
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKBİLİM ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

KIRSAL DÖNÜŞÜMÜN EKONOMİ POLİTİĞİ ÜZERİNE 

ETNOGRAFİK BİR DEĞERLENDİRME 

 Beğendik / Bêdar (Siirt - Pervari) Örneği 

 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

 

Ahmet Kerim GÜLTEKİN 

 

 

 

 

Ankara - 2012 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKBİLİM ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

KIRSAL DÖNÜŞÜMÜN EKONOMİ POLİTİĞİ ÜZERİNE 

ETNOGRAFİK BİR DEĞERLENDİRME 

 Beğendik / Bêdar (Siirt - Pervari) Örneği 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

 

Ahmet Kerim GÜLTEKİN 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. A. Tayfun Atay 

 

 

Ankara – 2012 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKBİLİM ANABİLİM DALI 

 

 

 

KIRSAL DÖNÜŞÜMÜN EKONOMİ POLİTİĞİ ÜZERİNE 

ETNOGRAFİK BİR DEĞERLENDİRME 

 Beğendik / Bêdar (Siirt - Pervari) Örneği 

 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. A. Tayfun Atay 

 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı                                                                                                                    İmzası 

 

Prof. Dr. A. Tayfun ATAY                                                                   ………………………… 

Prof. Dr. M. Muhtar KUTLU                                                               …………………………. 

Prof. Dr. Suavi AYDIN                                                                        …………………………. 

Doç. Dr. Mustafa ŞEN                                                                        ………………………….. 

Yrd. Doç. Dr. Melike KAPLAN                                                         ………………………….. 

 

 

Tez Sınavı Tarihi:  



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜ’NE 

 

Bu belgeyle, tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine 
uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin gereği olarak, 
çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı ve kaynağını 
gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (…………./…………../………….) 

 

 

 

Tezi Hazırlayan Öğrencinin 

Adı ve Soyadı 

……………………………………….. 

 

 

İmzası 

……………………………………. 



i 
 

Önsöz 

Bu çalışmada, suyun ve toprağın metalaştırılmasının en çarpıcı örnekleri olarak HES 

projelerinin, Türkiye’de özellikle son on yıl içerisinde uygulamalarına hız verilen 

neo-liberal kırsal ekonomi politikaları içerisinde güncel ve dikkat çekici bir rol 

oynadığı iddiası tartışılmaktadır. Siirt İli Pervari İlçesi Beğedik (Bêdar) Beldesi’nde 

gerçekleştirilen antropolojik bir alan çalışmasına dayandırılan çalışmamızda; tarihsel 

ve güncel bağlamlarında yerelin etno-kültürel ve sosyo-politik dokusu içerisinde; 

HES projeleri açısından kırsal dönüşüme neden olan yeni sermaye süreçlerinin 

eleştirel bir değerlendirilmesi yapılmak hedeflenmektedir. 

Her şeyden evvel bu çalışmayı mümkün kılan; evlerini büyük bir misafirperverlikle 

açan, hoşgörüyle sofralarına ortak eden, samimiyetle tarlalarına ve bahçelerine alan, 

içtenlikle ticaret serüvenlerine davet eden tüm Bêdarlılara en içten şükranlarımı 

sunmak isterim. Bu çalışma, Pervari dağlarının Bêdarlı sakinlerinin gündelik yaşamı 

ve düşün dünyası üzerine kurulmuştur.  

Saygıdeğer ve sevgili danışman hocam Prof. Dr. A. Tayfun Atay, uzmanlık tezimden 

itibaren, öğrenim hayatımda olduğu gibi, bu çalışmamda da derin bilgisi, deneyimi 

ve esirgemediği dostluğuyla birlikte, yönlendirici, belirleyici katkılarıyla yer aldı. 

Kendisine kalbi muhabbetle teşekkür ediyorum.  

Tez izleme komitesinde yer alan değerli hocalarım Prof. Dr. M. Muhtar Kutlu ve 

Prof. Dr. Suavi Aydın da görüşleriyle çalışmayı zenginleştirdiler ve çalışma süresi 

boyunca da güvenlerini koruyarak kolaylık sağladılar. Hocalarıma teşekkür 

ediyorum. 



ii 
 

Değerli arkadaşım Pervin Tunç da gerek alan verilerini çalışmamda gösterdiği ilgi ve 

değerlendirmelerle gerekse alana dair değerli bilgilerini paylaşarak önemli katkılar 

sundu. Kendisine teşekkür ediyorum. 

Maddi ve manevi olarak her daim yanımda olan, birçok zorluğu aşmamda bana 

yardımcı olan kıymetli annemi ve babamı da burada anmayı bir borç biliyorum. Bu 

çalışmayı, benim için gösterdikleri tüm çabaların mütevazı bir hediyesi olarak, 

ilerleyen yaşlarına rağmen nasırlı elleriyle hala umutla üreten ve zindanlarda 

coşkuyla direnen bu güzide ve bilge insanlara ithaf ediyorum. 



iii 
 

İÇİNDEKİLER 

Önsöz.............................................................................................................................i 

İçindekiler....................................................................................................................iii 

GİRİŞ...........................................................................................................................1 

Konu ve Kapsam...........................................................................................................1 

Sorun.............................................................................................................................8 

Araştırmanın Amacı ve Önemi...................................................................................21 

Yöntem........................................................................................................................24 

İçerik...........................................................................................................................32 

I. BÖLÜM 

KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVE.......................................................34 

1.1 Köy ve Köylülük ..................................................................................................34 

1.2 Küreselleşme ve Köylülük....................................................................................55 

1.3 Kırsal Dönüşümün Antropolojisi..........................................................................66 

II. BÖLÜM 

DOĞAL ÇEVRE VE BEĞENDİK .........................................................................77 

2.1 Doğal Çevre ve Beğendik - Bêdar........................................................................77 

2.2 Ekonomi ...............................................................................................................93 



iv 
 

2.2.1 Tarım..................................................................................................................94 

2.2.2 Kervan Ticareti..................................................................................................98 

2.2.3 Bakkal Ticareti (Çerçicilik) ............................................................................103 

2.2.4 Taşımacılık.......................................................................................................105 

2.2.5 Hayvancılık......................................................................................................113 

2.2.6 Arıcılık.............................................................................................................120 

2.2.7 Zanaat...............................................................................................................126 

2.2.8 Koruculuk........................................................................................................128 

2.3 Nüfus ..................................................................................................................130 

III. BÖLÜM 

SÖZLÜ TARİH VE SOSYAL YAPI....................................................................138 

3.1 Sözlü Tarih ve Beğendik.....................................................................................138 

3.1.1 Ezidiler.............................................................................................................139 

3.1.2 Ermeniler..........................................................................................................148 

3.2 Beğendik’in Müslüman (Şafii) Toplulukların 

Sosyal Yapısı (Aşiret) ve Tarihi....................................................................157 

3.2.1 Aşağı Mahalle..................................................................................................171 

3.2.2 Orta Mahalle....................................................................................................183 



v 
 

3.2.3 Yukarı Mahalle................................................................................................190 

3.3 Dini Hayat...........................................................................................................199 

3.3.1 Şafiilik ve Tarikatın Rehberleri: Seydalar, Pirler, Şeyhler, 

Sofiler ve Melleler........................................................................................200 

3.3.2 Ziyaretler..........................................................................................................212 

IV. BÖLÜM 

BEĞENDİK’TE SOSYAL DEĞİŞME VE PERVARİ HES...............................233 

4.1 Beğendik’te Güncel Sosyal Yapı ve Sosyal Değişme........................................233 

4.1.1 Geleneksel Ekonomik Faaliyetler ve İktisadi İlişkiler.....................................234 

4.1.2 Yeni Ekonomik Süreçler ve Yeni Kuşaklar.....................................................241 

4.1.3 Modernleşmenin Araçları ...............................................................................244 

4.2 Pervari HES ve Beğendik’teki Sosyal Değişime Etkileri...................................249 

4.2.1 Yeni Küresel Etkiler ve Yeni Siyasal Aktörler................................................256 

4.2.2 Güncel Sosyal Değişmede Genel Durum........................................................261 

4.3 Öngörüler............................................................................................................263 

Sonuç........................................................................................................................271 

Ekler.........................................................................................................................282 

Özet...........................................................................................................................300 



vi 
 

Abstract....................................................................................................................301 

Kaynakça.................................................................................................................302 



GİRİŞ 

 

Konu ve Kapsam 

Bu çalışmanın konusu, 2000’li yıllarla birlikte uygulamasına hız verilen uluslararası 

neo-liberal tarımsal ekonomi-politikalarıyla birlikte Türkiye kırlarında hızlanmakta 

olduğu görülen çözülme, mülksüzleşme ve göç süreçlerinin, Siirt ili Pervari ilçesi 

Beğendik Beldesi özelinde antropolojik perspektifle incelenmesidir. Çalışma, 

ülkemizde kırsal alana dönük hayata geçirilen yeni ekonomi politikalarıyla doğrudan 

ilişkisi bakımından, sayıları hızla artan hidroelektrik santrallerinin (HES) söz konusu 

edilen çözülme ve mülksüzleşme süreçleri içerisinde son derece önemli bir rol 

oynadığı iddiasına sahiptir.  

Beğendik Beldesi’ni de kapsayan ve henüz yapım aşamasının başlangıcında olan 

Pervari HES projesinin insan ve doğa varlığına olan kültürel ve maddi etkileri ile 

toplamında ortaya çıkardığı kültürel süreçler, bu çalışmanın üzerinde tartışma 

yürüteceği önemli alt konu başlıkları olarak ifade edilebilir.  

Buradan hareketle, çalışmamızın kapsamı,“üzerinde baraj olmayan akarsu 

bırakmama” hedefiyle uygulanmakta olan güncel devlet politikalarının, Türkiye’nin 

kırsal alanlarında neden olduğu yeni kültürel süreçlerin, Beğendik Beldesi örneğinde, 

eleştirel bir incelemesi olarak da nitelendirilebilir.  

Çalışma konusu ve kapsamı hakkında, bu çerçeveden olarak, şu genel bilgiler de 

ifade edilmelidir: 



2 
 

21. yüzyılın ilk on yılını geride bırakan ve gerek ekonomik planda gerekse sosyal, 

siyasal ve kültürel planda, son derece hızlı ve önemli bir dönüşüm eğilimi içerisinde 

olan Türkiye’nin, günümüzde, “son köylü kalesi” (Hobsbawn,1996: 289)  olma 

özelliğinden de hızla uzaklaştığı ifade edilebilir.  

Son dönemde, tarımsal yapılar ve köylülük üzerine gerçekleştirilen çeşitli akademik 

çalışmalardan da anlaşılabileceği üzere, 1 ülkemizde, siyasal iktidarlar tarafından 

büyük bir gayretle hayata geçirilen neo-liberal küresel ekonomi politikalarının, 

özellikle de son 10 yıllık zaman dilimi içerisinde kırsal nüfus ve tarımsal üretim 

üzerinde kayda değer bir olumsuz etki ortaya çıkarmış olduğu görülmektedir. 

Örneğin, Cumhuriyet tarihi boyunca uygulanagelen tarımsal ekonomi politikalarını 

değerlendirdiği güncel çalışmasında Önal (2010: 177 - 189), mevcut neo-liberal 

tarım politikalarının, bilhassa son 10 yıl içerisinde kırsal nüfusu ve tarımsal üretimi, 

ülke geneline oranla %50 düzeyinde azaltmış olduğunu somut verilerle ortaya 

koymaktadır.  

Bu hızlı değişim süreci içerisinde HES’ler, günümüzde, kırsal alanı ve kırsal 

toplumsal yapıları köklü biçimde dönüştürme özellikleriyle birlikte, söz konusu neo-

liberal tarımsal ekonomi politikaları içerisinde, son derece önemli bir aktör olarak 

ortaya çıkmış görünmektedir. Geçmişteki ve günümüzdeki birçok tartışmalı 

uygulamasında, HES’lerin, bir yanıyla doğal çevreyi geri dönüşü mümkün 

olamayacak ölçülerde dönüştürmekte olduğu; tarım alanlarından, diğer maddi kültür 

ürünlerine dek insan varlığının ihtiyacı ve ürünü olan mekânları ortadan kaldırdığı; 

                                                            
1 Dünya’da ve Türkiye’de “köylülük” kavramı üzerine geliştirilen çeşitli kuramsal yaklaşımların 
ışığında; özellikle kapitalizmin gelişimiyle birlikte köy ve köylülük olgularında gözlemlenen 
değişimlere; Türkiye özgülünde yaşanan ve tartışılan süreçleri betimleyici, özetleyici ve yönlendirici 
tartışmalar için bkz. Akşit, 2006; Köymen, 2008; Günaydın, 2010 ve Önal, 2010. 



3 
 

diğer bir yanıyla da ürettiği toplumsal sonuçlar itibariyle, yine insan toplumsallığı 

üzerinde yeni ve önemli kültürel süreçler de ortaya çıkarmakta olduğu gerçeği çok 

boyutlu siyasal ve sosyal tartışmalarla sürdürülegelmektedir.2 

Doğal çevre açısından ele alacak olursak, HES inşaatları, bulunduğu çevreyi ciddi 

ölçülerde tahrip etmektedir: doğal akarsulara, sulama yahut enerji üretme maksadıyla 

yapılan bu gibi müdahaleler, genellikle barajlarla göllendirme, boru yahut sulama 

kanalı vasıtasıyla akarsuyun doğal mecrasını değiştirme ve yer altı sularını benzer 

yöntemlerle depolama gibi yöntemlerle gerçekleştirilmektedir. Bu müdahaleler ise 

akarsuya bağlı olarak şekillenen ve karşılıklı bir ilişki içerisinde olan doğal ve sosyal 

çevrede, geri dönüşümü olmayan bazı fiziksel değişimlere yol açmaktadır. Aynı 

doğrultuda, akarsular yok oldukça yahut azaldıkça, buralarda yaşayan 

mikroorganizmalar, suyla beslenen hayvanlar ve akarsuya bağlı bitki örtüsü ortadan 

kalkmakta, özcesi, biyo-çeşitlilik azalmakta ve zamanla yok olmaktadır. Öte yandan, 

HES'lerin yapım aşamasında ise gerek yol ve iletim hattı çalışmalarında gerekse 

HES’ler için gerekli binaların yapımında doğal çevre, yine ciddi zararlar görmekte, 

değişime uğramaktadır: ormanlar kesilmekte, inşaat için açılan taş ve kum ocakları 

doğal çevreyi hızla değiştirmektedir. Yanı sıra inşaatlar sırasında kullanılan 

dinamitleme yöntemi, beraberinde yeraltı sularının zamanla kesilmesine yol açarken; 

baraj göllerinin varlığı, akarsuların baraj altındaki havzalarında da akarsudan 

beslenen yeraltı sularının kesilmesine ve zamanla yok olmasına neden olmaktadır 

                                                            
2 Bu konu bağlamında son dönemde yayımlanmış olan ve ülke genelindeki hemen tüm tartışmaları 
HES projeleri sahalarında gerçekleştirilen alan çalışmalarıyla ve tartışmaların taraflarıyla birlikte 
gerçekleştirilen görüşmelerle tamamlanmış önemli bir kaynak için bkz. Hamsici, 2010.  



4 
 

(Berkin ve diğerleri, 2008). 3 Bu kapsamda, HES’ler, bir bütün olarak, dünya 

üzerindeki canlı yaşamının temel ihtiyaçlarından birisi olan ve inşa gerekçeleri 

arasında ilk sıralarda zikredilen “su” için, ironik biçimde, ciddi bir susuzluk tehlikesi 

üretmektedirler.4 

HES’lerin neden olduğu tüm bu doğal dönüşümün yanı sıra, doğal çevrenin bir 

parçası olan insan toplumsallığı da bu dönüşümden dolaysızca etkilenmektedir. HES 

projeleri, tarihsel maddi kültür eserlerini olduğu kadar, yaşayan insanlığın da 

geçmişten süzülüp gelen sosyal ve kültürel varlığını değişime zorlamaktadır. Örneğin 

HES’ler, çoğunlukla, zorunlu kitlesel göçlere neden olmakta ve bu zorunlu göçler de 

beraberinde yeni toplumsal süreçler ve yine çoğunlukla da sorunlar üretmektedir. Ek 

olarak HES’ler, kimi yerleşim alanlarında baraj göllerinin neden olduğu iklim 

değişikliği, doğal çevre değişikliği vb. sebeplerle de geçim biçimlerinde 

değişikliklere neden olmakta ve bu da yine dolaysızca toplumsal yapıları 

etkilemektedir. Özcesi, bugün esas olarak kırsal alanda inşa edilen HES’ler, 

buralarda yaşamını sürdüren köylü nüfus üzerinde doğrudan dönüştürücü bir etmen 

olarak ortaya çıkmaktadır (Hamsici, 2010). 

HES dolayımıyla yerleşim alanlarından göç etmek durumunda kalan ve böylelikle 

üretimden koparılan köylülüğün, büyük kent merkezlerinde yahut yine benzer bir 

                                                            
3 HES karşıtı mücadelelerin bir ürünü olan ve birçok yerel örnekten hareketle hazırlanan önemli bir 
belge için ayrıca bkz. “Halkevleri Doğu Karadeniz Su Hakkı Forumu Sonuç Deklarasyonu”, 
http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-
hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html. 

4 Suyun, uluslararası kapitalist pazar ekonomisi içerisinde “fiyatlandırılabilir bir meta” haline 
dönüşümünü; iktisat bilimi içerisinden ve insanlığın meta üretim süreçlerinin tarihsel arka planına 
yaslanarak açıklayan; bu sürecin Türkiye özgülündeki işleyişine güncel ve çarpıcı bir eleştiri geliştiren 
önemli bir çalışma için bkz. Yılmaz, 2009. Konunun uluslararası boyuttaki yansımaları ve çeşitli 
ülkelerdeki uygulamaları üzerine tartışmalar için ayrıca bkz. Vandana, 2007. 

http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html
http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html


5 
 

başka kırsal yerleşimde yaşamak zorunda bırakılması ve bu yeni alanlarda da 

toplumsal üretime yeniden katılma faaliyetleri gibi sonuçlar, beraberinde bir dizi 

kültürel süreç de ortaya çıkarmaktadır. Göç ve yeniden yerleşmeyle ilintili olarak 

gözlemlenen kültür şoku, 5  kültürlenme 6  gibi üzerine akademik çalışmaların da 

yapılageldiği bu gibi kültürel süreçler, HES’lerin insan toplumsallığı üzerine olan 

etkilerine ilk elden zikredilebilecek örneklerdir. Bu bağlamda HES’lerin göçe neden 

oldukları toplulukların, taşıyageldikleri geleneksel kültürel hayatlarında yaşadıkları 

kültürel dönüşüm de son derece önemli bir araştırma konusu olarak ortaya çıkmakta 

ve üzerinde akademik bir ilgi de toplanmaktadır.7 

Bu çalışma da Güneydoğu Anadolu Bölgesinde bulunan Siirt ili Pervari ilçesi 

sınırları dâhilinde, yapımına başlanan ancak henüz tam kapasite inşaat aşamasına 

geçmemiş durumda olan Pervari HES’in etki alanı içerisinde, tarım arazilerinin 

tamamına yakınını kaybedecek olan Beğendik Beldesi’nde yaşanmakta olan kültürel 

dönüşümü, ekonomik, sosyal, siyasal ve kültürel boyutlarıyla irdelemeyi 

amaçlamaktadır. 

                                                            
5 Kültür şoku, antropolojik literatürde, belirli bir topluluğun kendisinden farklı bir başka kültürel 
ortam içerisine girmesi sürecinde geliştirdiği uyum stratejilerinde ve davranışlarında yaşanan 
zorlanma, gerilim ve anomi durumunu tanımlamak için kullanılmaktadır (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 
537). Örneğin, HES barajlarının neden olduğu zorunlu göçler neticesinde özellikle büyük kentlere göç 
etmiş köylü toplulukların, buralarda oluşturdukları veya eklemlendikleri hemşeri mahalleleri, yaşanan 
kültür şokunun itimiyle ortaya çıkan bir uyarlanma davranışı olarak örnek verilebilir. 

6 Kültürlenme, bir bakıma, kültür şokuna uğrayan toplulukların ya da bireylerin geliştirdikleri çeşitli 
uyum mekanizmalarının, davranışlarının bir sonucudur denebilir. Kendilerine ait olmayan ve içerisine 
girdikleri yeni kültürel çevrede de bulunmayan ancak bu yeni ortamlarına uyumlarını kolaylaştıran 
yeni ve farklı kültürel tutum, değer ve davranışlar yaratımı olarak kültürlenme (Aydın ve Emiroğlu, 
2003: 537), farklı sebeplerden kaynaklanan köylerden göçler şeklinde ortaya çıkan büyük kentlerdeki 
gecekondulaşma olgularında görülebilir. 

7 Baraj ve HES inşaatları nedeniyle, devlet eliyle göç ettirilen köylülerin yeniden yerleşim sorunları ve 
bu minvalde yaşadıkları kültürel süreçler hakkında yapılmış akademik çalışmalara örnek olması 
maksadıyla bkz. Güngör, 1990; Altınbilek ve diğerleri, 1999; Konak, 1995; Yasinok, 2000; Parlak, 
2005; Akyürek, 2005 ve Yalçın; 2010. 



6 
 

İncelememize temel oluşturan araştırmamızın kapsamını ve sınırlarını daha net ifade 

edecek olursak şunları ifade edebiliriz: 

Botan Çayı üzerinde yapımı öngörülen Pervari HES’in, akarsuyun havzasındaki 

yamaçlarda kurulu olan üç yerleşim alanını farklı düzeylerde etkilediği 

anlaşılmaktadır. Bunlar, baraja yakınlık sıralamasıyla, Çobanören ve Sarıdam köyleri 

ile Beğendik Beldesi’dir (Pervari Barajı ve Hidroelektrik Santrali Nihai ÇED 

Raporu, 2008). 

Pervari HES’in tamamlanmasıyla birlikte meydana gelecek olan baraj gölünün etki 

sahasında kalan alanların hemen tamamının Pervari HES’in baraj inşaatından itibaren 

Botan Çayı’nın üst kısımlarında kalan Beğendik Beldesi’nin çaya bakan kuzey 

yamaçlarına kurulu tarım arazilerinin olduğu ve bunların haricinde, su altında 

kalacak herhangi bir yerleşim biriminin olmadığı alan çalışmasından elde edilen 

verilerle anlaşılmıştır. 

Çobanören ve Sarıdam köyleri ile Beğendik Beldesi, söz konusu etkilerin 

gözlemlendiği yerleşim birimleridir. Ancak Pervari HES’in yapımından, ekonomik 

ve soysal etkileri itibariyle en fazla etkilenecek olan yerleşim yeri ise, yukarıda ifade 

ettiğimiz somut veri itibariyle, doğrudan Beğendik Beldesi’dir. 

Bu çalışma, Beğendik Beldesi’nde gerçekleştirilen uzun süreli bir etnografik alan 

çalışmasına dayanmaktadır. Beğendik Beldesi, Siirt şehir merkezinin doğusunda ve il 

sınırının Bitlis ve Van il sınırlarıyla kesiştiği kuzey doğu uç noktasına doğru yer 

alan, yaklaşık 3 bin nüfuslu bir yerleşim yeridir. Beğendik Beldesi’nde yaşayan ve 

hemen tamamı ağırlıklı olarak tarımsal ekonomik faaliyetlerle geçinen toplam köylü 



7 
 

nüfus, Pervari HES sebebiyle, sahip olduğu tarım arazilerinin yaklaşık üçte ikisini 

kaybetme olasılığıyla yüz yüzedir.  

Bu bağlamda çalışmamız, Pervari HES’in yöre halkının gündemine girmesiyle 

birlikte; Beğendik Beldesi’nde oluşturduğu yeni toplumsal dinamiklerle ve bunlarla 

ilintili yeni süreçlerle beraber; hâlihazırda süren kültürel dönüşüme olan yeni 

etkilerini toplumsal hayatın maddi ve manevi kültürel varlıklarına, ekonomik, sosyal 

ve siyasal başlıklarda bakarak irdelemektedir. 

Ek olarak, çalışmamızın bazı önemli alt konu başlıklarını da şöyle özetlemek 

mümkündür: 

Günümüzde gündeme gelen birçok HES projesi için çeşitli kitle örgütleri vasıtasıyla 

öne sürülen itirazların önemli bir argümanını da barajların, yaşayan kültür varlıkları 

için göç vb. süreçlerle neden oldukları tehdit oluşturmaktadır. Daha önce de ifade 

ettiğimiz üzere, barajlar, zorunlu iskânlara ve göçlere neden olarak, bilhassa kır 

yerleşimlerinde hâkim olan geleneksel toplumsal kurum ve ilişkilerin gerçekleştiği 

maddi zemini ortadan kaldırmaktadır. 

Bu bakımdan, Beğendik Beldesi’ni oluşturan toplumsallığın, geçmişten günümüze 

taşıdığı zengin sözlü kültürel mirasın, olası bir kitlesel göç süreci öncesinde, çeşitli 

boyutlarıyla derlenmesi ve değerlendirilmesi de çalışmanın önemli alt konu 

başlıklarından birisi olarak öne çıkmıştır. Beğendik’in toplumsal yaşamının; 

ekonomik, ekolojik, folklorik, kozmolojik, mimari, teknolojik, sosyolojik, politik, 

tarihsel, soy kütüksel ve toplumsal cinsiyete ilişkin boyutlarıyla; maddi ve manevi 

kültür varlıklarının derlenmesi ve değerlendirilmesi, toplumsal kültürel mirasımızın 

kayda geçirilmesi ve değerlendirilmesi bakımından da ciddi bir önem taşımaktadır. 



8 
 

Çalışmamız, bu antropolojik hassasiyet içerisinde Beğendik Beldesi etnografyasını 

da tez konusuyla olan ilişkisi içerisinde değerlendirmeye gayret etmiştir. 

Ek olarak, yine çalışma konusuyla ilişkisi çerçevesinde, (bölgenin sahip olduğu farklı 

etno-kültürel aidiyetler içerisinde) yerel kültürel yapıların, HES’ler gibi çoğunlukla 

uluslararası sermaye çevreleriyle ilişkili mali ve yeni teknolojik süreçlerin taşıdığı 

dönüştürücü etmenlerle ne şekilde ilişkilendikleri, uyum ve çatışma süreçlerini hangi 

dinamiklerle ve söylemle sağladıklarının değerlendirilmesi de çalışmanın alt konu 

başlıkları içerisinde zikredilebilir. 

 

Sorun 

Türkiye’nin, ABD eksenli küresel dünya sistemiyle, daha hızlı etkileşime girdiği 

1950’li yıllardan itibaren, köylülükte yaşanan çözülme, mülksüzleşme ve tasfiye 

süreci, günümüzde; Uluslararası Para Fonu (IMF) ve Dünya Bankası (DB) gibi 

kuruluşların doğrudan Türkiye’nin tarımsal ekonomi politikalarını 

yönlendirmeleriyle birlikte; “toprak” ve “su” gibi temel üretim araçları üzerinde 

yoğunlaşan “özelleştirme” uygulamalarıyla, bu uygulamaların bir ürünü olan HES 

projeleriyle ve yine bu plan dâhilinde, sermayeye neredeyse sınırsız yetki veren yeni 

yasal ve idari düzenlemelerle devam etmektedir. Türkiye’de köy ve köylülük 

sorunsalı, 1950’li yıllardan itibaren artış gösteren yapısal dönüşüm süreçleri 

sürekliliği içerisinde, bugün, yeni bir (neo-liberalizm) ekonomik ve politik küresel 

dönüştürücü etmenle yüzleşmektedir. Köylülüğün, kapitalizmin bu yeni taktiklerine 

karşı gösterdiği uyum ve çatışma dinamikleri, çok yönlü tartışmalara da kapı 

aralamaktadır (Önal, 2007: 115 – 119). 



9 
 

Kapitalizmin tarih sahnesine çıkışı ve pre-kapitalist üretim ilişkileri ve sosyal 

yapıları üzerinde uyguladığı dönüştürücü baskı ve hegemonya; odağında pre-

kapitalist bir toplumsal organizasyon olan köylülük olmakla birlikte en az bu tarihsel 

süreç kadar eski bir toplumsal sorunsalı işaret etmekte ve uluslararası sosyal bilim 

camiasını meşgul etmektedir. 

Ülkemiz sosyal bilimler yazını içerisinde “kırsal dönüşüm”, “toprak sorunu”, “kırsal 

kalkınma”, “köy”, “köylülük” ve “köylü sorunu” gibi anahtar kavramlarla 

görünürlük kazanan ve uluslararası sosyal bilimler camiasının da farklı kuramsal 

yaklaşımların bakış açıları altında sürdürmekte olduğu bu tartışmalar, öz itibariyle, 

kent odaklı kapitalist iktisadın pre-kapitalist üretim ilişkileri ve sosyal yapılarıyla 

kurduğu gerilimli ilişkinin ekonomik, sosyal ve siyasal bağlamlarında ortaya 

çıkardığı toplumsal pratiği anlama, yorumlama ve planlama çalışmalarının ürünüdür 

diyebiliriz. Bugün Türkiye kırlarında toprak ve su gibi üretim araçlarının 

özelleştirilmesi yoluyla devam eden kapitalist girişimlerin neden olduğu gerilim ve 

dönüşümler de işte bu tarihsel ilişkinin bir devamı olarak görülmelidir. 

Çalışmamıza sorun teşkil eden bu hususu irdelemeden evvel, Türkiye köylülüğünün 

küçük toprak mülkiyetini kaybetmesi ve mülksüzleşme yoluyla, yine tarım sektörü 

içerisinde veyahut çoğunlukla yurt içinde olmak üzere, yurt dışındaki şehirlerde de 

işçileşmesini bir yönüyle işaret eden ve çalışmamız içerisinde de önemli bir sorunsalı 

tanımlayan“kırsal dönüşüm” kavramına ve bu kavramla ilintili yukarıda verdiğimiz 

diğer tanımlara da kısaca eğilmek gerekecektir. 

Denebilir ki kırsal dönüşüm, tarımda artık ürünün ortaya çıkışı ve bu birikime el 

koyma biçimlerine göre şekillenmiş karmaşık iktisadi ve sosyal yapılar oluşturan 



10 
 

insanoğlunun kırsaldaki değişim serüveni kadar tarihsel; tüm bir insanlık tarihini 

“uygarlık tarihi öncesi ve sonrası” olarak ayırabilecek ölçüde de kapsamlı bir 

kavramlaştırmadır.  

Günümüzde kırsal dönüşüm kavramı, daha ziyade 20. yüzyıl içerisinde dünyaya 

hâkim olan kapitalist iktisadi ilişkiler içerisinde varlığını koruyan kapitalizm öncesi 

tarımsal üretim ilişkilerinin ve sosyal yapıların hâkim üretim ilişkileriyle olan 

etkileşimini tanımlamak üzere kullanılmaktadır. Buna göre kırsal dönüşüm, tarımsal 

üretim ve yapılar içerisindeki kapitalist olan ve olmayan faktörlerin tespitini ve 

bunun için de hâkim kapitalist sistem içerisindeki farklı tarımsal üretim ilişkilerinin 

kıyaslanmasını gerektirmektedir. Böylelikle de kırsal dönüşümün kendisini insan 

toplumsallığında var eden “süreklilik ve kopuş diyalektiği” incelenebilecektir (Önal, 

2007: 4). 

Bilinir ki kapitalist iktisat, sanayi devriminin ortaya çıkardığı endüstriyel üretimin 

merkezleri olan kentleri, kentli toplumları, bu yeni ekonomiye uyarlı olarak dönüşen 

kapitalist tarımsal üretimi ve de nihayetinde, tüm bu hâkim sistemin ihtiyaçlarına 

uyarlanmış, hala kapitalizm öncesi üretim ilişkilerini ve sosyal yapılarını belirli 

ölçülerde korumakta olan tarımsal üretimi kapsamaktadır. Bununla birlikte, 

kapitalizm içerisindeki pre-kapitalist tarımsal üretim ilişkileri ve toplumsal yapılar 

ise hâkim sistemin bu alanlara ne düzeyde ve ne şekilde girdiğine bağlı olarak 

değişkenlik göstermekle birlikte, varlıklarını sürdürmeye devam ederler. Zira 

endüstriyel üretimin gereksinim duyduğu hammadde üretimi ve kent ekonomisinin 

ihtiyaç duyduğu temel gıda ürünleri gibi tarımsal üretimle ilgili konularda, bir bütün 

olarak hâkim kapitalist ekonominin değişim ilişkilerine tabi olduğu sürece, kırsal 



11 
 

alanlardaki feodal üretim ilişkileri varlıklarını sürdürebilmektedirler (Boratav, 2004: 

107 – 123). 

“Kapitalist pazara üretim yapmayan (yani kapitalist tarımsal ilişkilere müdahil 

olmayan küçük meta üreticisi) köylülüğün”, hâkim kapitalist ekonomi ve sosyal yapı 

içerisine, Boratav’dan aktardığımız üzere eklemlenerek yaşayabileceği yönünde 

görüşler olduğu kadar; hiç kuşkusuz, kapitalizmin ortaya çıkışıyla birlikte var 

olagelen “tarım sorunu” tartışmaları içerisinde; Boratav’la 1970’li yıllarda 

sürdürdüğü tartışmaları içerisinde, Erdost’da (1988) örneklenebileceği üzere, 

köylülüğün, kapitalizmin gelişimiyle birlikte zamanla ortadan kalkacağı yönünde 

görüşler de vardır.8 Akşit (2006: 123 – 163), bu temel tartışma konusu içerisinde 

açığa çıkan verileri, 1990’lar itibariyle Türkiye kırlarına hâkim durumda olduğu 

anlaşılan küçük toprak mülkiyetinin ve bununla ilişkili olan küçük meta üreticiliğinin 

varlığını idame ettirme stratejilerinin neler olduğu ve olabileceği sorusu üzerine 

analiz ederek, iki sonuca ulaşmaktadır. İlki, köylülüğün (küçük meta üreticilerinin), 

toplumsal kalkınma ve gelişmenin bir parçası olarak dönüşmesi iken ikincisi ise 

köylülüğün uğradığı mülksüzleşme, yoksullaşma ve göç süreçleridir. Küçük meta 

üreticiliğini, günlük, yıllık ve kuşaklar arası yeniden üretimi, parçalanmayı, 

çözülmeyi, birikimi ve yapısal dönüşümleri de içeren bir süreç olarak tanımlayan 

Akşit, 1990’larla birlikte süratle hayata geçirilen ve 2000’li yıllarla birlikte 

uygulamasına hız verilen neo-liberal küresel ekonomi politikalarının, 9  Türkiye 

                                                            
8 Köylülük ve kırsal dönüşüm tartışmaları bağlamında, Türkiye sosyal bilimler literatürü içerisindeki 
farklı yaklaşımları özetleyen, yönlendirici makaleler için bkz. Aydın, 2001 ve Sirman, 2001. 

9  1990’ların sonunda ve 2000’li yıllarda, Türkiye kırlarında yaşanan dönüşümün gerek istatistiki 
veriler içermesi bakımından gerekse de merkezi devlet politikalarını tartışması bakımından önemli 
veriler içeren kaynaklar için bkz. Köymen ve Öztürkcan, 1999 ile Önal, 2010. 



12 
 

kırlarında dönüşerek varlığını sürdüren köylülük gerçeğine ne gibi etkilerde 

bulunduğunu sormakta ve yanıtını da devletin geliştireceği merkezi tarımsal ekonomi 

politikalara bağlı olduğunu işaret etmektedir.10 

Kırsal dönüşüm kavramıyla çok yakından ilişkili olan ve kapitalizmin erken 

dönemlerinden itibaren sosyal bilimcileri, gerek dünyada ve gerekse ülkemizde 

ekonomik, sosyal ve siyasal bağlamlarıyla çok yönlü olarak meşgul eden bir 

fenomene dönüşmüş durumda olan “köylü sorunu”, “toprak sorunu” ve “kırsal 

kalkınma” gibi kavramlarla tanımlanagelen bu temel bağıntının; küresel ölçekte 

hâkim kapitalist üretim ilişkilerinin bağrında yaşayagelen pre-kapitalist üretim 

ilişkilerinin ve sosyal yapıların ortaya çıkardığı kır ve kent çelişkisinin ekonomik, 

sosyal, siyasal ve kültürel bir çıktısı olduğunu ifade edebiliriz. Zira kapitalist 

üretimle birlikte kent merkezleri gerek iktisadi gerekse sosyal, siyasal ve yönetsel 

açıdan toplumsal yaşamın tüm parçalarında hızla gelişirken ve değişirken, kırsal 

üretim ve yaşam, “endüstriyel üretime” adapte olmadığı koşullarda hemen hemen 

aynı yapısını korumakta ve ciddi bir eşitsizlik, yapısal uyumsuzluk ortaya 

çıkarmaktadır. Kırsal dönüşüm tartışmaları da dünden bugüne esas olarak, söz 

konusu bu eşitsizlik üzerine inşa edilmekte ve çeşitli kuramsal yaklaşımlar tarafından 

farklı şekillerde değerlendirilse de özünde kır ve kent arasındaki çelişkinin, “kırsal 

                                                            
10 Kırsal dönüşümün temel hedefinin, gerek kır ile kent gerekse de kırsal üretim birimleri (kapitalist 
işletme ve küçük meta üretimi) arasında, kapitalist iktisadi ve sosyal, siyasal ilişkiler lehine bir 
düzenleme olması; merkezi bir plan ve denetimi zorunlu kılarak, devleti, tüm zor aygıtlarıyla birlikte 
devreye sokmaktadır. Böylelikle, küçük meta üretimi ve bu bağlamda köylülük “dönüştürülen” bir 
nesne; devlet ve devlet eliyle bu alanlara giren yatırımcı sermaye de “dönüştüren” bir özne niteliği 
kazanmış olmaktadır. Ek olarak, köylülüğün, şehirlerdeki yahut sanayi havzalarındaki işçiler kadar 
belirli bir mekânda yoğunlaşmış nüfuz gücüne; işçilerinki kadar tarihsel bir mücadele deneyim ve 
birikimine, örgütlenmelerine ve örgütlülük bilincine sahip olmayışı, onun edilgen niteliğini de 
pekiştirmektedir. Dolayısıyla rahatlıkla denebilir ki dünden bugüne ve bugünden yarına, köylülüğün 
akıbeti ve genel toplumsal gelişme içerisinde nasıl bir pozisyon alacağı, devletin ve bu siyasal-
yönetsel aygıtın dümeninde bulunan toplumsal sınıfların politikalarına bağımlıdır. 



13 
 

üretim ve yapıların” belirli merkezi politikalarla kapitalizm lehine makul biçimlere 

çekilmesi ve bu gibi pratiklerin sonuçları üzerine tartışmalar geliştirilmesi şeklinde 

tezahür etmektedir diyebiliriz.11 

Günümüzde, Türkiye kırları açısından bu konu bağlamında, HES projeleri örnekleri 

içerisinde yoğun şekilde yaşamakta olduğumuz yenilik ise küreselleşme süreci ve 

Türkiye’nin bu sürece ekonomik ve siyasi olarak gittikçe hızlanan bir tempoda 

bağımlılaşmasıyla birlikte, tarımda dünden bugüne bir şekilde merkezi varlığını 

koruyan devlet denetimini aşarak doğrudan kırsal alanla ve yapılara etkileşime giren 

uluslararası sermaye gerçekliğidir. Bu bağlamda, günümüz küresel neo-liberal piyasa 

sistemine son 30 yıl içerisinde giderek hızlanan bir tempoda dâhil olan Türkiye’nin; 

geçmişten günümüze uygulayageldiği tarımsal politikalar açısından; bu küresel 

kapitalist sisteme eklemlenme süreci içerisindeki önemli tarihsel duraklarına kısaca 

göz atarsak şunları söyleyebiliriz:  

II. Dünya Savaşı’nın ardından, ABD’nin, Batı Avrupa’nın hızlı bir biçimde yeniden 

inşası için hayata geçirdiği Marshall Planı çerçevesinde, Türkiye’nin tarım 

sektöründe alacağı mali ve teknik dış destekle birlikte, “tahıl ambarı” bir ülke 

sıfatıyla kendisine yer bulabilmiş olmasını, Türkiye’de köylülüğün bu tarihlere kadar 

ağır ilerleyen toplumsal dönüşüm sürecinin hızlanmaya başladığı ilk tarih olarak da 

vermek mümkün görünmektedir (Köymen, 2008: 135 – 140). Bu dönem aynı 

zamanda, şimdiki isimleri Uluslararası Para Fonu (IMF) ve Dünya Bankası (DB) 

olan ve küresel tekellerin kontrolünde, dünya ekonomisini büyük ölçüde elinde tutan 

                                                            
11 Kırsal dönüşüm üzerine geliştirilen son dönem tartışmalarını “köylülük”, “küçük meta üretimi” ve 
“küreselleşme” gibi anahtar kavramlar ekseninde başarılı bir şekilde serimleyen, yönlendirici bir 
çalışma için bkz. Yüzüak, 2005; 12  - 32. 



14 
 

mali sermayenin, uluslararası ekonomik oluşumlarının da ortaya çıktığı ve Türkiye 

gibi az gelişmiş ülkelerin de “tanımlı görevlerle” bu sisteme daha sıkı şekilde 

“bağlandığı” bir tarihsel durak niteliği de taşımaktadır (Önal, 2010: 93 – 110). 

Nitekim II. Dünya Savaşı sonrasında Türkiye’de köylülüğün dönüşümünün temel 

dinamikleri ve sonuçları, özetle, tarımda makineleşmenin hızlanması, dönemin 

hükümetlerinin önemli miktarda yeni tarım arazisini kullanıma açması (köylüyü 

topraklandırması) ancak bu toprakların hâlihazırda işler durumda olan ortakçılık, 

yarıcılık, tefecilik vb. yollarla büyük toprak sahiplerinin eline geçmesi ve 

eşitsizliklerin büyümesi olarak ifade edilebilir (Çetin, 1997: 146 – 197). Bir bakıma 

da bu durum için, Cumhuriyet’e geçişle birlikte Osmanlı’dan tevarüs eden toprak 

mülkiyeti ilişkilerine, devletin günümüze değin “köylüyü topraklandırma” hedefiyle 

gerçekleştirdiği müdahalelerin ve bunların neticesinde, toprağın sürekli olarak büyük 

toprak sahiplerinin ve günümüzde ise uluslararası tekellerin elinde toplanmasıyla 

sonuçlanan bir gerçeğin, dönemsel resmidir demek yanlış bir ifade olmayacaktır. Bu 

konu açısından Türkiye tarımında, son noktası günümüz olan esas yapısal 

dönüşümün başlangıcı ise neo-liberal dünya ekonomisine giriş hazırlıkları 

sayılabilecek “24 Ocak Kararları”nın, 12 Eylül 1980 marifetiyle hayata geçirilmesi 

olmuştur. Bu dönemden itibaren, 30 yıllık süreç boyunca kimi küçük duraklamalar 

haricinde, adım adım hızlanan bir seyirde, Türkiye’de devlete ait iktisadi faaliyetler 

tasfiye edilmiş ve böylelikle piyasalar, devlet müdahalelerinden “kurtarılmış”tır 

(Yörür, 2008: 17 – 60). 

Tarım sektöründe ise bu sürecin doğrudan sonuçları, üretimde devlet desteklerinin 

daraltılması ve artık tarımsal üretimin kontrolünün büyük ölçüde küresel şirketlere 



15 
 

devredilmesi olarak zuhur etmiştir (Günaydın, 2009: 175 - 222). Bu dönem içerisinde 

“24 Ocak Kararları”yla tarihlediğimiz başlangıçla eşdeğer bir nitelik taşıyan ve bir 

anlamda “24 Ocak Kararları”nın 2000’li yıllar Türkiye’si için yeni nitel bir evresini 

temsil eden bir aşama da özellikle zikredilmeye değerdir. 

Türkiye’nin 1999 yılında IMF ile imzaladığı ve yürürlüğe koyduğu “istikrar 

programı”, geride bıraktığımız 12 yıllık zaman diliminde, ülke tarihinin toplamında 

gerçekleştirilen özelleştirmelerden kat be kat fazla özelleştirmenin yaşandığı, yabancı 

sermaye hareketlerinin tam anlamıyla serbestleştirildiği ve böylelikle uluslararası 

mali sermayenin adım adım ülke ekonomisini (ve bağlantılı olarak sosyo-politik 

süreçlerini) artık doğrudan belirleyen noktaya geldiği bir sürecin başlangıcı olduğu 

da rahatlıkla ifade edilebilir. Zira Türkiye’nin bu zaman dilimine dek ağır aksak da 

olsa uyguladığı ve üretici köylülüğü belirli ölçülerde koruduğu tarımsal desteklerin 

tamamen kaldırılması veyahut da uluslararası tarım tekellerinin belirlediği ve ulusal 

yahut uluslararası pazarda ciddi bir mali getirisi olmayan ürünlere doğru hâlihazırda 

azaltılan mali desteğin kaydırılması; özelleştirmeler yoluyla ülke tarımının başat 

sektörleri olan şeker ve tütün gibi ürünlerin üretimlerinin tasfiyesi vb. uygulamalar, 

gelinen aşamada, köylülüğü ciddi bir çözülme sürecine sürüklemiş görünmektedir 

(Önal, 2010: 145 – 191). 

Eğer Türkiye Cumhuriyeti Devletinin kuruluşunu, Osmanlı’nın var olan sosyo-

ekonomik yapısı üzerinde, 20. yüzyılın ilk çeyreğinde siyasal-yönetsel ve sosyo-

politik bir yeniden organizasyonla gerçekleşen bir modernleşme projesi olarak ele 

alırsak; bir toplumsal sınıf olarak köylülüğü de pekâlâ bu projenin geride kalan 89 



16 
 

yılını belirlemiş önemli tarihsel ve siyasal duraklarda öne çıkan başat bir toplumsal 

aktör olarak da pekâlâ niteleyebiliriz. 

Türkiye Cumhuriyeti Devleti’nin kuruluşu ve hiç kuşkusuz bu tarihsel aşamanın 

doğrudan işaret ettiği Kemalist Devrim gibi tarihsel, toplumsal ve siyasal olarak çok 

boyutlu, hacimli bir konuda burada ifade edilen görüşü tartışmak kuşkusuz ki yeterli 

olmayacaktır. Burada vurgulamak istediğimiz husus, Kemalist Devrim’in, Kıta 

Avrupa’sında gözlemlenen, sermaye birikim süreçleri neticesinde şekillenmiş yeni 

üretim ilişkilerinin ortaya çıkardığı yeni toplumsal yapılarla ve bu yapıların ait 

oldukları iç pazarların sosyo-kültürel dinamikleriyle/özgünlükleriyle birlikte ortaya 

çıkan uluslaşma/ulus devletleşme süreçlerinden farklı olarak, Batı dışı bir uluslaşma 

pratiği oluşu ve nüfusun ezici çoğunluğunu oluşturan köylülüğün, Devrimin sonraki 

yıllarda geleceğini belirlemiş/belirleyen rolü vurgulanmasıdır. Kemalist Devrim, 

toplumsal yaşam içerisinde, saltanatın ve hilafetin kaldırılması gibi siyasal-yönetsel 

alanlarda; eğitimin ulusallaştırılması, birleştirilmesi ve toplumsal hayatın Batı tipi 

modern normlara uyarlanması gibi konularda radikal devrimci adımlar atmış ve zor 

yoluyla da bunları sahiplenmiş ve savunmuştur. Ancak Osmanlı’dan devralınan 

sosyo-ekonomik yapı için öngörülen “sanayileşme davası”nda aynı başarının 

sergilenemediği açıktır (Boratav, 2003: 39 - 59). Nüfusun %80’inden fazlasının 

köylerde ve feodal üretim ilişkileri içerisinde yaşadığı Türkiye’de, geride kalan 89 

yılda bir yılan hikâyesine dönen “toprak reformu” gibi, üst yapıda gerçekleştirilen 

devrimlerin ve reformların bir bakıma ön koşulu sayılabilecek adımların 

atıl(a)maması ve atılan adımların da sürekli olarak büyük toprak mülkiyetine sahip 

feodalleri beslemesi durumu, Devrim’in yarım kalan aşamaları olarak okunabilir. Bu 

da beraberinde, Türkiye’nin 1990’lı yıllara kadar bir “köylü kalesi” olarak anıldığı, 



17 
 

ülke nüfusunun ve sosyo-ekonomik yapının belirlediği toplumsal kültürün bir yanıyla 

iç pazarla dahi bütünleşmemiş köylülükle bir yanıyla 1950’lerden itibaren hızlanan 

kırsal çözülmeyle kentlere akın eden göçmenlerle bir yanıyla da Batı tipi modern 

toplumsal normlara göre şekillenmiş karmaşık bir toplumsal tabakalaşma ortaya 

çıkarmıştır. Köylülük, bu tabakalaşma içerisinde sahip olduğu demografik ve 

sosyolojik özellikleri itibariyle, 2000’li yıllara kadar Türkiye’nin iç siyasal 

dengelerini önemle belirleyen bir toplumsal kesim olarak varlığını 

sürdürmüştür/sürdürmektedir (Köymen, 2008: 153 - 167). 

Sonuç olarak 90 yıla yaklaşan tarihinin büyük çoğunluğunda bir “köylü kalesi” 

olarak kalan ve böyle anılan Türkiye’de köylü nüfusunun kitlesel dönüşümü ve 

çözülmesi süreçleri, orta ve uzun vadede, önemli toplumsal dönüşümlerin de temel 

dinamiğini oluşturmuştur. Burada köylü nüfusunun çözülmesi ve dönüşümünden 

kastımız ise toprağa dayalı geçim ekonomisine sahip ve bir kır yerleşiminde ikamet 

eden köylülerin, gerek hükümet politikalarıyla gerekse Osmanlı’dan Türkiye 

Cumhuriyeti’ne tevarüs eden feodal tarımsal üretim ilişkileri sonucunda 

mülksüzleşme yoluyla kırlardan kopması ve büyük şehirlere, yeni toplumsal üretim 

ilişkilerine çeşitli şekillerde eklemlenmesidir.12 

Günümüzde, genel nüfus içerisindeki istatistikî oranı % 30’a dek gerilemiş olan 

köylülük,13 hızlı bir şekilde topraktan kopmakta ve tarım arazileri, yerli ve yabancı 

büyük tarım işletmelerinin elinde toplanmaktadır. Uluslararası büyük sermaye 
                                                            
12 Türkiye kırlarının, özellikle, 1950’li yıllardan itibaren kapitalist iktisadi ilişkilerin giderek hızlanan 
bir tempoda neden olduğu değişim süreçlerini daha geniş ele alan çalışmalardan bazıları için bkz. 
Kepenek ve Yentürk, 2003 ile İlkin ve Tekeli, 1988. Ayrıca, konuya dair daha genel bir perspektif 
sunması bakımından bkz. Köymen, 2008: 135 - 153 ile Yıldırmaz, 2009: 66 - 128. 

13 Türkiye İstatistik Yıllığı 2009, http://www.tuik.gov.tr/yillik/yillik.pdf. 



18 
 

grupları ve yerli ortaklı girişimciler, söz konusu tarım alanlarında uzun vadeli, yeni 

kâr amaçlı yatırımları gündeme getirmektedir (Gökhan 2003: 43 – 121).  

Söz konusu yabancı ve yerli ortaklı uluslararası yatırımların önemli bir ayağını da 

akarsular üzerine inşa edilen barajlar ve HES tesisleri oluşturmaktadır. Akarsuyu 

toplama, kanallarla sulama ve elektrik üretme amacıyla yapılan barajlar ve HES 

tesisleri; doğal kaynakların hızla tükendiği, kirlendiği ve verimli tarımsal arazilerin 

insan faaliyetleri yahut değişen iklim koşulları nedeniyle hızla tahrip edildiği 

günümüz çevresel ve ekonomik koşulları içerisinde; uluslararası piyasalardaki tarım 

ve enerji sektöründe, son derece önemli ve değeri gittikçe artan üretim araçları 

konumuna gelmişlerdir. Bu açıdan ülkemizde, yukarıda kısaca aktarmaya 

çalıştığımız tarihsel süreç içerisinde, yerli ve yabancı sermayeye açılan kırsal alan, 

gelinen noktada son derece kârlı bir sektör olarak HES projelerini ortaya çıkarmış 

görünmektedir (Hamsici, 2010: 32 – 36). Bugün HES’ler, gerek akarsuların, yani 

tatlı suların ve su kaynaklarının kontrolünde ve metalaştırılmasında, gerekse 

enerjinin metalaştırılmasında son derece önemli birer üretim aracı konumundadır. 

Devletin, bu alanlardan özelleştirmeler ve yeni yasal düzenlemeler yoluyla tamamen 

çekilmesi ve sermayeye neredeyse sınırsız yetki devretmesi, beraberinde, Türkiye 

kırsalında yeni ve önemli bir dönüşüm dinamiği de ortaya çıkarmış olmaktadır. Gün 

itibariyle, Türkiye akarsuları üzerinde hâlihazırda 2 bini geçkin baraj ve HES 

projesinin gündemde olduğu, konuyla ilgili hemen tüm internet sitelerinde, yazılı 

kaynaklarda, bazen da ulusal basında sıklıkla karşılaşılan bir bilgidir. Bu durum, 

hızla boşalma eğilimi gösteren Türkiye kırlarında, sermaye için yeni ve önemli bir 



19 
 

kar alanı açıldığı ve bu fırsatın da derhal değerlendirildiğini açıkça göstermektedir 

(Hamsici, 2010: 67 - 71).14 

Türkiye köylüsü, IMF ve DB’nin tarım politikaları nedeniyle üretimden kopmakta ve 

topraklarını satarak, kiralayarak vb. yollarla kırları boşaltmaktadır. Öte yandan, 

boşalan tarım arazileri ise ya çok büyük ölçekli kapitalist tarım çiftliklerinde ya da 

HES projeleri vasıtasıyla, yine kapitalist sermayenin elinde toplanmaktadır 

(Günaydın, 2009: 175 - 222). Bu bağlamda gündemdeki birçok HES projesi, 

hâlihazırdaki tarım politikalarıyla pazar için üretimden koparılmış köylülük için, 

onları yaşam alanlarından zorla göç etmelerine neden olacak sonuçlar da 

üretmektedir. Ötesinde, göç etmeyen ancak HES çeperinde yaşayan topluluklar için 

ise, yerel iklim değişiklikleri gibi ciddi çevresel sorunları ve bunlara bağlı olarak da 

yeni ekonomik ve sosyal problemler üretmektedir. 

Bir başka açıdan da bakıldığında neo-liberal tarım politikalarına karşı oluşan ancak 

günümüze değin de söz konusu politikalara karşı ciddi bir engelleyici durum 

yaratamamış olan politik toplumsal hareketlilik ve bu hareket içerisindeki köylü 

dinamiği de gelinen aşamada önemli bir toplumsal duyarlılık ve hareketlilik noktası 

ortaya çıkarmış görünmektedir. Bu yönüyle de HES’lerin, köylülüğün kültürel 

dönüşümünde farklı bir ideolojik ve politik girdi de yaratmakta oldukları iddia 

edilebilir (Hamsici, 2010: 269 - 270). 

Bu gibi sosyal – politik hareketlerin neticesinde bugüne değin birçok HES projesi, 

“kamu yararına aykırı olduğu” gerekçesiyle çeşitli eylemlere, gösterilere konu olmuş, 
                                                            
14Ayrıca Türkiye’de hidroelektrik santrallerinin (HES) güncel durumu, ilgili yasal değişiklikler ve 
istatistikî bilgileri içermesi bakımından, konuya giriş mahiyetinde, yakın dönemde tamamlanmış iki 
akademik çalışma için bkz. Nas, 2011: 10 – 22 ve Yılmaz, 2009: 335 – 347. 



20 
 

mahkemeye götürülmüş ve bu davaların yarısından fazlasında da “yürütmeyi 

durdurma” kararları alınabilmiştir. Ancak Eylül 2010’da oylanan ve çoğunlukça 

kabul edilen yeni Anayasa değişiklikleriyle birlikte, idari mahkemelerin elinden 

“yerindelik denetimi” yetkisinin alınması, HES’lerle ilgili kazanılan davaların 

sayısını hızla azaltmaktadır. Yanı sıra yenilenebilir enerji yasasındaki değişiklikle 

birlikte artık milli parklar, SİT alanları gibi yerlerde de HES’lerin yapımı 

kolaylaşmaktadır. Bunlar da HES projeleriyle birlikte ülke genelinde gündeme gelen 

birçok tartışmalı konunun ve toplumsal hareketliliğe neden olan baraj inşaatlarının, 

çoğunlukla uluslararası sermaye eliyle ve “devlet zoruyla” hayata geçirileceğini 

işaret etmektedir. Görünen odur ki HES projeleri, Türkiye kırsalında, önümüzdeki 

dönemde önemli toplumsal çatışmalar ve hareketlilikler ile geniş ölçekli doğal ve 

toplumsal dönüşümlere neden olacaktır.15 

Böyle bir genel değerlendirme çerçevesine dayanan araştırmanın da temel problemi, 

doğrudan küresel sermayenin parçası ve yeni bir kâr alanı olarak HES projelerinin, 

bu şartlar altında önemli birer aktörü durumunda oldukları kırsal dönüşüm süreçleri 

içerisinde toplum zararına neden oldukları süreçler ve sonuçlarıdır. Önemli akarsu 

havzalarında yaşamaya devam eden üretici ve yoksul, topraksız köylülüğün, mevcut 

tarım politikalarının yanı sıra bu yeni dönüştürücü etmene karşı gösterdiği kültürel 

tutum ile bu yerel kültürel yapıların, uyum yahut çatışma stratejilerinin hangi 

dinamiklerle, nasıl işlerlik kazandığı da araştırmanın önemli yan problemleri 

arasında zikredilmelidir. 

                                                            
15 “Kırsaldaki Değişimin Adı HES, Bahanesi Enerji!”, Abdullah Aysu, 
http://www.karasaban.net/kirsaldaki-degisimin-adi-hes-bahanesi-enerji-abdullah-aysu/, ulaşım 
Haziran  2011. 



21 
 

Bu bağlamda, alan çalışmasının gerçekleştirildiği Beğendik Beldesi’nde,  kültürel 

yaşamın ekonomik, sosyal ve siyasal planda oluşturduğu geleneksel kurumlar ile 

Pervari HES projesi gibi modernleştirici dinamikler arasında yaşanan çatışma ve 

uyum süreçlerinin ön plana çıkmakta olduğu da ifade edilmelidir. Beğendik’te, 

bilhassa uluslararası ortaklı girişimci sermaye ve yerel devlet otoriteleri ile ağalık, 

şeyhlik, aşiret ve soy grupları gibi kültürel güçlü siyasal aktörler arasında ortaya 

çıkan çeşitli ilişkilenme biçimleri de söz konusudur. Bu ilişkilenmenin ve yarattığı 

sonuçların nasıl gerçekleştiği ve bunların, araştırma konusu bağlamında, yereldeki 

köylülüğü sosyo-politik açıdan nasıl şekillendirdiği ve bu şekillenmenin de 

köylülüğün dönüştürücü etmenlere karşı geliştirdiği tutum ve davranışı ne şekilde 

etkilediği, yine araştırmanın üzerine eğileceği önemli diğer sorunsallar olarak 

sıralanabilir.  

 

Araştırmanın Amacı ve Önemi 

İstatistikî verilere ve bilimsel tespitlerine göre, ülkemiz kırlarında çözülme ve 

mülksüzleşme süreçleri açısından, önemli bir viraj olan 24 Ocak Kararları’nın 

ardından hız kazanan neo-liberal küresel ekonomi düzenine eklemlenme sürecinin 

ikinci tarihsel adımı 1999 IMF istikrar programı anlaşmasıdır. Zira bu tespiti, kırsal 

kesimdeki iş gücü istatistiklerinde yaşanan çarpıcı dönüşüm tüm açıklığıyla işaret 

etmektedir. 1999 istikrar paketi antlaşmasından hemen önce elde edilen verilere göre, 

tarımda yaklaşık 9.8 milyon kişinin istihdam edilmekte iken, 2008 yılına 

gelindiğinde bu rakam, 5.7 milyona düşmüş durumdadır (Önal, 2010: 13). 



22 
 

Cumhuriyet tarihi boyunca, 1980’ler ve 2000’ler gibi, üretici ve yoksul köylü 

nüfusunun hızla üretimden ve topraktan koparak mevsimlik tarım işçilerine 

dönüşümü, kentlere yönelik kitlesel göç hareketleri ve hatta yurtdışına yönelik göç 

süreçleri gibi, beraberinde getirdiği bir dizi ekonomik ve sosyal yeni toplumsal süreç, 

bilinmektedir ki Türkiye akademi camiasının ve farklı toplumsal sınıflardan çeşitli 

politik aktörlerin dünden bugüne en fazla meşgul oldukları konular arasında 

olagelmiştir. Türkiye’de çeşitli tarihsel dönemlerde yaşanan söz konusu hızlı 

çözülme süreçlerinin nedenleri ve etkileri üzerine akademik bir ilgiyle 

gerçekleştirilen alan çalışmalarının; karşılaşılan toplumsal sorunların çözümünde, 

sorunların kaynaklarını, gelişme dinamiklerini doğru tespitlerle tartışarak ve bu 

bilimsel bilgiden hareketle de üretilecek toplumcu çözümlerle, yine toplumsal 

faydayı gözetecek yeni bilimsel çalışmalar gerçekleştirilmesine aracı olması 

gerektiği kanaatindeyiz. 

Bu görüşten hareketle, bu çalışmadaki esas amacımızı, Beğendik Beldesi örnek olayı 

çerçevesinde, küresel kapitalist sermayenin ve onun emperyalist ekonomi-

politikalarının, yerli ortaklarıyla birlikte Türkiye kırlarında yeni ve önemli bir kâr 

yatırım aracı olarak ortaya çıkan HES projelerinin, ulusal ve yerel toplumsal 

dinamiklerle olan etkileşimi içerisinde köylülüğü nasıl bir toplumsal dönüşüme 

zorladığının irdelenmesi olarak ifade edebiliriz. 

Bu vesileyle ifade edilmelidir ki bu çalışmanın esas özelliği, durum saptayıcı ve 

betimleyici oluşudur. Dolayısıyla araştırmanın konusuyla alakalı hedefi, toprak ve su 

gibi temel üretim araçları üzerinde tasarruf edilen ekonomi-politikalarının, dünden 

bugüne uluslararası yahut yerli sermaye lehine işletilmesinde ortaya çıkan ekonomik 



23 
 

ve sosyal kültürel sonuçların, antropolojik perspektifle irdelenmesi ve bu bağlamda, 

geleceğe ilişkin birtakım önermelerde bulunabilmektir.  

Bu çerçeveden olarak, araştırma konusuyla ilgisi açısından, şu sorular ifade 

edilebilir:  

1) Kapitalist üretim ilişkileri, emperyalizm eliyle, kapitalizm öncesi mülkiyet ve 

üretim ilişkilerinin hâkim durumda olduğu ve küçük mülkiyete, aile içi emeğe ve 

piyasa içi üretime dayalı yerel ekonomik ve sosyal yapılarla, HES vb. projelerle nasıl 

ilişki kurmakta ve bunları nasıl, hangi stratejilerle dönüşüme uğratmaya 

çalışmaktadır?  

2) Bu bağlamda, uluslararası tarım piyasalarının belirlediği neo-liberal küresel 

tarımsal iktisat, Türkiye gibi ekonomik ve siyasal planda dışa bağımlı ülkelerde, 

tarımı nasıl bir dönüşüme uğratmaktadır ve Türkiye kırsalını, nasıl, hangi aracılarla 

bu kürsel iktisadın bir parçası haline getirmektedir?  

3) Bunlara karşılık olarak da küresel sermaye tekelleriyle, iktisadi ve siyasi planda 

bağımlılık ilişkileri geliştirmiş bulunan merkezi devlet yönetimi ile yerel kültürel 

yapılar, nasıl bir iktisadi bağ kurmakta ve bunu hangi sosyo-politik söylem içerisinde 

gerçekleştirmektedir? 

4) Tüm bu yoğun etkileşim alanı içerisinde kalan köylülük, nasıl bir dönüşümü 

gerçekleştirmekte, varlığını idame ettirmeye dönük ne gibi uyum stratejileri 

üretmektedir? 

Bu başlıklara ek olarak, yerel kültürel doku içerisindeki ekonomik, sosyal ve siyasal 

kültürel kurumlar hakkında, çalışmada derlemeleri sunulacak ve değerlendirmeleri 



24 
 

yapılacak alt başlıklar için de Pervari HES’in ve yanı sıra yerel aktörlerin neden 

olduğu ve olacağı kültürel dönüşümün neticesinde, dönüşerek değişen yahut 

kaybolan ve kaybolacak olan maddi ve manevi kültürel ürünlerin tasnifinin de 

hedeflendiği ifade edilmelidir.  

Bu gibi esas hedeflerle ilişkili olmakla birlikte, alan çalışmasının gerçekleştirildiği 

Siirt ili Pervari ilçesi kırsalındaki bir yerleşim alanı olan Beğendik Beldesi’nin etno-

kültürel ve sosyo-politik dokusu da araştırmaya ayrı bir önem kazandırmakta ve 

bununla ilgili yan amaçları da beraberinde getirmektedir. 

Bu kapsamda Osmanlı’dan Cumhuriyete tevarüs eden toprak mülkiyeti ilişkileri ile 

bu ekonomik yapıyla iç içe şekillenmiş feodal toplumsal ilişkilerin, bölgenin güncel 

ekonomik, sosyal ve siyasal hareketliliği bağlamında, söz konusu edilen kırsal 

dönüşüm tartışmaları içerisinde ülke gündemini meşgul eden sosyo-politik 

gelişmelerle olan ilişkisi hakkında da bazı değerlendirmeler ve çıkarsamalar 

yapılması hedeflenmektedir. 

 

Yöntem 

Bu çalışmada, sosyal antropolojinin başat araştırma yöntemi olan etnografi 

kullanılmış ve akabinde, elde edilen bulgular, yine antropolojik bir perspektif 

dâhilinde, tarihsel ve diyalektik materyalist bir düşünce yöntemiyle yorumlanarak 

metne aktarılmıştır. 

“Etnografya”, Yunanca ethnos (halk) ve graphie (çizim) kelimelerinden oluşan; esas 

olarak, araştırma nesnesi haline getirilen insan topluluğuna veyahut herhangi bir 



25 
 

kültürel kuruma, sürece dair eksiksiz bir betimlemeyi hedefleyen ve kendine özgü 

kuramlardan, bunlarla ilintili çeşitli araştırma tekniklerinden oluşan bir araştırma 

yöntemi olarak tanımlanabilir (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 283). 20. yüzyılın 

ortalarına değin, çoğunlukla Batı Avrupa’nın ve Kuzey Amerika’nın, gerek kendi 

“ulus tarihi” çalışmalarında gerekse Batı dışı, “modernizm öncesi toplumsal gelişme 

aşamasında” olduğu kabul edilen “ilkel” toplulukların araştırmalarında bir araştırma 

yöntemi ortaya çıkan etnografinin, güncel sosyal bilim araştırmalarına miras bıraktığı 

çok çeşitli araştırma teknikleri de geliştirmiş olduğu bilinmektedir.16 

Genel çerçevesi itibariyle bakıldığında, alan araştırması ve onun asli çalışma tekniği 

katılarak gözlem, araştırma öznesi haline getirilen insan ediminin ya da edimlerinin 

içerisinde vücut buldukları kültürde; öznenin bu evrenden koparılmadan, araştırıcının 

söz konusu kültürün var olduğu gerçeklikle (toplum ve doğal çevre) birebir, yüz yüze 

etkileşerek ve bu gerçeklikler bütününe müdahil olarak (bütünlüğe zarar verecek 

deneysel uygulamalara girişmeden); açığa çıkardığı “niteliksel bilgi”ye ulaşma 

pratikleri olarak değerlendirilebilir. 

                                                            
16 Sosyal antropolojinin doğa bilimleriyle ve diğer sosyal bilimlerle ayrıştığı temel alanın yaşayan 
insan toplumsallığının tarihsel süreklilik ve değişkenlik içerisinde ürettiği toplumsal bilginin 
derlenmesi ve analizi olması, onu, alan araştırması yöntemi içerisinde farklı yeni teknikler 
geliştirmesine ve sosyal araştırmalarda bilinen bazı teknikleri de kendi kuramsal amaçları içerisinde 
uyarlaması sonucunu ortaya çıkarmıştır (Güvenç, 1996: 131 – 145 ve Kottak, 2001: 27 – 45). İnsanın 
gündelik toplumsal davranışlarının ilk elden gözlemleme prensibine dayanan katılarak gözlem; 
araştırma konusu çerçevesinde hazırlanmış ve kaynak kişilerle konuşmalarda, sohbetlerde bilgi almak 
maksadıyla kullanılan ve esas olarak görüşmeleri yönlendirme niteliğine göre yapılandırılmamış, yarı-
yapılandırılmış ve yapılandırılmış olarak ayrıştırılabilecek olan görüşme cetvelleriyle gerçekleştirilen 
görüşme; özellikle küçük yahut yerel topluluklar içerisindeki araştırmalarda soy, akrabalık, sosyal 
yapı araştırmalarında kullanılan soy ağacı; araştırma konusuyla olan ilişkisi ve sahip olduğu bilginin 
niteliği bağlamında kaynak kişilerle gerçekleştirilen derinlemesine görüşme; belirli bir konuyla ilişkisi 
içerisinde kaynak kişilerin yaşam öykülerinin derlenmesi; araştırma konusuyla alakalı insan 
edimlerinin görüntü ve sesle belgelenmesi; araştırma nesnesi haline getirilen toplumsallığın 
betimlenmesinde ve analizinde, topluluğun inançları ve algıları gibi öznel yargılarına odaklanan emik 
ve esas olarak antropologun gözlem, algı ve analizlerine öncelik veren etik yaklaşımlar, ilk elden 
antropolojinin geliştirmiş olduğu araştırma teknikleri için örneklenebilir (Kottak, 2001: 27 – 45). 



26 
 

Alan araştırması, antropoloji açısından, kendi pratiği içerisinde daha da özel bir 

anlam kazanan “uzun süreli katılımcı gözlem” tekniğiyle birlikte, topluluk içerisinde 

gerçekleşen yoğun ve uzun bir çalışma pratiği ile kültürün yaratıcılarının maddi ve 

özellikle de manevi evrenleriyle buluşmaya, bunları anlamaya giden “en önemli yol” 

anlamına da kavuşmuştur. Günümüzde, alan araştırması ve katılımcı gözlem, farklı 

kuramsal yaklaşımlarla hayata geçirilmekte ise de öz itibariyle “farklı olanın bilgisini 

edinme” anlamında tanımlanabilecek olan antropolojik bilimsel etkinlik, 

insanoğlunun bilinçli bir çabayla, kendi dışında kalan maddi ve sosyal evrene dair 

yöntemli öğrenme çabası olarak kabul edilmekte ve sosyoloji, psikoloji ve arkeoloji 

gibi birçok sosyal disiplin tarafından kullanılmaktadır.17 

Bu çalışma süresince de alan araştırması yöntemi ve bu kapsamda da katılarak 

gözlem, görüşme, görüntü ve sesle belgeleme gibi araştırma teknikleri başat olarak 

kullanılmış ve Beğendiklilerin maddi ve manevi kültürel yaşamları, bütünlük 

içerisinde değerlendirilmeye gayret edilmiştir.18 Bu kapsamda, Siirt İli Pervari İlçesi 

Beğendik Beldesi’nde kış sonundan yaz başına kadar 3.5 aylık bir zaman dilimi 

içerisinde, beldede bir eve yerleşmek suretiyle ikamet edilmiş ve bu zaman zarfında 

da alandan sadece 1 hafta kadar uzak kalınmıştır. Alan çalışmasının büyük 

                                                            
17 Alan araştırması yöntemi ve katılarak gözlem tekniğinin, diğer sosyal disiplinler alanındaki 
çalışmalarda kullanılan yöntem ve tekniklerle olan ilişkileri ve bu konu hakkındaki karşılaştırmalı, 
yönlendirici bilgi ve tartışmaları için bkz. Güvenç, 1996; Kottak, 1999; Auge ve Colleyn, 2004; 
Punch, 2005; Haviland,  2002 ve Kümbetoğlu, 2005 ile Gedik ve Kümbetoğlu, 2005. 

18 Alan çalışmasından elde edilen veriler, Beğendik’in anlam dünyası içerinden süzülen kimi anahtar 
kavramlarla anlamlandırılmaya ve araştırma konusuyla olan bağı da diyalektik ve tarihsel, materyalist 
bir düşünce yöntemiyle analiz edilmeye gayret edilmiştir. Bu anlamda, çalışmamızın, Beğendik’in 
tarihsel süreklilik ve güncel toplumsal pratik içerisindeki maddi ve sosyal evrenini, esas olarak, yine 
Beğendikliler’in anlam kodlarıyla tanımlamaya çalıştığını ve bununla birlikte, elde edilen verilerin 
analizinde ve daha genel çıkarsamalara ulaşmada ise bilimsel düşünce metotlarıyla inşa edildiği 
söylenebilir. 



27 
 

çoğunluğu Beğendik Beldesi’nde gerçekleşmiş olmakla birlikte, Pervari HES’in etki 

alanında olan Sarıdam ve Çobanören köylerine de kısa zaman aralıklarında ziyaretler 

gerçekleştirilmiştir. Beğendik’te uygulanan kimi araştırma teknikleri, bu köylerde de 

hayata geçirilmiş ve kısa süreli alan çalışmaları yapılmıştır. 

Alan çalışmasının odaklandığı Beğendik Beldesi’nin yanı sıra beldeye bağlı bazı 

yakın mezralara ve Beğendikliler’in gerek dinsel pratikleri içerisinde önemli bir yer 

tutan kutsal mekân ziyaretlerine ve gerekse de ekonomik faaliyetlerine iştirak 

edilerek, Van ve Siirt gibi çevre il ve ilçelere çeşitli seyahatler gerçekleştirilmiştir. 

Araştırma süresince, doğrudan Beğendik Beldesi’ne ilişkin ekonomik, sosyal ve 

kültürel yaşamına ilişkin bilgi verebilecek yazılı bir kaynak bulunamamıştır. Ancak 

Beğendik’in doğal ve sosyal çevre itibariyle birçok konuda benzerlik gösterdiği 

Pervari İlçesi hakkında derlenen sınırlı sayıda ve birbirini tekrar ettiği görülen bazı 

yazılı eserlerden, çeşitli raporlardan belirli ölçülerde faydalanıldığı belirtilmelidir. Bu 

anlamıyla, Beğendik’in tarihsel – soy kütüksel boyutu olarak tanımlayabileceğimiz 

ve bir yönüyle Beğendik’in yazılı olmayan tarihsel geçmişine uzanan, bir yönüyle de 

bu tarihten günümüze, Beğendik’te yaşamış ve yaşamakta olan toplulukların 

kökenlerine, sosyal yaşamlarını tanımlayan bilgiler, “sözlü tarih”19 yöntemiyle ilk 

                                                            
19Antropolojide, bilgi derleme tekniği olarak sözlü tarih çalışmaları, belirli bir tarihsel olay, durum 
veyahut süreci, yaşayan kişilerin anlatımlarına başvurarak yeniden incelemeyi amaç edinir. Bu 
vesileyle sözlü tarih çalışmaları, tarihsel olay ve süreçler hakkında resmi, kabul edilen bilgilerin 
dışında; her bireyin tekil olarak nesneleştirildiği, her bakış açısının ve tarihsel olaylarla ilgili olarak 
anlama, yorumlama biçiminin değerlendirildiği özgün bir araştırma tekniğidir. Antropolog veyahut da 
bu tekniği kullanan sosyal bilimci, kaynak kişiyle gerçekleştirdiği görüşmeyi genellikle ses kayıt 
cihazıyla belgeler. Araştırmacının, derleme yaptığı konu hakkında temel bilgilere sahip olmasının 
gerekli kabul edildiği bu teknikte, kaynak kişinin anlatımları, araştırma amacı çerçevesinde (ve onun 
konuya olan duyarlılıkları göz önünde tutularak) yönlendirilir (Atay, 2005: 15). 



28 
 

kez olarak derlenmiştir. Bu derlemelerden ve günceldeki toplumsal pratiklerden 

hareketle, Beğendik’in etno-kültürel tarihi oluşturulmaya gayret edilmiştir. 

Beğendik’te ve diğer yerleşim alanlarında gerçekleştirilen alan çalışmalarından elde 

edilen veriler, büyük oranda, katılımcı gözlem ve görüşme teknikleriyle yazıya 

geçirilen antropolojik alan notlarından oluşmaktadır. Beğendiklilerin ekonomik, 

sosyal, siyasal ve dinsel yaşantısına müdahil olunarak gerçekleştirilen katılımcı 

gözlem ve görüşmeler neticesinde, alan araştırması günlüğüne düşülen notlar 

halindeki değerlendirmeler, derlemeler ve yarı-yapılandırılmış görüşme çizelgesiyle 

birlikte gerçekleştirilen görüşme notlarıyla birleştirilmiş; tartışmalarla birlikte, bu 

çalışmaya aktarılmıştır. Gündelik yaşam içerisindeki ekonomik yahut sosyal 

herhangi bir pratik içerisinde kendiliğinden gelişen sohbetler ile yarı-yapılandırılmış 

görüşme cetveliyle birebir gerçekleştirilen derinlemesine görüşmeler ve yine aynı 

görüşme cetveliyle gerçekleştirilen grup görüşmeleri, başlıca görüşme biçimleri 

olarak ifade edilebilir.20 

                                                            
20  Antropolojik alan araştırmalarında sıklıkla kullanılan görüşme tekniği, araştırmanın amaç ve 
hedeflerine göre oldukça çeşitlenebilir. Görüşme türleri, çoğunlukla görüşmenin yapılış biçimi ve 
araştırmacının görüşme içerisindeki aktif veyahut edilgen pozisyonuna göre değişmektedir. Bu açıdan 
sohbet türü görüşme, genel görüşme kılavuzu kullanılan yaklaşım ve açık uçlu yapılandırılmamış 
görüşme, ilk elden örnekler olarak verilebilir. Yapılandırılmış görüşmede, görüşme soruları önceden 
belirlenmiştir ve yanıtlar, önceden belirlenmiş kategoriler içerinse alınır. Yapılandırılmamış görüşme 
soruları ise önceden belirlenmemiş ve standartlaştırılmamıştır; bunun yerine görüşmeye başlamak ve 
görüşmeyi sürdürmek için genel sorular kullanılır. Görüşme ilerledikçe özgül sorular ortaya çıkar ve 
bu soruların dile getirilmesi görüşmenin gidişatına bağlıdır (Punch, 2005). Çalışmamızda ise 
çoğunlukla Beğendiklilerin gündelik yaşamı içerisindeki ekonomik, sosyal ve siyasal pratikleri 
bağlamında sohbet türü görüşmeler ile araştırma konusu kapsamında belirlenen başlıklar ve araştırma 
süresince olgunlaşan alt konu başlıkları neticesinde şekillenen konularda ortaya çıkan açık uçlu 
sorulardan oluşan yarı-yapılandırılmış görüşme metotları kullanılmıştır.  



29 
 

Bu çalışma, ağırlıklı olarak, söz konusu edilen görüşmelerden elde edilen alan 

notlarının, çalışmanın sorun ve amaçlarıyla olan ilgisi içerisinde gerçekleştirilmeye 

gayret edilen değerlendirmelerinden oluşmaktadır. 

Çalışmamız içerisinde, Beğendiklilerin kendi anadilleriyle kurdukları maddi ve 

manevi toplumsal evren ile bunun önemli bir öğesi olan kendi doğal çevrelerini 

anlamlandırma ve tanımlama biçimlerinin korunmasına da özellikle gayret edilmiştir. 

“Beğendik” ile Beğendiklilerin kolektif toplumsal bilincindeki “Bêdar”ın,21 işaret 

ettikleri anlam kodlarının, toplumsal bilincin örtüştüğü, ayrıştığı veyahut çatıştığı bir 

sosyal gerçekliği, çalışma içerisindeki tartışmalara sunduğu maddi zemini, “içeriden” 

irdeleyebilmek için bu yaklaşımı tercih ettiğimiz ifade edilmelidir. Bu doğrultuda, 

çalışma içerisinde önemli görülen kimi yer isimleri ve kavramlar, Beğendiklilerin 

konuştuğu Kürtçe’nin Kurmanci lehçesindeki halleriyle ifade edilmişlerdir. 

Alan araştırması süresince, etnografik görüntü ve sesle belgeleme tekniğinin de 

yoğunlukla kullanıldığı ifade edilmelidir. Beğendik’in gerek ekonomik gerekse 

sosyal yaşama dair birçok pratik ve ritüel, görüntüyle ve sesle belgelenmiştir. Tarım 

ve havancılık uygulamaları; çeşitli dinsel pratikler; kına, gelin getirme, gelin verme, 

düğün vb. evlilikle ilgili uygulamalar; çocuk ve yetişkin oyunları; halk hekimliği 

uygulamaları; bilmece, türkü, hikâye gibi sözlü kültüre ait derlemeler… İlk elden 

sıralanabilecek önemli derlemeler arasındadır. Alanda kalınan süreç içerisinde, bu 

yönüyle, bine yakın fotoğraf ve yüze yakın video kayda alınmıştır. Bu yönüyle, 

                                                            
21 Bêdar, Beğendik’in eski ismidir. Ancak gerek Beğendik’te gerekse Beğendik’in sosyal evreni 
içerisinde, 1980’li yıllarda resmi olarak değiştirilmesine karşın, hala büyük çoğunlukça yaşatılmakta 
olup, Beğendik’le özdeşleşen bir yaşam kültürünü işaret etmektedir. Bu konu, ilerleyen bölümlerde 
irdelenmektedir. 



30 
 

çalışma, Beğendik’e dair önemli bir görsel etnografik arşiv de ortaya çıkarmış 

durumdadır.  

Fakat yukarıda ifadelendirdiğimiz görüşme biçimleri içerisinde zikrettiğimiz birebir 

sohbetlerde ya da ekonomik, sosyal bir pratik içerisinde gelişen sohbetlerde ise 

görüntüyle ve sesle belgeleme tekniğinin çoğunlukla kullanılmadığı da 

belirtilmelidir. Bunda iki önemli nedenin öne çıkmakta olduğu ifade edilmelidir. İlki, 

kaynak kişilerin, bu gibi sesle belgeleme cihazlarına karşı geliştirmiş oldukları 

çekince ve hassasiyettir. Bölgenin son 20 yıldır yaşamakta olduğu siyasal ve askeri 

gelişmeler ile yerel yahut resmi toplumsal aktörler haricinde geri kalan bölge 

insanının, yani köylülüğün, devletle yahut devletle ilişkili olduğunu düşündüğü 

kurumlarla gerçekleştirdiği ilişkilerin mağdur ve çekingen dokusu, bu gibi sesle 

yahut görüntüyle belgeleme cihazlarına karşı da bir hassasiyet üretmiş 

görünmektedir. Tersinden ise çoğu görüşmecinin, bu gibi birebir sohbetlerde değil, 

daha ziyade toplu sohbetlerde ses kaydına itiraz etmemesini ise, toplulukla birlikte 

olmanın ve “sorumluluğu paylaşmanın” ortaya çıkardığı bir güven duygusundan 

kaynakladığı da iddia edilebilir. 

Görüntü ve sesle belgeleme tekniklerinin kullanılmamasına ilişkin olarak ifade 

edebileceğimiz ikinci önemli gerekçe ise, alan çalışmasının antropologa yüklediğini 

düşündüğümüz kimi sorumluluklardır. İnsanı ve onun toplumsallığını, “içeriden” 

anlamaya dönük bir araştırma yöntemiyle diğer sosyal bilimlerden ayrıştığı iddiası 

içerisinde olan antropolojinin, alandaki antropologa, “içerideki bilginin”, 

“içeridekine zarar vermeyecek” bir hassasiyetle değerlendirilmesi gibi bir 

sorumluluk yüklediğini düşünmekteyiz. Siyasal ve askeri gelişmelerin, bölge halkı 

içerisinde de aktif taraftarları ve muhatapları olduğunu göz önüne aldığımızda, söz 



31 
 

konusu sorumlulukların, belki de kaynak kişilerin can güvenliği ölçüsünde önem 

taşıdığı da görülebilecektir. Bu bakımdan, kimi görüşmelerde görüntüyle ve sesle 

belgeleme cihazları kullanılmamış, ilgili görüşmelerin değerlendirmeleri, görüşme 

ertesinde alan notlarına geçirilmiştir. Kimi zaman da bilinçli bir şekilde, görüşmeler 

esnasında not dahi tutulmamıştır. Kanaatimizce, alan çalışması süresince, herhangi 

bir konu hakkında veri toplanırken amaç özellikli veyahut da kaynak kişinin 

paylaşmakta çekince duymadığı bir bilgi hakkında, konunun doğrudan muhatabıyla 

bir görüşme gerçekleştirmek değilse; sesle yahut görüntüyle belgeleme tekniklerinin 

kullanılmamasının yanı sıra not defterinin dahi çıkarılmaması ve bunun yerine, 

sosyal yaşantının kendi doğal seyri içerisinde, gözlem ve yorumlama yeteneklerini 

geliştiren antropologun, kaynak kişilerini koruyarak, derleme ve değerlendirmelerini 

metne aktarması tercih edilmelidir. Bu bakımdan, alan çalışmasında değerlendirilen 

alan notlarımızın önemli bir kısmı, işte bu gibi ekonomik ve sosyal pratikler 

esnasında ve fakat çoğunlukla da bu pratiklerin hemen akabinde, tutulan alan 

notlarından oluşmaktadır. Alanda gerçekleştirilen sesle belgeleme tekniği, bu 

bakımdan çoğunlukla bazı grup sohbetlerinde ve çok az da birebir görüşmelerde 

kullanılmış ve çözümlemeleri yapılarak, gerekli durumlarda metin içerisinde de 

kullanılmıştır. 

Gerçekleştirilen görüşmelerde, Beğendik’te yaşayan tüm toplumsal kesimlerle 

görüşmeler yapılması hedeflenmiş ve bunda da büyük oranda hedeflenen noktaya 

ulaşılmıştır. Yaşlılar, gençler, dinsel yahut aşiret statüleriyle öne çıkan toplumsal 

aktörler, beldedeki öğretmenler, rütbeli askerler, doktor ve sağlık görevlisi gibi kamu 

görevlileri ile erkekler, kadınlar, çocuklar, çalışanlar ve işsizler gibi farklı 



32 
 

kategorilere dâhil edilebilecek bireylerle, yukarıda izah edilen görüşme biçimleriyle 

temas edilmiştir. 

 

İçerik 

Çalışmamız, dört bölüm halinde yapılandırılmıştır.  

İlk bölümde; çalışmanın giriş kısmında ifade edilen araştırma amaç ve hedefleri 

bağlamında; Beğendik örneği üzerinde tartışmaya açılan ve aynı zamanda bu 

tartışmanın da omurgasını oluşturan temel kuramlar ve kavramlar tartışılarak, 

bütünlüklü bir teorik çerçeve oluşturulmaya gayret edilmiştir.  

İkinci bölümde, günümüzde Beğendik’in doğal ve sosyal çevresiyle sürdürmekte 

olduğu ekonomik ve sosyal ilişkiler ortaya konmak hedeflenmiştir. Doğal çevrenin 

yapısı, iklim, doğal kaynaklar ve bunlara ekonomik, sosyal ve siyasal amaçlarla 

gerçekleşen insan müdahalesiyle oluşan bütünlük içerisinde, bugünün Beğendik’inin 

genel yaşam döngüsü, ekonomik temel esas alınarak değerlendirilmektedir. 

Üçüncü bölümde ise sözlü tarih anlatıları esas alınarak oluşturulan ve Beğendik’in 

bugünkü sakinlerinin tarihsel-soy kütüksel verilerini değerlendiren alt bölümlere yer 

verilmiştir. Bu tarihsel anlatılar içerisinde, Beğendiklilerin, kendilerinden önce 

Beğendik’te yaşamış farklı etno-kültürel kimlik aidiyetlerine sahip topluluklar ile 

kendileri arasında kurdukları bağ ve bu ilişkilerin yine kendi toplumsal örgütlenme 

biçimleri ve sosyal yapılarıyla olan ilişkilerin değerlendirilmesi hedeflenmiştir. Bu 

minvalde, Beğendik’in ilk sakinleri oldukları anlaşılan Ezidiler ile yörede yaygın ve 

yoğun şekilde son yüzyıla kadar yaşamakta olan Ermeniler ile Müslüman (Şafii) 



33 
 

Kürtlerin yaratmış oldukları kültürel süreçler çeşitli alt başlıklarda irdelenmiştir. 

Yanı sıra Beğendiklilerin hâkim örgütlenme biçimleri olan aşiretler ve aşiret içi alt 

soy grupları ile bunlar arasında karmaşık ilişkiler boyutuyla gerçekleşen iktisadi, 

sosyal ve siyasal çatışmalar, ittifaklar vb. süreçler çeşitli örnek olay ve tarihsel 

anlatılar çerçevesinde değerlendirilerek metne aktarılmıştır.  

Bundan ayrı olarak, güncel gelişmeler içerisinde söz konusu yapıların geliştirdiği 

karmaşık uyum yahut çatışma dinamiklerinin daha yetkin anlaşılabilmesi maksadıyla 

oluşturulan bölüm içerisinde, yine söz konusu yapılarla olan temel ilişkileri 

bakımından Beğendik’in ve yörenin dinsel inançları da bir alt başlık içerisinde 

ayrıntılı olarak değerlendirilmiştir. Burada da hâkim aşiret tipi örgütlenmenin ve bu 

temelde cereyan eden sosyal ilişkilerin ayrılmaz parçaları olan tarikatlar ve dinsel 

hayatın insan eliyle yaşayan bu parçasından ayrı olarak daha ziyade topluluğun 

kolektif ve tarihsel bilinç evreninde ve buralardaki kimi pratiklerde yaşayan; kitabi 

dinselliğin dışında kalan kutsal mekân inançları (ziyaretler) ve uygulamaları 

irdelenmiştir. 

Dördüncü ve son bölümde ise, ikinci ve üçüncü bölümlerde verilmesi hedeflenen, 

güncel sosyo-ekonomik ve sosyo-kültürel bütünlük içerisindeki Beğendiklilerin, 

kırsal alanın dönüşümünde günümüzde yeni ve farklı bir olgu olan HES projeleri 

kapsamında değerlendirdiğimiz Pervari HES Projesi’ne karşı geliştirdikleri uyum ve 

çatışma pratikleri değerlendirilmektedir. Bu bölümde, giriş bölümünde işaret edilen 

soru ve hedefler çerçevesinde analizler yapılarak, sonuç kısmında özetlenebilecek 

belirli bir değerlendirme çerçevesi oluşturulmaya gayret edilmiştir. 



I. BÖLÜM 

1.1 Köy ve Köylülük 

Doğadaki bir canlı türü olarak insanın, biyolojik ve kültürel evrimi neticesinde, 

toprakla kurduğu ilişkinin ortaya çıkardığı ekonomik, sosyal ve kültürel kavramlar 

olarak köy ve köylülük, binlerce yıla yaslanan tarihsel ve sosyolojik varlığıyla, 

günümüzde de insanın toplumsal varoluşu içerisinde canlılıkla yaşamaktadır. 

Avcı ve toplayıcı geçim biçimiyle ayırt edilen ilkel sürü hayatından, bazı bitki ve 

hayvan türlerinin evcilleştirilmesine dayanan besin üreticiliğine geçiş ve buna bağlı 

olarak toprağa bağlı yerleşik yaşam tarzının ortaya çıkışı, köyün ve köy yaşamının 

karakterize ettiği köylülüğün başlangıcı olarak kabul edilmektedir. Gordon Childe’ın 

(1978: 73 – 109), bazı insan topluluklarının, son buzul çağının bitiminin akabinde 

kendilerini çevreleyen doğal yaşamla süregetirdikleri geçim ilişkilerinde 

gerçekleştirdikleri kimi yeniliklerin “devrimsel” sonuçlar doğurduğu tespiti; insan 

toplumsallığının, bir daha geri dönüşü olmayacak şekilde yeni ekonomik, sosyal ve 

maddi kültürel süreçlere doğru adım atışını da işaret etmektedir (Teber, 1985: 55 – 

159). 

Antropoloji biliminin de insanlık tarihinin sosyo-kültürel evriminde esas aldığı iki 

önemli dönüşüm noktasından birisi olan Neolitik Devrimi tanımlayan bu süreç, 

günümüz insan toplumlarının sahip olduğu maddi ve sosyal kültürel evrenin de 

başlangıcı olarak kabul edilmektedir (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 627 – 630).22 

                                                            
22 Neolitik Devrim, günümüzden yaklaşık olarak 10 bin yıl önce gerçekleşmesine karşın, bu dönemde 
dünya üzerinde farklı kıtalarda yaşayan insan topluluklarında aynı zamanda ve benzer süreçler 
sonucunda değil, farklı aşamalar neticesinde ortaya çıkmıştır. “Bahçecilik” ya da “dönüşümlü tarım”, 
“tarla-orman rotasyonu” gibi farklı kavramlarla tanımlanan, ara aşamalar da söz konusudur. Buna 



35 
 

İnsanlık ve kültür tarihi açısından yaşanan dönüşüme bakıldığında ise, birbirlerinden 

üretimin biçimi ve üretim ilişkilerinin hâkim niteliğiyle ayrışmakta olan tarihsel 

farklılıklar tespit edilebilmektedir.  Söz konusu tarihsel dönemler arasında belirli 

geçiş süreçlerinin yaşanması ve buna bağlı olarak, eski ve yeni üretim biçimleri ile 

üretim ilişkilerinin iç içe geçtiği, geçiş toplumlarını da tespit etmek gerekecektir. 

Yani her hâkim tarihsel dönem içerisinde, eski üretim biçimlerini ve üretim 

ilişkilerini esas olarak muhafaza eden küçük topluluklar da söz konusudur. Tıpkı 

günümüz dünyasının hâkim kapitalist üretim ilişkileri içerisinde tarım toplumlarının 

varolması ve bunlardan bazılarının da kapitalist iktisada eklemlenerek dönüşüme 

uğraması ve ara formları oluşturması gibi (Diakov ve Kovalev, 1987: 27 – 52). 

Şenel (1985), üretim biçimleri ile üretim ilişkilerinin dönüşümleri ve farklılaşan 

toplumsal organizasyonları, avcı toplayıcılar ve ilk yerleşik tarımcılar arasındaki 

geçiş evrelerine bakarak şöyle yorumlamaktadır: doğadaki diğer bazı hayvan türlerini 

ilk olarak evcilleştiren ve halen daha avcı, toplayıcı geçim ekonomisini sürdürmekte 

olan bazı insan toplulukları, bir dönem boyunca hem kendilerinin hem de sürülerinin 

besin ihtiyaçlarını karşılamak için göçebeliğe devam etmek durumunda kalmışlardır. 

Bu yeni geçim faaliyetlerinin zorunlu kıldığı besin depolama ihtiyacı, yeni maddi 

kültür öğelerinin ortaya çıkışıyla beraber ortadan kalkmış ve bazı bitki türlerinin 

evcilleştirilmesiyle birlikte, ilk yerleşik yaşam biçimleri ortaya çıkmıştır. Göçebelik 

ise bir geçim biçimi ve yaşama kültürü olarak varlığını uzun süre koruyarak, yerleşik 

                                                                                                                                                                         
göre, bazı insan toplulukları, avcılık ve toplayıcılığın yanı sıra 20. yüzyıla değin arazi, işgücü, 
sermaye ve makine gibi üretim faktörlerinin yoğun olarak kullanılmadığı bir üretim şekline de sahip 
olmuşlardır. Her yıl, orman içerisinde farklı alanlarda gerçekleştirilen küçük çaplı tarımsal üretim 
faaliyetini tanımlayan “bahçecilik” kavramı hakkında bilgilendirici ve yönlendirici tartışmalar için 
bkz. Kottak, 2001: 247 – 261. Benzer şekilde, Neolitik öncesi dönemdeki ilk yerleşik yaşam 
biçimleriyle ilgili kavramlar olan Epipaleolitik ve Mezolitik gibi tarihsel dönemlere giriş mahiyetinde 
faydalı ve yönlendirici tartışmalar için bkz. Diakov ve Kovalev, 1987: 1 – 52. 



36 
 

tarımcı toplumlarla olan ilişki içerisinde, zamanla insan ve toplum yaşamında tali bir 

pozisyona sürüklenmiştir. Ancak göçebeler ve yerleşik tarımcılar arasında her zaman 

hâkim durumda olan yerleşik tarımcılık olmakla beraber, sürü hayvancılığını 

göçebelik, yarı göçebelik şeklinde sürdüren topluluklar olagelmiştir. Yani bugünün 

hâkim üretim biçimi kapitalizmin içerisinde köylülük, eski hâkim geçim ekonomisi 

ve yaşam biçimi olarak varlığını sürdürmekte ise bu dönemlerde de göçebelik, 

yerleşik tarımcılık içerisinde gerileyerek varlığını sürdürmüştür (Şenel, 1985: 186 - 

200). 

İnsan toplumları, doğaya karşı geliştirdikleri her yeni nitel maddi ve sosyal evren 

içerisinde (buna hâkim üretim biçimi ve üretim ilişkilerine dayalı yeni sosyal 

organizasyonlar da diyebiliriz), bir önceki süreci hem yapısal olarak değişime 

uğratmış hem de onun belirli parçaları yeni hâkim sürece uyarlanarak varolmaya 

devam etmiştir. Günümüz köyleri ve köylülüğü de ilk yerleşik tarımcı toplumlardan 

farklı olmakla birlikte, pre-kapitalist üretim ilişkilerinin ve sosyal yapılarının bu 

büyük toplumsal dönüşümünün günümüzdeki uzantıları konumundadır. Neticede, 

sosyal değişme ve değişim içerisindeki direnme eğilimi, doğanın ve dolayısıyla insan 

toplumlarının diyalektik yasası olarak işlemekte ve köy, köylülük gerçekliği de bu 

toplumsal, maddi koşullar içerisinde yaşamaktadır.  

Neolitik dönemden itibaren yerleşik tarımcı insan toplulukları görülmeye başlanmış 

ve besin üretimindeki artışı tetikleyen yeni üretim araçları teknolojileri 

geliştirilmiştir. Bu teknik ilerlemeye bağlı olarak ise nüfus artarak, yayılmaya 

başlamış ve insanın toplumsal varlığına yeni bir olgu olarak dâhil olan artık ürünün 

ortaya çıkışı ve ilk ticaret ilişkileri görülmüştür. Kısa zaman içerisinde, insan 

toplumlarının yöneticiler, askerler, dini kesimler ve üreticiler gibi kategorilerde, yeni 



37 
 

sosyal ve siyasal ilişkiler içerisinde örgütlenmeleri oluşturmaya başladıkları 

görülmüştür. Bu bağlamda, köylerde üretilen tarımsal artığın birikmesi; bu birikimin 

varlığına yaslanan ve giderek üretimden kopan yeni toplumsal sınıf ve tabakaların 

oluşması, kurumsallaşması; köy tipi yerleşimlerin haricinde, kasaba ve kent gibi yeni 

yerleşim mekânlarında, bu yeni yönetici sınıfın yanında yine köylere dönük çeşitli 

hizmetleri üreten toplumsal kesimlerin ortaya çıkışı; söz konusu devrimin, ortaya 

çıkardığı ekonomik, sosyal ve kültürel sonuçların birbirini tetikleyen etkileriyle 

birlikte, köy ve köylülüğün de günümüze dek gelen genel ekonomik ve sosyal 

karakteristik özelliklerini yaratan sonuçları olmuştur diyebiliriz (Childe, 1995: 47 – 

65 ve Maisels, 1999: 131 - 217). 

Tarım, hayvancılık, besin toplayıcılığı, avcılık ve ormancılık gibi geçim 

etkinliklerinin sürdürüldüğü köyler; uzunca bir süreç boyunca, insanlığın büyük 

bölümünü, avcı ve toplayıcı toplumlardan, peyderpey tarım toplumlarına 

dönüştürmüş ve Sanayi Devrimi’nin gerçekleşebileceği maddi ve sosyal koşulları 

olgunlaştırmıştır. İnsanlık tarihinin, etkileri, kendisinden sonraki tüm süreçleri 

belirleyen ikinci büyük ekonomik, sosyal ve kültürel dönüşümü olan Sanayi 

Devrimi, üretim ve tüketim ilişkilerini köklü bir biçimde dönüşüme uğrattığı gibi, 

köylülüğün önemli bir kısmını da emeğini satan işçilere dönüştürmüş ve insan 

toplumlarında yeni sosyal örgütlenme modelleri ortaya çıkarmıştır. Üretim 

mekânlarının esas unsurlarının köylerden ve kırlardan sıyrılarak, kentlere ve 

fabrikalara doğru kaydığı ve üretimin hem kitlesel hem de artık ürün bazında kütlesel 

bir nitelik kazandığı; tarım imparatorluklarının yıkılarak modern ulus-devletlerin 



38 
 

tarih sahnesine çıktığı; tarım toplumları döneminin kapanarak, dünya geneline hâkim 

olacak sanayi toplumları döneminin başladığı görülmüştür.23  

Bir bütün olarak tarımsal artık ürünün üretim ve bölüşüm ilişkileriyle karakterize 

olan ve insan toplumlarının bu temelde gerçekleştirdikleri ekonomik, sosyal ve 

siyasal ilişkileri işaret eden feodal dönem boyunca hâkim yerleşim tipi olan köy ve 

buna bağlı ortaya çıkan köylülük; coğrafi ve kültürel niteliklerle birbirinden 

farklılıklar içerse de kentlerin ve kent toplumlarının hâkim olmaya başladığı bir 

dünyada, birincil üretim birimlerini ve insanlar arasındaki birincil ilişkileri işaret 

eden kültürel kategoriler olarak en yalın haliyle “kentli olmayan” bir yaşamsal 

mekânı ve hayat tarzını tanımlayan bir içeriğe kavuştuğunu söyleyebiliriz.24  

Kuşkusuz, kapitalizmin egemen hale geldiği 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl 

başlarından itibaren, kentleri kuşatan kırlarda yoğun şekilde yaşayan kırsal nüfus ve 

köylülük üzerine yoğun tartışmalar, araştırmalar yapılmaya başlanmış ve bu 

araştırmalar bağlamında çeşitli metodolojik yaklaşımlar ile kuramlar da 

geliştirilmiştir. Kapitalizmin hâkimiyeti içerisinde pre-kapitalist üretim ilişkileri ve 

sosyal yapıları temsil eden köylülüğün sorunsallaştırılmasının altında yatan ana itki 

                                                            
23  Sanayi Devrimini koşullayan meta birikim süreçleri ve ilk kapitalist iktisadi ilişkilerin ortaya 
çıkışını, toplumsal yapıların dönüşümünü diyalektik ve tarihsel, materyalist bağlamda ele alan önemli 
ve yönlendirici çalışmalar için bkz. Thomson, 1978; Kerov ve diğerleri,1995 ile Politik Ekonomi Ders 
Kitabı Cilt I – II, 1996. 

24Tarımın kapitalistleşmesinin en belirgin özelliklerinden birisi, toprakların tekellerde toplanmasıdır. 
Dolayısıyla büyük toprak mülkiyetine sahip işletmelerin dışında kalan topraklar, nüfusa ve burada 
üretimde kullanılan teknolojinin kısırlığına bağlı olarak gittikçe küçülür. Sonuç olarak küçük üreticilik 
ve köylülük hâkim hale gelir. Kapitalizmin, küçük meta üretimini, tersi bir sonuç olarak üretmesi 
böyle açıklanabilir. Kapitalizm bir yandan üretim teknolojilerinden son derece hızlı bir bilimsel ve 
teknolojik gelişim seyri izlerken, beri yandan da köylülük hem kapitalizm öncesi üretim ilişkilerini 
sürdürmeye çalışmakta hem de kendisini çevreleyen kapitalist ilişkiler ağı içerisinde var olmaya 
çabalamaktadır (Boratav, 2004: 107 – 117). Bu durum, dünya genelinde, yerel kültürel özgüllüklerle 
birlikte evrensel bir çelişkiyi de ifade etmektedir diyebiliriz. 



39 
 

ise hâkim kapitalist üretim ilişkileri içerisinde varlığını sürdüren eski üretim ilişkileri 

ve sosyal yapıların ortaya çıkardığı çelişki olmuştur. Bu bağlamda köylülük, 19. 

yüzyıl sonlarında ve 20. yüzyılın önemli tarihsel duraklarında ekonomik, sosyal ve 

kültürel yönleri öne çıkarılarak farklı şekillerde tanımlanmış ve kapitalizmle olan 

karşılıklı ilişkisi, çelişkisi ve dönüşüm süreçleri içerisinde tartışılmıştır.25 

Türkiye tarımının yaşamakta olduğu yapısal dönüşümü, hem bu yapının en köklü ve 

yaygın olgusu olarak kabul edilen küçük köylülüğe (küçük meta üreticiliği) alan 

araştırmalarıyla odaklanarak hem de bu konu üzerine Türkiye’de gerçekleştirilen 

hemen tüm akademi çalışmalarını kuramsal açıdan değerlendirerek ortaya çıkardığı 

önemli çalışmasında Özuğurlu (2011), köylülüğü kuramsal ve olgusal olarak ele 

alma biçimlerine göre üç önemli kategori oluşturmuştur. Kendilerinden sonra 

gelecek kuramsal yaklaşımları derin şekilde etkileyen bu üç kategorinin tarihsel 

kurucuları kabul edilen Lenin, Kautsky ve Chayanov’un temel görüşlerini ise 

Shanin’in (1990) çağdaş köylülüğün tasnifiyle ilgili olarak geliştirdiği bir yöntemle 

sentezlemiştir. Böylelikle Özuğurlu, köylülük tartışmalarını hakkında, tarihsel 

bütünlüğü içerisinde bir analiz çevresi geliştirmek istemiştir.26  

                                                            
25 Uluslararası sosyal bilimler literatürü içerisinde köylülük sorunsalı üzerine geliştirilen ve en önemli 
temsilcilerine burada kısaca değineceğimiz oldukça geniş bir külliyattan bahsedilebilir. Köylülükle 
ilgili olarak ortaya çıkmış bulunan tarihsel ve güncel kuramsal yaklaşımları önemli referanslarla 
birlikte özetleyen, karşılaştıran yönlendirici nitelikte güncel faydalı çalışmalar için bkz. Özuğurlu, 
2011: 58 – 75; Yıldırmaz, 2009: 19 – 66; Öztürk, 2009: 173 – 188 ve Yüzüak, 2005: 26 – 38. 

26  Shanin, çağdaş köylülüğün tasnifi sorunsalında öne sürdü ölçütünü, iki temel soru ekseninde 
geliştirmiştir: İlki, köylülerin, toplumsal gerçekliğin anlamlı ve ayırt edici bir olgusu olarak görülüp, 
görülmediğidir. İkincisi ise toplumsal gerçekliğin açıklanması bakımından köylülüğün anlamlı ve 
ayırt edici bir analitik kategori olarak görülüp, görülmediğidir. Özuğurlu’ya göre, buradan hareketle 
Lenin’le karakterize olan ilk kategoride köylülük, kapitalist gelişmenin ortaya çıkardığı dönüşümün 
sonuçlarına bağlı olarak farklılaşmalara uğrasa da neticede kapitalizmle birlikte toplumun tümünde 
genelleşen meta üretimine bağlı olarak açıklanabilecek bir olgudur. Bu bakımdan, köylülük, toplumsal 
sınıflar gibi analitik (kuramsal) bir kategori değildir. Kautsky’le karakterize olan ikinci kategoride ise 
köylülük, yine Lenin’de olduğu gibi kuramsal önceliği kapitalizme vererek, köylülük olgusunu bu 



40 
 

Bu üç ana görüşün temel önermelerine bakacak olursak şunları ifade edebiliriz: 

köylülüğü, kapitalist üretim ilişkilerinin önceli bir ekonomik birim olarak gören ve 

Lenin’in fikir babası olan Marx (1992), kapitalizmin egemen hale geldiği koşullarda, 

köylü tarımsal üretiminin egemen sosyo-ekonomik yapı içerisinde tali bir unsur 

haline geleceğini ve ona çeşitli süreçler neticesinde eklemlenmek durumunda 

kalacağına işaret eder:  

“Ücretli emeğin ön koşullarından ve sermayenin tarihsel koşullarından biri 

özgür emeğin varlığı ve özgür emeğin para ile değiştirilebilir olmasıdır. Bu 

değişim, parayı yeniden üretmek ve onu parayla tüketilecek değerlere (zevkin 

kullanım değeri için değil paranın kullanım değeri için) dönüştürmek için 

yapılır. Diğer bir önkoşul, özgür emeğin kendini gerçekleştirmesi için 

gereken nesnel koşullardan kopmasıdır- emeğin geçim araçlarından ve 

yollarından ayrılması. Tüm bunlar, isçinin kendi doğal laboratuarı olarak 

kullandığı toprağından kopartılması zorunluluğu anlamına gelir ki bu da hem 

özgür, küçük toprak sahipliğinin hem de Şarka özgü ortak toprak mülkiyetinin 

çözülmesi anlamına gelir.” (Marx, 1992: 61) 

“...kendi üretim araçlarıyla üreten zanaatçı ya da köylü ya adım adım 

başkalarının emeğini sömüren küçük bir kapitaliste dönüşecek ya da üretim 

araçlarını yitirecek ve ücretli işçiye dönüşecektir.” (Marks, 1998: 381 – 383) 

                                                                                                                                                                         
temel bağıntı içerisinde açıklama eğilimindedir. Ancak Lenin’den olan farkı ise köylülüğün kendine 
özgü toplumsal yapısına olan vurgudur. Chayanov ile karakterize olan son kategoride ise köylülük, 
gerek sosyal yapısı itibariyle gerekse de farklı üretim tarzlarına eklemlenme kapasitesiyle birlikte 
kuramsal olarak da ayrı bir olgudur (Özuğurlu, 2011: 17). 



41 
 

Görüldüğü üzere köylülük olgusunu hâkim kapitalist ekonomi-politik içerisinde, 

onunla olan ilişkisi bağlamında ele alan 19. yüzyıl klasik Marksist yaklaşımında, 

köylülüğün, kapitalizm içerisinde çözüleceği ve kırsal alan içerisindeki üretim 

biçimlerinin de kapitalistleşeceği görüşü hâkimdir. Boratav (2004: 113), bu vurguyu 

şöyle tarif eder:  

“Bu tez hareket noktası olarak, kapitalizmin yayılma dinamiğini ve buna 

bağlı olarak tüm eski üretim ilişkilerini tasfiye edici gücünü vurgular. 

Köylülük, ilkel sermaye birikimi süreci içinde mülksüzleşerek, kapitalizmin ilk 

özgür emek depolarını oluşturur ve kapitalist sanayileşmenin önkoşulları 

böylece meydana gelmiş olur. Bu sürecin en olgunlaşmış biçimi İngiliz-tipi 

bir kapitalist tarımdır.” 

Fakat gerek kapitalizmin 20. yüzyıl içerisinde kazandığı emperyalist karakter gerekse 

hâlihazırda kapitalizm içerisinde çeşitli biçimlerde geliştirdiği uyum ve çatışma 

süreçleriyle birlikte sürekliliğini koruyan köylülük olgusu, Marksist kuramın 

köylülük üzerine geliştirilen yeni görüşlerinin maddi zeminini teşkil eder. Lenin ve 

Kautsky arasındaki polemikte hayat bulan köylülük çözümlemeleri, Marksizmin 20. 

yüzyıl içerisinde köylülükle ilgili geliştirdiği yaklaşımların özünü oluşturur. 

Lenin (1994), köylülüğün kapitalist üretim ilişkileriyle geliştirdiği ilişki biçimlerine 

ve bu ekonomik, sosyal politik hâkim düzene eklemlenme düzey ve biçimlerine göre 

köylülük içerisinde ana kategoriler oluşturmuştur: “Zengin köylülük”, “orta 

köylülük” ve “yoksul köylülük”… Köylülüğün, hâkim kapitalist ilişkiler içerisindeki 

dönüşüm ve çözülme biçimlerini kategorize eden bu ayrıştırmada zengin köylülük, 

kapitalist tarım ilişkilerinin tamamlanmasını işaret ederken, yoksul köylülük ise 



42 
 

mülksüzleşen ve gerek tarımda gerekse şehirlerde proleterleşen bir kitleyi 

tanımlamaktadır. Orta köylülük ise, Marx’ın genel olarak köylülük için işaret ettiği 

şekilde (azınlıkta olan) bir kısmı zenginleşip kapitalistleşirken, geri kalan 

çoğunluğunun ise yoksullaştığı bir ara kategoridir. Kuşkusuz Lenin için bu 

ayrıştırmanın bir diğer işlevi de köylülüğün toplumsal devrime katılımının 

sağlanması yolunda belirlenecek politikalar için bir analiz gerekliliğidir. Bu 

çabasıyla Lenin, 20. yüzyılın başında Rusya’daki toplumsal gerçeklik üzerine sosyo-

ekonomik planda son derece ayrıntılı çalışmalar gerçekleştirecek ve Kıta 

Avrupası’ndaki ileri kapitalist ülkelerden farklı olarak, kapitalist gelişmenin feodal 

kalıntılarla iç içe olduğu ülkelerdeki sosyalist devrimin stratejisi ve taktikleri üzerine, 

köylülük çalışmalarıyla birlikte, (emperyalizm teorisi gibi) Marksizme özgün 

katkılarından birisini daha sunacaktır (Lenin, 1994: 9 - 72). 

Bu dönemlerde, Marx ve Engels’in görüşlerinin temel doğrultuyu oluşturduğu 

Marksist köylülük kuramından ilk farklılaşmayı ise Kautsky temsil etmektedir. 

Kautsky “Tarım Sorunu” adlı yapıtıyla, köylülüğün, hâkim kapitalist üretim ilişkileri 

içerisinde temel olarak Marksist kuramın işaret ettiği üzere, hâkim kapitalist ilişkiler 

içerisinde kendi yapısında farklılaşma ve çözülme süreçleri yaşayacağını ve fakat 

buna ek olarak, söz konusu çözülme sürecinin küçük meta üretiminin varlığını 

sürdürme stratejilerine bağlı olarak daha uzun bir zaman alacağını ve hatta 

kapitalizme uyarlı olarak varlıklarını koruyacaklarını işaret etmiştir. Kautsky, 

kapitalist tarımsal üretim ilişkilerinin sürekliliğinin, bu köylü üretim tipiyle ilişkili 

olduğunu da işaret etmektedir (Aydın, 1986: 126 - 157). 

Ancak Özuğurlu (2011: 63), Kautsky’nin köylülüğün olgusal analizinde öne sürdüğü 

vurgular itibariyle Marksist kuramdan ayrıştığı tespitine katılmaz. Tarihsel maddeci 



43 
 

yaklaşım içerisinde, diyalektik bir şekilde ekonomik ve sosyal yapıların etkileşimine 

vurgu yaparak Kautsky’i aynı platformda değerlendirir: 

“Köylülük olgu olarak ayırt edici özelliklere sahip, fakat toplumsal 

gerçekliğin bilgisini kavramak bakımından analitik öncelik atfedilemez 

denilerek Kautsky’i Lenin’den ayrı bir yere konumlandırmak anlamlı 

değildir. Zira her ikisi için de maddi üretim ilişkilerinin hâkim karakterine 

analitik öncelik vermek ve ‘köylü ekonomisini’ ancak bu tarihsel bütünlük 

içerisindeki yeri itibarıyla kavramak önemlidir. Hâkim üretim ilişkisi ile 

‘köylü ekonomisi’ arasında iki ayrı ve bağımsız varlığın dışsal ilişkisinden 

söz edilemez. Üstelik kapitalist üretim ilişkisinin hâkimiyeti söz konusu ise 

köylülük ancak kapitalist belirleme ilişkisi içerisinde kavranabilir. Belirleme 

ilişkisinin izleyeceği seyri belirleyen tabi ki belirlenene (köylülere) ait 

özellikler olacaktır.” 

Bu dönem içerisinde ise çalışmalarıyla köylülük kuramlarına Marksist gelenek 

içerisinden gelen ancak ondan köylülüğün gerek kuramsal gerekse de olgusal olarak 

analizinde ayrışarak özgün bir katkıda bulunan isim ise Alexander Vasilevich 

Chayanov’dur.  

Chayanov’a göre, (1966: xi – xxv.) köylülük, başlı başına ayrı bir toplumsal ve 

iktisadi yapı olarak ele alınmalıdır. Köylülük olgusunu ortaya çıkaran üretim 

ilişkilerinin niteliği, Chayanov için, köylülüğün nüfus hareketlerinin ve kırsal yaşam 

tarzının döngüsel dinamiklerinin karşılıklı etkileşimi neticesinde, köylülük içerisinde 

sınıfsal farklılaşmaların olmadığı bir düzen ortaya çıkarmaktadır. Bu bağlamda 

Chayanov, köylülüğün, kapitalizmin engellenmesinde önemli bir rol oynayabileceği 



44 
 

iddiasını ortaya atmıştır. Kapitalizmin yaygın pazar ve sermaye süreçlerinin köylüğü 

etkileyerek dönüştürebildiğini ancak bu özgün yapıyı, merkezi siyasi ve ekonomik 

müdahaleler olmadan tamamen ortadan kaldıramayacağını da önemle ifade etmiştir. 

Özuğurlu (2011: 62), Chayanov’un köylülükle ilgili temel yaklaşımlarını şöyle 

özetlemektedir: 

“Kural olarak ‘negatif hazla’ çalışan (öz-sömürü, kendi emeğini sömürme) 

aile tarımının işlemsel mantığı; aile tarımı, tüketimi, emek kompozisyonu ve 

demografik düzenlilikler ile birlikte tüketim-gereksinim ve ağır çalışma/iş 

arasındaki orantıyı dengede tutabilmektir. Küçük köylülüğün temel stratejisi, 

varlığını idame stratejisidir; dayanağı da aile emeğinin özellikleri ile emeğin 

göreli özerk kullanım olanaklarıdır. İdame stratejisi, köylülük için ne özel bir 

tercih konusudur, ne de içinden çıkmak için debelendiği bir zayıflık 

göstergesi; tersine, bu strateji, içsel parçasını oluşturduğu farklı bir iktisadi 

‘sistemin’ varlık nedenidir. Köylülük, kapitalist çiftlikten tam da bu nedenle 

farklıdır; kapitalist olmadığı için de kapitalizm öncesine (feodal, yarı-feodal) 

ait olduğu da ileri sürülemez. Bu yaklaşım tarzı için köylü ekonomisi tarihsel 

iktisadi sistemlerle yan yana olabilen adeta paralel bir iktisadi sistemdir; kah 

iktisadi sistemlerle çatışır ve onlara direnir, kah uyum sağlar ve eklemlenir; 

her iki durumda da farklı bir iktisadi sistem olarak çözülmeden varlığını 

sürdürür.” 

Chayanov, kendisinden sonra gelen ve özelikle Marksist analiz çevresinin dışında 

kalan ve Marksist kuramı revize etmek isteyen oldukça geniş bir sosyal bilim çevresi 

için son derece önemli bir hareket noktası haline gelmiştir. Günümüzde, küresel 



45 
 

tarımsal iktisadi ilişkilerin özellikle besin ekonomisi ile su gibi yeni “metalaştırma” 

süreçleri bağlamında, yeniden canlanma eğilimi gösterdiği düşünülen tarımsal 

araştırmalarda da işlevselleştirildiği anlaşılmaktadır (Önal, 2007: 27 – 39). 

Köylülük sorunsalının, II. Dünya Savaşı sonrasında dünya üzerinde yeniden 

şekillenen ekonomik, siyasi güç dengelerine ve krizlerine dek, gerek toplumsal 

devrimlerde gerekse de sosyalist kalkınma süreçlerinde öne çıkan toplumsal bir olgu 

olarak daha ziyade Marksist kuram çerçevesinde tartışıldığı söylenebilir. Bu cephede 

ise 1917 Ekim Devrimi ve ardından gelen 1949 Çin Demokratik Halk Devrimi gibi 

küresel ekonomi-politik dengeleri değiştiren büyük ölçekli toplumsal devrimlerin, 

hâlihazırda büyük ölçüde Marksist entelektüel evren içerisinde gerçekleşen tüm 

köylülük tartışmalarının Marx’ın görüşlerinin esas alınarak özgün deneyimlerle 

güncellenmesi şeklinde bir seyir izlediği söylenebilir.  

Beri yanda ise İkinci Dünya Savaşı’nın akabinde yeniden şekillenen dünya siyasi 

dengeleriyle birlikte, ABD ve bugünkü AB eksenli olmak üzere, köylülükle ilgilenen 

ve yeni kuramlar geliştiren akımların ortaya çıktığı görülür. ABD’yi ve Avrupalı ileri 

kapitalist ülkeleri geleneksel sömürge ve yarı sömürge alanlarında ciddi bir 

ekonomik, siyasi ve askeri nüfuz bunalımına sürükleyen yeni küresel aktörlerle 

birlikte, köylülük tartışmaları da ABD ve Avrupa’nın tüm ekonomik ve siyasi nüfuz 

alanlarındaki az gelişmiş ülkeler için, dönemsel ekonomi-politikaları uyarınca 

“kalkınma”, “gelişme”, “modernleşme”, “ilerleme” odaklı bir kuramsal çerçeve 

geliştirilmesine neden olur (Marshall, 1999: 261 – 262). 

Büyük oranda Chayanov’un görüşlerinin izinde şekillenen ve ABD, Avrupa eksenli 

sosyal bilim akımların ürünü olan, bugünle olan ilişkileri bakımından da 



46 
 

bahsedilebilecek bu döneme ait önemli eserlerden birisi Daniel Lerner’e (1964) aittir. 

Savaş sonrasındaki 1950’li ve 1960’lı yıllar boyunca köylülük; iki temel eğilim 

açısından; kapitalist hâkim piyasa ekonomisi içerisinde, bu ekonomik modelin 

çıkarlarına göre çözülmesi ve dönüştürülmesi ile kapitalizmin hızla köylülüğün 

ekonomik olduğu kadar sosyo-kültürel dünyasında da neden olduğu değişimler 

vesilesiyle ekonomik ve sosyal özgül yapısal karakterini anlama çabalarıyla bilim 

camiasının gündeminde olmuştur. Lerner, 1960’lı yıllara değin köylülükle ilgili 

olarak ortaya konan hemen tüm tartışmaları ve alan çalışmalarını bir araya getirerek, 

özgün bir kuramsal yaklaşımla birlikte yeni bir önerme oluşturmuştur. Çalışmasında, 

iletişim, ulaşım vd. döneminin teknolojik gelişmelerini temel alarak, köylülüğün 

zihinsel yapısında değişimlerin ortaya çıktığını ve bunun da zamanla üretim 

ilişkilerini etkileyeceğini, yani modernleşme yönünde dönüşeceğini iddia etmektedir. 

Lerner’in özgün bir şekilde temsil ettiği bu yaklaşım, 1980’li yıllardan sonra da ileri 

kapitalist ülkelerin, çoğunlukla, kendi siyasi, iktisadi ve askeri tahakkümü altında 

olan az gelişmiş ülkelerin “tarım sorunlarının” çözümünde “tarımda ileri teknoloji 

transferi” politikalarının gelişmesinde ve bu uygulamaların savunusunda önemli bir 

rol oynamıştır (Sirman, 2011: 251 – 254). 

Yine 1960’lı yıllarda, köylülük üzerine tartışmalarının dünya konjonktüründeki 

kamplaşma ve krizlere bağlı olarak hız kazandığı bir dönemde, Köylüler (2000) 

isimli kitabıyla konuyu ekonomik, sosyal ve kültürel boyutlarıyla tarihselci bir 

perspektifle tartışan Marksist antropolog Eric Wolf da üzerinde durulması gereken 

son derece önemli bir isim olarak öne çıkmaktadır. 

Köylülük olgusunun tarihselci, maddeci bir bilimsel yaklaşımla ele alındığı ve onun 

özgül kültürel yapılarının işleyiş dinamiklerinin kuramsallaştırıldığı çalışmasında 



47 
 

Wolf, köylülüğü, genel toplumsal yapılarla ilişkilendirmiş ve özgün yaklaşımlar 

sergilemiştir. Wolf için köylülük, insanlığın ilk yerleşik tarım toplumlarından 

günümüze süregetirdiği kültürel bir kategoridir. Bu kategorideki insanların yönetici 

sınıflarla kurdukları ilişkiler ise kapitalist sistemin iktisadi kavramlarıyla 

açıklanamaz. Köylülük, girişimci olmayan, hanesi için çalışan bir ekonomik birimdir. 

Wolf’a göre köylülüğü ilkel üreticilerden ayıran en önemli özelliği, onun, daha geniş 

bir toplumsal ilişkiler sisteminin parçası oluşudur. Ancak bu durum, paradoksal bir 

biçimde köylülüğü tasfiyeye uğratacak güç ilişkileri anlamına da gelmektedir. Bu 

sebepten köylülük, toprağı ve bu üretim araçları üzerindeki emek tasarrufuyla 

varlığını idame ettirir ve ayakta kalabilmesinin, kendisini yeniden üretebilmesinin de 

temeli budur. Wolf, bu durumu “rant üretim fonu” olarak formüle eder. Ek olarak 

köylülüğün kendi yaşamsal gereksinimleri ile ilişkili olduğu dışsal toplumsal 

aktörlerin gereksinimleri arasında da bir çelişki vardır. “Köylü ikilemi” adını verdiği 

bu durumu Wolf, köylülüğün, özgül bir evrensel toplumsal yapısı olduğunun 

anlaşılması için kullanır. Buna göre köylülük, kendisini çevreleyen hâkim toplumsal 

yapı için mal ve emek kaynağıdır. Ne ki köylülük sahip olduğu üretim araçlarını 

(toprak, su, iş aletleri vd.) kapitalist bir mantığın dışında, kültürel anlamlarıyla 

algılamaktadır. Yani köylülüğün zihninde bu tarz bir üretim metalaşmamıştır. Burada 

esas olan, yaşamı idame ettirmek için harcanan emeğin, kar-maliyet ilişkisi içerisinde 

değerlendirilmemesidir (Wolf; 2000: 15 - 39). 

Wolf’un yaklaşımının esas olarak tarihsel, diyalektik ve maddeci yöntemiyle 

ayrışmakta olduğu anlaşılmaktadır. Chayanov’la özdeşleşen, köylülüğün gerek 

analitik gerekse olgusal olarak özgülleştirilmesi ve ayrı bir sistem olarak ele alınması 

önermesi, köylülüğün özgün kültürel yapı ve dinamiklerinin, içinde bulunduğu 



48 
 

toplumsal bağlam içerisindeki diyalektik ilişkileri içerisinde anlaşılması yaklaşımıyla 

Wolf’un analiz hareket alanını genişletmektedir. Bu durum, ona, köylülük 

çalışmaları alanında geliştirdiği yaklaşım ve önermelerle birlikte ciddi bir pozisyon 

kazandırmış ve kendisinden sonraki çalışmaları etkilemiştir (Özuğurlu, 2011: 65).  

Buraya kadar, özetin özeti şeklinde aktarmış olduğumuz ve geçtiğimiz yüzyılın gerek 

başlarında gerekse de ortalarında yoğun şekilde yürütülen köylülük tartışmalarındaki 

ana akım kuramsal yaklaşımların temelini oluşturan görüşlerin; 1980’lerle birlikte 

hızlı bir düşüşe geçen köylülük çalışmaları döneminin akabinde; 2000’lerle birlikte 

yeniden ele alınmaya başlandığı anlaşılan çalışmalar içerisinde değerlendirildiği 

ifade edilebilir. Günümüzde, köylülükle ilgili çalışmaların odak noktasını küresel 

kapitalist tarım piyasasının ortaya çıkardığı gıda zincirine odaklandığı; bu gıda-besin 

üretimi ilişkileri üzerine yapılan çalışmalarda da kuramsal ilginin küresel gıda 

sistemlerinin dönüşümüne kaydığı ve klasik köylülük araştırmalarının öznesi olan bu 

sistemden dolaysızca etkilenen küçük köylülüğün tartışmalarda tali planda kaldığı 

ifade edilebilir  (Özuğurlu, 2011: 15 – 20). 

Köylülük üzerine sürdürülen tartışma ve çalışmaları Türkiye açısında da kısaca ele 

almak istersek Cumhuriyet’in erken dönemlerinde başlayan köy ve köylülük 

çalışmaları ve tartışmalarının; Türkiye sosyal bilimler yazını içerisinde 1950’lerde ve 

1960’larda dünyada yükselen tartışmalara paralel olarak canlılık kazandığını ve 

peyder pey artış gösterdiğini ifade edebiliriz.27 

                                                            
27 1923 ve 2002 yılları arasında Türkiye’de “köy”, “kırsal kalkınma” ve “kırsal hane halkı” başlıkları 
altında gerçekleştirilen yerli ve yabancı çalışmaları, tartışmalarıyla birlikte değerlendiren önemli bir 
kılavuz belge için bkz. Akşit, 2006: 123 - 163. Ayrıca son dönemde yayımlanan ve bugüne değin 
akademi bünyesinde gerçekleştirilen tüm köy ve köylülük çalışmalarının gerek istatistikî gerekse 
kuramsal analizini ortaya koyan bir başka önemli çalışma için bkz. Özuğurlu, 2011. 



49 
 

ABD ve Kıta Avrupası ileri kapitalist ülkelerinin hâkim ekonomi-politiği içerisinde 

bu sermaye merkezlerine bağımlı bir gelişim seyri izleyen Türkiye kırlarına, 

kapitalist iktisadi ilişkilerin nasıl sirayet ettiğini ve ne gibi değişim dinamiklerini 

açığa çıkardığını, sosyoloji ve antropoloji disiplinleri içerisinden gerçekleştirilen köy 

monografileriyle, istatistiki çalışmalarla ve literatür araştırmalarıyla bakılmaya 

çalışılmıştır diyebiliriz. Kıray (1964), Akşit (1967) ve Keyder’in  (1980) çalışmaları, 

bunlara önemli örnekler olarak verilebilir (Akşit, 1998: 179 - 196).  

Kuşkusuz, bu çalışmalara öncülük eden ve Cumhuriyetin kuruluşunun akabinde, 

nüfusunun %80’inden fazlası köylerde yaşayan genç Cumhuriyet evresinde adım 

adım gelişen köy monogrofileri ve sosyolojik tartışmalar da söz konusudur:  

“Bu dönemde nüfusun yüzde 80’den fazlası köylerde yaşamaktadır. Köylerde 

yaşayan köy veya köy altı toplulukların, cemaatlerin, aşiretlerin, sülalelerin 

Cumhuriyet ile kurulan ulus-devletin tasavvur ettiği modern topluma doğru 

bir yönelme ve bir değişme başlamıştır. Bu değişmeler, 1946’dan sonra iç ve 

dış dinamiklerin bileşimi ile başlayacak büyük toplumsal dönüşümün 

başlangıç aşamalarıdır. Daha sonraki kökten toplumsal değişme ve 

gelişmelerin izlerini daha bu dönemde yakalayan ve büyük bir ustalıkla 

ortaya koyan ve daha sonraki dönemlerde sürekli atıfta bulunulan üç sosyal 

bilimci vardır. Bu sosyal bilimciler ve onların yaptığı köy araştırmaları 

kitapların yayınlanış tarihleri sırası ile şunlardır: İsmail Hüsrev’in 1934 

yılında Türkiye Köy İktisadiyatı başlığı ile Kadro Mecmuası tarafından 

yayınlanan kitabı; Niyazi Berkes’in 1942 yılında Bazı Ankara Köyleri başlığı 

ile Uzluk Basımevi tarafından yayınlanan kitabı ve Behice Boran’ın 1945 

yılında Toplumsal Yapı Araştırmaları,  başlığı ile Türk Tarih Kurumu 



50 
 

tarafından yayınlanan kitabı. Belki de Muzaffer Şerif’in 1956’da yayınlanan 

An Outline of Social Psychology (Sosyal Psikolojinin Ana Başlıkları) 

kitabında yer alan zaman ve mekân ölçülerinin köylerdeki dönüşüm ile nasıl 

ilişkili olduğunu anlamaya çalışan araştırmasını da burada anmak 

gerekmektedir çünkü araştırma bu dönemde yapılmıştır. Pertev Naili 

Boratav’ın bu yıllarda Türkiye’deki halk kültürleri üzerine yaptığı 

araştırmaları da bu dönemdeki köy araştırmalarına dâhil etmek 

gerekmektedir” (Akşit, 2006: 123 – 163).   

Akşit, tartışmasında, Hüsrev, Berkes, Boran ve Boratav’ın, Türkiye’nin kırsal 

alanlarında doğrudan alan araştırmalarına yaslanan çalışmalarının, kendilerinden 

sonra gelişecek kırsal dönüşüm çalışmalarının temel sorunsalı olan, ekonomik ve 

toplumsal kalkınmanın köylülükle olan ilişkisi üzerine olduğunu belirtir. Akşit’e 

göre, bu çalışmalardaki özgünlük, üçüncü dünya ülkesi olarak da tanımlanabilecek 

Türkiye’de, kırsal dönüşüme ilişkin yerel, özgün yaklaşımların inşa edilme çabasıdır 

(Akşit, 2006: 123 – 163).    

Kuşkusuz, burada, Türkiye’nin kırsal yaşamının antropolojik fotoğraflarından birisini 

çeken Paul Stirling’in, 1965 yılında yayınlanan “Turkish Village” başlıklı kitabına 

kaynaklık teşkil eden ve 1948 - 1951 yıllarında Kayseri’nin iki köyünde 

gerçekleştirilen alan çalışması da zikredilmelidir.28 Aynı şekilde, J.F. Kollars’ın 1963 

                                                            
28 Stirling’in çalışmasında geliştirmiş olduğu yaklaşım ve tespitler, kendisinden sonraki köy 
çalışmalarını da önemli ölçüde etkilemiştir. Lerner’in (1964) çalışmasında ortaya koyduğu teknoloji 
faktörünün dönüştürücü etkisini anımsatan yaklaşımıyla Stirling, “hayat döngüsü” adını verdiği ve 
miras yoluyla toprakların dağılması ve her bir örnekte yeniden kendisini üreten bir geniş aile süreci 
yaşanmasının, köylülüğün sürekliliğinin temeli olarak görür. Stirling, bu döngünün ancak “Pazar için 
üretim” aşamasına geçilmesiyle birlikte bozulduğunu ileri sürer. Devletin, modernleştirici adımlarının 
bu yolla köye girişiyle birlikte (eğitim ve sağlık hizmetlerinin, yeni teknolojik ürünlerin girişi gibi) 



51 
 

yılında Antalya köylerinde hazırladığı “Tradition, Season and Change in Turkish 

Village” adlı çalışması ile J. S. Szyliowicz’in 1966’ta hazırladığı “Political Change 

in Rural Turkey: Erdemli” çalışmaları da Türkiye kırlarında yaşanan dönüşümün 

iktisadi, sosyal ve siyasal boyutlarına ilgi yöneltmiş ve önemli bir literatür birikimi 

bırakmışlardır (Geray, 1972: 13).29 

Burada, kendisinden sonraki kırsal dönüşüm tartışmalarını etkilemesi bakımından 

ifade edebileceğimiz Stirling’in (1993) geliştirdiği yaklaşımı önemli kılan olgulardan 

bir tanesi de demografik ve kültürel bir süreç olarak kabul ettiği “hane hayat 

döngüsünün” önce toprak büyümesine ve sonra da toprak parçalanmasına yol açtığını 

savlayarak, dışsal müdahaleler olmaksızın geniş ailelerin belirli bir sınırdan sonra 

kendiliğinden dağıldıklarını işaret etmesidir. Buna göre, hayat döngüsünün ilk 

aşamalarındaki bir geniş ailenin sahip olduğu ve işlediği toprakların büyümesi, ancak 

köy topraklarının sınırları kadar olabilmektedir ve dolayısıyla geniş aile 

büyüyememekte ve hane küçük çekirdek ailelere doğru dağılmaktadır. Stirling’e göre 

bu durum ekonomik ve maddi temeli olan bir değişmedir. Dolayısıyla sosyal yapıda 

da değişim anlamına gelmektedir (Stirling, 1993). 

Türkiye’de 1940’lı ve 1950’li yıllarda, ABD etkisi altında kuvvetlenen anti-komünist 

histerinin kurbanı olan bu tarz kırsal alan araştırmaları ve çalışmaları 1960’lı yıllarla 

birlikte yeniden bir canlılık gösterir ve Türkiye sosyal bilimler camiası içerisindeki 

ana akım köylülük çalışmaları, bu çalışmalardan istim alarak ilerler. 1955 yılında 

                                                                                                                                                                         
nüfus artışı, köyden kente göç vb. süreçlerin yaşanmaya başlandığını ve geleneksel sosyal yapıda da 
bu sebeple dönüşümlerin görüldüğünü ifade etmektedir (Akşit, 2006: 123 – 163). 

29 Türkiye’deki kırsal dönüşüm sorunsalı üzerine Batılı araştırmacıların yapıtları, kuşkusuz bunlarla 
sınırlı değildir. Konuyla alakadar olarak, tarihsel sıralaması içerisinde zikredilen diğer araştırmalara 
göz atmak için yine Akşit’e (2006: 123 – 163) başvurulabilir. 



52 
 

İbrahim Yasa’nın Hasanoğlan Köyü’nün yakınından geçen tren yoluyla birlikte 

başlayan dönüşüm öyküsünü aktaran İçtimai ve İktisadi Yapısı adlı eseri;30 Ortadoğu 

Teknik Üniversitesi’nde (ODTÜ) Mübeccel Kıray’la birlikte, Behice Boran’ın 

geliştirdiği kuramsal ve yöntemsel yaklaşımın izinde başlayan ve Devlet Planlama 

Teşkilatı (DPT) desteğinde sürdürülen çalışmalar (Kıray 1964 ve 1968) ve kuşkusuz 

İsmail Beşikçi’nin, cüretle eğildiği Türkiye’nin farklı etno-kültürel toplumsal 

gerçeklikleri içerisinde 1969’da gerçekleştirdiği ünlü çalışması “Doğu Anadolu’nun 

Düzeni: Sosyo-Ekonomik ve Etnik Temeller”, Türkiye kırsalının, hızlanmakta olan 

dönüşümünün yeni fotoğrafları olacaklardır (Planck, 1971: 161 – 178). 

Türkiye sosyal bilimler camiası içerisinde iki ana akım olarak beliren ve kırsal 

dönüşümün, kapitalist tarım çiftliklerinin gelişme ve yayılmasıyla mı yoksa küçük 

meta üretimi yapan köylülüğün varlığını, yabancı sermaye etkisi altında gelişen 

kapitalist iktisadi ilişkilerle uyuşumlu olarak koruyarak mı varolacağı sorunsallarıyla 

karakterize olan tartışmalar, 1990’lara dek sürmüş ve kesin bir sonuca da ulaşmamış 

görünmektedir (Aydın, 2001: 11).31  

Köylülüğü, kapitalizmle olan ilişkisi içerisinde açığa çıkardığı ekonomik ve sosyal 

süreçler itibariyle yoğun şekilde tartışan ve bu paralelde köy ve köylülük kategorileri 

                                                            
30 Akşit (2006: 123 – 163), bu çalışmanın önemini şöyle vurgulamaktadır: “Kırsal kalkınmanın böyle 
bir dinamikle oluşmasının çalışılması Türkiye’deki araştırmalar açısından önemli olmuştur. Ayrıca, 
aynı köyde benzer bir çalışmanın yirmi beş yıl sonra tekrarlanması ve Yirmibeş Yıl Sonra Hasanoğlan 
Köyü adı ile 1969 yılında yayınlanması bu araştırmaya daha büyük önemin verilmesine yol açmıştır. 
Aynı yörede benzer yöntemlerle yinelenen araştırmalar toplumsal gelişme/kalkınma araştırmaları 
açısından çok önemlidir, çünkü birinci araştırma bir başlangıç çizgisi oluşturur ve daha sonraki 
araştırmalar gelişmenin ne yönlerde ve hangi dinamiklerle gerçekleştiği konusunda açıklama ve 
yorumların yapılabilmesi için çok uygun bir ortam sağlar.” 

31 1980’li ve 1990’lı yıllarda, gerçekleştirilen ve tarımsal dönüşüm konusundaki tartışmalara güncel 
veriler altında bakmayı hedefleyen çalışmalar için bkz. Aydın, 1986; Akçay, 1985 ve 1995; Coşkun, 
1992; Akşit, 1993; Akşit ve diğerleri, 1994 ve 1996. 



53 
 

üreten tüm bu tartışmalar, Türkiye’de mevcut gündelik yaşam kültürü ve gündelik 

konuşma dili içerisinde son derece basit bir ayrışma zemininde hayat bulur. 

Köy ve köylülük, kentli olmayan, oldukça geniş bir kesimi kapsayacak şekilde gerek 

kültürel gerekse de ekonomik faaliyetler yönüyle işlevselleştirilmektedir. Örneğin bu 

tanıma göre, kent merkezlerine yakın arazilerde kurulu herhangi bir kapitalist tarım 

işletmesinin bunduğu mekân bir köy; buranın sahibi/sahipleri ile çalışanları da birer 

köylüdür. Bununla birlikte kırsal alanın daha ücra kesimlerinde, hane içi üretim 

yapan topluluklar için de benzer bir tanımlama geçerlidir. 

Bugün 21. yüzyılın henüz ilk basamaklarında olan büyük insanlık ailesi içerisinde, 

kapitalistleşme aşamalarını daha erken tarihsel duraklarda tamamlamış ve iktisadi, 

siyasi ve sosyal birikimlerinde ulus ötesi sömürgeci ve devamla küresel hegemonik 

ilişkiler yaratmış toplumların dışında kalan büyük çoğunluk; söz konusu kapitalist 

ilişkilerin baskısı altında, benzer bir doğal sermaye birikim süreçlerinden mahrum 

kalarak, tarım toplumları olma özelliklerini büyük oranda yaşatmış ve günümüze dek 

getirmiştir. Küresel kapitalist dünya sistemine son 30 yıl içerisinde artan bir hızla 

eklemlenen Türkiye’de, son çeyrek asırda, bu bağlamda tarımsal faaliyetlerinde ve 

köylülüğün yaşamakta olduğu dönüşüm ve kendi içerisinde uğradığı farklılaşma 

süreçleri dikkat çekicidir. Günümüz Türkiye’sinde, köy ve köylülük, sanayi 

üretiminin ve modern kentli bir hayatın dışında kalan üretim ilişkileri ve yaşam tarzı 

olarak değerlendirildiğinde topraksız köylüleri, mevsimlik tarım işçilerini, küçük 

mülk sahibi üretici köylüyü, köy esnafını, toprak ağalarını ve kapitalist tarım çiftliği 

sahiplerini kapsayacak genişlikte, ülke nüfusunun yarısına yakınını tanımlayabilecek 

bir genişliğe sahiptir diyebiliriz. Örneğin, mevcut anayasal hükümlere göre, 

ülkemizde nüfusu 2 binin altında olan tüm yerleşim birimleri köy statüsündedir. 



54 
 

Ancak gerçekleştirilen ekonomik faaliyetin tarımsal niteliğine, tarımsal meta 

üretiminin yerel, ulusal yahut uluslar arası pazarla olan ilişkilerine ve bunlara dayalı 

olarak gerçekleşen üretim ilişkilerine bakıldığında; sadece mezra ve kom (köm) gibi 

köy altı yerleşmeler ile nüfusu 2 binin altında olan köyler değil; belde, ilçe ve hatta 

sanayi üretiminin daha sınırlı olduğu bazı kentlerde de köylü üretim biçimlerinin ve 

sosyal yapılarının değişen biçimlerine rastlamak mümkündür (Saka, 2010: 24 – 42).  

Bu bakımdan alan araştırmasının gerçekleştirildiği Beğendik Beldesi, 3 bine 

yaklaşan ve yaz aylarında 3 bin 5 yüze yükselen nüfusuyla, bu duruma son derece 

güzel bir örneği oluşturmaktadır.  

Kuşkusuz, belirli kuramsal yaklaşımlar ve kavram setleriyle olay ve olguları analiz 

etmeye çalışan bilimsel çalışmalar için sınırları ve bağlamı, amaca göre belirlenmiş 

daha net tanımlamalara ihtiyaç vardır. Dolayısıyla, buraya kadar aktarılan temel 

kuramsal yaklaşımlar ve onarlın türevleri kadar köy ve köylülük tanımlarının olduğu 

açıktır. Bu açıdan üzerinde uzlaşılmış, evrensel bir köy ve köylülük tanımı bulmak 

mümkün görünmemektedir. Öte yandan köylülüğün, kapitalizmle olan ilişkisi 

bağlamında bir tanım aralığı kazanmakta olduğu düşünülürse; dünya üzerindeki 

toplumların ve oluşturdukları sosyo-kültürel ve maddi yapıların kapitalizmle 

(günümüzde ise küresel kapitalizmin bir ifadesi olan neo-liberal piyasa sistemiyle) 

bütünleşme biçimleri, çeşitlilikleri ölçüsünde farklı tanımlar da söz konusu olacaktır.  

Biz, çalışmamız özgülünde köyü ve köylülüğü tanımlama yolunda, buraya kadar ana 

hatlarıyla vermeye çalıştığımız kuramsal yaklaşımlar temelinde bir tercihte 

bulunacağız. Çalışmamızda, köylülüğü, kendi tarihsel koşulları içerisinde, süregiden 

toplumsal kültürel evrim bağlamında, kendi özgün bağlamında tarihsel maddeci bir 

yaklaşımla ele alarak bir tanım çerçevesi sunmaya çalışacağız. 



55 
 

Çalışmamızın amacını esas alırsak, Türkiye’de doğrudan kapitalist üretim ilişkilerine 

eklemlenmemiş veyahut kısman eklemlenmiş durumda olan köylülük için: kırsal 

alanda yaşayan, kapitalizm öncesi toplumsal yapı dinamiklerini güçlü şekilde 

yaşatan, birincil üretim faaliyetleriyle geçinen (olarak toprağı ekip biçerek, hayvan 

yetiştirerek ve ek olarak doğadan faydalanarak [toplayıcılık ve avcılık yaparak] 

geçinen), iş bölümüne dayalı bir uzmanlaşmaya uğramamış, teknolojik gelişmelerden 

ve olanaklardan yararlanamayan, ürünü tam olarak metalaşmamış (haneye ürün 

ayıran) ve üretim birimi hane halkı olan toplulukları kapsamaktadır diyebiliriz. 

Ancak köylülük, bugün dünya ölçeğinde hâkim durumda olan küresel kapitalist 

ilişkiler hegemonyası altında kapitalizm öncesi üretim ilişkilerinin ve sosyal 

yapılarının kalıntıları olarak, bu hegemonyadan etkilenme biçimlerine ve süresine 

göre farklılaşmış halleriyle birlikte mevcuttur. Bu haliyle köylülük, kapitalist bir 

teşebbüs değil, kendi varlığını idame ettirmeye dönük üretim etkinlikleriyle birlikte –

ki bunlar kapitalist pazar ilişkilerine müdahil olmayı da gerektirebilir, varlığını 

sürdürmeye dönük uyum ve çatışma süreçleri üreten ve çoğunlukla da kapitalist 

pazardan gelen sistemli baskılar karşısında çözülen bir toplumsal kategoridir. 

 

1.2 Küreselleşme ve Köylülük 

Küreselleşme, ilk elden değerlendirildiğinde, tek tek ileri kapitalist ülkeler nezdinde 

mevcut bulunan büyük sermaye birikiminin, hâlihazırda var olan yurt dışı 

hareketliliğinin yeni nitel bir evresi olarak da görülebilir. Daha da somuta 

indirgemek istersek, küreselleşmenin, bilhassa 1970’lerin sonundan itibaren dünya 

genelinde görünürlük kazanan iktisadi krizin kendisini yeniden yapılandırmaya 



56 
 

duyduğu ihtiyaç ve bu ihtiyacın ürünü olarak da Batılı ileri kapitalist ülkelerin 

ekonomi politikalarının değiştirilmesi süreci olduğunu ifade edebiliriz. Bu nitel 

değişim, beraberinde taşıdığı ekonomik ve sosyal ilişkiler ağıyla birlikte gelişmiş 

ülkelerarası sosyo-politik süreçleri etkilediği kadar, mevcut büyük sermayelerinin 

tarihsel anlamda kalkındığı daha az gelişmiş ülkelerle olan yeni sosyal-politik 

süreçlerini de büyük ölçüde belirlemektedir (Pehlivan, 2010; 4 – 11).32   

Bu konu hakkında özlü bir ifade Önder’de bulunabilir:  

“Küreselleşme kavramı, yeryüzü medeniyetleri ve ekonomilerinin, kendi 

niteliklerini ve öz çıkarlarını koruyacak biçimde, bireysel ve toplumsal 

refahları yükseltmek amacı ile bir araya geldikleri, görüntüsü ve imajını 

yaratıyor olmakla beraber, küreselleşme olgusu ile yaşanan fiili bir durum 

değildir. Gerçekte yaşanan, hâkim merkez sermayenin sıkışan kar hadlerini 

yükseltebilmek için, kendisine yeni üretim ve tüketim merkezleri 

oluşturabilmek amacıyla yeryüzünü kaplaması hadisesidir.” (Önder, 2001: 

61). 

Ancak kürselleşme, aynı zamanda, söz konusu yeni küresel iktisadın ve sosyal 

değişmenin bir adı olarak, farklı felsefi yaklaşımların da odağında olan ve üzerinde 

hayli hacimli bir tartışma da bulunan bir kavramdır. Örneğin kürselleşmeyi, yeni 

toplumsallık formu olarak, iletişim teknolojilerinin belirleyiciliğinde, zamanda ve 

mekânda yaşanan sıkışma olarak ele alan yaklaşımlar söz konusudur. Küreselleşme, 

bu anlamda, dünyanın mekânsal olarak küçülmesi ve buna paralel olarak tekilin ve 

                                                            
32 Küreselleşme sürecinin iktisadi analizleri ve bu konu üzerine farklı yaklaşımların tartışmaları için 
ayrıca bkz. Ellwood, 2002; Bingöl, 2003; Erinç, 2006; Aydemir ve Kaya, 2007 ile Adda, 2007. 



57 
 

yerelliğin daha görünür olması süreçleri toplamıdır. Bireylerin ve yerelliklerin, 

farklılıklarını “yeniden keşfetmeleri”, mevcut post-modern ekonomik, sosyal ve 

siyasal ilişkiler ağı içerisinde, yeni iletişim teknolojilerini daha etkin kullanarak, 

bunları dile getirmeleri ve bu yeniden üretilen farklılıkları yaşayabilmeleridir (Ercan, 

2006; 19 – 83). 

İnsan toplumlarının birbirleri arasında ve kendi içlerinde sahip oldukları ekonomik 

ve sınıfsal farklılaşmayı dıştalayan bu tarz yaklaşımların, 2010’lu yıllar dünyasında 

bir bir patlak veren “küresel iktisadın krizleriyle” birlikte eski popülerliğini 

kaybetmekte olduğu ifade edilebilir (Ercan ve Öztürk, 2009; 55 – 93). Nitekim 

Türkiye’deki köylülüğün kendi içerisindeki ekonomik ve sosyal örgütlenişindeki 

farklılıklar bir yana; ileri kapitalist ülkelerdeki tarımsal üretim ve kırsal yaşam ile 

Türkiye tarımı ve köylülüğü arasındaki eşitsiz iktisadi ve sosyal politika ilişkileri 

dahi bu tarz küreselleşme yaklaşımlarını hâlihazırda bertaraf etmekteydi. Özetle, 

küreselleşmenin, her ülke, yerel yahut birey için aynı olanakları sunmamakta ve fakat 

çoğunlukla da tarihsel eşitsiz ilişkileri yeniden üreterek ve uyarlayarak, hâkim 

ekonomi-politiğe dâhil etmekte olduğunu söyleyebiliriz. 

Türkiye açısından, ileri kapitalist ülkelerde benimsenen ve “neo-liberal ekonomi 

politikaları” olarak da kabul edilen küreselleşme sürecinin ilk ve en önemli adımı, 

kuşkusuz 24 Ocak Kararları olarak bilinen yeni ekonomik uyum yasaları paketidir. 

12 Eylül 1980 marifetiyle hayata geçirilen uyum yasaları, asında ilk olarak 1979’da 

Başbakanlık Müsteşarı ve DPT Müsteşar Vekili Turgut Özal tarafından dönemin 

Başbakanı Süleyman Demirel’e sunulmuştur. Ancak Türkiye’de geniş kitlelere 

ulaşmış durumda olan sol muhalefet ve sokaklarda sürüp giden yoğun çatışmalar, bu 

paketi, 12 Eylül’le birlikte sopa zoruyla hayata geçirtecektir (Boratav, 2003: 148). 



58 
 

Üretici sınıfların ekonomik ve sosyal haklarını da tırpanlayan bu süreç, neo-liberal 

yenidünya düzeniyle kucaklaşırken, yeni hak gaspları ve işsizlik anlamına gelecek 

olan özelleştirme politikaları ise askerî zorla yaşam bulmuştur. Nitekim dünyanın 

geri kalan az gelişmiş ve Batı kapitalizmine bağımlı ülkelerinde de hemen hemen 

aynı süreçler, birbirine yakın tarihlerde yaşanmıştır. Örneğin, Latin Amerika’da da 

yeni sağ politikaların hayata geçirilme biçimi askeri darbeler ve sağcı hükümetler 

dönemi şeklinde hayata geçmiştir (Gambetti, 2009: 143 – 164). Türkiye’de ise ithal 

ikameci politikalardan, ihracata yönelik politikalara geçilmiş; serbest piyasa 

ekonomisinin tam işlerlik kazanması için devletin piyasalarla olan ilişkisinin en aza 

indirgenmesini hedeflenmiştir. Ancak devletin piyasalardan ve kamu işletmelerinden 

adım adım el çekmesi sürecinden en çok etkilenen kesimlerden biri de köylüler 

olmuştur (Aysu, 2009: 223 – 236). 

Güler (1996: 113 - 135) bu dönemde hayata geçirilen ilk adımları şöyle 

aktarmaktadır: 

“Öncelikle, köylüler, 1980 öncesi piyasa ile ilişkilerini,  devlet desteği altında 

kurarlarken, bu durum direkt olarak piyasa yani sermaye ile ilişki 

kurmalarına neden olmuştur. Devletin tarımdaki, girdi sağlama, 

kredilendirme ve ürün alımı yapma şeklindeki üç ana fonksiyonu sırasıyla 

serbest piyasaya devredilmiştir. 1982 yılına dek devlet eliyle alım satım ve 

dağıtımı yapılan tohumluklar,  çıkarılan yasalarla özel sektöre devredilmiş, 

1986’da devletin gübredeki tekeli kaldırılmıştır. Ziraat Bankası, çiftçiye 

dolaysız kredi veren bir kurum olmaktan çok, tarımsal kredi sağlayan 

kuruluşlara kredi veren bir banka haline dönüştürülmüş, Tarım Kredi 

Kooperatifleri  (TKK), devlet denetiminin dışına çıkartılarak özerkleştirilmiş 



59 
 

ve Ziraat Bankası kredilerinin büyük kısmını TKK’ya kullandırtmaya 

başlamıştır.  Ancak eş zamanlı olarak TKK’nın kullandırdığı kredilerde öz 

kaynak katkısı giderek azalmış, kredilerin ana kaynağı Ziraat Bankası olmuş 

ve çıkarılan kanunlarla “görev zararı” adı altında Hazineden TKK’ya 

kaynak aktarımı yapılmıştır.  Bir diğer değişiklik devlet alımlarından ve fiyat 

belirlemelerinden vazgeçilmesidir.  Böylece çiftçi Toprak Mahsulleri 

Ofisinden (TMO) ticaret borsalarına kaymıştır, destekleme alımlarının 

kapsam ve miktarları da önemli oranlarda kısıtlanmıştır.”  

Uluslararası Para Fonu (IMF), Dünya Bankası (DB) ve Dünya Ticaret Örgütü (DTÖ) 

gibi çok uluslu kurumlar, birbiri peşi sıra Türkiye ve Türkiye gibi ülkelerle 

imzaladıkları anlaşmalarla, bir bütün olarak ülke ekonomisini belirleyen bir pozisyon 

yakalamışlardır. Neticesinde ise ülkede tarıma yönelik devlet desteklerinin 

kaldırılması, tarımsal ürünün dışalımında serbestlik gibi üretici köylülüğü, hızlı bir 

biçimde toprağından koparan uygulamalar ortaya çıkmıştır.33 

Gelinen aşamada ise Türkiye’nin kuruluşundan itibaren başlayan ve özellikle 

1980’lerle birlikte hız kazanan ileri kapitalist ülkelerin sermaye yatırımları altında 

eşitsiz bir gelişme sürecini sürdürdüğü aşikârdır. 1950’li yıllara değin yabancı 

sermayeyle birlikte sürdürülmeye çalışılan devletçilik politikalarının ürünü olan 

kamusal yatırımlar, gün itibariyle büyük oranda yabancı yahut yabancı ortaklı özel 

işletmelere devredilmişken; devletçilik politikalarının sürecin ürünü olan ulusal 

sanayi ise güdük kalmış ve esas olarak küçük üretime yaslanan ülke tarımını 

destekleyememiştir (Günaydın, 2009: 175 – 222). 

                                                            
33  Saha araştırmalarıyla desteklenmiş akademik çalışmalar içerisinde, 1980 sonrasında uygulanan 
devlet politikalarının analizi için bkz. Önal, 2007 ve Yörür, 2008. 



60 
 

Tarım sektörü açısından duruma bakıldığında ise ulusal sanayinin gelişip 

güçlenememesine bağlı olarak kapitalist ilişkilere uyarlanamayan ülke tarımcılığının, 

ileri kapitalist ülkelerin kapitalist tarım işletmeleri karşısında eridiği ve bizatihi 

devlet politikalarıyla birlikte, bu küresel kapitalist tarım piyasasının ihtiyaçlarına 

göre yeniden örgütlenmeye çalışıldığı görülmektedir. Uluslararası tarım 

piyasalarında rekabet gücü olmayan ve büyük çoğunluğunu küçük meta üreticisi 

köylülüğün oluşturduğu tarım sektörü, gelişen teknoloji, uluslararası sermaye ve 

pazar karşısında yalnız kalmıştır: 

“Küreselleşen dünyada, toprak ve suyun dolayısıyla gıdanın stratejik madde 

olacağı 21.yy'da; iyi nitelikli tarım topraklarını korumak, erozyonu 

önlemekten daha da fazla önem kazanmaktadır. Bu bağlamda, çok uluslu 

şirketlerin, gelişmiş ülkelerde korunan tarım topraklarını gelecek için rezerv 

ayırmalarını dikkate alarak, gelişmekte olan ülkelerin verimli ovalarına 

sanayi tesisleri, dev konut yatırımları yaptıklarını; sözleşmeli üreticilik 

modeliyle gelişmiş ülkelerde yasaklanan veya kısıtlanan tütün ekim alanlarını 

bu ülkelere kaydırdıklarını; yerli ortaklarıyla örneğin. GAP bölgesinde büyük 

miktarlarda arazi aldıklarını; doğal alanları enerji yatırımları ve altın arama 

faaliyetleri ile yok ettiklerini görmekteyiz.” (Suiçmez, 2000; 30 - 35) 

Türkiye Kırlarında Popüler Bir Yatırım Aracı Olarak HES Projeleri 

Hidroelektrik santralleri (HES) projeleri, günümüzde, kırsal alanı ve kırsal toplumsal 

yapıları köklü biçimde dönüştürme özellikleriyle birlikte, söz konusu neo-liberal 

tarımsal ekonomi politikaları içerisinde, son derece önemli yeni bir aktör olarak 

ortaya çıkmış görünmektedir. Tarım arazilerinin, su kaynaklarının, akarsuların, vadi 



61 
 

havzalarının, topyekûn şekilde, yabancı yahut yabancı ortaklı yerli büyük inşaat 

veyahut enerji firmalarına satışı anlamına gelen HES projeleri, günümüzde, kırsal 

alanı dönüşümünde dikkatleri üzerine çekmektedir. Geçmişteki ve günümüzdeki 

birçok tartışmalı uygulamasında, HES’lerin, bir yanıyla doğal çevreyi, geri dönüşü 

mümkün olamayacak ölçülerde dönüştürmekte olduğu; tarım alanlarından, diğer 

maddi kültür ürünlerine dek insan varlığının ihtiyacı ve ürünü olan mekânları ortadan 

kaldırdığı; diğer bir yanıyla da ürettiği toplumsal sonuçlar itibariyle, yine insan 

toplumsallığı üzerinde yeni ve önemli kültürel süreçler de ortaya çıkarmakta olduğu 

gerçeği, çok boyutlu siyasal ve sosyal tartışmalarla sürdürülegelmektedir.34  

Barajların, son iki yüzyıl içerisinde kapitalist üretimin gelişimine koşut olarak 

ilerleyen teknolojik yeniliklerle birlikte, sulama ve su biriktirme amaçlarının yanı 

sıra enerji üretme amaçlı olarak da işlevselleştirildiği malumdur. Bugün için özgül 

olan ise 21. yüzyılın henüz başlarındaki insanlığın, hâkim küresel kapitalist bir iktisat 

ve toplumsal yapı içerisinde aşırı üretim ve tüketim macerasının sonucunda dünya 

üzerindeki temiz doğal kaynakları aşırı kirletmesi ve bu sebeple toprak, su ve 

enerjinin aşırı ve hatta stratejik değer kazanmış olmasıdır. Bugünden geleceğe 

bakıldığında, eğer mevcut dünya düzeninde kayda değer bir değişim yaşanmaz ise, 

                                                            
34 Bugün çoğunlukla elektrik enerjisi üretme maksadıyla kurulan barajların tarihi, insanın toprakla 
kurduğu ilişkinin tarihi kadar geriye götürülebilir. Gerek içme suyu depolamak için gerekse sulu tarım 
için kurulan barajlar, diğer yandan da örneğin taşkınları denetleyerek veya önleyerek, mevsimlere 
göre düzensiz dağılan su kaynaklarının daha verimli kullanılmasını sağlamak amacıyla da inşa 
edilmiştir. Bu bakımdan, tarımcı toplumlardan sanayi toplumlarına ulaşan insanlık, su ve toprakla olan 
ilişkisini her daim sürdürmüş ve kaçınılmaz olarak doğayı, kendi amaçları ve toplumsal varlığı 
temelinde değiştirmiştir. Dolayısıyla, baraj inşaatları, insan toplumlarının yaşamsal ihtiyaçları 
açısından da bir zorunluluk halini almış ve giderek gelişmiştir. Öte yandan baraj ve HES inşaatları 
nedeniyle, devlet eliyle göç ettirilen köylülerin yeniden yerleşim sorunları ve bu minvalde yaşadıkları 
kültürel süreçler hakkında yapılmış akademik çalışmalara örnek olması maksadıyla bkz. Güngör, 
1990; Altınbilek ve diğerleri, 1999; Konak, 1995; Yasinok, 2000; Parlak, 2005; Akyürek, 2005 ve 
Yalçın, 2010. 



62 
 

21. yüzyılın ortalarında bu doğal kaynaklar üzerinde ciddi krizlerin yaşanacağı 

pekâlâ öngörülebilir. Bu yüzden hâkim küresel kapitalist sermaye hızlı bir şekilde 

tüm doğal kaynakları metalaştırma sürecine girmiş bulunmaktadır (Yılmaz, 2009: 23 

- 89). 

Türkiye’de ise sulama ve elektrik enerjisi temin etme amaçlı yapılan barajların tarihi 

geçtiğimiz yüzyılın başlarına dek geri gitmektedir. 1902 yılında Tarsus’ta yapılan ilk 

barajı, 2007 yılına dek çeşitli duraklamalarla birlikte inşa edilecek olan 228 büyük 

baraj takip edecektir. 1960’lı ve 1980’li yıllar gibi, Türkiye’nin ekonomik, sosyal ve 

siyasal anlamda bağımlı olduğu Batılı ileri kapitalist ülkelerin, kapitalizmin esas 

olarak kendi sermaye ihraçlarıyla birlikte geliştiği ülkelerde “gelişme”, “kalkınma” 

adını verdikleri dönemlerde baraj sayılarında artış gözlemlenmektedir. Burada 

çarpıcı olan şudur ki Türkiye’de 2007’ye kadar yapılan ve yapılması için projesi 

oluşturulmuş baraj sayısı, 2012 itibariyle, sayılarının en az 2000 olduğu tahmin 

edilen baraj projeleri yanında, devede kulak misali görünmesidir (Hamsici, 2010: 33 

- 36).  

Devlet Su İşleri’nin verilerine göre de (www.dsi.org.tr) Türkiye’de 2007’ye kadar 

228 olan HES projesi sayısı 2010’a kadar tam olarak 1738’e yükselmiştir. Bu 

projelerin 172’si hâlihazırda faal durumda iken 148’i inşaat aşamasındadır. Geri 

kalan 1418 HES projesi ise gelişme aşamasında görünmektedir. HES projelerinin bu 

denli bir artış göstermesinin, esas olarak iki temel sebebi olduğu açıkça 

görülebilmektedir. İlki, dünya genelinde olduğu üzere, ülkemizde de toprak ve su 

gibi, birincil üretim araçlarının uluslararası tarımsal piyasalarda hızla 

değerlenmesidir. Çevresel kirliliğe, uluslararası ekonomik krizlere ve Türkiye gibi 

dışa bağımlı ülkelerin, ileri kapitalist ülkelerce daha ucuz üretim alanları olarak 

http://www.dsi.org.tr/


63 
 

değerlendirilmesi gibi birçok nedene bağlı olarak gelişen bu durum, küresel 

sermayenin doğal çevreyi hızla metalaştırmasını dayatmaktadır. İkinci olarak da 

Türkiye gibi ekonomik ve siyasal planda büyük ölçüde ileri kapitalist ülkelerin 

konjoktürel ekonomi-politik seyirlerine bağımlı olan ülkelerde yönetim erkini elinde 

tutan siyasi iktidarların gösterdiği performanstır diyebiliriz. 1980’li yıllardan itibaren 

Türkiye, kimi küçük duraksamalar haricinde, özellikle 2000’li yıllarla birlikte, tam 

gaz hayata geçirilen ve Cumhuriyet tarihindeki tüm özelleştirmeleri bira kaç kat aşan 

yeni özelleştirmelerle, yasal düzenlemelerle birlikte, küresel sermayenin ve yerli 

ortaklarının adeta yağmasına uğramıştır/uğramaktadır (Önal, 2010: 129 – 197).  

Gelinen aşamada insan varlığının en temel yaşamsal ihtiyaçlarını ve onun toplumsal 

kimi özelliklerini dahi piyasa ekonomisi içerisinde alınıp satılabilen birer metaya 

dönüştürmüş durumda olan kapitalizm, Türkiye gibi ülkelerde, tarım arazileri ve su 

kaynakları gibi doğal kaynakları da büyük miktarlarda satın almaktadır (Ayar, 2007: 

86 – 100).  

Kuşkusuz burada günümüz açısından HES’lerin mali sermayeye en önemli 

getirilerinden birisi, suyun ticarileştirilmesidir. Dünya üzerindeki canlı varlığının 

temeli olan su, insan toplumsallığının bugünkü aşamasında, egemen kapitalist bir 

ekonomi-politik düzen içerisinde metalaştırılmakta ve piyasa ekonomisi içerisinde 

değerlendirilmektedir. Suyun ticarileştirilmesi süreci, bugünün dünyasında, gerek 

kentsel gerekse de kırsal yaşam alanlarında farklı biçimlerde görünür olmaktadır. 

Yaklaşık iki yüz yıl boyunca egemen varlığını genişleterek sürdüren sanayi 

üretiminin; büyük kentlerin ortaya çıkardığı çevre kirliliğinin ulaştığı sonuçların; 

küresel anlamda ekolojik dengelerde yaşanan değişimlerin (yağış rejimlerindeki 

değişiklikler gibi); temiz su kaynaklarının korunması ve temininin, günümüzde 



64 
 

suyun karlı bir piyasa sektörü haline gelmeye başladığı açıktır. Bu bakımdan 

dünyada ve ülkemizde, temiz su kaynaklarının özelleştirmeler yoluyla mali 

sermayeye satışı ve bu şirketlerin, suyu, kaynağından alarak veyahut yer altı 

kaynaklarından çekerek, su tesislerindeki birtakım işlemlerin ardından şişelemesi ve 

fiyatlandırarak piyasaya sürmesi olağan hale gelmiştir (Yılmaz, 2009: 51 – 92). 

Yakın tarihe kadar, büyük şehirlerde musluklardan temin edilen; kırsal alanlarda 

derelerden elde edilen içme suyu; şimdilerde, büyük çoğunlukla şehirlerde olmak 

üzere, pet şişelerde ve damacanalarda depolanarak, gündelik yaşamdaki yerini 

almıştır. Suyun bu şekilde ticarileştirilmesinin, Türkiye özgülündeki başat belirleyeni 

ise bilhassa son 10 yıllık dönem içerisinde, mevcut hükümetlerin enerji 

özelleştirmelerini temel alan (başta elektrik piyasası kanunu olmak üzere) yasal 

düzenlemeleri gerçekleştirmesi ve IMF, DB gibi çokuluslu kuruluşlarla 

gerçekleştirdiği “su kullanım anlaşmaları”yla ülkenin dört bir yanındaki akarsuların 

kullanım hakkını sermayeye devretmesi olduğu anlaşılmaktadır (Ayar, 2007: 100 – 

109). Böylece, suyun gerek kırsal alanlardaki gerekse metalaştırılması süreçlerindeki 

tüm kullanım hakları, enerji üretimi yapmak üzere kurulan HES projeleri vasıtasıyla 

gerçekleşmektedir. Söz konusu devir, sulama suyundan, içme ve kullanma suyu 

teminine kadar su kaynağının her türlü kullanım biçimini de kapsamaktadır. 

Böylelikle, Türkiye gibi ekonomisi ve sosyal politikaları, belirleyici ölçülerde neo-

liberal kapitalist dünya düzenine bağımlı ülkelerde, devletin kamusal alandaki 

ekonomik varlığını bütünlüklü olarak ortadan kaldırmayı hedefleyen küreselleşme 

süreci, mevcut hükümetler dolayımıyla, enerji sektöründeki özelleştirmeleri 

kapsamında ele aldıkları HES projeleri vasıtasıyla, kırsal alanda da son derece 

önemli bir dönüştürücü süreç de yaratmış olmaktadır (Salihoğlu, 2006: 3 – 34).  



65 
 

Burada üzerine düşünülmeye değer bir başka tartışma da ileri kapitalist ülkelerin 

tarımsal meta ihracı için pazar ülkelerine dönüştürülen Türkiye gibi “tarım 

ülkeleri”nde, HES projeleri dolayımıyla ekilmeyen, boşalan tarım arazilerinin 

“istimlâk” süreçleridir.  

Hamsici’ye göre (2010; 161 – 162) büyük kapitalist tarım sektörü üretimi ve mal 

ihracı karşısında, küresel ve hatta ulusal pazara ürün üretemez duruma gelen üretici 

köylülüğün, küçük meta üretimiyle sınırlandırılması ve dahası, HES projeleri eliyle, 

toprağından ve buna bağlı geçimlik köy ekonomisine sahip bir yaşam tarzından 

vazgeçmeye direnen köylülüğü tasfiyeye yönelen çok boyutlu bir süreç işlemektedir. 

Böylece Türkiye’de; küresel ve ulusal pazarlara üretim yapamayan, geçimlik 

ekonomileriyle, belirli bir kırsal yaşamı muhafaza eden ve fakat buna karşın küresel 

ekonomiye neo-liberal özelleştirme politikalarıyla kırsal emek gücü ve doğal 

zenginlikleri tam gaz sermayeye açılmış olan Türkiye köylüsü ve kırları; uluslararası 

kapitalist tarım sektörünün ve onlarla ilişkili enerji sektörünün yeni kar alanları 

olarak hızlı bir dönüşümün nesnesi haline getirilmektedir. Su kaynakları ve akarsular 

özelleştirilirken, HES projeleri için kilometrelerce uzunluğundaki büyük havzalar, 

bizatihi “devlet zorunun” güvencesinde, “istimlâk” bedelleriyle söz konusu satışın 

birer parçası haline getirilmektedir. Böylelikle bu havzada varolan ve ister geçimlik 

ekonomiye sahip olsun ister küresel veyahut ülke pazarlarına üretim yapadursun, 

köyler ve köylülük de topyekûn tek elde toparlanmaktadır. Yani büyük kapitalist 

tarım yahut onlarla ilişkili enerji şirketleri, tek tek satın alma yoluyla elde 

edemedikleri geniş arazileri, bir çırpıda, devlet desteğiyle birlikte elde etmiş 

olmaktadırlar. Buna bağlı olarak ülkemiz kırlarında, yabancı tekellerin ve yabancı 

ortaklı kapitalist girişimlerin artışı da beraberinde, hâlihazırda kapitalistleş(e)memiş 



66 
 

köylülüğü hızlı bir şekilde mülksüzleşmeye doğru sürükleyen bir süreci tetiklemiş 

olmaktadır. Örneğin HES projeleri, suyun doğal çevrimini, yani bölgenin yağmur, 

nem dengesini ile yerel ekosistemini ciddi ölçülerde değiştirmektedir. Bu da 

çoğunlukla geleneksel geçim kaynağını oluşturan tarımsal ürünlerinin yetiştirilme 

koşullarını ortadan kaldırmakta ve geçimlik köy ekonomilerinin varlık koşulunu yok 

etmektedir. Öte yandan suyun doğal döngüsüne yapılan müdahaleler, suyla taşınan 

alüvyonun yok olmasına ve buna bağlı olarak su havzalarındaki geniş verimli 

arazilerde toprağın ve besinin azalmasına neden olmaktadır. Tarım toprakları 

niteliklerini kaybetmekte; suyun depolanması, aynı zamanda, suyun da verimini ve 

niteliğini ciddi ölçülerde etkilemektedir. Suyun kirlenmesi veyahut mineral 

değerlerini kaybetmesi, suyun havzasında yaşayan canlıların da zamanla yok 

olmasına neden olmaktadır (Doğu Karadeniz Su Hakkı Forumu Sonuç Deklarasyonu. 

2010). 

 

1.3 Kırsal Dönüşümün Antropolojisi 

Buraya kadar getirdiğimiz tartışmalar neticesinde kırsal dönüşüm kavramı için en 

uygun tanımlamayı şöyle özetleyebiliriz: kırsal dönüşüm, kapitalizmin tarih 

sahnesine çıkışının ardından görünürlük kazanan modern toplumların bağrında 

varlığını sürdürmeye devam eden ve giderek sanayi toplumlarının hâkim ekonomik, 

sosyal ve siyasal yapısına eklemlenerek farklılaşan köy ve köylülük kategorilerindeki 

toplumsal varoluş pratiklerinde görülen değişim, dönüşüm süreçleridir.  

Tıpkı köy ve köylülük kavramlarında olduğu üzere, bu kavramlarla doğrudan ilişkisi 

içerisinde kırsal dönüşüm olgusunun da işaret ettiği geniş ölçekli ekonomik, sosyal, 



67 
 

siyasal ve kültürel toplumsal süreçler, kavramın, dünyada ve ülkemizde hayli hacimli 

bir külliyat ortaya çıkaracak ölçüde kuramsal yaklaşımlara ve tartışmalara konu 

olmasını sağlamıştır. 

Bu kapsam içerisinde Antropoloji bilimi daha ayrıcalıklı bir yerde durmaktadır 

diyebiliriz. Zira antropoloji, doğadaki bir canlı türü olarak insanın toplumsal varoluş 

pratiğini, biyolojik evriminin yanı sıra doğaya karşı kültür35 üreten bir canlı olarak da 

ele almaktadır. Bu yaklaşım, antropolojiyi özellikle ilk oluşum dönemlerinde daha 

ziyade tarihselci olmaya yönlendirmiş ve insanın biyolojik ve kültürel evriminin 

tarihi, günceldeki örneklerine bakılarak anlamlandırılmaya çalışılmıştır. Bir başka 

deyişle, modern çağların insanının kendi geçmişini (ve bağlantılı olarak güncelini, 

geleceğini) anlamlandırma pratiği olarak antropoloji, “modern olmayan” insan 

toplulukları üzerinde odaklanmış bir disiplin olarak ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 

başlangıçta, modern kentlerin ve kentli bir hayatın dışında kalan ve pre-kapitalist 

üretim ilişkileri ve sosyal yapılarıyla varlığını sürdürmekte olan topluluklar 

antropolojinin özel ilgi alanıdır. Bu haliyle 19. yüzyıl Batılı modern insanın bilimsel 

etkinliği olan antropoloji, tarih sahnesine çıkışının bu ilk dönemlerinde hem Batı dışı 

“modernizm öncesi” toplulukları hem de farklı alt çalışma alanlarıyla birlikte, 

kapitalist üretim ilişkilerinin ortaya çıkardığı yeni toplumsal organizasyonlarıyla 

                                                            
35 Sosyal bilimlerin en meşakkatli kavramlarından olan kültür, günümüzde, neredeyse antropolojik 
bilimsel etkinliğe içkin bir özellik kazanmıştır denebilir. Doğadaki diğer canlı türleri gibi çevresel 
ortamın sıradan bir parçası iken, biyolojik ve sosyolojik evrimi neticesinde bu bütünlükten ayrışarak, 
doğayı ve tüm canlı türlerini kendisine tabi kılan bir süreci, insanın biyolojik ve toplumsal evrimine 
(tarihsel ve güncel bağıntıları içerisinde) bakarak anlamlandırmaya çalışan antropoloji bilimi, kültür 
kavramını doğa ve insanın karşılıklı etkileşimi içerisindeki insan edimleri olarak kodlamaktadır. Fakat 
hiç kuşkusuz, kültür kavramı, üzerinde bu denli kolay hemfikir olunan bir kavram da değildir. Güvenç 
(1996: 95 – 114) 100’den fazla kültür tanımı tespit etmiş ve bunları kültür kavramına yükledikleri 
tanımların çeşitli özelliklerine göre kategorilere ayırmıştır. Ancak bizim esas aldığımız yaklaşım, 
insanın gerek varlığını sürdürebilmek için gerekse de çeşitli kuramsal amaçlarını gerçekleştirebilmek 
için doğaya karşı ürettiği maddi ve manevi tüm pratikleri kapsamaktadır. 



68 
 

şekillenen Batı’nın “kendi ulusal varlığının” kırsal köklerine yönelen, kendisini 

keşfetmesini sağlayan bir bilimsel disiplin olmuştur.36   

20. yüzyılın ortalarından itibaren ise antropoloji, daha ziyade kırsal alanı ve kırsal 

nüfusu, yani bir yönüyle de köyü ve köylülüğü, farklı ekonomik, sosyal ve siyasal 

saiklerle ve yaklaşımlar altında da olsa 19. yüzyıldan itibaren araştırma nesnesi 

haline getirmiş bir disiplin olmasıyla ayırt edilen bir bilim dalı haline gelmiştir.37 

Gerek araştırma yöntem ve teknikleri gerekse de doğrudan ya da dolaylı olarak 

modernizm öncesi toplumsal pratikler ile modernizmle uyuşumlu olarak varolma 

stratejileri geliştiren toplumsal pratikler üzerine yoğunlaşan çalışmaları bakımından 

antropolojinin; köy, köylülük ve kırsal dönüşüm literatüründe önemli kuramsal 

yaklaşımlar oluşturacak ölçüde çalışmayla yer aldığı ifade edilmelidir.38  

Kırsal dönüşümün, hâkim kapitalist sermayenin geniş bir pazar ekonomisi 

oluşturarak, ekonomik olduğu kadar siyasal-yönetsel ve sosyal-kültürel dinamiklerle 

                                                            
36 Antropolojik bilimsel bilgi üretme etkinliğinin farklı tarihsel ve sosyolojik bağlamlarda kazandığı 
kuramsal ve pratik işleyişi aktarması ve bu bağlamda antropolojinin gelenekselden güncele temel ilgi 
alanlarını irdelemesi bakımından önemli bir yönlendirici makale için bkz. Atay, 2000: 135 – 163. 
Ayrıca antropolojinin tarihçesi için şu kaynaklara da göz atılabilir: Güvenç, 1996; Kottak, 1999; 
Haviland, 2002; Aydın ve Emiroğlu, 2003; Kümbetoğlu ve Birkalan, 2005 ile Özbudun vd., 2007.  

37 Önemle belirtilmelidir ki özellikle 20. yüzyılın ortalarından itibaren antropoloji, kırlarla ve pre-
kapitalist üretim ilişkileri ve sosyal yapılarıyla malul araştırma evrenini, hâlihazırda esas yönelimiyle 
ilişkili olan kentli modern toplumlara çevirmeye başlamış ve hızlı bir biçimde alt anabilim dallarına 
doğru ayrışmıştır. Bu durum, antropolojinin, hâkim kapitalist iktisat ve sosyo-kültürel evren dışında 
kalan ve onun dönüştürücü etkisinde, görece küçük ve izole, kendine yeterli ekonomik ve sosyal 
yapıları olan topluluklar üzerindeki ihtisaslaşmasının ve buradaki sosyal yapılarla ve işleyiş 
dinamikleriyle ilgili olarak açığa çıkardığı kimi teorilerin kent ve kent yaşamı bağlamında 
değerlendirilebilecek olan alt sosyal gruplara doğru genişlemesi olarak da okunabilir. (Özbudun, vd. 
2007: 239- 383) 

38  Owen’dan (2005) aktararak Özuğurlu’nun (2011: 57) antropoloji ve etnoloji çalışmaları tarihi 
içerisinde köylülüğün dünden bugüne hangi kategorilerde değerlendirildiğini tartışan bölümü ve 
sergilediği tablo son derece önemlidir. Ayrıca köylülük olgusu ve ilintili kavramlar olarak köy ve 
kırsal dönüşümle ilgili olarak antropolojik temel yaklaşımların özetlendiği, yönlendirici bir metin için 
bkz. Aydın ve Emiroğlu, 2003: 491 - 499.  



69 
 

de dönüştürücü bir dışsal etmen olarak geri kalan üretim biçimleri ve toplumsal 

yapılarda neden olduğu bir süreç olduğunu ifade etmiştik. Ancak burada kırsal 

dönüşüm olarak aldığımız sürecin köylülük olgusu üzerinde iki ana yönde bir gelişim 

seyri izlediği hatırlanmalıdır. Kapitalizm, tarihsel anlamda ortaya çıkışı ve gelişmesi 

süreçlerinde (bugün de dâhil olmak üzere) meta-dışı alan bırakmama perspektifiyle 

ilerlemiş ve karşılaştığı her ekonomik ve sosyal yapıyı bu doğrultuda bir dönüşüme 

zorlamıştır. Bu dönüşüm ise bir yönüyle çözülme ve tasfiyeye uğrama şeklinde 

gerçekleşmiş, bir diğer yönüyle de yeniden biçimlenme ve eklemlenme pratikleriyle 

vücut bulmuştur. Yani kapitalizm öncesi bağlamında klasik köylülük, ya çeşitli uyum 

stratejileri geliştirerek küçük meta üreticisi (küçük köylülük) konumunda tutunmuş 

ya da kapitalist tarım işletmelerine dönüşmüştür. 19. yüzyıl sonlarında ve esas olarak 

20. yüzyıl içerisinde, bilhassa ileri kapitalist ülkelerin ekonomik, sosyal ve siyasal 

tahakkümü altında olan ve kapitalist gelişimin bu ülkelerin sermaye ihracına dayalı 

olarak yayıldığı ülkelerde, tarımda kapitalistleşme süreçlerinin dışında kalan büyük 

yığının araştırılması, ana eksen olarak küçük meta üretiminin nasıl ve ne yönde 

çözüldüğü sorunsalına bağlı kalmıştır diyebiliriz (Boratav, 2004: 7 – 123). 

Antropolojinin de dâhil olduğu geniş bir sosyal bilimler yelpazesi, bu büyük 

tartışmaya dair oldukça kapsamlı bir literatür birikimi üretmiştir/üretmektedir. Kırsal 

dönüşümün antropolojisi, bu toplam kuramlar ve tartışmalar silsilesi içerisinde, 

Beğendik örneği üzerinde, neo-liberal kapitalizmle teması içerisinde köylülüğün 

yerel özgün etno-kültürel yapıları dolayımıyla ortaya çıkardığı ekonomik ve sosyal 

değişim ve dönüşümünü hangi kuram ve yaklaşımla ele alacaktır? Bu noktada 

Özuğurlu’nun (2011: 15 - 20) geliştirdiği literatür değerlendirme yöntemi, uygun bir 

başlangıç olarak görünmektedir. 



70 
 

Özuğurlu (2011: 17), köylülük sorunsalı üzerine çalışmalarıyla tanınan Shanin’in 

köylülüğün tasnifi sorunsalında öne sürdüğü ölçütünü, iki temel soru ekseninde 

geliştirerek, köylülük araştırmaları literatünü sınıflandırmıştır. Köylülüğün, 

toplumsal gerçekliğin anlamlı ve ayırt edici bir olgusu olarak görülüp, görülmediği 

ve köylülüğün, toplumsal gerçekliğin açıklanması bakımından anlamlı ve ayırt edici 

bir analitik (kuramsal) kategori olarak görülüp, görülmediği sorularına göre üç temel 

kategori ortaya çıkmaktadır. İlki, kapitalist gelişmenin ortaya çıkardığı dönüşümün 

sonuçlarına bağlı olarak köylülüğün farklılaşmalara uğrasa da neticede kapitalizmle 

birlikte toplumun tümünde genelleşen meta üretimine bağlı olarak açıklanabilecek 

bir olgu olduğunu öne sürmektedir. Bu bakımdan, köylülük, toplumsal sınıflar gibi 

analitik (kuramsal) bir kategori değildir. İkinci kategoride ise köylülük, ilk 

kategoride olduğu gibi kuramsal açıklanması bağlamında önceliği kapitalizme verse 

de bir olgu olarak ayırt edici özelliklere sahiptir. Burada sosyolojik ve antropolojik 

çalışmalar, köylülüğün yapısal oluşumlarını anlama bakımından önem kazanmakta 

ancak köylülük, nihayetinde kapitalizm gibi genelleşmiş bir meta üretimi içerisinde 

anlamlandırılabilecek bir olgu olarak kabul görmektedir. Son kategoride ise 

köylülük, gerek sosyal yapısı itibariyle gerekse de farklı üretim tarzlarına 

eklemlenme kapasitesiyle birlikte kuramsal ve olgusal olarak apayrı bir olgudur.  

Köylülüğün kuramsal ve olgusal olarak değerlendirme ölçütlerine göre sunulan bu 

analiz ölçütü, Özuğurlu’nun (2011: 58 – 73) çalışmasının ilerleyen bölümlerinde 

gerek dünya gerekse de Türkiye’de farklı sosyal bilim disiplinlerinde gerçekleştirilen 

çalışmalar açısından yeni bir kuramsal sınıflandırma ölçütüne göre tartışılmaktadır. 

Bilimsel bilgiyi analiz yöntemine göre, yukarıda sınıflanan farklı yaklaşımları da 

kesen bu kategorileştirmede üç önemli yaklaşım tarzının öne çıkmakta olduğu 



71 
 

görülür. İlki, köylülüğe bilimsel tekniklerin uygulama alanı olma dışında herhangi 

bir özel anlam atfetmeyen biçimci/bilimci yaklaşım’dır. Köylücü yaklaşım olarak 

adlandırılan ikinci kategoride, köylülük, varlığı itibariyle farklı ve eşsizdir. Dış 

dünyasıyla olan ilişkisinin bağlamı dışında, bu bağlamdan önce de olan ve buna 

uyarlanarak varlığını sürdüren özgül bir olgudur. Bilimci yaklaşımın tam karşısında 

duran bu yaklaşıma göre köylülük, kapitalist dünyanın kavram ve anlam kurgularıyla 

anlaşılamaz. Tarihselci yaklaşım ise köylülük sorunsalında Shanin’in soruları dışında 

bir yöntem geliştirmiştir. Köylülük, bütünlüklü olarak, tarihsel ve toplumsal verili 

koşullar içerisinde anlamlandırılabilecek bir olgudur. Yani tarihsel bir olgu olarak 

köylülük, toplumsal gerçeklik içerisinde ayırt edici bir olgu ola da bilir olmaya da 

bilir; kuramsal bir kategori olup olmadığı da yine farklı tarihsel ve toplumsal koşullar 

altında tartışılabilir. 

Bu çerçeveden olarak, çalışmamızın, neo-liberal kapitalist girişimciliğin Beğendik’te 

neden olduğu ekonomi-politik, siyasal-yönetsel ve sosyal-kültürel değişim ve 

dönüşüm süreçlerini irdelerken, tarihselci yaklaşım içerisinde değerlendirilebilecek 

bir köylülük tanımından hareket ettiği ifade edilebilir. Öte yandan, çalışmamız 

içerisinde bir yandan Beğendik örneğindeki köylülük pratiklerini ve onun Pervari 

HES dolayımıyla gelişen dönüştürücü etmenlere karşı geliştirdiği uyum ve çatışma 

mekanizmalarını tarihselci bir yaklaşımla değerlendirirken bir yandan da bu 

yaklaşımımızı ekolojik antropolojinin 39   uzantısında şekillenen “yeni ekolojik 

                                                            
39 Ekolojik antropoloji, en kaba haliyle, insan toplumsallığının doğal çevresiyle olan karmaşık 
ilişkilerini inceleyen bir bilim dalı olarak nitelenebilir. İnsan toplulukları, bilhassa kırsal yaşam 
alanlarında, üretmiş oldukları özgün kültürel yapılar ve yaşam biçimleri dâhilinde bir yanıyla kendi 
doğal çevreleriyle (iklim, bitki örtüsü, doğadaki diğer canlı varlıklar vb.) bir yanıyla da diğer insan 
topluluklarıyla etkileşim hali içerisindedirler. Ekolojik antropoloji, bu gerçeğin, özellikle doğal 
çevreyle insan toplumsallığı arasındaki karşılıklı etkileşime dikkat yöneltir. Şu halde, insan 
toplumsallığı, bilinçli yahut bilinçsiz şekilde kendi ekonomik yahut sosyal ihtiyaçları ve amaçları 



72 
 

antropoloji” olarak da ifade edebileceğimiz ve insan toplumsallığının doğal ve 

kültürel çevresiyle olan ilişkisinde daha “politik” antropolojik kuramsal bir duruş 

içerisinde ele almaya çalışacağımızı ifade edebiliriz. 

Türkiye’de küreselleşmenin tarımsal politikalar ve doğal alan üzerindeki iktisadi ve 

sosyo-politik süreçleriyle doğrudan ilgili bir olgu olarak tanımlayabileceğimiz HES 

projelerinin; gerek insan toplumsallığı üzerindeki gerekse de doğal çevre üzerindeki 

düzenleyici ve zorlayıcı etkileri itibariyle, ilk bakışta, antropolojinin önemli 

ekollerinden birisi olan ekolojik antropolojiyle ilişkilendirilebilir görünmektedir. 

Fakat 20. yüzyılın dünya ölçeğindeki yoğun ekonomik, teknolojik, sosyal ve siyasal 

hareketliliği, ekolojik antropolojinin de farklı yaklaşımlarla yeniden 

değerlendirilmesine neden olmuştur.40 Söz konusu değerlendirmeler içerisinde ise 

küreselleşmenin bilhassa kırsal yerleşimler, doğal mekânlar ve buralardaki 

topluluklar üzerinde yarattığı tahribata karşı daha “politik” bir duruşa sahip olan yeni 

ekolojik antropoloji dikkatleri çeker.  

Antropolog Philip Kottak (1999), yeni ekolojik antropoloji üzerine olan 

tartışmasında, küresel kapitalist ekonominin aşırı kar hırsıyla yıkıma uğrattığı doğal 

çevre ve bu çevreyle daha ziyade birincil üretim ilişkileri yoluyla çeşitli uyarlanma 

stratejileri geliştirmiş durumda olan kırsal topluluklar üzerindeki olumsuz etkileri 

karşısında, antropologların “tarafsız” kalamayacaklarını işaret eder: 

                                                                                                                                                                         
doğrultusunda doğal çevresini şekillendirirken, bu insan edimiyle bir yandan şekillenmekte olan doğal 
çevre de yine aynı toplumsallık üzerinde biçimlendirici bir rol de üstlenmektedir  (Aydın ve Emiroğlu, 
2003: 251 - 255). 

40 Ekolojik Antropoloji hakkında daha geniş bilgi ve değerlendirmeler için bkz. Ersoy, 2000: 225 - 
237, Aydın ve Emiroğlu 2003: 251 - 255; Aygün, 2005 ve Özbudun vd., 2007: 148 - 157. 



73 
 

“Yerel topluluklarla ekosistemlerin, dış etmenlerce giderek artan bir şekilde 

tehlike altına sokulduğu bir ortamda …tarafsız bilimciler olamayız. …Zira 

günümüz dünyası, yeni sömürgecilik (neo-kolonyalizm) yaptırım ve 

uygulamalarla doludur. Yerel halk, ülkesi, fikirleri, değerleri ve geleneksel 

idare sistemleri her yandan tehdit altındadır. Yabancılar, yerli kültürleri ve 

ülkelerini, kendi fikirlerine göre yeniden biçimlendirmeye çalışıyorlar.” 

(Kottak, 1999: 25) 

Kottak, tartışması içerisinde ayrıca küreselleşme sürecinin ekonomik ve politik 

aktörlerinin, ekosistemler üzerinde kontrol taleplerinde bulunmakla birlikte yerel 

halkın kendi doğal kaynakları üzerindeki çeşitli hak taleplerinin dahi baskı ve zor 

yoluyla engellenmeye çalışıldığına dikkat çekmektedir. Buna karşın yeni ekolojik 

antropoloji ise insan ve doğal ve çevre arasındaki ilişkiye, günümüz gerçeği 

içerisindeki bu olgudan hareketle, yalnızca anlamaya çalışmamakta; kültürel olarak 

geliştirilmiş, uygun çözüm yolları önererek, ekolojik bilinç, etkinlik ve 

sürdürülebilirliği de teşvik etmektedir (Kottak, 1999: 25). 

Yeni ekolojik antropoloji, insan topluluklarının doğal ve sosyal çevreleriyle olan 

ilişkilerine bakarak sosyal, ekonomik ve siyasal örüntüleri arasındaki bağlantıları 

araştırmaktadır. Yeni ekolojik antropoloji, bu çalışmalarını sürdürürken, belirli 

toplulukların derinlemesine analizinin yanı sıra güncel ve tarihsel yaklaşımlarla da 

karşılaştırılmalı araştırmalara yönelmektedir. Bu açıdan, yeni ekolojik antropolojinin 

oluşum dinamiklerine bakıldığında, tarihsel ekoloji, radikal ekoloji, politik ekoloji ve 



74 
 

çevresel antropoloji gibi çeşitli antropolojik görüşlerin, tarihsel süreç içerisindeki 

senteziyle ortaya çıktığı ifade edilebilir (Barfield, 1997: 138).41  

Fakat yeni ekolojik antropolojinin en önemli farkının, açık bir şekilde politik (taraflı) 

bir bakış açısına sahip olması olduğu ifade edilebilir. Önceki ekoloji çalışmalarında; 

köklerini kültürel görelilik kuramından alan; daha tarafsız kalmayı amaçlayan 

yaklaşımlar söz konusuyken; ayı zamanda bu görüş, yerel toplulukların, doğal 

çevreleriyle olan ilişkilerinde, kendi kaynaklarının idaresi ve bu toplam ekosistemin 

korunması pratiklerinde, kendi kültürel kuram ve yaşayışları içerisinde makul ve 

mantıklı hareket edildiğine dayanmaktaydı. Yerel toplulukların, özgün ekonomik ve 

sosyal yapılarının üzerine kurulu görece kapalı yaşayışlarının, çeşitli dışsal etmenlere 

karşı geliştirdikleri bu gibi uyarlanma yahut çatışma süreçlerine karşı takınılan bu 

tavır, zamanla yerini, söz konusu dışsal etmenlerin analizinde daha bütüncül ve 

siyasal bir pozisyona bırakmıştır. Yerel toplulukların yeni sömürgecilik ve yahut 

küreselleşme gibi kapitalist ekonominin ihtiyaçları çerçevesinde ortaya çıkardığı, 

çözücü, dönüştürücü etmenlerine karşı tehdit altında olmaları, antropologları yeni 

ekolojik antropoloji çalışmalarında daha bütüncül ve net bir siyasi duruşa sahip 

olmaları sonucunu üretmiştir (Ersoy, 2000: 225 - 239).  

Ancak bu yaklaşımların ve önerilerin de günümüz dünyasının hâkim küresel 

ekonomi-politiği içerisinde, “karlı olmak kaydıyla” her türlü girişim ve müdahalenin 

ve hatta “kanun dışılığın” meşrulaştığı bir zaman içerisinde pek de geçerli 

olamadıkları görülebilmelidir. Türkiye’de kitlesel itirazlara ve dahi mahkeme 

kararlarına rağmen inşaatlarına devam edilen HES projeleri, bu durumun açık 
                                                            
41 Yeni ekolojik antropoloji hakkında daha ayrıntılı tartışmalar için bkz. Aygün, 2005: 43 - 54 ve 
Ersoy, 2000: 225 - 239 



75 
 

örnekleri olarak verilebilir. Yine de yeni ekolojik antropolojik perspektifle yerel 

kültürel dokudan doğru geliştirilebilecek önerilerin bir karşılığının olabileceği umut 

edilebilir. 

Çalışmamız, bu doğrultuda, çevre ve insan yaşamı üzerinde olumsuz etkiler 

yaratacağı aşikâr olan söz konusu iktisadi zihniyetin hegemonyasına karşı 

antropolojik bir eleştiri olarak da okunabilir. Öte yandan, çalışmamızın “etno-

ekonomi” ve “etno-politika” olarak kavramsallaştırdığı analiz hedefi de antropolojik 

bilimsel bir perspektifle doğrudan ilgilidir. Kuşkusuz ki antropolojik bilimsel 

etkinliği, klasik bilimsel kontrol metotlarından, bağımsız ve bağımlı değişkenler 

arasındaki ölçülebilir ilişkileri belirleme amacını taşıyan sosyal bilimsel 

paradigmalardan ayıran ve ona ayrıcalığını kazandıran özelliği, bilgiyi derleme ve 

yeniden üretme biçimidir. Fakat şu haliyle diyebiliriz ki yazılı bir tarihi geçmişe 

sahip olmayan Beğendiklilerin, hatırlayabildikleri en uzak geçmişten itibaren, 

atalarınca sürdürülen ve bugünkü kuşakların miras aldığı geleneksel üretim 

ilişkilerinin; kendilerini çevreleyen doğal ve sosyal evrenle ve onun güncel, yeni 

ekonomik ve sosyal aktörleriyle olan kültürel süreçlerinin analizini, tarihselci bir 

perspektifle içeriden okumaya gayret eden etno-ekonomik analiz iken; bu 

topluluğun, tarihsel süreç içerisinde, ağalık, şeyhlik ve bir tür kast sistemini işaret 

eden Kırmanclık42 ile bu ilişkilerin daha karmaşık ve bütüncül hallerini ifade eden 

aşiret ilişkileri gibi geleneksel toplumsal kurumlarıyla, gerek içsel süreçlerde gerekse 

dışsal tehditlere karşı geliştirdikleri siyasal davranışları da etno-politika olarak 

kodlanabilir. 

                                                            
42 Kırmanclık, yerel bir kavram olarak, ağa ve şeyh soylu ailelerin dışında kalan topraksız ve az 
topraklı köylüleri kapsayan kültürel bir kategoriyi tanımlamaktadır. Bu gibi kavramların ayrıntılı 
açıklamalarına ve tartışmalarına bir sonraki bölümde değinilmektedir. 



76 
 

Özet olarak, kırsal dönüşümün antropolojisi, yerelin ekonomik, sosyal ve siyasal 

anlam dünyası içerisinden yaşanmakta olan uyum ve çatışkı süreçlerini analiz 

ederken; bunun, küreselleşme gibi ulusal ve küresel ölçekteki ekonomik, sosyal ve 

siyasal dönüşümlerle olan eş zamanlı ve etkileşimli, diyalektik bir antropolojik 

okuması olarak da ifade edilebilir. 



II. BÖLÜM:  

 

2.1 Doğal Çevre ve Beğendik - Bêdar 

İnsan topluluklarını kuşatan ve toplumsal edimlerini de karşılıklı etkileşimleri 

sonucunda karmaşık ilişkiler bütünü olarak ortaya çıkaran doğal çevre ile insan 

varlığı arasındaki ilişki, antropolojik bilimsel çalışma içerisinde her daim önemli bir 

yer işgal etmiştir. Ancak doğal çevrenin, antropoloji disiplini içerisinde 20. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren farklı yönleriyle yeniden ele alınmaya başlandığı önemli bir 

araştırma evreni olarak, yeniden tanımlandığı görülür. 

Ekolojik Antropoloji, söz konusu ilginin bir ürünüdür ve bugün, antropolojinin alt 

disiplinlerinden birisi olarak, disiplinler arası bir nitelikle araştırmalarını 

sürdürmektedir. Ekolojik Antropoloji, sahip olduğu çeşitli ilgi alanlarıyla birlikte, 

sosyal bilimler içerisinde önemli bir bilim dalı olarak kabul görmektedir (Özbudun 

vd., 2007: 148 – 159). Öte yandan insan topluluklarının doğal çevreleriyle olan 

karmaşık ilişkilerine dikkat yönelten; insan toplumsallığının, varlığını idame 

ettirmeye dönük kültürel faaliyetlerinin, doğal ve sosyal çevreyle karşılıklı ne gibi 

yeni kültürel sonuç ve süreçlere yol açtığına bakan ekolojik antropoloji, bugün, 

sadece insan topluluklarının doğal çevreleriyle olan karşılıklı ilişkisi üzerine de 

odaklanmamaktadır. Örneğin ekolojik antropoloji içerisinden, kendi eleştirisi olarak 

ortaya çıkan ve bir anlamda insan ve doğal çevre bütünlüğüne yönelik kapitalist 

müdahalelere politik bir karşı duruşu ifade eden “yeni ekolojik antropoloji” gibi 

yaklaşımlar da söz konusudur. Burada, yeni sömürgecilik ve küreselleşme gibi 

kapitalist kâr güdüsünün doğal çevrede yarattığı tahribatın ve bunun yerel insan 



78 
 

topluluklarının ekonomik ve toplumsal yaşamına dönük olumsuz geri bildirimlerine 

karşı, yaşanılabilir bir dünya için güçlü öneriler de geliştirilmektedir (Aygün, 2005: 

48 – 54). Bu kapsamda, Beğendik’in içerisine doğduğu ve onu, bugün de ekonomik 

ve sosyal faaliyetleri yönüyle kuşatan doğal çevresine baktığımızda: tarihsel bir 

sürekliliğe yaslanan, doğayla çok yönlü bir etkileşim içerisinde olan ve toplumsal 

pratiği itibariyle de doğal çevresiyle kurduğu ilişkiyi günümüzde yeni küresel 

dinamiklerle birlikte yaşatan bir insan etkileşiminin izlerini pekâlâ 

yakalayabilmekteyiz.  

Beğendik hakkında derlenebilen son derece sınırlı ve içerik olarak da dar oldukları 

görülen yazılı kaynaklar ile buna tezat oluşturacak hacimde bir derinliğe sahip olan 

güncel sözlü kültürel veriler değerlendirdiğimiz zaman şunu görebiliriz: “Bêdar” gibi 

tarihsel sürekliliği işaret eden bir kültürel kimlikle de hâlihazırda yaşamakta olan 

Beğendik Beldesi, doğal çevresiyle çok sıkı bir etkileşim içerisinde yaratmış olduğu 

tarihsel, sosyal, iktisadi ve kültürel mirasıyla birlikte kültürel bir bütündür. 

Beğendik’in İçindeki Bêdar 

Bêdar, Beğendik’in eski ismidir. 1900’lü yılların başından itibaren dönem dönem 

uygulanagelen bir devlet politikası olarak, 1980’li yıllarda yeniden işlerlik 

kazandırılan “yer isimlerinin Türkçeleştirilmesi” çalışmalarıyla birlikte Bêdar, 

Beğendik yapılır. Kürtçe’nin Kurmanci lehçesinde bileşik bir kelime olan Bêdar, 

kaynak kişilerin büyük çoğunluğu tarafından Türkçeye “ağaçsız” anlamıyla 

çevrilmektedir. Bêdar, bugün de büyük ölçüde canlı olan tarihsel ve kültürel bir 

kimliktir. Cumhuriyet öncesinden itibaren, Beğendik’in bilinen ilk Şafii Kürt 

yerleşimcilerinden beri kullanılagelen bir mekân ismi olarak, bugünkü Beğendik 



79 
 

Beldesi’ni tanımlamak için de gündelik yaşam içerisinde canlılıkla yaşatılmaktadır. 

Bu yaygın kabul, Beğendik’i çevreleyen civar yerleşimler ile gerek Bêdar’ı 

tanımlayan ve sözlü kültürde yaşatan toplumsal hafızada gerekse bugün Beğendik’i 

ayrıcalıklı kılan en özellikli ticari faaliyetin ulaştığı Van ve Bitlis köylerinde de 

geçerlidir. 

Bêdar’ın, “ağaçsız” kelimesiyle yapılan Türkçe çevirisi, yüzeysel anlamda, bugün 

gerek Beğendiklilere ait olan arazilerde gerekse tüm bu yerel alanı çevreleyen diğer 

doğal çevrede var olan bir özelliği işaret eder. Söz konusu arazilerde yaşanmış ve 

yaşanmakta olan orman tahribatı, günümüzde Beğendik’in tarım arazilerindeki 

yeşillikli alanlar dışında kalan bölgelerinde neredeyse tümüyle çıplak bir görünüm 

oluşmasına neden olmuştur. Bu duruma atfen yapılan Türkçe çeviri, ilk bakışta 

“anlamlı” görünür. Ancak “Bêdar”, sahip olduğu ve fakat genç kuşaklarca pek de 

bilinmeyen ikinci bir anlamıyla, kendi tarihsel geçmişine ve toplumsal pratiğine daha 

yakın olduğunu düşündürtmektedir.  

Kürtçe’nin Kurmanci lehçesine göre, “Bê” eki olumsuzluk bildirir. “Dar” kelimesi 

ise Türkçe’de “ağaç” anlamına gelmektedir. Bazı yaşlı kuşak Beğendikliler’in “dar” 

kelimesini, soyut bir anlamda da kullandıkları görülmüştür. Buna göre “Bêdar”, 

“ağasız olmayan yer” ya da “başsız/sahipsiz olmayan yer” anlamlarına denk düşen 

bir tanımlamadır. Geçmişten günümüze, bölgenin son derece önemli iki toplumsal 

kurumunun temsilcilerinin, yani ağaların ve dini önderlerin (şeyhlerin) bulunduğu 

Bêdar’da, ağalığın, toplumsal yapının siyasal kuruluşunun bir tür “direği” olarak 

görüldüğü anlaşılmaktadır. Bêdarlıları’ın gerek kendi içlerinde gerekse çevreye karşı 

oluşturdukları toplumsal varlık alanının sürekliliğinin sağlanmasında en etkili 

aktörler olan “ağaların”, “ağalık kurumunun” ve bu kurumu yaşatan kan bağına 



80 
 

dayalı soy örgütlenmelerinin (aşiretlerin) bir tür kutsanması anlamında 

değerlendirebileceğimiz bu ikinci anlam, Bêdar’ın tarihsel ve toplumsal dokusuna 

daha uygun görünmektedir. 

Şu haliyle Bêdar’ın işaret ettiği güncel toplumsal pratiğin, öncelikle, 

Beğendikliler’in, doğal çevreleri içerisinde gerçekleştirdikleri besin üretimi, 

hayvancılık, barınma vb. gibi gündelik yaşam kültürlerinin; özgün bir takım kültürel 

yapılarla birlikte, kuşaktan kuşağa aktarılan bir tarihsel yaşam deneyimine yaslandığı 

ve bu deneyimin de kuvvetle, güncel toplumsal varoluşa yön verdiği ifade 

edilmelidir. 

Bu anlamıyla Bêdar, ülkenin ve bölgenin son derece özgün şartlar altında yaşamakta 

olduğu bir takım modernleşme süreçlerine uyarlanmış ekonomik, sosyal ve siyasal 

bir kültürel varlık olarak; Türkiye’nin küresel kapitalist ekonomi-politiğe daha hızlı 

eklemlenmesini işaret eden 1980’ler ve sonrasında, Bêdar’ın tanıştığı yeni teknolojik 

ve sosyal, siyasal süreçler anlamında, Beğendik’i ortaya çıkaran bir kültürel kimlik 

olarak da tanımlanabilir. Günümüzde de Beğendik’in ağaları ve kan bağına dayalı 

soy örgütlenmeleri, yerel toplumsal ve siyasal yapının temel direkleri olup; devletle, 

resmi aktörlerle, modern ekonomik ve siyasal süreçlerle karmaşık ilişkiler içerisinde 

varlıklarını sürdürmekte ve Beğendik’in doğal çevresiyle olan ekonomik ve sosyal 

ilişkilerinde belirleyiciliklerini korumaktadırlar. 

Beri yandan, bölgenin coğrafi yapısının, günümüzde Beğendik’te kendilerini Kürt ve 

Şafii 43 olarak tanımlayan topluluğun ortaya çıkardığı kültürel örüntülerin önemli 

                                                            
43  Kürtler, Ortadoğu’nun farklı dinlere, mezheplere bölünmüş ve birbirlerinden farklı lehçelerle 
konuşan; çoğunlukla yerleşik tarım ve sürü göçebeliği gibi tarım ve hayvancılıkla geçinen ve bunlara 
uyarlı pre-kapitalist üretim ilişkileri ve sosyal yapılar içerisinde yaşayan toplulukları tanımlamaktadır. 



81 
 

belirleyenlerinden birisi olduğunu söylemek de tek başına eksik bir değerlendirme 

olacaktır. 

Bugün, Beğendik’in kolektif toplumsal hafızasının, sözlü tarih bilgisinin kendisinden 

önce de yerelde bulunan ve kendisinden “farklı” olarak kodladığı toplulukların geçim 

biçimlerine, düşün biçimlerine ve sosyal pratiklerine dair ürettiği bilgiye de 

bakıldığında, güncel insan etkinlikleriyle benzer toplumsal sonuçlara 

ulaşılabilmektedir. Buna göre, yörenin coğrafi özellikleri, geçmişte, bugün 

olduğundan daha etkili bir biçimde bu topraklarda yaşayan halkların geçim 

biçimlerini ve yaşam tarzlarını belirlemekteydi. Öyle ki bu farklı etno-kültürel 

topluluklarda da Şafii Kürtlerde görülen aşiret tipi sosyal örgütlenmelerde olduğu 

üzere, üretimde ve artık ürünün paylaşımında ortaya çıkan benzer üretim ilişkileri ve 

sosyal yapılar olduğu anlaşılmaktadır. Burada, çalışma açısından dikkat çekici ve 

özgün olan yönün ise doğal çevreyle sıkı bir etkileşim içerisinde olduğunu iddia 

                                                                                                                                                                         
Kürtlük ise, 20. yüzyılın kapitalistleşen dünyasında hızla yayılan yani modern etniklik tanımları 
içerisinde ortaya çıkan ve Türkiye’nin sosyo-politik ve etno-kültürel dünyasındaki karşılığını son 
çeyrek yüzyılda alan bir tanımlamayı işaret etmektedir diyebiliriz. Günümüzde Kürtlük, kırı ve kenti 
harmanlayan, her iki yaşam ve düşün biçimini küresel kapitalist dünyanın yeniden ürettiği yerellikler 
ve beri yandan ise Kürtlük’ün kuramsal dinamikleriyle şekillenen ulusallaşma fikirleriyle 
harmanlanmış, çok parçalı bir görünüm sunmaktadır (bu konuda son derece çarpıcı tartışmalar içeren 
güncel bir yayın için bkz. Demokratik Modernite Dergisi). Şafiilik ise İslam mezhepleri içerisinde 
ortodoks bir yorum ve pratik olarak tanımlanmakta olup, Türkiye’de yaşayan Kürt topluluklar 
içerisinde en yaygın olanıdır. Bugün Türkiye, Suriye, Irak, İran, Ermenistan ve Azerbaycan’a dek 
yayılmış durumda yaşayan Kürt topluluklar üzerine, kendisinden sonra yapılacak çalışmaları da 
önemli ölçüde etkileyecek şekilde, önemli bir antropolojik çalışma ortaya koyan Bruniessen (1991), 
Kürtlerin sahip olduğu dinler, mezhepler ve konuştukları lehçeler hakkında, Müslüman bir mezhep 
olan şafiliğin ve Kurmanci lehçesinin hâkim olduğunu söyler. Bugünkü Türkiye’nin güneydoğusu, 
Irak’ın kuzeyi ve Suriye’nin kuzeybatısını tanımlayan Güney Kürdistan’da, Şafi Kürtlerin çoğunlukta 
olduğunu işaret eder. Kürt topluluklarının bugünkü yerleşim alanlarına dağılmalarının ve bu 
topraklardaki iç hareketliliklerinin önemli belirleyenlerinden birisi olan ve aşiret tipi sosyal 
örgütlenmeler biçiminde de örgütlenerek bu coğrafyaya yayılan dini tarikatlar hakkında bkz. 
Bruniessen, 1991: 240 – 318. Yine aynı konularda, aynı yazara ait çalışmalar için ayrıca bkz. 
Bruniessen 1992 ve 2004. Bunlardan ayrı olarak, ülkemizde Şafii Kürt topluluklar içerisinde 
gerçekleştirilmiş alan araştırmasına dayalı önemli şu iki antropolojik ve sosyolojik akademik çalışma 
da değerlendirilmelidir: Beşikçi, 1992 ve Yalçın-Heckmann, 2002.    



82 
 

ettiğimiz Beğendik’teki kültürel varoluşun günümüzdeki ekonomik ve sosyal 

pratiğinin; topluluğun kendi tarihsel geçmişiyle ilgili olarak ürettiği bilgilerle de 

kıyaslandığında ortaya çıkan önemli benzerlikler ve süreklilikler olduğudur.  

Bu çerçeveden olarak, Beğendikliler’in büyük çoğunluğunun yaşamını idame 

ettirdiği Beğendik’in ve bölge coğrafyasının genel özellikleri ile bu doğal çevrenin, 

yerelin ekonomik faaliyetleriyle olan ilişkisi hakkında bir değerlendirme yapmak 

uygun olur.  

Doğal Çevre 

Beğendik (37,9769/Enlem - 42,6474/Boylam), Siirt şehir merkezinin doğusunda, 

Pervari ilçe sınırları dâhilinde, Botan ve Müküs çaylarının yüksek dağlarda 

oluşturdukları derin vadilerin birbirlerine yaklaştıkları bir noktada, her iki çayın 

yamaçlarına yayılmış durumda olan ancak daha ziyade Müküs Çayı’nın kuzey 

yamaçlarına kurulu bir beldedir (Bkz. Fotoğraf no 1). 

İdari olarak, ilin en büyük ilçesi olan Pervari’ye bağlı tek belde Beğendik’tir. Siirt il 

sınırının, Bitlis ve Van il sınırlarıyla kesiştiği, kuzeydoğu uç noktasında yer alan 

Beğendik, yaklaşık 3 bin nüfuslu bir yerleşim yeridir. Beldenin idari olarak bağlı 

olduğu Pervari ilçesinin kuzeyinde Bitlis iline bağlı Hizan ilçesi ile Van iline bağlı 

Bahçesaray ilçesi; doğusunda Van iline bağlı Çatak ilçesi ile Şırnak iline bağlı 

Beytüşşebap ilçesi; güneyinde Şırnak ili ile Siirt iline bağlı Eruh ilçesi ve batısında 

da yine Siirt iline bağlı Aydınlar ve Şirvan ilçeleri yer almaktadır (Siirt İl Çevre 

Durum Raporu – 2008).  

Kendisi çevreleyen il ve ilçe merkezleri içerisinde Beğendik’in, ekonomik ve sosyal 

etkileşim yönünün esasen kuzeye dönük olduğu ifade edilebilir. Siirt il merkezine, 



83 
 

Pervari üzerinden yaklaşık olarak iki saatte ulaşılan Beğendik’te, dikkat çekici bir 

şekilde, tarihsel süreklilik içerisinde ticari bağlantılarını kuzey ve kuzey doğusunda 

kalan Hizan ve çoğunlukla da Bahçesaray köyleriyle kurulmuş olduğu görülür. 

Günümüzde, Beğendikliler’in, Pervari ve Siirt il merkezi ile çoğunlukla “resmi 

işlemler” dolayısıyla ilişkilenme ve algılama biçimleri üretirken, Van il merkezi ve 

köyleriyle de ekonomik faaliyetleri üzerinden ilişkilenme alanı ürettiği ifade 

edilmelidir. Bu durumun gerek coğrafi gerekse de bu etmenle ilişkili olarak, tarihsel 

bir yaşam deneyimine bağlı biçimde görünürlük kazandığı düşünülebilir. Örneğin, 

gerek Beğendik gerekse Pervari, Botan Çayı havzasında yer alan iki yerleşim 

olmasına karşın her ikisinin Botan Çay’ıyla kurdukları ilişkinin önemli farklılıklar 

taşımakta olduğu söylenebilir. Ek olarak, Beğendik Beldesi’nin, Pervari ilçesini kat 

eden Botan Çayı’nın kuzey yamaçlarında kurulu birkaç yerleşim alanından en 

büyüğü olduğu ve geri kalan yerleşimlerin ise Pervari ilçe merkeziyle irtibatlı köyler 

olduğu da hatırlanmalıdır. 

Botan Çayı, son derece dik bir vadi yapısına sahip olduğundan, Pervari İlçe 

merkezinde, çay, oldukça aşağıda kalmakta ve ilçenin suyla doğrudan herhangi bir 

ilişkisi olmamaktadır. Pervari ilçesi, coğrafi olarak da esasen “bir geçit olma” 

özelliğiyle ayırt edilmektedir. Bazı kaynak kişilerle, Pervari İlçesi’nin isminin kökeni 

hakkında gerçekleştirilen görüşmeler de bu görüşü doğrular nitelikte veriler 

içermektedir. Buna göre Pervari’nin eski ismi “Bervari”dir. Kelimenin Türkçe’deki 

anlamı ise “belirli bir güzergâh üzerindeki geçiş kısmı” olarak verilebilir.44   

                                                            
44  Bervari’nin Türk Dil Kurumu tarafından hazırlanan, Türkiye Türkçesi Ağızları Sözlüğü’ndeki, 
“Bervar” kelimesiyle ilişkili olduğu da düşünülebilir. Sözcük, Bitlis ve köylerine özgü olarak 
sınıflandırılmakta ve “Dağ eteğindeki düz yol” olarak tanımlanmaktadır. 



84 
 

Pervari ilçesi, Dicle ve Fırat nehirlerinin suladığı ova ve platolardan meydana gelen 

Güneydoğu Anadolu ile bu nehirlere kaynak olan yüksek dağ sıralarıyla belirlenen 

Doğu Anadolu Bölgesinin sınırında yer almaktadır. Coğrafi konumu açısından 

ilçenin öne çıkan özelliğinin, kuzey ve güney aksı için, yüksek kotlu bir geçiş 

oluşturması olduğu anlaşılmaktadır. İlçeyi çevre illere bağlayan karayolları da burada 

sarp geçitlere sahiptir. Bunlardan en önemlileri Pervari-Siirt karayolu üzerinde yer 

alan Buhara (1.410 m.) ve Danila (1.565 m.) ile Pervari-Van karayolu üzerinde yer 

alan Geçit Tepe’dir (2.300 m.) (Günhal, 2008: 24 - 26). 

Tüm bu özellikleriyle Pervari ilçe merkezi, kuzeydeki Botan havzası ile önemli bir 

çöküntü alanı olan güneybatı Siirt ve çeşitli kırılma ve kıvrılmalarla yarı ova 

(Peneplen) özelliği kazanan Siirt merkezi arasında bir geçit özelliği sergilemektedir 

(Günhal, 2008: 24 - 26). Beğendik ise doğrudan Botan ve Müküs çaylarıyla kurduğu 

tarihsel ve kültürel ilişkilerle açıkça ayırt edilebilmektedir.  

Beğendik yerleşimi 1.000 m – 1200 m kotları arasındadır. Botan ve Müküs 

çaylarının birbirine çok yaklaştıkları, bu iki çayın oluşturduğu derin bir vadide 

kurulmuş olan Beğendik’in etrafı 2.000 m - 2.200 m yükseklikte dağlarla çevrili 

durumdadır. Beğendik Beldesi, komşusu Gümüşören Köyü’yle birlikte, bu alanda, 

Siirt ilinin en kuzeydoğu ucunda yer almakta, ayrıca Pervari’ye bağlı çoğu köyün 

aksine Çatak Çayı’nın da kuzey yakasında yer almaktadır (Pervari HES Nihai ÇED 

Raporu, 2007: 6 – 15). Yani, coğrafî konum itibariyle de Siirt ile Van arasında 

kalmaktadır. Bu coğrafi ayrım, beldenin kendisini daha çok Van’a referansla 

tanımlaması ve Pervari ile kurduğu ilişkileri sınırlandırmasına yol açmaktadır. 

Pervari’den ayrı olarak Beğendik’i var eden esas etmenlerin, üretim araçlarına 



85 
 

dönüştürülmüş bu çaylarla kurulu iktisadi faaliyetin ve bu temel üzerine inşa 

olunmuş bir yaşam kültürü olduğu da rahatlıkla ifade edilebilir. 

Beğendik’te, bu temelde, ilk yerleşimin Müküs Çayı’nın kuzey kesiminde kalan 

yamaçlarında gerçekleştirildiği anlaşılmaktadır. İlerleyen tarihsel süreçlerde ise 

Beğendik, Müküs Çayı’nın güney yakasına ve zamanla Botan çayının kuzey 

yamaçlarına dek gelişmiştir. Beldenin sulanabilir arazilerinin hemen tamamı, Müküs 

Çayı’ndan tarihi bir kanal vasıtasıyla alınan suyla işlenmektedir. 

Şu haliyle Beğendik, Pervari merkezli bir yöreyle, öncelikle derin Botan vadisinin 

ayırdığı bir coğrafi etmenle ayrışmakta ve gerek Botan gerekse Müküs vasıtasıyla 

gerçekleştirdiği sulu tarımdan elde edilen ürünü pazara sunduğu Van iliyle olan 

ilişkileriyle de iktisadi ve sosyal olarak, Pervari’den uzaklaşmıştır denebilir. Gerek 

Van’ın ekonomik ve coğrafi açıdan çekim gücünün Siirt’e göre daha yüksek olması 

gerekse Beğendik’in Botan Çayı’nın kuzey yakasındaki konumu nedeniyle tarihsel 

olarak da Van’la ekonomik ilişkiler içinde bulunmuş olması anlaşılabilirdir. Son 

dönemlerde ise Beğendik’i Pervari ile Siirt’e bağlayan yolların yapılmasıyla birlikte 

Beğendik’in, Pervari ilçe merkeziyle olan bağlarının da kısmen de olsa güçlendiği 

söylenebilir. 

Yörenin coğrafi yapısı itibariyle değerlendirmemize devam edecek olursak, 

Beğendik’in ve yörenin öne çıkan iki önemli doğal faktörü, hiç kuşkusuz Botan ve 

Müküs çayları ile yüksek ve sarp dağlar silsilesidir. 

Beğendik, nihayetinde birleşerek Dicle Nehri’ne akan bölgedeki iki önemli suyun; 

Botan ve Müküs çaylarının; birbirlerine doğru kavis yaparak yaklaştıkları bir 

noktada, dik yamaçlara kurulu toplu yerleşimlere ve bol tarım arazilerine sahip bir 



86 
 

belde olma özelliğiyle de yörede kendine özgü bir nitelik kazanmıştır. Siirt ve Van 

illeri arasındaki yüksek dağlık kesimlerden doğan ve beslenerek ilerleyen Botan 

Suyu’nun, Hakkâri’nin Nordüz Platosu’nun batı şeridini oluşturduğu kavisinin; Van 

ilinin Behçesaray ilçesindeki yükseltilerden doğan ve Siirt il sınırlarına da 

oluşturduğu bu dar ve derin vadiyle giren Müküs Çayı’na en yakın olduğu nokta, 

Beğendikliler’in bugünkü yerleşim alanlarını oluşturmaktadır. Bölgede, dar ve derin 

vadiler oyarak akan Botan ve Müküs çaylarının birbirlerine yaklaştıkları ve dik bir 

tepeyle ayrıldıkları bu coğrafi noktanın, tarım ve hayvancılık gibi faaliyetler için 

sahip olduğu elverişli doğal ortamın; geçmişten günümüze Beğendik’te, farklı 

kültürel aidiyetlere ait insan yerleşimlerine tanıklık etmesinin de en önemli 

nedenlerinden birisi olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. 

Botan ve Müküs Çayı yamaçlarında kurulu ve yaklaşık olarak 350 hanenin ikamet 

ettiği Beğendik’te ise günümüzde toplu yerleşmeler dikkati çeker. Beldeye bağlı bazı 

mahalleler ve mezralar ise yakın çevrede yer almaktadır. Ancak bu mahallelerde 

yoğun bir yerleşime rastlanmaz. Bu mahallelerde, yöredeki diğer köy ve mezralarda 

da yaygın şekilde görülebileceği gibi 20 – 25 haneyi geçmeyen yerleşimler 

mevcuttur. Beğendik’te ise nüfusun hemen tamamına yakını, belde merkezinde 

toplanmış durumdadır. Beğendik, Müküs ve Botan çaylarının oluşturduğu vadilerin 

her iki yakasında kurulmuş toplu bir yerleşim görünümü sunar. Müküs Çayı’nın 

kuzey yamaçlarında yoğun, diğerinde ise görece daha seyrek bir yerleşim 

vardır.  Birçok kaynak kişi, Beğendik’in öncelikle Müküs Çayı’nın kuzey 

yamaçlarında kurulu olduğunu, zamanla, yakın geçmiş içerisinde Botan ve Müküs 

Çayları arasında yükselen tepeye yayıldığını ve genişlediğini ifade etmiştir. 



87 
 

Beğendik’te, doğal çevreyle uyum içerisinde, geleneksel yapı yapma yöntemleriyle 

inşa edilmiş çoğunlukla iki katlı, kerpiç damlı, yığma taş evleri görmek mümkündür. 

Evlerin çoğunluğu, güney istikametine yönlenmiş durumdadır. Ayrıca arazi 

eğiminden kaynaklı olarak, Beğendik, Müküs Çayı’nın kuzey yamaçlarında teras 

evler biçiminde bir yerleşke tipi görünümü de sunmaktadır (Bkz. Fotoğraf no 2). 

Geleneksel evlerin arasında kalan kamu binaları, (okul, sağlık ocağı ve cami) sahip 

oldukları yeni yapı yapma yöntemleriyle, Beğendik’in geleneksel mimarisi 

içerisindeki ayrıksı duruşlarıyla dikkati çeker. Ne ki bazı Beğendikliler de son 

yıllarda betonarme evleri tercih etmektedir. Buna, evlerinin bazı bölümlerini yıkarak, 

betonarme bölüm ilave edenler de eklenmelidir. Ancak yine de günümüzde, 

Beğendik’teki hâkim mimarinin, geleneksel konut tipinde olduğu ifade edilmelidir. 

Beldeyi, yaklaşık olarak, kuzey-doğu güney-batı yönünde ikiye ayıran Müküs 

Çayı’nın güneyinde, Botan Çayı’nın kuzey yamacında, Kale Mahallesi kuruludur. 

Müküs Çayı’nın kuzey yamacında ise Gazi Mahallesi yer almaktadır. Beğendik 

Belde merkezi, bu iki mahalleden oluşur. Beğendikliler, mahallelerinde, kan bağına 

dayalı soy örgütlenmeleri ve bu soy grupları arasındaki siyasi ve ekonomik 

ilişkilenme biçimleri ve hiyerarşi düzenine göre yerleşmiş durumdadırlar. 

Bölgedeki insan yerleşimleri, coğrafi yapıya uygun gelecek şekilde genellikle köy ve 

köy altı yerleşmeler şeklinde iken, Beğendik’te tersi yönde bir nüfus yoğunlaşması 

ile mevsimsel bir sosyal hareketlilik ve yoğun ekonomik faaliyet dikkati çeker. 

Yöredeki diğer yerleşim birimlerinin aksine Beğendik’te bulunan 23 öğretmenli 

ilköğretim düzeyinde iki örgün eğitim kurumunun, doktora sahip bir sağlık ocağının, 

bir karakolun ve civar yerleşimlerle sıkı bir ekonomik bağı olan yerel esnafın (çerçi-

bakkal, terzi, marangoz, ekmek fırını) varlığı, Beğendik’teki mevsime bağlı olarak 



88 
 

yoğunlaşan ekonomik ve sosyal hareketlilikle açıklanabilir görünmektedir. Ek 

olarak, Beğendik’in yakın zaman öncesine değin, yöredeki önemli dini 

merkezlerinden birisi olduğu ve yerel küçük bir medreseye de ev sahipliği yaptığı 

düşünüldüğünde; beldede bugün öne çıkan nüfus yoğunlaşmasının, tarihsel süreç 

içerisindeki bir birikmeyle yaşandığı ve bunun da beraberinde, gerek resmi gerekse 

yerel kültürel kurumlar açısından birtakım sonuçlar doğurduğu düşünülebilir. 

İşte tüm bu yoğunlaşmanın ve birikmenin temelinde ise Beğendik’in sahip olduğu ve 

eski sakinlerinden devraldığı önemli bir ekonomik faaliyet ile buna dair teknik 

bilginin ve maddi kültürel mirasın varlığı, araştırmamıza göre, son derece dikkat 

çekici bir biçimde öne çıkmaktadır. Burada, Botan ve Müküs çaylarını birbirinden 

ayıran sırtın her iki çaya bakan yamaçlarında ve fakat ağırlıklı olarak da Botan Çayı 

yamaçlarında; çoğunlukla taraçalar şeklinde kurulu durumda olan sulu tarım 

arazilerinin, Beğendik’i dünden bugüne var eden esas etmen olduğu derhal ifade 

edilmelidir (Bkz. Fotoğraf no 3). Beğendik’te; bugün kendilerini Kürt ve Şafi olarak 

tanımlayan sakinlerinden evvelki yerleşimciler45 tarafından inşa edildiği ifade edilen 

bir sulama kanalı vasıtasıyla; Müküs Çayı sularını, çayları birbirinden ayıran tepenin 

altından bir tünel yardımıyla geçirerek Botan Çayı’nın kuzey yamaçlarındaki tarım 

arazilerini ve yine Müküs Çayı’nın Güney yamaçlarındaki tarım arazilerini sulayan 

kanal sisteminin, beldedeki üretim faaliyetinin ve sahip olduğu yüksek veriminin 

esas belirleyeni olduğu açıkça görülebilmektedir. 

                                                            
45  Kürt topluluklarının yoğun olarak yaşadığı bölgelerde, geçtiğimiz yüzyıla değin önemli nüfus 
yoğunluklarıyla yaşayan gerek farklı din ve mezhep inançlarına sahip Kürt topluluklar gerekse de 
farklı etno-kültürel aidiyetlere sahip topluluklar ile hâkim nüfus gücünü oluşturan Şafii Kürt 
toplulukların geliştirdiği kültürel süreçlerin analizi için bkz. Bruniessen, 2004. 



89 
 

Hane başına ortalama birkaç dönüm arazinin ancak düştüğü, fakat buna tezat 

oluşturduğunu düşündürtecek şekilde, yörede başkaca örneği de görülmeyen bir 

nüfus yoğunluğunun ortaya çıktığı Beğendik’te, üretimden elde edilen ürünün 

fazlalığı, bu anlamda, coğrafi etmenlerle ve buna dönük insan müdahalesiyle 

açıklanabilir durumdadır. Beğendik’in temel geçim etkinliğinin ise bu araziler 

üzerinde gerçekleştirilen sulu tarım ürünlerinin, Van bölgesi köylüleriyle 

gerçekleştirilen geleneksel ticaret ilişkileri içerisinde, Beğendik’te yeteri kadar 

üretilemeyen tahıl ürünleriyle takası ve satışı üzerine kurulu olduğu gözlemlenmiştir. 

Beğendik’in sebze ve meyve yetiştirilen “bahçelerinde”, üretilen ürünler içerisinde 

özellikle “üzüm” ve “soğan”, sahip oldukları ticari değer itibariyle öne çıkarlar. 

Beğendikliler, bu iki ürün dışındaki sebze ve meyveyi çoğunlukla kendi ihtiyaçları 

için üretir ve kullanırken; üzüm ve soğan, Temmuz, Ağustos, Eylül ve Ekim 

aylarında kuzeydoğudaki büyük şehir pazarlarında, köy ve kasabalarda buğday 

karşılığında takas edilmektedir. Takastan elde edilen buğday, Beğendikliler’in kışlık 

ihtiyacı kadar olup, son yıllarda ise takastan artan ürünün paraya çevrilmesiyle de 

elden çıkarılmaktadır. 

Sulu tarımın yanı sıra Beğendik’te, geçimlik bir ekonomik faaliyet kapsamında, bazı 

ailelerce kuru tarım da yapılmaktadır. Kuru tarım yapılan araziler, bilhassa yine 

Müküs Çayı’nın kuzey yamaçlarında, konutların bitiminden itibaren, giderek 

yamaçların üst noktalarına doğru tırmanış gösterir. Bu araziler, sulu tarım yapılan 

arazilerin iki katından fazladır. Yanı sıra kuru tarım yapılan araziler, Beğendik’e ait 

olan çevre arazi sınırları içerisinde dağınık şekilde bulunmaktadır (Bkz. Fotoğraf no 

4). Bu arazilerde Beğendikliler, çok az olarak buğday üretirler. Bu arazilerdeki 



90 
 

üretim, daha ziyade, hemen her hanede beslenen büyük baş hayvanların kışlık 

ihtiyacı içindir. 

Tarımsal etkinliklerin yanı sıra Beğendik’teki insan varlığını şekillendiren ikinci 

önemli coğrafi etmenin, bölgedeki dik ve yüksek dağlar silsilesi olduğu da ifade 

edilmelidir. Güneydoğu Toroslar’ın uzantısı konumundaki bölgenin yüksek ve dik 

dağları, kayalıkları, Botan ve Müküs çayları ile bu çayları besleyen derlerin 

oluşturduğu oldukça derin yarma vadilerle doludur. Doğu Anadolu Bölgesi ile 

Güneydoğu Anadolu Bölgesi arasındaki sınır hattında yer alan Beğendik, bu 

yönüyle, bölgenin genel topoğrafik özelliklerine çok tipik bir örnek teşkil eder 

(Günhal, 2008: 17). 

Genel yerleşim alanları 1000 - 1200 m. kotları arasında olan Beğendik’i, 2000 ila 

2200 m. yüksekliğindeki dağlar çevrelemektedir. 2.953 m. yüksekliğindeki Herakol 

Dağı ile 2759 metre yüksekliğindeki Körkandil Dağı, Pervari bölgesinin önemli 

yükseltileridir. Bu yükseklikteki dağları oyan Müküs ve Botan çaylarının 

oluşturdukları derin ve dik vadilerde, kimi yerlerde, yükseklik farkı 1000 metreyi 

bulmaktadır (Siirt İl Çevre Durum Raporu - 2008). 

Ortalama olarak bu yükseklikteki zirvelerde ise sulak çayırlarla kaplı yaylalar 

bulunmakta ve buradan itibaren de derin vadi diplerine kadar uzanan ancak bugün 

itibariyle ciddi bir tahribata uğramış durumda olan meşe ormanlarından arda kalan 

ağaçlıklı alanlar göze çarpmaktadır. Beğendiklilerin, kısa zaman öncesine değin, 

tarımsal faaliyetleri dışındaki ikincil geçimlik ve ekonomik faaliyetleri olan 

hayvancılık, bu yüksekliklerdeki kışlık ve yazlık yayla alanlarında 

gerçekleştirilmekte idi. Günümüzde, yaklaşık beş hanenin uğraşısı durumuna dek 



91 
 

gerilemiş olan küçükbaş sürü hayvancılığının dışında, Beğendik’teki hemen her 

hane, geçimlik ihtiyaçları için bu alanlarda büyük baş hayvan besiciliği de 

yapmaktadır. Beğendiklilerin, yakın zaman öncesinde geride bıraktıkları hayvancılık 

faaliyetlerinin bugüne uzantısı durumunda olan kışlık ve yazlık yayla mekânları ile 

kimi ailelerin devam eden hayvancılık pratiklerinin; bazı Beğendikliler’in 

“göçebelik” geçmişlerinden, Beğendik’in göçebe aşiretlerle olan ilişkilerine ve 

hayvancılıkla ilgili diğer sosyal ve ekonomik pratiklerine dek zengin bir kültürel 

dokunun yansımalarıyla ve güncel temsilleriyle örülü olduğu da ifade edilmelidir. 

Beğendik, günümüzde, zayıflamış olsa da hayvancı bir topluluk olma özelliklerinin 

getirdiği kültürel zenginlikleri de muhafaza etmektedir. 

Bölgenin genel karakteristik özelliği olan yüksek dağların, Beğendik özelinde, 

beldenin bugün kurulu olduğu yükseltilerde, daha ziyade eski tarihi dönemlerde 

burada yaşayan topluluklara önemli bir doğal koruma avantajı sağladığı da 

belirtilmelidir. Bugün Beğendik’te, çoğunlukla belirli bir şahsa veyahut da 

Beğendik’in eski sakinlerine atfen isimlendirilen ve “kale” olarak kavramlaştırılan 

yerler, bu dönemden günümüze kalan ve sözlü kültürü besleyen önemli mekân 

isimleri olarak öne çıkmaktadırlar. Ayrıca Beğendik’teki ilgili mekânlarda, az da olsa 

eski kale tipi yapı kalıntılarına veyahut da bazı evlerin temellerinde yine farklı 

mimari temellere, mezarlara rastlamak da mümkündür. 

Beğendik’i çevreleyen yüksek yamaçların, Müküs ve Botan çaylarının belirli bir 

bölümünün ve yukarıda zikrettiğimiz tarım arazileri ile Beğendiklilere ait kabul 

edilen yayla alanlarının tamamı, yine Beğendiklilerin arazileri olarak, yerel kültür 

içerisinde tanımlıdır. Bugün itibariyle, esas olarak yakacak odun ihtiyacı karşılama 

ve avlanma maksadıyla kullanılan bu araziler, benzer şekilde, bölgedeki diğer tüm 



92 
 

köy ve mezralar için de geçerlidir. Yine bu araziler, kendi içlerinde, sahibi 

durumunda olan köy yahut mezrada yaşayan hane sayısına ve bu hanelerin tabi 

olduğu soy gruplarına göre de bölüşülmüştür. Bu sınırların ihlali, çoğunlukla 

sürtüşme ve çatışmalara neden olur. Beğendik, yörede, sahip olduğu bu tip doğal 

arazilerinin fazlalığı yönüyle de dikkati çeker. 

Yazların sıcak ve kurak, kışların ise soğuk ve yağışlı geçtiği bölgesel karasal iklimin 

genel özelliklerini, Beğendik Beldesi’nde de yıl içerisinde yakalamak mümkündür. 

Beğendik’in sahip olduğu tarihi sulama kanalıyla, kurak geçen yaz aylarında da 

Müküs Çayı’nın bol, soğuk ve temiz suyuyla sürdürdüğü tarımsal faaliyetleri, 

kendisini yöredeki diğer tüm köy yerleşmelerinden ayıran en önemli özelliğidir. Bu 

vesileyle, Beğendik, genel karasal iklimin, tarım için gerekli yağış ortalamalarının da 

dışına çıkmakta ve diğer yerleşimlere nazaran bariz bir farkla fazla verim 

alabilmektedir.  

Bitki örtüsü itibariyle bakıldığında ise daha ziyade çıplak ve yalçın kayalıklardan 

meydana gelen dağlarda, çoğunlukla kuzey kesimlerinde, meşe ağaçlarından oluşan 

ormanlık alanlara da rastlanılmaktadır. Bölgedeki dağlar sadece ilkbahar aylarında 

yeşil bir örtüye kavuşmakta, diğer aylarda ise kuru bir görünüm sergilemektedir. 

Pervari İlçe merkezi ile Beğendik Beldesi arasında yol yapımının başlaması ve 

motorlu taşıtların iki yerleşim arasında çalışmaya başlamasıyla birlikte, sık 

meşeliklerden oluştuğu anlatılan ormanlar, hızla tahrip edilmeye başlanmıştır. 

Karayollarının inşaatından önce sadece civar köy ve beldelerin yakıt ihtiyacını 

karşılamak için yaptıkları kontrollü ve sınırlı kesim, ormanlık alanı yok olmaktan 

korumuştur. Ayrıca, bu süre boyunca kesilen odunların sadece hayvan gücüyle 

taşınabiliyor olması, ormanın pazara sunulabilecek bir metaya dönüşmesini 



93 
 

engellemiş görünmektedir. Günümüzde ise ulaşımın kolaylaşması ve Pervari yöresi 

dışından ikamet eden odun tüccarlarının da yasa dışı kesime başlamasıyla birlikte 

ormanlar hızla yok olmaya başlamıştır. Tahribatın hızlı gerçekleşmesi ve eğimli 

yamaç yapısı, erozyonu arttırarak, yeniden ormanlaşmayı zorlaştırmış, bölgedeki 

ormansızlaşmayı kalıcı hale getirmiştir. Bu önemli çevre tahribatının sonucunda, 

özellikle yağışlı dönemlerde görülen toprak kaymaları bölgenin en önemli 

sorunlarından birisi haline gelmiştir.  

Ormanların haricinde, alan çalışması süresince derlemesi yapılabilen birçok bitki 

türünün de Beğendikliler’in sofra kültürü içerisinde önemli bir yer teşkil ettiği 

anlaşılmıştır. 

Tarihsel süreç içerisinde, orman tahribatı ve buna bağlı olarak yaban hayatının 

önemli ölçüde zedelenmesi dışında, ciddi bir dönüşüm geçirmediği söylenebilecek 

olan yöre coğrafyasının ve bununla doğrudan ilişkili durumda olan ekonomik 

faaliyetlerin, yakın zaman öncesinde yapımı için somut adımların atıldığı Pervari 

HES’in faaliyete geçmesiyle birlikte, yeni bir nitelik kazanacağı ise kuşku 

götürmezdir.  

 

2.2 Ekonomi  

Beğendik’in başlıca ekonomik faaliyeti, Botan ve Müküs çaylarının yamaçlarındaki 

taraçalandırılmış tarım arazilerinin büyük çoğunluğu üzerinde, Müküs Çayı’ndan 

çekilen bir su kanalı vasıtasıyla gerçekleştirilen sulu tarım ve buradan elde edilen 

ürünlerin ticaretidir. Beğendik’te yaşayan nüfusun ezici çoğunluğu da hâlihazırda 

sulu tarımdan elde edilen ürünlerden ve bu ürünlerin ticaretinden geçimini 



94 
 

sağlamakta ve varlığını idame ettirmektedir. Beğendik’i çevreleyen yüksekliklerdeki 

bazı arazilerde, kuru tarım da yapılmaktadır. Ancak bu tarımsal faaliyet, hâkim 

geçim ekonomisi içerisinde talidir. Bu tarımsal faaliyetten elde edilen ürünün ticareti 

yapılmaz. Büyük çoğunlukla da hayvanların beslenmesi için kullanılır.  

Tarımın ve ticaretin yanı sıra Beğendik’te öne çıkan geçim etkinlikleri ve ekonomik 

amaçlı faaliyetler ile bu kapsamda işlevselleştirilen bazı ekonomik olanaklar şöyle 

sıralanabilir: kervan ticareti, bakkal ticareti (çerçicilik), taşımacılık, hayvancılık, 

arıcılık, mevsimlik işçilik ve koruculuk. Sırasıyla, Beğendik’te öne çıkan bu 

ekonomik faaliyetlerin ayrıntılarına eğilirsek, şunları ifade edebiliriz: 

 

2.2.1 Tarım 

Beğendik’te gerçekleştirilen tarımsal faaliyeti, sulu tarım ve kuru tarım olarak 

ayırabileceğimiz iki başlık altında irdeleyebiliriz. 

Sulu tarım, Beğendik’te, Müküs Çayı’nın belde sınırlarına giriş yaptığı yerden 

itibaren inşa edilmiş olan tarihi bir sulama kanalı vasıtasıyla, Müküs Çayı’nın güney 

yamaçlarındaki araziler ile esas olarak da Botan Çayı’nın kuzeyinde kalan hemen 

hemen bütün arazilerin yapay olarak sulanmasıyla gerçekleştirilir. Söz konusu tarihi 

sulama kanalı: üstü açık, derinliği ve genişliği başlangıçta bir metrenin üzerinde olan 

ve giderek daralan, kimi yerlerinde ise örme taş duvarlara sahip; Botan ve Müküs 

çaylarını birbirinden ayıran tepenin üzerine kurulu Kale Mahallesi’nin altından bir 

tünel vasıtasıyla Botan Çayı’nın kuzey yamaçlarındaki tarlalara ulaşan ve burada 

birçok kola ayrılarak bahçelere yönlendirilen bir sulama sitemine sahiptir (Bkz. 

Fotoğraf no 5 ve 6). Tarihi sulama kanalı, aynı zamanda, Müküs Çayı’nın Kale 



95 
 

Mahallesi’nin altında kalan güney yamaçlarının üst kesimlerindeki tarım arazileri 

için de benzer bir sistemle kullanılmaktadır. 

Beğendik’te, bu kanaldan ayrı olarak, bazı kaynak kişiler, “kizin” adı verilen, kilden 

yapılma su borularıyla, eski dönemlerde, yani Beğendik’in şimdiki sakinlerinin 

atalarının buraya gelişinden önceki dönemlerde, Beğendik’in üst kısımlarındaki tarım 

arazilerinde sulu tarım yapıldığını ifade etmişlerdir. Gerçekten de bugün, kuru 

tarımın yapıldığı bazı arazilerde ve Müküs Çayı’nın kuzey yamacındaki yerleşim 

alanlarının temellerinde, kilden yapılma sulama borularının kalıntılarının olduğu 

birçok kaynak kişi tarafından ifade edilmektedir. Anlaşılan odur ki Beğendik’in ilk 

sakinleri, ormanlık alanların ve dolayısıyla yüksek kesimlerden gelen akarsuların bol 

olduğu dönemlerde, kuvvetle muhtemel, bu suları depolamış ve sulama boruları 

vasıtasıyla da Müküs Çayı’yla sulanması mümkün olmayan yüksekliklerdeki tarım 

arazileri için kullanmışlardır. Bugünkü Beğendikliler’in kendi atalarından ve onların 

da Bedâr’ın eski sakinlerinden öğrendiği, devraldığı bugünkü sulama kanalı ise 

Beğendik Beldesi’nin ve onu var eden toplumsal varoluşu ortaya çıkaran, besleyen, 

geleceğe aktaran en önemli tarımsal etkinliklerin esas belirleyeni durumundadır. 

Beğendikliler’in ve yöredeki diğer köylülerin, sulu tarım yapılabilen bu arazilerde 

yetiştirilebilen tarımsal ürünler hakkında sıklıkla yineledikleri önemli bir özellik, 

“narenciye haricinde her türlü meyve ve sebzenin yetiştirilebileceği”dir. Burada 

önemle zikredilmesi gereken bir bilgi de Beğendik’in, bulunduğu yörede, sulu 

tarımla büyük çaplı üretim yapabilen tek büyük yerleşim olmasıdır. Geçmişten 

günümüze, bu özelliğini muhafaza eden Beğendik, yörede ve tarihsel anlamda ticari 

ilişkiler geliştirmiş olduğu Bahçesaray ve Hizan yörelerinde, sulu tarımla elde 

edilebilen ürünlerin ticaretinde öne çıkmış, adeta “isim yapmış”tır. 



96 
 

“Bahçe” olarak zikredilen ve sulu tarım gerçekleştirilen bu arazilerde, genellikle 

üzüm, incir, dut, nar, şeftali, elma, soğan ve diğer sebze türlerinin ekimi 

yapılmaktadır. Bu gibi meyve ve sebze üretiminin sınırlı olduğu çevredeki tahıl 

üreticisi konumunda olan yerleşim birimleriyle Beğendik arasında, zaman içerisinde 

bir tür iş bölümü diyebileceğimiz, ticarete dayalı bir ekonomik ve sosyal ilişkinin 

gelişmiş olduğu anlaşılmaktadır.  

Beğendik’in verimli bahçelerinin en kıymetli ürünü ise burada bol miktarda 

yetiştirilen üzüm çeşitleri ile küçük kuru soğandır. Üzüm, hane başına ortalama 

birkaç dönüm arazinin düştüğü bu bahçelerde, dikkat çekici bir çeşitlilikte ve 

miktarda üretilmektedir. Beğendik’in en önemli tarımsal ürünü olan üzüm için 

Beğendikliler 20’den fazla çeşit ifade etmişlerdir. Bunlardan “Taifi”, iri, uzun ve 

açık sarı renkli olup, yörede en bilinenidir. Taifi üzümünü “Rütük” isimli sarı kuru 

üzüm; “Boga” isimli siyah iri üzüm ve kuru üzüm için kullanılan, “Bagılti” denilen 

siyah üzüm çeşidi takip etmektedir. Kaynak kişilerden derlenen diğer üzüm çeşitleri 

ise “Rütükakki, Memkiayşuk, Sırpirimendan, Spiyo, Haci mendi, Cevzan, Gezvane, 

Bahiltireş, Gevrik, Gadüv, Mevazer, Jürik, Hezirane, Sınciri, Hekahışki, Sılopi, 

Bahiltispi, Pulati, Kujek” (Alan Notları: 24.03.2010 - Beğendik) olarak verilebilir. 

Üzüm, Beğendik’te, yaş ve kurutulmuş haliyle pazarlanan bir meyvedir. Yukarıda 

aktarılan çeşitler ise, Taifi, Rütük, Boga ve Bagılti olarak adlandırılan önde gelen 

üzüm çeşitlerinin, pazardaki değerine ve kullanım değerine göre sınıflandırılan 

benzer üzüm türleri olduğu ifade edilebilir. Üzüm ayrıca Beğendik’te, satışı en kolay 

ve bu bakımdan da maddi getirisi en yüksek tarımsal üründür. Beğendik’in iktisadi 

etkinliklerinde önemli bir yere sahip olan üzüm, pazarda para karşılığında yahut un, 

arpa, buğday, yağ, şeker, tuz vb. gıda ihtiyaçları için takas edilmektedir. Üzüm 



97 
 

ticareti, Beğendikliler’in genelinin geçim ekonomilerinin ilk kalemi olma özelliğini 

günümüzde de önemli ölçüde sürdürmektedir. 

Üzümün yanı sıra Beğendik’te kurutularak satılan yahut gerekli ihtiyaç ürünleriyle 

takas edilen bir diğer meyve de duttur. Dut, pekmez haline getirilerek Beğendik’in 

yerel mutfağında da önemli bir kalori deposu olarak yer edinmiştir. Üzüm gibi dutun 

da kullanım değerine ve Pazar değerine göre sınıflandırılmakta olduğu görülmüştür. 

“Sarıhi, Sahudi, Hürik, Kara, Mısti ve Rihu” (Alan Notları: 27.03.2010, Beğendik) 

önde gelen dut cinsleridir. 

Üzümün yanı sıra pazarda para karşılığı satılan yahut ihtiyaç ürünleriyle takas edilen 

bir diğer önemli ürün de soğandır. Beğendikliler’in Kürtçe’de “Pivaz” dedikleri 

normal kuru soğan ile “Qıx” olarak adlandırdıkları ufak kuru soğan, bahçelerde, 

genellikle üzüm bağları haricinde kalan arazilerde bol miktarda ekilir. Bahar 

aylarında ekimi yapılan soğan, sonbahar aylarında pazara çıkarılır, artan ürün bir 

sonraki sene de satılabilir. 

Üzüm ve soğanın yanı sıra Beğendik’in bahçelerinde, elma, armut, şeftali, nar, incir, 

ceviz, erik gibi çeşitli meyveler ile sebze ve sofralık ot türleri de yetiştirilmekte ve 

bunların çoğu kurutularak, kış için biriktirilmektedir. Bazı ailelerin, bu ürünlerden 

bazılarını da kurutarak üzüm ve soğanın yansıra pazara çıkardıkları görülmüştür. 

Bitki Toplayıcılığı 

Tarımsal faaliyetler ara başlığı içerinde, değerlendirilmeden geçilmemesi gereken 

önemli bir kültürel faaliyet de toplayıcılıktır.  



98 
 

Tümüyle bir kadın etkinliği olan ot toplayıcılığı, Beğendik’te günümüzde de 

canlılıkla yaşatılan bir geçim etkinliğidir. Esas olarak bahar aylarında, Beğendik’e ait 

tarım arazilerinde ve doğal çevre sınırları içerisinde toplu şekilde gerçekleştirilen ot 

toplayıcılığı, kimi zaman da yine bahar aylarında sıklaşan dinsel yahut ekonomik 

amaçlı çevre ilçe ve illere yönelik gezilerin de önemli bir parçasını oluşturmaktadır. 

Beğendikli kadınlar, özellikle belirli ortak bir soy grubu içerisinde yer alanlar, toplu 

şekilde araba kiralayarak ot toplamaya gitmektedirler. 

Bahar ayında toplanan çeşitli bitkiler, bu dönem Beğendik mutfağının önemli 

malzemeleri arasında yerini alır. Bazı bitkiler ise kurutulur. Ancak bu faaliyetten 

herhangi bir ekonomik kazanç sağlanmaz. Yanı sıra Beğendik’te gerçekleştirilen 

hayvancılık pratikleri için de bahar ve yaz aylarında yoğun bir ot biçme dönemi de 

yaşanmaktadır. Bir başka toplayıcılık pratiği olarak tanımlayabileceğimiz bu işi ise 

doğrudan erkekler gerçekleştirmektedir. 

 

2.2.2 Kervan Ticareti 

Beğendik’in bugün içerisinde bulunduğu özgül maddi ve sosyal evrenin en 

karakteristik parçalarından birisi de yine tarımsal etkinliklerle doğrudan ilişkili 

durumda olan ve “kervan ticareti” olarak adlandırılan ekonomik faaliyetleridir. 

Beğendik’in verimli bahçelerinde üretilen üzüm ve küçük kuru soğanların, kolektif 

toplumsal hafızanın hatırlayabildiği geçmişten günümüze kadar Beğendikliler’in; 

1990’lı yıllara kadar eşek ve katır kervanlarıyla, günümüzde ise büyük oranda 

motorlu taşıtlarla; yaz sonunda ve sonbahar aylarında, esas olarak üzüm ve soğan 

ticareti için oluşturdukları kervanlar, yörede Beğendikle özdeşleşmiş bir sosyal 



99 
 

pratiği işaret etmektedir. Beğendikliler, kuzeyde Bitlis ilinin Hizan ilçesi ile 

kuzeydoğuda da Van ilinin Bahçesaray ve Çatak ilçeleriyle, bu güzergâhlardaki 

köylere ve devamla, Van il merkezine her yıl düzenli olarak kuru üzüm ve soğan 

satmaya gitmektedirler. “Kervan ticareti” olarak anılan bu ticari faaliyetlerin, 

geçtiğimiz 15 - 20 yıl içerisinde yaşamış olduğu anlaşılan hızlı dönüşüme değin, 

Beğendik’te köklü bir tarihinin ve buna uyarlı hacimli bir kültürel mirasının olduğu 

görülmektedir. Nitekim bugün, bahçelerde geleneksel olarak üretimi yapılan üzüm ve 

küçük kuru soğan için yapılan ticaret, yakın geçmişe kadar, Beğendiklilerin 

geçimlerini sağladıkları tek ticari etkinlik değildi. 

Hayvancılığın Beğendik’te yaygın şekilde yapıldığı 1990’lı yıllara değin, kaçak 

şekilde Kuzey Irak’la yapılan küçükbaş hayvan sürü ticareti de önemli bir 

kervancılık faaliyeti idi. Her yıl, sürünün çoğalmasını takip eden sonbahar aylarında, 

sürülerle birlikte, çoğunlukla Şırnak ili üzerinden, Irak’ın Zaho kentine kadar 

uzandığı anlaşılan bir kervan yoluyla, küçükbaş hayvanlar sürüler halinde 

götürülmekteydi. Buralardaki yerel pazarlarda, keçi ve koyunlar, çeşitli gıda, giyim, 

manifaktür ürünleri, tütün ve dönemin yeni elektrikli cihazlarıyla çoğunlukla takas 

edilmekte yahut da para karşılığında satılmaktaydı. Sürü kervancılığı, günümüzde, 

gerek 1990’lardan itibaren bölgede yaşanan siyasal ve askeri gelişmelerin neticesinde 

sınır geçişlerinin zorlaşması ve can güvenliğinin kalmaması sebebiyle gerekse 

hayvancılığın son yıllarda gelir getiren bir ticari uğraş olmaktan çıkması neticesinde 

birkaç hanenin haricinde esas olarak ortadan kalkmış durumdadır. 

Öte yandan, Beğendik’te 1990’lı yıllara değin gerçekleştirilen sürü kervancılığının, 

son derece dikkat çekici önemli bir tarihsel ve sosyolojik derinliği de söz konusudur. 

Beğendik’te birçok alt soy grubuna bölünmüş şekilde yaşamakta olan aşiretlerden 



100 
 

Adiyanlara ve Şakiranlara46 mensup birçok ailenin, Kuzey Irak - Zaho bağlantılı soy-

kütüksel anlatıları ve hatta canlı tanıklıkları; gerçekleştirilen sürü kervancılığının 

niçin tarımsal ticarette olduğu üzere geleneksel ilişkilerin bulunduğu kuzey ve 

kuzeydoğuya değil de güneye yöneldiğinin önemli bir ayrıntısı olarak okunabilir. 

Zira üzüm ve soğan ticaretinin hemen tamamının gerçekleştirildiği Bitlis ve Van 

illerinde, Beğendiklilerle tarihsel bir akrabalığı paylaşan belirgin bir yer 

bulunmamaktadır. Bugün Beğendik’in en önemli sakinlerinden olan ve Beğendik’in 

ilk Kürt - Şafii yerleşimcilerinden sonra gelerek yerleşik yaşama geçtikleri aktarılan 

Adiyanlar ile benzer şekilde, yine “sonradan” yerleşik yaşamı Beğendik’te tercih 

eden bazı Şakiranlıların, bugün sadece sözlü kültür içerisindeki kimi anlatılarda 

yaşatılan göçebe hayvancı geçmişlerinin Beğendik’in “kervan ticareti” dolayımıyla 

varlığını sürdürme tercihi, bu kök nedenler arasında da okunabilir. Her ne kadar, 

Beğendik’te yeteri kadar üretilemeyen tahıl ürünlerinin, bol miktarda üretilen sebze 

ve meyve ürünleriyle takas yoluyla ticareti, kervan ticaretinin esas açıklayıcı sebebi 

olarak görülebilirse de Beğendiklilerin geçmişten getirdikleri kervancılık 

deneyimlerinin yeni geçim stratejilerinin üretilmesindeki etkisi de üzerine 

düşünmeye değerdir. Yöredeki diğer bazı yerleşimlerde de Beğendik’teki gibi üzüm 

ve soğan ekimi ile yine benzer şekilde bu ürünlerin ticareti yapılmakta ise de bu 

durumun Beğendik’te olduğu kadar uzmanlaşılmış ve karmaşık ilişkilerle örülmüş 

başka bir örneğini bulmak mümkün görünmemektedir. 

1990’lı yıllara kadar yol ve motorlu taşıtların olmadığı yörede, eşek ve katırlarla, 

yirmi gün ila bir aya yakın süre içerisinde gerçekleştirilen kervan ticareti, 

                                                            
46 Beğendik’in sosyal yapısı ile kültür ve kimlik tartışmaları III. Bölüm’de ayrıntılı şekilde 
irdelenmektedir. 



101 
 

günümüzde, hızlı bir dönüşüme uğramış haldedir. Bahar aylarında ekimi yapılan 

küçük soğan ile bakımları yapılaya başlanan üzüm bağlarından yaz ayları başlarında 

elde edilen ürün; yakın geçmişe kadar tümüyle eşek ve katır kervanlarıyla; 

günümüzde ise esasen motorlu taşıtlarla Bitlis, Van ve Hakkâri illerinin köylerine, 

kasabalarına ve şimdilerde ise çoğunlukla Van il merkezine götürülerek buğday, 

arpa, un gibi tahıl ürünleri ve peynir, yağ gibi mandıra ürünleriyle takas edilmektedir. 

Bu gibi ürünlerin yanı sıra giyim, teknolojik ev aletleri, inşaat malzemeleri, gübre, 

tarım ilaçları vb. ihtiyaç ürünleri de üzüm ve soğan ticaretinden elde edilen parayla 

alınmaktadır. 

Son yıllarda motorlu taşıtlarla gerçekleştirilen ticari faaliyetlerde yaşanan bir başka 

önemli dönüşüm ise Van ve Bitlis’in yanı sıra Siirt’ten de toptancıların, kimi zaman, 

hasat öncesinde gelerek Beğendiklilerle o yılın mahsulü için gerçekleştirdikleri ticari 

ilişkilerdir. 1990’lı yıllardan itibaren, yörede yaygın şekilde gerçekleştirilen yol 

yapım çalışmaları ve motorlu taşıtların giderek daha fazla kullanılmaya başlanması; 

Van ve Bitlis gibi Beğendiklilerin tarihsel ilişkilerinin olduğu yerel pazarların yanı 

sıra Siirt gibi yeni Pazar ilişkilerinin de ortaya çıkmasını sağlamış görünmektedir. 

Toptancılar, Beğendik’e çeşitli aralıklarla ve fakat çoğunlukla hasat öncesinde 

gelerek, köylülerle, yörede bir önceki yılın üzüm ve soğan fiyatları ile yeni yılın 

mahsulünün miktar ve kalitesine göre sıkı bir pazarlık sonrasında anlaşarak 

ayrılmaktadırlar. Toptancıların, Beğendik’le kurdukları ilişkilerde, ekseriyetle 

Beğendik’te öne çıkan soy gruplarının siyasal temsilcileri, önde gelen aile reisleri 

üzerinden, bu bireylerin topluluk içindeki statülerine ve yönlendiriciliklerine 

yaslanarak köylülerle ilişki kurmakta oldukları anlaşılmaktadır. Toptancılara mal 

satışı, artık kervan ticaretinin motorlu taşıtlarla gerçekleştirildiği Beğendik’te, daha 



102 
 

yoksul köylülerin, nispeten, mazot ve taşıma ücretinden kurtuldukları bir seçenek 

olarak da belirli bir yaygınlık kazanmış görünmektedir. 

Burada, son olarak, toptancılık faaliyetlerinin Beğendik’te yeni bir uygulama 

olmadığını da ifade etmek gerekecektir. Beğendik’in, yaşanan nüfus yoğunlaşmasına 

paralel olarak, yakın çevresi ile kuzey ve kuzeydoğu yönünde yine geleneksel ticari 

ilişkilerinin bulunduğu köy ve mezralarla kurulan ticari ilişkilerde önemli bir merkez 

rolü üstlendiği görülmektedir. Bu anlamda, Beğendik’ten çevreye doğru ürün ticareti 

olduğu kadar, çevreden gelerek Beğendik’te toplanan ve buradaki komisyoncular 

aracılığıyla da Beğendik’e dışarıdan gelen toptancılara satılan mallar da vardır. 

Yakın geçmişe kadar, Beğendik’te, Siirt’ten gelen toptancılar, köylülerden samur, 

sincap, sansar, kurt, tilki, ayı, dağ keçisi gibi yaban hayvanlarının derileriyle, 

köylülerin ürettiği çeşitli sebze ve meyve ile meşe kozalağı gibi yöresel doğal 

ürünleri toplamakta idiler. Hatta bu toptancı ailelerin başında, yörenin eski köklü 

ailelerinden olan “Sancak”ların geldiği de sıklıkla ifade edilmiştir. Ancak 

günümüzde toptancılık, esas olarak üzüm ve soğan ticareti üzerinde yoğunlaşmış 

durumdadır. 

Beğendik’te, son yıllarda motorlu taşıtların yaygınlaşması ve böylece Siirt, Bitlis ve 

Van gibi, eski Pazar ilişkilerine yeni tüccarların eklenmesi gibi önemli etmenler 

sonucunda, bazı köylüler, mallarını Beğendik’te doğrudan bu toptancılara da 

satmaktadırlar. Bazı Beğendikliler de eskiden olduğu üzere köyleri ve mezraları 

gezerek ihtiyaç ürünleriyle mallarını takas etmek yerine, doğrudan Van’a giderek 

komisyoncularla anlaşmakta ve para karşılığında ürününü elden çıkarmaktadır. Her 

komisyoncunun, belirlenen ücretten %10 pay aldığı bu anlaşmalar, paranın, takas 

ekonomisinin yerini aldığı yeni örnekler olarak da ifade edilebilir. 



103 
 

Seyyar toptancılığın yahut ürün ticaretinin, yörede ve bölgede yaygın bir kültür 

olduğunu işaret eden bir başka örnek de ifade edilebilir. Beğendiklilerin tabiriyle 

“bohçacılar”, Gaziantep, Adıyaman, Batman, Siirt, Van ve Diyarbakır gibi şehir 

merkezlerinden araçlarıyla yola çıkmakta ve bölgedeki ilçe, belde ve köyleri tek tek 

dolaşmaktadırlar. Komisyonculuğun bir alt kategorisi olarak da ifade edilebilecek 

olan bu tip ticarette, para karşılığı satışın yanında da yapılan mal takası, ayırt edici 

özellik olarak öne çıkmaktadır. Bohçacılar genellikle yaz aylarında çıktıkları bu ticari 

seyahatlerinde, kadın giyim eşyaları ile halı, kilim, yatak örtüleri, nevresim vb. 

manifatura ürünlerini ya para karşılığı satmakta veyahut da peynir, yoğurt, üzüm vb. 

tarımsal ve hayvansal gıdalarla takas etmektedirler.  

 

2.2.3 Bakkal Ticareti (Çerçicilik) 

Beğendik’te, kervan ticareti gibi, seyyar ekonomik faaliyetlerle yakından ilişkili olan 

bir başka ekonomi sektörünü de bir kısmı aynı zamanda “çerçicilik” yapan 

Beğendikli bakkalcıların oluşturduğu ifade edilmelidir. Kırtasiye malzemelerinden, 

gıda ve temizlik ürünlerine; giyimden hırdavata kadar çok çeşitli ve fakat köylülerin 

gündelik yaşamı içerisinde ihtiyaç duyulan hemen her tür ürünün bolca bulunduğu 

bakkallardan Beğendik’te yaklaşık 10 kadar bulunmaktadır. 

Bakkalların, Beğendik’in sosyal ve siyasal yapısına göre ayrıştığını ve mekânsal 

olarak da bu doğrultuda konumlandığını ifade etmek doğru olur. Beğendik’in sosyo-

kültürel dünyasındaki hemen her öğe gibi, bakkallar da aşiretler ve alt soy gruplarına 

ve bunlar arasındaki karmaşık, değişken siyasal, ekonomik ve sosyal ilişkilere göre 

bölümlenmiş durumdadır. Bakkallar ve müşterileri arasında, kesin bir ayrımlaşma 



104 
 

olmamakla birlikte, yukarıda ifade edilen pratik tutum, belirleyicidir. Bu bakımdan, 

bazı bakkal sahipleri, geçmişten getirdikleri kimi sosyal itibar ve statülerine 

yaslanarak, çoğunlukla üzüm ve soğan kervan ticareti yolları üzerinde olan, çevre 

köy ve mezralara yönelik de çerçicilik faaliyetleri sürdürmektedirler. 

Günümüzde, çerçicilik, geçmişte olduğu üzere hayvan kervanlarıyla değil, motorlu 

taşıtlarla sağlanmaktadır. Dolayısıyla yörede Van, Bitlis ve Siirt şehir 

merkezlerinden gelen yahut yörede sürekli gezgin halde bulunan tüccarlar, 

Beğendikli bazı bakkalcılar gibi yerel çerçilerle rekabet halindedir. Bu tüccarların 

sahip oldukları ürün çeşidi avantajı ve en önemlisi ilk elden satın aldıkları 

ürünlerdeki fiyatlandırma avantajları, Beğendikli çerçileri zamanla bu işten 

uzaklaştırmış görünmektedir. Bu bakımdan, günümüzde, Beğendik’te eskisi gibi 

köyleri ve mezraları dolaşan çerçiler pek kalmamıştır. 

Ancak Beğendikli bakkalların ve hala çevre köy ve mezralarla bu tip bir ticari 

faaliyeti sürdüren bir kaynak kişinin aktardığı üzere, çerçicilik, elektriğin, telefonun, 

yolun olmadığı yakın geçmişe kadar Beğendik’te canlılıkla yaşatılan ve önemli gelir 

getiren bir iştir. Beğendik’te elde edilen tarım ürünlerinin yanı sıra Siirt merkezden 

satın alınan mallar da kervan yoluyla taşınarak, Pervari üzerinden Beğendik’e 

getirilir ve buradan ticaret güzergâhı üzerindeki diğer köylere götürülürdü.  

Beğendikli çerçilerin ticaret güzergâhlarını ise mevsim koşulları belirlemekteydi. 

Bitlis’e ve Van’a doğru, Hizan ve Çatak üzerinden yürütülen ticaret, yolların kapalı 

olması durumunda Pervari üzerinden batıya doğru gerçekleştirilmekteydi.  

Çerçicilik faaliyetleri ile sürü kervancılığının da yakın geçmişe kadar, tıpkı 

bugünlerdeki sebze ve meyve kervancılığıyla olduğu gibi, yakın bir ilişki içerisinde 



105 
 

olduğunu söylemek mümkündür. Bitlis ve Van köylerine, diğer Beğendikliler gibi, 

tarlalarındaki ürünü satışa götüren bakkallar da kimi zaman, çevre köy ve mezralara 

yönelik ticari faaliyetlerde ihtiyaç duydukları malları almaktadırlar. Geçmişte ise 

Kuzey Irak’a yapılan ticaretlerde, bu dönemlerde yörede bulunmayan bazı sanayi 

ürünlerini de Beğendik’e taşımaktaydılar. Köylülerin Beğendik’e getirdiği mallar 

çerçilere satılmakta ve bunlar aracılığıyla da çevreye yayılmaktaydı. 

Günümüzde ise yaygın yol inşaatları, hemen her köy ve mezranın en az bir motorlu 

taşıtının olması ve en önemlisi Siirt, Bitlis ve Van gibi çevre il merkezlerinden 

hareketle daha ucuza, köylülerin ihtiyaç duydukları malların ticaretini yapan 

tüccarların varlığı Beğendik’te çerçicilik faaliyetlerini önemli ölçüde ortadan 

kaldırmıştır denilebilir. 

 

2.2.4 Taşımacılık 

Kervan ticaretleri ve çerçicilik, toptancılık gibi ekonomik faaliyetlerle doğrudan 

ilişkili bir başka geçim biçimi de taşımacılıktır. 

Beğendik’te son 20 yıl içerisinde yolların yapılması ve bölgede motorlu taşıtların 

kullanımının yaygınlaşması, ekonomik faaliyetleri olduğu kadar, Beğendiklilerin dış 

dünyayla olan sosyal ve kültürel ilişkilerini de derinden etkilemiştir. Bu bakımdan, 

Beğendik’in ve yörenin, sahip olduğu coğrafi izolasyonun ve bunun ürünü olarak, 

ağır gelişen kültürel değişimin hızlanmasında, taşımacılık gibi modern teknolojik 

araçların kullanımının önemli etkilerinin olduğu öncelikle ifade edilmelidir. 



106 
 

Taşımacılığın, Beğendik’te önemli bir ekonomik faaliyet olmasının yanı sıra 

Beğendik’in gerek yerel çevresiyle gerekse şehir dışı başka bölgelerle olan 

ilişkilerinde, gündelik yaşam içerisinde son önemli bir yer tuttuğu da 

gözlemlenmiştir. 

Beğendik’te insan ve mal taşımacılığında kullanılan yaklaşık 8 ila 10 adet Ford 

marka Transit minibüs ile sadece mal taşımacılığında kullanılan 4 - 5 adet, yine Ford 

marka üstü açık kasa Pikap ile yine mal taşımacılığına uygun olacak şekilde 

düzenlenmiş transit araçların bulunduğu söylenebilir. Kaynak kişilerle yapılan 

görüşmeler neticesinde sadece Beğendik’te değil, stabilize köy yollarının yaygın 

olduğu bölgede, esas olarak Ford marka minibüs ve pikapların, fazla mazot 

harcamalarına karşın, dayanıklılık, işe yararlık kriterlerine göre tercih edildiği; buna 

karşılık asfalt yollarda, özellikle taşımacılıkta, Isuzu marka pikapların kullanıldığı 

ifade edilmiştir. Yörede bir dönem Fiat marka araçlar kullanılmış ise de hemen 

ardından vazgeçildiği de aktarılan bilgiler içerisindedir.  

Beğendik’teki insan taşımacılığını düzenli ve düzensiz olarak gerçekleştirilen 

taşımacılık olarak iki temel kategoride değerlendirmek mümkün görünmektedir. 

Düzenli taşımacılık, transit araçlarla, Beğendik ile Pervari arasında yapılmaktadır.  

Siirt, Bitlis, Tarsus, Van, Adana, Antep ile diğer yakın ve uzak çevre il, ilçe 

merkezlerine ve köylere doğru gerçekleştirilen taşımacılık faaliyetlerinin de 

Beğendik’in ticari - ekonomik hareketliliğine ve düğün, cenaze, bayram yahut tatil 

dönemleri gibi ulaşım yoğunluğunun değişkenlik gösterdiği bazı birtakım takvimsel 

yahut sosyal etmenlere göre düzensiz bir biçimde gerçekleştirildiği söylenebilir. 

Düzensiz biçimde gerçekleştirilen insan taşımacılığına, Beğendik’teki ziyaret 

yerlerine ibadete gelen, çevre mezra, köy gibi yerleşim alanlarından ailelere sunulan 



107 
 

taşımacılık hizmeti de eklenebilir.  Günümüzde artık eskisi kadar, dinsel amaçlı 

ziyaret için yolcu taşımacılığının kalmadığı da ifade edilmektedir. Hemen her mezra 

ve köyün artık kendi ulaşım araçlarına sahip ailelerinin olması, bu durumun en 

önemli sebebi olarak gösterilmektedir.  

Beğendik ile Pervari arasında, her gün ortalama 40 - 50 civarı Beğendikli’nin gidiş 

geliş yapmakta olduğu ifade edilmelidir. Hava koşullarının yolculuğa imkân tanığı 

durumlarda, günlük, düzenli olarak geçekleştirilen taşımacılıkta, en fazla yolcunun 

hafta içi Pazartesi günü ile yine hafta içi Cuma günlerinde taşındığı gözlemlenmiştir. 

Pazartesi günleri, yolcu sayısında yaşanan artışın, daha ziyade devlet daireleri ile 

çeşitli kamu kurumlarında işi olan Beğendiklilerden ötürü ortaya çıktığı; Cuma günü 

yaşanan artışın ise yine bu günde ve takip eden hafta sonu günlerinde, başta Siirt 

olmak üzere, çevre illerden ve yine yakın çevre Pervari köylerinden ilçe merkezine 

gelen satıcıların, toptancıların, köylülerin oluşturdukları pazar ortamından 

kaynaklandığı söylenebilir. Ay içerisinde ise “maaş günü” olarak ifadelenen 15. 

günün ve takip eden diğer birkaç günün de Beğendik’ten Pervari’ye giden yolcu 

sayısını arttırdığı dile getirilmektedir. Yine bugün içerisinde de özellikle Siirt’ten 

gelen toptancıların ve satıcıların kurdukları pazarın, ticari bir hareketliliğe neden 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Pervari dışındaki il, ilçe ve köylere yönelik ulaşım faaliyetlerinin, düzensizlik 

göstermekle birlikte, haftalık yahut aylık gidiş geliş ortalamaları dikkate alındığında, 

Beğendik’in, Antep, Tarsus ve Van ile kurmuş olduğu ekonomik ve sosyal 

bağlantılarını canlı tutan en önemli araç olduğu belirtilmelidir.   



108 
 

Van ve bu bölgedeki civar ilçe ve köylere yönelik taşımacılığın ise esas olarak yük 

taşımacılığı şeklinde halen devam ettirilmekte olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. 

Beğendik’te, bugün sebze ve meyve kervan ticaretinin günümüzdeki temsili, pikap 

sahibi bazı Beğendikli aileler ile hasat döneminde çoğunlukla Van’dan gelen 

toptancıların motorlu taşıtlarıyla gerçekleştirdikleri ticarettir. Van ve çevresindeki 

ilçe ve köylere yönelik ticari faaliyetlerde, motorlu araçların kullanıma girdiği 

1990’lı yılların ortalarına değin, katır ve eşek gibi yük hayvanlarıyla gerçekleştirilen 

taşımacılığın hemen tüm Beğendikli tarımcıları kapsadığı anlaşılmaktadır. 

Günümüzde ise sadece bir kaç ailenin, halen hayvanlarıyla Van’ın bazı ilçe 

merkezlerine ve köylerine doğru kervan ticareti yapmakta olduğu ve geri kalan 

ekseriyetinin ise ya Beğendik’teki pikap sahibi ailelerle anlaşarak ya da Beğendik’e 

sadece bu dönemde ve yine sadece taşımacılık işi için çevre ilçelerden gelen araç 

sahipleriyle anlaşarak mallarını Van’a taşıdığı ifade edilmektedir. Soğan ve üzüm 

mahsullerinin tarlalardan toplanarak satışa hazır hale geldiği Haziran - Ekim arası 

dönemde, özellikle Temmuz ve Ağustos aylarında, mal taşımacılığının en canlı 

şekilde gerçekleştiği; geri kalan aylarda ise, Beğendik’te geçmişten itibaren 

yapılagelen ancak günümüzde önemli bir ticari etkinliğe dönüşmekte olduğu 

gözlemlenen arıcılık faaliyetleri başta olmak üzere, Beğendik’teki giyim ve dükkân 

sahiplerinin çeşitli toptan ihtiyaçları ile Beğendiklilerin çevre il ve ilçelerden temin 

ettikleri kimi malların taşımacılığının yapıldığı söylenebilir. 

Antep, Tarsus, Adana, Siirt gibi il merkezlerine yönelik gerçekleştirilen insan 

taşımacılığının ise bilhassa geçtiğimiz 10 yıl içerisinde bu il merkezlerine göç ederek 

yerleşen Beğendikliler ile Beğendik’in ekonomik ve sosyal bağlarını kuran esas araç 

olduğu ifade edilmelidir. Beğendik’in, söz konusu taşımacılık faaliyetleriyle, sosyo - 



109 
 

kültürel gelişmeye paralel olarak ortaya çıkan yeni iş bölümlenmeleri ve 

uzmanlaşmalarla, yine kendi bağrından koparak farklı illerde kısmen toplu 

yerleşimler oluşturan nüfusu, hâlihazırda kendi sosyal yapısı ve kültürel varlığıyla 

böylelikle ilişkili kıldığı söylenebilir. 

Beğendik’te gerçekleştirilen insan ve yük taşımacılığının yaklaşık bir tahminle 15 

civarında hanenin önemli bir geçim faaliyeti olduğu ifade edilebilir. Beri yandan bu 

ailelerin hemen hepsinin aynı zamanda Beğendik’teki tarım arazilerinde de 

geleneksel tarımsal etkinlikler içerisinde yer aldığı ve hatta bazı ailelerin, hane 

ihtiyacına yeter miktarda büyükbaş ve küçükbaş hayvanlar ile kümes hayvanlarına 

sahip olduğu belirtilmelidir. 1990’ların ortalarında açılan Beğendik yollarında, 

2000’li yıllara kadar toplam 2 - 3 transit aracın yük ve insan taşımacılığında 

kullanıldığı; bu dönemde, taşımacılık işinin “iyi gelir” getirdiği ancak günümüzde 

tarım, ticaret vb. geleneksel uğraşılar olmaksızın taşımacılığın “gelir getiren bir iş 

olmadığı” ifade edilmektedir. “24 km’nin 1.5 saatte, en fazla 2.viteste” alındığının 

aktarıldığı mevcut köy yollarının, fazlasıyla bozuk olduğu ve örneğin, her iki ayda 

bir “arka tekerlerin değiştirildiği” yani mutlaka “aracın servise girdiği” ve kullanım 

ömrünün de “sigorta süresi” kadar olduğu aktarılmaktadır. Araç giderlerinin, yalnız 

taşımacılıktan elde edilen geliri, Beğendik’ten dışarı mal ticaretinin artış gösterdiği 

yaz ayları haricindeki yılın uzun bir döneminde aştığı ve bu durumda da yan 

gelirlere, hane bütçesindeki dengeyi kurmada ihtiyaç duyulduğu anlaşılmaktadır. 

Dolayısıyla taşımacılık, Beğendik’te ilk taşımacılığı yapan ailelere göre, bugün 

“eskisi kadar kazandıran bir meslek” değildir. 

1994 yılında Pervari - Beğendik yolunun açılmasıyla birlikte Beğendik’te birkaç 

aileyle birlikte başlayan taşımacılık faaliyetlerinin, 2000’li yıllara kadar gerek 



110 
 

Beğendik’te gerekse Beğendik’e yakın mezra ve köylerde “itibar gören” bir meslek 

olarak kabul edildiği anlaşılmaktadır. Mesleğin bu ilk yıllarında, Ford araçların 

yerine, yük ve insan taşımacılığında, bir dönem, traktörlerin kullanıldığı ifade 

edilmiştir.  Römorklarda yük taşımacılığının yanı sıra, üstü brandayla örtülen ve 

yolcular için “oturaklar” yapılan ve böylelikle oturarak seyahate, olumsuz hava 

koşullarında da imkân veren ilk toplu taşım araçlarının da ortaya çıkmış olduğu 

anlaşılmaktadır. İnsanları ve malları kavuşturan, bu sosyal - ekonomik faaliyetler 

dünyasındaki bilgi akışına aracılık eden ve böylelikle önemli kabul edilen, 

başvurulan bir bilgi kaynağı haline gelen ilk şoförlerin ve ailelerinin, böylelikle 

sosyal statülerinin de özgün bir prestij kazanmış oldukları düşünülebilir. Ancak 

günümüzde hemen her mezranın ve köyün, kendi içerisinden taşımacılık yapan 

aileleri üretmiş olması ve yerli sosyal evrendeki bilginin, cep telefonlarıyla, kısmen 

de olsa internetle mevcut toplumsal bütün içerisinde eskisinden çok daha fazla ve 

“kişisel” araçlarla daha rahat dolaşım imkânı bulmasıyla, taşımacılığın eski 

“itibarının” kalmadığı kaynak kişilerin aktarımlarından anlaşılmaktadır. Bugün, 

Beğendikli taşımacıların, bir araya geldikleri kooperatif tarzı bir örgütlenme 

olmamakla birlikte, gerek yük gerekse insan taşımacılığında, hizmetin 

fiyatlandırılmasında genel bir ortaklaşma eğilimi olduğu söylenebilir. İnsan ve yük 

taşımacılığında, fiyatlandırmanın esas ölçütünün, yıl içerisinde değişkenlik gösteren 

“mazot maliyetlerindeki” artışların olduğu ifade edilmelidir. Buna göre, bugün 

Beğendik’te taşımacılıktan esas gelirin elde edildiği mal ticaretinde, malların taşıma 

fiyatının kg bazında belirlendiği ifade edilmiştir. Bilhassa mal ticaretinin artış 

gösterdiği dönemlerde belirlenen kg fiyatına göre, 100 kg mahsul, 5 TL’ye 

taşınmaktadır. Burada, mahsulün (örneğin soğan ya da üzüm) türünün önemli 



111 
 

olmadığı, esas olanın kg başına belirlenen fiyat olduğu ifade edilmektedir. 

Beğendik’te pikap türü taşıma araçlarında ortalama 3.5 - 4 ton yük taşınabilirken; 

insan taşımacılığında kullanılan transit araçlarda da 1.5 - 2 tona kadar yük taşındığı 

ifade edilmiştir. 

Beğendik’teki taşımacıların, insan ve mal taşımacılığındaki fiyatların 

belirlenmesinde herhangi bir rekabet içerisinde olmadıkları söylenebilir. Beğendik 

içerisindeki sosyal yapıyı bölen kimliklere tabi taşımacılar arasında, bu kimliklere 

tabi “müşterileri çoğaltma” gibi bir amacı yaratacak ortamın olmayışı da bu durum 

üzerinde etkili görünmektedir. Beğendik’in sosyal yapısı içerisindeki soy gruplarını 

kesin çizgilerle belirleyen, “Yukarı Mahalle”, “Orta Mahalle” ve “Aşağı Mahalle” 

gibi mekân kavramlaştırmalarının tanımladığı topluluklar ile bu gruplar içerisinde 

yer alan yahut birkaç grubu birden kesebilen ve yine soy ilişkilerinin önemli bir 

belirleyen olduğu, ancak esas olarak “siyasi” birleşmelerden oluşan alt grupların,  

mevcut taşımacılık faaliyetlerini önemli ölçülerde etkilediği gözlemlenmiştir. 

Örneğin, Yukarı Mahalle’de 3 - 4 adet civarında bulunan transit araçlarla 

gerçekleştirilen Beğendik - Pervari arası taşımacılık, yakın zaman öncesinde “sıra 

oluşturularak” düzenli bir hale getirilirken; Aşağı Mahalle’de daha fazla transit araç 

bulunmasına karşın “sıra oluşturulmadığı”, “yolcuya göre hareket edildiği” ifade 

edilmektedir. Söz konusu mahallelerdeki dağılımları açısından, Aşağı Mahalle’de 

daha etkin olan alt gruplar arasındaki gruplaşma ve saflaşmaların, bu noktada 

görünürlük kazandığı ve kaynak kişilerin aktarımlarıyla “herkesin kendi yolcusunu 

taşıdığı” gibi bir sonucu açığa çıkardığı ifade edilebilir. Buna göre öncelikle “her 

mahallenin kendi arabası” olmakta ve ardından “her grubun kendi arabası” 

gelmektedir. Ancak burada gerek mahalleler arasında gerekse alt gruplar arasında 



112 
 

kimi önemli politik aktörler ile belirli bazı soy grupları içerisinde önde gelen aileler 

dışında, geri kalan diğer Beğendikliler’in, her zaman yukarıda ifade edilen ayrışıma 

uygun şekilde hareket etmedikleri de belirtilmelidir. Bu ayrışma, genel itibariyle 

uyulan bir takım tutum ve davranış kalıpları ortaya çıkarırken, mevcut ihtiyaçlar ve 

olanaklar gibi değişkenler dâhilinde, geçerliliğini geçici olarak yitirebilmektedir. 

Beğendik’te taşımacılıkla ilgili bazı dini pratiklerin olduğu da gözlemlenmiştir. 

Taşıma araçları için yazdırılan muskalar, öncelikle zikredilen pratiklerdendir. Yörede 

yakın zaman öncesinde vefat eden Şeyh Müşerref’in, bu konuda da tercih edilen 

önemli bir kaynak olduğu anlaşılmaktadır.  Pikaplarda ve minibüslerde, göz önünde 

olmayan yerlerde taşınan muskalar, aracı, sahibini ve yolcuları ile yüklerini türlü 

kazalardan, belalardan uzak tutmakta, korumaktadır.  Yanı sıra hemen tüm araçlarda 

karşılaşılan nazarlıklar da ifade edilen dinsel pratiklere örnek verilmelidir. Belirli bir 

biçim yahut büyüklük gözetilmeyen nazarlıklar, araç içerisinde görünür yerlere 

asılmaktadır. Beğendik’te araç sahiplerinin, her yeni araç alışlarında mutlaka kurban 

kestikleri de ifade edilen bir diğer dinsel uygulamadır.  Araç için kesilen kurbanların 

genellikle araç sahibinin evinin önünde, aracın yanında kesildiği ve etinin 

mahalleliye dağıtıldığı ifade edilmiştir.47 Beğendik’te alınan yeni taşıma araçları için, 

yeni araç sahiplerinin, komşularınca, arkadaş çevresince uygulanan bir diğer 

toplumsal pratiğin de “yeni aracın yumurtalanması” olduğu ifade edilmiştir. “Hayırlı 

                                                            
47 Doğrudan, bu gibi dinsel pratiklerle ilişkilendirilmemekte ise de bahsi edilen konuların hemen 
ardından ifade edilen önemli bir bilgi de Beğendik’in yollarında, açıldığından beridir hemen hiç 
ölümlü kazanın yaşanmamış olmasıdır. Yalnızca geçtiğimiz sene, köye dışarıdan gelen bir nakliye 
aracının şoförünün hayatını kaybettiği kaza zikredilmekte ve bunun dışında, Beğendikliler’ce 
gerçekleştirilen yahut Beğendikliler’in hayatını kaybettiği bir kaza olmadığı, fakat diğer mezra ve köy 
yollarında bu gibi ölümlü kazalar meydana geldiği aktarılmaktadır. 



113 
 

olsun” anlamına da gelen ve hoş, eğlenceli bir pratik olarak anılan bu uygulama, yeni 

araçlara yumurta atılarak gerçekleştirilir. 

 

2.2.5 Hayvancılık  

Beğendiklilerin Bitlis ve Van köylerine dönük kervan ticaretlerinde takas usulü 

edindikleri malların önemli bir kısmının mandıra ürünleri olması, genel olarak tarım 

ve hayvancılığın yaygın olduğu yörede, Beğendik’in bu anlamda dikkate değer bir 

ihtiyaç içerisinde olduğunu doğrudan işaret etmektedir. Benzer şekilde, 

Beğendik’teki bakkallarda da mandıra ürünlerinin raflarda bulunması ve tüketilmesi 

de aynı ihtiyacı işaret eden bir başka faktördür. Zira 3 bine yakın bir nüfusun 

yaşadığı Beğendik Beldesi’nde, günümüzde, yaklaşık 10 hanede tarımsal 

etkinliklerin yanı sıra küçükbaş sürü hayvancılığı da yapılmaktadır. Ancak şu da 

belirtilmelidir ki son iki yıl içerisinde ülke pazarlarında ciddi oranda artış gösteren et 

fiyatları neticesinde, Beğendik’te tekrardan hayvancılığa bir yönelim olduğunu 

söylemek mümkündür. Ne ki yeniden sürü sahibi olmak ciddi bir nakit 

gerektirdiğinden, birçok hane, kısa vadede hayvancılıkla ilgilenme planları yapmakla 

yetinmektedir. 

Hâlbuki hayvancılık, 1990’lı yılların sonlarına değin Beğendik’in en önemli 

ekonomik gelir kaynaklarından birisi olmuştur. Adiyanlılar ve Şakiranlılar ile bu soy 

gruplarına dâhil olmayan Beğendikli birçok hanenin, hatırlanabilen geçmişlerindeki 

göçebe çobanlık, yarı göçebelik ve çok yakın bir geçmişe kadar yaşattıkları 

yaylacılık pratikleri; hayvancılıktan henüz diyebileceğimiz bir tarihsel süreç 



114 
 

içerisinde peyderpey kopmuş Beğendiklilerin gündelik yaşam kültürleriyle, kolektif 

toplumsal hafızaları dolduran önemli bir kültürel dinamiğe işaret etmektedir. 

Beğendik’te bugün gerçekleştirilen hayvancılık pratiklerini, üç başlık altında 

irdelemek mümkündür. İlki, bugün yalnızca 10’a yakın hanenin, kışlık ve yazlık 

yayla alanlarında gerçekleştirdiği küçükbaş sürü hayvancılığıdır. Çok büyük 

çoğunlukla keçi besiciliği yapmaya devam eden bu aileler, 2000’li yıllarla birlikte 

uygulamasına hız verilen neo-liberal tarım ve hayvancılık politikaları sonucunda, 

maliyetleri yükselen ve gelirleri gerileyen hayvancılıktan vazgeçmemiş ailelerdir. 

Beğendik’te, küçükbaş sürü hayvancılığının hızla kaybolmasının bir diğer nedeninin 

de bölgede yaşanmakta olan siyasal ve askeri gelişmeler neticesinde, devlet 

tarafından birçok yayla alanının yasaklanması olduğunu ifade etmek gerekecektir. 

Bugün küçükbaş hayvancılığa devam eden az sayıdaki hanenin hemen hepsinde 

korucular bulunmaktadır. Bu ailelerin aynı zamanda, tarımsal faaliyetlerden 

çoğunlukla ortalamanın üzerinde gelir elde eden ve böylelikle de hayvancılık 

faaliyetlerinde zarar etmelerine karşın geleneksel hayvancılık pratiklerinde, bir tür, 

geleneksel kültürel pratiği yaşatma tutumu sergilemekte oldukları ileri sürülebilir. 

Beğendik’te, son 15 yıl içerisinde hız kazanan çeşitli modernleşme süreçlerinin 

karşısında, hâlihazırda topluluk nüfusunun önemli bir kesimini oluşturan orta yaş ve 

üzeri üyelerince geleneksel kabul edilen tutum ve pratiklerde belirgin bir ısrar 

görülebilmektedir. Zira bugün yaylacılık şeklinde yapılan hayvancılık faaliyetleriyle 

doğrudan bir bağı olmayan bazı aileler de yaz aylarında, yayla alanlarına yerleşmekte 

ve kıl çadırlarını kurmaktadırlar (Bkz. Fotoğraf no 7). 



115 
 

Küçükbaş sürü hayvancılığı yapan aileler kışlık ve yazlık olmak üzere iki yayla alanı 

kullanırlar. Daha önceki alt bölümlerde, Beğendik’e ait kabul edilen doğal arazilerin, 

yöredeki örneklerinden, sahip olduğu yüzölçümü itibariyle de önemli bir farkla 

ayrıldığını ifade etmiştik. Gerçekten de Beğendik’e, kullanımında olan kışlık ve 

yazlık yayla arazileri de eklendiğinde, yöre açısından oldukça geniş sayılabilecek bir 

coğrafi mekân ortaya çıkmaktadır.  Beğendik’ten başlayarak, Pervari ilçesi hizasına 

kadar batıya doğru uzanan ve Botan ile Müküs çayları arasında kalan yükselti (Çürük 

Dağı), Beğendik’in kışlık yayla alanlarıdır (Bkz. Fotoğraf no 8). Çürük Dağı denilen 

bu bölgede, Beğendiklilerin hayvanları için inşa ettikleri kömler ile hayvan yemi için 

ekimi yapılan bazı tarım arazileri de bulunmaktadır. Bu arazilerde ekimi yapılan 

tahılların dışında, arazide kendiliğinden biten otlar da bahar aylarında biçilerek bu 

kömlerde kurutulur. Yanı sıra artık pek nadir bulunan meşeliklerden de yaz aylarında 

küçük dallarıyla birlikte kesimlerde meşe yaprakları da kurutularak, hayvanların 

kışlık yemi için biriktirilir. Ancak bu gibi önlemler yeterli gelmediği koşullarda, aynı 

zamanda tarımla da uğraşan bu haneler, meyve ve sebze ticaretlerinin bir kısmını, 

hayvanlar için gerekli tahılların takasıyla gerçekleştirirler. Kışlık yayla alanlarına 

Ekim ayı gibi dönen sürü sahipleri, buradaki kömlerde sürüleriyle birlikte kalırlar. 

Sürülerle birlikte, dönüşümlü olarak ikamet edenler, çobanlardır. 

Çobanlar genellikle sürü sahibi hane içerisindeki bireylerdir. Çürük Dağı’ndaki 

kömlerin bulunduğu mıntıka Beğendik’e yürüyerek yaklaşık 1 - 1.5 saat mesafededir. 

Çürük Dağı’ndan Mart ve Nisan ayı gibi, yeni doğan yavrularla birlikte çıkarılan 

sürüler, Beğendik üzerinden, bu kez de Beğendik’in doğusuna doğru, yine Botan ve 

Müküs Çayları arasında yükselen dağlık arazinin yükseltilerinde bulunan yazlık 

yayla alanlarına götürülürler (Bkz. Fotoğraf no 9). 



116 
 

Çürük Dağı mıntıkasına stabilize köy yolu olmamakla birlikte, Beğendikliler’in 

yazlık yayla alanlarında doğru açılmış yollar da vardır. Ancak yine de Beğendik’e 

yaklaşık 1 saat mesafede bulunan bu yayla alanlarına sürüleri getirmek için motorlu 

taşıtlar kullanılmaz. Küçükbaş sürü sahipleri, hâlihazırda tarım ve hayvancılık 

ağırlıklı bir ekonomik dengeye sahip ülkemizin, dışarıdan et ithal edecek düzeyde bu 

alanlarda yaşadığı yıkımın neticesinde, son iki yılda hayvancılıktan iyi gelirler elde 

etmektedirler. Küçükbaş hayvan satışı dışında, sürülerden elde edilen mandıra 

ürünleri, Beğendik’teki bazı bakkallar dâhil olmak üzere toptancılara satmaktadırlar. 

Bu bakımdan birçok kaynak kişi özellikle son 2 yılda hayvan satış fiyatlarının 3 - 4 

misli arttığını ifade ederek ve Beğendikli en az 30 ila 40 hanenin yeterli sermayeyi 

bulabilirlerse, yeniden hayvancılığa geçiş yapacaklarını, yapmaya niyetli, istekli 

olduklarını sıkça ifade etmişlerdir.  

Beğendik’te gerçekleştirilen büyükbaş hayvan besiciliği,  hayvancılığın ikinci önemli 

ayağını oluşturur ve buna Beğendiklilerin büyük çoğunluğu katılır. Daha ziyade 

evlerinin alt katlarındaki yahut bitişik durumdaki ahırlarda, doğrudan hanenin 

ihtiyacı için beslenen büyükbaş ve kısmen de olsa küçükbaş hayvanlar mevcuttur. 

Birçok hanenin tercih ettiği bu besicilik türü, hane ihtiyaçları için olup, her yıl 

çoğalan hayvanlar ise ancak nakit gelir için satılmaktadır. Gerek Beğendik’in 

meralarından gerekse de Botan ve Müküs kenarındaki Bahçelerden biçilen otlar, 

ahırlarda yahut bahçelerde bulunan “kox”larda (tarla evleri) muhafaza edilmektedir. 

Burada, Beğendiklilerin “kox” olarak isimlendirdikleri tarla evlerinin, beldenin 

sosyal yaşantısı içerisinde önemli bir rolü olduğunu da ifade etmek de gerekecektir. 

Haziran ayından Eylül ayına kadar, Beğendikliler, beldedeki evlerinde besledikleri 

hayvanlarıyla birlikte, ekseriyetle, bu evlerde yerleşmektedirler. Beldedeki evlerinde 



117 
 

ise dönüşümlü olarak birkaç kişi kalmakta ve eve göz kulak olmaktadır. Çok yönlü 

olarak kullanılan tarla evleri genellikle önü açık olmak suretiyle, üç yandan örme taş 

duvarla inşa edilmekte ve üstü kalın ağaçlarla ve dallarla örtülmektedir. Son 

zamanlarda bazı tarla evlerinde banyo ve tuvalet bölümlerinin de eklendiği 

görülmektedir (Bkz. Fotoğraf 10, 11 ve 12). Bu dönemde, Beğendik’in hemen tüm 

sosyal yaşantısının bahçelere doğru kaydığı görülmektedir. Öte yandan, tarla 

evlerinde toplanan ve saklanan otun herhangi bir ticari değer taşıdığını söylemek 

mümkün görünmemektedir. 

Beğendik’te, küçükbaş ve büyükbaş hayvan besiciliğinin yanında, çok yaygın olan 

bir başka besicilik ise kümes hayvancılığıdır. Çoğunlukla tavuk ve horozların 

bulunduğu, yanı sıra hindilerin de görülebildiği kümes hayvanları, birçok hanenin 

ahırında yahut bahçesinde beslenmektedir.  

Beğendik’te dikkati çeken bir başka yoğun hayvan nüfusu ise eşeklere ve az sayıdaki 

katırlara aittir. Eşekler ve katırlar yakın geçmişe değin, kervan ticaretinin yine bu 

binek hayvanlarıyla gerçekleştirildiği dönemlerde, son derece önemli bir üretim 

değeri taşımakta idiler.  Eşekler ve katırlar, günümüzde her ne kadar motorlu taşıtlar 

kervan ticaretinin yerini almış olsa da en az geçmişteki kadar can alıcı bir ihtiyacı 

yerine getirmektedirler. Bu yüzden, kullanım ve üretim değerlerini de 

korumaktadırlar. Hiçbir yolun gitmediği Botan ve Müküs çayları yamaçlarındaki 

meşhur Beğendik bahçelerinde, günümüzde de tümüyle karasabanla gerçekleştirilen 

bahçe sürümleri, katırlar, eşekler ve diğer büyükbaş hayvanlarla 

gerçekleştirilmektedir. Öte yandan eşekler ise yolun ulaşamadığı bu bahçelerden 

toplanan hasadın Beğendik’e çıkarılmasında, olmazsa olmaz bir binek ve yük 

hayvanı olarak kullanılmaktadır. Bu bakımdan her hanenin, mutlak surette en az 1 



118 
 

eşeği yahut kartı bulunmaktadır -ki çoğu zaman bazı hanelerin birden fazla eşeği 

olduğu da gözlemlenmiştir. Bu sebepten, eşek ve katır ticareti, Beğendik’in 

ekonomik faaliyetlerinde önemli bir yer tutar. 

Beğendik’te, gerek tarımsal faaliyette gerekse yük taşımada yaygın şekilde kullanılan 

eşek ve katır türü hayvanların tamamının, dışarıdan satın alma yoluyla elde edildiğini 

söylemek mümkündür. Beğendik’e dışarıdan gelen bu hayvanların, iki aracı grup 

tarafından Beğendikliler’e ulaştırıldığı ifade edilebilir. İlki, sayıları 4 - 5 hane kadar 

olan Beğendikliler’dir. Bu köylüler, Konya, Mersin, Silifke ve Siirt’ten aldıkları 

eşek, katır ve bu iki türe nazaran son derece az sayıda olan atları temin ederek, 

Beğendik’te ve civar yerleşimlerde satmaktadırlar. Beğendikli satıcılar, alış verişi 

daha ziyade nakit para karşılığı yaparken bazı durumlarda da koyun ve keçi gibi 

küçükbaş hayvanlarla takas ettiklerini de ifade etmişlerdir. İkincisi, Beğendik’e ve 

civar köyler ile mezralara, kasalı transit araçlarla satış yapan yerel tüccarlardır. Bu 

kesim de çeşitli illerden topladıkları hayvanları, köylerde ve mezralarda durarak, 

sergiler açarak satmaktadırlar. Bu kesim, ticaretini, daha ziyade nakit parayla 

gerçekleştirmektedir. Kaynak kişiler, Beğendik’te her yıl, özellikle ilkbahar 

aylarında, ortalama 50 civarında eşek ile 15 - 20 civarında katır alımı yapıldığı 

bilgisini vermektedirler. Satışların ilkbahar başlangıçlarında gerçekleşmesi de yerel 

tarımsal faaliyetlerin başlangıç zamanına denk gelmesi bakımından anlamlıdır. 

Kaynak kişilerden derlenen bilgilere göre, bir katırın ortalama (dışarıdan) alış fiyatı 

1.5 ila 2 bin arasında değişirken, Beğendik’teki satış fiyatı da 2 ila 3 bin arasında 

değişebilmektedir. 1 ile 1.5 bin arasında alış fiyatı olan at, 2 bin liraya kadar değişen 

fiyatlarda satılırken; 300 ila 700 lira arasında değişen alış fiyatı olan eşekler de yine 

800 liraya kadar varan satış rakamlarına sahiptirler. Mevcut fiyatların değişkenliği 



119 
 

hayvanın yaşına, kilosuna, sağlığına bağlı iken; bu hayvanların, alış ve satış 

fiyatlarını, temel belirleyenin, yıllara göre değişen pazardaki hayvan miktarı olduğu 

anlaşılmaktadır. Hayvanlar azaldıkça, fiyatları da yükselmektedir. Katır fiyatlarının 

at ve eşeklere oranla fazla oluşunun, katırın gerek daha uzun yaşaması gerekse de 

daha fazla yük taşıyabilmesiyle doğrudan ilişkili olduğu anlaşılmaktadır. 25 ila 30 yıl 

arasında yaşayabilen katıların iş ömürleri de 20 - 25 yıl kadardır. Ortalama 15 yıl 

yaşadıkları belirtilen at ve eşeklerin de iş ömürlerinin 4 ila 15 yıl arasında değiştiği, 

kaynak kişilerce ifade edilmiştir. 

Yakın geçmişe kadar, daha ziyade binek hayvanı olarak kullanılan atların, ağalık gibi 

toplumsal statülere sahip kişilerce kullanımda olduğu ve geçmişten günümüze esasta 

iki cins at tanımlamasının yapıldığı anlaşılmaktadır. Bunlar, “Rahvan” olarak 

tanımlanan ve sadece binek hayvan olarak kullanılan atlar ile “Hespi Bar” (iş atı) 

olarak tanımlanan ve tarlada, yük taşımada kullanılan atlardır. Günümüzde 

Beğendik’te gerek binek hayvanı olarak gerekse de yük hayvanı olarak at kullanımı 

hemen hemen tamamen ortan kalkmış durumdadır. 

Kaynak kişiler, kimi zaman, Beğendikli olan ve hayvan alım satım işleriyle 

uğraşanlar ile beldeye dışarıdan gelen yöre kökenli satıcılar arasında anlaşmazlıklar 

olduğunu ancak bu anlaşmazlıkların büyük sorunlara dönüşmediğini de ifade 

etmektedirler. Beğendikli satıcılar, dışarıdan getirdikleri hayvanların “kimliklerine” 

sahip olduklarını da ifade etmekte ve böylelikle İran ve Irak’tan getirilen yahut ülke 

içinde kaçak satılan hayvanlardan farklı olarak kendi sattıkları hayvanların “yasal” 

olduğunu da ifade etmektedirler. Böylelikle, kontrollerde, hayvanlara el 

konmamaktadır.  



120 
 

Yörede, bu anlamda, kaçak hayvancılık ekonomisinin de gelişkin olduğu ve 

Beğendik’te de bu ekonominin yansımalarının bulunduğunu ifade etmek 

mümkündür. Kimlikler, hayvanlar hastalandığında, veteriner hekimin devreye 

girişini de sağlamakta ve bu yönüyle daha karlı bir durum ortaya çıkarmaktadır. 

Kaynak kişiler, iş ömrü dolan ve hala hayatta olan bu hayvanların, kimi köylülerce 

kesilerek öldürüldüğü ve cesetlerinin de Botan yahut Müküs Çayı’na atıldığını ifade 

etmişlerdir. 

Bunların yanı sıra, Beğendik’te birkaç tane, sipariş üzerine, semer yapabilen ustanın 

olduğu ve gerekli malzemeler temin edildiğinde, işçilik ücreti alınarak, bir gün 

içerisinde semer yapılabildiği de ifade edilmiştir. Bunun haricinde, semerlerin, 

genellikle Siirt’ten 150 - 200 TL’ye getirtildiği ve bu tip semerlerin kullanımının 

yaygın olduğu ifade edilmiştir. 

 

2.2.6 Arıcılık 

Beğendik Beldesi’nde, özellikle son yıllarda artış gösteren önemli bir ekonomik 

faaliyetin de arıcılık olduğu gözlemlenmiştir.  

Nüfus artışı, hayvancılığın sönümlenmesi ve tarımsal faaliyetlerin, çoğunluk 

açısından, hane nüfusunun ve besiciliği yapılan büyükbaş hayvanların ihtiyaçlarını 

karşılamaya yeter düzeyde mal ve para girdisi sağlamaması; birçok Beğendikli 

haneyi, yeni geçim faaliyetlerine yönlendirmiş olduğu anlaşılmaktadır. Türkiye’de, 

son yıllarda piyasa değeri yükselen ve yaygınlayaşn “yerel bal” sektörünün 

Pervari’ye de ulaşmasının, Beğendikliler’in, geleneksel kültürlerinde yer alan arıcılık 

faaliyetlerini çeşitli biçimlerde piyasa ekonomisine uyarlamalarına yol açtığı ifade 



121 
 

edilebilir. “Pervari Balı”nın 2003 yılında, Tarım ve Köy İşleri Bakanlığı’ndan 

coğrafi sertifika alarak tescillenmesinin ardından, yörede, geçimlik ekonomi 

içerisinde ve çok az olarak da Kuzey Irak ve İran’la olan kaçak ticareti içerisinde yeri 

olan balın, daha yaygın ve yeni modern yöntemlerle birlikte yaygın bir ticari faaliyet 

haline geldiği anlaşılmaktadır.  

2000’li yıllara kadar ise bal üretimi, çoğunlukla, yaylacılık faaliyetleriyle birlikte 

yürütülen; hane ihtiyacı kadar üretilen ve bazı kimselerce de İran ve Kuzey Irak’tan 

arı getirmek suretiyle kervan ticaretiyle birlikte yörede satışı yapılan bir ekonomik 

faaliyeti işaret etmektedir. Beğendiklilerin “Gurbe Şıvık” olarak ifade ettikleri yerel 

bir tür karakovan kullanılarak üretilen balın, 2000’lerle birlikte, önemli bir nakit girdi 

sağlayan ticari girdi sağlayan bir metaya dönüşmesiyle birlikte, Beğendikliler için 

yeni ve önemli bir geçim ekonomisi alanı ortaya çıkardığı ifade edilebilir.  

Beğendikliler, günümüzde, arıcılıkta faaliyetlerinde, fenni ve kara kovan 

yöntemlerini bir arada kullanılmaktadır. Ancak geleneksel karakovan kullanımın 

daha yaygın olduğu ifade edilmelidir. Bunun, sağladığı ekonomik girdi açısından 

belirgin bazı sebepleri bulunmakla birlikte, Beğendik’te arıcılıkla uğraşan haneler 

tarafından da üretilen “Gurbe Şıvık”ın, kendi başına ticari bir değerinin var 

olmasından da ileri geldiği düşünülebilir. Karakovan balın piyasa değeri, fenni kovan 

balına göre birkaç kat yüksektir. Örneğin, çalışmanın yapıldığı tarihlerde, fenni 

kovanlardan ortalama 15 kilo bal elde edilirken, bu balın kilosu yaklaşık 7 TL kadar 

idi. Öte yandan, bir karakovandan ortalama 5 kilo bal elde edilmesine karşın, bu 

balın kilosu ortalama 25 TL’ye satılabilmekteydi. Dolayısıyla, arı sayısı daha az 

olan, bu yönüyle de fazla bakım ve masraf gerektirmeyen karakovanlardan, kovan 

başına yaklaşık 125 TL gelir elde edilirken; fenni kovanlarda, kovan başına 105 TL 



122 
 

elde edilmektedir. Beğendik’te karakovan kullanımının yaygınlığının esas 

belirleyenin, doğrudan nakit girdi sağlayan bu önemli ekonomik faaliyette ortaya 

çıkan maddi farkın olduğu ifade edilebilir. Öte yandan, karakovanın çoğunluk 

tarafından tercih edilmesinde öne çıkan bir diğer etmenin ise, yörenin doğal çevre ve 

iklim şartları açısından, aracılık faaliyetinin gerektirdiği yazlık ve kışlık göç 

süreçleridir. Karasal iklimin hâkim olduğu yörede, arıların daha verimli olabilmeleri 

için, soğuk ve sert geçen kış aylarında daha sıcak yerlere, sıcak geçen dönemlerde ise 

yüksek ve serin yaylalara taşınması gerekmektedir. Aynı zamanda, kovanların 

göçünün, çiçekler açısından bitki örtüsünün nispeten daha zengin olduğu yerlere 

doğru yapılması da arcılık da verimi ve dolaylı olarak, maddi kazancı arttıran bir 

diğer gerekliliktir. Karakovan, yapımında kullanılan doğal malzemenin niteliğinden 

kaynaklı olarak böylesi uzun göçlere uygun değildir. Bu sebepten, karakovanla 

üretim yapan Beğendikliye, uzun mesafelerde yer değiştirmek gibi ek bir ekonomik 

gider yükü de bindirmemektedir. Ek olarak, gerek Beğendik’te gerekse yörede, sofra 

kültürü içerisinde, büyük çoğunlukça balın, peteğiyle birlikte yenmesinin tercih 

edildiği de dikkati çeken bir diğer gözlemdir. Karakovan kullanımının, bu kültürel 

tutumla da ilişkili olarak, çoğunlukça sürdürülmesinde üzerine düşünmeye değer bir 

etkisi olduğu ileri sürülebilir.  

Sahip olduğu arı miktarı çok daha fazla olan fenni kovan sahipleri ise yaz 

dönemlerinde genellikle Toroslar’a gitmektedirler. Karakovanla üretilen bala göre 

daha masraflı olan ancak üretilen bal ve sahip olunan arı sayısı bakımından önde olan 

bu tip arıcılıkla, daha ziyade, ekonomik durumu yerinde olan Beğendiklilerin rağbet 

ettiği ifade edilmelidir. Günümüzde, ekonomik durumu daha iyi olan hanelerin, bal 

üretimi işine daha fazla yüklenmesi, yöredeki arı nüfusunda da önemli bir artış ortaya 



123 
 

çıkarmaktadır. Fenni kovanların sayısı arttıkça, karakovanlardan alınan verim de 

düşmektedir. 

Bazı bal üreticileri, çoğunlukla İran üzerinden kaçak yolarla, neredeyse yarı 

maliyetine kovan ve arı temin etmektedirler. Derlenen bilgilere göre, Pervari Balı’nın 

resmi onay aldığı 2003 yılından günümüze, İran’dan kaçak yollardan kovan ve arı 

kolonileri de getirilmektedir. Yörede fenni kovanın maliyeti yaklaşık 450 TL iken, 

İran’dan getirilen kovanın maliyeti 200 - 220 TL’ye kadar düşebilmektedir. Ayrıca 

yöreye getirilen İran arılarının, yerli cins arılarını bozduğunu da kaynak kişilerce 

sıklıkla ifade edilmiştir. Buna göre, aslında daha kaliteli olan yerli arılarla çiftleşen 

İran arıları, giderek çoğalmakta ve arının cins kalitesini de düşürmektedir. Bu da 

balın verimine ve kalitesine yansımakta ve nihayetinde, üreticisine ekonomik zarar 

getirmektedir. Yine bazı bal üreticisi Beğendikliler, İran üzerinden temin edilen 

balın, yöreden alım yapan toptancılara “Pervari Balı” olarak satılmasının da 

sertifikası olan bu isme zarar verdiği görüşündedirler. 

Beğendik’te ve yörede, arıcılık faaliyetlerinde öne çıkan ve Beğendik’e özgü bir 

geçim alanı yaratmış olduğunu ifade edebileceğimiz, konuyla ilgili bir başka önemli 

alt başlık da “Gurbe Şıvık”ın üretimidir. 

Geleneksel arı besiciliği içerisinde, kuşaklar boyunca aktarılagelen kovan yapım 

tekniği, günümüzde, arı besiciliğini hane ekonomisi içerisinde değerlendirilen hemen 

tüm Beğendiklilerce icra edilmektedir. Beğendikliler, yerel bitki örtüsünden 

faydalanarak gerçekleştirdikleri bu el sanatını, gündelik yaşam kültürleri içerisinde 

çok işlevsel olarak hâlihazırda kullanmaktadırlar. Örneğin, kervan ticaretinin en 

önemli ürünü olan üzümler, Beğendiklilerce örülen büyük üzüm sepetleriyle, Bitlis 



124 
 

ve Van yöresine taşınmakta; hatta bu yörede Beğendikliler, “sepetleriyle” ayırt 

edilmektedirler (Bkz. Fotoğraf 13). 

Gurbê Şıvık da Beğendik’te yaygın şekilde üretilmekte ve son yıllarda giderek artan 

şekilde, ticareti de yapılmaktadır (Bkz. Fotoğraf 14). Gurbê Şıvık, söğüt, ayva ve dut 

ağaçlarından yapılmaktadır. Ağaçlara göre bölümlerinin değişkenlik gösterdiği 

Gurbê Şıvık, yaklaşık 30 - 40 cm çapında ve yine yaklaşık bir tahminle 1.5 m 

yüksekliğinde, silindir şeklinde örülmektedir. Gurbê Şıvık, Beğendik’te el yapımı 

olarak üretilmektedir. Gurbê Şıvık’ın hammaddesi olan çeşitli özellikteki ağaçların 

yine çoğunlukla Beğendik ve civarından karşılandığı, bazen de Siirt’ten temin 

edildiği gözlemlenmiştir.  

Belirli aşamalara ve kendi içerisinde, yapımında önemli teknik bilgi ve deneyim 

gerektiren ayrıntılara sahip olan Gurbe Şıvık, şöyle ayrıntılandırılabilir: Öncelikle 

“Tarîk” yapılır. Tarîk, Gurbê Şıvık’ın dip kısmını oluşturmaktadır. Tarîk, genellikle 

söğüt ağacından yapılmaktadır. Daha kalın olan söğüt dallarının, ince dallarla 

birbirine bağlanmasıyla oluşturulan Tarîk’e, daha sonra “Şarşik” (Türkçe tabiriyle 

“Çerçeve”) eklenir. Şarşik, 12 kalın söğüt dalının, daha ince olan söğüt dallarının 

birbirine sarmalanmasıyla elde edilen taca, dikey olarak yerleştirilmesiyle elde 

edilmektedir. Üçüncü aşamada, Tarîk ve Şarşik’in birleştirilmesiyle elde edilen 

zemin üzerine, genellikle dut yahut ayva ağacından tercih edilen 12 uzun “Bıst”, 

dikey olarak yerleştirilir. Elde edilen iskelet, ince söğüt dallarıyla aşağıdan yukarıya 

örülerek Gurbê Şıvık elde edilir. Boyları ortalama 1.5 m olan Gurbê Şıvık’ın ağız 

kısmına ise “Ger” denir. Bu işlemlerin ardından, Gurbê Şıvık’ın harçla sıvanması ve 

kurutulması işlemleri gelmektedir. Gurbê Şıvık’ın örülmesi işlemlerinin 

tamamlanmasının ardından, “Zıbıl” (büyük baş hayvan gübresi), alçı ve “tenûrde” 



125 
 

(tandırda) biriken külle karıştırılarak bir harç oluşturulur. Elde edilen harç, el 

marifetiyle Gurbê Şıvık’a sıvanır. Sıvanma işlemi, Beğendik’te “mola etmek” olarak 

tabir edilmektedir. Sıvanma işlemlerinin ardından Gurbê Şıvık, güneşte kurumaya 

bırakılır. 

Gurbê Şıvık’ın esas hammaddeleri olan söğüt ve dut ağacı dallarının hemen 

tamamına yakını, Botan ve Müküs Çayı kenarlarından ve Beğendikliler’in kendi 

tarlalarındaki ağaçlardan elde edilmektedir. Beğendik’te mevcut Karakovan 

yapımına yeter miktarda bulunmayan ve ayva ağacından elde edilen odunlar ise 

bazen Siirt’ten getirilmektedir. 

Gurbê Şıvık’ın ortalama kullanım süresinin 4 ila 5 yıl arasında olduğu aktarılmıştır. 

Günümüzde, Beğendik’te sipariş üzerine de Gurbê Şıvık yapılmakta ve tanesi 45 - 50 

TL’ye dışarıya satılmaktadır. Öte yandan “Gurbê Şıvık’ın dolusu”nun da içerisindeki 

arıları ve balıyla birlikte yaklaşık olarak 250 - 300 TL’ye satıldığı ifade edilmelidir. 

Gurbê Şıvık, içerisinde 3 ila 10 bin arı barındırabilmekte ve Gurbê Şıvık’ın fiyatı, bu 

özelliklerine göre değişmektedir.  

Gurbê Şıvık’tan en iyi koşullarda, 15 kg bal alınmakta, buna karşılık yine en iyi 

koşullarda, fenni kovandan ise 90 kg bal çıkmaktadır. Bu yolla, şeker kullanılmadan 

üretilen balın kilosu 50 TL’ye alıcı bulabilirken, şeker kullanılarak üretilen balın kg 

fiyatı 13 ila 25 TL arasında değişebilmektedir. Arıcılıkta sandık kullanan 

Beğendikliler’den derlenen bilgilere göre her sandığa 12 çerçeve (‘petek’ de 

denmektedir) girmektedir. Boş  sandıkların çifti 90 TL’ye temin edilmekte; arılarla 

beraber, 450 TL’ye mâl olmaktadır. Bu tabloya bakılarak, Gurbe Şıvıkla üretim 

yapan Beğendiklilerin, son yıllarda, fenni kovan kullanan ve daha fazla kazanan 



126 
 

üreticilerle aralarında oluşan farkı, Gurbe Şıvık üretimi ve satışıyla kapatmaya 

çalıştıkları da ifade edilebilir. 

Bu tabloya bakılarak, Pervari HES Projesi’nin hayata geçmesiyle birlikte, tarımın ve 

hayvancılığın yanı sıra Beğendikliler’in arıcılık faaliyetlerinin ve Gurbe Şıvık 

üretimlerinin de doğrudan olumsuz etkileneceği rahatlıkla ifade edilebilir. 

Günümüzde önemli bir geçim etkinliği durumunda olan arıcılık, bu yönüyle de tehdit 

altındadır. Ek olarak kimi kaynak kişiler, yörede “Baçik” olarak tabir edilen ve 

arıcılık için çok gerekli olan bir bitki türünün, günümüzde hızla azaldığını ve bunun 

da arıcılıktan elde edilen verime ve ekonomik gelire darbe vurduğunu sıklıkla ifade 

etmişlerdir.  

Sonuç olarak, ekolojik değişimin, Beğendik’in ekonomik ve sosyal tablosunda ortaya 

çıkarmakta olduğu dönüşümün önemli bir ayağını da arı besiciliği ve bununla ilintili 

ekonomik faaliyetler olduğunu söylemek mümkündür. 

 

2.2.7 Zanaat 

Beğendik’te, bugün bir adet değirmen ve iki adet de ağaç ve demir işlerinin yapıldığı 

atölye vardır. Yanı sıra Beğendik’te ve yörede geleneksel ev mimarisinde çalışan taş 

ve duvar ustaları da yaşamaktadır. Bu atölyeleri işleten ve mesleği sürdüren 

Beğendikliler, çoğunlukla babadan oğla devreden bir zanaat işçiliği yapmaktadırlar. 

Ancak değirmen haricindeki diğer işler, gelir getiren değil, hane ekonomisine destek 

olan bir ek ekonomik işlevle tarif edilmektedir. 



127 
 

Kültürel olarak ise yakın döneme kadar, yöre hayatına modern araçların ve ticaretin 

girişine kadar, bu gibi mesleklerin itibar edilen bir sosyal statüyü tanımlamakta 

olduğu anlaşılmaktadır. Kısaca bu meslek gruplarına göz atarsak, şunları ifade 

edebiliriz: 

1990’lı yıllara değin Müküs Çayı kenarında, çaydan yine bir kanal vasıtasıyla alınan 

su yardımıyla çalıştırılan değirmenler, bugün terk edilmiştir (Bkz. Fotoğraf 15 ve 

16). Bu değirmenlerde kanal yoluyla gelen su, yaklaşık olarak on metre yukarıdan 

düşürülmekte ve değirmenin pervanesi çevrilerek, öğütme taşlarının dönmesi 

sağlanmakta idi. Her iki değirmende de düşürülen su için inşa edilen kısmın bir 

bölümünün yekpare taş içerisinde oyulduğu, geri kalanının ise çeşitli tarihlerde 

yapılan onarımlarla birlikte yükseltildiği anlaşılmaktadır. Günümüzde ise Gazi 

Mahallesi’nde bulunan değirmen, aynı zamanda fırın olarak çalıştırılmakta ve daha 

ziyade karakol ile sağlık ocağı ve ilköğretim okullarında görev yapan devlet 

memurlarına satış amacıyla ekmek üretmekte, pek az Beğendikli burada üretilen 

ekmeği kullanmaktadır. 

Marangozluk ve demir işçiliğinin yapıldığı atölyeler ise bugün, daha ziyade gündelik 

yaşam içerisinde ihtiyaç duyulan bakım onarım ve basit üretim araçlarının imalatının 

yapıldığı yerler olarak bilinmektedir (bu atölyelerde üretilen bazı üretim araçları ve 

açıklamalar için bkz. Fotoğraf no 17). Bu zanaatlarla ilgilenen Beğendikliler ise, 

beldenin sosyo-kültürel hayatında, sahibi oldukları mesleklerle ayırt edilmekte ve 

itibar görmektedirler. 

 

 



128 
 

2.2.8 Koruculuk 

Bölgede, devletin, 1990’lı yıllarla birlikte PKK’ye karşı geliştirdiği askeri ve siyasi 

önlemler çerçevesinde gündeme gelen ve yaygınlık kazanan koruculuk, Beğendik’te 

ve genel olarak Botan havzasında da görülebilen yaygın bir uygulamadır. Ancak 

Beğendik’in için de bulunduğu yöre, 1990’lardan günümüze, ciddi ölçülerde 

çatışmaların yaşanmamasıyla da ayırt edilmektedir.48 

PKK’nin, 2000’li yıllarla birlikte, bölgede etkin, kitlesel bir siyasi güç olarak; askeri 

eylemlerden ziyade, uluslararası siyasal konjonktürün itimiyle birlikte, parlamento 

zemininde gerçekleştirdiği politik hareketlilik; 2010’lara değin hâlihazırda 

çatışmaların yoğun olarak yaşanmadığı yörede, koruculuğun, askeri işlevinden 

ziyade ekonomik işleviyle öne çıkmasını sağlamış görünmektedir. Bugün koruculuk, 

Beğendik’e, tarımsal ürünlerin satışından sonra, nakit para girdisini sağlayan ikinci 

önemli meslek grubu olarak rahatlıkla ifade edilebilir. 

Kaynak kişilerin aktarımlarından anlaşıldığı üzere, Beğendik’te koruculuğun 

başladığı 1990’lı yıllara değin, jandarma karakolu ile Beğendik arasında ciddi 

gerilimler yaşanmıştır. Bu döneme ilişkin anlatılar çoğunlukla, karakol komutanının 

ve erlerin, köylülere yönelik keyfi saldırılarına ve köylülerin angarya işlere 

koşulmasına dairdir. Nedensiz yere sözlü hakaret ve fiziki şiddet içeren uygulamalar 

ile özellikle 1990’lara kadar Beğendik’in yollarının yapılmadığı dönemlerde, düzenli 

olarak karakolun iaşesinin Pervari’deki askeri karargâhtan herhangi bir karşılık 

olmaksızın kervanlarla taşımaları yoluyla işgücü talep edildiği aktarılmaktadır. 

                                                            
48 Bu konudaki en büyük istisna, alan çalışmasının son günlerinde yörede iki korucunun öldürülmesi 
ve bir hafta kadar sonra da Pervari ilçe merkezine gerçekleştirilen PKK baskını olmuştur. 2010 yazını 
takip eden süreçten günümüze dek ise Pervari ilçe merkezi bir kez daha basılmış ve yörede yoğun 
çatışmalar görülmüştür. 



129 
 

Beğendiklilere göre maddi geri dönüşü olmayan bir çaba olarak görülen bu angarya, 

yörede yaygın şekilde yolların yapılmasıyla birlikte Beğendik’in dış dünya ile kara 

yolu ve gelişen iletişim kanallarıyla bağlanmasıyla birlikte, dönüşüme uğramıştır. 

Beğendikliler, yine bu yıllarda, PKK’nin bölgede etkinliğini arttırmasına paralel 

olarak bu tür keyfi uygulamaların da “bıçak gibi kesildiğini” aktarmaktadırlar.  

Hâlihazırda, tespit edilebildiği kadarıyla, 57 korucunun görev yaptığı Beğendik’te, 

20’den fazla da korucu emeklisi bulunmaktadır.  Koruculuk, şu haliyle, Beğendik’te 

ve yörede, toplam gelir açısından önemli bir yeri işgal etmektedir ve en önemli nakit 

girdi kaynaklarından birisi haline gelmiştir. 1990’larla birlikte koruculuğun 

yaygınlaşması ve garantili, düzenli bir gelir kaynağı haline gelmesi, devamla yörede 

yaşanan sosyo-ekonomik gelişmelerde önemli bir rol üstlenmeye başlamıştır. 

Örneğin, haneye bir yahut birden fazla korucu maaşının girdiği Beğendikliler, 

diğerlerine nazaran, ürünlerini Van pazarlarına motorlu taşıtlarla götürmeye 

başlamışlar ve buradaki komisyoncularla daha erken süreçlerde ilişkiye geçerek, 

ürünlerini para karşılığı elden çıkarmaya başlamışlardır. Nakit girdinin artış 

gösterdiği bazı haneler, 1990’larda yolların yapılmasıyla birlikte, taşımacılık 

sektörüne de el atmışlar ve insan ve mal taşımacılığı yapmaya başlamışlardır. Bu 

şekilde, tarımcılığın yanı sıra geniş aileleri içerisinde nakit para girdisi sağlayacak 

işlere de el atan kimi hanelerin, Beğendik’i bu yıllarda bırakan köylülerden de arazi 

satın aldıkları ve ekonomik anlamda varsıllıklarını kuvvetlendirdikleri görülmüştür. 

Beğendik’te ve yörede koruculuğun, günümüzde, bu gibi ekonomik etkileriyle daha 

ön plana çıkmakta ve devlet ile PKK arasına süregiden savaşta, doğrudan siyasal bir 

taraflaşmaya işaret etmemekte olduğu da belirtilmelidir. Nitekim çoğu korucu 



130 
 

kaynak kişiyle yapılan görüşmelerde, birbirinden farklı siyasal tercihlerinin de 

olduğu gözlemlenmiştir. 

 

2.3 Nüfus 

Türkiye İstatistik Kurumu’nun (TÜİK), 2010 yılı Adrese Dayalı Nüfus Kayıt Sistemi 

(ADNKS) verilerine göre, Beğendik’te 1297’si erkek ve 1346’sı kadın olmak üzere, 

toplam 2643 kişi ikamet etmektedir. 49  Ancak Beğendik’teki genel görünüm ile 

toplam nüfusa ilişkin yaygın olan kanı, bu rakamın 3 binin üzerinde olduğu 

yönündedir. Gerçekten de Beğendik’te dikkati çeken önemli özelliklerden birisi de 

yoğun ve hareketli bir nüfus yapısına sahip oluşudur. 

Beğendik’te haneleri, genellikle babayanlı bir kan bağını kesin koşulda içeren birkaç 

tek eşli yahut çokeşli ailenin birleşmesiyle ve mekân olarak da aynı evde 

yaşamasıyla karakterize edebileceğimiz, kalabalık nüfuslu geniş aile birimleri olarak 

ifade edebiliriz. 

Beğendik’te çok eşlilik, çok karılılık (polijini) 50  olarak görülür. Ebeveynler ve 

onların erkek çocuklarının ailelerinden oluşan haneler, Beğendik’teki en yaygın 

görülen aile yapısını işaret etmektedir. Bunun yanında, tek eşli evliliklerin 

                                                            
49 http://report.tuik.gov.tr/reports/rwservlet?adnksdb2=&ENVID=adnksdb2Env&report=idari_yapi_09
sonrasi.RDF&p_il1=56&p_yil=2010&p_dil=1&desformat=pdf  (29.03.2011) 

50 Polijini (çok eşlilik), insan topluluklarında Poigami (çok karılılık) ve Poliandri (çok kocalılık) 
olarak görülür. Çok kocalılık Nepal ve Hindistan alt kültürlerine özgü olarak birkaç örnekte 
görülmekle birlikte, dünyada yaygın olarak çok karılılık bulunur. Çok karılılık, gelişmiş ileri kapitalist 
ülkelerin modern ve hatta post-modern şehir hayatı içerisinde “yasal olmayan çok eşlilik” şeklinde 
görülebilen bir kültürel pratik olduğu gibi; kapitalizm öncesi üretim ilişkileri ve sosyal yapıları 
muhafaza eden veyahut hâkim sosyo-kültürel yapıya uyarlı şekilde bir yaşam biçimi olarak muhafaza 
eden topluluklarda da görülebilen bir kültürel pratiktir (Kottak, 2003: 434 – 440). 

http://report.tuik.gov.tr/reports/rwservlet?adnksdb2=&ENVID=adnksdb2Env&report=idari_yapi_09sonrasi.RDF&p_il1=56&p_yil=2010&p_dil=1&desformat=pdf
http://report.tuik.gov.tr/reports/rwservlet?adnksdb2=&ENVID=adnksdb2Env&report=idari_yapi_09sonrasi.RDF&p_il1=56&p_yil=2010&p_dil=1&desformat=pdf


131 
 

günümüzde yaygınlık kazandığı ve az da olsa çekirdek aile olarak 

tanımlayabileceğimiz ebeveyn ve çocukların yaşadığı örnekleri de görmek 

mümkündür. Ancak bu tip ailelerin de Beğendik’in hâkim aile yapısında olduğu 

üzere, iktisadi ve sosyal faaliyetlerinde ve toprak mülkiyetinde bağımsız olmadıkları 

ifade edilmelidir. 

Her ailenin ortalama olarak, en az 4 ve en fazla 15 çocuğa sahip olduğu Beğendik’te, 

ciddi bir çocuk ve genç nüfusunun varlığı oldukça dikkat çekicidir. Beğendik’teki 

genel nüfusun, 1970’lerden itibaren hızlı bir biçimde artış gösterdiği, 1980’ler ve 

1990’larda ise daha da ivme kazanarak, yeni mahalleler kuracak ölçüde genişlediği 

ve belde statüsü gerektirecek boyutlara ulaştığı anlaşılmaktadır. 

Günümüzde ise Beğendik, astsubay rütbesinde komuta düzeyine sahip yaklaşık 90 er 

ve erbaşın bulunduğu bir karakola; bir doktor ve üç sağlık çalışanının bulunduğu bir 

sağlık ocağına; 2010 bahar dönemi itibariyle de 611 öğrenciye51 ve 22 öğretmene 

sahip iki ilköğretim ve 33 öğrencili bir anaokulu kurumuna ve öğretmen 

lojmanlarına; birisinde resmi olarak görevlendirilmiş imama sahip iki camiye ve 

1992’de belde statüsü kazanmasının ardından, iki muhtarlığa ve bir belediyeye 

kavuşmuş bir yerleşim birimidir. Beğendik’in nüfus yoğunluğunun yanı sıra sahip 

olduğu böylesi kurumsal olanaklar, onu, yöredeki diğer yerleşim birimlerinden 

ayıran ve özgünlük katan önemli bir özelliğidir. 

2000’lerde de devam etmekte olan nüfus artışının, günümüzde farklı dinamiklerle 

birlikte sürekliliğini koruduğu gözlemlenmiştir.  Hane bazında ele alırsak, 1980’lerle 

                                                            
51 Burada, Beğendikli ailelerin yarısına yakının, ilköğretim çağındaki kız çocuklarını okullara 
göndermedikleri de ayrıca belirtilmelidir. Dolayısıyla, burada zikredilen rakamın, Beğendik’te 
ilköğretim çağında olan çocukların sayısının gerisinde kaldığı görülmektedir. 



132 
 

birlikte başlayan ve 2000’lerle hız kazanan dış göçlerin, dikkat çekici bir biçimde, 

belirli şehirlerde toparlandığı görülebilir. Söz konusu göçmen nüfusun, Beğendik’le 

canlı bir iktisadi ve sosyal ilişki alanı ortaya çıkardığı da ifade edilmelidir. Öyle ki 

günümüzde, birkaç hane düzeyinde olsa da Beğendik’e belde dışında gerçekleştirilen 

evliliklerle kurulan bazı hanelerin geri dönüğü gözlemlenmiştir. 

Hiç şüphesiz, yöredeki muadillerinden farklı olarak, Beğendik’te dikkate değer 

ölçülerde yaşanan bu nüfus artışının en önemli maddi koşulunu ise Botan ve Müküs 

çayları yamaçlarındaki tarım arazilerinde gerçekleştirilen sulu tarım ortaya 

çıkarmaktadır. Büyükbaş hayvan besiciliği ile küçükbaş sürü hayvancılığı, arıcılık, 

taşımacılık, bakkal ticareti (çerçicilik, toptancılık) ile Beğendik’te, yereldeki üretim 

faaliyetlerinin dışında nakit girdisi sağlayan mevsimlik işçilik ile koruculuk gibi yan 

faktörler de hesaba katıldığında, bugün, 3 binin üzerinde bir nüfusun barınabildiği ve 

ötesinde, buradan kopan ve toplamı da yaklaşık bir tahminle 9 bin olarak zikredilen 

Beğendikli göçmen bir nüfusun, hâlihazırda Beğendik’le olan iktisadi ve sosyal ilişki 

koşullarının maddi zeminini anlamak daha da belirgin hale gelmektedir.  

Beğendik’in iktisadi, sosyal, dinsel ve siyasal yaşantısını ortaya çıkaran yerel nüfus 

ile yine yereldeki söz konusu kültürel süreçler üzerinde son derece önemli bir etki 

alanı içeren göçmen nüfus arasındaki ilişkiler hakkında şunlar ifade edilebilir: 

Bugün, başta Gaziantep ve Adana - Tarsus olmak üzere, Beğendiklilerin geleneksel 

ticari bağlarının bulunduğu Van ve Bitlis ile İstanbul, Mersin, Diyarbakır gibi 

büyükşehirlerde; Beğendik’ten göç eden ve mahalleler oluşturarak yaşayanlar ile 

Beğendik’teki tarımsal faaliyetlere göre mevsimlik olarak inşat vb. geçici işlerde 

çalışmak üzere giden Beğendiklileri görmek mümkündür. Beğendiklilerin göç 



133 
 

ettikleri ve büyük mahalleler oluşturacak düzeyde toplu yerleşimler gösterdikleri en 

önemli iki il, Adana - Tarsus ve civarı ile Gaziantep’tir. 

1970’lerden itibaren, tarım arazileri üzerinden geçinen hane nüfuslarının artışıyla 

ortaya çıkan ekonomik sıkıntıların boy vermesiyle birlikte, bazı Beğendikliler, 

mevsimlik işçilik için Çukurova’ya çalışmaya toplu şekilde gitmeye başlamışlardır. 

Çukurova’da tarım işçiliği yapmak üzere ve özellikle Adana - Tarsus’ta bulunan 

çırçır fabrikalarında çalışmak için gelen Beğendiklilerin, zamanla, sahip oldukları 

soy bağlantıları üzerinden Beğendik’te artan işsiz nüfus için de bir çekim merkezi 

haline gelmiş oldukları anlaşılmaktadır. Günümüzde, Adana - Tarsus’ta bulunan 

Fevzi Çakmak ve Tozkoparan mahallelerinde yoğun bir Beğendikli nüfus 

yaşamaktadır. Çoğunlukla Adana - Tarsus’taki mahallelerde yaşmakta olan 

Beğendikliler’den az sayıda Mersin’e yerleşmiş olanlar da mevcuttur. Çukurovalı 

Beğendikliler, bölgede, çoğunlukla mevsimlik tarım işçiliği ve vasıfız işçilik yaparak 

geçinmektedirler. Yaklaşık bir rakamla, bugün Çukurova’da 250’ye yakın 

Beğendikli hanenin mevcut durumda olduğu söylenebilir. Burada, esas olarak soy 

bağlantıları üzerinden, Beğendik’in iktisadi ve sosyo-kültürel yaşantısına müdahil 

olmayı, sahip oldukları alternatif ve yeni yaşam deneyimleriyle birlikte 

sürdürmektedirler.  

Yine, benzer şekilde, 1970’lerle birlikte göçmen yerleşimlerinin görüldüğü ikinci 

önemli il de Gaziantep’tir. Beğendik’ten göç eden nüfusun günümüzde en fazla 

biriktiği ve Beğendik’le en etkili iktisadi ve sosyal ilişki geliştirmiş olanların da 

Gaziantepli Beğendikliler olduğu anlaşılmaktadır. Bugün, Gaziantep ilçe merkezi 

içerisinde yer alan Türkmenler Mahallesi, bu mahalleye komşu diğer mahalledekiler 

de dâhil, yaklaşık bir tahminle, toplam 350 hanenin hemen tamamının yerleşik 



134 
 

olduğu bir mekânı işaret etmektedir. Bu mahalleye ve özellikle de mahallenin ticari 

ve sosyal merkezi sayılabilecek Zeynel Abidin Caddesi’ne yakın Beydilli, Barış, 

Yavuzlar, Göztepe, Cengiz Topel, Karayılan ve Güzelvadi mahallerinde de yoğun bir 

Beğendikli nüfusu görmek mümkündür. Yanı sıra Gaziantepli Beğendikliler 

içerisinde görece daha iyi iktisadi koşullara sahip olan bazı ailelerin, Gazikent gibi 

site tipi, apartman dairlerinin bulunduğu yerleşim birimlerini tercih ettiği ve fakat bu 

ailelerin de yine geri kalan çoğunlukla olan sosyal bağlarını aksatmadıkları da ifade 

edilmelidir. Çukurova’daki Beğendiklilere nazaran Gaziantep’te ikamet eden 

Beğendiklilerin, Beğendikle daha aktif bir ilişkilenme iktisadi ve sosyo-kültürel 

ilişkilenme içerisinde olduklarını söylemek mümkündür. Birçok Beğendikli, 

Gaziantep’teki akrabaları vasıtasıyla, sonbahar sonu ve ilkbahar başlangıcı arasındaki 

tarımsal faaliyetler açısından ölü olan dönemde geçici vasıfsız işçilik için Antep’e 

gitmekte ve yine benzer şekilde, yılın geri kalan zamanında ise Gaziantep’ten 

Beğendik’e tarımsal faaliyetler için toplu gelişler söz konusu olmaktadır. 

Çukurova’daki Beğendikliler’den biraz farklı olarak, Gaziantepli Beğendikliler’in 

kent yaşamına daha aktif siyasal ve sosyal uyarlanma stratejileri geliştirdikleri 

anlaşılmaktadır. 

Gaziantep’te bulunan Pervari Yardımlaşma ve Dayanışma Derneği (PER-DER)52, 

Beğendiklilerin çoğunlukta olduğu, Pervarili göçmen haneler içerisinde etkin bir 

sosyal kuruluş olarak, siyasal ve sosyal faaliyetler içerisinde önemli bir yer tutmuş 

görünmektedir. Derneğin yanı sıra, Beğendikliler’e mahsus olmak üzere, Zeynel 

Abidin Caddesi üzerinde bulunan Öz Beğendik Kahvehanesi ile Botan 
                                                            
52 PER-DER’in, Gaziantep’in yanı sıra İstanbul ve Siirt’te de şubelerinin bulunduğu, Pervarili göçmen 
ailelere ekonomik ve sosyal yardımlarla birlikte, siyasal açıdan Barış ve Demokrasi Partisi (BDP) 
ekseninde faal durumda olduğu da ifade edilmelidir. 



135 
 

Kahvehanesi’nin de son derece önemli merkezi mekânlar olduğu ifade edilmelidir. 

Gaziantepli Beğendiklilerin, iktisadi, sosyal ve siyasal yaşantıları içerisinde önemli 

yer tutan söz konusu kahvehaneler ile PER-DER gibi sosyal kuruluşlar, Beğendik’in 

kentsel mekânlarla tanışıklığının ve bu yeni ekonomik, sosyal, siyasal mekânlardaki 

uyarlanma stratejilerinin ürünleri olarak görülebilirler.  

Çukurova ve Gaziantep dışındaki büyük şehirler ile bazı başka illerde de Beğendikli 

göçmenleri bulmak mümkündür ancak hiçbirisinde, Adana - Tarsus ve Gaziantep 

örneğinde olduğu üzere ciddi bir yoğunluk göze çarpmamaktadır. 

İstanbul, Van ve Diyarbakır, çoğunlukla Beğendikli gençlerin mevsimlik işçilik için 

gittikleri yerler arasında zikredilebilir. Bunların yanında, Mersin, Manisa, Aydın ve 

Bursa gibi illerde de Beğendikli göçmen hanelere rastlamak mümkündür. Burada, 

ivedilikle, yukarıda zikredilen büyükşehirlere yönelik dönemsel göçün, büyük 

çoğunlukla Beğendikli genç nüfus tarafından gerçekleştirildiğini ifade etmek 

gerekecektir. Bu illerde de ikamet eden Beğendikli haneler olmakla birlikte, 

Beğendik’in ekonomik ve sosyo-kültürel yaşantısına olan etkileri itibariyle, 

Gaziantep ve Çukurova’yla kıyaslanmayacak ölçüde tali oldukları ifade edilmelidir. 

Genç nüfusun yahut yeni evli genç erkeklerin, mevsimlik işçilik için 

gerçekleştirdikleri söz konusu hareketlilik, sadece bu kesimler için getirdiği 

kültürlenme süreçleri açısından değerlendirilebilir. Ancak Beğendik’in iktisadi ve 

sosyo-kültürel yaşantısına, maddi ve manevi yeni kültürel öğelerin girişinde 

belirleyici bir öneme sahip olan kuşkusuz Çukurova’daki ve Gaziantep’teki göçmen 

nüfustur. Her iki nüfusun temel ortak özelliğinin, Beğendik’le olan iktisadi ve sosyal-

kültürel bağlarını sürdürmekte oldukları ifade edilmelidir. Örneğin, her iki göçmen 



136 
 

nüfus içerisinde, Beğendik’teki tarımsal faaliyetlerden ürün yahut nakit gelir olarak 

faydalanmayan hane yok denecek kadar azdır. Büyük çoğunluk, Beğendik’teki tarım 

arazilerinde mülk sahibi iken geri kalan hemen tüm hanelerde, Beğendik’teki 

akrabaları aracılığıyla ortaklaşa tarımsal etkinliklere katılmaktadırlar. Üretime 

mevsimsel olarak gerçekleşen bu katılımın ekonomik yönü esas ilişkilenme zeminini 

işaret ederken, bu zaman zarfında Beğendik’e aileler şeklinde yaşanan gelişler ve 

buluşmalar ise Beğendik eksenli bir kırsal yaşamın söz konusu göçmen haneler için 

yeniden gerçekleştiği bir sosyal pratiği işaret eder. Bu dönemde yoğunlaşan sosyal ve 

dinsel pratikler, söz konusu yoğunlaşmanın, karşılıklı etkileşimin bir ürünü olarak 

okunabilir. 

Daha yakın zamanlarda ise bu gibi kitlesel hareketlerin dışında kalan ve sahip olduğu 

tarlaları, Beğendikli akrabalarına yahut kendi kan bağından komşularına, işlemeleri 

karşılığında veren ve sadece üründen payını alan bazı yeni tutumların eklenmekte 

olduğu da ifade edilmelidir. Beğendik’te gerçekleşen tarımsal faaliyetlerden daha 

ziyade ürün elde eden ve yanı sıra nakit girdi de kazanan Beğendiklilerin büyük 

çoğunluğunun, Çukurova ve Gaziantep’te vasıfsız işçilik yaparak geçimlerini 

sağlayabildikleri anlaşılmaktadır.  

Gaziantep’te yoğun olarak sanayide çalışılırken, Çukurova’da ise mevsimlik tarım 

işçiliği yapılmaktadır. Ek olarak, her iki büyük şehirde bakkallık yapanlar ile kimi 

küçük esnafın da olduğu ve kimi Beğendiklilerin ise, elde edilen tarımsal yahut 

hayvansal ürünün miktarına göre mahalle içinde yahut dışında küçük çaplı bir 

ticaretin de olduğu ifade edilmiştir. Beğendik’te yaşanan göçlerde, bazı ailelerin 

ellerindeki arazileri, Gaziantep’e daha önceden yerleşmiş ve ekonomik durumu daha 

iyi olan ailelere satarak ev sahibi oldukları da bilinmektedir. Bu yolla ev sahibi 



137 
 

olarak Gaziantep’e yahut Çukurova’ya göç eden Beğendiklilere de rastlamak 

mümkündür ancak bunların sınırlı bir kesimi temsil ettiği de ifade edilmelidir. 

Arazi sahipliği Beğendik’te yaşayanlarda ise, Gaziantepli yahut Çukurovalı göçmen 

hanelerin çoğunlukla yaz dönemlerinde Beğendik’e gelerek, üretime katıldıkları; 

ancak arazi sahipliği Gaziantep’te yahut Çukurova’da ikamet eden hanelerde ise, 

Beğendik’te yaşayan akrabalarının yahut yine ortak soy bağlarının bulunduğu 

komşularının, ürüne ortak olarak tarımsal faaliyetin yükünü omuzladıkları net olarak 

ifade edilebilir. Bu maddi ilişkilenme temelinde, Beğendik’in son 20 yıl içerisinde 

yaşadığı hızlı değişim ve Gaziantep ile Çukurova’da ortaya çıkan büyük göçmen 

nüfus üzerinden yaşamakta olduğu çeşitli kültürlenme ve kültürleşme süreçleri 

tartışılabilir. 

 



III. BÖLÜM 

 

3.1 Sözlü Tarih ve Beğendik 

Çalışma süresince, hakkında yazılı bir belgeye ulaşılmayan Beğendik Beldesi’nin, bu 

duruma tezat bir derinlik ve zenginlikte, kolektif toplumsal hafızada canlılıkla 

korunan ve yaşatılan, dikkate değer bir sözlü tarih kültürünün olduğu 

gözlemlenmiştir. 53  Çoğunlukla farklı etno-kültürel aidiyetlere tabi topluluklarla 

Beğendikliler’in ve onların dinsel önderlerinin ilişkileri hakkında birtakım anlatılara 

dayanan söz konusu tarihsel belleğin; Beğendik’in içerisinde yer aldığı bugünkü 

Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde artık sınırlı bir nüfusa sahip durumda olan Ezidi ve 

Ermeni topluluklar ile kendi soy-kütüksel geçmişlerini kapsadığı ifade edilmelidir.54 

Bu bağlamda tarihsel, soy-kütüksel, ekonomik ve sosyal ilişkileri tanımlayan ve 

aktaran bu söylencelerin, Beğendik’in bugünkü sakinlerinin etno-kültürel, ekonomik 

                                                            
53 Beğendik açısından, yazılı kaynaklarda tarihsel geçmişine ilişkin bilgiler doğrudan bulunmamakla 
birlikte, Pervari ilçesi hakkında var olan ve genel bir kabule dönüştüğü gözlemlenen ansiklopedik 
bilgiler dâhilinde, yöreye dair genel bir fikir yine de oluşturulabilir görünmektedir.  Bunlara göre 
Pervari yöresinin, MÖ 6. yüzyılda Pers egemenliği altında iken, takip eden tarihsel dönemlerde 
Makedonya, Selevkos, Part ve Roma nüfuzu altına girdiği; MS 4. ve 5. yüzyıllar döneminde ise Sasani 
ve Bizans devletleri arasında el değiştiren yörenin, 8. yüzyılda Arapların, 13. yüzyılda ise Moğolların 
yönetimine dâhil olduğu; 16. yüzyılda, Şah İsmail’in yenilgisinin ardından bütünüyle Osmanlı 
yönetimi altına giren bölgede yer alan ve 19. yüzyıl ortalarında Bervade adıyla anılan bir kasabanın, 
Tanzimat dönemiyle birlikte yeniden yapılandırılan Osmanlı idari yönetimi içerisinde, Bitlis ilinin 
Siirt sancağının bir kazası (Pervari) olarak resmi kayıtlara girmiş olduğu anlaşılmaktadır 
(AnaBritannica, 1989; “Pervari”). Bu döneme dair görüş bildiren bir başka bilgi kaynağında ise 
Pervari’nin, Tanzimat’tan sonra 1852’de Siirt Sancağının Eruh Kazasına bağlı bir nahiye olarak mülki 
taksimatta yer aldığı bilgisi de mevcuttur (http://tr.wikipedia.org/wiki/Pervari; Erişim tarihi - 
16.02.2011). Öte yandan, farklı bilgi kaynaklarının ortaklaştığı Cumhuriyet dönemine dair bilgilere 
göre de Pervari, 1927 yılında Siirt iline bağlı bir ilçe olarak idari kayıtlarda yerini almıştır. Aynı yıl 
içerisinde, Pervari Belediyesi de kurulmuştur (Günhal, 2008: 17). 

54  Bazı kaynak kişiler, Beğendik’in eski sakinleri arasında “Museviler”i zikretmişlerse de bu 
anlatıların yaygın olmadığı görülmüştür. “Musevilik”le kastedilenin, “Ezidilik”le eş tutulan ve tarihsel 
anlamda da “oldukça eskiyi” işaret eden bir tarihsel dönem olma olasılığı kuvvetlidir. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Pervari


139 
 

ve sosyo-politik kültürel evrenlerindeki düşün dünyalarından, pratik tutumlarına dek 

toplumsal varoluşlarına ışık tutması açısından irdelenmesi kuşkusuz önemlidir. 

Beğendikliler’in atalarının Beğendik’e gelişlerine, yerleşmelerine dair aktarılan 

söylenceler ile bu anlatılarla sıkı bir bağ içerisinde olduğu anlaşılan Ezidi ve Ermeni 

topluluklar hakkında, tarihsel sıralamayı da dikkate alarak, şunlar ifade edilebilir: 

 

3.1.1 Ezidiler 

Beğendik’in de içerisinde yer aldığı tarihsel, kültürel ve mekânsal bir üst boyut 

olarak Ortadoğu, hiç kuşkusuz insanın yerleşik yaşama geçişinden günümüze her 

daim farklı etno-kültürel topluluklara ev sahipliği yapmış ve yine bu toplulukların 

karşılıklı ilişkileri içerisinde yeni farklı kültürler ortaya çıkarmıştır. Söz konusu 

farklılıkların ve özgünlüklerin en önemli bileşenlerinden birisini de günümüzde 

dünyaya dağılmış durumda olan dini-sosyal bir topluluk olarak Ezidiler 

oluşturmaktadır.55 

Mevcut çalışmalara bakılığında Ezidilikle ilgili var olan hâkim görüşün, onun, 

Mezopotamya ve bugünkü İran'da yaşamış ve yaşamakta olan inanç sistemlerinin 

çeşitli izlerinin görülebildiği ve fakat kendine özgü bir dini-sosyal bütün olduğu ifade 

edilebilir. Ezidiliğin gerek kitabi dinlerle gerekse de kitabi dinler içerisinde 

değerlendirilebilecek farklı dini akımlarla ilişkili bulunan teolojisi ve ritüelleri, 

kendisi hakkında pek çok ihtilaflı çalışmanın ve tartışmanın ortaya çıkmasını 

                                                            
55 Ezidiler ve Ezidilik hakkında bilhassa ülkemizde son dönemde nispeten yoğunlaşan akademik ilgiyi 
de derleyen ve konuya dair bir bibliyografya oluşturmanın ötesinde, Ezidilik çalışmalarında yöntem 
ve anlam haritası oluşturma çabasıyla öne çıkan son derece önemli bir çalışma için bkz. Taşğın (2006) 



140 
 

sağlamış görünmektedir. Ezidiliğin ortaya çıkışı, kökenleri ve hangi aşamalardan 

geçerek bugünkü noktaya evirildiği, söz konusu edilen tartışmalara temel olan 

başlıklar arasında sayılabilir. Ezidiliğin özgün bir senkretizm örneği olduğu 

yönündeki görüşler hâkim görünmekle birlikte, bu açıklamanın yeterli olmadığı 

yönünde görüşler de söz konusudur.56 Fakat herhalükarda Ezidilik, 19. yüzyıldan 

itibaren Avrupa’da ve 20. yüzyıldan itibaren de (özellikle son dönemlerde artarak) 

Türkiye’de sosyal araştırmaların ilgi odağı haline gelmiştir. Genel çerçevesi 

itibariyle durum şöyle özetlenebilir ki Ezdilik; benzer bir örneğini Alevi 

topluluklarda görebileceğimiz; diğer “kitabi sayılmayan” tüm etno-kültürel 

topluluklarda olduğu gibi, tarihte pek çok kez baskıya maruz kalarak yaşam alanları 

daralan, buraları çoğunlukla terk ederek dünyaya yayılan bir topluluğu tanımlayan 

sosyo-dinsel kültürel bir kavramdır  (Işık, 2008: 1 – 21). 

Hangi tarihte ve nereden geldiklerine ilişkin belirli bir bilgi bulunmasa da Ezidiler, 

Beğendik’in bilinen ilk sakinleridir. Buna göre Ezidiler, Beğendik’in toplumsal 
                                                            
56 Ezidiler, bilinen geçmişte ve günümüzde köken olarak bugünkü İran ve Mezopotamya'da (Türkiye, 
Irak ve Suriye) yaşamakta olan ve fakat özellikle 19. yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl içerisinde bölgedeki 
siyasi dengelerde yaşanan çalkantılar neticesinde zorla göçe zorlanmış sosyo-dinsel bir topluluktur. 
Ezidilikle ilgili olarak bir bakıma da söz konusu çalkantılı siyasi süreçlerin izdüşümü olarak 
gerçekleştirilen sosyal araştırmalar da vardır. Ancak bunların çoğunlukla belirli bir siyasi eksen 
içerisinde gerçekleştirildiği ve Ezdilik’in de böyle tanımlandığı ifade edilebilir. Örneğin topluluk 
hakkında dışarıdan yaygın bir kavramlaştırma olan Ezidi adını İslam Devleti halifelerinden Yezid Bin 
Muaviye'ye dayandıran İslamî çevreler söz konusuyken; 20. yüzyıl içerisinde kuvvetlenerek gelişen 
Kürt ulusal tarih yazımı içerisinde ise Ezidilerin, Kürtlerin kadim ulus dinlerinden olduğu ve Ezidi 
kelimesinin de köken olarak Kürtçe bir kelime olduğunu savunmuşlardır. Kimi başka araştırmacılar da 
kelimenin köken olarak Arapça veyahut da Asurca olduğunu iddia etmişlerdir. Ne ki günümüzde 
topluluğun kendisini tanımlaması olarak Ezidiler, kendilerini Kürt olarak ifade etmektedirler. 
Ezidilerin günlük konuşma dilleri, ibadet dilleri ve dini kitaplarındaki yazı dilleri Kürtçe’dir. Bu 
bakımdan Kürt topluluklarının İslam öncesindeki hâkim dinlerinin Ezidilik olduğunu yönündeki görüş 
daha baskındır denebilir. Bugün sadece Irak’ın Şeyxan ve Sincar bölgelerinde yoğun olarak yaşayan 
Ezidiler, teolojileri ve ritüelleri bakımından, “ehli kitap” olarak kabul edilmedikleri için büyük oranda 
esas yerleşim alanlarından zorla göç ettirilmişlerdir. Bölgede 20. yüzyıl içerisinde şekillenen siyasi 
sınırların arasında bölünen ve zorunlu iskâna, zora dayalı asimilasyon politikalarına maruz kalan Ezidi 
topluluklar, yakın geçmişte özellikle Batı Avrupa’ya göç etmişlerdir (Işık, 2008: 1 - 21; Gölbaşı, 
2008: 1 - 24; Akça, 2006: 116 - 123).  



141 
 

hafızasında, “Beğendikliler’in atalarının veyahut da Beğendikliler’den evvel, ilk 

Müslüman fetihçi şeyhlerin bölgeye geldiklerinde karşılaştıkları ateşperest bir 

topluluktur” (Alan Notları: 12.03.2010 - Beğendik). Fakat son derece dikkat çekici 

bir şekilde, Ezidilerin, Beğendik’le olan tarihsel ilişkilerinin izlerinin sürülebildiği 

sözlü tarih bilgileri içerisinde, Beğendikliler’in atalarıyla da soy-kütüksel olarak 

ilişkilendirildikleri ve hatta bir dönem Müslüman (Şafii) Kürt topluluklarla bir arada 

yaşadıkları da anlaşılmaktadır. Ezidiler hakkında, bu ortak temaya bağlı kalmak 

suretiyle, önemli ayrıntı bilgiler içeren birkaç farklı versiyonda çeşitli söylenceler 

bulunmaktadır. Birçoğuna ait başat öğeleri barındırması bakımından, aşağıdaki 

derleme, tartışmalarımız açısından önemli bir örnek oluşturmaktadır: 

“Pire Ball57, Suudi’den gelmiş. Biz Sahabeleri görenlere Tabiî diyoruz. Pire 

Ball de Tabiî’dir. O zamanlar burada İzidiler yaşıyormuş. O geldiğinde, 

burada hiç Müslüman yokmuş. O zamanlar burada Kelha İskender 

(İskender’in Kalesi b.n.) varmış. Tabi şimdi kalıntıları da yok. Ama İzidiler’in 

(Ezidiler b.n.) yaşadığı yer, Girê Mazırakê’dir. Yani bugünkü karakolun 

olduğu yer. Bundan belki 1000 yıl önce bir İzidi kız, Beğendik’te Müslüman 

bir gence âşık olmuş. İzidiler bir Cuma namazı çıkışında baskın yapıp, 

burada yaşayan Müslümanları yok etmeyi planlamışlar. İzidi kız, âşık olduğu 

Müslüman gence bu baskını söylemiş. Kız sayesinde kurtuluyorlar o zaman. 

Bunlar da (Beğendikliler b.n.) plan yapıyorlar, kendilerini öldürmeye 

gelenlere pusu kuruyorlar. Çoğunu öldürüyorlar. O tarihten sonra, kaçabilen 

İzidiler kaçıyor ve burada artık hep Müslümanlar yaşıyor. Geçmişte İzidiler 

                                                            
57Pire Ball, Beğendik tarihi içerisinde başat bir role sahip dini bir figürdür. Bu konu hakkında, 
ilerleyen alt bölümlerde ayrıntılı tartışmalar yürütülmektedir.  



142 
 

Koçerlik de (Sürü çobanlığı b.n.) yaparlardı. Bu tarafa, Bedar’a geliş gidiş 

yaparlarmış. Bu Suriye’ye bağlı bir yerde, Çiye Şingar diye bir yerde İzidiler 

yaşar. Bunlara Koçere Miran58 da denir. Yani işte askerlik yapmayanlar, 

göçebeler, yaylalarda yaşayanlar…” (Alan Notları: 12.03.2010 – Beğendik) 

Birçok kaynak kişi de Beğendik’te, Müküs Çayı’nın kuzey yamacı üzerinde, bugün 

askeri karakolun kurulu olduğu hâkim mevkide, zamanında Ezidilerin yaşadıklarını 

ve Müslümanların gelişinden önce de yine bu mevkide “Kelha İskender” 

(İskender’in Kalesi b.n.) olarak tabir ettikleri çok eski bir kalenin olduğunu ifade 

etmişlerdir. Yine benzer olarak, birçok kaynak kişi, karakolun yapımından önce bu 

mevkide birçok temel kalıntısı olduğunu ve Beğendik’in güney batısında (Müküs 

Çayı’nı takiben) kalan mıntıkalarda da toprak yüzey altına oyulma evlerin 

varlığından bahsetmişlerdir. Söz konusu evlerin gerek hayvancılık gerekse tarım 

ürünlerinin depolanması gibi amaçlarla iki kuşak öncesine değin bazı 

Beğendiklilerce kullanılmakta olduğu da ifade edilen önemli bilgiler arasındadır. Bir 

önceki bölümde ifade ettiğimiz, Beğendik’te halen kuru tarım yapılan bazı arazilerde 

bulunabilen kilden yapılma tarihi sulama borularıyla (kizin), Ezidiler’in yaşadığı 

söylenen eski mahallede ve yine söz konusu “İskender’in Kalesi” civarında, gerek 

karakol yapılmadan evvel gerekse karakol yapımı esnasında karşılaşılmış olduğu da 

ifade edilmelidir. Bunlar gibi maddi kültürel kalıntılarla desteklenen Beğendik’in 

Ezidi geçmişi, söylencelerde ifade edilen kan bağı motifiyle birlikte adeta canlılık 

kazanmaktadır: 

                                                            
58 Miran, Beğendik’te “Lato” olarak da bilinen ve geçmişte, Ermenilerle yaşanan çatışmalarda rol alan 
son derece önemli bir tarihsel figürdür. Bu konuya, Ermeniler alt başlığı altında ayrıntısıyla 
değinilmektedir. Burada, Ezidiler ve Ermeniler gibi farklı etno-kültürel aidiyetlere tabi toplulukların 
ötekileştirilmesi örneği görülmekle birlikte, göçer hayvancılık ekonomisine ve buna uyarlı yaşam 
tarzına sahip “Koçerlerin” de ötekileştirildiği bir örneği gördüğümüzü söyleyebiliriz. 



143 
 

“Beğendik’e ilk gelen ağalar Şahin Ağalardır. Bunlar Irak, Cizre’den 

gelmişler. Asılları İzidi’dir (Ezidi b.n). Müslüman değiller yani. Bilmiyorum 

kaç yılında gelmişler. Ama çok eski zamanlarda gelmişler. Şahin Ağa gelmiş 

kendisine Kelha (Kale b.n.) yaptırmış. Yani bu memleketin hükümeti Şahin 

Ağaymış anlayacağın.” (Alan Notları: 08.03.2010 – Beğendik) 

“Eskiden, bu şimdiki karakolun orada, İzidi mahallesi varmış. Ben görmedim, 

ama burada (Beğendik’ye b.n.) o zaman da Müslümanlar yaşıyorlarmış. 

Yukarı tarafta, dağa doğru bir mahalle daha varmış. Dediklerine göre, orada 

da İzidiler varmış, yaşamışlar zamanında. Yüzyıldan fazla bir zaman önce de 

buradan çıkmışlar. Buradaki ağalar da Irak’dan gelmişler. Bu ağalar da 

İzidi’dir. Ama tabi belki onların dedeleri İzidi’dir. Çünkü bu gelenler, namaz 

kılıyorlarmış.” (Alan Notları: 15.03.2010 – Beğendik) 

Anlaşılan odur ki kolektif toplumsal hafızanın hatırlayabildiği Beğendik’in ilk 

sakinleri, bugün çoğunluğu Irak’ta olmak üzere, Suriye, İran, Ermenistan ve 

Gürcistan ile Almanya ve İsveç gibi Batı Avrupa ülkelerine de yayılmış durumda 

olan, Ortadoğu’nun kadim sakinlerinden Ezidilerdir. Ülkemizde de hemen tamamını 

Kurmanci konuşan Kürtlerin oluşturduğu Ezidi inancına sahip toplulukların genel 

nüfusunun, yoğun bir dış göç vermeye başladıkları 1980’li yıllara değin 80 bin 

civarında olduğu, araştırmacıların hemfikir olduğu genel bir bilgidir. Öte yandan, 

günümüzdeki Ezidi nüfusunun ise binin altında olduğu ifade edilmektedir (Akça, 

2006: 116 – 123). Ancak Beğendik’teki Ezidi nüfusun; Müslüman (Şafii) Kürtlerle 

birlikte yaşadıkları ve aralarında gerçekleşmiş olması kuvvetle muhtemel bir 

çatışmanın akabinde ise yöreden ayrılmış olmaları; kolektif toplumsal hafızadaki 

zaman kodlarına bakılırsa, geçtiğimiz yüzyıldan daha eski tarihsel süreçlerde 



144 
 

gerçekleşmiş olmalıdır. Zira bu tarihsel kurguya göre, Kurmanci konuşan ve 

Müslüman (Şafii) olan Beğendikliler’in, yörenin İslamlaştığı dönemlerde, bizatihi 

fetihçi, savaşçı şeyhlerle birlikte, onların soyundan ve tebaasından olarak yerelde 

tarih sahnesine çıkmış oldukları anlaşılmaktadır. 

Spekülatif değerlendirmelere açık olan bu söylenceler açısından, bugünün 

Beğendik’ine bakarak ifade edebileceğimiz önemli tespitler ise şöyle 

değerlendirilebilir: 

1) Beğendik’in bilinen ilk yerleşimcileri Ezidiler’dir. Kolektif toplumsal hafızanın, 

Ermeniler (Hristiyalar) ve Ezidiler’den (Ateşperestler) başka, din aidiyetlerini esas 

alarak, başkaca bir etno-kültürel farklılık tanımlamadığı görülmektedir. 

2) Beğendik’teki Ezidi varlığı, kuvvetle muhtemel ki yörenin İslamlaşma süreçleriyle 

birlikte Müslüman Kürt topluluklarla da tanışmıştır.  

Fetihçi ya da misyoner İslam dervişlerinin Anadolu’daki faaliyetlerinin, bugün 

yaşayan halk söylencelerindeki izdüşümlerini; tasavvufi tarikatlar dolayımıyla 

İslamlaşan Anadolu’da, günümüzde de esas olarak aynı dinsel kurumlar içerisinde 

ritüellerini gerçekleştiren birçok toplulukta olduğu gibi; Beğendik’te de halk 

söylenceleri içerisinde yakalamak mümkündür.59 

                                                            
59  Efsane, söylence, hikâye, masal vb. gibi esas olarak sözlü kültürle aktarılagelen ve yaşayan 
insanların güncel sosyo-kültürel tutum ve davranışlarıyla olduğu kadar, güncel olanın tarihsel 
geçmişiyle de ilişkilendirilerek anlamlandırılan kolektif toplumsal hafızanın, kültür çalışmaları 
içerisindeki (özellikle de sosyo-dinsel tutum ve davranışlarla ilgili olarak) önemi çeşitli araştırmacılar 
tarafından vurgulanmaktadır. Ocak (1997), özellikle Anadolu’nun İslamlaşmasında son derece önemli 
roller oynamış tasavvuf tarikatları üzerine olan ve çoğunlukla Anadolu’daki halk söylencelerine 
dayandırarak gerçekleştirdiği çalışmasında buna önemli bir örnek oluşturur. Kıta Avrupası’nın 
uluslaşma süreçleri bağlamında “kendi ulus tarihinin köklerine inme çabası” olarak ortaya çıktığını 
ifade edebileceğimiz “Folklor çalışmaları” içerisinde görünürlük kazanan halk efsanelerinin, 
hikâyelerinin çözümlenmesi çalışmaları, zamanla bu alanda bir yöntem arayışı da üretmiştir 



145 
 

Yukarıdaki anlatıda söz konusu edilen Pire Ball’in yanı sıra bugün Beğendik’te ve 

yörede “ziyaret” olarak tanımlanan ve kişileştirilmiş doğaüstü güçler tapınışına örnek 

verebileceğimiz birçok “evliya ziyaretgâhı” da bulunmaktadır.  Bunların bir kısmı, 

yörenin İslamlaşma süreçlerinde “Kâfirlerle çarpışan ve şehit düşen evliyaları” temsil 

etmektedir. Bu konuya, ileride ayrıntısıyla değineceğiz. 

3) Ezidiler ve bazı Beğendikliler arasındaki kan bağı, kuvvetle muhtemel, 19. yüzyıla 

değin çeşitli çatışma ve kültürleşme süreçleriyle birlikte devam edegelen bir 

toplumsal pratiği işaret etmektedir. Beğendiklilerin yakın döneme kadar 

sürdürdükleri yarı göçebelik ve yaylacılık tipi göçer hayvancılık pratikleri, Ezidiler 

gibi diğer Kürt toplulukların da geçtiğimiz yüzyılda bölgede de yaygın şekilde icra 

etmekte olduğu ekonomik bir faaliyetti. Bugün, Türkiye, Suriye, Irak ve İran 

sınırlarının böldüğü geniş bir coğrafyada yaşayan göçebe Kürt topluluklarının, bu 

tarz bir yaşam kültürünü ve bunun sosyal ilişkilerini çeşitli şekillerde korudukları 

düşünülebilir. Beğendik açısından bu konuda verilebilecek en kuvvetli örnekler, 

Beğendik’li Şakiran’lardan aralarında ağa soylu olanların da yer aldığı bazı hanelerin 

Irak’ın Zaho yöresinden göç ederek Beğendik’e yerleşmiş olduklarının sözlü bilgisi 

ve somut olarak son 30 yıla kadar da Zaho’yla ticari faaliyetlerini sürdürdüklerinin 

bilgisi olarak verilebilir. 

                                                                                                                                                                         
diyebiliriz. Ocak (1997), Fuat Köprülü (1966, Türk Edebiyatı’nda İlk Mutasavvıflar) gibi halk 
söylencelerinin analizlerine girişen çalışmaların başlangıç noktalarına, tarihine ve toplam niteliğine 
işaret ederek, özellikle söylencelerdeki dini-sosyal önderlerin gösterdikleri kerametler ve kişilik 
özellikleri üzerinden bir analiz cetveli geliştirmiştir. Burada, alan çalışmasında derlenen ilgili 
söylencelerdeki dini figürler; Ocak’ın diğer çalışmalarında da (2002a ve 2002b) geliştirdiği analiz 
yöntemini; Ezidiler gibi “kitabi kabul edilmeyen” benzer etno-kültürel toplulukların söylencelerine 
uyarlayarak geliştiren Danık’ın (Danık, 2006) çalışmalarında olduğu gibi ele alınarak yorumlanmıştır.  



146 
 

19. yüzyılda, II. Abdülhamit döneminde kurulan Hamidiye Alayları’nın bölgedeki 

Ezidi, Ermeni, Alevi, Süryani vb. farklı etno-kültürel topluluklar üzerinde kurduğu 

baskının, bu sürece değin varolan birlikte yaşama ve kaynakların paylaşımı gibi 

ekonomik ve sosyal konularda Şafii Kürt topluluklara önemli bir avantaj sağladığı ve 

bölgede geniş çaplı bir tasfiye sürecinin işletildiği bilinmektedir. 60  Bazı kaynak 

kişilerin, Beğendik ve Beğendikliler’in kışlık yayla alanları olan Çürük Dağı arasında 

kalan ve “Şavkunağele” olarak bilinen mıntıkada “Beğendiki Ezidilerin topluca 

öldürüldüğünü” ifade etmeleri, bu sürece dair kuvvetli bir toplumsal anı olarak 

düşünülebilir. Ezidilerin, Beğendik’ten kanlı süreçler sonrasında ayrılmaları ve 

önemli bir ayrıntıya göre de Şahin Ağa örneğinde olduğu üzere “Müslüman olduktan 

sonra bazılarının geri dönmesi” gibi vurgularla Beğendik’in güncel etno-kültürel 

kimliğiyle ilişkilendirilmesi dikkat çekicidir. Bir diğer yönüyle de bu ilişkilenmenin 

“Şahin ağa” örneğinde olduğu gibi, hâlihazırdaki toplumsal yaşam içerisinde 

önemini muhafaza eden ve kuşkusuz geçmişte çok daha belirleyici olan kan bağına 

dayalı bir kültürel kategoriyle (ağalık kurumu) gerçekleştirilmesi düşündürücüdür. 

Zira etno-kültürel kimlik kodlarında kesin sınırlarla ve çoğunlukla savaş, zorunlu 

göç, zora dayalı asimilasyon gibi belirgin tarihsel kırılmalarla yaşanan dönüşümlerin; 

ilerleyen kuşaklar açısından kolektif toplumsal hafızada yeniden üretilme biçimleri 

sıklıkla bir önceki toplumsal kimlik içerisindeki statü ve prestiji en yüksek 

kategorilerle ilişkilendirildiği veyahut da güncel etno-kültürel kimliğin en uç siyasi, 

                                                            
60  II. Abdulhamit döneminde Osmanlı Devleti’nin Ortadoğu siyasetinin etkin unsurlarından olan 
Hamidiye Alayları politikasının, Şafii Kürt topluluklar ile bölgede yaşayan diğer etno-kültürel 
topluluklar açısından ortaya çıkardığı sonuçlar ve 1990’lardan itibaren daha etkili şekilde yine 
çoğunlukla aynı Kürt aşiretler nezdinde uygulanan Koruculuk politikalarının karşılaştırılması için bkz. 
Aybi, 2009 ve Argunhan, 2009. 



147 
 

sosyal vb. aktörleri olarak temsil edildiği ifade edilebilir. 61  Bu bakımdan 

Beğendik’lilerin en azından bir bölümünün Ezidi topluluklarla geçtiğimiz yüzyıla 

kadar kan bağına dayalı bir ilişkilerinin olması kuvvetle muhtemeldir. Öte yandan 

Ezidilerin ve Beğendiklilerin ortak atalarının sahip oldukları göçer hayvancılık 

pratikleri de aradaki köklü tarihsel ve soy-kütüksel bağlantıların varlığını 

düşündürtmektedir. 

4) Bu bağıntıyı ve tarihsel kronolojiye göre resmedilen ilişkileri daha da 

kuvvetlendiren bir başka önemli ayrıntı da Beğendiklilerin, Ezidilerden devraldıkları 

maddi kültürel öğelerdir. Mimari yapılar ve teknolojik bilginin devralındığına dair 

önemli bir ayrıntı da şu aktarımda ortaya çıkmaktadır: 

“30 yıl önce aldım bu değirmeni. Şimdi aktif değil. O değirmen, İzidiler 

zamanından kalma bir değirmen. İzidiler yapmış olabilir yani. Tahminen 

1000 yıllık bir değirmen…” (Alan Notları: 05.03.2011 – Beğendik) 

Beğendik’i, Beğendik yapan Müküs Çayı üzerinden Botan Çayı yamaçlarına ulaşan 

sulama kanalı ile Beğendik’in üst kısımlarındaki diğer sulama sistemleri; bugünkü 

karakolun olduğu yüksek düzlükteki kale ve ev kalıntıları ile alıntıda bahsi geçen 

değirmen örneğindeki gibi kimi maddi kültürel öğelerin, tartışılan tarihsel 

sürekliliğin ve karşılıklı ilişkilerin kanıtları olduğu düşünülebilir. 

 

 

                                                            
61 Ezidiler gibi, hâkim etno-kültürel çoğunluk tarafından “kitabi olmayan” bir dini-sosyal kimlik alanı 
olarak görülen Alevilik içerisinde; Kürt Alevi topluluklardan Sünni topluluklara ve Sünni 
topluluklardan Alevilere geçişler ile Ermeni topluluklardan Sünni topluluklara geçiş örneklerinin 
irdelendiği örnekler ve tartışmalar için bkz. Gültekin, 2010.  



148 
 

3.1.2 Ermeniler 

Birinci Dünya Savaşı’na kadar, tıpkı Ezidiler gibi, her ne kadar II. Abdülhamit 

döneminde çeşitli zorla göç ettirme ve baskı politikalarıyla karşılaşmış olsalar da 

esasen yerleşik oldukları Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da yaşayan Ermeniler de 

Ortadoğu’nun kadim etno-kültürel topluluklarındandır. Ermeni Tehciri olarak bilinen 

ve güncel sosyo-politik gündemin ilk sıralarında da yerini koruyan; milyonlarca 

Ermeni’nin yüzyıllardır yerleşik oldukları Doğu ve Güneydoğu Anadolu ile bugünkü 

Türkiye’nin orta ve batı kesimleri de dâhil olmak üzere hemen hemen tümden zorla 

göç ettirildikleri, önemli bir bölümünün bu göç ettirilme pratiğinde yok edildiği, geri 

kalanların İslamlaştırıldıkları sürece değin Ermeniler de diğer etno-kültürel 

topluluklarla iç içe yaşamış ve çok yönlü kültürleşme süreçleri üretmişlerdir.62  

Beğendik’in kolektif toplumsal hafızasında ise bölgenin bir başka kadim 

topluluklarından olan Ermeniler hakkındaki söylenceler, Ezidiler’de olduğu kadar 

eski tarihleri işaret etmemektedir. 20. yüzyılın ilk çeyreğine tarihlenen Birinci Dünya 

Savaşı ve Ermeni Tehciri gibi önemli tarihsel duraklarda, yörenin Şafii Kürtlerini de 

içerisine alan kitlesel çatışmalara dair anlatıları içeren söz konusu söylenceler, 

Beğendiklilerin bu topluluklarla olan ilişkilerine dair de bazı ipuçları sunmaktadır. 

“Ermeni Latu” veyahut da “Miran Efendi” olarak da zikredilen tarihsel bir Ermeni 

figür etrafında düğümlenen söylenceler, genellikle Beğendiklilerin Ermenilerle olan 

ilişkilerine ve Ermenilerin, yöreden ve genel toplumsal dokudan ayrılışlarına dairdir.  

                                                            
62 Türkiye’deki günümüz Ermeni topluluklarına genel bir bakış sunan ve tarihten güncele, bir azınlık 
kimlik kategorisi olarak Ermenilerin kendilerini çevreleyen çoğunlukla kurdukları kültürel ilişkilere, 
topluluğun içerisinden bir araştırmacının yakın bir tarihte hazırladığı ilgi çekici bir akademik çalışma 
için bkz. Muratyan, 2011. 



149 
 

Farklı versiyonları olmakla birlikte, “Ermeni Latu” karakterinde düğümlenen, 

Beğendik ve yöre Ermenileri arasındaki ilişkileri aktaran söylenceler içerisinde, 

derlenmiş en kapsamlı anlatı şöyledir: 

“Adı Hacı Musa Bey, nasıl ki bu liderler Saddam Hüseyin gibi, Van tarafında 

bölgedeymiş. Güçlü biriymiş. O Rus lideri de o eşkıyalara demiş. Latu onlar 

da eşkıyaymış o zaman.7 kişi. Onlara demiş, ‘Kim gitse bu adamı vursa, biz 

onu miralayı yapacağız. Yani Orgeneral yapacağız’ demiş. O diyor ben gidip 

vuracağım. O Latu diyor. O Latu da Gümüşören’deydi. 63  Gümüşören’de 

oturuyordu. O da kalkıyor, gidiyor, soruyor, o ağayı buluyor. Gidiyor onun 

işinde çalışıyor. Buğday biçiyorlar. Onun gibi 50 tane buğday biçiyorlar 

orada. Yevmiyelerini alıyorlar ki vursun onu. Bir bakıyor bir atlı o taraftan 

geliyor. Diyor ‘bu kimdir’. Diyorla ‘Ağadır. Hacı Musa Beydir’ diyor. O da 

14’lüyü çıkarıyor. Ekinin bağları var. Bağın içine koyuyor, böyle tutuyor. 

Orada da böyle ağanın önüne götürdüğü zaman, ağa da para veriyormuş 

ona, bahşiş veriyor. O da onlara diyor ‘ben fakirim, yeni gelmişim, siz çoktan 

beri çalışıyorsunuz. Bunu ben götüreyim ağa bana para versin. ‘Tamam’ 

diyorlar, götürüyor. O da götürüyor Ağanın önüne, ağa da atın üzerinde. Ağa 

da böyle, önce cüzdanlar buradaydı (belini göstererek b.n.), buradan böyle 

asılıyormuş (omuzdan çapraz şekilde b.n.), cüzdanını çıkarıyor, para verecek. 

O da 14’lüyü sıkıyor ona. Ağayı öldürüyor. Öldürdükten sonra kaçıyor 

geliyor Akdamar Adası’na. Rus liderine diyor ‘Ben vurdum.’ Onu da 

mükâfatlandırıyor. Miralayı yapıyor. Nasıl bizde Orgeneral var, Miralayı 
                                                            
63 Gümüşören, Kürtçe adıyla Uzîm, Beğendik’in Kuzeybatısında kalan bir yerleşim birimidir. Bu köy, 
aynı zamanda, Beğendik’te yaşayan Şakiranların ağasının da ikamet ettiği köy olma özelliği 
taşımaktadır. 



150 
 

yapıyor, Gümüşören’e geliyor. Van Bölge Sorumlusu yapıyor onu. Bu köy de 

(Beğendik b.n.) Müslüman’dır. Devamlı bizim köye meydan okuyormuş. 

Mesela orası diyelim 20 hane, burası 200 hane vardı. Meydan okuyormuş. 

Onun eşkıyaları varmış filan. O da bir gün kalkıyor, bütün şeylerini 

çağırıyor, bütün köyün etrafını tutturuyor. Köyü yok edecek yani. Köyü yok 

edecek. Bu taraftan bu taraf sabah erken tabi, bir amcam vardı. 3 tane 

Padişah görmüştü. Babamın Amcası. O anlatıyordu. 6 – 7 sene önce rahmete 

gitti. Diyor ‘sabah erken millet de yazın burada damda yatıyordu’. Diyor 

sabah erken bir baktık ateş ettiler köye. Böyle her taraftan ateş ettiler köye. 

Köyde de zaten fazla silah milah yoktu. Bir kaç tane dolma tüfek vardı köyde. 

O da ağzıyla dolduruyor. Kürtçe Şaşxane diyorlardı, Türkçe dolma tüfek. 

Ağzıyla dolduruyorlardı. Barutu koyuyorlar, biraz da çaput üzerine, bir de 

bir mermi. Ondan sonra bir iki akıllı adam gitti köprüyü tutuyorlar, diyor 

‘Kimse köprüden geçse, biz onu öldürüyoruz. Kimse köprüden geçmesin. Biz 

köyümüzü bırakmayacağız.’ Karşılık veriyorlar onlara. Tabi onlar hepsi Rus 

silahları filan. O Latu’da, Miralay, böyle bu taraftan köyün kenarına kadar 

iniyor. Yanında da kâtibi varmış. Bizim köyde de rahmetlik oldu, Halit 

isminde bir adam, Halit Alpyürek. Kalkıyor gidiyor onun karşısına. Diyor 

‘Latu sen ne istiyorsun bizden’, diyor ‘Sizin köyü yok edeceğim’, diyor ‘Sen 

yok edemezsin’, bir ondan bir ondan. Tabi birbirini muhakkak tanıyorlar. O 

Latu ona diyor ‘Erkeksen başını kaldır bana’. O da Feyzini, başında Feyz 

varmış, o zaman feyzini, silahın harbiyesi var. Harbiyesine takıyor. Taşın 

arkasında hafif kaldırıyor. O Latu bir tane sıkıyor, hiç vurmuyor. Diyor ‘Sıra 

bendedir, sen de başını kaldır, ta buraya kadar (beline kadar göstererek b.n) 



151 
 

kendini kaldırıyor. Korkmuyor ya, diyor mermi bana girmez. Buraya kadar 

kalkıyor, bir tane sıkıyor tam burasına vuruyor (alnının ortası b.n.). 

Vurduktan sonra devriliyor. Kâtibi kaçıyor, bir tane de ardından sıkıyor, onu 

da öldürüyor. Ondan sonra birbirlerine haber veriyorlar. Diyor ‘Miralayını 

vurdular’, kaçıyorlar onlar. Köy arkasına gidiyor, taa Van’a kadar 

arkasından gidiyorlar. Onun kellesini de ta Ankara’ya gönderiyorlar. Onun 

Kâtibinin saçı da diyordu bir metre uzunluğu vardı, saçı 1 metre. Ondan 

sonra onun kafasını diyor Ankara’ya gönderdiler, herhalde Pervari 

Kaymakamı Beye filan, o zamanki şeye. Herhalde bahşiş filan da 

vermişlerdi.” (Alan Notları: 06.03.2010 – Beğendik) 

Ermeni Latu veyahut da Miran Efendi’nin, bugün çoğu Beğendikli tarafından, 

“gayrimüslim olan”, “Ruslarla birlikte Müslümanlara saldıran” ve çatışmalı bir 

dönemde Beğendik için ciddi bir tehdit olarak yörede öne çıkan bir karakter 

biçiminde tarif edilmesinin yanı sıra bazı kişisel özellikleriyle de övülüşü dikkati 

çeker: 

“O zamanlar Rusya’da eğitim gören bir Miralayı, Miran Efendi, Kürtçe 

adıyla Latu; Hacı Halil Akyürek (Xalidê Abbas – Abbas’ın oğlu b.n.) 

tarafından öldürülmüş. Bu Miralayı da iyi eğitim görmüş, bilgili ve cesur 

biriymiş. Köy halkı tarafından kellesi köprüye asılmış. Bunu yapan kişinin 

torunu şimdi Gaziantep’te yaşan Reşit Akyürektir.” (Alan Notları: 06.03.2010 

- Beğendik) 

Tamamen yıkılmamış durumda olan büyük bir kilisenin Gümüşören’de bulunması ve 

burasının geçmişte “rahip okulu” olarak kullanıldığına dair anlatılar, Gümüşören’nin 



152 
 

yörede siyasal ve sosyal statüsü yüksek bir Ermeni yerleşimi olduğunu 

düşündürtmektedir. Miran Efendi’nin ise Birinci Dünya Savaşı sırasında Osmanlı’ya 

üstünlük sağlayan Rusya’nın örgütlediği ve devam eden savaş içerisinde de 

örgütlemeye gayret ettiği Ermeni ayaklanması hazırlıkları kapsamında, yerel milis 

güçleri içerisinde ataklığıyla öne çıkan ve büyük ihtimalle de eğitim almış bir kişi 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Miran Efendi’ni şahsında, çoğunluğu öldürülen ve zorla göçe tabi tutulan yöre 

Ermenileri hakkında, Beğendikliler’in çoğunluğunun ve yine yörede temas ettiğimiz 

diğer kaynak kişilerin genelinin, “namuslu”, “dürüst”, “çok çalışkan”, “sanatkâr” gibi 

olumlu özellikleri üzerinden bir tutum geliştirmeleri, yöredeki Müslüman Kürt 

toplulukların, bir arada yaşadıkları Ermenilerle geliştirdikleri ekonomik, sosyal ve 

siyasal bağlarla açıklanabilir görünmektedir. Söz konusu bağların kuvvetli bir 

mahiyete mazhar olduğunu, günümüzde Müslümanlaşarak yaşayan 64  önemli bir 

Ermeni nüfusun varlığıyla ve Ermenilerle birlikte yaşanılan dönemde ortaya çıktığı 

anlaşılan önemli bir ekonomik işbölümü ve uzmanlaşma pratiklerinde yakalamak 

mümkün görünmektedir.  

Bir başka örnekte ise, alan çalışmasının küçük bir kısmının gerçekleştirildiği 

Çobanören Köyü’nde, eski nüfusun tamamının Ermeni olduğu ve hatta bugün 

köydeki soy gruplarından hangisinin sonradan Müslüman olan Ermeniler oldukları 

                                                            
64 Müslümanlaşarak bölgede kalmayı tercih eden Ermeni ailelerin yanı sıra son derece ilgi çekici bir 
biçimde, tabiiyetinde oldukları kimi Kürt ağaların inisiyatifiyle korunan ve özgün kimlikleriyle 
yaşamalarına müsaade edilen Ermeniler de söz konusudur: “Kale Mahallesi’ne eskiden Kâfirlerin 
Mahallesi deniyormuş. Kürtçede Kelha Kafıran (Kâfirlerin Kalesi b.n.) diye adlandırılmış. Kaleden 
kalıntılar hala mevcuttur. O zamanlar köyün yukarısında hiç Müslüman yok. Köyün belki 3 bin – 4 bin 
yıllık tarihi var. İzidiler ve Müslümanlar, bir arada da yaşamışlar. Ermeniler ise civar köylerde 
yaşıyorlar. Pervari’nin köylerinde 3 - 5 sene öncesine kadar da Ermeni vardı” (Alan Notları: 
05.03.2010 - Beğendik). 



153 
 

çok canlı bir şekilde bilinmektedir: “Vêlas”, Çobanören’in, bugün de yaygın şekilde 

kullanılan eski adı olup Ermenice bir kelimedir. Çobanören’in şimdiki sakinlerinin 

bir kısmının da yakın zaman öncesine değin göçer hayvancılık faaliyetleriyle uğraşan 

köylülerden olduğu ifade edilmiştir. Ermeni Tehciri sonrasında boşalan köy, göçer 

hayvancılıkla uğraşan Müslüman Kürtler tarafından doldurulmuştur. Ancak 

Çobanören’de kalan Ermeni aileler de vardır: 

“Kaynak kişilerin aktarımlarına göre bugün Çobanören’de 6 büyük aile 

meskûndur. İlki Eybukanlar olup aile isimlerini soy ataları olan Eyüp’ten 

aldıklarını ifade etmektedirler. Köydeki 50 hanenin yaklaşık 25’i 

Eybukanlar’dan oluşmaktadır. İkinci büyük aile Mala Gurî’dir. Türkçe 

çevirisiyle Mala Gurî, Kurt Evi, Kurt Hanesi, Kurt Ailesi anlamına gelmekte 

olup, bir soy grubunu tanımlamakta olduğu anlaşılmaktadır. Üçüncü büyük 

aile Mala Avdi’dir. Çobanören’in Kürt ailelerinden, en eski yerleşimcileri 

olarak tanınmaktadırlar. Dördüncü büyük aile Mala Aliyê Yusuf Ağa soy 

grubudur. Ali’nin oğlu Yusuf’un Hanesi olarak bilinen bu soy grubu, köydeki 

Ermenilerin göç ettirilmesinden önce de onlarla birlikte yaşamış olmalarıyla 

ayırt edilmektedirler. Beşinci büyük aile Mala Bîşar soy grubudur. Bu ailenin 

Van - Bahçesaray’dan geldiği ve Çobanören’e yerleştiği ifade edilmektedir. 

Altıncı büyük soy grubu Mala Guruz’dur. Mala Guruz, diğer tüm ailelerden, 

“sonradan Müslüman olan Ermeniler” olmalarıyla ayrılmaktadırlar. Bu soy 

grubunun atalarının Ermeni olup, sonradan İslamlaşmış oldukları ve diğer 

aileler gibi yerel dini otoriteye biat ettikleri anlaşılmaktadır. Kaynak 

kişilerce, bu soy grubunun aile reisinin bugünkü köy muhtarının halaoğlu 

olduğu da ifade edilmiştir.” (Alan Notları: 26.02.2010 – Çobanören) 



154 
 

Yörede bu gibi örneklerle sıkça karşılaşılmaktadır. Yanı sıra Ermeni Tehciri 

döneminde, çoğunlukla geride kalan ya da bırakılan Ermeni çocuklardan olma 

hanelerde de “Ermenilik bilinci” canlıdır. Bu bilinç öne çıkarılmadığı gibi, saklanan, 

gizlenen yahut utanç duyulan bir özellik olarak da zikredilmez. Tersine, hemen her 

hanenin kendi özgün karakterini tanımlayan bir nitelik olarak zikredilir: 

“Onların dışında da Ermeniler varmış işte. Şimdi köyde, (Beğendikte b.n.) 

onlardan kalanların çocukları vardır. Mesela iki kız çocuğu kurtulmuş 

savaşta. Bu kızları da çocukken ağaya vermişler. Onun hizmetini yapmışlar. 

İşte evlendirmişler köylülerle. İşte onların çocuklarıdır...” (Alan Notları: 

22.05.2010 - Beğendik) 

Ermenilerin, tarımda ve zanaatta öne çıkan teknik bilgi birikimleriyle ve 

ustalıklarıyla ayırt edilmeleri, yörede yaygın olan ve sık rastlanan bir durumdur.65 

Kuvvetle muhtemeldir ki çoğunlukla göçer hayvancılıkla geçinen Kürt 

topluluklardan daha önce yerleşik yaşama geçmiş durumda olan Ermeni toplulukların 

geliştirdikleri tarımsal teknikler ile taş ustalığı, terzilik, marangozluk, demircilik, 

değirmen sahipliği gibi çeşitli zanaat erbaplığı ve ticari ilişkilerle uyarlı belirli bir 

işbölümüne yaslanan ortak yaşam söz konusudur. 

                                                            
65  Bu açıdan verilebilecek en çarpıcı örnek, Çobanören Köyü’nde, adına “Rater” denilen, halen 
Ermeniler’den devralınan ve pre-modern dönemlere ait bir sulama tekniğinin kullanılıyor oluşudur. 
Rater: Çobanören’de tarım arazilerinin sulama sisteminde, suyun tarlaların büyüklüğüne göre verilme 
süresini belirleyen yerel bir zaman birimidir. Modern saat uygulamasına göre ise de bir raterin, 4 saate 
denk gelmekte olduğu anlaşılmıştır. Çobanörenli kaynak kişilerin ifadelerine göre, köydeki mevcut 
tarlaların tamamı halen rater sistemine göre, toplam 9 günde sulanabilmektedir. Rater’lerin başlangıcı 
ve bitişi ile sulama sırasının hangi aileye geçeceği, coğrafi bir takım işaretler ve doğal süreçlerle 
ilişkilendirilmiştir. Örneğin karşı dağlara güneş vurması, “Cohtık” (Türkçede çift anlamına 
gelmektedir) zamanı, Ağustos ayında iki yıldızın ortaya çıkması gibi… 



155 
 

Ezidilerle de benzer kültürel süreçlerin yaşanmış olması kuvvetle muhtemelken, 

toplumsal kolektif hafızanın Ermeniler hakkında bu denli canlı oluşu, tarihsel açıdan 

görece daha yakın bir döneme işaret etmesinin yanı sıra günümüzde de halen yörede 

yaşayan birkaç Ermeni hanenin canlı tuttuğu toplumsal hafızayla açıklanabilir. 

Ayrıca, zorla göç ettirilen bazı Ermeniler’in son yıllarda Türkiye’ye yönelik 

gerçekleştirdikleri ziyaretlerin de söz konusu canlılığı tetiklediği ifade edilebilir: 

“Geçen sene bu Latu’nun yeğeni Gümüşören’e gelmiş. Kendi bahçesini, evini 

bulmuş. Burada dedesinin mülkleri olduğunu söylemiş. Elinde tapusu da 

varmış, göstermiş. Latu’nun hazineleri varmış.” (Alan Çalışmaları: 

06.03.2010 - Beğendik)  

Öte yandan, Ermenilere ilişkin, söz konusu olumlu yaklaşımın, önemli bir itimini de 

yörede son yıllarda yaygınlaşan ve yükselen Kürt ulusal siyasetinin, etnik kimlikler 

üzerinde sahip olduğu modernist tutumun, din ekseninde gerçekleşen geleneksel 

kimlik bilincinde bazı esneklikler ortaya çıkarmasının sonuçları olarak da görülebilir. 

“Ermeni Katliamı” ve Ermenilere uygulanan zorla göç ettirme politikalarıyla, 

çatışmalarla ve buradaki can kayıpları ile “köy boşaltmalar” üzerinden özdeşlik 

kuran Kürt ulusal siyaseti, zaman içerisinde yörede etkilediği Kürt topluluklar 

içerisinde de Ermenilere karşı bir empatiyi tetiklemiş ve geliştirmiş görünmektedir. 

Ermeniler ve Müslüman Kürtler arasındaki ilişkilerde, konunun en dikkat çekici 

özelliklerinden birisi ise bazı Ermenilerin, tıpkı Kürt topluluklarda olduğu gibi, ağa 

soylu belli Kürt hanelere biat etmiş olmalarıdır. Yörede yaygın olan tabirle ifade 

edecek olursak: “Bent olmuş olmaları” durumudur. İlerleyen alt başlıkta ayrıntılı 

şekilde irdeleyeceğimiz soy grupları ve bunlar arasındaki siyasal ve sosyal 



156 
 

ilişkilenme biçimlerinde de göreceğimiz üzere Kürt topluluklar, kan bağına dayalı 

büyük soy grupları (aşiretler) ile bu soy grupları içerisinde alt dallara ayrılmış benzer 

soy gruplarının oluşturduğu sosyal yapıya tabi şekilde yaşamaktadırlar. Günümüzde 

de bu yapı halen iktisadi, sosyal ve kültürel yaşantıda büyük ölçüde geçerliliğini, 

kendisini yeni süreçlere ve dış etkenlere uyarlayarak sürdürmektedir. 

Ermeni Tehciri öncesinde ise, bazı Ermenilerin, ağa soylu aileler altında, onlara kan 

bağı veyahut da siyasal bağlılık temelinde “bent olan” “Kırmanclar” yani köylüler 

gibi bağlandıkları anlaşılmaktadır. Ağasına ürününden pay veren yahut ağanın 

tarlasında çalışan, sürüsünü güden ve ev işlerini yapan köylüler gibi bazı Ermeni 

ailelerin de Müslüman Kürtlerle birlikte yaşadıkları ifade edilmiştir. İşte günümüzde, 

yörede tek tük rastlanılabilen ve halen Ermeni kimliğini koruyan aileler de bunlar 

gibi dönemin bazı ağalarına bent olan ve Ermeni Tehciri’nde “kendi tebaasını 

koruyan kimi ağaların Ermenileri”dir. 

Toparlayacak olursak, Ezdilerle ve Ermenilerle çeşitli iktisadi, sosyal ve siyasal 

ilişkiler içerisinde başlayan Müslüman (Şafii) Kürt bir topluluğun kolektif 

hafızasından Beğendik Tarihi’nin ilk kısmını bu şekilde sonlandırabiliriz. Ezidiler ve 

Ermeniler gibi farklı etno-kültürel toplulukların başat öğeler haline getirildiği 

Beğendik Tarihi’nin bir diğer ve önemli bölümü de şüphesiz ki bu söylencelerin 

öznesi olan Müslüman (Şafii) Kürt topluluklara dairdir. Aşağıdaki alt bölümlerde, 

Kürt toplulukların sosyal organizasyonları ve iktisadi, sosyal ve siyasal ilişkileri ile 

bu toplulukların dinsel pratikleri ayrıntılı şekilde irdelenmekte ve Beğendik 

Tarihi’nin Müslüman (Şafii) Kürt kısımları açığa çıkarılmaya gayret edilmektedir.  

 



157 
 

3.2 Beğendik’in Müslüman (Şafii) Toplulukların Sosyal Yapısı (Aşiret) ve 

Tarihi  

Farklı lehçe veyahut yerel ağız kullanıyor olsalar da ortak bir dil konuşan; benzer 

kültür özellikleri gösteren; kan-bağı esasının geçerli olduğu, aynı ortak atadan 

geldiklerine inanan; ekonomik, sosyal ve siyasal birliktelikler oluşturmuş iki veya 

daha fazla alt soy grubunun yan yana geldiği toplumsal organizasyonlara, özelde 

antropoloji genelde ise sosyal bilimler literatürü içerisinde “aşiret” tipi toplumsal 

örgütlenme modeli denilmektedir (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 77). Ortadoğu’da ve 

Türkiye’de, konuşulan dil ve dini inanmalar bağlamında birbirlerinden farklılıklar 

gösteren en büyük topluluklardan olan Kürtler üzerine yapılan hemen tüm 

çalışmalarda, bu toplulukların hâkim örgütlenme biçimi olan aşiret tipi sosyal 

organizasyonlara, bunların alt birimlerine, işlevlerine ve sosyal değişme içerisindeki 

fonksiyonlarına çok boyutlu olarak ilgi gösterilmiştir/göstermektedir. Bu bakımdan, 

Kürt toplulukları nezdinde, “aşiret” kavramlaştırması üzerine, gerçekleştirilen alan 

çalışmalarından ve değerlendirme biçimlerinin kuramsal çeşitliliğinden kaynaklı 

olarak farklı bakış açıları ve değerlendirmeler de mevcuttur. Temelinde ise batılı 

araştırmacıların kullandıkları kavramların, Türkçede kullanılan kavramlarla olan zıt 

anlamlılığı olduğu söylenebilir. Örneğin Türkçe’de kullanılan ve Arapça kökenli 

olan “aşiret” ve “kabile” terimleri; bir üst ekonomik, sosyal ve siyasal organizasyon 

olarak aşireti ve bunu oluşturan alt soy gruplarını kabile olarak tanımlamaktadır. 

Ancak İngilizce olan “tribe”, Türkçedeki “aşiret” kavramına denk düşerken, 

Arapçadaki “kabile” anlamına gelmekte olup; “tribe”ın bir alt örgütlenme kategorisi 

olan “sub-tribe” Türkçede “kabile” anlamındayken Arapça’da “aşiret” anlamına 

gelmektedir (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 78). Ya da örneğin Batılı antropologların 



158 
 

çoğunlukla Kuzey Amerika ve Afrika çalışmaları bağlamında kullandıkları ve 

“aşiret” kavramıyla da eşdeğer kullanılabilen ancak Ortadoğu’daki toplulukların 

iktisadi, sosyal ve siyasal birlikteliklerini açıklamada yetersiz kaldığı gözlemlenen 

“klan” kavramı örneğinde olduğu gibi (Haviland, 2002: 328 – 341). 

Tartışmaların ve farklı kavramlaştırmaların, Kürt topluluklar üzerine çalışan batılı 

sosyal bilimciler cephesinde ve yerli araştırmacılar arasında sürdürüldüğü 

bilinmektedir. Konunun duayenlerinden sayılan antropolog Bruniessen, Kürtçe’de 

bulunan ve akrabalık, soy ilişkilerini tanımlamakta kullanılan birçok kavramın 

çevredeki diğer dillerden (Arapça, Farsça, Türkçe vb.) alınmış olabileceğini ve bu 

bağlamda ele alınması gerektiğini işaret eder. Buradan hareketle de örneğin 

Arapça’daki soy terimlerinin İngilizce karşılıklarının, Kürtçe’deki kullanım 

anlamlarının farklılığına işaret ederek “aşiret”, “klan”, “kabile” ve “sülale” gibi aşiret 

içerisindeki soy gruplarını, bunların kategorilerini tanımlayan kavramların 

yetersizliğini ifade eder. Bruniessen için aşiret tipi toplumsal örgütlenme modeli 

içerisinde daha alt soy gruplarını ve ilişkilerini tanımlamak için kullanılan “hoz”, 

“bavik” (Beğendikte kullanıldığı şekliyle ‘babik’) ve “mal” ise Kürtçe kavramlardır. 

Bruniessen ayrıca klasik batılı antropolojik yaklaşımların öngördüğü soyutlama 

modeline de karşı çıkar. Aşiret - klan - soy - altsoy - hane halkı olarak kabul edilen 

klasik hiyerarşik sıralamanın, aşiret içerisindeki farklı düzeylerin aşiret üyelerince 

ekonomik, sosyal ve siyasal çıkar birlikleri oluşturma temelinde durumsal olarak 

pekâlâ değişebildiğini ve buradaki terimlerin karşılığı olarak incelediği topluluklarda 



159 
 

kullanımda olan “taife”, “tire” ve “fex” gibi kavramlar temelinde kullanıldığını 

tartışır (Bruniessen, 1991: 71 – 86).66 

Türkiye’de de sadece Kürt toplulukları değil Türkçe konuşan göçebe ve yarı-göçebe 

toplulukları da tanımlamak için kullanılan aşiret konusu bağlamında kendilerinden 

sonraki çalışmaları etkilemiş önemli araştırmalar yapılmıştır. Konuyla ilgili olarak 

ilk zikredebileceğimiz isim “Kürt Aşiretleri Hakkında Sosyolojik Tetkikler” isimli 

yapıtında aşiretleri sınıflandırma denemesine girişen Ziya Gökalp’tir. Örneğin 

Gökalp’e göre (1992), bir aşiretin ağırlık noktası semiyede (klan) ise, “semiyevi bir 

aşiret”tir. Bu şekilde değerlendirilecek olursa, diğer aşiret modelleri de aşiretin 

ağırlık noktası soy ya da kuşak üzerine ise “Bâtıni aşiret”; ağırlık noktası 

konfederasyon üzerine ise “amarevi aşiret”; ağırlık noktası kabilede ise, “kabilevi 

aşiret”tir. Fakat eğer ağırlık noktası şa’b’da ise il, yani küçük millet tipinde ortaya 

                                                            
66  Bruniessen’in bahsi geçen tartışmalarını dayandırdığı ve kendisi gibi Irak Kürtleri üzerine 
çalışmalar gerçekleştirmiş iki önemli sosyal antropolog vardır. Irak’ta Revanduz Kürtleri üzerine 
çalışmış olan Edmund R. Leach ve Fredrik  Barth. Leach’e göre (2001: 34 – 35), yukarıda bahsi edilen 
soyutlama şemasında, aşiretler öncelikle her biri aynı zamanda bir “klan” olan “taifa”lardan oluşur. 
Taifa ise, kendi içinde “tira” denilen alt soy gruplarına bölümlenmektedir. Özetleyecek olursak, 
Leach’e göre aşiret, taifa ve tira terimleri, genel antropolojik sınıflandırmada kabile, klan ve soy 
terimlerine karşılık gelmektedir. Barth’a göre ise (Barth, 2001: 46 – 49),  aşiret öncelikle “tire”lere 
bölünür ve buradaki “tire”nin anlamı onun bir aşiret kolu ya da yine alt bir birimi olduğudur. Başka 
bir ifadeyle izah edecek olursak Barth’ın tire olarak kastettiği şey, en büyük alt soy gruplarıdır. Bu 
gruplar da Barth’a göre “xel” denilen birçok yeni alt bölümlenmeye uğramıştır. Xel’ler ise en temel 
birim olan “hane”lerden meydana gelir. Bruinessen, tüm bu terimlerin çoğunlukla yabancı 
kökenlerden geldiklerini ve bununla birlikte araştırılan topluluğun özgünlüğüne göre farklı anlam 
aralıklarına sahip olabileceğini öne sürer. Örneğin Bruinessen, (1991: 84 - 86) “tayfa” ya da “taifa” 
kavramlarının Arapça kökenli olduğunu ve Kürtler arasında soy gruplarını tanımlayan “sülale” 
kavramı yerine kullanıldığını; “tire” kavramının ise İran kökenli olduğunu ve alt bölüm anlamına 
geldiğini söyler. Barth (2001: 47) ise “taife” kavramının, Kürtçe’de kullanılan “hoz” kavramı yerine 
kullanılabileceğini ve bunun sülaleyi tanımladığını öne sürmektedir. Ek olarak Barth, Leach’i de 
eleştirerek, onun taife ve tire arasında yaptığı ayrımı başarısız bularak tirenin çoğunlukla politik 
birleşmeleri tanımlamada kullanılan bir aşiret altı kol grubunu tanımladığı söyler. Leach ise (2001: 35) 
taife ve tire arasındaki ayrımın sadece işaret ettiği grupların büyüklüğüyle ilgili olduğunu 
savunmuştur. Bruniessen (1991: 81), bu tartışmaları da eleştirerek, Batılı antropoloji literatürüyle 
eşleştirilen tanımlamaların Kürt topluluklarına giydirilmeye çalışılan “dar bir ceket” olduğunu 
savunmuştur. 



160 
 

çıkar. Gökalp, Arap ve Kürt aşiretlerini kabilevi olarak sınıflarken Türk aşiretlerini 

ise il kategorisinde görür. Fakat Türkiye’deki antropoloji ve sosyoloji çalışmalarını 

derinden etkileyen çalışma ise İsmail Beşikçi’nin (1992) “Doğu’da Değişim ve 

Yapısal Sorunlar - Göçebe Alikan Aşireti” isimli çalışmasıdır. Burada Beşikçi, aşiret 

yapısındaki başlıca kademeleri kabile ve aşiret kavramları temelinde irdeler.67  

Alan çalışması süresince Beğendik’te ve çalışmayla ilgili olarak bulunduğumuz 

yakın çevre yerleşimlerde, yukarıda zikredilen akrabalık, soy terimleri ile bu temelde 

kan bağına dayalı ve fakat son derece değişken durumda olan ekonomik, sosyal ve 

siyasal ittifakları tanımlayan kavramlardan sırasıyla (en alt birimden en üst tanıma 

kadar) “hane”, “mal”, “babik” ve “aşiret”i tespit ettiğimizi ifade edebiliriz. Kuşkusuz 

bu kavramlar Beğendik ve çevresindeki hâkim kültürel yapı içerisinde anlamlı olup, 

örneğin yukarıda verilenler gibi, Kürt topluluklarıyla ilgili olarak gerçekleştirilen 

diğer çalışmalarda ifade edilen biçim ve içerikten belirli farklılıklar taşımaktadırlar. 

Buna göre Beğendik’te “hane”, tek bir aileyi tanımlayabildiği gibi, ebeveynlerin evli 

çocuklarını da içerisine alan birden fazla aileyi de tanımlamaktadır diyebiliriz. “Mal” 

ise kimi zaman tek bir haneyi kimi zamansa birden fazla haneyi içerisine alan bir soy 

grubunu tanımlayabilmektedir. Ancak mal, toplumsal ekonomik, sosyal, siyasal 

veyahut dini bazı avantajlara sahip ayrıcalıklı statü ve prestij gibi kendisini diğer 

hane gruplarından ayıran niteliklere dair bir betimleme olabileceği gibi Çobanören 

Köyü örneğinde de görülebileceği gibi, nüfusu az yerleşim birimlerini oluşturan az 

sayıdaki soy grubunu tanımlamak için de kullanılabilmektedir. “Babik” ise, büyük 

                                                            
67 Beşikçi’den sonra gelen Kürt aşiret topluluklarına dair çalışmalar, aşiret yapısının çözümlenmesi ve 
ara birimlerinin tanımlanmasına dair pek çok farklı yaklaşımla çeşitlenmiştir. Örneğin Ahmet Özer 
(1992: 504) aile - çadır -  zom - oba - tayfa - kabile şeklinde bir model öne sürmüştür. Buna göre 
aileler ve onların birleşmesinden oluşan çadırlar ve bu şekilde yan yana gelen alt kategorilerin 
toplamında ortaya çıkan aşiret bütünü ortaya çıkar.  



161 
 

oranda Bruniessen ve diğerlerinin farklı tanımlarla işaret ettiği; belirli bir ortak soy 

grubu içerisinde yer alan ancak güncel ekonomik, sosyal ve siyasal süreç ve 

gelişmelere göre değişebilen hane ya da mal ittifaklarına dayanan ve yine kendi 

içerisinde ortak mitik soya dayalı statü ve prestij hakkı gibi belirleyenlerle 

değişebilen, son derece geçişken bir kategoriyi işaret etmektedir diyebiliriz. Aşiret 

ise en genel manada mitik ataya ya da atalara dayanan babiklerin, ağa soylu 

hanelerin önderliğinde birleştiği en üst ittifak grubu olarak ifade edilebilir. Gelinen 

aşamada, Beğendik’in ve bölgenin hızla ve çarpık da olsa gelişen kapitalist 

modernleşme süreçlerine dâhil oluşları, ağa soylu hanelerin önderliğinde aşiret 

düzeyindeki sosyo-politik ve ekonomik yapıyı belirli ölçülerde dönüşüme zorlasa da 

babik gruplarının dikkat çekici bir biçimde alternatif sosyo-politik ve ekonomik 

kaynakları değerlendirerek öne çıkmakta oldukları gözlemlenmiştir. 

Hane, mal, babik ve aşiret kavramlarını Hakkâri’de tamamladığı önemli alan 

çalışmasında Yalçın-Heckmann’da da (2002: 133) görmek mümkündür. Yalçın- 

Heckmann’ın çalışmasında kullandığı başlıca akraba, soy terminolojisinin “hane”, 

“mal”, “babik”, “eşiret” olduğu görülebilir. Buna göre hane, en küçük birimdir ve 

ardından mal, daha sonra da babik gelir. Yalçın-Heckmann’ın (2002) önemli tartışma 

konularından birisi de –ki ilerleyen tartışmalarımızda “Orta Mahalle” kategorisi 

içerisinde eğileceğiz, hanelerin “aşiret üyesi olmama” hallerinin de mümkün 

olabileceği ve bu bağlamda, çeşitli sosyal, ekonomik ve siyasal gelişmeler 

neticesinde aşiretler arasında geçiş olabileceği gibi, aşiretler dışı bir toplumsal 

kategorinin de mevcut olabileceğidir. Ancak Yalçın-Heckmann’a göre aşiretler 

dışında kalan bu kategori içerisinde hanelerin mutlaka bir mal’a tabi olmaları da 

gereklidir. 



162 
 

Mal kavramının yerelde birkaç farklı anlamda kullanılabildiğini ifade etmiştik. Mal, 

bir haneyi tanımlayabildiği gibi aynı evi paylaşan birkaç akraba grubunu da işaret 

edebilir. Bu anlamıyla mal’ın “sülale” olarak da kullanılabileceği ifade edilebilir –ki 

Yalçın-Heckmann da (2002: 133) kavramı, aşiret terminolojisinde bir alt birimi ifade 

eden sülale anlamında kadın ya da erkek atadan gelen babasoylu bir akraba 

topluluğunu betimlemek için kullanmıştır. Bu anlamıyla Yalçın-Heckmann’ın mal 

kavramı klan tanımına daha yakın gibidir ancak bu tanımlama Beğendik’te ve 

çevresinde kullanılan mal kavramıyla tam olarak örtüşmez. Zira klan, Batılı 

antropoloji literatüründe kan bağını gerçek ya da hayali bir ortak ataya dayandıran 

bir tür akraba topluluğunu ifade etmek için kullanılmaktadır. Devamla, söz konusu 

ortak ata ile güncel toplulukların kan bağı ispatlanamaz. Ortak ata (yazısız 

topluluklar için) tarihsel olarak bilinemeyecek bir geçmişte kalmıştır ve klanların 

kalabalık ortamında, hanelerin kimlikleri de birbirine geçmiş ve yeni biçimler 

almıştır (Haviland, 2002: 328). Fakat Beğendik ve çevresinde mal, bilinebilen 

geçmişten itibaren oluşmuş soy bağlarını ve bunun da ötesinde ilgili soy bağını diğer 

benzerlerinden ayıran ekonomik, sosyal, siyasal veyahut dini bazı nitelikleri işaret 

etmektedir.  

Beğendik’in İslamlaşması söylenceleriyle birlikte, varlıkları oldukça erken bir tarihe 

dek geri götürülen Beğendik’teki Müslüman (Şafii) Kürt topluluklarının, aşiretlerinin 

ve bunları oluşturan babik grupları ile bunlar içerisindeki mal’ların ve hanelerin, 

bölgeye ve yöreye hangi zaman aralıklarında geldiklerine veyahut yerleştiklerine 

ilişkin somut bir veri bulunmamaktadır. Ancak söylencelerden ve kolektif hafızanın 

hatırlayabildiği uzak geçmişe ait anlatılardan anlaşıldığı kadarıyla, bugün tüm 

Pervari yöresinde yerleşik durumda olan Adiyan ve Şakiran aşiretlerinin 



163 
 

Beğendik’teki kolları, şimdiki Kuzey Irak bölgesinden kitlesel göçlerle Beğendik’e 

ve civarına yerleşmişlerdir. Günümüzde, aşiret kategorisinin içinde ve dışında kalan 

kesimleriyle birlikte Kürt topluluklar, gerek Beğendik’teki gerekse yöredeki toplam 

toplumsal yapı içerisinde bir tür kast sistemini oluşturan şu ana kısımlara ayrılabilir: 

1) Aşiret içerisindeki “Ağa soylu” haneler. 2) “Ağa soylu” aileler arsında “bent 

olmuş”68 “Kırmanclar”, yani köylüler. Kırmanclar, aşiret içerisinde, belirli ağa soylu 

hanelere tabi olmak suretiyle kendi kan bağına dayalı sosyal örgütlenmelerini 

oluştururlar. Büyük babik grupları en önde gelendir. Babikler, kendi içerisinde mal 

olarak adlandırılan veyahut adlandırılmayan hanelerin yan yana gelmesiyle oluşan 

ekonomik, sosyal ve siyasi birliklerdir. Kendi içerisinde ve çevresindeki diğer 

babiklerle son derece karmaşık ilişki ağları ve hiyerarşisi söz konusudur. Tüm sosyal 

hareketliliğin temelinde ise mal veyahut haneler bulunur. Haneler ise tek bir aileden 

oluşabildiği gibi birden fazla kalabalık akraba gruplarını tanımlamak için de 

kullanılabilmektedir. 3) Aşiretlerle ortak etno-kültürel kimlik kodlarını (aşiret, babik, 

mal ya da hane) paylaşmakla birlikte aşiret tipi örgütlenmenin, kan bağına dayalı 

kimliklenme alanının dışında tutulan; bu anlamda aşiretin iktisadi ve siyasi 

yükümlülüklerinin dışında kalan ve ayrı birer iktisadi, siyasi, sosyal merkezler olan, 

Nakşibendî Tarikatı’na bağlı “seyit” veya “şeyh” soylu aileler. 

                                                            
68 “Bent olmak” tabiri hem Kırmanclar tarafından hem de ağa soylu hane bireyleri tarafından bugün 
de kullanılmaktadır. Bent olmak, yaklaşık çeyrek yüzyıl öncesine değin hemen hemen tüm bir feodal 
dönem boyunca Kırmancların aşiretin dışsal ve içsel ekonomik, sosyal ve siyasal hayatının belirleyeni 
olan ağa soylu ailelerin ve zamanla dönemin sonlarına doğru Nakşî tarikatlarını temsil eden şeyh ya 
da seyit soylu ailelerin arasında oluşturdukları çıkar birliklerinin bugündeki bir yansıması olarak 
kullanılmaktadır. Günümüzdeki en önemli fark, ağaların veyahut seyit ya da şeyh soylu ailelerin yanı 
sıra babikler içerisinde öne çıkan kimi mal ya da hanelerin, geleneksel hukuku içerisinde hakkı olmasa 
da fiilen kendine bent hanelerle birlikte, siyasi çıkar grupları oluşturmaları ve bunları yönlendirmeleri 
gerçeğidir diyebiliriz. 



164 
 

Ayrıca, yerel toplumsal yapının dışında olmasına karşın, hemen tümüyle, ağa soylu 

aileler dolayısıyla iktisadi, sosyal ve siyasal süreçlere müdahil olan askeri ve sivil 

devlet bürokrasisi de sosyal ve siyasal ilişkiler bağlamında, bu yapı içerisinde ifade 

edilmelidir. Bu bakımdan, Beğendik’te ve yörede, aşiretler, alt soy grupları ve seyit 

aileleri ile bu karmaşık yapının kendi içerisindeki iktisadi ve siyasi faaliyetlerinin, 

pre-modern dönemlerden günümüze, ciddi niteliksel bir dönüşüme uğramadan 

taşındığı ve bir modernleşme projesi olan Cumhuryet’in de askeri, sivil kurumları ve 

bürokrasisiyle birlikte, bu yapıyla kurduğu uyumlu etkileşimi sürdürmekte olduğu 

ifade edilebilir.69 

Beğendikliler, aşiret tipi sosyal örgütlenmeyi var eden kan bağı esasına göre 

örgütlenmiş babayanını izleyen esas soy bağları içerisinde, iktisadi ve siyasi çıkar 

birliği temelinde yan yana gelmiş alt soy gruplarına bölümlenmiş şekilde 

yaşamaktadırlar. Bu durum, Beğendikliler’in ve yöredeki diğer Kürt topluluklarının 

sahip olduğu toplumsal örgütlenme biçimlerinin en önemli ve belirgin özelliğidir. 

Adiyan ve Şakiran aşiret kimlikleri, doğumla birlikte kazanılan, mitleştirilmiş bir kan 

bağı esasını koruyan, aktaran ve asıl olarak da içerisinde barındırdığı kalabalık 

nüfuslu alt soy gruplarının “aşiret” sınırları dışında kalan iktisadi yahut siyasal 

tehditlerle karşılaştıkları süreçlerde ise işlevselleştirilen eylem birlikleri olarak 

tanımlanabilir. Bu kimlik alanı altında, Beğendikliler ve yöredeki diğer topluluklar, 

kendi içerisinde onlarca farklı alt soy grubuna bölümlenmiş şekilde yaşamaktadırlar. 

                                                            
69 1839 – 1950 yılları arasında, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e tevarüs eden merkezi devletin “Doğu 
politikalarını” karşılaştırmalı örneklerle tartışan, yakın zamanda tamamlanmış bir doktora tezi için 
bkz. Ebinç, 2008. 



165 
 

Ağa soylu aileler de bu bölümlenmenin önemli bir kesimini oluşturmaktadır. Tek bir 

aşiret için yine tek bir ağa soylu ailenin erkek çocukları içerisinde babayanını esas 

alan bir hiyerarşi düzeninin egemen olmadığı; tıpkı alt soy gruplarındakiler gibi 

birden fazla ağa soylu ailenin olduğu ve bunların da kendi içlerinde kan bağına göre 

gruplandığı bir durum söz konusudur. Ağa soylu ailelerin ekonomik varsıllıkları ve 

geçmişten koruyarak taşıyabildikleri prestij ve statüleri, kendilerine “bent” olan diğer 

“Kırmanc” yani köylü alt soy gruplarının niceliğini ve doğal olarak da ilgili ağa 

soylu hanenin aşiret içerisindeki sosyal ve siyasal konumunu belirlemektedir. Kimi 

zaman, bazı ağa soylu ailelerin, aşiret içi çatışmalarda yahut iktisadi ve siyasi 

dengelerin değişmesiyle birlikte prestij kaybederek “bentlerini” yitirdikleri ve 

güçsüzleştikleri de görülür. Bu anlamda, Adiyan ve Şakiran aşiretleri içerisindeki ağa 

soylu aileler de tüm Pervari yöresine yayılmış durumdadır.  

Adiyan ve Şakiran aşiretlerinin günümüzde devlet bürokrasisinde, yerel ticarette ve 

aşiret içi yahut aşiretler arası siyasal ilişkilerde önde gelen nüfuzlu “ağa soylu” 

aileleri olmakla birlikte, bu ailelerin, belde, köy yahut mezra ölçeğinde birbirinden 

farklı mıntıkalara ayrılmış ve nüfuz alanları oluşturmuş oldukları görülür. “Ağa 

soyluluk”, aşiretin, çoğunlukla mitleştirilmiş ortak atasına kan bağıyla bağlı olma ve 

bu bağdan kaynaklanan doğal bir imtiyaz ve statü olarak kabul görür. Bu konudaki 

tartışmaları ilerletebilmek için verilebilecek en özgün derleme şöyledir: 

“Bu Aşağı Mahalle hemen hemen hepsi birdir. Yukarı Mahalle de birdir. Bu 

bizim Aşağı Mahalle cinsi, Irak’tan gelmiş. Biz büyüklerimizden işittik. İki 

kardaş imişler. Irak’da Bahadin (Telaffuz tam anlaşılamadı b.n.) diye bir yer 

var. İlçedir orası. İşte oradan buraya gelmişler. İşte Aşağı Mahalle hep bu iki 

kardaşın cinsidir. Yukarı Mahalle, Yörüklerden. Aşiret biz diyoruz, 



166 
 

Koçerlerden. İşte onlar da bir cinstendir. Orta Mahalle ise aslında birkaç 

ailedir. Onlar da akrabadır ama çok eskilerden. Pire Bal’le gelmişler. Bir de 

sonradan gelip yerleşenler var. Yani onlar karışıktır biraz. Yani hepsi bir 

yerden gelmiş, kimse bilmiyor. Biri Pervari’den gelmiş, biri oradan, biri 

buradan. Yani karışıktır… Meran Ağa ve onun cinsi bunlardan ayrıdır. Onlar 

Ağa’dır. Onlar Ağa’dır, biz Kirmancız. İster zengin olsun ister sürünsün, 

sülalesi, cinsi Ağa ise, işte diyorlar Ağa’dır. Yani burada zenginlikle değildir 

Ağalık. İşte ne kadar fakir de olsa Ağa’dır. Ama Anadolu’da öyle değil. 

Orada zenginlere Ağa diyorlar. Burada sen ne kadar zengin olursan ol. Sana 

diyorlar, ‘Kirmanc’. Bu Kirmanclar’ın hepsinin bir ağası vardır. Kendi 

aralarında bent vardır yani. İşte bu Aşağı Mahalle’nin ağaları farklıdır. 

Yukarı’nın farklı. Ama işte bu bütün Pervari’de vardır. Yani tüm Pervari 

aslında iki partidir. Biri Adiyan, Adiyan Ağaları, onlara ait. Diğeri Şıkri. 

Yani iki aşirettir. Buradan Çatak’a kadar, Van’a sınır köylere kadar tüm her 

yerde bu iki aşiret vardır. Kirmanclar da bent olmuşlardır. Yani isteseler de 

birinden diğerine geçemezler. Şıkri hep Kirmanc’tır. Adiyan ise hep ağalar 

başında vardır. Onlar da ağa yoktur ama onların ki ağalardan da beterdir. 

Kirmanc’tır ama ağalar gibi hareket ediyor. Pervari’de Şevki (Telaffuz tam 

anlaşılamadı b.n.) var işte odur onların başı. Bizim ki Emin Ağa’dır, Durmaz 

Ağa’dır.  Yani tabi eskiden bunlar çok önemliydi ama şimdi kalmadı artık. Bir 

birbirimizden olduk. 20 – 30 senedir öyle kavgalar olmuyor. Geçmişte 

Beğendikte, bu yüzden çok kavga oluyordu. Çarpışma da oluyordu. Benim 

bildiğim öyle 20 kişiden fazladır ölmüş zamanında. Ben kendim de dayak 



167 
 

yemişim yani. Ama cahillik idi yani. Sırf keyf için kavga ediliyordu. Kafasızlık 

yani.” (Alan Notları: 11.04.2010 – Beğendik)  

Ağa soylu haneler içerisinde ise ancak aşiretin siyasal temsiliyeti açısından etrafında 

kümelenen ve bu anlamda öne çıkan ağa soylu bir aileden bahsetmek mümkündür. 

Ancak bu durumun yukarıda izah ettiğimiz ekonomik, sosyal ve siyasal değişkenlere 

bağlı olarak zaman içerisinde farklı ağa soylu ailelere doğru bir geçişkenlik 

gösterdiği de ifade edilmelidir. 

Kırmanclar ise haneleriyle birlikte dâhil oldukları bu kalabalık alt soy grupları 

içerisinde, iktisadi, sosyal ve siyasal çıkar birlikleri temelinde son derece geçişken ve 

hareketli bir sosyal düzene sahiptirler. Bu bakımdan, Beğendik’te ve yörede, aşiret 

kimlikleri büyük çoğunlukla mekânsal olarak tanımlanır. Örneğin bugün 

Beğendik’te, “Taxa Jorî” (Yukarı Mahalle), “Nav Gundî” (Orta Mahalle) ve “Taxa 

Jerî” (Aşağı Mahalle) olarak kavramlaştırılan mekânsal kimlikler, iktisadi, sosyal ve 

siyasal yaşamda alt soy grupları açısından tümüyle belirleyicidir: 

“Taxa Jorî (Yukarı Mahalle b.n.) Ziyaret Camii’nün üst kısmında, Nav Gundî 

(Orta Mahalle yahut köyün orta yeri b.n.) Müküs’tekiköprünün üst kısmında, 

ve Taxa Jerî de (Aşağı Mahalle b.n.) Kale Mahallesi’de yani Kelha 

Kafıran’dadır (Kafirlerin Kalesi b.n.). Yukarı Mahalle’deki Şakiran Aşireti, 

bir atadan gelmiştir. Aşağı Mahalle’dekiler de iki atadan gelmiştir. Orta 

mahalle ise karışmış durumdadır. Yani Şakiran da vardır Adiyan da vardır. 

Dışarıdan gelen de vardır. Pire Ball’in soyu da vardır. Karışıktır yani onlar.” 

(Alan Notları: 22.03.2010 – Beğendik) 



168 
 

Beğendikliler’in mevcut aşiret altı sosyal organizasyonları (babikleri) ve bu yapı 

içerisindeki iktisadi, sosyal ve siyasal hareketlilik; Avrasya, Ortadoğu ve Kuzey 

Afrika’da yaşayan aşiret toplulukları üzerine gerçekleştirilen Antropoloji 

çalışmalarında işaret edilen “dallanan soy sistemi”ne (segmentary lineage system) 

göre örgütlenmeye son derece tipik bir örnek teşkil etmektedir. Genellikle dallanan 

soy sistemi tipinde görülen aşiret tipi toplumsal örgütlenme modellerinde, 

birlikteliklerini kan-bağı esasıyla açıklayan, bu dolayımla ortak bir atadan 

geldiklerine inanan ve benzer kültürel özellikler gösteren birden fazla alt soy 

grubunun yan yana geldiği görülür. Buna göre, söz konusu alt soy gruplarını 

birleştiren esas etmen babayanlı kan bağı esasının gerektirdiği bir iktisadi ve siyasi 

hiyerarşi değil, ilgili soy gruplarının iktisadi ve siyasi çıkar birliği temelinde 

oluşturdukları esnek, geçici eylem birlikleridir (Aydın ve Emiroğlu, 2003: 204). Bu 

tip soy örgütlenmelerindeki temel prensip ise alt soy gruplarının aynı aşiret bağı 

içerisindeki diğer alt soy gruplarından bağımsız hareket edebileceği ve fakat aşiret 

bağı içerisindeki diğer alt soy grupları herhangi bir tehditle karşı karşıya kaldığında 

da ortak hareket etmek durumunda olmalarıdır. Bu bakımdan, dallanan soy tipi bir 

sosyal organizasyona tabi alt soy gruplarında sürekli bir hareketlilik, mekânsal olarak 

başka gruplarla iç içe geçme ve hatta aidiyet değiştirme gibi önemli kültürel süreçler 

izlenebilir (Eicekelmann, 1989: 131 - 138). 

Ortadoğu, Kuzey Afrika ve Avrasya’daki antropoloji çalışmalarında elde edilen 

bulgulardan hareketle gerçekleştirilen bu genellemeler için Beğendik, yerel 

çalışmalarda zikredilen kavramlarla da karşılaştırması içerisinde son derece verimli 

ve önemli tartışmalara da kapı aralamaktadır. Örneğin, Beğendik’te ve çevresinde 

aşiret olarak kabul edilen ve mitik ataya dayalı bir kan bağı esasına göre şekillenen 



169 
 

ekonomik, sosyal ve siyasal çıkar birliğini işaret toplumsal yapının en önemli unsuru 

babiklerden oluşan ve çok çeşitli özellikler gösterebilen alt soy gruplarıdır 

diyebiliriz. Kimi zaman mitik kan bağını kimi zaman mal ya da hanelerin ittifakını 

kimi zamansa aşiret içinde ya da dışında olma gibi kriterleri dahi kesen ortak 

ekonomik, sosyal ve siyasal çıkar birliklerini oluşturan babikler son derece özgün bir 

kategori oluşturmaktadır diyebiliriz. Buna göre babik için, Beğendik örneğinde, 

mal’lar ve haneler ile aşiret kategorisi arasında kalan bir örgütlenme aşamasıdır 

diyebiliriz.  

Babik mal’ların ve hanelerin yan yana gelmesiyle oluşur. Burada da babayanlılık 

esastır ve babikler genellikle baba soyundan akrabalığın izi sürülerek varılan mitik 

atanın ismiyle adlandırılırlar. Babik, Kürtçe’de “baba” kelimsinden türemiş bir 

kavramdır (Aktay, 2005: 9 – 11). Babikler ve onları oluşturan mal ya da haneler 

arasında, mal ya da hanelerin sahip oldukları ekonomik, sosyal ve siyasal güçle 

doğrudan bir ilişki vardır. Bu durum babiğin daha da güçlenebileceği gibi 

dağılabileceğini de gösterir. Aynı zamanda babiğin içerisindeki mal’ın sosyal statüsü 

ve prestiji de ilgili babiğin kimliğini önemli ölçüde tanımlayabilir. Kimi zaman 

babikler içerisinde ağa soylu haneler de söz konusu olabilir ve böyle bir durum varsa 

bu babik diğerlerine göre ciddi bir avantaj da kazanmış olur. Beğendik’te 

gözlemlediğimiz babik örgütlenmeleri, Bruniessen’in tanımlama ve tartışmalarına 

oldukça yakındır. Bruniessen (1991: 78 – 79) “baviklerin” Kürtçe “baw”dan (baba) 

geldiğini söyler ve onların birbirleriyle akraba olmayanların da katılmış olabileceği 

oldukça geniş bir sülale takımları olduğunu ileri ifade eder. Bruniessen’in, devamla, 

babikleri çoğunlukla alt-köy yerleşimlerdeki kan bağına dayalı daha küçük toplumsal 

organizasyonlar olarak tanımladığı ve belirli bir mekansal bağlam öne sürdüğü ifade 



170 
 

edilebilir. Fakat Beğendik’teki örneklerde babikler, çoğunlukla aynı mekânsal ortamı 

paylaşmakla birlikte, farklı mekânlarda da meskûn olan babik üyesi mal ya da 

haneler görülmüştür. Bu da babikler içerisindeki yoğun hareketlilikle açıklanabilir 

bir durumdur. Öte yandan Yalçın-Heckmann (2002) ise babikleri, kabileler olarak 

tanımlar. Fakat görünen odur ki Beğendik ve çevresindeki babikler, kabile tanımını 

aşan kan bağı koşulu ötesinde bir geçişkenliğe sahip ekonomik, sosyal ve siyasal 

çıkar birlikleridir. 

Günümüzdeki Beğendikliler de mekân esasına göre, toplam üç ana kimlik grubuna 

bölümlenmiş şekilde, birbirleriyle ve çevredeki diğer yerleşimlerdeki topluluklarla 

karşılıklı olarak geliştirdikleri karmaşık iktisadi, sosyal ve siyasal ilişkiler içerisinde 

yaşamaktadırlar. 

“Aşağı Mahalle de bu eskiden bir Meran Ağa varmış. Buraya Pervari’den 

gelmiş. Kendisi oralıymış. Pervarili. Bu şimdi Pervari’nin ilerisinde bir köy 

var. Çok yakın, Siirt’ten gelirken. Benzinlik var, orada bir düzlük var. Esas 

işte oradaki köyde oturuyordu. Ben yeni ismini bilmiyorum. Orada bir kale 

var, orada oturuyordu. Burada, şimdi yaşayan ağalar, bunların hepsi işte bu 

adamın tohumudur. İşte Sarıdam, bu yukarıdaki mezrada var, Hizan 

tarafındaki bir köyde var. Bunların hepsi birdir. Hepsi Meran Ağa’dır.  

Burada, bu tepede (Kale Mahallesi’ne adı veren tepe b.n.) kaleyi yaptırmış. 

Orada şimdi sadece temeli kalmış. Burada yılarca oturmuş. Hacca gitmiş. 

Bunun üç tane oğlu varmış. Birisi Şahin Ağa, birisi Cafer Ağa, öteki de 

Mehmet Ağa. Cafer küçük imiş. Büyüğü Mehmet. Ortası da Şahin Ağa. Şahin 

Ağa bu Mehmet’le kavga etti, köylüleri de ona yardım etti, Şahin Ağa bu 

Mehmet’i buradan çıkardılar. Mehmet de o yol üzerinde (Pervari Yolu b.n) 



171 
 

bir tepe var, şu karşı tarafta, Mehmet de gitti orada bir kale yaptı kendisine. 

Orada oturdu. Şu Bahçesaray’da bir kavga çıkmış idi, Mehmet onlara 

barıştırmaya gidecekti, bu Şahin Ağa gitti şu karşı dağlarda önünü kesti 

vurdu, öldürdü onu. Taxa Jorî’dekilerin atalarının adı ise Sino’dur. Bu Sino 

göçebeymiş. O kültürden gelen birisi. Beğendik’te 500 – 1000 yıl önce 

yerleşim olmuş. Sino’dan gelen nüfus 2 bin kişi var şimdi. Hepsi Yukarı 

Mahalle’de yaşıyor.” (Alan Notları: 10.04.2010 – Beğendik) 

Bu kimlik alanları, Beğendik’teki hâkim iki aşiret kimliğiyle ve aşiretlerden ayrı 

olarak kategorize edilen ve kutsallıkla nitelenen “seyit” yahut da “şeyh” soy 

gruplarıyla da kesişmektedir. Bu anlamda “Ağa soylu” ailelerin yanı sıra benzer bir 

başka önemli kast da “seyit aileleri” açısından söz konusu edilebilir. Yörede hâkim 

durumda olan Nakşî tarikatların silsilelerinden gelen şeyhler sülaleleri de yöredeki 

toplumsal yapının önemli ikinci bileşenleri durumundadır. Bu konu, bir sonraki alt 

başlıkta tartışılmaktadır. Şimdi bu önemli bilgiler içeren derlemeden hareketle, 

Beğendik’teki aşiret ve soy ilişkilerine ve mekânsal kategoriler ile buna uyarlı 

kimliklenme biçimlerine bakabiliriz: 

 

3.2.1 Aşağı Mahalle 

“Aşağı Mahalle”, Beğendik’te mekânsal olarak, Botan ve Müküs Çayları arasında 

kalan yükseltideki Kale Mahallesi’nin tamamını ve Müküs Çayı’nın güney 

yamacında kalan Gazi Mahallesi’ndeki hanelerden bir kısmını kapsar. Aşağı Mahalle 

içerisindeki haneler arasında, siyasal, sosyal, iktisadi ve soy-kütüksel nitelikleri 

bakımından dört farklı soy grubu (babik) gözlemlenmiştir. 



172 
 

Beğendik’te konuşulan Kürtçe’de “Babik” olarak nitelenen bu soy grupları, hanelerin 

taşıdıkları soy isimlerine göre şöyle sınıflanabilir:70 

1) Turşak, Şen, Tokat ve Şahman haneleri. 2) Ulaş, Ülger, Yavuz ve Savaş haneleri. 

3) Baytekin, Tulin, Amik, Aktaş, Açık, Şandan, Kayan, Erbek, Aslan, Taylan, Çakır, 

Ballı ve Ayaz haneleri. 4) Aşan, Sungur ve Solmaz haneleri. 

Beğendik’te “Babik” olarak ifadelenen bu alt soy gruplarının hemen tamamının 

“Kırmanc”lardan, yani “ağa” yahut “şeyh” soy grupları dışında kalan “köylü”lerden 

oluştuğu öncelikle ifade edilmelidir. Ekonomik açıdan sahip olunan toprakların ve 

malların varsıllığından ziyade, kan bağı esasına ve kendilerine “bent” olan 

Kırmancların ekonomik, sosyal ve siyasal yönetiminin kuşaklararası aktarımına 

dayandığı anlaşılan “ağalık hukukunun”, kendisini Kırmanc olarak tanımlayan 

kaynak kişilerce de aynı şekilde tanındığı ve yukarıdaki babiklerden, belirli 

yönleriyle ayrı tutulduğu gözlemlenmiştir. Benzer şekilde, “Seyit” ya da “Seyda”, 

“Şex”, “Melle” gibi, alt kategorilerle ayrıştırılan dini otoritelerin de sahip oldukları 

dinsel statüleri bağlamında, babiklerle olan ilişkilerinin tanımlandığı görülmüştür. 

Ancak Aşağı Mahalle içerisinde, bu gibi dinsel statü sahibi bir hane bulunmamakla 

birlikte Aşan, Sungur ve Solmaz ailelerinin oluşturduğu 4 no’lu babik, Beğendik’i 

İslamlaştıran Pire Ball’in soyundan olma özellikleriyle ayırt edilirler. Beğendik 

içerisindeki aşiretler arası veyahut aşiret içerisindeki babikler arası siyasal ve sosyal 

süreçlerde ciddi bir iddia sahibi olmayan bu babiğin, “seyit”, “şeyh” soylarında 

olduğu üzere aşiretler dışı bir kategoride değerlendirilmedikleri de dikkati çeker. Zira 

                                                            
70Gerek Aşağı Mahalle’de gerekse ileride, Yukarı ve Orta mahalleler başlıklarında zikredilen soy 
isimleri, mevcut sosyal örgütlenmeyi kesin olarak yansıtmaktan uzaktır. Zira eldeki veriler, an 
itibariyle büyük ölçüde doğru olmakla birlikte, soy gruplarının karşılıklı siyasal ve sosyal 
ilişkilerindeki hareketlilik, birbirlerine dair tanımlamalarında da değişiklikleri içermektedir.  



173 
 

çalışmalar derinleştikçe de gözlemlenmiştir ki bu babik, daha ziyade Pire Ball’in 

“Kırmancları” olarak kodlanmaktadır. Hâlihazırda, dinsel bir statü veyahut rol de 

üstlenmemiş durumda olan bu babiğe bağlı hanelerdeki aileler, Adiyan ve Şakiran 

aşiretlerindeki babiklerdeki Kırmanclar gibi algılanmaktadırlar. “Beğendik’in ilk 

sakinleri” ünvanını da tüm Beğendikliler içerisinde taşıyan bu babiğin, iktisadi ve 

siyasi yaşantı birliğini de Aşağı Mahalle’yle kurmuş olduğu görülmektedir. Pire 

Ball’in soyundan gelme yahut onun Kırmancları olarak, Beğendik’e ilk yerleşen 

Müslüman (Şafii) Kürtler olma niteliğinin, Beğendik’teki diğer babiklerde de olduğu 

üzere, bu babiği kimliklendiren ve diğerlerinden ayrılmasını sağlayan bir özgül 

nitelik olarak işlevselleştirildiği anlaşılmaktadır. 

Bunun haricinde geri kalan Aşağı Mahalle Babikleri, öncelikle, hakkındaki 

anlatıların mitsel nitelikler taşımaya başladığı söylenebilecek olan ortak bir atadan 

olma konusunda, birincil bir kimlik belirtecini paylaştıkları ifade edilmelidir. Buna 

göre Aşağı Mahalle, Adiyanlılar’dan oluşur ve Pervari yöresindeki diğer tüm 

Adiyanlılar’la, yani Aşağı Mahallelilerle, bu anlamda akrabadırlar ve aşiretler arası 

büyük çatışmalar söz konusu olduğunda, mutlak surette katılmak durumundadırlar. 

Öte yandan Aşağı Mahalle kendi içerisinde dört ana babik grubuna bölümlenmiştir. 

Ancak bunlardan ikisi, Beğendik’teki Adiyanlar içerisinde birbirleriyle iktisadi ve 

siyasal süreçlerde yarışan ayrı alt iktidar merkezleri olarak öne çıkmaktadırlar. Bu 

esas belirleyen ile Beğendik içerisindeki aşiretler arası dengelerin kimi sosyo-politik 

süreçlerdeki değişkenliğine göre babikler arasında ve babiklere bağlı haneler 

arasında son derece ilgi çekici hareketlilikler, sürtüşmeler, çatışma veyahut ittifaklar 

gibi kültürel süreçler ortaya çıkmakta ve devamlılık göstermektedir. 



174 
 

Aşiret bağı içerisinde, ekonomik, sosyal yahut siyasal kimi süreçler, olaylar 

vasıtasıyla, birbirlerinden uzaklaşan, rakip hale gelen veyahut da düşmanlaşarak 

farklı alt babiklere müdahil olabilen çarpıcı bir iç hareketlilik de göze çarpmaktadır. 

Bu süreçlere dair, alan araştırması süresince gözlemlediğimiz bir örnek olayı 

aşağıdaki şekilde irdelemek mümküdür: 

Emin Ağa’nın Vefatı 

Yerel basının hemen tümünde, çoğunlukla “Pervari İlçesi’nin Ağası Emin Ağa Vefat 

Etti” şeklinde verdiği; ulusal basında ise genellikle “Pervari Ağasını On Binler 

Uğurladı” ya da “Pervarili Emin Ağa Vefat Etti” haberleriyle çıkan Pervari eski 

belediye başkanı Emin Özcan’ın vefatı, Beğendik’li Adiyanlılar da dâhil olmak üzere 

tüm bölgede önemli bir hareketlilik ortaya çıkardı. 

2010 yılı Nisan ayı sonlarında geçirdiği bir kalp krizi sonucunda hayatını kaybeden 

Emin Özcan, 7 kuşaktan beridir Pervari yöresindeki tüm Adiyanlıları temsil eden ağa 

soylu bir ailenin en yaşlı erkek üyesi idi.  

Siirt Valisinin helikopterle yetiştiği; Pervari Kaymakamı, Pervari İlçe Emniyet 

Müdürü, Pervari İlçe Jandarma Komutanı ve tüm kamu kurum müdür ve amirlerinin 

hazır bulunduğu cenaze töreninde binlerce Adiyanlının yanı sıra Şakiran Aşireti’nin 

önde gelenleri de katıldılar. Taziye evi, yaklaşık bir ay boyunca çevre il ve ilçelerden 

binlerce ziyaretçiyi ağırlarken; Emin Ağa’nın vefatı yörede ciddi bir hareketliliğe de 

yol açtı. Beğendik’i çevreleyen Sarıdam, Keskin, Çobanören, Aşağı Balcılar gibi 

köylerdeki ve mezralardaki Adiyanlı Kırmancların ağası kabul edilen ve Emin 

Ağa’ya bağlı bir başka ağa soyu olan Tunç hanesine bağlı Beğendikli Adiyanlılar da 

kendi aralarındaki sosyal ve politik saflaşmalarına göre bu sürece katılım gösterdiler. 



175 
 

Beğendik’teki Adiyanlılar arasındaki babiklerde, öne çıkan Turşak ve Ulaş aileleri 

vasıtasıyla geri kalan hanelerin de gerek kendi içerisinde gerekse Adiyan sınırları 

dışındaki sosyo-politik süreçlere katılım gösterdikleri anlaşılmaktadır. 

Irak’ın Zaho kentinden göç ederek geldiği aktarılan Adiyanlı Meran Ağa’nın üç 

çocuğundan “amcazade” oldukları ifade edilen Turşak ve Ulaş ailelerinin, söz 

konusu babikler içerisindeki siyasal saflaşmaların ve daha da önemlisi, Adiyanlı 

Kırmancların sosyo-politik düzlemde iç ve dış hareketliliklerinin esas aktörleri 

olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Örneğin, Ulaşların esasta 2 no’lu alt soy grubunun 

önde gelen ailesi olmasına karşın 1 ve 3 no’lu soy grubu içerisindeki Şahman ve 

Şandan ailelerini, daha ziyade kendi tercihleri doğrultusunda hareket ettirebildikleri, 

Ulaş hanesi içindeki ailelerden olan kaynak kişilerce ifade edilmiştir. Benzer şekilde, 

3 no’lu soy grubu içerisindeki ailelerin de yine daha ziyade 2 no’lu soy grubunun 

takipçisi olduğu, buna karşın 4 no’lu soy grubunun da 1 no’lu soy grubunun 

“peşinde” olduğu Ulaş hanesinden olan kaynak kişilerin aktarımları arasındadır.  

Buna göre, Emin Ağa’nın vefat haberi Beğendik’e ulaştığında, 2 no’lu babiğin önde 

gelen hanesi Ulaşlar, kendi babiğindeki hanelerin ileri gelenlerinin yanı sıra 3 no’lu 

hanelerin ileri gelenlerini toplayarak Pervari’ye hareket ederken; 1 no’lu babiğin 

önde gelen hanesi Turşaklar da hem kendi babiğindeki hem de 4 no’lu babikteki 

haneleri toplayarak Pervari’ye hareket etmişlerdir. 

Burada Turşakların ve Ulaşların hangi hanelerle birlikte, Emin Ağa’nın vefatı gibi 

aşireti ilgilendiren önemli bir meselede birlikte hareket ettiği son derece kritiktir. İlk 

bakışta, Turşak ve Ulaş haneleri ekseninde kümelenen hanelerin hareketi gibi görülse 

de özünde bu durum, güncel iktisadi ve siyasi çıkar birliğinin karşılıklı sınırlarının 

yeniden çizilmesi anlamına gelmektedir. Bu sınırların en son daha kalın çizgilerle 



176 
 

çizildiği dönemin, son yerel seçimler dönemi olduğu dikkate alındığında, hareketli ve 

geçişken bir niteliği her daim taşıyan sınırları görünür kılan böylesi önemli anların, 

aşiret içerisindeki babiklerin ve hanelerin de titizlikle yaklaştığı konular haline 

geldiği görülmektedir. Bu açıdan, Beğedik’te ikamet eden herhangi bir Adiyan ağa 

soyunun bulunmamasının ortaya çıkardığı aşiret hiyerarşisinin gerektirdiği statü ve 

rollerin, Adiyanlar içerisinde öne çıkan iki soy grubu tarafından temsil edildiği fikri 

de tartışılabilir. Elbette ki Ulaş ve Turşak hanelerinin, neticede, ağa soylu Tunç 

hanesine bağlı olduğu unutulmamalıdır. 

Babikler ve Kan Bağı İlişkileri 

Babikler içerisindeki hanelerin karşılıklı siyasal ve sosyal ilişkilerindeki değişkenliğe 

dair bir diğer güncel örnek ise aralarında diğerlerine nazaran daha yakın bir “kan 

bağı” bulunmasına karşın birbirlerinden daha uzak bir duruş sergileyen Ulaşlar ve 3 

no’lu babik içerisindeki Tulinler arasındaki ilişkiye bakılarak da verilebilir. Yine 

Ulaş hanesindeki kaynak kişilerin ifadelerine göre, Tulinler, kendilerini takip eden 2 

no’lu babik içerisinde yer almakla birlikte, esasında kendileriyle “çok da yakın 

akraba değillerdir.” Ancak geçmişte, Tulinler, Ulaşlar için, onların arazilerinde 

çalışmışlar ve bu dolayımla “onların altında kalmışlardır.” Tulinler açısından ise 

geçmişte böylesi bir durum yaşanmış olmakla birlikte, şimdi kendi başına hareket 

edebilen, yeterli ekonomik faaliyeti ve toplumsal prestiji olan bir durum söz 

konusudur. Bu durum, Tulinlere, babikler içerisindeki siyasi ve sosyal süreçlerde, 

görece daha bağımsız bir hareket alanı açmaktadır. 

Bu örnekten hareketle denebilir ki babikler içerisinde kullanılan “yakın akraba” ve 

“uzak akraba” kavramlaştırmalarının, aileler arasındaki ilişiklerin tanımlanmasında 



177 
 

işlevselleştirilen önemli bir kimliklendirme aracı olduğu fikri, tartışmaya açık 

görünmektedir. Babikler içerisinde öne çıkan hanelerle yakın geçmişte ayrıştığı 

bilinen haneler arasında, kan bağının gerektirdiği bir hiyerarşik ilişkilenmenin ortaya 

çıkmadığı görülmektedir. Haneler arasındaki ilişkilerde, yakın kan bağı ilişkileri 

önemli olmakla birlikte, hanelerin kendi başlarına ekonomik ve siyasi birimler olarak 

sahip oldukları ekonomik varsıllık ve toplumsal prestije göre hareket edebildikleri ve 

bu hareketlerin de gerektiğinde kan bağı esasını tali kıldığı ifade edilebilir. Bu 

bakımdan, 4 no’lu babik içerisinde ifade edilen haneler açısından, aşiret kimliği 

altında ortak çıkarları etrafında kümelendikleri ancak aşiret içinde ise belirli bir 

ailenin etrafında, sahip oldukları kan bağı derecesine göre sıralanan bir hiyerarşik 

düzene de sahip olmadıkları ifade edilebilir.  

Toplamda bakıldığında ise bu alt soy grupları içerisindeki ailelerin, genellikle, 

birbirleriyle akraba olmakla birlikte, tarihi süreç içerisinde, ekonomik, sosyal ve 

siyasal gelişmeler içerisinde toplumsal statüsü, prestiji, insan gücü (hanenin erkek 

nüfusu) ve ekonomik kaynakları gibi önemli alt başlıklarda, artan yahut azalan 

dengelerinin karmaşık, sarmal ilişkileri içerisinde bir sosyal hareketlilik ortaya 

çıkardıkları görülmektedir. 

Dikkat çeken bir diğer nokta da kaynak kişilerin, hangi hanenin babikler içerisinde 

öne çıktığı ve diğer babikleri de yönlendirdiği sorusuna, ekseriyetle verdikleri 

cevabın, hanedeki “erkek sayısının fazlalığı”na göre değişenlik gösteriyor olmasıdır. 

Yakın geçmişe değin, yörede esas olarak hâkim durumda olan feodal sosyo-

ekonomik toplumsal yapının ortaya çıkardığı sosyal düzen içerisinde, hanelerin gerek 

iş gücü gerekse toplumsal varlığın iç ve dış çatışmalara karşın ayakta tutulabilmesi 

bakımından, erişkin erkek nüfusa ciddi bir ihtiyaç duymakta olduğu anlaşılmaktadır. 



178 
 

Erkek nüfusunun azaldığı koşullarda, hane içerisindeki aile sayılarında da azalma 

olmakta ve bu da beraberinde sosyal statü ve prestij kaybını beraberinde 

getirmektedir. Ekonomik kaynakların işlenmesi ve işletilmesi noktasında da erişkin 

erkek nüfusuna duyulan ihtiyaç, günümüzde de haneler açısından önemsenen bir 

konu olma özelliği göstermektedir.  

Günümüzde, Beğendik’teki hanelerde, bu anlamda değişken aile sayısına sahip 

babiklerin bulunduğunu da ifade etmek gerekecektir. Örneğin, Adiyan babikleri 

içerisinde 15 – 20 aileye sahip hanelerin yanı sıra 3 no’lu babik içerisindeki Baytekin 

hanesi gibi tek bir aileden oluşan haneler de bulunmaktadır. Kan bağı açısından 

değerlendirildiğinde, Adiyanlı “ağa soylu” bir hane olan Baytekinlerin, yakın 

geçmişte; Beğendik’in ve yörenin sosyo-ekonomik ve kültürel dönüşümüne de bir 

örnek olarak ayrıca tartışılabilecek bir örnek olarak; Adiyan babiklerinin önde gelen 

hanelerinden Turşaklarla yaşadığı çatışmayı kaybetmesinin ardından uğradığı sosyal 

statü ve prestij kaybı da yürütmekte olduğumuz tartışmaya özgün bir örnek 

sunmaktadır: 

Baytekinlerin Göçü 

Adiyan babikleri içerisinde 3 no’lu grupta zikredilen Baytekin hanesinin, ağa soylu 

bir hane olup, geçmişte Beğendik’in muhtarlığını Aşağı Mahalle’nin ve Orta 

Mahalle’nin desteğiyle ellerinde tuttukları bilinmektedir. 1980’li yıllarda ise 

Turşakların, aşiret içi teamüllere göre beklenmedik bir biçimde, Baytekinlere 

“rağmen” muhtarlığa aday olmalarının, Baytekinlerin Beğendik’teki varlıklarını 

köklü bir biçimde değişime uğrattığı anlaşılmaktadır. 



179 
 

Muhtarlık gibi yerel yönetim mekanizmalarının, Cumhuriyet’in kuruluşundan 

günümüze esas olarak ağa yahut şeyh soylu ailelerin ellerinde bulunduğu ve bu 

durumun da bizatihi devlet tarafından teşvik edildiği bilinen, yaygın bir gerçektir.  

Elbette ki bu gibi kurumların ortaya çıkardığı maddi olanaklar ile sağladığı sosyal 

statü ve prestij de birçok hane için aşiretler arası yahut aşiret içi sosyal evrende 

önemli birer avantaja dönüşmektedir. 

1980’lerden itibaren, bölgede yavaş da olsa, kendi özgün süreçleri içerisinde, bu 

konudaki genel teamüllerin yıkılmaya başlandığı söylenebilir. “Turşakların 

başkaldırısı”, buna bir örnek olarak verilebilir. Hem söz konusu olanaklardan 

faydalanabilmek adına hem de feodal yapının baskıcı tutumuna başkaldırı 

anlamında… 

Turşak hanelerinden bir kaynak kişinin ifadesine göre “Beğendik’i, Baytekinlerin 

zulmünden Turşakların başkaldırısı kurtarmıştır.” “Beğendikli Kırmancların sırtına 

binip Pervari’ye kadar yürüten Tamer Baytekin gibi zulümkar ağalardan”, Turşaklar 

nezdinde, Kırmanclara geçen muhtarlık seçimlerinin ardından, Baytekin ailesinin 

hemen tamamının Mersin’e göç ettiği ve günümüzde sadece tek bir hanenin kaldığı 

da belirtilmelidir. Ağa soylu bir ailenin bizatihi kendi aşiretinden Kırmanc bir hane 

tarafından seçimlerde bertaraf edilmesi, telafisi ancak silahlı çatışmayla mümkün 

olan bir prestij sorunu ortaya çıkarmış ve Baytekin haneleri, mevcut desteklerini 

yitirmiş olduklarından bu çatışmayı göze almayarak, Beğendik’ten göç etmişlerdir. 

Bu örnekteki çarpıcı nokta, ağa soylu bir hanenin, aşiret içindeki sosyal ve siyasal 

dengeleri kendi lehine kullanarak sosyal statü ve prestij açısından kuvvetlenen bir 

Kırmanc hane tarafından, bir tür soy hakkı olan muhtarlığı kaybetmesidir. 



180 
 

Görülmektedir ki aşiret altı soy gruplarının hareketliliği, ağa soylu olan ancak benzer 

alt soy gruplarına bölünmüş durumda olan haneleri de kapsayacak ölçüde etkili 

olabilmektedir. 

Haneler Arasında Statü ve Prestij Mücadelesi 

Benzer bir başka çarpıcı örnek olay, yine Beğendik’te tek hane olan, Taylanlar için 

de ifade edilebilir. Aşağıda uzunca aktaracağımız derleme alan notlarımız, 

Beğendik’te ve yörede sıklıkla görülen sosyal çatışmalara, güç ilişkilerine ve devlet 

kurumlarıyla olan ilişkilerin mahiyetine dair son derece tipik bir örnek olayı 

aktarmaktadır. Buna göre, 1920’li ve 1930’lu yıllarda, Beğendik’in en güçlü 

ailelerinden sayılan Taylanlardan 7 – 8 kişinin (erkeğin), yine haneler arası 

çarpışmalarda “elleri bağlanarak kayalıklardan atılmasıyla”, hane, toplumsal gücünü 

önemli ölçüde yitirir. Aynı hane, takriben 1980’li yıllarda, yine kendi aşiretinden 

Ulaşlarla yaşayacağı bir başka çatışmayla birlikte daha da güçsüzleşecektir: “1980’li 

yılların başlarında, Aşağı Mahalle sakinlerinden Kasım Taylan, tarla komşusu olan 

ve Aşağı Mahalle’nin önde gelen ailelerinden Ulaşlar’dan, Hacı Kasım Ulaş’la 

aralarındaki bir meseleden ötürü kavga ederler. Hacı Kasım Ulaş, o dönemde, 

Beğendik muhtarlığını da elde tutan Aşağı Mahalle içerisinde, en önde gelen, güçlü 

ailelerden birsinin ileri geleni olduğundan, bu statü ve güç sahibiyle eşit koşullarda 

mücadele edemeyeceğinden ötürü, Kasım Taylan dağa çıkar. “Mahkûm” (eşkıya 

b.n.) olur. Kasım Taylan, Hacı Kasım Ulaş şahsında Aşağı Mahalle’ye de baş 

kaldırmış olduğundan, bu soy grubu içerisindeki tüm aileler ve fakat özellikle 

Ulaşlara bağlı olanlar, hedefindedir. Kasım Taylan, bu saikle, Ulaşlarla aynı babik 

içerisinde yer alan Savaş ailelerinden birisine mensup bir köylüyü, yaylasından 

dönerken durdurur ve katırına el koyar.  Bu, Ulaşlar açısından, gerek kendi 



181 
 

soylarından bir ileri gelene yapılan hakaret gerekse de kendi babiklerinden yine 

kendilerine bağlı yakın bir akraba çevresine yapılmış saldırı bakımından kabul 

edilemez bir aşağılanmadır. Öte yandan, bir Orta Mahallelinin, Aşağı Mahalle gibi, 

Beğendik’te hakim nüfus gücünü elde tutan bir aşirete karşı giriştiği bu saldırı da 

Ulaşların, Aşağı Mahalle (Adiyanlar) adına karşılaması ve cevabını vermesi gereken 

bir durumu ortaya çıkarmaktadır. Bunun üzerine Ulaşlardan 8 – 9 kişi silahlanarak, 

dağa çıkar ve Kasım Taylan’ın peşine düşerler. Ulaşlara bağlı silahlı grup, dağa 

çıkarken, Taylanlardan, Kasım Taylan’ın yakın akrabalarından bir genci de ellerini 

bağlayarak yanlarına alırlar.  Aramaların sonuç vermemesi üzerine, Ulaşlardan dağa 

çıkan ekipten bazıları yanlarına aldıkları Taylanlara mensup genci öldürmek isterler 

ancak ileri gelen bazı Ulaşlar, bu durumu engeller. Bu olaylar devam ederken, Kasım 

Taylan, Aşağı Mahalle’den Van bölgesine ticarete giden bazı kervanların yolunu 

keser ve mallar ile katırlara el koyar. Akabinde, Kasım Taylan, Hacı Kasım Ulaş’ı 

öldürür. Kasım Taylan, bu esnada, Müküs – Bahçesaray mıntıkalarını bir tür üslenme 

alanı olarak kullanmakta; baskınlarını Beğendikli köylülerden Ulaşlara ve yakın 

akraba ilişkilerine yönelik gerçekleştirmekte ve elde ettiği hayvanları ve malları da 

Müküs mıntıkasında kendisine ev sahipliği yapan aşiretlerle paylaşmaktadır. Kasım 

Taylan’ın, Ulaşlar ailesi şahsında Aşağı Mahalle’ye karşı girişmiş olduğu saldırılar, 

Beğendik’te Orta Mahalle’nin büyük çoğunluğu tarafından sürekli dillendirilmekte 

ve sahiplenilmektedir. Kasım Taylan, zaman zaman Beğendik’e de uğramakta ve 

Orta Mahalle’den gizlice yardım almaktadır. Ulaşlar, Kasım Taylan’la başlayan ve 

zamanla Aşağı Mahalle’ye yönelik bir tür Orta Mahalle başkaldırısına dönüşen 

olaylara karşı, Orta Mahalle’den Mencüklere ve Sökmenlere ait bir kervana baskın 

gerçekleştirir ve böylelikle Beğendik içerisinde yaşanan saflaşmanın, çatışmanın ileri 



182 
 

boyutlarında, köy içerisinde alabileceği biçimleri de göstermiş olurlar. Ulaşların el 

koydukları katırlar, Ulaşların da dâhil olduğu Beğendikli Adiyanların o dönemki 

ağası olan Cevat Ağa’ya götürülür. Cevat Ağa, büyüyen olaylara müdahale etmek ve 

Beğendik’te tabiyetinde bulunan Adiyanlara yönelik artan saldırılara karşılık vermek 

maksadıyla, 50 silahlı adamıyla birlikte Beğendik’e gelir. Bu, bir tür ağır ihtar 

mahiyetindedir. Cevat Ağa’nın fiili bir saldırıya girişmek gibi bir niyeti 

bulunmamaktadır. Orta Mahalle, ağanın gelişiyle birlikte silahlanarak dağlara çekilir. 

Çatışmayı göze almaz, “kaçarlar”. Orta Mahalle, Cevat Ağa’nın gelişiyle birlikte 

söylemini değiştirir ve “Kasım Taylan’ın haksız olduğunu, cezalandırılması 

gerektiğini savunmaya başlar.” Mencükler ve Sökmenler’den alınan katırlar geri 

verilir. Cevat ağa, Aşağı Mahalle’den aldığı 25 silahlı adama, Orta Mahalle’den 

derlediği 25 silahlı adamı da katar. Cevat Ağa ile adamları, Aşağı Mahalle’den ve 

Yukarı Mahalle’den de toplamda 100 silahlı köylü, Van – Bahçesaray köylerinden 

birisine, Karsım Taylan’a ev sahipliği yaptıkları için, baskın verirler. 300 adet küçük 

ve büyük baş hayvana el koyarak Beğendik mıntıkasına geri çekilirler. El konan 

sürü, Cevat Ağa’nı köyüne bırakılır ve yaklaşık bir ay kadar kalır. Bu süre zarfında, 

sürüden elde edilen ürünlerin yanı sıra 40 – 50 kadar hayvan da kesilerek tüketilir. 

Bahçesaray’da, Beğendik yöresindeki Ağalık hukukuna benzer bir sosyal 

organizasyonun başında bulunan Halit Bey, “yanına bir bölük komando alarak”, 

Beğendik’e gelir.71 Yukarı Mahalle haricinde, Beğendik’teki her hane silahlanarak 

dağlara doğru çekilir. Boyutlanan olaylara, ağalar ve asker müdahale eder. Yukarı 

Mahalle, Orta Mahalle, Aşağı Mahalle babiklerinin ileri gelenleri ile Adiyan Ağaları, 
                                                            
71 Kaynak kişilerin, “orada ağa yoktur, bey vardır” anahtar cümlesiyle ifade ettikleri durumunun, Van 
yöresinde, ağalık kurumundan farklı olarak “beylik” kavramıyla isimlendirilen ve anlaşıldığı kadarıyla 
çok daha büyük toprak ve mülk sahipliği ile devlet kurumları içerisinde daha etkin ve geniş bir nüfuz 
sahibi olmayı karşıladığı düşünülebilir.  



183 
 

Halit Bey ve Karakol komutanlarından oluşan bir meclis kurulur. Anlaşma sonucuna 

göre, Bahçesaray’dan alınan sürünün, eksikleri tamamlanarak geri verilmesi ve buna 

karşılık Kasım Taylan’ın Bahçesaray’da himaye görmemesi karara bağlanır. 

Büyüyen olaylar böylelikle sonlandırılır. Kasım Taylan, 10 yıl kadar daha dağlarda 

dolaştıktan sonra, Beğendik yakınlarındaki bir mağarada “ölü bulunur.”(Alan 

Notları: 18.04.2010 – Beğendik) 

Günümüzde Taylanlar, Beğendik’te tek hane içerisinde iki aile olarak yaşamakta ve 

bu haneden bazılarının da Antep ve Mersin’de ikamet ettiği ifade bilinmektedir. 

Beğendik’te ve yörede olduğu kadar, 1990’lı yıllarla birlikte PKK’nin etkili olmaya 

başladığı döneme kadar bölgede sıklıkla görülen çatışmalara ve bu süreçlerdeki 

sosyal ve siyasal ilişkilere, ittifak biçimlerine tipik bir örnek teşkil eden bu tip 

olaylar; günümüzde de değişen biçimlerde ve fakat aynı yoğunlukta devam 

etmektedir. 

 

3.2.2 Orta Mahalle 

Orta Mahalle, sadece Beğendik’te değil, bir bütün olarak yörenin ve bölgenin kırsal 

alanlarında kuvvetle hâkim durumda olan aşiret tipi toplumsal örgütlenme yapısı 

içerisindeki alt soy gruplarının (babiklerinin) ekonomik, sosyal ve siyasal dengelere 

göre geliştirdikleri ekonomik ve siyasal varlık stratejilerinin, sosyal ve kültürel 

hareketliliklerinin, son derece çarpıcı ve özgün bir kültürel durumu tanımlamaktadır 

denebilir.  

Orta Mahalle, mekânsal bir kavramlaştırma olarak, Beğendik’in Müküs Çayı’nın 

kuzeyinde kalan Gazi Mahallesi’nin güney kısımlarına verilen bir isimdir. Ancak 



184 
 

Orta Mahalle’nin işaret ettiği sosyo-kültürel durum, bu kimlik alanı içerisindeki tek 

tek tüm Beğendikli Adiyanlı ve Şakiranlı haneler ile Beğendik’e dışarıdan gelerek 

buradaki hâkim iki aşiretteki babiklere dâhil olamayan haneleri kapsamakta olduğu 

anlaşılmaktadır. Buna göre Orta Mahallelilik, bütünlüklü olarak, aşiret kimliği 

altında kalan babikler toplamının dışa dönük oluşturduğu siyasal, sosyal ve 

ekonomik sınırların dışında kalan haneleri kapsamaktadır. Bu bakımdan Orta 

Mahalle, her ne kadar mekânsal bir alanı işaret etse de bu mekânın, önemli ekonomik 

ve siyasal süreçlerde genişlediği veyahut daraldığı anlaşılmaktadır. 

Aşiretlerin kimlik alanlarının, dış güçlere veyahut rakiplere karşı oluşturduğu siyasal 

birliğin dışında kalan Orta Mahallelilik, bu anlamıyla doğrudan, her bir hane yahut 

dayanışma amaçlı birbirine yaklaşan hane ittifakları açısından, aşiretlerle anlaşma ve 

destekçi olma anlamına gelmektedir. Beğendik’in mevcut nüfus yapısı 

değerlendirildiğinde ise Orta Mahalle’nin dünden bugüne yörede yaşanmakta olan 

Adiyan ve Şakiran çekişmesinde, özgün, belirleyici bir rol kazanmakta olduğu 

görülmektedir. 

Günümüzde de Orta Mahalleli babikler veyahut tek tek haneler, gerek muhtarlık 

seçimleri döneminde gerekse belediye seçimleri döneminde ve aşiretler arası çatıma 

dönemlerinde takındıkları politik tutumlarla kimi zaman yerel dengeleri 

değiştirebilecek düzeyde etkili olabilen, görece aşiret hukukundan bağımsız bir 

siyasal hareket alanını da işaret etmekte olduğu gözlemlenmiştir. Alan Çalışması 

süresince gerçekleştirilen görüşme ve gözlemlerden elde edilen bilgilere yaslanarak, 

Orta Mahalleli addedilen bazı haneler ile kendilerini Orta Mahalleli sayan babik ve 

haneleri şöyle ifade edebiliriz: 



185 
 

1) Mencük ve Beygü haneleri, 2) Dündar hanesi, 3) Aydar, Sevindik, Yabir ve Filiz 

haneleri, 4) Eksik, Demir, Tekşut, Şahbudak, Temlük, Aydın ve Acar haneleri, 5) 

Çorman, Orak, Savran, Tanrıkulu ve Sayın haneleri, 6) Tümen, Kırgız, Gulitekin ve 

Sökmen haneleri, 7) Taşkan hanesi, 8) Okur hanesi, 9) Yaşik hanesi, 10) Narin 

hanesi, 11) Susun hanesi, 12) Gürbüz hanesi, 13) Teper hanesi, 14) Dühler hanesi, 

15) Durmuş hanesi, 16) Selçuk hanesi ve 17) Şenci hanesi. 

Orta Mahallelilik, son derece geçişken ve esnek sınırlara sahip bir kimlik alanı olarak 

tarif edilebilir. Bu kimlik alanı geçişken ve esnek ola özelliğini, tümüyle, tarihsel 

süreç içerisinde ekonomik, sosyal veyahut siyasal birtakım süreç ve sebepler 

yüzünden toplumsal statüsünü yitiren, kaybeden ve kendisinden (çoğunlukla da kan 

bağının bunduğu) daha büyük soy gruplarına veyahut hanelere, siyasal ve ekonomik 

anlamda eklemlenen hanelerin yaşadığı bu gibi süreçlerden kazanmaktadır. Bu 

durum aşiret sınırları içerisinde kalan babiklerdeki hanelerde de gözlemlenebilen bir 

durumdur. Ancak bir hanenin aşiret sınırları dışına çıkması, yani Aşağı Mahalle’den 

veyahut Yukarı Mahalle’den ayrılması, yaşanan sürecin keskinliğine işaret eder ve 

bu anlamıyla, aşiret bağı içerisindeki bireyler açısından, olumsuzlanan bir kimlik 

alanıdır: “Siyasal iradesi olmayan”, “ağası olmayan” ancak bu gibi siyasal ittifakların 

yönlendirmesiyle hareket edebilen, topluluk içerisinde güçsüz bir konumu tanımlar 

Orta Mahallelilik... Bu yüzden, Beğendik’te kimin Orta Mahalle’de olup olmadığını 

saptamak bir hayli meşakkatli bir uğraşıyı gerektirir ve hiçbir zaman kesin bir sonuç 

vermez. Zira aşiretler, babikler ve haneler arasında süregiden çatışma, sürtüşme ve 

rekabet süreçleri, bu kimlik alanının sınırlarını genişleten veyahut daraltan etkili ve 

canlı bir yapıyı sürekli yeniden üretmektedir. Örneğin Aşağı Mahalle’den olan kimi 

kaynak kişilerin, Adiyanlar içerisindeki babikler bağlamında zikredilen, Mencük, 



186 
 

Beygü ve onlardan ayrı tuttukları Dündar hanelerini, “Orta Mahalleli” olarak 

tanımlamakta oldukları görülmüştür. Öte yandan başka bazı Aşağı Mahallelili 

kaynak kişilere ise ilgili haneleri, Aşağı Mahalle babikleri içerisinde telaffuz 

etmişlerdir. Adı geçen aileleleri Aşağı Mahalle içerisinde görmeyen söz konusu 

kaynak kişilerin, bu tutumlarını, Orta Mahalle’nin kendi içerisinde, dışarıdan gelen 

aileleri kapsadığı kadar gerek Yukarı Mahalle’den gerekse Aşağı Mahalle’den bazı 

haneleri de kapsayan siyasal pozisyonu itibariyle açıkladıkları görülmüştür. Bunlara 

göre, Orta Mahalle, “isimsiz, güçsüz olan ve bundan ötürü güçlüden yana olan, 

siyasetini sürekli değiştiren” babikleri de kapsamaktadır. Adiyanlı bir başka kaynak 

kişiye göre, eğer bir babik, şu veya bu sebepten “yönünü yitirmiş, güçsüzleşmiş ise” 

artık “kendi aşiretiyle de ilgisi kalmamıştır.” Kan bağı devam etse de “o artık bir 

Orta Mahalleli”dir. (Alan Notları: 12.05.2010 - Beğendik) 

Ancak bu ifadelerin ve politik tutumların son derece öznel yargılara tekabül ettiği ve 

farklı siyasi, sosyal duruşa sahip köylüler tarafından da muhtemel farklı 

tanımlamalarla tersi yönde sonuçlar ortaya koyacağı da bir kez daha ifade 

edilmelidir. Bu açıdan, geleneksel kabule göre kimlik alanlarına bakıldığında, Orta 

Mahalle’nin, Beğendik’te, Belediye öncesi dönemde muhtarlık yahut Belediye 

sonrasında da Belediye Başkanlığı gibi idari temsil makamlarını, devletle ilişkili 

yerel iktidar araçlarını ve bunlarla ilintili ekonomik, siyasal kaynakları ele geçirmeye 

yönelik toplu herhangi bir harekette bulun(a)madığı görülmektedir. Daha ziyade, 

Yukarı Mahalle ve Aşağı Mahalle arasında, ekonomik ve sosyal kimi kaynakların 

paylaşımına ortak olabilme kaygısıyla bazı tercihler geliştirmekte ve bu tercihler de 

süratle değişkenlik gösterebilmektedir. Ancak bu geleneksel yargı ve beklentinin, 

bilhassa son çeyrek yüzyıllık sürede daha hızlı çözülmekte olan geleneksel sosyal 



187 
 

yapıya koşut olarak gelişen kimi yeni dinamiklerle birlikte etkisini yitirmekte olduğu 

tartışılabilir.  

Fakat bu esnekliğin ve değişkenliğin yanı sıra Orta Mahalle’nin, bir de Orta 

Mahalleli olmayı kabul etmiş haneleri olduğu da belirtilmelidir. Bu kesimi oluşturan 

hanelerin, uzunca bir zamandan beridir iki aşiret kategorisi dışında tutuldukları ve 

“Beğendik’e dışarıdan gelenler” olarak tanımlandıkları anlaşılmaktadır. Çeşitli 

tarihsel süreçlerde; örneğin savaş, aşiret çatışmaları, kan davaları, kıtlık dönemleri 

vb. gibi; çevre köy veyahut yörelerden, hane olarak Beğendik’e göç eden bir 

kesimin, bugün de Beğendik’in ve yörenin hâkim iki aşiret kimliği ile bu sınırların 

oluşturduğu siyasal ve sosyal alanın dışında tanımlandıkları ve bunun, kendilerince 

de böyle kabul edildiği söylenebilir. Aşiret kimliklerinin dışına düşen bu alanın, 

bölgenin ve yörenin moderniteyle daha hızla tanışmaya başladığı 1980’lerden 

günümüze ve bilhassa 2000’li yılarla birlikte, yöredeki ve bölgedeki feodal ilişkileri 

ve kimlik sınırlarını dikey olarak kesen modern etniklik kavramlarıyla kendisini daha 

rahat tanımladığı ve hatta bunun üzerinden Beğendik’te Adiyan ve Şakiran aşiret 

kimliklerini de kesen bir siyasal hareket alanı açtığı gözlemlenmiştir. Son 10 yıl 

içerisinde giderek daha etkin bir şekilde Demokratik Toplum Partisi (DTP) ve 

devamında Barış ve Demokrasi Partisi (BDP) üzerinden Beğendik siyasetinde yeni 

ve önemli bir eksen oluşturmaya başladığı anlaşılan ve modern bir kimlik kavramı 

olan Kürtlük; en etkili aktörlerini ve çoğunluk taraftarını Orta Mahalle sakinleri 

içerisinde, geçmişten bugüne, çoğunlukla Orta Mahalleli kabul edilen hanelerden 

bulmaktadır denebilir. 

Beraberinde taşıdığı yeni maddi ve toplumsal süreçler açısından, yöreye özgün bir 

karakter kazanan fakat durmaksızın ilerleyen, gelişen modernleşme süreçlerinin; 



188 
 

aşiret kimlikleri ile bu kimliğin toplumsal algılanışında dönüşüme neden olduğu 

kuşaklar bakımından da aşiret kimliklerinin sınırlarındaki geçişkenliğine yeni bir 

karakter kazandırdığı öne sürülebilir. Orta Mahalle’nin Beğendik içerisinde artan 

önemi ve bilhassa aşiretin kimlik sınırlarının dışına düşme ihtimali daha yakın olan 

veyahut bu gözle bakılan hanelerin bu yeni siyasal eksen etrafında kümelenmeleri, 

ilişkili olmaları durumu bu anlamda dikkat çekicidir. 

BDP’nin son on yıl içerisinde bölgede arttırdığı etkili siyasal nüfuzu itibariyle, 

Adiyan ve Şakiran aşiretlerindeki genç nüfusu yeni Kürtlük kimliğiyle daha hızlı 

etkilemekle birlikte, yine aşiret içerisinde kalan babikler yahut haneler açısından da 

yeni ve güçlü bir ekonomik ve siyasal toplumsal ağ ortaya çıkardığı ifade edilebilir. 

Bu bakımdan Orta Mahalle’nin yeni sakinleri de Beğendik’in Yukarı ve Aşağı 

mahallelerinden artık mekânsal olarak yer değiştirmeden de yerel siyasete 

katılabilmekte ve Beğendik’in gelecek yıllardaki toplumsal bilincini dönüşüme 

uğratacak gibi görünmektedir. 

Orta Mahalle’nin, 1980’li yıllara kadar mutlak şekilde aşiretlerin tekelinde olan 

kamusal siyaset alanına katılımının bir diğer alternatif alanlarından birisini de yakın 

geçmişte Beğendik’te sahip oldukları dini statüleri itibariyle tüm hanelerden ayrışan 

Selçuk hanesi 72  üzerinden gerçekleştiği anlaşılmıştır. Çoğunlukla Orta Mahalle 

kategorisi içerisinde zikredilen Selçuk hanesinin, dinsel otoritesini ve statüsünü 

kullanarak önce muhtarlık ve ardından da Belediye Başkanlığı gibi idari temsil 

                                                            
72Geçtiğimiz dönem Beğendik Beldesi Belediye Başkanlığı yapmış olan Selçuklar, Beğendik’in en 
önemli toplumsal figürlerinden olan ve geçtiğimiz yüzyıl içerisinde Beğendik’te küçük bir medrese 
açarak tarikat eğitimi de veren ve şimdiyse Beğendik çevresinde önemsenen bir ziyarete dönüşmüş 
durumda olan Şexe Kal’in torunlarıdır. Bu konuya bir sonraki alt başlıkta değinilmektedir. 



189 
 

makamlarına yönelik olarak gerçekleştirdiği girişimler, büyük oranda Orta Mahalleli 

Beğendiklilere yaslanarak gerçekleştirilmiştir. 

Muhtarlık olmasa da geçtiğimiz dönem beldenin belediye başkanlığını elinde tutan 

Selçuk hanesinin bu önemli başarısının ardında, Orta Mahalle’nin kendi içerisinden 

çıkan ve dinsel bir statü de taşıyan bu hanenin hemen hemen topyekûn takipçisi 

olmakla birlikte; yörede kuvvetle etkinliklerini sürdüren din kurumunun, Aşağı ve 

Yukarı Mahalle sakinleri üzerinde yarattığı etkinin de yer aldığı anlaşılmaktadır. Orta 

Mahalle’nin, 1980’li yıllarla birlikte değişmeye başlayan toplumsal konumunun ilk 

çıkışı olarak niteleyebileceğimiz, muhtarlık ve devamında belediye başkanlığı 

seçimlerine katılımın, Selçuk hanesinin dinsel statüleri ekseninde gelişmesi de dikkat 

çekicidir. 

Yörede bazı seyit soylu ailelerin veyahut şeyh soylu ailelerin kimi bireylerinin 

siyasete katılımı olmakla birlikte, bunların ekseriyetle aşiretlerle belirli bir siyasal 

ittifak içerisinde gerçekleşmekte olduğu ifade edilmelidir. Muhtarlık seçimlerinde 

yalnız hareket eden Selçukların, ilerleyen süreçlerde belediye başkanlığını kazanacak 

ölçüde bir etkiye sahip olmalarında, bu statünün Beğendik’in tüm mahallelerinde 

yarattığı itibarın ötesinde, aşiretlerle kurdukları siyasal ittifakların belirleyici olmuş 

olması buna bir örnek olarak verilebilir. Selçuklar, Pervari’de ikamet eden Adiyan 

ağalarıyla da sıkı bir diplomasi trafiğinin ardından, Beğendik’te çoğunluğu oluşturan 

Aşağı Mahalle’nin oylarını da almayı başarmışlardır (Alan Notları: 28.04.2010 – 

Beğendik).  



190 
 

Son olarak, Orta Mahalle’nin işaret ettiği siyasal ve sosyal karakteristik tutuma dair 

aktarılan ve günümüzde de belirli bir geçerliliği olan davranış kalıplarını açıklaması 

bakımından şu örnek olay da değerlendirilmelidir: 

“Beğendik’in şu anki Belediye Başkanı Gürgün Özdemir’in bir önceki 

belediye başkanlığı döneminde Orta Mahalle’den geçerken, o dönemki 

seçimlerde, yukarıda bahsi geçen olaylardan ötürü, Ulaşlara ve Turşaklara 

karşı Ali Osman Selçuk’u destekleyen Orta Mahalleli’den bazıları, belediye 

başkanının arabasına sandalye fırlatırlar. Bu olay üzerine, Yukarı Mahalle 

“koparak Orta Mahalleye gelir.” Taşlı, sopalı, silahlı tüm Yukarı 

Mahalleli’nin karşısına, “sadece Selçuklardan birkaç kişi çıkar.” Olayların 

ardından, Orta Mahalle’den “Melle”ye oy verenlere “niçin kendilerini, 

Melleyi savunmadıkları” sorulduğunda, verilen cevap “Oy veririz ama sahip 

çıkamayız” olur.” (Alan Notları: 18.04.2010 – Beğendik) 

Görünen odur ki Orta Mahalle, bir yönüyle de babiklere yahut hanelere, topluluk 

içerisindeki siyasal alanda, ekonomik, sosyal veyahut siyasal olaylarda ve süreçlerde 

azami fayda temelinde oldukça geniş bir hareket alanı bırakan, toplumsal kimliğini 

de yaşatmaya devam etmektedir. 

 

3.2.3 Yukarı Mahalle 

Yukarı Mahalle, mekânsal olarak, Beğendik’in Müküs Çayı’nın kuzey yamacında 

kalan yerleşkesinin kuzey uç kısımlarını oluşturur. Beğendik’teki Yukarı Mahalleli 

Şakiranlılar, burada toplu şekilde ikamet etmektedirler. Şakiranlıları, Beğendik’teki 



191 
 

Adiyanlardan ayıran en önemli özelliklerinin “ağalarının başlarında olması” olarak 

nitelendiği öncelikle ifade edilmelidir. 

Beğendik’e yakın bir köyde ikamet eden ancak Belediye Başkanlığı seçimlerinde 

Şakiranlıların davetiyle gelerek seçimlerde aday olan ve üç ana eksende bölünmüş 

durumda olan Aşağı ve Orta Mahalle oylarının açığa çıkardığı sonuçtan faydalanarak 

Şakiranlıların çoğunluğunun oylarıyla seçilen şimdiki Belediye Başkanı, 

Beğendik’teki Şakiranlıların ağasıdır.  

Beğendik’li Şakiranlılar da tüm aşiretlerde görülen alt soy gruplarına ayrılmış 

durumdadır. Ancak Şakiranlı Beğendikliler de bazı babiklerin içerisinde “mal” 

olarak tanımlanan hanelerin olduğu ya da tek başına bir babik sayılan “mal” 

statüsünde hanelerin olduğu belirtilmelidir. Şakiranlıların sayıca az olmaları, ağa 

soylu, tüccar vb. nitelikteki hanelerin belirgin olması ve Adiyanlılar kadar kendi 

içlerinde bölünmüş olmamalarının, bu statü ve prestij kaynaklarını daha da 

güçlendirdiği, itibar derecesini arttırdığı düşünülebilir. Buna göre, çalışmamız 

süresince tespit edebildiğimiz soy grupları dağılımı şöyle verilebilir: 1) Mala Mehe 

(Türkçe çevirisiyle, Mehmet’in Evi) üst başlığı içerisinde Çarbuk, Tanşa, Efetekin, 

Erdoğan, Akdağ ve Sungur haneleri. Burada adı geçen Sungurların, Aşağı 

Mahalle’de de aynı soyadını taşıyan Sungurlar’la herhangi bir akrabalıklarının 

bulunmadığı belirtilmelidir. 2) Mala Sinu (Türkçe çevrisiyle, Sinan’ın Evi) üst 

başlığı içerisinde Topki, Toparlı, Topdal, Zeylek, Şaban ve Seçuk haneleri. 3) Mala 

Sinu içerisinde, zikredilen Mala Alu (Türkçe çevirisiyle, Ali’nin Evi) üst başlığı 

içerisinde Kamerga, Şevluk, Şavur ve Gündüz haneleri. 4) Mala Hâkim (Türkçe 

çevirisiyle, Hâkim’in Evi) üst başlığı içinde Özdemir hanesi. Burada Özdemirlerin 



192 
 

Şakiranlıların tek ağasoylu ailesi oldukları ve geri kalan Kırmanc hanelerden bu 

sıfatla ayrıştığı derhal ifade edilmelidir. 

Ek olarak Yukarı Mahallelilerin’bir kısmının da Beğendik’e bağlı Sökmen 

mezrasında ikamet ettikleri de belirtilmelidir. 

3 no’lu babik içerisinde zikredilen Kamergalar, Şevluklar ve Gündüzler, Beğendik 

beldesine bağlı Sökmen mezrasında yerleşiktirler. Ancak ilgili ailelerin, yine 

Beğendik’te yerleşik akrabaları da vardır. Örneğin Kamergalar, Yukarı Mahalle’nin 

önde gelen ailelerinden olup, muhtarlık da yapmışlardır. Yukarı Mahalle’nin, 

Beğendik’in siyasal ve sosyal tarihi içerisinde hep azınlık aşiret kimliğini temsil 

ettiği anlaşılmaktadır. 

Beğendik’e hâkim durumda olan ve Selçuk hanesi ile BDP’nin son 15 – 20 yıl 

içerisinde artan siyasal ve sosyal nüfuzlarına değin Orta Mahalle üzerinde de 

yönlendirici bir etkisi bulunan Aşağı Mahalle’nin, bu tarih içerisinde gerek nüfus 

bakımından gerekse siyasal otorite bakımından çoğunlukla baskın olduğu ifade 

edilmelidir. Söz konusu baskınlığın ve nüfus yoğunluğunun, yaşanmakta olan 

toplumsal değişimlerle birlikte ortaya çıkan yeni kimlik algılamalarında ve 

Kırmancların siyasal süreçlere katılımında ortaya çıkardığı anlaşılan Selçuk hanesi 

ve BDP gibi aktörlerin, Orta ve Aşağı mahallelerde daha fazla sayıda takipçi bir kitle 

yaratmış olduğu da düşünülebilir. Zira Yukarı Mahalle, Orta ve Aşağı mahallelerde 

yaşanan bu ayrışmadan en az etkilenmiş aşiret grubunu işaret ediyor görünmektedir. 

Yukarı Mahalle içerisinde de Selçuk hanesi ve BDP taraftarları olmakla birlikte, 

Şakiranlı babiklerin, belediye başkanlığı seçimleri gibi aşiretin merkezi siyasal 



193 
 

mekanizmalarının devreye girdiği durumlarda çoğunlukla toplu hareket etme 

geleneksel tutumunu korudukları ifade edilebilir.  

Bu genel tablodan hareketle, bölümü sonlandırmadan evvel, Aşağı, Orta ve Yukarı 

mahallelerinin gerek içsel özelliklerini yansıtması bakımından gerekse Beğendik’te 

yaşanmakta olan sosyo-kültürel dönüşümü örneklemesi bakımından Beğendik 

Beldesi Belediyesi’nin kısa siyasi tarihine bakarak bu alt bölümü sonlandırabiliriz: 

Beğendik Belediyesi’nin Kısa Siyasi Tarihi 

Cumhuriyet’in kuruluşundan itibaren muhtarlık statüsünde bir köy olan ancak 

1992’de yaşanan nüfus artışı sonucunda belde statüsü kazanan ve bir belediyeye 

sahip olan Beğendik, belediye seçimleriyle de tanışarak, 1980’lerden itibaren peyder 

pey yaşanan toplumsal dönüşümün önemli bir aktörü haline de dönüştürmüş 

görünmektedir. Burada, dünden bugüne yaşanan belediye seçimleri bağlamında 

aşiretlerin ve babiklerin sergiledikleri siyasi hareketlilik, uyum ve çatışma süreçleri 

kısaca verilmekte ve ardından bir değerlendirmeyle 2. alt bölüm sonlandırılmaktadır. 

Birinci Dönem: Ulaşlar’ın başını çektiği babikler şahsında Aşağı Mahalle ve Orta 

Mahalle arasında, “Aşağı Mahalle” ara başlığı içerisinde aktarılan olayların 

yaşandığı dönemde gündeme gelen ilk belediye başkanlığı seçimlerinde Orta 

Mahalle, üzerinde oluşan ciddi bir baskılanma neticesinde Aşağı Mahalle’den 

Turşakları destekler. Bununla birlikte, günümüzde Aşağı Mahalle babikleri içerisinde 

önde gelen hanelerden Ulaşların daha iyi ilişkiler içerisinde olduğu Adiyan 

ağalarından Nisan 2010’da vefat eden Emin Ağa ve aktarılan olaylarda adı geçen 

Cevat Ağa, bu ilk belediye başkanlığı seçimlerinin taşıdığı önemden kaynaklı 

Beğendik’e gelerek, Yukarı Mahalle’nin (Şakiranlar), başka bir köyde ikamet eden 



194 
 

ağası ve şimdiki belediye başkanının da babası olan Hacı İhsan Ağa’yla anlaşarak 

ittifak kurarlar. 

Anlaşma, belediye başkanlığının Yukarı Mahalle’ye verilmesi karşılığında, tüm 

kadrolu belediye çalışanlarının Ulaşlar’ın temsil ettiği Aşağı Mahalle babiklerinden 

hanelere dağıtılması yönünde olur. Seçimleri, bu ittifak kazanır ancak Beğendik’teki 

yaygın kanıya göre, “Yukarı Mahalle kazık atar”: Belediyenin kadrolu çalışanlarının 

tamamının Aşağı Mahalle’ye verilmesi gerekirken, yarı yarıya taksim edilir. 

İkinci Dönem: Bu kez Adiyan ağaları, belediye başkanlığının kendilerinde 

(Adiyanlar’da) kalabilmesi için Turşak ve Ulaş haneleri nezdinde girişimlerde 

bulunurlar. 

Günümüzde de açık bir restleşme boyutlarında olmasa da bilinen bir rekabet halinde 

olan ve Beğedikte’ki Adiyan babiklerini ikiye bölmüş durumda olan Turşak ve Ulaş 

haneleri, Adiyan ağalarının etkin girişimleriyle Turşaklı bir belediye başkan adayı 

etrafında ve Ulaşlara da belediyede önemli kadrolar ayrılmak suretiyle birleştirilir. 

Turşaklar, bu seçimlere hayli masraf yapar ve tüm toplumsal statü ve prestijlerini de 

ortaya koyarlar. Turşakların seçimi kazanmaması durumunda, yapabilecekleri en 

onurlu hamle, Beğendik’i kendilerine bağlı babiklerle birlikte terk etmek olacağından 

ve böylesi bir durumda, Adiyanlar Beğendik’te sahip oldukları nüfus gücüyle birlikte 

tüm ağırlıklarını kaybedeceklerinden ötürü, Adiyan ağaları, Aşağı Mahalle’yi 

birleştirir ve Orta Mahalleyi de önemli oranda kazanmak için çok çaba harcarlar. 

Orta Mahalle, seçimleri Turşakların kazanmaması durumunda, Beğendik’te 

yaşanması kuvvetle muhtemel bir çatışmanın önüne geçme kaygısıyla, hemen 



195 
 

tamamına yakını olmak üzere, Aşağı Mahalle’yi destekler.  Bu seçimleri, Adiyanlılar 

kazanır. 

Üçüncü Dönem: Orta Mahalle sakinlerinden Ali Osman Selçuk, “melle” statüsüne 

ve bunun Beğendik genelindeki prestijine yaslanarak adaylığını koyar. Ali Osman 

Selçuk’u, esas olarak Orta Mahalle desteklemektedir. 

Aşağı Mahalle adayının kendi oyları ile Orta Mahalle’nin oylarını toplayan Ali 

Osman’ın oylarının ortaya çıkardığı ikili tablodan, ciddi bir iddiası olmayan Yukarı 

Mahalle adayı Gürgün Özdemir sürpriz bir şekilde belediye başkanı olarak çıkar. 

Böylece Şakiranlılar, Belediye Başkanlığı düzeyinde ilk kez Beğendik’te önemli bir 

prestij kazanmış olurlar. 

Dördüncü Dönem: Kaynak kişilerin aktarımları dikkate alınırsa, Ali Osman 

Selçuk’un üçüncü dönem boyunca, bilhassa “camideki hutbelerinde”, “muhalefette 

gösterdiği kararlılık” dikkate değerdir. Hâlihazırda elinde bulundurduğu Orta 

Mahalle oylarının yanı sıra Selçukların “Adiyan aşiretinin Pervari’deki ileri 

gelenleriyle sürdürdüğü diplomasi” de sonuç verir ve Aşağı Mahalle oylarını bu 

referansla alır. Ali Osman Selçuk, Pervari’de oturan Adiyanlı Durmaz Ağa’nın 

partisinden seçimlere girer. Ek olarak Yukarı Mahalle’den de sahip olduğu dini statü 

itibariyle oy topladığı ifade edilen Selçuklar,bu seçimleri kazanır. 

Beşinci Dönem: Geçtiğimiz yıllarda gerçekleştirilen yerel yönetimler seçimlerinde 

ise Beğendik’in sosyal ve siyasal haritasına yeni bir aktör girer: DTP (BDP). 

BDP, çoğunlukla Orta Mahalle’den oylarını almakla birlikte az miktarda da olsa 

Yukarı Mahalle’den ve Aşağı Mahalle’den de oy toplamayı başarır. 



196 
 

Ali Osman Selçuk’un oyları ile Turşak hanesinin Aşağı Mahalle adına sürekli 

çıkardığı adayların oyları, Aşağı Mahalle’yi ve Orta Mahalle’nin belirleyici olduğu 

anlaşılan eğilimini de geriye çekerken, kendi aşiretinin oylarıyla ağa soylu Özdemir 

hanesi şahsında, Yukarı Mahalle bir kez daha Beğendik Belediyesi’ni kazanır. 

Değerlendirme 

1) Orta Mahalle, 1980’li yıllara değin aşiretlerin egemenliğinde, hâkim durumunu 

sürdüren geleneksel toplumsal siyaset düzeni içerisindeki atıl pozisyonunu, gerek 

siyaset alanına müdahil olan dinsel kurumlar üzerinden gerekse de yörede yaygın 

şekilde örgütlenen yeni bir dinamik olarak modern Kürtlük kimliği üzerinden önemli 

bir dönüşüm süreci yaşamaktadır denilebilir. Yörenin yaşamakta olduğu özgün 

modernleşme ve toplumsal dönüşüm süreçlerinden ayrı ele alamayacağımız bu 

durumu, sosyo-ekonomik yapı içerisindeki toplumsal kurumların geleneksel 

teamüllerinin yeni uyarlanma süreçleri olarak da ifade edebiliriz.  

Anlaşıldığı üzere, Yukarı Mahalle, Orta Mahalle ve Aşağı Mahalle olarak üç temel 

kategoride varlığını sürdürmekte olan mevcut toplumsal yapı, öncelikle aşiret 

kimlikleri üzerinden bölümlenmekte ve bu kimliğin dışında geri kalan toplam da 

Orta Mahalle gibi sınırlarının geçişkenliği ve değişkenliği herkesçe kabul edilen ve 

babikler yahut haneler nezdinden sürekli bir değişkenlik özelliği barındıran siyasal 

ve ekonomik bir toplumsal varoluşa işaret eden bir ara alanda toplanmaktadır. 

Sadece Beğendik’te değil, tüm Pervari bölgesinde yerleşik bulunan Yukarı 

Mahalle’ye ve Aşağı Mahalle’ye mensup Kırmancların, bu esas bölümlenme 

kriterleri bakımından, gerek tabi oldukları ağalık hukuku gerekse toplumsal varlığa 

yönelik tehditlerde, aşiret ilişkileri bakımından ekonomik, siyasal ve sosyal 



197 
 

hareketliliklerde daha avantajlı oldukları sonucu hâlihazırda geçerliliğini koruyor 

görünmektedir. Bu statüden yoksun Orta Mahalle toplamının ise çözülmekte olan 

feodal yapıya koşut olarak, eskiye nazaran topluluk içi siyasal alanda daha faal 

olmasına karşın yine de tam olarak ortadan kalkmayan feodal hukuk ve davranış 

kalıpları dolayımıyla, Beğendik’teki toplumsal ve ekonomik dengeleri, her iki aşiret 

grubuna yahut da alternatif yeni ekonomik, sosyal ve siyasi aktörlere doğru eğip, 

bükebilen bir hareketliliğe sahip olduğu ifade edilebilir. Nitekim Aşağı Mahalle’den 

bazı babiklerin kimi kaynak kişilerce Orta Mahalle kategorisinde değerlendirilmesi 

bu durumu destekliyor görünmektedir. 

Babikler bakımından, belirli bir aşiret içerisindeki ailelerin, toplumsal statü ve prestij 

ile ekonomik, siyasal pozisyonlarının çeşitli süreç ve olaylar sonucunda gösterdiği 

değişime uygun olarak, gerek ait olduğu aşiret içerisindeki babikler arasında gerekse 

de aşiretten kan bağı bakımından kopmadan ancak siyasal pozisyon itibariyle aşiretin 

ve içerisindeki babiklerin bağlayıcılığı dışında kalan özgün bir alan oluşturdukları ve 

ötesinde, Beğendik’in geneli açısından yeni tercihler sundukları dahi ifade edilebilir. 

Orta Mahalle’nin, bu bakımdan, yakın geçmişte Selçuk hanesi ve günümüzde ise 

BDP’nin Beğendik’teki varlığı şahsında, bu pozisyonunu koruyor olduğu 

anlaşılmaktadır.  

2) Yukarı Mahalle ve Aşağı Mahalle, sahip olduğu aşiret yapısı itibariyle, yerel 

seçimler gibi daha geniş ölçekli siyasal ve ekonomik çatışma süreçlerinde toplu 

hareket etme ve bu yönüyle aşiret tipi toplumsal bir organizasyonun genel 

karakteristik özelliklerini sergilemeye devam etmektedir. Her ne kadar Selçuk hanesi 

ile bugün bilhassa genç kuşaklarda daha popüler olduğunu ifade edebileceğimiz BDP 

çevresinin etkinlikleri bu iki aşiret kimliğine nüfuz ediyor olsa da çoğunluğun yine 



198 
 

de geleneksel teamüller içerisinde hareket ettiği ifade edilmelidir. Bu bakımdan 

Yukarı Mahalle’nin, Aşağı Mahalleye nazaran aşiret dışına dönük rekabet veyahut 

savunma vb. süreçlerde daha derli toplu bir görünüm sunduğu ifade edilebilir. 

Yukarı Mahalle’nin Beğendik’teki azınlık aşiret nüfusunu oluşturması ve bu 

bakımdan aşiret içindeki hanelerin paylaştığı ekonomik ve siyasal kaynakların 

nispeten daha fazla haneye yarar sağlaması; aşiretin ağa soylu ailelerden birisinin 

Beğendik’e yerleşmiş olması ve bugün de dâhil olmak üzere toplamda iki dönem 

Belediye Başkanlığı gibi beldenin resmi en üst makamını elinde tutuyor olması gibi 

etmenlerin bu görünümün temel sebepleri olduğu ifade edilebilir. Öte yandan Aşağı 

Mahalle’nin bugün Turşakların ve Ulaşların rekabet halini koruyarak temsil ettikleri 

ana eksenle birlikte Selçuk hanesi ve BDP’nin etkisiyle ortaya çıkan diğer iki siyasal 

eksende yaşadığı bölünmüşlük; Beğendik’in Yukarı Mahalle’yle birlikte oluşturduğu 

ve babiklerin aralarında hareketlendiği dört ana siyaset eksenini tanımlamaktadır 

diyebiliriz. 

3) Aşiretlerin dışa dönük varoluş süreçlerinin esas belirleyeninin ağa soylu ailelerin 

başkanlığında bir araya gelen ve babikleri temsil eden, ileri gelen erkek bireylerden 

oluşan toplumsal kurumlar olduğu ifade edilmelidir. Adiyanlılar ve Şakiranlıların 

geçmişten günümüze uzun yüzyıllara yaslanan bir toplumsal pratikle taşıdıkları bu 

kültürel pratiğin, bugün Orta Mahalle içerisinde de gerek Selçuk hanesi gerekse BDP 

çevresi içerisinde de ortaya çıktığını söylemek mümkün görünmektedir. Buna göre, 

Yukarı Mahalle’nin ağa soylu hanesi Özdemirler ile Yukarı Mahalle babiklerinin 

önde gelen hane reisleri; Aşağı Mahalle babiklerinin kendi aralarında gruplayan 

Turşak ve Ulaş hanelerinin önde gelenleri ile kendilerine bağlı babiklerin reisleri; 

Orta Mahalle’yi esasen iki gruba böldüğü söylenebilecek olan Selçuk hanesi çevresi 



199 
 

ile BDP çevresinde kümelenen hanelerin önde gelenleri ile bu önde gelenlerle 

kesişim halinde olan diğer Orta Mahalle babiklerinin ileri gelenlerinin; Beğendik’teki 

toplumsal yapının ekonomik, siyasal ve sosyal yaşantısını doğrudan belirleyen içsel 

dinamiklerini oluşturduğunu ifade edebiliriz.  

Ancak burada ifade edilmelidir ki günümüzde Selçuk hanesinin temsil ettiği ve Şexe 

Kal’in soyundan gelen bu hanenin, Beğendik genelinde, siyasal ve sosyal anlamda 

bağlayıcı tam bir etkisinin ve otoritesinin olduğunu söylemek zordur. Bu durum, iki 

açıdan tartışılabilir. İlki, Beğendik’te, Şexe Kal’in “Seyda”lar gibi, kan bağı esasına 

göre kutsallık taşımayışı, onun bir “sofi” yani öğrenci oluşu ve kendi soyunun, soy 

bağından kaynaklı, geri kalan geleneksel toplumsal hiyerarşi (aşiret) üzerinde 

bağlayıcı yönlendirici bir etkisinin olmaması durumudur. İkincisi ise gerek 

modernleşme süreçlerinin genç kuşaklarda yaratmış olduğu etki ve bununla örtüşen, 

diğer soy gruplarının (kırmanc yahut ağa), dini otoritelerle geçmişten taşıdıkları 

geleneksel iktidar ikilemi ve gerekse de Selçuk hanesinin “siyasete bulaşması”nın 

yaratmış olduğu muhalif geniş bir kesimin varlığı ve kaşı faaliyetleri olarak 

verilebilir. Bu bakımdan, Selçuk hanesinin, Beğendik genelinde, dini bir otorite 

olarak yönlendiriciliğinin, esası belirleyecek düzeyde olmadığı ifade edilebilir. 

 

3.3 Dini Hayat 

Beğendik’te ve yörede gözlemlenen kültürel yapılar içerisinde, toplumsal yaşamdaki 

ekonomik, sosyal ve siyasal etkileri itibariyle öne çıkan en önemli olgulardan birisi 

de kuşkusuz dinsel inanışlar, bunlarla ilgili kültürel kurumlar ve ciddi bir çeşitlilik 

arz eden dinsel toplumsal pratikler olarak ifade edilmelidir. Gündelik yaşam 



200 
 

içerisindeki ekonomik, sosyal ve siyasal belirleyicilikleri bulunan ve aynı zamanda 

da Şafii Kürt toplulukların tarihsel geçmişlerine, buradan kalkınan köklü bir yaşam 

deneyimine ve toplumsal hafızaya sahip olan bu dinsel inanışları ve uygulamaları, 

birbirleriyle olan ilişkisi içerisinde iki önemli alt başlıkta değerlendirmek mümkün 

görünmektedir. Bunları, kutsal veyahut dinsel otoriteye sahip soy grupları ve aileler 

ile yöredeki yaygın isimlendirilişiyle “ziyaretler” olarak ifade edebileceğimiz kutsal 

mekân kültleri olarak ayırt edebiliriz. 

 

3.3.1 Şafiilik ve Tarikatın Rehberleri: Seydalar, Pirler, Şeyhler, Sofiler ve 

Melleler 

Ortadoğu’da farklı din ve mezheplere bölünmüş durumda olan Kürt topluluklar 

içerisinde, dinsel kimlik bakımdan çoğunluğu, Sünni İslam mezhebine bağlı bir 

ekolün takipçileri olan Şafii Kürtler oluşturur (Bruniessen, 2004: 7 – 55).  

Şafiilik, İmam-ı Şafii'nin (M.S. 767 - 820) belirlediği usullere göre kendisinden sonra 

oluşan ve Ehl-i sünnet itikadında kabul edilen dört Sünni fıkıh mezhebinden birisinin 

adıdır.73 Diğer üç Sünni mezhep ise Şafiiliğe göre dini uygulamalarda daha ılımlı 

kabul edilen Hanefilik ve yine Şafiilik gibi daha muhafazakâr uygulamalar sahip 

olduğu ifade edilen Maliki ve Hanbelî mezhepleridir. Söz konusu muhafazakâr 

mezhepler, Şafiilikle beraber, daha ziyade Kuzey ve Batı Afrika’da yaygınken 

Hanefilik ise Türkiye, Balkanlar, Türkistan, Hindistan ve Pakistan’da yaygındır. Özel 

olarak Şafiilik ise Mısır, Suriye, Irak ve Horasan’ın yanı sıra Türkiye’nin Doğu ve 

                                                            
73 “Şafiilik”, İslam Ansiklopedisi. 



201 
 

Güneydoğu bölgelerinde yaşayan Kürt topluluklar içerisinde oldukça yaygındır 

diyebiliriz (Fığlalı, 1996). 

Şafiilik, İslam Peygamberi dönemi sonrasında ortaya çıkan çeşitli ekonomik, sosyal, 

siyasal ve toplamında ise tarihsel süreçlerin neticesinde, İslam’ın yayıldığı yeni 

topraklarda yaşayan farklı kültürlere göre biçimlenen ve yeniden üretilen çeşitli 

İslam ekollerinin uzantısında bir inanma ve yaşama biçimidir denebilir. Bu bağlamda 

Şafiilik de diğer çağdaşları gibi kendisinden önceki İslam ekollerinden etkilenmiştir. 

Şafiiliği esas olarak etkileyen İslam ekolü olan Eşariliğin Şafiiliğe tevarüs eden ve 

bireyin varlık sorunsalını tanımlayan temel inanç esasları şöyle verilebilir: Kişi, eğer 

kendisine ulaşmamışsa, bir başına akıl yoluyla Tanrı’ya ulaşamaz, onu bilemez; 

kişide cüzi de olsa bağımsız bir irade yoktur ve kişinin seçimleri bütünüyle Tanrı’nın 

isteğine bağlıdır; kişi, akıl yürütmeyle iyi, doğru ve güzeli bulamaz, seçemez. Bu da 

ancak Tanrı’nın emrettiği şekilde olur ve kişi, akıl yürütmelerle metafizik konularda 

gerçeğe ulaşamaz (Yıldırım, 2004). 

İslam Peygamberi dönemini takip eden ve sosyo-ekonomik, siyasal ayrılıkların daha 

net biçimde ortaya çıktığı dört halife döneminde mayalanan mezhepler, bu dönemden 

sonra İslam Devleti’nin merkezi ve çeperinde yer alarak İslam’ı yorumlamaya; bir 

bakıma, onu, yaşayan insanlığın gerçeklerine göre teoride ve pratikte yeniden 

üretmeye başladılar diyebiliriz. Fakat konuyu daha kitabi ve güncel resmi dini 

kabuller bağlamında ifade edecek olur isek, mezhepler, kendi içerisinde tutarlı bir 

düşünce sistemine ve yönteme sahip itikadi (teorik) ve ameli (pratik) doktrin 

(öğreti/ilkeler) anlamına gelmektedir. Mezheplerin kurucuları, teoriye ve pratiğe dair 

hüküm çıkarma yetkisine de sahip olurlar ve eğer bu mezhepler, genel İslam dairesi 



202 
 

içerisinde, kabul ediliyorsa, hükümlerdeki farklılıklar, mezheplerin sınırlarını 

oluşturur ancak onları dinin dışına sürüklemez (Fığlalı, 2004). 

Tarikatlar ise İslam Peygamberi döneminde ve sonrasında bir yanıyla İslam’da 

derinleşmeyi ve nihai bir saik olarak “hakikate varmayı” yani Tanrı’ya bütünleşmeyi 

amaçlayan dini okulların (İslam mistisizmi olarak da okuyabileceğimiz tasavvufi 

akımların); bir yanıyla da ürettikleri bilgi ve müdahil oldukları toplumsal gündelik 

yaşam pratikleri itibariyle, yukarıda ifade ettiğimiz mezheplerin kurucuları ve 

yürütücüleri olarak 12. yüzyılın sonlarından itibaren hızla İslam topraklarında ve 

İslam’ın yayıldığı yeni topraklarda yayılmaya başladılar. İslam, daha geniş 

coğrafyalara yayıldıkça ve kendisinden önceki kitabi dinler ile bunların çeşitli 

mezhepleri, ekolleri ve okullarıyla karşılaştıkça ve aynı zamanda bunların dışında 

kentlerde ve kırlarda var olan halk inanmalarıyla iç içe geçtikçe İslam tarikatları da 

değişmeye, çeşitlenmeye ve çoğullaşmaya başladılar. Neticede, son noktası günümüz 

olan bir tarihsel süreklilik içerisinde tarikatlar, “rehberler” eşliğinde yürünen “yol” 

anlamında İslam topraklarını kapladılar (Ocak, 1997: 1 – 6). 

Tarikat ise insanların dünyasına ait bir toplumsal gerçeklik olarak, zamanda ve 

mekânda farklılaşsa da öz itibariyle belirli bir örgütlenme ve işleyiş ilkeleri 

gerektirir. Tarikat, bir liderin (mürşid, şeyh, pir) yönetiminde, bilgi ve beceri 

seviyelerine göre kategorileştirilebilecek olan çeşitli basamaklardan (halifelik, 

imamlık vb.), bunları tanımlayan öğretilerden ve öğrencilerden (mürid, talip, talebe) 

meydana gelir. Burada öğrencilere tarikatın doktrini ve prensipleri öğretilerek, 

onların da tarikatı ya tekke (tarikatın merkezi ya da okullarının kurulu oldukları 

mekânlar) içerisinde ya da tarikatın İslam’ı yaydığı, anlattığı yerlerde bu şekilde 

temsil etmeleri ve öğretmeleri beklenir (Atay, 1996: 40 – 47). 



203 
 

Bu çerçeveden olarak, Beğendik’te ve yörede etkin olan Nakşibendî74 tarikatların, 

Şafii Kürtlerin dini yaşamında, tarihsel bir süreklilik içerisinde, son derece etkili 

roller üstlenmiş olduğu hemen ifade edilmelidir. Nakşî tarikatlar, yörede gerek 

İslam’ı tarikat yolunda öğrenmek isteyenler için gerekse de tarikatlara bağlı 

cemaatlerin sosyo-politik ve ekonomik gündelik yaşamlarının sürekliliğinin 

sağlanması için faal haldedirler. Kuşkusuz yaşanmakta olan toplumsal değişim, 

tarikatları da etkilemekte ve onlar da çeşitli uyum veyahut çatışma pratikleri 

üretmektedirler. Burada tarikatlar bahsinde, tarikatların yaşayan ve yaşamayan yol 

göstericileri, temsilcileri ve öğrencilerini tanımlamak için yörede sıklıkla kullanılan 

Seyda, pir, şeyh, sofi ve melle kavramları, bu kapsam içerisinde tartışılacaktır. 

Yöredeki ve Beğendik’teki Şafii Kürt toplulukların günümüzdeki ekonomik, sosyal 

ve siyasal süreçlerinde belirleyici konumda oldukları gözlemlenen; kan bağına dayalı 

örgütlenmelerini ve kendi içlerindeki birtakım hiyerarşik ilişkileri işaret eden mevcut 

toplumsal yapılarını irdelediğimizde, üç esas soy grubunun öne çıkmakta olduğu 

                                                            
74 Nakşibendîlik, Abdulhalik-ıl Güjdevani tarafından sistemleştirilen ve Muhammed Bahauddin Şah-ı 
Nakşibendî’nin isim babası olduğu bir İslam dini tarikatı olarak, Güney-Doğu Asya ve Çin’den Hint 
Altkıtası yoluyla Anadolu, Ortadoğu, Kuzey Afrika ve Balkan gibi İslam’ın tarihsel olarak da 
yayıldığı topraklara yayılmıştır. Tarikat, geçtiğimiz yüzyıl içerisinde de Batılı toplumlara doğru 
genişleme imkânları bularak, küreselleşen dünyanın dini bir figürü olarak bugün de canlılıkla 
yaşamaktadır diyebiliriz. Türkiye’de de son derece etkili bir ekonomik, sosyal ve siyasi bir konumda 
olan tarikat ve tarikat içerisinde ayrı şeyh soylarına bağlı alt ekoller, gündelik toplumsal yaşm 
içerisinde de etkilidir. Bilhassa Kürt topluluklar içerisinde etkili olan tarikat, Seydalar, şeyhler ve 
pirler vasıtasıyla Kırmanc kitlelerin dini yaşantısını ve bununla ilintili olarak ekonomik ve sosyal 
pratiklerini yönlendirici bir etmen olarak yaşamaktadır. Tarikatın gerek Batı toplumları içerisindeki 
yerini, burada kendisini yeniden üretme biçimlerini gerekse tarikatla ilgili en temel bilgileri 
antropolojik bir perspektifle ve uzun süreli bir alan çalışması deneyimlerine yaslanarak ayrıntılı 
biçimde ele alan, konusu açısından önemli ve yol gösterici bir çalışma için bkz. Atay, 1996.  Yine 
hem tarikatın tarihçesi hem de özellikle Kürt toplulukların dünden bugüne tarihsel süreçleri içerisinde 
üstlendikleri ekonomik, sosyal, siyasal ve hatta askeri roller için mutlaka bkz. Bruniessen, 1991 ve 
1992.  



204 
 

ifade etmiştik: ağa soylu haneler, Kırmanclar ve kendi içerisinde iki alt grupta 

değerlendirebileceğimiz seyitler ve şeyhler. 

Bir önceki alt başlıkta irdelediğimiz ağa soylu haneler ile Kırmanc topluluklarının 

yanı sıra tüm Şafii Kürt toplulukların yöredeki tarihsel başlangıçlarıyla eşdeğer 

görülen ve bu anlamıyla, ağaların ve Kırmancların oluşturduğu toplumsal bütünden 

sahip oldukları “kutsallıkla” ayrı tutulan iki önemli soy grubu, yöredeki Nakşî 

tarikatlar içerisindeki şeyh aileleri ile İslam Peygamberiyle kan bağı üzerinden 

ilişkilendirilen Seyit aileleridir. 

Seydalar 

Bugünkü Türkiye, Irak, İran, Suriye ve Ermenistan ülke sınırlarının kesişim 

noktalarına dağılmış şekilde yaşayan Kürt topluluklar hakkında yapılagelen tüm 

çalışmalarda, tasavvufi tarikatların ortaya çıkışlarının ve uzun yüzyıllara yaslanan 

faaliyetlerinin akabinde, “kutsal soy”la ilişkili bir dinsel otoritenin her daim Kürt 

topluluklar içerisinde değişken siyasal ve ekonomik etkileriyle birlikte etkili bir 

şekilde var olduğu görülür. Antropolojik literatürde de genellikle “Seyit” veyahut 

“Seyyid” şeklinde ifade edilen ve Beğendik’in de dâhil olduğu yörede “Seyda” 

olarak kavramlaştırılan soy grupları, bu otoritelerden ilki ve en önemlisidir 

(Bruniessen, 1991: 244 – 246).  

Tarikatlarla ve tarikatlara önderlik edenlerle ilgili tartışmalarda; tıpkı aşiret ve aşiret 

içerisindeki birimlerin adlandırılışında olduğu üzere; Kürt topluluklarının ya da 

tarikatların içerisine yerleştikleri kültürlerin özgünlükleri uyarınca farklı 

kavramlaştırmalara gidilebildiği de görülmüştür. Atay (1996: 40 - 42), çalışmasında 

“mürşid”, “halife”, “şeyh”, “pir”, ve “veli” gibi kavramların tasavvufi teamüllerin 



205 
 

dışındaki kullanımlarına dikkat çekerken, Arapça kökenli “şeyh” ve Farsça kökenli 

“pir” kelimelerinin “ihityar” anlamına gelmekte olup, tarikat içerisindeki liderlik 

konumunu tanımlamak için kullanıldığını; mürşidliğin ise “eğitmenlik” niteliğine 

haiz tarikat ehline dair bir vasıf olduğunu; veliliğin de “manevi yolculuğunda zorunlu 

bütün aşamaları tamamlamış ve en yüksek olgunluk mertebesine ulaşmış sufiye 

verilen isim” olduğunu ifade eder. Bu tarikat hiyerarşisi dışında bir kategori olan 

seydaların sahip olduğu kutsiyetin önemi ise bu sülalelerin, kan bağı yoluyla, İslam 

peygamberiyle kurmuş oldukları akrabalık ilişkisinden ileri gelir. Seydalık, 

Beğendik’te ve yörede de aynı içerikle kullanımdadır. Tüm bir Kürt coğrafyasına 

yayılmış durumda olan Seydaların/Seyit ailelerinin, tasavvufla ilişkili birçok tarikat 

örgütlenmesiyle de iç içe geçmiş olduğu ve aynı zamanda da Sünni İslam’dan önemli 

ölçülerde ayrışmış durumda olan Alevi Kürt topluluklarında da var olduğu görülür.75 

Seydalar, aşağıda değerlendireceğimiz diğer dini statülerden, Peygamber soyunun 

doğrudan temsilcileri olması niteliğiyle, bütünlüklü olarak farklı olarak kodlanır ve 

ayrı tutulur. Beğendik’te doğrudan Seydalık sıfatı taşıyan bir soy grubu 

bulunmamakla birlikte, Pervari’ye bağlı Berûk Köyü’nde “Seyyidlerin” yaşadığı 

ifade edilmiştir. Ancak, Beğendik’in Seyda sıfatı taşıyan dinsel bir otoriteyle olan 

irtibatı ise birkaç yıl öncesinde vefat eden ve yörede saygın bir ünü bulunan Şeyh 

Müşşerref üzerinden gerçekleştirilmektedir. 

Şeyh Müşerref, kan bağı yoluyla bir Seyda olmamakla birlikte, bilhassa yaşlı kuşak 

Beğendiklilerce “Seydaların elini öpen şeyh” olarak kabul edilmesi vesilesiyle 

“Seyda Şeyh Müşerref” olarak tanınmaktadır. Şeyh Müşerref’in Beğendik’le 

                                                            
75 Sünni Kürt topluluklar ile alevi Kürt topluluklar açısından karşılaştırma için bkz. Bruniessen 1991, 
Gezik, 2004 ve Gültekin, 2010. 



206 
 

doğrudan bir irtibatı bulunmamakla birlikte, Beğendik’i de içerisine alan geniş bir 

yörede, yakın zaman öncesine değin son derece etkili bir dini ve siyasi otorite olduğu 

anlaşılmaktadır. Birçok Beğendiklinin üzerinde, evinde veyahut arabasında bizzat 

Şeyh Müşerref’e yazdırılmış muska bulmak mümkündr. 

Pirler 

Yörede, Seydaların haricindeki diğer tüm dinsel otoritelerin; tasavvufi tarikatlar 

silsileleri içerisindeki derecelerine, bu soy gruplarıyla olan ilişkilerine ve bu 

sıfatlardan herhangi birisini taşıyan ilgili aktörün, toplulukça kabul edilen kutsiyet 

derecesine göre değişken bir anlama sahip olduğu ileri sürülebilir. Tasavvufla ilgili 

antropolojik çalışmalarda Pirlik makamının, sahip olduğu dinsel roller itibariyle, 

tarikat içerisindeki “Mürşidlik” ve “Şeyhlik” statüleriyle kimi zaman eşdeğer 

anlamlar kazandığı da tartışılmaktadır (Atay, 1996: 40 – 47). Yörede ise Pirlik 

kurumunun, daha ziyade, Allah’ı seven, dost edinen ve O’nun tarafından dost 

edinilen; kerametleriyle bu mertebeye ulaştığı kabul edilen “velilik” makamıyla 

(Ocak, 1997: 1 - 18) eşdeğer bir kullanımı olduğu ileri sürülebilir. Beğendik’te, 

dünyevi hayata değil ancak batın âlemde olmasına karşın dünya hayatındaki rollerini 

kerametleriyle sürdüren kutsal kişiler için Pirlik kavramının kullanılmakta olduğu 

gözlemlenmiştir: 

“Önce Pirler, sonra Şıhlar gelir. Şimdi, Muhammed’i görene sahabi denir. 

Pir de Sahabi’den sonra gelen, onları görenlerdir. Şeyh ise Medrese eğitimi 

görmüş, okumuş olan kişidir.” (Alan Notları: 07.03.2010 – Beğendik) 

Beğendik’in Pirlerle olan ilişkisi ise kolektif toplumsal hafızada, beldenin 

kozmolojisiyle doğrudan ilişkili olarak ortaya çıktığı görülür: 



207 
 

“Pirê Bâll Arabistan’dan gelmiş biridir. Biz Sahabeleri gören kişilere Tabiî 

deriz. Pirê Bâll de Tabiî’i dir. O buraya geldiğinde buralar hep İzidi’ydi. 

Savaş zamanıydı, onların zamanı harp zamanıydı. Pirê Bâll’in kendisi de 

savaşçı biriymiş. Pirê Bâll’i ziyaretine her yerden gelen oluyor. Şimdiki 

caminin yeri aslında onun oturma yeriydi.” (Alan Notları: 18.04.2010 – 

Beğendik) 

Pirê Bâll, Beğendik’te, yörede benzer bir örneği görülmeyen büyüklükteki bir kutsal 

alan içerisindeki üç ziyaretgâhtan birisidir.76 Pirê Bâll’in, yukarıda aktarılan yaygın 

söylencesine göre, Ocak’ın (1997: 20 – 21) Anadolu’da görülen veli kültlerine dair 

yaptığı sınıflama açısından köy ve aşiret velileri kategorisinde değerlendirdiği 

misyoner ve savaşçı veliler düzeyinde bir nitelik taşıdığı anlaşılmaktadır. Nitekim 

Pirê Bâll’in Beğendik açısından önemi ve Beğendik tarihinin başlangıç noktasını 

oluşturması da bu haliyle anlam kazanmaktadır. Yanı sıra Beğendik’teki Kırmanc 

soy grupları içerisinde “Pirê Bâll’in takipçileri”, “Pirê Bâll’in Kırmancları” 

olmalarıyla ayırt edilen ve Adiyan Aşireti (Aşağı Mahalle) babikleri içerisinde 

zikredilen Aşan, Sungur ve Solmaz hanelerinin varlığı; Pirê Bâll’in aynı zamanda 

Ocak’ın (1997: 20) köy ve aşiret velileri sınıflandırmasına dâhil edilebilme ihtimalini 

de kuvvetlendirmektedir. Ancak şurası kesindir ki Pirlik kurumu, Beğendik’te, 

söylencesiyle, kutsal mekanının özellikleriyle ve etrafında örülen inanç değerleri ve 

ritüelleriyle birlikte Anadolu’da bilhassa Heteredoks Halk İslamı örneklerinde sıkça 

karşılaşılan veli kültlerine karşılık gelen, yerelden özgü bir kültürel öğedir. 

Beğendik’te ve çevresinde, bu türden ziyaret inançlarına sıklıkla rastlanmaktadır. 

                                                            
76 Ziyaretlerle ilgili detaylı bilgiler ve değerlendirmeler, bir sonraki alt başlıkta verilmektedir. 



208 
 

Şeyhler ve Sofiler 

Tasavvuf inancında, tarikat içerisinde Şeyh, (yöredeki yaygın telaffuzuyla da Şıh) 

kendisine bağlanan kişileri eğiten mutasavvıftır. Tarikatta şeyhe bağlanan öğrencilere 

ise Sufi denir. Beğendik’te ve yöredeki adlandırması ise Sofi’dir. 

Şeyh, Kürt aşiret hayatı içerisinde, dini statüsü ve rolleriyle olduğu kadar, politik 

rolüyle de aşiretler yahut aşiret içi soy grupları arasındaki ekonomik ve politik 

ilişkilerde belirleyici bir konumu olan, gündelik yaşamın önemli bir bileşenidir 

(Ebinç, 2008). Bilhassa Şafii Kürt toplulukların genelinde görülen bu durumun, 

günümüzde, Beğendik ve yöresi için de geçerliliğini korumaya devam ettiği 

rahatlıkla ifade edilebilir. Günümüzdeki etki alanlarını, devletin yanı sıra, bilhassa 

şehirlerde, birçok farklı siyasal güç merkezleriyle de paylaşmak durumunda kalan 

Nakşibendî tarikatlarının, kırsal alanlarda ise daha etkili oldukları ifade edilebilir. 

Yakın zaman öncesinde vefat eden ve Beğendik’in de dâhil olduğu yörede bilhassa 

itibar edilen Şeyh Müşerref, bu duruma uygun bir örnek olarak ortaya çıkmaktadır. 

Beğendik’in şeyhlerle olan ilişkisinin, “Şexe Kall” gibi gerek Beğendik gerekse civar 

yerleşimler açısından önemli bir dinsel figürle birlikte başlamakta olduğu 

anlaşılmaktadır. Bununla birlikte Şexe Kall, Beğendik’in yörede sahip olduğu özgün 

kimliğinin önemli dinsel bileşenlerinden de birisidir. Şexe Kall, Türkçe çevrisiyle, 

“Yaşlı Şeyh” anlamına gelmekte olup, bir dönem Pervari’de ikamet ettikten sonra 

Beğendik’e gelip yerleşen ve burada medrese eğitimi veren bir tarikat şeyhidir. Şexe 

Kall’in türbesi, halen Beğendik’teki büyük kutsal alan içerisinde olup, Şexe Kall’in 

soyundan gelen hane ise şeyhlik statüsü taşımamakla birlikte “melle” statüsünde dini 

bir kimliğe sahip olarak Orta Mahalle’de yaşamaktadır. Şexe Kal’in soyundan gelen 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Mutasavv%C4%B1f


209 
 

Selçuk hanesinden bir ileri gelenin aktarımıyla, özet olarak Şexe Kal ve Beğendik 

arasındaki tarihsel ve güncel bağıntı şöyle verilebilir: 

“Germav’daki (Gazi Mahallesi’ndeki betonarme cami b.n.) şimdiki cami 14 

yıl önce yapıldı. Orası ziyaret falan değildi. Halk ziyaret yapmış. Eskiden 

deliler oraya götürülürmüş. 1 saat odaya kapatılan hasta kişi oradan sağlam 

çıkıyormuş. Şexe Kal, Deştik diye bir yerde yaşayan, bir Ermeni taş ustasına 

bu camiyi yaptırmıştır. Şexe Kal’in medresesi de bu caminin yanındadır. Şexe 

Kal İmamê Halid Bin Velid’in soyundan gelmedir. Şexe Kal önce 

Pervari’deymiş. Babası ve annesi, Siirt Eruhlu’dur. Şexe Kal’in dedesinin adı 

da Şexe Kal’dır. Yani dedesinden gelen ismi taşıyor. Asıl Adı Şıh 

Abdullah’tır. Şıh’ın köylüleri, Eruh’tan Pervari’ye, oradan da buraya gelip 

yerleşmişler. Şexe Kal buraya geldiğinde, Sökmen Mezrası’nın tamamı 

Ermeniymiş. Gümüşören köyünün tamamı da Ermeniler’di. Şexe Kal daha 

önce Pervari’ye gelmiş. Orada yaşıyormuş. Bir gün Şexe Kal mihraba 

durarak başına örtü geçirip ağlamaya başlamış. Şexe Kal’in Mola 

Abdulgaffur diye bir öğrencisi varmış. Öğrencisi neden ağladığını sormuş. O 

zamanlarda çok sık aşiret çatışması oluyormuş. İnsanlar ölüyorlarmış. 

Öğrencisine demiş ki ‘Bu insanların öldrülmesine mani olamadığım için 

kıyamet gününde Allah bizi cezalandıracak.’ Öğrencisi de hocasına ‘burası 

olmazsa başka yere gidersin. Oradakiler de Allah’ın kuludur.’ anlamına 

gelecek bir şeyler söylemiş. Sonra Şexe Kal gelip buraya yerleşmiş. Şexe Kal 

barış yanlısı birisiymiş. Beğendik’e gelip burada Medrese açmış. Zamanında 

etraftan çok hürmet ve saygı görmüş. Gayri Müslimler ‘Eğer tüm 

Müslümanlar Şexe Kal gibi olsaydı hepimiz Müslüman olurduk.’ demişler. 



210 
 

Şexe Kal’in emanetleri hiç yok. Sadece üzerinde Osmanlı mühürü olan, 

sanırım Sultan Abdulmecid zamanında basılmış, el yazısının olduğu bir kâğıt 

var bende. Onda da vasiyeti yazılı. Haram olduğu için tarlalarının 

satılmamasını istemiş.” (Alan Notları: 13.03.2010 – Beğendik) 

Şeyh Abdullah’ın, Şexe Kal lakabıyla yörede tanındığı, saygı gördüğü ve Nakşibendî 

tarikatıyla kuvvetli bir bağı olduğu anlaşılmaktadır. Hakkında anlatılan 

söylencelerden ve dördüncü, beşinci kuşak akrabalarının anlatımlarından, büyük 

ihtimalle de 19. yüzyıl sonlarda yahut 20. yüzyıl başlarında Beğendik’e gelerek 

yerleştiği anlaşılmaktadır. Bir sonraki alt başlıkta ayrıntılı şekilde irdeleyeceğimiz ve 

“Ziyarete Germav”, Türkçe çevrisiyle “Sıcak Su Ziyareti”, olarak anılan yerde ise 

“medrese” olarak tabir edilen “kulleteyn”e sahip büyük bir mescit yaptırmıştır. Şexe 

Kal’in ölümünün ardından medresenin yeni bir şeyhle varlığını sürdürmediği, şeyhin 

öğrencileri vasıtasıyla Beğendiklilerin dini ibadetlerini yerine getirdikleri 

anlaşılmaktadır. Medrese ise Şexe Kal’in üçüncü kuşak torunlarından önde gelen ve 

aynı zamanda 1980’li yıllarla birlikte Beğendik’in sosyo-politik arenasında 

aşiretlerden ayrı bir güç odağı olarak muhtarlık ve belediye seçimlerinde öne çıkan 

Selçuk hanesinin ileri geleni tarafından yıktırılmış ve yerine, bugün Gazi 

Mahallesi’nde bulunan betonarme cami yaptırılmıştır. 

Melleler 

Molla ya da yöredeki yaygın telaffuzuyla Melle, tarikat eğitimi almış ve köylerde 

imamlık görevini sürdüren Kırmanclara verilen genel bir isimlendirmedir. Mellenin 

sahip olduğu en belirgin toplumsal özelliğin ise sahip olduğu toplumsal statü ve 

rollerinin, ağlardan, seydalardan ve şeyhlerden ayrı olarak, Kırmancların sosyal 



211 
 

dünyası içerisinde gerçekleşmesi ve yine Kırmanclar tarafından da böyle kabul 

ediliyor olmasından ileri geldiği ifade edilebilir. Bu anlamıyla melle, sahip olduğu 

dinsel statü itibariyle, topluluk içerisinde belirli bir saygı ve ayrıcalık edinmiş 

olmakla birlikte; sahip olduğu aşiret kimliği ile de yine kendi aşireti içerisindeki 

siyasal, sosyal ve ekonomik süreçlerde sergilediği performansın onay derecesine 

göre “topluluk içinde” değerlendirilmekte veya taraflaştırılarak dışlanabilmektedir.  

Seydalar ve şeyhler, Kırmanclar arasındaki çatışmalar yahut ticari ilişkiler gibi sosyal 

ve ekonomik süreçlerin dışında, bir tür topluluk üstü otorite ve yetkiye sahipken, 

melleler, doğrudan bu süreçlerin bir parçası olabilmektedir.  

Bu durumun en parlak örneği ise Beğendik’teki Selçuk hanesidir. Şexe Kal’in 

soyundan gelen bu hane, günümüzde de Gazi Mahallesi’nde (Yukarı Mahalle) 

bulunan caminin imamlığını sürdürmekle birlikte yakın geçmişte ve günümüzde, 

Beğendik içerisindeki politik süreçlerde, çevresinde kümelenen kimi Kırmanc 

hanelerle birlikte ayrı bir aktör olarak öne çıkmaktadır. Dolayısıyla Selçuk hanesi, 

şeyh soylu bir hane olmasına (–ki bu şeyh, Beğendik’in sahip olduğu kimliğin 

önemli bileşenlerinden birisidir) ve hâlihazırda mellelik görevlerini yerine 

getirmesine karşın, Beğendik içerisindeki siyasal bölümlenmenin önemli bir ekseni 

olarak, itibar gördüğü kadar rakip bir siyasal ve ekonomik aktörü de işaret 

etmektedir. 

Melleleri, günümüzde, iki ayrı kategoride değerlendirmek mümkündür. İlki, 

geleneksel tarikat ilişkileri içerisinde, medrese eğitimi alarak köylerde ve diğer kırsal 



212 
 

yerleşimlerde cemaate imamlık yapan Kırmanclardır. 77 İkincisi, Diyanet İşleri 

Başkanlığı’na bağlı olarak çalışan ve çoğunlukla da yine yöreden veyahut bölgeden 

olan Şafii Kürt devlet memurlarıdır. 

Beğendik’te her iki kategoride değerlendirilebilecek durumda olan melleler, Kale ve 

Gazi mahallelerinde bulunan camilerde mevcuttur. Kale Mahallesi’nde (Aşağı 

Mahalle) Diyanet İşleri Başkanlığı’nın atamış olduğu bir imam bulunmakla birlikte, 

Gazi Mahallesi’nde (Yukarı Mahalle) ve yine Gazi Mahallesi içerisinde, Orta 

Mahalle olarak kabul edilen kesimdeki bir mescitte, tarikat eğitimi almış melle 

statüsü taşıyan Beğendikliler imamlık yapmaktadırlar.  

 

3.3.2 Ziyaretler 

Beğendik’te ve yörede olduğu kadar gerek bölgede gerekse Türkiye genelinde, kitabi 

dinselliğin ve bununla ilgili devlet denetiminde kurumsallaşmış dinsel uygulamaların 

yanı sıra toplumsal yaşayış içerisinde etkin olan ikinci ana eksen de kuşkusuz halk 

inanışları içerisinde değerlendirebileceğimiz kutsal mekânlara dair inanışlar ve yine 

bunlarla ilgili birtakım ritüellerdir. Her yöreye ve yereldeki mevcut inanışa özgü 

biçim ve içerik kazanabilen bu tip inanmaların, Beğendik’te ve yörede, toplumsal 

                                                            
77 Hatırlanacak olursa 2011 sonlarında AKP hükümeti, Doğu ve Güneydoğu Anadolu’da yaygın olan 
ve medrese eğitimi alarak fiilen cemaatlere imamlık yapan din adamlarını “sözleşmeli personel” 
olarak Diyanet işleri Başkanlığı’na alacağını açıklaşmıştı. Bu durum bir yönüyle AKP hükümeti 
şahsında devletin, aktüel ve yakıcı bir “sorun” olarak gördüğü “Kürt meselesi”nde atmak istediği yeni 
bir karşı hamle gibi okunabileceği gibi bir diğer yönüyle de melleler içerisinde de etkili olan Kürt 
ulusalcı eğilimlerle, “yeni anayasa” tartışmaları zemininde uzlaşma noktaları arayan hükümetin yeni 
açılım hamleleri olarak da okunabilir. Ancak her halükarda aşikâr olan, yörenin etkili dini aktörleri 
tarikatların ve kurdukları düzenin, devlet nezdinde de kimi küçük düzenlemelerle kabul görmesidir. 



213 
 

yaşayış içerisinde canlılıkla yaşatılmakta olduğu ve önemli bir yer işgal ettiği 

gözlemlenmiştir.78  

Arapça’da ‘ziyaret eden’ anlamına gelen‘Zair’ kelimesinden türetilen ve Türkiye 

genelinde yaygınlıkla kullanılan ‘Ziyaret’ (TDK Sözlüğü, “Ziyaret”), kutsal bir 

mekânı belirli dinsel amaçlar için görmeye gitme ve çeşitli dinsel pratikleri uygulama 

anlamı içerisinde; yörede konuşulan Kürtçe’de de aynı şekil ve içerikte 

kullanılmaktadır. Bu anlamda, ülkenin birçok bölgesinde de görülebileceği üzere, 

Beğendik’te ve yörede de birbirlerinden, sahip oldukları farklı biçimsel niteliklerle 

ve topluluklar içerisindeki farklı derecelerdeki, etkilerdeki dinsel özellikleriyle 

ayrılan ve son derece ilgi çekici söylencelere, ritüellere sahip olan birçok ziyaretten 

bahsedebiliriz. 

Bölgenin kırsal kesimlerindeki ilçe, belde, köy ve mezralarda, yerleşim birimleri 

içerisinde; yerleşim birimleri etrafında; tarım alanları içerisinde veyahut civarında; 

yayla alanları gibi mevsimlik yerleşim alanlarında ve etrafında; yerleşim birimleri 

arasındaki araba yolları yahut patikalar gibi güzergâhlarda sıklıkla rastlanan 

ziyaretler açısından Beğendik, yine kendine özgü bir farkla ayrışmaktadır. Beğendik, 

alan çalışması içerisinde görebildiğimiz kadarıyla, civar yerleşim birimleri içerisinde, 

en geniş kutsal mekân alanına sahip tek yer olma özelliği taşımaktadır.  

Müküs Çayı’nın kuzey yamacında, Gazi Mahallesi’nde bulunan ve eski medresenin 

yerine yaptırılan caminin bulunduğu yerden itibaren, etrafına örülen üzeri tel örgülü 

                                                            
78 Halk İslam’ı inanmaları ve ritüelleri içerisinde değerlendirilebilecek olan kutsal mekân inançlarının 
Alevi Kürtler içerisindeki farklı tezahürleri ile Sünni-Hanefi ve Alevi Kürt topluluklardaki 
karşılaştırmalı tartışmaları için bkz. Gültekin 2004 ve 2010. Ayrıca kutsal mekân inançları bağlamında 
değerlendirilebilecek olan İslam öncesi kimi inanç biçimleri ile ilk tasavvufi tarikatların ilişkileri ve 
halk İslam’ına olan etkileri için bkz. Ocak, 2002. 



214 
 

taş duvarla mahalleden ayrılan ve yaklaşık olarak 500 dönümlük bir araziyi kaplayan 

bir alan, Beğendiklilerce kutsal olarak kabul edilmektedir (Bkz. Fotoğraf no 19). 

Müküs Çayı üzerinde düzlük bir yükselti olan bu alanın güney ucunda ise Beğendik 

Karakolu bulunmaktadır. Şexe Kal’in türbesinin ve karakolun bulunduğu yükseltinin 

alt yamaçlarında kalan alanın da bu büyük kutsal mekâna dâhil olduğu ancak alanın 

geçtiğimiz yıllarda yapılan çevre düzenlemeleri sırasında, karakolu Beğendik’e 

bağlayan patikayı bu alanlardan kurtarmak maksadıyla, ayrıca bir duvarla geri kalan 

alandan ayrıldığı görülmüştür. Bunun sonucunda, etrafı tel örgütlü örme duvarla 

çevrili, içerisinde mezarlıkların ve ziyaretlerin bulunduğu iki kutsal alan ortaya 

çıkmış durumdadır. Her ikisi de aynı zamanda Beğendik’in ve çevre yerleşimlerin 

mezarlıkları olarak da kullanılan79 bu alanlardan, kuzeyde kalanı ve daha büyük 

durumda olanı, içerisinde iki önemli ziyaret barındırmaktadır. Bu ziyaretlerin en 

önemli özelliği, belirli bir şahsa ait olmalarına karşın, üzerlerinde herhangi bir türbe 

yahut üstü açık mezar bulundurmayışlarıdır. Beğendik içerisinde ve yakın 

çevresinde, Beğendiklilerin sosyo-dinsel yaşamlarında canlı şekilde yaşatılan 

ziyaretlere şöyle göz atabiliriz: 

Pire Bal (Bkz. Fotoğraf no 20) 

Pire Bal, kolektif toplumsal hafıza içerisinde yaşatılan söylencesine göre, Beğendik’i 

Müslüman yerleşimcilere açan ve döneminde, bölgenin Müslümanlaşmasını 

                                                            
79 Beğendik ve çevresindeki dik ve kayalıklı coğrafi yapının, bazı küçük yerleşimler açsından, 
ilerleyen tarihsel süreçler içerisinde, işlenebilir tarım arazilerinin korunması sorununu ortaya çıkarmış 
olduğu görülmektedir. Beğendik çevresindeki kimi mezra ve köylerin, cenazelerini, Beğendik’in sahip 
olduğu bu büyük alana defnetmeleri ve bu durumu “uygun yer yokluğu” ile açıklamaları bu düşünceyi 
kuvvetlendirmektedir. Yanı sıra ilgili kutsal alanların sahip oldukları ziyaretlerin ve Şexe Kal’in 
türbesinin varlığının vefat kişilerin lehine bir kutsiyet taşıdıkları inancı da bu uygulamanın bir başka 
gerekçesi olarak ifade edildiği belirtilmelidir. 



215 
 

sağlamış, tabiiyetindeki Kırmanclarla birlikte Beğendik’e yerleşmiş, sahabeleri gören 

tabilerdendir. Bölgenin Müslümanlaşması için savaş vermiş ve çoğu kaynak kişiye 

göre de bu uğurda “şehit” olmuştur. 

Birçok kaynak kişi, Pire Bal’in evinin, eski “ziyaret cami”nin (Şexe Kal’in 

medresesini inşa ettiği yer) bulunduğu yerde olduğunu ve buradan akan suyla Pire 

Ball’in ölümünden sonra yıkandığını ve şimdiki yerine defnedildiğini aktarmıştır.  

Pire Bal’in mezarı olarak kabul edilen ziyaret, büyük olan kutsal alan içerisinde, 

Beğendik’e bakan yamaçta bulunmaktadır. Aşağı Mahalle de dâhil olmak üzere 

Beğendik’in her yerinden görülebilen ziyaretin, geçmişten günümüze, gerek 

Beğendik’in tanıklık ettiği önemli tarihsel süreçlerde gerekse önemli dini gün ve 

haftalarda gösterdiği çeşitli kerametlerle Beğendik’in toplumsal ve dini yaşantısında 

aktif durumda olduğu anlaşılmaktadır. 

Ziyaret, yaklaşık olarak 2.5 – 3 m. yarı çapında, daire şeklinde örülü, yerden yaklaşık 

olarak bir metre yüksekliğindeki örme bir taş duvarla çevrilidir. Örme duvarın 

doğuya bakan kısmında, tahtadan bir giriş kapısı bulunur. Daire içerisinde kalan 

alanda ise yazısız mezar taşlarını anımsatan iri kayalar olmakla birlikte birkaç yaşlı 

meşe ağacı dışında, dikkati çeken herhangi maddi bir kültür ürünü bulunmamaktadır. 

Gerek taş duvar gerekse dair içerisinde kalan ağaçlar, kuru dallar, kaya, taş, toprak 

gibi doğal objelerin hepsi Pire Bal’in kutsiyetiyle yüklüdür. 

Pire Bal, bilhassa Beğendikli kadınlar tarafından her Cuma gecesi (Perşembeyi 

cumaya bağlayan akşam) ziyaret edilir. Genellikle içeri girilmeden, kapı önünde 

yahut ziyaretçiler kalabalık ise taş çeperin herhangi bir yerinde oturularak Kur’an 

yahut çeşitli dualar okunur. Pire Bal’i dışarıdan ziyaret edenler de aynı şekilde 



216 
 

ibadette bulunurlar. Kimi ziyaretçiler ise taş çeperin içerisinden kuru dal, taş yahut 

kum alarak götürürler. 

Şıh Zeni (Bkz. Fotoğraf no 21) 

Şıh Zeni, Pire Bal ziyaretinin yaklaşık 15 – 20 m. doğusunda, yükseltinin düzlük 

alanında yer alan bir başka ziyaret yeridir. 

Beğendik’te Şıh Zeni’yle ilgili olarak Şexe Kal veyahut Pire Bal’de olduğu üzere 

ayırt edici özellikleri olan bir söylence derlenmemiştir. Hakkındaki yaygın kanı, 

onun da Pire Bal gibi bir tabi olduğu ve onunla birlikte yörenin Müslümanlaşması 

için savaş verirken şehit düşen bir başka veli olduğu yönündedir. Şıh Zeni 

ziyaretinin, Şexe Kal ve Pire Bal kadar, Beğendik dışında da popüler olmadığı ve 

ziyaretçilerinin genellikle Beğendiklilerden oluştuğu ifade edilmelidir. 

Şıh Zeni ziyareti de Pire Bal gibi, yerden yaklaşık bir metre yüksekliğinde örme taş 

duvarla çevrilidir. Ziyaretin herhangi bir girişi bulunmamaktadır. Ziyaretin içerisinde 

ise yaşlı meşe ağaçları dışında dikkati çeken bir maddi yahut doğal obje yoktur. Şıh 

Zeni ve Pire Bal ziyaretlerinde, ortak olarak, ağaç dallarına bağlı çaputların yanı sıra, 

taş çepere iliştirilmiş bez beşikler ve taşların arasına sıkıştırılmış yazmalar dikkati 

çeker. Bu uygulamaların, Beğendikli genç kadınların doğum ve evlilik gibi 

süreçlerinde gerçekleştirdikleri birtakım ritüellerin kalıntıları oldukları 

anlaşılmaktadır. 

Şexe Kal (Bkz. Fotoğraf no 23) 

Şexe Kal, Beğendik ve yöresinde, türbesi olan ve kimliği, yaşayan akrabalarınca 

temsil edilen şeyh türbesi ziyaretlerinden birisi olma özelliğiyle ayrıt edilebilir. 



217 
 

Müküs Çayı’nın kuzey yamacında, Beğendik Karakolu’nun alt kısmında kalan, etrafı 

örme duvar ve tel örgülerle çevrili ikinci kutsal alan içerisinde yer almaktadır. 

Kümbet şeklinde inşa edilmiş, betonarme bir anıt mezar şeklinde olan Şexe Kal 

ziyaretinin güney batı yönünde demir bir kapısı bulunur.  

Perşembe akşamlarında veyahut önemli dini gün ve haftalarda akrabalarınca açılan 

kapıda, diğer ziyaretlerde olduğu üzere burada da ziyaretçilerce çeşitli dualar okunur. 

Ancak Şexe Kal ziyaretinde, diğerlerinde olduğu üzere büyüsel pratiklere pek 

rastlanmaz. 

Ziyaret Camii 

Ziyaret Camii, Beğendik’teki en ilgi çekici kutsal mekân inanışlarından birisidir. 

Ziyaret Camii, Gazi Mahallesi’nde bulunan ve Şexe Kal’in soyundan olan Selçuk 

hanesi reisinin Belediye Başkanlığı döneminde inşa ettirdiği bugünkü betonarme 

caminin yerinde bulunan tarihi medreseye verilen bir isimdir. Günümüzde bu 

camiden geriye bir şey kalmamıştır ancak 1980’li yıllarda yıkılan bu camiyle ilgili 

anlatılar son derece canlıdır. 

Şexe Kal’in medresesini ve mescidini kurduğu bu yerin, çok daha eski süreçlerden 

itibaren kutsallıkla ilişkilendirdiğini düşündürten veriler kuvvetle mevcuttur. 

Bununla birlikte, söz konusu kutsiyetin günümüzde de devam ettiğini söylemek 

mümkün görünmektedir. Pire Bal’den itibaren, farklı tarihsel kesitlere gönderme 

yapan tüm anlatılarda, ilgili mekânın “su”yla ilişkili bir kutsiyeti dikkati 

çekmektedir. Zira Ziyaret Camii’nin bulunduğu yerin bir diğer adı da “Ziyarete 

Germav”dır. Yani Türkçe çevirisiyle söyleyecek olursak: “Sıcak Su Ziyareti”. 



218 
 

İlgili mekânda, çok eski tarihi dönemlerden itibaren küçük bir kanal ve havuz 

vasıtasıyla ıslah edilmiş termal su kaynağı olduğu anlaşılmaktadır. Pire Bal’ın 

ölümünün ardından yıkandığı yer olarak tarif edilen Germav, bu işlemin ardından 

kutsiyet kazanarak Ziyarete Germav olmuştur. Bu tarihten itibaren de günümüze 

değin uzanan tüm tarihsel süreçleri ve bunları temsil edecek şekilde üzerine inşa 

olunan tüm yapıları kapsayan, onlarla iç içe geçen bir dizi ritüel ortaya çıkmıştır. 

Beğendik’te, Ziyarete Germav üzerine inşa edilen eski cami ile hemen yanına 

kurulan Şexe Kal’in medresesi ve mescidine dair, söz konusu kaynak suyla ilgili 

birçok inanma ve büyüsel pratik ortaya çıkmıştır. Günümüzde de daha ziyade 

sağaltıcı özellikleriyle tanınan söz konusu ziyaret, değişen kimi uygulamalarıyla 

birlikte canlı bir şekilde yaşatılmaktadır. 14 yıl önce inşa edilen caminin alt katında 

genişçe bir abdesthane bulunmaktadır. Abdesthanenin bir bölümü ise söz konusu su 

kaynağının depolandığı havuza ayrılmıştır. Ayrı bir oda şeklinde dizayn edilen 

havuzun bulunduğu yere ancak müezzinde bulunan bir anahtar vasıtasıyla 

girilebilmekte ve ibadet edilebilmektedir. (Bkz. Fotoğraf no 23) 

“Müezzin” 

Beğendik’te “müezzin” olarak tabir edilen dinsel statünün ve bu statü sahiplerine 

geçmişten günümüze yüklenen toplumsal rollerin, ziyaret inanışlarıyla yakından 

ilintili olduğu düşünülebilir. Günümüzde de devam ettirilmekte olan bu 

uygulamanın, aslında, bir tür “ziyaret bekçiliği” olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. 

Müezzin, Beğendikli bir köylüdür. Mezarlıklarının ve ziyaretlerin, caminin 

bakımının ile imamın yokluğunda cemaate namaz kıldırmanın ötesinde, esas görevi, 

vefat eden kişilerin yakınlarının ödediği belirli bir miktarda nakit para yahut 



219 
 

verdikleri gıda ürünleri karşılığında, vefat eden kişinin mezarında her gün belirli 

sayıda dua okumak olduğu söylenebilir. (Bkz. Fotoğraf no 24) 

Son 12 yıldır müezzinlik yapmakta olan kaynak kişi, hava koşullarının kötü olduğu 

durumlarda bazen duaları ertesine güne sarkıttığı veyahut da talebe göre, isteyen 

kişilerin evlerine giderek, ölen hane üyeleri için evde dua okuduğunu da ifade 

etmiştir. Müezzin, dışarıdan Beğendik’e ziyarete gelenlere de eşlik etmekte ve bu 

hizmetinin karşılığını da kesilen kurban üzerinden almaktadır. Müezzin’le ilgili 

dikkat çekici bir diğer uygulama da Ziyarete gelenlerden bazılarının kurbanlıklarını 

veyahut adaklarını Müezzin’e emanet etmeleridir. Bu uygulamaya göre, çeşitli 

dileklerde ve istemlerde bulunan ziyaretçiler, kurbanlarını yahut belirli bir miktar 

buğday gibi gıda türü sunularını, Müezzin’e emanet etmekte ve istemleri yahut 

beklentileri kabul olduğunda, Müezzin’e haber ulaştırarak, emanet etmiş oldukları, 

canlı veyahut cansız sunularını, gerekli ritüeller yerine getirilerek fakirlere 

dağıtılmasını istemektedirler. Beğendik’te ilgili kutsal mekânlar zikredilerek adanan 

bu kurbanlar, kaynak kişilere göre, mutlak surette yine bu mekânlarda kesilmek 

veyahut dağıtılmak durumundadırlar.  

Ziyarete Sere Kis (Bkz. Fotoğraf no 25)  

Ziyarete Sere Kis, Beğendik’in kuzey doğusundaki yükseltilerde yer alan ve aynı 

zamanda da Beğendik içerisinde, Müküs Çayı üzerindeki köprünün hemen yanında 

bulunan bir başka ziyaret olan Ziyaretê Germavi ile ilişkili olan bir kutsal mekândır. 

Ziyarete Sere Kis, gerek söylencesi gerek ritüelleri ve gerekse etrafında örülen 

inanmalar açısından, yörede, İslam öncesi inanç biçimlerinin etkinlikle 



220 
 

gözlemlendiği kutsal mekân inanışlarına son derece özgün bir örnek olarak dikkati 

çekmektedir. 

Ziyarete Sere Kis Beğendik’in kuzeydoğusunda, Beğendikliler’e ait yaylalara uzanan 

patika bir yol üzerinde bulunmaktadır. Ziyaretê Serê Kîs, etrafı, yerden yaklaşık 1 m 

yükseklikte örme taş duvarla çevrili ve Şıh Zeni Ziyareti gibi, taş çeperinde kapısı 

olmayan bir ziyaret yeridir. Çeperin içerisindeki toprak seviyesi, normal zeminden 1 

m. kadar yüksek olup, taş çeperin seviyesine oldukça yakındır. Taş çeper içerisinde 

kalan alanda ise herhangi bir mezar bulunmamaktadır. Bu kutsal alanın yukarısında, 

kuzey tarafında, yaklaşık 100 metre ilerisinde yere gömülü bir su havuzu 

bulunmaktadır. Havuza, Beğendiklilerce, Serhincê Ave denmektedir.  

Serhincê Ave, içerisine merdivenle inilen ve toprak yüzeyle olan temasının sadece bu 

giriş kısmının oluşturduğu, yaklaşık 2 – 3 m2’lik, yere gömülü, kümbet şeklinde, 

örme duvar yapılı bir tür su sarnıcıdır (Bkz. Fotoğraf no 26). Serhincê Ave’nin giriş 

kısmının sağ tarafında, geniş ve büyük taşlardan oluşturulan bir namazgâh da 

bulunmaktadır. Serhincê Ave’den temin edilen suyla abdest alınmakta ve bu alanda 

namaz kılınmaktadır. Serhincê Ave içerisindeki su, aynı zamanda içme suyu olarak 

da kullanılmakta ve bu patikayı kullanan Beğendikliler’ce ilgi görmektedir. 

Ziyaretê Serê Kîs’in yakınında bulunan ve yeraltında kalan ilgili su havuzunun da 

çoğunlukla caydırıcı nitelikte bir takım mistik özellikleri olduğuna inanılmaktadır. 

Ekseriyetle suyu kullanmaya gelen “kötü niyetli kişilere” karşı, Serhincê Ave’nin, 

“ölü veya kefenli bebek, yılan” vb. gibi canlı, cansız varlıklar “gösterdiği” 

aktarılmakta ve özellikle bu alanda herhangi bir uygunsuz davranışta bulunanların 

“kör olduğu” ifade edilmektedir. Yanı sıra Serhincê Ave’nin, suyunu kirletenleri 



221 
 

“çıldırttığı” ve bu durumun da ancak yine bu kişilerin “gelip özür dilemeleri” 

koşuluyla ortadan kaldırdığı aktarılmıştır. Serhincê Ave içerisinde bulunan su, 

ziyaretçilerce depolanarak götürülebilmekte, dağıtılabilmekte ve 

kullanılabilmektedir. Serhincê Ave’nin suyunun, sağaltıcı bir takım güçleri olduğuna 

da inanılmaktadır. Öte yandan Ziyaretê Serê Kîs’ten, yine diğer çoğu ziyaret 

yerinden farklı olarak, dal parçası, taş parçası, toprağında yetişen bitki vb. herhangi 

bir şey alınmamaktadır. Çeşitli sağaltma pratikleri olmakla birlikte (hastalıklı 

bölgeye taş sürme vb.); Pire Bal ve Şexe Kal gibi örneklerde olduğu üzere taş alma, 

toprak yeme gibi pratiklerin bu ziyaret için tabu kabul edildiği anlaşılmaktadır.  Zira 

Ziyaretê Serê Kîs’ten alınacak parçaların, kişiyi kör edeceği inancı hâkimdir. 

Ziyaretê Serê Kîs, Beğendikliler tarafından ekseriyetle Pazartesi günleri ziyaret 

edilmektedir. Ziyarete yaklaşıldığı zaman, Fatiha suresi okunmaya başlanır ve 

ziyarete böylelikle yaklaşılır. Aksi durumda, ziyaretin, kişiye bir zararı dokunacağı 

inancı hâkimdir. Gerekli şekilde yaklaşıldıktan sonra taş çeper genellikle üç kez 

öpülür. Her defasında alın da çepere değdirilir. Ardından dilekler ifade edilir. Taş 

çeper üzerinde, Beğendik’teki benzer nitelikteki ziyaretlerde de görüldüğü üzere, 

ağaç dallarından yapılma beşikler (Çincil), bağlanmış çaputlar görmek mümkündür 

Kimi zaman, çeperde bulunan taş parçaları, hastalıklı bölgelere sürülür. Ancak 

kesinlikle alınmaz. 

Ziyarette ekseriyetle horoz kurban edilir. Bunun yanı sıra oğlak da kurban 

edilmektedir. Kurban, ziyaretin yanında kesilir, köyde pişirilir ve pişirilen kurban eti 

ekmeğin arasına konularak köylüye dağıtılır. Kurban sahibi, kurbanından bir parça 

alabilir. Ziyaretê Serê Kîs’te kurbanlar mutlak surette erkekler tarafından 

kesilmelidir. 



222 
 

Ziyaretê Serê Kîs’teki bir diğer çarpıcı uygulama ise ziyaretten, ziyaretçilerin 

“sırtlarını dönerek ayrılmamaları” kuralıdır. Ziyaretçiler, Ziyaretê Serê Kîs gözden 

kaybolana dek geriye doğru adım atarak yahut yan dönerek çekilmektedirler. 

Ziyaretê Serê Kîs, Beğendik içerisinde bulunan ve Müküs Çayı üzerindeki köprünün 

hemen yanındaki Ziyaretê Germavî ile doğrudan ilişkili bir kutsal mekândır. 

Ziyaretê Germavî 

Ziyaretê Germavî, Ziyaretê Serê Kîs’in “nöbet tuttuğu yer” olarak tanımlanmakta 

olduğu ve buna uyarlı ritüellerle birlikte Beğendiklilerin sosyal-dini yaşantısında 

canlı bir yer tuttuğu gözlemlenmiştir. Beğendikliler, Ziyaretê Germavî’yi Çarşamba 

günleri ziyaret etmektedirler. Ziyarete gidilirken, ziyaretçiler, “1 yumurta, bir avuç 

pirinç, bir miktar arpa ve ekmek” götürmekte ve ziyarete bırakmaktadırlar. Yumurta, 

pirinç ve ekmek, Ziyaretê Serê Kîs için; arpa ise Ziyaretê Serê Kîs’in atı için 

bırakılmaktadır. Ziyaretê Germavî, Ziyaretê Serê Kîs’in Beğendik’teki bir tür 

temsilidir.  

Pîrê Muru Feran (Bkz. Fotoğraf no 27) 

Pîrê Muru Feran, Ziyaretê Serê Kîs’in güneyinde, yaklaşık olarak 100 – 150 m. 

mesafede bulunan ve yine Ziyaretê Serê Kîs’le ilişkilendirilen bir başka ziyaret 

yeridir. Ancak bu alanın, Beğendik’te ve Beğendik’in civarında karşılaşılan diğer 

kutsal alanlardan, kendi kategorisinde, “ötekini” yani kötüyü temsil etmesiyle 

ayrılmakta olduğu anlaşılmaktadır. Pîrê Muru Feran, Ziyaretê Serê Kîs tarafından 

öldürüldüğüne inanılan ve doğaüstü güçlere sahip bir tür yaratıktır. Beğendikliler’ce 

“cadı, yaratık, canavar, hayalet” vb. kavramlarla karşılanan Pîrê Muru Feran’ın 

“insan yiyen ve bir mağarada yaşayan” bir varlık olduğuna inanılmaktadır. Ziyaretê 



223 
 

Serê Kîs’in Pîrê Muru Feran’ı öldürdüğüne inanılan yerde, ziyaretçilerin attıkları 

taşlardan oluşma bir yığıntı bulunmaktadır. Ziyaretçiler, Beğendik’e dönüş yolu 

üzerinde bulunan bu alana geldiklerinde, “Lanet u Xwedê te be” (“Allah’ın laneti 

üzerine olsun” – Anlam çevirisi) denmekte ve taş atılmaktadır. Kimi ziyaretçilerin, 

uygulama sırasında tükürdükleri de gözlemlenmiştir.  

Pîrê Muru Feran’ın en çok dikkati çeken özelliği ise “şeytani” bir varlık olarak 

görülmesine karşın “Pirlik” sıfatı taşıyor oluşudur. Bu durum, Pirlik makamının, 

dünyevi hayata müdahil olarak varlığını sürdüren “velilik” kategorisiyle 

ilişkilendirilerek açıklanabilir görünmektedir. 

Yörenin İslamlaşmasını sağlayan, çeşitli tarihsel süreçlerde atlı askerler şeklinde 

görünerek insanları koruyan ve zaman zaman keramet gösterilerinde bulunan 

pirlerin; Pîrê Muru Feran örneğindeki gibi; halk dini kozmolojisi içerisindeki “öteki 

melekleri” canlandıran işlevleriyle, halk İslam’ı içerisinde uyarlanma biçimleri 

olarak da düşünülebilir. 

Ziyarete Seregir Bere Stune (Bkz. Fotoğraf no 28) 

Seregir Bere Stune Ziyareti, Botan Çayı’nın kuzey yamaçlarındaki tarım arazileri 

içerisinde bulunan bir ziyarettir. Bu ziyaretin tarım arazileri içerisinde yer almasının 

dışında, bir diğer özelliği de ziyaretin, bulunduğu yerin etrafındaki tarım arazileri 

sahiplerinin dışında Beğendiklilerce ziyaret edilmemesi olduğu ifade edilebilir. 

Seregir Bere Stune Ziyareti, geçmişte, birkaç haneli bir yerleşim birimi olma olasılığı 

hayli yüksek olan ve birtakım temel kalıntılarının hala görülebildiği yamaç 

üzerindeki küçük bir düzlükte, yaklaşık 1 m. çapında ve yerden yarım metre kadar 

yükseklikte etrafı taşlarla kapatılmış bir görünüme sahiptir. Seregir Bere Stune, 



224 
 

Ziyarete Sere Kis gibi, bütünlüklü olarak kişileştirilmiş doğaüstü güç tapınımına 

güzel bir örnektir.  

“Sinirli” olma özelliğinin bilhassa vurgulandığı ziyaret, toplumsal hafızada, bir 

dönem burada yaşayan Beğendikliler’in, yaşam alanlarını terk ediş gerekçesi olarak 

kodlanmıştır. Söylenceye göre ziyaret, söz konusu ev kalıntılarında bir zamanlar 

yaşamakta olan ailelerden bazı kişilerin sakat kalmasına neden olmuştur. 

Beğendik’te, hâlihazırda söz konusu ziyaretin olumsuz etkileri sebebiyle sakat kalan 

kişilerin varlığı bilinmekte ve aktarılmaktadır. Kaynak kişilerin üzerine konuşmaktan 

imtina ettikleri bu konu, ziyaretin hâlihazırda faal durumda olduğuna dair inancın 

doğrudan yansıması olarak görülebilir. Bu bakımdan çoğu Beğendikli, ilgili ziyareti, 

ancak özel olarak hatırlatıldığında bildiklerini ifade etmekte olduğu gözlemlenmiştir.  

Sosyal ve dinsel statülerini etkinlikle sürdüren Ağa ve Şeyh soylu ailelerin dışında 

kalan Kırmancların sosyo-dinsel yaşantılarında son derece önemli bir yere sahip olan 

ziyaret inanışları içerisinde, olumlu özelliklere sahip ziyaretlerin kerametlerinin 

gündelik yaşam içerisinde sürekli dillendirildiği, olay ve süreçlerle ilişkilendirilerek 

canlı tutulduğu; buna karşın, olumsuz özelliklere sahip ziyaretlerin zarar veren, 

cezalandırıcı kerametlerinin ise konuşulmasının hoş karşılanmadığı belirtilmelidir. 

Seregir Bere Stune de genellikle “korkulan” bir ziyaret olarak kodlanmakta ve 

gündüzleri, kendi mıntıkasında, “siyah bir yılan” şeklinde dolaştığı ifade 

edilmektedir. Bu durum, Beğendiklilerce “ziyaretin nişanı” olarak tanımlanmaktadır. 

Ziyareti bu şekilde gören ve tarlası ziyaretin mıntıkasında olan kaynak kişilerle 

yapılan görüşmelerde siyah yılanın, yani ziyaretin, kalbi temiz köylülerce 

görülebildiği de aktarılan bilgiler arasındadır. Kaynak kişiler, ziyaretin, ilgili 

mıntıkada kazı işleri yapan bir köylünün bazı insan kemikleri bulduğu gün rüyasına 



225 
 

girerek kendisini uyarmasıyla birlikte yerini belli ettiği ve rahatsız edilmek 

istemediğini aktarmışlardır. Bu olayın akabinde, Seregir Bere Stune Ziyareti, 

bugünkü görünümüne kavuşmuştur. 

Bunlarla birlikte yine Beğendik’te, günümüzdeki mevcut ziyaret inançları ve 

pratikleri içerisinde değerlendirilmese de yakın bir geçmişe değin yine ziyaret olarak 

kullanıldığı anlaşılan bir mekân; ziyaret inançlarının farklı etno-kültürel topluluklar 

arasındaki kültürleşme süreçleri içerisindeki rollerine dair bilgi vermesi ve özgün bir 

senkretizm örneği açısından oldukça dikkat çekicidir. 

 Cemê Dêre 

Cemê Dêre, Beğendik’te bugünkü jandarma karakolunun bulunduğu tepeninin 

bulunduğu mıntıkaya verilen genel bir isimlendirmedir. Bazı yaşlı kaynak kişiler, 

ziyaretlerle ilgili yapılan görüşmelerde, bu alanda 1980’li yıllarda inşa edilen 

jandarma karakolunun yeni binasının yerinde, hem Ezidilere ait olduklarını 

söyledikleri eski konut kalıntılarının hem de Ermeniler döneminden kalma “sihirli bir 

mekân”ın olduğunu ifade etmişlerdir. Kimi kaynak kişiler ise bu mekânda bulunan 

ve kayalara oyulmuş halde yapılmış olan “tandır”ın 80  “kutsal” olduğunu ifade 

etmişler ve bu yerlerin “Ermeniler döneminden kalan” mistik bir takım güçlere sahip 

                                                            
80  Beğendik’te tandır, “Tenûr”olarak Kürtçe’de kullanılmaktadır. Tenûr, Beğendik’te ekmek 
pişirilmek için kullanılan, (ortalama olarak) yaklaşık yarım metre çapında, bir metre derinliğinde, 
yüzeye yaklaştıkça daralan, yere gömülü ekmek pişirilen el yapımı bir tür fırındır. Tenûr için önce 
yerde bir çukur kazılır. Ayrı bir yerde, elenen yaklaşık 100 kilo kırmızı toprak, su ve tercihe göre tuz 
ile yoğrulur. Hamur halini alan harç, kadınlar tarafından elle, küçük dikdörtgen kalıplar (“briket”) 
haline getirilir ve üst üste konur. Bu kalıplar, Tenûr için kazılan çukurun içine şekli de verilerek 
yerleştirilir ve sıvanır. 1 – 2 gün kurumaya bırakılan tandır, kullanıma hazır hale gelmektedir. Kaynak 
kişilerin aktarımlarına göre, Beğendik halkı artık kendi tandırını kendi yapmamakta, Diyarbakır ve 
Van’dan hazır alınarak bu ihtiyaç giderilmektedir. 30 – 35 TL’ye alınan tandır, nakliye masrafıyla 
birlikte Beğendik halkına 50 – 60 TL’ye mâl olmaktadır. Tandır satmak için dışarıdan gelip, tandırları 
60 – 70 TL’ye, gezerek sattıkları kaynak kişi tarafından ifade edilmiştir.  



226 
 

olduğunu ifade etmişlerdir. Bu mekânlarda, diğer ziyaretlerde olduğu üzere dinsel 

birtakım ritüellerin de geçmiş tarihsel süreçlerde yerine getirildiğine dair doğrudan 

bir aktarım olmamasına karşın, farklı etno-kültürel toplulukların “kutsiyet” 

algılarının bugünkü Beğendiklilerin toplumsal hafızalarında saygılı bir mesafeyle 

yaşatılacak ölçüde, belirli bir tarihsel süreç boyunca etkileşim öğesi olduğu rahatlıkla 

ileri sürülebilir. Zira kimi kaynak kişilerin aktarımları ilgili mekânların güncelde de 

belirli bir etkinliği olduğu izlenimi yaratmaktadır: 

“Şimdiki bu karakolun tam altında, Cemê Dêre’de, Ermenilerin yaptığı, 

içinde altınların olduğu küçük delikli bir kaya vardır. Bu kaya, sihirlidir. O 

kayalıktaki delik bir insanın girebileceği kadar büyüktür ama herkes 

geçemez. Kayayı zamanında kireç, toprak ve yumurta karışımından inşa 

etmişler. Bu malzemeler öyle ki zaman geçtikçe daha da sağlamlaşıyor yan, 

Yıkılması çok zordur. Bak o kadar sağlam ki, devlet karakol yapmak için 

dinamitlerle patlatmaya çalıştı ama en ufak bir şey bile olmadı. Güç bela 

yıktılar.” (Alan Notları: Beğendik - 24.04.2011) 

Bunun haricinde, Beğendik ve civarında bulunan ve Şexe Kal gibi kimliği belirli 

Nakşî şeyhleri türbeleri dışında kalan diğer ziyaretlerde yaşatılan ritüellerdeki İslam 

öncesi inanç pratiklerinin etkin izleri de tarihsel süreklilik içerisinde, farklı etno-

kültürel toplulukların, kültürün dinsel boyutunda da toplumsal yaşayışa paralel 

olarak etkin bir kültürleşme süreçleri yaşadıklarını göstermektedir. Beğendiklilerin 

dinsel yaşayışlarında etkin olan ziyaret kültü, sadece Beğendik ve Beğendikliler’in 

sosyal ve ekonomik yaşantılarıyla ilgili mekânlarla sınırlı değildir. Beğendikliler, 

çevre iller de dâhil olmak üzere, yılın belirli dönemlerinde kalabalık gruplar halinde, 

türbelere ve kişileştirilmiş doğal objelerle ayırt edebileceğimiz ziyaretlere 



227 
 

gitmektedirler. Genellikle kadınların ve daha az sayıda yaşlı erkeklerin katıldığı bu 

ziyaretlerin, dinsel işlevlerinin yanı sıra Beğendikliler’i gerek çevre mezra, köy ve 

ilçelerdeki diğer topluluklara gerekse de Adana ve Antep’teki Beğendiklilere 

ulaştıran sosyal bir ağ oluşturduğunu dikkatle tespit etmek gerekecektir. Bunlardan 

en bilinen örneği ise Ziyarete Sin’dir: 

Ziyarete Sin (Fotoğraf no 29) 

Beğendik çevresindeki çeşitli ziyaret yerlerinden olan Ziyarete Sin’in, 

Beğendiklilerce her yıl düzenli olarak ziyaret edildiği ve çeşitli dini pratiklerin 

uygulandığı önemli kutsal mekânlardan birisi olduğu görülmüştür. 

Ziyarete Sin, Beğendik’in kuzeyinde bulunan Hizan’a bağlı Meydan Köyü’nün, 

yerleşim alanı dışında bulunan köy mezarlığı içerisindeki bir ziyaret yeridir. Ziyarete 

Sin’in, kendi söylencesinde adı geçen Nakşî şeyhi “Şex Muhammed”in ziyaretiyle 

birlikte bir bütünlük oluşturduğu anlaşılmaktadır. Aynı köy mezarlığı içerisindeki bu 

iki ziyaret yerine ilişkin uygulamalar, söylenceyle koşut bir bütünlüğü de 

yansıtmaktadır denebilir. Söz konusu ziyaretler, yörede, özellikle sağaltıcı bir takım 

güçlere sahip oldukları inancıyla birlikte anılmaktadırlar. Bu ziyaretlere gidişin temel 

amacı, hastalıklara, özellikle de romatizmal rahatsızlıklara karşı şifa bulabilmektir. 

Ek olarak, ilgili ziyaretlerin daha ziyade kadınlar tarafından tercih edilen kutsal 

mekânlar olduğu da belirtilmelidir. Söz konusu ziyaretler, Beğendikliler’ce 

“Ziyaretê ser ba” (Türkçe çevirisiyle, ‘Yel ya da Romatizma için gidilen ziyaret) 

olarak ifade edilmektedir. 

Her iki ziyaret, ayakkabısız olarak ziyaret edilmektedir. Ziyaretlerde, abdestsiz 

olarak kesinlikle ibadet edilmez ve ziyarete ibadet süresince sırt dönülmez. “Ziyarete 



228 
 

sırt dönmeme” uygulaması konusunda, ziyaretçilerde genel bir yargı olduğunu ifade 

etmek mümkün görünmemektedir. “Günah olduğu” yani “kesinlikle yapılmaması 

gerektiği” ya da “saygısızlık olmaması için” “yapılmamasının iyi olacağı” şeklinde 

ifadelenen bir kural olduğu söylenmelidir. Ziyaretçiler, ziyareti mutlak surette tavaf 

ederler. Tavaf etmek, yörede, ziyaretin çeperini üç kere alnı değdirerek öpmek ve 

ardından Fatiha okumak anlamına gelmektedir.  

Ziyarete Sin, mezarlık içerisinde, etrafı, bir bölümü yerden yaklaşık bir tahminle bir 

metre yükseklikte, geri kalan kısımları ise 2 m’ye yaklaşan yükseklikte örme taş 

duvarla çevrili, üstü açık ve içerisinde yazısız taşlarla yeri belirli olan bir mezar 

yedir. Ziyarete yayan ulaşan köylüler, öncelikle Şex Sin olarak da bilinen Ziyarete 

Sin’e gelirler. Ziyarete Sin’in, örme taş duvarı, yöredeki diğer ziyaretlerden ilginç bir 

ayrıntıyla ayrılır. Duvar, batı yönünden, içeri doğru ince bir kanal şeklinde bükülür 

ve küçük bir çember şeklini alarak devam eder. Ziyaretçilerden bazıları, bu girintiden 

ayakkabısız olarak girerler ve giriş kısmından az ileride, dar giriş kısmının ortasında 

iki duvar arasına yerleştirilmiş ve yerden yaklaşık yarım metre yükseklikte bulunan 

bir kütüğün altından geçerek, söz konusu iç çembere ulaşırlar. Kütüğün altından 

sürünerek, emekleyerek, bükülerek geçme pratiğinin; vücudun her yerinin ziyarete 

temas etmesini sağladığı ifade edilmekte ve bu şeklide, şifalanmanın daha tesirli 

olduğu açıklanmaktadır. Kütüğün altından geçilirken, besmele çekilir ve ardından 

içeride çeşitli dualar okunarak, dilekler ifade edilir.  

İç çembere ulaşan ziyaretçilerin, yine aynı şekilde kütüğün altından geçerek çıkma 

zorunlulukları bulunmamaktadır. Ardından, ziyaretçiler, ya kendileri Yasin 

okumakta ya da orada hazır bulunan imama, belirli bir ücret karşılığında 

okutmaktadırlar. Yasin okunurken, ziyaret çeperinin üzerine bisküvi, gofret yahut 



229 
 

şişe içerisinde su konmakta ve dua bunlar üzerine okunmaktadır. Böylelikle kutsallık 

kazandığına inanılan yiyecek ve içecekler ya ziyaretçilerce tüketilmekte ya da 

ziyaretçilerce Beğendik’e getirilerek yakınlarına dağıtılmaktadır. Ziyaret etrafında, 

Meydan Köyü’nden gelen çocuklara, köylülere ve diğer ziyaretçilere, gofret ve 

bisküvi dağıtılır. Duruma göre, bazı ziyaretçilerin kurban kestikleri ve dağıttıkları da 

ifade edilmiştir. Bu ziyaretlerde, kurbanın mutlaka ziyaret yerinde kesilmesi 

gerekliliği gibi bir inanç bulunmamaktadır. Kurban’ın iç organları, kesen kişiye 

verilmekte; geri kalanı da çevreye dağıtılmaktadır. Yörede, sadece Pazartesi günleri 

ziyaret edilen bu kutsal mekânda, kadınlar yazmalarını ters çevirerek, “oyasız 

kısımları” dışa gelecek şekilde örtünürler. Böylelikle, “süslü olmadıkları”nı 

göstermiş olurlar.  

Şex Sin’deki bu uygulamaların ardından, ziyaretçiler, yine ayakkabısız şekilde ve 

yayan olarak Şex Muhammed’in ziyaretine geçerler. Her iki ziyaret arası mesafenin 

yaklaşık bir tahminle 20 - 25 m olduğu ifade edilebilir. Şex Muhammed, yaklaşık 

olarak 1.5 m yükseklikte, örme taş duvarla çevrili, üzeri açık ve içerisinde, üzeri 

yazısız taşlarla belirli mezar yeri bulunan bir ziyarettir. Ziyaretçiler, Şex Sin’in 

ardından geldikleri bu ziyaret yerinde de tavaf işleminin ardından Yasin okumakta ve 

benzer pratikleri tekrar etmektedirler. Söz konusu ziyaretlerde, ortak olan diğer 

uygulamalar arasında, ağaçlardan beşikler yapma, bunları taş çepere dikme, 

ziyaretten taş ve dal parçaları alma, hastalıklı uzuvları bu parçalarla ovma ve 

“kıymetsiz” olarak nitelenen bu parçaları ziyaretten çıkarma ve başkalarına götürme, 

çaput, ip bağlama gibi uygulamalar sıralanabilir. “Kıymetsiz” olarak nitelenen dal ve 

taş parçalarının temel özelliğinin, büyüklükleriyle orantılı olduğu ve ziyaretten 

çıkarıldıklarında, ziyareti eksiltmediklerine olan inancın oluşturduğu ifade edilebilir. 



230 
 

Söz konusu iki ziyaret yerinin oluşturduğu dinsel bütünlüğün, yörede “Ziyarete Sin” 

olarak adlandırıldığı ve bu ziyaret şahsında tanımlandığı anlaşılmaktadır. Ziyarete 

Sin, başta çevre köyler olmak üzere, Van, Diyarbakır, İstanbul gibi farklı illerden de 

ziyaretçi almaktadır. Beğendik’ten Ziyarete Sin’e yapılan toplu ziyaretlerde ise 

ibadetin ardından, belirli bir sürenin ziyaretin yanında ve çevresinde geçirildiği ve 

genellikle dönüş yolunda, genellikle sulak mekânlarda “piknik yapıldığı” da 

gözlemlenmiştir. Konuyla ilgili kaynak kişinin, Şıx Sin Ziyareti hakkındaki 

anlatımları ise Anadolu’da son derece yaygın diyebileceğimiz bir söylenceye yerel 

bir örnektir:  

“Şex Muhammed hacca gitmiş. Şıx Sin de onun kâhyasıymış.  Şex Muhammed 

hacda iken, anası aside (pekmez ve unla yapılan bir çeşit yerli tatlı b.n.) 

yapmış. Sonra demiş ki ‘keşke bu Şex Muhammed’in önünde olsaydı da 

yeseydi.’ Kâhya da bunu duymuş. Demiş ki ‘Ana, sen bana ver ben 

götürürüm.’ Anası da düşünmüş demiş ki ‘bu fakir herhalde daha doymamış, 

buna vereyim, karnını doyursun.’ Kabı almış, ama tabi onların kerametidir 

biz bilmiyoruz, hacca götürmüş, daha sıcakken Şex Muhammed’in eline 

vermiş. Demiş, ‘Ana bunu göndermiş.’ Geri dönmüş, demiş, ‘ben vermişim.’ 

Şex Muhammed hacdan dönerken, millet onun önüne gitmiş, yani tavafına 

gitmiş. Şex Muhammed de demiş ki ‘benim tavafıma gelmeyin, Şex Sin 

oradadır. Önce ona gidin, sonra bana gelin.’ Yani meselesi böyledir, keramet 

sahibi kişilerdir.”(Alan Notları: Beğendik - 24.04.2011) 

Ziyaret Sin’in söylencesi ve Nakşî şeyhi Şex Muhammed’le kurduğu ilişki ve 

gösterdiği kerametle gerek onun nazarında gerekse halkın nazarında önemli bir 

kutsallık kazanması, son derece ilgi çekici bir ilişkiyi ortaya koymaktadır. Ziyarete 



231 
 

Sin, Beğendiklilerin ve yöredeki Şafii Kürt toplulukların Halk İslam’ı içerisinde 

değerlendirilebilecek bu türden inanmalarının ve pratiklerinin, Şafii İslam’ın dinsel 

aktörleri olan tarikat ve şeyhlerle nasıl bütünleştirildiğini aktarması bakımından da 

önemlidir.81  

Ziyarete Sin’in bir diğer önemli özelliği de Beğendiklileri civar topluluklarla ve 

Beğendik’ten göç etmiş Beğendiklilerle buluşturma işlevidir. Ekonomik, sosyal ve 

siyasal süreçlerin tüketildiği alanlar da olan ziyaretler içerisinde, bu işleviyle öne 

çıkan en önemli ziyaret yeri, kuşkusuz, Veysel Karani’dir. 

Veysel Karani 82 (Bkz. Fotoğraf no 30) 

Beğendiklilerin çevre ilçe ve illerdeki ziyaret yerlerine toplu gidişlerine en özgün 

örneklerden birisi de Siirt ili Baykan ilçesi sınırları içerisinde Ziyaret Beldesi’nde yer 

alan Veysel Karani’nin türbesidir. Son yıllarda, 16 - 17 Mayıs günleri, “Veysel 

Karani'yi anma günü” olarak kutlanmaktadır. Beğendikliler, bu tarihlere denk 

gelmese de özellikle Mayıs ayı içerisinde Veysel Karani’ye gitmeye özen 

göstermektedirler. Veysel Karani’nin, özellikle Mayıs ayı içerisinde ziyaret edilen 

kutsal bir mekân olduğu inancının yaygın olduğu ifade edilmelidir. 

                                                            
81 Aynı konu ekseninde Alevi Kürt ve Sünni-Hanefi Türk topluluklar içerisinde de farklı karakterlerle 
yaşatılan versiyonlarının karşılaştırması için bkz. Gültekin, 2005: 75 – 89.  

82 Veysel Karani, (d. 555-560 Karen, ö. 657 Yemen), Hırka-ı Şerif'in muhafızı olarak da bilinen bir 
sahabedir. Ancak bazı anlatılarda, hasta olan annesinin bakımını üstlendiği için Peygamberi görmeye 
gidemediği de ifade edilir. Asıl ismi Üveys Bin Amir-i Kareni olarak bilinir. Dört halife döneminde 
Sıffin savaşında yanında yer aldığı Ali vasıtasıyla kendisine gönderilmiş Hırka-ı Şerif’in muhafızlığını 
yapmış ve soyundan gelenler bugün de Hırka-i Şerif Camii'nde aynı işi yapmakta oldukları ifade 
edilmektedir. Cenazesinde naaşını almaya gelen 3 kabilenin taşıdığı ayrı ayrı tabutlarda da keramet 
göstererek görünmesi üzerine bugün bir tanesi Siirt ili Baykan ilçesi Ziyaret beldesinde olmak üzere, 
Yemen ve Şam da dâhil toplam üç türbesi vardır. (http://tr.wikipedia.org/wiki/Veysel_Karani) 



232 
 

Veysel Karani ziyaretlerinin, sadece Beğendikliler için değil, gerek yörede 

yaşayanlar gerekse yöreden göç etmiş topluluklarca, yılın belirli bir döneminde 

buluşulan, dini pratiklerin yerine getirilmesinin yanı sıra ekonomik faaliyetlerin de 

gerçekleştirildiği bir dini pratik olarak kabul edildiği ifade edilebilir. Ziyaretlerin, 

ortalama iki gün sürdüğü; ziyaretçilerin misafirhanelerde ve yahut çoğunlukla 

arabalarda ve dışarıda konakladığı süreçte, Adana, Mersin ve Gaziantep’ten gelen 

Beğendikli kadınlar ile Beğendikten gelen kadınların sosyal ilişkilerini tazeledikleri 

de önemle belirtilmelidir. Beğendik’ten, ait olunan aşiret ve soy gruplarına göre 

bölümlenerek, kalabalık şekilde ayrı ayrı gidilen Veysel Karani’de, daha önceden 

anlaşılmış olduğu üzere, diğer illerden de akrabaların gelişleri sağlanmakta ve 

böylelikle, özellikle kadınlar, aileleriyle görüşebilmektedirler. 



IV. BÖLÜM 

 

4.1 Beğendik’te Güncel Sosyal Yapı ve Sosyal Değişme 

Beğendik’in gündelik yaşam kültürünü esas olarak belirleyen etmenin, bahçe 

tarımcılığı ve buradan elde edilen ürünün mevsimlik ticareti ekseninde örülü bir 

yaşam tarzı olduğunu söylemek mümkündür. Bu yönüyle Beğendik, diğer birçok köy 

yerleşimi açısından da söz konusu edebileceğimiz köy ve köy çevresindeki tarım 

arazileriyle, doğal kaynaklarıyla sınırlı bir ekonomik ve sosyal faaliyetin koşulladığı 

yerel doğal ve kültürel evrene bağlı bir yaşam tarzına sahiptir. Beğendik’in toplumsal 

hayatının özgünlüğü, bu kapsamdan ileri gelmektedir.  

Beğendikli köylüleri ve Beğendik’in güncel toplumsal yaşamını var eden söz konusu 

yerel sosyo-ekonomik yapının bağrında taşıdığı değişim dinamiklerini iki bağlamda 

ele almak ve tartışmak mümkün görünmektedir. İlki, Beğendik’in 1980’li yıllarla 

birlikte giderek artan bir tempoda, kimi yeni teknolojik ürünlerin üretime ve sosyal 

hayata katılımıyla birlikte, hızlandığını ifade edebileceğimiz ekonomik, sosyal ve 

kültürel değişimidir. İkincisinin ise Beğendik’ten yine 1980’li yıllarla birlikte 

yoğunlaştığı görülen göçler neticesinde Türkiye’nin kimi göç alan bölgelerinde 

oluşan yeni Beğendikli mahalleler ve buradan gerisin geri Beğendik’e dönen yeni 

kültürel süreçlerin tetiklediği sosyal değişimler olduğu söylenebilir. Beğendiklilerin 

buralardaki akrabalarıyla kurdukları canlı ekonomik, sosyal ve siyasal bağlar, 

günümüz Beğendik’inin ekonomik ve sosyal hayatında önemi bir yer tutmaktadır. Bu 

bağlamda, iktisadi ilişkilerin siyasal ve sosyal ilişkilerle doğrudan ilintili olduğu 

yerelde, ifade ettiğimiz alt başlıklarda yürüteceğimiz tartışmaların, Beğendik’te 



234 
 

yaşanmakta olan sosyal değişme süreçlerini de anlamayı kolaylaştıracağı 

kanaatindeyiz. 

4.1.1 Geleneksel Ekonomik Faaliyetler ve İktisadi İlişkiler 

Yoğunlukla Cumhuriyet öncesi dönemde, Ezidiler ve Ermeniler gibi yörede yaygın 

ve yerleşik bir nüfusa sahip farklı-etno kültürel topluluklarla iç içe yaşayan ve 

çoğunlukla göçebe sürü hayvancılığı veyahut da yarı göçer sürü hayvancılığıyla 

uğraşan; bu ekonomik faaliyeti, özellikle bugünkü Kuzey Irak’la hayvan ve mal 

ticaretiyle birleştiren Beğendiklilerin, yerelin doğal ve kültürel evreni dışında, daha 

geniş bir coğrafyayı kapsayan zengin bir kültürel derinliğe sahip oldukları 

anlaşılmaktadır. Bazı Beğendiklilerin, bugün sözlü toplumsal hafızada yaşatılan 

Ezidi geçmişleri; Ermeni topluluklarla kurulan yoğun iktisadi ve siyasi bağlar, söz 

konusu kültürel zenginliğin önemli bileşenleri olarak okunabilir. 

Günümüzde, özellikle halk İslamı olarak tanımlayabileceğimiz, kitabi dinselliğin 

dışında, sosyal gündelik hayatın çatlaklarında yaşayagelen doğaüstü güç 

inanmalarının içerdiği çeşitlilik ve zenginliğin, böylesi bir tarihsel arka plana 

yaslandığı da düşünülebilir. Öte yandan 1980’li yıllara kadar Kuzey Irak’la 

sürdürülen iktisadi bağların ise Beğendik’in kültürel birikimine önemli bir kaynak 

olmaya devam ettiği de kuşku götürmez bir gerçekliktir. 

Cumhuriyet’in ilanı sonrası dönemlerde, 1980’li yılların sonlarına değin Kuzey 

Irak’taki bazı büyük şehirlerle hayvan ticareti üzerinden söz konusu ticari ve sosyal 

ilişkilerini koruyan Beğendikliler’in, beri yandan da Bitlis ve Van’ın güney 

kesimlerindeki ilçe, kasaba ve köyleriyle de etkin bir tarımsal ticareti korudukları ve 

zaman içerisinde artarak geliştirdikleri anlaşılmaktadır. Bugün Beğendiklilerin, halen 



235 
 

“Bedarlılar” olarak, üzümleri ve soğanlarıyla Bitlis ve Van’ın güney kesimlerinde 

tarımcılıkla geçinen köylerinde ve yerel pazarlarında aktif olmaları; Bedarlılarla ve 

Bedarlıların taşıdığı ürünlerle ilgili olarak fıkralarla, öykülerle, yaşam deneyimleriyle 

aktarılagelen halk kültürünün varlığı; söz konusu kültürel zenginliğin ve ticari 

faaliyetlerin en önemli, yaşayan yönünü oluşturmaktadır. Bu güncel durumun ise 

esas olarak hayvancılık faaliyetlerinin sönümlendiği ve Beğendikli köylülerin toprak 

sahibi olmaya başladıkları Cumhuriyet döneminin yakın geçmişi içerisinde 

gerçekleştiği ifade edilebilir. 

Cumhuriyet’in ilanıyla eş tutabileceğimiz 20. yüzyıl başlarında ise Beğendik’te, 

feodal iktisadi ve toplumsal yapı bütünlüklü olarak varlığını korumaktadır. Bu 

dönemlerde tarım arazilerin büyük çoğunluğu, ağa soylu aileler ile Nakşî 

tarikatlarına bağlı şeyhler ve imamlar eliyle “vakıf arazileri” olarak, tekkelerce elde 

tutulmakta idi. Çoğunluğu oluşturan topraksız köylü nüfus ise bu topraklarda 

çalışarak geçimlerini sağlamaktaydı. Yalnız tekkelerin denetimindeki arazilerde 

harcanan emek, dini bir yükümlülüğe işaret etmekteydi. Topraksız çoğunluktan 

geriye kalan az sayıdaki küçük toprak mülkiyetine sahip köylü de ya kendi 

ürününden yıllık belirli bir miktar pay vermekte ya da hanedeki emek gücünün bir 

bölümünü yine ağalara ve tekkelere ait olan tarım arazilerinde çalışmak için 

kullanmaktaydı. Angarya rant ve ürün rant gibi feodal iktisadi ilişkilerin hakim 

olduğu ve buna bağlı olarak feodal toplumsal ilişkilerin geçerli olduğu tüm bir pre-

modern dönem yaşam tarzının, “bir modernleşme projesi olarak” Cumhuriyet 

döneminde de bütünlüklü olarak devam etmiş olduğu, gerçekleştirilen görüşmeler 

neticesinde, rahatlıkla ifade edilebilir. 



236 
 

Cumhuriyet’in, ekonomik, sosyal, siyasal ve kültürel planda bütünlüklü, devrimci bir 

dönüşümü hedefleyen atılımları; hemen tüm bir Kürt coğrafyası genelinde olduğu 

üzere, bilhassa kırsal alanlarda, yalnızca “yeni bir siyasal yeniden organizasyon” 

olarak, çatışmalı süreçlerin akabinde tesis edilebilen; bizatihi Beğendik’in de 

deneyimlediği çatışmalarla örneklenebilecek, çok yönlü bir modernleşme projesi 

girişimi olarak tarif edilebilir. Beğendikli ağaların ve yöredeki Nakşî tarikatların, 

1930’lu yıllara değin Cumhuriyet’le uzlaşmadıkları, vergi ve asker vermeyi 

reddettikleri; nihayetinde, Pervari’den gelen askerlerin, Beğendik’i önce Botan 

Çayı’nın güney yakasındaki bugünkü Sarıdam Köyü’nden top ateşine tutmalarının ve 

ardından köye girerek, köylülerin bir kısmını tutuklamalarının ardından, 

Cumhuriyet’le yine ağalar ve Nakşî tarikatlar dolayımıyla siyasal-yönetsel planda 

bütünleştikleri; bugün de canlı tanıklıklarıyla aktarılmakta olan tarihsel bir bilgidir. 

Beğendik’te ve yörede hâkim olan feodal iktisadın ise söz konusu siyasal-yönetsel 

ilişkilerle olan karşılıklı ilişkisi içerisinde, Türkiye’nin ve bölgenin, 20. yüzyılın 

sonlarından itibaren giderek hızlanan bir tempoyla küresel kapitalist ilişkilere 

eklemlenmesiyle birlikte, çarpık ve dengesiz bir biçimde çözülmekte olduğu 

söylenebilir. Ancak feodal üst yapı kurumlarının ve ilişkilerinin, hâlihazırda gerek 

siyasal-yönetsel açıdan gerekse iktisadi açıdan varlığını, toplumsal yaşayışın esas 

kültürel karakterini belirleyecek ölçüde koruyarak sürdürdüğü de ifade edilmelidir. 

Örneğin siyasal-yönetsel açıdan, mevcut duruma bakacak olursak, Cumhuriyet’in 

yörede tesisinden itibaren, belediye başkanlığı ve muhtarlık gibi yerel resmi 

otoritelerin her daim ağa yahut şeyh soylu ailelerin ellerinde olduğu ve bu kaynaklar 

için mücadelenin de her daim aşiretler yahut aşiretler altındaki farklı soy gruplarının 

önemli çatışma alanları olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Beğendik’in ve 



237 
 

Beğendik’in bağlı olduğu Pervari İlçesi’nin belediye başkanlıklarının ve 

muhtarlıklarının, yörede etkin olan ağa soylu ailelerinin ellerinde olması ve el 

değiştirdiği koşullarda dahi çoğunlukla yine bir başka ağa soylu ailenin elinde 

bulunması, günümüzde de önemli ölçülerde sürekliliğini koruyan bir gerçekliktir. 

Şüphesiz, bu konuda, güncel yeni dinamiklerden de bahsetmek mümkündür. 

Beğendik içerisindeki iki mahalle muhtarlığının bugün farklı aşiretlere mensup 

Kırmanc soylu ailelere geçmiş olması, yaşanan dönüşüme bir örnek olarak 

verilebilir. Ancak burada, Beğendik açısından esas belirleyici resmi statünün de 

belediye başkanlığına kaymış olduğu da dikkate alınmalıdır. Kırmancların, yani 

köylülerin, siyasal-yönetsel planda etkin olmaya başlamalarının temelinde, feodal 

iktisadın 1980’li yıllardan itibaren peyderpey çözülmeye başlaması ve yine 

Beğendikli köylülerin geleneksel ticari faaliyetlerinin haricinde, gerçekleştirdikleri 

dış göçler neticesinde dâhil oldukları şehirli sosyal pratiklerin sonuçlarından söz 

edilebilir. 

Yakın geçmiş içerisinde daha hızlı bir biçimde çözülmeye başladığı anlaşılan hâkim 

feodal iktisadi ilişkilerde, öncelikle angarya rantın ortadan kalkmaya başladığını 

ifade edebiliriz. Angarya rantın, işlenebilir tarım arazilerinin büyük bölümünü elde 

tutanağa soylu ailelerin nüfus artışına paralel olarak topraklarını miras yoluyla 

bölmeleri, kiralamaları veyahut satmalarıyla birlikte, zaman içerisinde esas olarak 

ortadan kalktığı söylenebilir. Beğendik beldesindeki Kale Mahallesi’nin, yakın tarih 

içerisinde ortaya çıkış şekli, buna en çarpıcı örneği oluşturmaktadır. Kale 

Mahallesi’ne adını veren yıkıntıların Beğendik’te “Şahin Ağa’nın Kalesi” olarak 

adlandırıldığını daha önce ifade etmiştik. Beğendikli Adiyanların önemli bir 

bölümünün Kuzey Irak’ın Zaho kentinden bu ağayla birlikte gelerek Beğendik’e 



238 
 

yerleştikleri de kolektif hafızada son derece canlı bir bilgidir. Buna göre, Şahin 

Ağa’yla birlikte Beğendik’e gelenler, Müküs Çayı’nın kuzey yamaçlarına, yani 

bugünkü Yukarı ve Orta Mahalle’nin bulunduğu alana yerleşmişlerdir. Botan ve 

Müküs çaylarının arasında yükselen ve Botan Çayı’nın kuzey yamaçları üzerindeki 

görece daha düzlük ve geniş olan bu arazinin ise bu dönemlerde bir bütün olarak 

tarım arazileriyle kaplı olduğu bilinmektedir. Ağalara ait olan bu araziler, 1980’li 

yıllarla birlikte yavaş yavaş köylülerce satın alınmış veyahut fiili yerleşmelerle el 

değiştirmeye başlamıştır.83 Zamanla, bugünkü Kale Mahallesi’ne dönüşen eski tarım 

arazileri, günümüzde Adiyanlı Kırmancların eline böylelikle geçmiştir. 

Ürün rant ise günümüzde, varlığını, dini-sosyal pratiği daha görünür olan bir iktisadi 

ilişki olarak korumaktadır denebilir. Çoğunlukla, belediye başkanlığı veyahut siyasi 

parti yerel temsilciliği gibi gerek resmi makamlarla gerekse bu toplumsal statülerle 

yakından ilişkili yerel iktisadi aktörlerle birinci dereceden bağları ellerinde 

bulunduran ağa soylu ailelerin, bugün itibariyle, angarya ranta yahut ürün ranta 

ihtiyaç duyan bir ekonomik ve sosyal konumlarının olmadığı ve bu ilişkileri, daha 

çok Kırmancların kendilerine siyasal bağlılıkları temelinde sürdürdükleri ifade 

edilebilir. Ancak Nakşî şeyhlerin ve imamların ellerindeki toprakların, günümüzde, 

“camilere ait vakıf arazileri” olarak varlığını koruduğu ifade edilmelidir. Beğendik’te 

ve yörede bu gibi vakıf arazilerine hâlihazırda rastlamak mümkündür. Bu toprakların 

işletim hakkı, imamların ve şeyh soylu ailelerin ellerinde olup, bu topraklardan elde 

edilen ürünle gerçekleştirilen ticari faaliyetin para olarak ortaya çıkan değer de yine 

bu kesimlerce tasarruf edilmektedir. Ayrıca Beğendik’te ve yörede, imamlara ve 
                                                            
83 Örneğin, bugünkü Kale Mahallesi’nin ilk yerleşimcilerinden olan bir kaynak kişi, 1980’li yıllardan 

komşularıyla yaşadığı “kanlı” bir kavganın akabinde, dönemin Adiyanlı ağarlından aldığı izinle, bu 

araziler üzerine ev kurduğunu ve zamanla kendisini diğer bazı köylülerin de takip ettiğini aktarmıştır. 



239 
 

şeyh soylu ailelere, köylülerin belirli bir dini hizmet karşılığı ürün yahut para verme 

yoluyla söz konusu ilişkiyi, sürdürdükleri de belirtilmelidir. Bazı Beğendikliler, şeyh 

soylu ailelere veyahut imamlara, belirli dini hizmetler karşılığında üründen pay 

verirken, bazıları da bu ilişkiyi para üzerinden kurmayı tercih etmektedir. Sınırlı 

sayıda görüşmecinin ise, bu tarım arazilerinde belirli sürelerle çalıştıkları ve bunu, 

dini bir sorunluluk olarak ifade etmekte oldukları gözlemlenmiştir. 

2010’lu yılların bu ilk basamaklarında ise Beğendik’teki dini otoritelerin ellerinde 

bulundurduğu bu toprakların ve buradan elde edilen rantın da sosyal değişim 

içerisinde yavaş yavaş kamusal alanlara doğru bir dönüşüm içerisinde olduğu ifade 

edilebilir. Örneğin, geçtiğimiz yıllarda Beğendik’e ulaşan kadastro çalışmaları 

sırasında, belirli bir resmiyeti yahut mülk ilişkisi bulunmayan bu arazilerin, kimi 

itirazlara karşın doğrudan Belediye arazisi olarak tapulandığı ifade edilmiştir. Geri 

kalan vakıf arazileri ise mevcuttaki imam yahut şeyh soylu ailelerinin üzerine 

geçirilmiş ve bu uygulama da genel olarak kabul görmüştür.  

Böylelikle feodal iktisadi ilişkilerde yaşanan dönüşümün, beraberinde, Beğendik 

içerisinde olduğu gibi yörede de Kırmanclara gerek siyasal-yönetsel gerekse de 

iktisadi-sosyal faaliyetlerde giderek artan bir hareket alanı kazandırmakta olduğu 

ifade edilebilir. 

Öte yandan bu gibi feodal rant biçimlerinin söz konusu dönüşümlerle birlikte 

varlığını koruduğu Beğendik’te, zamanla toprak sahibi olan köylülerin iktisadi 

hareketliliklerinin, Beğendiklilerin yaşam tarzını belirleyen hakim içeriği koruyan ve 

yeniden üreten kültürel bir pratik olarak daha da yaygınlaşmasına yol açtığı aşikardır. 

Kuzey Irak’la gerçekleştirilen sürü ve mal ticaretinin yanı sıra giderek artan bir 



240 
 

oranda gerçekleştirilen bahçe tarımcılığı ve bununla bağlantılı olarak Van ve Bitlis’in 

güney ilçe ve köyleriyle gerçekleştirilen mal ticaretinin, günümüzdeki en yaygın 

ekonomik faaliyet olarak Beğendiklilerin yaşam tarzını ortaya çıkaran birincil etmen 

olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Van ve Bitlis’in yerel pazarlarıyla kurulan iktisadi 

ilişkiler, günümüzde, bazı Beğendikli hanelerin en az ağa soylu aileler ve şeyh soylu 

aileler kadar önemsenen bir ekonomik ve sosyal statü kazanmalarına neden olmuş 

durumdadır. Bu hanelerin, Beğendik’in yaşadığı dış göçlerle birlikte Van ve Bitlis’in 

yanı sıra Adana, Mersin ve Antep’le kurdukları ticari ve siyasi bağlantılar, 

Beğendik’te yaşanmakta olan toplumsal dönüşüme önemli ve özgün dinamikler de 

taşımaktadır.  

Feodal iktisadi ve kültürel ilişkiler üzerine kurulu sosyal yapı içerisinde, ağaların ve 

dini otoritelerin devlet temsilcileriyle birlikte paylaştıkları siyasal-yönetsel ilişkilere 

en etkili müdahalenin ise bu illerdeki Beğendikliler içerisinde örgütlenen ve bura 

üzerinden Beğendik’e ulaşan Kürt ulusalcı eğilim üzerinden gerçekleştiği ifade 

edilmelidir. Bu durumun Beğendik nezdindeki tezahürünün ise Adana, Mersin ve 

Antep’e göç eden hanelerin, 1990’lı ve esas olarak da 2000’li yıllarla birlikte hızlı bir 

biçimde Kürt ulusal hareketiyle birleşmeleri sonucunda ortaya çıktığı ve maddi-

ekonomik zeminini ise yukarıda söz ettiğimiz yeni ekonomik ve sosyal aktörlerle 

temas veyahut doğrudan temsiliyet ilişkileri içerisinde gerçekleşmekte olduğu 

gözlemlenmiştir. Bölgede, çatışmaların daha yoğun ve kanlı olarak görüldüğü 

1990’lı yıllarda Beğendik’in bu yeni siyasal aktörle kurduğu ilişkiler, Beğendik’te ve 

yoğun şekilde Beğendiklilerin göç ettiği Antep ve Adana, Mersin’de sınırlıdır. Ancak 

2000’li yıllarda, Kürt ulusal hareketinin bölge şehirlerinde ve özellikle yoksul 

göçmen köylü kitlesi içerisinde daha etkili bir konum kazanması, Beğendikli 



241 
 

göçmenleri de ciddi ölçüde etkileyecektir. Bu dönemde, modern kimlik söylemleriyle 

bölgedeki yarı-feodal yapıyla bağ kuran Kürt ulusalcılığı, Kırmanclarla olduğu kadar 

kimi ağa soylu aileler ile Nakşî tarikat kollarıyla da belirli bir ilişki yakalamış ve 

etkisini ciddi ölçüde arttırmıştır. Bu da beraberinde, günümüzde, Barış ve Demokrasi 

Partisi (BDP) nezdinde etkili bir siyasal aktör ortaya çıkarmıştır. 

Bugün Beğendik’te bilhassa Orta Mahalle içerisinde örgütlü olan ve Aşağı ve Yukarı 

mahallelerden de taraftar kitlesi yaratan BDP’nin, öncelikle Adana, Mersin ve 

Antepli göçmen Beğendikliler içerisinde ortaya çıkarak, Beğendik’in geleneksel 

sosyal ilişkilerini dikey olarak kesen bir biçimde ortaya çıkmasını sağlamış 

görünmektedir. Bu da beraberinde, geleneksel siyasal-yönetsel ilişkilere yen bir 

aktörün eklemlenmesi sonucunu doğurmuş görünmektedir.  

4.1.2 Yeni Ekonomik Süreçler ve Yeni Kuşaklar 

Başta da belirttiğimiz üzere, Beğendik’in, güncel toplumsal hayatıyla ilgili olarak 

dikkati çeken ilk özelliğinin, belde nüfusunun, yakın bir geçmişten itibaren sahip 

olunan doğal kaynaklarının besleyebileceği bir üst sınırı aşması ve buna bağlı olarak 

ortaya çıkardığı sosyal hareketlilik olduğu söylenebilir. Beğendik’in sahip olduğu 

tarım arazilerinin, otlaklarının, ormanlık alanlarının ve diğer doğal kaynaklarının 

imkân tanıdığı tarım ve hayvancılık faaliyetlerinin taşıyabileceği nüfus sınırının; yine 

bu doğal kaynaklar üzerindeki tüketimin yarattığı tahribatın ve bazı dışsal etmenlerin 

de etkisiyle söz konusu sınırı üretmiş olduğu ifade edilebilir. Örneğin, 1990’lı yıllara 

değin Beğendik’te yaygın olarak gerçekleştirilen sürü hayvancılığı, yoğunlukla 

beslenen keçi türü hayvanların yazlık ve kışlık beslenmesinde önemli bir rolü olan 

çevredeki meşe ormanlarının aşırı kullanımın yarattığı tahribatı sonucu zamanla terk 



242 
 

edilmekle birlikte; 1992’den beri yörede ve bölgenin kimi başka yörelerinde geçerli 

olan “yayla yasakları” sonucunda da vazgeçilen önemli bir ekonomik faaliyettir. 

Günümüzde ise tarım, hayvancılık ve yine geçim ekonomisi içerinde 

değerlendirebileceğimiz, bahar aylarında gerçekleştirilen toplayıcılık gibi ekonomik 

faaliyetlerin, tüm haneleri besleyebilecek bir kapasitede olmadığı ifade edilmelidir. 

Bu gelişmelere paralel olarak, bugün itibariyle yaklaşık olarak 3 bin kişinin yaşadığı 

Beğendik’te, 1980’li yıllardan itibaren artan bir ivmeyle dış göç olgusu ortaya 

çıkmaya başladığı anlaşılmaktadır. 

Gaziantep, Adana ve Mersin’e doğru yoğunlaşan toplu hane göçleri veyahut yeni 

evlilikler yoluyla gerçekleşen yeni aile göçleri, günümüzde de devam etmektedir.  

Artan nüfusun ortaya çıkardığı mevcut işgücü kapasitesinin gerisinde kalan yerel 

ekonomik faaliyetlerin, bilhassa genç kuşaklar açısından değerlendirilemeyen bir 

emek gücü biriktirmesinin dış göçe yönelik bir diğer etkisi de mevsimlik göç 

olgusudur. Siirt, Van, Bitlis ve Diyarbakır gibi çevre illerin yanı sıra Adana, Mersin 

ve İstanbul gibi büyük şehirlere mevsimlik olarak yönelen hareketli genç bir nüfus da 

dikkat çekicidir. Beğendik’te gerçekleştirilen bahçe tarımının, ekim, hasat ve elde 

edilen ürünün ticareti gibi yoğun emek gerektirdiği faaliyetlerin yoğunlaştığı Nisan 

ve Ekim ayları dışında kalan yaklaşık 6 aylık dönemin, söz konusu mevsimlik 

göçlerin gerçekleştiği en yoğun aylar olarak ifade etmek mümkündür. Ancak burada, 

mevsimlik olarak gerçekleşen göçlerin de kendi içerisinde farklı zaman ve niteliklere 

ayrılabilecek birtakım ayrışmalara tabi olduğu da ifade edilmelidir. Örneğin bahar 

sonu ve yaz aylarında Adana ve Mersin’e yönelen işgücü göçünün Çukurova 

havzasına öteden beri Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerinden gerçekleşen 

“mevsimlik tarım işçiliği” kapsamında bir nitelik kazandığı ifade edilmelidir. 



243 
 

Çoğunlukla narenciye bahçelerinde çalışmak için gerçekleştirilen göçler, bu 

kapsamda değerlendirilmelidir. 

Bunun haricinde kalan ve daha ziyade sonbahar bitimi ve kış aylarında yoğunlaşan iş 

gücü göçünün ise daha farklı bir nitelik kazandığı anlaşılmaktadır. Beğendikli genç 

nüfusun bir bölümünün, Antep ve Adana – Mersin gibi yoğun Beğendikli nüfusun 

yaşamakta olduğu şehirlere komilik, garsonluk, hamallık, çeşitli sanayi sitelerinde 

işçilik gibi vasıfsız işlerde, “kışın boş kalmamak” için çalışmaya gitmekte olduğu 

gözlemlenmiştir. Çoğunlukla asgari ücretin altında ve sigortasız olarak çalışılan bu 

işlerin, genç nüfus açısından, tarım ve hayvancılıkla uğraşmak istemeyen ve şehir 

yaşamını tercih eden bir motivasyonla gerçekleştiği söylenebilir. Yaz aylarında, 

tarımda yahut vasıfsız işlerde çalışarak az da olsa para biriktirebilen kimi 

Beğendiklilerin, büyük şehirlerdeki akrabalarının yanına giderek kış dönemini 

buralarda geçirmeyi tercih etmeleri de bu düşünceyi kuvvetlendirmektedir.  

Günümüzde Beğendik’te süregiden toplumsal dönüşümün en etkili aktörlerinin de bu 

hareketli genç nüfusun oluşturduğu iddia edilebilir. 1990’lı yıllarda yoğun şekilde 

göç edilen Antep, Adana ve Mersin gibi şehirlerde dünyaya gelen ve genç erişkinlik 

dönemlerini de piyasa ekonomisiyle, etkin kimlik politikalarıyla yoğrularak geçiren 

2000’li yıllar Türkiyesi’nin bölgeden yoğun göç alan büyük şehirlerinde yaşayan ve 

fakat Beğendik’le gerek hasat dönemlerinde gerekse birtakım dini-sosyal pratiklerle 

iç içe geçiren bu kuşağın ve onlarla yakın ilişkili Beğendikli akranlarının, 

akrabalarının söz konusu yeni ekonomik ilişkilerin ve sosyal dönüşüm 

dinamiklerinin birincil taşıyıcıları ve yeniden üreticileri oldukları ifade edilebilir. Bu 

kuşağın ağalara, şeyhlere ve onlarla aynı kategoride değerlendirilen geleneksel devlet 

ilişkilerine dair radikal reddiyeci tutumları hayli belirgindir ve Beğendikli akranları 



244 
 

açısından da bu tutum önemli ölçüde geçerli görünmektedir. Ancak günümüzde 

Beğendik’te görünür olan toplumsal değişim dinamiklerinin taşıyıcılarını, sadece 

yeni sosyalleşme süreçleriyle ilişkili genç kuşaklarla açıklamak yetersiz olacaktır. 

Beğendik’in ve yörenin 1980’li yıllarla birlikte yeni modern alt yapı ve iletişim 

teknolojileriyle tanışmasının da ortaya çıkardığı etkilerden bahsetmek gerekecektir. 

4.1.3 Modernleşmenin Araçları  

Beğendik’te ve yörede, ağa soylu ailelerin ellerindeki topraklarını ve arazilerini 

miras, statü ve prestij kaybı, kiralama veyahut satış gibi çeşitli yollarla kaybetmeleri; 

tarikat şeyhlerinin ve imamların denetimindeki toprakların ve arazilerin zamanla 

köylülere devri; Kırmanc kitlenin az da olsa toprak sahibi olmaya başlayarak üretim 

ve ticarete daha etkin katılımı, 1980’li yıllara değin esas olarak varlığını koruyan 

feodal yapının ağır da olsa önemli bir dönüşüm sürecine girmesinin önemli maddi 

zemini olarak ifade edilebilir. Bu sürece ek olarak, yine 1980’li yıllarla birlikte 

Beğendik’ten Çukurova ve Antep’e yönelik yoğun hane göçünün yaşanması ve fakat 

göç eden Beğendikliler’in, Beğendik’in ekonomik, sosyal ve siyasal dünyasıyla 

bağlarını son derece canlı tutmaları da eklenmelidir. Büyük şehirlere, yoksul köylü 

göçmen mahalleleri oluşturarak dâhil olan yöredeki diğer göçmen köylülerle birlikte, 

ağır fakat kesin şekilde piyasa ekonomisine ve Türkiye’ye özgü şekilde gelişen bu 

ekonominin konuya dair bir çıktısı olan gecekondulu şehirleşme pratiklerine müdahil 

olmaları önemlidir. Bu süreçlerde dünyaya gelen yeni kuşakların neden oldukları 

yeni kültürlenme süreçleri, Beğendik’in toplumsal yaşantısı içerinde de ekonomik, 

sosyal ve siyasal karşılıklar bulmuştur. Beri yandan ise Türkiye’nin küresel kapitalist 

piyasa ekonomisine, belirli duraklamalar dâhilinde ancak kesintisiz bir biçimde 

eklemlenmeye devam etmesinin ortaya çıkardığı yeni maddi ve sosyal kültürel 



245 
 

süreçler de Beğendik’i içeriden dönüştüren kimi süreçlere neden olmuştur. Yeni 

teknolojik ürünlerin üretim süreçlerinde ve toplumsal ilişkilerde kullanıma girmesi 

ve sonuçları üzerine şunlar ifade edilebilir. 

Beğendik, modern su şebekesiyle ve kanalizasyon sistemiyle ilk olarak 1982 yılında 

tanışmıştır. Suyun evlere dağıtılması, bu sürece değin “Ziyaret Camii” ve bu dini 

kompleks içerisinde, medreseyle birlikte bulunan kulleteyn (su havuzu) ekseninde 

örülü gündelik köy yaşantısında, orta ve uzun vadede önemli dönüşümlere neden 

olmuştur. İçme suyu ihtiyacının karşılandığı; köyün ortak banyo ve diğer temizlik 

ihtiyacının giderildiği bu dinsel ve sosyal mekân, zamanla sadece dinsel amaçlarla 

kullanılan bir mekâna dönüşmüş ve akabindeki 10 yıl içerisinde de dini kompleks bir 

bütün olarak yıkılarak, modern cami mimarisiyle tekrar inşa edilmiştir. Ek olarak 

belirtilmelidir ki günümüzdeki Beğendiklilerin, modern bir kavram olan “hijyen” 

konusundaki görüşleri, bu değişimi çarpıcı bir biçimde ortaya sermektedir.84 

1986 yılında, Beğendik’e ulaşan elektrik sistemi ise ev içi yaşamdan, kolektif 

toplumsal köy yaşamına kadar birçok alanda orta ve uzun vadede önemli 

dönüşümlere neden olmuştur ve bugünün gündelik yaşam kültürü içerisindeki 

belirleyici önemini muhafaza etmektedir. Elektrik, zamanla bu teknolojiyle ilintili 

yeni ev içi yaşam malzemelerini de Beğendik’in sosyal dünyası içerisine taşımıştır. 

Örneğin, elektrikli ayran makineleri, buzdolabı, elektrikli ısıtıcılar, gündelik yaşamın 

                                                            
84 “Eskiden köyde tuvalet yoktu. Millet tuvalet için camiye giderdi. İhtiyaçlarını giderdikten sonra 

şalvarlarını aşağıda tutup, çıplak halde suya gidip yıkanırlarmış. Yani taharet yeri de aynıydı. Halk 

oraya ‘ziyaret camisi’ de derdi. Ama bence eskiler hakkaten eski kafalıymış. Düşün bak çıplak 

dolaşıyorlarmış köyün ortasında. Şimdi her evde tuvalet, banyo var. Medeniyet gelmiş yani.” (Alan 

Notları: Beğendik – 15.04.2011) 

 



246 
 

birçok alanında harcanan emeği tasarruf ederken; televizyon, radyo gibi iletişim 

araçları ise zamanla tüm köyde yaygınlık kazanmış ve Beğendik’in sosyal, kültürel 

dünyasında yeni ve önemli dönüşümlere de zemin hazırlamıştır. Radyo üzerinden 

dinlenen Kuzey Irak kanallarına, 1990’lı yıllarla birlikte çanak antenlerle izlenen 

ROJ TV ve öncelleri gibi Kürt ulusalcı kanallar eklenmiş; Türkiye’nin küresel 

kapitalist piyasa ekonomisine eklemlenme süreçlerinin ürünü olan kitle kültürü ve 

popüler kültür akımları, Beğendiklilerle daha hızlı ve etkin şekilde buluşmaya ve 

sosyal kültürel dünyayı etkilemeye başlamışlardır. Ulusal ve uluslararası kanallarla 

birlikte televizyon, günümüzde de gündelik yaşamın önemli bileşenlerinden birisi 

halindedir. 

1988 yılında, Botan Çayı üzerinde bugün Beğendik’i Pervariye bağlayan köprünün 

olduğu yere kadar gelen stabilize köy yolu ise Beğendik’in kültürel değişimindeki en 

önemli maddi gelişmelerden birisi olarak görülebilir. 1996 yılında, Botan Çayı 

üzerine bugünkü köprünün inşaatının tamamlanmasıyla birlikte Beğendik, ilerleyen 

yıllarda açılan yeni stabilize köy yollarıyla birlikte Van ve Bitlis’e kadar uzanan 

önemli yeni ticaret yollarına kavuşmuştur. Yollar, öncelikle Beğendiklilerin 

geleneksel ticaretlerinde önemli dönüşümlere ve yeni ticari ve ekonomik gelir getiren 

mesleki uzamanlaşmalara yol açmıştır. Bu yıllara kadar (ve az da günümüzde) eşek 

ve katır kervanlarıyla Bitlis ve Van köylerine, yerel pazarlarına taşınan mallar, artık 

Ford marka transit araçlarla daha hızlı ve daha yaygın şekilde taşınmaya başlamıştır. 

Zamanla bölgedeki tüccarlar, bu yollar sayesine en ücra mezralara kadar ulaşma 

imkânı yakalayarak, ürünü, üreticinin pazara sunamsına imkân vermeden toplamaya 

başlamış ve bu da bazı Beğendikliler gibi aşırı pahalı hale gelen araç giderlerinden 

yılan yöre köylüleri için yeni bir ticari ilişkinin doğmasına neden olmuştur. Bu 



247 
 

durum aynı zamanda, Beğendik’in kolektif toplumsal hafızasının hatırlayabildiği 

uzak geçmişten itibaren, atalarıyla ve kendileriyle hemhal olan kervan ticaretinin ve 

bu ekonomik faaliyet ekseninde örülü yaşam kültürünün de önemli bir dönüşüme 

uğramasının adıdır aynı zamanda. 

Yollar, yine zaman içerisinde, başlangıçta ekonomik durumu daha iyi olan haneler 

için, hanenin yani ailelerine önemli bir iş alanı ortaya çıkarmıştır. Bazı Beğendikli 

haneler, Ford minübisler satın alarak Beğendik – Pervari, Beğendik – Siirt, Beğendik 

– Antep ve Beğendik – Çukurova arasında insan ve mal taşımacılığı da yapmaya 

başlamışlardır. 2000’li yıllarda Beğendik içerisinde, kendi doğal sınırlarına ulaşan 

taşımacı ailelerin varlığı, Beğendik’in sosyal değişiminde belirleyici bir yeri olan 

Antepli ve Çukurovalı göçmen Beğendiklilerin, Beğendikle olan ekonomik, sosyal 

ve siyasal ilişkilerini canlı kılan en temel belirleyen haline dönüşmüştür.  

Yollar, aynı zamanda, 1990’lı yıllarla birlikte bölgede yoğunlaşan kanlı çatışmalar 

açısından devlet için önemli bir güvenlik tedbiri olarak görüldüğünden, Botan Vadisi 

gibi sarp, ücra kesimlerde dahi hemen birçok insansız bölgeye kadar uzanan geniş ve 

karmaşık bir ağa da sahip olarak inşa edilmişlerdir. Yörenin ve bölgenin sarp ve ücra 

kesimlerindeki yerleşimleri birbirine bağlayan, yayla ve ortaklara uzanan bu stabilize 

köy yolları ağı, yöre köylülerinin daha hareketli olmasını da beraberinde getirdiği 

söylenebilir. 

Yine 1990’lı yıların başında Beğendik’e ulaşan telefon da (1992) orta ve uzun 

vadede Beğendiklilerin sosyal yaşantısında önemli dönüşümleri taşıyan bir başka 

modern teknoloji ürünüdür. 1992 yılında ilk telefon hattı Beğendik’e bağlanmış olsa 

da telefonun yaygın kullanımının 2000’lere doğru gerçekleştiği ve yine bu yıllarda 



248 
 

ülkemizde yaygınlık kazanan cep telefonu kullanımının 2000’lerde köye kurulan 

vericilerle birlikte yaygınlık kazanmasıyla sabit telefonların daha tali bir işleve sahip 

olduğu anlaşılmaktadır. 

Cep telefonu teknolojisi ise bugün, tüm ülkede olduğu üzere, Beğendik’te de son 

derece önemli sosyal sonuçlar doğurmuş durumdadır. Beğendik’teki yaşlı, yetişkin 

ve genç nüfus içerisinde son yaygın bir kullanıma sahip olan cep telefonları, 

Beğendik’i Beğendik’in dışına çıkardığı kadar, bugüne değin hiç olmadığı şekilde 

Beğendik’i Beğendik içerisinde birbirine bağlayan bir işleve sahip olmuş 

görünmektedir. Örneğin genç Beğendikliler’in oldukça katı ve kapalı görünen kadın, 

erkek ilişkileri konusunda yakaladıkları “cep-flört” imkânı, kapalı görünümün 

altında, hayli ilgi çekici ve yaygın yeni süreçler de doğurmuş görünmektedir.  

Cep telefonunun Beğendik’e girişine eşlik eden internet teknolojisi ise ancak son 

yıllarda Beğendik’te yaygın kazanmaya başlamış yeni ve önemli bir olgu olarak 

dikkati çekmektedir. Orta yaş üzeri kuşakların, “telefona göre daha hesaplı” bir 

iletişim aracı olarak gördükleri internet, sağladığı görüntülü ve sesli görüşme 

imkânıyla faydalı ve beğenilen bir yeni teknoloji iken; genç kuşakların, Facebook, 

Twitter gibi sosyal paylaşım siteleri aracılığıyla, kitle kültürüyle bağ kurdukları yeni 

ve rağbet edilen bir teknolojiyi işaret etmektedir diyebiliriz. İnternet, geçtiğimiz 

yıllarda Beğendik’te açılan “İnternet Kafe”siyle birlikte, genç kuşakların sosyalleşme 

süreçlerinde yeni bir olgu olarak da durmaktadır. 

Tüm bu teknolojik yenilikler, Beğendik’i, küresel kapitalist piyasa ekonomisiyle ve 

onun piyasa ilişkilerine endeksli modernleştirici dinamikleriyle etkileşim haline tutan 

önemli olgular olarak gündelik yaşamın içerisinde benimsenmiş durumdadır. 



249 
 

Beğendik’e ulaşan tüm yeni teknolojilerin ve alt yapı hizmetlerinin, Beğendik’in 

mevcut sosyal ve kültürel dünyasıyla belirli bir kültürlenme pratiği de ortaya 

çıkarmış durumdadır. Hâlihazırda baskın görünen ise Beğendik’in yoğun nüfusuyla, 

kendi doğal dönüşümü içerisinde muhafaza etmekte olduğu geleneksel yaşayışı 

olduğu ifade edilebilir. 

Su ve elektrik faturasıyla henüz tanışmamış olan ve bu “doğal” imkânlardan 

faydalanmayı, “para karşılığı bir kamu hizmeti” olarak kabul etmeyi reddeden, bunu 

“saçma” bulan; hayvan kervanları yerine motorlu araçlarla geleneksel geçim biçimini 

sürdüren ve bu temelde yaşam tarzını muhafaza eden; internet, cep telefonu ve uydu 

yayınlarını yeni bir “boş zaman etkinliği” olarak gören ve daha da önemlisi bu 

imkânları, Antep, Adana, Mersin ve diğer şehirlerdeki akrabalarıyla sürdürmekte 

olduğu ekonomik, sosyal ve siyasal bağları kuvvetlendiren araçlar olarak kabul eden; 

tüm bunları, halen geçerliliğini koruyan ağa, şeyh ve Kırmanc sosyal kalıpları 

içerisinde birleştiren ve onun belirlediği yerel toplumsal düzene uyarlayan hâkim 

kültürel doku, şimdilerde ise bu maddi ve sosyal kültürel evreni son derece önemli 

bir dönüşüme uğratacak yeni bir “modernleş(tir)me” girdisiyle yüzleşmektedir. 

 

4.2 Pervari HES ve Beğendik’teki Sosyal Değişime Etkileri 

Geçtiğimiz yıllarda yapım hazırlıklarına başlanan Pervari Hidro Elektrik Santrali’nin 

(Pervari HES) Pervari’yle ve Beğendik’in de dâhil olduğu etki sahasındaki diğer 

yerleşim birimleriyle olan ilişkisi, yaklaşık 30 yıllık bir tarihi geçmişe kadar 

uzanmaktadır. 2009 yılında resmi prosedürleri tamamlanan ve yabancı ortaklı yerli 

müteahhit firma tarafından yapımı için ön hazırlıklarına başlanan Pervari HES 



250 
 

hakkında, özet bilgiler içermesi bakımından, dönemin internet gazetelerindeki ilgili 

haberler, bir örnekle şöyle verilebilir: 

“Pervari'de 600 Milyon Dolarlık ABD Destekli Enerji Yatırımı 

Başbakanlık Yatırım Destek ve Tanıtım Ajansı Tarafından Şubat Ayı Başında Ön 

Duyurusu Gerçekleşen İkinci Büyük Yatırımın, Pervari A.Ş.'nin hayata geçireceği 

Siirt Pervari Barajı ve HES (Hidro Elektrik Santralı) Projesi olduğu açıklandı. 

Türk NTF ve SU-YAPI ile ABD’li ortakları MPR konsorsiyumunun oluşturduğu 

Pervari’nin yapacağı 600 milyon dolarlık yatırımın 1200 kişiye istihdam sağlayacağı 

duyuruldu. Yatırım Ajansı ve Pervari’nin ortaklaşa yaptığı açıklamada, Siirt Pervari 

Barajı ve HES projesinin inşaat süresinin 60 ay olarak planlandığı ve temelinin 1998 

yılında atılan Türk-ABD iş birliği protokolüne dayandığı belirtildi. Projenin 

planlanması ise EİE (Elektrik İşleri Etüt İdaresi) tarafından 1980’lerde yapılmış. 

Açıklamada, projenin DSI tarafından planlanan Pervari Barajı’nın üzerinde 

bulunduğu Botan Çayı-Müküs Deresi’ndeki Pervari Regülatörü’nün de önünü 

açacak olması ve Türkiye’nin hidroelektrik kapasitesinin değerlendirilmesi açısından 

son derece önem taşıdığı kaydedildi. Entegre olarak çalışacak bu iki projenin 

üreteceği toplam enerjinin yaklaşık 1700 GWh (gigavatsaat) olacağı, bu oranın 

Atatürk Barajı’nın ürettiği enerjinin yaklaşık yüzde 20’sine tekabül ettiği, kurulu güç 

olarak ise Türkiye’deki mevcut kurulu gücün yüzde 1.5’ine denk geldiği de 

belirtildi.”85 

2009’dan günümüze, yabancı ortaklı yerli firmanın gerek Pervari ilçesinde gerekse 

Beğendik’te birtakım kurumsal girişimleri ve baraj inşaat şantiyesi hazırlıkları 

                                                            
85http://www.haberler.com/pervari-de-600-milyon-dolarlik-abd-destekli-enerji-haberi/ (17.03.2009) 

http://www.haberler.com/pervari-de-600-milyon-dolarlik-abd-destekli-enerji-haberi/


251 
 

sürmekte ise de alan çalışmasını gerçekleştirdiğimiz sürece kadar, köylüler nezdinde 

baraj inşaatının başlayacağına dair ciddi bir inancın olmadığı ifade edilebilir. Bu 

durumun ise 1980’li yıllardan itibaren, barajla ilgili olarak yörede çalışma yapan 

devlet yetkililerinin veyahut inşaat firması yetkililerinin, oluşturdukları sosyal 

hareketliliğin herhangi bir somut karşılığının olmamasından kaynaklandığı 

anlaşılmaktadır. Dolayısıyla müteahhit firmanın Pervari ve Beğendik’te 

gerçekleştirdiği yani inşaat ve çalışmalar ile yine Pervari ilçe merkezinde kurduğu 

portatif firma binalarına kadar, Pervari HES, yörede bir tür söylenceye dönüşmüş 

durumdadır. Barajın yapılacağı yer, barajın yöredeki geleneksel tarım ve hayvancılık 

faaliyetlerine olumlu yahut olumsuz etkileri, baraj inşaatlarının sağlayacağı iş 

istihdamı ve daha birçok konudaki spekülatif bilgiler yığınının da zamanla gerçek 

dışı bir anlatıya dönüşmüş olduğu gözlemlenmiştir. Ne ki müteahhit firma 2009 

yılında sağlanan anlaşmanın akabinde, önce Pervari ilçesinde geçici bir firma 

temsilciliği açmıştır. Uluslararası inşaat piyasalarında varlık gösteren firmanın 

Pervari’deki temsilciliği, modern ekipmanla, araçlarla donatılmış ve ilk elden 

Pervari’nin önde gelen ağa soylu aileleri, şeyh soylu aileleri ve devlet makamlarıyla 

(kaymakamlık, ordu vb.) yakın ilişkiler geliştirerek, yörenin ekonomik ve sosyal 

hayatına güçlü bir giriş yapmıştır. 

Firma, anlaşmayı takip eden yıllarda, bugünkü Çobanören Köyü arazileri içerisinde 

kalan ve baraj inşaatının yapılacağı alana da küçük bir şantiye kurmuş ve yeni 

kurduğu özel güvenlik şirketi ile Pervari ilçesindeki firma temsilciliğine Çobanören 

Köyü’nden ve Pervari’den işçi alımı gerçekleştirmiştir. 

Firma yetkililerinin, Pervari’de ve barajın etki sahasında kalan yerleşim alanlarında, 

ilk elden kaymakamlık ve yereldeki ilgili ordu yetkilileri gibi askeri ve sivil 



252 
 

bürokratik kurumlarla ilişkiye geçmesi; akabinde ise, bu kurumlarla, Cumhuriyet’in 

bölgede tesisinin ardından günümüze değin ekonomik, sosyal ve siyasal-yönetsel 

planda birincil teması olan ağalık ve şeyhlik gibi kültürel kurumlarla temasa geçmesi 

anlamlıdır. Bu durum, yörede hâkim durumda olan devlet, ağa, şeyh ve Kırmanc 

tabakalaşmasının günümüzde de geçerliliğini etkin şekilde koruduğunu ve toplumsal 

yaşama yön verdiğini göstermesinin yanı sıra, firma yetkililerince “modernleşme ve 

medenileşme projesi” olarak tanımlanan baraj inşaatının “modernleştirme 

süreçlerini” hangi toplumsal dinamiklere yaslanarak kurduğunun da çarpıcı bir 

göstergesi durumundadır. 

Barajın etki sahasında kalan Çobanören ve Sarıdam Köyleri ile Beğendik Beldesi’de 

yaşayan köylülerin tabi oldukları ağalık ilişkilerine göre, yörenin önde gelen Adiyan 

ve Şakiran ağaları –ki bunlar aynı zamanda ve çoğunlukla belediye başkanlığı, 

muhtarlık gibi yerel yönetim kurumlarının da başında olan kişilerdir; yörenin önde 

gelen şeyh soylu aileleri ve dini otoritesi olan imamlar ile sivil ve asker devlet 

bürokrasisinin Pervari HES’e dair olumsuz bir kanaate sahip olmadığı ilk elden 

gözlemlenebilir bir bilgidir. Ne ki yörenin hâkim nüfus gücünü oluşturan Kırmanc 

kitlesinin, baraja ve inşaat firmasına dair tutum ve yargıları, önemli farklılıklar 

içermektedir. Asıl dikkat çekici olan ise babiklerin yani aşiret altı büyük Kırmanc 

soy gruplarının, bir biçimde yöredeki ağa ve şeyh soylu ailelerini etkilemeleri ve 

onları bu farklı tutuma uyarlı birtakım uyum stratejileri geliştirmeye zorlamalarıdır. 

Ağa ve şeyh soylu aileler ile Kırmanc toplulukları arasında hâlihazırda var olan ve 

değişken bir karakteri her daim muhafaza eden ekonomik ve siyasal ittifakların bu 

denli hareket ettirebilen iki önemli etmenden söz etmek gerekecektir. İlki, baraj 

inşaatının yaratacağı ekonomik kaynaklar ile bu kaynakları, yerel halk nezdinde 



253 
 

kontrol edecek mekanizmaların sağlayacağı sosyal prestij olarak verilebilir. İnşaat 

firmasının hâlihazırda Pervari’deki tesiste ve baraj şantiyesindeki özel güvenlik 

şirketinde işe aldığı köylülerin ve bu süreçlere aracı olan yerel önde gelen ağa soylu 

ailelerin, firmayla ve onun maddi ve teknik olanaklarıyla kurdukları karşılıklı ilişki, 

şimdiden, daha büyük ölçekteki inşat süreçleri için bir veri oluşturmuş 

görünmektedir. Firma yetkililerinin, belirli ağa soylarına tabi olan ve yahut da aynı 

aşiret içerisinde farklı büyük soy grupları arasında sosyal ve siyasal ittifaklar 

geliştirmiş alt grupların dolaylı veyahut doğrudan temaslarla, olası iş imkânları 

veyahut firmanın maddi ve teknik imkânlarından faydalanmak istemeleri karşısında 

belirli bir dönem zorlandıkları anlaşılmaktadır. İlk etapta yerel halkla sıcak ilişkiler 

geliştirmek isteyen inşaat firmasının, bu gibi taleplere sıcak baktığı; yolların 

düzeltilmesi, köylerdeki hastaların ambulansla yahut firma araçlarıyla taşınması ve iş 

istihdamı sağlaması gibi çeşitli hizmetlerde bulunduğu; ancak artan ısrarcı talepler 

karşısında geri çekilmek durumunda kaldığı ve hatta zaman içerisinde de tepkisel bir 

tutum geliştirdiği söylenebilir. Soy grupları arasındaki ekonomik ve siyasal 

rekabetin, şirketin temas ettiği grupların dışında kalanlarca firmanın yereldeki varlığı 

ve ekonomik, sosyal ilişkilerine karşı süreklileşen bir anti-propagandaya dönüşmesi 

sonucu doğurduğu anlaşılmaktadır. Bu bakımdan, görüşme gerçekleştirilen firma 

yetkililerinin, yerelin karmaşık siyasal ve sosyal ittifaklarını anlamakta zorlandıkları 

ve gerek ekonomik açıdan gerekse sosyal prestij açısından daha güçlü olan ağa soylu 

ailelerle hareket etmeleri anlamlıdır. Firma, yerelin sosyal yapısına doğrudan entegre 

olarak, en güçlü olandan ve kendi çıkarları doğrultusunda, en faydalı olan gruplardan 

yana tercihini koymuş görünmektedir. Şüphesiz firmanın bu tutumu, var olan 

kaynaklardan yararlanmada tali planda kalan kesimleri de baraj inşaatına karşı güçlü 



254 
 

kaygılar besleyen hâkim Kırmanc kitlesine ve bu kitle içerisindeki bazı siyasal 

dinamiklere daha da yakınlaştırmıştır. 

Öte yandan ağa ve şeyh soylu aileleri, gerek inşaat firmasıyla gerekse firmanın her 

daim eşgüdüm içerisinde hareket ettiği yerel devlet otoriteleriyle kimi zaman 

mesafeli duracak kadar tarafsızlaştıran ikinci büyük etmenin ise tarım arazilerini 

kaybedecek olan çoğunluk Kırmanc kitlesinin, baraj inşaatının söylenceden gerçeğe 

dönüşmeye başladığı bu süreçte, oluşturduğu etkin muhalefet ortamıdır. Bilhassa 

Beğendikli Kırmancların doğrudan tarım arazilerini kaybedecek olmaları ve 

doğrudan bu araziler üzerine kurulu bir yaşamı, bu yaşam tarzıyla karakterize olmuş 

bir kültürel dokuyu kaybetme ihtimali, Beğendik’te ve yörede, etkisini hissettiren 

yeni bir hareketliliği de mayalamakta olduğu söylenebilir. Alan çalışmasının 

başlangıç dönemlerinde temas edilen birçok ağa soylu hane reisinin veyahut 

Beğendik’te önde gelen ekonomik, sosyal aktörlerin baraj lehine görünen söylem ve 

tutumlarının, çalışma derinleştikçe, Kırmanc kitlenin büyük çoğunluğunda var olan 

ve giderek arttığı gözlemlenen mesafeli duruşa paralel olarak, temas halinde olduğu 

şirket yetkilileri ve devlet bürokrasisine karşı politik bir manevra zemini olarak 

kullanıldığı gözlemlenmiştir. Sadece şirket nezdinde oluşan yeni ekonomik ve sosyal 

kaynaklardan yararlanamayarak muhalefet eden ağa soylu yahut şeyh soylu aileler 

değil, şirket ve devlet bürokrasisi nezdinde, halkın kurumsal ve kültürel temsilcileri 

olarak kabul edilen kesimlerde de baraja ve yıkıcı etkilerine karşı mesafeli ve hatta 

karşıt görüşlerin oluştuğu ifade edilmelidir. Bu durumu, yalnızca, barajın Beğendik’e 

ve diğer köy yerleşimlerine getireceği olumsuz etkilerinin, yörenin yönetici erkleri 

tarafından da görülmesi ve yaşadığı toprakları sahiplenen politik bir tutumla 

açıklamak yetersiz kalacaktır.  



255 
 

Bu noktada, derhal, yöredeki tarımsal arazi darlığı ve diğer ekonomik kaynakların 

sınırlılığı ve ağaların, geçtiğimiz yüzyılın sonlarına doğru ellerindeki toprakların 

büyük bölümünü kaybetmiş oldukları ve hatta birçok ağa soylu hanenin yöreyi terk 

ettiği hatırlanmalıdır. Ağa soylu aileler her ne kadar siyasal-yönetsel düzlemde, 

yörede hâkim olan feodal sosyal yapı içerisindeki statülerini korumakta iseler de 

yeterli ekonomik gücü elinde bulunduramayan ağaların siyasal otoritelerinin de 

sınırlanmakta olduğu bilinmektedir. Tam da bu nedenle, ağa soylu haneler, kendi 

varlıklarının bekasını sağlamak için diğer ileri gelen Kırmanc hanelerle ve bunlar 

içerisinde öne çıkan aktörlerle koalisyonlara girmeye; bilfiil bunları düzenlemeye ve 

Kırmanclarla şirket ve devlet yetkilileri arasındaki tartışmalarda, kendi varlığını 

koruyabilmek için tarafsız kalmaya zorlanmaktadır.  

Benzer şekilde şeyh soylu ailelerin ve imamlar gibi yerel dini otoritelerinde 

“tarafsız” kalmaya gayret eden bir tutum içerisinde oldukları söylenebilir. 

Türkiye’nin yakın siyasi tarihi içerisinde ve günümüzde, kamusal alanla, küresel 

piyasa ekonomisine entegre olan yerel toplumsal dinamikler içerisinde muhalif bir 

duruş sergilemeyen, aksine, hükümet veyahut yerel otoritelerle birlikte bu sürecin 

fiili destekçiliğini yapan tarikatların, yerel özgülünde, baraj inşaatları ve bunların 

yaratacağı sosyal hareketliliklerle doğrudan ihtilaflı bir tutum geliştirdikleri 

gözlemlenmemiştir. Genel yaklaşım, devletin, hükümetin politikalarının 

desteklenmesi yönündedir. Ne ki tarikatlarla, şeyhlerle daha uzak kan bağına sahip 

hanelerin ya da bir başka deyişle yerel siyasal süreçlere doğrudan katılım göstermiş, 

siyasal aktörler olarak öne çıkmış hanelerin tutumları farklılaşabilmektedir. Örneğin, 

Beğendik’te bir dönem muhtarlığa aday olmuş ve Beğendik’in belde olmasının 

ardından da belediye başkanlığı yapmış olan ve Şexe Kal’in soyundan gelen hane, 



256 
 

baraja ve barajla ilgili süreçlere doğrudan karşı çıkan bir pozisyon almıştır. Ancak 

burada, söz konusu hanenin, Beğendik’in sosyal ve siyasal yaşantısı içerisinde, 

iktidar hedefini koruyan aktif bir siyasal aktör olduğu da hatırlanmalıdır.  

Tüm bunların yanı sıra 2000’ler Türkiyesi’nde, bölge özgülünde, hakim küresel 

kapitalist piyasa ekonomisinin (neo-liberalizmin) yeniden ördüğü sosyo-politik 

dengeler içerisinde varlığını güçlendiren ve buna bağlı olarak da yerel sosyal yaşam 

içerisinde önemli bir siyasal aktör olarak öne çıkan Kürt ulusal hareketinin yereldeki 

varlığı da önemle değerlendirilmelidir. 

4.2.1 Yeni Küresel Etkiler ve Yeni Siyasal Aktörler 

Kürt ulusal hareketinin meşru zemindeki temsilcisi olan Barış ve Demokrasi Partisi 

(BDP), sadece Beğendik’te değil, Botan Vadisi havzasında, esas olarak 2000’li 

yıllarla birlikte siyasal etkinliğini arttıran, bölgesel siyasal bir güç olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

BDP’nin, bölgeye, Beğendik’te de gözlemlendiği üzere, 1990’lı yıllarda büyük 

şehirlere doğru yoğunlaşan dış göçlerle birlikte, göçmen yoksul köylü kitleleri 

içerisinde 2000’li yıllarda yaygın şekilde örgütlenmesinin bir sonucu olarak, daha 

ziyade bu kesimlerce taşındığı tespiti, Pervari ilçesi ve yöre açısında da geçerlidir 

diyebiliriz. BDP’nin temsil ettiği ve üzerine siyasal faaliyetini gerçekleştirdiği 

modern etniklik algısının, ağa ve şeyh soylu aileler nezdinde devletle bir tutulan 

yerel feodal kurumlara karşı geliştirdiği söylemin, bu eşleştirmeden istim almış 

olması ve bunun tüm yörede gözlemlenebilir bir olgu olması önemlidir. BDP’nin 

etkin olduğu kitle tabanının esas olarak Kırmanclara yaslanması ve yörede, çalışma 

süresince, temas edemediğimiz ağa ve şeyh soylu haneler içerisinde aktif politik 



257 
 

aktörler örgütleyememiş olması; sivil ve askeri devlet bürokrasisi ile ağalık ve 

şeyhlik gibi kültürel kurumların, baraj şirketleri örneğinde olduğu üzere, yöreye bu 

dinamiklerle nüfuz eden dışsal hemen tüm faktörlerin, doğrudan BDP’nin yerel 

siyasetinin karşıt argümanlarına dönüştürülmesini sağlamış görünmektedir. Öte 

yandan şu da önemle tespit edilmelidir ki Türkiye’nin bölge özgülünde 1980’lerle 

birlikte hızlanan sosyo-ekonomik dönüşümü sonucu güç kaybeden geleneksel feodal 

üst yapı kurumlarına karşı, bu kurumların öngördüğü toplum modelini ve hukuku 

yıkan modern Kürtlük ulus bilincini esas olarak taşıyıcısı olan BDP de bu dönüşüm 

zemininin hem bir aktörü ama aynı zamanda da bir sonucudur. 

Söz konusu ayrış(tır)ma ve Kırmanc kitlesiyle doğrudan bağ kurmayan yeni 

ekonomik ve toplumsal aktörleri devlet ile özdeşleş(tir)me; bölgede etkinliğini 

arttırmakta olan BDP’nin Kırmanc kitleler içerisindeki etkisini kuvvetlendirmektedir. 

Örneğin, baraj aleyhine oluşturulan olumsuz yaklaşımın taşıdığı siyasi söylem buna 

çarpıcı bir örnektir. Barajın, köylülerin geleneksel yaşam alanları ve geçim biçimleri 

üzerinde yaratacağı yıkıcı etkilere dair söylemlerin popülerleştirildiği, baraj 

hakkındaki olumsuz kanıların yaygınlaştırıldığı gözlemlenmiştir. Bu duruma somut 

zemini sunan süreç ise firmanın doğrudan devlet bürokrasisiyle çalışması, onunla 

ilişkili ağa ve şeyh çevreleriyle birlikte hareket etmesidir. Dolayısıyla, kolektif 

hafızada, devletle ilişkili olumsuz tecrübelerin yeniden canlandırılması ve her iki 

süreç arasında benzerlikler kurulması söz konusu olmaktadır. Bu söyleme göre, 

müteahhit firma ve onun yerelde kurduğu ya da kullandığı diğer yatırımcı firmalar, 

taşeron firmalar ve hatta kendi güvenlik firmaları da tüm “iyi niyet”lerine karşın, 

devletle bir tutulmakta ve bağımsız birer aktör olarak kavranmamaktadır.  Bazı 

köylülerin “devlet yaparsa biz karşı koyamayız” ifadeleri, devletle barajın birebir 



258 
 

ilişkilendirildiğinin ve bu anlamda, yatırımcı firmanın da devletten ayrı 

algılanmadığının bir göstergesi olarak okunabilir.  

BDP, bu sosyal zemin içerisinde Beğendik’te, özellikle son yıllarda etkinliğini 

arttıran ve hatta son belediye başkanlığı seçimlerinde etkin bir aktör olarak ilk kez 

Beğendik’in sosyal ve siyasal hayatına giren bir siyasal figürdür. Her ne kadar 

1990’lı yılarda Beğendik’te, doğrudan PKK’ye katılımlar olmuşsa da bunların genel 

topluluk içerisinde ciddi bir politikleşme etkisi yaratmaktan uzak, nadir örnekler 

olduğu anlaşılmaktadır. 

PKK’nin, BDP gibi fiili ve meşru, yasal çalışmaları üzerinden Beğendik’te üçüncü 

önemli toplumsal ve siyasal bir odak olarak ortaya çıkması ise 1990’larla birlikte 

Gaziantep, Adana ve Mersin’e göç eden Beğendiklilerin yeniden Beğendik’e 

taşıdıkları sosyal ve siyasal birtakım süreçlerin neticesinde şekillenecektir. 

Günümüzde BDP’nin çoğunlukla “Orta Mahalle” kategorisinde değerlendirilen 

Beğendikliler içerisinde gelişip, etkisini arttırdığı ve zamanla; yine Gaziantep, Adana 

ve Mersin’de BDP’ye katılan akrabaları dolayımıyla; Aşağı ve Yukarı mahallelerde 

yaşayan Şakiran ve Adiyan aşiretlerine mensup Kırmanc kesimlere doğru yayıldığı 

söylenebilir. 

Beğendik’teki hâkim aşiret kategorileri dışında kalan Orta Mahalle’nin ve büyük 

şehir yaşamına müdahil olmuş Beğendiklilerin, aşiretlerin, ağa ve şeyh hukukunun, 

bu yapı içerisindeki “ağa – Kırmanc” gibi “bent” bağlarının ve yine bunlarla ilintili 

olarak yerel feodal üst yapı kurumlarıyla sıkı ilişki içerisinde olan devlet otoritesinin 

dışına çıkmaya başlamaları; 1990’lar ve 2000’ler Türkiyesi’nde daha etkili bir 

biçimde kamusal alana çıkan ve modernist toplum ve siyaset kuramı daha görünür 



259 
 

olan Kürt etnik kimliğinin, söz konusu geleneksel kimlik kalıplarını dikey olarak 

kesen, kapsayıcı etkisiyle açıklanabilir görünmektedir. 

Orta Mahalle’nin, Adiyanlı ve Şakiranlı Beğendiklilere nazaran daha erken 

süreçlerde, modern Kürtlük tanımı çerçevesinde hareketlenmeleri, buradaki hanelerin 

geçmişteki esnek birliklerden farklı olarak daha istikrarlı ittifaklar geliştirmeleri, 

Orta Mahalle’nin aşiret dışı sahip olduğu geleneksel kimlik algısıyla ilişkilidir 

denebilir. Yerel siyasette, aşiretler karşısında herhangi bir temsil iradesi olmayan, 

çoğunlukla farklı alt ittifak gruplarına bölümlenerek bu aşiretlerden herhangi birisini 

tamamen durumsal çıkar ilişkileri temelinde destekleyen, bu anlamda aşiretlerle ve 

bu kategorideki kimi hanelerle çatışmalardan özenle kaçınan Orta Mahalle; sahip 

olduğu görece özerk yapısıyla, yaşanmakta olan genel toplumsal değişimin getirdiği 

yeni ve alternatif çıkar ilişkilerini geliştirmede daha rahat hareket edebilmektedir. Bu 

sebepten, alanda bulunduğumuz çalışma süresince, BDP’nin Beğendik’te açacağı 

temsilciliğin Orta Mahalle içerisinde inşa ediliyor olması ve bu binanın yer aldığı 

Orta Mahalle’nin bir bölümünün, mekânsal olarak da “BDP’lilerin yeri” olarak 

tanımlanması son derece anlamlıdır.  

Aşağı ve Yukarı mahalleler içerisinde BDP’nin etkisini arttırması ise Orta Mahalleli 

Beğendiklilere nazaran daha yavaş ilerlemiştir. Ancak burada da BDP’nin etkisinin, 

bu aşiret grupları içerisinde öne çıkan hane ittifaklarından ziyade bu grupların 

çeperinde kalan daha aşiret içi ekonomik, sosyal ve siyasal süreçlerde genellikle 

tabiiyet pozisyonunu koruyan haneler arasında yayılmakta olduğu söylenebilir. Tersi 

örnekler görülse de BDP’nin aşiretler içerisinde, ağa soylu haneler ekseninde 

ekonomik ve siyasal-yönetsel ilişkilerin giderek zayıflama eğilimi gösterdiği 

günümüzde, bu ilişki ağlarının çeperinde yer alan hanelerin de yeni ve alternatif 



260 
 

ekonomik, sosyal ve siyasal odakları tercih ettikleri söylenebilir. Örneğin, ciddi bir 

sağlık sorunu yaşayan çocuğunu Siirt’e tedaviye götüren Adiyanlı bir hane reisi, 

kendi aşiret tanıdıklarının yönlendirmelerinden ziyade, Mersin’deki BDP’li 

akrabalarının ilişkileri sayesinde Diyarbakır Devlet Hastanesi’nde, BDP’lilerin 

yardımlarıyla gördüğü ilgi ve çocuğunun sağlığı açısından aldığı sonuçtan son derece 

memnun ve tatminkâr bir şekilde bahsetmiştir. Bir başka Adiyanlı hane reisi de 

Van’da belediye zabıtalarıyla yaşadıkları rutin sorunlarda, yine BDP’lilerin 

müdahaleleriyle kendilerine dokunulmadığı, mallarının pazar vergisine tabi 

tutulmadığını ve yine eskisi gibi doğrudan toptancılara veyahut alıcılara satış 

yapabildiklerini aktarmış ve bu yeni ilişkileri, aşiret ilişkilerine sağladığı eski 

ekonomik teamüllere yeğ tuttuğunu, daha kazançlı çıktığını ifade etmiştir. 

Geleneksel toplumsal yaşayış ve hukuk sisteminin dışına çıkarak, yeni ve alternatif 

ekonomik, sosyal ve siyasal ilişkiler yaratan BDP çevresinin, Orta Mahalle 

ekseninde, Beğendik genelinde yavaş yavaş etkinsi arttırmakta olduğu; bu yeni 

sürecin, hâlihazırda gerileme ve belirleyici etkisini yitirme eğiliminde olan ağa ve 

şeyh soylu ailelerin belirleyici olduğu genel sosyal ve siyasal süreçlerin önemli 

değişim dinamiklerinden birisi olduğu rahatlıkla ifade edilebilir. Bu anlamda 

BDP’nin, bölgesel siyaseti içerisinde, önemli politik argümanlarından birisi olan 

“Kürdistan’da baraj istemiyoruz” söyleminin; müteahhit firmanın yerelin ağa ve şeyh 

soylu ailelerle kurduğu bağların, geliştirdiği ekonomik ve sosyal ilişkilerin varlığıyla 

birlikte; bu önemli değişim dinamiğinin etkisini arttırması yönünde kuvvetli bir etki 

yaratmakta olduğu söylenebilir. 

Burada, söz konusu toplumsal değişim dinamiklerini elinde bulunduran BDP 

çevresini güçlendiren ve sürece hız veren çift yönlü bir etkiden bahsedilebilir. Baraj 



261 
 

inşaatının devlet bürokrasisi ve müteahhit firma ile yörenin ağa ve şeyh soylu önde 

gelen aileleri arasında “zorunlu” olarak kurduğu bağ ve bu bağdan faydalanmak 

isteyen hane Adiyanlı ve Şakiranlı hane gruplarının (babikler) faaliyetleri bir yandan 

BDP çevresinin halihazırdaki baraj karşıtı siyasal söylemlerini kuvvetlendirirken bir 

yandan da geri kalan Kırmanclar açısından mevcut talebi karşılayamayan taleplerinin 

yarattığı tepkiselliği kendisine doğru bükebilmesine olanak tanımaktadır. Her 

halükarda baraj, Beğendik’te yaratacağı son derece önemli ekonomik ve sosyal 

dönüşümün getireceği risklerle birlikte, Kırmanc kitlelerinin yeni ve alternatif 

ekonomik, sosyal ve siyasal odaklara doğru hareketliliğini, geleneğin etki gücünü 

aşacak şekilde arttırmaktadır. Bu nedenle, baraj karşıtı söylem Kırmanc kitlesi 

içerisinde etkisini arttırmakta ve esasen mevcut siyasal-yönetsel erki ve etkiyi hem 

yerel yönetim mekanizmalarıyla hem de geleneksel toplumsal yapı içerisindeki 

statüleriyle ellerinde bulunduran ağa ve şey soylu aileleri de “tarafsız” bir pozisyon 

almaya zorlamaktadır. BDP ise henüz, bu gibi toplumsal aktörleri de kendi siyasal ve 

sosyal etki alanında örgütleyebilecek bir yönelimden uzaktır. 

 

4.2.2 Güncel Sosyal Değişmede Genel Durum 

Özetleyecek olursak, yörede, ağaların, şey soylu ailelerin ve bu sınıfın ittifak halinde 

olduğu devlet bürokrasisinin Cumhuriyetle birlikte tesis ettikleri yarı feodal sosyal 

düzen, toplumsal yaşamda ve bilhassa siyasal-yönetsel düzlemdeki üst yapı 

ilişkilerinde etkinlikle yaşamaktadır. Ancak ağaların ve şeyhlerin, toprak mülkiyetine 

dayalı mutlak otoriteleri, bilhassa son 30 yıllık süreç içerisinde giderek hızlanan bir 

çözülme sürecine girmiş ve bunun sonucunda ağalar, toprak mülkiyetinden ve 



262 
 

ekonomik varsıllıktan kaynaklanan sosyal statü ve prestijleri ile topluluk üzerindeki 

etkilerini önemli ölçülerde yitirmeye başlamışlardır. 

Toprak mülkiyeti ve artı değerin bölüşüm biçimlerinde yaşanan değişme içerisinde, 

topraksız köylülüğün zaman içerisinde artan ekonomik ve sosyal, siyasal 

hareketliliği, kimi az topraklı köylülerin de ekonomik anlamda yakaladıkları 

varsıllık, söz konusu üst yapı ilişkilerindeki bazı dönüşümlerin maddi koşullarını 

olgunlaştırmıştır. Ağa soylu ve şeyh soylu haneler, Beğendik özelinde, bugün 

ekonomik açıdan birçok Kırmanc hanenin daha gerisinde bir varsıllığa sahip olmakla 

birlikte hâlihazırda topluluk içerisindeki siyasal ve yönetsel pozisyonunu 

korumaktadır. Bu kesimlerin güncel varlık stratejilerinin ise kaybetme sürecinde 

oldukları toplumsal iktidarı korumak ve koşullara bağlı olarak, topluluğa dışarıdan 

yönelen büyük çaplı tehditlere karşı tarafsız kalarak, öncelikli olarak kendilerini 

koruma eğilimi olduğu söylenebilir. Böyle olduğu içindir ki Kırmanc topluluklar 

içerisindeki yeni sosyal ve siyasal aktörler, ağa ve şeyh soylu haneleri ve onarlın 

otoritelerini zaman zaman aşabilen ve onları da kendi stratejileri ekseninde hareket 

ettirebilen bir konum kazanabilmişlerdir. 

Baraj şirketleri gibi küresel emperyalist-kapitalist piyasa aktörlerinin, Beğendik gibi 

ücra kır yerleşimlerine doğrudan müdahalesi; kuramsal hedefleri itibariyle devrimci 

bir modernleşme projesi olan fakat pratik tecrübesiyle feodal toplumsal yapıyla 

uzlaşan ve bunu günümüzde de sürdüren Cumhuriyet içerisinde; bir yandan bu yapıyı 

yerelin sivil ve asker bürokrasisi ile ağa ve şeyh soylu aileleriyle yeniden üretirken 

beri yandan da BDP’nin belirli ölçülerde temsil ettiği modern Kürt ulusalcılığı gibi 

karşıt modernist akımları, neden olduğu sınıfsal ayrışmayla güçlendirmektedir 

diyebiliriz. 



263 
 

 

4.3 Öngörüler 

Alan çalışmasının ilk dönemlerinde, gerek müteahhit firma yetkilileriyle gerekse de 

yerel siyasal ve yönetsel ilişkileri ellerinde bulunduran kesimlerle yapılan 

görüşmelerde; bu çevrelerde, Beğendiklilerin Pervari Barajı’na karşı geliştirdikleri 

tepkilerde, çoğunlukla,“barajın ismiyle” alakadar oldukları şeklinde yaygın bir 

kanının hakim olduğu gözlemlenmiştir. Buna göre, Pervari ilçe sınırları içerisinde 

kalacak olsa da yaratacağı tüm yeni ekolojik etkilerinin doğrudan görüleceği 

Çobanören ve Sarıdam köyleri ile esas olarak da Beğendik Beldesi sakinleri, barajın 

“Pervari Barajı” olarak isimlendirilmesine tepki duymakta ve adının “Beğendik 

Barajı” olmasını istemektedirler. 

Botan ve Müküs çayları yamaçlarında yükselen dağlarda, yüzlerce yıldır yaratmış 

oldukları kültürel varlıkları bugün bütünlüklü olarak ciddi bir dışsal tehditle yüz yüze 

kalan Beğendiklilerin, baraj inşaatını itirazsız kabul ettikleri ve “madem topraklarını 

verenler bizleriz, ismi de bize ait olsun” gibi bir gerekçeyle öne sürdükleri iddia 

olunan talep; sadece, müteahhit firma ve devlet bürokrasisinin Kırmanclarla 

ilişkilerinde açığa çıkan tek yönlü ilişkiyle açıklanabilir olmaktan uzaktır. 

Bu, aynı zamanda, devlet bürokrasisi ve müteahhit firma tarafından bilinçli bir 

şekilde üretildiğini düşündürtecek ölçüde naif bir argümana ve yerele 

yabancılıklarından ileri gelen ciddi bir yanılsamaya da işaret etmektedir. Zira başta 

Beğendik olmak üzere, Botan ve Müküs çayları havzasında kurulan tüm yerleşim 

birimlerindeki toplulukların, suyla kurdukları ve yaşattıkları derinlikli ve çok yönlü 

bir kültür tarihi gözler önündedir. 



264 
 

Botan ve Müküs çaylarının birbirlerine en yakın olduğu noktada, her iki çayın 

arasında ve özellikle kuzey yamaçlarında yükselen bahçeleri ve mahalleleriyle 

Beğendik, sahip olduğu farklı etno-kültürel tarihsel geçmişinden günümüze inşa 

ettiği ve geliştirdiği sulama sistemleriyle; bu vesileyle oluşan ve bölgenin yağış 

rejiminden farklı olarak daha çeşitli ve bol ürün veren bahçe tarımcılığıyla; bu 

tarımsal faaliyetten elde edilen ürünün, Beğendik’te yeteri kadar üretilemeyen tahıl 

ürünleriyle takasına veyahut pazarda para karşılığı satışına dayanan yıllık geçim 

ekonomisine sahip; tarihsel ve kültürel özellikleriyle de bu ekonomik faaliyet üzerine 

inşa edilen çok yönlü bir kültür birikimini işaret etmektedir. 

Bu yerel kültürel evren içerisinde ise suyun, tayin edici bir öneme sahip olduğu ve 

Beğendiklilerin ekonomik yaşamlarının olduğu kadar sosyo-kületürel dünyalarının 

da önemli bir bileşeni olduğu anlaşılmaktadır. Beğendiklilerin ve yöre insanının 

kültürel dünyasında, Botan’ın ve Müküs’ün sosyo-dinsel planda, efsanevi bir 

varoluşu işaret ettiği, bazı dinsel pratiklerin ve inanmaların odağında olduğu da 

görülmektedir. Örneğin, içine cin girerek çocukları hasta edeceğine inanılan 

“hevalbiçu”86, Botan Çayı’na dualarla atıldığı zaman zararsız hale gelmektedir. Yine 

bazı büyüsel işlemler sonucu ortaya çıkan küller, Botan Çayı’na atıldığı zaman, 

gerçekleştirilen büyüsel pratiğin sonuçlarının alınabileceğine inanılmaktadır. İnsanlar 

üzerine olumsuz etkileri olan büyüsel işlemlerden kaçınmak için de yine Botan Çayı 

devreye girmektedir. Baş ağrılarından kaçınmanın, kurtulmanın önemli bir yolu olan 

Botan Çayı’na kesilen saçların dökülmesi inancı aynı zamanda bu saçların kötü 

niyetli kişilerin eline geçmesi ve kara büyü yapmasını da engellemektedir. Botan ve 

                                                            
86Hevalbiçu, Türkçe’de “Küçük arkadaş” anlamına gelmekte olup, insan plasentası karşılığı olarak 

kullanılmaktadır. 



265 
 

Müküs çayları, bu gibi dinsel büyüsel işlevlerinin yanı sıra yörede yaygın olan 

söylencelerin, masalların da başat figürleri arasındadır. Örneğin, söylencesine göre, 

hakikati arayışında bir dervişe dönen, döneminin masal anlatıcısı Fakiye Teyran da 

(Feqe Teyran) Botan Çayı’nda sürüklenen bir elmayı ısırarak “hataya düşer”. Yani, 

haram yer ve Botan Çayı boyunca kuzeye giderek elmanın sahibine, yani kendi 

mürşidine ulaşarak teselli bulur.  Beğendik’te de yaygın olan bu söylencenin bazı 

kısımlarında, kimi Beğendiklilerin, Fakiye Teran’ı da Beğendikle ilişkilendirdikleri 

görülmüştür. Kimi kaynak kişiler, Fakiye Teyran’ın, Ziyaret Camii’nde 

konakladığını, bazıları ise buradaki medreseyi zamanında onun yaptırdığını 

aktarmışlardır. Müküs Çayı’nın ise benzer dinsel, büyüsel işlemlerin bir parçası 

olmasının yanı sıra Beğendik’in gündelik yaşamında, daha ziyade, tarımsal 

faaliyetler ve boş vakit kültürüyle ilişkili bir anlam dünyasına sahip olduğu 

söylenebilir. 

Tam olarak ne zaman inşa edildiği bilinmeyen ve Beğendik’in bugünkü sakinleri 

olan Şafi Kürt topluluklardan çok daha evvel burada yaşayan Yezidi ve Ermeni 

topluluklarca da kullanılan sulama sistemleri, bahçeler ulaşan bütün suyu Müküs 

Çayı’ndan almaktadır. Söz konusu su kanallarının her yıl toplumsal bir seferberlik 

halinde, Aşağı, Orta ve Yukarı mahalle sakinlerince ortak olarak temizlenmeleri, 

onarılmaları ve işleyişleri, köyün yüzyıllardır bir sonraki kuşağa aktardığı bir 

gelenektir. Köy imamlarının camilerden yaptıkları anonslarla, ertesi sabah, kanalın 

Müküs Çayı’ndan suyu ayırdığı ilk noktada toplanan Beğendikliler, büyük bir 

seferberlikle, kanalda biriken kum, taş ve ağaç kütükleri gibi suyusun geçini 

engelleyen artıkları temizlemekte; kanal temizliğinde çalışanlara, özellikle kanalın 

bahçelerinin sınırını oluşturan köylülerce, okunmuş ekmek vb. yiyecekler verilmekte 



266 
 

ve bir bütün olarak bu pratikler dinsel bir anlam taşımaktadır. Örneğin, kanalın 

temizliğinin bitiminin ardından, dualarla su girişi açılmakta ve kanala giren ilk suyun 

ucunu öpmek için bilhassa Beğendikli çocuklar arasında kıyasıya bir yarış 

başlamaktadır. Bunu başaran çocukların, dileklerinin kabul olunacağına dair olan 

inanç günümüzde de yaygınlıkla yaşatılmaktadır. Bu gibi ekonomik, sosyal ve dinsel 

kolektif pratikler yoluyla Beğendik’in kültürel varlığı yeniden ve yeniden 

üretilmekte; Beğendik’in kuruluş söylenceleriyle, kozmolojisiyle ve elbette ki suyla, 

sulama kanallarıyla bağı kurulan güçlü dinsel figürler olan Pire Bal, Şexe Kal gibi 

önemli isimler yeniden inşanın etkili parçaları kendilerine yaşam imkânı 

bulabilmektedirler. 

Müküs’ün suyunun, Botan’a göre daha temiz, lezzetli ve soğuk olduğuna dair olan 

inanç; bahçelerdeki üretimin kalitesi ve miktarında görülen artışın da önemli 

belirleyenlerinden birisi olarak ifade edilmektedir. Müküs’ün bahçeler sağladığı bol 

su ve yamaçlarda oluşan mikro klima özellikleri; Beğendik’te nadir üzüm çeşitleri 

gibi ayrıksı tarım ürünlerinin üretilmesini sağlamakta ve Beğendik’e yörede 

ayrıcalıklı bir konum kazandırmaktadır. Beğendik, bahçeleriyle; bahçeler ise suyla 

var olmaktadır.  

Beğendikliler, ekim ve hasat dönemleri arasındaki rutin bahçe bakımı işlerinden arta 

kalan ve günün çoğu zamanını, Botan yahut Müküs çayları yamaçlarındaki 

bahçelerinde, burada inşa ettikleri ve yazın konakladıkları bahçe evlerinde, kümes 

hayvanlarıyla birlikte geçirmekte ve her iki çay boyunca avlanma, yüzme gibi 

pratiklerle günlerini geçirmektedirler. Yanı sıra bahçe yaşamı, Beğendik’in sosyal 

hayatı içerisinde sahip olduğu bir başka önemli özellikle de ayrı bir ilgiyi hak 

etmektedir. Bahçelerin, toplumsal yaşamın yeniden üretiminin temelinde yer alan, 



267 
 

“tanışma” ve “eş seçme” uygulamalarının gerçekleştiği önemli bir sosyal mekân 

olduğu anlaşılmaktadır. Beğendikli genç erkeklerin ve kadınların tanışma ve hatta 

flört süreçlerini tamamladıkları bahçeler, baraj projesinin getireceği hızlı değişimle 

ortadan kalkacaktır. Dolayısıyla Botan’ın ve Müküs’ün Beğendik’teki akışının 

durması, Beğendik’e bölgesel önemini kazandıran tarımsal üretimin esas olarak 

sonlanması ve yaratacağı ekonomik kayıpla birlikte Beğendiklilerin sosyal 

yaşamlarının bütünlüklü olarak değişmesi gibi sonuçlar da doğuracaktır. 

Botan’a ve Müküs’e “gem vuracak” olan baraj ve regülatör inşaatlarının doğrudan 

Beğendik’i ve onun sosyal yaşantısını köklü bir biçimde değiştireceği aşikardır.  

Bu şartlar altında, kendisini toprakla kurduğu ilişki ve coğrafya üzerinden tanımlayan 

köylülüğün baraja olan tepkilerini, sadece barajın ismiyle alakadar bir tartışma 

konusu olarak gören ve ekonomik, bürokratik kaynakları ellerinde bulunduran 

“dışsal” etmenin ise yörede yaşanan sosyal değişmeye, yereli ve bir bütün olarak 

yerelin maddi ve kültürel evrenine sahip çıkan yeni ve alternatif dinamikleri 

güçlendireceği açıktır. 

BDP çevresi, hâlihazırda çoğu Beğendikli’de var olan kaygı ve hoşnutsuzluğu, baraj 

ve barajla özdeşleşen devlet bürokrasisi, müteahhit firma ve onlarla ilişki içerisinde 

olan ağa ve şeyh soylu aileler nezdinde karşı propagandaya çevirerek hareket 

etmektedir. BDP çevresinin faaliyetleri, Beğendik’in sahip olduğu aşiret ve aşiret altı 

soy gruplarının karmaşık ve değişken ittifakları dâhilinde dağınık bir seyir izlemekle 

birlikte, sahip olduğu kimlik tanımının yanı sıra yerele yapıya alternatif öğeler içeren 

toplum ve yeni siyaset kuramı, genç kuşaklarda taraftar kitlesi yaratmaktadır. 



268 
 

BDP çevresinin yanı sıra baraj inşaatıyla birlikte ortaya çıkan yeni ekonomik ve 

sosyal kaynaklardan faydalanamayan belirli soy gruplarının yahut Beğendik’te, Şexe 

Kal’in soyundan gelen ve bir dönem belediye başkanlığını de elinde tutan hane 

örneğinde olduğu gibi, yerel bazı geleneksel dinamiklerin de faaliyetleri söz 

konusudur. Bu kesimler de dışsal tehdide karşı, diğer aşiretler ve soy grupları 

içerisindeki kaygı ve hoşnutsuzluk zemininde yeni siyasal alternatifler inşa etmeye 

gayret etmektedirler. Her ne kadar BDP gibi, ağa ve şeyh soylu aileler ile 

Kırmancların oluşturduğu yerel kast benzeri sisteme tezat söylemler içermeseler ve 

hatta onu yeniden tesis edecek bir söylem içerisinde olsalar da ortaya çıkardıkları 

baraj karşıtı faaliyetin, bahçe tarımcılığıyla geçinen köylülüğün mevcut tarımsal 

faaliyetini sürdürmesini sağlayacak tutumlarıyla, yerelde köylülüğün üretime 

katılımıyla ağır da olsa ilerleyen sosyal dönüşüme kan taşıdıkları açıktır. 

Sorular ve Bazı Gelecek Tahayyülleri 

Beğendik’te, yukarıda izah etmeye gayret ettiğimiz hareketliliği yaratan sürecin 

temelinde, bizatihi tüm politik ve sosyal aktörlerin de içerisinde olduğu Beğendik’in 

tüm sakinlerinin paylaştığı ciddi bir kaygı durumunun yattığını söylemek 

mümkündür. 

Devlet bürokrasisi ve müteahhit firma haricinde, Beğendikli ağa soylu haneler ile 

yerel yönetim mekanizmalarını elinde bulunduran önde gelen soy grupları ve 

taşımacılık, koruculuk gibi nakit para girdisi sağlayan işlerle de uğraşan ve ekonomik 

durumları genele göre daha iyi durumda olan haneler de dahil olmak üzere tüm 

Beğendik’e hakim olan kaygı durumunu, gündelik yaşamı dolduran şu sorularla 

karakterize etmek mümkün görünmektedir: 



269 
 

1) Botan’da baraj suları ne kadar yükselecek? Tarım arazilerinin ne kadarı su altında 

kalacak? Firmanın satın alacağı ve baraj çeperini oluşturacağı sınır, geri kalan 

arazilerin ne kadarını kapsayacak? 2) Müküs’teki su depolama havuzu, buradaki 

tarım arazilerinin ne kadarını su altında bırakacak? Firmanın satın alacağı ve 

havuzun çeperini oluşturacağı sınır, geri kalan arazilerin ne kadarını kapsayacak? 3) 

Baraj ve su deposu inşaatları haricinde, bu projelerle birlikte yapımı öngörülen ve 

çalışmaları Beğendik’e ulaşmış durumda olan, Bitlis’in Hizan İlçesi’nden getirilen ve 

Beğendik üzerinden geçirilerek Van’a ulaşan karayollarına bağlanacak yol, Botan ve 

Müküs yamaçlarında tutulacak sudan geri akalan tarım arazilerinin ne kadarını 

kapsayacak? 4) Firma, istimlâk bedeli olarak dönüm başına ne kadar ücret ödeyecek? 

Tapusuz veyahut ihtilaflı arazilerin durumu ne olacak?  5) Arazi ücretlendirmesinin 

yanı sıra arazilerdeki asıl artı değeri üreten meyve ağaçları ve üzüm bağları, adet 

başından hesaplanarak dönüm ücretine dâhil edilecek mi? Edilecekse, bunlar ne 

kadar ücretlendirilecek? 6) Verilecek kamulaştırma bedelleri, çok da cazip koşullara 

sahip olmadığı bilinen Gaziantep’te ve Tarsus’ta yaşamaya yetecek mi? 7) Baraj 

inşaatı süresince, şantiye nerede kurulacak? Kaç kişi kalacak ve bu süreçte 

Beğendik’e ekonomik getiri ve götürü ne olacak? 8) Beğendikliler’den kimler, nasıl 

bir prosedür ile inşaat süresince istihdam edilecek? 

Anlaşılabileceği üzere, soruların hemen tamamı, gerçekleşmesi “zor yoluyla” da olsa 

artık bir gerçeğe dönüşen süreç karşısında, Beğendikliler’in yaşamlarını yeni 

olanaklarla sürdürebilme ihtimalleri ve bunlara dair azami faydayı gözeten 

kaygılarından oluşmaktadır. Baraja yönelik itirazlar, yakın gelecekteki muhtemel 

çatışmaların zemini olabileceği kadar, eğer süreci engelleyebilecek ciddi bir 

alternatif ortaya çıkmaz ise, Beğendik’in fiilen ortadan kalkmasının ardından ortaya 



270 
 

çıkacak yeni seçeneklerin nasıl daha iyi değerlendirilebileceği kaygılarını da 

içermektedir. Bu noktada, Beğendikliler’in büyük çoğunluğunun, tercihini yöredeki 

bir başka kırsal yerleşimden ziyada Gaziantep, Adana ve Mersin gibi büyük 

şehirlerdeki akrabalarının yaptığı gibi, buralardaki Beğendikli yahut Siirtli, Pervarili 

mahallelerine göçten yana kullanmak niyetinde oldukları anlaşılmaktadır.  

Tarım ve hayvancılık dışında, başkaca bir mesleği yeniden edinemeyeceklerini ifade 

eden bazı Beğendikliler ise özellikle Çukurova’da tarım arazileri satın almak 

yönünde eğilimler içerisinde oldukları gözlemlenmiştir. Geri kalan çoğunluğun ise 

Antep ve Adana, Mersin gibi büyük şehirlerde, yoksul köylü göçmen mahallelerinde 

birer ev alarak yerleşmek ve vasıfsız işçilikle geçinmek seçenekleriyle, “mecburen” 

karşı karşıya oldukları ifade edilebilir.  

Özetleyecek olursak, Pervari Barajı ve Regülatörü Projesi, Çobanören ve Sarıdam 

gibi köylerin yanı sıra bugünkü nüfusu 3 bin civarında olan ve yaz aylarında 3500’e 

kadar çıkan Beğendik’i, bütünlüklü olarak tarım arazilerinden mahrum bırakacaktır. 

Toprağından ve sulama sisteminden kopacak olan Beğendikliler, bu maddi zemin 

üzerine devraldıkları ve yaşattıkları yaşam kültürünü, bütünüyle değiştirmek zorunda 

kalacaklardır. Para ekonomisinin halen daha tam olarak yer edinmediği geçim 

biçimleri, topyekûn değişecek olan Beğendikli çoğunluğun, kendi akrabalarının 

veyahut soy ilişkilerinin yanına göç etme ve önceki göçlerle yaratılan yeni yaşam 

alanlarına eklemlenme dışında bir tercihinin de mümkün olmadığı görülmektedir. 

Adana, Mersin ve Antep’teki güncel örneklerden hareketle bakılacak olursa, göçler 

neticesinde yeni haneler bu büyük kentlerin yoksul göçmen köylü mahallelerine 

eklemlenecek ve bu kentlerdeki vasıfız işçi piyasası, yeni ve zorlu rekabet koşulları, 

daha düşük ücretler ve işsizlik gibi sonuçları bir kez daha üretecektir. 



 
 

Sonuç 

Türkiye’de ve dünyada, köylülüğün ve bu kavram içerisindeki özel bir olgu olan 

küçük meta üreticisi köylülüğün çözülmesi, mülksüzleşmesi veyahut da dönüşümü 

sorunsalı, esas olarak kapitalist üretim ilişkilerinin gelişmesi ve bu bağlamda 

kapitalizmin tarımsal üretimle olan ilişkilenme biçimleriyle birlikte ele alınmış, 

tartışılmıştır. Bu bakımdan Türkiye’de tarımsal alanın ve tarım nüfusunun nasıl 

dönüştüğü veyahut da çözüldüğü sorunsalı, yine Türkiye’de kapitalist üretim 

ilişkilerinin hangi dinamiklerle ortaya çıktığı ve geliştiği/gelişmekte olduğu 

tartışmalarıyla da doğrudan ilgilidir. 

Bugün Türkiye’de kapitalizm ve köylülük ilişkisi bağlamında nerdeyse bir asırdan 

fazla zamandır üzerinde çeşitli tartışmalar yürütülen küçük meta üreticisi köylülük 

konusu da dâhil olmak üzere, bir bütün olarak kırsal alan ve köylülük, doğrudan 

yabancı sermayenin ve çoğunlukla da yabancı ortaklı yerli sermayenin tabiiyetine 

girmekte, hızla dönüşmekte ve fiziken de çözülmektedir. Öte yandan tartışmamızın 

odağında olan küçük meta üreticisi köylülük, hem söz konusu çözülmeyle birlikte 

klasik anlamda kırsal alandan koparken hem de gerek yeni üretim stratejileri 

geliştirmek gibi gerekse de kent ve köy arasında yer değiştiren yeni geçim stratejileri 

üretmek gibi kimi uyum stratejileriyle birlikte dönüşerek varlığını korumaktadır.  

Türkiye’de kapitalizmin kıra dayalı eşitsiz gelişimi sürecinde, belirli dönüşümlerle 

birlikte ekonomik, sosyal ve siyasal gündelik yaşam içerisinde, hâlihazırda varlığını 

koruyan pre-kapitalist ekonomik ve sosyal yapıların varlığı daha da 

belirginleşmektedir. Türkiye’nin sadece doğusunda değil, nüfusunun yüzde 

doksanından fazlasının kırlarda yaşadığı 1920’li yıllardan günümüze değin ağalık ve 



272 
 

beylik gibi büyük toprak sahipliği kurumları, eşitsiz bir eklemlenme süreciyle birlikte 

şehirli burjuva sınıflara katılmış ve devlet yönetiminde söz sahibi olmuşlardır. Bu 

süreç, Cumhuriyet’in Ankara, İzmir, İstanbul ve Çukurova gibi hem iradi 

müdahalelerle hem de hâlihazırda kapitalist üretim ilişkilerinin şu veya bu oranda var 

olduğu ve geliştiği yerlerde başlamasıyla birlikte genel olarak batıda daha hızlı 

işlemiş; modern ulus ideolojisine ve bu saikle örgütlenme, mücadele etme tarihsel 

örneklerine sahip olmakla birlikte, esas olarak aşiret tipi toplumsal örgütlenme 

düzeyinde varlığını sürdüren Kürt coğrafyasında ise görece daha geç gelişmiştir. 

Genç Cumhuriyet’in kurucu kadroları ve devamında 1980’li yıllara değin ülke 

yönetimine yön veren burjuva-feodal hakim sınıflar, Kürt feodalleriyle oluşturdukları 

konsensüs bağlamında, merkezi ekonomik ve siyasi düzeni ayakta tutmuşlardır. 

Bunun sonucu, Kürt toplulukların büyük çoğunlukla, tâbi oldukları feodal aşiret 

düzeni içerisinde Cumhuriyet’e eklemlenmeleri olmuştur. 1980’li ve hatta 1990’lı 

yıllara değin, ağalık hukuku ve yerel toplumsal düzen haricinde, Cumhuriyet 

Türkiye’siyle hiçbir kültürel düzlemde temas etmemiş topluluklar olduğu dahi 

görülmüştür.  

1980’lerle birlikte ise “Yeni Dünya Düzeni”ni ortaya çıkaran küresel dengelerdeki 

büyük alt üst oluşlarla birlikte, Türkiye burjuva-feodal sermaye çevreleri, bu düzenin 

gerekleri uyarınca ihracata dayalı bir ekonomik büyüme modeli hayata geçirmişler 

ve bütünüyle dış pazarların talebine göre üretimi ve iç piyasaları düzenlemeye 

başlamışlardır. Bu vakte kadar çeşitli müdahalelerle desteklenen, yaşatılan köylülük 

peyder pey yalnız bırakılmıştır. Bu da beraberinde 1980’lerde yaşanan büyük kitlesel 

köylü göçlerine neden olmuştur. 1980’lerde başlayan göç dalgası, büyük kentlerdeki 

varoşları ortaya çıkarmış, kayıt dışı işsizlik, ihracat için ucuz işgücü arayan kentli 



273 
 

burjuvazinin yeni sömürü kaynakları haline gelmiş ve ülke ekonomisinin ayrılmaz 

bir parçası olmuştur. Bu dönem 1989’da devletin tekrardan köylülüğü desteklemeye 

başlayana kadar devam etmiş ve yavaş yavaş durulmuştur. Ancak 1999’da kabul 

edilen IMF paketi, 2001 kriziyle birlikte Türkiye’de son noktası günümüz olan ve 

köylülüğü her açıdan dönüşüme, çözülmeye ve mülksüzleşmeye götürecek olan 

yolun başlangıcı olmuştur. Örneğin, tüm Cumhuriyet tarihi boyunca, 1980’lerden 

sonra kısıtlamaya gidilse de uygulanan destekleme alımları kaldırılmakla kalmamış, 

KİT’ler gibi destekleyici kurumlar hemen tümüyle tasfiye edilmiş ya da 

özelleştirilerek birer şirkete dönüştürülmüştür. Günümüzde “Doğrudan Gelir 

Desteği” (DGD) adı altında, 1980’ler sonrasında büyük bir gayretle hayata geçirilen 

yeni kapitalist-emperyalist ekonomi politikalarının (neo-liberalizm) bir sonucu olarak 

sürdürülen bu politika, gelinen aşamada, tarımsal üretimde baskın unsur durumunda 

olan küçük köylülüğün “gününü kurtarmaya” dönük umutsuz ve hatta yıkıcı bir rol 

oynamıştır/oynamaktadır. Özlüce belirtmek gerekirse, Türkiye kırları hızla 

çözülmektedir. Örneğin 2005 yılı itibariyle kırsal nüfus artış oranı, 1980’lerde 

görüldüğü gibi yeniden negatife düşmüştür. Yine devlet verilerine göre 2000’li 

yılların ilk yarısında tarımsal istihdamdan yaklaşık üç milyon kişi kopmuştur. Küçük 

köylülük ise hem kırda hem de kentte dönemsel olarak çalışma stratejileri üreterek, 

kırsal ve kentsel issizliği birlikte büyütmeye başlamıştır. Küçük köylülük, pazarda 

kaybettiği ve aile geçimini sağlayamadığı için iş gücünü bu gibi stratejilerle 

değerlendirmekte ve geriye, ailelerin en yaşlı fertlerinin kırsal alanda kaldığı ve artık 

şehirlerde iş bulamayan yeni nesillerin de köylere geri döndüğü yeni bir tablo ortaya 

çıkmaktadır. 



274 
 

Bugün Türkiye kırlarında yaşanan dönüşüm, çözülme ve mülksüzleşme süreçleri 

içerisinde köylülük aleyhine işleyen yeni ve önemli bir etmen söz konudur. Bu, HES 

projeleridir. Kamu yararına, tarımsal ve sanayi üretim ile kamusal tüketim için enerji 

ve üretim sektörlerinde, yaşanan hızlı kentleşmenin, nüfus artışının ürünü olan HES 

projeleri, gelinen aşamada toprağın ve suyun özelleştirilmesinde, birer meta haline 

getirilip azgınca yağmalanmasında önemli bir araç halini almıştır. Toprağın ve suyun 

mekânı olan kırlar ve buradaki doğal çevre içerisinde yaşamını sürdüren köylülük, 

bugün sayıları 10 binin üzerinde olan ve “Türkiye’de üzerinde baraj olmayan akarsu 

bırakmama” politikasıyla hayata geçirilmeye çalışılan HES projeleriyle 

yüzleşmektedir.     

HES projeleri çoğunlukla yabancı ve yerli ortaklı yabancı sermaye ürünü olması; bu 

bağlamda yerel siyasi ve idari aktörlerle ilişkilerinde son derece güçlü olması; 

yönetici erkin yasal güvencesi ve koruması altında hiçbir hukuki zorlukla 

karşılaşmaması; tersine, kapitalizm için karlı olanı değerlendirme güdüsüyle hareket 

etmesi ve işleyişini kolaylaştırılması için devlet zorunun uygulanmasında hiçbir 

çekince duyulmaması gibi sebeplerle, köylülüğün çözülme ve dönüşüm 

tartışmalarında ayrıcalıklı bir olgu olma özelliği taşımaktadır. 

Üretimden koparılan, küçük meta üretimine hapsedilen ve böylelikle bir bakıma 

kırları boşaltılan ve işlevsizleştirilen Türkiye’de, büyük akarsu havzaları ve buna 

bağlı olarak büyük tarım arazileri HES projeleri dolayımıyla özel teşebbüs adına 

zorla kamulaştırılmakta ve küçük meta üreticilerinin önemli bir kesimi, 

mülksüzleşme yoluyla çözülmeye mecbur bırakılmaktadır. 



275 
 

Önceki bölümlerde kapsamlı ve ayrıntılı olarak değerlendirdiğimiz Beğendik - Bêdar 

örnek olayı, buraya kadar anlattığımız tablonun hemen hemen tüm boyutlarıyla 

resmedilebileceği ve Türkiye’nin yakın geleceği içerisinde eğer ciddi önlemler 

alınmazsa HES vb. projelerle çözülecek olan küçük üreticilerin geleceği hakkında 

önemli bir öngörü zemini yaratmaktadır diyebiliriz. 

Beğendik, 1980’li yıllara kadar esas olarak feodal üretim ilişkilerinin ve üst yapı 

kurumlarının, “Cumhuriyet Türkiyesi”yle siyasal-yönetsel düzeyde buluşabilen 

ancak ekonomik ve iç toplumsal organizasyonu ile bunlara bağlı olarak etno-kültürel 

kimlik kodları bakımından ise apayrı bir dünyada yaşamıştır diyebiliriz. Bahçe 

tarımcılığı ve sürü ticareti döngüsündeki küçük meta üretimine dayalı gündelik 

yaşam ve kültürel yapı; göçebe ve yarı-göçebe yakın dönem geçmişlerinden 

devralınan hâkim unsurlarla birlikte; yine kendisi gibi aşiret tipi toplumsal 

örgütlenme düzeyinde yaşayan Kürt topluluklarla sürdürülen ekonomik ve sosyal 

ilişkiler içerisinde kapalı bir durumda kalmıştır. Sürü ticaretinin, Beğendik’in yakın 

dönem geçmişindeki soy-kütüksel bağları temelinde Kuzey Irak’la devam ettirilmiş 

olduğu anlaşılmaktadır. Diğer bir yandan bahçe tarımcılığı ise Beğendik’in esas 

üretim kaynakları olarak, dünden bugüne varlığını geliştirerek sürdürmüş ve 

yerleşimin kuzeyinde kalan Van ve Bitlis köylerinde takas ekonomisine dayalı bir 

ticari, sosyal ilişkilenme biçimini üretmiştir.  

1980’lerle birlikte Türkiye’yi saran dönüşüm rüzgârları, Beğendik’e 1980’lerin 

sonları ve esas olarak 1990’larla birlikte yeni modernleşme araçlarının yine aynı 

sosyo-politik toplumsal düzen içerisinde eklemlenmesiyle birlikte başlamıştır. 

Elektrik (televizyon ve diğer elektrikli ev aletleri), telefon, su şebekesi gibi yenilikler 

sosyal hayatta yeni dönüşümlere yol açarken, yeni ulaşım yollarının yapımı ve 



276 
 

motorlu taşıtların gündelik yaşama müdahil olması Beğendik’in ekonomik, sosyal ve 

kültürel yaşamına önemli bir dönüştürücü etmen olarak girmiş görünmektedir. 

1980’lerle birlikte Kuzey Irak’la olan sürü ticaretinin zeminini gerek ekonomik 

gerekse de askeri nedenlerle kaybeden Beğendik, giderek azalan oranda, sürü 

hayvancılığını göçebe geçmişinden kalan kültürel bir pratik olarak sürdürmeye 

devam etmiştir. Bahçe tarımına dayalı olarak sürdürdüğü tarımsal ticari etkinlik ise 

başat ekonomik faaliyet haline gelmiş ve yeni yapılan yolların (1990’lar ve 

2000’lerde yoğunlaşan askeri çatışmaları bağlamında) Doğu ve Güneydoğu 

bölgelerinde en ücra köşelere dek uzanmasıyla birlikte önemli bir dönüşüm 

yaşanmıştır. Bu döneme değin mevcut sermaye birikimini ellerinde bulunduran ağa 

ve şeyh soylu haneler yani ekonomik rakiplerle ve bu bağlamda yeni sosyal ve 

siyasal içsel dinamiklerle karşılaşmıştır. Aşiret altı soy gruplarının ekonomik, sosyal 

ve siyasal değişken ittifaklarına dayalı “babik” grupları içerisinde ekonomik 

imkânları ve sosyal statüsüyle öne çıkan haneler, yeni ekonomik faaliyetlerle birlikte 

toplumsal yapıdaki dengeler içerisinde önemli ekonomik, sosyal ve siyasal eksenler 

haline gelmişlerdir. Dönüşümün ekonomik zemini içerisinde kendi soy gruplarına 

ticaret yapan bakkal tipi işletmelerin ortaya çıkışı; Beğendik’le dış dünya arasında 

insan ve mal taşımacılığı yapan yeni taşımacılık sektörünün ortaya çıkışı; Bitlis ve 

Van köylerinde bu zamanlara değin takas usulü değişim değerine sahip olan tarımsal 

ürünün çoğunlukla Van yerel pazarına doğrudan ulaştırılarak paraya dönüştürülmesi 

gibi süreçler, belirli Kırmanc haneleri mevcut sosyal yapı içerisinde farklılaştırmıştır. 

Ağa ve şeyh soylu ailelerle Kırmanclar arasında olan kast sistemine benzer kan 

bağına dayalı ayrışma, kültürel bir anlam ve varlık alanı olarak yaşatılırken, 



277 
 

ekonomik ve sosyal yeni ağırlık merkezleri, aşiret içi siyasal yaşamda daha 

belirleyici hale gelmiştir. 

Yeni yolların ve motorlu taşıtların hızla gelişmesine neden olduğu bu dönüşüm, 

toplam bir sonuç olarak1980’li yıllara dek esas olarak varlığını koruyan feodal aşiret 

düzeninin de zaman içerisinde sürece uyumlu olarak dönüşümünü ortaya 

çıkaracaktır. Bunların sonucunda ağaların ve şeyh aileleri vasıtasıyla işlenebilir tarım 

arazilerini “vakıf toprağı” olarak elinde bulunduran tarikatların işlediği topraklar 

hızla dağılmaya başlamıştır. 1980’lerle birlikte hızla artış gösteren nüfus yapısı; ağa 

soylu ailelerin miras yoluyla topraklarını bölmeleri; aşiretler arası çatışmalar ya da 

bu hanelerin prestij kaybetmeleri, güçsüzleşmeleri gibi özgül örneklerle birlikte 

1990’larla birlikte Beğendik özgülünde olduğu gibi küçük üreticilerin bir bölümünün 

zenginleşmesi yoluyla toprak alıp satması sonucunda mevcut aşiret düzeni ve 

hukukunun temel dayanağı olan toprak mülkiyeti ilişkilerinde önemli bir dönüşüm 

ortaya çıkarmıştır.  

Söz konusu bu çözülmede bir diğer önemli sosyoekonomik ve kültürel faktör de 

1990’larla birlikte Beğendik’ten Antep ve Çukurova’ya doğru yaşanan hane ve aile 

göçleri sonucunda, Beğendik’e geri dönen yeni ekonomik, sosyal ve siyasal aktörler 

gerçeğidir. Bu da esas olarak küçük meta üreticisi köylülüğün bir yanıyla ekonomik 

bir yanıyla da kültürel bir uyum stratejisi olarak görülmesi gereken, kent - kır 

ilişkileri sonucunda ortaya çıkmıştır. 

Beğendik özgülünde, 1990’larla birlikte küçük üreticinin iç pazara dolaysızca ve 

daha hızlı ulaşmaya başlaması; burada takas ekonomisinin yerini, Van yerel pazarı 

örneğindeki gibi, para ekonomisine bırakması; çok düşük maliyetli ve az işgücü talep 



278 
 

eden yerel tarımsal üretimin ihtiyacını yeterinden fazla karşılayacak işgücünün 

olması ve neticesinde yaşanan hızlı nüfus artışı, Beğendik’te yoğun bir dış göç 

sürecini doğurmuştur. Bugün hâlihazırda 3 bin kişinin yaşadığı Beğendik’in dışında 

yaklaşık olarak 10 bin Beğendiklinin olduğu tahmin edilmektedir. Tüm bir 1990’lar 

boyunca Beğendikliler Antep ve Çukurova’da, diğer Siirt -Pervarili hemşerileriyle 

birlikte, Beğendikliler mahalleleri oluşturacak ölçüde göç etmişler ancak Beğendik’le 

olan ekonomik, sosyal ve kültürel bağlarını koparmamışlardır. Bu sosyal ve kültürel 

bağlar, 1990’larla birlikte hayvancılığın tükenmesi ve 2000’lerle birlikte yerel pazar 

ekonomisinde yaşanan daralmayla birlikte, ekonomik anlamda yeni bir süreç ortaya 

çıkarmıştır. Türkiye kırlarında hâlihazırda 1980’lerden beri daha kitlesel şekilde var 

olan mevsimlik işçilik ya da mevsimlik iş gücü göçü Antep ve Çukurova gibi yoğun 

Kürt yoksul köylü göçü almış, küçük ölçekli ve görece büyük sanayi işletmelerinin 

görünür olduğu bölgeleri Beğendikliler için yeni varoluş stratejileri geliştirdikleri 

mekânlara dönüştürmüştür. Bahar ve yaz dönemlerini Beğendik’te tarlada ve Van - 

Bitlis pazarlarında, köylerinde ticaretle geçiren Beğendikliler, özellikle de genç 

kuşaklar ve genç yeni aile reisleri, sonbahar ve kış aylarında da başta Antep ve 

Çukurova olmak üzere diğer büyük şehirlerde kayıt dışı, sigortasız, güvencesiz 

olarak Türkiye’nin ucuz işgücü ordusuna nefer olmuşlardır. Bu ekonomik dönüşüm 

ve sosyal hareketlilik, 1990’lar ve 2000’ler Türkiye’sinin siyasi tablosu içerisinde; 

köklerini Beğendik’in de içerisinde yer aldığı Kürt coğrafyasından ve 20. yüzyılın 

başlarına dek uzanan siyasi tarihinden alan Kürt ulusalcı eğilimlerin; Kürt 

feodallerinin, Kürt burjuvalara dönüşümüyle birlikte değerlendirilebilecek bir 

yeniden doğuma paralel şekilde, kitlesel ve popüler bir siyasi belirleyen olarak 

Beğendik’te öne çıkmasına yol açmıştır. 



279 
 

Bunlarla birlikte HES projeleri gibi yeni dönüştürücü etmenlerin yörede temas 

ettikleri ve stratejilerini üzerine kurdukları iki ana ekonomik, siyasal, sosyal 

eksenden bahsedilebilir. İlki geleneksel devlet politikaları bağlamında, kendilerinin 

de yasal hak ve güvence için kullandıkları, devlet-ağa-şeyh formülasyonudur. Ancak 

bu formülün bugün belirli yönleriyle işlemediği ve çeşitli zorluklar çektiği açıktır. 

Dolayısıyla burada ağa ve şeyh soylu aileler ile devlet arasındaki klasik formüle yeni 

bir belirleyen daha girmektedir. Bu da ekonomik, sosyal ve siyasal statü ve prestiji 

daha yüksel olan babikler ve onların temsilcisi olan haneler.  

Şimdi gerek sermaye gerekse de siyasi ve idari erk, bu yeni dinamiklerle de 

ilişkilenmekte, babiklerle geleneksel statülerini koruyan ağa ve şeyh soylu aileler 

arasındaki dengeleri gözetmeye çalışmaktadır diyebiliriz. Fakat bugün itibariyle 

kendisini hissettiren ve dikkate alınması gereken bir güç olarak ortaya koyan ikinci 

eksen ise aşiret altı örgütlenmeler olan babikler ve ekonomik, sosyal, siyasal 

ittifaklar temelinde oluşan bu alt soy gruplarının hem devletle, hem ağalarla hem de 

dini otoritelerle olan rekabet ve mücadele gerçekliğidir. Dünden bugüne aşiret 

içerisindeki en önemli ekonomik, sosyal ve siyasal ittifak grupları olan babiklerin, bir 

bakıma kültürel olarak, çıkarları temelinde varlık stratejisi geliştirme konusunda 

yaşamsal bir deneyim kazanmış oldukları ileri sürülebilir. Aşiret içi ve aşiret dışı her 

türlü tehdit karşısında, kendi ittifak grupları içerisinde son derece ani değişikliklerle 

tepki verebilen; gündelik yaşam döngüsünü korumayı esas alan ve bunun içerisinde 

fırsat değerlendirmeyi hedefleyen; bunları yaparken geleneksel kültürel kodları ağa-

şeyh-Kırmanc koruyan ve fakat bu ilişkileri de çıkarlara göre uyarlayan, bunun için 

zorlayıcı olan bir yapı olarak HES projesi gibi dışsal bir tehdit karşısında ise son 

derece farklı tutumlar alabilmektedir.   



280 
 

Beğendik’te ağa soylu bir hane etrafında birleşmiş ve azınlık durumunda olan 

Şakiranlı babikler haricinde; büyük çoğunluğu oluşturan Adiyan babikleri ile Orta 

Mahalle gibi aşiret dışı bir kategoriyi tanımlayan babiklerin farklı siyasal görüngüler 

altında talip oldukları ekonomik, sosyal ve siyasal roller bugünün yoksul küçük 

köylülüğünün ve topraksızların da genel varlık stratejilerini yansıtmaktadır 

diyebiliriz. Beğendik’te hem HES gibi yeni ve bileği kolayca bükülemez 

dönüştürücü dışsal tehditlere hem de devlet bürokrasisi ve ağalar, şeyhler gibi 

geleneksel kurumlara karşı mücadelede yeni bir süreç söz konusu olmaktadır. 

İç pazara yahut dış pazara üretim yapmayan, buradan elde ettiği gelirde ancak 

ihtiyacını karşılayabilen küçük meta üreticiliği, HES projeleri gibi yaşamsal 

mekânlarını tehdit eden projelere karşı ya kesin bir şekilde direnmekte ya da zaten 

tecrübe etmiş olduğu yarı-kentli yaşam için küçük sermayeli bir başlangıç için fırsat 

olarak değerlendirmektedir. Her iki olasılıkta da belirleyici olan HES projeleri gibi 

devletin hukuki ve zor yoluyla destekçisi olduğu zorlu bir rakibin söz konusu 

olmasıdır. Devlet, dünden bugüne uyguladığı tarım politikalarıyla bir zamanlar 

pazardan gelir elde edebilen köylülük için hane ihtiyaçları bazında üretime 

gerileyerek ve iş gücünü şehirlere yönlendirerek yine de baş edilebilir sorunlar 

üretmişken, HES projeleri, devlet desteğiyle maddi varlık zeminini ortadan 

kaldırmaktadır. Bunun için, ya radikal alternatif siyasal söylemler içerisinde HES 

karşıtı bir duruş üremekte ya da şehirlerde az da olsa belli bir sermaye birikimiyle 

yeni umutlar için bu durum kabul edilmektedir. Fakat aşikâr olan şudur ki bugün 

Türkiye kırlarında, geleneksel siyasal-yönetsel veyahut da sosyo-kültürel davranış 

kalıplarını, buna dayalı iktidar ilişkilerini reddeden alternatiflere yol açılmaktadır.  



281 
 

Diğer taraftan, açığa çıkan tabloya bakıldığında ise, üretim araçlarından koparılan 

köylülüğün kendisini yeniden üretebileceği alanlar bulamamasının, bir çözülme 

sürecini tetiklediği görülebilmektedir. Türkiye’de hâlihazırda küçük meta üretimine 

mahkûm edilen köylülüğün, su ve toprağın özelleştirilmesi uygulamalarıyla iyice 

daraltılması, ulusal ekonominin ve pazarın önemli ve gerekli bir bileşeni olan 

köylülüğün üretim araçlarıyla birlikte onarılamaz şekilde tahrip edileceğini açıkça 

göstermektedir. 

Sonuç olarak sayıları 10 bini aşan HES vb. projelerin kamu yararına tekrardan 

düzenlenmesi, kamuoyunda bu konuda açığa çıkan protestoların ve uzman 

kuruluşların bilimsel raporlarının dikkate alınması ve tarımsal ürün ithal eden bir 

ülke haline gelmiş durumda olan Türkiye’nin, küçük meta üreticileri için 

oluşturulacak tarımsal politikalarla birlikte toplumsal refahın ve sağlıklı tarımsal 

gıdaların üretimi için harekete geçmesi gerekmektedir. 



Ek – I Fotoğraflar 

Fotoğraf 1: Beğendik Beldesi’nin genel görünümü. 

 

Fotoğraf 2: Beğendik’in geleneksel ev mimarisinden genel görünüm. 

 



283 
 

Fotoğraf 3: Botan Çayı’nın kuzey yamaçlarına kurulu olan ve Müküs Çayı’ndan 

getirilen suyla sulanan bahçelerden bir kesit. 

 

Fotoğraf 4: Beğendik’in üstündeki sırtlarda, kuru tarım yapılan arazilerden bir 

görünüm. 

 



284 
 

Fotoğraf 5: Tarihi su kanalının başlangıç noktası. Müküs Çayı’nın kuzey kesiminde, 

çayın bölünmesiyle birlikte, suyun kanala aktarımı sağlanıyor. 

 

Fotoğraf 6: Beğendik’in meşhur bahçelerini dolaşan su kanalından bir görünüm. 

 



285 
 

Fotoğraf 7: Sürü sahibi Beğendikli hanelerin yazın yerleştikleri yayladan bir 

görünüm. 

 

Fotoğraf 8: Beğendiklilerin kışın kullandıkları yayla alanlarından genel görünüm. 

 



286 
 

Fotoğraf 9: Çürük Dağı’ndan, yazlık yayla alanlarına götürülen bir keçi sürüsü. 

 

Fotoğraf 10: Bir tarla evi. 

 

 



287 
 

Fotoğraf 11: Tarla evlerinde depolanan ve hayvanlar için toplanan ot yığını. 

 

Fotoğraf 12: Bir tarla evi içinden genel görünüm. 

 



288 
 

Fotoğraf 13: Sepet ören Beğendikli genç. 

 

Fotoğraf 14: apımı henüz tamamlanmış Gurbe Şıvıklar. 

 



289 
 

Fotoğraf 15: Müküs Çayı kenarında eski bir değirmen. 

 

Fotoğraf 16: Müküs Çayı kenarında bir başka eski değirmen. 

 



290 
 

Fotoğraf 17: Alttan üste doğru sırasıyla Ayutik, Tavri, Davir, Mari,  

 

 

Ayutik: Uç kısmı demir yahut çelikten imal edilen, tahta sopaya geçirilmek suretiyle, 

kazma, delme, kanırtma işlemlerinde sıklıkla kullanılan bir alettir. 

Bilhassa, kenger toplanmasında, hej olarak tabir edilen üzüm asmalarını taşıyan 

kalın kütüklerin dikilmesi için çukurların açılmasında, peynirlerin saklanacağı 

çukurların açılması gibi dar ve derin çukurların açılmasında kullanılan bir alettir.  

Ayutık, Beğendik’te imal edilebilen bir alettir. Özellikle son yıllarda, Beğendik’te 

üretilen ayutıkların yörede meşhur olduğu ifade edilmiştir.  

Tavri: İnce ve küçük, bir çeşit kazmaya yörede verilen isimdir. 



291 
 

Tavrı, özellikle, ekili tarım alanlarındaki yaban otlarının ayıklanması, fidanların 

altlarının havalandırılması gibi incelik ve özen gerektiren işlemlerde 

kullanılmaktadır. 

Tavrı, Beğendik’te üretilebilen bir alettir.  

Davir: Kazma işlevi gören alete verilen yöresel isimlendirmedir.  

Davır, bir ucu kazmaya diğer ucu keserin sırt kısmına da benzetilebilir ancak daha 

ziyade tarlalarda toprağın havalandırılması, kazılması işlemlerinde kullanılmaktadır. 

Davır, beğendik2te üretilebilen bir alettir.  

Mari: Marı’nın Türkçe anlam karşılığı “Sulama Küreği” olarak verilebilir. Ucundaki 

küçük demir parça yassı bir küreği andırmakta olup yaklaşık 2 m’lik bir sopa 

geçirilmiştir. 

Beğendik’te, Botan ve Müküs kenarındaki tüm tarlalar, Müküs Çayı’ndan, tarihi 

sulama kanallarıyla aktarılan sularla beslenmekte ve tarımsal faaliyetler esasen bu 

suya bağımlı olarak gerçekleştirilmektedir.  

Dolayısıyla, Beğendik’te tarihsel ve gelişkin bir sulama kültürü olduğunu ifade 

etmek mümkündür. 

Bu kültürün önemli maddi kültür ürünlerinden birisi de marıdır. Marı, bahçeler 

arasında dolaşan ana kanallardan, bahçelere aktarılan ince kanallardaki suyun, bu 

kanalla birleşim noktalarının açılması ve kapatılması suretiyle, sulama sürelerinin 

kontrolünde ve bu kanalların temizlenmesinde kullanılan bir alettir.  

Marı, beğendikte üretilebilen bir alettir.  



292 
 

Fotoğraf 18: Alttan üste doğru sırasıyla Mişar, Çarkiç, Makas, Mavrat, Sindan, 

Tavri, Dasi, Mengah ve Kürek. 

 

Mişar: Küçük el testeresine Beğendik’te ve yörede verilen isimdir. 

Bilhassa üzüm bağlarının kalın dallarının ve meyve ağaçlarının ince dallarının 

budanmasında kullanılmaktadır. 

Mışar, Beğendik’te üretilen bir alettir. 

Çarkiç: Türkçe’de “çekiç” karşılığında kullanılan alettir. Beğendik’e ekseriyetle 

diğer dışarıdan alınan aletler gibi Van tarafından getirilmektedir. 

Çarkıç, çivi yahut odun çakma vb. işlevlerinin yanı sıra tırpanın bileylenmesinde ve 

düzeltilmesinde kullanılmaktadır. “Tıpani itişken” olarak adlandırılan bu eylem 

aşağıda aktarılmıştır 



293 
 

Makas: Türkçe’de de makas olarak tabir edilen alet, üzüm bağlarının budanmasında 

kullanılmaktadır.  

Mavrat: Tırpan yahut bıçak vb. kesici aletleri bileylemede kullanılan “biley taşı”dır.  

Sindan: “Tırpani tişken” olarak adlandırılan bileyleme eylemi kapsamında, tırpanın 

üzerine konularak, çekiç darbeleriyle düzeltildiği ve bir tür örs işlevi gören küçük 

demir alettir.  

Yörede de “sından” olarak tabir edilen alet, iki sivru ucuyla yere çakılarak sabitlenir. 

Laetin üst kısmında daha kalın olan yerine, tırpanın eğilmiş kısımları getirilerek, 

çekiçle dizeltilir ve ardından “mavrat” yardımıyla iyice keskinleştirilir. 

Sından, Beğendik’te üretilen bir alettir. 

Tavri: Bir önceki fotoğrafta aynı isimle tanımlanan aletten farklı olan ve fakat aynı 

işlev ve isimle alınan bu alet de Beğendik’te imal edilmektedir.  

Dasi: Dası, yörede, bir tür el baltası niteliğinde kullanılmaktadır. 

Dökme demirin, dövülerek ve bileylenerek işlenmesinden elde edilen dası, yörede ve 

Beğendik’te son derece işlevsel bir alettir. 

Dası, bahçe budama işlerinde, odun kesmede, et parçalamada vb. işlemlerde son 

derece yaygın olarak kulanılmaktadır.  

Mengah: Yörede mengâh olarak isimlendirilen ve gerek bahçelerdeki gerekse de 

mera ve yaylalardaki otları biçmede kullanılan bu aleti, Türkçe anlam karşılığıyla 

oraka benzetmek mümkündür. 

Mengah, daha ziyade Van tarafından Beğendik’e getirilmekte ve kullanılmaktadır.  



294 
 

Fotoğraf 19: Büyük Ziyaret alanı. Fotoğraftaki büyükçe betonarme yapı, şimdiki 

büyük camiyi; sol taraftaki küçük kümbet ise Şexe Kal’in türbesini göstermektedir. 

 

 

Fotoğraf 20: Pire Bal Ziyareti. 

  

 



295 
 

 

Fotoğraf 21: Şıh Zeni Ziyareti. 

 

Fotoğraf 22: Şexe Kal’in Türbesi. 

 



296 
 

Fotoğraf 23: Eskiden Ziyaret Camii olarak bilinen, şimdi ise yeni caminin alt katıda 

bulunan tarihi kutsal su havuzu.  

 

Fotoğraf 24: Müezzin, büyük kutsal alan içerisinde dualar okuyarak gezinirken. 

 



297 
 

Fotoğraf 25: Sere Kis Ziyareti. 

 

Fotoğraf 26: Serhincê Ave. 

 



298 
 

Fotoğraf 27: Pîrê Muru Feran. 

 

Fotoğraf 28: Seregir Bere Stune Ziyareti. 

 

 



299 
 

Fotoğraf 29: Sin Ziyareti. 

 

Fotoğraf 30: Veysel Karani Türbesi. 

 



300 
 

Özet 

Bu çalışmanın konusu, 2000’li yıllarla birlikte uygulamasına hız verilen uluslararası 

neo-liberal tarımsal ekonomi-politikalarıyla birlikte Türkiye kırlarında hızlanmakta 

olduğu görülen çözülme, mülksüzleşme ve göç süreçlerinin, Siirt İli Pervari İlçesi 

Beğendik Beldesi özelinde antropolojik perspektifle incelenmesidir. Çalışma, 

ülkemizde kırsal alana dönük hayata geçirilen yeni ekonomi politikalarıyla doğrudan 

ilişkisi bakımından, sayıları hızla artan hidroelektrik santrallerinin (HES) söz konusu 

edilen çözülme ve mülksüzleşme süreçleri içerisinde son derece önemli bir rol 

oynadığı iddiasına sahiptir.  

Beğendik Beldesi’ni de kapsayan ve henüz yapım aşamasının başlangıcında olan 

Pervari HES projesinin insan ve doğa varlığına olan kültürel ve maddi etkileri ile 

toplamında ortaya çıkardığı kültürel süreçler, bu çalışmanın üzerinde tartışma 

yürüteceği önemli alt konu başlıkları olarak ifade edilebilir.  

Buradan hareketle, çalışmamızın kapsamı, “üzerinde baraj olmayan akarsu 

bırakmama” hedefiyle uygulanmakta olan güncel devlet politikalarının, Türkiye’nin 

kırsal alanlarında neden olduğu yeni kültürel süreçlerin, Beğendik Beldesi örneğinde, 

eleştirel bir incelemesi olarak da nitelendirilebilir.  

 



301 
 

Abstract 

The aim of this research is to analyze the impact of neo-liberal agrarian political 

economics, which have gained impetus with the dawning of the new millennium, in 

the Beğendik county of the Pervari district of the city Siirt using an anthropological 

perspective. The research aims to show that the increasing number of hydroelectric 

plants is a key factor to these processes of expropriation and dissolution, as the 

hydroelectric plants are directly connected to the new form of agrarian political 

economics. 

It can be said that the cultural and material effects of the Pervari hydroelectric plant 

project, which is currently undergoing construction and whose area of effect 

encompasses Beğendik county, on the people and nature of the region is one of the 

main subtopics of this research. 

From this point, it can be said that this research is a critical analysis of the current 

state policy which aims to “leave no stream without a dam” and the new cultural 

processes this policy leads to in rural Turkey, through the particular example of 

Beğendik county. 



302 
 

Kaynakça 

Adda, Jacques, 2007. Ekonominin Küreselleşmesi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Akça, Mehmet. 2006. Yezidiler, İnanç Esasları ve Ritüeller. Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Akçay, A. Adnan. 1995. An Empirical Study on Rural Structures and Temporary-

Seasonal Migration in South-Eastern Anatolia. Ortadoğu Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Bölümü. Basılmamış Doktora Tezi. 

Akçay, A. Adnan. 1985. Traditional Large Land Ownership and Its Transformation 

in Two Southeast Anatolian Villages. Ortadoğu Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Sosyoloji Bölümü. Basılmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Akşit, Bahattin. 1967. Azgelişmiş Kapitalizm ve Köylere Girişi. Ankara: ODTÜ 

Öğrenci Birliği Yayınları, Şark Matbaası.  

Akşit, Bahattin. 1993. “Studies in Rural Transformation in Turkey, 1950-1990” (ed. 

Stirling, Paul) Culture and Economy: Changes in Turkish Villages. Cambridgeshire: 

The Eothen Pres. 

Akşit, Bahattin (ve diğerleri). 1994. Population Movements in the South-Eastern 

Anatolia Project Region. GAP Regional Development Administration Report.  

Akşit, Bahattin (ve diğerleri). 1996. “Population Movements in the South-Eastern 

Anatolia: Some Findings of an Empirical Research in 1993”, New Perspectives on 

Turkey. Sayı: 14, s. 53 - 74. 



303 
 

Akşit, Bahattin ve diğerleri. 1998. “Türkiye’de Bunalım ve Demokratik Çıkış 

Yolları: Kavramsal Bir Çerçeve”. Türkiye’de Bunalım ve Demokratik Çıkış Yolları, 

Ankara: Türkiye Bilimler Akademisi Yayını. 

Akşit, Bahattin. 1998. (ed. Pamuk, S., Toprak, Z.) içinde, “Kırsal Dönüşüm ve Köy 

Araştırmaları”. Türkiye’de Tarımsal Yapılar (1923-2000). içinde s.179 - 196. 

Akşit, Bahattin. 2006. ”Köy, Kırsal Kalkınma ve Kırsal Hane Halkı/Aile 

Araştırmaları”. Eraydın, Ayda. (Ed.) Değişen Mekân: Mekânsal Süreçlere İlişkin 

Tartışma ve Araştırmalar Toplu Bakış. S. 123 - 163. Ankara: Dost Yayınları. 

Akyürek, Gökçe. 2005. Impact Of Atatürk Dam On Social And Environmental 

Aspects Of The Southeastern Anatolia Project. Ortadoğu Teknik Üniversitesi, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Altınbilek, H. Doğan ve diğerleri. 1999. “The New Approach to Development 

Project-İnduced Resettlement in Turkey” Journal of Water Resources Development. 

Vol. 15, No. 3, pp. 291-300. 

Altınok, Elif Başak. 2006. Halay ve Çiftetelli: Kürt Göçü Almış Tatar Köylerinde 

Etnik Sınırlar. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Antropoloji 

Anabilim Dalı. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Argunhan, Metin. 2009. Hamidiye Alayları ile Koruculuk İlişkisi. Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Bölümü Kamu Yönetimi Anabilim Dalı. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Arı, Oğuz (Ed). 1985. Köy Sosyolojisi Okuma Kitabı. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi 

Yayınları.  



304 
 

Atasever, Sabir. 1985. Toprak ve Tarım Reformu Uygulamasında Öncelikli Köylerin 

Tespitine İlişkin Bir Yöntem Uygulaması. Gazi Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Atay, Tayfun. 1996. Batı’da Bir Nakşî Cemaati – Şeyh Nazım Kıbrısi Örneği. 

Ankara: İletişim Yayınları. 

Atay, Tayfun. 2000. “Kavramlar Kargaşası – Bilimdalları Çatışması Dünyada ve 

Türkiye’de ‘Sosyal İçerikli’ Antropolojiyi Adlandırma Sorunu”. Folklor ve Edebiyat 

– Sosyal Antropoloji Özel Sayısı. Sayı: 2000/2, s. 135 – 163. 

Auge, Marc ve Colleyn, J. Paul. 2004. (çev. İsmail Yerguz) Antropoloji. Ankara: 

Dost Kitabevi Yayınları. 

Avcıoğlu, Doğan. 1969. Türkiye’nin Düzeni (Dün-Bugün-Yarın). Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Ayar, Zeynep. 2007. Su Kaynaklarının Ekonomi Politiği – Türkiye Örneği. Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İktisat Anabilim Dalı Uluslararası İktisat 

Bilim Dalı. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Aybi, Mahmut. 2009. II. Abdülhamit’in Ortadoğu Politikası. Muğla Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih Bölümü, Tarih Anabilim Dalı. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Muğla.  

Aydemir, Cahit ve Kaya Mehmet. 2007. “Küreselleşme Kavramı ve Ekonomik 

Yönü”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi. Bahar, Cilt: 6, Sayı: 20, s.260 - 282. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=14
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=43


305 
 

Aydın, Suavi ve Emiroğlu Kudret. 2003. Antropoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve 

Sanat Yayınları. 

Aydın, Zülküf. 1986. "Kapitalizm, Tarım Sorunu ve Azgelismis Ülkeler I-II." 11. Tez 

3 – 4. S. 126 - 155 ve 71 - 216. İstanbul: Uluslararası Yayıncılık. 

Aydın, Zülküf. 2001. “Yapısal Uyum Politikaları ve Köylülüğün Beka Stratejileri”. 

Toplum ve Bilim. Sayı. 88, s. 11 - 32.  

Aygün, Banu. 2005. Ekolojik Antropoloji: Antakya Örneği. Ankara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Üniversitesi, Sosyal Çevre Bilimleri Anabilim Dalı. Yayımlanmamış 

Doktora Tezi. Ankara. 

Aysu, Abdullah. 2006. Avrupa Birliği ve Tarım. İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Aysu, Abdullah. 2008. Küreselleşme ve Tarım Politikaları. İstanbul: Su Yayınevi. 

Aysu, Abdullah. 2009. “Piyasa ve Küçük Köylülük”. Mülkiye. Cilt:33. Sayı: 262, s. 

223 – 236. 

Aytar, Osman. 1991. Kürdün “Makûs Talih”i ve “Güneydoğu” Anadolu Projesi – 

Sorunlar ve Gerçekler. İstanbul: Medya Güneşi Yayınları. 

Bağcı, Yusuf. 1998. Toprak Ağalığı ve Kırsal Dönüşüm Adıyaman İli Boztepe Köyü 

Vak`a İncelemesi. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Bahadır, İbrahim. 2001. Ümmetten Millete – Türk Ulusunun İnşası (1860 – 1945). 

Ankara: Kalan Yayınları. 



306 
 

Bahadır, Ziynet. 1994. Köy Enstitülerinin Sosyolojik İncelenmesi. Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi. Sivas. 

Barfield, Thomas. 1997. The Dictionary of Anthropology. Oxford: Blackwell 

Publishing. 

Barkan, Ömer Lütfi. 1980. Türkiye’de Toprak Meselesi – Toplu Eserler I. İstanbul: 

Gözlem Yayınları. 

Barth, Fredrik. 2001. Kürdistan'da Toplumsal Örgütlenmenin İlkeleri. Çev. Serap 

Rûken Şengül, Hişyar Özsoy. İstanbul: Avesta Yayınları. 

Berkün, Mehmet. Aras, Egemen ve Koç, Tuğba. 2008. “Hidroelektrik Santrallerinin 

Nehir Ekolojisi Üzerinde Oluşturduğu Etkiler”. Ankara: Türkiye Mühendislik 

Haberleri. Sayı: 452.  

Beşikçi, İsmail. 1992. Doğu’da Değişim ve Yapısal Sorunlar - Göçebe Alikan Aşireti. 

Ankara: Yurt Yayınları. 

Bilgen, Bahar. 2007. Implementation of Land and Agricultural Reform Lawno. 1757 

in Urfa (1960-1980), Boğaziçi Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Bingöl, Önder. 2003. Küreselleşme Sürecinde Devletin Yeni İşlevi. İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Maliye Anabilim Dalı. Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Boratav, Korkut. 2003. Türkiye İktisat Tarihi 1908 – 2002. Ankara: İmge Kitabevi. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=7
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=7
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95


307 
 

Boratav, Korkut. 2004. Tarımsal Yapılar ve Kapitalizm. Ankara: İmge Kitabevi 

Yayınları. 

Bruniessen, Martin Van. 1991. Ağa, Şeyh ve Devlet. Ankara: ÖZ – GE Yayınları. 

Bruniessen, Martin Van. 1992. Kürdistan Üzerine Yazılar. İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Bruniessen, Martin Van. 2004. Türklük, Kürtlük, Alevilik – Etnik ve Dinsel Kimlik 

Mücadeleleri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Chayanov, Alexander Vasilevich. 1966. (ed.Thorner, Daniel; Basile, Kerblay; Smith, 

F.) The Theory of Peasant Economy. Illinois (USA): The American Economic 

Association. 

Childe, Gordon. 1978. Kendini Yaratan İnsan – İnsanın Çağlar Boyunca Gelişimi. 

İstanbul: Varlık Yayınları. 

Childe, Gordon. 1995. (çev. Alleddin Şenel ve Mete Tunçay) Tarihte Neler Oldu?. 

İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Coşkun, Gülen. 1992. Peasantry: Transformationor Persistence An Analysis On Two 

Villages İn Southeast Anatolia Region. Orta Doğu Teknik ÜniversitesiSosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans tezi. Ankara. 

Çağlar, Yücel. 1986. Köy, Köylülük ve Türkiye’de Köy Kalkınması Sorunu. Ankara: 

Türkiye Ziraatçılar Derneği Yayınları. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=24
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=24
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95


308 
 

Çetin, Türkan. 1997. Cumhuriyet Döneminde Türkiye`de Köylü Politikası (1923-

1950). Dokuz Eylül Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. İzmir.  

Dağ, Rıfat. 2007. Kırsal Kalkınma Siyaseti. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Dağdeviren, Nahit. 2000. Türkiye’de Toprak Reformu (1923 – 1950). Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Elazığ.  

Danık, Ertuğrul. 2006. Öteki Tanrılar – Alevi Bektaşi Mitolojisi. Ankara: İmge 

Kitabevi.  

Descola, Philippe; Palson, Gisli. 1996. “Intoductin”. Nature and Society - 

Anthropological Perspectives. London: Routledge. 

Diakov, V. ve Kovalev, S. 1987. İlkçağ Tarihi – 1. Ankara: V Yayınları. 

Dinçkol, Abdullah. 1992. Sosyal Güvenlik Açısından Toprak Ve Tarım Reformu 

"Sistem Kuramı" Çerçevesinde Bir İnceleme. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul. 

Doğan, Avcıoğlu. 1968. Türkiye’nin Düzeni. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Dünya Barajlar Komisyonu Raporu (World Commission on Dams). 2000. Dams and 

Development. 

Ebinç, Sait. 2008. Doğu Anadolu Düzeninde Aşiret-Cemaat-Devlet. Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi Siyaset 

Bilimi Anabilim Dalı. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=10
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=14


309 
 

Ecevit, Mehmet. Karkıner, Nadide. Büke, Atakan. 2009. “Köy Sosyolojisinin 

Daraltılmış Kapsamından Tarım-Gıda-Köylülük İlişkilerine”. Mülkiye. Sayı: 33, s. 

41 – 62. 

Ellwood, Wayne. 2002. (çev. Betül Dilan Genç) Küreselleşmeyi Anlama Kılavuzu. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Eickelman, Dale. F. 1989. The Middle East – An Anthropological Approach. New 

Jersey: Englewood Cliffs. 

Ercan, Fuat. 1989. Toplumsal Değişme Sürecinde Küçük Köylülük (Osmanlı 

Toplumsal Yapısının Değişim Sürecinde). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Ercan, Fuat. 2006. “Küreselleşme Sürecindeki Yerellikler: Homojenleşme ve 

Farklılaşma/Güç ve Eşitsizlik İlişkileri Üzerine”, (der. Demet Yılmaz ve diğerleri) 

Kapitalizm Küreselleşme Azgelişmişlik, Ankara, Dipnot Yayınları, s.19-83. 

Ercan, Fuat ve Yaman Öztürk, Melda. 2009. “1979 Krizinden 2001 Krizine 

Türkiye’de Sermaye Birikim Süreci ve Yaşanan Dönüşümler. Praksis. Sayı: 19, s.55-

93. 

Erdemci, Bayram. 2010. Eruh ve Pervari Yöresinde Kutsal Mekân Anlayışı ve 

Yaygın Halk İnançları. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe 

ve Din Bilimleri Anabilim Dalı Dinler Tarihi Bilim Dalı. Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. Van. 

Erdost, Muzaffer İlhan. 1988. Kapitalizm ve Tarım. Ankara: Onur Yayınları 



310 
 

Erkan, Rüstem. 2005. Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nin Sosyal Yapısı ve Değişme 

Eğilimleri. Ankara: Kalan Yayınları. 

Ersoy, Erhan G. 2000. “Tarafsız Apolitik Ekolojizmden, Taraflı Politik Çevreciliğe: 

Yeni Ekolojik Antropoloji”. Folklor ve Edebiyat. Sayı 2000/2, s. 225 – 239.  

Fığlalı, E. Ruhi. 1996. Çağımızda İtikadi İslam Mezhepleri. Ankara: Selçuk 

Yayınları. 

Gambetti, Zeynep. 2009. “İktidarın Dönüşen Çehresi: Neoliberalizm, Şiddet ve 

Kurumsal Siyasetin Tasfiyesi”. İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 

Dergisi. Sayı: 40, s. 143 – 164. 

Gedik, Hande Birkalan ve Kümbetoğlu, Belkıs. 2005. Gelenekten Geleceğe 

Antropoloji. İstanbul: Epsilon Yayınevi. 

Geray, Cevat. 1972. “Toplum Kalkınması ve Köy Araştırmaları”. Ankara: Ankara 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, Cilt: 5, sayı: 1 – 2 (1972’den ayrı basım). 

Gezik, Erdal. 2004. Dinsel, Etnik ve Politik Sorunlar Bağlamında - Alevi Kürtler, 

Ankara: Kalan Yayınları. 

Gökalp, Ziya. 1992. Kürt Aşiretleri Hakkında Sosyolojik Tetkikler. Haz. Şevket 

Beysanoğlu. İstanbul: Sosyal Yayınları. 

Gölbaşı, Edip. 2008. The Yezidis and The Ottoman State: Modern Power, Military 

Conscription and Conversion Policies, 1830 – 1909. Boğaziçi Üniversitesi Atatürk 

Enstitsü, Modern Türk Tarihi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul.  



311 
 

Güler, Birgül Ayman. 1996. Yeni Sağ ve Devletin Değişimi - Yapısal Uyarlama 

Politikaları. Ankara: TODAİ Yayınları. 

Günaydın, Gökhan. 2002. Küreselleşme ve Türkiye Tarımı. Ankara: Ziraat 

Mühendisleri Odası. 

Günaydın, Gökhan, 2003. “Küreselleşen Piyasa, Yoksullaşan Köylü”, Liberal 

Reformlar ve Devlet, KİGEM Sempozyum Bildirileri, Ankara, s. 43 – 121. 

Günaydın, Gökhan. 2004. “Neoliberal Dünya piyasası ve Alakart Avrupa’da Türkiye 

Tarımının ve Köylüsünün Kaderi: ‘Klasik Bir Periferi Öyküsü’”. Özgür Üniversite 

Forumu. Sayı 28, s. 42 – 83. 

Günaydın, Gökhan. 2006. Avrupa Birliği Genişleme Sürecinde Türkiye, Kırsal ve 

Tarımsal Politikalar. Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kamu 

Yönetimi ve Siyaset Bilimi Bölümü. Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara.  

Günaydın, Gökhan. 2009. “Türkiye Tarım Politikalarında ‘Yapısal Uyum’: 2000’li 

Yıllar”. Mülkiye Dergisi. Sayı: 262, s. 175 – 222.  

Günaydın, Gökhan. 2010. Tarım ve Kırsallıkta Dönüşüm: Politika Transferi Süreci / 

AB ve Türkiye. Ankara: Tan Kitabevi. 

Güler, Birgül Ayman. 1996. Yeni Sağ ve Devletin Değişimi, Yapısal Uyarlama 

Politikaları. Ankara: TODAİ Yayınları 

Güvenç, Bozkurt. 1996. İnsan ve Kültür. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Gültekin, Ahmet Kerim. 2004. Tunceli’de Kutsal Mekân Kültü. Ankara: Kalan 

Yayınları. 



312 
 

Gültekin, Ahmet Kerim. 2005. “Beyşehir Gölü Havzası’ndan Tunceli Dağları’na 

İnsan Toplumsallığının İzdüşümü Olarak Söylenceler Üzerine Bir Deneme”, 

Kırkbudak – Anadolu Halk İnançları Araştırmaları. Sayı: 1, s. 75 – 89.  

Gültekin, Ahmet Kerim. 2010. Tunceli’de Sünni Olmak – Tunceli Pertek’te Ulusal ve 

Yerel Kimlik Öğelerinin Etnolojik Tetkiki, İstanbul: Berfin Yayınları. 

Güngör, Mehmet. 1990. Baraj Gölü Altında Kalan Bayındır Köyünün Yeni Yerleşim 

Yerine Uyum Sürecinin Yol Açtığı Sosyal Kültürel Değişmeler. Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Ankara. 

Güngören, Ahmet. 1998. Cadıların Günbatımı – Bir Antropoloji El Kitabı için 

Yazılar. İstanbul: Yol Yayınları. 

Günhal, Emine. 2008. Siirt – Pervari’de Kültürel Hayat. Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü İlahiyat Anabilim Dalı Din Sosyolojisi Bilim Dalı. 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Hamsici, Mahmut. 2010. Dereler ve İsyanlar. Ankara: Nota Bene Yayınları. 

Haviland, A. William. 2002. (çev. Hüsamettin İnanç ve Seda Çiftçi) Kültürel 

Antropoloji. İstanbul: Kaknüs Yayınları. 

Hobsbawm, Eric. 1996. Kısa 20. Yüzyıl 1914 – 1991: Aşırılıklar Çağı. Çeviren: 

Yavuz Alogan. İstanbul: Yordam Kitap.  

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=16
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=16
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95


313 
 

Ilgaz (Atalay), Nurdan. 1988. The Dynamics Of Rural Transformation İn Two 

Ankara Villages. Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Işık, Zehra. 2008. Yezidilik Teolojisi. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

İstanbul. 

İlkin, Selim ve Tekeli, İlhan. (ed. Pamuk, Ş., Toprak, Z.). 1988. “Devletçilik Dönemi 

Tarım Politikaları (Modernleşme Çabaları)”. Türkiye’de Tarımsal Yapılar (1923-

2000). (içinde) s. 37 - 90. 

İslam Ansiklopedisi. 1988. İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

Kavak, Sinem. 2010. Struggling For Survival İn The Village After The Disturbance 

Of Tobaccoland: Tracing New Rurality Behind The Footprints Of Tobacco Farmers. 

Boğaziçi Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü, Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Kepenek, Yakup ve Yentürk, Nurhan. 2003. Türkiye Ekonomisi. İstanbul: Remzi 

Kitabevi. 

Keskin, Nuray Ertürk. 2009. Türkiye’de Devletin Toprak Üzerinde Örgütlenmesi. 

Ankara: Tan Kitabevi Yayınları. 

Keyder, Çağlar. 1980. Paths of Rural Transformation in Turkey. İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınları. 

Kılıçcıoğlu, Cumhur.1992. Her Yönüyle Siirt. Ankara. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=24
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=6
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=14


314 
 

Kılıçcıoğlu, Cumhur.1992. Tarihi ve Turistik Değerleri ile Siirt. İstanbul: Yenilik 

Basımevi. 

Kıray, Mübeccel. 1964. Ereğli: Ağır Sanayiden Önce Bir Sahil Kasabası. Ankara: 

DPT Yayınları.  

Kıray, Mübeccel. 1968 “Values, Social Stratification and Development”. Journal of 

Social Isues. Sayı 24 (2), s. 87 - 100. 

Konak, Akın. 1995. AtatürkBarajı'nın Neden Olduğu Yeniden Yerleşim Sonunda 

Yenisamsat, Söke, Reyhanlı Örneklerinde Sosyal Antropolojik Açıdan 

İncelenmesi. Ankara ÜniversitesiSosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi. Ankara. 

Kottak, Conrad Philip. 1999. Antropoloji – İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış. Ankara: 

Ütopya Yayınevi. 

Köymen, Oya. 1981. Türkiye’de Tarımsal yapıların Gelişimi (1923 - 2938). İstanbul: 

Boğaziçi Üniversitesi Yayınları. (Not: “Silier” soy ismiyle yayımlanmıştır.) 

Köymen, Oya. 1988. “Bahattin Akşit, Çelik Aruoba ve Nükhet Sirmen Eralp’in 

Tebliğlerine İlişkin Yorum”. Türkiye’de Tarımsal Yapılar (1923 – 2000) (içinde) 

(der. Pamuk, Ş ve Toprak, Z), s. 233 – 236. Ankara: Yurt yayınları. 

Köymen, Oya ve Öztürkcan, Meriç. 1999. “Türkiye’de Toprak Dağılımı Üstüne Bazı 

Notlar”. 75 yılda Köylerden Şehirlere, Bilanço ’98 Kitaplar Dizisi. S. 75 – 96. 

İstanbul: Tarih Vakfi Yayınları.  

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=3
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=3


315 
 

Köymen, Oya. 2003. “Türkiye Tarımı ve Tarım Politikaları”. Sosyalist Türkiye 

Hangi Kaynaklarla Kalkınacak? (içinde) s. 193 – 212. İstanbul: NK Yayınları. 

Köymen, Oya. 2008. Kapitalizm ve Köylülük – Ağalar, Üretenler, Patronlar. 

İstanbul: Yordam Kitap. 

Kuyumcu, İbrahim. 1976. Türkiye’de Toprak Sorunu Süreci. Ankara: Köyün Çocuğu 

Yayınları. 

Kümbetoğlu, Belkıs. 2005. Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve 

Araştırma. İstanbul: Bağlam Yayınları. 

Lawless, Richard (ed). 1987. The Middle Eastern Village – Changing Economicand 

Social Relations. New York: Croom Helm Ltd. 

Leach, Edmund R. 2001. Rewanduz Kürtleri; Toplumsal ve İktisadi Örgütlenme. 

Çev. Sinan Birwan, Hişyar Özsoy, Serap Rûken Şengül. İstanbul: Aram Yayınları. 

Lenin, V. İlyiç. 1994. (çev. İsmail Yarkın) Leninizm – Tarım ve Köylü Sorunu. 

İstanbul: İnter Yayınları. 

Lerner, Daniel. 1964. The Passing of Traditional Society: Modernizing the Middle 

East. New York: Free Press of Glencoe. 

Maisels, Charles Keith. 1999. (çev Alaaddin Şenel) Uygarlığın Doğuşu – 

Yakındoğu’da Avcılık ve Toplayıcılıktan Kentlere ve Devletlere Geçiş. Ankara: İmge 

Yayınları. 

Marshall, Gordon. 1999. (Çev. Akınhay, Osman ve Kömürcü, Derya) Sosyoloji 

Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 



316 
 

Marx, Karl. 1992. (çev. Mihri Belli) Kapitalizm Öncesi Ekonomi Biçimleri. Ankara: 

Sol Yayınları.  

Marx, Karl. 1998. (çev. Yurdakul Fincancı) Artı Değer Teorileri - 1. Ankara: Sol 

Yayınları. 

Milton, Kay. 1993. “İntroduction: Environmentalism and Anthropology. 

Environmentalism, A View from Anthropology. s. 1 – 17. London: Routledge.  

Mizan, Esra. 2010. Türkiye'de Tek Parti Dönemi Köycülük Düşüncesi ve Köycülük 

Uygulamaları. Harp Akademileri Komutanlığı Stratejik Araştırmalar Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Muratyan, Nayat. 2011. Türkiyeli Ermenilerde Kolektif Korku – Gündelik Hayatta 

Korku Altında Varolma Pratikleri. Bilgi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kültürel İncelemeler Yüksek Lisans Programı. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

İstanbul.  

Nas, Mehmet. 2011. Hidroelektirk Santrallerinin Çevre, Kent Yaşamı ve Kültüre 

Etkileri: Ilısu Barajı Örneği. Akdeniz Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kamu 

Yönetimi Anabilim Dalı. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Antalya. 

Netting, Robert. 1986. Cultural Ecology. Illinois: Waveland Press Inc. 

Nikitin, Bazil. 1991. Kürtler. İstanbul: Deng Yayınları.  

Ocak, Ahmet Yaşar. 1997. Kültür Tarihi Kaynağı Olarak Menakıpnameler, Ankara: 

Türk Tarih Kurumu. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=108
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=108


317 
 

Ocak, Ahmet Yaşar. 2002a. Alevi Bektaşi İnançlarının İslam Öncesi Temelleri, 

Ankara: İletişim Yayınları. 

Ocak, Ahmet Yaşar. 2002b. Türk Sufiliğine Bakışlar. Ankara: İletişim Yayınları. 

Oral, Nedet. 2006. Türkiye Tarımında Kapitalizm ve Sınıflar. Ankara: TMMOB 

Ziraat Mühendisleri Odası. 

Ölmez, Sibel. 2001. Peasantist İdeology During The Single Party Period İn Turkey 

(1923-1950). Orta Doğu Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara.  

Önal, Nevzat Erim. 2007. 1980 Sonrası Devlet Politikalarının Türkiye’nin Tarımsal 

Dönüşümüne Etkileri. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul. 

Önal, Nevzat Erim. 2010. Anadolu Tarımının 150 Yıllık Öyküsü. İstanbul: Yazılama 

Yayınevi. 

Önder, İzzettin. 2001. “Küreselleşme ve Ulusal Ekonomiler Açısından Egemenlik 

Sorunu”. Küreselleşme ve Ulus Devlet. İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi Stratejik 

Araştırmalar Merkezi Yayınları. 

Örnek, Aylin. 2007. Kırsal Kalkınma El Kitabı. İstanbul: Sena Ofset. 

Örnek, Sedat Veyis. 1971. Etnoloji Sözlüğü, Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Özbudun, S., Şafak, B., Altuntek, N.S. 2007. Antropoloji – Kuramlar / Kuramcılar. 

Ankara: Dipnot Yayınları. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=24
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95


318 
 

Özdağ, Ümit (ed). Güneydoğu Anadolu Bölgesi’nde ve Doğu ve Güneydoğu 

Anadolu’dan Batıya Göç Edenlerde Kültürel Yapı ve Kültürel Kimlik Sorunu. 

Ankara: Türk Metal Sendikası. 

Özer, Ahmet. 1990. Güneydoğu Anadolu ve GAP Gerçeği – İnceleme, Araştırma. 

Ankara: Damar Yayıncılık. 

Özer, Ahmet. 2003. Doğu'da Aşiret Düzeni ve Brukanlar. Ankara: Elips 

Kitap. 

Öztürk, Şinasi. 2009. “Kırsal Kalkınma Yaklaşımları ve Küçük Meta Üretimi”. 

Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. Cilt: 9, Sayı:2, s. 173 – 188. 

Özuğurlu, Metin. 2011. Küçük Köylülüğe Sermaye Kapanı – Türkiye’de Tarım 

Çalışmaları ve Köylülük Üzerine Gözlemler. Ankara: Nota Bene Yayınları. 

Parlak, Zuhal Güler. 2005. Barajlar ve Sürdürülebilir Kalkınma: Atatürk Barajı 

Örneği. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora 

Tezi. Ankara.  

Pehlivan, Volkan. Küreselleşme, Yoksulluk ve Türkiye. İstanbul Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Maliye Anabilim Dalı, Mali Hukuk Bilim Dalı. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Perinçek, Doğu. 2010. Toprak Ağalığı ve Kürt Sorunu – Kemalist Devrim 7. İstanbul: 

Kaynak Yayınları.  

Pervari Barajı ve Hidroelektrik Santrali Nihai ÇED Raporu. 2008. Ankara: Selin 

İnşaat Turizm Müşavirlik Sanayi ve Ticaret Limited Şirketi ve Pervari Elektrik 

Üretim Sanayi ve Ticaret A.Ş. 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=16
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95


319 
 

Planck, Ulrich. 1971. “Village Sociology in Turkey - Problems of The Development 

of Agricuiture and İnformation on the State of Rural Sociology in Various 

Countries”. Polish Conference of Rural Sociologists – Warsaw March 1971. S. 161 – 

178. 

Politik Ekonomi Ders Kitabı Cilt I – II. 1996. İstanbul: İnter Yayınları. 

Punch, Keith, F. 2005. Introduction to Social Research: Quantitative and Qualitative 

Approaches. London. 

Salihoğlu, Serhat. 2006. “Küresel Su Politikası: Strateji, Uygulama ve Aktörler”. (ed. 

Tayfun Çınar ve Hülya K. Özdinç ), Su Yönetimi. İstanbul: YAYED Memleket 

Yayınları, s 3-34. 

Saka, Burcu. 2010. Devlet – Köylü İlişkisinde Değişim Dönüşüm Süreçleri. Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Çalışma Ekonomisi ve Endüstri İlişkileri 

Anabilim Dalı. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Saygın, Küpra. 2010. Çankırı İlinde Bazı Orman Köylerinde Kırsal Yoksulluğun 

Dinamikleri. Ankara Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. Ankara. 

Siirt İl Çevre Durum Raporu. 2008. Siirt Valiliği İl Çevre ve Orman Müdürlüğü. 

Siirt İl Yıllığı. 1967. 

Siirt’te Eğitim Dergisi. 2007. Sayı 2. 

Siirtliler.net Dergisi. 2008. Yıl 1,Sayı 5.  



320 
 

Sirman, Nükhet. 2001. “Sosyal Bilimlerde Gelişmecilik ve Köy Çalışmaları”. 

Toplum ve Bilim. Sayı: 88, s. 251 – 254. 

Sönmez, Mustafa. 1992. Doğu Anadolu’nun Hikâyesi – Kürtler – Ekonomik ve 

Sosyal Tarih. Ankara: Arkadaş Yayınevi. 

Stirling, Paul. 1965. Turkish Village. London: Weidenfeld and Nicholson.  

Stirling, Paul (ed). 1993. Culture and Economy – Changes in Turkish Villages. 

Cambridgeshire: Eothen Pres.  

Suiçmez, Baki. 2000. “Küreselleşme ve Toprak Politikamız”. Kamu Yönetimi 

Dünyası Dergisi. Sayı: 1, s. 30 - 35. 

Şahin, Mustafa. 1994. Toprak – Tarım Reformu ve Kooperatifçilik. Anadolu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 

Eskişehir. 

Şenel, Alâeddin. 1985. İlkel Topluluktan Uygar Topluma – Geçiş Aşamasında 

Ekonomik Toplumsal Düşünsel Yapıların Etkileşimi. Ankara: Birey ve Toplum 

Yayınları. 

Taşğın, Ahmet. 2006. Yezidiler. Ankara: Andaç Yayınları. 

Teber, Serol. 1985. İlk Toplumların Değişimleri. İstanbul: SAY Kitap Pazarlama.  

“Toprak Reformu Kongresi (1978)”. Ankara: TMMOB Harita ve Kadastro 

Mühendisleri Odası. 

Thomson, George. 1978. (çev. Fatmagül Berktay) Kapitalizm ve Sonrası – Meta 

Üretiminin Yükselişi ve Çöküşü. İstanbul: Aydınlık Yayınları. 



321 
 

TMH Dergisi. 2009. “Hidroelektrik Santrallerinin Yapımıyla İlgili İMO Görüşü”. 

İnşaat Mühendisleri Odası. Sayı: 454, s. 62 – 64. 

Türk Dil Kurumu – Türkçe Sözlük (TDK). 1983. 

Vandana, Shiva. 2007. Su Savaşları: Özelleştirme, Kirlenme ve Kar. İstanbul: BGST 

Yayınları.  

Wolf, Eric. R. 2000. (çev. Abdulkerim Sönmez) Köylüler. Ankara: İmge Kitabevi. 

Yalçın, Emrah. 2010. Ilısu Dam and HEPP - Investigation of Alternative Solutions. 

Ortadoğu Teknik Üniversitesi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara. 

Yalçın-Heckmann, Lale. 2002. Kürtler’de Aşiret ve Akrabalık İlişkileri. İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Yasinok, Kaya. 2000. “A Case Study of Participatory Resettlement in GAP”, 

Republic of Turkey, Prime Ministry, Southeastern Anatolia Project - Regional 

Development Administration. Ankara. 

Yay, Gülsün. 2002. “Türkiye ve Meksika’da İstikrar Programının Karşılaştırılması 

1980 – 2001 

Yeldan, Erinç. 2006. Küreselleşme Sürecinde Türkiye Ekonomisi. İstanbul: İletisim 

Yayınları. 

Yıldırım, Ramazan. 2004. 20. Yüzyılda İslam Dünyasında Hilafet Tartışmaları. 

İstanbul: Anka Yayınları.  



322 
 

Yıldırım, Uygar Dursun. 2006. Kırsal Toplumda Dönüşüm: Eskibeyli (Norşun) Köyü 

Örneği. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul. 

Yörür, Neriman. 2008. 1980 Sonrası Tarım Politikalarının Kırsal Alandaki Yapısal 

Dönüşüm Üzerine Etkileri: Aydın – Dalama Örneği. Dokuz Eylül Üniversitesi, Fen 

Bilimleri Enstitüsü, Şehir ve Bölge Planlama Bölümü, Şehir ve Bölge Planlama 

Anabilim Dalı. Yayımlanmamış Doktora Tezi. İzmir. 

Yüzüak, Deniz. 2005. Küreselleşme Sürecinde Türkiye`de Köylülük ve Tarımsal 

Meta Üretimi: Boyalık Köyü Örneği.Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Ankara 

Yıldırmaz, Sinan. 2009. From “İmaginary” To “Real”: A Social History Of The 

Peasantry İn Turkey (1945-1960). Boğaziçi Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp 

Tarihi Enstitüsü, Yayımlanmamış Doktora Tezi. İstanbul. 

Yılmaz, Gaye. 2009. Suyun Metalaşması / Kıtlığın Nedeni Kıtlığa Çare Olabilir Mi?. 

İstanbul: Sosyal Araştırmalar Vakfı Yayınları.  

Zeyrek, Şerafettin. 1995. Tek Parti Dönemi; Türkiye'de Köy, Köylü ve Köycülük 

Politikası. Hacettepe Üniversitesi Atatürk İlkeleri ve İnkılâp Tarihi Enstitüsü, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara. 

Zubritsky, Y. ve diğerleri. 1995. (çev. Sevim Belli) Kapitalist Toplum. Ankara: Sol 

Yayınları. 

 

http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&AdSoyad==Deniz%20Y%C3%BCz%C3%BCak
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=3
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=95
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&ABD=67
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Universite=6
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=14
http://tez2.yok.gov.tr/tezvt/liste.php?-skip=0&-max=10&Enstitu=14


323 
 

İnternet Kaynakları 

“Halkevleri Doğu Karadeniz Su Hakkı Forumu Sonuç 

Deklarasyonu”, http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-

cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html. 

“Kırsaldaki Değişimin Adı HES, Bahanesi Enerji!”, Abdullah Aysu, 

http://www.karasaban.net/kirsaldaki-degisimin-adi-hes-bahanesi-enerji-abdullah-

aysu/ 

TÜİK, Türkiye İstatistik Yıllığı 2009, http://www.tuik.gov.tr/yillik/yillik.pdf. 

http://tr.wikipedia.org/wiki/Pervari (Erişim tarihi - 16.02.2011) 

 

http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html
http://www.politeknik.org.tr/site/index.php/bilgi-belge/28-cevre/1926--halkevleri-dogu-karadeniz-su-hakki-forumu-sonuc-deklarasyonu.html
http://www.tuik.gov.tr/yillik/yillik.pdf
http://tr.wikipedia.org/wiki/Pervari

	1 - Kapak
	2 - Önsöz
	3 - İçindekiler
	4 - Giriş
	5 - I. Bölüm
	6 - II. Bölüm
	7 - III. Bölüm
	8 - IV. Bölüm
	9 - Sonuç
	10 - Ekler
	11 - Özet
	12 - Abstract
	13 - Kaynakça

