
T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

GENEL SOSYOLOJİ ve METODOLOJİ PROGRAMI 

 

 

 

 

 

ÇİFTE DIŞLANMA: 2000’Lİ YILLARDA İSVİÇRE’DE KÜRT MÜLTECİLER  

 

 

 

 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

HAZIRLAYAN 

 

20096396 YUDUM ŞİT 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

 

YARD. DOÇ. DR. DERYA FIRAT 

 

İSTANBUL-2012 

 

 





 

 

İÇİNDEKİLER 

                                                                                                                               Sayfa no. 

ÖNSÖZ …………………………………………………………………………........... II- III 
ÖZET ………………………………………………………………………………....... IV 
ABSTRACT ………………………………………………………………………….... V 

GİRİŞ: ARAŞTIRMANIN KAPSAMI ve AMACI ................................................... ….1-4 

 

1. KLASİK GÖÇ HAREKETLERİ ve SOSYOLOJİNİN GÖÇ OLGUSUNA 
YAKLAŞIMI ......................................................................................................................5-10 

1.1. Göç Hareketleri...................................................................................... …….11-13 
1.2. Zorunlu Göç,Sürgün, Mültecilik, Diaspora………………………………......24-35 
1.3.  Sosyolojinin Göç Olgusuna Yaklaşımı ......................................................... 36-40 

 
2. İSVİÇRE’DEKİ TÜRKİYELİ GÖÇÜ……………………………………………….41-43 

2.1. İsviçre’de Kürt Diasporası………………………………………………….44-53 
2.2. Türkiye’deki Politik Tarihsel Süreç……………………………………….. 54-59 
2.3. Vatandaşlık, göç politikaları ve İsviçre……………………………………..60-65 

 

3. GÖÇ ÖNCESİ BİREYSEL GÜZERGÂH VE GÖÇ SÜRECİ .....................................66 
3.1. Politik Sosyalizasyon Süreci ......................................................................... 67-73  
3.2. Politik Angajman Kazanma ve Militantizm Güzergâhı……………………..74-86 
3.3. Göç Kararı ve Göç Etme Edimi……………………………………………. 87-94 

 

4. İSVİÇRE’YE SIĞINMADA İLK ADIMLAR VE İSVİÇRE’DE YAŞAM …………. 95 
4.1.Barınma,Kamp,Oturum Alma…………………………………………………96-107 
4.2. Dil Öğrenimi, Eğitim, Çalışma Yaşamı…………………………………. ….108-113 
4.3. Sosyal İlişkiler………………………………………………………………. 114-119 
4.4. Politik Katılım ve Derneksel Faaliyetler……………………………………..120-127 

 
 

5.  TÜRKİYE ve İSVİÇRE’DE DIŞLANMA DENEYİMLERİ………………………….. 128 
5.1. İsviçre ile İlişkiler…………………………………………………………….. 129-141 
5.2.Türkiye ile İlişkiler ……………………………………………………............ 142-147 
5.3. Çifte Dışlanma ………………………………………….................................. 148-168 

 
6.SONUÇ………………………………………….............................................................. 169-172 
EK-1: Mültecilerle İlgili Uluslar Arası Sözleşmeler vs…………………………………… 173-179 
EK-2: Görüşme Cetveli……………………………………………………………………. 180-181 
EK-3:Görüşmeci Listesi….....................................................................................................182-184 
KAYNAKÇA ....................................................................................................................... 185-195  
ÖZGEÇMİŞ .......................................................................................................................... 196 

 

 

 



II 
 

ÖNSÖZ 

 

 

          Sosyolojiye olan ilgimde, göç hareketlerinin bireyler dolayısıyla toplum 

üzerindeki etkilerini bilimsel araştırmalarla birleştirmek isteyişimde küçük bir köyden 

İstanbul’a üniversite okumak için gelen oradan da Avrupa'ya gitmek zorunda kalan ablamın 

yaşam öyküsünün ve bireysel güzergâhının rolü büyüktür. İstemediği halde politik nedenlerle 

buradaki yaşamını arkada bırakıp giden ailemden biri olunca bu sürecin bütün bireysel ve 

toplumsal ağırlığını yaşamış oldum ve bu durum bu türden başka yaşamları da görmeme 

vesile oldu.  Bu tezin konusunu oluşturan bireylerden birisi ablam, diğer bazıları arkadaşlarım 

olunca ve dünyada onlar gibi ulus-ötesi göç eden milyonlarca insan varken onların bu 

hareketlerin neresinde olduğu sorusunun cevabını merak eder oldum. Hangi toplumsal 

koşulların ya da nedenlerin onları göçe zorladığını bilen ve yaşayan biri olarak söz konusu 

kişilerin bireysel güzergâhlarıyla göç etmelerinde etken olan koşulları birlikte ele alınca 

ortaya ne çıkacaktı? Kendileri gibi göç etmiş diğer insanlardan bir farkları ya da onlara benzer 

yönleri var mıydı? Türkiye’de ‘vatan’ ve ‘aidiyet’  mefhumları tartışma konusu olan söz 

konusu kişilerin İsviçre’deki ‘vatan’ ve ‘aidiyet’ meseleleri nasıl yaşanmıştı, değişmiş miydi? 

Bu insanlar kendilerini artık nasıl adlandırıyorlardı; göçmen mi, zorunlu göçmen mi, mülteci 

mi, sürgün mü? Bir yanda, göçmen, sürgün, yabancı dediğimiz insanlar; öte yanda yakın 

çevremizden olup da başka ülkede benzer bir durumu yaşayanlar. Bu kişilerin Türkiye’de 

aidiyetsizlik hissettiklerini bilen biri olarak İsviçre’de de  hissettikleri benzeri duygularına 

'yeni aidiyetsizlik' adı verilebilir mi? Söz konusu kişilerin deneyimine çifte dışlanma 

denilebilir miydi? Bu merak ve düşünceler  tezin temel sorunsalını ve motivasyonunu 

oluşturmuştur diyebilirim. 

 

 Muhtemelen bir teze konu olacaklarından habersiz İsviçre’de yeni bir yaşama 

başlamak durumunda kalan sevgili ablam Yeter ve görüşmecilerim, bana yaşantılarını ve 

yaşadıkları yerleri içtenlikle, dostlukla açtılar. Onlara tek tek ne kadar teşekkür etsem az 

olacaktır.  

Bu tez Mayıs 2011 başvuru döneminde Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 

Bilimsel Araştırma Projeleri (BAP) Birimi C tipi araştırma projeleri kapsamında 

desteklenmiştir (proje no: 201212).  



III 
 

Tez jürimde olmayı kabul eden Galatasaray Üniversitesi Sosyoloji Bölümü öğretim 

üyesi  Doç. Dr. Didem Danış’a ve  Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi  Sosyoloji 

Bölümü öğretim üyesi  Doç. Dr. Şükrü Aslan’a teşekkürlerimi sunarım. 

 

Tez henüz fikir aşamasındayken beni yüreklendiren yazma sürecinde bana yol 

gösteren ve çok şey borçlu olduğum tez danışmanım Yrd. Doç. Dr. Derya Fırat’a çalışmaları 

için özel teşekkürü borç bilirim. 

 

Çalışma boyunca desteğini ve sabrını eksik etmeyen teze konu olan göç sürecinin tüm 

ağırlığını yaşayan aileme varlıkları için ve ayrıca arkadaşım İbrahim Akçelep’e destek ve 

yardımlarından dolayı teşekkür etmek istiyorum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 
 

 

 

ÖZET 

 

 Elinizdeki bu çalışma  ‘2000’li Yıllarda Kürt Üniversite Öğrencilerinin Politik Mülteci 

Olarak İsviçre’ye Gidişleri ve çifte dışlanmalarını  konu almaktadır. Burada söz konusu olan 

politik göçmenlerin aidiyet/ aidiyetsizlik meselelerini bir grup sığınmacı ve mültecinin özgül 

deneyimi üzerinden anlama ve anlatma çabasıdır.  

Çalışma kapsamında göç sosyolojisi literatürü incelenmiş ve Türkiye’den Avrupa’ya 

göç tarihine yer verilmiştir. Söz konusu politik ilticacıların ilişki içinde oldukları İsviçre’deki 

Kürt Diasporası ve yine göçe neden olan Türkiye’deki tarihsel, sosyal ve politik süreç 

anlatılmaya çalışılmıştır. Bu çalışmaya konu olan politik ilticacıların göç öncesi bireysel 

güzergahları ve bu bağlamda politik sosyalizasyon ile politik angajman kazanma süreçleri ve 

militan yaşamları; ayrıca göç etme edimleri ile İsviçre’deki yaşamları ele alınmıştır. 

Çalışmaya katılanların Türkiye ve İsviçre deneyimi üzerinden; sürgünlük, dışlanma ve 

aidiyet/aidiyetsizlik gibi meselelerine bakılmıştır.  

 

Anahtar kelimeler: Politik angajman, Avrupa'ya göç, mültecilik, sürgün, aidiyet, 'yeni 
aidiyetsizlik'. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 
 

 

 

 

 

SUMMARY 

This thesis project aims to investigate the immigration of Kurdish university students 

to Switzerland as political refugees in 2000s and their ‘new the state of not-belonging’ and 

double exclusion. Our concern is to comprehend and explain the issue of belonging / not-

belonging of political refugees referring to the specific experience of some asylum seekers 

and refugees. 

  During the research the literatural review of sociology of emigration and the history of 

emigration from Turkey to Europe is conducted. Apart from that, Kurdish Diaspora in 

Switzerland, whom those political refugees had been in contact with and the historical, social 

and political conditions and processes in Turkey which bring forth the emigration are 

analyzed. In addition to the stories of emigration and their life in Switzerland; the personal 

trajectories of political refugees, their political socialization, the processes of political 

engagement and their life as militans are discussed in the research as well. The issues of exile 

exclusion and the state of belonging/not-belonging are analyzed through the participants’ life 

experiences both in Turkey and Switzerland. 

Keywords: Political engagement, Emigration to Europe, Refugees, Exile, State of 

Belonging, ‘New state of not-belonging’. 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

 

Temel olarak göç sosyolojisi literatürü göç eden birey ve grupların göç etme 

nedenlerini, göç ettikleri ülkeye uyum ve entegrasyonlarını zaman içerisinde 

yerleşilen ülkede geliştirdikleri kimlik ve aidiyetlerini, köken ülkeyle sürdürdükleri 

ilişkiyi ele alır. Bu çerçevede göç sosyolojisinin olgusunun aktörleri yani 

göçmenlerin köken ülkeye veya yerleşilen ülkeye aidiyetleri sürekli bir sorgulama 

konusudur. Bu sorgulama genelde söz konusu iki ülkeden birine aidiyet biçiminde 

neticelenir. Günümüzdeki çalışmalar her iki ülkeye aynı anda aidiyeti mümkün kılan 

birtakım yeni aidiyet biçimleri, kültürel melezleşme türleri, ulusal kimliklerin 

ötesinde çokkültürlü yaklaşımlar, ulusaşırı kimlikler ortaya koyarlar. Peki göç eden 

bireyler politik mültecilerden oluştuğunda ve bu kişiler hem hem köken ülkede hem 

de göçü alan ülkede dışlanma deneyimlerine sahiplerse bu kişilerin aidiyetlerini nasıl 

ele alınabilir?  Söz konusu olan politik gerekçelerle, güvenli ve özgür yaşam hakkını 

koruyabilmek için yaşadığı ülkeyi terk etmiş olan sığınmacı olduğunda, bu kişilerin 

aidiyeti nasıl analiz edilebilir?  Köken ve iltica edilen ülkenin her ikisine de aidiyet-

siz olunabilir mi?  Göçmenlerin yeni aidiyetlerine benzer bir şekilde mültecilerin 

yeni aidiyetsizliklerinden bahsedilebilir mi? Politik sığınmacı ve mülteciler çifte 

dışlanma deneyimlerini yaşamış olabilirler mi? 

Bu çalışmanın esas amacı, yukarıdaki sorulardan hareketle sığınmacı ve 

mültecilerin aidiyet/ aidiyetsizlik, dışlanma gibi meselelerine bakmaktır. Türkiye’nin 

son otuz yılının sosyo-ekonomik durumun sonucu olan Kürt üniversite öğrencilerinin 

İsviçre’ye politik ilticaları ve bu göçten kaynaklanan kimlik sorunlarının ve 

aidiyetlerinin yeterince tartışılmadığı kanaatindeyiz. Bu tezin konusunu 2000’li 

yıllarda Kürt üniversite öğrencilerinin politik mülteci olarak İsviçre’ye gidişleri, çifte 

dışlanmaları ve yeni aidiyetsizlikleri oluşturmaktadır. Bu bağlamda tezin örneklemi; 

2000 yılından sonra gidenler, İsviçre’ye gidenler, Kürtler, politik olanlar, üniversite 

öğrencileri olarak sınırlandırılmıştır. 

Tez çalışmamıza konu edilen kişiler 1973-1989 yılları arası doğumlulardır. 

Türkiye’de Kürt nüfusun ağırlıkta olduğu yerlerde doğan görüşmecilerin büyük 



2 
 

çoğunluğunun 80-85 doğumlular olarak 1990’lı yıllarda çocukluklarını ve 1990-

2000’li yıllarda ise ilk gençliklerini OHAL döneminden yaşamışlardır. Türkiye’nin 

içinde bulunduğu 90’lı yıllar ve OHAL konjonktürü, bu sürecin büyük kentlere ve 

üniversite ortamına yansıması tezimize konu olan bireylerin politik 

sosyalizasyonunda ve siyasi angajman kazanma süreçlerinde oldukça etkili olmuştur. 

Bu tarihsel ortamda politikleşen ve militan bir eylemlilik içinde olan 

görüşmecilerimiz bu süreçte, gözaltı, işkence, tutuklama, cezaevi gibi uygulamalarla 

karşı karşıya kalmışlardır. Birçok görüşmecinin okulu yarım kalmış, bitirenler ise 

mesleklerini icra edecek ortamı bulamamıştır. Haklarında açılan davaların cezai 

yaptırım hükmüyle sonuçlanmıştır. Bu süreçte yurtdışına iltica etmeyi cezaevine 

girmeye ‘tercih eden’ bu kişiler İsviçre Konsolosluğuna iltica başvurusunda 

bulunmuşlardır. Böylece, Türkiye’de yaşanan sıkıntılı ve çalkantılı sürece bir yenisi 

eklenmiş, İsviçre’de mülteci kamplarında başlayan sığınmacı yaşamı mültecilik 

statüsüne kavuşulsa da dışlanmışlık, ötekileştirme gibi etmenlerden dolayı bir sürgün 

hayatına dönüşmüştür. Keza görüşmecilerimizin hemen hemen hepsi kendisini  

‘sürgün’ olarak tanımlamaktadır. Dışlanmışlık ve ötekilik görüşmecilerimizin Kürt 

ve politik bireyler olarak hem Türkiye’deki deneyimlerine hem de İsviçre’de bir 

yabancı, mülteci olarak yaşadıklarını betimler hale gelmiştir. Bu bağlamda kimlik ve 

aidiyet meselesi şüphesiz bir ya da birçok aidiyetten ziyade aidiyetsizlikler ve daha 

doğrusu ‘yeni aidiyetsizlik’ biçiminde kendini ortaya koymaktadır. 

Saha araştırmasında bir niteliksel yöntem olan derinlemesine görüşme tekniği 

kullanılmıştır. Bunun yanı sıra odak grup çalışması yapılmış ve derinlemesine 

gözlem teknikleri kullanılmıştır. Araştırma kapsamında Türkiye’den İsviçre’ye iltica 

talebinde bulunmuş yirmi dokuz genç Kürt kadın ve erkek ile derinlemesine yüz 

yüze görüşmeler yapılmıştır. Görüşmeler süresince yapılmış olan kayıtlar ve tutulan 

notlar daha sonra deşifre edilerek yazılı metin haline getirilmiş ve elde edilen veri ve 

bulgularla birlikte çalışmanın amacı doğrultusunda analiz edilerek kullanılmıştır. 

Görüşülen her kişiye aynı sorular,  ancak görüşmenin gidişatına göre bazen farklı 

sıralarda sorulmuştur. Hazırlanan soru cetvelinde ise Türkiye’deki yaşamlarından 

İsviçre’ye geliş süreçlerine, İsviçre’deki yaşamdan politik süreçlerin 

değerlendirilmesine, Türkiye ile kurulan ilişkilerden İsviçre’deki ilişki örüntülerine, 



3 
 

gelecek tahayyüllerinden aidiyet/ aidiyetsizlik biçimlerine kadar göç sürecinin tüm 

aşamaları öğrenilmeye çalışılmıştır.1  Araştırmaya başlarken aile ve arkadaş 

çevresinden yola çıkarak kartopu tekniğinin uygulanması ile yirmi dokuz kişiye 

ulaşılmıştır.  

Saha araştırması 2010 yazında İsviçre’nin değişik kentlerinde 

gerçekleştirilmiştir. Görüşmecilerin tamamı Alman ve Fransız kantonlarında yaşayan 

Türkiye kökenli Kürt mültecilerden oluşmaktadır. Görüşmelerin yapıldığı 2010 

yılında 21-37 yaş aralığındaki 29 kişiyle yapılan görüşmelerin 1/3’ü Zürih’de, geri 

kalanları ağırlıklı olarak; Biel, Cenevre, Lozan, Nüchatel, Aarau, Bern’de 

gerçekleştirilmiştir. Ayrıca Montrö, Schaffausen, Fribourg, Schwyz’de görüşme 

yapılan yerler arasındadır. Görüşülen kişilerin üçte ikisini erkekler, geriye kalan üçte 

birini ise kadınlar oluşturmaktadır. Doğum tarihlerli 1973-1989 yıllarına rastlayan 

görüşmecilerimiz ağırlık olarak 1980-1985 yıllarında doğmuşlardır. 2010’da çoğu 

26-31 yaşları arasında olan görüşmecilerimizin 5-10’lu yaşlarını 1990’lı yıllarda,  ilk 

gençliklerini 1990-2000’li yıllarda geçirmiş ve 1998-2003 tarihlerinde üniversiteye 

girmiş OHAL’in etkisiyle oluşan Kürt politik kuşağına dahil olduklarını 

söyleyebiliriz.   

Görüşmecilerimizin iki tanesi dışında hepsi Türkiye’de Kürt nüfusun ağırlıklı 

olduğu şehirlerde doğmuşlardır. Diyarbakır, Mardin ağırlıklı görüşmecilerimizin 

doğum yerleri, şu şekilde sıralanabilir;  Kahramanmaraş, Adıyaman, Şanlıurfa, 

Ardahan, Ağrı, Batman, Bingöl, Erzincan, Ankara, Kars, Malatya, Manisa, Şırnak, 

Tunceli. Görüşmecilerin çoğu Türkiye’de üniversite öğrencisidir. Geriye kalanları 

gazeteci ve öğretmendir.  Görüşmecilerin çoğunun babası, köylü ve işçidir, çok azı 

memurdur. Görüşmecilerden birinin babası tüccardır. Görüşmecilerin İsviçre’deki 

durumlarına bakılacak olursa; 1/3’ü sığınmacı, 2/3’ü mültecidir. Görüşmecilerin 

1/3’den fazlası kendini  ‘sürgün’ olarak tanımlamaktadır. Bir kısmı ise mülteci 

tanımını kullanmayı tercih etmektedirler. Diğer tanımlama biçimleri ise; gurbetçi, 

sığıntı, tutuklu, yalnız, öteki, zorunlu göçmendir.2 

                                                            
 
1 Bkz. Ek-2’ deki görüşme cetveli.  
2 Bu konu 5. Bölümde detaylı olarak ele alınacaktır.  



4 
 

 Bu tez kapsamında, birinci bölümde göç hareketlerine ve sosyolojinin göç 

olgusuna yaklaşımı ele alınacaktır. Bu bağlamda göç tanımı, türleri, göç hareketleri,  

zorunlu göç, mültecilik, diaspora teorilerine ve sosyolojinin göç olgusuna 

yaklaşımına bakılacaktır. Bu bölümde amaç çalışmamıza konu edilen kişilerin 

göçünün kapsamını incelemek ve mevcut göç sosyolojisi teorileriyle ele alınıp 

alınamayacaklarını görmektir. İkinci bölümün konusunu İsviçre’de Türkiyeli göçü 

oluşturmaktadır. Bu bölümde sırasıyla İsviçre’de Kürt Diasporası, Türkiye’deki 

politik ve tarihsel süreç ile İsviçre’de vatandaşlık ve göç politikaları ele alınacaktır. 

Üçüncü bölümde söz konusu kişilerin bireysel güzergâhlarına ve göç süreçlerine 

bakılacaktır. Öncelikle söz konusu kişilerin politik sosyalizasyon ve politik angajman 

kazanma süreci ve militanlık güzergahı ele alınacaktır. Bu bölüm göç kararı ve göç 

etme edimiyle tamamlanacaktır.  Dördüncü bölümde tez çalışmamıza konu olan 

bireylerin İsviçre’ye sığınmada ilk adımları ve İsviçre’deki yaşamları ele alınarak 

sırasıyla; barınma, kamp, oturum alma, dil öğrenimi, eğitim, çalışma yaşamı, sosyal 

ilişkiler, politik katılım ve derneksel faaliyetleri incelenecektir. Beşinci bölümde ise 

söz konusu bireylerin Türkiye ve İsviçre’deki dışlanma deneyimleri ve aidiyetleri 

konu edilecektir. Bu bağlamda; İsviçre ile ilişkileri, Türkiye ile ilişkileri ve çifte 

dışlanmaları bağlamında ‘yeni aidiyetsizlik’leri ele alınacaktır. Bu bölümün amacı bu 

teze konu edilen kişilerin çifte dışlanmalarına ve  aidiyet/ aidiyetsizlik meselelerine 

bakmaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

1. TARİHSEL GÖÇ HAREKETLERİ ve SOSYOLOJİNİN GÖÇ 

OLGUSUNA YAKLAŞIMI 

 

 

Göç tarihi insanlık tarihi kadar eskiye götürülebilir. İnsanoğlu yerleşik 

hayata geçtikten sonra bile pek çok nedenle hareket halinde olmayı tercih etmiştir 

ve/veya olmaya mecbur kalmıştır. Göç hareketlerinin devlet politikalarının konusu 

haline gelme veya sosyal bilimler literatürüne girmesi ise farklı dönemlerde 

gerçekleşmiştir. Özellikle Soğuk Savaş'ın sona ermesiyle meydana gelen olağanüstü 

yer değiştirme ve toplumsal değişikler, dünya tarihi ve göç sosyolojisi açısından 

dönüm noktası olmuştur.3 Uluslararası göç ise modern dünyada küreselleşmenin 

merkezinde yer alan durumlardan biridir. 

 

 

Bu bölümde; göçü, göç türlerini, tarihsel olarak göç hareketlerini ele almaya 

çalışacağız. Ardından çalışmamızın odak noktasında olan kişilerin Türkiye’den 

İsviçre’ye göç sürecinin de parçası olduğu sığınmacı ve mülteci göçünden 

bahsedeceğiz. Son olarak sosyolojinin göç olgusuna yaklaşımını ele alacağız. 

 

 

Modern dünyada göç kısaca, ekonomik, toplumsal veya siyasal nedenlerle 

insanların bireysel ya da kitlesel olarak yer değiştirme eylemi şeklinde tanımlamak 

mümkündür.4 Daha kapsamlı olarak düşünüldüğünde ise göç, çalışmak ve kendine 

daha iyi bir yaşam sağlamak amacıyla, insanların bulundukları yerleri terk ederek 

başka yerlere kesin ya da geçici olarak yerleşmesidir.5   

 

                                                            
 
3 S. CASTELLS - M.J. MILLER, Göçler Çağı, Modern Dünyada Uluslararası Göç Hareketleri 
4 CengizŞAHİN, Yurt Dışı Göçün Bireyin Psikolojik Sağlığı Üzerindeki Etkisi İlişkin Kuramsal 
Bir  İnceleme,57-67. 
5 Sami  ÖNGÖR, Coğrafya Terimleri Sözlüğü 
 



6 
 

 Yine göç hareketi, Thomas Faist tarafından; bir mekândan, toplumsal veya 

siyasal bir birimden, bir diğerine gerçekleşen aktarım ya da yaşanılan yerin, daimi 

veya yarı-daimi olarak genellikle bir çeşit idari sınırın dışına doğru değiştirilmesi 

olarak anlatılır.6 Ulusal sınırlar içindeki göç, iç göç; uluslararası ve sınır ötesi göç ise 

dış göç olarak tanımlanabilir. Uluslararası göç literatürde belli bir ülkeden diğer bir 

ülkeye doğru gerçekleşen nüfus hareketi olarak, Faist tarafından ‘çok sayıda bağ ile 

çok sayıda ulus-devlet içindeki iki ya da daha çok konumu ve hareket edenlerle 

kalanlar arasındaki çeşitli bağları özetleyen, çok boyutlu ekonomik, siyasi, kültürel 

ve demografik bir süreç’ olarak tanımlanır.7  

 

Çeşitli araştırmacılar tarafından çeşitli göç tipleri ortaya konulmuştur. 

Petersen göçü beş grupta incelemektedir. İlk kategoride “ilkel göç (primitive 

migration)” olarak adlandırdığı ekolojik faktörlerin itme etkisi sonrasında oluşan göç 

hareketleri yer almaktadır. Göçün bu türü göçmenlerin iradeleri çerçevesinde 

gerçekleşmekle birlikte doğa olayları insanları göçe sevk etmektedir. Petersen’in 

tipolojisindeki ikinci ve üçüncü kategori zorunlu (forced) ve zorla (impelled) göçtür. 

Zorla göçte göç etmeye neden olan itici güçlerin varlığına rağmen, karar yine 

göçmene aittir. Göçmen göç etmese de hayatta kalacağını ve yaşantısına devam 

edeceğini bilmektedir. Ancak zorunlu göçte göçmenin böyle bir karar hakkı yoktur. 

Göç etmemesi hayatının akısını olumsuz yönde değiştirecektir. Bir diğer kategori 

göçmenin keyfi karar vererek göç ettiği serbest göç (free migration)tür. Avrupa’dan 

Amerika’ya 18.yy boyunca gerçeklesen göç hareketleri bu grubun içinde yer 

almaktadır. Petersen’in son göç kategorisi, özellikle ulaşım olanaklarının 

gelişmesiyle birlikte daha sık hale gelen ve toplu olarak göç etmeyi tanımlayan 

kitlesel göç (mass migration)tür.8 

 

Weiner ise, uluslararası göç hareketlerini ülkeye giriş ve ülkeden çıkış 

çerçevesinden tanımlamıştır. Buna göre göçmenler arasındaki farklılık devletlerin 

ülkeye giriş çıkışlarda gözettikleri politikalara göre şekillenmektedir. Weiner ülkeye 
                                                            
 
6 Thomas FAIST, Uluslar arası Göç ve Ulusaşırı Toplumsal Alanlar, 42. 
7  A.g.k.,  30. 
8  W. PETERSEN,   A General Typology of Migration, American Sociological Rewiew, 259-263. 



7 
 

girişte ve çıkışta uygulanmakta olan 5 temel politikadan söz etmekte ve bunların göç 

hareketlerini şekillendirdiklerini ileri sürmektedir. Bir ülkeye giriş kuralları şu 

şekilde ifade edilmektedir. 

1- Kısıtsız giriş kuralı: Hiçbir ülke tüm göçmenler için ülkeye serbestçe girişine izin 

vermemekle birlikte, kimi ülkeler komsu ülkelerinin vatandaşlarına bu hakkı 

sağlamaktadırlar. 

2- Destekleyici giriş kuralı: Ülkeler genellikle nüfuslarını ya da ülke içindeki 

işgücünü arttırmak istediklerinde göçmenlerin ülkeye girişini desteklemektedirler. 

3- Seçici giriş kuralı: Ülkeye girmek isteyen göçmenlerin belli koşullar dahilinde 

seçilerek ülkeye alınmasını öngörmektedir. 

4- İstenmeyen giriş kuralı: Ülkeler çoğu zaman yasal olmayan göçmenlerin ülkeye 

girişlerini engelleyememekte ya da böyle bir durumla karsılaştıklarında hareketsiz 

kalmaktadırlar. 

5- Yasaklayıcı giriş kuralı: Çoğu ülke kısıtlayıcı göç politikaları uygulayabilmekte 

ancak nadir sayıda ülke yabancıların vatandaşlığa girişine tamamen engel 

olabilmektedir. 

Bunlarla birlikte Weiner ülkeden çıkış kurallarını da söyle sıralamaktadır: 

1- Vatandaşlıktan çıkışın yasaklanması: Özellikle totaliter rejimler kendi 

vatandaşlarının başka bir ülkenin vatandaşlığına geçişini yasaklayabilmektedirler. 

2- Seçici çıkış kuralı: Belli grupların özellikle etnik anlamda farklılık taşıyan 

grupların ya da belli amaçlar çerçevesinde ülkeyi terk edenlerin başka bir ülkede 

çalışma, yasama ve o ülkenin vatandaşı olmasına izin verilmektedir. 

3- İzin almayı öngören çıkış kuralı: Bu durumda vatandaşların temel vatandaşlık 

görevlerini yürütmeye devam etmesi koşuluyla ülkeden çıkışlarına izin 

verilmektedir. 

4- Teşvik edilen çıkış: Genellikle ülkeler dış kaynaklardan gelecek olan gelirlere 

ihtiyaç duyduklarında ya da vatandaşlarının belirli bir süre için başka bir ülkede 

eğitim görmesini istedikleri durumlarda bu süreci desteklemektedirler. 

5- Sınır dışı etmeyi öngören çıkış: Ülke içindeki belli grupların veya bireylerin 

ülkede kalmasının toplumun diğer kesiminin güvenliğini veya refahını tehdit ettiği 



8 
 

kanaatine varılması sonucunda bu kişilerin ülkeden sınır dışı edilmesi ya da 

sürülmesi sürecini öngörmektedir. 9 

 

Başka bir göç tipolojisi de Moch tarafından 1914’e kadar Avrupa’da hâkim 

olan gönüllü göç hareketlerini tanımlamak için ortaya konulmuştur. Moch, uzaklığı 

ve göçmene kaynak olan ülkedeki bağları göz önüne alarak göçü dört kategoriye 

ayırmıştır. İlk kategoride yerel göç (local migration) yer almaktadır; göçmenler 

evlilik ya da iş dolayısıyla kendi ülkeleri içinde hareket ederler. İkincisi dönemsel 

(circular) göçtür ki yakın ülkelere sezonluk olarak yapılan göçleri kapsamaktadır.10 

Bu ayrıma Faist tarafından da başvurulmuştur. Faist’in tanımına göre, ‘iki ya da daha 

çok mekân arasında sıklıkla gerçeklesen göç hareketi yineleyen veya döngüsel 

göçtür.’ Ancak Faist bu tanıma insanların göç ettikleri ülkeden de başka bir ülkeye 

yöneldikleri göç türü olan sıçramalı ya da sürekli göçü desteklemiştir.11 

 

Moch’un üçüncü kategorisinde zincir (chain) göç yer alır. Buna göre 

göçmenler genellikle kent merkezleri başta olmak üzere belli bir hedef ülkeye ya da 

bölgeye yönelmekteler. Son kategoride ise kariyer (career) göçü yer almaktadır. Bu 

tür göç hareketleri geçmişte aile bağlarından çok kilise tarafından kontrol edilirken 

zamanlar bürokratlar ve güncel olarak da birtakım kuruluşlar tarafından kontrol 

edilmektedir. 12 

 

Başka devletlerin sınırları arasında dolaşan ya da doğdukları yer dışında 

yasamakta olan bireylerin hepsine göçmen denilemez, çünkü bu bireyler arasında 

gittikleri yerlerde uzun süre kalmayan turistler ile iş adamları bulunmaktadır. 

 Bu durum geçici ve kalıcı göçmen gibi ayırımları beraberinde getirir. Sosyal 

olarak da birçok farklı göçmen grubu sayılabilir. Bunlardan bir tanesi geçici emek 

göçmenleri -aynı zamanda konuk-isçi ya da deniz aşırı sözleşmeli isçiler olarak da 

adlandırılmaktadırlar- dir. Diğeri; yöneticiler, profesyoneller, vb gibi yüksek nitelikli 
                                                            
 
9 M. WEİNER, On International Migration and International Relations, 445. 
10 Moch’dan aktaran  R. SKELDON,  Migration and Development,  62. 
11 FAIST, 43. 
12 SKELDON, a.g.k. 
 



9 
 

ve becerili göçmenlerin olduğu gruptur. Bunlar, ulusüstü birliklerin ülke içi emek 

pazarlarında yer almakta ya da nadir bulunan becerilerini uluslararası işgücü 

piyasasında değerlendirmek için iş aramaktadırlar. Çoğu ülkenin istediği ve 

desteklediği göçmen türü de bu gruptur.13 

 

Göçe ilişkin diğer bir ayırım gönüllü ve Petersen’in göç tipolojisinde de 

rastladığımız zorunlu göç arasında yapılmaktadır. Gönüllü göç, göçmenlerin 

ekonomik ya da ailevi faktörler nedeniyle isteğe bağlı hareketlerini içermektedir. 

Zorunlu göç ise doğal felaketler, savaş ve bunun gibi insan eliyle yapılmış yıkımlar 

ya da “kalkınma projeleri” sonucu göçmenlerin ülkelerini mecburen terk etmek 

zorunda kaldıkları nüfus hareketlerini kapsamaktadır. Gönüllü ve zorunlu göç 

ayrımının yapılması son yıllarda özellikle mülteci ve sığınmacılar gibi siyasi içerikli 

göçmenlere verilen önemin artmasıyla birlikte önem kazanmıştır. 

 

Bir başka göç türü düzensiz/belgesiz/kayıt dışı olarak adlandırılan 

göçmenlerdir. Bunlar transit olarak ülkeden geçmekte olabilecekleri gibi 

hedefledikleri ülkeye yasadışı yollardan giriş yapan ya da vizesi bittikten sonra 

yasadışı yollardan ülkeden kalmaya devam eden kimseleri kapsamaktadır.14 

 

Diğer göçmen grupları ise siyasi önemi ağır basan sığınmacı ve mültecilerdir. 

Bu bölümün ikinci kısmında de sığınmacı mültecilere ilişkin daha ayrıntılı bilgi 

verilecektir. Sığınmacılar koruma istemek amacıyla bir başka ülkeye giden ancak 

henüz mülteci statüsüne sahip olmayan göçmenler olarak tanımlanabilir.  

 

Aile birleşmeleri yoluyla göç etme de uluslararası nüfus hareketlerinin bir 

türüdür. Daha önceden göç etmiş bulunan aile bireylerine katılım yoluyla 

gerçekleşmektedir. Çoğu ülke aile birleşimlerini yasal göçmenler için bir hak olarak 

kabul etmektedir.  

                                                            
 
13 S. CASTELLS,  International Migration at the Beginining of the Twenty-First Century: 
Global Trends and Issues, 270. 
14 Gülay TOKSÖZ,  Uluslar arası Emek Göçü, 111. 



10 
 

 Başka bir grupta da geri dönen göçmenler bulunmaktadır. Bu göçmenler bir 

süre dışarıda yaşadıktan sonra kendi ülkelerine geri dönen göçmenlerdir.  Çeşitli göç 

ve göçmen tipolojilerini ele almaya çalıştıktan sonra bir sonraki alt bölümde tarihsel 

olarak göç hareketlerine bakılacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

1.1.  Göç Hareketleri 

 

Göç tarihinin insanlık tarihiyle başladığı defalarca pek çokları tarafından dile 

getirilmiştir. Modern dönemde göç olgusu, Yeni Dünya'yı keşfetme ve ticari 

ilişkilerle başlayarak devamında kolonizasyon dönemi ve Sanayi Devrimi ve bunu 

izleyen süreçte gözlemlenir. Söz konusu hareketler göç literatüründe önemli bir yer 

tutar. Sömürgeleştirme, savaşlar, imparatorlukların oluşumu ya da çözülmesi kimi 

halkların yeni yerleşimlere, yaşamlara başlamasını ya da zorlanmasını beraberinde 

getirmiştir. Farklı bölgeler arasında gerçekleşen kitlesel göçler, yeni kentlerin ve 

devletlerin kurulmasına neden olurken, kıtalar arası göç ise Amerika’nın keşfi ile 

denizaşırı bir boyut kazanmıştır. 16. yüzyıldan itibaren Avrupa’da yaşayan birçok 

insan kitleler halinde okyanus ötesindeki Amerika kıtasına göç etmiş ve buraya 

yerleşmiştir. Bu göç hareketinin arkasında ekonomik etkenler itici güç olarak 

bulunmaktadır. Yeni kıtadaki geniş topraklardaki tarım yapma olanağı ve deniz aşırı 

ticaretin gelişmesi insanların kitleler halinde bu kıtaya yerleşmelerine neden 

olmuştur. Bu durumun yanı sıra 15. ve 18. yüzyıllarda Afrika’dan çok sayıda insan 

köle olarak çalıştırılmak üzere Amerika kıtasına taşınmış; 19. yüzyılda milyonlarca 

insan Çin ve Hindistan’dan Avrupa’ya ve Amerika’ya sözleşmeli işçi olarak göç 

etmiş; 20. yüzyılda meydana gelen iki büyük dünya savaşı sonucunda milyonlarca 

insan yurdunu terk etmek zorunda kalmıştır.15  

 

Ortaçağın bitmesiyle Avrupalı devletlerin gelişerek dünyanın geri kalanını 

sömürgeleştirmesi farklı göç biçimlerini beraberinde getirmiştir. Avrupa 

emperyalizmi göç hareketlerine yön vermiştir. İngiltere, Fransa, İspanya, Hollanda 

ve Portekiz gibi ülkeler kurdukları sömürgelere nüfuslarını yerleştirmeye 

başlamışlardır. İngiltere’den Kuzey ve Güney Amerika ve diğer sömürgelere 

başlayan bu hareketlere zamanla diğer Kıta Avrupa’sı ülkeleri de dâhil olmuştur. 
                                                            
 
15 Anthony GIDDENS, Göçmenlerin Emek Piyasası Üzerindeki Etkisi, Sosyoloji Başlangıç 
Okumaları, 522-527. 
 



12 
 

Fransızlar Kanada’nın Quebec bölgesine ve Kuzey Afrika’ya yerleşmişlerdir.1846-

1932 yılları arasında, sayıları milyonları bulan kişiler, İngiliz adalarından Kuzey 

Amerika, Avustralya, Yeni Zelanda, Güney Afrika ve Karayipler’e göç etmiş; İtalyan 

ve  Almanlar da bu kervana katılmıştır. 

 

Sömürülen bölgelerde insanların köleleştirilmesi ve sürgün edilmesi emek 

göçünün erken dönemdeki halidir. Avrupa, aynı zamanda fakat farklı yönde Güney 

ve Kuzey Amerika, Asya ve Afrika’dan hammadde ve insan emeğinin dolaşımına  

neden olmuştur. 17. ve 18. Yüzyılda Avrupalılar, Güney Amerika, Karayipler ve 

Brezilya’ya köle götürmeye başlamışlardır. 19. Yüzyılda köleliğin yerini sözleşmeli 

işçilik almıştır. 1830’lardan itibaren Çin ve Hindistan’dan gelen sözleşmeli işçiler; 

İngiliz, Fransız, Alman, Hollanda sömürgeleri ile Kuzey ve Güney Amerika’da 

köleliğe benzer ağır koşullarda çalışmışlardır.16 Bu şekilde çalışan insanlar için 

sözleşmeli işçilik Hindistan’daki katı kast sistemi ve sömürgelerdeki yoksulluktan 

kaçmanın çaresi olarak görülüyordu. 

 

Batı Avrupa, 18. ve 19. yüzyılda sanayileşme sürecine girmiş oldu. 

Sömürgelerden elde edilen gelirlerle yeni imalat biçimleriyle ticari tarımı da 

geliştirmeye başlamıştır. Bu durumda, esnaflar, zanaatkârlar, kiracı çiftçiler kent 

yoksullarına ve ücretli emekçilere katılmışlardır. Bu yerinden edilmiş kitleler 

Avrupa’da kentlerdeki ıslah ve yoksul evlerinde kontrol altına alınmaya çalışılarak 

vasıfsız ve ucuz emek gücü olmaları yolunda çaba harcanmıştır. Bununla birlikte 

1800 ve 1860 yılları arasında İngiltere ve Almanya’dan Amerika Birleşik 

Devletleri’ne yönelen bir göçten bahsedilmektedir. 1848'de gerçekleşen Sanayi 

Devrimi, her ne kadar yeni teknolojileri beraberinde getirmiş olsa da kol gücünün 

ana eksende olduğu bir üretim sistemini yerleştirmiştir. Bu süreçle hızlanan göç 

hareketleri, 20. yüzyılda şekil değiştirerek devam etmiştir. Patrick Manning bu süreci 

şöyle değerlendirmektedir: “Ulusaşırı işçi göçü, 20.Yüzyılın başında yılda üç milyon 

                                                            
 
16 P. STALKER’den akt.  Castells- Miller.  



13 
 

işçi ile zirve yapmış, 1930 ila 1960 arasında daha düşük bir seviyede seyretmiş ama 

1970'lere gelindiğinde yine yükselmiştir.”17 Tüm bu süreçte, iki büyük Dünya Savaşı 

ile pek çok iç savaş da mülteci göçüne yol açmıştır. Özellikle 1945'ten sonraki 

dönemde ivme kazanan mülteci göçünün yanı sıra SSCB'nin çözülme süreci ve 

Soğuk Savaş'ın sona ermesi ile göç tarihi açısından önemli bir dönem başlamış oldu. 

Ortaya çıkan belirsiz durum ve ekonomik kaygılar göç hareketlerinin de 

hızlanmasında etkin bir rol oynamıştır. 

 

Castles ve Miller, Göçler Çağı isimli eserlerinde 1945 ila 1970’lerin yılların 

başlarına kadar olan dönemde sanayileşmiş ülkelere yönelik üç ana göç yolu 

çizmişlerdir. 

- Avrupa çevresindeki ülkelerden Batı Avrupa’ya “misafir işçi sistemi” vasıtasıyla 

işçi göçü, 

- Kolonyal ülkelerin “koloni işçisi” göçü, 

- Öncelikli olarak Avrupa’dan, daha sonraki dönemlerde ise Asya ve Latin 

Amerika’dan Kuzey Amerika’ya ve Avustralya’ya yönelik “kalıcı göç”. 

Buna ek olarak, etnik göç kapsamına alınamayacak iki büyük göç hareketine işaret 

etmişlerdir. 

- II. Dünya Savaşı’nın sonunda Avrupalı mültecilerin kitlesel göç hareketi, 

- Koloni ülkelerinin kendi bağımsızlıklarını kazandıktan sonra kolonide bulunan 

Batılı çalışanların kendi ülkelerine dönmesini kapsayan göç hareketi.18 

 

1850’den 1914’e kadarki süreçte gelen göçmenler İrlanda, İtalya, İspanya ve 

Doğu Avrupa’dan sanayileşme süreci başlamadan önce ayrılmışlardır. Göçmenler 

Amerika’ya bağımsız tüccar ve çiftçi olma hayaliyle gitmişlerdir. Fakat 

umduklarının tersine demiryolu işçiliği, çiftliklerde hayvan bakıcılığı, kovboyluk ya 

da gelişmekte olan sanayide işçilik yapmak zorunda kalmışlardır. 

                                                            
 
17 Patrick MANNING, Migration in World History, 157. 
18 CASTELLS - MILLER, 96. 
 



14 
 

 

 

 

 Literatürde 1820 ile 1987 yılları arasında 54 milyona yaklaşan insanın 

Amerika’ya girdiği varsayılmaktadır. Bu anlamda Amerika’nın göçmen ülkesi olarak 

büyük bir yeri vardır. Amerika’ya göç 1880’lere kadar düzensiz hatta çeşitli 

kampanyalarla özendirilen bir haldeydi. Bunun yanında 1880’lerden itibaren 

başlayan ırkçı kampanyalar Çinli ve Asyalıları ülkeden uzak tutmayı amaçlayan 

yasaları da beraberinde getirmiştir.  Kanada, Amerikan Devrimi sonrasında İngiltere, 

Fransa, Almanya ve diğer Kuzey Avrupa ülkelerinden göç almaya başlamıştır. 

Amerika’daki kölelikten kaçan birçok Afro-Amerikalı bu ülkeye sığınmıştır:1860 

yılı itibariyle Kanada’da 40 000 siyahın yaşadığı anlatılmaktadır. Kanada’nın göçle 

nüfusu giderek çoğalırken Çin, Japonya, Hindistan gibi yerlerden de Kanada’ya 

göçler başladı. Amerika’da olduğu gibi Kanada’da da Asyalı göçü önlenmeye 

çalışılmıştır.19 1895 ile 1914 arası dönemde Kanada Güney ve Doğu Avrupa’dan 

büyük miktarda göç almıştır. Kanada Güney ve Doğu Avrupa’dan gelen göçü 

önlemeye çalışırken 1923’ten 1947’ye kadar Asyalı göçmen kabul etmemiştir. 

 

 Öte yandan Avustralya’daki göç sürecine bakacak olursak; İngiltere 1788 

yılında sömürgeleştirdiği Avustralya’ya çalıştırılmak üzere suçlu göndermeye 

başlamıştır. Başlangıçta kadınlardan ziyade erkekler gönderilmişlerdir. Daha 

sonraları, kadınlar da hizmetçi ya da yerleşimcilerin eşi olmak üzere yollanmışlardır. 

19. yüzyılın ortalarından itibaren İngiltere, Avustralya’nın emek ihtiyacını 

karşılamada yetersiz kalınca, ucuz emek ihtiyacı Çin, Hindistan ve Güney Pasifik 

adaları gibi bölgelerden karşılanmaya başlanmıştır. Göç alan birçok ülkede olduğu 

gibi burada da ırkçı politikalarla Asyalı göçü engellenmeye çalışılmıştır. 

 

 Avrupa’dan denizaşırı göçlerin yanı sıra aynı sürelerde kıta içi göçler de 

yaşanmıştır. Batı Avrupalılar denizaşırı göç ederken Polonya, İtalya, İrlanda gibi 

ülkelerdeki işçiler Avrupa içinde sanayi ve tarımda çalışmak üzere göç etmiştir. İlk 

                                                            
 
19 D. Kubat (1987)  akt. CASTELLS -  MILLER, 79. 



15 
 

sanayileşen ülke olan İngiltere,  Avrupa içinde büyük emek göçünü de yaşayan ilk 

ülke olmuştur. İngiltere, emek ihtiyacını en yakın sömürgesi olan İrlanda’dan 

karşılamaya çalışmıştır. Avustralya’da durum farklı olmamıştır. İngiltere’ye 

İrlandalılardan sonra ikinci göçü 1875 ile 1914 yılları arasında Rusya’daki 

pogromlardan kaçan 120 000 Yahudi mülteci oluşturmuştur. Başlarda Londra’nın 

doğusuna yerleşen Yahudilerin çoğunluğu giyim sanayisinde işçi olmuştur. Yahudi 

yerleşimi de ırkçılıktan nasibini alarak göçü sınırlayan yasaları beraberinde 

getirmiştir. 1905 Yabancı Uyruklular Kanunu ve 1914 Yabancı Uyrukluları 

Sınırlandırma Kanunu bu tür yasalara örnek verilebilir.20 

 

19. yüzyılın ortalarından itibaren Polonya’nın Prusya, Avusturya Macaristan 

İmparatorluğu ve Rusya arasında paylaşılması sonucu etnik olarak Polonyalı fakat 

Prusya (daha sonra Almanya) vatandaşlığına geçen işçiler de göç etmiştir.   Batıya 

göç eden bu işçiler daha çok Ruhr havzasında oluşmaya başlayan maden sanayisinde 

çalışmaya başlamışlardır. Ayrıca Ukraynalılarla beraber büyük toprak sahiplerinin de 

emek ihtiyacını karşılamışlardır. Alman hâkimiyetini azaltır kaygısıyla Prusya 

hükümeti 1885’te 40 000 Polonyalıyı sınır dışı etmiştir.1890 itibariyle de katı 

kontrollerle beraber Polonyalı işçiler sezonluk geçici işçi olarak istihdam edilmeye 

başlanmışlardır. Yakınlarını getirmelerine izin verilmemiştir. Polonyalı geçici işçiler 

Alman işçilere göre daha zor koşullarda daha az maaşla çalıştırılmışlardır. Karşı 

durmaları durumunda sınır dışı edilme, tutuklanmalarla karşılaşmışlardır. Tarımda 

çalıştırılan bu işçilerin Ruhr havzasında, sanayide çalışmalarına izin verilmemiştir.21 

Polonyalılar dışında İtalyan, Hollandalı ve Belçikalılar da Alman sanayileşme 

sürecine katkıda bulunan Avrupa içi göçmen gruplara dâhil olmuşlardır.  Castles ve 

Miller’in aktardığı üzere Dohse’ye göre 1907’de Almanya’da  950 000 göçmen işçi 

çalışıyordu.22 

 

                                                            
 
20 Akt, CASTELLS - MILLER, 82. 
21 Dohse’den  akt. CASTELLS - MILLER, 84. 
22 A.g.k. 



16 
 

Fransa’ya bakıldığında durum farklı değildir: Çoğunluk İtalya, Almanya, 

İsviçre, Belçika’dan olmak üzere daha sonra Portekiz ve İspanya’dan gelen 

yabancılar Fransa’da yaşamaktaydılar. Yabancı işçilerin çoğu genelde olduğu gibi 

Fransız işçilerin çalışmak istemediği ağır işlerde çalışmak durumunda kalmışlardır. 

Birinci Dünya Savaşının başlamasıyla birlikte, çoğu göçmen silâhaltına alınmak ve 

silah sanayisinde çalışmak için ülkelerine dönmüştür. Almanya işgal ettiği yerlerden 

zor yoluyla işçi toplamıştır. Fransız hükümeti, Kuzey Afrika, Çin Hindi sömürgeleri 

ve Çin’den işçi istihdam etmeye çalışmıştır. Ayrıca Portekiz, İspanya, Yunanistan ve 

İtalya’dan da işçi toplanmıştır. Savaşanlar savaş esirlerini de zorla çalıştırmışlardır. 

1918 ile 1945 yılları arası uluslararası emek göçünün azaldığı yıllardır. Nedenleri 

olarak; ekonomik durgunluk, göçmenler konusunda uygulanan ırkçı politikalar 

sayılabilmektedir. Bu politikalar yabancıların Avustralya Amerika gibi ülkelere 

gelmelerini ve çalışmalarını engelleyici yasaların çıkmasına neden olmuştur. Örneğin 

Amerika’daki çok sayıda Meksikalı ya ülkelerine geri dönmeye zorlandığı ya da iş 

bulamadığı için Amerika’yı terk etmiştir. Amerika’daki siyahlar da ülke içinde 

kendilerine daha güvenli yerler bulmaya çalışırken büyük yerleşim yerlerinin 

gettolarında ayrımcılığa ve ırkçılığa maruz kalmışlardır. Yine bu dönemde Hitler 

Almanya’sından kaçan Yahudiler de Amerikan kanunlarında kendilerine mülteci 

statüsü bulamamışlardır.  

 

Fransa iki dünya savaşı arası çok sayıda göçmeni barındırmış nadir Avrupa 

ülkelerindendir. Fransa’da bu dönemlerde yabancı sayısında ciddi bir artış olmuştur. 

Öyle ki 1930’lardaki bunalımda bu yabancıların sayısı işten atmalar, sınırdışı 

etmelerle düşürülmüştür.1920’lerdeki ekonomik büyüme için gerekli ucuz işgücünü 

sağlayan yabancı emekçiler sonrasındaki ekonomik krizlere bahane 

gösterilmişlerdir.23 

 

                                                            
 
23 Cross’dan akt. CASTELLS-MILLER, 89. 
 



17 
 

Birinci Dünya Savaşından sonra emek göçü dışında yeni bir uluslararası göç 

sürecinden söz edebiliriz.  Osmanlı ve Habsburg devletlerinin çözülmesi, Avrupa’da 

birçok yeni devletin oluşmasına yol açmıştır. Bu devletler millileşme adına yeni göç 

dalgaları başlatmışlardır. Yunan, Yahudi, Macar, Sırp, Polonyalı, Bulgar, Türk 

kökenli gruplar yeni yerler bulmaya çalışırken sığınmacı hareketlerini de 

başlatmışlardır. Aynı zamanda bu yıllar, nüfus değişimlerine de sahne olmuştur. 

Ayrıca Rus Devrimiyle başlayan iç savaştan kaçanlar ile Hitler’in iktidarıyla 

başlayan Nazizme bağlı ırkçılıkla toplu yok etmelerden kaçan Yahudileri de bu göç 

dalgasına eklemek gerekir. Bu zorunlu göç yeni bir olgu değildir. Bu göç süreci 

Afrika’dan Avrupa ya da Amerika’ya zorla getirilen kölelerin göçü kadar eskiye 

götürülebilir. 15. Yüzyıl ortalarında İspanya ve Portekiz’den kovulan Yahudiler ile 

Avrupa’nın çeşitli yerlerinden kaçan Protestanlar da zorunlu göç ya da sığınma 

hareketlerine örnek verilebilir. Yine Fransız Devrimi’ne muhalif olanların komşu 

ülkelere kaçıp sığınmaları örnek gösterilebilir. Şüphesiz 18 ve 19. Yüzyıllar 

sığınmacı hareketlerinin yoğun olduğu dönemlerdir. Bu yüzyıllarda uluslararası 

alanda zorla göç ettirilen ya da göç etmek durumunda kalanların sayısının 12 milyon 

kişi dolayında olduğu tahmin edilmektedir.24 Bu dönemde zorunlu göçler 

çeşitlenmiştir:  Avrupa’da başlayıp tüm dünyaya yayılan Endüstri Devrimi ile hızla 

gelişen teknoloji, ulaşım, kentleşme sayesinde dünya hızla küçülmeye başlamış, 

çıkar çatışmaları da aynı hızla büyümüştür. Bu çatışmalar sonucu savaşlar, savaşlar 

sonucu yerinden edilen kitleler hızla artmıştır. Kimi zaman ise İrlanda da olduğu gibi 

açlık insanları zorunlu göçe itmiştir. Kırım Savaşı ile yerlerinden edilen Çerkez 

halklarını da unutmamak gerekir. 

 

Birinci Dünya Savaşı sonucu zorunlu göçlere tekrar dönecek olursak; bu 

dönem uluslararası sığınmacı hareketlerinin ve zorunlu göçün ulaştığı boyutlar 

açısından oldukça önemlidir. Değişik etnik kökenden insanları bir arada tutan 

imparatorlukların dağılmasının ardından şiddet, açlık nedeniyle yerlerini terk eden 

insanların sayısı oldukça fazla olmuştur. En çok zarar gören göçmen grupları her 

                                                            
 
24 Khalid, KOSER, International Migration, A Very Short Introduction, 2. 



18 
 

yüzyılda olduğu gibi bu yüzyılda da sığınmacı ve mültecilerdir denilebilir. Rusya’da 

Bolşevik Devrim ve rejim değişikliği sırasında milyonlarca insan yerinden edilmiştir. 

Birçoğu mülteci olarak başka ülkelere sığınmıştır. Bunlara kısa süre sonra dağılan 

imparatorluklardan gelenler de katılacaktır.25 Ermeniler, Asurîler, Süryaniler ve 

Türkiye ile Yunanistan arasındaki nüfus değişimi sonucu zorunlu göçe tabi tutulan 

Türkler ve Rumlar sayılabilmektedir. 1926 yılında Avrupa’daki mülteci sayısı dokuz 

buçuk milyon olarak tahmin edilmektedir. Bunların çoğunluğunu Soğuk Savaş 

dönemi zorunlu göç mağdurları oluşturmaktadır.26 

 

İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra uluslararası göçlerde artış gözlenmiştir. 

Avrupa ve Asya’da milyonlarca kişi sığınmak için yer aramıştır. Göçün nitelikleri 

değişmiştir. Sömürgeciliğin tasfiyesi ve kurulan yeni ve bağımsız devletlerle beraber 

yeni göç dalgaları görülmeye başlanmıştır. Savaş başladıktan iki yıl sonra, 21 milyon 

sığınmacı ve mülteci Avrupa’ya yayılmıştır. Asya’daki savaşlar yüzünden de çok 

sayıda kişi yerinden edilmiş ve sığınma aramak zorunda kalmıştır. Örnek verecek 

olursak; Hindistan’ın 1947’de bölünmesi sonucu 14 milyon Hindu ve Müslüman, 

Hindistan ve Pakistan arasında yaşayabilecekleri yerler aramaya başlamışlardır. 

İsrail’deki Araplar, Kuzey Avrupa’daki Yahudiler, Endonezya’daki Çinliler, Seylan, 

Birmanya ve Doğu Afrika’daki Güney Asyalılar da daha sonraki yıllarda artarak 

devam eden sığınma hareketlerine katılmışlardır. Sovyetler Birliği’nin çözülmesiyle 

birlikte milyonlarca eski Sovyet vatandaşı da kendilerine yeni yerler bulmak zorunda 

bırakılmıştır. Dolayısıyla büyük çaplı sığınma ve göç hareketi yaşanmıştır. 

 

Ayrıca; 19. yüzyılda Avrupa’ya komşu ülkelerden akan göç 20. yüzyılda 

komşu göçmenlerle sınırlı kalmamıştır. 1945’ten 1970’lere kadar az gelişmiş 

ülkelerden çok gelişmiş ülkelere doğru işçi göçü olmuştur. Avrupa’nın ‘muhteşem 30 

yılı’ olarak adlandırılan süreçte Dominique Schnapper’ın dediği gibi Avrupa’nın 

                                                            
 
25 Gunther,  BEYER, The Political Refugee: 35 Years Later, 28. 
26 Kim, SALOMON, Refugees in the Cold War, 32. 



19 
 

ekonomik kalkınmasını gerçekleştirdiği bu yıllarda, çok yoğun bir göçmen işgücü 

kullandığı ve kalkınmasını bu işgücüne borçlu olduğu söylenebilir.27 Batı Avrupa, 

Amerika’nın kuzeyi, Avustralya’nın endüstriyel bölgelerine doğru akan bu göç, 

1973-4’te petrol krizi de denilen süreçle birlikte yavaşlamıştır. Avrupa ülkeleri bu 

krizi bahane ederek sınırlarını yabancı göçmen işçilere kapatmaya başlamışlardır. Bu 

süreci aile birleştirme programları ile ülkeye geri dönüş yardımları izlemiştir. 

Başlangıçta misafir işçilik ya da geçici işçilik olarak yaşanan bu göçler sonraki 

yıllarda, yerini aile birleşimlerine, kalıcılığa bırakır. Aynı dönemlerde eski 

sömürgeci ülkelere doğru yaşanan sömürge işçilerinin göçü ile Avrupa’dan ve sonra 

Latin Amerika ve Asya’dan Kuzey Amerika ve Avustralya’ya kalıcı göç de İkinci 

Dünya Savaşı sonrası yaşanan göçlerden sayılabilmektedir. Stalker’a göre; İkinci 

Dünya savaşından sonra Avrupa’ya göç dört ana dönemde incelenebilmektedir.28 

1940’ın sonu ve 1950’lerin başındaki kitlesel göç hareketleri: Savaş sonrası 

yaşanan bu hareketler,  Almanya, Polonya, eski Çekoslovakya arasındaki sınırların 

değişmesi sonucu ortaya çıkmıştır. 15 milyon kişi bu sürece katılmıştır. 1950’lerin 

ortalarından itibaren yavaşlayan bu göç hareketleri 1963’te Berlin duvarının 

yapılmasına kadar sürmüştür. 

1950’lerin başından 1973’e sözleşmeli işçi göçü: Ekonomik büyüme bir taraftan da 

ucuz işgücüne olan ihtiyacı doğurmuştur. Başlangıçta Almanya, Fransa ve İngiltere 

işgücü açıklarını savaş nedeniyle yerlerinden olanlardan karşılarken, sonra 

sanayileşmesi daha yavaş olan İtalya, Portekiz’den karşılamaya çalışmışlardır. 

Giderek zenginleşen ve işgücü talebi artan Fransa, eski sömürge Kuzey Afrika’ya, 

İngiltere, Karayipler ve Hindistan’a, sömürgesi olmayan Almanya ise Yugoslavya ve 

Türkiye’ye yönelmiştir. 

 

Burada bir parantez açarak, ağırlıklı olarak bu kategoride yer alan Türk dış 

göçünü de diğer göçleri de dünyadaki sosyoekonomik ve politik gidişattan bağımsız 
                                                            
 
27 Dominique SCHNAPPER, Öteki ile İlişki. 
28 STALKER’dan akt. Gülay TOKSÖZ, Uluslararası Emek Göçü, Böl.1., ‘Geçmişten Günümüze 
Göçün Tarihi ve Göç Süreçleri’ 



20 
 

düşünemeyeceğimizi belirtelim. Ülkeler arası zenginlik-fakirlik, azgelişmişlik-çok 

gelişmişlik gibi ayrımlar Türkiye ve benzeri ülkelerden ekonomik nedenli göçü 

tetiklemiştir. 1956 ile beraber Avrupa, Avrupa Ortak Pazar ülkeleri oluşumuyla 

beraber çok yoğun işgücü göçü almaya başlamıştır. Nermin Abadan Unat, 1960 

Askeri Darbesi'nin ardından yaşanan ekonomik sıkıntılar, işsizlik, döviz darlığı gibi 

etkenleri ortadan kaldırmak için düşünülen bir “demografik çözüm” olarak Almanya 

ile Türkiye arasında kurulan ilişkiler sonucunda bir “toplum mühendisliği” 

planlaması ile misafir işçi uygulamasının başladığını söylemektedir.29  

 

Türkiye de artan işgücünün istihdamı, döviz girdisi gibi hayallerle göç veren 

ülkelerden biriydi. 1950’li yıllardaki bu göçler diğer göç veren ülkelerden farklı 

olarak Türkiye’de ikili anlaşmalara dayanmamaktaydı. Dolayısıyla göçler bireysel 

girişimler ya da özel aracılar yoluyla gerçekleşiyordu. Türkiye’den işçiler ilk önceleri 

meslekteki bilgilerini artırmak amacıyla gitmişlerdir. Bu gidişlerde Avrupa’ya daha 

önce yerleşmiş bazı serbest meslek mensupları ile eşi Alman olan bazı iş adamları 

büyük rol oynamışlardır. Alman Dışişleri Bakanlığı’nın desteği ile 1956 ile beraber 

sanat alanında staj yapmak üzere Almanya’ya giden Türkiyeliler olmuştur. Bu 

gelişmeler, Almanya’ya Türkiye’den göçü tetikleyecek özel aracıları da beraberinde 

getirmiştir. Bu iki ülke arasında sanatkârlar mübadelesine dönüşmüştür. Batı 

Almanya ve Türkiye arasındaki bu mübadele 1960 yılının başlarında bakanlıklar 

arası bir komisyona devredildikten hemen sonra Türkiye’de 27 Mayıs 1960’ta darbe 

olmuştur. Hazırlanan 1961 Anayasasıyla kazandıkları yurtdışına serbestçe çıkma ve 

girme hakkından dolayı Türkiye vatandaşlarının, bu tarihlerdeki yurtdışına göçü 

hızlanmıştır. Bu anayasal hak, çeşitli özel firmaların da yurtdışına işçi gönderme 

sürecini başlatmıştır.  

 

Öte yandan yurtdışına göçler artık devlet tarafından yönlendirilmeye 

başlanmıştır. Türkiye ile Almanya arasında 1 Eylül 1961’de yürürlüğe giren bir 

                                                            
 
29  Nermin ABADAN-UNAT, Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi Yurttaşlığa, 58. 



21 
 

işgücü mübadele anlaşması imzalanmıştır. Takip eden yıllarda, Avusturya, Belçika, 

Hollanda, Fransa, İsveç ile de benzer anlaşmalar imzalanmıştır. Böylelikle göçler, 

Türkiye’deki İş ve İşçi Bulma Kurumu’nun yurt çapında hazırlamış olduğu 

listelerden yapılmaya başlanmıştır. Bu dönemde daha önceki bireysel göçmenler 

yerini konuk işçilere bırakmıştır. Buna göre; göç dönüşümlü bir şekilde işçinin bir 

yıllığına yurtdışına gitmesi ve bir yılın sonunda dönmesi şeklinde gerçekleşmiştir. Bu 

pek uygulanamamıştır. İşçiler de işverenler de buna uymak istememişlerdir. İşçiler iş 

sürelerini uzatmaktan yana tavır koymuşlardır. Bu modelde işçilerin ailelerini 

getirmelerine izin verilmemiştir. Göçmen işçiler, kolektif yatakhane ya da yurt 

denilebilecek yerlerde kalmışlardır. Türkiye’den Avrupa’ya göç eden işçilerin çoğu 

kır kökenli ve vasıfsız olmuştur. 1970’li yıllarda konuk işçilik yerini kalıcı işçiliğe 

bırakmaya başlamıştır ve bu bağlamda Türkiye ile işçilere yönelik sosyal güvenlik 

anlaşmaları imzalanmıştır. Başlangıçta Avrupa’ya gitmek için İş ve İşçi Bulma 

Kurumu aracılığıyla gerçekleşen ve ‘anonim’ olarak adlandırılan göçü, ‘nominal’ 

olarak adlandırılan göç takip etmiştir. Buna göre; göçler daha önce göç eden işçilerin 

verdiği bilgilerle işverenlerin doğrudan istedikleri işçiler adına çağrı göndermesi ile 

beraber gerçekleşmiştir.30 Bu zincirleme göç etme şekli göç edilen yerlerdeki 

hemşeri örüntüleri, vb. durumları beraberinde getirmiştir. 

 

1974’ten 1980’lerin ortasına-kapıların kapanması: 1960’ların sonlarından itibaren 

kitlesel işçi göçlerine karşı çıkışlar başlamış ama kapıların kapatılması 1973’te petrol 

krizi olarak da anılan süreçte başlamıştır. Bu süreçte göç politikalarında 

kutuplaşmalar meydana gelmiştir. Yeniden dönüşümlü göç ilkesini savunanlarla 

göçmenlere karşı ayırımcı politikaları eleştirenler karşı karşıya kalmıştır. Bu 

dönemde Avrupa’daki hükümetler işçi alımını durdurmuş ve var olan işçilerin de geri 

dönmelerini beklerken işçiler kalmayı tercih etmişlerdir. Bu tartışmalar Türkiye’den 

gelen göçmen işçileri azaltmıştır. Türkiye’de İş ve İşçi Bulma Kurumu’nun 

listelerinde sayıları artarak devam eden ve katı göç yasalarından dolayı çalışma izni 

                                                            
 
30  Gabby  Strasburger’den  akt. Derya  Fırat, Göçmenlerle İlgili Fransız Sosyolojik Düşüncesinin 
Çözümlenmesi, 76. 



22 
 

alamayan çok sayıda potansiyel göçmen işçi, yıllarca beklememek için 1970’lerin 

başında illegal yollara başvurmak durumunda kalmıştır. Turist olarak gidip izinsiz 

işçi olmuşlardır. Bu durumda göç süreci yavaş olsa da kalan göçmenlerin aile 

birleşmeleriyle devam etmiştir. Aile birleşimleri yurtdışına kalıcı yerleşmeyi 

getirmiştir. Bu dönemlerde daha önce göç veren ülkeler olan İtalya, Portekiz, 

Yunanistan gibi ülkeler de göçmen işçi alımı yapmaya başlamışlardır. 

1980’lerin ortalarından 2001’e sığınmacı, mülteci ve kayıt dışı göçmenler: Bu 

dönem özellikle Doğu Avrupa’da komünizmin yıkılmasına yol açan politik 

ayaklanmalar dönemidir. Sovyetler Birliği ve Doğu Avrupa’daki krizden kaçanlar 

dünyanın dört bir yanındaki huzursuzluklardan dolayı Avrupa’ya sığınan insanların 

arasına katılmışlardır.1989-98 arası Avrupa’ya yoğun bir iltica göçünün olduğu 

yıllara denk gelmektedir. 

 

 Günümüze gelindiğinde; bugün doğdukları ülkenin dışında yaşayan 

insanların sayısı 120 milyonu aşmaktadır.31 Birleşmiş Milletler kaynaklarına göre 

dünyada 100 milyon göçmen vardır ve bunlardan 20 milyonu sığınmacı 

durumundadır. Bu durumdan Türkiye de payına düşeni almıştır. Küresel anlamda 

yaşanan ekonomik, politik değişimlerin, kargaşaların bir yansıması olan uluslararası 

göçe daha çok kaynak olagelmiş Türkiye, son çeyrek asırda göç alan ülke olmuştur. 

Aldığı göçlerin çoğunluğu transit göç denilen türdendir. Bu göç kapsamında politik 

ve ekonomik istikrarsızlık içindeki ülkelerinden Batı ülkelerine geçmek için 

Türkiye’yi bir geçiş olarak kullanan insanların göçü incelenmektedir. İran Devrimi, 

Sovyetler Birliği’nin yıkılması, Irak’taki çalkantılar, Yugoslavya’nın dağılması, 

Afganistan’daki iç savaş nedeniyle Türkiye’ye göç akışı yoğunluk kazanmıştır. 

Burada Türkiye’nin coğrafi konumunun önemli rol oynadığından bahsedebiliriz. 

Yalnız sözünü ettiğimiz göçler büyük oranda düzensiz göçlerden oluşmaktadır. 

Bunun nedeni olarak; bu göçmenlerin varmak istedikleri Batı ülkelerinin sertleşen 

göç politikaları, kaçak göçmenleri sınır dışı etmeleri, caydırıcı cezalar, iltica 

başvurularını uzunca süreler bekletmeleri gibi nedenler sıralanabilir. 

                                                            
 
31 ABADAN-UNAT, 344. 



23 
 

 

 Ayrıca 11 Eylül Olayı ile birlikte göçmenlere dönük dışlayıcı tavır ve 

politikaların çoğalması söz konusu olmuştur. Avrupa Birliği'ne girme çabasında olan 

Türkiye'nin Batı'ya açılan kapılardan biri oluşu; sınır kontrollerini sıklaştırması ve 

mültecilik başvurusunda bulunan göçmen adaylarını kendi topraklarında tutmaya 

çalışmasına yol açmıştır. Mültecilik başvurusunun yıllarca sürmesi ya da 

sonuçlanmaması olasılığı Doğu'dan Batı'ya, Güney'den Kuzey'e göç etmek isteyenler 

açısından Türkiye’de sıkışma ve kalmayı beraberinde getirmiştir. Türkiye’nin göç ve 

sığınma politikalarını da düzensiz göçün nedeni olarak değerlendirebiliriz. Öyle ki; 

1951 Cenevre Sözleşmesi’ne coğrafi sınırlama koşulu ile taraf olan ve sadece 

Avrupa’dan gelecek sığınmacılara mülteci olma hakkı tanıyan Türkiye bunu 

1994’deki İltica Yönetmeliği ile de değiştirmemiştir. Bu yönetmeliğe göre; gelenlere 

geçici sığınma hakkı vererek onların üçüncü bir ülkede mülteci statüsü elde edene 

kadar kalmaları söz konusudur. Buradan hareketle; Türkiye, coğrafi çekinceden 

kaynaklı yabancı (‘Türk soyundan olmayan ve Türk kültürüne bağlı olmayan’) 

mültecilerin yerleştiği bir ülke olamamaktadır. Bu da Türkiye’yi, uluslararası göçün 

transit ülkelerinden biri haline getirmektedir. Bu bekleme sürecinde;  kâğıtsız olarak 

yaşayan düzensiz göçmenler çeşitli zorluklar yaşayabilmektedirler. Yaşanan uzun ve 

zorlu süreç, bekleyen göçmenleri zaman zaman enformel iş dünyasına girmek 

zorunda bırakmaktadır.  Türkiye’de, Doğu ve Güney ülkelerinden gelenlerin mülteci 

olarak kabul edilmemesinden dolayı söz konusu kişiler, Birleşmiş Milletler 

Mülteciler Yüksek Komiserliği’ne başvuru yapabilmektedirler. Başvurularını Van, 

Ankara, İstanbul gibi illerde yapan bu kişiler uzun süreler mültecilik statüsü 

beklemektedirler. 

 

 

 

 

 

 

 

 



24 
 

 

1.2.  Zorunlu Göç, Sürgün, Mültecilik, Diaspora 

 

Uluslararası göç çalışmalarında zorunlu ve gönüllü göç ayrımını yapmak 

önemlidir. Bazı araştırmacılara göre sosyolojik teorilerde zorunlu ve gönülsüz göç 

ihmal edilmiştir.32  Tezimiz; Siyasi kısmen de savaş mültecileri şeklinde zorunlu ve 

gönülsüz göçten oluşan Kürt göçünü konu ettiği için bu çalışmada gönüllü ve 

gönülsüz göç ayrımı önemli bir yer tutmaktadır. Görüşmecilerin sürgünle bağlantılı 

travmatik anlatıları da bu ayrımı önemli kılmıştır. Bu konuya görüşmecilerin 

anlatıları bağlamında Dördüncü ve Beşinci Bölümlerde daha ayrıntılı değinilecektir.  

 

İnsanlar zorunlu kaldıkları için istekleri dışında ya da daha güzel bir yaşam için 

bulundukları yerden ayrılmaktadır. Göç eden insan, yeni gelinen yer ile bırakılan 

yerin arasında sıkışıp kalmıştır. Bunun yanında yaşadığı yerde ırkı, dini, bir 

toplumsal gruba mensubiyeti, siyasi görüşü yüzünden hayatı tehdit altında olan 

kişiler doğdukları, büyüdükleri yerden ayrılmak zorunda kalmış ve artık hayatının 

geri kalanını gittiği yerde ilk aşamada sığınmacı sonra belki mülteci olarak 

geçirecektir. Zorunlu ya da gönüllü göç ayrımını günümüz koşullarında yapmak daha 

güçtür. Şiddet, insan hakları ihlalleri, politik baskılar, etnik-dini çatışmalar, işkence 

zorunlu göçü beraberinde getirir. Politik bireyler, kendi ülkelerinde insani yaşama 

koşulları kalmadığı için sığınmacı hareketlerine katılmaktadırlar. Thomas Faist’in 

değindiği gibi; kuraklıktan kaçan insanlar, işsizlikten kurtulmaya çabalayanlar, çeşitli 

doğal afetlerden kaçanlar da göçe her zaman gönüllü olmayabilirler.33 Yine Thomas 

Faist’in aktardığı üzere; Petersen, göçmenlerin terk edip terk etmeme kararı vermek 

                                                            
 
32 Cohen 1996; Richmon 1988; Abu-Lughod 1998’dan akt. Minoo Alinia, Diaspora Mekanları:  
Kürt kimlikleri öteki olma deneyimleri ve  aidiyet politikaları, 80. 
33 FAIST, 48-49. 



25 
 

için hala biraz güçlerinin bulunduğu mecburi göç ile bu güce sahip olmadıkları 

zorunlu göçü birbirinden ayırmıştır.34  

 

Yukarıda da ifade edildiği gibi; zorunlu göç, silahlı çatışma veya şiddetten, 

doğal ya da insan eliyle meydana gelen felaketlerden kaçan bireylerin kendi iradeleri 

dışında göç etmeye yönelişlerini ifade etmektedir. Zorunlu göç özellikle uluslararası 

göç literatüründe sığınmacıları, insan ticaretine konu olanları ve hükümetlerin 

zorunlu nüfus mübadeleleri sonucu yerinden olan kimseler için kullanılmaktadır.35 

Zorunlu göç farklı başlıklar altında incelenebilmektedir. Kimi araştırmacılar 

tarafından ‘çatışma nedeniyle yerinden olma, kalkınma politikaları ve projeleri 

nedeniyle yerinden olma ve felaketler nedeniyle yerinden olma’ seklinde üçe 

ayrılırken; kimileri tarafından ‘siyasi istikrarsızlık, savaş, zulüm; insan hayatını 

tehdit edecek duruma gelen ekonomik çöküş ya da ekolojik krizler; etnik, dini ve 

kabile ayrımı’ nedeniyle göç etme seklinde kategorileştirilebilmektedir.36 

 

 Edward Said, gönüllü ve gönülsüz göç ayrımıyla ilişkilendirilebilecek; ‘seçme 

ile geri dönüş imkânına’ vurgu yaparak ‘yurduna geri dönüşü engellenen herkesin 

sürgün olduğu’ sonucuna varsa da sürgünler, mülteciler, başka ülkeye yerleşenler ve 

göçmenler arasında bazı ayırımlar yapar. Said’e göre; ‘başka bir ülkeye yerleşenler 

genellikle kişisel ya da toplumsal nedenlerle yabancı bir ülkede gönüllü olarak 

yaşarlar; teknik olarak yeni bir ülkeye göç eden herkes göçmendir.’  Fakat Edward 

Said burada örneklerle isabetli ayırımlar yapmaktadır. Şöyle ki: ‘Sömürge 

memurları, misyonerler, teknik uzmanlar, paralı askerler ve kiralık askeri 

danışmanların da bir nevi sürgünde yaşadıklarını ama sürülmüş olmadıklarını ya da 

Afrika, Asya ve Avustralya’daki beyaz yerleşimciler sürgün olmuş olsalar da millet 

                                                            
 
34 Petersen’den  akt. FAIST, 49. 
35 TOKSÖZ, 109-110. 
36 William B. WOOD, Forced Migration: Local Conflicts and International Dilemmas, 615. 



26 
 

kurucu olmaları nedeniyle artık sürgün olarak değerlendirilmediklerini 

anlatmaktadır.’37  

 

Diasporalara gelecek olursak; sürgün ve diaspora aynı olmasalar da 

birbirileriyle yakından bağlantılıdırlar. Sürgün daha çok bireysel bir durumu; 

diaspora kolektif bir durumu çağrıştırır. Diaspora kelimesi, Yunanca dia, ‘içinden’ ve 

speirein, ‘dağılma’ kelimelerinden gelir.38 Tarihteki örnekleri Yahudi, Ermeni ve 

Rum diasporalarıdır. Safran diasporaları belli kriterlerle anlatır.39Buna göre, diaspora 

içinde büyük oranda geri dönüş isteği barındırır. Bizim çalışmamız için Safran’ın 

diaspora kriterleri yeterli değildir. Çünkü görüşmecilerimizin Kürt diaspora 

topluluğuna mensup bireyler olarak geri dönüş, toprak, vatan ile ilgili sözü edilen 

diaspora tanımına uymadıkları söylenebilmekle beraber görüşmecilerimizden bazıları 

geri dönecek bir vatanlarının olmadığını söylemişlerdir. Buna ilişkin örneklere 

Dördüncü ve Beşinci Bölümlerde yer verilecektir. Cohen de diasporaları belli 

özelliklere göre anlatır.40 Cohen’e göre vatanından uzak herkes diaspora olmaktadır. 

Cohen, diasporayı homojen topluluklar ve ulus-devletin sınırlarıyla anlatmış 

olur.Yani diaspora dağılmayı dolayısıyla topraksızlaşmayı, vatansızlığı, hareketli 

olmayı akıllara getirirken onu bir toprak parçasına geri dönüş, yurtsallıkla anlatan 

özellikler ve kriterler bu çalışma için yetersiz kalmaktadır.Diasporayı sosyo-kültürel 

bir süreç olarak ele alan Paul Gilroy, Stuart Hall, James Clifford gibi düşünür ve 

araştırmacılar; kökler ve rota, çifte bilinç, değişmekte olan aynı ve farklılık oyunu 

gibi kavramlar kullanmaktadırlar. Hall diasporaların özelliklerinden heterojenlik ve 

melezliğe vurgu yapar.41 Clifford diasporik yaşamanın, ayrışma ve karışmayı, bir 

yerde yaşarken diğer yeri hatırlamayı beraberinde getirdiğini belirtir.42 Gilroy ise 

diasporayı modernite tarihiyle birlikte anlatır, diasporayı aynı zamanda ideolojik ve 

siyasi yönleriyle ele alır.43 

 
                                                            
 
37 Edward SAID, Kış Ruhu, 36. 
 38 Avtar  Brah’dan aktaran  ALİNİA, 98. 
39 William Safran’dan aktaran  ALINIA, 99. 
40 Robin Cohen ‘den aktaran  ALİNİA, 101-103. 
41 Stuart Hall‘den aktaran  ALİNİA, 104. 
42 James Clifford’ dan aktaran  ALİNİA, 106. 
43 Paul  Gilroy’ dan aktaran  ALINIA, 107. 



27 
 

 

  Brah’ın ifade ettiği gibi; diaspora ‘dağılma’ ya işaret eder ve dağılmanın 

gerçekleştiği bir yere,’vatan’ mefhumuna da işaret etmiş olur.44 Sözü edilen ‘vatan’ 

ya da ‘yurt’ un sınırları belli bir toprak parçası mı yoksa sembolik mi olduğu 

diasporaların kendi özgün deneyimlerine bakılarak anlaşılabilir. Bir diğer deyişle her 

diaspora kendi özgün tarihi ve koşullarıyla değerlendirilmelidir. Çünkü aksi 

değerlendirmeler ‘vatan’ı dışında yaşayan herkese diaspora adını vermemize aracı 

olabilir. Zira Gilroy diasporayla ilgili şunları söylemiştir: 

 

 

  ‘ Diaspora, karakteristik olarak zorunlu dağılma ve isteksiz yayılma süreci 

ortaya çıkmış ilişkisel bir ağı ifade eder. Her ne kadar maksatlı olsa da, 

sadece devinim ifade eden kelime değildir, acil hareket eylemi bu kelimeyle 

bütünleşiktir. Bunun ışığında kovulma faktörleri baskın bir etkiye sahiptirler. 

Yol açtıkları bu aciliyet diasporaya yolculuk veya göçebelikle eşanlamlı bir 

kelime olmaktan daha fazla anlam yüklüyor. Yaşamın kendisi tehlikede olup 

kelime, özgür iradeyle seçilmiş yer değiştirme deneyiminden ziyade bir kaçışı 

çağrıştırmaktadır.’45 

 

 

Zorunlu göç kategorisinde incelenen mültecilik/sığınmacılık özellikle 

20.yy.ın getirisi olan paylaşım savaşlarının yol açtığı kitlesel göçün sonucu olarak 

dünya gündeminin ilgi odaklarından biri haline gelmiştir. Ülkelerdeki siyasi 

istikrarsızlık, iç savaşlar, etnik temizlik hareketleri insanları, kendi ülkelerini terk 

ederek başka ülkelerde yaşamlarını sürdürecek yerler bulmaya itmiştir. Aynı 

zamanda bu gelişmeler birçok ülkenin ekonomisini olumsuz yönde etkilemiş ve 

siyasi sığınmacıların/mültecilerin yanı sıra ekonomik anlamda da mültecileri ortaya 

çıkarmıştır.46 

 
                                                            
 
44 Brah’dan aktaran  ALİNİA 
45 Gilroy’dan aktaran  ALINIA, 108. 
46 TOKSÖZ, 119-120. 



28 
 

Mülteci ve sığınmacı kavramları arasındaki ayrım bir göçmenin yasal 

anlamda hangi statüde bulunduğunu yansıtmaktadır. Kavram karmaşasını gidermek 

adına ilk bölümde de değinildiği üzere sığınmacı ya da sığınma arayan, bir ülke 

sınırlarına giren ancak henüz yasal bir başvuruda bulunmayan ya da başvuruda 

bulunmuşsa hakkında henüz yasal bir karar verilmemiş olan kimsedir.Diğer bir 

tanımla, hava yolu ya da başka bir araç ile ulaştığı ülkede, ilk işlem olarak sığınma 

isteğinde bulunan kişi ya da ülkesini terk ederek, mülteci olduğu iddiasıyla bir başka 

ülkeye sığınan, ancak henüz mülteci olup olmadığı hakkında yetkili ulusal otoriteler 

ve/veya BMMYK tarafından karar verilmemiş kimselerdir.47 

 

Mülteci ise sığınma başvurusu olumlu sonuçlanan ve o ülkede mülteci olarak 

kalmasına izin verilen, dolayısıyla birtakım hakları elde etmiş olan kimseleri ifade 

etmektedir. Mültecilik hukuksal bir statüyü belirtirken sığınmacılık daha çok fiili bir 

durumu ifade etmektedir. Sığınmacıya sağlanan haklar mültecilere sağlananlara göre 

daha sınırlı düzeyde kalmaktadır. Ulusal ve uluslararası kuruluşlar konuya ilişkin 

farklı noktaları vurgulayabileceklerinden, genellikle bu kavramlardan bir tanesini 

kullanmaktadırlar.48 

 

 Göçmen, çoğunlukla ekonomik ve kültürel nedenlerle, daha iyi bir yaşam 

beklentisiyle ülkelerini terk ederek başka bir ülkeye yerleşen kimseler; sığınmacı, 

ülkesini terk ederek, mülteci olduğu iddiasıyla bir başka ülkeye sığınan, ancak henüz 

mülteci olup olmadığı hakkında yetkili ulusal otoriteler ve/veya BMMYK (Birleşmiş 

Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği) tarafından karar verilmemiş kimseler 

olarak; mülteci ise 1951 Mültecilerin Statüsüne İlişkin Birleşmiş Milletler 

Sözleşmesine göre;  "Irkı, dini, milliyeti veya belirli bir sosyal gruba mensubiyeti 

veya siyasal düşünceleri nedeniyle zulme uğramaktan haklı nedenlerle korktuğu için 

vatandaşı olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin korumasından 

yararlanamayan veya bu korku nedeniyle faydalanmaya gönüllü olmayan; ya da bu 

tür olayların sonucunda bir uyruğa sahip olmaksızın ve eski yaşam yeri olan 

                                                            
 
 47 CASTLES - MİLLER, 145. 
48 R. AYBAY, Yabancılar Hukuku, 20. 



29 
 

ülkesinin dışında kalmış olarak, dönüş yapamayan veya bu tür bir korku sebebiyle 

dönmeye gönüllü olmayan kimseler" olarak tanımlanabilir. 

 

Dünyadaki 190 devletten 140’ı bu sözleşmeyi ve bu sözleşmeyle ilgili 1967 

protokolünü imzalamıştır. Şu an Cenevre sözleşmesi, mülteciler hukukunu belirleyen 

evrensel ölçüttür. Bu sözleşmeye imza atan devletler mültecilerin ülkeye girmelerine 

izin vermek ve geçici veya kalıcı olarak ülkede yasamalarını garanti etmek suretiyle 

mültecileri koruyacaklarını taahhüt etmektedirler. Mülteciler için oluşturulan 

organizasyonlar, özellikle BMMYK (Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek 

Komiserliği) mülteciler ve diğer göçmen kategorileri arasındaki ayrımın yapılması 

arayışındadırlar. BMMYK’nın mülteci tanımı Afrika Birliği Teşkilatı (The 

Organization for African Unity-OAU) tarafından genişletilmiştir. Buna göre mülteci; 

dış saldırılar, işgaller, yabancı hâkimiyeti ve kamu düzeni ciddi biçimde rahatsız 

eden olaylar yüzünden evini terk ederek baksa bir ülkeye gitmeye ‘mecbur 

bırakılmış’ kimselerdir. 491984’te Cartagena Deklarasyonu’nu kabul eden Latin 

Amerika Hükümetleri, yaygın şiddet, dış saldırı, iç çatışma, insan hakları ihlalleri ve 

kamu düzenini sarsan olaylar nedeniyle ülkesinden kaçmak zorunda olanları da 

mülteci olarak nitelendirmişlerdir. 

 

Mülteci ve sığınmacılar kimilerince aynı anlamda kullanılmaktadır. Özellikle 

bugün azgelişmiş ülkelerden sığınmacı gruplar çeşitli ülkelerden sığınma talebinde 

bulunmaktadırlar. Bunlar kişisel olarak yaşadıkları eziyetten kaçmanın yanı sıra 

hayatta kalmak için ihtiyaç duydukları ekonomik ve sosyal yapıların yıkılmış 

olmasından kaynaklanan yaşam mücadelesinden de kurtulmak amacıyla sığınma 

talebinde bulunmaktadırlar. Bugünkü sığınma ihtiyacının kaynağı, şartlarını gelişmiş 

ülkelerin belirlediği sömürgesizleştirme ve küreselleşme süreçleridir.50 

 

Mülteciler, ırka, dine, milliyete belli bir sosyal gruba üyeliğe ve siyasi 

düşünceye ilişkin yapılan ayrımcılığa karsı korunurken bugünün bölgesel ve iç 

                                                            
 
49 WOOD, 622. 
50 CASTLES - MİLLER, a.g.k. 



30 
 

çatışmaları, 1951 Sözleşmesini temel alan uluslar arası korumaları yetersiz 

kılmaktadır.Süreç mültecilerin aleyhine islemeye devam etmektedir. Küreselleşme 

söylemleriyle birlikte geliştirilen kalkınma modelleri de mültecilerin aleyhine isleyen 

süreçler olmuşlardır. Bunlara göre Afrika, Asya, Latin Amerika ülkelerinin küresel 

piyasa yapısına uyum sağlayamadıkları ve bu bölgelerden gelen kitlelerin Batı 

ülkelerinin istikrarını olumsuz etkileyecekleri vurgulanmaktadır. Bu anlamda 

küreselleşme özellikle zorunlu göçmenler söz konusu olduğunda serbest hareketin 

önünü açmaktan ziyade, yeni fiziksel ve kültürel duvarların oluşumunu 

tetiklemektedir. 

 

Avrupa’da mültecilerle ilgili yaşanmışlıklar 300 yıldan fazla süredir devam 

etmektedir. Bu süreçte mülteciler farklı algılanmıştır; bir dönem kahraman olan 

mülteciler bir dönem caniler ya da bir dönem misafir olan mülteciler başka bir 

dönem düşman olarak algılanmıştır. Özellikle 1990’lar itibariyle sığınmacı 

rakamlarının en üst düzeye ulaşması Avrupa’da kapıların tamamen kapatılması adına 

önlemlerin alınmasını pekiştirmiş ve mülteci sorunu mümkün olduğunca bölgeden 

uzağa taşınmaya çalışılmıştır. 

 

Bu noktada dünyadaki mülteci nüfusuna genel olarak bakmakta fayda vardır. 

1980’lerden itibaren, dünya genelinde sığınmacı ve mültecilerin sayısında artış 

yaşanmıştır. Bu kişiler ekonomik değil zorunlu göçmenlerdir. Devletler, mültecileri 

koruyacaklarını, onları baskı gördükleri ülkelerine geri göndermeme ilkesine bağlı 

kalacaklarını taahhüt etmişlerdir. Mülteciler açık bir yasal statüye sahipler. Ancak 

diğer zorunlu göçmenlerin böyle bir statüsü olmadığından ihmale ve suiistimale daha 

açık halde oldukları söylenebilir. Zorunlu göçmenler çoğu zaman devletlerin iç ve 

dış politika malzemesi yapılmaktadır. Sığınılan ya da sığınılmaya çalışılan hedef 

ülkelerdeki baskı ve şiddet, insan hakkı ihlalleri kaynak ülkelerdekine eşdeğer 

olabilmektedir. 

 

  Dünyada, 1975’te 2. 4 milyon olan mülteci nüfusu, 1985’te 10.5 milyona ve 

1990’da 14.9 milyona ulaşmıştır.  Soğuk savaştan sonra mültecilerin sayısı 18.2 

milyona kadar çıkmıştır. 2000 yılından itibaren ise, bu nüfus 12.1 milyona kadar 



31 
 

inmiştir.(UNHCR, 1995:2000a.) Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği 

(UNHCR)  verilerine göre; mülteciler, ülke sınırları içinde yerinden edilmişler, 

ülkelerine geri gönderilen mülteciler 1995’te 27.4 milyona ulaşıp 2000 yılında 21.1 

milyona düşmüştür. Mülteciler genellikle Afganistan, Irak, Burundi, Sierra Leone, 

Sudan, Somali, Bosna, Angola, Eritre ve Hırvatistan gibi savaşın, şiddetin, baskının, 

kaosun yaşandığı ülkelerden gelmektedirler. 

 

Sığınmacılar, ise başka ülkelerden koruma bekleyen ve mülteci statüleri 

henüz karara bağlanmamış kişilerdir. Bu kişiler uzun süren bekleme sürelerinde 

çeşitli baskılara maruz kalabilmektedirler. Kimi ülkelerde çalışmalarına dahi izin 

verilmeyen sığınmacılar, yetersiz sosyal yardımlarla geçinmeye çalışırlar. Sığınmacı 

olarak gittikleri ülkelerde kabul edilmeyen kişiler, kendi ülkeleri tarafından kabul 

edilmediklerinden veya pasaportları olmadığından dolayı geldikleri ülkelerine geri 

gönderilemezler. Bu da kendi ülkelerinde çeşitli politik ve ekonomik baskılara maruz 

kalmış bu kişilerin yeniden belki de daha fazla baskılanmasına yol açmaktadır.  

Sığınmacılar görece daha gelişkin ülkelerde kayıt dışı ekonominin bel kemiği olan 

büyük bir kitleyi oluşturur aynı zamanda. Batı Avrupa, Amerika, Kanada, 

Avustralya’da 1980’lerde yıllık sığınma başvurusu; 323.000’lere kadar yükselmiştir, 

soğuk savaş sonrası bu rakam 828.645’e varmıştır.511995 yılından itibaren 

başvurularda bir düşüş olmakla beraber2000 yılında tekrar yükselmiştir. Bu düşüş ve 

yükselişlerde ülkelerin mülteci statülerine ilişkin değişikliklerinin de etkili olduğu 

söylenebilir. 

 

80’li yılların sığınmacılığın ve mülteciliğin yoğunlaştığı yıllar olduğu aşikâr. 

Özellikle savaş, çatışma, politik nedenli sığınmacılığın yoğunlaştığı zamanlardır 

diyebiliriz. Kişiler, politik baskı, şiddet, temel hak ve özgürlüklerinin kısıtlanması ya 

da tamamen yok sayılması sonucu başka bir ülkenin korumasına ihtiyaç duyarlar. 

Savaş, insan hakları ihlalleriyle beraber ekonomik eşitsizlikler de insanları başka bir 

yerde bu eşitsizlikleri telafi etmeye itebilir. Dünyaya bakıldığında; Asya, Latin 

Amerika, Afrika’daki çatışmanın ve kaosun hâkim olduğu bölgelerden Avrupa, 

                                                            
 
51 UNHCR, 1995:253 



32 
 

Kuzey Amerika, Avustralya, Kanada gibi yerlere sığınmacı göçü 80’lerle birlikte 

artmıştır. Sovyetler Birliği’nin dağılması bu göçü daha da artırmıştır. Bu artış ve 

beraberinde getirdiği göçmen emeği talepten fazla olunca, bu sığınmacılar 

kimilerince  ‘sorun’  teşkil etmeye başladı ve sığınmacıların mülteci statülerine 

kavuşmaları katı göç ve mültecilik yasaları getirilerek engellenmeye çalışıldı. Ki 

günümüzde de ekonomik ve politik eşitsizliklerin yoğun bir şekilde devam ettiği 

bölgelerden gelen sığınmacılar hedefledikleri Avrupa, Amerika vb. yerlere mülteci 

olarak ulaşmakta oldukça güçlük çekmektedirler. 

 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği verilerine göre bazı 

ülkelerin sığınmacı ve mülteci sayıları, kaynak ülkelerinin bazılarına bakacak 

olursak;  Kanada, 1980’lerden itibaren yoğun bir mülteci nüfusu kabul etmiş 

ülkelerdendir.Bu ülkeye sığınan ve kendilerine mülteci statüsü verilenlerin büyük bir 

kısmının kaynak ülkeleri; Çin, Hindistan, Sri Lanka, Meksika, Afganistan, Somali, 

Kolombiya, Demokratik Kongo Cumhuriyeti, Kosova gibi ülkelerdir. Bununla 

beraber Kanada’nın bugünkü kozmopolitliği düşünüldüğünde; farklı ülkelerden 

göçmenlerin olduğu bir Kanada akla gelecektir. 1980’li yıllarda yıllık 21.000 kişiye 

mültecilikle beraber oturma izni veren Kanada’da 90’lı yıllarla beraber bu rakam 

9.000’in altına inmişti. Bu rakamlar 2000’lerde tekrar yükselişe geçmiştir. 

 

Amerika Birleşik Devletleri, 2000’lere kadar 2 milyondan fazla mülteciye 

oturum vermiştir. Amerika Birleşik Devletleri’ndeki sığınmacı göçüne kaynaklık 

eden ülkeler arasında; Meksika, Çin, Latin Amerika ve Karayip Ülkeleri 

bulunuyordu.2001’deki 11 Eylül saldırıları sonrasında mülteci kabulü bir süre 

durduruldu, sonrasında kabuller tekrar başladıysa da mülteci sayılarında azalma oldu. 

2001’de yasalaşan bir kanunla Amerika Birleşik Devletleri, kendi vatandaşı olmayıp 

şüpheli bulduğu kişileri daha kolay tutuklamaya başladı. Ve böylece tutuklu 

sığınmacılar çoğaldı.  Potansiyel şüpheli gözüyle bakılabilen sığınmacılar ve 

göçmenlerin tutuklanmalarında artışlar gözlenmiştir. 

 

Avrupa Birliği ülkelerine gelecek olursak; 2000’li yıllara kadar Avrupa’daki 

sığınmacılara en çok kaynaklık eden ülkeler, Yugoslavya, Irak, Türkiye, Romanya, 



33 
 

Bosna Hersek, Afganistan, Sri Lanka, İran, Kongo Demokratik Cumhuriyeti, Somali 

gibi ülkelerdir. Bu ülkelerden gelen sığınmacı sayısı 2.5 milyondur.  Söz konusu 

ülkelerin dışında; Vietnam, Cezayir, Bulgaristan, Nijerya, Rusya, Çin, Lübnan, 

Pakistan, Hindistan, Arnavutluk gibi ülkeler de sığınmacılara kaynaklık etmiş 

ülkelerdir. Coğrafi yakınlıklar ile eski sömürge bağları sığınma hareketlerinde 

belirleyici olabilmektedir. Sanılanın aksine; dünyadaki sığınmacı ve mültecilerin 

çoğu gelişmiş ülkelerde değil, gelişmekte olan ülkelerde yaşamaktadır.52 Bu 

çoğunluğa sadece politik göçmenleri değil çevresel felaketlerden kaynaklı ekolojik 

göçmenleri ve ekonomik eşitsizlikler nedeniyle ekonomik göçmenleri de dahil 

edebiliriz. Örneğin; İran’dan sığınmacıların yoğun olarak gittikleri bir yer olarak söz 

edilebilir.  

 

Türkiyelilerin bu tablo içindeki yerine bakacak olursak; 12 Eylül sonrasında 

insan hakları ihlalleri ve devlet ile PKK arasında yaşanan çatışma yoğun bir iltica 

göçüne neden olduğunu görmekteyiz. Türkiye, Avrupa'ya en çok mülteci veren 

ülkeler arasındaydı.1985-1994yılları arasında Avrupa Birliği ülkelerine sığınma 

başvurusu yapanlar içinde Türkiye kökenliler toplam 264 bin kişiyle üçüncü sırada 

yer alıyor.53 BMMYK’nın hazırladığı bir rapora göre Türkiye, 1997-2002arasındaki 

beş yıllık dönemde, AB’ye aday olan ülkelerden üye olan ülkelere yapılan iltica 

başvurusu sayılarında 23.389 başvuruyla birinci sırada bulunuyor. 1980’lerde, iltica 

başvurusunda bulunan Türkiyeliler arasında darbe nedeniyle ülkeyi terk edenler en 

büyük grubu oluşturuyoru; 1980’lerin sonlarından itibaren ise onların yerini Kürtler 

aldı. Bölgedeki çatışmadan beslenen güvensizlik ortamı Kürtlerin Avrupa’ya iltica 

etmelerinde itici bir güç oluşturmuştur. Kürtler ve onlarla beraber Türkiye’yi terk 

eden ya da etmek zorunda kalan Süryaniler, Keldaniler ve Yezidiler gibi diğer 

toplulukların Türkiye'den ayrılışı Türkiye'de pek görünür olmasa da oldukça büyük 

bir kitleye işaret eder.54 

 

                                                            
 
52 FAIST, 25. 
53 Böcker ve Havinga’dan aktaran Didem Danış, Yeni Göç Hareketleri ve Türkiye, 216-224. 
54 Östen Wahlbeck’den aktaran  a.g.m. 



34 
 

Söz konusu olan kişilerin korunması konusunda; “mültecilerin tanınması, 

mültecileri hayatlarının ve özgürlüklerinin tehlike altında olacağı bir ülkeye geri 

göndermeme (non-refoulement), ayrımcılık yapmama ve mültecilere temel insan 

hakları çerçevesinde muamele etme” gibi maddeler yer almakta ve bunlar uluslar 

arası sözleşme ve yasalarla garanti altına alınmış bulunmaktadır.55 

 

Sığınma süreçlerine bakıldığında sığınmacıların bu haklardan 

yararlandırılmadığı, özelikle sığınmacıların çoğu farklı ülkelerde farklı muamelelere 

maruz kalıp; hapishanede, kapalı kamplarda veya havaalanlarının transit 

bölümlerinde gözaltına alındığı izlenmektedir. Çoğu durumda gözaltındaki haklarına 

ilişkin bilgi verilmemekle birlikte hukuki danışma almalarına, BMMYK veya ilgili 

sivil toplum kuruluşlarına erişimleri de engellenmektedir. Gözaltına alma, yalnızca 

“kanunlarda belirtilmiş olan kimlik tespiti yapmak, mülteci statüsü ya da sığınma 

başvurularının dayandırıldığı hususları tespit etmek, mülteci ya da sığınmacıların 

sığınma talebinde bulunmayı düşündükleri ülkenin yetkililerini yanıltmak için 

seyahat veya kimlik belgelerini yok ettikleri veya sahte belge kullandıkları 

durumlarla basa çıkmak ya da milli güvenliği ve asayişi korumak” için 

uygulanabilmektedir.56 

 

 Sığınmacıların gözaltına alınmasına alternatif yöntemler de 

uygulanabilmektedir. Bunlar; ‘izleme’ yani sığınmacılardan belli aralıklarla göç 

bürosu ya da polis karakoluna gelerek rapor vermesinin istenmesi ve sığınmacının bu 

durumda belirli bir adreste oturmak ve adres değişikliklerini de otoritelere bildirmek 

zorunda olması; ‘garantör ya da kefil bulma’ yani yetkili otoritenin sığınmacıdan, 

kendisinin duruşma ya da resmi görüşmelerde bulunmasından sorumlu olacak bir 

garantör bulmasını istemesi; ‘kefaletle serbest bırakma’ yani hâlihazırda gözaltına 

alınmış olan sığınmacıların taahhütname veya teminat verilmesi suretiyle serbest 

                                                            
 
55 M. LYNCH,  Forced Back: International Refugee Protection in Theory and 
Practice, 23.  
56 UNHCR,2001 



35 
 

bırakılması; ‘açık merkezler’ yani sığınmacıların, belli zamanlarda ayrılıp geri 

dönebilecekleri toplu bir yerleşim merkezine yerleştirilmesi gibi yöntemlerdir.57 

 

 Castles ile Miller’in belirttiği gibi ister gönüllü olsun ister zorunlu olsun göç 

nedeni ister politik ister ekonomik koşullardan kaynaklansın tüm göç hareketlerinin 

birbiriyle ilişkili olup ortak tarihsellikleri bulunur. Kolonyalizm, askeri müdahaleler, 

soğuk savaş, yerinden edilmeler, sürgün, modernleşme sonucu eşitsiz gelişimler, 

günümüzün dünyasında göç olgusunun temel etmenlerini oluşturmuştur. Uluslararası 

göç ve hareketlerinin  ulusaşırı dünya ekonomisinin ucuz işgücü ihtiyacının sonucu 

olarak ortaya çıktığı görülse de 1980 ile 1990’lar boyunca uluslararası göçün  büyük 

kısmını mülteci göçü oluşturur. Öte yandan sanıldığının aksine Avrupa ve Birleşik 

Devletler küresel göçün sadece bir kısmını almıştır.58 Küreselleşmenin en önemli 

sonuçlarından biri şüphesiz ki küresel düzlemde hareketliliktir. Sermaye ve mal 

hareketinin yanı sıra insan dolaşımı da yani öğrencilerin, turistlerin, göçmenlerin, 

mültecilerin hareketliliği küreselleşmenin sonucudur diyebiliriz. Bir sonraki bölümde 

sosyolojinin göç olgusuna yaklaşımını tartışmaya çalışacağız 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
57 BMMYK,2001 
58 MekonnenTesfahuney’den aktaran  ALINIA, 77. 



36 
 

 

3.3.  Sosyolojinin Göç Olgusuna Yaklaşımı 

 

Sosyoloji literatürü içinde göç olgusunun Fransız sosyolojisi ve Anglosakson 

gelenek içinde farklı yaklaşımlar altında ele alındığını görmekteyiz. Fransız göç 

literatürüne bakacak olursak üç hâkim yaklaşımın bulunduğunu söyleyebiliriz: 

‘Sosyo-tarihsel, kurumsal ve karşılıklı etkileşim yaklaşımları.’ Göç olgusunu tarihsel 

bir çizgi içinde ele alan sosyo-tarihsel yaklaşım, iş piyasasının durumunun göçmenin 

nasıl algılandığını ve geldiği ülkenin toplumu ile bütünleşmesinin koşullarını 

belirlediğini öne sürerken göçmenin özellikleri tarihin belirlediği ulusal, toplumsal 

ve kentsel bağlamda ele alınmaktadır. Sosyo-tarihsel kurama göre iş piyasası sadece 

yerel halkı değil aynı zamanda göçmeni de etkilemektedir. Bu yaklaşımda, göçmenin 

toplum tarafından algılanmasında iş piyasasının koşullarının etkin olduğunu 

savunulur. Kurumsalcı yaklaşım ise göçmen statüsünü hukuki çerçeve kapsamında 

toplumla bütünleşme içinde inceler. Vatandaşlık kavramı, hukukta tanımladığı hali 

ile ele alınırken Fransız tarzı bütünleşmenin koşulları ve biçimleri ile göç dalgasının 

yol açtığı sorunlar üzerine yoğunlaşmaktır. Bu ekol, Fransız tarzı bütünleşmenin ve 

vatandaşlık tanımının benimsenmesi için çalışmaktadır.59  

 

Diğer iki yaklaşımdan farklı olarak karşılıklı etkileşim yaklaşımı, Fransız 

toplumu ve onun hukuki çerçevesinin dışına çıkmaya çalışarak göçmene odaklanır 

yani “göçmenlerin göç ettikleri ülkedeki deneyimlerini yeniden kurmak için 

göçmenlerin kendilerinden”60 yola çıkar. Yöntem olarak Şikago Okulu’ndan 

etkilenen bu yaklaşım, kentsel ekoloji analizini benimseyerek Fransız toplumu ile 

yaşanan gündelik hayattaki çatışmaları kendine temel alarak aslında göçmenin 

gelinen ülkenin toplumun bir üyesi haline geldiğini ispatlamayı amaçlar. En tanınmış 

                                                            
 
59  S. BEAUD- G. NOIRIEL, Göçmenlerin ‘Bütünleşmesini’ Düşünmek, Çev. Derya Fırat. 
60 NEJMA,  MONKACHI, Sınırdaki İki Örnekten Hareketle Göç(ler) Sosyolojisini Yeniden 
Düşünmek: Kazablanka’daki Fransızlar ve Paris’teki Amerikalılar, Çev. Enes Kabakçı, 59. 



37 
 

temsilcisi Abdelmalek Sayad olan bu ekol, göçmenlik deneyimini anlamak için aynı 

kökenli kişilerin oluşturduğu ağları, cemaatten ayrılma, gelinen toplumla bütünleşme 

ve söz konusu toplumla kültürel uyuşum gösterme aşamalarını kavramaktan geçtiğini 

belirtmektedir. Sayad’ın belirttiği gibi göçmenlik aynı zamanda evrilen bir süreçtir. 

Başta köyü için para biriktirmeye çalışan kısa süreli Cezayirli göçmen zamanla 

bireysel nitelikte göç hareketlerinde bulunmakta dolayısıyla birinci evrede yerleşilen 

toplumdan kendini soyutlarken ikincisinde köken ülke ile arasında mesafe koyarak 

içine yerleştiği toplum ile hızlı bir bütünleşme sürecine girmektedir.61 

 

Amerikan sosyolojisinin (Şikago Okulu'nun) göç olgusuna yaklaşımı kentsel 

ekoloji temellidir. Fransa'da yapılanların aksine ABD'de gerçekleştirilenler, 

kurumlara ve özel girişimlerin taleplerine cevap vermeyi amaçlayan araştırmalar 

oldukları için saha araştırmalarına, katılımcı gözlem temelli monografik 

araştırmalara ve kent araştırmalarına ağırlık verilmişti.62 Fransa örneğinden farklı 

olan bir başka nokta da Amerika'nın “ırk” kavramı ile sorunlarının olmasıdır. Fransız 

araştırmacılar, “etnisite” üzerine yoğunlaşmazken Amerikalı meslektaşları okullarda 

öğrencilere uygulanan kotalardan, ırkçı söyleme kadar pek çok durumla mücadele 

etmek zorunda kalmışlardır. Noiriel'in de altını çizdiği gibi Fransız ve Amerikan göç 

sosyolojilerinin birleştiği nokta, asimilasyon kavramı olmuştur. Ancak her iki okul 

da bu kavrama zıt açılardan yaklaşmışlardır.  

 

Yukarıda sözü edilen sosyolojinin göç yaklaşımları göç modellerinin 

aşamaları olarak da kabul edilebilir. Bu bağlamda; ilk aşamada, göç modelleri itici 

(push) ve çekici (pull) etkenler temelinde göçü anlamaya çalışmaktaydı. Sanayileşme 

döneminde geri kalmış olan bölgelerin ya da ülkelerin iterken, gelişmiş bölgelerin ya 

da ülkelerin çektiğini varsayan bu model, Avrupa ülkelerinin çevre ülkelerden işçi 

alma taleplerini de bu bağlamda açıklamaktaydılar.  
                                                            
 
61 Abdelmalek SAYAD, Çifte Yokluk: Göç Ederken Kurulan Hayallerden Göçmen Olmanın 
Acılarına, Çev. Bediz Yılmaz. 
62 NOIRIEL - BEAUD, 17. 



38 
 

İkinci aşamada ise işçi göçü ve mülteci akışlarının göç veren ülke ile göç alan 

ülkenin birbirleriyle olan ilişkilerinin (tarihsel, ekonomik, kültürel ve toplumsal 

olabilir) bu akışlarda önemli olduğunu savunmuşlardır. Çevre-merkez göç modeli 

olarak da adlandırabileceğimiz bu model, göç alan ülkeler (merkez) ile göç veren 

ülkeler (çevre) arasında ikili meta, insan, bilgi akışlarının olduğunu göstermektedir. 

Bir önceki bölümde Dünya Sistemleri Teorisi ve sonrasında ortaya çıkan yeni 

yaklaşımlardan beslenen bu göç modeli de yeterli olmamış, yeni bir göç modeline 

ihtiyaç duyulmuştur.  

 

 Üçüncü aşama, Ulusaşırı Toplumsal Alanlar Teorisi’dir. Faist, bu iki göç 

modelinin günümüz hareketlerini (insan, meta, bilgi akışlarını) anlamak için yeterli 

olmadığını; küreselleşme ile göç koşullarının ve nedenlerinin de değiştiğini bize 

göstermektedir. Faist’in da belirttiği gibi artık günümüzde göçler, tekil yolculuklar 

olarak gerçekleşmemekte; göçmenlerin yaşamlarının içsel bir boyutu haline de 

gelmektedir. “Uluslararası göçmenler –eğer yinelenen göç çoksa, transit göçmenler 

çoklu ve sınır-bozucu, ailesel, ekonomik, sosyal, dini kültürel ve siyasal ilişkiler 

sürdürmek yoluyla siyasi sınırları aşan bağlar inşa ederler.”63  

 

Ulusaşırı toplumsal alanlar ulus-devletlerin uluslararası sınırlarını 

genişletmektedir. Göçmenler, mülteciler ve göç alan ve veren ülkedeki hareketsiz 

olan kişilerin yaşadıkları ulusaşırı toplumsal alanlar, mekânsal anlamda hareketli 

olan ve olmayan kişilerin sahip olduğu çeşitli kaynak ve sermayelerin yanı sıra ulus 

devlet tarafından yapılan düzenlemeler, sunulan fırsatlar ve uygulanan kısıtlamalar 

dizgesinden oluşmaktadır. Faist, ulusaşırı toplumsal alanların beş aktörlü bir ilişkiler 

ağından oluştuğunu belirtmektedir: “Göç alan ülkenin hükümeti, göç alan ülkedeki 

sivil toplum örgütleri, göç veren ülkedeki yöneticiler, göç veren ülkedeki sivil 

                                                            
 
63 FAIST, 34–36. 



39 
 

toplum örgütleri ve ulusaşırı grup–göçmen ve/veya mülteci grupları veya ulusal, dini 

ve etnik azınlıklar- ulusaşırı toplumsal alanları oluşturan ilişkilerin taraflarıdır.”64 

 

Sosyal bilimlerin gelişimi ile paralel olarak göç teorilerinin de kesin sınırlarla 

çizili ve tek ila çift yönlü hareketlerle tasvir ettiği göç modellerinden, kapıların ve 

köprülerin geçişkenliğini ve çoklu, sınır-bozucu akışlar etrafında şekillenen bir 

modele doğru evrildiğini söyleyebiliriz. Asu Aksoy'un da belirttiği gibi “eski 

yaklaşımdan farklı olarak, göçmenlerin bağlarını kopararak yeni bir toplumsal 

düzene ait olma mücadelesi verenler olarak değil, ülkeler arası bağlarını aktif olarak 

kullanan ve değerlendiren, kararlarında tek bir ülke, toplumsal düzen, sosyallikle 

sınırlı kalmayan, vatandaşlık pratiklerinde çok-ülkeli olarak davranabilenler olarak 

kavramsallaştırılmışlardır.”65 

 

Ancak Aksoy'un da altını çizdiği gibi bu tanımlamalar, günümüz 

dünyasındaki göç hareketlerini ve akışları açıklamaya yetmemektedir. Ulusaşırı 

göç/diaspora çalışmaları, hala ulus merkezli bir perspektiften olgularını ve araştırma 

nesnelerini açıklamaya çalışmakta oldukları için, ulusal bakıştaki basite indirgeyici 

tavrı da tekrarlıyorlar.66 Dolayısıyla ulus-devletin bakış açısı olan göç olgusunu 

çözülmesi gereken bir sorun olarak görme tavrının ötesine geçilemediği gibi kendini 

de tekrarlayan bir durum içine girmiş oluyor. Bizim de bu çalışmamız sırasında 

alternatif bir tanımlama ve bakış açısı geliştirebilmemiz için öncelikle göç olgusunun 

aktörlerini nasıl kavramsallaştıracağımızı belirlememiz gerekmektedir. Bu nedenle 

ulusal bir kimlik üzerinden göçmen stereotipleri oluşturma tehlikesine karşı 

göçmenlik deneyimleri bakış açısını savunuyoruz. Aksoy'un da vurguladığı gibi 

                                                            
 
64 A.g.k. 271. 
65 Asu AKSOY,Göçmenlik Deneyimine Kozmopolit Perspektiften Bir Bakış, 427. 
66 AKSOY, 430. 



40 
 

birey bu kimliklerin ötesine geçme potansiyeli taşır. Deneyim ise hayata katlanmayı, 

hayatın içinden geçmeyi, hem de düşünerek geçmeyi ifade ediyor.67  

 

Çalışmamıza konu olan kişiler politik göçmen (sığınmacı ve mülteci) olup 

İsviçre’deki Kürt Diaspora topluluğuyla ilişkili olduklarından, göç çalışmalarını 

kavramsallaştırmaya çalışan kuramların çoğunun daha çok ekonomik göçleri konu 

etmesi bu kuramların mülteci göçünü açıklamakta yetersiz kaldığı söylenebilir. Söz 

konusu olan hem Türkiye’de hem de İsviçre’de dışlanmaya maruz kalmış yani çifte 

dışlanmış politik göçmenler olunca birçok teorinin yetersiz kaldığı görülmektedir. 

Çalışmamıza konu olan kişiler, Appadurai’in ifade ettiği Nermin Abadan Unat’ın 

aktardığı üzere ‘diasporik kamusal alanlar’68 yaratmış Kürt topluluğuna dâhil 

edilebilir. Bu durum da sınırlarla ifade edilmesi güç bir milliyetçiliği, ulusaşırılığı 

akıllara getirmektedir. Bu tez çalışmasındaki göçmenler aynı zamanda karmaşıklığı, 

heterojenliği, sosyo-kültürel ve politik süreçleri barındıran ve ‘vatan’/ ‘yurt’/ 

‘anayurt’ ile kurdukları ilişkinin farklılığı nedeniyle daha çok yurtsuzluk/ vatansızlık 

ve aidiyetsizlikle ilişkilendirilerek anlatılmaya çalışılacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
67 AKSOY, 431, 432. 
68 ABADAN UNAT, 298. 



41 
 

 

 

2. İSVİÇRE’DEKİ TÜRKİYELİ GÖÇÜ 

 

 

 

Bu bölüm İsviçre’deki Türkiyeli göçünün tarihsel süreçleri; İsviçre’deki 

Türkiyeli zorunlu politik göçmenler, mülteciler, sürgünler ve özellikle Kürt 

Diasporası; söz konusu diasporanın oluşmasında etkili olan Türkiye’deki politik 

tarihsel süreç ve İsviçre’de vatandaşlık ve göç politikaları ele alınacaktır.  

 

Binlerce Türkiyelinin 1980 Darbesinden sonra kaçıp sığındığı birçok Avrupa 

ülkesinden biri de İsviçre’dir. Bunun yanı sıra Türkiye’den İsviçre’ye doğru 

gerçekleşen bir ekonomik göç sürecinden bahsetmek gerekmektedir. Göçmenlerin 

İsviçre’ye veya diğer Avrupa ülkelerine göç nedeni temel olarak ekonomik ve 

politiktir. Göçün bir diğer nedeni ise aile birleşmeleridir. 1960 ve 80 yılları arasında 

Türkiye’de yaşanan ekonomik durum nedeniyle İsviçre’ye göç, öncelikle ekonomik 

nedenli olmuştur. 1980 sonrasında 12 Eylül 1980 Askeri Darbesinin ardından 

sendikacılar, öğrenciler ve özellikle solcu militanlar, İsviçre’ye sığınma talebinde 

bulunmuşlardır.1990’lı yıllarda PKK ve Türk ordusu arasındaki çatışmalar, özellikle 

Güneydoğu Anadolu Bölgesinden gelen Türkiye Kürtlerinin İsviçre’ye siyasi 

sığınmacı olarak göç etmelerine neden olmuştur.1982’de İsviçre’nin kati surette 

sınırlarını ekonomik nedenli göçe kapatması sonucu bu tarihten günümüze kadarki 

dönemde, Türkiye’den İsviçre’ye göçün ekonomik niteliğini kaybederek siyasi 

sığınma ve aile birleşimi ile sürdüğünü söylemek mümkündür. 

 

Türkiye’den İsviçre’ye  ilk göç dalgası; 1960’lı yıllarda başlar. Bu ilk göç 

dalgası, vasıfsız işçi göçünü kapsar. İsviçre’deki işgücü talebi, öncelikle  İtalya’dan  



42 
 

gelen göçmen işçilerle karşılanmıştır. Sonrasında İsviçreli iş adamları, işgücü açığını 

kapatmak için; sırasıyla İspanya’ya, Portekiz’e, Yugoslavya’ya, Yunanistan’a ve 

Türkiye’ye yönelmiştir. İkinci Dünya Savaşını izleyen ilk 20 yıl boyunca İsviçre’nin 

göçmen işçiler nezdinde yürüttüğü politikanın genel olarak; misafirperver ve liberal 

olduğu söylenebilir. Ekonomik gerekliliklere tabi olan ve döngüsel bir niteliğe sahip 

olan bu politika, yabancı işçileri farklı şekilde istihdam ediyordu: Mevsimlik oturum 

belgesi (A Tipi -9 ayla sınırlı), geçici oturum belgesi (B Tipi-1 yıllık ve yenilenebilir, 

uzun süreli oturum (C Tipi).Mahning ve Piguet’e göre, bu yıllarda İsviçre’nin 

belirgin bir göç ve entegrasyon politikası olduğu söylenemez. Türkiye’den İsviçre’ye  

ikinci göç dalgası; 12 Eylül 1980 Askeri Darbesi sonucunda siyasi sığınmacılardan 

ve muhalif hareketlerin mensuplarından oluşmaktadır. Üçüncü göç dalgası ise; daha 

çok Türkiyeli Kürt sığınmacıları içerir. Bu son iki göç dalgası, Wottreng’e göre 

Türkiye’deki ekonomik koşullar nedeniyle ‘sahte siyasi sığınmacıları’ da kapsar. 

Dördüncü göç dalgası olarak mültecilik başvurularını ve aile birleşimini 

gösterebiliriz. Aşağıdaki tablolarda İsviçre’deki Türkiyeli nüfusa ilişkin yıllara göre 

sayısal bilgiler yer almaktadır. 

 

Grafik 1: 1960’dan 2000’e İsviçre’deki Türkiyeli nüfusu 

 

Birinci grafiğe göre İsviçre’ye göç 1980 itibariyle 2000’e kadar önemli 

oranda artış göstermiştir. 



43 
 

 

Grafik 2: 2000’den sonra İsviçre’deki Türkiyeli nüfusu 

 

 

İkinci grafikte görüldüğü üzere 2000’li yıllardan sonra İsviçre’deki Türkiyeli 

nüfus sayısında 2002’den 2007’ye doğru azalma görülmektedir.69 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
69  Grafik 1 ve grafik 2, Diaspora und Migranten- gemeinschaften aus der Türkei  in der Schweiz 
(Katharina Haab, Claydio Bolzman, Andrea Kugler, Özcan Yılmaz) adlı rapordan alınmıştır.   
http://www.bfm.admin.ch/content/dam/data/migration/publikationen/diasporastudie-tuerkei-d.pdf.  



44 
 

 

 

2.1.  İsviçre’de Kürt Diasporası 

 

Kürt Diasporasının en büyük bölümünü Avrupa'daki Kürt toplulukları 

oluşturmaktadırlar. Kıta Avrupa’sındaki Kürt Diasporasının yaklaşık %55'inin 

Türkiye'den gelmiş göçmen ve mültecilerden oluştuğu tahmin edilmektedir. Kıta 

Avrupa’sındaki Kürt diasporasında Türkiye kökenliler yaygınken, Birleşik 

Krallıktaki Kürt topluluğu büyük oranda Iraklı Kürtlerden oluşmaktadır.70 

 

Avrupa'daki Kürt topluluklarının kökeni 19. yüzyılın sonlarına kadar 

sürülebilir; örneğin başlangıçta 1898'de Kahire'de kurulmuş olan ilk Kürt 

gazetesi, Kürdistan, çeşitli baskılar sonucu Cenevre'ye daha sonra da Birleşik 

Krallık'a taşınmıştır.71 Bununla birlikte Avrupa'daki Kürt varlığı küçük sayılarda 

kalmış, 20. yüzyılın ilk dönemlerinde de etkin bir sayıya ulaşılmamıştır. Bununla 

birlikte zamanla Avrupa'daki sayıları artan Kürt topluluğu özellikle 20. yüzyılın 

ikinci yarısında bölgede etkin bir azınlık haline gelmiş örneğin 1948'ten itibaren bir 

süre boyunca Paris'te Bulletin du Centre d'Études Kurdes isimli yayını 

yayımlamışlardır.72 1960'lardaki Avrupa ekonomisinin büyümesiyle birlikte başta 

Almanya olmak üzere birçok Avrupa ülkesine birçok Kürt işçi olarak gitmiş ve 

yerleşmiştir. Avrupa'daki Kürtlerin sayısı, diğer yerlerdeki Kürt diasporası gibi, Orta 

Doğu'daki çeşitli sebeplere dayanan, birbiriyle bağıntılı veya bağıntısız birçok şiddet 

olayı, savaş ve yıkım sebebiyle sonraki yıllarda giderek artmıştır. 

 

                                                            
 
70 Kendal NEZAN, The Kurds: Current Position and Historical Background, Kurdish Culture 
and Identity. 
71 Kurdish Diaspora,  Encyclopedia of Diasporas. 
72 NEZAN, a.g.k. 



45 
 

Bazı internet kaynaklarının verilerine göre; Almanya'da 500.000 - 600.000, 

Fransa'da 100.000 - 120.000, Hollanda'da 70.000 - 80.000, İsviçre'de 60.000 - 

70.000,Belçika 'da 50.000 - 60.000, Avusturya'da 50.000 - 60.000, İsveç'te 25.000 - 

30.000, Birleşik Krallıkta 20.000 - 25.000, Yunanistan'da 20.000 - 25.000, 

Danimarka'da,8.000 - 10.000,Norveç’te 4.000 - 5.000, İtalya 'da 3.000 - 

4.000, Finlandiya 'da 2.000 - 3.000, Amerika Birleşik Devletleri'nde yaklaşık 15.000-

20.000 ve Kanada'da 6.000'i aşkın Kürt yaşamaktadır.73 Diasporalar Ansiklopedisi de 

diaspora dağılımını,  benzer sayılarla ifade etmiştir. 

 

Özellikle Avrupa'daki ilk Kürt topluluklarının geçmişi daha erken dönemlere 

dayandırılabilse de, genel olarak Kürt Diasporası özellikle 20. yüzyılın ikinci 

yarısında yaşayan birçok siyasî gelişme, silahlı ihtilaf, savaş, şiddet olayı ve yıkım 

sebebiyle olmuştur. Örneğin, 1946'da Kürt Cumhuriyeti'nin İran tarafından mağlup 

edilmesi sonrasında bölgedeki birçok Kürt Irak'a ve Sovyetler Birliği'ne kaçıp 

sığınmıştır. 1950'lerde gerçekleşen, 1953 tarihli İran'daki darbe ile 1958 tarihli 

Bağdat'ta yaşananlar mültecilere yol açmış; İran'daki darbe sonrasında bazı Kürtler 

Sovyetler Birliği'ne ve Doğru Avrupa'ya sığınırken, Bağdat'taki bazı Kürtler Birleşik 

Krallığa ve İran'a sığınmıştır. Sonrasında özellikle bağımsız bir Kürt devletini 

hedefleyen hareketlerin yenilgisi sonucu birçok Kürt Avrupa ve Kuzey Amerika gibi 

bölgelere, Batı'ya iltica etmiştir. Sayılarının 200.000 civarı olduğu tahmin edilen bu 

mülteci gruplarının Batı'daki Kürt Diasporasının temelini oluşturduğu ve ilk kalıcı 

Kürt toplulukları olduğu düşünülmektedir. 

 

1990'lara doğru Irak'taki Kürt köylerinin yıkımı da Kürt Diasporasının 

oluşumunda önemli bir rol oynamış, birçok Kürt ülke dışına çıkmıştır. Türkiye'de 

1980 Askerî Darbesi ve sonrasında ortaya çıkan ve etkinliğini hâlen koruyan Kürt 

Hareketi ve ortaya çıkan çatışmalar ve şiddet olayları sonucu birçok Kürt başta 

                                                            
 
73  Kürt Diasporası,  http://www.ansiklopedika.org/K%C3%BCrtler 



46 
 

Avrupa olmak üzere Batı'ya göç etmiştir.74 Aynı zamanda gerek zorunlu şehirleşme 

gerekse şiddet olayları sebebiyle ülkesi içinde yerinden edilen kişilerin sayılarının 

1,7 milyon ile 2,5 - 3 milyon75 arasında olduğu tahmin edilmektedir. 

Genel olarak Kürt topluluklarının yaşadıkları ülkelerdeki asimilasyonuna 

yönelik çabalar Kürt topluluklarında birçok karşıt hareketin doğmasına sebep olmuş, 

meydana gelen şiddet olayları ve çatışmalar, İran'da 1979'dan, Türkiye'de ise 

1984'ten bugüne kadar varlığını korumuş ve korumaya devam etmekteyken Irak'ta 

1961'den 2003'e kadar varlığını sürdürmüştür. Bununla birlikte Kürt Diasporasının 

oluşumundaki tek faktör tarihî coğrafî bölgelerindeki ihtilaflar ve siyasi gelişmeler 

değildir: özellikle ekonomik sıkıntılar ve dünya ekonomisindeki çeşitli olaylar Kürt 

Diasporasının oluşumunda önemli bir yere sahip olmuş; örneğin 1960'larda Batı 

Avrupa'da gerçekleşen ekonomik patlama bölgeye birçok Kürt topluluğun göç 

etmesine sebep olmuştur. 

 

 1970'lerin ortalarına kadar Batı'daki Kürt Diasporasının çoğunluğu ya işçi 

statüsüyle gelmiş kişilerdi (Almanya'daki "konuk işçi" olgusu) ya da siyasi 

mültecilerdi ki bu ikinci grup, yani siyasi mülteciler, sıklıkla orta sınıf mensubu 

kimselerdi. Bununla birlikte 1970'lerin ortalarından itibaren bir değişim başlamış, 

örneğin çiftçiler ve bunların yanı sıra bir dönem gerilla olarak savaşmış kişiler de 

bölgeye gelmiş ve büyük ölçüde diasporanın oluşum sürecine katılmıştır. 

 

İsviçre’de de durum farklı olmamıştır. 1970’lerin sonuna kadar İsviçre’deki 

Türkiyeliler, yasadışı çalışma sorunu açısından ele alınıyordu. 1990’dan itibaren bu 

soruna artan sığınmacı talepleri eklendi. Bu tarihe kadar; Rumlar, Ermeniler, 

Süryaniler, Keldaniler gibi Hristiyan azınlık mensupları siyasi sığınma talebinde 

bulunuyordu. Tezgören’e göre; bu taleplerin çoğu, sonuca yani mülteci statüsüne 

varmıyordu. 12 Eylül 1980’den 1988’e kadar siyasi sığınma talepleri artmıştır. Bu 

                                                            
 
74  A.g.y. 
75  K. KİRİŞÇİ- G. M. WİNROW,  Kürt Sorunu Kökeni ve Gelişimi.  



47 
 

dönemde İsviçre kamuoyunu meşgul eden en önemli sorun, söz konusu taleplerin 

ekonomik nedenli göçmenler tarafından kötüye kullanımıydı. Bu çerçevede 

İsviçre’deki ilk mültecilik yasası, 1979’da kabul edildi ve 1980’de  yürürlüğe girdi. 

Bu yasa siyasi nedenlerle ekonomik nedenleri kesin bir biçimde birbirinden 

ayırıyordu.Mülteciliği, 1951 Cenevre Antlaşma’sına göre; ‘. . . ırkı, dini, tabiiyeti, 

belli bir toplumsal gruba mensubiyeti veya siyasi düşünceleri yüzünden zulme 

uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için vatandaşı olduğu ülkenin dışında 

bulunan ve bu ülkenin korumasından yararlanamayan ya da söz konusu korku 

nedeniyle yararlanmak istemeyen her şahıs..’ (1951 Sözleşmesi Madde 1A- 2) 

şeklinde tanımlanıyordu. 

 

Türkiye’den gelen göç dalgasını önlemek amacıyla sınır kontrolü sıklaştırıldı 

ve Türkiye’den gelenler için 1954’te kaldırılan vize uygulaması, polis ve işverenler 

arasında yıl boyunca süren polemikler sonucunda 1982’de tekrar yürürlüğe girmiştir. 

İsviçre’nin iç siyasetinin baskıları sonucunda mültecilik hakkı tanınmasının koşulları 

ağırlaştırıldı. Bu yeni kanuna göre sığınma talebinde bulunan birey, mültecilik 

nedenlerinin öncelikle yerelde yani kantonal düzeyde, sonrasında da federal düzeyde 

ifade etmeliydi. Bu her iki merciden de sırasıyla onay almalıydı. Bu yasadan önce 

uzun süren mültecilik talebi değerlendirme süreleri kısaltılmıştır. 1981’deki bu yasa 

1983 ve 1991 arasında birçok kez gözden geçirildi ve de mültecilik koşulları 

zorlaştırılmış, mültecilik başvurularına cevap verme süreci hızlandırılmış, 

sığınmacıların emek pazarına erişimi sınırlandırılmış, yasaklanmış ve geri gönderim 

kararları daha sıkı bir şekilde uygulanmaya başlanmıştır.1990’lı yıllardan sonra; 

Türkiye’den gelen sığınma talepleri azalmıştır; buna rağmen İsviçre’de mülteci 

statüsü tanınan kişilerin sayısında artış gözlenmiştir. 

 

 

 

 

 



48 
 

 

 

Tablo 1: Türkiye’den gelenler açısından İsviçre’nin sığınma siyasetinin anahtar 

tarihleri  

 

1980 öncesi  Özellikle Hristiyan azınlık mensupları tarafından yapılan birbirinden 

ayrı sığınma talepleri,  

1980 

sonrası  

Türkiye’deki 12 Eylül Darbesi sonrası siyasi mültecilerin sayısının 

artması ve İsviçre’de siyasi sığınma taleplerinin ekonomik nedenli 

göçmenler tarafından kötüye kullanımına dair tartışmaların başlaması 

1981 1979’da kabul edilen ilk mültecilik yasasının yürürlüğe girmesi. Bu 

yasa siyasi nedenlerle ekonomik nedenlerin kesin bir biçimde 

birbirinden ayırmıştır. 

1982 Türkiye’den gelenlerden vize talep edilmeye başlanması. 

1983-89 Türkiyeliler tarafından artan sığınma talepleri karşısında mültecilik 

yasasının sertleştirilmesi: Sığınmacılık sürecinin hızlanması,emek 

pazarına ulaşımın sınırlandırılması ve yasaklanması, geri gönderim 

kararlarının daha sıkı bir şekilde uygulanması. 

1990’lardan 

sonra  

Türkiye’den gelen sığınma taleplerinin azalması ve buna paralel 

olarak mülteci statüsü tanınan kişilerin sayısının artması. 

 

 

 

 

 

 

 



49 
 

Grafik 3: 1980’den sonra İsviçre’de Türkiyeli sığınma talebinde bulunanların sayısı 

 

 

Yukarıdaki grafikte görüldüğü üzere 1980’li yıllarda İsviçre’ye Türkiyeli 

sığınmacı sayısında artış gözlenmiştir. 

 

 

Grafik 4: 1990’dan sonra İsviçre’de mülteci statüsüne kavuşmuş Türkiyelilerin sayısı 

 

 



50 
 

 

İsviçre’deki Türkiyeli nüfusun Kantonlara göre dağılımı  

 

 

Kürt Diasporası; Türkiye’nin batısında, Avrupa’da, Ortadoğu’da, Kuzey 

Amerika’da ve Avusturalya’da yayılmış ve çok önemli hale gelmiştir.76 Avrupa’da 

yaklaşık olarak 1 milyon Kürt yaşamaktadır. 2009’da İsviçre’de çoğunluğunu 

Türkiye’den gelenlerin oluşturduğu 70 000 Kürt yaşamaktadır. İsviçre’de bulunan 

Türkiye kökenli Kürtlerin yarısına yakınını mülteciler oluşturmaktadır. Yukarıdaki 

haritada da görüldüğü üzere; söz konusu göçmenlerin çoğu, İsviçre’nin Zürih, Aarau, 

Basel gibi Alman kantonlarında ikamet etmektedirler. Basel’de yaklaşık 12 000 

Kürdün yaşadığı tahmin edilmektedir. İsviçre’de yaşayan Kürtlerin çoğunluğu, 

Maraş, Pazarcık ve Erzincan kökenlidir. 

 

                                                            
 
76 Martin VAN BRUİNESSEN, The Kurds in Movement : migrations, mobilisations, 
communications and the lobalisation of the Kurdish question. 



51 
 

 

Grafik-5- İsviçre’de yaşayan Türkiyeli nüfusun yaş ve cinsiyete göre dağılımı  

 

 

Yukarıdaki grafikte 25-29 ile 30-34 yaş aralığındaki nüfusun fazla olduğu 

görülmektedir. Bu yaş aralığındaki kişilerin İsviçre’deki Türkiyeli ilk kuşak ya da ilk 

kuşağın çocukları olmaları ihtimalinin düşük olduğu göz önüne alındığında tez 

çalışmamıza konu olan 2000’lerde İsviçre’ye göç eden politik mültecilerin yaş 

aralığına denk geldiği düşünülebilir.77  

 

İlk kuşak Kürt göçmenler, kendilerini öncelikle Türk olarak tanımlıyorlardı 

ama zaman içerisinde özellikle de 1980’den sonra Kürt Diasporası, Kürt kimliğine 

daha fazla vurgu yapmaya başladı.1980’li yıllarda iltica talebinde bulunan, 

çoğunluğunu siyasi angajmana sahip gençlerin oluşturduğu göç dalgası, Kürt 
                                                            
 
77  Grafik 3-4-5 ile tablolar, Diaspora und Migranten- gemeinschaften aus der Türkei  in der Schweiz 
(Katharina Haab, Claydio Bolzman, Andrea Kugler, Özcan Yılmaz) adlı rapordan alınmıştır.  
http://www.bfm.admin.ch/content/dam/data/migration/publikationen/diasporastudie-tuerkei-d.pdf.  

 



52 
 

kimliğinin tanınmasını sağladı. Avrupa’da doğup büyümüş, her tür politik baskıdan 

uzak yaşayan ikinci kuşak Kürtler ise Kürt kimliği ve siyaseti için gittikçe artan bir 

ilgi içerisindedirler. Bu kimlik arayışı kuşkusuz PKK’nin kuruluşu ve Türk Ordusu 

ile arasındaki çatışmayla daha da güçlenmiştir.78 

 

Yaklaşık 80 yıl boyunca Türkiye’de yasaklı olan Kürt dili ve Kürt medyası 

diasporada gelişme fırsatı yakalamıştır.1983’te Paris’te kurulan Kürt Enstitüsü, 

Kürtçenin gelişmesinde önemli bir rol oynamıştır. Almanya, Fransa, Belçika, 

Hollanda ve İsveç’te Kürtçe dergi ve kitaplar yayımlanmıştır. Avrupa ülkeleri 

tarafından göçmenlere sunulan anadil eğitimi, bu dilin korunması ve gelişmesi için 

önemli bir etmen oluşturmuştur.1995’te ilk Kürt televizyonu diasporada kurulmuştur. 

Bu televizyon; Türkiye, Ortadoğu, Avrupa’da uydu aracılığıyla izlenebilmektedir. 

Diasporadaki Türkiyeli Kürtler Türkiye’de kalanlarla ilişkilerini; televizyon, internet 

gibi araçlarla sürdürmekteler. 

 

Diasporadaki Kürt dernekleri özellikle kültürel ve siyasi alanda faaliyet 

göstermektedirler. Bu derneklerin başlıcaları; KOMKAR ve FEKAR’dır.Kürtler 

arasında en örgütlü ve toplumsal tabanı en güçlü olan örgütlenme PKK’dir. Daha çok 

sosyalist kökenli Kürt entelektüellerinin bir arada oldukları ve düşünsel düzeyde 

üretim ve faaliyette bulundukları KOMKAR örgütünün tabanı PKK kadar güçlü 

değildir. Özellikle Abdullah Öcalan’ın yakalanmasından sonra bu derneklerin Kürt 

sorunu karşısında siyasi duyarlılık yaratmaya yönelik faaliyetleri ve eylemleri 

artmıştır. Diasporadaki Kürt hareketine destek verenlerin yanında İslami cemaat ya 

da tarikatlara destek veren Kürtler de bulunmaktadır. 

 

AB üyesi olmayan, çok dilli, konfederal yapısı ve geçmişten gelen görece 

tarafsız yapısıyla göçmenlerinin nüfusuna oranla fazla olduğu İsviçre’ye 1980’li 

                                                            
 
78 VAN BRUİNESSEN, a.g.k. 



53 
 

yıllarda Türkiye’den sığınanların sayısı önemli ölçüde artmıştır. Bu artışın nedenleri 

arasında Türkiye’de yaşanan 1980 Askeri Darbesi ile Türk Ordusu ve PKK 

arasındaki savaş gösterilebilir. Bazı araştırmacılar,  İsviçre’de sığınma arayanların 

etnik kökeni ile ilgili herhangi bir çalışma olmamasına rağmen, 1981-2000 yılları 

arasında Türkiye’den başvuran sığınmacıların çoğunluğunun Kürt olduğunu 

savunmaktadır.79 2000’li yıllara gelindiğinde Türkiyeli mülteci sayısının İsviçre’de 

toplam mülteci nüfusuna oranı büyük bir artış göstermiştir.80 İsviçre’ye 2000’li 

yıllarda iltica başvurusunda bulunan ve çalışmamıza konu olan 30 görüşmeciden bir 

tanesi dışında hepsinin Kürt olduğunu söylemek mümkündür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                            
 
79  FİBBİ et al., Second Generation Immigrants from Turkey in Switzerland, 217-240. 
80 FİBBİ, a.g.k. 



54 
 

 

2.2. Türkiye’deki Politik Tarihsel Süreç 

 

 

Bu çalışmaya konu olan İsviçre’de bir grup Türkiyeli Kürt sığınmacı veya 

mülteci genç insanın neden, hangi nedenlerden dolayı sığınmacı oldukları da bu 

çalışmanın bir ayağını oluşturuyor. Doğdukları, gençlik yıllarının bir kısmına kadar 

yaşadıkları Türkiye’den sığınmacı veya mülteci olarak İsviçre’ye hangi koşullarda 

geldiklerine bir sonraki bölümde de değinilecektir. Bu çalışmaya konu olan Kürt 

bireylerin tamamı Türkiye Kürtlerinden olduğu için Türkiye’deki Kürtlerin 

konumuna ve sorunlarına tarihsel olarak bakmak gerekmektedir. 

 

 Osmanlı İmparatorluğunun dağılma süreci Ortadoğu’daki değişiklikleri 

beraberinde getirdi. 1916’da İngiltere ve Fransa, Osmanlının Ortadoğu’daki 

topraklarını aralarında paylaşmak için gizli Sykes Picot anlaşmasını 

imzaladılar.Sykes Picot 1920 yılındaki Sevr Anlaşmasına temel oldu.Sevr 

Anlaşması’nda Irak ve Suriye gibi bir Kürdistan devletinin de olma ihtimali 

vardı.Batılı devletlerin muhtemel bir Kürt devletine destek vermesi Ciment’in de 

dediği gibi petrol yönünden zengin olan Kürt Musul bölgesinin denetimiyle 

ilgiliydi.81  Ancak 1923’te taze kurulmuş Türkiye Cumhuriyeti Devleti ve müttefik 

devletler Lozan Anlaşmasını imzaladılar ve Kürt bölgesi İngiliz egemenliğindeki 

Irak, Fransız egemenliğindeki Suriye ve Türkiye arasında bölünmüş oldu.82 Bu 

tarihle beraber her üç Kürt bölgesinde günümüze kadar devam eden ve etmekte olan 

sorunlar yaşanmaya başlandı. Türkiye’de kurulan yeni laik, modern ve Türk ulusu 

merkezli cumhuriyette de Kürtler sorunlar yaşamaya başladı. 1924’te bütün Kürt 

okulları, medreseleri, yayınları, örgütleri yasaklandı. Bu beraberinde direniş 

hareketlerini ve şiddetle bastırılan isyanları getirdi.  Entessar, ‘tepkisel hareketler’in, 

                                                            
 
81 James  Ciment’den aktaran ALINIA, 51. 
82 A.g.k. 



55 
 

baskın ‘etnik gruplar’ tarafından kontrol edilen bir devletten dışlanmasına tepki 

olarak çevrenin örgütlediği hareketler olduğunu söyler.83 1936-1938 yılları arasında 

Dersim isyanı yaşandı.Bu isyanda 40.000 Kürdün öldürüldüğü ve 3.000 Kürt ailenin 

de yaşadıkları Dersim bölgesinin dışına sürüldüğü söylenmektedir.84 

 

1938 Dersim İsyanı ve sürgününden sonra bir süre suskun kalan Kürtler 

1949’dan sonra 1970’li yıllara kadar aktif eylemlilikler gerçekleştirmemekle birlikte, 

toparlanmaya ve bilinçlenmeye başladılar. Çok partili döneme geçiş ile eşzamanlı 

görülen bu sürenin en bilinen olayı 49’lar davası olarak gündeme gelen, 49 Kürt 

aydınının tutuklanmasıdır.  

“Kürt yurtseverliği 1960’lı yıllarda iki kanaldan gelişmekteydi. Bunlar 

sosyalist kanal ve milliyetçi kanallardı. Sosyalistler genelde TİP içerisindeki 

‘Doğulular Grubu’, milliyetçiler ise Türkiye Kürdistan Demokrat Partisi’nde 

örgütleniyorlardı.”85   

 

1961 yılında, işçi ve köylünün haklarını arama misyonundaki Türkiye İşçi 

Partisi(TİP)’in kurulması ile birlikte başta  Kürt öğrenciler olmak üzere, çok sayıda 

Kürt sol çizgideki bu partiyi destekledi.  Kürtler bu parti içerisinde, Kürtçe edebiyat 

çalışmalarına katıldılar, Deng isimli bir dergi ve Dicle-Fırat isimli bir gazete 

çıkarttılar. TİP içerisindeki Kürtlerin, Kürt ulusal mücadelesini öncelikli olarak ele 

almak istemeleri, parti içerisinde Türk sosyalistler tarafından hoş karşılanmaz ve 

Kürt ulusal mücadelesinin gerekliliğine inan Kürtler partiden ayrıldılar. 1960’lı 

yıların sonlarında ise, Kürt aydınları tarafından kurulan Devrimci Doğu Kültür 

Ocakları (DDKO), Kürt Siyasi tarihinde yerini alacaktır. DDKO fikri TİP’in doğu 

mitingleri sırasında atılmıştır. “DDKO Türkiye’de    ilk ulusalcı, demokratik ve ayrı 

                                                            
 
83  Nader Entessar’dan aktaran ALINIA, a.g.k. 
84  Ötsen Wahlbeck’den aktaran ALINIA, 53. 
85  Ahmet ÖZER, Beş Büyük Kavşakta Türkler Ve Kürtler, 568 



56 
 

örgütlenmeyi hedefleyen Kürt demokratik gençlik örgütüydü.”86 Ankara’nın  

ardından, İstanbul, Ergani, Silvan, Kozluk, Diyarbakır ve Batman’da da DDKO’lar  

kuruldu.  DDKO’lar Kürt sosyalistlerinin, Türkiye sosyalistleri ile aralarındaki ilk 

yol ayrımıdır. 1938’den sonra Kürt siyasi suskunluğunu  ilk kez  bozan bu örgütün 

ömrü çok uzun olmamış, 1971 askeri müdahalesi ile kapatılmıştır.Kürt  gençleri ve 

aydınları 68 rüzgarının etkisi altındaki bu dönemde Kürt kimlik bilincini,sosyalist 

çerçevede ele alma fırsatını bulmuşlardır. Mesut Yeğen, Kürtlerin asimile 

edilmesindeki aksaklıkları, Kürt öğrenci ve aydınlarının yürüttükleri ulusal 

çalışmalarla açıklar. 

“Bir kısım Kürt elit, bütün yüzyıl boyunca, Kürt idealini modern 

siyasi enstrümanları kullanarak geleceğe taşımakta kararlı oldu. 

Kürdistan gazetesiyle başlayan bu serüveni, Kürt Teavün Ve Terakki 

Cemiyeti, Azadi, ve Hoybun örgütleri, Doğu mitingleri, Devrimci Doğu 

Kültür Ocakları, Halkın Emek Partisi ve irili ufaklı yasadışı örgütler 

devam ettirdi. Kürt idealinin bu modern vasıtalar yoluyla canlı tutulması 

da Kürtlerin asimilasyonun aksatmış olsa gerek.”87  

 

 DDKO’ların kapatılması çalışmaların yasa dışı olarak sürdürülmesine yol 

açmıştı.1971 sonrasında  KOMAL (1974), Riya Azadi (1975), DHKD (1975), 

Kawa (1976), KİP (1976)  PKK (1978)  gibi Kürt örgütleri kurulmuştur. Bunlar 

arasında en bilinen ve zorunlu göç ile birebiri bağlantısını kuracağımız PKK’ 

dir.  Diyarbakır’ın Lice ilçesinde kurulan bu örgüt, 1980 öncesinde 

kurulmasına rağmen, bu dönem öncesinde tanınmadığı için 12 Eylül askeri 

darbesinden çok fazla etkilenmemiştir. İlk eylemini 15 Ağustos 1984 yılında, 

Şemdinli ve Eruh ilçe merkezlerini basarak gerçekleştiren bu örgüt,  darbe 

nedeniyle Suriye ve Lübnan’a yerleştirdiği mensuplarını, 1986’da Türkiye’ye 

yerleştirmeye başlamıştır. 

                                                            
 
86 ÖZER,  a.g.k., 571 
87 Mesut YEĞEN, Müstakbel Türk’ten Sözde Vatandaşa: Cumhuriyet Ve Kürtler, 15 



57 
 

  1987 yılında ise Doğu İllerinde Olağanüstü hal ilan edildi.  1983’de  

konulan Kürtçe konuşma yasağı daha da sertleşti.  Bunlara rağmen Türkiye 

değişen dünya düzenine uyum sağlamaya çalışıyor ve bu durum Kürt 

hareketinin rahatlamasına neden oluyordu. “Neo-liberal ekonomi 

politikalarının sosyal devleti aşındırması, tarımsal alandan kopan geniş 

kitlelerin kentlere geldiklerinde istihdam olanaklarından yoksun kalması ve 

kente entegrasyonunu sağlayacak olanakların bulunmaması, enformel sektöre 

yönelmeleri gibi etkenler, kimlik arayışını güçlendirici etkide bulundu. Kırsal 

alandan kopuş geleneksel yaşam tarzını ortadan kaldırırken, kentlerde yaşanan 

marjinalleşme, Kürt hareketinin dayanışma ve aidiyet hissi veren etnik kimlik 

söylemini, bu kesimler üzerinde etkili kıldı.”88 Bu dönemde yalnızca dağda 

değil, şehirlerde de benzer taleplerde bulunan insan sayısındaki ve 

eylemliliklerindeki artış göze çarpar. Kırdan kente göç ile aşiret bağlarındaki 

zayıflama, feodal yapının sorgulanması, eğitim kurumlarına ulaşımın 

kolaylaşması, iletişimin kolaylaşması Kürt hareketinin de ivme kazanmasına ve 

daha da yaygınlaşmasına zemin hazırladı. “Toprak mülkiyetinin adaletsiz 

dağılımı nedeniyle çoğu ortakçı olan yoksul köylüler, tarımda makineleşme 

sonucunda proleterleşme sürecine girdiler. Bu süreç aynı zamanda Kürt 

toplumunda yeni bir olgunun, modern anlamda bireyin ortaya çıkış süreci 

anlamına da geldi.”89  Ancak Mesut Yeğen, PKK’nin 1984 yılındaki eylemi ile 

Kürt meselesine yeni bir boyut geldiği fikrine katılmaz.  Yeğen, Kürt meselesi 

200 yıllık tarihsel boyutuyla ele alınması gerektiğine dikkat çekerek,  

meselenin son sürecinin 1989 sonrası başladığını vurgular. “1989 sonrasını be 

genel seyirde yeni bir dönem kılan, hiç şüphesiz, öncelikle Kürt meselesinin 

ulaştığı hacim, üzerine yükselmeye başladığı popüler zemindir.”90  Burada 

değinilen  popüler zeminden kasıt, uluslararası çapta gelişen  demokrasi ve 

insan hakları  söylemleridir. Polonya ve Güney Afrika rejimlerinin çöküşleri ve  

                                                            
 
88  Handan ÇAĞLAYAN, Analar,Yoldaşlar,Tanrıçalar-Kürt Hareketinde 
Kadınlar Ve Kadın Kimliğinin Oluşumu, 89  
89 ÇAĞLAYAN,  91 
90 YEĞEN, 33 



58 
 

sonrasında doğu bloğunun çözülüşü insan hakları  ve demokrasi mitlerinin 

modern siyaset içerisindeki stratejik konumunu giderek sağlamlaştırmıştır.91 

 

 1990 sonrası Kürtler açısından önemli olan bir olay ise Körfez savaşıdır. 

“17 Ocak 1991 günü ABD öncülüğündeki koalisyon güçlerinin Irak’a 

başlattıkları askeri harekat, Irak’ın Kuveyt’ten çekilmesi ve Birleşmiş 

Milletlerin 36.paralelin kuzeyini Bağdat yönetimine yasaklaması kararıyla 

sonuçlandı. Kararla birlikte Kuzey  Irak’ta büyük bir otorite boşluğu doğdu, 

örgüt bu boşluktan hemen yararlanmaya yöneldi ve silahlı gücünün  önemli bir 

bölümünü Kuzey Irak’a geçirdi, buraya yerleşmeye başladı. Yeni kamplar 

kurdu, mevcutları güçlendirdi. Irak ordusunun kuzeyden çekilirken bıraktığı 

silah ve mühimmata el koydu ve bu gelişmelerden sonra ağır silahlar 

kullanmaya başladı.”92   Örgütün Irak’a yerleşmesi ile birlikte güçlenmesi, 

kitlesel olarak da artmasını beraberinde getirdi. Şehirlerde örgüt için eylem 

yapan kitleler büyüdü. Mart 1990’da Nusaybin ve Cizre’de gerçekleştirilen 

kitlesel gösteriler örnek alınarak, birçok şehir ve ilçe merkezlerinde 

eylemlilikler yaygınlaştı. Silahlı eylemi destekleyen bu gösteriler ve kırsalda 

yaşayanların da örgütü desteklemesi nedeniyle,  bu olaylarla eşzamanlı olarak, 

köy boşaltmalar yaşandı. 

 

 10 Temmuz 1987 tarihli Olağanüstü Hal Bölge Valiliği İhdası Hakkında 

285 sayılı Kanun Hükmünde Kararname’nin, Olağanüstü Hal Bölge Valisine 

tanıdığı, yetkisi altında bulunan bölgede güvenlik nedeniyle köy, mezra ve 

benzeri yerleşim birimlerini boşalttırma, yerlerini değiştirme, birleştirme ve bu 

amaçla kamulaştırma ve diğer işlemleri görevinden ötürü yapabilme yetkisi 

çerçevesinde, Doğu ve Güneydoğu Anadolu illerinde, yaklaşık olarak 3800 köy 

boşaltılmıştır. Bunun dışında OHAL döneminde “Köy yakmalar, güvenlik 

                                                            
 
91 YEĞEN, 35 
92 ÖZER, 633 



59 
 

sorunuyla bağlantılı mecburi göç, geçim sıkıntısı, hayvan barınaklarının 

yakılması, köyden uzaklığı belirli mesafenin dışındaki arazinin işlenmesine 

izin verilmemesi, örgüte yiyecek verildiği gerekçesiyle hayvanların mera 

alanlarında, yaylalarda otlatılmasına izin verilmesi, köylülerin köy dışından 

temin ettikleri erzakların örgüte verildiği gerekçesiyle kısıtlanması ve karneye 

bağlanması, özellikle kış mevsiminde yoların kapalı olması nedeniyle köy 

dışına sık sık erzak alınmaya gidilmemesinin yarattığı sorunlar, koruculuğun 

dayatılması; köylülerin koruculuğu kabul etme veya köyü terk etme dayatması 

ile karşı karşıya bırakılması, köy korucularının uyguladığı baskı, çoğu 

okulların kapalı olması, çocukların eğitim olanaklarının oldukça sınırlı olması, 

seyahat güvenliğinin olmaması, PKK ve devlet güçlerinin arasında 

kalınması”93 gibi uygulamalarla karşı karşıya kalınmıştır. 

 

 Tez çalışmamıza konu olan kişiler 1973-1989 yılları arası doğumlulardır. 

Türkiye’de Kürt nüfusun ağırlıkta olduğu yerlerde doğan görüşmecilerin büyük 

çoğunluğunun 80-85 doğumlular olarak 1990’lı yıllarda çocukluklarını ve 

1990-2000’li yıllarda ilk gençliklerini yaşamış oldukları düşünüldüğünde 

yukarıda bahsi geçen OHAL döneminden etkilendikleri anlaşılacaktır. 

 

  

 

 

 

 

                                                            
 
93 Zorunlu Göç Ve Etkileri,  Diyarbakır Kalkınma Merkezi, Eğitim,Araştırma, 
Uygulama, Danışmanlık, Üretim ve İşletme Kooperatifi,  17 



60 
 

 

 

2.3.Vatandaşlık, Göç Politikaları ve İsviçre 

 

 Ulus-aşırı göçler ile birlikte ulus devletler vatandaşlık ile ilgili ‘sorunlar’ 

yaşamaya başlamışlardır. Çünkü göçler homojen ulus vatandaşlığı fantezilerini bir 

nevi ortadan kaldırmıştır. Vatandaşlık, Turner tarafından kişilerin hakları ve devlete 

karşı yükümlülüklerinin somutlaştığı bir kurum olarak ifade edilerek toplum, 

politika, ekonomi, kültür ve kimlikle bağlantılandırılmaktadır.94 

 

Bauböck vatandaşlığı, siyasal bir topluluk içindeki bütün vatandaşların 

haklarının eşitliğini gösteren ve bu hakları garanti altına alan bir dizi kurum olarak 

ifade eder.95 Vatandaşlık konusunda biçimsel olarak (tanımında vs..) bir eşitlik 

mevcut olsa bile uygulamalarda bu eşitliği görmek her zaman mümkün 

olmamaktadır. Vatandaşlık genelde çoğunlukta olan etnik grubun çıkarlarını besler. 

Bir görüşmecimizin ifadesiyle göç edilen ülkede  ‘yaşama sıfırın altında başlayan’ 

bazı göçmen grupları için vatandaşlık kurumunun eşitlikçi ilkeleri uygulamada 

eşitlikçi olmamaktadır. 

 

Vatandaşlık çeşitli ilkelerin üzerine inşa edilmiştir. Bu ilkeler: Kan bağı (jus 

sanguinis) ve  toprak bağı (jus solis) ‘tir. Kan bağı ilkesine göre babanın milliyetine 

göre çocuğa vatandaşlık tanınmaktadır. Bu ilke, Almanya, Avusturya gibi etnik 

topluluk ve (ırksal) milliyetçilik bilincinin yerleşik olduğu ülkelerde bu ilke 

uygulanmaktadır. Dışarıya göç veren birçok Batı ve Kuzey Avrupa ülkesi bu ilkeyi,  

kendi vatandaşlarının ülke dışında doğan çocuklarına vatandaşlık hakkı vererek 

                                                            
 
94  Bryan S. Turner’ dan akt. ALINIA, 70. 
95  R. Bauböck’den akt. CASTLES -MİLLER, 59. 



61 
 

hayata geçirmektedir. Bununla birlikte ülke dışında doğan birkaç kuşak sonraki 

göçmenler de dönüp vatandaşlık isteyebilmektedir. Örneğin 1989’dan sonra eski 

Doğu Bloğu ülkelerinden çok sayıda kişi, ailesinde birkaç kuşak öncesine kadar bir 

Alman’ın varlığını kanıtlayabildiği takdirde Alman vatandaşı sayılmıştır. 

 

Toprak bağı (jus solis) ilkesine göre ise; bir devletin sınırları içinde doğan 

herkes vatandaşlık hakkını kazanmaktadır. Bu ilke, ABD, Kanada, Avustralya gibi 

ülkelerde uygulanmaktadır.Tüm devletlerin vatandaşlık anlayışları yukarıdaki iki 

ilkenin biri ya da bu birleşmesinden oluşmuştur.Vatandaşlığa kabul için dil 

yeterliliği, entegrasyonun kanıtlanması, düzenli iş gibi yasal koşullar farklı ülkelerde 

birbirine benzer görünse de uygulamada farklıdır. İsviçre, Almanya uzun bekleme 

süreleri ve karmaşık bürokratik uygulamalarla vatandaşlığı göçmenlere bir lütuf gibi 

sunmaktalar. İsveç, Kanada gibi göçmenleri kısa zamanda vatandaşlığa geçme 

konusunda teşvik eden ülkeler bunu entegrasyonu kolaylaştıran bir süreç olarak 

görmektedir. İsviçre, Almanya gibi ülkeler ise vatandaşlığı özünde asimilasyon olan 

‘başarılı’ bir entegrasyonun sonunda kazanılan ödül olarak değerlendirmektedir. 

Vatandaşlığı kültürel asimilasyona bağlayan devletlerin uyguladıkları politikalar 

göçmenlerin dışlanmasına ve dezavantajlı konuma düşmelerine yol açmaktadır.96  

Göçmenlerin vatandaş olamadıkları ülkelerde vatandaşlığa geçiş önemli bir 

sorunken, elde edilen vatandaşlığın boyutu da aynı derecede önemlidir. Yani bu; iş, 

siyaset, kültürel ilişkiler, refah sistemleri gibi toplumsal alanlarda eşit fırsatlardan 

yararlanmaları demektir.97 

 

Giderek daha fazla kültürün bir arada yerleştiği Avrupa ülkelerini 

düşündüğümüzde vatandaşlık kurumu daha karmaşık hale gelmiş oluyor. Birçok 

kültürün ve ulus bireyinin bir arada olduğu Avrupa’da yeni vatandaşlık biçimleri 

ortaya çıkmıştır ve çıkmaya devam etmektedir. Çifte vatandaşlık, vatandaşlıkta 
                                                            
 
96  P STALKER, The Work of Strangers: A Survey of International Labour Migration, 65. 
97 S CASTLES- A DAVİDSON,  Citizenship and Migration: Globalisation and the Politics of 
Belonging, 84. 



62 
 

çeşitli ara kategoriler bunlara örnek verilebilir. Castles ile Davidson bu çeşitliliğin, 

göçmen ve diğer azınlıklara uyarlandığını ve bunun belli haklardan dışlanmaları ile 

belirsiz yasal statülerinin bir sonucu olduğunu ifade ederler.98 

 

 Avrupa ülkeleri, ucuz işgücü sağlayıcıları olmuş ve olmaya devam eden 

göçmen olgusuna rağmen göçmenlerin vatandaşlık hakları konusunda göçmenlerin 

lehine tutumlar sergileme konusunda direnerek, göçmenlerin kaynak ülkelere geri 

dönmeleri konusuyla daha çok ilgilenmişlerdir. Söz konusu zorunlu göçmenler, 

sürgünler, sığınmacılar, mülteciler olduğunda geri dönüş boşuna bir söylem olmaktan 

öteye gidememektedir. Demokrasi ve insan hakları konusunda ‘nam salan’, birçok 

uluslararası sözleşmenin mimarı ve tarafı olan Avrupa ülkelerinin göçü ve göçmeni 

sosyal, siyasal, ekonomik, kültürel olarak ve güvenlik açısından ‘sorun’ addeden 

sosyo-politik ve ekonomik uygulamaları düşündürücüdür. Avrupa genelinde 1980 ile 

90’lı yıllar aşırı sağcı, ırkçı partilerin göçmenler üzerinden yaptığı politikalar ve 

kamuoyundan aldıkları destekle muhafazakâr partilerin yanında liberal ve sosyal 

demokrat partilerin de tutumlarında değişikliklere neden olmuştur. Avrupa ülkeleri 

gerek ulusal düzeyde gerekse Avrupa Birliği düzeyinde yürüttüğü çalışmalarla yeni 

göçleri önlemeye çalışmaktadır. Sığınmacı ve kayıtdışı göçmenler başta olmak üzere 

göçmenleri ‘sorun’ olarak gören, topluma uyum sağlamamanın sorumluluğunu tek 

başına onların taşıdıklarını iddia eden AB ülkeleri, yeni göçleri engellemeye 

çalışmaktadır. Göçün engellenmesiyle ilgili girişimlerin başarısızlıkla sonuçlandığı 

90’lı yıllar Avrupa Birliği kapsamında ortak göç ve sığınma politikalarının arttığı 

yıllar olmuştur. Bu yıllarda sınır kontrolleri, mültecilik kriterlerinin ağırlaştırılması 

gibi uygulamalar ortaya çıkıp yoğunlaşmıştır. Avrupa Birliği ülkelerinden gelen 

göçmenlerle diğer ülkelerden gelen göçmenlerin Avrupa’daki eşitsiz konumları 

Avrupa Birliği ülkeleri dışında ülkelerden gelen göçmenlerin aleyhine olmaktadır. 

Uluslar arası göçte devletlerin yabancıların girişi ve yerleşimine ilişkin 

düzenlemeleri; dış sınır kontrolleri, vize alma zorunluluğu, uzun dönemli oturum ve 

çalışma izinleri, iç kontroller, sürekli oturum izinleri ve vatandaşlık haklarının 

                                                            
 
98 CASTLES - DAVİDSON, 103. 



63 
 

kazanılması şeklinde sayılabilir. EFTA99 ve Avrupa Birliği üyesi ülke vatandaşlarıyla 

diğer ülke özellikle üçüncü dünya ülkeleri vatandaşlarının yerleşilen ülkelere 

girişleri, yerleşimleri, yerleşilen ülkelerdeki yabancılıkları farklılaşmaktadır. Üçüncü 

grubun farklılığı bir dizi eşitsizlik ve kötü muamele barındırmaktadır. AB, EFTA ve 

OECD ülke vatandaşlarının bir Avrupa ülkesine girerken vize alma zorunluluğu 

yoktur, diğer ülke vatandaşlarının ise ülkelere girişte başlayan vize almak gibi yerine 

getirmeleri gereken bir dizi yükümlülük bulunmaktadır. Avrupa Birliği ülkeleri 1990 

yılında vize istenecek 61 ülke üzerinde anlaşmışlardır.Schengen ülkelerinin kendi 

aralarında aldıkları kararla, bir ülke için alınan vizenin tüm Schengen ülkelerinde 

geçerli olması uygulamasını başlamışlardır. Ayrıca aynı kararlarla bir Schengen 

ülkesinden oturum alan bir göçmen diğer Schengen ülkelerinde üç aya kadar 

kalabilmektedir.  

 

Görüşmecilerimizin sığınmacı ve mülteci olarak yaşadıkları ülke olan İsviçre 

vatandaşlığa kabulde jussanguinis ilkesini uygulamaktadır. Bu ilke; ülkelerin 

vatandaşlık kanunlarına göre, arzuları üzerine bireylerin kendi ailelerinin veya 

atalarının sahip oldukları vatandaşlığa geçebilmelerini sağlayan kan bağına bağlı 

olarak atfedilecek hukuk ilkesidir. Bu ilke, Fransız ve Amerikan vatandaşlığının 

nominal olarak dayandığı, herhangi bir vatandaşlığın ülke toprakları içerisinde 

dünyaya gelinmesiyle kazanılmasını sağlayan diğer hukuk ilkesi Jussoli ilkesinden 

farklılık göstermektedir.100 İsviçre’de ikinci kuşaklar için bile bu ilke geçerlidir, 

İsviçre’de doğan yabancıların çocukları hayatlarının tamamını orada geçirseler bile 

vatandaş olma hakkına sahip değillerdir.  

 

Daha öncede belirtildiği gibi, İsviçre’de 1980’lerde mülteci sayısında belirgin 

artışlar olmuştu, buna karşın devlet birçok talebe karşı yeknesak politikalar 
                                                            
 
99  European Free Trade Agreement- Avrupa Serbest Ticaret Anlaşması Ülkeleri ( Avrupa Birliği’ne 
katılmamış olan İzlanda, İsviçre, Norveç, Lichtenstein’i kapsar.) 
100 Yvonne RİAÑO-WASTL- Doris WALTER,  “Historical Shifts in Asylum Policies in 
Switzerland: Between Humanitarian Values and the Protection of National 
Identity”, 2.  



64 
 

geliştirmemiştir. Bu yüzden mültecilerin taleplerine cevaplar standarttan düşük 

seviyede idi.101 Ancak son yirmi yılda, yabancılar hukuku, AB üyesi olan ve olmayan 

göçmenler ile beyaz yaka ve mavi yaka mülteciler olarak  iki temel  eğilimde daha 

sıkı ve yasaklayıcı olarak büyümüştür.102 Ayrıca, İsviçre yasalarına göre yabancılar 

ve iltica hukuku arasında bir bölünme vardır. İltica yasası altında, iki kategori vardır: 

şiddetten kaçan veya sivil şiddet tehdidi altında ve siyasi kovuşturması olan 

insanlar.103 Bu bölünmeler yatay tipolojileri değil, daha ziyade, mültecilerin ve 

sığınmacıların düşük basamakta, Avrupa ve beyaz yakalı işçilerin onların üstünde yer 

aldığı göçmen hiyerarşisi oluşturmaktadır. İltica yasası, Mülteciler İsviçre Federal 

Ofisi (Swiss Federel Office for Refugees-FOR) aracılığı ile federal düzeyde 

yürürlükte iken, 26 kantonun uygulamalar üzerinde tavsiye ve fiili karar verme gücü 

çok yüksek seviyededir.104 İsviçre’ye giren sığınmacılar ülkeye girerken, ülke 

genelinde olan 8 farklı federal merkezden birine gönderilir. Bu merkezler mültecinin 

hangi kantona gönderileceğine karar verir. Merkez ilgili kantondaki ulusal nüfusa 

göre değil, kantonun büyüklüğü ve genel göçmen nüfusuna göre karar 

vermektedir.105 Bu karar verme sürecinde mülteci tercihi veya aile, arkadaş konumu 

göz önünde bulundurulmaz.Örneğin aile üyeleri Fransız Kantonunda olan bir mülteci 

pekala bir İtalyan Kantona gönderilebilir. Holzer ve arkadaşları tarafından 1988-

1996 yılları arası analiz edilen 1800 göçmen başvuru dosyasına göre kanton boyutu, 

alt birimlerde yabancı nüfus yoğunluğu, dil farkı ve yabancılara karşı siyasi görüşler 

dikkate alındığında, merkezi olmayan sistemin doğası nedeniyle iltica kuruluna 

sığınma taleplerinin tutarlı ve adil değerlendirilmesi İsviçre iltica sistemi için hala 

çok zor.106 Bu nedenle mültecinin gönderildiği bir kantondaki işleyiş sadece birkaç 

kilometre uzaklıktaki komşu kantonda çok farklı olabilir. Öte yandan merkeziyetçilik 

yönünde son zamanlardaki birkaç hamle  toplumda ülkeye giren mültecilerin sadece 

                                                            
 
101Yvonne RİAÑO  - Doris WASTL-WALTER, “Historical Shifts in Asylum Policies in 
Switzerland: Between Humanitarian Values and the Protection of National Identity”, 1704. 
102 Chloe B. ECOFFEY, Asylum in Switzerland: a Challenge for the Church. 
103 ECOFFEY, a.g.k. 
104 Thomas HOLZER et al. Discriminating Decentralization: Federalism and the Handling of 
Asylum Applications in Switzerland, 1988-1996, 251-255. 
105 A.g.k. 
106 HOLZER, a.g.k. 



65 
 

sayısı değil aynı zamanda nerede yaşadıkları ve ne yaptıklarının kontrolü 

konusundaki endişelerin arttığını göstermiştir. 

 

Sonuç olarak yukarıda sözü edilen İsviçre’nin  katı vatandaşlık kanunu 

altında mültecilerin oy kullanımını gerçekleştirmeleri ve bu nedenle İsviçre doğrudan 

demokrasi sisteminde yer almalarını zorlaştırmaktadır. Bu durum, Türkiye‘den gelen 

siyasi mülteciler için rahatsızlık oluşturmaktadır. Çalışmamıza konu olan Türkiyeli 

Kürtler bu türden bir rahatsızlıktan söz etmişlerdir.  Söz konusu kişilerin politik 

olarak aktif olmuş olmaları  Türkiye’den  sürgün edilme nedenleri olmuştur. Hepsi 

egitimli olan bu kişilerin politik katılımsızlıklarının bir nedeni de aşırı sınırlayıcı 

vatandaşlık yasasıdır. Bu yasa öfkeye ve hayal kırıklığına  yol açmaktadır. 

Görüşmecilerimizin politik yaşama katılım süreci Dördüncü Bölümde daha detaylı 

olarak ele alınacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

3. GÖÇ ÖNCESİ BİREYSEL GÜZERGÂH VE GÖÇ SÜRECİ 

 

 

Konumuzu oluşturan İsviçre’ye Türkiye’den göç eden genç sığınmacıların Kürt 

politik göçmenler olması, Türkiye’de ise Kürt Hareketinin 90’lı yıllarda 

üniversitelerdeki örgütlülüğüne dâhil olan politik militanlar olması nedeniyle 

görüşmecilerimizin göç öncesi bireysel güzergahlarının ele alınacağı bu bölümde, 

öncelikle göç öncesi, Türkiye’deki politik sosyalizasyon ve politik angajman 

kazanma süreçleri ve militanlık güzergahları ele alınacaktır. Göç kararını etkileyen 

hatta göçü zorunlu hale getiren Türkiye’deki militan yaşamlarının ele alınacağı bu ilk 

kısımdan sonra göç kararı ve göç etme edimi ele alınacaktır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

 3.1.  Politik Sosyalizasyon Süreci 

 

Sosyalizasyon kavramı, ortak yaşamın kurallarının toplum içinde bir sonraki 

kuşaklara aşılanması olarak tanımlanabilmektedir. Sosyolojide sosyalizasyon özel bir 

anlama sahiptir ve de toplumun içinde yaşayan bireyleri biçimlendirme sürecini 

tanımlar. Sosyalizasyon, bireylerin bir toplumun kodlarını normlarını ve değerlerini 

içselleştirme sürecidir.107 

 

Sosyalizasyon kavramını sosyolojinin kurucusu Durkheim’a kadar 

götürebiliriz, Durkheim’a göre sosyalizasyon süreci çocukta, ileriki yıllarda siyasal 

toplumun ondan bekleyeceği talep edebileceği belli başlı fiziksel, entelektüel ve 

moral bir takım durumların oluşmasına yol açan süreçtir.108 Sosyalizasyon “toplum 

içindeki yaşamın” öğrenilme biçimidir. Böylelikle birey bir toplumun ya da grubun 

üyesi haline gelir. Sosyalizasyon bireyin toplumsal bir kimlik oluşturması ve 

böylelikle toplumla bütünleşmesi amacıyla bireye değerler ve normların aktarım 

sürecidir. 

 

 Sosyologlar genel olarak birincil ve ikincil sosyalizasyon süreçlerini 

birbirinden ayırırlar, aile ve okul içindeki sosyalizasyon birincil sosyalizasyon süreci 

olarak kabul edilir. Arkadaş grupları, farklı sosyalizasyon ortamları (Sendika, dernek, 

siyasi parti vb.)  ve medya ikincil sosyalizasyonun içinde gerçekleştiği yerlerdir. 

“Birincil sosyalizasyon109, bireyin çocukluk döneminde başından geçen ve onu 

toplumun bir üyesi haline getiren ilk sosyalizasyondur, ikincil sosyalizasyon110 ise, 

                                                            
 
107 Akoun et ansart, 481 
108 Emile DURKHEIM, Education and Sociology,  s.52. 
109 Paradigma yayınlarından çıkan çevirisinde asli sosyalizasyon terimi kullanılmıştır. 
110 Paradigma yayınlarından çıkan çevirisinde tali sosyalizasyon terimi kullanılmıştır 



68 
 

zaten sosyalleşmiş olan bireyi kendi toplumunun nesnel dünyasındaki yeni kısımlara 

sokan herhangi bir sonraki süreçtir.111 

 

Bireyler, yaşamları boyunca bilişsel ve duygusal olarak olgunlaştıkça politik 

yönelimlerini ve davranış kalıplarını geliştiği bir süreç yaşarlar siyasi sosyalizasyon 

bu sürecin adıdır.112 Siyasi sosyalizasyon bireylerin siyasi temsil, kanı ve 

tutumlarının oluşum ve dönüşüm mekanizmalarının bütününü kapsar. Annick 

Percheron’a göre sosyalizasyon bireyin gittikçe karmaşıklaşan toplumsal durumlara 

adapte olmasını içerir.  Tüm sosyalizasyon süreçlerinde olduğu gibi siyasi 

sosyalizasyonda da bu süreç her etapta iki karşıt hareketle gerçekleşir. Bunlardan ilki 

asimilasyon adı verilen bireyin toplumsal çerçeveyi değiştirme çabasıdır. İkincisi ise 

uyum sağlama diye adlandırılan bireyin toplumun beklentilerini karşılamak için 

kendi davranışlarını değiştirmesi sürecidir.113 Luchmann’a göre ise siyasi 

sosyalizasyon hiçbir zaman bütüncül ve bitmiş değildir, sürekli bir inşa sürecidir. Ve 

bu inşa birey ve toplumun karşılıklı etkileşiminde gerçekleşir. Siyasi sosyalizasyon 

süreci yetişkin yaşına bu süreç sonlanmaz.114 

 

Durkheim’a göre aile, çocuklarına genetik sosyal ve kültürel mirasını aktarır. 

Birincil bir grup olarak aile, özel ilişkiler, üyeleri arasındaki birlik duygusu, güçlü bir 

dayanışma ve onu oluşturan bireylerin ortaklaşa paylaştığı değerlerle tanımlanır.115  

Her ailede çocuklara değerlerin aktarımı çok önemli bir yer tutar. Ailevi soy 

zincirinin sürdürülmesi açısından “bir insan grubun kendini bir soy zincirinin parçası 

gibi en azından- kısmi olarak- tanımlaması için ortak geçmişe referanslar, ortaklaşa 

paylaşılan anılar gerekir ve aynı zamanda bu grup kendi sırası geldiğinde bunların 

                                                            
 
111 P. LUCKMAN – T. BERGER,  Gerçekliğin Sosyal İnşası Bir Bilgi Sosyolojisi İncelemesi, Çev. 
Vefa Saygın Öğütle, 191 
112 Eric BARNOUW,  İnternationel Encyclopedia Of Communication,  675. 
113 Annick  PERCHERON,  La Socializasyon Politiquie, 226. 
114 Sébastien MICHON, Études et politique: les effets de la carrière étudiante sur la socialisation 
politique. 
115 DURKHEIM, 39-40. 



69 
 

aktarımından kendilerini sorumlu hisseder.”116 Söz konusu aktarım bağlamında 

aktarılan kültürün içeriği oldukça belirsizdir Smain Laacher’e göre kültür aktarıcıları 

(aileler) belirli bir kültürü aktarmaktan ziyade, varoluşları sürecince biriktirilmiş bir 

deneyim stoku aktarırlar.  Burada unutulmaması gereken çocuğun pasif bir varlık 

olmadığı ve sosyalizasyon sürecinin sadece biriktirme üzerinden değil bir seçme ve 

yeniden yorumlama mantığıyla işlediğidir.117 

 

Sosyalizasyon aktörü ve ortamı olarak aile, siyasi sosyalizasyon sürecinde de 

etkindir.  Herbert Hyman’a göre bireysel siyasi yönelimler temel olarak ailevi 

sosyalizasyonun üründür. Aile, kuşaklar arasındaki kültürel değer ve modeller 

aktarılır siyasi bir ortam oluşturur. bireylerin siyasal alanla ilk temasları aile içinde 

kurulur. Sebastian Michan’e göre ailenin yarattığı siyasi iklim birçok kuşağı kesen 

bir siyasi homojenleşme yarattır.118 

 

Deneyimlerini aktaran görüşmecilerin bir tanesi dışında hepsinin ailesi 

Türkiye’de yaşamaya devam etmektedir. Çoğu Türkiye’nin Doğu ve 

Güneydoğusunda yaşamaktadır. Bir kısmı politik ya da ekonomik nedenli geldikleri 

Manisa, Mersin gibi kentlerde ikamet etmektedir. Görüşmecilerin aktardığı üzere 

ezici çoğunluğun aileleri alt ve orta gelir grubuna mensuptur. Bir ya da iki tane 

görüşmeci, ailelerinin ekonomik olarak daha iyi düzeyde olduğunu anlattılar. 

Şüphesiz ki aile, sosyalizasyonun ilk yeri olması bakımından önemlidir. Birey 

doğduğu aile ortamından etkilenir, ona göre şekillenebilir. Ailenin sosyo-ekonomik, 

kültürel, politik, dini özellikleri, içinde yetişen bireye yansır. Manisa’dan bir ve 

Ankara Haymana’dan bir görüşmeci dışındaki görüşmeciler Doğu ve Güneydoğu 

illerinde doğmuşlardır. Hepsi Kürt olan görüşmecilerin çoğunun doğdukları aile ve 

ortamdan sosyal ve politik olarak etkilenmiş olduklarını söyleyebiliriz. Bazı 

                                                            
 
116 D. HERVİEU-LÉGER, La Religion pour mémoire. 
117 Smain Laacher’den  akt. Sébastien Michon,, a.g.m. 
118 Lazersfeld  et al. Akt. Sébastien Michon  a.g.m. 



70 
 

görüşmecilerin anlatılarından yola çıkarak siyasi aktarım sonucu bir mirasla 

politikleştiklerini söyleyebiliriz. 

 

‘ Ailem aslında politik bir yerden geliyor. Politik bilincim lisede hatta 

ortaokulda oluştu diyebilirim. Babam 10 yıl Manisa’da parti 

başkanlığı yapmış bir kişi. Onun dışında Kürt meselesi konusunda o 

kadar duyarsız değil yani ailem.’(16.08.10-Zürih-Erkek-31) 

‘Ailem yurtsever bir aile. Dersim zaten çok siyasi bir yer. 

Etkilenmemek elde değil. Benim ailemin desteklediği örgüt Kürt 

Hareketi. Babam memur, ambulans şöförü.’(08.08.2010-Cenevre-

Kadın-28) 

‘ Babam işçi ve Kürt hareketiyle ilişkileri olan biri, sendikacılık yapan 

bir insan.  Ondan dolayı bizim de birtakım sorunlarımız ve 

ilişkilerimiz vardı. ‘Dediğim gibi babamdan dolayı evimizde hep bir 

hareketlilik vardı ve birileri sürekli gibi gidip geliyordu. Bundan ben 

de etkilendim. Bundan kaynaklı lisede aktivitelerim 

oldu.’(10.08.2010-Sion-Kadın-26) 

 

   Görüşmecilerin ailelerinin hepsi için politik olarak bir homojenlikten söz 

edilmemektedir. Bu görüşmecilerin anlatılarında görülmektedir. 

 

‘Babam işçi emeklisi annem ev hanımı. Alevi Kürt bir aile. Politik 

durumu sosyal demokrat bir aile.’(2010-Ağustos-Lozan-Erkek-32) 

‘Annem politik değil ama babamın politikaya ilgisi var ama aktif 

değil. Kürt düşmanı diyeceğim ama öyle değil biraz da yaşadığı yerle 

ilgili. Sonuçta Batman’ın bir köyünde oturuyor ve imam. Kardeşlerim 

daha politik tabi. Üniversite okuyanlar özellikle. Fikri anlamda 



71 
 

politikler. Herhangi bir pratik durum yok yani. Ekonomik olarak 

çalkantılı.  Babam çiftçiydi ve durumu iyiydi 90’lara kadar. 90-2000 

arası kötü bir durumdu. 2000’den şimdiye kadar daha iyi şimdi imam 

olduğu için memur statüsünde.’(18.08.2010-Schwyz-Erkek-28) 

 

 Abla ağabeylerin, çevrenin, ortamın, ailenin politik sosyalizasyon ve 

angajmana etkisi yadsınamaz. Anlatılar bunu destekler niteliktedir. 

 

‘İlk olarak aslında büyük ablamın çalışmaları vardı. Ben 

ortaokuldayken o kırsala gitti ve 7 senelik bir kırsal süreci vardı. O 

süreçte polisin çok baskısı vardı. Ailenin durumu çok yoktu ve polis 

“kızınızdan haber alırsanız bize haber verin biz de size ekonomik 

yardım yapalım diyordu.” Bu tarz şeyler de vardı. Oldukça baskı 

kuruyorlardı. Yani politik bilinçlenmem çocukluktan gelen bir şeydi.’( 

Zürih-2010-Kadın-23) 

‘Ben ortaokuldayken abim saflara katılmıştı, sonra biz de merak ettik 

neden katıldı diye. Tabii bizim kasabanın doğru yol ve CHP 

ağırlıklıydı. 15 -20 kadar kişinin gerillaya katılımı vardı. Tabi devletin 

baskıları vardı. Ve devlet çok karalamalar vardı. Ajanlaştırma falan 

vardı. Biz de bir süre devletin karalamalarından etkilendik. Alevi 

düşmanı falan diye düşünüyorduk. Abim gittiğinde benzer 

düşüncelerim vardı ama abim gittikten sonra sorgulamaya 

başladım.’(15.08.2010-Zürih-Erkek-31) 

 

 Öte yandan modern toplumlarda okul ailenin yanı sıra bir sosyalizasyon 

mercidir. Durkheim’ın deyişiyle “örgütlenmiş ahlaki ortam” olarak, okul, kolektif bir 

biçimde birbirinden ayrılmaksızın bir bütün olan düşünceler, davranış biçimleri ve 



72 
 

tutumları öğrenciye kazandırmak suretiyle, öğrencinin kimliğini biçimlendirir.119 

Eğitim, Durkheim’a göre yetişkin kuşakların toplumsal yaşam için yeterince olgun 

olmayan gençler üzerinde uyguladığı bir edimdir. Eğitim yoluyla çocuk, sadece 

ileriki yıllarda siyasal toplumun ondan bekleyeceği belli başlı ortak değerleri 

kazanmakla kalmaz ama aynı zamanda, farklılaşmış toplumlar için gerekli olan 

uzmanlaşmayı da gerçekleştirir.120 

 

 Eğitim sürecinin bireylerin sosyalizasyonuna etkisi farklı sosyologlar 

tarafından farklı yaklaşımlarla ele alınmıştı. Bu yaklaşımlardan ilki okulu bir kurum 

olarak ele alan yaklaşımdır; okulu kurum olarak ele alan yaklaşım Durkheimci bir 

bakışla geleneksel toplumlarda dinsel sosyalizasyonun yerine getirdiği işlevleri 

modern toplumlarda okulun üstlendiğini söyler. Okul bireylerin, modern toplumların 

laik ve evrensel değerlerine göre sosyalizasyonu sağlar. Bu ortak değerlerin bireye 

kazandırılması toplumsal bütünleşmenin ön koşuludur ama bunun yanı sıra okul 

eğitimi bireyleri özerk kılmaya da çalışır. Bu yaklaşım aynı zamanda okulda verilen 

eğitim kültürünün yansız ve evrensel olduğunu ve de liyakat üzerine kurulu bir 

bakışa sahip olduğunu savunur. Böylece toplumlardaki meritokratik yanılsamayı da 

besler.121 

 

Okul, Daniel Gaxie’nin de ifade ettiği gibi sadece siyasi sorunların 

kavranması için gerekli entelektüel araçlar sağlayan bir kurum değil ama aynı zaman 

da siyasi sorunlarla ilgilenme yatkınlığının edinilmesine olanak sağlayan bir ortam 

olma özelliğine de sahiptir.122  Okulun siyasi sosyalizasyon ortamı olarak işlevinin 

önemine işaret eden çalışmalar 1990’lı yıllardan sonra artmıştır. Bir deneyim 

kurulma yeri olarak okul, öğretmenlerin etkinliği, gizli müfredat, arkan grupları ve 

                                                            
 
119 DURKHEIM, a.g.k. 
120 A.g.k. 
121 Dubet FRANÇOİS – Danilo MARTUCCELLİ, Théories de la socialisation et définitions 
sociologiques de l’école, 527-528 
122 Dubar’dan akt. Michon , a.g.m. 



73 
 

bireyi ileriki yaşama hazırlayan siyasi katılım pratikleri gibi karmaşık siyasi 

sosyalizasyon etmenlerini içinde barındıran bir ortamdır.123 

 

Deneyimlerini incelediğim kişilerin hepsi Türkiye’de bir üniversiteye 

yerleşmiştir. Politik ilticacı olan görüşmecilerin yalnızca bir kısmı Türkiye’deki 

üniversite eğitimlerini tamamlamıştır. Çoğunun üniversite eğitimi Türkiye’den 

ayrılmak durumunda kaldıkları için yarıda kesilmiştir. Türkiye’de; açık öğretim 

fakültesine girmiş bir görüşmeci, iki yıllık meslek yüksekokulu mezunu bir kişi, 

kazanıp yerleştiği dört yıllık fakülteye cezaevine girdiği için hiç başlamayan bir kişi 

olup, geri kalanlardan ancak çok az bir kısmı dört yıllık fakültelerden mezun olmuş 

çoğunun eğitimi yarıda kalmıştır. Görüşmecilerin hepsi üniversite eğitimi için başka 

kentlere gitmiştir. Bunlar; İstanbul, Ankara, İzmir, Diyarbakır, Malatya, Mersin, 

Adana, Konya, Eskişehir, Niğde gibi kentlerdir. 

 Sosyalizasyon aktörü ve ortamı olarak ailenin yanı sıra okul bir sosyalizasyon 

mercidir.  Görüşmecilerin anlatılarından, siyasi aktarım sonucu bir mirasla politize 

oldukları ve abla ağabey, çevre, ortam, ailenin politik sosyalizasyonlarında etkili 

olduğu sonucu çıkarılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
123 Sophie Ecole MAURER, Famılle Et Polıtıque:Socialisations politiques et apprentissage de la 
citoyenneté Bilan des recherches en science politique 



74 
 

 

 

3.2.Politik Angajman Kazanma ve Militanlık Güzergâhı 

 

Politik angajmanı politik sosyalizasyon sürecinden ayırmak hiç de kolay 

değildir. Politik sosyalizasyonu konu alan çalışmalar daha çok çocukluk ve ilk 

gençlikle ilgilenir; birincil politik sosyalizasyon mercii olan aile ve okulda, siyasi 

değer ve yatkınlıkların aktarımını ele alır. Politik angajman politik sosyalizasyonun 

mekanik bir sonucu değildir. Birey birincil politik sosyalizasyon sürecinde bir politik 

angajman kazanmaz, olsa olsa çeşitli politik yatkınlıklar daha kesin bir biçimde ifade 

etmek gerekirse “politik angajman yatkınlığı” edinir. Angajman yatkınlığı politik 

sosyalizasyondan çok politik angajmanın konusunu oluşturur. 

 

Pascal Perrineau’ya göre angajman kavramı “edime geçme”yi ifade eder. 

Politik olarak angaje olmak, temel olarak daha az yoğun eylemliliklerden (oy 

vermek) daha yoğun eylemliliklere (illegal siyasi bir örgüt militanı olmak) kadar 

uzanan, siyasi bir eylemliliğe sahip olmayı içerir.124 Bu anlamıyla angajman 

mobilizasyon arzusunu ifade eder burada söz konusu olan maddi bir çıkarı veya bir 

amacı savunma ve talep etme mantığı içinde gelişen “birlikte eylemektir”.125 Öyleyse 

politik angajman kamusal tartışma içinde bir konum alma edimidir. Ve bu açıdan 

bireyleri kendilerinin ve diğerlerinin gözünde sınıflandıran bir kimlik boyutu taşır.126 

 

Politik sosyalizasyon sırasında edinilen siyasi değer ve yatkınlıklar, 

biyografik kırılmalar, coğrafi yer değiştirme, mesleki yaşamın deneyimleri tarafından 

sınanır. Bu sınamanın sonucunda politik değer ve yatkınlıkların bazıları bireyde 

                                                            
 
124 Pascal PERRİNEAU, Engagement politique. Déclin ou mutation? 13 
125 NEVEU, Eric, Sociologie des mouvements sociaux, 9  
126 NEVEU, a.g.k. 



75 
 

siyasi bir angajmana dönüşebilir veya bu türden bir angajmana yol açmaz. Bunun 

yanı sıra bireyin tarihsel bir “olay” ve/veya tarih içinde özgün bir politik 

konjonktürel durumla karşılaşma anı da, bireyin politik angajmana sahip olmasına, 

siyasi edime geçmesine yol açabilir. 

 

Tarihsel olay ya da durum etkisine görüşmecilerin anlatılarında 

rastlanmaktadır. Bir görüşmeci içine doğduğu tarihin ve yerin sonucu olan 90’lı 

yıllarda Türkiye’nin doğu ve güneydoğusundaki sosyo-politik koşulların siyasi 

angajman kazanmasındaki etkisine değiniyorken; bir diğeri yine yaşadığı coğrafya ile 

bağlantılı etkilere değinmektedir. 

 

‘Türkiye’deki politik bilinçlenme sürecim, ben 1980 doğumluyum, 

bizim orası benim doğduğum büyüdüğüm bölge Türkiye’de 

politikleşmiş bir bölgeydi. Örgütlerin etkin olduğu bir bölgeydi. 

Bunun da etkisi bana özellikle benim şahsıma etkisi oldu.  

1990’lardaki Kürt ulusal demokratik mücadelesinin yükselmesi, 

gerilla hareketinin oluşması ve bu dönemde köydeydik hatta kırsal 

alanda yaşıyorduk. Özellikle küçük yaşta gerilla ile karşılaşma o 

dönemde bilinç gelişti. Gittikçe ulusal demokratik değerlere ilgi ve bu 

şekilde peyderpey üniversiteye kadar devam etti.’(11.08.2010-Biel -

Erkek- 30) 

‘Eğer kendi politikliğimden bahsedeceksem köyü bir tarafa atamam. 

Çünkü köyde başladı politik durumu. Beni üniversitede aktifleştiren 

de köy  yani yaşadığım coğrafyaydı. Ben 7-8 yaşımda gerillayla 

tanıştım. Onlarla oturup yemek yiyordum. Bir idol olarak görüyordum 

onları. Tabi daha sonra toplumsal çatışmaya tanık oluyorsun ve bunlar 

seni politik olmaya itiyor. Kürdistan’daki hiçbir çocuk çocukluğunu 

yaşayamıyor çok erken yaşlarda politikleşiyor.(18.08.2010-Schwyz-

Erkek-28) 



76 
 

 

Julie Pagis Fransa’daki 68 kuşağının politik sosyalizasyonunu ve angajmanını 

incelediği doktora tezinde, yatkınlıklara dair değişkenler (variables dispositionelles) 

ile  durumsal değişkenleri (variables situationnelles) birbirinden ayırır.127 

Yatkınlıklara dair değişkenler; bireyin politik angajmanında, yaşanmakta olan 

tarihsel olay veya olaylar öncesine tekabül eden bireysel güzergâhın uzun zamanına 

gönderme yapar.128  Bireyin politik angajman yatkınlığını da içeren, siyasi 

sosyalizasyon sırasında edinilen politik değer, kanı ve tutumları, politik yatkınlıklara 

dair değişkenleri oluşturur. Durumsal değişkenler ise, yaşanmakta olan olayların kısa 

süreli zamanına gönderme yapar.129 

 

Söz konusu kişilerin siyasileşmesindeki,  Türkiye’de yaşadıkları yılların 

özgün politik konjonktürel durumunun yarattığı “dönemin olayları” öncesine tekabül 

eden, politik sosyalizasyon sırasında bireysel güzergâh boyunca edinilen siyasi 

değer, kanı ve tutumları yani Pagis’in terimleriyle ifade edecek olursak  

“politikleşmenin” yatkınlıklara dair boyutunu “politik sosyalizasyon” başlığı altında 

ele aldık; “durumsal” değişkenleri ise “politik angajman”ı söz konusu ettiğim bu 

bölümün konusunu oluşturmakta.  Politikleşmenin durumsal boyutu kısaca söylemek 

gerekirse “habitus”e indirgenemeyecek ve bir siyasi olay veya olaylar bütünüyle 

ilgili değişkenleri kapsar. Politikleşmenin “durumsal boyutu” üç ana başlık altında 

incelenebilir130 : “tarihsel olay/olaylarla ilişkilenme (olaya maruz kalma)  derecesi”, 

“biyografik uygunluk” ve “toplum içindeki genel duygusal ekonomi”.  

 

                                                            
 
127 Julie PAGIS,  Les Incidences biographiques du militantisme en mai 68 : Une enquête sur deux 
générations familiales : des « soixante-huitards» et leurs enfants scolarisés dans deux écoles 
expérimentales (Vitruve et Ange-Guépin). 
128 Julie PAGIS,  « Engagements soixante-huitards sous le regard croisé des statistiques et des 
récits devie», 93-114 
129 A.g.m. 
130 A.g.m. 



77 
 

 Doug Mcadam, “biyografik uygunluk” (“disponibilité biographique”), 

kavramıyla militanlığı çok zaman alan ve riskli kılan ailevi, mesleki ve mali herhangi 

bir zorlamanın olmaması durumu olarak ifade eder.131 Tarihsel olay nezdinde 

“biyografik uygunluk bireysel güzergâhlarla kritik an arasındaki karşılaşmaların 

aldığı biçimi analiz etmek için en önemli etmendir. Görüşmeciler söz konusu 

olduğunda, bu bir “biyografik uygunluk” olarak kabul edilebilecek en önemli etmen, 

bu kişilerin üniversiteye girişidir. Lise ve üniversiteyle başlayan ve süreç içinde 

devam eden, bu türden hareketli bir kamusal-siyasal alanda bulunma, olaylarla ve 

farklı kolektif dinamiklerle (dernekler, sendikalar, legal illegal politik örgütler ve 

partiler vs.) karşılaşma ve doğrudan temas anlarını çoğaltır: Yani bir politik alanda 

ne kadar farklı militan gruplaşma varsa bu genel olarak angajmanı kolaylaştıran bir 

faktördür.132 

 

Görüşmecilerin hemen hepsi politik bilinçlerinin başladığı, en önemlisi 

pekiştiği yer olarak okudukları üniversiteleri işaret etmişlerdir. İçine doğdukları aile 

ve sosyal ortamın sosyal ve politik olarak etkilediği söz konusu bireylerin sadece 

bazıları ortaokul ve liseyi politik bilinç kazandıkları yer olarak anlatırken; hepsi 

aslen, politik bir edime geçtikleri, siyasi bir eylemliliğe sahip oldukları yerin 

üniversite olduğunu ifade ettiler. Görüşmeciler, yaşadıkları yerlerden üniversite 

okumak için daha büyük yerlere gitmişlerdir. Çoğunlukla büyük şehirlerde yaşamaya 

başlayan bu kişilerin; hem üniversiteli oluşları hem de yeni bir ortamla karşılaşmaları 

onlara yeni özellikler kazandırmıştır. Birçok görüşmeci, üniversite yaşamı ve büyük 

kentin Kürt kimliklerini daha fazla benimsemelerinde, politik ya da daha politik 

olmalarında çok önemli olduklarını vurgulamaktadırlar.  

 

 ‘Dediğim gibi zaten politik bir aileden geliyorum. Belli başlı ilkeleri 

biliyorum zaten. İl olarak da devletin yıllarca girmeye ve asimile 
                                                            
 
131 Doug MCADAM, Freedom Summer, 44. 
132 Nouveau MANUEL, De Science Politique; Jous La Direction De: Antonin Cohen, Bernard 
Locroix, Philippe Rihtart, La Decouverte, 86. 



78 
 

etmeye çalıştığı bir yer. Birçok sorunla karşı karşıya geliyoruz ve 

bunları sorgulamaya başladığım zaman lise dönemindeydim. 

Üniversiteye gelince bu sorgulama daha da olgunlaştı ve politik 

eylemselliğe dönüştü.’(08.08.2010-Cenevre-Kadın-28) 

‘ Liseye kadar politik ve dini bir yönüm vardı. Üniversiteyle beraber 

din tamamen gitti ve politikliğim aktif bir konuma geldi. Belki büyük 

şehir kültürel çelişkiyi daha aktifleştirdi. Giderilemeyecek çelişkilerdi 

yani.  Aldığım politik zeminin büyük kentteki azınlıkla birleşmesi 

beni müthiş itti ve ben içine girdikçe hoşuma gitti.’ (18.08.2010-

Schwyz-Erkek-28) 

‘Tabi ki üniversiteye başlamanın politik bilinçlenmeye çok ciddi bir 

katkısı oluyor. Daha öncesinde daha duygusal olan daha çok ilgi 

düzeyinde olan şeyler, daha nitelikli bir şeye dönüşüyor üniversite 

ortamında. Farklı öğrenci kesimiyle ilişkiler. Daha farklı sosyal 

yapılar içinde ilişkiler olsun ve eğitimin nitelik olarak farklı olması 

belli bir bilinç geliştiriyor. Politik etkinliğin fazla olması bunun daha 

da geliştiriyor.’(11.08.2010-Biel -Erkek- 30) 

 

Yukarıdaki anlatılar, aynı zamanda üniversite ile beraber gelinen yeni ortamın 

ve büyük kentin politizasyona olan etkisine işaret etmektedir. Küçük yerlerden daha 

büyük yerlere üniversite okumak için gitmenin ve yeni bir ortamla karşılaşmış 

olmanın politik angajman kazanma ve militan güzergahlarında önemli bir yer tuttuğu 

görüşmeciler tarafından ifade edildi. 

 

‘Büyük kent, Ankara’da okuma imkânı buldum. O açıdan benim için 

bir şanstı. Kozmopolit bir yapısı var ve çok büyük. Çıktığımız köyde, 

küçük şehirlerden çok daha büyük ve çok daha fazla farklılaşan bir 

şehir. Çok farklı görüşleri tanıma, çok farklı insanları tanıma imkânım 

oldu. Beraberinde büyük bir şehir olmasından kaynaklı ilgi 



79 
 

duyduğunuz görüşleri ideolojik yapılanmaları daha örgütlü bir şekilde 

bulma imkânı vardı. Büyük şehrin böyle imkânları vardı. Üniversite 

yaşamının da, üniversite daha çok entelektüel bir yapılanma olduğu 

için Ankara’da diyebilirim en azından, bu entelektüel yapının kendini 

içine çeken bir yapısı var. İçine çekiyor seni dışında kalamıyorsun 

böyle bir durumda. Muhalif ve solcu bir kültürün olduğu zaman o 

çevrelerle ilişkileniyorsun zaten. Doğal olarak karşılaşıyorsun bir 

şekilde. Bir yerde kesişiyor yollarımız.(10.08.2010-Lozan-Erkek-31) 

 

 Politikleşme sürecinde duyguların rolüne çok az çalışma değinmiştir. Pagis, 

politikleşmenin durumsal değişkenleri başlığı altında, “toplum içindeki genel 

duygusal ekonomi”ye yer verir. Böylelikle, “toplum içindeki genel duygusal 

ekonomi” kavramı aracılığıyla siyasi angajmanda etkili olan toplumsal-duygusal 

durumsal değişkenleri inceleme fırsatı bulur. Christophe Traïnı et Johanna Siméant’a 

göre siyasi angajman, ahlaki yargılar, taktiksel veya ekonomik bir fayda üzerine 

kurulu değilidir. Politik angajman, güçlüye karşı çıkma cesareti, zayıfın yanında yer 

alma, başkaları tarafından yürütülen bir mücadeleye sempati duyma gibi duygular 

üzerine temellenir.133 Goffman’a göre başkaldırı bir adaletsizlik duygusuna bağlıdır. 

Ayrıca bu başkaldırı, otoritenin (egemen sistemin) eylemini haksız olarak görmek ve 

egemen sisteme uygun olmayan eylem biçimlerine başvurmayı meşrulaştırmakla 

mümkündür.134 Hoşnutsuzluk ve öfke bireysel düzeyde deneyimlendiğinde bireylerin 

siyasi angajman kazanmasını tetikleyen temel faktördür.135 Görüşmecilerin, 

ailelerinin sosyo-ekonomik durumlarını anlatırken sınıfsal eşitsizliğe ve toplumsal 

adaletsizliğe atıfta bulunduğunu görmekteyiz. 

 

                                                            
 
133 C. TRAAÏNİ –  J. SİMÉANT, Sociétés en mouvement, Introduction / Pourquoi Et Comment 
Sensibiliser À La Cause? , Emotions... Mobilisation! 12. 
134 Akt.  Nouveau Manuel, 520 
135 TRAAÏNİ, C. – SİMÉANT, J., a.g.k., s.25. 



80 
 

  ‘ Ailem Türkiye’deki alt sınıfı oluşturuyor. Yoksulluk sınırında 

yaşayan bir aile.7 kardeşiz. Ben 3. sıradayım ve benden 4 tane küçük 

kız var. Hepsi  kız.3’ü şuan üniversitede okuyor. En küçüğü ilkokula 

gidiyor. Ama dediğim gibi alt tabakayı oluşturuyoruz. Babam işçi 

emeklisi.’(10.08.2010-Montrö-Erkek-27) 

 

  Görüşmecilerden biri haksızlıktan doğduğunu belirttiği öfke duygusunun 

etkisiyle politik olarak daha aktif olduğunu ifade etti. 

 

‘Üniversiteye gittiğimde kitap okuyordum ama her zaman bu bilinç 

vardı. Üniversitedeyken ana dil kampanyası vardı. Dilekçeyi kendim 

verdim ve örgütlü bir yapının içinde değildim. Dilekçenin cevabının 

evet ya da hayır olacağını düşünüyordum. Ama okuldan kovulmalar, 

soruşturmalar beni aşırı öfkelendirdi. Kendimde bir ay ceza aldım. 

Ama bu bir ay bir yılıma neden oldu. Çok etkilendim. Psikolojik 

olarak. Ailede etkilendi. Bundan sonra da haksızlığa uğradığımızı 

daha açık bir şekilde gördüm ve böylece aktif olarak siyasete 

başladım.’(19.08.2010-Aarau-Kadın-28) 

‘Haksızlığa dayanamıyordum. Göz göre göre insanlar ölüyordu ve 

buna karşı çıkmak gerekiyordu ve alternatif tek mücadele yeri Kürt 

hareketiydi ve bende ona katıldım.’(08.08.2010-Nüchatel-Erkek-26) 

 

 Yukarıdaki görüşmecinin yaşadığı duygunun benzeri adaletsizlik duygusu ve 

hoşnutsuzluk bireylerin politik angajman kazanmasını tetikleyen temel 

faktörlerdendir.  

 



81 
 

Ayrıca Laserfeld, berelson, Gaudet’e göre bir kişi toplumsal olarak nasıl bir 

durum içinde bulunuyorsa siyasal olarak da öyle düşünür. Kişinin toplumsal 

nitelikleri politik tercihlerini belirler.136 Bu bağlamda söz konusu bireylerde 

adaletsizlik ve hoşnutsuzluk duygusu yaratan bir diğer durum ise etnik kökeni 

nedeniyle ayrımcılığa uğramak olmuştur. Farklı görüşmecilerin benzer anlatıları 

politik angajman kazanma ve militanlıkta etnik kökeni nedeniyle ayrımcılığa 

uğramak ve bunun beraberinde getirdiği haksızlığa uğrama duygusunun önemini 

vurgular niteliktedir. 

 

‘Lise yıllarımda daha çok komünist akıma kapılmıştım ama 

üniversiteyle birlikte Kürtlüğümün verdiği etkiyle Kürt mücadelesine 

katıldım.  Üniversitenin Kürt bölgesinden ayrı olması diğer halkın 

bize yaklaşımı ulus bilincini açığa çıkardı. Metropol olması beni 

halkıma yaklaştırdı ve halkımın farklı olup ezildiğini fark 

ettim.’(08.08.2010-Fribourg-Erkek-28) 

‘Üniversiteye kadar muhaliflik vardı ama bu etnik temelli ya da etnik 

bir aidiyetten değil. Daha çok çelişkilerden dolayı vardı. Üniversitede 

ise şunu fark ettim; birçok çelişkimiz etnik durumumuza dayanıyordu. 

Biraz daha bu belirginleşti. Bunun için çok araştırmaya gerek yok 

zaten yaşamın içinde bu kendini belli ediyor. Ondan sonra tabii 

çevremizde arkadaşlarımız vardı. Mesela okurken daha politik ve Kürt 

kökenli hocalarımız vardı.’( 2010-Bern-Kadın-30) 

 

Lisenin sonuna kadar Dersim’deydim ve başka bir yere gitmek 

istiyordum ve İstanbul’a gittim. İstanbul beni çok korkutuyordu çünkü 

haberlerde falan hep sorunlu bir yerdi ama ilk gittiğimde denizi ve 

martıları gördüm, çok güzel bir coğrafyası vardı ve ben burada 

                                                            
 
136 Paul F. LAZARSFELD - Bernard  BERELSON - , Hazel GAUDET, The People's Choice. How 
the Voter makes up his Mind in a Presidential Campaign, 93. 



82 
 

yaşayabilirim dedim. Sonrası her öğrenci gibi yurda gittim okula 

başladım. Sonrası Kürt olup kötü koşullarda çalışıp yaşayanlarla 

muhatap olduk. Önce ideolojik olarak örgütlendim ama pratik benim 

için daha önemliydi. Yaşanması çok kötü koşullarda yaşıyorlardı ve 

halkımız bunu hak etmiyor diye düşünüyordum. Zorla yerinden 

edilmiş ve bu kötü koşullara hapsedilmiş bir halktı ve bunu asla hak 

etmiyordu. Türkiye kendini sen sanıyordu ki, insanlar sadece Kürtçe 

konuştuğu için bunlara maruz bırakılıyordu.(2010-Cenevre-Kadın-28) 

 

 

Politik angajmanın oluşmasında bir diğer faktör toplumda ortak bir veya 

birçok “yorumlama çerçevesi”nin oluşmasıdır.  Ortak yorumlama çerçevesi ortaya 

çıkan adaletsizlik, hoşnutsuzluk ve öfke gibi duyguları ideolojik olarak bağlar ve 

eğer herhangi politik bir hareket bu yorumlama çerçevesini harekete geçirebilirse, 

bireylerde politik angajmanın oluşumuna yol açar. Bir yorum çerçevesinin birçok 

insan tarafından sahiplenebilmesi için öncelikle inandırıcı ve güvenilir olması ikinci 

olarak da egemen inançlar ve dönemin politik ajandasının önemli başlıklarıyla 

etkileşime girmesi gerekir.137 Görüşmelerimiz 90’lı ve 2000’li yılların üniversite 

okuyan Kürt gençleri için, Kürt Hareketinin ortak bir yorumlama çerçevesini 

harekete geçirebildiğini göstermiştir. 

 

 ‘Türkiye’de bir aidiyet olgusu vardı. Çatışmalı sürecin en şiddetli 

yaşandığı yerde büyüdüm, Diyarbakır’da yani. O dönem de okuduğum 

okul ve şartlar itibariyle, Diyarbakır ve bölgeden izole bir biçimde 

okudum. Biraz zengin çocukları ve burjuva kesimiyle özel kolejde 

okudum. Bunun getirdiği bir anlam verememe vardı. Babamdan 

kaynaklı, politik bir geçmişi olan ve siyasetle uğraşan, içeri girmiş bir 

                                                            
 
137 Akt.  Nouveau Manuel, 521 



83 
 

adam. Özcesi batı metropollerine göçle birlikte babamın cezaevi 

süreci vardı ve biz Kürdistan’dan çıkmak zorunda kaldık. Yalova’ya 

yerleştik. Orda okuduğum lisede ismimden ve geldiğim yerden dolayı 

insanlar ceketimin arkasından bakıp kuyruğum var mı yok mu ona 

bakıyorlardı. Mağarada mı yaşadım, araba var mıydı yok muydu. 

Kimse konuşmuyordu ve izole oldum. O süreçte ÖDP ile bir 

diyalogum oldu. Bana geldiklerinde ezilen halklardan yana olduklarını 

ve sosyalizmden bahsettiler. Devrim ve devrimcilik olgusu, sosyalizm 

gibi kavramlarla tanıştım. Bir süre sonra kimliğimden ve aidiyetimden 

kaynaklı onlarla da ayrışmam oldu. Ve derken Kürt legal siyasi partisi 

HADEP’ DE kendimi bulmam ve gençlik çalışmalarına girmem. Bir 

yandan babamın durumu beni öfkelendiriyordu. Bir ötekileşme olgusu 

bir de babamın yaşadığı mağduriyet durumu beni daha çok 

hırslandırıyordu. Babam belediye başkanıyken yardım yataklıktan 

alınması ve evimizin 500-600 askerle basılması. Halkın iradesini 

hiçbir şeye sayıp böyle uygulamalar oluyorsa bu vatan kimin vatanı, 

bu ülke kimin ülkesi ki bize bunu reva görüyor gibi sorgulamalara 

gittim. Benim yaşımdaki gençler beni ötekileştiriyorsa ben kimim? 

Sorgulayınca da mücadele olgusuyla karşılaştım. Ve mücadeleye 

katıldım.’ (15.08.2010-Zürih-Erkek-31) 

 

 

Görüşmecilerden bazılarının eylem repertuarlarına bakıldığında; anadil 

kampanyası, özgür yurttaş kampanyası gibi politik kampanyalar, mahalle çalışması, 

açlık grevi, dergi ve gazete çıkarma, politik eylemlere katılma, propaganda yapma, 

gibi farklı eylemler görülmektedir. 

 

 ‘Politik çalışmalara katıldım ve anadil kampanyası vardı ve 

dilekçeleri verdik. Gözaltılar falan başladı. Ben okuldayken ceza 



84 
 

almadım ama üniversiteden sonra davalar açıldı. Tabi o dönem Kürt 

hareketi içinde de sorunlar vardı. Osmanlar süreci yaşandı ve herkes 

etkileniyordu. Sonra yeni bir atılım başlatılıyordu ve önderlik beni 

sahiplenen bin genç yok mu diyordu. İşte önderliği sahiplenme 

girişimine başladık ve sonra özgür yurttaş hareketi başladı. Tabi o 

önderliği savunmak üzerine avukatlarla konuştuk, yasal bir sorun yok 

ama devlet karşısında suçlu olabilirsiniz süreçten dolayı. Tabii bunu 

göze alıp dilekçeleri verdik. Sonra toplantı alıp bölgelere dağıldık. 

Ben yine kendi alanıma döndüm. Üniversiteye gelip okula ve 

çalışmalarıma devam ediyordum. O dönem “Öcalan benim siyasal 

irademdir” dilekçeleri ile Kürt diline yönelik kampanyalar vardı. Daha 

sonra bu kampanyalar özgür yurttaş kampanyasına evrilmişti. O 

dönem biraz yoğun bir süreçti. 15 şubat komplosuna yönelik bir 

eylemimiz vardı. Önderliğe dönük tecritten dolayı parti binasında 

açlık grevini girdik dönüşümlü olarak. Öncesinde Newrozdan dolayı 

10 aylık ceza almıştım. Sonraki süreçlerdeki eylemlerden dolayı 9 

yıldan fazla ceza çıktı. Öğretmenlik hakkım da yoktu. Yapacak doğru 

düzgün bir şey kalmadı yani.’(16.08.2010-Zürih-Erkek-31) 

‘Politik anlamda bir aktivitenin içinde olmaya çalıştım. Tabi    

bununla beraber gözaltıyla tutuklamayla karşılaşıyorsun. Gözaltına 

alındın ve orda darbe de aldım. O olaydan ceza da aldım. Sistem sana 

diyor git istediğin şeyi yap ama halkını savunma. Şahsen bunu asla 

tercih etmedim. Yani üniversite süreci beni daha çok aktifleştirdi daha 

çok tepkiselleştirdi ve okul hayatımı devam edemez oldum. Daha çok 

ne yapabilirim halkım için diye. Göz ardı edilen bir şey var bence biz 

bunu ailemize rağmen yapıyorduk. Bu çok zordu yani ailenin acı 

çektiğini bilerek bunu yapıyorsun. Ama bunu yapmak zorundaydık. 

Nitekim sonrası bir daha gözaltı ve tutuklanmam. ( Temmuz 2010-

Bern-Erkek-26) 

‘İstanbul’da 7-8 yıl yaşadım. Üniversiteyi okudum. Bu süreçte bir 

birtakım davalar oldu. Daha sonra üniversitedeyken Kurtuluş Hareketi 



85 
 

dergisinin genel yayın yönetmeniydim ve seçim çalışmalarında 

Gündem Gazetesinin kapatılması ve yerine çıkan yayın da 

kapatılmıştı. O dönem dayanışma amacıyla bizim yayınevinden 

gündem gazetesi yerine üç gazete çıktı, gergin bir süreçti ve çok 

sayıda dava açıldı. Bu davalardan dolayı ceza aldım. ( 10.08.2010-

Lozan-Erkek-32) 

‘Türkiye’de ya sistemin istediği tek tip insan olacaksın, başka bir 

renkte olduğun da sana tahammülü yok. Nedenleri şöyle söyleyeyim. 

Dezavantajlı gençlik grupları için Avrupa birliği projelerinde yer 

aldım. Gerek aktif gerekse destek amaçlı yer aldım. Avrupa’dan gelen 

gazetecilere akademisyenlere, delegasyonlara politik amaçlı 

tercümanlık yaptım. Halka bedava hizmet veren bir kuruluşta 4 yıl 

gönüllü görev yaptım. 2006 Diyarbakır’da gelişen Diyarbakır 

Serhildanları bittikten sonra orada olduğum gerekçesiyle gözaltına 

alındım, ki orada değildim, böyle bir durumla karşılaştım. İlk 

mahkemede tahliye ikinci mahkemeyle beraat aldım ama ikinci bir 

ceza daha aldım. Güya bir araç ele geçirip örgüt flamalarının ve 

posterlerinin olduğu bir poşet bulunmuş ve benim parmak izlerim 

oradaymış bu yüzden altı yıl ceza aldım. Acaba bu ülkede 

yaşayabilmek için paranoyak mı olmak gerekiyor diye düşündüm. 

Aman şu poşete dokunmayayım içine poşet konabilir, aman şu çıtaya 

dokunmayayım flama takılabilir, şu kapıya dokunmayayım eylemden 

sonra bir eylemci dokunabilir. (15.08.2010-Zürih-Erkek-31) 

 

 

Yukarıdaki anlatıda görüldüğü gibi görüşmeciler, kimi zaman içinde 

bulundukları eylemler değil de yapmadıkları şeylerden dolayı sorunlar yaşamışlardır. 

Bu alt bölümde konu edilen kişilerin politik angajman kazanma ve militan 

güzergahları söz konusu edilmiştir. Buna göre; politik angajman kazanma ve 

militanlıkta, tarihsel olay ve durum etkisi, biyografik uygunluk, yeni bir ortamla 



86 
 

karşılaşma, duygular ve ortak bir yorumlama çerçevesinin etkili olduğu sonucu 

çıkmaktadır. Söz konusu kişileri etkileyen tarihsel olay ve durum olarak; 90’lı 

yıllarda Türkiye’nin başta Kürtlerin yoğunluklu olarak yaşadığı yerler başta olmak 

üzere birçok yerinde yaşanan çatışmalı ortam, sosyo-politik koşullar görülmektedir.  

Görüşmeciler söz konusu olduğunda, biyografik uygunluk olarak kabul edilebilecek 

en önemli etmen, bu kişilerin üniversiteye girişidir. Üniversite okumak için doğup 

yaşamış oldukları yerlerden daha büyük kentlere giden görüşmecilerin 

politikleşmesinde yeni bir ortamla karşılaştıkları üniversiteler ve büyük kentler etkili 

olmuştur. Görüşmecilerin politik angajman kazanma ve militanlıkta; sınıfsal 

eşitsizlik, toplumsal adaletsizlik ile etnik kökeni nedeniyle ayrımcılığa uğramak ve 

bunun beraberinde getirdiği haksızlığa uğrama duygusunun etkisi görülmektedir. 

Ayrıca söz konusu 90’lı ve 2000’li yılların üniversite okuyan Kürt gençleri için, Kürt 

Hareketinin ortak bir yorumlama çerçevesini harekete geçirebildiğini göstermiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

 

3.3. Göç Kararı ve Göç Etme Edimi 

 

Bu alt bölüme konu olan kişilerin hiçbirisinin İsviçre’ye göç kararını 

isteyerek vermediğini yani yaşanan göçün zorunlu ve gönülsüz olduğunu belirterek 

başlamak gerekiyor. Onları bu karara götüren çeşitli nedenlerden söz etmekte fayda 

var. Türkiye’de yaşanan çatışmalı ortamda doğmuş büyümüş, eğitim almış bu 

bireylerin bu ortamdan etkilendikleri oldukça açık.1990’lı yıllarda çocukluklarını ve 

2000’li yıllarda gençliklerini yaşamış olan bu bireyler,  dönemin politik ve sosyal 

durumunun etkisiyle oldukça etkilenerek, üniversitede politik gençlik hareketlerine 

katılmışlardır. Hemen hepsi Kürt Hareketine bağlı olarak kendilerinden Yurtsever 

adıyla bahsetmişlerdir. Türkiye’de üniversitede birer politik aktör olarak çeşitli 

faaliyetler yürütmüş olan bu bireyler çeşitli gözaltılar, tutuklamalar, mahkeme 

süreçleri yaşamışlardır. Hepsinin dava dosyası mevcuttur. Bazılarının dosyası 

sonuçlanmış ve ceza almışlardır. Bazılarının yargı süreci ise devam etmektedir. Bu 

çerçevede görüşmecilerimiz için politik ilticacı olarak İsviçre Devleti’ne başvuruda 

bulunmanın onlar için kaçınılmaz olduğunu söyleyebiliriz. Söz konusu kişiler için 

cezaevine girmek yerine yurtdışına sığınmak  önemi  azımsanmayacak bir yaşam 

alternatifi haline gelmiştir.  

 

Gönüllü ve gönülsüz göçmenler arasında doğdukları ve yaşadıkları yerlerden 

geldikleri yerlerin erişimine ilişkin seçme özgürlüğünün olup olmamasına göre bir 

ayrım yapılabilmektedir. Gönülsüz göçmenler kendi ‘ülke’lerinden dışlanırlar. Bu 

yüzden zorunlu ve gönülsüz göçmenler ile sürgünler geri dönüş imkânına sahip 

olmamakla beraber geri dönecekleri bir ‘vatan/ ülke/ yurt’ları bulunmamaktadır. 

Edward Said, gönüllü ve gönülsüz göç ayrımıyla ilişkilendirilebilecek; ‘seçme ile 

geri dönüş imkânına’ vurgu yaparak ‘yurduna geri dönüşü engellenen herkesin 



88 
 

sürgün olduğu’ sonucuna varsa da ama bunun yanı sıra sürgünler, mülteciler, başka 

ülkeye yerleşenler ve göçmenler arasında bazı ayırımlara dikkat çeker.138 

 

Göç etmek zorunda kalmış olan görüşmeciler, İsviçre’nin Ankara 

Başkonsolosluğu aracılığıyla göç etme edimlerini gerçekleştirmişlerdir. Dava 

dosyalarını ve Türkiye’den gitmek zorunda olduklarını bildiren dilekçelerini İsviçre 

Başkonsolosluğu’na bildirmişlerdir. Aynı süreçte davaları Yargıtay’da olan bu kişiler 

konsolosluğun dosyalarını incelemesinden sonra görüşmek için Ankara’ya 

çağrılmışlardır. İsviçre’ye sığınmaları uygun bulunan söz konusu kişilerin başvuru 

sonucunu bekleme süresi birkaç ay ya da bir yıl ile iki yıl arasında değişmiştir. 

Başvurusu olumlu sonuçlanan görüşmeciler, konsolosluk tarafından kendilerine 

verilmiş vize ile Türkiye’den İsviçre’ye göç etmişlerdir. Görüşmecilerden birisi 

yurtdışına neden ve nasıl çıktığını şu şekilde özetlemektedir. 

 

‘İkinci dönem gözaltına alındım. İlk gözaltımdı benim. Ondan sonra 

2002 yılında tekrar gözaltına alındım. 2003 yılında tekrar alındım. 

2004 yılında tekrar alındım. Defalarca alındım. 2005 yılında 

tutuklandım. 7 ay cezaevinde kaldım.Cezaevinden çıktım. 1,5 ay 

kadar dışarıda kaldım.Sonra tekrar tutuklandım.3,5 ay cezaevinde 

kaldım tekrardan. Bir yıl geçti. Bu süre zarfında arada okulu da ihmal 

etmemeye çalışırken birkaç dersi  verdim. Sınıf atladım. 4.sınıfa 

geldim. Son sene tekrardan gözaltına alındım. 3 ay cezaevinde kaldım 

tekrardan. Cezaevine girmeden önce arkadaşlarım konsoloslukla 

Avrupa’ya çıkabileceğimi söylediler. O arada başvurdum. Başvuru 

yaptıktan sonra tutuklandım. Süreç artık devam ediyordu. Tekrardan 

                                                            
 

138 Bkz.1.2. Bölüm 

 



89 
 

konsolosluğa cezaevinde olduğumu artık dışarı çıkabileceğimi 

söyledim. Onlar da benimle bir mülakat yaptılar. Mülakat sonucunda 

bana iki aylık bir turist vizesi verdiler. Vizeyi aldıktan sonra 

İsviçre’ye uçakla geldim,Zürih’e. Bir yetkili karşıladı beni. Bu yetkili 

bana eşlik etti Basel’e kadar. 

 Orada bir iltica kampına başvuru yapabileceğimi söyledi. İlk Basel’de 

kaldım. Orda başvuru yaptım ve bir ay sonra başka bir kampa 

gönderildim ve 9 ay sonra oturum aldım. Sonra ev tutup yaşamaya 

başladım.’(2010-Zürih-Erkek-26) 

 

Görüşmecilerin hiçbirisinin İsviçre’ye gönüllü olarak göç etmediği anlatılarda 

ifade edilmektedir. Cezaevine girmek yerine İsviçre’ye gönülsüz ve hatta zorunlu 

olarak göç edildiği anlaşılmaktadır. Bir kadın görüşmeci yurtdışına çıkmayı 

istemediği halde cezaevinde kalmayı göze alamadığını belirtmektedir. 

 

‘Aslında Avrupa’ya gelmek gibi bir fikrim yoktu ama üniversitedeki 

siyasi yaşamımdan dolayı hakkımda dava açılmıştı ve ciddi gerekçeler 

olmadığı halde süreçten dolayı ceza alma ihtimalimiz yüksekti. 

Açıkçası o süreyi cezaevinde geçirmeyi göze alamadım. 6 yıl 3 aylık 

bir cezaydı. Yurtdışına çıkmayı istemediğim halde cezaevinde 

kalmayla kıyaslanamayacak bir şeydi.’(Temmuz-2010-Bern-Kadın-

35) 

 

 

Bir diğer görüşmeci, bir yandan kendisinin üzerinde ciddi bir polis baskısı öte 

yandan ise cezaevine girmesini istemeyen ailesinin talebi nedeniyle göç ettiğini ifade 

etmektedir. 



90 
 

 

‘Aslında ben istemiyordum aile baskısı vardı. Cezaevine 

girecektim ve bunu biliyordum. Ya yurtdışına çıkacaktım ya da 

bağlı olduğum ajansın Güney Kürdistan ayağı vardı oraya 

gidecekti. Çünkü ciddi bir polis baskısı vardı ve kendimi ifade 

edeceğim bir yol kalmamıştı. Dağa da gitmek bir seçenekti ve 

ben savaşamayacağımı düşünüyordum o yüzden bu yolu 

seçtim.’( 08.08.2010-Nüchatel-Erkek-26) 

 

 

 

Görüşmeciler açısından uzun süreler cezaevinde kalmak kaygısı birincil göç 

nedenini oluşturmaktadır. 

 

 

‘Başlarda çıkmayı düşünmüyordum, önce gözaltına alındım ama yine 

de Avrupa yoktu kafamda ta ki 2007 yılında 7 ay cezaevinde kaldım 

bu üçüncü alınışımdı ve bırakılsaydım aradan ne kadar zaman geçerse 

geçsin yine alınacaktım. Bende seçenekleri düşündüm ya cezaevine 

girecektim ya da o günün koşullarında gerilla saflarına katılacaktım ya 

da yurtdışına çıkacaktım. Tercihimi yurtdışından yana yaptım. İyi mi 

yaptım kötü mü yaptım hala karar veremedim.’(Temmuz-2010-Aarau-

Erkek-28) 

 

 

 Bir görüşmeci ekonomik kaygıyla değil özgür olmak için İsviçre’de 

olduğunu ifade etmektedir. 

 



91 
 

Paranoyalarla mı yaşayacağım ya da 6 yıl cezaevi ve asosyal bir insan 

ve onun akabinde beni cezalandıran bir mantaliteye 15 ay vatan borcu 

diye askere gitmek. Tamam benim hayalini kurduğum şeyler var 

burada ama burası bana açık cezaevi olduktan sonra bıraktım. Ha 

hiçbir ekonomik ve sosyal kaygı olmadan buraya gelmeden 

Türkiye’de normal standartlarda yaşıyordum. Yani ekonomik 

kaygılardan çok özgürlük kaygısıyla şu an buradayım.’(15.08.2010-

Zürih-Erkek-31) 

 

 

 

  Bir görüşmeci, göç etme nedenini anlatırken; ne Türkiye’de çocukluğunda 

Şırnak’tan Mersin’e ne de Türkiye’den İsviçre’ye göç etme ediminin isteyerek 

olduğunu ifade edip her iki deneyim arasında bir paralellik kurmuştur.139 

 

Bu gün geldiğim yer İsviçre. Ne ben ve ailem ilk göç ettiğimizde 

isteyerekti ne de benim buraya göçüm isteyerekti. Zorunluluktandı 

yani. Ya cezaevine girecektim ya da dağa çıkacaktım ya da buraya 

gelecektim. Ben kendime böyle bir alternatifi uygun gördüm. Zorla da 

olsa burada buldum kendimi.’( Temmuz 2010-Bern-Erkek-26) 

‘Siyasi sorunlar vardı. Kayıt yaptım aslında. Ben aslında okulu 

birincilikle bitirdim. Ondan sonra siyasal çalışmalar yürüttüm. 

2000’de tutuklandım. O sırada sınava girip kazandım. Aradan bir süre 

geçti. 7 ay kaldım içerde. Okula geç kaldığım için okulu dondurdum. 

2009 da İzmir’e tekrar gidince okula devam etmek için, gözaltına 

                                                            
 
139  Bu  türden paralel yaklaşımlara bir sonraki bölümde Goffman’ın ‘Yorumlama Çerçevesi’ 
kavramıyla daha ayrıntılı değinilecektir. 
 



92 
 

alındım. Ben de Türkiye’yi terk etme kararı aldım.’(Ağustos-2010-

Zürih-Erkek-23) 

 

Bir görüşmeci Türkiye’de can güvenliğinin olmadığı gerekçesiyle göç 

edimini açıklamaktadır. 

Türkiye’de can güvenliğim olmadığını,  özgürlüğümün kısıtlandığını, 

bundan sonraki yaşamımda da birçok sorunla karşılaşabileceğimi 

düşündüm. Bundan dolayı Türkiye’den çıktım, ayrıldım.’( Ağustos-

2010-Schaffausen-Erkek-28) 

 

 Bir başka görüşmeci daha önce Türkiye’den çıkma şansına sahip olduğunu 

ancak bunu seçmediğini, hakkında davalar açılınca buna mecbur kaldığını ifade 

etmektedir. 

 

‘Benim daha önceden de Türkiye’den çıkma şansım vardı. Babam 

memurdu ve yeşil pasaportum vardı ama ben çıkmayı düşünmedim. 

Burada yaşayıp üniversiteyi okumak istiyordum. Ama politik 

faaliyetlerimden dolayı davalar açıldı ve bir kaç davadan kıl payı 

kurtuldum ama bir kaç tanesinden ceza almam söz konusu oldu. 

Türkiye’de kalmanın ve cezaevine girmenin bir işe yaramayacağını 

gördüm. Mesela mahkemede hâkim bana kendi söyledi “bu senin şon 

şansın” dedi. Kâtip de babama “Hâkim çok uğraştı ceza vermek için 

ama yeterince kanıt bulamadı” demiş böyleydi yani.’(Ağustos-2010-

Biel-Erkek-30) 

 

Türkiye’de üniversite öğrencisiyken politik nedenlerden dolayı cezaevine 

giren ve altı yıl kalan bir kadın görüşmeci çıktıktan sonra okuluna devam ederken 



93 
 

tekrar gözaltına alındığını ve bunun üzerine yurtdışına çıkmak zorunda kaldığını 

ifade etmektedir. 

 

‘Politik nedenlerden kaynaklı olarak yurtdışına çıktım esasında. 

Arama kararının sonrasında devam eden bir mahkeme vardı.6 yıl 

cezaevinden sonra tekrar okula devam ettim. Tekrar gözaltılar 

başlayınca okul soruşturma başlattı. Tekrar okuldan uzaklaştırma 

cezası, hakkımda örgüt üyeliği de dâhil 25 yıla kadar bir hapis cezası 

istendi. Tekrar cezaevini göze alamadığım için çıkmak zorunda 

kaldım.’( 10.08.2010-Lozan-Kadın-31) 

 

 Cezaevine girmek ve yurtdışına çıkmak arasında bir tercih yapmak zorunda 

kalan neredeyse bütün görüşmecilerimiz yurtdışına çıkmışlardır. 

 

‘Ceza aldım. Daha önce cezaevine girdim. Sonra tutuksuz 

yargılanıyordum ve ceza çıktı. İki seçeneğim vardı ya cezaevine 

girecektim ya da yurtdışına çıkacaktım. Yurtdışına çıktım.’(Ağustos 

2010- Aarau-Kadın-28) 

 

 

  Göç deneyimlerini paylaşan politik ilticacı görüşmecilerin hepsinin 

Türkiye’den ayrılma nedeni aynıdır. Hepsi çeşitli arkadaşlık, akraba ağları sayesinde 

haberdar oldukları konsolosluk yoluyla İsviçre’ye sığınmayı daha güvenli bir iltica 

biçimi olduğu için seçmişlerdir.  Ayrıca sığınma taleplerini Türkiye’deyken ilettikleri 

İsviçre’nin Ankara Başkonsolosluğu tarafından kendilerine vize verilebileceği ve bu 

sürecin görece kolay olduğunu bildikleri için İsviçre’yi tercih etmişlerdir. Aralarında 

aynı dönemde veya kentte üniversitede bulunmuş ve birbirileriyle arkadaş olan 



94 
 

görüşmecilerin bazıları, zincirleme bir şekilde ama farklı tarihlerde ve farklı 

yerlerden İsviçre’ye göç etmişlerdir.  

 

 Ulus-ötesi göç, araştırmalarda son zamanlara kadar gönüllü göç kapsamında 

değerlendirildi. Said, ‘[…]Gerçekten de mülteci çağıdır bu içinde yaşadığımız çağ, 

yerinden edilmiş kişi çağı, kitlesel göç çağı.’ Demiştir.140 Kürtler, Said’in ifade ettiği 

‘yerinden edilmiş insanlar’ grubuna girmektedir. Kürt göçü temelde gönüllü değildir; 

1960’lardaki emek göçünü göz ardı etmeksizin Kürt göçünün, ağırlıklı olarak 

zorunlu göç olduğunu söyleyebiliriz. Politik mülteciler ve savaş mültecileri Kürt 

topluluklarını oluşturur. Çalışmamıza konu olan, Türkiye’de 90’lı yılların sonu ve 

2000’li yılların başındaki Kürt üniversite öğrencilerinin İsviçre’ye göçü; OHAL 

sürecinde yaşanan toplu yerinden edilmelerden farklı olarak politik faaliyetler 

içerisinde olmalarından dolayı gerçekleşmiştir. Bu açıdan zorunlu göç ve devlet 

terörü mağduru olan Kürt halkının göçünden farklılaşır ve askeri darbeler sonrasında 

Avrupa’ya sığınan Türkiyeli politik göçmenlerininkiyle benzerlikler taşır.   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
140 SAİD, 29. 



95 
 

 

 

4.  SIĞINMADA İLK ADIMLAR VE İSVİÇRE’DE YAŞAM 

 

 

 Bir mahalleden başka bir mahalleye ya da bir şehirden başka bir şehre 

yerleşmek söz konusu olduğunda bile zorlanabilen insan bir ülkeden bir ülkeye 

yerleşmeye gittiğinde üstelik bu gidiş kendi isteği dışında gerçekleşiyorsa daha çok 

zorlanabilmektedir. İltica talebi kabul edilen görüşmecilerimiz Türkiye’den çıkış 

yaparak İsviçre’ye gelmişlerdir. Aşağıda İsviçre’ye gelen genç sığınmacıların 

yaşadıkları anlatılacaktır. Bir önceki bölümde sözü edilen göç edimine ek olarak bu 

bölümün ilk kısmı İsviçre’ye sığınma sürecine ayrılmıştır. Bu bölümün odak noktası, 

görüşmecilerin İsviçre’de Kürt ve sığınmacı/ mülteci olmaktan kaynaklı 

deneyimlerine dayanmaktadır.  Bu çerçevede; bu bölümde; barınma ve kamp yaşamı, 

oturum, dil öğrenimi, eğitim, çalışma yaşamı, sosyal ilişkiler ve politik katılım ile 

derneksel faaliyetler ele alınacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 
 

 

 

4.1. Barınma, kamp, oturum alma 

 

İsviçre’ye sığınmada ilk adımlar bir önceki bölümde belirtildiği gibi 

Türkiye’deyken atılmıştır. İsviçre’nin Ankara Başkonsolosluğu aracılığıyla ilk 

başvurular yapılmıştır. Türkiye’de cezaevine girmemek için bu yola başvuran söz 

konusu kişilerden durumlarını anlatıp belgeledikleri bir dosya istenmiştir. 

İncelemelerin yapıldığı 1 yıl ila 2 yıl arasında değişen zamanı Türkiye’de geçiren bu 

kişiler, iltica taleplerini kabul eden konsolosluk aracılığıyla Türkiye’den İsviçre’ye 

gitmişlerdir. Mülteci olma sürecini bir görüşmecimiz şu şekilde anlatmıştı: 

 

  ‘İsviçre’ye 2009’un Nisan ayında iltica başvurusunda 

bulunmuştum. Sorunlarım olduğunu ve ülkeden 

çıkmam gerektiğini söylemiştim. Beni çağırıp belgeleri 

istediler ben de belgeleri verdim. Daha sonra beni 

arayıp başvurumu kabul ettiklerini söylediler ve yasal 

bir şekilde çıktım.’( 2010-Zürih-Erkek-26) 

 

 

Görüşmecilerin çoğunun kendinden önce aynı biçimde sığınmacı olarak giden 

bir arkadaşı, tanıdığı vasıtasıyla konsolosluk yoluyla İsviçre’ye iltica ettiğini 

hatırlatmak gerekir. İsviçre’ye ilk gittiğinde söz konusu arkadaşları tarafından 

karşılandıklarını ifade eden görüşmecilerimiz arkadaşlarının kendilerine maddi 

manevi birçok anlamda yardımcı olduklarını eklemişlerdir. İsviçre’de ilk olarak 

resmi yetkililerce sorgulanıp önce ilk yaşam alanlarını oluşturan ‘ilk kamp’larına, 

sonrasında ise mülteci kamplarına yerleştirilmişlerdir. Bu alanların dışlama ve 



97 
 

haklardan mahrumiyet alanları olduğunu söyleyebiliriz. Mülteci kampları bir hukuk 

devleti içerisinde haklardan ya da hukuktan mahrum öznelerin bulunduğu bir 

hukuksuzluk uzamıdırlar. Mülteci kampları Arendt’in de söylediği gibi tüm haklarını 

kaybetmiş insanların devletten isteyebileceği bu küçük yaşam alanıdır. Bu alanı 

Agamben hukuksuzluk mıntıkası olarak yorumlamıştır. Agamben’e göre; İstisna 

halinde ortaya çıkan hukuksuzluğun ister normal durumlarda ister toplama kampı 

olsun ister mülteci kampı olsun, buralarda gerçekleştiğini ve bu alanların ortak 

özelliği hiçbir hak ve hukukun olmamasıdır. Bu hukuksuzluk alanları bir tür istisna 

yoluyla meşrulaşmakta olup içinde yaşamakta olduğumuz siyasi uzamın 

matrisleridir.141 

 

Agamben “eğer kampın özü istisna durumunun somutlaştırılmasına ve 

ardından da, çıplak hayat ile hukuk kuralının belirsizlik eşiğine girdiği bir mekânın 

yaratılmasına dayanıyorsa, o zaman şunu kabul etmek zorundayız: İçinde işlenen 

suçlar ne kadar farklı olursa olsun, adı ne olursa olsun ve nerede olursa olsun böyle 

bir yapının inşa edildiği her türlü yerde bir kampla karşı karşıyayız .”142  demektedir. 

Bu alıntıdan yola çıkarak çalışmamıza konu olan sığınmacıların oturum alana kadar 

kaldıkları mekânları Agambenci anlamda bir  kamp olarak nitelendirebiliriz. 

 

Sığınmacıların kaldığı kamp Goffman’ın ‘Total Kurum’ u ile de  benzerlikler 

taşımaktadır. Goffman, “Total Kurum”u şu şekilde tanımlar. Total kurum, belli bir 

süre için toplumun genelinden koparılmış ve resmi yönetimlerce sınırlandırılmış bir 

hayat süren çok sayıda bireyin kaldığı ve çalıştığı mekân olarak tanımlanabilir. Total 

kurumların temel özelliği hayatın farklı alanları (uyuma, çalışma, yemek yeme, 

tuvalete gitme vs.)  arasındaki olağan sınırların ortadan kaldırılmasıdır. Total kurum 

içinde, yaşamın tüm alanları, yönleri aynı ve tek iktidarın yönetimi altındadır. Kurum 

içindekilerin gündelik yaşamının her aşaması ortaklaşa ve kalabalık gruplar halinde 
                                                            
 
141 MUHLE, Maria, Le Camp Et La Notıon De Vıe, 68-75.  
142 Giorgio , AGAMBEN, Kutsal İnsan: Egemen iktidar ve Çıplak Hayat, Çev. İsmail Türkmen, 
226. 



98 
 

yaşanır, herkes aynı muameleye tabi tutulur ve aynı şeyleri hep beraber yapmaları 

beklenir. Tüm gündelik hayat edimleri, her bir faaliyet bir sonrakini takip edecek 

şekilde sıkıca planlanmıştır. Faaliyetlerin tamamı sabit bir sistem, resmi kurallar ve 

yönetici kadrolar tarafından yukarıdan dayatılır. Yürütülen farklı faaliyetlerin tümü, 

kurumun resmi amaçlarını ifa etmek üzere tasarlanan tek bir rasyonel plana göre 

düzenlenir. Total kuruma girişte, bireyler kurum öncesi rollerinden ve bazen de 

vatandaşlık haklarından mahrum edilirler. Bireylerin, kuruma giriş sürecinde kişisel 

biyografileri kayıt altına alınır, fotoğrafları çekilir, beden tetkikleri yapılır, saçları 

kesilir, kişisel eşyaları alıkonulur ve kıyafetleri kurumsal olanlarla değiştirilir. 

Böylece bireyler kendilik tanımlarının önceki kaynaklarının birçoğundan vazgeçmek 

zorunda bırakılırlar.143  

 

 Birçok görüşmecimiz ilk kaldıkları yerleri cezaevine benzetmiştir ve bir 

tanesi de burası için ‘toplama kampı’ demiştir. Özellikle erkek görüşmeciler, ilk 

kampta çok kalabalık odalarda, bazen aynı yatakta başkalarıyla yaşamak zorunda 

kaldıklarını ve çok zorlandıklarını ifade etmişlerdir.  

 

  ‘Buradaki toplama kampının bende yarattığı şey, Türkiye’de ben 

cezaevinde kaldım 1.5 ay gibi bir süre.Çıktım ve çıktıktan bir 20 gün 

sonra buraya geldim.Buradaki toplama kampı kısmi cezaevi gibi bir 

yer.Sabah 8’den sonra çıkabiliyorsunuz ama akşam 5’ten önce 

dönmeniz gerekiyor.Cezaevi gibi tasarlanmış gibi bir yerdi.Onun 

etkisi olmuştu biraz.İçeri girer girmez cezaevi hissine 

kapılmıştım.Çok kalabalık bir yerdi.400 kişinin birden kaldığı bir 

                                                            
 
143  Erwing GOFFMAN, Asylums: Essays on the Social Situation of Mental Patientes and Other 
İnmates 
 
 

 



99 
 

bina. Aynı odada 20’nin üzerinde insan kalıyor.10 gün öyle geçirdim. 

O bayağı ağır gelmişti.’(10.08.2010-Montrö-Erkek-27) 

 

 İsviçre’deki kamp koşullarının özellikle sığınmacıların ilk tutulduğu kamp 

koşullarının beklentileri karşılamadığını ve maddi manevi yeterli olmadığını kampı 

deneyimleyenler tarafından ifade edildiğini belirtmek gerekir. Bu durumun sığınma 

talebi resmi makamlarca onaylanarak İsviçre’ye gelen bir görüşmecideki yansıması 

ise şöyle olmuştur: 

 

 ‘Kamp ortamlarını beklemiyordum. Sonuçta ben kaçak gelmedim ve 

resmi yollardan geldim. Konsolosluğun kabul etmesinden dolayı daha 

rahat şartlar bekliyordum ama onu bulamadım. Kamp ortamı oldukça 

zor.Beklentiler dersen hiçbir şekilde karşılanmadı. İlk kampta hele 

tanımadığın adamlarla kalmak.16 kişi aynı odada kalmak kötüydü. 

Sağlık durumlarını bilmiyorsun ve soramıyorsun ama onunla aynı 

yatakta yatıyorsunuz.’(08.08.2010-Fribourg-Erkek-26) 

 

Görüşmecilerin anlatılarından hareketle gündelik hayatın tüm yönleri ve 

edimlerinin aynı mekânda gerçekleşmekte olduğunu gündelik hayatın tüm 

aşamalarının kamp yönetiminin kararlarınca planlandığını; iktidarın resmi amaçlarını 

yerine getirmek üzere tek bir rasyonel plan çerçevesinde tasarlanmış olduğunu; ve 

bunun kişiliklerinden “arındırmak” (stripping) olduğunu saptayabiliriz. Bu özellikler 

göz önüne alındığında tüm kapatılma mekânları gibi söz konusu kampların 

Goffman’ın tanımıyla Total kuruma bir örnek teşkil ettiğinden bahsedebiliriz. 

 

Agamben’e göre ise kamp, belirsizlik mıntıkasında içleme ve dışlama 

arasında bazılarını (fakirler, mülteciler,...) marjlarda tutmaya yarar ve onları iktidarın 

keyfiliğine bırakır. Söz konusu istisnai durumda uygulanan bütüncül tahakküm, 



100 
 

taraflara bir düzeni öngörmelerini ve kurmalarını yasaklar. Ayrımların, farklılıkların 

anlamını yitirdiği bu belirsizlik mıntıkasının görüşmecilerdeki etkisi olumsuz 

olmuştur. 

 

  ‘İsviçre’ye ilk geldiğim gün burada yaşayan iki arkadaşım vardı Bern 

kampında kalan bir hafta onlarla kalmak istiyordum. Arkadaşımla 2 

gün kaldıktan sonra gözaltına alıp sorguladılar. Neden geldin, nerden 

geldin dediler. Tabii ben neden geldiğimi anlattım ve bıraktılar. 

Büyük bir önyargı var yabancılara karşı, belki haklı yanları var ama 

bu kimlik ve aidiyetler üzerinden olmamalı. Suçlu kişidir halklar ya da 

kimlikler değil. Ama buradaki anlayışa göre gelen her yabancı 

suçludur ve kriminal bir yönü vardır. Bana göre yanlış. Ben ilk kampa 

geldiğimde toplama kampı gibiydi, hapishane gibiydi. Mesela girişte 

üstünü başını arıyorlar. Mesela Türkiye’de rahatça üst aratmazsın ama 

burada insanlar burada kendini mahkûm gibi görüyor ve polise karşı 

çıktığında bile polis şiddetiyle karşılaşıyorsun.( Temmuz 2010-Aarau-

Erkek-27) 

 

 Seçmedikleri zorunda kaldıkları bir yaşama başlamış görüşmecilerimizden 

biri dünyanın farklı yerlerinden farklı insanlarla bir arada kalmak zorunda kaldıkları 

kampta en büyük lükslerinin hayatta kalmak olduğunu şöyle anlatmıştı: 

 

  ‘Gerçekten de cezaevini aratmayan koşullarda bir yaşama razı 

olmanız gerekiyor çünkü sonuçta burası yabancı ve onlar sizi buraya 

alırken aslında sizin sadece can güvenliğiniz olduğunu en azından biri 

tarafından öldürülmeyeceğinizi düşünüyorlar ve bunu sizin için bir 

şans olarak görüyorlar ve buna razı olmanız gerekiyor.Onun dışındaki 

diğer her şeye katlanmanız gerekiyor.Çünkü her şeyden önce 

ölmeyeceğinizi biliyorsunuz.Böyle bir durum.Katlanmamız gereken 



101 
 

şey çok yoğun toplu yaşama alanları.Tanımadığınız 40 insanla aynı 

mekanda kalmak zorundasınız.Kimisi cinayet işlemiş insan, kimisi 

madde bağımlısı.Toplumun her kesiminden dünyanın her tarafından 

insanlar var.Herkes bu durumda daha agresif , daha çok sorunu var. 

Psikolojik sorunu olanlar var.Aslında onlarla yaşarken can 

güvenliğiniz yok diyebilirim.’( Ağustos 2010-Schaffausen-Erkek-28) 

 

 

  Hiçbir görüşmeci için ilk tutuldukları alanlar, mülteci olana kadar sığınmacı 

olarak kaldıkları kamplar kolay yerler olmamıştır. İsviçre’nin farklı kantonlarına 

dağıtılmak üzere ilk toplandıkları yerler ilticacılar için neredeyse oradaki en zor 

yerler olmuşlardır. İlk girerken kıyafetlerini çıkarıp aranmalardan, gözaltında 

kalmalara, birden fazla kişiyle aynı ve küçük odalarda kalmalara kadar farklı ve kötü 

denilebilecek muameleye maruz kalınmıştır. Politik kimliklerinden dolayı 

Türkiye’de uzun süreler cezaevinde kalmaktansa Avrupa’ya iltica talebinde bulunan 

görüşmecilerin hepsi İsviçre’de yaşadıkları karşısında şaşırmışlardır. Bir planla, 

programla ya da çok büyük beklentiyle gelmemiş olsalar da geçmişte kafalarında 

İsviçre’ye dair  ‘ileri demokrasinin yaşandığı ’ ülkelerden biri gibi bir düşünce varsa 

da bu imajın artık değiştiğini ifade etmişlerdir. 

 

 Söz konusu kişiler oturum alıp mülteci statüsünü elde edene kadar 

kalacakları kamplara yerleştirilmişlerdir. Bu yeni barınma kamplarının ilk 

kamplardan daha yaşanılır olduğu görüşmecilerce ifade edilmiştir. Kamp yaşamının 

zorluklarından başka gittikleri ülkenin dilini bilmemekten kaynaklı yaşadıkları 

zorluklardan söz etmişlerdir. Dil bilmemekten kaynaklı iletişim kuramamak, kendini 

ifade edememek gibi sorunları sıkça yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Söz konusu 

sorunlara görüşmecilerin anlatıları üzerinden yalnızlaşma, dışlanma eklenmektedir.  

 



102 
 

Çok kötü bir durum.Başlı başına farklı bir kültür ve dil.Hakikaten de 

bir insanın dilini bilmediği yere gitmesi kadar ağır bir şey yok.Ben 

kendimi sudan çıkmış balık gibi hissediyordum.Dili bilmiyorsun, 

kültürü bilmiyorum.Ama geliyorsun ilticacı olarak başlıyorsun.Bir 

ülkeye ilticacı olarak başvurduğunda oranın en alt tabakasından 

başlıyorsun.Bunun başka bir anlamı yok yani.En alt tabaka 

sensin.Herkesin rahatlıkla üstüne basıp çıkabileceği tabaka.bu tabi çok 

kolay da değişmiyor.mesele ben 2,5 yıldır buradayım ama.Şeyden 

kaynaklı değişmiyor,insanların sana bakışı değil sadece, senin kendine 

olan güvenin de zedeleniyor.çünkü ben geldim buraya 28 

yaşındaydım. Belli bir yerden gelmiştim.Belli bir düzey vardı , 

üniversite 4. Sınıf öğrencisiydim.Yaşadığın belli bir şey var, birikimin 

var ama buraya geldiğinde o insanların sana bu yaklaşımı bir süre sana 

kendine öyle bir bakış getiriyor. Sen hiçbir işe yaramaz bir istilacı 

parçacısısın yani.Dilin yok.Gerçekten de kültürsüz diye de 

yaklaşıyorlar sana.Bir şey yaşamamışsın, bilmiyorsun, cahilsin.Buraya 

adapte olma anlamında modül dedikleri şeyler vardı.Biraz seminer 

gibi bizi bilgilendirme toplantıları vardır.Orada bazen öyle şeyler 

öğretiyorlardı ki tüylerim diken diken oluyorlardı.Mutfak dersi 

veriyor, işte yemeğin dibi tutarsa ne yaparsın.Böyle sorular vardı, bu 

büyük bir ciddiyetle gelen mültecilere verdiği ders bu, adapte etme, 

uyum sağlama adı altında.bunları duyunca insan şok oluyor.Acaba 

bunlar beni ne zannediyor diyor,.Böyle vahşi bir doğada hiçbir şey 

görmemiş, medeniyetin olmadığı, suyun olmadığı, elektriğin 

olmadığı.Doğal bir ortamdan mı geldiğimi düşünüyorlar?O insanların 

sana yaklaşımı o.O insandaki güveni, ben fazlasıyla kendime güveni 

olana bir insandım, ama hakikaten zedeliyor.Buraya geldiğimde 

onların bu yaklaşımı beni mahvediyor.Sen bir hiçsin yani, seni öyle 

görüyor.Sen de bir süre psikolojik olarak o şeye giriyorsun.bu beni 

çok zorladı.Yalnızlık çok zordu.Yalnızlık kadar bana ağır gelen bir 

şey yoktu gerçekten.Yalnızlık tanrısallaştır diyorlar ya ama 

yalan.Yalnızlık tanrısallaştırmıyor.Başka insanlar da yapabilir ama 



103 
 

beni mahvetti.Bir nevi sosyal bir insan olmamdan kaynaklı, yaşadığım 

geçmişten kaynaklı, 6 yıl cezaevinde kalmamdan kaynaklı tecritsin, 

yalnız kalmaya alışıyorsun.O yaşadıklarım olmasaydı dayanamazdım 

burada.(2010-Lozan-Kadın-31) 

 

Agamben’e göre “bio-iktidarın en öncelikli hedefi insan bedeninde yaşayan 

ve konuşan, zoé ve bios, insan-olmayan ve insan arasındaki mutlak ayrımı yani 

hayatta kalışı üretmektir”.144Hayatta kalışın üretilmesi, öznellik yitimiyle, 

kimliksizleştirmeyle gerçekleşir. Amaçlanan bireyi değiştirmek, dönüştürmek, 

Foucault sözünü ettiği disipline edici teknikler aracılığıyla uygulanan bir tür 

normalleştirmenin ötesinde, bireyin öznelliğinin tüm içeriğinden arındırılması ve 

böylelikle insanın çıplak insana indirgenmesidir. Yani insan olmaktan çıkmış insan, 

haklarından arındırılmış, bireyselliği yok edilmiş, “çıplak hayat”a indirgenmiş olarak 

düşünüldüğü zaman anlaşılır oluyorlar. Çıplak hayata indirgeme ve çıplak hayat 

üzerindeki tasarruf hakkı, kampta egemenin iktidarının mutlak göstergesidir. Başka 

türlü ifade edersek bütüncül tahakkümün koşulunu söz konusu tasarruf hakkı 

oluşturur.  Agamben’in bahsettiği çıplak hayat sadece bir Yahudi’nin toplama 

kampındaki durumunu değil aynı zamanda bir mültecinin ya da göçmenin haklarının 

bütününü kaybetmiş ve bunları yeniden elde etme imkânını da kaybetmiş bireylerin 

yaşamını niteler. 

 

 Çalışmamıza konu olan kişilerin sığınmacı olarak kaldıkları alanların 

iktidarın keyfi uygulamaları polisin üst araması gibi) dolayı bütüncül tahakkümün 

tezahürlerinin görüldüğü bir belirsizlik mıntıkasını (oturumun ne zaman alınacağının 

belirsiz olması gibi) geçmişlerinden ve bireyselliklerinden olarak çıplak hayata 

indirgenmiş oldukları söylenebilir. Ayrıca görüşmecilerin gündelik hayatın tüm 

yönleri ve edimlerinin aynı mekânda gerçekleşmesi, gündelik hayatın tüm 

                                                            
 
144 Giorgio AGAMBEN, Tanık ve Arşiv: Auschwitz’den Artakalanlar, çn.: Ali İhsan Başgül, 156. 
 



104 
 

aşamalarının kamp yönetimince planlanması, ( düzenli olarak imza atmak, kampa 

giriş çıkış saatlerinin belli olması vs.) kişiliklerinden arındırmayı çağrıştırmaktadır. 

Total kurum ve kamp arasındaki en önemli paralellik de belki de budur. Bu açıdan  

görüşmecilerimizin kamp  deneyimi hem Agambenci anlamda kamp 

kavramsallaştırmasıyla hem de Goffman’ın total kurum tanımlamasıyla benzerlik 

göstermektedir.  

 

 ‘Bir kere yeni bir ülkeye geliyorsunuz ve bu büyük bir sorun. Ben 

şimdi sığınmacıyım burada. Özellikle politik, akademik bir bilincin 

var ve berduş bir yaşam değil bu. Ama buradakiler için bunların hiçbir 

önemi yok. Mesela siyahî insanlar uyuşturucu işi yapan ve seni onlarla 

aynı kefeye koyuyorlar. Sen kimsin ve neler yaşadın kimsenin 

umurunda değil ve en çok zorlayan bu oldu.’( Ağustos-2010-Schwzy-

Erkek-28) 

Türkiye’de bu kadar derin hissetmiyorsunuz. Türkiye’de kimliğinize 

yapılan saldırılara karşı cephe alıyorsunuz. Ama burada daha zorunlu 

hissediyorsunuz bazı şeyleri. Buraya komple ait hissetmiyorsunuz. 

Buradaki hiçbir şey benim ruh halimle ya da benimle ilgili değil. Aynı 

cezaevi gibi. Uygulamaları da böyle.(2010-Nüchatel-Erkek-35) 

 

Öte yandan  söz konusu mülteci kampları bir tür hapishane gibi 

değerlendirilebilir. Gönüllü diye nitelendirilen göçteki seçme özgürlüğü de 

tartışmaya açıktır. Abu-Lughod; ‘gönüllü ama göç etmeye mecbur kalmış’ biri ile 

‘’aniden zorunlu olarak ‘vatan’ından kopan’’ biri arasında gerçek bir fark olduğunu 

ortaya koyarak sürgünlerin durumunu, sürgündeki hayatın bir parçası olamayan ve 

olmak istemeyen bir ‘hapishane’de yaşamak olarak tarif eder.145 Bu tarifin benzeri 

çalışmamıza konu olan kişiler tarafından da görüşmeler esnasında sık sık dile 

                                                            
 
145  Abu-Lughod 1988:61-62. 



105 
 

getirilmiştir. Tüm bunlar beraberinde düşünüldüğünde görüşmecilerin bazıları için 

İsviçre’nin bütünüyle  hapishane ya da  kampa dönüşmesi söz konusu edilebilir. 

 

 1951 Sözleşmesi kimin mülteci durumuna düşeceğinin tanımını yapmış, 

ancak ülkelerin mültecileri kabul ederken uygulayacakları prosedürlere ilişkin 

açıklamalara yer vermemiş, bunun ulusal karar vericilerce insan haklarını gözetecek 

biçimde yapılmasını bırakmıştır. Sığınma başvurusu bekletilen insanların 

durumlarının ne olacağı konusunda Cenevre Sözleşmesinde açık bir hüküm 

bulunmayışı, çeşitli ülkelerde sığınmacıların toplumsal yardım, kamu hizmetlerinden 

yararlanma, çalışma hakkı, konuttan yararlanma ve alıkonma koşulları gibi konularda 

farklı muameleler görmelerine neden olmaktadır. Bu muamelelerin da insan haklarını 

gözetip gözetmediği de ülkeden ülkeye kentten kente hatta kişiden kişiye 

değişebilmektedir. Hak ihlalleri konusunda da suiistimale açık bir durum ortaya 

çıkabilmektedir. Mülteci kabul sürecinde göç büroları, mültecilerle birebir yaptıkları 

görüşmelerde başvuru sahibinin gerçekten mülteci konumunda olup olmadığına 

ilişkin öncelikle genel bir inançsızlıkla, şüphecilikle ise başlamaktadır. Mültecilik 

statüsü verilmesinin belli baslı kriterlere sahip olmakla birlikte Cenevre 

Sözleşmesinin 1. maddesinde yer alan mültecinin “zulüm göreceğine dair haklı bir 

korku”ya sahip olması gerekliliği başvuruyu değerlendirenin yorumuna bırakılmıştır 

ve hala muğlak alanlardan birini oluşturmaktadır. Esas itibariyle sığınma aramak bir 

suç değildir ve gözaltına alınmış olan sığınmacının neden dolayı bu isleme tabi 

tutulduğunu bilmeye ve bu emre itiraz etmeye hakkı bulunmaktadır. Mültecilerin 

statüsüne karar verme sürecine ilişkin insan hakları boyutunu da içeren genel 

prensipler belirlenmiştir.146 

 

Oturum alma süreleri görüşmecilerin hiçbirisi için aynı değil. Bazıları çok 

uzun süre belirsizlikle yaşadıklarını ifade etmişlerdir. Bir görüşmecinin oturum 

beklerkenki duygu ve düşünceleri ise şöyledir. 

 

                                                            
 
146  Bu prensipler için bkz. Ek-1. 



106 
 

‘Türkiye’deki baskıdan kurtulmak değişiklik olabilir. Olumlu anlamda 

o var. Türkiye’de bir geleceğim yoktu. Beraat almama rağmen bu 

bozuldu bu da senin her şeyini engelliyor. Cezaevinden çıktıktan sonra 

davam bitene kadar hiçbir şey yapamadım. Boş, bomboş bir hayat. 

Beraat bozulduktan sonra mecburen İsviçre’ye geldim. Ne oldu. 

Belirsizlik gitti artık sanıyorsun ama burada da bir belirsizlik oluştu. 

Oturum hakkı diye bir süreç çıktı karşıma ve bu da belirsiz. Ev yok, 

anca karnını doyurabileceğin bir para ve her şey ortak; banyo, tuvalet, 

mutfak. Bunlar kesinlikle İsviçre’nin ayıbı. Yani İsviçre’nin 

vatandaşlarının yıllık geliri 50 bin ve bana verdikleri 4 bin 500 gibi bir 

şey. Durumumu ortada yani. Burasının verdiği tek şey cezaevine 

girmemek.’ (Ağustos-2010-Fribourg-Erkek-26) 

 

Çalışmamıza konu olan her görüşmecinin oturum alma süresi farklılaşmıştır 

ki bazıları hala sığınmacı olarak kampta yaşamaya devam etmektedir. Bu belirsizlik 

hali Agamben’in  kampı bir belirsizlik mıntıkası kavramını akıllara getirmektedir. 

Kimine on ayda gelen oturum hakkı kimine bir, iki, üç ya da daha fazla zamanda 

gelebilmektedir. Bu durumun belirleyicisi sığınmacı konumundaki kişilerin 

dosyaları, durumları olmakla beraber bu kişileri en çok zorlayan ise durumların 

onlarla ilgilenen kişi ve kurumların reflekslerine de bağlı olmasıdır. Bu koşullar, 

görüşmecilerimiz tarafından açık açık bir düşmanlığın tezahürleri olarak 

değerlendirilmektedir. 

 

‘Ben oturum iznini çok çabuk aldım. Kamp yönetimindekiler bunu 

hazmedemediler bana “ne yalanlar attın” diyorlardı bu bir. İkincisi 

kamptan çıkmam gerekirdi, ama devlet bu entegre olmamış bunu 

süründürelim diyordu. Zürih’te 80’in üzerinden eve başvurdum 

reddedildi. Daha sonra 3-4 metrekarelik bir yer buldum. Ev sahibim 

Türk’tü. O anlattı, belediye evini verme diye baskı yapıyormuş. Bu da 

faşizan bir yaklaşım. Başka olarak kampta kaldığım ve ev 



107 
 

bulamadığım dönemde her Allahın günü odamı dağıtıyorlardı, 

çıkmadığım için.’( Ağustos-2010-Zürih-Erkek-31) 

 

 

Mülteci kabul sürecinde göç büroları, mültecilerle birebir yaptıkları 

görüşmelerde başvuru sahibinin gerçekten mülteci konumunda olup olmadığına 

ilişkin öncelikle genel bir inançsızlıkla, şüphecilikle ise başlamaktadır. Mültecilik 

statüsü verilmesinin belli baslı kriterlere sahip olmakla birlikte Cenevre 

Sözleşmesinin 1. maddesinde yer alan mültecinin “zulüm göreceğine dair haklı bir 

korku”ya sahip olması gerekliliği başvuruyu değerlendirenin yorumuna bırakılmıştır 

ve hala muğlâk alanlardan birini oluşturmaktadır. Esas itibariyle sığınma aramak bir 

suç değildir ve gözaltına alınmış olan sığınmacının neden dolayı bu isleme tabi 

tutulduğunu bilmeye ve bu emre itiraz etmeye hakkı bulunmaktadır .147 

 

Oturum alarak mültecilik statüsü kazanmış olan görüşmeciler kamp yerine 

kiraladıkları evlerde kalmaya başlamışlardır. Sığınmacıyken, kendilerine haftalık 70 

İsviçre Frankı ödenen söz konusu kişiler mülteci olduklarında bu rakam 300’ e 

yükselmiştir. Sığınmacı olarak barındıkları kamplarda maddi manevi zorlandıklarını 

ifade eden görüşmeciler ev aradıklarında sırada çeşitli zorluklarla karşılaşmışlardır. 

Ev sahiplerinin öncelikli olarak evlerini İsviçrelilere kiralamak istediğini belirten 

görüşmeciler İsviçre’de uzun yıllardır yaşayan göçmenlerin de kendilerine nazaran 

ev bulmada avantajlı olduğunu da eklemişlerdir. 

 

 

 

 

 

                                                            
 
147 BMMYK, Mültecilerin Korunması: Sivil Toplum Kurulusları için Alan El Kitabı,  
çev. Alev Örsel, Mart 2003, http://www.unhcr.org.tr/docs/ProtectionNGOs/Chp1.doc 



108 
 

 

4.2. Dil Öğrenimi, Eğitim, Çalışma Yaşamı 

 

Görüşmecilerin gittikleri yerde yaşadıkları sorunların başında dil 

bilmemekten kaynaklı yaşadıkları sorunlar gelmektedir. Görüşmeciler, devletin ve 

bazı sivil toplum kuruluşlarının kendilerine başlangıç seviyesinde kurslara gitme 

imkânı sağladığını anlatmışlardır. Bu ilk kurslardan sonra yine belediyeye bağlı ya 

da sivil toplum kuruluşlarına bağlı daha üst seviye kurslarda dil öğrenmeye çalışan 

görüşmecilerin yanı sıra üniversitelerin dil fakültelerine de başlayan görüşmecilerden 

söz edilebilir. Görüşmecilerin hepsi birincil hedefleri olarak dil öğrenmeyi 

göstermişlerdir. Bir görüşmecinin anlatısı dil ile ilgili problemleri anlatır niteliktedir. 

 

  ‘Bir de dil problemi çok önemli. Diyorum ki Kürtçenin eğitimini 

alabilseydim ve bu imkânlar kendi ülkemde yoktu ve Türkçeyi zorla 

öğrendim ve burada Almancayı zorla öğrenmeye çalışıyorum. Hep bir 

entegrasyon sorunu var yani. Türkiye’de Türklere burada İsviçrelilere. 

Bu kolay bir şey değil yani. İnsanın psikolojisi de bozuluyor ama 

üstesinden gelmeye çalışıyoruz.’ (Ağustos-2010-Schwzy-Erkek-28) 

 

Goffman’a göre deneyimin çerçeveleri; toplumsal deneyimin örgütlenmesinin 

bilişsel ve pratik düzeneğidir. Bu deneyimin çerçevesi sayesinde başımıza gelenler 

ve olaylar karşısında nasıl bir tavır alacağımıza karar veririz. Bir çerçeve hem bir 

durumu yorumlama biçimimizi hem de bir eylem içinde nasıl davranacağımızı 

yapılandırır.148 Türkiye’de kendi ana dilleriyle eğitim alamamaktan kaynaklı 

problemlerin benzerini İsviçre’de de yaşadıklarını ifade eden görüşmeciler için 

şimdinin deneyimleri geçmişten gelen deneyimler ve hatıralar için karşılıklı olarak 

                                                            
 
148 GOFFMAN, Frame Analysis. 



109 
 

yorumlayıcı çerçeve oluşturmuştur. Kuşkusuz travmatik deneyimlerin oluşturduğu 

bu çerçeve bir travmanın diğerini çağrıştırmasıyla da oldukça pekişir.  

 

Türkiye’de üniversite öğrencisi olan görüşmecilerin çoğu dil problemlerini 

çözdükten sonra ilk yapmak istediklerinin üniversite eğitimlerini tamamlamak ya da 

yeni bölümlerde okumak olduğunu ifade etmiştir. Görüşmelerin yapıldığı tarihlerden 

önce gelenlerin bazıları üniversitelerin lisans bölümlerinde eğitim görmekteydi, 

bazıları ise Türkiye’de okudukları bölümlerle bağlantılı yüksek lisans bölümlerinde 

eğitimlerine devam etmekteydi. Görüşmecilerin Türkiye’deki eğitim güzergâhları 

düşünüldüğünde kültürel olarak bir sermayelerinin olduğu söylenebilir. Türkiye’deki 

eğitimlerine devam edip avukatlık, öğretmenlik, vb. meslek gruplarına dâhil 

olacakken İsviçre’ye gitmek zorunda kalmaları yabancılık, yalnızlık, özlem gibi 

duyguların yanı sıra niteliksiz işgücüne indirgenmeye ve böylelikle de bir ölçüde 

iradi kırılmaya neden olmuştur. Görüşmecilerin belirttiği dil ve eğitim meseleleri 

Türkiye’de olduğu gibi yeni gidilen yerde de sorun teşkil etmektedir. 

 

 Eğitim konusunda İsviçre’nin  Fransız kantonlarındaki görüşmeciler Alman 

kantonlarındaki görüşmecilerden daha rahat olduklarını anlatmışlardır. Örneğin; 

Alman kantonlarındaki bazı görüşmeciler Türkiye’deyken üniversite mezunu 

oldukları için, İsviçre Devletince bir kere üniversite okuduklarından ikinci kez 

okuyamayacakları gibi bir gerekçeyle dil öğrendikten sonra çalışmaya 

yönlendirilmişlerdir. Devletin yardımı olmaksızın özel burs yerlerinden burs alarak 

okumaya çalışan görüşmeciler bulunmaktadır. Görüşmecilerden biri Türkiye’de 

okuduğu bölümle ilgili İsviçre’de iş bulamadığını, hizmet sektörü, vb.. yerlerde 

çalışmak istemediği için ısrarla üniversite okumak istediğini anlatmıştır. Yukarıda 

sözü edilen iradi kırılmanın ortadan kaldırılma çabası olarak İsviçre’de üniversite 

okumakta kararlı olduklarını anlatan görüşmeciler, yarım kalmış üniversite 

eğitimlerini tamamlamak istediklerini  belirtmişlerdir. 

 



110 
 

Alman kantonlarından olan Zürih’ten bir görüşmeci üniversite okumak için 

onlarla ilgilenen resmi yetkililerle yaşadıklarını anlatırken Alman kantonlarının bu 

görüşmecinin ve diğer görüşmecilerin anlatılarından da yola çıkarak eğitim 

konusunda dezavantajlı olduğu görülmektedir. 

 

Biz ilk üniversiteye devam etmek istiyoruz dediğimizde bize siz 

çalışmak zorundasınız dediler. Bizde çalışmayacağız, üniversite 

okuyacağız dedik. Bize ülkenize dönün dediler. Bizde kaçak 

gelmediğimiz ve madem bizi kabul ettiniz o zaman üniversite 

hakkımız bile olmayacaksa neden konsoloslukta bize ne yapacağımız 

sorulduğunda üniversite okuyacağımızı söylemiştik. Bu biliniyordu 

dedik. Sizin Türkiye’de yaşama hakkınız engellenmişti o yüzden size 

sadece yaşama hakkınızı verdik başka bir hakkınız yok. Resmi olarak 

okul hakkımız yok zaten ancak kendi parasını kazanırsa okur. Çalışma 

koşulları için Zürih daha iyi ama okul için Fransız kantonları daha iyi. 

Orda üniversite okumak isteyen birinin bütün ihtiyaçları karşılanıyor 

ama burada böyle bir şey yok.(2010-Zürih-Kadın-23) 

 

 Görüşmecilerin neredeyse hiçbirisi görüşmeler yapıldığı sırada 

çalışmamaktaydı. Oturum alana kadar resmi olarak çalışma şansları olmayan söz 

konusu kişilerden oturum alanlar da dil öğrenmek ve üniversite okumakla meşgul 

olduklarından daha çok devletin sosyal yardımlarıyla geçindiklerini ifade etmişlerdir. 

Az da olsa eğitimlerine devam ederken çeşitli hizmet sektörlerinde (garsonluk, 

v.b…) çalışanlar olmaktadır. Meyve toplayıcılığı, v.b…dönemsel işlerde kısa süreli 

çalıştıklarını anlatanlar da olmuştur. Bu işlerin çoğu resmi olarak yapılmamaktadır. 

Görüşmecilerin anlattığı üzere; bunun sebebi bu işlerin karşılığında alınabilen ücretin 

oldukça pahalı bir ülke olan İsviçre’de yetersiz kalmasıdır.  

 



111 
 

 Görüşmecilerimizin anlatılarından yola çıkarak göç alan toplumların, tüm 

ulus-ötesi göçmenleri, geçmişlerinden ya da özgünlüklerinden bağımsız, birbirinden 

farksız sadece göçmen olarak gördükleri söylenebilir. Ancak göçmenlerin kendileri 

için ise farklılıkları önemlidir çünkü bu farklılıklar onların yeni ülkedeki gündelik 

yaşamından yeni ülkeyle kurdukları her düzeydeki ilişkilerinde büyük etkiye sahiptir.  

 

‘Türkiye’den gelen kim olursa olsun ister eğitimsiz olsun ister on 

üniversite bitirmiş olsun onların gözünde aynı. Asıl dertleri kötü ve 

ağır işlerini yaptırmak çünkü yaşlı nüfusu fazla bir ülke ve çalışanı az 

dolayısıyla bütün kötü ve zor işler başka yerlerden gelen insanların 

elinde. O yüzden mesela üniversiteye girişi zorlaştırmışlar. Mesela 30 

yaşına kadar hiç eğitim almamış birinin üniversiteye gitme hakkı var 

ama bu nerdeyse hiç işlenmiyor. Şimdi temizlik yapacak kadar ya da 

bir restoranda çalışacak kadar dil bil yeter onlar için.’(2010-Nüchatel-

Kadın-37) 

 

  Bir görüşmeci, Türkiye’de yarım kalan üniversite öğrenimini İsviçre’de 

tamamlamayı istemekle beraber bu konudaki umutsuzluğunu ifade etmektedir. 

İsviçre’de vasıfsız bir eleman olmak istemediğini de eklemektedir. Diğer 

görüşmecilerin de çalışma ve iş yaşamı ile ilgili aşağıdaki görüşmeciyle hemfikir 

oldukları görülmektedir.  

Bu ülkenin bir yerlerine gelebilmek. Türkiye’de olduğum seviyeye 

tabii ki gelemem. İstanbul teknik üniversitesindeki gibi diplomamı 

alacak ve mühendis olacak seviyeye gelmeyi önüme hedef olarak 

koydum. O seviyeye gelmesem bile dilimi öğreneyim. Toplum önünde 

bir yerlere geleyim o bana yeter. Burada alt işleri yapmak 

istemiyorum. Kaba bir işçi olmak istemiyorum. Onları 

küçümsemiyorum ama Türkiye’de bıraktığım yerden devam etmek 

istiyorum.(2010-Cenevre-Kadın-28) 

 



112 
 

Başka bir görüşmeci ilticayı ucuz işgücü ve kötü işle ilişkilendirmektedir. 

Ona göre kendisi gibi Türkiye’den üniversiteyi yarım bırakmak zorunda kalmış ya da 

bitirmiş kimseler için iş alanları sınırlı olmaktadır. 

İş yaşamı benim için zor. Ben gelir gelmez almanca öğrenmem 

gerektiğini düşündüm. Burada birçok insan tanıdım uzun süre burada 

kalmışlar iş yapıp para sahibi olmuşlar ama dil öğrenemeyip entegre 

olamamışlar. Benim hedefim gelirken , gider dil öğrenir ve okula 

devam ederim dedim. İşe çok bulaşmadım, özellikle dönercilik 

sektörüne. Dil öğrenmeye gayret ettim. Yaklaşık 2 sene sonra 

üniversiteye gidebilecek seviyede dil öğrendim. Ve üniversiteye 

başladım. Daha yeni  iş hayatına bakıyorum da bizim için yani 

Türkiye’den diplomasıyla gelenler için dönercilik, bulaşık yıkamak, 

hamallık gibi işler var. İltica demek ucuz ve kötü iş demek. Çünkü 

normal bir işçi getirtse işini sigortasını evini her şeyini ayarlamak 

zorunda kalırlardı ve bu daha masraflı olur. O yüzden ilticacılar 

kampta kalıyor ve çoğu da kaçak çalışıyor. Bence bu ülke için kaçak 

çalışılıyor olması önemli değil önemli olan çarkın dönmesi. O yüzden 

iltica işi, tamamen kendi çıkarları doğrultusunda başka da bir şey 

değil.(2010-Zürih-Erkek-29)  

 

Başka bir görüşmecinin anlatısı İsviçre’nin konfederal bir ülke olması ve 

farklı kantonlarının olması nedeniyle barınma, oturum, eğitim, çalışma yaşamı 

konusunda  kantonlar düzeyinde farklı uygulamaları hatırlatmaktadır. Zira İsviçre’ye 

giren sığınmacılar ülkeye girerken, ülke genelinde var olan 8 farklı federal 

merkezden birine gönderilmektedir. 

 

Benim politik olmam ve geliş amacım farklı. Ben buraya yollandım 

onlar geldiler. Ben sürgünüm. Ben ülkesinden gitmek istemeyen 

biriyim. Farkımız bu. Diğerleri buraya özendikleri için. Ben 



113 
 

özenmedim İsviçre’ye Avrupa ya da İsviçre benim için tatil yeri 

olabilirdi ancak.  Benim derdim ülkemi istediğim gibi bir yer 

yapmaktı. Sonuçta bu dünyayı kapitalist ülkeler bu hale getirdiler ve 

ben onlar yüzünden buradayım ve onlar için kalifiye bir emek 

gücüyüm. Benim kantonum biraz daha yumuşak ve bana insan olarak 

da bakıyorlar bunu biliyorum. Özellikle Alman kantonları insanlara 

kalifiye emek gücü olarak bakıyorlar.(Ağustos-2010-Fribourg-Erkek-

26) 

 

Türkiye’de ana dilleri olan Kürtçe yerine Türkçe eğitim görmüş söz konusu 

kişiler, Türkiye’de yaşadıkları dil sorununun benzerini İsviçre’de yaşamaya 

başladıklarını ifade etmişlerdir. Dil bilmemekten kaynaklı kendini ifade edememek,  

iletişim kuramamak, yalnızlaşmak, yabancılaşmak gibi sorunları İsviçre’de sıkça 

yaşadıklarını anlatan görüşmeciler, ilk amaçlarının dil öğrenmek olduğunu özellikle 

vurgulamışlardır. Kamp yaşamı sırasında başlangıç seviyesinde dil öğrenmeye 

başlayan görüşmeciler, İsviçre’de farklı kantonlarda farklı diller konuşulması 

nedeniyle öğrendikleri diller Fransızca, Almanca şeklinde değişiklik göstermiştir. 

Göçmenlerle ilgili çalışmalar yürüten çeşitli sivil toplum kuruluşları, kurumlar veya 

kişiler aracılığıyla dil kurslarına giden görüşmeciler üniversitelerin ilgili 

bölümlerinde de dil eğitimi almaktadırlar. Türkiye’de yarım kalan üniversite 

eğitimlerini tamamlamak isteyenlerin yanı sıra İsviçre’de kendilerinin deyimiyle ‘alt 

ve kötü işler’ de çalışmamak için Türkiye’de sahip oldukları üniversite diplomalarına 

ek olarak İsviçre’de diploma edinmek isteyenler bulunmaktadır. Görüşmecilerin 

hepsi dil öğrenmek ve üniversite eğitimlerini tamamlamakla meşgul olduklarından 

düzenli bir işte çalışmamaktadırlar. İsviçre Devletinin verdiği sosyal yardımlarla 

hayatlarını idame ettiren görüşmeciler kurs ve okuldan arta kalan sürelerde yarı 

zamanlı ve resmi olmayan bazı işlerde çalışabilmektedirler. Bu işler mevsimsel ve 

dönemsel özelliklere sahiptir. Meyve toplayıcılığı, hamallık, konserlerde içecek 

satmak, restoran ve kafelerde garsonluk, dil öğrenip sertifika aldıktan sonra 

tercümanlık (Türkçe/ Kürtçe-Almanca, v.b…)  gibi işler sayılabilmektedir.  



114 
 

 

4.3. Sosyal İlişkiler 

  

Türkiye’de, üniversite yaşamında, sosyal ve politik yaşamda çoğunlukla 

Kürtlerle ilişkilenmiş olduklarını ifade eden görüşmeciler İsviçre’de benzer ilişki 

örüntüleri kurduklarını anlatmışlardır. Buna neden olarak yukarıda belirtilen bir 

politik gruba mensubiyete; ayrıca buna ek olarak İsviçre’de dil ve kültür faklılığına 

görüşmecilerin anlatılarında rastlanmaktadır. Çoğunlukla arkadaşlık çok az da olsa 

akrabalık bağı üzerinden iltica edilmiş İsviçre’de ilk başta birbirileriyle daha sonra 

oradaki Kürt diaspora topluluğuyla ilişki ağları geliştirilmiştir. Birbirilerini 

Türkiye’de tanıyanların yanı sıra İsviçre’deki diasporalar özellikle Kürt kültür 

dernekleri ve çeşitli siyasi yapılar aracılığıyla ilişkilenenler olmuştur. 

 

 Buradaki Kürt toplumu ile Türk toplumu ayrışmış durumda. O bariz 

bir şekilde ortada. Buradaki Türkler genelde geçmişte işçi olarak 

gelmiş insanlar. Tamamen kapalılar ve dini yönleri ile milliyetçilikleri 

çok ağırlıkta.Bu nedenle Türkiye'den Türk olarak Türk solundan gelen 

tanıştığım insanlarla görüşüyorum. Aynı zamanda Kürtlerle, burada 

derneğimiz var , orada görüşüyorum  ve yabancılarla 

görüşüyorum.Yabancılarla şu şekilde oluyor , yabancı olduğunuz için 

o milliyetçi kesime çarpmamak için genelde ortaklaşarak bunu 

yapmaya çalışıyoruz.O da değiş tokuş üzerinden, herhangi bir şey , 

yemek olsun  , kitap gibi film gibi değişimler üzerinden arkadaşlık 

kurmaya çalışıyoruz. (2010-Montrö-Erkek-27) 

 

Sosyal olarak kimlerle ve nasıl ilişkilendiğini ifade eden  yukarıdaki 

görüşmecinin daha çok kendisi gibi Kürt ve solcu olan Türkiyelilerle ve  sınırlı da 

olsa diğer göçmenlerle görüştüğü anlaşılmaktadır. 



115 
 

 

Görüşmecilerin çoğunun ilişki örüntüleri arasında dünyanın farklı yerlerinden 

gelen Kürtler bulunmaktadır. Aynı dili konuşan farklı ülkelerden Kürtlerle iletişim 

kurduklarını ifade eden görüşmeciler dünyanın farklı yerlerinden gelip onlardan 

farklı olan ve benzer şeyler yaşayan diğer insanlarla da dil probleminden kaynaklı 

iletişime geçemediklerini anlatmışlardır. 

 

Kampta kaldığımda birçok ülkedeki Kürtleri tanıdım. Irak, Gürcistan 

gibi ülkelerdeki Kürtleri tanıdım. Özellikle aynı dili konuştuğum 

insanları tanıdım. Anlaşabiliyorduk yani. Onlarla bir iletişim kurdum. 

Diğer insanlarla, herkesle iletişim kuruyorum ama dil sorunu olduğu 

için çok fazla paylaşım olamıyor. Burada Tamiller var onlarla ilişki 

kurmak istiyorum ama dilin yetmiyor. Zamanla daha farklı milletlerle, 

herkesle iletişim kurarım diye düşünüyorum. (2010-Cenevre-Erkek-

24) 

 

Yukarıda olduğu gibi dünyanın farklı halklarından farklı insanlarla karşılaşan 

görüşmeciler bu durumun kendilerine daha evrensel bir bakış açısı kazandırdığını 

ifade etmişlerdir. 

 

Burası farklı uluslardan farklı insanların yaşadığı bir ülke.sizinle aynı 

kaderi yaşayan insanları görüyorsunuz ve duyuyorsunuz, Afrika’dan 

gelenler . Gidip onlarla iletişim kurmaya çalışıyoruz burada, tabi o 

zaman daha bir enternasyonal düşünmeye başlıyorsunuz.bir nesneye 

bir konuya bakarken artık tamamen kendi açımdan değil de bütünden 

bakmaya başladım.(2010-Montrö-Erkek-27) 

 



116 
 

Birçok görüşmeci Türkiye’den  İsviçre’ye gelenlerle görüştüğünü, bunun 

dışında kendileri gibi göçmen olan dünyanın farklı ülkelerinden, bölgelerinden gelen 

insanlarla görüştüğünü belirtmiştir. 

 

Genelde Türkiye, İran, Irak, Suriye Kürtleriyle ilişki kuruyorum. 

Yabancılarla iletişim şansı çok yok. Bir kamp sürecinde biraz 

konuşma fırsatım oldu. Yaşama atılamadığım için çok farklı insanlarla 

iletişime geçemedim.(Ağustos-2010-Nüchatel-Erkek-26) 

 

Dilsel ve kültürel pratiklerin Türkiye ve İsviçre’de farklı olması ilişki 

örüntülerini belirlemiş durumdadır. Dil bilmemekten kaynaklı Türkiye dışında olan 

göçmenlerle ve İsviçrelilerle iletişime geçemediklerini ifade eden söz konusu kişiler 

ilişki kuramamanın diğer nedenleri olarak kültürel, siyasal v.b… farklılıkları 

göstermişlerdir. 

 

Her mültecinin kaderi bu olsa gerek genelde geldiğin yerdekilerle 

ilişki kuruyorsun. Ben de Kürtlerle ilişkideyim. Tabi bu paylaşımın 

düşünsel yönüyle ilgili. Şimdi senle anlaşamazsam aynı ortamı 

paylaşamam. Tabi zorunlu koşulların dayattığı ilişkiler var. Ve bu 

yüzden kendinden taviz vererek ilişki kuruyorsun. O noktada çok 

görüştüğüm insan yok daha çok Kürt öğrencilerle ilişkideyim. 

Geliştirdiğim tepki İsviçrelilerin kapalılığı bir türlü aynı dili 

yakalayamıyorum. Biraz da ukala oldukları için o paylaşıma set 

çekiyor. Açıkçası düşünsel olarak da uzağız. Tarihinde savaş 

vermemiş kaybı olmayan bir ülkeyle acılarla yoğrulmuş bir coğrafya 

var. Ve bunların aynı düzeyde paylaşımda bulunması mümkün değil.  

İkincisi bendeki tepkiler var. (2010-Luzern-Erkek-28) 

 



117 
 

Yukarıdaki anlatının benzerini başka bir görüşmeci İsviçrelilerle 

ilişkilenememesinin nedeni olarak İsviçrelilerin farklılıklarını göstererek yapmıştır. 

 

 Yalnızlık, kendini ifade edememek, paylaşamamak aynı kalıyor yani. 

Tamam dil belli seviyeye geliyor ama paylaşım sınırlı. Sadece dil 

değil yani kültürel farklılıklar da etkili iletişim kuramamak da. 

İsviçreliler de yabancılara kucak açmıyorlar yani onlar da zorlanıyor. 

Evet güler yüzlü insanlar ve herkes birbirine selam veriyor ama hepsi 

bu kadar çünkü onların kendi aralarında da sınırlar. Belli bir 

zihniyetleri var. O yüzden komşuluk ilişkileri yok. Bakalım sonrası ne 

olacak üniversitede bir çevre edinebilirim belki. Çok da ümitli 

değilim. (2010-Nüchatel-Kadın-37) 

 

Görüşmecilerden biri, İsviçre’deki yaşamında ilişki içerisinde bulunduğu 

kişilerin sayısının azlığı kendisine Türkiye’deki sosyal yaşamıyla İsviçre’deki sosyal 

yaşamı arasında karşılaştırma yaptırmaktadır.Bu durumun kendisi için zorlayıcı 

olduğu da alıntıdan çıkarılabilmektedir. 

 

Buraya ilk geldiğimde Türkiye’den arkadaşlar vardı onlar epey 

yakınmışlardı insanlardan ve Türkiye’dekinden farklılaştıklarını 

söylüyorlardı. Ben şöyle düşündüm. Çok Avrupalı sevdalısı biri 

olamadım. O yüzden çok heyecan yaratmadı. Herkesle tanışayım ve 

bir sürü arkadaşım olsun heyecanı yaratmadı bende hep temkinli 

oldum. Zaten gelirken mutsuzdum ve ekstra yaşadıklarım daha çok 

mutsuz etmesin istedim ve insanlara ve ilişkilerime her zaman 

temkinli yaklaştım. Türkiye de tanıdığım arkadaşlarla ilişkilerimi 

sürdürdüm ve buradan tanıdıklarım üzerinden oldu. Burada bir 

kuzenim var 3.5 saat uzaklıkta.geldiğimden beri iki kere görüştük. 

Çok insan yok yani çevremde ve en zoru da buydu çünkü gelmeden 



118 
 

önce çok kalabalık bir çevrem vardı ve bu yalnızlık en çok zorlayan 

oldu.(2010-Bern-Kadın-35) 

 

 

İlişki ağlarından söz eden iki görüşmeciden İsviçrelilerle daha az ilişki 

kurulduğu anlaşılmaktadır. 

 

Bazen yabancılarla dayanışma şeyleri oluyor. Bazı İsviçreli gruplar 

tarafından düzenleniyor. Onlara da katılıyoruz onlarla da ilişkimiz var. 

Ama sıradan bir İsviçreliyle pek fazla bir şey paylaşamayacağımı 

sanıyorum. Çünkü aradaki yaklaşım şeyini ben pek fazla doğru 

bulmuyorum. En azından eşit seviyede insanlar bireyler olarak bir 

araya gelemiyorsunuz.En basitinden iletişim sorununuz var.Sürekli 

öyle bir baskı hissedebiliyorum.O yüzden pek fazla tercih 

etmiyorum.(2010-Schfaussen-Erkek-28) 

Daha çok Kürtler ya da Türkiye’den tanıştığım arkadaşlarla.Yaklaşık 

15-20 kişi varız zaten.Buraya geliş yaşımızdan kaynaklı olarak 

buradaki halkla pek bir ortaklığımız yok.Üniversitede de öyle.Vallahi 

benden kaynaklı bir şey yok. Daha çok buranın yaşam tarzından. 

Üniversitede öğrenciler birbiriyle konuşmuyorlar. Hoca derse ara 

veriyor.Herkes durmuş öyle,duruyor yerinde, kimse konuşmuyor.Ben 

saçma sapan muhabbetler açıyorum.Geçen hava nasıl diye konuşmaya 

çalışıyorum.Bakıyorum o hava muhabbeti bitti çıt yok 

kimsede.Öyle.Bir şey sorsan sadece pekala pekala.Ben de diyorum ki 

benim bunlarla sohbet etmemin vakit geçirmemin bir anlamı yok.Bana 

bir şey katmaz ya da benden de bir şey götürmez hani.(2010-

Nüchatel-Erkek-27) 

 



119 
 

Yukarıdaki bütün anlatılardan ve gözlemlerimden yola çıkarak, söz konusu 

kişilerin kendileri gibi Türkiye’den politik iltica yoluyla İsviçre’ye giden üniversite 

öğrencileriyle; İsviçre’deki Kürt diaspora topluluğuyla; Irak,İran, Suriye gibi 

ülkelerden gelen Kürt göçmenlerle; Türkiye’den ve başka ülkelerden İsviçre’ye gelen 

göçmenlerle ilişki halinde oldukları görülmektedir. İsviçrelilerle ilişkileri oldukça 

sınırlı kalmaktadır. Bu ilişkiler göçmenlerin entegrasyonunu sağlamada görevli ve 

gönüllü bazı kurum, kişi, dernek ve sivil toplum kuruluşlarıyla kurulmaktadır. İsviçre 

halkı ve göçmenler arasında bir iletişimsizlik halinin mevcut olduğunu çalışmamıza 

konu olan kişilerin anlatıları üzerinden varılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



120 
 

 

4.4. Politik Katılım- Derneksel Faaliyetler 

 

 İsviçre’de politik ilticacı olan bir grup insanın Türkiye’deki üçüncü bölümde 

ayrıntılı olarak anlatılan yaşamlarına bakıldığında, oldukça politize oldukları 

görülecektir.Bu politize olmuş yaşamın bir sonucu olarak politik sığınmacı ya da 

mülteci olarak bulundukları İsviçre’deki yaşamlarına bakıldığında ise Türkiye’deki 

kadar aktif olmayan hatta pasif denebilecek  siyasi yaşamlarından ve katılımlarından 

söz edilebilmektedir. Türkiye’de bırakmak durumunda kaldıkları aktif siyasi 

yaşamlarını İsviçre’de  daha çok internetten takip ettiklerini anlatan görüşmeciler, 

Türkiye’deki aktif ve hareketli, sosyal ve siyasal yaşamlarından sonra İsviçre’de 

zorlandıklarını eklemişlerdir.İsviçre’deki Kürt Diasporasının kurduğu Kürt kültür ve 

politik dernekler ile yapılar aracılığıyla siyasi yaşama katılan söz konusu kişiler 

İsviçre’nin politik yaşamına bazı sol, anarşist ve sendikal yapılar vasıtasıyla dil 

sorunlarını aşabildikleri oranda katıldıklarını ifade etmişlerdir.Türkiye’deki politik 

yaşamı ve gelişmeleri internetten takip ettiğini ifade eden  görüşmecilerin çoğunun 

anlatılarında İsviçre’deki politik yaşamlarının Türkiye ile karşılaştırıldığında  yok 

denecek kadar az olduğu ortaya çıkmaktadır. 

 

Türkiye’deki gelişmeleri internetten takip ediyorum. 

Türkiye’de hiçbir şeyin değişmediğini görüyorsunuz. Bizim 

buradaki beklentimiz var olan sorunların çözülmesi.Oradan 

kaçma nedenlerimiz hala orada ortada duruyor.Bundan 

etkilenen iki milyonun üzerinde insan var Avrupa’da yaşayan. 

Burada Bizim Kürt derneğimizle ilişkimiz var.Aynı zamanda 

buradaki sosyal demokratla kurumlarla, sendikalarla, sosyalist 

gruplarla ilişki sürdürmeye çalışıyoruz.Var olan genel etkinlik 

günlerine katılmaya çalışıyoruz.(2010- Montrö-Erkek-27) 

 



121 
 

Başka bir görüşmeci için Avrupa’da politika yapmanın kendisi tartışma 

konusu haline gelmiş bulunmaktadır.   

 

Politika, Avrupa’da ayakları yere basan bir kavram gibi  

gelmiyor. İnsanların siyasal kaygıları ve beklentileri çok daha 

farklı. Burada devlet sana verebileceği her şeyi verebiliyor ve 

isteyeceğin çok şey bırakmıyor. İnsanlar ne isteyeceklerini 

bilmiyor. Örneğin 30 bin nüfuslu Romanların bile kendi 

okulları var. Ha belki biraz bürokrasi sorun haline 

getirilebilir.(2010-Zürih-Erkek-27) 

 

Görüşmecilerin neredeyse tamamı Türkiye’deki politik ve hukuki gelişmeleri 

internetten izlediklerini ve çeşitli refleksler geliştirdiklerini ifade etmektedirler. 

İsviçre’de Kürt ve diğer göçmenlerin kurduğu politik yapılar aracılığıyla reflekslerini 

ortaya koyduklarını anlatmaktadırlar. İsviçre’nin politik yaşamına katılım konusunda 

da aşağıdaki görüşmecide olduğu gibi ortaklaşmaktadırlar. 

 

Aktif politikaya katılmıyorum ama hayatımızı çok etkiliyor. Herhangi 

bir yasa değişikliği olur mu diye bekliyorum. Ya da bir şey olduğunda 

hemen refleks verebiliyorum. Burada Avrupa’da da bir şey olduğunda 

mesela bir baskı ya da olay tepki verebiliyoruz. Reflekslerimiz açık 

ama aktif bir politikaya giremiyorum. Çok fazla yok. İsviçrelilerde 

bunu göremediğim için de çok yok. Buradaki insanlar için politika bir 

angarya. Türkiye’de insanlar prestij ya da para kazanmak için de 

politikaya giriyor ama burada insanlar para kaybediyor. Çünkü işini 

bırakmak durumunda kalıyor. O yüzden insanlar çok ilgilenmiyor. Bir 

de politik altüst oluşların olduğu bir ülke değil. Ben çok giremiyorum 

ama tanımak da istiyorum. Derslerde görüyoruz da aslında İsviçre 

konfederasyonunu aslında ilgi de çekici. Burada uzun süre kalmayı 



122 
 

düşünmeyince bir yerlere girmek de istemiyorsun. (2010-Nüchatel-

Kadın-37) 

 

Görüşmecilerin çoğu Türkiye ile İsviçre’yi politik zemin olma ya da 

olmama konusunda karşılaştırmaktadır. Bir görüşmeci  bu karşılaştırmayı 

yapmakla beraber İsviçre’de kendisi gibi göçmen ya da mülteci olan ve 

politika yapmakta olan Kürt topluğunu eleştirmektedir. Ayrıca uzun 

anlatısında politika yapmakla ilgili gelecek tahayyüllerini de ifade etmektedir. 

 

 

Bir kere İsviçre çok siyasi yapılanmalara uygun değil. 

Özellikle insanlar burada çok muhalif değiller, çok barışık 

yaşıyorlar. Diyebilirim ki buradaki insanlar sistemin 

mükemmel birer parçası ve muhafızı ve örgütlenmek gibi bir 

dertleri yok. Bu çok zorlaştırıyor. Gelen Kürtlerin ortak bir 

nokta yakalayamamasının nedeni, ülkeden geldiğimiz gibi 

düşünmeye devam ediyoruz. Burada yaşıyor ama oradaki 

problemleri düşünüyoruz. Zaman zaman buradaki çalışmaların 

kendileri için tehlike olduğunu düşünen bir çok İsviçreli de 

var.Bu aslında sadece bu ülkeyle ilgili değil. Dünya üzerindeki 

bütün insanların dertlerinin ortaklaşabileceği bir yapıda yer 

almak en güzeli tabi. Ve İsviçre bunun için uygun aslında 

çünkü çok fazla farklılık var ama dediğim gibi herkes kendi 

üzerine yoğunlaşıyor. Örneğin Srilanka ya da Afrika için çok 

düşünmüyoruz. Bazen diyorum belki ben buradaki yapıları 

tanımıyorum ama eğer burada çalışma yürüteceksem bu sadece 

Kürtlerle sınırlandırılmış olmayacak. Çeşitli düşüncedeki ve 

farklı ülkelerden gelmiş olanlarla birlikte mücadele etmek 

isterim. Ben pek kolay olacağını düşünmüyorum. Çünkü en 

önce yabancı olma olgusunu biz aşamıyoruz ve onlarda pek 

kabul etmiyorlar. Bunu aşmak için buranın yaşamını çok iyi 



123 
 

oturtmamız lazım ve bunu yapamıyoruz. Alışkanlıklarımıza 

çok fazla bağlıyız. Gelmeden önce kendinizi var ettiğiniz 

şeyleri birden bırakamıyorsunuz o yüzden yerine yeni bir şey 

koymak çok zorlaşıyoruz ve rahat dahil olamıyoruz. Ve şunu 

da söyleyebilirim insanlar Türkiye’den geldiklerinden geriye 

düşüyorlar. Bilinç olarak ahlak olarak yaşam olarak . çünkü 

hep arada kalıyorlar ve bu gerilik yaratıyor. (2010-Temmuz-

Bern-Kadın-35) 

  

İsviçreli sol kesimlerin ve anarşistlerin Türkiye’den gelenler birlikte 

kurdukları bazı yapıların göçmenlere yardım ettiğini, dil kursu açtığını belirten 

birkaç görüşmeci bu gibi politik yerlerle ilişkilerinin bulunduğunu anlatmaktadırlar. 

Bir görüşmeci dil öğrendikten sonra İsviçre politik yaşamına Kürtlerle ilgili politika 

yapmak için katılmak istediğini belirtmektedir. Örneğin 1 Mayıs İşçi Bayramı ve 

benzeri günlerde İsviçreli solcu ve anarşistlerle dayanıştıklarını ifade eden 

görüşmeciler uluslararası çevre sorunlarıyla ilgili de ortak yürüyüşler 

düzenlediklerini belirtmektedirler. 

 

İsviçre politik yaşamına ilgim yabancıları dışlamayan ve ya sağcılara 

göre biraz daha ılımlı bakan partiler var onlara ilgim var. Dilimi 

geliştirdikten sonra onların içinde bir üyelik durumu var ve oraya 

kendi arzularımı oraya taşımak istiyorum. Kürtlerin geliş amaçlarının 

haksız gerekçeleri olamadığını ve bildikleri gibi düzen bozucu 

olmadıklarını anlatmak istiyorum.(2010-Zürih-Erkek-31) 

 

Görüşmecilerin çoğu dil öğrenimi ve üniversite eğitimiyle uğraşmaktadır. 

Aralarından biri İsviçre’deki politik yaşama ilişkin değerlendirmeler yaparak katılım 

düzeyini anlatmaktadır. 



124 
 

 

Türkiye’ye göre biraz daha sınırlı. Ama tabi buradaki şartlar da farklı. 

Buradaki siyasal aktivite düzeyidir ve yapılması gerekenler 

Türkiye’den daha farklı. Yöntemler ve şartlar bir değil. Onun için 

şuan özellikle eğitim durumunun çok zaman almasından dolayı aktif 

değilim. Biraz da eğitim durumundan sonra bu yönlü şeyler yapmak 

istiyorum. Buranın yerel derneklerine zaman olmadığı için çok 

ilgilenemiyorum. Bir ara insan hakları dernekleri ile çalışmak 

istiyorum. Gözlemlediğim kadarıyla çalışma tarzı çok soğuk, daha 

bürokratik. Kürt dernekleriyle ilişkilerim var. Geçen sene Kürtçe kurs 

veriyordum çocuklara yönelik. Orda. Bu sene çok fazla onlardan 

kaynaklı bir şey yapmadım. Gelecekte belki farklı çalışılabilir. Burada 

insan hakları derneğimiz var, orda çok bir şey yapacak kapasitede 

insan olmadığı için çok bir şey yapmıyoruz.  (2010-Cenevre-Erkek-

29) 

 

Yukarıdaki olduğu gibi Kürtlerle ilgili İsviçre’de güncel politika yapmak 

gerektiğini ifade eden görüşmeciler bulunmaktadır. 

 

Politikayı hep güncel bir şey olarak görüyorum ve bunun dışında 

olmanın mümkün olduğunu düşünmüyorum. Herkes politik bir 

durumun içinde ama bazıları bunun üzerine fikir yürütüyor ve bazıları 

da daha edilgendir. Türkiye’deki gibi aktif olmasam da neler olup 

bittiğini takip etmeye çalışıyorum internet üzerinden. Her gün 

gelişmeleri yakından takip ediyorum. İsviçre politik yaşamına 

katılmayı çok istiyorum ama öncelikle çok iyi dil bilmeniz gerekiyor 

ve şimdi bu dil problemini yaşıyorum. Ve onu çözmek istiyorum. 

Gerçekten İsviçre’nin politik yaşamına katılmak gerekiyor. Burada 

ciddi bir Kürt nüfus da var ama bu toplumun çoğu politik yaşamın 



125 
 

dışında. İlişkilerim Kürt kurumlarıyla ve Kürt örgütlenmesiyle var 

ama aktif bir çalışma yürütmüyorum.(2010-Biel-Erkek-30) 

 

Bir görüşmeci İsviçre’ye geldikten sonra Türkiye’deki politik geçmişiyle 

ilgili farklı düşünmeye başladığını ifade etmektedir. 

 

Aslında koşullar biraz daha netleştirdi bazı düşüncelerimi.Burada 

birçok şeyi daha farklı görebiliyorsun.Çünkü Türkiye’deyken siyasi 

ortamı anı anına sıcağı sıcağına görüyorsun.Farkında olmadan 

içindesin.Burada daha çok görebiliyorsun , kendince bir yorum 

getirebiliyorsun.(2010-Nüchatel-Erkek-27) 

  

 İsviçre’de, politikanın dışında kalarak Türkiye’deki politik yaşamına eleştirel 

yaklaşan yukarıdaki görüşmecinin yanı sıra İsviçre’ye gelmenin kendilerini politik, 

düşünsel ve duygusal olarak daha radikalleştirdiğini ifade edenler çoğunluğu 

oluşturmaktadır. 

 

Hala Kürtler haksızlığa uğruyor. Ben buraya gelerek bile bedel 

ödediğimi düşünüyorum. Bu bedelden dolayı duygusallık var bende. 

Daha çok bir Kürt duygusallığı, milliyetçilik de diyebiliriz. Kesinlikle 

buradaki derneklerde gidip geliyorum bir dönem çalışmada yaptım. 

Şimdi bu yapılar içinde kendimi çok ifade edemedim ama ilerde 

kesinlikle çalışmalara katılacağım. Ekonomik anlamda da elimden 

geleni yapıyorum.(2010-Aarau-Kadın-28) 

 

 



126 
 

Anlatılardan yola çıkılarak çalışmamıza konu olan insanların siyasi ilgi ve 

katılımları anlaşılmaya çalışılmıştır. Hiçbirinin Türkiye’de olduğu kadar İsviçre’de 

siyasi olarak aktif olmadıkları ortaya çıkmaktadır. Bundan kaynaklı hayatlarında bir 

boşluk olduğunu ifade eden söz konusu kişiler İsviçre’deki Kürt ve diğer 

göçmenlerin ve sol yapıların kurduğu dernek, siyasi oluşum, v.b… yerlerle ilişki 

halinde bulunduklarını belirtmişlerdir. Türkiye’deki siyasi yaşamı internetten takip 

ettiklerini, dil sorununu aştıklarında İsviçre politik yaşamına katılmak istediklerini 

anlatan görüşmeciler Türkiye ile İsviçre siyasi yaşamlarını karşılaştırarak 

değerlendirmişlerdir. Bu değerlendirmede; İsviçre’nin Türkiye kadar Kürt 

meselesiyle ilgili olarak aktif politika yapmaya uygun olmadığı, insanlarının muhalif 

olmadığı, İsviçre politik yaşamına katılımın kolay olmadığı ifade edilmektedir. 

 

Çalışmamıza konu olan kişiler açısından İsviçre’ye sığınmayı, barınma, kamp 

yaşamı, oturum, dil öğrenimi, eğitim, çalışma yaşamı, sosyal ilişkiler ve politik 

katılım ile derneksel faaliyetler gibi konuları ele almış olduğumuz bu bölümde; 

İsviçre’ye sığınmanın ilk adımlarının Türkiye’deyken atılmış olduğunu görmekteyiz. 

İltica başvuruları kabul edildikten sonra gözaltı kampı denilebilecek ilk kamplarda 

tutulan görüşmeciler, daha sonra mülteci statüsü elde edene kadar kalacakları 

kamplara yerleştirilmişlerdir. Mültecilik statüsü alana kadar geçen süre her 

görüşmeci için farklı olmuştur. İlk hedefleri ve önemli uğraşıları dil öğrenmek olan 

söz konusu kişilerin ikinci önemli uğraşıları üniversite öğrenimlerine devam 

etmektir. Sosyal ilişki ağlarının büyük bir bölümünü kendileri gibi Türkiyeli politik 

Kürt ve diğer göçmenlerin oluşturduğu görüşmeciler, yanı sıra İsviçre’ye Ortadoğu, 

Asya, Afrika, Latin Amerika gibi coğrafyalardan gelen diğer göçmenlerle de ilişki 

içerisinde bulunmaktadırlar. Bu ilişkiler, yaşadıkları kamplarda, dil öğrenmek için 

gittikleri kurslarda vs… gelişmektedir. Çalışmamıza konu olan göçmenlerin 

Türkiye’deki aktif politik yaşamlarından ötürü İsviçre’de yaşamak zorunda kaldıkları 

hatırlandığında politika yapmanın kendileri için önemi anlaşılacaktır. Söz konusu 

kişiler, İsviçre politik yaşamına dil bilmemekten, İsviçre’nin katı vatandaşlık 

yasalarından ötürü katılmadıklarını ifade etmişlerdir. İsviçre’deki Kürt Diaspora 

topluluğu tarafından kurulan çeşitli kültürel ve politik dernekler üzerinden sosyal ve 



127 
 

politik olarak örgütlendiklerini anlatan görüşmeciler İsviçreli sol sendikal yapılarla 

sınırlı da olsa ilişki içerisinde olduklarını eklemişlerdir. Bu alt bölümde görüldüğü 

kadarıyla; kamp, dışlanma, politik katılımsızlık gibi meseleler tez çalışmamıza konu 

olan kişilerin aidiyetsizliklerini beslemektedir. Bir sonraki bölümde 

görüşmecilerimizin dışlanma ve aidiyetsizlik meseleleri konu edilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

 

 

5. TÜRKİYE VE İSVİÇRE’DE DIŞLANMA DENEYİMLERİ 

 

 

‘….Milliyetçiliğin millet olarak inşa ettiği şeyin 

çevresinin hemen dışında, ‘biz’i yabancı olandan ayıran sınırda 

tehlikeli bir alan, yani ait olmama alanı yer alır. İlk çağlarda 

insanların sürgün edildiği ve modern çağda da muazzam sayıda 

insanın mülteci ve yerinden edilmiş kişiler olarak dolaşıp 

durduğu yer burasıdır işte.’149 

 

Göç eden birey ve grupları konu alan göç sosyolojisi genelde göç nedenlerini, 

göç edilen ülkeye uyum ve entegrasyon sorunlarını ve kimlik ve aidiyet meselelerini 

ele alır. Bu çerçevede göçmenlerin aidiyetleri ve ulusal sadakatleri her iki ulus devlet 

açısından da sürekli bir sorgulama konusudur. Günümüzdeki çalışmalar çifte aidiyet, 

yeni aidiyet biçimleri, melezleşme, ulusaşırı kimlikler gibi yeni kavramlar 

geliştirmişlerdir. Bu bölümde tez çalışmamıza konu olan bireylerin toplumsal 

ilişkileri ve dışlanmaları üzerinden aidiyet meselelerine değinilecektir. Sırasıyla; söz 

konusu kişilerin; İsviçre ile ilişkilerine, Türkiye ile ilişkilerine ve çifte dışlanmaları 

bağlamında ‘yeni aidiyetsizlik’lerine bakılacaktır. Bu çalışmadaki kişiler ‘vatan’/ 

‘yurt’/ ‘anayurt’ ile kurdukları ilişkinin farklılığı ve dışlanma nedeniyle daha çok 

yurtsuzluk/ vatansızlık ve aidiyetsizlikle ilişkilendirilerek anlatılabilecektir. 

 

 

                                                            
 
149 SAID, Kış Ruhu, 32.  



129 
 

 

5.1. İsviçre İle İlişkiler 

 

  Göç ile ulusal kimlik ve bu bağlamda ulus devlet arasında bir çatışma 

mevcuttur. Göç ve göçmenlerin toplumsal bir sorun olarak algılanması, tanımlanması 

ve düşünülmesi Abdelmalek Sayad’a göre göçü konu alan sosyolojik söylemlerin ve 

göç ile ilgili sosyal bilimlerdeki sorunsallaştırmanın bir dayatmasıdır.150 Bu söylem 

ve sorunsallaştırmalar yerini giderek özellikle 11 Eylül’den sonra güvenlik 

söylemine bırakmaktadır. Güvenlik söylemi, göçmenlerin etnik/dinsel/ kimlik 

taleplerinin ve entegre olmadaki isteksizliklerinin aslında yoksulluk, işsizlik, 

ayrımcılık, yabancı korkusu, farklılık korkusu, milliyetçilik ve ırkçılık gibi var olan 

yapısal problemlerden kaynaklandığı gerçeğini gizlemektedir.151Devlet, 

güvenlikleştirme söylemini, varoluşuna yönelik inandırıcı bir iç veya dış düşman 

göstererek, toplumu siyasal olarak bütünleştirmeyi amaçlayan bir siyasal teknik 

olarak kullanmaktadır. Göç bağlamında bu tehdit; polis ve ordu gibi devletin 

güvenlik aygıtları tarafından göçün uyuşturucu kaçakçılığı, insan kaçakçılığı, suç ve 

terörizmle birlikte algılanıp anlatılmasıyla ile yaratılmaktadır.152 Bu durumu takiben 

sınır kontrolü, ortak istihbarat örgütleri, vb… şeklinde göç politikaları 

sertleştirilmektedir. 

  Göç deneyimi ile uyum süreci göç alan ülkenin ve göçe kaynaklık eden 

ülkenin ekonomik, toplumsal, kültürel, siyasal koşullarından; aynı zamanda da göç 

eden kişinin bireysel güzergâhından ayrı düşünülemez. Mülteci ya da göçmenleri 

sadece yaşadıkları sorunlarla ele almak onları bir sorun olarak gören kişi, kurum, 

devlet, yapılarla benzerlik arz eder.   

                                                            
 
150 Abdelmalek Sayad’dan akt. Derya Fırat, Göçmenlerle İlgili Fransız Sosyolojik Düşüncesinin 
Çözümlenmesi, 74. 
151 F. KENTEL – A. KAYA, Belçika Türkleri Türkiye ile Avrupa Birliği Arasında Köprü mü 
Engel mi?18.   
152 Hysmans’dan akt. KAYA- KENTEL, a.g.k. 18-19 



130 
 

Tezimize konu olan bireyler İsviçre’de tamamen yabancısı oldukları bir 

durumla karşı karşıya kalmamışlardır. Türkiye’deki deneyimlerinden kaynaklanan 

Kürt olmak, öteki olmak, yabancı ve dışlanmış olmak gibi sığınmacı ya da göçmen 

olmak gibi algıları zaten bulunmaktadır. Birçoğu kendisini İsviçre’de daha güvende 

hissettiğini, diğer ülkelerden gelen Kürtlerle tanışmanın yanı sıra başka halkları 

tanıma ve bu sayede daha evrensel bakabildiğini anlatmaktadır. İsviçre’nin dört tane 

resmi dilinin oluşu ve yabancıların kendi dillerini rahat öğrenip öğretmeleri de 

görüşmeciler tarafından takdir edilen yönleridir. 

Bir görüşmeci yaşadığı zorluklarla beraber İsviçre’nin olumlu taraflarına da 

değinmektedir. 

İlk başlarda zorluklar yaşadım, dil konusunda. Onun dışında çok fazla 

mücadele ettim. Uzun süredir burada olanlara yardım etme düzeyine 

geldim. Ama karşılaştırdığında yine de kötü durumdasın , zorluklar 

var. Beklediğimden daha iyi ama. Mesela doğası çok güzel, her yeri 

yeşil. Bu kadar yeşil olduğunu bilmiyordum çok şaşırdım. Kendine ait 

hissetmiyorsun cennet kadar da güzel olsa. Ama sunduğu olanaklar 

açısından güzel, mesela benim için bisiklet sürmek harika bir şey. 

Bunu Türkiye’de düşünemezdim. Böyle bir ilgimin olabileceğini bile 

düşünemezdim. Mesela yüzüyorum. Burası kadınlar açısından rahat 

bir ülke. Yani gece vakti tek başına sokağa çıkabilirsin. Ya da tek 

başına güneşlenebilirsin kimse rahatsız etmez. Kadın açısından iyi 

yani. Onun dışında dil insanı çok zenginleştiriyor ve dünya insanı 

haline getiriyor. O yüzden almanca öğrendim. Kitap okuyorum mesela 

o ayrı bir lezzet veriyor. O açıdan seviyorum ve bana yeni şeyler 

öğrenme ve yeni şehirler görme imkânı tanıdı. Mesela Türkiye’de 

yaşadığım semtin dışına çıkmayı sevmeyen ben başka yerler görmek 

istiyorum. Bu anlamda İsviçre’nin, İsviçre değil yurtdışının iyi 

geldiğin söyleyebilirim.(2010-Aarau-Kadın-28) 

 



131 
 

Öte yandan İsviçre’nin ırkçılık, ötekilik yabancı olarak dışlayan yönleriyle 

karşılaşan görüşmecilerin sığınmacı ve mülteci olarak yaşadıkları deneyimler olumlu 

olmamaktadır ve çoğu; kampta, sokakta, diğer yaşam alanlarında çeşitli sorunlar 

yaşadıklarını belirterek çeşitli şekillerde dışlandıklarını ifade etmişlerdir. Bu kişiler 

gündelik yaşamlarında, trende, sokakta, ya da çeşitli kurumlarda karşılaştıkları bazı 

tepkileri faşizan olarak değerlendirmişlerdir. Castles, gündelik faşizmi, insanların 

ırkçı bir yapıda olmalarını gerektirmeyen ancak ırkçı yapı ve ideolojilere güç veren 

davranışlar sergilemeleri olarak anlatır.153 İsviçre yasaları itibariyle ayırımcılık, 

dışlayıcı özelliklere sahip değilken, görüşmecilerin ifade ettikleri dışlanma, 

ayırımcılık vs. gündelik faşizmle açıklanabilmektedir.   

  Bir görüşmeci bir göçmen olarak çeşitli önyargılara maruz kaldığını şu 

şekilde ifade etmektedir. 

     ‘Yani istenmiyoruz. Otobüse bindiğinizde insanların bakışları bunu 

anlatıyor. Ya da birinin arkasında yürüdüğünüzde çantasını korumaya 

alıyor. Bu çok feci bir şeydir. Beyinlerde bir profil oluşmuş ve bu beni 

çok rahatsız ediyor. Biz böyle değiliz.’(Ağustos 2010-Zürih-Erkek-23) 

 

 Gündelik ırkçılık, güvensizlik ve göçmenlere yönelik olumsuz önyargılarla 

ilgili birçok görüşmecinin anlatılarında rastlayabiliyoruz. Sadece ‘Kara kafalı’ 

olmaları yüzünden önyargıların muhatabı olduklarını ifade eden görüşmeciler, 

markette, otobüste, sokakta insanlar arası etkileşimlerde bunları yaşayabildiklerini 

yukarıda da belirtildiği üzere anlatmışlardır. Bu yaşananların İsviçre toplumuna özgü 

olduğu kuşkusuz söylenemez. Sosyologlar Kuzey ve Batı Avrupa’ya doğru olan göç 

dalgalarının beraberinde getirdiği ırkçılık ve yabancı düşmanlığı tehlikesini 

vurgulamışlardır. Castles ve Miller’in ifade ettiği gibi; Kuzeye göç medya, uzmanlar 

ve milliyetçi siyasi partiler tarafından tehditler, tehlike, işgal şeklinde tanımlanıp bir 

                                                            
 
153 S. CASTELLS, International Migration at the Beginining of the Twenty-First 
Century: Global Trends and Issues, 270. 



132 
 

güvenlik sorunu olarak tartışılmakta ve değerlendirilmektedir.154 Aynı şekilde Batıya 

göç de bu şekilde değerlendirilmektedir.  

 

Bunun günlük yaşama yansıması görüşmecilerden de anlaşılacağı üzere; bu 

kişilerde psikolojik sorunlara yol açabilmektedir. Ayırımcı ve ırkçı tutumla 

karşılaşan bireyin bu tutuma maruz kaldığı toplumla sosyolojik olarak sağlıklı bir 

bağ kurması beklenmez. Başka bir görüşmecinin anlatısına bakılacak olursa bu 

durum gündelik yaşama yansımaktadır.  

 

‘Aslında faşizan şeylerle çok karşılaştım. Örneğin trenlerde birinci 

bölüm ikinci bölüm var. Ben trene yetişemedim. İlk vagon birinci 

bölümdü. Birinci vagona yetiştim. Bende merdivenlere oturdum. 

Sonuçta sürekli gidilen yer. Biri geldi burada oturamazsın dedi. Burası 

birinci bölüm bize ait dedi. Bende merdivenlerde oturuyorum dedim. 

Yine de oturamazsınız gidin dedi. Faşizan olduğu çok aşikâr. 

Arkadaşlarım da çok anlatmıştı. Burada tanıştığım yakın bir 

arkadaşım anlatıyor. Bir gün çok yağmur yağıyor ve zenci biriyle bir 

balkonun altına sığınmışlar ama ev sahipleri gidin buradan demişler. 

Bu tür faşizan şeyler görüyorsun yani.’(Ağustos 2010-Zürih-Erkek-

31) 

 

Göç sosyolojisi; çokkültürlülük, adaptasyon, entegrasyon, akültürasyon, 

asimilasyon gibi kavramlarını getirmiştir. Literatürde; çokkültürlülük, aynı sınırlar 

veya ulus devlet içinde pek çok farklı kültürler ve kültürel ifade biçimlerinin varlığı 

olarak; adaptasyon, uyum sağlama olarak; entegrasyon, bütünleşme olarak; 

akültürasyon, farklı kültürlere ait insan gruplarının süreklilik arz eden doğrudan 

                                                            
 
154 CASTELLS - MILLER 
 
 



133 
 

ilişkisinden kaynaklanan ve gruplardan birinde veya her iki grupta da kültürel 

değişimlere yol açan süreç olarak tanımlanmaktadır. Görüşmecilerden birinin 

entegrasyon anlatısı şöyledir: 

 

Siz elbette geldiğiniz toplumdan etkileneceksiniz ve o toplumu 

etkileyeceksiniz. Tamamen kendi benliğinizi bilincinizi ve kimliğinizi 

bırakmayı isteseniz de yapamazsınız ve bu anlamda entegrasyon 

dediğimiz şey çift taraflı. Ülke sizi etkileyip sisteme dâhil etmeye 

çalıştıkça sizde taşıdıklarınızla onu bir yerlere taşıyorsunuz?(Ağustos-

2010-Lozan-Erkek-32) 

 

Yukarıdaki alıntıda da olduğu gibi görüşmecilerin entegrasyonu 

akültürasyonla birlikte düşünmektedirler. Entegrasyon vb… kavramların siyasi 

yorumları ve genelde göçmeni bir ‘sorun’ ve ‘yabancı’lığı pekiştireçler olarak ele 

alan ifade tarzları mevcuttur. Farklı ülkelerin hatta -İsviçre örneğinde olduğu gibi- 

aynı ülkenin farklı bölgeleri ve kentlerinin siyasi ve sosyal yapılarına göre bu 

kavramların ele alınışının farklılaşması çeşitli sorunları beraberinde getirmektedir. 

Bu kavramların farklı yorumlanıp siyasi malzeme haline getirilmesi göçmenin 

bulunduğu toplumla ilişkisini olumsuz yönde etkilemektedir. Bir görüşmecinin 

anlatısı bunu destekler niteliktedir. 

 

Daha çok insanları baş belası ve sorun olmaktan çıkaralım ve 

kendilerini ekonomik olarak yaşatabilsinler ve bize yük olmaktan 

çıksınlar gibi bakıyorlar entegrasyona. Tabi farklı kantonlarda farklı 

politikalar var. Mesela Fransız kantonunda daha sosyal olarak 

yaklaşıyorlar. Hani entegrasyon ve asimilasyon arasında çok ince bir 

çizgi var. Asimilasyona bakarsan, gelenleri kendi dilinden 

uzaklaştırma, kültüründen uzaklaştırma entegrasyon değil 

asimilasyondur. Bu gibi yaklaşımlarda oluyor diğer bazı kantonlarda. 



134 
 

Bazılarında ise asimle edip içime alayım demenin tersine dışarıda 

kalıp sen benden değilsin diyor. Tek bir yaklaşım yok yani.(2010-

Lozan-Erkek-31) 

 

Fransız ve Alman kantonlarındaki bu konudaki ayrım, kuşkusuz Fransız ve 

Alman kantonlarındaki göçmen politikalarının farklılıklarından kaynaklanmaktadır. 

Fransız kanton yasalarının göçmenlere yaklaşımlarının Alman kantonlarınınkine göre 

daha yumuşak olduğu görüşmeciler tarafından sıkça dile getirilmiştir. İsviçre’de 

görüştüğümüz sığınmacı ve mültecilerin İsviçre toplumuyla bütünleşme meselesinde 

söz konusu kişiler İsviçre kültürüne uyumlarının tek taraflı olarak algılanmasından 

rahatsızlık duymaktadırlar. Entegrasyon ve adaptasyon meselelerini tek taraflı 

algılanması bazı sosyologlarca eleştirilmektedir. Dominique Schnapper’e 

göre:’…göçmenler ve ‘yerliler’ karşılıklı olarak etkileşim içinde ‘kültürel uyuşma’ 

(acculturation) yaşayarak, farklı kültürel etmenleri kazanır, kaybeder, yeniler, 

geliştirir, yorumlar, reddeder veya kabul ederler. Pazarlık edilen, hatta tartışılan 

kimlik bütünlüklerinin oluşturulmasında dinamik bir biçimde yer alırlar.’155 

 

Carmel Camilleri de ‘kültürel uyuşma’nın karşılıklı etkileşim içinde her iki 

tarafın değişmesi durumundan, bir tarafın asimetrik olarak diğer taraf üzerinde 

kültürel egemenlik kurması durumuna kadar değişen farklı biçimler alabileceğinden 

bahseder. Burada vurgulanan, iki kültürel yapı arasında söz konusu kültürleri 

oluşturan öğelerin değiş tokuşu değil, her iki kültürün de dönüşümüdür.156Bir 

görüşmeci entegrasyonu İsviçre toplumunu anlamak ve kendini onlara anlatmak 

şeklinde görmektedir. 

 

                                                            
 
155 Dominique Schnapper, 1991, akt.Derya  Fırat , Toplumbilim Göç Özel Sayısı, sy.17. 2003, s.80. 
156 A.g.k. 



135 
 

Benim için entegrasyon burada kalırsanız buranın dilini öğrenmektir. 

En azından buradaki insanlarla ilişkili olmak ve onları tanımak. Kendi 

kültürünüzü bu insanlara anlatabilmek. Sosyal hayatın içerisine 

girebilmek. Bir iş sahibi olmak. Kendi derneğinizde çalışsanız bile 

onların olduğu bir derneğe de gidebilmek ve orda da çalışabilmek. Biz 

zaten birbirimizi tanıyoruz, biliyoruz. (2010-Cenevre-Erkek-29) 

 

 Görüştüğümüz kişilerin çoğu entegrasyonla ilgili olumsuz yargılara sahip. 

Entegrasyonun tek taraflı olarak algılandığını ve dayatılan bir şey olduğunu 

düşünenlerin yanı sıra entegrasyonun gerekli olduğunu düşünenler de bulunmaktadır. 

Türkiye’den benzeri konularda söz ederken asimilasyon sözcüğünü sık sık kullanan 

görüşmeciler İsviçre söz konusu olduğunda entegrasyon kelimesini kullanmakta ve 

bunun dil öğrenme, günlük yaşamı idame ettirme, eğitim alma, İsviçre’nin yaşayış 

tarzını öğrenme, kültürlenme, vb… olarak tanımlamaktadırlar. 

 

Burada entegrasyona karşı şu an kurum kuruluşların kendi 

düzenlemeleri yönetmelikleri var. O çerçevede bu biraz Türkiye’deki 

asimilasyona denk geliyor. Dilimiz öğrenin, iş bulun, çalışın. iş 

dediğiniz temizlikçilik gibi hizmet sektörünü içeren işler. Belli 

anlamda ekonomik kriz kapsamında da kısıtlamalar var. Entegre 

olmamızı istiyorlar mı istemiyorlar mı orada bir gelgit yaşıyoruz.Size 

sundukları ile engelledikleri birbirine denk gelmiyor.Ama bizim 

açımızdan entegrasyon demek buranın dilini öğrenmek,buradaki 

insanların yaşam tarzlarını, kültürlerini öğrenmek demek.Aynı 

zamanda bizimle olan ortak noktalarını bulup iletişim 

kurabilmek.(2010-Montrö-erkek-27) 

 

Çalışmamıza konu olan kişilerce İsviçre’deki entegrasyon, adaptasyonun 

Türkiye’deki asimilasyonla birlikte düşünüldüğü görülmektedir. Bu konuda farklı 



136 
 

yaklaşımlar söz konusu olsa da İsviçre’nin entegrasyon konusunda Türkiye gibi 

asimile edici olmadığı vurgulanmaktadır. Entegrasyonun kendisi için önemli 

olduğunu anlatan bir kadın görüşmeci ise, entegrasyonun en önemli sağlayıcısının dil 

öğrenmek olduğunu ifade etmektedir. 

 

Benim için entegrasyon çok önemli. Bir yerde yaşıyorsan dilini 

tamamen bilmem gerekiyor. Sadece dil değil kültür ve yaşam 

biçimlerini bilmen gerekiyor. Yapman gerekmiyor ama bilmen 

gerekiyor. Dili sadece mücadele için değil, kitap ve gazete 

okuyabilmek için, kurumlara girebilmek için bilmek gerekiyor. Mutlu 

olabilmek için bilmek gerekiyor yani. Ben entegrasyonu böyle 

düşünüyorum.(2010-Aarau-Kadın-28) 

 

Bir başka görüşmeci ise entegrasyonun sadece dil öğrenmekle olamayacağını 

yanı sıra kendisi gibi politik ilticacı olarak gelen üniversite öğrencilerinin 

entegrasyonda daha başarılı olacağını anlatmaktadır. 

 

Aslında ben entegrasyonu burada yaşamayı istemek ve kabul etmek 

olarak algılıyorum. Ama dediğim gibi çok başaramıyoruz. Yani 

entegrasyon dil öğrenmekle ilgili değil daha çok kafanın içiyle ilgili. 

Yani kafanı geldiğin yerle ilgili boşaltman gerekiyor. Ama sanırım 

burada yaşamayı başarsak bile hep geldiğimiz yeri özleyeceğiz ve 

güzel şeyler hatırlayacağız. Sanırım entegrasyonda en başarılı kesim 

politik kimlikle gelen üniversiteliler. Onlar için daha kolay oluyor 

çünkü onlar biraz daha kendilerine yapabilecek şeyler buluyorlar. Ya 

da önleri daha açık oluyor. Bir işçi için entegrasyon çok da 

umurlarında değil. Bilinç düzeyinde bir gelişme yaratmayı çok da 

umursamıyor. Her gelen üniversitelinin ilk düşündüğü şey okula 



137 
 

devam edebilmek ve dil öğrenmek bu da entegrasyonun en güçlü 

sağlayıcıları yani.(2010 Temmuz-Bern-Kadın-35) 

 

Göç alan toplumun tüm göçmenleri toplumsal, siyasi ve kişisel farklılıklarını 

gözetmeksizin aynı görmesi aşağıdaki görüşmecimiz tarafından tepkiyle 

anlatılmaktadır. Bunun bütünleşme ve uyum sorunlarını beraberinde getirdiği 

anlatılardan çıkarılmaktadır. 

 

Açıkçası İsviçreliler yabancılara bakış açısını değiştirmeli. En 

önemlisi budur. Gerisi bireylere kalmış ve dili öğrendikten sonra, 

kendini ifade etmek ettikten sonra entegrasyon olur. Sen savaştan 

çıkıp gelmişsin ama o senin ekonomik nedenlerle geldiğini düşünüyor 

ya da onun vergisiyle yaşadığını düşünüyor. Bunlar tehlikeli şeyler 

yani. Irkçılık da var biraz. (2010-Nüchatel-Erkek-26) 

Entegrasyon, kendi kimliğini de koruyarak bunun farkında olarak 

buradaki topluma uyum sağlamak. Kendim entegre olmak 

istemiyorum. Buradaki insanlar gibi yaşadığında köreliyorsun. 

Dünyada ne oluyor ne bitiyor duyarsız oluyorsun. Çok az insan gazete 

okuyor. Ve dünyayla ilgilenmeyen bir yer burası. Daha çok eğlence ve 

rahatla ilgileniyorlar. Güvenli bir hayatla ilgileniyorlar, yaşlanınca 

gidecekleri huzur evlerini düşünüyorlar. O yüzden de politikayla 

ilgilenmiyorlar. Buradaki Kürtlerin ciddi entegrasyon sorunları oluyor. 

Belki biz bir kulağımız ülkemizde olarak yaşayabiliriz. Böyle daha iyi 

olur. Geçmişte çok olumlu politikalarının olduğunu söylüyorlar ama 

ben şimdi için böyle olduğunu düşünmüyorum. Biraz da 

zorunluluktan yapıyorlar. Mesela Türkiye’den gelen kim olursa olsun 

ister eğitimsiz olsun ister on üniversite bitirmiş olsun onların gözünde 

aynı. Asıl dertleri kötü ve ağır işlerini yaptırmak çünkü yaşlı nüfusu 

fazla bir ülke ve çalışanı az dolayısıyla bütün kötü ve zor işler başka 



138 
 

yerlerden gelen insanların elinde. O yüzden mesela üniversiteye girişi 

zorlaştırmışlar. Mesela 30 yaşına kadar hiç eğitim almamış birinin 

üniversiteye gitme hakkı var ama bu nerdeyse hiç işlenmiyor. 

Geçmişte entegrasyon için çeşitli kurslar ve aktiviteler varmış ama 

artık yok. Şimdi temizlik yapacak kadar ya da bir restoranda çalışacak 

kadar dil bil yeter onlar için. Hani İsviçre’nin demokrasisi hakkında 

çok fazla şey duyarsın ama demokrasi biraz kendine demokrasi 

oluyor. Senin istediğin kadar bir eğitim seviyen olsun ama bunu kabul 

etmiyor mesele. (2010-Nüchatel-Kadın-37) 

 

Görüşmecilerimizin anlatılarından yola çıkarak göç alan toplumların, tüm 

göçmenleri, geçmişlerinden ya da özgünlüklerinden bağımsız, birbirinden farksız 

sadece göçmen olarak gördükleri söylenebilir. Ancak göçmenlerin kendileri için ise 

farklılıkları önemlidir çünkü bu farklılıklar onların yeni ülkedeki gündelik 

yaşamından yeni ülkeyle kurdukları her düzeydeki ilişkilerinde büyük etkiye sahiptir. 

Sığınmacı/ mülteci olarak konumları ve siyasi, toplumsal geçmişleri ile mevcut 

sosyal ve politik konumları görüşmecilerin İsviçre ile olan ilişkilerini etkilemektedir. 

Yeni ortamlarında, ortama alışmak ve kimliklerinde bir devamlılık bulmak için 

kendilerini, deneyimlerini ve bilgi birikimlerini yeniden değerlendirmek zorunda 

kaldıkları bir sürece başlamakla beraber bu süreç aynı zamanda yeni bir çevreye 

uyması gereken deneyim ve bilgi birikimiyle beraber devam etmektedir. Entegrasyon 

ile ilgili anlatılarda da görüşmecilerin İsviçre ve Türkiye’yi karşılaştırdıkları 

görülmektedir. ‘Türkiye’de entegrasyonu kabul etmedik’ diyen aşağıdaki görüşmeci 

için İsviçre kültürünü öğrenip sahiplenmek daha kolaydır. 

 

Zorlanmadan bu kültürü öğrenme ve bu kültürü sahiplenmedir. Biz 

Türkiye’de neden entegrasyonu kabul etmedik çünkü onların bize 

saygısı yoktu ve bizim de onlara saygımız yoktu. İsviçre öyle değil. 

En azından benim bulunduğum Cenevre öyle değil. Onların bana 

saygısı var benim de onlara saygım var. Mesela bir İsviçre bayrağı 



139 
 

giyebilirim ama Türkiye bayrağını öldürseler de giyemem. Bence 

entegrasyon bir ülkeyi sevmek ve onu keşfetmeyi istemektir.(2010-

Cenevre-Kadın-28) 

Mesela bizim Türkiye’de çok tanıdığımız vardı ve biz onlarla 

yaşıyorduk. Ama belli başlı arkadaşlarımız yine de Kürt’tü. Çok iyi 

Türkçe okumamıza rağmen çevremiz hep Kürt’tü ve onlar bizi 

anlamazdı bu yüzden entegre olamadık. Bir Kürt ile aynı şeyler 

yaşıyorduk ve bir Türk’e anlatmak uzaydan konuşmak gibiydi. 

Türkiye’de entegre olduğumuzu düşünmüyorum. Burada da dil 

öğreniyoruz belki ama çevremiz yine Kürt. Entegre olmayız yani. 

İlişkilerimiz olabilir, Almancayı kullanabiliriz ama buraya entegre 

olmak başka bir şey buradakiler de yabancı olarak, dışarıdan gelmiş 

insan olarak bakıyorlar. Yani Kürtlerin entegre olacaklarını 

düşünmüyorum.(2010-Bern-Erkek-26) 

 

İki görüşmecinin yukarıdaki anlatıları Türkiye’deki geçmişleri ve İsviçre’deki 

mevcut durumlarını bir arada düşündüklerini göstermektedir. İsviçre’de yaşadıkları 

Türkiye’deki geçmişleri için yorumlayıcı bir çerçeve oluşturmuştur diyebiliriz. 

Türkiye’de anadil sorunu yaşamış kişilerle yaptığımız görüşmelerde entegrasyon için 

dil öğrenmek gerektiği sıkça vurgulanmıştır. İsviçre’nin Kürtlerin kendi dilleriyle ve 

kültürleriyle yaşaması konusunda asimilasyoncu olmadığını söyleyenlerin yanı sıra 

tam tersini söyleyenlerde mevcuttur. Bu konuda yaklaşımlar farklılaşmaktadır. 

Öncelikle insana bir yabancılaştırma şeyi var. Bu psikolojik olarak 

insana geliyor.Yani sizin onlarla bir paylaşım içine girmeniz için daha 

çok onlar gibi olmanız gerekiyor.Dayatılan şey o.Yoksa aslında 

görünürde bazı haklar veriyor.Kendi dilinizi öğrenin biz finanse 

edeceğiz gibi.Ama öbür yandan sizin daha onların aslında belki de 

kullanabileceği duruma gelmeniz için sizin kendinizden biraz 

uzaklaşmanız gerekiyor.Kültür olarak yaşam olarak sizin kendinizi 

biraz da o kalıplara oturtmanız gerekiyor.Bu o yüzden entegrasyondan 



140 
 

ziyade asimilasyona gidebiliyor, kendinden daha uzaklaşarak öteki 

olarak.(2010-Schfaussen-Erkek-28) 

 

İsviçre’nin kendisini Türkiye gibi direk ve açıkça asimile etmeye 

çalışmadığını ancak bunu yavaşça yaptığını ifade eden görüşmeci için Türkiye ve 

İsviçre’nin farklı yollarla aynı sonuca gittiği düşüncesini taşımaktadır denilebilir. 

 

Yüzeysel baktığın zaman görmüyorsun. Ama bizim ülkedeki gibi 

sistemle direkt sana dayatılan bir şey yok, yaptırım olarak cezaevleri 

yok ama buradaki insanlar üzerinde de sana rahat bir ortammış gibi 

sunan ama aslında seni yavaş yavaş düşünmekten, farklı olmaktan 

alıkoyan, yavaş yavaş kendisine benzeten.Ne biliyim mesela ay sonu 

olduğunda onların geleceği bir ayda   tarih kılan, onun dışında onların 

dediği şeyleri yapmadığında mesela aylık benim imzaladığım 

karşılığında ihtiyacım olan parayı verecekleri belgeyi , o imzaya 

gitmediğinde senin bir miktar paranı kesiyor  ya  da toplantı 

çağırdıklarında gitmediğinde  seni terbiye edecek, terbiye edecek 

derken çok böyle katı yaklaşmıyor ama Altan alta seni rencide 

edebilecek ama aynı zamanda uzun sürede de seni kendisine faydalı 

olabilecek 10 yıl sonra sana baktığında sadece şuna bakacak iştesin, aç 

değilim açıkta değilim, çünkü bu durumda olan bir sürü insanla 

karşılaştım. Seni o noktaya getirip ona tabi tutabilecek böyle 

sistematik ama çaktırmadan kendi sistemine yontabilecek 

mekanizması var. (2010-Lozan-Kadın-31) 

Entegrasyon hep itici geliyor. Biçilen bir yaşamı yaşamak gibi. Hazır 

bir gömlek gibi. Entegrasyon gizli asimilasyon olarak görüyorum. Biri 

şiddet içeriyor diğeri daha gizli. Tabi toplumun belli kuralları vardır 

ve bir ülkenin dilini öğrenmek değil entegrasyon. Tamamen onlar gibi 

yaşamak olarak görüyorlar entegrasyonu. İsviçre’nin entegrasyona 



141 
 

bakış açısı tamamen o sisteme göre yaşamaktır. Onlara göre en küçük 

ters bir şey yaptığınızda entegre olamamışsındır. Entegrasyondan çok 

kendi sistemini dayatma var. O açıdan olumlu bir kavram değil benim 

için entegrasyon. Ama zorunlu olarak hiç fark etmeden oluyorsun 

aslında. Karşı çıkmana rağmen sıradanlaşıyor ve sıradanlık sende 

kural haline geliyor ve İsviçre entegrasyon konusunda çok güçlü. Tabi 

bunu parası, gücü ve sistemiyle yapıyor. Ama entegrasyon bireyi 

öldürüyor.(2010-Luzern-Erkek-28) 

 

Bu alt bölümün konusunu İsviçre toplumuyla ilişkiler oluşturmuştur. 

Anlatılarından yola çıkarak görüşmecilerin İsviçre toplumuyla ilişkilerinin sınırlı 

olduğu söylenebilir. Söz konusu bireylerin, Türkiye’deki geçmişleri ve İsviçre’deki 

mevcut durumlarını entegrasyonla ilgili de bir arada düşündüklerini söyleyebiliriz. 

Görüşmelerde entegrasyon için dil öğrenmek gerektiği sıkça vurgulanmıştır. 

İsviçre’nin Türkiye gibi Kürtlerin kendi dilleriyle ve kültürleriyle yaşaması 

konusunda asimilasyoncu olmadığını söyleyenlerin yanı sıra tam tersini söyleyenler 

de mevcuttur. Bu konuda yaklaşımlar farklılaşmaktadır. Göç alan toplumun tüm 

göçmenleri toplumsal, siyasi ve kişisel farklılıklarını gözetmeksizin aynı görmesinin 

görüşmecilerdeki etkisi olumsuz olmuştur. Görüşmeciler, Türkiye söz konusu 

olduğunda asimilasyon kelimesini; İsviçre söz konusu olduğunda entegrasyon 

kelimesini kullanmakta ve bunun dil öğrenme, günlük yaşamı idame ettirme, eğitim 

alma, İsviçre’nin yaşayış tarzını öğrenme, kültürlenme, vb… olarak 

tanımlamaktadırlar. 

 

 

 

 

 



142 
 

 

5.2. Türkiye ile İlişkiler 

 

Cezalarından dolayı Türkiye’ye kısa vadede dönüş yapamayacaklarının 

farkında olan görüşmecilerin çoğu uzun vadede Türkiye’ye dönmek istemektedirler. 

Bu konudaki görüşler farklılaşmaktadır. Kimileri Türkiye’de kendilerini iltica 

etmeye zorlayan sosyo-politik koşullar değişmeden, onları İsviçre’ye gitmek zorunda 

bırakan toplumsal ve siyasal koşullar olumlu anlamda değişmeden Türkiye’ye 

dönmelerinin zor olduğunu ifade etmiştir. Kimileri tek istediklerinin Türkiye’ye 

dönüş olduğunu, kimileri ise bu konuda kararsız olduğunu ifade etmiştir. Anlatılara 

bakılacak olursa; gelecek tahayyülleri dil öğrenmek, üniversite eğitimi almak, İsviçre 

çalışma yaşamına katılmak konusunda ortaklaştığı;  Türkiye’ye dönüş konusunda ise 

farklılık gösterdiği anlaşılmaktadır. Bazı anlatılar bu farklılaşmayı gösterir 

niteliktedir. Şöyle ki; 

 

  ‘Türkiye’ye dönmek isterim. Ülkem orası benim, ailem, sevdiklerim, 

arkadaşlarım orada ve dönersem ne mutlu bana. Ama bu haliyle değil 

tabii. Onun değişmesi gerekiyor.’(2010-Montrö-Erkek-27) 

‘İlginç şeyler yaşadım. İstiyorum ama istemiyorum. Belki bir kaç yıl 

sonra ziyaret amaçlı yaşayıp doğduğum yerleri görmek isterim ama 

yeni bir yaşam kurmak çok zor gelir.’( 2010-Zürih-Erkek-26)  

‘Türkiye’ye dönmek istiyorum. Dava sonucumun daha belli 

olmamasına rağmen düşünüyorum. Yalnız yaşamak istemiyorum. 

Burada başarılı olabilir para kazanabilirim belki ama sanırım manen 

yarım kalırım. Dönmek istiyorum ama kaygılar yok mu çok fazla yani 

belli bir yaştan sonra başka yerlerde yaşamak çok kolay olmuyor. 

Zaten Türkiye’’de zorla bir şeyler yapma durumundayken bırakıp 

buraya gelmek sonra burada bir şey oluştururken tekrar dönmek çok 



143 
 

zor olacaktır. Hele bir kadın olarak çok daha zor. Dönmek istiyorum 

ama koşullar her açıdan olgunlaşmış değil. Hem benim koşullarım 

hem de Türkiye’nin koşulları pek uygun değil.’(Temmuz-2010-Bern-

Kadın-35) 

 

 

Yukarıdaki anlatının sahibi görüşmeci İsviçre’de gelecek planları olduğunu 

görüşmenin ilerleyen dakikalarında ifade etmektedir. Dil öğrenmenin başlıca hedefi 

olduğunu ve dil öğrendikten sonra görüşmenin yapıldığı zamanki yaşamından daha 

rahat  bir yaşamı olacağını dile getirmiştir. 

‘Beni burada tutan tek şey gelecek. Özellikle dil öğrendikten sonra 

çok daha rahat olacağını düşünüyorum. Yani gazete, kitap 

okuyamamak, tiyatro sinemaya gidememek çok zor. Hep burada hayat 

bize çeyrek akıyor diyorum. Mesela ülke gündeminde ne var ya da 

tren de yanınızdakilerin ne dediğini anlayamamak yaşamı çeyrek 

kılıyor. Ve ben dil öğrendikten sonra daha rahat olacağını 

düşünüyorum ve okul hayatına dönmek istiyorum. Daha öncede 

söylediğim gibi her gelen üniversiteli gibi üniversiteye gidip daha 

sonra master yapmak istiyorum.’ 

 

 Türkiye’ye giymiş oldukları hükümlerden ve  sürmekte olan davalarından 

ötürü gelemeyen görüşmeciler bu yasağın kalkmasını istediklerini görüşme boyunca 

yinelemişlerdir. 

Belki çok çok ilerde yaşamak için dönebilirim. Ama bir yaşam 

kurmak ve çalışmak için istemiyorum. Ama şimdi yasaklıyım ve 

gidemiyorum ve bunun kalkmasını isterdim gidip gelebilmek için. 

Yeni bir yaşam kurmak için değil çünkü yeni bir yaşam kurmayı göze 

alamıyorum. Belli bir yaşa geldim ve sürekli başlangıçlar yaptım artık 

istemiyorum.’(Ağustos-2010-Aarau-Kadın-28)  



144 
 

 

  Türkiye’yi can ve mal güvenliği-politik haklar açısından güvenli bir ülke 

olarak görmeyen aşağıdaki görüşmeci İsviçre’yi bu çerçevede koşulları itibariyle 

olumlamaktadır. Türkiye’yi insan hakları, vatandaşlık hakları açısından yaşanılacak 

bir ülke olarak görmemektedir. 

‘Bu koşullar daha iyi ve bu haliyle Türkiye’yi yaşanılacak bir ülke 

olarak görmüyorum. Politik olarak sorunların çözümüne katkı için 

geri dönüş olabilir ama günlük olarak yaşanacak bir yer  değil yani. 

Bu koşullarda Türkiye’de yaşamayı kimseye önermiyorum. Ölüm her 

an gelebiliyor. Can güvenliğiniz yok ya da hukuksal politik haklarınız 

yok. Bir yürüyüşe katılıyorsunuz otuz yıl ceza alıyorsunuz. 

Türkiye’nin coğrafya, iklim, yer altı yer üstü zenginlikleri burdan 

daha iyi. Potansiyeli olan bir ülke ama buranın tam tersi 

sonuçta.’(2010-Biel-Erkek-30) 

 

Görüşmecilerin hepsi kendilerini ekonomik nedenli gelmiş göçmenlerden 

ayırmaktadır. Nitekim bir görüşmeci hedeflerini anlatırken bu ayırıma vurgu 

yapmaktadır. 

Politik olanla olamayan arasında yaşama bakışta çok farklar oluyor. 

Ekonomik amaçla gelenler için Avrupa bir kurtuluş olmuştur. Ve 

amaç ekonomi olunca insanlar kendini işe veriyor ve çalışma 

memlekete para gönderme ya da araba alma gibi kaygılar güdüyorlar. 

Amaç ekonomiktir ama benim gibi olanlar için daha farklı kaygı ve 

hedefler vardır. Örneğin akademik kariyer yapma, dil öğrenme ve 

ciddi politik çalışmalar yapma gibi. Ben burada ekonomik hiçbir hedef 

taşımıyorum ve buradaki politik hedeflerimi gerçekleştirmek 

istiyorum.(2010-Biel-Erkek-30) 

 



145 
 

Gelecek planlarını tamamen İsviçre üzerine kuran ve bunun yanı sıra 

görüşmecilerin çoğu gibi Türkiye’den ‘ülke’ diye söz eden bir görüşmeci ileride 

‘ülke’ye gitmek serbest olduğunda Türkiye ve İsviçre’de birden yaşamak istediğini 

ifade etmektedir. 

 

Eğitimimi tamamlamayı düşünüyorum. Farklı bir alanda bir şey 

düşünmüyorum. Daha çok artık, buraya yerleşmeyi düşünüyorum ve 

buraya yönelik bir şeyler de yapmak istiyorum. Kafamın sadece 

ülkede kalmasını istemiyorum. Buradaki insanları da tanımak 

istiyorum. Buradaki insanların sorunlarıyla da ilgilenmek istiyorum. 

Bir yerdeki insanların sorunlarını anlayamazsanız olmaz. Zaten 

ülkeyle ilgili kalmak zorundasın. Orası ayrı konu. Kesinlikle. Burayı 

bırakıp gittiğimde burada bir şeyler kalacak bende. Buradaki 

zorluklardan geçmek, oluşan arkadaşlıklar, onlar kalacak. Ülkeye 

gittiğimde buraya da gelmek isteyeceğim. Eğer ülkeye gitmek serbest 

olursa iki tarafta da yaşamak isterim. Bir tarafta değil. (2010-Cenevre-

Erkek-24) 

  

 Çalışmamıza konu olan kişilerin hiçbirisi Türkiye’ye dönmek istediğinde 

dönebilecek koşullara sahip değildir. Türkiye’de devam eden davaları ve bazılarının 

kesinleşmiş cezaları bulunmaktadır. Durum böyle olunca ancak Türkiye’de hukuki 

ve siyasal koşullar söz konusu kişilerin lehine değişirse dönme şansları olacaktır. Bir 

görüşmeci dışında hepsinin ailesi Türkiye’de yaşamaktadır. Gerek aile gerek arkadaş 

ya da sosyal çevrelerinin büyük bir kısmı Türkiye’de bulunduğu için Türkiye ile 

ilişkileri çeşitli şekillerde devam etmektedir. İlişkilerin çoğu internet ve telefon gibi 

araçlarla sağlanmaktadır. Görüşmecilerin birkaç tanesi ailesi ve arkadaşlarının 

kendilerini ziyaret amaçlı İsviçre’ye geldiklerini aktarmışlardır. Bir görüşmeci 

İsviçre’de, diğer ülkelerden kendisi gibi gelen Kürtleri görerek Türkiye Devleti’nden 

uzaklaştığını ifade etmektedir. Bu durumun görüşmecilerin ifade ettiği haliyle 

Türkiye ile ilgili olumsuz yargıları büyüttüğü söz konusu edilebilir. 



146 
 

 

Şu an buradaki mültecilere İsviçre devletinin sunduğu iki şey var. İki 

kimlik türü var. Biri politik diğeri de insani oturum dedikleri. O da işte 

kendince bireysel sorunlar yaşayan insanlar için. Ben politik mücadele 

etmiş insanlar olarak fark göremiyorum. Farklı nedenler olabilir. 

Buraya çalışmak için gelen insanların politik düzeylerini görünce 

şaşırmadım. Türkiye’de zaten buna alışıktım. Ama beni etkileyen bir 

şey oldu. Iraktan, İran’dan, Suriye’den ve Türkiye’den Kürtlerin 

buraya gelmesi. Yani Kürtlerin yaşadıkları her coğrafyada aynı 

sorunları yaşıyor olmaları ve aynı nedenlerden dolayı buraya gelmiş 

olmaları. Bizim Türkiye’de mücadele ederken bir tereddüdümüz vardı 

ama buraya gelince bu netleşti. Evet Türkiye Kürtlere karşı çok 

acımasız ve diğer ülkelerle birlikte çalışıyor ve tarih bunun hesabını 

soracaktır.(2010-Montrö-erkek-27) 

 

Türkiye ile ilişkilerini akrabalık ve arkadaşlık ağları üzerinden sürdüren 

görüşmeciler Türkiye gündemini takip ettiklerini anlatmaktadırlar. Görüşmeciler 

açısından internetin yanı sıra telefon Türkiye ile ilişkilerin somutlaştığı önemli bir 

iletişim aracıdır. Önceki bölümde de değindiğimiz gibi İsviçre’de politik faaliyet 

içine girmeyen/ giremeyen görüşmecilerimiz Türkiye ile ilişkilerini Türkiye ‘ye 

yönelik politik faaliyetleri ve kimlikleri üzerinden devam ettirmektedirler. 

 

Ne kadar da burada yaşasak da Türkiye’nin gündemini takip ediyoruz. 

Türkiye’nin ekonomik, politik, sosyal koşulları yaşamınızın bir 

parçası. Burada da bir şeyler yaparken bir yönüyle orayı düşünerek ve 

oradaki sorunların çözümüyle ilgileniyorsanız orayla hala bir ilişkiniz 

var demektir. Şu an çok fazla bir şey yaptığım yok, sadece eğitimime 

devam ediyorum ve hedef ilerde buranın sosyal yaşamına girebilmek. 



147 
 

Her yönüyle sosyal, ekonomik ve politik olarak hayatın içine 

girmek.(2010-Cenevre-Erkek-29) 

 

Türkiye ile ilişkilerinin konu edildiği bu alt bölümde; politik kimliklerini 

Türkiye’de bırakmış olan görüşmeciler İsviçre’de politika yapamamakta olup 

Türkiye ile ilişkilerini Türkiye ‘ye yönelik politik faaliyetleri ve kimlikleri üzerinden 

devam ettirmektedirler denebilir. Türkiye ile ilişkilerini akrabalık ve arkadaşlık 

ağları üzerinden sürdüren görüşmecilerin Türkiye gündemini takip ettikleri,  

internetin yanı sıra telefonu Türkiye ile ilişkilerini sürdürdükleri iletişim aracı olarak 

kullandıkları anlaşılmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 
 

 

5.3. Çifte Dışlanma 

                                                                  

                                                                   ‘yurdumdan  uzak  

                                                                    yağmurlar 

                                                                    içindeyim  

                                                                    akşam oldu  

                                                                    sürgün susuyor’157 

 

 

Göçmenler, ulus-devletlerin homojenleştirme sürecini gerçekleştirme 

arzusunu kesintiye uğrattığı düşünülen kimselerdir. Göçmen kavramı, ‘biz’ ve 

‘diğerleri’ arasındaki sınırları çizen bir kavramdır. Göçmenler ‘biz’ ile aynı 

vatandaşlığı paylaşsalar bile ‘bize’ ait olanlar diye inşa edilmezler. Göçmen söylem 

aracılığıyla inşa edilir, yaşar ve dışlanır. Söylem,  hem tarihsel hem de toplumsal 

olarak oluşturulan ve şartlar, bilgi nesnesi, kimlikler, sosyal gruplar, arasındaki 

ilişkiler açısından esas olan bir sosyal uygulamadır.158 Söylem, ya var olan düzeni 

güçlendirmeye katkıda bulunur ya da dönüştürür. Söylemin etkileri, eşit olmayan 

gücü ve sosyal kategoriler arasındaki toplumsal ilişkileri yeniden üretmeye imkân 

verebilir ve bu eşitsizlikleri kaçınılmaz veya doğal olarak meşrulaştırabilir; böylece 

hegemonik bir toplumsal düzeni sürdürebilir.159 Söylem vasıtasıyla ‘göçmen’in 

hâkim temsiliyetler yüzünden nasıl bir bilgi nesnesi olduğunu ve kendisine bir 

maddilik, aynı zamanda hâkim kimliğin zıddı olan bir kimlik yüklendiğini 

anlayabiliriz. Söylem, göçmen kavramı ve belli kişilerin veya grupların göçmen 

olarak sınıflandırılmasının hâkim özneler tarafından tabi edilmesi ve dışlanması için 

politik araçlar olduğu gerçeğini kolaylaştırır. Temsilin ikili biçimleri güç ve 

kaynaklara dair eşit olmayan haklarla konumsallıklar yaratmak için güçlü araçlardır. 

                                                            
 
157  Tez çalışmamıza katılan bir görüşmecinin Paris’te çektiği Ahmet Kaya’nın mezar fotoğrafından 
alınmıştır. 
158  N. FAİRCLOUGH- R. WODAK (1997), ‘Critical Discourse Analysis’, 258. 
159 A.g.k. 



149 
 

Bu konumsallıklardan dolayı bazı kişiler diğerlerinden daha fazla haklara sahip 

olduklarını düşünürler. Çünkü onlar söylem aracılığıyla hâkim öznelere ait olarak 

inşa edilmiş ve ‘biz’in ‘diğerleri’ne karşı temsili alanına dâhil edilmişlerdir. 

Tartışmalı araçlar yüzünden kendini olumlu ve diğerlerini olumsuz sunma gibi 

dışlayıcı ‘biz’ ve ‘onlar’ söylemleri için temel oluşturur.160  

 

Sığınmacılar ve mülteciler olumsuzlukların yüklendiği yabancılar olarak 

algılanmaktadırlar. Söz konusu bireyler bir yandan belirsizlik hali içinde travmatik 

bir süreci yaşarlarken öte yandan ‘dışarıdan gelen’ olmaları nedeniyle de genellikle 

toplum tarafından kabul görmezler. Goffman'a göre, toplum örgütlenmesini 

sağlayabilmek için “normdan sapanı”  bir kaynak olarak kullanmaktadır. Goffman'ın 

geliştirdiği “damgalama” kavramı bu konuyu anlamaya yardımcı olabilir. 

Damgalama; “normlara uygun olan”ların ve “normdan sapan”ların, karşılıklı 

etkileşim içinde kendi kişisel rollerini ön planda tuttukları, kendilerini korudukları ya 

da ifşa ettikleri ve kendi durumlarıyla koşullarını ilgilendiren bir tepkisel süreçler 

dizisidir.161 Tehlikeli, zor, pis diye nitelendirilebilecek işlerde çalışan mülteciler 

ve/veya yasadışı göçmenler toplumun refah düzeyi ne olursa olsun, bu damgalama 

süreçlerinden nasibini almaktadırlar. 

 

Hiçbir kimlik sabit değildir. Buna rağmen İsviçreli ve İsviçrelilik gibi inşa 

edilen şeyleri tanımlamak için bir anlamla sabitlemeye dönük girişimler söz 

konusudur. Göçmen olarak adlandırılan kişiler, öznelliklerini İsviçre toplumu için 

yük/ kaynak gibi ikili zıtlıklara iliştiren damgalayıcı söylem vasıtasıyla oluştururlar. 

Bununla birlikte bütün farklılıklardan bağımsız İsviçre’ye göç eden bütün özneler 

‘göçmen’ olarak görülmektedir. Örneğin bir Alman ya da Hollandalı, İsviçre’de 

hâkim öznelerin ‘göçmen’ olarak gördüğü kişiler değildir çünkü bu adlandırma bir 

Ortadoğuluyu, Afrikalıyı, Asyalıyı, Güney Amerikalıyı kastetmektedir. Toplumsal 

bir süreç olarak ırkçılık farklı biçimlerde yaşanabilir ve varlığını meşrulaştırmak için 

                                                            
 
160 R. WODAK (2008), ‘Us and Them’: Inclusion and Exclusion. 
 161 ERVING GOFFMAN, Stigma and Social Identity, 24 



150 
 

farklı dayanakları söz konusu edebilir. Bundan dolayı; değerleri korumak, adına 

dışlayıcı uygulamalar; kişinin dinini, toplumsallıkları, ulusu, etnisite, kültür ve 

görünüm haklı gösterilebilir. Bu tez çalışmasına katılan görüşmeciler, damgalanma, 

dışlanma deneyimlerini anlatmakla beraber hâkim temsiliyetleri reddetmiş veya 

yaşanmış deneyimlerine alternatifler sunmuşlardır.  

 

Göç varlıksal ve maddi yer değiştirmeyle ilişkisi bakımından aidiyet 

meselesiyle tartışılır. Aidiyet kelimesi bazı kaynaklarda; ait olma durumu, ilişkinlik 

anlamlarına gelmektedir.162 Aidiyet; ait olma durumu; ilişkinlik: bir kimse ya da 

şeyle ilgili olan anlamını taşımaktadır, bu duruma göre kişinin bir ülkeye bir devlete, 

bir dine mensubiyetinin yanı sıra, bir aileye, bir kulübe, bir derneğe olan üyeliğine de 

dile getirir. Bütün bu ilişkiler sonucu kazanılan gelenek, görenek, dil ve din kişiye 

belli kimlikler altında toplar; kişi bireysel ve toplumsal bellek sayesinde bu değer 

normları içselleştirir. Düşünce ve duygularıyla kendi kimlik ve aidiyetlerini ifade 

eder. Hangi ülke vatandaşısın, dilin ne, inancın ne, nerelisin gibi sorular aslında 

aidiyete dair sorulardır.  

 

Aidiyetle ilişkilendirilebilecek bir diğer kavram ise Habitus’dur. ‘Habitus’ 

içselleştirilmiş eğilimler ve zihinsel tutumlar olarak ifade edilebilir. Pierre 

Bourdieu’ya göre habitus, pratiği belirleyen bir katı kurallar topluluğundan ziyade, 

bireylerin stratejiler geliştirmelerini, yeni durumlara ayak uydurmalarını ve yeni 

pratikler geliştirmelerini mümkün kılan gevşek bir kılavuzlar topluluğudur. Habitus 

hem toplumsal yapının ürünüdür, hem de toplumsal yapıları yeniden-üreten üretici 

toplumsal pratikler yapısıdır; o hem özneldir (yorumlama şemalarından oluşur) hem 

de nesneldir (toplumsal yapının etkisini taşır); hem mikrodur (bireysel ve kişiler arası 

düzeylerde işler) hem de makrodur (toplumsal yapıların bir ürünü ve üreticidir). 

Ancak, habitus her zaman ‘alanlar’ ve ‘sermaye’ ile ilişki içinde işler.163 

                                                            
 
162  Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, Milliyet Yay. 
 
 



151 
 

 

  Gérard Noiriel ise Ulusal Habitus’u şöyle tanımlar: “Günlük hayatlarında 

bireyler, sudaki balıklar gibi, kendi ulusal grupları içinde yaşadıklarından, bu 

etiketlemenin farkında değildirler. Kendilerinin bu özelliği, kişisel kimliklerinin 

diğer unsurlarının ardından ikinci sırada gelir. Bir birey, kendi ulusal grubuna 

ayrılmış toprakların dışına çıktığında, (geçici olarak ya da orada yaşamak için) bu 

gizli kalmış kimlik ortaya çıkar”. Yabancılığı yalnızca bir pasaportu olması 

gerekliliğiyle değil, aynı zamanda ‘ulusal davranışın’ (konuşma şekli, tavırları, vs...) 

içinde bulunduğu ülkenin kültürel şemalarına uyumsuzluğuyla en kısa sürede yüzüne 

vurulur.”164 

 

Minoo Alinia’ya göre; küreselleşme ve uluslararası göç ile beraber birçok 

insanın hayatında kimlik ve aidiyet sorunları önemli bir yer kaplar.165 İçine doğulan 

ve içinde yaşanılan kültürel ortamlar davranışları etkileyerek onları şekillendirir. 

Çocukların veya toplumun başka yeni üyelerinin toplumlarının yaşam biçimini 

öğrenme süreci olarak da tanımlanan toplumsallaşma aynı zamanda farklı kuşakları 

birbirine bağlayan başlıca kanaldır.166 Toplumsallaşma sürecinde bireysel tercihler de 

önemlidir ancak bu süreçte her birey bir kimlik duygusu ile bağımsız düşünce ve 

eylem kapasitesini geliştirir.167 Buradaki kimlik kavramı çok yönlü bir kavramdır ve 

sosyal bilimlerde bu kavram değişik açılardan ele alınıp değerlendirilmektedir. 

Bilgin, kimliği, bir kişi veya grubun kendisini tanımlaması ve kendini diğer kişi veya 

                                                                                                                                                                         
 
163Güney ÇEĞİN, Pierre Bourdieu: Pratikleri Mantığı, Habitus ve Alan Teorisi, 
http://www.bisav.org.tr/yayinlar.aspx?module=makale&menuID=3_3&yayintipid=3&page=2&yayini
d=14&makaleid=253  
164 Gerard NOİRİEL, The French Melting Pot: Immigration, Citizenship, and National Identity, 
Rev. Stanley Hoffmann. 
165 Minoo ALİNİA, Diaspora Mekanları Kürt Kimlikleri Öteki Olma Deneyimleri ve Aidiyet 
Politikaları, 15 
166 A. GİDDENS, Sosyoloji, 25. 
167 A.g.k. s.29. 



152 
 

gruplar arasında konumlandırması olarak tanımlarken kimliği bir resim ve bir adres 

olarak nitelemektedir.168 

 

Günümüzde ise sosyal bilimler alanında genellikle kimliğin kültürel-tarihsel-

sosyal bir inşa olduğu fikrinde uzlaşılmaktadır.169 Bu çalışmada da kimliklerin inşa 

ürünü olduğu ve kimliğin bitmiş olmadığı, aksine sürekli akışkan ve değişken, 

sınırlarının belirsiz olduğu, dinamik bir süreç olduğu görüşü benimsenmektedir. 

Kimliğin bu şekilde inşası da zıtlıkların belirlenmesine ve “ötekinin” inşasına bağlı 

olarak gerçekleşmektedir.170 

 

İnsanların o çevreye yükledikleri anlama bağlı olarak aidiyet duyguları ortaya 

çıkmaktadır. Yer aidiyeti bir yerleşmede oturan bir sakinin, kısmi bir egemenlik 

alanına karşı sahip olma duygusuna bağlı olarak gelişmektedir. 171 Bu da öz kimliği 

(benlik) veya sosyal kimliği ile arasındaki iletişimi sağlamak için gereklidir. Aidiyet 

hissinin temel taşlarından biri olan kendileme süreci, önce belirli bir mekân 

parçasının sınırlandırılması, işaretlenmesi, ardından mekânla yakınlaşmanın 

gerçekleşmesi ve nihayet kişisel bir mekânın inşası aşamalarını kapsar; kendileme, 

bakışla, mekânı düzenleme ve döşemeyle, fiziksel ve psikolojik olarak sınırlandırma 

ve keşfetmekle, gözleme vasıtasıyla gerçekleşir.172 İnsanlar kendilerini bir mekân ile 

kuvvetlice tanımlarlarsa, orayı kişiselleştirmeye çalışırlar ve sık sık kişiselleştirmek 

için aynı objeleri kullanırlar. Kullanıcıların kişiselleştirmek için kullandıkları bu 

objeler, sahiplenme işlevini sağlayan araçlardan bazılarıdır. Yer aidiyeti yerlerin ve 

objelerin özellikleri ile resmi rollerden rahat duruma geçebilmeyi, yaratıcı olma 

şansını ve bir kişinin hayatını kontrol etmeyi sağlamaktadır.173 Başka bir düzeyde 

bakıldığında yer aidiyeti, kişileri arkadaşları, çocukları, akrabaları ile 

birleştirmektedir. Yer aidiyeti, yer, değer ve inanış sembollerle insanları dinlerine, 

                                                            
 
168 N. BİLGİN, Kimlik İnşası, 11. 
169 A.g.k. s.59. 
170 Edward Said’den akt. İlhan Kaya, Müslüman Amerikalılar Göç, Kimlik Ve Entegrasyon, 26. 
171 Candan ILGIN - Orhan HACIHASANOĞLU, Göç – Aidiyet İlişkisinin Belirlenmesi İçin 
Model:Berlin / Kreuzberg Örneği, 59-70. 
172 http://www.bibilgi.com/Kendileme  
173 ALTMAN, 1992 aktaran C. ILGIN, Yayınlanmamış Tez Taslak Metinleri, 2005. 



153 
 

uluslarına veya kültürlerine birleştirmektedir, aralarında bağlantı kurmaktadır. 

Aidiyet fikirlere, kişilere, psikolojik durumlara, geçmiş deneyimlere ve kültüre bağlı 

olarak oluşmaktadır. Aidiyet esas olarak sadece yere odaklanmamaktadır,  aidiyeti, 

grup, toplum ve kültürel kimlik teşvik etmekte ve desteklemektedir.174  Aidiyet 

toplumsal ilişkiler ve bağlarla ilgilidir. Aidiyet bir toplumdan veya kolektif kimlikten 

dışlanma hissi yaşandığında güçlü olarak harekete geçirilebilmektedir. 

 

Bu teorik çerçeveden hareketle, bu alt bölümde tez çalışmamıza konu olan 

bireylerin aidiyet meselelerine değinilecektir. Politik mültecilerin aidiyetleri nasıl ele 

alınabilir?  Politik gerekçelerle, güvenli ve özgür yaşam hakkını koruyabilmek için 

yaşadığı ülkeyi terk etmiş olan sığınmacıların aidiyeti nasıl analiz edilebilir?  Köken 

ve iltica edilen ülkenin her ikisinde de dışlanma deneyimine sahip olmaktan kaynaklı 

her iki ülkeye aidiyet-siz olunabilir mi? Mültecilerden çifte dışlanmayla birlikte yeni 

aidiyetsiz olarak bahsedilebilir mi?  

 

Bu tez çalışmadaki kişiler ‘vatan’/ ‘yurt’/ ‘anayurt’ ile kurdukları ilişkinin 

farklılığı nedeniyle daha çok yurtsuzluk/ vatansızlık ve aidiyetsizlikle kavramıyla 

ilişkilenmektedirler. Bu bağlamda söz konusu kişilerin çifte dışlanmalarına ve ‘yeni 

aidiyetsizlik’lerine bakılacaktır.  

 

Görüşmecilerin hepsi kendilerini birinci sırada ‘Kürt’ olarak tanımlamaktadır. 

Bu sırayı; ‘insan’, ‘kadın’, ‘alevi’ gibi sıfatlar takip etmektedir. Kürt kolektif 

belleğinde sürgün, zorunlu ayrılık, ötekilik yer etmiştir. Her bir görüşmecinin 

bireysel bir belleği, tarihi, sürgüne dair bir yaşanmışlığı içinde barındırmakla beraber 

Kürt ortak hafızasından kaynaklı bir tür duygusallık da hepsine yansımıştır. 

Görüşmecilerin ezici çoğunluğu Türkiye’de de öteki, ikinci sınıf vatandaş 

olduklarını, İsviçre’de de en altta olduklarını sıklıkla ifade etmişlerdir.  

 

                                                            
 
174 A.g.k. 



154 
 

Ben mülteciyim, saçın kaşın karaysa mültecisindir. Polis her 

gördüğünde polis soruyor mesela. Dışarıdayız falan polis istediği 

zaman istediği kişiyi durduruyor bu istedikleri ise genelde mültecidir. 

Bu amaçla o insanı rencide ediyorlar. Ne kadar zaman geçerse geçsin 

biz gene de mülteciyiz. Ben burada yaşıyorsam bana neden seçim 

hakkı vermiyor ki; demek ki ben ikinci vatandaşım. Türkiye de olduğu 

gibi ikinci sınıfsın. Nereye gidersek gidelim ikinci sınıf vatandaşız. 

(2010-Zürih-Erkek-31) 

Yani aslında sığınmacıyım ama sürgünüm demek daha doğru. 

Kendimi burada 2. Ya da 3. Sınıf vatandaş gibi görüyorum. Hala 

çalışma hakkına sahip değilim. Belki 10 yıl geçmesi gerekiyor buranın 

vatandaşı olabiliyorsunuz. Ama yine de en alt katmanda yaşayan siz 

oluyorsunuz.(2010-Zürih-Erkek-31) 

 

 Başka bir görüşmeci sürgünlüğünü anlatırken bir arkadaşı üzerinden ‘iradi 

kırılma’175 denilebilecek duygu ve düşüncelerden söz açmaktadır. Bu anlatı sözü 

edilen kişilerin Türkiye’deki sosyal, kültürel ve politik sermayelerini ve bununla 

bağlantılı İsviçre’de sığınmacı, mülteci ya da kendi deyimleriyle sürgünken 

yaşadıkları sorunları hatırlatmaktadır. 

 

 

Sürgünüm. Çünkü kendi ülkene bu kadar bağlıyken ve onu bu kadar 

çok seviyorken gidememek ve uzak kalmak , başka bir ülkeye 

sığınmak çok acı veriyor. Gönül isterdi ki okulumu da orada 

okuyayım ve kendi insanlarım içinde kendimi ifade edeyim. Kendini 

                                                            
 
175  İrade kelimesi Türkçe sözlükte:  Bir şeyi yapıp yapmamaya karar verme gücü, istenç olarak 
açıklanmaktadır. (http://tdkterim.gov.tr ) İradi kırılma ise bir şeyi yapıp yapmama kararını verme 
gücünü, politik varoluşunu kaybetme Agamben’in terimleriyle ifade edersek; ‘bios’tan zoe’ye  
indirgenme’ ve / veya böyle algılanma karşısında duyulan öfkeyi ifade eder. 



155 
 

dil olarak ifade edemediğin zaman bir çocuk gibi oluyorsun bir engelli 

gibi oluyorsun. Kendimi böyle hissediyorum. Oturup saatlerce Kürtçe 

veya Türkçe konuşabiliyorken bir İsviçreliyle en fazla 5 dakika 

konuşabiliyorsun. O yüzden konuşmak da istemiyorsun seni 

anlamayacaklar diye. Kendinde burada kalmanın haklılığın 

buluyorsun. Diğerlerinin başka yerlere gitme şansı var. Keşke onların 

yerinde olsam dediğim de oluyor ama tam öyle değil bir süre sonra 

onu da görüyorsun. Sonuçta onlar da bir bağ kurmuş oluyorsun. Tabii 

bizim için daha zor. Mesela burada bir arkadaşım var Türkiye’de 

öğretmenlik yapmışlar ve politik nedenlerle buraya gelmişler ve keşke 

biz hiç okumasaydık da buraya gelseydik. Çünkü ekonomik 

nedenlerle gelenler daha çabuk entegre oluyorlar ve sen olamıyorsun. 

Çünkü bazı şeyleri kaldıramıyorsun. Kabul etmiyorsun. (2010-

Nüchatel-Kadın-37) 

 

Kendisini iki yaşındaki bebeğe benzeten görüşmecinin yanı sıra Türkiye ve 

İsviçre’nin kendisini nasıl algıladığıyla ilgili olumsuz yargılar içerisinde olan 

görüşmeci de bulunmaktadır.  

2 yaşında bebek diyelim. Çünkü dili yeni öğreniyoruz ve buradaki 

insanları pek tanımıyoruz. Şu an daha çok devletle bürokrasiyle 

tanışıyoruz. En uç en sivil kesim okuldaki öğretmenler. İnsanlarla 

iletişim kurma konusunda dilden kaynaklı sorun var ortada.(2010-

Montrö-Erkek-27) 

 

Yukarıdaki görüşmecilerden biri, dil bilmediği ve çevresini tanımadığı için 

kendisini bebek gibi hissettiğini anlatmıştır.  

 



156 
 

Görüşmecilerimizin çoğu kendilerini ‘sürgün’ olarak tanımlamaktadır, 

sürgünlük iradi bir seçimin sonucu olmayan İsviçre’ye sığınma durumundan 

kaynaklanmaktadır.  

 

‘Bir kere istekli bir geliş değil. Birilerinin zoruyla geliyorsun 

ve hiçbir tercih şansınız yok. Geldiğiniz yerde her şeye razı 

olmak ve kabul etmek zorundasınız. Onun dışında kendinize 

dair her şeyden mahrum bırakılıyorsunuz. Sosyal taleplerden, 

psikolojik durumunuza kadar her şeyden mahrum 

bırakılıyorsunuz ve burada mevcut olanla bir şeyler kurmak 

zorundasınız.’(2010-Temmuz-Bern-Kadın-35) 

İki yıl önceki ben ile karşılaştırdığımda, eskiden daha gamsız 

daha deli doluydum. Şu an belki yaşın da getirdiği bir şey ama 

daha fazla oturuyorsun.Daha fazla insanın içine bir keder 

oturuyor. Eskiden amcalarım falan 70lerde gurbetten gelirlerdi. 

Ama nasıl bir gurbet, gurbet de ne ki şuan cuk diye kafama 

oturuyor gerçekten. Hani Mevlana’ya sormuşlar, demişler aşk 

nedir, demiş ben ol da bil.Ben orda gerçekten 

öyleydim.Diyordum gurbet ne ki bu insanlar gurbetten 

bahsediyor.Demek ki benim o kavramı anlamam için yaşamam 

gerekiyormuş. Tam böyle bana cuk diye oturuyor. Bir de çok 

buna bağlamam doğru mu bilmiyorum ama unutkanlık gelişti 

bende. Dalgınlık, unutkanlık. (2010-Lozan-Kadın-31) 

 

Bu alıntılar bize, Edward Said’in;  Sürgün Üzerine Düşünceler’ini 

hatırlatmaktadır.  

 ‘Sürgün hakkında düşünmek tuhaf bir biçimde davetkâr hatta 

kışkırtıcı bir şeydir de, sürgünü yaşamak korkunçtur. Sürgün bir insan 

ile doğup büyüdüğü yer arasında, benlik ile benliğin gerçek yuvası 



157 
 

arasında zorla açılmış olan onulmaz gediktir. Özündeki kederin 

üstesinden gelmek mümkün değildir. Tarihin ve edebiyatın, sürgünü 

insanın hayatında kahramanca, romantik, şanlı hatta muzafferane 

sayfalar açan bir durum olarak betimleyen hikâyeler barındırdıkları 

doğrudur. Ama bunlar hikâyeden, yabancılaşmanın kötürümleştirici 

hüznünü alt etme çabasından ibarettir. Sürgünde elde edilen 

kazanımlar sonsuza dek arkada bırakılmış bir şeyin kaybedilmesiyle 

sürekli olarak baltalanır.’176 

 

  İltica edilen İsviçre’deki kimlik ‘sürgün’ olarak tanımlanırken görüşmecilerin 

tamamı için anavatanın neresi ya da ne olduğuna ilişkin benzer bir biçimde ortak 

belirgin bir duygu, düşünce ve söylemin varlığından bahsetmek oldukça zordur. 

Siyasi anlamda yani bir ülke olarak Kürdistan’ın mevcut olmaması belki bunu 

açıklayabilir.  

Öte yandan görüşmecilerin doğdukları yerler ile ilgili duyguları da karışıktır. Bir 

kısmı Türkiye’yi ya da Bölgeyi vatan olarak tanımlarken diğer bir kısmı ise doğum 

yerleriyle Kürdistan arasında bir ayrım yapmaktadırlar. Vatana ilişkin öznel ve farklı 

yaklaşımlar söz konusudur. Vatan bir kısmı için, yaşanmışlıklar olarak karşımıza 

çıkabilmektedir. Bu durum aidiyet duygusunun da kişiden kişiye göre 

farklılaşmasına yol açmaktadır. Görüşmecilerin büyük çoğunluğu ‘Türkiye’de de ait 

değildik burada da değiliz’ demektedir.  

     

 ‘Çok iğrenç kelimeler. Vatan kimin vatanı, bayrak ne ki. Vatan 

dendiği zaman aklıma sınır geliyor ve kim sınır koyabilir ki. Artık 

ulus devlet ve bununla ilgili kavramlar saçma geliyor. Ben de bunun 

sonucunda buraya geldim. Türkiye tek ulusçuluğu dayatmasaydı 

benim burada ne işim vardı. Ben orda mutluydum yoksa. Çok 

                                                            
 
176 Edward, Said, Kış Ruhu, Metis Yayınları, 28. 
 



158 
 

mantıksız bir şey onun için  benim için bir anlamları yok. Aidiyet 

konusu insanın kendini bir yere ait hissetmesiyle ilgili. İsviçre, 

Türkiye ve Kürdistan’ı karşılaştırdığımız zaman ben kimi zaman 

kendimi Türkiye’de de ait hissetmiyordum. İstanbul’da da kendimi 

yabancı hissedebiliyordum. Ankara’da uzun süre kaldığım halde bir 

Diyarbakır gibi değildi. Aidiyet denilince doğduğum yere ait olmak 

istiyorum. Kendimi buraya İsviçre’ye ait hissetmiyorum ve buradaki 

hiçbir şeyi de kendime ait hissetmiyorum.’ (2010-Nüchatel-Erkek-26) 

Türkiye’ye ait olmadım hiç. Şimdiye kadar iki türlü aidiyetsizlik 

yaşadım. Uzun süre Türkiye metropolünde yaşadım ve tam ülkeme 

döneceğim derken bir anda  İsviçre’ye geldim. Düşüncemde hep 

Kürdistan var.(Ağustos-2010-Fribourg-Erkek-26) 

 

İsviçre’ye gelme ve burada farklı ülkelerden gelen Kürtlerle karşılaşmaları, 

görüşmecilerimiz için ‘Kürdistan’ın hâlihazırda mevcut olmasa da en azından 

tahayyülde bir ülke oluşunu güçlendirmiştir. 

 

Ülke diyince benim için Kürdistan çağrışıyor. Bu kadar.Türkiye hiçbir 

şekilde şey yapmıyor.Daha netleşti. Daha arttı ki ben buraya gelene 

kadar da bu kadar keskin değildi. Yani ben geldiğimde zaten demiştim 

Türkiye’ye dönmeyeceğim diye.Buraya geldikten sonra netleşmesinin 

sebebi de dört parçadan Kürtleri görmem, İran’dan, Irak’tan , 

Suriye’den ve Türkiye’den.Kürtlerin ne kadar  parçalanmış olduğunu 

burada daha iyi fark ediyorum.Bir İran’dan gelen Kürdün yaşadığı 

kültür bambaşka olmuş, Türkiye’den gelen farklı.Birbirine 

yaklaşımları kuzey güneyi, güney kuzeyi aşağılar.Bu daha çok siyasi 

çevrelerin yaptığı bir şey.ama buradaki Kürtlerin böyle bir sorunu 

yok.Bu yüzden biraz daha ülke kavramı netleşti kafamda.Artık bir 



159 
 

sorun olarak görmüyorum.Benim için net bir şey. Türkiye olursa ben 

dönmem. Kürdistan olmadan dönmem.(2010-Nüchatel-Erkek-27) 

 

Görüşmecilerimiz vatan ve coğrafya arasında bir ayrım yapmaktadırlar. 

Vatan; tarihe, ulus devlete, ulusal tarihe, dikey bir aidiyete özetle Türkiye’ye 

gönderme yaparken, coğrafya; ana dile, toprağa, içine doğulan dünyaya, çocukluğun 

geçtiği yerlere, politik kimliğe, yatay bir aidiyete özetle Kürt coğrafyasına ve 

kimliğine gönderme yapmaktadır. 

 

Bizim için coğrafya Kürdistan’dır. Birileri ret ederse de etsin ama bu 

gerçek. Bir gün kurstayken Irak Kürdistan’ından, İran 

Kürdistan’ından, Suriye Kürdistan’ından ve Türkiye Kürdistan’ından  

yani aynı coğrafyanın parçalanmış bölgelerinden gelen ve aynı dili 

konuşan 4 kişiydik ve o zaman kaba saba bir vatan kavramından çok 

evet bu coğrafyada yaşıyoruz ve hepimiz aynı dili konuşuyor ve aynı 

kimliğe sahibiz ve sorunlarımız da bu yüzden var.(2010-Montrö-

erkek-27) 

Ortak kültürü dili paylaştığım coğrafya Kürdistan’dır. Tabi bizim ki 

sistemleşmemiş. Devletimiz bayrağımız yok ama duygu anlamında 

toprak olarak sınırımız da var bayrağımızda ve yaşadığım yer 

Kürdistan’dır. (2010-Luzern-Erkek-28) 

İnsanın doğduğu yer memleketi oluyor ve kendimi oraya ait 

hissediyorum ve politik olarak Kürdistan coğrafyasıdır benim için. 

Kürdistan hem politik hem de psikolojik bir şekillenme yaratmış 

oluyor. (2010-Biel-Erkek-30) 

Benim için toprak kavramı çok önemli. Elbette ki orda kalmayı çok 

istiyorum. Bazen bunlar çok mu önemli, insan her yerde insandır 

diyorum ama değil nereyi kendime ait hissediyorsam ve kendimi rahat 



160 
 

ifade ediyorsam orda yaşamak isterim. Diyarbakır’da yaşamaya 

başlayınca anladım. Başka şehirlere gidince bile orayı özledim. 

Buraya gelince özlem daha çok arttı.Burada tamamen bir aidiyetsizlik 

hâkim. Diyarbakır’da ise ilk defa kendimi Diyarbakır’a ait hissettim. 

29 yaşımda hem de. Çok farklı yerlerde kaldım ama bir tek 

Diyarbakır’da bunu hissetmiştim. Bu kadar zamandan sonra bunu 

hissedip ondan sonra oradan ayrılmak çok zor oldu.Burada tamamıyla 

aidiyetsizsin ama orda senin bir çevren, küçük bir grubun,  paylaşımın 

oluyor. Orayla bir bağ geliştiriyorsun ama burada herhangi bir bağ 

geliştiremiyorum. Sadece buradayım ve belli bir süre buradaki 

imkânlardan yararlanmaya çalışıyorum ama zorla burada kalmak 

rahatsız edici.(2010-Nüchatel-Kadın-37) 

 

Çocukluğumu yaşadığım ve özlemini çektiğim Silvan’ı, Diyarbakır’ı 

tanımlıyor. Memleket de Diyarbakır’ı tanımlıyor. Vatan ise ortak 

demokratik bir ülke olarak Türkiye’dir ama coğrafya olarak Kürdistan 

coğrafyasını çağrıştırıyor.(2010-Zürih-Erkek-31) 

 

Türkiye ile aidiyet ilişkisi oldukça sorunludur. Türkiye ortak demokratik bir 

ülke olduğunda veya olduğu oranda vatandır. Bu bağlam zaman zaman hasretle 

özlenen zaman zaman ise nefret edilen bir yerdir. 

Vatan, doğup büyüdüğün yerdir ama bazen vatansız da 

olabiliyorsunuz. Vatan Türkiye’dir ama bazen özlediğim gibi nefret de 

ediyorum. Beni buraya attığı için nefret ediyorum ama ailem orda 

olduğu için özlüyorum. Öz vatanım olmasa da ailem orda.(2010-

Zürih-Erkek-31) 

 

  Şeklindeki anlatısıyla Türkiye ile kurduğu ilişkiyi özetlemektedir. Türkiye 

konu edilen kişiler için yaşanmış deneyimler olarak arkadaşlar, aile, renkler, kokular 

vb. şeylerle iç içedir. Demokratik bir ülke olduğu oranda ‘vatan’ sayılan Türkiye, 



161 
 

demokratik olmadığı takdirde de geri dönüşü olanaksız kılan, görüşmecilerimizi 

daimi bir sürgünlüğe mahkûm eden üvey vatan olmaktadır. Said, ‘yurduna geri 

dönüşü engellenen kişilerin sürgün olduğu sonucuna varır.’177 Sürgünlerin geri 

dönecekleri bir yurtları yoktur. Yurt ya da memleket bu çalışmada topraktan ziyade 

söz konusu bireylerin anıları, tarihi, duyguları, sosyal ilişkileriyle bağlantılıdır.  

 

Öte yandan bir birey aynı zamanda kendi memleketinde ya da yurdunda 

yaşarken de sürgün olabilir. Nitekim çalışmamıza konu olan kişilerin anlatılarında 

Türkiye’de de yabancılık duygusu yaşamış oldukları görülmektedir. 

Görüşmecilerden biri mülteci olmaktan yani zorunlu ve gönülsüz göçmen olmaktan 

kaynaklı hissettiklerinin ve yaşadıklarının yeni olmadığını, Türkiye’deki geçmişinde 

benzer duyguları yaşadığını ve yabancılık halini şu şekilde ifade etmiştir: 

 

‘Mültecilik hayatının her alanında her anında karşına çıkan ve yabancı 

olduğunun farkında olduğun bir durum. Ama bizim açımızdan kendi 

adıma konuşayım.Benim açımdan çok da yabancısı olmadığım bir 

durum yabancılık.Çünkü Diyarbakır’dan İstanbul’a gittiğim zaman da 

ben benzer durumlar yaşadım ve çocuk yaşında ailesiz bir 

şekilde.Dilimiz farklıydı, kültür farklıydı ve bizim bölgemizde 

yaşananların farkına İstanbul’a geldikten sonra vardım.Çünkü aradaki 

farkı o zaman görebildim.Aksi takdirde ben Diyarbakır’dayken 

durumumuz çok normal zannediyordum.Bütün dünya bizim gibi 

yaşıyormuş gibi bir algımız vardı.Ama İstanbul’a geldiğimde bunun 

farkına vardım.İsviçre’de de biraz daha hazırlıklaydım tabi.Ama gene 

de yabancılık her anda.’(10.08.2010-Montrö-Erkek-27) 

 

                                                            
 
177 SAİD, 36. 



162 
 

  Anlatılar görüşmecilerin Türkiye’deyken de İsviçre’deyken de kendilerini 

yabancı, sürgün, vatansız olarak gördüklerini anlatır niteliktedir. Aşağıdaki 

görüşmeci vatansızlığını Türkiye’den ayrıldıktan sonra daha fazla hisseder olduğunu 

ifade etmektedir. Türkiye’deki yabancılık halinin kendilerini İsviçre’deki yabancılık 

halinden daha çok rahatsız ettiği de anlatılardan çıkarılabilmektedir. 

 

Ülke vatan dediğimiz zaman kendi kimliğim doğrultusunda 

söylüyorum, o toprak üzerinde yaşarken bile bir vatanının bir ülkenin 

olmaması acıtıyor yani. Tabi biraz fiziksel olarak uzaklaştığın zaman 

biraz daha hissedilir oluyor. Kendi caddende yürüyüp kendi kahvende 

çay içmeyi, kendi özgür ülkende üniversite okumayı çok isterdim. 

Ona hizmet etmeyi çok isterdim. Ama maalesef yaşam şartları bize 

bunu kılmadı. Orda yabancıyken burada daha da yabancılaşıyorsun. 

Daha katmerli oluyor. Daha yabancı oluyorsun. Mesela baban buradan 

geçmedi bu ağaçları sulamadı. (2010-Zürih-Erkek-23) 

Yani ben de şöyle bir duygu Türkiye’de de vardı yani Türkiye’de 

kendi ülkemizde değildik ve gurbetteydik. Belki Türkiye’de 

asimilasyonla birlikte bazı şeyleri benimsedik ve daha kabul ettik bazı 

şeyleri ama buraya daha ileri yaşlarda geldiğimizde her şey daha 

köşeli geliyor ve bence buradaki yaşamın Türkiye’dekinden bu 

anlamda bir farkı yok.(2010-Biel-Erkek-30) 

 

Görüşmeciler İsviçre’ye geldikten sonra Türkiye’de de İsviçre’de olduğu gibi 

yabancı ve gurbette olduklarını daha fazla hisseder olduklarını ifade etmişlerdir. 

 

Türkiye kendi ülkem insanının orada yabancı olması daha kötü.  

Burada yabancı olduğunun farkındasın ki bu sana yansıtılıyor ve sen 

bunun bilincinde olarak burada varsın. Türkiye’de bir sahiplenme yok. 



163 
 

Kendi vatanımızda olduğumuz hissiyatı bile yok. Şimdi daha iyi 

hissediyorum. Burada değil de aslında orada daha çok yabancı 

olduğumu hissediyorum. Biz İsviçre’de misafiriz zaten ya. Ama 

benim için Türkiye’deki yaşamımla buradaki aynı benim için.Burada 

yabancıyım , orada kendi ülkemde yabancıyım.O yüzden şartlar ne 

kadar kötü olsa umurumda değil.ama kendi ülkemdeki şartların kötü 

olması daha kötü.(2010-Nüchatel-Erkek-27) 

 

  Türkiye Kürtlerinden bir grup genç insanın bir nevi sürgünlüğünü ele alan 

çalışmamızda ‘memleket/ vatan/ yurt’ kavramları söz konusu bireylerin anlatılarıyla 

da desteklendiği gibi yaşanmışlıklara, anılara, belleğe, duygulara, ailevi ve sosyal 

ilişkilere gönderme yapar. Bu nokta, bu tez için oldukça önemli olmakla beraber 

çalışmamıza konu olan kişilerin Türkiye’deyken bir ulusal ya da etnik gruba politik 

ve sosyal aidiyetleri olduğunu hatırlatmakta fayda var. Vatan/ anavatan mefhumları 

farklılıklar gösterse de bu kişilerin grup, sosyal çevre ya da politik aidiyetlerinden 

yani Kürt hareketine bağlanmalarından bahsetmek gerekir. Hal böyle olunca yabancı 

bir yere gelmiş olan söz konusu kişilerin aidiyet/ aidiyetsizlik meseleleri su yüzüne 

çıkmaktadır. 

 

Ekonomik, kültürel, sosyal veya herhangi bir nedenle ortaya çıkan göç 

olgusuyla kimlik arasında önemli ilişki vardır. Kişiler uzun süre kendi kültürlerinden 

çok farklı ortamlara gittiklerinde öncelikle bir kimlik arayışına girmektedirler. Göç 

öncesi insanların belli kimlikleri vardır, ancak kim olduklarını ve nereye ait 

olduklarını yeniden sorgulamaktadırlar. Kimlik ve aidiyet sorunu yaşayan insanlar 

kendi olanakları çerçevesinde göç ettikleri çevreyi sahiplenmekte/kendilemekte ya da 

sahiplenememektedir.  

 

  Göçmenlik ve yabancılık halinin kendileri için yeni olmadığını vurgulayan 

görüşmecilerin çoğu kendini vatansız olarak nitelendirmiştir. Vatansızlıkla ilgili 



164 
 

duygular ve yabancılaşma ise görüşmecilerimizin ifadelerinde hayali bir Kürt vatanı 

ile ilgili politik söylemlere neden olur, bu da ne Türkiye’de ne de İsviçre’de sahip 

olunmayan aidiyeti yani çifte aidiyetsizlik hissini besler. İsviçre’de Kürt olmak ve 

buna dair politika yapmak Türkiye’deki gibi sorun olmamakla beraber, İsviçre 

toplumu için sadece birer göçmen olduklarının bilincinde olan görüşmeciler, 

İsviçre’de Türkiye’de yaşadıkları ötekiliğin farklı türleriyle karşılaştıklarını ifade 

etmektedirler. Görüşmecilerin parçalı aidiyetleri/ aidiyetsizlikleri bulunmaktadır. 

  Sıkışmış biriyim. Ait değilim. Ne Diyarbakır, ne Kürdistan, ne 

Türkiye ne de İsviçre’ye ait değilim. Çocukluğumuz Kürdistan’ın 

savaş döneminde geçti ve gözlerimizin önünde insanlar öldürüldü. 

İstanbul’a geldiğimizde farklı sorunlar yaşadım.  Her yaşta farklı 

problemler yaşadık yani. Yani hiç bir şeye ve yere ait değilim. Belki 

benim gibi İstanbul’a göç eden insanlara ait olabilirim.(2010-Montrö-

Erkek-27) 

Türkiye’de kendimi, yani ben Manisa’da doğup büyüdüm, oraya ait 

olmadığımızı çok farklı şekillerde görüyorduk. Bir gün Kürdistan’a 

gideceğimizi düşünüyorduk. Hiçbir yere ait değilim galiba. Hiç bir 

yere ait olamadım. (2010-Zürih-Erkek-31) 

 

Türkiye’den politik nedenlerle gelmişseniz zaten bir sürü yara 

almışsınızdır. Cezaevi işkence hakaret kimliğinizde çok fazla yara 

açmıştır. Aslında bazen şöyle düşünüyorsunuz oraya da ait değildim 

buraya da değilim. Orada sadece duygusal bağlar ve emek vermişlik 

var ama burada bir şey yok. Aslında burada mutlu olmak istiyorsan ait 

olmayı düşünmemelisin. Orada savaş varı veya aileni düşünürsen 

mutlu olamazsın. Sanırım en kolayı burası dahil hiçbir yere ait 

olmamayı istemek lazım. Daha çok hayatı güzelleştirecek araçlar 

bulmak gerekiyor. (2010-Bern-Kadın-35) 

 



165 
 

Belki son dönemde ciddi bir anlamda karşı karşıya kaldığım bir 

kavram. Kesinlikle vicdan kavramıyla ilişkisi var aidiyetin. Aidiyetliği 

vicdanın şekillendirdiğini düşünüyorum. Vicdan da toplum ve 

ailemizin bizde yarattığı düşünce ve inanç sistemidir. Bu gün kendimi 

ne  buraya ne de başka bir yere ne de aileme ait hissettiğimi 

söyleyemem.(2010-Biel-Erkek-26) 

 

Biz orada da mülteciydik burada da mülteciyiz ama burada yasal 

statüsü var. Burayı katlanılmaz kılan ve orayı katlanılır kılan orda 

verdiğin mücadelenin kazanımları. Bir de oradaki toprak yaşadıkların 

ve kültürün. Burada sana bir kimlik veriliyor ve hakların bunlar 

deniyor çok bir şey yapamıyorsun. Genel olarak sosyal , ekonomik ve 

kültürel olarak burası çok daha gelişmiş. Ama yine de kültürel ya da 

duygusal yaşam maddi yaşamı görünmez kılıyor. Politik mülteci 

olanların çoğu zaten zorunlu geliyorlar. Burayı istemeden koşulların 

dayatmasıyla geliyor.(2010-Luzern-Erkek-28) 

 

 

 

                                                    *  *  *  

 

Todorov,  farklı seyyah portreleri çıkarır.178 Birinci grup “asimileştirici” 

lerdir. “Evrenselci bir bakış açısı ile tüm insanların eşit olduğu fikrine inanan ancak 

kendi idealleri için dünyayı değiştirmeye çalışanlardır. Asimilatörün klasik figürleri, 

kendi dinlerini yaymak için çabalayan Hıristiyan misyonerlerdir.”179 İkinci grup ise 

“çıkar sağlayıcı” olanlardır. Tüccar ya da sanayi ile ilgili olan iş adamlarıdır. 

                                                            
 
178  Tzvetan TODOROV, Nous et les autres: la réflexion française sur la diversité humaine. 
179 A.g.k. s.452 



166 
 

Ötekilerine bakış açısı kendi çıkarı için onları kullanmak üzerine odaklıdır. Çıkar 

sağlayıcılar, Asimile edicilerden farklı olarak herhangi bir ideolojiyi beraberlerinde 

taşımazlar.”180  “Turist”ler ise bu iki gruptan çok farklıdır. İnsanları anıtlara tercih 

eden acelesi olan bir ziyaretçidir. Sadece modern insanın karakteri olduğu için değil, 

mesleki bir neden yerine tatilini geçirmek için geldiğinden acelecidir. Yerli öğelerle 

“tipik” bir şekilde temasa geçerler: Ziyaret edilen ülkede üretilen ürünler, bayramlar 

gibi.”181 Başka bir grup olan izlenimciler ise rafine turistlerdir: Öncelikle seyahat için 

bolca vakti vardır. Ziyaret ettikleri ülkenin sadece fotoğrafik veya sözlü klişeleri ile 

yetinmez, aynı zamanda resim, edebiyat gibi alanlarda da dolaşırlar.182  

 

  Asimile olmuş olan grupta ise göçmen işçi ya da alanında uzman kişileri 

alabiliriz. “Öncelikle ve çoğunlukla sadece seyahat etme amaçlı değillerdir: 

Göçmenlerdir. İçlerinde yaşamak zorunda oldukları için ötekileri tanımak isterler. 

Davranışları kesinlikle asimile edicilerin zıddıdır. Amerikan rüyasında olduğu gibi 

topluma katılabilmek için onlar gibi olmaya çaba sarf ederler.” Göçmen işçiler için 

ise çıkar sağlayıcıların aksine bir durum söz konusudur. “Kısıtlı bir süre için 

geldiklerinden ne kendi kültürlerinden vazgeçmeye ne de içinde bulundukları kültürü 

tanımaya niyetleri vardır. İçinde bulundukları toplumu tanıma ve kimlik açısından 

özdeşim kurma süreci tamamlandığında ise göçmen işçi de artık asimile olacaktır. 183  

 

 

Altıncı tip ise yabancılardır. Yabancıların bizim alışkanlıklarımızı paylaşmak 

gibi bir derdi yoktur, onun yerine bunlara maruz kaldıklarını düşünürler. “Yabancı 

için bizler doğal değilizdir, bu nedenle sürekli olarak üstü kapalı bir şekilde kendi 

ülkesi ile bizimkini karşılaştırır ve eksiklerimizi bulmaya öncelik tanır.”184 Kinayeci 

karakter ise söylemek istediğini dolaylı yoldan anlatandır: “Kendi toplumu ile ilgili 

yaşadığı başka bir şey hakkında içinde bulunduğu (yabancı) toplum ile tartışarak 

iddiaya girer. Aslında amacı kendisine ve kendi kültürüne dair yaşadığı bir 
                                                            
 
180 A.g.k. s.453 
181 A.g.k. s.453-454. 
182 A.g.k. s.454-456. 
183 A.g.k., s.456 
184 A.g.k.,s. 457-458. 



167 
 

sorundur.”185 İnsanlığın iyiliğine inanmayan birey ise Todorov’un sınıflandırdığı 

başka bir gruptur. “Evini seven kişi ne onu ne de vatanını terk etmez ve asla bundan 

pişmanlık duymaz. Ancak aynı zamandan gezgin bir karaktere de sahip olan bu 

birey, dünya turuna çıkıp bunu kendi evinde sonlandırır.”186 Son olarak filozof 

grubundan bahseder. Filozofların da asimile ediciler gibi olduğunu belirten Todorov, 

ayrıldıkları noktanın filozofların farklılıkları görmeye yönelik yoğun bir gözlemci 

olmalarına ve evrenselliklerinin salt bir etnomerkezcilikten uzak durmasına 

bağlar.”187 

 

Todorov’un betimlediği bir başka seyyah kategorisi ise, sürgündür. Sürgün 

olan [kişi], içinde bulunduğu topluma hiçbir şekilde karışmayan, kendi çevresi ve 

cemaati ile görüşen kişilerden bahseder: “Sürgünde olan kimdir? Sadece kendi hayatı 

ile ilgilenen, kendi insanları ile görüşen; aynı zamanda yabancı bir ülkede yaşama 

deneyimi böylece mümkün kılan ve ait olmayan kişidir. Aynı fakat daha da 

geliştirilmiş duygularla, tüm bütünleşme süreçlerinin gerçekleştiği ve kendi 

cemaatleri tarafından kabul edilebilecekleri büyük kentlerde yaşarlar.”188 Todorov’un 

çizdiği bu farklı seyyah portrelerinden yola çıkarak araştırmamıza konu olan kişilerin 

daha çok “sürgün” kategorisine girdiğinden bahsedebiliriz. Sürgün en başta 

aidiyetsizliğiyle tanımlanan kişidir. Görüşmecilerimiz söz konusu olduğunda 

yaşananın çifte aidiyetsizlik olduğu söylenebilir.Said ise sürgünlüğün, kesintili bir 

oluş hali olarak onu yaşayan insanlara bölünmüş hayatlarını yeniden bir araya 

getirmek, kimliklerinin ve topluluk aidiyetlerinin devamlılığı ihtiyacını 

hissettirdiğinden bahseder.189 Çalışmamızda görüşmecilerin bireysel vatan algılarının 

da böyle bir ihtiyacı barındırdığı söylenebilir. Hiçbir yere ait olmamayı, Türkiye’de 

yaşadıkları aidiyetsizlik hissinin İsviçre’de yeni bir aidiyetsizlik olarak tekrar 

yaşanmasının da görüşmecilerin vatanla kurdukları karmaşık ilişkilerden doğduğu 

söylenebilir. Yaşanmış deneyimler olarak vatan, anavatan; arkadaşlar, aile, renkler, 

                                                            
 
185  A.g.k., s.459. 
186 A.g.k., s.460. 
187 A.g.k., s.462-463. 
188 A.g.k., s.458. 
189 Edward Said, 28. 
 



168 
 

kokular vb. şeylerle iç içedir. Görüşmecilerin İsviçre’deki yeni aidiyetsizlikleri hiçbir 

yere ait olmama hislerini besleyerek Türkiye’deki aidiyetsizlik meseleleri için 

yorumlayıcı çerçeve oluşturmuştur. Söz konusu olan politik gerekçelerle, güvenli ve 

özgür yaşam hakkını koruyabilmek için yaşadığı ülkeyi terk etmiş isviçredeki kürt 

mülteciler olduğunda göçmenlerin yeni aidiyetlerine benzer bir şekilde tezimiz 

mültecilerin yeni aidiyetsizliklerinden bahsedilebilir olduğunu ortaya koymuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



169 
 

 

 

SONUÇ 

 

 2000’li yıllarda Kürt üniversite öğrencilerinin politik mülteci olarak 

İsviçre’ye gidişleri ve çifte dışlanmalarının konu edildiği tez çalışmamızda, politik 

nedenlerle başka bir ülkeye iltica etmek zorunda kalan bireylerin dışlanma ve aidiyet 

meseleleri anlatılmıştır.  Vardığımız sonuçlar öncelikle mülakatçıların deneyimlerini 

esas almaktadır. 

 

Politik mültecilerin çifte dışlanmayla birlikte bir aidiyete sahip olup 

almayacakları sorusundan hareket eden bu çalışmanın birinci bölümünde; göç 

hareketlerine, “zorunlu göç”, “sığınmacı”, “mülteci”, “diaspora” gibi kavramlara 

değinilmiş ve sosyolojinin göç olgusuna yaklaşımı ele alınmıştır. Politik mültecilerin 

aidiyet meselelerinin sosyolojik analizi hususunda mevcut göç teorilerinin ve 

sosyolojik yaklaşımların yetersiz kaldığı görülmüştür. Söz konusu teori ve 

yaklaşımlar daha ziyade ekonomik göçleri açıklamak için kullanılmaktadır.  

 

İkinci bölümde İsviçre’deki Türkiyeli göçü ve Kürt Diasporası, politik 

ilticaya neden olan Türkiye’deki sosyo-politik, tarihsel süreç ile İsviçre’deki göç ve 

vatandaşlık politikaları ele alınmıştır.  Bu çerçevede İsviçre’deki Türkiyeli göçünün 

tarihi ele alınmış, politik ilticaya neden olan Türkiye’deki 90’lı yıllar ve özellikle 

OHAL süreci incelenmiş son olarak da İsviçre’nin vatandaşlık yasasının sınırlılıkları 

ve katılığı ortaya konulmaya çalışılmıştır. Dördüncü bölümde bu yasanın 

Türkiye‘den gelen politik mülteciler için rahatsızlık oluşturduğu ve İsviçre 

toplumuna sosyo-politik katılımsızlıklarının bir nedeni olduğu görülmüştür.  



170 
 

Çalışmamıza konu olan mültecilerin göç etme edimlerinin nedenini oluşturan 

politik olma süreçlerinin konu edildiği üçüncü bölümde; söz konusu kişilerin bireysel 

güzergâhlarına bakılmıştır. Bu bağlamda politik sosyalizasyon süreçleri, politik 

angajman kazanma ve militanlık güzergahları ile göç etme edimleri analiz edilmiştir. 

Göç kararını vermek zorunda kalan görüşmecilerimiz zorunlu ve gönülsüz göçmen 

kategorisinde oldukları, göç etme edimlerinin OHAL sürecinde yaşanan toplu 

yerinden edilmelerden farklı olarak politik faaliyetler içerisinde olmalarından dolayı 

gerçekleştiği saptanmıştır. Bu açılardan görüşmecilerimizin ilticasının, zorunlu göç 

mağduru olan Kürt halkının göçünden farklılaştığı ve askeri darbeler sonrasında 

Avrupa’ya sığınan Türkiyeli politik göçmenlerinkiyle benzerlikler taşıdığı 

vurgulanmıştır.   

 

  

Zorunlu ve gönülsüz olarak İsviçre’ye iltica başvurusunda bulunan 

görüşmecilerimizin yeni yaşamlarının konu edildiği dördüncü bölümde; oturum 

alana kadar kaldıkları kamp, dil öğrenimleri, eğitim ve çalışma yaşamları, sosyal 

ilişkileri ile politik katılımları ve derneksel faaliyetleri ele alınmıştır. Bu bağlamda 

mülteciler açısından İsviçre’de yaşadıkları dışlanmanın, benlik referanslarından, 

kültürel, politik ve militan sermayelerinden arındırılıp çıplak hayata 

indirgenmelerinin, politik katılımsızlıklarının İsviçre’ye herhangi bir aidiyet 

beslemelerini güçleştirdiği görülmüştür. Bu bölümde ortaya konulmaya çalışıldığı 

üzere; kamp süreci, toplumsal dışlanma, politik katılımsızlık gibi hususların tez 

çalışmamıza konu olan kişilerin aidiyet ya da aidiyetsizliklerini beslediği sonucuna 

varılmıştır. 

 

Son bölümde; 2000’li yıllarda politik mülteci olarak İsviçre’ye sığınan Kürt 

gençlerinin İsviçre toplumuyla ilişkileri, Türkiye ile ilişkileri ve  ‘yeni 

aidiyetsizlikleri’ konu edilmiştir. İsviçre toplumuyla yok denebilecek kadar az ilişki 

içerisindeki olan görüşmecilerimizin Türkiye ile ilişkilerinin internet, telefon gibi 

araçlarla sınırlı olsa da yoğun bir biçimde sürdüğü görülmüştür. Öte yandan, 

Türkiye’den politik ilticacı olarak ayrılmak zorunda kalmaları söz konusu 



171 
 

görüşmecilerin Türkiye’deki dışlanmışlıklarını gösteriyorken İsviçre’de yaşadıkları 

sorunlar ve dışlanma deneyimleri çifte olarak dışlandıklarını göstermektedir. 

Türkiye’ye istedikleri zaman dönemeyecek olmalarının, bu kişilerin 

aidiyetsizliklerini beslediği sonucuna varılmıştır.  

Sonuçta görüşmecilerimiz için ne orada ne burada sahip olunan bir aidiyetten 

bahsedilebilir. Kuşkusuz bu hissiyat Türkiye’de yaşadıkları dışlanmayla beraber 

aidiyetsizliğin İsviçre’deki dışlanmayla beraber yeni bir aidiyetsizlik olarak tekrar 

yaşanmasının bir sonucudur. Bunun ise mültecilerin vatanla kurdukları karmaşık 

ilişkilerden ve dışlanmalarından doğduğu söylenebilir. Yaşanmış deneyimler olarak 

vatan, anavatan, coğrafya, toprak, arkadaşlar, aile, renkler, kokular vb. şeylerle iç 

içedir. Görüşmecilerin İsviçre’deki dışlanma deneyimlerinin yeni aidiyetsizliklerini, 

hiçbir yere ait olmama hislerini besleyerek Türkiye’deki dışlanma ve aidiyetsizlik 

meseleleri için yorumlayıcı çerçeve oluşturmuş olduğundan bahsedilebilir. Söz 

konusu olan çifte dışlanmış İsviçre’deki politik Kürt mülteciler olduğunda 

göçmenlerin yeni aidiyetlerine benzer bir şekilde tezimiz mültecilerin yeni 

aidiyetsizliklerinden bahsedilebilir olduğunu ortaya koymuştur. Bu sonucun geri 

dönüş umudu taşımayan tüm mülteciler yani bir nevi ebedi sürgünler için 

genellenebilir olduğu düşünülmektedir. Tezimize konu olan kişileri, Minoo 

Alinia’nın çalışmasındaki190  Türkiye Kürtleriyle karşılaştıracak olursak; söz konusu 

kişilerin Türkiye’deki dışlanma deneyimleri ile İsviçre ve İsveç’deki dışlanma 

deneyimleri birbirine benzemektedir. Söz konusu İsveç’teki Türkiyeli Kürtlerin 

tezimize konu olan İsviçre’deki sığınmacı ve mülteci Türkiyeli Kürtlere göre daha 

uzun süredir göçmenlik deneyimi yaşadıkları görülmektedir ve onlardan diaspora 

olarak söz edilmektedir. Wahlbeck’in, Britanya ve  Finlandiya’daki  Kürt diaspora 

topluluklarına ilişkin karşılaştırmalı araştırmasında191 da belirttiği, tez çalışmamıza 

konu olan İsviçre’de sığınmacı ve mülteci olan Kürtlere ilişkin araştırmamızda da 

görüldüğü gibi, bu ülkelerdeki Kürt topluluklarında, dışlanma ve ırkçılık, geri dönüş 

arzusu, yerinden edilmişlik duyguları diğer ülkelerdeki Kürtlerle iletişim kurmalarını 

                                                            
 
190  ALINIA, a.g.k. 
191  Ötsen WAHLBECK, Kurdish Diaspora: A Comparative Study of Kurdish Refugee 
Communities. Great Britain. 



172 
 

sağlayan ulus-ötesi ağlar gibi pek çok ortak özellik bulunur. Yine de mülteciler 

arasında geldikleri ülkeler, yerleşik oldukları ülkeler ve onlarla ilişkilerine bağlı 

olarak önemli farklar olduğu göz ardı edilemez. Dahası hem gelinen ülkelerin bizim 

örneğimizde Türkiye hem de yerleşilen ülkelerin yine bizim örneğimizde İsviçre’nin 

mültecilerin toplumsal ilişkilerini farklı şekillerde etkileyen bağımsız değişkenler 

olduğu Wahlbeck tarafından iddia edildiği gibidir. Görüşmecilerimizin geldikleri 

Türkiye’de maruz kaldıklarını anlattıkları; dışlanma, ayırımcılık, ırkçılık, 

ötekileştirme deneyimlerine İsviçre’de maruz kaldıkları dışlanma, ayırımcılık, 

ırkçılık, ötekileştirme eklenmiştir diyebiliriz. Bu deneyimlerin bir arada 

düşünülebileceği ve çifte dışlanma olarak anlatılabilir olduğu görülmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 
 

 

EK-1 

- 1951 Tarihli Cenevre Sözleşmesi’nde Mülteciler 

 

 Cenevre Sözleşmesi 1951 Temmuzunda kabul edilmiş ve 1954’te yürürlüğe 

girmiştir. Sözleşmenin ilk imzacı devletleri; Avusturya, Avustralya, Belçika, 

Brezilya, Kanada, Kolombiya, Danimarka, Mısır, Fransa, Almanya Federal 

Cumhuriyeti, Yunanistan, Vatikan, Irak, İsrail, İtalya, Lüksemburg, Monako, 

Hollanda, Norveç, İsveç, İsviçre(İsviçreli delegeler aynı zamanda Liechtenstein’ı da 

temsil etmişlerdir), Türkiye, Büyük Britanya Birleşik Krallığı ve Kuzey İrlanda, 

Amerika Birleşik Devletleri, Venezüella ve Yugoslavya’dır. Küba ve İran da 

gözlemci devletler olarak katılmışlardır. Eylül 2001’de 141 devlet sözleşmeyi 

imzalamıştır.192 

 Sözleşmede, kimin mülteci olacağına dair hükümlerle mültecilere tanınan haklar yer 

almaktadır. Sözleşmeye göre, mülteci; "1 Ocak 1951’den önce meydana gelen 

olaylar sonucunda ve ırkı, dini, milliyeti, belli bir sosyal gruba mensubiyeti veya 

siyasi düşünceleri nedeniyle zulme uğrayacağından haklı sebeplerle korktuğu için 

vatandaşı olduğu ülkenin dışında bulunan ve bu ülkenin korumasından 

yararlanamayan ya da söz konusu korku nedeniyle yararlanmak istemeyen; yahut 

milliyeti yoksa ve bu tür olaylar sonucu önceden yasadığı ikamet ülkesinin dışında 

bulunan, oraya dönemeyen veya söz konusu korku nedeniyle dönmek istemeyen 

kişilerdir" (1951 Cenevre Sözleşmesi, 1.madde A fıkrası). 

Mülteci tanımının yanı sıra sözleşmede imzacı devletlere mültecilerin kabul edileceği 

coğrafyaya ilişkin bir kısıtlama hakkı da tanınmıştır. Sözlesmenin1.maddesinin B 

fıkrasına göre imzacı devletler, 

-1 Ocak 1951’den önce Avrupa’da meydana gelen olaylar, ya da 

- 1 Ocak 1951’den önce Avrupa’da veya başka bir yerde meydana gelen olaylar, 

sıklarından birini seçecekler; (a) sıkkını seçmiş olanlar bu coğrafi kısıtlamalarını 

Birleşmiş Milletler Genel Sekreteri’ne gönderecekleri bir notla değiştirerek 
                                                            
 
192 BMMYK, Mültecilerin Korunması Uluslararası Mülteci Hukuku Rehberi, 
Parlamenterler İçin El Kitabı, Sayı 2, 2001. 
http://www.unhcr.org.tr/docs/ProtectionNGOs/ProtectionNGOs.doc 



174 
 

yükümlülüklerini genişletebileceklerdir(1951 Cenevre Sözleşmesi,1.madde C 

fıkrası). 

 

 Görüldüğü gibi 1951 Sözleşmesinde mültecilik tanımlanırken tarihi ve coğrafi 

çekinceler konulabilmesi öngörülmüştür. Tarihsel anlamda konan çekince 1Ocak 

1951’den sonra gerçeklesen olayların sözleşme kapsamına alınmadığına ilişkinken, 

coğrafi çekince için esneklik tanınmış, yalnızca Avrupa ülkelerinden gelen 

mültecilerin kabulü ile tüm dünyadan gelebilecek mültecilerin kabulü arasında bir 

seçim yapılabilmesi sağlanmıştır. Sözleşmede Avrupa’dan olmak üzerinden bir 

ayrımın yapılmasının nedeni, sözleşmenin Birinci Dünya Savası’nın başlangıcından 

itibaren yerinden olan Avrupalı mültecileri temel alması ve bugün kurulan 

uluslararası mülteci rejiminin ilk olarak Avrupa merkezli kurulmuş olmasıdır.193 

 

 

- 1967 Tarihli Cenevre Sözleşmesi’ne Ek Protokol’de (New York Protokolü) 

Mülteciler 

 

 1951 Sözleşmesinin kabulünden sonra dünyada gelişen olaylar karşısında sözleşme 

hükümlerinin yetersiz kalması, özellikle tarihi ve coğrafi kısıtlama nedeniyle fiilen 

mülteci olan kişiler sözleşme kapsamında yer almadıkları için uluslar arası 

korumadan yararlanamamışlardır. Bu doğrultuda, Mültecilerin Hukuki Statüsüne 

ilişkin 1951 Tarihli Cenevre Sözleşmesine Ek Protokol oluşturulmuş ve 1967 yılında 

yürürlüğe konulmuştur. Protokolün 1.maddesinin 2. fıkrası Cenevre Sözleşmesi’nde 

getirilen “1Ocak 1951’den önce meydana gelen olaylar” kısıtını kaldırmakta ve 

mülteci tanımına uygun herkesi, tarihsel çekince olmaksızın mülteci statüsünde 

değerlendirmektedir. Protokolün 1. maddesinin 3. fıkrası ise Cenevre Sözleşmesinde 

yer alan coğrafi kısıtlamayı kaldırmakta ancak kesin olmayan hükümlere de yer 

vermektedir. Buna göre, daha önce Cenevre Sözleşmesini coğrafi çekinceyle 

imzalamış olan ülkeler bu çekincelerini isterlerse sürdürebileceklerdir; ancak coğrafi 

                                                            
 
193 T. KUHLMAN, Towards A Definition of Refugees. 



175 
 

çekince koymayanlar bundan sonra da hiçbir coğrafi sınırlama olmaksızın Protokol 

hükümlerini yerine getireceklerdir .194 

 

 

- 1967 Tarihli Birleşmiş Milletler Ülkesel Sığınma Bildirisi’nde Mülteciler 

 

 BM ülkesel sığınma bildirisi insan Hakları Evrensel Bildirisinin 14.maddesinde yer 

alan sığınma hakkına dayanarak sığınma uygulamalarına ilişkin birtakım ilkeler 

belirlemiştir. Diğer uluslararası belgelerde konu mültecilere yönelikken, bu belgede 

sığınma hakkı üzerinde durulmuştur. Bu bildirinin aldığı ilkeler devletler için tavsiye 

niteliğindedir, bağlayıcılığı yoktur.195 

 

 

- BMMYK Tüzüğünde Mülteciler 

 

1951 Sözleşmesindeki tanıma benzer bir mülteci tanımı, 14 Aralık 1950tarihli 

Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği (BMMYK) Tüzüğünde yer 

almaktadır. Buna göre; “ırkı, dini, milliyeti ya da siyasi düşüncesi nedeniyle, zulme 

uğrayacağına dair haklı bir korku duyduğu için uyruğunu taşıdığı ülkenin veya eğer 

milliyeti yoksa eskiden ikamet ettiği ülkenin dışında bulunan ve geri dönemeyen ya 

da uyruğunu taşıdığı ülkenin hükümetinin korumasından yararlanmak veya eğer 

milliyeti yoksa eskiden ikamet ettiği ülkeye dönmek istemeyen” kişilerin 

BMMYK’nin ilgi alanına gireceği belirtilmiştir (BMMYK Tüzüğü). 

 

 

-Bölgesel Anlamda 1969 Afrika Birliği Örgütü Sözleşmesi’nde Mülteciler 

 

  Afrika’nın sömürgesizleşme sürecinde ve sonrasında ortaya çıkan çatımsa ve 

iç savaşlar nedeniyle birçok insan ülkesi dışına çıkmış veya çıkarılmış; başka 
                                                            
 
194 M. ÖZCAN, Avrupa Birliği Sığınma Hukuku-Ortak Bir Sığınma Hukukunun 
Ortaya Çıkısı, 17. 
195 ÖZCAN, a.g.k. 



176 
 

ülkelere sığınmak durumunda kalmıştır. Bu doğrultuda Afrika Birliği Örgütü, 

1969yılında “Afrika’daki Mülteci Sorunlarının Özel Yönlerini Düzenleyen 1969 

Afrika Birliği Örgütü Sözleşmesi’ni” kabul etmiştir. Sözleşmeye taraf olan devletler: 

Angola, Benin, Botsvana, Burkina Faso, Burundi, Cape Verde, Cezayir, Çad, Fildişi 

Sahilleri, Demokratik Kongo Cumhuriyeti, Ekvator Ginesi, Etiyopya, Güney Afrika, 

Etiyopya, Fas, Gabon, Gambiya, Gana, Gine, Gine Bassau, Kamerun, Kenya, Kongo, 

Kongo Demokratik Cumhuriyeti, Lesoto, Liberya, Libya Arap Cemahiriyesi, Malavi, 

Mali, Orta Afrika Cumhuriyeti, Mısır, Moritanya, Mozambik, Nijer, Nijerya, 

Ruanda, Senegal, Seyseller, Sierra Leone, Sudan, Swaziland, Tanzanya, Togo, 

Tunus, Uganda, Zambia ve Zimbabwe’dir (BMMYK,2001).Yasal bağlayıcılığı olan 

tek bölgesel sözleşme196 olmakla birlikte, sözleşmede 1951 tanımı genişletilmiş ve 

tanıma ek olarak, “dış saldırı, işgal, yabancı hakimiyeti ve kamu düzenini ciddi 

şekilde rahatsız eden olaylar” nedeniyle ülkesini terk eden kimseler de mülteci 

statüsüne başvurabilir hale gelmişlerdir.197Ayrıca bu sözleşmede Cenevre 

Sözleşmesinde yer verilen coğrafi ve tarihsel sınırlamalar yer almamakta ve iç 

karışıklık, şiddet ve savaş yüzünden kaçanlar mülteci statüsünü kazanmakta, 1951 

Sözleşmesinde olduğu gibi haklı bir zulüm korkusunun varlığı bu mültecilerde 

aranmamaktadır.198 

 

-1984 Cartagena Bildirisi’nde Mülteciler 

 

Afrika kıtasının yanı sıra Amerika’da da bölgesel anlamda mültecilerin 

konumunu belirlemeye yönelik kararlar alınmıştır. 1980’lerde Orta Amerika’da 

yaşanan iç savaş ve beraberindeki mülteci krizi sonrasında “Orta Amerika, Meksika 

ve Panama’daki Mültecilerin Yasal ve insancıl Problemlerden Korunması Hakkında 

Uluslararası Konferanslar Dizisi” düzenlenmiş ve sonrasında “1984 Cartagena 

Mülteciler Bildirisi” kabul edilmiştir.199 Bildiride 1951 Sözleşmesi ve1967 Protokolü 

kapsamına giren mülteci tanımı kabul edilmekle birlikte, bölgesel olayların 
                                                            
 
196 ÖZCAN, s.19 
197 W. B. WOOD, Forced Migration: Local Conflicts and International Dilemmas, Annals of the 
Association of American Geographers,622; D TURTON, Conceptualising Forced Migration, 13. 
198 ÖZCAN, a.g.k. 
199 ÖZCAN, 21 



177 
 

niteliğiyle bağlantılı olarak mülteci tanımı genişletilmekte; “yaygın şiddet, dış saldırı, 

iç çatışmalar, yaygın insan hakları ihlalleri ya da kamu düzenini ciddi biçimde bozan 

diğer durumlardan dolayı yaşamları, güvenlikleri ya da özgürlükleri tehdit altında 

olduğu için ülkelerinden kaçan kimseler” de mülteci tanımına dâhil edilmektedir.200 

 

 Mülteci tanımı bölgesel belgelerde genişletilmiş olsa da uluslararası 

bağlayıcılığı olan belgelerde soğuk savaş döneminin gereksinimlerine uygun olarak 

“haklı zulüm görme korkusu” etrafında şekillendirilmekte; doğal afetlerler, savaş ve 

iç karışıklık gibi konular mülteci statüsüne başvurma nedenlerinden olmadığı için 

özellikle Cenevre Sözleşmesi literatürde eleştirilmektedir. Bunun yanı sıra 

mültecilere ilişkin belgelerde sığınma kavramının tanımlanmadığı da göze 

çarpmaktadır. Sığınma kavramı Afrika Birliği Örgütü Sözleşmesinde kısaca 

tanımlanırken, BM Ülkesel Sığınma Bildirisinde de geçmekle birlikte tanımı 

yapılmamıştır. Özellikle çeşitli bölgesel sözleşmelerde yer alan mülteci tanımı “haklı 

bir zulüm korkusu” yerine, mültecinin yurdundan olması ya da şiddete maruz 

kalması gibi daha objektif nedenler üzerine vurgu yapmaktadır. BMMYK’nın tercih 

ettiği tanım da bu yöndedir.201 

 

 Yukarıdakilerin dışında sığınma ve mültecilerin haklarına yer veren diğer 

bazı uluslararası belgeler; insan Hakları Evrensel Bildirgesi(1948), Savaş Zamanında 

Sivil Kişilerin Korunmasına ilişkin 1949 Tarihli Cenevre Sözleşmesi, Uluslar arası 

Sivil ve Politik Haklar Sözleşmesi (1966), Uluslar arası Ekonomik, Sosyal ve 

Kültürel Haklar Sözleşmesi (1966), Avrupa insan Hakları Sözleşmesi (insan Hakları 

ve Temel Özgürlüklerin Korunmasına ilişkin Sözleşme ve Protokolleri–

1950),Vatansız Kişilerin Statüsüne İlişkin Sözleşme(1954), Vatansızlığın 

Azaltılmasına İlişkin Sözleşme (1961), Her Tür Irk Ayrımcılığına Son Verilmesine 

İlişkin Sözleşme (1965), Soykırım Suçunun Önlemesi ve Cezalandırılması 

Sözleşmesi, 1984Tarihli İşkenceye ve Diğer Zalimane İnsanlık Dışı veya Onur Kırıcı 

                                                            
 
200 S. BUZ, Zorunlu Çıkış Zorlu Kabul: Mültecilik, 13  
201 UNHCR, The State of the World Refugees: A Humanitarian Agenda, Oxford University 
Press,1997. 
 http://www.unhcr.org/cgibin/texis/vtx/home/opendoc.pdf?id=3eb789f42&tbl=PUBL. 



178 
 

Muamele ve Cezaya İlişkin Sözleşme, 1979 Tarihli Kadınlara Yönelik Her Türlü 

Ayırımın Ortadan Kaldırılmasına İlişkin BM Sözleşmesi, Çocuk Hakları Sözleşmesi 

(1989)’dir.202 

 

  - 1948 İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nin Doğrudan Mültecilerle İlişkili 

Bazı Maddeleri  

Madde 1: Bütün insanlar özgür, onur ve haklar bakımından eşit doğarlar. Akıl ve 

vicdana sahiptirler, birbirlerine karsı kardeşlik anlayışıyla davranmalıdırlar. 

Madde 3: Yasamak, özgürlük ve kişi güvenliği herkesin hakkıdır. 

Madde 13: Herkesin bir devletin toprakları üzerinde serbestçe dolaşma ve oturma 

hakkı vardır. Herkes, kendi ülkesi de dâhil olmak üzere, herhangi bir ülkeden 

ayrılmak ve ülkesine yeniden dönmek hakkına sahiptir. 

Madde 14: Herkesin zulüm altında başka ülkelere sığınma ve sığınma 

olanaklarından yararlanma hakkı vardır. 

 

- Mültecilerin Statüsüne Karar Verme Sürecine İlişkin İnsan Hakları Boyutunu 

Da İçeren Genel Prensipler 

- 1951 Sözleşmesi ve 1967 Protokolünde yer alan mülteci tanımı, geri göndermeme 

ve BMMYK ile işbirliği ilkelerine uymak, 

- Mültecilerin statüsüne ilişkin karar verme sürecinde prosödürlerin kanunla 

düzenlenmiş olması, 

- Her başvurunun bireysel olarak incelenmesi, tarafsız, objektif, nitelikli ve konu 

hakkında bilgili kimselerce değerlendirilmesi, 

- Mültecilerin statüsüne ilişkin karar verme sürecinde karar verecek olan merci ile 

başvuru sahibi arasında sorumluluk paylaşımı olması ve başvuru sahibine içinde 

bulunduğu durumu anlatabilmesi için yeterli fırsatın verilmiş olması, 

- Mülteci statüsüne başvuracak olan sığınmacılara sınırlarda başvurma fırsatı, 

tercüman isteme, yasal tavsiye alma, BMMYK’ya giriş yapabilme ve kişisel 

yorumunu ifade edebilme hakkının verilmesine ilişkin sürecin yürütülmesi, 

                                                            
 
202  BUZ, 45-48; ÖZCAN, 22. 



179 
 

-Mülteci hakkında verilecek kararın yazılı olması ve verilen kararın nedeninin 

belirtilmesi, 

- Olumsuz kararlarda yeniden inceleme ve temyiz hakkının verilmesi, 

- Karar verilene kadar ülkeden kalma hakkının verilmesi ve 

- Kriterleri tamamlayan sığınmacının mülteci olarak tanınması ve yerleşme hakkı 

verilmesi203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                            
 
203 G. S. GOODWİN-GİLL Refugees: Challenges to Protection, 138. 
 



180 
 

 

Ek-2 

Görüşme Cetveli 

1. Yaşınız? 

2. Doğum  Yeriniz? 

3. Türkiye’deki Mesleğiniz? 

4. Ailenizin sosyo-ekonomik, politik durumu nasıldı? 

5. Sizden kendinizi birkaç sözcükle tanımlamanız istenirse  ilk 

söyleyeceğiniz sözcükler nelerdir? 

6. İsviçre`ye kaç yılında geldiniz? 

7. Isviçre`ye gelmeden önce Türkiye`de nerede yaşıyordunuz?  

8. 7a)Neden başka bir ülke değil de Isvicre`ye geldiniz? 

9. Isviçre`ye ne amaçla geldiniz? 

10. Geliş sürecini anlatir mısınız? 

11. Türkiye`deki politik bilinclenme ve örgütlenme sürecinizi anlatir mısınız? 

12. Türkiye`den nasıl çıktınız, Isviçre`ye nasıl girdiniz? 

13. Isviçre`ye ilk geldiginiz dönemdeki sıkıntılarınız nelerdi, aştınız mı, nasıl 

aştınız? 

12a) Sizce İsviçreli derneklere veya politik oluşumlara girmek kolay mı, 

zor mu ?Bulunduğunuz ülkede politik yaşama katılmayı ister misiniz ? 

14. Şimdiki durumunuzdan bahseder misiniz? 

15. Isviçre`de aktif politika içerisinde misiniz? Hangi yapı içerisindesiniz? 

Sadece geldiğiniz ülke ile bağlantili politik olusum ve dernekler ile mi 

iliski içerisindesiniz ? Isviçre`nin yerel yapılariyla ilişkili misiniz ?  

16. Entegrasyon sizin için neyi ifade ediyor? Bu konuda ne düşünüyorsunuz?  

17. Isviçre`de daha çok kimlerle görüşüyorsunuz? 

18. Yaşadiginiz evi seçme şansınız var mı? Varsa seçerken nelere dikkat 

ediyorsunuz? 

19. Türkiye ile İsviçre`yi karsilastırır mısınız? (Gündelik, politik, sosyo-

ekonomik olarak) 

20. Bu ülkeye geldikten sonra yaşamınızda ne değişti? 



181 
 

21. Kendinizi `mülteci, sığınmacı, göçmen, sürgün` sözcüklerinden 

hangisiyle tanımlarsınız? Neden? 

22. Kendinizi diğer göçmenlerden farkli hissediyor musunuz? Neden? 

23. Planlarınız, yapmak istediginiz şeyler nelerdir? 

24. Aidiyet konusunda ne düşünüyorsunuz? Kendinizi Isviçre`ye ait 

hissediyor musunuz? 

25. Türkiye`ye dönmek istiyormusunuz? Neden? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



182 
 

 

Ek-3- Görüşmeci Listesi 

Cinsiyet   Doğum Yılı  Doğum Yeri      İsviçre’ye Geliş Yılı    Görüşme Yılı     

Statüsü     

Kadın       1980            Adıyaman               2009                              2010                 

Sığınmacı 

Erkek       1985             Şırnak                     2010                              2010                 

Sığınmacı 

Erkek        1989            Mardin                    2008                              2010                 

Mülteci 

Erkek       1984             Mardin                    2008                              2010                 

Mülteci 

Kadın        1987            Kahramanmaraş      2007                             2010                  

Mülteci 

Erkek       1982             Şanlıurfa                  2009                             2010                  

Sığınmacı 

Kadın       1982             Tunceli                    2009                             2010                  

Sığınmacı 

Erkek       1984              Bingöl                    2010                             2010                  

Sığınmacı 

Erkek       1984             Mardin                    2009                              2010                 

Sığınmacı 

Erkek       1981             Kars                        2006                              2010                  

Mülteci 



183 
 

Erkek       1986             Diyarbakır              2009                               2010                  

Mülteci 

Erkek       1979             Kahramanmaraş      2008                             2010                   

Mülteci 

Erkek       1978             Erzincan                   2008                            2010                    

Mülteci 

Kadın      1982           Diyarbakır                 2009                            2010                    

Sığınmacı 

Erkek       1983            Diyarbakır                 2008                            2010                     

Mülteci 

Kadın       1979        Ankara                      2008                            2010                      

Sığınmacı 

Erkek       1983           Diyarbakır                 2006                             2010                     

Mülteci 

Kadın      1973           Kahramanmaraş         2006                             2010                     

Mülteci 

Erkek       1984          Diyarbakır                  2009                             2010                     

Mülteci 

Erkek      1976           Şanlıurfa                    2008                              2010                     

Mülteci 

Erkek      1980           Malatya                     2006                               2010                    

Mülteci 

Erkek      1987        Diyarbakır                 2008                              2010                     

Sığınmacı 

Erkek    1987          Diyarbakır                2009                               2010                     

Sığınmacı 



184 
 

Erkek    1979          Adıyaman                 2009                               2010                     

Sığınmacı 

Kadın       1981           Diyarbakır               2007                               2010                     

Mülteci 

Erkek      1979            Manisa                    2006                               2010                      

Mülteci 

Erkek       1982           Batman                   2006                               2010                      

Mülteci 

Kadın       1982          Ardahan                  2007                               2010                       

Mülteci 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 
 

 

KAYNAKÇA 

a) Kitaplar 

......, (2012) Küreselleşme Çağında Göç Kavramlar, Tartışmalar, Der.: S. Gülfer 

Ihlamur- Öner N. Aslı Şirin Öner, İletişim, İstanbul. 

…..(2008), Entegrasyonun Ötesinde Türkiye'den Fransa'ya Göç ve Göçmenlik 

Halleri, Der. Didem Danış -Verda İrtis, İstanbul Bilgi Üniversitesi, İstanbul. 

…..,(2011), İltica, Uluslararası Göç ve Vatansızlık Kuram Gözlem ve Politika, 

Ed. Özlen Çelebi-Saime Özçürümez-Şirin Türkay, Birleşmiş Milletler Mülteciler 

Yüksek Komiserliği (BMMYK). 

ABADAN-UNAT, Nermin (2006), Bitmeyen Göç: Konuk İşçilikten Ulus-Ötesi 

Yurttaşlığa,  İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

AGAMBEN, Giorgio (2001), Kutsal İnsan: Egemen iktidar ve Çıplak Hayat, 

Çev: İsmail Türkmen, Ayrıntı Yayınları, İstanbul 

AGAMBEN, Giorgio (2010), Tanık ve Arşiv: Auschwitz’den Artakalanlar, Çev: 

Ali İhsan Başgül, Dipnot Yayınları, Ankara  

AKSOY, Asu (2007), Göçmenlik Deneyimine Kozmopolit Perspektiften Bir 

Bakış, Der. A. Kaya – B. Şahin, Kökler ve Yollar: Türkiye'de Göç Süreçleri, 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

ALINIA, Minoo (2007), Diaspora Mekanları: Kürt kimlikleri öteki olma 

deneyimleri ve  aidiyet politikaları, Çev: Fahriye Adsay,  Avesta, İstanbul 

APPADURAI Arjun (1997), Modernity at Large: Cultural Dimensions of 

Globalization, University of Minnesota Press, Mineapolis 

AYBAY, R. (2005), Yabancılar Hukuku, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul 



186 
 

BARNOUW, Eric (1989), İnternationel Encyclopedia Of Communication, vol.4, 

Oxford universty press, New York 

 

BASCH, Linda; GLICK SCHILLER, Nina; SANTON BLANC, Cristina (1994), 

Nations Unbound: Transnational Projects, Postcolonial Predicaments and 

Deteritorialized Nation States, Gordon and Breach Sience Publishers, Amsterdam 

 

BECK , Ulrıch (2003), What is globalization?, Blackwell Publishing Company,U.S.  

 

BEYER, Gunther (1982),  The Political Refugee: 35 Years Later, International 

Migration Review 

 

BİLGİN, Nuri (2007), Kimlik İnşası, Aşina Kitaplar, Ankara 

BUZ, S. , (2004), Zorunlu Çıkış Zorlu Kabul: Mültecilik, Sığınmacılar ve 

Göçmenlerle Dayanışma Derneği Yayınları: Ankara 

 

CASTELLS, S.– MILLER, M.J., (2003), Göçler Çağı, Modern Dünyada 

Uluslararası Göç Hareketleri, Çev: İbrahim Akbulut-Bülent Uğur Bal, İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

 

CASTLES, S.- DAVİDSON, A. (2000),  Citizenship and Migration:  

Globalisation and the Politics of Belonging, Macmillan, Londra 

CHAMBERS, Iain (2005), Göç, Kültür, Kimlik, Çev. İsmail Türkmen & Mehmet 

Beşikçi, Ayrıntı, İstanbul. 

ÇAĞLAYAN, Handan (2007), Analar,Yoldaşlar,Tanrıçalar-Kürt Hareketinde 

Kadınlar Ve Kadın Kimliğinin Oluşumu, İletişim Yayınları, İstanbul 

ÇİÇEK, Evin (2005), Ararat’ın Yolcuları (İnsan Tacirleri, Göç, Mültecilik), Peri 

Yayınları, İstanbul. 



187 
 

DURKHEIM, E. (1956), Education and Sociology. translated and with an 

introduction by Sherwood D. Fox, foreword by Talcott Parsons, The Free Press, New 

York. 

ELIASSI, Barzoo (2012), Ülkemde Bir Yabancı İsveç’teki Kürt Gençlerinin 

Aidiyet Politikaları, Çev: Hikmet İlhan, Avesta, İstanbul,  

FAIST, Thomas (2003), Uluslar arası Göç ve Ulusaşırı Toplumsal Alanlar, Çev: 

Azat Zana Gündoğan,  Bağlam Yayınları, İstanbul. 

FIBBI et al. (2003), Second Generation Immigrants from Turkey in Switzerland 

FRANÇOİS, Dubet- MARTUCCELLİ, Danilo (1996), Théories de la socialisation 

et définitions sociologiques de l’école, Revue française de sociologie 37. 

 

GIDDENS, Anthony (2010), Göçmenlerin Emek Piyasası Üzerindeki Etkisi, 

Sosyoloji Başlangıç Okumaları, Çev: Günseli Aksoy, Ed. Anthony Giddens, Say 

Yayınları, Ankara. 

GİDDENS A. (2005), Sosyoloji,  Çev: Ümit Tatlıcan, Ayraç Yayınevi, Ankara 

GOFFMAN, E. (1974), Frame Analysis, Harper & Row, New York.   

GOFFMAN, Erwing (1961), Asylums: Essays on the Social Situation of Mental 

Patientes and Other İnmates, Anchor Books, New York 

 

KAYA, Ayhan - KENTEL, Ferhat (2008),  Belçika Türkleri Türkiye ile Avrupa 

Birliği Arasında Köprü mü Engel mi? İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul. 

KAYA, Ayhan (2011), Türkiye’de Çerkesler-Diasporada Geleneğin Yeniden 

İcadı, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul. 

KAYA, İlhan (2007), Müslüman Amerikalılar Göç, Kimlik Ve Entegrasyon, 

Dipnot Yayınları, Ankara 



188 
 

KİRİŞÇİ, K.- WİNROW, G. M. (2010), Kürt Sorunu Kökeni ve Gelişimi,Tarih 

Vakfı Yurt Kitapları, İstanbul 

KOSER, Khalid (2007), International Migration, A Very Short Introduction, 

Oxford University Press, Oxford 

 

KUHLMAN, T.(1991) ,  Towards A Definition of Refugees, Refugee Studies 

Centre 

 

LAZARSFELD, Paul F.; BERELSON, Bernard ; GAUDET, Hazel, (1944): The 

People's Choice. How the Voter makes up his Mind in a Presidential Campaign, 

New York Press 

 

LUCKMAN, P. - BERGER, T. (2008), Gerçekliğin Sosyal İnşası Bir Bilgi 

Sosyolojisi İncelemesi, Çev. Vefa Saygın Öğütle, Paradigma Yayınları, İstanbul 

 

MANNING, Patrick (2005), Migration in World History, Routledge,  Londra 

MANUEL, Nouveau (2009), De Science Politique; Jous La Direction De: Antonin 

Cohen, Bernard Locroix, Philippe Rihtart, La Decouverte, Paris 

 

MCADAM, Doug (1988), Freedom Summer, Oxford University Press, New York 

NEVEU, Eric (1996), Sociologie des mouvements sociaux, Paris, La Découvert 

NEVEU, Eric (1996);, Sociologie des mouvements sociaux, Paris, La Découvert, 

ROUDET, Bernard (1996), Des jeunes et des associations, Paris, L'Harmattan-

INJEP (coll. « Débats Jeunesses»);PASSY, Florence (1998), L'Action 

Altruiste. Contraintes et opportunités de l'engagement dans les mouvements 

sociaux, Genève, Droz 

 

NEZAN, Kendal (1996),The Kurds: Current Position and Historical 

Background, Kurdish Culture and Identity, Zed Books Ltd. 



189 
 

ÖZCAN, Mehmet (2005), Avrupa Birliği Sığınma Hukuku-Ortak Bir Sığınma 

Hukukunun Ortaya Çıkışı, Uluslararası Stratejik Araştırmalar Kurumu, Ankara 

 

ÖZER , Ahmet (2009), Beş Büyük Kavşakta Türkler Ve Kürtler, Hemen Kitap 

Yayınları, İstanbul. 

PATRICK WEIL, La France et ses étrangers, L’aventure d’une politique de 

l’immigration, 1938-1991. 

 

PERCHERON, Annick  (1993), La Socializasyon Politiquie, Armand Colin, Paris 

SAID, Edward (2006), Kış Ruhu, Metis Yayınları, İstanbul 

SALOMON, Kim (1991), Refugees in the Cold War, Lund University Press, Lund. 

 

SCHNAPPER, Dominique (2006), Sosyoloji Düşüncesinin Özünde Öteki İle 

İlişki, Çev: Ayşegül Sönmezay, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul 

 

SKELDON, R. (1997), Migration and Development, Londra 

 

STALKER, P. (1994), The Work of Strangers: A Survey of International Labour 

Migration, ILO, Cenevre. 

 

TODOROV, Tzvetan (1989), Nous et les autres: la réflexion française sur la 

diversité humaine, 1. Baskı, Seuil, Paris. 

 

TOKSÖZ, Gülay (2006), Uluslararası Emek Göçü, İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları, İstanbul 

TRAAÏNİ, C. – SİMÉANT, J. (2006), Sociétés en mouvement, Introduction / 

Pourquoi Et Comment Sensibiliser À La Cause? , in Christophe Traïni (dir.), 

Emotions... Mobilisation!, Presses de Sciences Po, coll. 

 



190 
 

VASSAF, Gündüz, (2010), Daha Sesimizi Duyurmadık Almanya’da Türk İşçi 

Çocukları, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 2. Baskı, İstanbul. 

WAHLBECK, Ötsen,(1999) Kurdish Diaspora: A Comparative Study of Kurdish 

Refugee Communities. Great Britain: Macmillan in association with Centre for 

Research in Ethnic Relations, University of Warwick. 

 
YALÇIN, Cemal (2004), Göç Sosyolojisi, Anı Yayınları, Ankara. 

YEĞEN, Mesut (2006), Müstakbel Türk’ten Sözde Vatandaşa: Cumhuriyet Ve 

Kürtler, İletişim Yayınları, İstanbul 

 

b) Makaleler 

BEAUD, Stephane - NOIRIEL, Gerard (2003), Göçmenlerin ‘Bütünleşmesini’ 

Düşünmek, Toplumbilim Göç Özel Sayısı, No: 17, Çev. Derya Fırat, İstanbul 

 

CASTELLS, S. (2000), International Migration at the Beginining of the Twenty-

FirstCentury: Global Trends and Issues, International Social Science Journal  

 

DANIŞ,  Didem (2004), Yeni Göç Hareketleri ve Türkiye,  Birikim, No. 184-185, 

Ağustos-Eylül  

FAİRCLOUGH, N. – WODAK, R. (1997), ‘Critical Discourse Analysis’, T. Van 

Dijk (Ed.) Discourse as Social İteraction (Vol. 2), London, Thousand Oaks, New 

Delhi: SAGE Publications.  

 

 

FIRAT, Derya (2003), Göçmenlerle İlgili Fransız Sosyolojik Düşüncesinin 

Çözümlenmesi, Toplumbilim Göç Özel Sayısı-17,  İstanbul 

 

GOODWİN-GİLL, G. S. (2001), Refugees: Challenges to Protection, International 

Migration Review, vol.35, no.1.  

 



191 
 

HOLZER , Thomas et al. (2000), Discriminating Decentralization: Federalism 

and the Handling of Asylum Applications in Switzerland, 1988-1996, The Journal 

of Conflict Resolution 44(2) 

 

ILGIN, Candan; HACIHASANOĞLU, Orhan, Göç – Aidiyet İlişkisinin 

Belirlenmesi İçin Model:Berlin / Kreuzberg Örneği, İTÜ Dergisi/A Mimarlık, 

Planlama, Tasarım,C5, S:2 

 

MAURER, Sophie,Ecole (2000), Famılle Et Polıtıque:Socialisations politiques et 

apprentissage de la citoyenneté Bilan des recherches en science politique, 

Dossier d’Etude n° 15.  

 

MONKACHI, Nejma (2003), Sınırdaki İki Örnekten Hareketle Göç(ler) 

Sosyolojisini Yeniden Düşünmek: Kazablanka’daki Fransızlar ve Paris’teki 

Amerikalılar, Çev. Enes Kabakçı, Toplumbilim Göç Özel Sayısı,  no.17, İstanbul 

 

MUHLE, Maria, Le Camp Et La Notıon De Vıe, in Olivier Le Cour 

Grandmaison et al., Le retour des camps ? Autrement | Frontières, 2007. 

NOİRİEL, Gerard (1996) , The French Melting Pot: Immigration, Citizenship, 

and National Identity, Rev. Stanley Hoffmann, November/December . University 

of Minnesota Press. 

 

PERRİNEAU, Pascal (1994), Engagement politique. Déclin ou mutation?, Paris, 

Presses de la Fondation nationale des sciences politiques 

 

 

PETERSEN, W. (1958),  A General Typology of Migration, American 

Sociological Rewiew,23(3). 

 

RİAÑO, Yvonne  - WASTL-WALTER, Doris, (2006a-b) “Historical Shifts in 

Asylum Policies in Switzerland: Between Humanitarian Values and the 

Protection of National Identity”. 



192 
 

 

SAYAD, Abdelmalek, (2003), Çifte Yokluk: Göç Ederken Kurulan Hayallerden 

Göçmen Olmanın Acılarına, Toplumbilim Göç Özel Sayısı, No: 17, Çev. Bediz 

Yılmaz, İstanbul 

 

SAYAD, ABDELMALEK (1977), Les trois âges de l’immigration algérienne en 

France, Actes de la Recherche en Sciences Sociales  

 

 

TURTON, D. (2003a), Conceptualising Forced Migration, Refugee Studies Centre 

Working Paper No.12, Queen Elizabeth House International Development Centre, 

University of Oxford.  

 

VAN BRUİNESSEN, Martin (1999), The Kurds in Movement : migrations, 

mobilisations, communications and the lobalisation of the Kurdish question, 

Working paper no. 14, Islamic Area Studies Project, Tokyo 

 

WEİNER, M. (1985),  On International Migration and International Relations, 

Population and Development Review,11 (3) 

 

WOOD, W. B. (2003a), Forced Migration: Local Conflicts and International 

Dilemmas, Annals of the Association of American Geographers, vol.84, no.4, 

Aralık, 1994, s.622; TURTON, D., Conceptualising Forced Migration, Refugee 

Studies Centre Working Paper No.12, Queen Elizabeth House International 

Development Centre, University of Oxford 

 

WODAK,  R.  (2008), ‘Us and Them’: Inclusion and Exclusion, D. Gerard, R. 

Wodak- J. Paul (Ed.) Identity, Belonging and  Migration. Liverpool: Liverpool 

University Press. 

 

 

 



193 
 

 

c) Tezler ve Diğer Yayınlar 

….,(2005) Zeytinburnu Belediyesi Uluslararası Göç Sempozyumu Bildirileri, 8-11 

Aralık  

 

ALTMAN, 1992 akt.: ILGIN, C. (2005), Yayınlanmamış Tez Taslak Metinleri 

 

MICHON, Sébastien (2006), Études et politique: les effets de la carrière étudiante 

sur la socialisation politique. Thèse pour l’obtention du titre de Docteur de 

l’Université Marc Bloch Strasbourg 2 (École Doctorale Des Humanités), Sous la 

direction de Christian de Montlibert.  

 

PAGIS, Julie (2009), Les Incidences biographiques du militantisme en mai 68 : 

Une enquête sur deux générations familiales : des « soixante-huitards» et leurs 

enfants scolarisés dans deux écoles expérimentales (Vitruve et Ange-Guépin), 

Thèse pour l’obtention du titre de Docteur de l’EHESS, Sous la direction de Gérard 

MAUGER. 

 

PAGIS, Julie (2011), « Engagements soixante-huitards sous le regard croisé des 

statistiques et des récits devie», Politix, 2011/1 n° 93, p. 93-114. DOI : 

10.3917/pox.093.0093. 

 

Zorunlu Göç Ve Etkileri,  Diyarbakır Kalkınma Merkezi, Eğitim,Araştırma, 

Uygulama, Danışmanlık, Üretim ve İşletme Kooperatifi (Rapor) 

Larousse Sözlük ve Ansiklopedisi, Milliyet Yay. 

 

 

 

 

 

 



194 
 

d) İnternet Kaynakları 

BMMYK (2001), Mültecilerin Korunması Uluslararası Mülteci Hukuku Rehberi, 

Parlamenterler İçin El Kitabı, Sayı 2. 

http://www.unhcr.org.tr/docs/ProtectionNGOs/ProtectionNGOs.doc, son erişim: 22 

/10/2012 

 

BMMYK (2003), Mültecilerin Korunması: Sivil Toplum Kuruluşları için Alan 

El Kitabı,  

BMMYK Kuruluş Tüzüğü, http://www.unhcr.org.tr/docs/agreement_tr.pdf çev. Alev 

Örsel, Mart, http://www.unhcr.org.tr/docs/ProtectionNGOs/Chp1.doc , son erişim:  

23/ 11/2012 

Diaspora und Migranten- gemeinschaften aus der Türkei  in der Schweiz 
(Katharina Haab, Claydio Bolzman, Andrea Kugler, Özcan Yılmaz) adlı rapordan 
alınmıştır.   
 http://www.bfm.admin.ch/content/dam/data/migration/publikationen/diasporastudie-
tuerkei-d.pdf. son erişim:  20/ 12/2012 
 

Güney ÇEĞİN, Pierre Bourdieu: Pratikleri Mantığı, Habitus ve Alan Teorisi, 

http://www.bisav.org.tr/yayinlar.aspx?module=makale&menuID=3_3&yayintipid=3

&page=2&yayinid=14&makaleid=253,  son erişim:  05/ 12/2012 

 

http://tdkterim.gov.tr , son erişim:  10/ 12/2012 

 

http://www.bibilgi.com/Kendileme , son erişim:  10/ 12/2012 

Kurdish Diaspora (2005), Encyclopedia of Diasporas, 

http://books.google.com.tr/books?id=7QEjPVyd9YMC&pg=PA214&dq=Kurdish+D

iaspora+(2005),++Encyclopedia+of+Diasporas,&hl=tr&sa=X&ei=sjnHUMyzDsP_4

QTrlYD4Bg&ved=0CDEQ6wEwAA#v=onepage&q=Kurdish%20Diaspora%20(200

5)%2C%20%20Encyclopedia%20of%20Diasporas%2C&f=false , son erişim:  11/ 

12/2012 

 



195 
 

Kürt Diasporası,  http://www.ansiklopedika.org/K%C3%BCrtler , son erişim:  10/ 

12/2012 

LYNCH, M., Forced Back: International Refugee Protection in Theory and 

Practice, Refugees International, http://www.refugeesinternational.org. ,son erişim:  

10/ 09/2012 

 

ÖNGÖR, Sami (1980),  ,Coğrafya Terimleri Sözlüğü, Ankara:Türk Dil Kurumu 

Yayınları, http://tdk.gov.tr , son erişim:  02/ 09/2012 

 

ŞAHİN, Cengiz,  “Yurt Dışı Göçün Bireyin Psikolojik Sağlığı Üzerindeki Etkisi 

İlişkin Kuramsal Bir İnceleme”, G.Ü.Gazi Eğitim Fakültesi Dergisi 21 (2), 57-67,  

http://www.gefad.gazi.edu.tr/window/dosya pdf/ 2001/ 2/ 2001/ 2/ 57/ 67/ 

5/cengizcahin/ pdf/  son erişim:  10/08/2012 

 

UNHCR (1997), The State of the World Refugees: A Humanitarian Agenda, 

Oxford 

UniversityPress.http://www.unhcr.org/cgibin/texis/vtx/home/opendoc.pdf?id=3eb789

f42&tbl=PUBL., son erişim:  10/ 10/2012 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



196 
 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

1985 yılında Ardahan’da doğdu. İlk ve orta öğrenimini Ardahan’da, lise öğrenimini 

Kars’ta tamamladı. 2003 yılında Marmara Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı 

Öğretmenliği Bölümünü kazandı. 2008 yılında mezun oldu. Mimar Sinan Güzel 

Sanatlar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Genel Sosyoloji ve Metodoloji 

Yüksek Lisans Programına 2009 yılında girdi. Şu anda İstanbul’da bir lisede 

öğretmenlik yapmaktadır. 


	kapak
	kapk sonrası
	ıcındekıler
	onsoz
	tezsonn



