
i 

 

T.C.  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

GÜVENLİK ÇALIŞMALARI ALANINDA KOPENHAG 

OKULU’NUN TOPLUMSAL GÜVENLİK 

KAVRAMSALLAŞTIRMASI ÇERÇEVESİNDE BİR ETNİK 

ÇATIŞMA ÖRNEĞİ OLARAK KOSOVA SORUNU 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

BÜLENT SARPER AĞIR 

 

 

 

 

 

 

 

ANKARA–2013 

 



ii 

 

T.C.  

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER 

ANABİLİM DALI 

 

 

 

GÜVENLİK ÇALIŞMALARI ALANINDA KOPENHAG 

OKULU’NUN TOPLUMSAL GÜVENLİK 

KAVRAMSALLAŞTIRMASI ÇERÇEVESİNDE BİR ETNİK 

ÇATIŞMA ÖRNEĞİ OLARAK KOSOVA SORUNU 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

BÜLENT SARPER AĞIR 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

PROF. DR. İLHAN UZGEL 

 

 

 

ANKARA–2013 

 

 

 



iii 

 

 

  

 



iv 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 

 

 

 Bu belge ile, bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin 

gereği olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı ve 

kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim.(……/……/200…) 

 

 

 

 

 

 

       Tezi Hazırlayan Öğrencinin  

Adı ve Soyadı 

 

 

      ……………………………………… 

 

               İmzası 

 

      ……………………………………… 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 

 

İÇİNDEKİLER 

 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................. i 

KISALTMALAR ......................................................................................................... v 

 

GİRİŞ ............................................................................................................................ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KOPENHAG OKULU VE TOPLUMSAL GÜVENLİK 

KAVRAMSALLAŞTIRMASI 

 

1. Kavram Olarak Güvenlik ve Güvenliğin Tanımları ................................................ 16 

2. Küreselleşme ve Güvenlik Arasındaki İlişki ........................................................... 21 

3. Güvenlik Çalışmaları Alanında Dar Güvenlik Gündemine Karşı Genişleyen 

Güvenlik Gündemi Tartışması ..................................................................................... 25 

3.1. Geleneksel Güvenlik Yaklaşımının Temel Özellikleri ve Devlet-İçi 

Çatışmalar ......................................................................................................... 26 

3.2. Güvenliğe Yönelik Eleştirel Yaklaşımlar ................................................. 34 

3.3. Güvenlik Çalışmaları Alanında Referans Nesne Sorunsalı Ve Devletin 

Merkeziliği ....................................................................................................... 39 

4. Kopenhag Güvenlik Çalışmaları Okulu ................................................................... 43 

4.1. Kopenhag Okulu’nun Ortaya Çıkışı .......................................................... 44 

4.2. Sektörel Güvenlik Yaklaşımı .................................................................... 49 

4.3. Bölgesel Güvenlik Kompleksi Teorisi ...................................................... 53 

4.4. Güvenlikleştirme Yaklaşımı ...................................................................... 57 

5. Devlet-Altı/İçi Güvenlik Sorunlarının Anlaşılmasında Yeni Bir Girişim Olarak 

Toplumsal Güvenlik Yaklaşımı ................................................................................... 62 

5.1. Toplumsal Güvenlik Kavramının Ortaya Çıkışı ....................................... 63 

5.2. Genişleyen Güvenlik Tartışmalarında Toplumsal Güvenlik ..................... 68 

5.2.1. Kimlik ve Güvenlik .................................................................... 73 

5.2.2. Toplumsal Güvenlik Çerçevesinde Toplum Kavramı ................ 79 



ii 

 

5.2.3. Devlet ve Toplumsal Güvenlik ................................................... 81 

5.2.4. Toplumsal Güvenliğin Bölgesel Ve Uluslararası Boyutları ....... 84 

5.2.5. Toplumsal Güvenliğe Yönelik Tehditler .................................... 86 

5.2.6. Toplumsal Kimliğin Savunulma Şekilleri .................................. 94 

5.3. Toplumsal Güvenlik Kavramının Eleştirisi ............................................... 97 

5.4. Toplumsal Güvenlik Çıkmazı ................................................................. 102 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

1989-1999 ARASI DÖNEMDE KOSOVA’DA SIRP HÂKİMİYETİ VE 

YAŞANAN TOPLUMSAL GÜVENLİK SORUNLARI 

 

1. Kosova Sorununun Tarihsel Gelişimi .................................................................... 107 

1.1.  Sosyalist Yugoslavya Öncesi Döneme Kadar Kosova Sorunu .............. 108 

1.2. Tito Yugoslavyası’nda Kosova Sorunu ................................................... 115 

2. Tito Sonrası Dönemde Kosova Sorunu .................................................................. 124 

2.1. 1981 Yılı Öğrenci Olayları ve Sırp Milliyetçiliğinin Yükselişi .............. 125 

2.2. Sırp Milliyetçiliğinin Entelektüel Çıkışı: Sırbistan Bilimler ve Sanatlar 

Akademisi Memorandumu ............................................................................. 128 

2.3. Kosova Miti ve Sırp Milliyetçiliği .......................................................... 131 

2.4. Kosova Sorununda Din Faktörünün Rolü ............................................... 132 

2.5. 1980’li Yıllarda Kosova’da Göç ve Demografi Sorunu.......................... 134 

3. Miloşeviç’in İktidara Gelişi ve Kosova’da Sonun    Başlangıcı ............................ 136 

4. Kosova’nın Özerkliğinin Kaldırılması Ve Arnavut Kimliğinin Marjinalleşme   

Süreci ......................................................................................................................... 139 

4.1. Paralel Devlet Yapıları’nın Oluşumu, Amaçları Ve Özellikleri ............. 151 

4.1.1. Paralel Eğitim ve Sağlık Sistemleri .......................................... 156 

4.1.2. Paralel Devlet Yapılarının Finansal Boyutu ............................. 158 

4.1.3. Miloşeviç Rejiminin Paralel Devlet Yapılarına Tepkisi .......... 159 

4.2. Seçim Boykotları ve Demokratik Temsil Sorunu ................................... 160 

4.3. Uluslararası Toplumun Kosova Sorununa Yaklaşımı Ve Dayton 

Anlaşması Sonrası Dönem ............................................................................. 165 

4.4. Kosovalı Arnavutların Kimliklerini Savunma Şekilleri .......................... 172 

4.4.1. Pasif Direniş Stratejisinden Aktif Direniş Çağrılarına ............. 174 



iii 

 

4.4.2. KKO’nun Ortaya Çıkışı Ve Silahlı Mücadele Dönemi ............ 177 

4.5. 1989-1999 Döneminde Kosova’da Göç Sorunu ve Demografik      

Değişim .......................................................................................................... 181 

4.6. Yoğunlaşan Çatışmalar ve Uluslararası Toplumun Devreye Girmesi .... 184 

4.6.1. Son Diplomatik Girişim: Rambouillet Süreci .......................... 189 

4.6.2. NATO Müdahalesi ................................................................... 192 

4.6.3. NATO Müdahalesinin Sonu ve UNMIK’e Giden Süreç .......... 197 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1999-2008 ARASI DÖNEMDE UNMIK YÖNETİMİ ALTINDA ARNAVUT 

HÂKİMİYETİ VE YAŞANAN TOPLUMSAL GÜVENLİK SORUNLARI 

 

1. UNMIK Yönetimi’nin Kurulması ve Yerel Aktörler Tarafından Algılanışı ......... 200 

1.1. Kosova Geçici Konseyi’nin Oluşumu ve Kosovalı Sırpların Tutumu .... 203 

1.2. Geçici Bir “Toplumsal Sözleşme” Girişimi Olarak Kosova Geçici 

Anayasal Çerçevesi ........................................................................................ 207 

1.3. Kosova’nın Kurumsal Yapısı ve Yaşanan Toplumsal Güvenlik       

Sorunları ......................................................................................................... 212 

1.4. Toplumsal Güvenlik Sorunları Açısından “Statüden Önce Standartlar” 

Politikası ......................................................................................................... 215 

2. NATO Müdahalesi Sonrasında Kosova’da Güvenlik Durumu .............................. 220 

2.1. Kosovalı Sırpların Güvenlik Durumu ve Algılamaları ........................... 220 

2.2. Etnik Ayrışmanın Bir Örneği Olarak Bölünmüş Kent Mitrovica ........... 226 

2.3. Mart 2004 Şiddet Olayları ....................................................................... 228 

2.4. Kosovalı Sırp Mülteciler ve Geri Dönüşleri Sorunu ............................... 232 

2.5. Kosova’da Güvenlik Alanında Faaliyet Gösteren Aktörler ve Rolleri ... 235 

3. UNMIK Yönetiminde Kosovalı Sırplar ve Paralel Yapıları .................................. 238 

3.1. Kosovalı Sırpların Paralel Eğitim Sistemi .............................................. 245 

3.2. Sırpları Bütünleştirme Çabaları Kapsamında Merkezsizleşme Süreci ... 246 

4. Miloşeviç Sonrası Sırbistan ve Kosova Sorununa Etkisi ....................................... 249 

5. Viyana Görüşmeleri ve Bağımsızlık İlanına Giden Süreç ..................................... 254 

6. Ahtisaari Planı ve Kosova Cumhuriyeti’nin İlanı .................................................. 259 

 



iv 

 

SONUÇ ...................................................................................................................... 269 

EKLER  ..................................................................................................................... 283 

KAYNAKÇA ............................................................................................................ 284 

ÖZET ......................................................................................................................... 329 

ABSTRACT .............................................................................................................. 331 

 

  



v 

 

KISALTMALAR 

 

AAK Kosova’nın Geleceği İttifakı (Alliance for the Future of 

Kosovo) 

AB    Avrupa Birliği 

ABD    Amerika Birleşik Devletleri 

AGİT    Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı 

AT    Avrupa Topluluğu 

BM    Birleşmiş Milletler 

BMMYK   Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği 

COPRI Kopenhag Barış Araştırmaları Enstitüsü (Copenhagen 

Peace Research Institute)  

DPK Kosova Demokratik Partisi (Democratic Party of 

Kosovo) 

EULEX Avrupa Birliği Kosova Hukukun Üstünlüğü Misyonu 

(European Union Rule of Law Mission in Kosovo) 

KDL    Kosova Demokratik Ligi 

KFOR    Kosova Gücü (Kosovo Force)  

KGK    Kosova Geçici Konseyi 

KKB    Kosova Koruma Birlikleri 

KKO    Kosova Kurtuluş Ordusu 

LKCK Kosova Kurtuluş Halk Hareketi (National Movement for 

the Liberation of Kosovo) 

LPK    Kosova Halk Hareketi 



vi 

 

LPRK Kosova Cumhuriyeti Halk Hareketi (Popular Movement 

for the Republic of Kosovo) 

MC    Milletler Cemiyeti 

NATO Kuzey Atlantik Antlaşma Örgütü (North Atlantic Treaty 

Organization) 

SANU Sırbistan Bilimler ve Sanatlar Akademisi (Srpska 

Akademija Nauka i Umetnosti) 

SDM    Sırbistan Demokratik Muhalefeti 

SDP    Sırbistan Demokratik Partisi 

SKP    Sırbistan Komünist Partisi 

SSCB    Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

SSP    Sırbistan Sosyalist Partisi 

UAÖ    Uluslararası Af Örgütü 

UNDP Birleşmiş Milletler Kalkınma Programı (United Nations 

Development Programme) 

UNMIK Birleşmiş Milletler Kosova Misyonu (United Nations 

Mission in Kosovo) 

YFC    Yugoslavya Federal Cumhuriyeti 

YFHC    Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti 

YSFC    Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti 



1 

 

GİRİŞ 

 

Savaş ve barış konularının ele alınması, Uluslararası İlişkiler disiplininin 

gelişiminde yapıcı bir rol oynamıştır. Gerçekten, 20. yüzyılın başlarında Uluslararası 

İlişkiler disiplininin ortaya çıkışı, Birinci Dünya Savaşı’nın travmalarına bir cevap 

niteliğindedir. Savaş ve barış konuları tüm düzeylerde -bireysel, toplumsal, ulusal, 

uluslararası ve küresel- güvenlik ihtiyacının karşılanması ile ilgili olduğu için çağdaş 

uluslararası ilişkilerdeki en önemli tartışmaların çoğu güvenlik kavramı etrafında 

şekillenmektedir. 

Güvenlik kavramı, bireysel ve kolektif düzeylerde temel kazanımlara yönelik 

tehdidin olmaması durumu olarak tanımlanabilir. Ancak, Uluslararası İlişkiler disiplini 

içinde yine de güvenliğin tanımı hususunda bir uzlaşmadan söz edilememekte ve bu 

nedenle, güvenlik kavramı, tartışmalı bir kavram olarak nitelendirilmektedir. 

Güvenlik, değer yüklü bir sosyal bilim kavramı olduğu için içeriği zamana, mekâna ve 

kültürel unsurlara göre değişmektedir. Bu durumun bir yansıması olarak, güvenlik 

kavramı, çok boyutlu yapısıyla farklı kuramsal değerlendirmelere konu olmuştur. Bu 

değerlendirmeler kapsamında Güvenlik Çalışmaları alanının entelektüel temelini, 

güvenlik nedir, kimin güvenliği söz konusudur, güvenlik sorunu nedir, güvenlik kim 

tarafından ve nasıl sağlanır gibi sorular oluşturmuştur. 

Soğuk Savaş döneminde süper güçler arasındaki rekabet, uluslararası sistemin 

temel belirleyici özelliğini oluşturduğu için, güvenlik de doğal olarak bu parametre 

çerçevesinde değerlendirilmiş ve bu dönemde ulusal güvenlik öncelikli kaygı konusu 

olarak belirginleşmiştir. Uluslararası anarşik sistemde devletler arasındaki rekabetçi 

ilişkileri, devletler üstü bir otoritenin bulunmamasına bağlayan realizm ve neorealizm, 

toprak bütünlüğünün korunması anlamında askeri güvenliği ve siyasi bağımsızlığın 



2 

 

korunması anlamında da politik güvenliği öne çıkararak, devletin güvenliğinin 

sağlanmasını öncelikli olarak salık vermekte ve bu amaç doğrultusunda, maddi 

kapasitelerin artırılmasını ve güç dengesi mekanizmasının işletilmesini önermektedir. 

Devletin bekasının sağlanması arayışını ulusal güvenliğin en belirgin unsuru olarak 

ortaya koyan neorealizm, uluslararası anarşik bir ortamda bulunan devlet aktörünün 

güvenlik problemleri ile ilgili bir teori olarak tanımlanabilir.  

Realizmin ve neorealizmin hâkimiyetinde gelişen geleneksel güvenlik 

anlayışında devlet üzerine yapılan bu vurguya rağmen, devlet inşası süreci ve devletin 

iç unsurları güvenlik teorisi içerisinde yeterince ele alınmamıştır. Bunun dışında, 

Soğuk Savaş koşullarının güvenlik gereksinimleri de bireylerin ve toplumsal grupların 

güvenlik analizinin içine dâhil edilmesini zorlaştırmıştır.
1
 Bununla birlikte, 

yeni/eleştirel güvenlik yaklaşımları, güvenliğin referans nesnesi olarak devletin yerine 

ya toplumsal grupları ya da bireyi koyarak, güvenliği daha geniş sosyal, ekonomik, 

çevresel ve politik amaçlarla birleştirmektedir.
2
 Güvenlik gündeminde yaşanan bu 

genişleme çerçevesinde, epistemolojik olarak nesnel koşullara verilen tepkileri temsil 

eden geleneksel güvenlik anlayışı sorgulanır hale gelmiştir.  

Soğuk Savaş’ın sona ermesinden önce de güvenliğe yönelik devlet merkezli ve 

askeri odaklı yaklaşımlar sorgulanmışsa da, asıl sorgulama, Soğuk Savaş dönemine 

hâkim olan geleneksel güvenlik meşrulaştırmalarının kullanımdan kalkmasıyla 

başlamıştır. Uluslararası düzenin bu yapısal değişimi güvenlik politikalarının 

gündemini etkilemiş ve güvenliğin niteliği, anlamı ve bu çerçevede yeniden 

kavramsallaştırılmasına ilişkin politik ve akademik bir tartışma başlatmıştır. Bu 

                                                 
1
 Pınar Bilgin, Regional Security in the Middle East: A Critical Perspective, Londra, Routledge, 

2005, s. 18-19. 
2
 Eleştirel güvenlik yaklaşımları için bkz. Keith Krause ve Michael C. Williams, Critical Security 

Studies, Concepts and Cases, Londra, UCL Press, 1997. 



3 

 

tartışma, güvenliğin epistemolojik ve ontolojik temellerinden güvenlik gündeminin 

içeriğine ve güvenliğin referans nesnesine kadar uzanmaktadır. Gerçekten Güvenlik 

Çalışmaları alanında devletin merkezi konumu ve ulusal güvenlik kavramının 

güvenliğin sağlanması için temel amaç olduğu düşüncesinin hâkimiyetini, küresel 

karşılıklı bağımlılığın ve devletlerin etnik temelde parçalanması gibi olguların ağırlık 

kazandığı bir ortamda sürdürmesi zorlaşmıştır. 

Genel olarak Uluslararası İlişkiler disiplini dâhilinde güvenlikle ilgili 

tartışmalar, güvenliği askeri anlamda tanımlayan ve güvenlik gündemini “dar” bir 

biçimde ele alan geleneksel yaklaşım ile bu gündemi daha geniş bir biçimde 

yorumlayan yeni yaklaşımlar arasında yaşanmaktadır. Bu tartışmada cevap aranan 

temel soru, “güvenlik ile ilgili yeni anlayışlar gerekli midir yoksa geleneksel anlayış 

çağdaş güvenlik sorunları ile başa çıkmakta doğru ve yeterli bir analitik çerçeve 

sağlamakta mıdır?” şeklinde ortaya çıkmaktadır. Barry Buzan, iki yaklaşım arasındaki 

tartışmanın, Soğuk Savaş’ın askeri ve nükleer saplantılarının yarattığı dayatma 

nedeniyle Güvenlik Çalışmaları alanının daralmasının tatminkarsızlığından ortaya 

çıktığını belirterek, “bu tatminsizlik, ilk olarak, 1970’ler ve 1980’lerde uluslararası 

ilişkilerde ekonomik ve çevresel gündemlerin ortaya çıkmasıyla ve daha sonra da 

1990’larda kimlik sorunları ve ulus-aşırı suç ile ilgili kaygıların artmasıyla 

canlanmıştır”
3
 şeklinde bir değerlendirme yapmıştır. Askeri/stratejik güvenlik 

tehditlerine ek olarak, güvenlik tehditlerinin çok boyutlu ve çeşitli bir hale gelmeye 

başlaması, uluslararası güvenlik ortamının dinamik bir gündem ile karşı karşıya 

kalmasına yol açmıştır.  

                                                 
3
 Barry Buzan, Ole Wæver ve Jaap de Wilde, Security: A New Framework For Analysis, Lynne 

Rienner Publishers, Londra, 1998, s. 2. 



4 

 

Bu ortamda, devlet merkezli güvenlik anlayışı, yeni yaklaşımların artan 

eleştirilerine maruz kalmıştır. Yeni güvenlik yaklaşımlarına göre, temel güvenlik 

tehdidi, insan haklarını etnik, dini ve toplumsal cinsiyet temelinde ihlal eden, etnik 

temizlik ve kitlesel ölümlere yol açan devletlerin kendisinden kaynaklanmaktadır. 

Bunun dışında insanlığa yönelik birçok tehdit, çevresel kirlilik, açlık, doğal felaketler, 

insan ve uyuşturucu kaçakçılığı ve terörizm gibi küresel ve ulus-aşırı bir doğaya 

sahiptir. Görüldüğü üzere güvenlik alanında yaşanan problemler ve bunların 

çözümleri sadece askeri anlamda tanımlanır olmaktan çıkmaktadır. 

Akademik çalışmalarda kuramın rolü, politik yaşam ile ilgili neyin gerçek ve 

önemli olduğunun kavramsal kategorilerinin şekillenmesinde önemlidir. Kavramsal 

araçlar ise, gerçeklikleri daha açık bir biçimde görmemize yardımcı olurlar. Mevcut 

kavramsal çerçevelerde gözden kaçırılan bir boyut, yeni kavramsal çerçeveler ile 

ortaya çıkarılabilir ve bu sayede ampirik anlamda büyük önem taşıdığı belirtilebilir. 

Bu anlamda bağlamsal değişim ile kavramsal yenilik arasında yakın bir bağlantı 

vardır.  Geleneksel güvenlik anlayışı ile yeni güvenlik yaklaşımları arasında bir 

üçüncü yol arayışını ifade eden Kopenhag Okulu’nun güvenlik ile ilgili çalışmaları da, 

Soğuk Savaş’ın sona ermek üzere olduğu bir dönemde güvenlik alanında yaşanan 

gelişmelere bir tepki olarak ortaya konmuştur.  

Kopenhag Okulu, güvenlik alanında devlet aktörünün varlığını ve güvenlik ile 

ilgili kaygılarını kabul etmekle birlikte, güvenlik gündeminde hem tehditler hem de 

aktörler düzeyinde yaşanan genişlemeyi göz önünde bulundurarak yeni bir güvenlik 

çerçevesi oluşturmaya çalışmıştır. Bu çerçevede Kopenhag Okulu’nun ürettiği 

çalışmaların ortak özelliği, kendilerinden öncekilerin “görmezden geldiği” konuları 

gündeme getirmeleri ve bunları dikkate alan kuramsal ve kavramsal açılımlar üreterek 

geleneksel güvenlik anlayışını aşmaya çalışmaları olmuştur. Askeri, politik, 



5 

 

ekonomik, çevresel ve toplumsal güvenlik olmak üzere güvenlik gündemini beş sektör 

üzerinden ele alan Kopenhag Okulu, birbirleriyle olan bağlarını görmezden 

gelmeksizin, her biri ayrı bir güvenlik gündemine, aktörlerine ve dinamiklerine sahip 

olan beş güvenlik sektörü tanımlamıştır. Bu güvenlik sektörlerinden toplumsal 

güvenlik sektörü üzerine odaklanılacak olan çalışmanın bağımlı değişkenini Kosova 

sorunu oluştururken, temel bağımsız değişkeni ise kimlik ve toplumsal güvenlik 

anlayışıdır. 

Soğuk Savaş sonrası dünyada yaşanan çatışmaların doğası, toplumsal güvenlik 

ile ilgili kaygıların uluslararası güvenlik gündeminde ön plana çıkmasına yol açmıştır. 

Gerçekten Soğuk Savaş’ın sona ermesiyle birlikte, devlet güvenliği paradigması içine 

oturtulamayacak bir nitelikte olan devlet ve devleti oluşturan farklı gruplar arasındaki 

çatışmaların sayısındaki önemli artış, güvenlik sorunları ile uğraşan çevrelerde 

toplumsal grupların yüz yüze kaldığı tehditlere yönelik ilgiyi arttırmıştır. Çalışmanın 

kavramsal temelini oluşturan toplumsal güvenlik kavramsallaştırması, Kopenhag 

Okulu’nun 1993 yılında yayınladığı Identity, Migration and the New Security Agenda 

in Europe
4
 adlı çalışmada kapsamlı bir biçimde ele alınmıştır.  

Kavramsal olarak toplumsal güvenlik, bir kolektif kimlik grubunun dil, kültür, 

din, gelenek ve ulusal kimlik gibi özgün özelliklerinin sürdürülebilirliği ile ilgilidir. 

Devlet güvenliği bakış açısından ise, toplumsal güvenlik, devletin güvenliğini tehdit 

ettiği ölçüde önemli olmakla birlikte, Kopenhag Okulu, devlete yönelik tehditlerin 

yanında toplumun kendisine yönelik tehditlerin de bulunduğunu ve bu tehditlerin 

kimlik ile ilgili kaygıları içerdiğini belirtmektedir. Bu bağlamda toplumsal güvenlik 

kavramı, geleneksel yaklaşımın Güvenlik Çalışmaları alanına dâhil etmediği bir 

                                                 
4
 Ole Wæver, Barry Buzan, Morten Kelstrup ve Pierre Lemaitre, Identity, Migration and the New 

Security Agenda in Europe, Londra, Pinter, 1993. 



6 

 

referans nesne olan kolektif kimlik grupları anlamında toplum kavramından hareket 

etmektedir. Devlet güvenliği, egemenliği temel ölçüt olarak ele alırken, toplumsal 

güvenlik kavramı ise kimlik ile ilgili kaygıları ön plana çıkarmaktadır.
5
  

Geleneksel anlamda Güvenlik Çalışmaları alanının bağımsız değişkenleri, 

örgütlü şiddet ve savaş olasılığını etkileyen kaynakları ya da nedenleri içermektedir. 

Bu bağımsız değişkenler, savaşların, kuvvet kullanımının ve şiddet tehdidinin çeşitli 

nedenleri, kaynakları ve açıklamaları ile ilgilidir.
6
 Fakat bu kaynaklar ve/veya 

nedenler güç dağılımı ve maddi kapasiteler gibi askeri niteliği öne çıkan nitelikte 

olabileceği gibi, milliyetçilik, etnik çatışma, devlet-ulus dengesizliği, kültür ve 

ideoloji gibi askeri olmayan nitelikler de gösterebilmektedir. Nitekim Soğuk Savaş’ın 

sona ermesiyle birlikte etnik, dini ve ulusal kimlikler ile ilgili yaşanan güvensizlikler, 

ortaya çıkardıkları etkiler sonucunda güvenlik tartışmalarında çok önemli bir konuma 

yükselmişlerdir. Bu güvensizlikler, birçok durumda devlet-içi çatışmalarla 

sonuçlanmışlardır. 

Devlet-içi çatışmaları incelerken, devletin meşruiyeti ve sosyo-politik 

bağlaşma derecesi ile bu meşruiyet ve bağlaşmanın tarihsel olarak nasıl 

konumlandığına dair sorular sorulması gerekir. Buna karşılık, genel olarak, devletlerin 

kendi içlerinde gelişen istikrarsızlıklara karşı verdiği tepki, sorunların temel 

nedenlerinin belirlenmesinden çok, düzenin tesisi ve kontrolün sağlanması şeklinde 

gelişmektedir. Fakat devlet aktörünün siyasi sınırları içinde yer alan farklı etnik 

gruplar arasındaki çatışmaların önemli uluslararası güvenlik sorunları yarattığı bilinen 

bir gerçektir. Özellikle devlet-toplum bağlaşmasının kırılgan olduğu ve buna bağlı 

devlet-toplum ilişkilerinin güvenlik dinamiğinde ön plana çıktığı bölgelerde etnik 

                                                 
5
 Ibid., s. 25. 

6
 Geleneksel güvenlik anlayışı hakkında bkz. Stephen Walt, “The Renaissance of Security Studies”, 

International Studies Quarterly, Vol. 35, No. 2 (June 1991), s. 211-239. 



7 

 

kimlik üzerinden sürdürülen çatışmalar öne çıkmaktadır. Etnik farklılıkların dışlayıcı 

bir tarzda ele alındığı bu tür çatışmalarda kültürel kimliğin korunması ve yine kültürel 

kimliğe karşı ortaya çıkan tehditlerin etkisizleştirilmesi önem kazanmaktadır. Kimlik 

tanımlamasında kaçınılmaz olarak dışlayıcı bir biçimde kullanılan etnik milliyetçilik 

ise, Kosova örneğinde görüleceği üzere toplumsal güvensizlikler yaratmıştır. 

Eski Yugoslavya döneminde ideolojik temelde oluşturulan siyasi birlik, 

federasyon içindeki kültürel bölünmüşlüğü ortadan kaldıramamıştır. Bu durumun bir 

yansıması olarak, Yugoslavya’nın dağılmasından sonra ortaya çıkan bağımsız 

devletlerde, hâkim etnik grup ile diğer etnik gruplar arası ilişkiler, gerilimli ve 

çatışmaya dönük bir seyir izlemiştir. Nitekim Yugoslavya’nın parçalanması sürecinde 

kimlik ve güvenlik arasında olumsuz bir etkileşim var olmuştur. Yönetenler ile 

yönetilenler arasında gerilimin olduğu yerlerde, devletin dışındaki diğer birimler de 

devletler arası ve devletler içinde yaşanan güvenlik sorunlarının referans nesneleri 

haline gelebilmektedir. Etnik çatışmalar üretme potansiyeline sahip olan toplumsal 

güvenlik sorunları, 1990’lı yıllarda Balkanlar’da yaşanan gelişmeler ile kendisini 

somut bir biçimde ortaya koymuştur. 

Yugoslavya’nın parçalanması sürecinin bir uzantısı olan ve etnik, dini, 

ekonomik, demografik ve hukuki boyutları ile çok yönlü bir sorun olma özelliğine 

sahip olan Kosova sorunu, en basit anlamda Sırplar ve Arnavutlar arasındaki kültürel, 

politik ve demografik bir mücadele olarak tanımlanabilir. Bu mücadele, 1990’lı 

yıllarda Kosova’da faaliyet gösteren Arnavut ayrılıkçı hareketi ile toprak bütünlüğünü 

korumaya çalışan Sırbistan arasındaki çatışmada açıkça kendisini göstermiştir. 

Arnavutların kolektif kimlikleri üzerinden geliştirdikleri kendilerini yönetme isteği, 

kendilerinin denetleyemedikleri bir otoriteye boyun eğmeme isteklerinin bir 

sonucudur. Fakat her iki etnik grup arasındaki Kosova üzerinde hâkimiyet kurma 



8 

 

mücadelesi, bir ülkesel alan üzerindeki çatışmadan ya da mücadeleden daha fazlasını 

içermektedir. Aynı zamanda Kosova sorunu, güvenlik ve kolektif kimlik 

dinamiklerinin etkileşimini temsil etmektedir. 

Kosova sorunu kapsamında Sırpların ve Arnavutların bölgede “yöneten” ve 

“yönetilen” olarak çeşitli dönemlerde değişen rolleri, her iki etnik grubun siyasal ve 

toplumsal davranışlarını etkilemiştir. Sırpların Kosova’yı yönettikleri dönemlerde 

Kosovalı Arnavutlar politik, ekonomik, toplumsal ve kültürel alanlarda ayrımcılığa 

uğramışlardır. Diğer yandan, Arnavutların yönetim pozisyonunda oldukları 

dönemlerde ise, Sırplar ayrımcılığa uğramışlar ve Kosova’dan ayrılmak zorunda 

kalmışlardır. Bu nedenle Kosova’daki mücadelenin iki temel aktörü olan Arnavutların 

ve Sırpların “biz” algılayışları, neyi meşru gördükleri ve neyi başarmak istedikleri, 

içinde bulundukları toplumsal güvenlik koşulları ile yakından ilişkili olmuştur. 

Genel olarak, Yugoslavya’da yaşanan krizi ve özel olarak Kosova’da yaşanan 

çatışmayı anlamak yönündeki bir girişim, tarihsel derinliğe sahip olmazsa, tutarlı bir 

bilgi bütünü ortaya koymaktan uzak olacaktır. Sırplar ve Arnavutlar arasında uzun 

zamandır bir anlaşmazlık konusu olan Kosova sorunu, 1990’lı yıllarda yaşanan 

sorunlardan daha derin tarihi kökenlere sahiptir. Bu nedenle, Kosova’da Sırplar ve 

Arnavutlar arasında toplumsal güvenlik/güvensizlik çerçevesinde gelişen ilişkiler 

dinamiğini anlayabilmek için, Kosova sorununun tarihsel boyutunun açıkça ortaya 

konması gerekmektedir. Bu nedenle, Kosovalı Arnavutlar ile Sırplar arasındaki 

toplumsal bölünmenin nasıl inşa edildiği ve kurumsallaştığı, her iki etnik grup 

arasındaki ilişkilerin tarihi derinliğine de atıfta bulunularak ele alınacaktır.  

Kosova’nın zorlu tarihinde bölge üzerindeki hâkimiyet Sırplar ve Arnavutlar 

arasında birçok defa el değiştirmiştir. Kosova’da bu iki etnik gruptan birinin diğeri 

üzerindeki hâkimiyeti, Sırp-Arnavut ilişkilerinin tanımlayıcı özelliği haline gelmiştir. 



9 

 

1989 yılında Slobodan Miloşeviç yönetimi tarafından Kosova’nın özerkliğinin 

kaldırılması, bu tür bir iktidar değişiminin bir başka örneği olmuştur.
7
 Kosova’nın 

özerkliğinin kaldırılmasından sonra bölgenin Sırp kimliğini daha güçlü vurgulamak 

amacıyla yapılan bazı anayasal, yasal, idari ve demografik uygulamalara karşı 

Arnavutlar, Sırbistan’ın Kosova üzerindeki meşruiyetini sorgulayan barışçıl bir direniş 

ile karşılık vermişlerdir. Bu süreçte oluşturulan paralel devlet yapıları, Sırp 

hâkimiyetine karşı Arnavutların barışçıl direnişinin temelini oluşturmuştur. Kosovalı 

Arnavutların Sırp yönetimini meşru görmediklerinin bir ifadesi olan paralel devlet 

yapıları, 1990’lı yıllarda Kosova üzerindeki Sırp hâkimiyetinin gerçek bir kontrole 

dönüşememesinde önemli rol oynamışlardır. 

Eski Yugoslavya’nın parçalanması sürecindeki birçok örnekte şiddet, yerel 

aktörler tarafından amaçlarının gerçekleştirilmesi yönünde seçilen bir araç olmuşsa da, 

Kosova ve Makedonya, bu genellemenin istisnaları olmuşlardır.
8
 Fakat Kosova sorunu 

bağlamında, pasif direniş stratejisinin beklenen sonucu doğurmaması, artan Sırp 

baskıları ve uluslararası toplumun Kosova sorununun çözümü yönünde nispeten 

edilgen tutumu, Kosovalı Arnavutlar arasında radikal eğilimlerin ortaya çıkmasına 

katkıda bulunmuştur. Kosova Kurtuluş Ordusu’nun (KKO) ortaya çıkışı ile birlikte 

Arnavutlar, Sırp hâkimiyetine karşı sürdürdükleri mücadelelerini silahlı direniş 

biçimine dönüştürmüşlerdir. Genel olarak 1990’lı yıllarda Kosovalı Arnavutların Sırp 

baskısına karşı kolektif kimliklerini koruma ve ulusal amaçlarını gerçekleştirme 

yöntemleri, İbrahim Rugova’nın liderliğinde sürdürülen pasif direniş stratejisi ve 

KKO’nun silahlı mücadelesi olmak üzere iki şekilde kendisini göstermiştir. 

                                                 
7
 Denisa Kostovicova, Kosovo: The Politics of Identity and Space, Londra, Routledge, 2005, s. 2. 

8
 Enika Abazi, “The Role of International Community in Conflict Situation, Which Way Forward?: The 

Case of the Kosovo/a Conflict”, Balkanologie, Vol. 8, No. 1 (2004), s. 17. 



10 

 

Bu dönemde Sırbistan ise, Kosova sorununu devlet güvenliği çerçevesinde ele 

almış ve Arnavut ayrılıkçılığını ve “terörizmi”ni temel tehdit unsurları olarak 

tanımlamıştır. Fakat geleneksel güvenlik yaklaşımının güvenlik tanımı, devlet-içi 

çatışmaları güvenliksizliğin bir kaynağı olarak görmemektedir. Bu anlayış 

çerçevesinde, Kosovalı Arnavutların Sırbistan’dan ayrılma çabaları geleneksel 

anlamda bir ulusal güvenlik tehdidi olarak nitelendirilmez. Bu çerçevede Arnavutların 

ayrılıkçı talepleri ve Sırp yönetiminin uyguladığı baskı, bir iç sorun olarak 

değerlendirilir. Nitekim 1990’lı yıllarda Sırbistan yönetimi, Kosova’da yaşananları bir 

iç sorun olarak nitelendirmiştir. Fakat kolektif kimlik gruplarının kendi varlıklarını 

koruma ve bağımsız bir ortamda kimliklerinin yeniden üretilmesini sağlama arayışları, 

sorunun muhatabı devlet açısından bir ulusal güvenlik sorunu haline gelebilmektedir. 

1999 yılındaki Kuzey Atlantik Antlaşma Teşkilatı (North Atlantic Treaty 

Organization-NATO) müdahalesi sonrasında Birleşmiş Milletler Kosova Geçici 

Yönetim Misyonu’nun (United Nations Interim Administration Mission in Kosovo-

UNMIK) Kosova’ya konuşlanması ile Kosova’da yerel güç dengesi önemli ölçüde 

değişmiş ve Kosova sorunu kapsamında yeni politik dinamikler ortaya çıkmıştır. Bu 

yeni dönemde Kosova, Balkanlar’ın etnik açıdan en homojen bölgesi haline gelirken, 

UNMIK yönetimi altında Kosovalı Arnavutlar da siyasal, toplumsal ve kültürel 

hayatta diğer etnik gruplar ile karşılaştırıldığında ayrıcalıklı ve baskın bir konum 

kazanmışlardır. NATO müdahalesi, Kosova’da yaşanan çatışmaları sona erdirmiş, 

fakat bölgedeki etnik gerilim varlığını sürdürmüştür. Bu etnik gerilimden en çok 

etkilenen grup ise Kosovalı Sırplar olmuştur. 



11 

 

Toplumsal güvenlik kavramının temel analiz birimleri, politik olarak önem arz 

eden etnik ve dini kimliklerdir.
9
 Bu nedenle, Kosova sorunu bağlamında çalışmanın 

temel analiz birimleri Sırp ve Arnavut toplumlarıdır. Unutulmamalıdır ki kimliklerin 

önceden verili ve sabit olduğu varsayımı ile Kosova sorununu ortaya koymak, bu 

sorunda çatışan kimliklerin nasıl oluştuğunu görmemizi engeller. Bu nedenle, 

Kosovalı Arnavutlar ve Sırplar arasındaki çatışmayı karşılıklı bir inşa olarak görmek 

doğru olacaktır. Bu tespit, kimliklerin, çıkarların ve güvensizliklerin nasıl inşa 

edildiğini ortaya koymayı gerektirir. Eğer Kosova sorununda kimliklerin nasıl inşa 

edildiği sorusu cevapsız bırakılırsa, sorunun analizi önemli bir eksiklik 

barındıracaktır. 1990’lı yıllarda Kosovalı Arnavut kimliğini oluşturan unsurlar, Sırplar 

tarafından yürütülen baskıcı uygulamalar ve Rugova yönetimi ile KKO tarafından 

izlenen stratejiler olmuşken, 1999 sonrası dönemde ise, Kosovalı Sırplar kimliklerini 

bölgede Sırbistan’ın egemenliğinin yeniden tesisi ve Kosova’nın Sırp kimliğini 

sürdürme çabaları çerçevesinde inşa etmişledir. 

Metodolojik anlamda indirgemecilik, bir bütünü kendisini oluşturan parçalar 

üzerinden anlamak ve açıklamak anlamına gelmektedir. Kosova sorununun toplumsal 

güvenlik kavramı çerçevesindeki bir analizi, indirgemecilik suçlamaları ile karşılaşma 

riskini taşımaktadır. Fakat bu çalışmada kolektif kimlik gruplarının (Sırplar ve 

Arnavutlar) içinde bulundukları güvenlik durumları karşılaştırmalı olarak ele 

alınmaktadır. Yine de Kosova’da kimlik sorununu önceleyen bir çalışmada 

Kosova’nın tarihi, toplumsal ve siyasal yapısı ile ilgili hassas ve tartışmalı konulara 

girmemek olanaksızdır. Bununla birlikte, çalışmada ele alınan temel tarihsel dönemin 

bütüncül bir resminin ortaya konması amaçlanmamıştır.  

                                                 
9
 Analiz birimi problemi, neyin çalışılmakta olduğu veya çalışmanın aktörünün/aktörlerinin veya 

nesnenin/nesnelerinin ne olduğu sorusu ile ilgilidir. Bkz. Nuri Yurdusev, “”Analiz seviyesi” ve “Analiz 

Birimi”: Bir Ayrım Argümanı”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 4, Sayı. 16 (Kış 2007-2008), s. 3-19. 



12 

 

Çalışmanın temel varsayımı olarak, toplumsal güvenlik kavramı ile geleneksel 

güvenlik anlayışının kolektif kimlik grupları ile bağlantılı devlet-içi güvenlik 

sorunlarını ele almakta karşılaştığı sorunların üstesinden gelinebileceği ileri 

sürülmektedir. Bununla bağlantılı olarak, çalışmanın temel amacını, kimlik temelli 

devlet-içi çatışmaların anlaşılmasında toplumsal güvenlik kavramsallaştırmasının 

analitik önemini ve yararlılığını ortaya koymaktır. Çalışmanın sorunsalını ise, 

geleneksel güvenlik anlayışının devlet-içi ya da devlet-altı güvenlik sorunlarını 

ve/veya çatışmalarını açıklayamaması oluşturmaktadır. Bununla bağlantılı olarak 

kimliğin güvenliği anlamında toplumsal güvenlik kavramının açıklama gücünün temel 

dayanaklarının neler olduğu sorusu ortaya konacaktır. Bu sorunsallar bağlamında 

çalışmanın temel amacı, toplumsal güvenlik kavramının çağdaş güvenlik 

tartışmalarındaki öneminin altını çizmektir. Bu amaç doğrultusunda güvenlik ile ilgili 

devlet merkezli eğilimlerin etnik sorunlara yapıcı alternatifler sunamamasının 

nedenleri ele alındıktan sonra, etnik sorunların yönetimi için kullanılan yöntemlerin 

başarılı olabilmesi için devlet merkezli güvenlik anlayışının bazı değişikliklere 

uğraması gerektiği ileri sürülecektir. Bu sav ileri sürülmekle birlikte, devletlerin, 

dünya politikasında temel örgütlenme birimi olmaya devam ettiği sürece, etnik 

çatışmalar bağlamında belirleyici konumlarını sürdürdükleri belirtilecektir. 

Çalışmanın temel sorunsallarına cevap aranırken çalışmanın tutarlılığını 

sağlayabilmek adına öncelikle kuramsal ve kavramsal bölüm ele alınacaktır. Böylece 

sağlanacak olan kavramsal açıklığın ve kaygının ampirik değerlendirmeyi daha 

anlaşılabilir kılacağı düşünülmektedir. Bu doğrultuda çalışmanın birinci bölümünde 

Güvenlik Çalışmaları alanının tanımlayıcı bir sunumundan çok belirli bir kavramsal 

çerçeve -toplumsal güvenlik kavramı- üzerine odaklanılacaktır. Bununla birlikte, 

çalışmanın temel kavramı güvenlik olduğu için öncelikle bu kavramının farklı 



13 

 

boyutları ile bir tanımlaması yapılacak ve daha sonra Güvenlik Çalışmaları alanını 

uzun süre hâkimiyeti altında tutan geleneksel güvenlik anlayışının genel özellikleri 

incelenecektir. Bu bir ölçüde kaçınılmazdır. Çünkü geleneksel güvenlik anlayışının 

temel unsurlarını ele almak, yeni güvenlik yaklaşımlarının getirdiği eleştirileri 

anlamayı kolaylaştıracaktır. Kopenhag Okulu da geleneksel güvenlik anlayışının 

hegemonyasına olan eleştirileri aracılığıyla yeni bir güvenlik çerçevesi ortaya 

koymayı amaçlamıştır.  

Tartışmayı daha da belirginleştirmek ve genel olarak çalışmada kullanılacak 

olan temel kavramsal çerçeveyi ortaya koyan şartları açığa kavuşturmak için 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik çalışmaları alanındaki yeri ele alınacak ve temel 

özellikleri belirtilecektir. Daha sonra devlet-altı güvenlik sorunlarının anlaşılmasında 

yeni bir girişim olarak değerlendirilen toplumsal güvenlik kavramı ele alınacaktır. Bu 

çerçevede, toplumsal güvenlik kavramının tanımı, topluma yönelik tehditlerin neler 

olduğu, toplumsal kimliğin savunulma biçimleri ve kimlik ve güvenlik arasındaki 

ilişki konuları incelenecektir.  

Çalışmanın ampirik bölümlerini oluşturan ikinci ve üçüncü bölümlerle 

bağlantılı olarak, tezin kavramsal temelini oluşturan toplumsal güvenlik kavramının 

Kosova sorunu örnek olayının anlaşılmasında ve açıklanmasında ne ölçüde 

kullanılabileceği sorusu cevaplanmaya çalışılacaktır. Bu çerçevede Kosovalı 

Arnavutların ve Sırpların kendi kolektif kimliklerini içinde bulundukları şartlar altında 

muhafaza etme ve sürdürme arayışları ve bu süreçte yaşadıkları toplumsal güvenlik 

sorunlarının kaynakları ortaya konmaya çalışılacaktır. 

Çalışmanın ampirik bölümlerinde Kosova sorunu ele alınırken, zaman 

sınırlaması olarak 1989 ve 2008 yılları arası dönem seçilmiş ve bu tarihsel dönem iki 

alt döneme ayrılarak incelenmiştir. Bu iki on yıllık dönemi iki alt tarihsel dönem 



14 

 

halinde ele almanın nedeni ise, sorunlu coğrafyada 1989-1999 yılları arasında yaşanan 

Sırp hâkimiyeti ve bu hâkimiyet altında Kosova’da yaşanan toplumsal güvenlik 

sorunları ile NATO’nun 1999 Kosova müdahalesi sonrasında bölgede Sırp 

hâkimiyetinin sona ermesi ve bu durumun sorunlu coğrafyadaki toplumsal güvenlik 

sorunlarına olan yansımasını ortaya koymaktır. 

Örnek olay çalışmalarının kuramsal ya da kavramsal tartışmalar bağlamından 

uzak bir biçimde ağırlıklı olarak ampirik anlamda ele alınması, sadece tanımlayıcı 

nitelikte bilgi üretimine katkı sağlamaktadır. Bu nedenle, ampirik olarak somutluk 

kazanmış düşünceler ortaya koyabilmek için, pratik bilgi ile kavramsal analizi bir 

araya getirmek önemlidir. Kuramsal ve kavramsal çerçeveler ise, nedenleri, sonuçları 

ve önemi anlamında bir sorun ile ilgili düşüncemizin ana çerçevesini ortaya koyarlar. 

Araştırmada kullanılacak olan kavramsal çerçeve oluşturulduğunda da, tüm analiz 

daha kolay uygulanır hale gelmektedir. Örnek olayın seçimi, kuramsal ve kavramsal 

çerçevenin önermeleri kapsamında Kosova sorununun belirli yönlerinin incelenmesine 

dayanmıştır. Bu kapsamda, çalışmanın ampirik gerçekliklerle kavramsal çerçevenin 

bir araya getirilmeye çalışıldığı ikinci ve üçüncü bölümlerinde, olguların kuramsal ve 

kavramsal çerçeve ile uyumunu göstermek amacıyla, uygun görülen yerlerde ampirik 

kanıtlar ile ilgili olarak kısa ama gerekli kavramsal ve kuramsal değerlendirmeler 

yapılmıştır. 

Günümüzde devletlerin büyük çoğunluğu çok uluslu birer siyasi örgütlenme 

niteliği göstermektedir. Buna karşın, geleneksel güvenlik anlayışı, analizinin 

merkezine devlet aktörünü koymakta ve devletin temel bileşeni olan “ulus”un devletle 

olan ilişkisini göz ardı etmektedir. Fakat kolektif kimlik gruplarının devlet aktörü ve 

diğer kolektif kimlik grupları ile olan ilişkileri, bir güvenlik sorunu olarak ele 

alınabilecek bir niteliğe bürünebilmektedirler. Bu noktada çalışmanın önemi ise, 



15 

 

kolektif kimlik gruplarının güvenliği ile bağlantılı olan devlet-içi güvenlik sorunlarını 

inceleyen ve daha çok ampirik çalışmalar niteliği taşıyan çalışmalara kuramsal ve 

kavramsal çerçeveyi dâhil ederek bu tanımlayıcı çalışmaları açıklayıcı ve düşünsel 

boyutlar ile desteklemektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



16 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KOPENHAG OKULU ve TOPLUMSAL GÜVENLİK 

KAVRAMSALLAŞTIRMASI 

 

1. Kavram Olarak Güvenlik ve Güvenliğin Tanımları 

 

Güvenlik kavramını anlamak, hangi koşullar altında güvenliğin elde edildiğini 

belirlemekten temel olarak farklı bir tür entelektüel uğraştır. Kavramsal açıklık, 

mantıksal olarak, güvenliğin gerekli koşullarını araştırmaktan önce gelmektedir. 

Çünkü bu tür koşulların tanımlanması, bir güvenlik kavramını gerektirir.
10

 Bu 

nedenle, Güvenlik Çalışmaları alanı ile bağlantılı bir incelemeye başlamadan önce, bu 

kavramın ne anlama geldiğini belirtmekte yarar vardır. Herhangi bir çatışma 

durumunda, aktörlerin kendi öz kazanımlarını diğer aktörlerin tehditlerine rağmen 

devam ettirebilmeleri ve koruyabilmeleri olarak tanımladığımız güvenlik kavramını 

David Baldwin, “sahip olunan kazanımlara gelebilecek bir zararın en düşük olduğu 

hal” şeklinde tanımlarken,
11

 Buzan’a göre ise, asıl güvenlik, tehditten özgür kalabilme 

gayretidir.
12

  

 Güvenlik kavramının, fiziksel ve psikolojik olmak üzere iki boyutu vardır. 

Tarih boyunca, daha ziyade güvenliğin fiziksel boyutu üzerinde durulmuş ve devletin 

sınırlarını başka devletlerin saldırı ve tehdidinden uzak tutmak, devletlerin güvenlik 

                                                 
10

 David A. Baldwin, “The Concept of Security”, Review of International Studies, Vol. 23, No. 1 

(January 1997), s. 8. Güvenlik, Latince se (olmaksızın) ve cura (endişe) kelimelerinin birleşmesinden 

oluşan securitas kelimesinden türemiştir. Securitas, “endişeden uzak olma ve sükûnet” anlamına 

gelmektedir. Bkz. J. Frederik M. Arends, “Homeros’tan Hobbes ve Ötesine: “Güvenlik” Kavramının 

Avrupa Geleneğindeki Boyutları”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 6, Sayı. 22 (Yaz 2009), s. 3-33. 
11

 Baldwin, op. cit., s. 13. 
12

 Güvenlik kavramının az gelişmiş bir kavram olarak nitelendirilmesiyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. 

Barry Buzan, People, States and Fear: National Security Problem in International Relations, 

Sussex, Whealsheaf, 1983, s. 3-9; Barry Buzan, People, States and Fear: An Agenda For 

International Security Studies in the Post-Cold War Era, 2. edition, Londra, Whealsheaf, 1991, s. 3-

12. 



17 

 

anlayışlarının en temel unsuru olmuştur. Fakat güvenlik, fiziksel tehditlerden özgür 

olmanın nesnel durumundan daha fazlasını içerir. Bu çerçevede, güvenliğin psikolojik 

boyutu ön plana çıkmaktadır. Güvenlik ile ilgili herhangi bir korkudan uzak olma 

durumunu içeren güvenliğin psikolojik boyutu, fiziksel bir saldırının varlığı gibi 

somut tehditleri içermeyebilir. Örneğin, bir devletin ve onun halkının kendini güvende 

hissetmesi, soyut yönleri olan ve farklı algılamalardan kaynaklanan bir olgudur. Bu 

çerçevede, güvenliğin doğasının nesnel gerçeklik ile öznel algılamaların 

birlikteliğinden oluştuğu ileri sürülebilir.  

Güvenliğin ne anlama geldiği, nasıl kavramsallaştırılabileceği ve en önemli 

araştırma sorularının neler olduğu konularında ortak bir anlayış mevcut değildir. Bu 

nedenle, güvenliğin bir amaç mı, bir sorun alanı mı, bir kavram mı, bir araştırma 

programı mı, yoksa bir disiplin mi olduğu konusunda belirsizlik vardır.
13

 Tek bir 

güvenlik kavramı olmadığı gibi “ulusal güvenlik”, “insan güvenliği” ve “uluslararası 

güvenlik” kavramları farklı sorunlar bütününe işaret etmektedir ve farklı tarihsel ve 

felsefi bağlamlarda kökenleri bulunmaktadır.
14

 Son dönemde güvenlik kavramı ile 

ilgili tartışmalarda bazıları, güvenlik anlayışında temel bir paradigma değişimini 

gerektirecek kadar dünyanın değiştiğini ileri sürmekteyken, bazıları ise geleneksel 

kavramların önemini ve geçerliliğini koruduğuna inanmaktadırlar. Bu nedenle, 

güvenlik, sosyal bilimler içerisinde özünde tartışmalı kavramlardan biri olarak 

                                                 
13

 Bu tartışmalar için bkz. Helga Haftendorn, “The Security Puzzle: Theory Building and Discipline-

Building in International Security”, International Studies Quarterly, Vol. 35, No. 3 (1991), s. 3-17; 

Paul Williams, Security Studies: An Introduction, Londra, Routledge, 2008, s. 1; John Baylis, 

“International and Global Security in the Post-Cold War Era”, The Globalization of World Politics: 

An Introduction to International Relations, John Baylis ve Steve Smith ed., Oxford, Oxford 

University Press, 2001, s. 254. 
14

 Bkz. Emma Rothschild, “What is Security?”, Deadalus, No. 124 (1995), s. 53-98. 



18 

 

kalmıştır.
15

 Geleneksel güvenlik anlayışının güvenlik sorunlarına olan yaklaşımı, 

kavramsal tanımları kolaylaştırırken, güvenlik kavramının daha geniş bir gündeme 

sahip olması, kavramsal anlamdaki basitliği zorlayarak, alternatif tanımların 

geliştirilmesi gereğini ortaya koymuştur. 

Ulusal güvenlik anlayışı, belirli bir tarihsel düzlemden ortaya çıkmıştır. 17. 

yüzyılda ulus-devletin doğuşu ve ulusal bekaya olan ilgisi ile birlikte, ulusal güvenlik 

öncelikli ilgi alanı haline gelmiştir. Kavram olarak ise, “ulusal güvenlik”, İkinci 

Dünya Savaşı sırasında “Amerika’nın dünyanın geri kalanıyla ilişkisini açıklamak 

için” Amerika Birleşik Devletleri’nde (ABD) ortaya atılmıştır.
16

 Bir süreç ya da bir 

amaç olarak anlaşılabilecek olan ulusal güvenlik, temel ulusal çıkarların dış 

tehditlerden korunması anlamını taşır. Ulusal güvenlik politikasının oluşturulması, 

düşman tarafından yaratılan tehdit algılaması, hükümetin elindeki kaynaklar ve 

ülkenin temel çıkarları gibi faktörlerden etkilenir. Bu faktörler statik olmadığı için 

güvenlik ihtiyaçları sürekli olarak evrimleşir ve değişen gerçekliklere uygun olarak 

yeniden tanımlanır. Buzan da, ulusal güvenliğin genel bir tanımının olamayacağını, 

sadece belirli durumlar ile ilişkisi çerçevesinde tanımlanabileceğini ileri 

sürmektedir.
17

 Daha genel bir ifade ile güvenlik, ontolojik olarak verili değildir, fakat 

anlamı zamana ve mekâna göre değişen politik bir inşa sürecini içerir. 

                                                 
15

 Adrian Hyde-Price, “Beware the Jabberwock!”: Security Studies in the Twenty-First Century”, 

Europe’s New Security Challenges, Heinz Görtner, Adrian Hyde-Price ve Erich Reiter ed., Londra, 

Boulder, 2001, s. 28-29. 
16

 Ulusal güvenlik kavramı, 26 Haziran 1947’de ABD Başkanı Harry Truman tarafından Ulusal 

Güvenlik Yasası’nın imzalanması ile ABD dış politikasının resmi ilkelerinden birisi haline gelmiştir. 

Soğuk Savaş dönemindeki jeopolitik rekabette ABD, hem askeri, hem de askeri olmayan unsurlar ile 

gerçekleştirdiği girişimleri tanımlayacak bir kavrama ihtiyaç duymuştur. Bkz. Ole Wæver, “Peace and 

Security: Two Concepts and Their Relationship”, Contemporary Security Analysis and Copenhagen 

Peace Research, Stefano Guzzini ve Dietrich Jung ed., New York, Routledge, 2004, s. 56. 
17

 Her ulusun korkuları, hassasiyetleri ve tarihi deneyimleri farklı olduğu için, güvenlik farklı uluslar 

için farklı anlamlar taşımaktadır. Buzan, op. cit., s. 6. 



19 

 

Ulusal güvenlik kavramından farklı olarak uluslararası güvenlik kavramı, 

ülkeselliğin askeri anlamda savunulmasını da içeren güvenliğin karşılıklı bağımlı ve 

ilişkili doğasını tanımlamaktadır. Bu anlayışın içinde bulunduğu bağlam, anarşik 

devletler sistemidir ve uluslararası güvenlik, devletlerin güvenlik alanında birbirlerine 

yönelik davranışlarını etkileyen sistemik koşulları ifade etmektedir.
18

 Anarşi 

kavramından doğrudan etkilenen uluslararası güvenlik kavramı, devletler arasındaki 

etkileşimleri düzenleyecek ve kuralları ve normları yürütecek güçlü kuruluşların 

olmadığı bir durumda söz konusudur. Ulusal güvenlik kavramını ulus-devletin üzerine 

odaklanması ve diğer devletlerin güvenliğini hesaba katmaması nedeniyle eleştiren 

Helga Haftendorn, uluslararası güvenlik kavramının mevcut güvenlik sorunlarını en 

uygun bir biçimde tanımlayabileceğini ileri sürmektedir.
19

 Buna karşın, Ken Booth, 

dünya güvenliği kavramının uluslararası güvenlik kavramından daha kapsayıcı 

olduğunu belirtmektedir.
20

 Çünkü Soğuk Savaş döneminde kullanılan haliyle 

karşılaştırıldığında uluslararası güvenlik kavramı, güvenlik gündemi anlamında artan 

bir çeşitliliğe sahiptir. Artık devletler, güvenlik alanında aralarında var olan karşılıklı 

bağımlılığı sadece askeri güvenlik sorunları çerçevesinde değerlendirmemektedirler. 

Güvenliğin genişleyen gündemine paralel olarak, devletler arasındaki güvenlik 

ilişkilerinin inşasında ortak kuralların, kurumların ve anlayışın mevcudiyeti daha 

büyük bir önem kazanmıştır.  

Bireyi ya da kolektif olarak insan gruplarını güvenliğin referans nesnesi olarak 

ele alan insan güvenliği yaklaşımına göre ise, insani gereksinimler devlet merkezli 

güvenlik anlayışının ötesinde yer almaktadır. Bu anlamda insan güvenliği kavramı, 

uluslararası politikanın geleneksel alanının ötesinde yer alan aktörleri ve gündemleri 

                                                 
18

 Ibid., s. 22. 
19

 Haftendorn, op. cit., s. 3-11. 
20

 Ken Booth, Theory of World Security, Cambridge, Cambridge University Press, 2007, s. 4. 



20 

 

kapsamaktadır.
21

 İnsan güvenliği yaklaşımı ilk defa 1991 yılında Birleşmiş Milletler 

(BM) ve Afrika Birliği Örgütü tarafından düzenlenen Afrika Liderlik Forumu’nda dile 

getirilmiş olmakla birlikte,
22

 BM Kalkınma Programı’nın (United Nations 

Development Programme-UNDP) 1994 yılında yayınladığı İnsani Gelişim Raporu, 

insan güvenliği kavramının Güvenlik Çalışmaları alanına dâhil olmasında önemli bir 

dönüm noktası olmuştur.
23

 Bu raporda, insan güvenliği ile ilgili kaygıların sosyo-

ekonomik bozulma ve insan hakları ihlalleri gibi durumlardan kaynaklandığına 

yönelik bir anlayış çerçevesinde bireysel güvenlik, sosyal güvenlik, ekonomik 

güvenlik, gıda güvenliği ve eğitim ve sağlık hizmetlerinin sağlanması gibi alanlar 

insan güvenliği kavramı içerisine dâhil edilmiştir.  

İnsan güvenliği kavramının normatif doğasının anlamı, güvenliği birey 

çerçevesinde ele almayı içeren etik bir sorumluluğu olmasından kaynaklanmaktadır. 

Bu etik sorumluluk nedeniyle insan güvenliği kavramı, ulusal ya da uluslararası 

güvenlik politikasının başarı ya da başarısızlığının değerlendirilmesi için yeni bir ölçüt 

oluşturmuştur.
24

 Devletlerin vatandaşlarının güvenliğini sağlaması hususunda, BM, 

Avrupa Birliği (AB) ve Uluslararası Af Örgütü (UAÖ) gibi aktörlerin yapmış olduğu 

değerlendirmeler daha büyük bir dikkatle ele alınmaya başlamıştır.  

İnsan güvenliği, devletin güvenliğinin tesisinin sonuç olarak vatandaşlarının 

güvenliğini sağlayamayacağı anlayışını savunmaktadır. Devletin kendi güvenlik 

arayışları sırasındaki uygulamaları, insan güvenliğine yönelik tehditler haline 

dönüşebilmektedir. Bu doğrultuda, örneğin, UAÖ’nün 2002 yılı raporuna göre, insan 

                                                 
21

 İnsan güvenliği kavramının kuramsal arka planı, doğuşu ve gelişimi ile ilgili ayrıntılı bir çalışma için 

bkz. A. Şevket Ovalı, “Üyopya ile Pratik Arasında: Uluslararası İlişkilerde İnsan Güvenliği 

Kavramsallaştırması”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 3, Sayı. 10 (Yaz 2006), s. 5-22. 
22

 Peter Hough, Understanding Global Security, 2. edition, New York, Routledge, 2008, s. 14. 
23

 Raporun ayrıntıları için bkz. http://hdr.undp.org/en/reports/global/hdr1994/, (01.06.2010). 
24

 Edward Newman, “Human Security and Constructivism”, International Studies Perspectives, Vol. 

2 (2001),  s. 239-251. 

http://hdr.undp.org/en/reports/global/hdr1994/


21 

 

güvenliği anlamında devletler terörist örgütlerden daha önemli tehditler ortaya 

koymaktadır.
25

 Güvenliğin odağını bireylere doğru yöneltmek, insanın güvenliğini ve 

refahını ilgilendiren küresel tehditlerin de resme dâhil olmasını gerektirmektedir. Bu 

anlamda sadece ulusal ve yerel kapsamda değil, küresel kapsamda da, bireyin 

kendisini özgürce geliştirmesinin önündeki tüm fiziksel, yapısal ve insani kısıtlamaları 

kapsayan baskıcı güç yapılarından özgürleşmesi,
26

 insan güvenliği için gerekli bir 

koşul olarak ortaya çıkmaktadır. 

 

2. Küreselleşme ve Güvenlik Arasındaki İlişki 

 

Uluslararası otoritenin devlet merkezli, egemenlik yönelimli ve belirli bir 

toprak parçasıyla sınırlı çerçevesini belirten Vestfalyen devletler sistemi, hukuksal 

planda devletlerin eşitliği, egemenlerin muaf tutulması ve başka devletlerin içişlerine 

karışmama doktrini gibi temel uluslararası hukuk normları aracılığıyla 

yapılandırılmıştır.
27

 Fakat küreselleşme süreci ile birlikte uluslararası alanda temel 

aktör olarak devletin ayrıcalıklı konumunu ifade eden Vestfalyen devlet egemenliği, 

artan bir biçimde düzenli ihlallere konu olmaktadır. 

Küreselleşme ile birlikte devlet ve devletin egemenlik kavramı dönüşüme 

uğramakta ve buna bağlı olarak, devletin eylemleri ve tercihleri, giderek kendi 

kontrolünün olmadığı veya sınırlı olduğu egemenlik ötesi alanlarda belirlenmektedir. 

Örneğin, faaliyetlerini giderek uluslararası alana kaydıran terörist grupların ve 

                                                 
25

 Helene Sjursen, “Security and Defence”, ARENA Working Paper, 10/2003, 

http://www.arena.uio.no/publications/wp_03_10_sjursen.pdf, (10.10.2009). 
26

 Özgürleştirme kavramı ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Ken Booth, “Güvenlik ve Özgürleştirme”, 

Avrasya Dosyası, Güvenlik Bilimleri Özel, Cilt. 9, Sayı. 2 (Yaz 2003), s. 51-70. 
27

 Richard Falk, Dünya Düzeni Nereye: Amerikan Emperyal Jeopolitikası, çev. Neşenur Domaniç 

ve Nusret Arhan, İstanbul, Metis Yayınları, 2004, s. 26-28. 

http://www.arena.uio.no/publications/wp_03_10_sjursen.pdf


22 

 

organize suç örgütlerinin faaliyetlerinde otorite kaymasının nasıl olduğu görülebilir.
28

 

Devlet-altı ve devlet üstü düzeylere doğru yaşanan otorite kaymaları sonucunda, 

devletin egemenliği sorgulanır hale gelmiştir. Devletin eylemlerinin etkinliğinin ve 

meşruiyetinin sorgulanmasına yol açan bu durumda, söz konusu sorgulamanın en göze 

çarpan alanlarından birisi olarak güvenlik ön plana çıkmaktadır. Gerçekten, devlet 

düzeyi dışındaki düzeylerle (devlet-altı ve devlet-üstü) bağlantılı güvenlik sorunları 

karşısında devletin kendisi sorunlarla karşılaşmaya başlamıştır. Çünkü artık, güvenlik 

gündemini işgal eden her olay, geleneksel güvenlik anlayışı çerçevesinde açıklanabilir 

olmaktan uzaktır. 

Küreselleşme çerçevesinde değişen şartlar ve bunun sonucu olarak meydana 

gelen belirsizlikler ve istikrarsızlıklar Güvenlik Çalışmaları alanının öncelikli 

araştırma konularından birisi haline gelmiştir. Güvenliğin artan bir biçimde küresel 

şebekeler
29

 içinde yapılanmaya başlaması ile birlikte, güvenlik kavramının 

genişletilmesi ve yeniden kavramsallaştırılması gerektiği düşüncesi, küreselleşme 

süreçlerinin etkilerine açık hale gelmiştir. Bu çerçevede, uzun süreden beri 

küreselleşme süreçlerini düşünsel planlarında göz ardı eden geleneksel güvenlik 

anlayışının ileri gelenleri bile şimdi, küreselleşmenin günümüz ve geleceğin güvenlik 

meselelerinde çok büyük etkisi olduğunu kabul etmektedirler.
30

 

Ülkeselliğin güvenlikten ayrılması ile fiziksel olmayan güvenliğin önem 

kazanması, güvenlik tehditlerinin çeşitlenmesi ve yeni güvenlik gündemi ile 

küreselleşme arasındaki bağ, kimliğin bir güvenlik sorunu olarak kendisini güçlü bir 

biçimde ortaya koyması ve devletin vatandaşları için güvenlik üretme kapasitesinin 

                                                 
28

 Ibid., s. 43. 
29

 Güvenliği etkileyen küresel şebekeler, ulaşım ve iletişim teknolojileri ve serbest piyasa koşullarına 

dayalı uluslararası ekonomik sistem gibi yapıları içermektedir. Victor D. Cha, “Globalization and the 

Study of International Security”, Journal of Peace Research, Vol. 37, No. 3 (2000), s. 391-403. 
30

 Bu yöndeki bir değerlendirme için bkz. Ersel Aydınlı, “Küreselleşme ve Güvenlik: Teorik 

Yaklaşımlar”, Avrasya Dosyası, Güvenlik Bilimleri Özel, Cilt. 9, Sayı. 2 (Yaz 2003), s. 38-39. 



23 

 

azalması, küreselleşme ve güvenliğin birbirleriyle ilişkide olduğu temel alanları 

oluşturmuştur.
31

 Güvenlik, egemen bir alanda hayati çıkarların korunması olarak 

tanımlanarak, ülkesellik ile güvenlik arasında yakın bir bağ kurulmuştur. Fakat 

ülkesellik boyutu küreselleşme ile birlikte açık bir biçimde sorgulanmaya başlamış ve 

geleneksel olarak farklı kurumların sorumluluk alanı olarak görülen iç ve dış güvenlik 

arasındaki ayrım, tartışmalı bir konu halini almıştır.
32

  

Her ne kadar küreselleşme, devletlerin geleneksel güvenlik konularına yönelik 

vurgusunu değiştirmemişse de, yeni tehdit türlerinin ve tehdit kaynağı olan aktörlerin 

ortaya çıkması, güvenlik sağlayıcısı olarak devletin özel konumunu aşındırmıştır. Bu 

nedenle, devletin, güvenlik ihtiyaçlarının karşılanması konusunda daha az yetenekli 

bir hale geldiği ileri sürülmüştür.
33

 Bununla ilişkili olarak savaşın doğası da, devletler 

arası savaştan iç savaşlara ve etnik çatışmalara doğru değişmektedir. Geleneksel 

büyük ölçekli savaşlar yerini düşük yoğunluklu çatışmalara bırakmaktadır ve bu tür 

çatışmalar, güvenliğin iç/dış ayrımı mantığını önemli ölçüde belirsizleştirmektedir.
34

 

Özellikle iç savaşlar şeklinde ortaya çıkan toplumsal patlamalar, savaşa eğilimli 

bölgelerde çok düzeyli (birey, grup, topluluk, ulus ve uluslararası) güvensizlikler 

üretebilmektedir. 

Küreselleşme süreci, dili, değerleri ve yaşam biçimlerini değiştirerek, yerel 

kültürel özellikleri dönüştürmekte ve bu kültürlerin kendilerini yeniden üretme 

yeteneğini olumsuz yönde etkilemektedir. Küreselleşme, homojenleştirici eğilimleri 

ile var olan kimlikleri istikrarsızlaştırmış ve yerel kimliklerin direnişini artırmıştır. 

                                                 
31

 Ian Clark, Globalization and International Relations Theory, New York, Oxford University Press, 

1999, s. 114.  
32

 Cha, op. cit., s. 391-403; Aydınlı, op. cit., s. 39. 
33

 Norrin M. Ripsman ve T. V. Paul, “Globalization and the National Security State: A Framework for 

Analysis”, International Studies Review, Vol. 7 (2005), s. 202-222. 
34

 Thomas Diez ve Pertti Joenniemi, “Security and Political Identity in a Globalized Era”, 

http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/mannheim/w18/Diez-Joenniemi.PDF, 

(19.09.2008). 

http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/mannheim/w18/Diez-Joenniemi.PDF


24 

 

Yerel kimliklerin güçlenmesi, gücün geleneksel merkezi olarak devlete yönelik 

giderek artan eleştirel duruş ile de yakından bağlantılıdır. Böylece ulus-devlet, 

kendisini hem yukarıdan, hem de aşağıdan zorlayan küreselleştirici ve yerelleştirici 

baskılara maruz kalmıştır.   

Küreselleşmenin ulusal güvenlik alanında devleti zayıflattığı yönündeki 

argümanı, tüm devletler için eşit derecede geçerli ve doğru bir tespit olarak ele almak 

doğru değildir. Güçlerine ve sosyo-politik bağlaşma derecelerine göre niteliksel 

anlamda farklılık gösteren devletler ile bu devletlerin içinde yer aldıkları bölgesel 

koşullar, küreselleşmenin ulusal güvenlik devleti üzerindeki etkilerini 

çeşitlendirmektedir. Her ne kadar çoğu küreselleşme argümanları, ulus-aşırı politik, 

sosyal ve ekonomik güçlerin ulusal güvenlik devletini tüm dünyada tek tip bir biçimde 

dönüştürüyormuş gibi sunsa da, uluslararası sistemde devletin güç pozisyonu bu 

değişimlerden etkilenme derecesini belirlemektedir.
35

 

Devletler, kendi halklarının iç sorunlarının çözümünde en etkili araç olmayı 

sürdürseler de, geleneksel güvenlik işlevlerini yerine getirmede karşılaştıkları kapasite 

sorunu, meşruiyet sorununun ortaya çıkmasına neden olabilmektedir. Devletlerin 

sadece devlet güvenliğini önceleyen güvenlik politikaları izlemeleri, kendi halklarını 

etkileyen güvenlik sorunlarına yönelik ilgilerini azaltarak, devlet ve toplum arasındaki 

ilişkilerin sorunsallaşmasına katkıda bulunmaktadır. Devletin güvenlik alanındaki 

önceliklerinin değişip değişmediği tartışmalı olsa da, farklı güvenlik amaçlarını yerine 

getirme sorumluluğu ile yüz yüze kaldığı bir gerçektir.  

 

 

 

                                                 
35

 Ripsman ve Paul, op. cit., s. 200. 



25 

 

3. Güvenlik Çalışmaları Alanında Dar Güvenlik Gündemine Karşı 

Genişleyen Güvenlik Gündemi Tartışması 

 

Uluslararası İlişkiler disiplininde güvenlik ile ilgili tartışmalar, güvenliği askeri 

anlamda tanımlayan ve güvenlik gündemini “dar” bir biçimde ele alan geleneksel 

yaklaşım ile bu gündemi daha geniş bir biçimde yorumlayan yeni güvenlik 

yaklaşımları arasında yaşanmaktadır.
36

 Buzan, iki yaklaşım arasındaki tartışmanın, 

Soğuk Savaş’ın askeri ve nükleer saplantıları nedeniyle Güvenlik Çalışmaları alanının 

daralmasının yarattığı tatminkârsızlıktan ortaya çıktığını belirtmektedir.
37

 Bu 

kapsamda, uluslararası güvenlik ortamının içinde bulunduğu dinamik gündem 

nedeniyle geleneksel güvenlik anlayışı, yeni güvenlik yaklaşımların artan eleştirilerine 

maruz kalmıştır. 

 Güvenlik çalışmalarının odağını politik toplulukların yaşam biçimlerine ve 

değerlerine yönelik tehditlerin oluşturduğu düşünüldüğünde, bir politik topluluğun 

yaşam biçiminin ve değerlerinin sadece askeri tehditler tarafından değil, dış kültürel 

etkiler, ekonomik sorunlar, salgın hastalıklar ve çevresel bozulma gibi tehditler 

tarafından da etki altına alınabileceği belirtilmelidir. Buna karşın, geleneksel güvenlik 

anlayışı, bu tür durumların şiddete ve çatışmaya yol açtığı ölçüde güvenlik 

çalışmalarının ilgisine girmesi gerektiği hususunda ısrarcıdır.
38

 Bununla birlikte Steve 

Smith, Güvenlik Çalışmaları alanında önemli değişimlerin yaşandığını ve en büyük 

değişimin güvenliğin artık sadece “orada bir yerde” olan bir dünya ile ilgili olmadığını 

belirterek, Güvenlik Çalışmaları alanında artan bir güvensizliğin söz konusu olduğunu 

                                                 
36

 Geleneksel güvenlik anlayışının dışında kalan güvenlik çalışmaları “yeni” ya da “eleştirel” güvenlik 

çalışmaları olarak adlandırılmaktadır. Bkz. Olav F. Knudsen, “Post-Copenhagen Security Studies: 

Desecuritizing Securitization”, Security Dialogue, Vol. 32, No. 3 (2001), s. 355. 
37

 Buzan, op. cit., s. 9. 
38

 Bill McSweeney, Security, Identity and Interests: A Sociology of International Relations, 

Cambridge, Cambridge University Press, 1999, s. 35. 



26 

 

ileri sürmektedir.
39

 Bir başka deyişle, güvenliğin kavramsal tanımı, kapsamı, 

tehditlerin doğası ve çeşitliliği ile kimin güvenliğinin nasıl ve neyle sağlanacağı gibi 

konularda temel bir belirsizlik vardır. Bu belirsizlik, kuramsal anlatıların 

olmamasından değil, söz konusu belirsizlik noktaları ile ilgili farklı kuramsal ve 

kavramsal yaklaşımların varlığından kaynaklanmaktadır. 

 

3.1. Geleneksel Güvenlik Yaklaşımının Temel Özellikleri ve Devlet-içi 

Çatışmalar 

 

Geleneksel güvenlik anlayışına göre güvenlik, devletler arası rekabet ile 

ilgilidir ve askeri tehditler, geleneksel güvenlik anlayışının ana konularıdır. Bu 

nedenle, geleneksel güvenlik çalışmaları analizini, maddi güce, gücün uluslararası 

sistemdeki dağılımındaki değişikliklere ve dış tehditlere odaklamıştır.
40

 Bu çerçevede, 

öncelikli olarak anarşik uluslararası sistemin geleneksel güvenlik anlayışının gelişimi 

üzerindeki etkisi nedeniyle anarşi nosyonu ile güvenlik kavramı arasındaki ilişkiyi 

incelemek önemlidir. Anarşi nosyonu ve güvenlik arasındaki ilişki çerçevesinde, 

hiçbir uluslararası ilişkiler teorisi güvenlik üzerinde, onu devletlerin temel 

motivasyonu sayan neorealizmden çok durmamıştır.
41

 Uluslararası anarşi, 

“uluslararası sistemde özgün niteliklerine bakmaksızın saldırıya uğramış herhangi bir 

devletin yardım çağrılarına otomatik bir biçimde ve evrensel olarak karşılık verecek 

işlevsel ve etkili bir birimin bulunmaması durumu”
42

 olarak tanımlanmaktadır. 

                                                 
39

 Steve Smith, “The Increasing Insecurity of Security Studies: Conceptualizing Security in the Last 

Twenty Years”, Contemporary Security Policy, Vol. 20, No. 3 (December 1999), s. 74. 
40

 Kenneth N. Waltz, Theory of International Politics, New York, McGraw-Hill Inc., 1979, s. 88-99. 
41

 Neorealist analizlerde güvenliğe verilen öneme karşın, güvenliğin ne anlama geldiğine çok az dikkat 

edilmiştir. Smith, op. cit., s. 77. 
42

 İçyapı ile uluslararası yapı arasındaki farkı göstermek için Miller “911” benzetmesini kullanmaktadır. 

İşlevsel anlamda ideal bir devlette her vatandaş, saldırıya uğradığı zaman, 911 türü bir numarayı 



27 

 

Böylece anarşi nosyonu, egemen devletlerin etkileşim içinde oldukları ortamın 

tanımlayıcı özelliği haline gelmektedir.
43

 Sonuç olarak, uluslararası düzeyde anarşinin 

varlığı, devletlerin içinde yaşadığı uluslararası sistemin yapısal koşulunu 

tanımlamakta ve geleneksel güvenlik anlayışının ontolojik temelini oluşturmaktadır.  

Geleneksel güvenlik anlayışında, ulusal güvenliğe yönelik tehditlerin 

kökeninde diğer devletler yatmaktadır. Çünkü anarşi altında bu devletleri durduracak 

hiçbir güçlü otorite yoktur. Waltz, bu durumu, “savaşlar olur, çünkü onları 

engelleyecek hiçbir şey yoktur”
44

 şeklinde ifade etmektedir. Tehditlerin kökeni olarak 

tanımlanan bu devletler, özellikle, statükodan tatmin olmayan revizyonist devletlerdir. 

Tehditlerin çoğu, çatışma kaynağı olabilecek çeşitli güdülere (sınır sorunları, etnisite 

ve milliyetçilik gibi) sahip yakın komşulardan ya da küresel güç kullanma 

kapasitesine sahip olan büyük güçlerden kaynaklanır.
45

 Ulusal güvenliğe yönelik 

tehditlerin kökeninde temel olarak diğer devletler görülmekle birlikte, ulusal sınırlar 

dâhilindeki ideolojik ya da etnik temelli silahlı gruplar da, birer tehdit kaynağı olarak 

ele alınabilmektedir. Güvenliğin iç boyutuna yapılan bu göreceli atıf, sadece devlet 

güvenliğinin tehdit edildiği durumları içermektedir. 

Geleneksel güvenlik anlayışına göre, tehditlerin doğasını çoğunlukla diğer 

devletlerin sahip olduğu askeri kapasiteler oluşturur ve bu kapasiteler, askeri 

tehditlerin kapsamını ve doğasını belirler.
46

 Algılanan tehdidin içsel olduğu 

                                                                                                                                            
çevirerek polisi yardıma çağırır. Polis, vatandaşın kimliğine, gelir düzeyine ya da etnik durumuna 

bakmaksızın vatandaşa yardım etmekle yükümlüdür. Bu nedenle, vatandaşlar kendilerini savunmak için 

silahlanmaya ihtiyaç duymazlar. Böylece, komşuları için bir tehdit oluşturmazlar. Uluslararası sistemde 

ise, niteliklerine bakmaksızın saldırıya uğrayan herhangi bir devletin yardımına gelecek etkili bir birim 

bulunmamaktadır. Benjamin Miller, “The Concept of Security: Should it be Redefined?”, The Journal 

of Strategic Studies, Vol. 24, No.2 (June 2001), s. 15. 
43

 Scott Burchill, “Realism and Neorealism”, Theories of International Relations, Scott Burchill ve 

Andrew Linklater ed., Londra, MacMillian Press, 1996, s. 90. 
44

 Kenneth Waltz, İnsan, Devlet ve Savaş: Teorik Bir Analiz, çev. Enver Bozkurt, Selim Kanat ve 

Serhan Yalçıner, Ankara, Asil Yayınları, 2009. 
45

 Miller, op. cit., s. 16-17. 
46

 Ibid., s. 17. 



28 

 

zamanlarda ise, askeri güvenlik, öncelikli olarak iç barışın ve toprak bütünlüğünün 

korunması ile ilgilidir. Dış tehditler anlamında askeri güvenlik, öncelikli olarak, 

devletlerin saldırgan ve savunmacı silah kapasiteleri ile birbirlerinin kapasitelerini ve 

niyetlerini algılayışları arasındaki iki düzeyli bir yapı ile ilgilidir.
47

 

Geleneksel anlayışta, ulus-devlet ile ilgili olarak devletin savunmak 

durumunda olduğu temel değerler, egemenliğin ve ulusal bağımsızlığın korunması ve 

toprak bütünlüğünün muhafazasıdır.
48

 Waltz, bu durumu “anarşi ortamında güvenlik 

en yüksek amaçtır ve ancak beka garanti altına alınırsa, devletler güç, kazanç ve sükûn 

gibi diğer amaçların arayışı içinde olabilirler”
49

 şeklinde dile getirmektedir. Devletin 

bu değerlerine yönelik tehditleri göğüsleyebilme ya da bunları caydırabilme gücü de, 

o devletin ulusal güvenlik politikasını tanımlamaktadır. Bu bağlamda, geleneksel 

anlayışın gündemine hâkim olan konular, askeri güvenlik ve politik güvenlik 

konularıdır ve bunlar, devletin yüksek politikaları olarak adlandırılmaktadır. 

Uluslararası sistemin bütünü açısından her aktör için güvenlik bozucu 

unsurların neler olduğu belirgin olduğu için, uluslararası ilişkilerin düzenleyici ilkesi 

olan anarşinin, devletleri benzer birimler haline gelmeye zorladığı ileri 

sürülmektedir.
50

 Scott Burchill de devletlerin şekil ve amaçta değiştiklerini, teknolojik 

gelişmeler gerçekleştiğini, ittifakların kurulduğunu ve yıkıldığını, fakat devletlerdeki 

değişimlere rağmen çıktıların benzerliğinin sürekli olduğunu belirtmektedir.
51

 Çünkü 

devletlerin bağımsızlıklarını ve egemenliklerini korumak için gerçekleştirdikleri 

eylemler, anarşik sistemin sürekliliğini muhafaza etmektedir. 

                                                 
47

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 50-51. 
48

 Miller, op. cit., s. 16-17. 
49

 Waltz, Theory of International…, s. 126. 
50

 Ibid., s. 93. 
51

 Burchill, op. cit., s. 67. 



29 

 

Güvenliği kimin sağlayacağı ve hangi araçlarla sağlanacağı soruları hakkında 

geleneksel güvenlik anlayışı, tüm devletlere yönelik güvenilir bir ulus-üstü güvenlik 

sağlayıcı olmadığı için, bir kendi kendine yardım (self-help) sisteminde devletin 

kendisinin, kendi güvenliğini sağlayabilecek tek birim olduğu görüşündedir.
52

 

Geleneksel güvenlik anlayışının bu boyutu üzerinde, devletler, “en güçlü şiddet 

araçlarını kontrol eden en güçlü askeri aktörler olmaya devam ettikleri için, 

uluslararası güvenlik alanında merkezi bir rol oynamayı sürdürmektedirler”
53

 şeklinde 

ifade edilen realist düşüncenin etkisi açıkça görülmektedir. 

Neorealist güvenlik anlayışına göre uluslararası sistemdeki anarşik yapı, güç 

dengesi mekanizması aracılığıyla aşılabilir. Çeşitli devletlerin arasında yaklaşık olarak 

gücün eşit dağılımı anlamına gelen güç dengesi ya mevcut statükoyu sürdürmek ya da 

var olan bu statükoyu değiştirmek isteyen devletlere karşı koymak için ortaya çıkar. 

Güç dengesinin oluşmasında rol oynayan en önemli faktör, çıkar birliğidir ve bu 

çıkarın özünde de güvenlik kaygısı yatar. Eğer bir devlet güvenliğinin tehdit edildiğini 

hissederse, kendi bağımsızlığını korumak için karşı tarafın gücünü dengeleyecek 

arayışlara girer. Beka kaygısı nedeniyle güvenliğin öncelikle güç politikası ve askeri 

kuvvet aracılığıyla sağlanabileceği düşüncesi, güç edinimini devletler üzerinde 

sistemik bir gereklilik olarak ortaya çıkarmaktadır.
54

 Güç dengesi mekanizması içinde 

yer alan devletler, birbirlerini dengelemek için silahlanma ya da ittifak kurma gibi 

çeşitli yöntemleri kullanırlar. Bu yöntemler aracılığıyla askeri caydırıcılık konumunun 

muhafazası amaçlanır. 

Neorealistler, anarşi ve kendi kendine yardım nosyonlarının devletleri en kötü 

durum senaryolarına göre hareket etmeye zorladığını ve bu nedenle, devletlerin 

                                                 
52

 Miller, op. cit., s. 17. 
53

 Ibid., s. 25. 
54

 Burchill, op. cit., s. 86. 



30 

 

diğerlerinin güvenliğini azaltan girişimlerde bulunacaklarını bilmelerine rağmen, 

içinde bulundukları koşulların gereği olarak kendi güvenliklerini arttıracak tek taraflı 

eylemlere giriştiklerini belirtmektedirler. Böylece güvenlik çıkmazı kavramı, askeri 

düzeydeki yapısal tehditlerin bir sonucu olarak ortaya çıkmaktadır. Güvenlik çıkmazı, 

bir devletin kendi güvenliğini artırmak için uyguladığı önlemlerin diğerleri için bir 

tehdit oluşturduğu ve sonuç olarak, diğerlerinin ilk devletin güvenliğini azaltacak 

şekilde savunmaya dönük adımlar attıkları kötü bir etkileşime tekabül etmektedir.
55

 

Bununla birlikte, güvenlik çıkmazı, sadece devletlerin sahip oldukları maddi 

kapasitelere bağlı olarak oluşmaz. Güvenlik çıkmazının anlaşılmasında bir başka 

önemli unsur olan diğer aktörlerin niyetleri hakkındaki belirsizlik, karar alıcıların 

diğerlerinin niyetleri ile ilgili kaygılar taşımasına neden olarak, diğerlerinin düşmanca 

davranabileceği varsayımı temelinde hareket etmelerine yol açmaktadır. Görüldüğü 

üzere güvenlik çıkmazının oluşumunda aktörlerin birbirilerini algılayış şekilleri de 

önem taşımaktadır. Bu çerçevede güvenlik çıkmazı, aynı zamanda özneler arası 

anlamalardan oluşan sosyal bir yapı olarak ortaya çıkmaktadır.  

Görüldüğü üzere, güvenliğin temelinde yatan savaş ve barış koşulları ile ilgili 

olarak sistemin yapısı üzerine güçlü bir vurguda bulunan neorealist teorinin 

hâkimiyeti altında kalmış olan geleneksel güvenlik anlayışında, bu teorinin 

varsayımlarına paralel olarak iç ve uluslararası alan arasında açık bir ayrım 

öngörülmüştür. Bir başka deyişle, devletlerin beka gereksinimleri karşısında kendi 

içlerindeki tüm diğer öncelikler ve ihtiyaçlar ikincil önemde olmuştur. Bu nedenle, 

neorealizmin temel varsayımlarını devlet-içi düzeyde gelişen güvenlik dinamiklerini 

                                                 
55

 Güvenlik çıkmazı kavramı ilk olarak 1950 yılında John Herz tarafından kullanılmıştır. Herz’in Soğuk 

Savaş döneminde korku ve silahlanma arasındaki bağlantıyı yorumlamak için ortaya attığı bu kavram, 

Soğuk Savaş sonrası dönemde de güvenlik analizinin temel terimlerinden birisi olarak kullanılmaktadır. 

Farklı güvenlik çıkmazı kavramsallaştırmaları için bkz. Alan Collins, “State-induced Security 

Dilemma: Maintaining the Tragedy”, Cooperation and Conflict, Vol. 39, No. 1 (2004), s. 27-44. 



31 

 

açıklamada kullanmak olanaklı görünmemektedir. Aslında analiz düzeyi olarak 

uluslararası sistemi ve analiz birimi olarak devlet aktörünü ele alan neorealizmin iç 

çatışmaları/savaşları açıklama gibi bir iddiası da bulunmamaktadır. Fakat güvenlik 

sorunlarının, sadece sistemin yapısı ve devletlerin etkileşimi tarafından değil, 

devletlerin iç özellikleri tarafından da koşullandırıldığını belirtmek gerekir.
56

 Bu 

kapsamda devlet-içi çatışmalar, geleneksel güvenlik anlayışının güncel güvenlik 

sorunlarının anlaşılmasında analitik araçlar ortaya koyamadığını göstermiştir. 

Neorealistler, Uluslararası İlişkiler disiplini açısından önemli olanın devletler 

arası ilişkiler olduğunu ve devlet-içi ilişkilerin sadece çevresel bir rol oynadıklarını 

belirtmişlerdir. Bununla birlikte, mevcut devletlerin ağırlıklı olarak iç dinamiklerin 

etkisiyle parçalanması olgusu, neorealizmin kavramsal çerçevesinin ötesinde olan bir 

gelişmedir. Çünkü siyasi rejim ve vatandaşlar arasındaki güvensizlik ve tehdit 

ilişkisini neorealizmin varsayımları kapsamında bir araya getirmek zordur.
57

 Buna 

karşın, etnik çatışmaların güvenlik tartışmalarında önem kazanması ile birlikte bazı 

neorealistler, etnik ve ulusal gruplar arası ilişkilere daha çok dikkat edilmesi 

gerektiğini düşünmeye başlamışlardır.
58

 Böylece neorealist çevrelerde etnik gruplar ve 

uluslar gibi bir orta düzeyin gerekliliğinin kabulü eğilimi söz konusu olmuştur. 

                                                 
56

 Devlet merkezli güvenlik yaklaşımının gerekliliğini savunmakla birlikte, güvenliğin çok 

boyutluluğunu kabul eden akademisyenler de mevcuttur. Bkz. Buzan, op. cit., s. 57-111; Georg 

Sorensen, “Individual Security and National Security: The State Remains the Principal Problem”, 

Security Dialogue, Vol. 27, No. 4 (1996), s. 371-386. 
57

 Keith Krause ve Michael Williams, “From Strategy to Security: Foundations of Critical Security 

Studies”, Critical Security Studies: Concepts and Cases, Keith Krause ve Michael Williams ed., 

Londra, UCL Press, 1997, s. 44. 
58

 Mearsheimer, Soğuk Savaş’ın sona ermesinin aşırı-milliyetçilik ve etnik çatışmaların istikrarsızlık ve 

çatışmalara yol açacağını, geçmişin çok kutuplu geleneksel güç dengesi politikalarının dönüşüne sebep 

olmasının muhtemel olduğunu savunmuştur. Bkz. John J. Mearsheimer, “Back to the Future: Instability 

in Europe After the Cold War”, International Security, Vol. 15, No. 1 (Summer 1990), s. 5-56. 



32 

 

Soğuk Savaş sonrası dönemde yaşanan çoğu şiddetli çatışma, askerlerden çok 

sivil kayıpların olduğu iç savaşlar olarak nitelendirilebilmektedir.
59

 Bu nedenle, devlet 

içindeki çatışmaların güvenliği tehdit eden ve politik ve ekonomik etkileşimin 

düzenini bozan boyutları ile uluslararası sistem üzerinde etkide bulundukları 

belirtilmelidir. Doğurdukları sonuçlar itibariyle politik sınırları aşan güvenlik 

sorunları yaratabilen devlet-içi çatışmalara yönelik neorealist güvenlik anlayışının 

mesafeli duruşu, özellikle Soğuk Savaş’ın sona ermesi ve küreselleşme süreçlerinin 

etkisiyle kendisini Güvenlik Çalışmaları alanında daha güçlü bir biçimde hissettiren 

kimlik sorunu hakkında neorealizmin sessiz kalmasına yol açmıştır.
60

 

Richard Ashley’e göre, anarşi sorunsalı, bütün devletlere ayrıcalık sağlayan 

belirli bir siyaset kavramının yerleşmesine neden olmakta ve devletlerin halklarını dış 

tehditlerden korumak için var olduğu fikri bu sayede meşruiyet kazanmaktadır.
61

 

Anarşi nosyonunun geleneksel güvenlik anlayışı üzerindeki etkisi nedeniyle, son 

döneme kadar güvenlik çalışmaları literatüründe devlet-altı toplumsal grupların 

kendilerini hangi şartlar dâhilinde tehdit altında hissettiklerine yönelik sistematik bir 

ilgi gelişmemiştir. Buna karşın, kimlik temelli güvensizliklerin de önemli bir sebep 

teşkil ettiği devlet-içi çatışmalar ve/veya savaşlar, savaşın yalnızca devletler arasında 

ortaya çıkan bir olgu olmadığını bir kez daha ortaya koymuştur.
62

 Nitekim geleneksel 

güvenlik anlayışı, devleti, siyasi ve ülkesel bir birim olarak görerek, uluslararası 

                                                 
59

 İç savaş kavramı, bir devletin siyasi sınırları içerisinde örgütlü silahlı güçler arasında yaşanan, 

taraflardan en az birinin devlet olduğu ve yılda 1.000’den fazla can kaybına yol açan çatışmaları 

tanımlamaktadır. Bkz. Meredith Reid Sarkees ve Frank Whelon Wayman, Resort to War: A Data 

Guide to Inter-State, Extra-State, Intra-State, and Non-State War, 1816-2007, Washington, CQ 

Press, 2010, s. 64. 
60

 Neorealizm, kimlik sorunlarının askıya alınabileceğini, çünkü kimliğin görece yavaş bir değişim 

gösterdiğini ileri sürmektedir. Alexander Wendt, “Anarchy is What States Make of it: The Social 

Construction of Power Politics”, International Organization, Vol. 46, No. 2 (Spring 1992), s. 392. 
61

 Richard K. Ashley, “Untying the Sovereign State: A Double Reading of the Anarchy Problematique”, 

Millennium, Vol. 17 (1989), s. 227-286’dan aktaran Chris Brown ve Kirsten Ainley, Uluslararası 

İlişkileri Anlamak, çev. Arzu Oyacıoğlu, İstanbul, Yayınodası Yayıncılık, 2006, s. 102-103. 
62

 Buzan, op. cit., s. 60. 



33 

 

sistem düzeyinde geçerli olan bir gerçekliği ortaya koysa da, devletin içyapısını analiz 

dışına itme eğilimindedir. 

Neorealizmin, devleti siyasi ve ülkesel bir varlık olarak görmesinin bir 

yansıması olarak geleneksel güvenlik anlayışında devlet, toplumdan ayrı olarak sadece 

siyasi ve kurumsal anlamda ele alınmıştır. Geleneksel güvenlik anlayışının devletlerin 

içindeki toplumsal güçleri hesaba katmadan güvenlik ilişkilerini açıklama eğilimi 

nedeniyle, etnik temelde gerçekleşen şiddetli çatışmalar hakkında çok sınırlı bir 

açıklayıcılık gücüne sahiptir. Çünkü iç ve uluslararası faktörler arasındaki karşılıklı 

etkileşim, bu anlayışın ortaya koyduğundan çok daha karmaşıktır ve içyapıların da 

güvenlik kavramsallaştırmasına dâhil edilmesi gerekir. Ulusal güvenlik anlayışının 

gerçek kaynaklarının dışsal olduğu kadar içsel de olduğu görüşü doğrultusunda, ulusal 

güvenlik politikasının, uluslararası tehditlere karşılık verdiği kadar içsel gereklilikleri 

ve değerleri ve bu bağlamda iç politik ve toplumsal koşulları da değerlendirmeye 

alması gerekir. 

Neorealizm, ontolojik anlamda materyalist ve epistemolojik anlamda 

ampirisist olarak tanımlanabilecek olan nesnel bir güvenlik anlayışına sahiptir. 

Epistemolojik ampirisizme göre, geçerli bilgi, maddi olarak var olan ve 

gözlemlenebilir nesnelere tekabül eder.
63

 Bu nedenle, neorealizmin ontolojik ve 

epistemolojik temelleri, sosyal olarak inşa edilmiş toplumsal yaşamı analiz dışında 

tutar. Kimliğin “ben” ve “öteki” arasındaki ilişki üzerine kurulu olduğu 

düşünüldüğünde, maddi dünyayı analizinin merkezine oturtan neorealizmin kimlikle 

ilgili sorulara cevap vermekte neden zorlandığı kendisini tüm açıklığı ile ortaya 

koymaktadır. 

                                                 
63

 Michael C. Williams, “Identity and the Politics of Security”, European Journal of International 

Relations, Vol. 4, No. 2 (1998), s. 206-208. 



34 

 

3.2. Güvenliğe Yönelik Eleştirel Yaklaşımlar 

 

Güvenlik ile ilgili hâkim yaklaşım, Soğuk Savaş’ın sona ermesi, küreselleşme 

ve bunlarla bağlantılı olarak devletin işlevlerinde yaşanan değişim sonucunda 

sorgulanmaya başlamıştır. Bu sorgulama kapsamında ortaya çıkan güvenliğin askeri 

kavranışından ayrılma gereği, Güvenlik Çalışmaları alanında güvenlik gündeminin 

genişlemesi ve derinleştirilmesi yönünde yeni yaklaşımların ortaya çıkmasına katkıda 

bulunmuştur. Güvenlik literatüründe artan sayıda çalışma da, devlet merkezli rasyonel 

yaklaşımların güvenliğin tüm boyutlarını açıklayamadığını ileri sürmektedir.
64

  

Güvenliğin kavramsal olarak genişlemesi çeşitli şekiller alabilmektedir. 

Bunlardan birincisi, güvenlik kavramı ulusların güvenliğinden grupların ve bireylerin 

güvenliğine, aşağı yönlü bir genişleme gösterebilmektedir. İkincisi, güvenlik kavramı, 

ulusların güvenliğinden uluslararası sistemin ya da ulus-üstü fiziksel ortamın 

güvenliğine doğru yukarı yönlü bir genişleme gösterebilmektedir. Üçüncüsü, güvenlik 

kavramı, askeriden politik, ekonomik, toplumsal ve çevresel güvenliğe doğru yatay 

olarak genişlemektedir. Dördüncüsü ise, güvenliğin sağlanmasındaki politik 

sorumluluk, ulus-devletlerden uluslararası kuruluşlara, bölgesel ya da yerel 

yönetimlere ve hükümet-dışı örgütlere doğru genişlemektedir.
65

 

Günümüzde güvenliğin boyutları değişmiş ve askeri boyutu da kapsayan fakat 

onu aşan yeni bir güvenlik anlayışı öne çıkmıştır.
66

 Realistlerin “düşük/alçak politika” 

                                                 
64

 Genişletilmiş güvenlik kavramını savunanlar için bkz. Richard H. Ullman, “Redefining Security”, 

International Security, Vol. 8, No. 1 (Summer 1983), s. 129-153; Jessica Tuchman Mathews, 

“Redefining Security”, Foreign Affairs, Vol. 68, No. 2 (Spring 1989), s. 162-177; Haftendorn, op. cit., 

s. 3-17; Barry Buzan, “Rethinking Security after the Cold War”, Cooperation and Conflict, Vol. 32, 

No. 1 (1997), s. 5-28. 
65

 Rothschild op. cit., s. 55. 
66

 Güvenlik Çalışmaları alanının gündeminin derinleşip genişlemesi ile ilgili ayrıntılı bir çalışma için 

bkz. Keith Krause ve Michael C. Williams, “Broadening the Agenda of Security Studies: Politics and 

Methods”, Mershon International Studies Review, Vol. 40, No. 2 (October 1996), s. 229-254. 



35 

 

(low politics) konuları olarak niteledikleri birçok konu, Güvenlik Çalışmaları alanının 

kapsamı içine girmiştir. Uluslararası sistemin egemen devletler toplumu şeklinde 

devam eden örgütlenmesi, ulusal kaygıların önemini korumasına yol açmakla birlikte, 

uluslararası sistem temel değişiklikler geçirmekte ve yaşanan problemler ve bunların 

çözümleri sadece askeri anlamda tanımlanır olmaktan çıkmaktadır. 

Tehditlerin kökeni bağlamında eleştirel yaklaşımlar, çağdaş güvenlik 

tehditlerinin kökeninin, rakip devletlerden kaynaklananlardan çok ya devlet-dışı (iç ya 

da ulus-üstü), ya da devletin kendisinin vatandaşlarına yönelttiği tehditler olduğunu 

ileri sürerler.
67

 Ayrıca yeni yaklaşımlar, insanlığa yönelik birçok tehdidin, saldırgan 

devletlerden değil, küresel ve ulus-aşırı bir doğaya sahip kirlilik, açlık, hastalık ve 

kitle imha silahlarının kural-dışı devletlere ve ulus-aşırı terörist gruplara yayılması 

gibi tehditlerinden kaynaklandığı iddiasındadırlar.
68

 

Tehditlerin doğası anlamında ise, eleştirel yaklaşımlar, çok daha kapsamlı bir 

güvenlik yaklaşımını savunmaktadır. Çünkü dünya genelinde çatışmanın doğası ve 

kaynakları, geleneksel güvenlik yaklaşımı çerçevesinde açıklanabilir olmaktan 

çıkmıştır. Böylece, askeri güvenlik sorunlarına ek olarak, politik, ekonomik, toplumsal 

ve çevresel gibi güvenliğin askeri olmayan yönleri, güvenlik gündeminin tamamlayıcı 

parçaları olarak kabul görmeye başlamıştır. Bunun dışında, güvenliğe yönelik eleştirel 

yaklaşımlar, askeri olmayan problemleri askeri çatışmaların kaynağı olarak görmekle 

kalmamış, ayrıca, özellikle Soğuk Savaş’ın sona ermesinden itibaren, askeri olmayan 

                                                 
67

 Bu yöndeki bir değerlendirme için bkz. Booth, op. cit., s. 59.  
68

 Miller, op. cit., s. 19.  



36 

 

tehditlerin, çoğu insan için askeri olanlardan çok daha geçerli olduğunu iddia 

etmiştir.
69

 

Güvenlik tehditlerine verilecek karşılık anlamında eleştirel yaklaşımları 

savunanlar, demokratikleşme, devlet inşası, sivil toplumun gelişimi, ekonomik 

kalkınma ve karşılıklı bağımlılık gibi askeri olmayan çözümlerin, askeri çözümlere 

oranla güvenlik sorunlarının çözümünde çok daha yardımcı olacağını 

savunmaktadırlar.
70

 Bu anlamda, Soğuk Savaş sonrası dönemde, güvenlik tehditlerinin 

doğasında ve kökeninde yaşanan değişim, çözüm yöntemlerinde de değişime yol 

açmıştır. Eleştirel güvenlik yaklaşımlarının bakış açısından değerlendirildiğinde, 

güvenlik bir bütündür. Askeri üstünlükler bütüncül bir siyasetin parçası 

olmadıklarında başarılı olamayabilmekte, hatta yeni güvensizliklere neden 

olabilmektedirler.
71

 Örneğin, güvenlik sorununun kaynağı iç rejimin doğası ise, 

devletin askeri kapasite artırımı, sorunun çözümünden çok sorunun bir parçası 

olacaktır.  

Güvenlik ilişkilerinin karşılıklı bağımlılığının altını çizen yeni yaklaşımlar, 

güvenliği tüm insanlık için ortak bir değer olarak görürler. Tüm insanlık için geçerli 

olan küresel tehditlerin varlığı anlamına gelen ortak güvenlik anlayışı, rekabetten çok 

uluslararası işbirliği ve küresel sorunların yönetiminde tek taraflılıktan ziyade çok 

taraflılık üzerine odaklanılmasını içerir.
72

 Bu çerçevede, yeni yaklaşımlar, güvenliğin 

sağlanmasında değişen bir sorumluluk halinin varlığına işaret ederler. 

                                                 
69

 Örneğin sanayileşmiş dünyadaki birçok insan için en önemli tehditler, iş güvenliği ve kronik işsizlik 

gibi ekonomik niteliklidir. Bunun dışında, yerleşik toplumlara karşı kimlik ve kültür ile ilgili tehditler 

de söz konusu olmaktadır. Ibid., s. 20. 
70

 Ibid., s. 20. 
71

 Pınar Bilgin, “Güvenlik Çalışmalarında Yeni Açılımlar: Yeni Güvenlik Çalışmaları”, SAREM 

Stratejik Araştırmalar Dergisi, Yıl. 8, Sayı. 14 (Ocak 2010), s. 75. 
72

 Bu evrede dikkati çeken en önemli düşünce, “ortak güvenlik” ya da “kapsamlı güvenlik” adını alan 

yaklaşımdır. Buna göre, hiçbir ülke kendi güvenliğini aynı zamanda başkalarının güvenliğini 



37 

 

Ulusal bağımsızlık, egemenlik ve toprak bütünlüğü gibi temel değerleri 

savunmaya odaklanan geleneksel güvenlik anlayışının aksine, geleneksel yaklaşımın 

eleştirileri bir değer değişim süreci yaşandığını ileri sürmektedirler. Eski temel değer 

olan devlet egemenliği, yeni değerlerin ortaya çıkışının ve sınır-aşan teknolojik ve 

sosyo-ekonomik güçlerin devletin gücünü ve yönetim kontrolünü zayıflatmasının bir 

sonucu olarak düşüşe geçmiştir. Bu nedenle, güvenliği sağlanacak olan temel değerler, 

ulusal bazdan küresel yaklaşımlara ve devlet merkezli bakıştan birey merkezli bakışa 

doğru kaymıştır. Bireysel düzeyde, yeni değerler, insan hakları ve ihtiyaçları ile 

birleştirilmiştir. Küresel düzeyde ise, bir yandan demokrasi ve liberal ekonominin 

yayılması, diğer yandan da insanlığın refahına yönelik ortak tehditler olarak görülen 

kirlilik, hastalıklar, uyuşturucu ve organize suç gibi tüm insanlık için ortak olan ulus-

aşırı değerler üzerine odaklanmıştır.
73

 

Güvenliği yeniden düşünme ihtiyacı, geleneksel çerçevede tatmin edici 

açıklamaların ortaya konamayacağı olayların gelişimi ile birlikte gerçek dünya ile 

maddi bağlantılar tesis etmiştir. Bu nedenle, genişleyen güvenlik anlayışı, ampirik 

gerçekliğin tümünü içerdiği için yararlıdır. Fakat Soğuk Savaş sonrası dönemde 

Güvenlik Çalışmaları alanında yaşanan dönüşüm sadece ampirik olarak meydana 

gelmemiş, bunun yanında insani ihtiyaçları ve değerleri geliştirmek için normatif 

temelde de yaşanmıştır. Genişleyen güvenlik anlayışı, insani ihtiyaçlar ile ilgili ahlaki 

değerlendirmelere dayalı bir tercihi içerdiği için, geleneksel güvenlik anlayışında 

bulunmayan normatif bir bakış açısına da sahiptir.
74

 Özellikle, insani ihtiyaçların, 

fiziksel bekadan ve fiziksel bekaya yönelik tehditlerden çok daha fazlasını içermesi 

                                                                                                                                            
arttırmadan sağlayamaz. Bir başka deyişle, hiçbir ülke, diğer ülkeleri kendi güvenliği için tehdit olarak 

algıladığı sürece güvenlikte değildir. 
73

 Uluslararası Küresel Yönetişim Komisyonu, 1995 yılında, “küresel güvenliğin devletlerin 

güvenliğine yönelik geleneksel odağından insan ve gezegen güvenliğine doğru genişletilmesini” 

önermiştir. Bkz. Miller, op. cit., s. 13-23. 
74

 Sjursen, op. cit. 



38 

 

nedeniyle, genişleyen güvenlik anlayışı, gerçeklerin nesnel olarak gözlemlenmesine 

dayalı entelektüel bir girişimden daha fazlasını içermek durumundadır. 

Sonuç olarak, geleneksel güvenlik anlayışının genişlemesi ve derinleşmesi 

yönündeki çabalar, neorealizmin devletlerin temel değerlerinin, devletlerin sınırlarının 

dışından kaynaklanan askeri tehditlerden korunması üzerine yoğunlaşmasının, neyin, 

hangi tehditlerden ve hangi araçlar yoluyla güvenli hale getirileceğinin anlaşılmasında 

bir araç olarak yetersiz hale geldiği görüşünde birleşmektedirler. Bu doğrultuda, 

güvenlik (devlet güvenliği) ve tehdit (askeri kuvvet) kavramsallaştırması ve neorealist 

güvenlik anlayışı, eleştirel güvenlik yaklaşımlarının teorik eleştirilerinin hedefleri 

olarak belirmektedir.
75

 

Güvenlik Çalışmaları alanında bir kavramsal genişleme gerekli ise de, 

sorunsuz değildir.
76

 Güvenlik kavramının “genişleticileri”, güvenlik kavramının 

entelektüel tutarlılığının kaybına yol açmaları ve ayrıca uluslararası anarşi altında 

şiddet ve savaş sorunlarının önemini koruması nedeniyle eleştirilmektedirler. Her ne 

kadar geleneksel güvenlik anlayışında bazı eklemelerin ya da düzeltmelerin olmasının 

önemli olduğu belirtilse de,
77

 özellikle güvenlik kavramının genişlemesinin nerede 

duracağı hakkında bir anlaşmazlık söz konusudur. Bu noktada, geleneksel güvenlik 

anlayışını savunanların, tüm tehdit türlerini kapsayan bir güvenlik anlayışından 

kaçınırken, devletler arasındaki askeri ilişkiler üzerine odaklanan dar gündemin 

ötesine güvenlik çalışmalarını nasıl taşıyabilecekleri sorusunu cevaplamaları 

gerekmektedir. Bu yöndeki bir çaba yerine geleneksel güvenlik anlayışını savunanlar, 

                                                 
75

 Krause ve Williams, op. cit., s. 230. 
76

 Hyde-Price, op. cit., s. 34. 
77

 Walt, op. cit., s. 213-223. 



39 

 

Soğuk Savaş sonrası dönemde güvenliğin doğasında önemli bir değişimin 

beklenmemesi gerektiğini belirtmektedirler.
78

  

Geleneksel güvenlik anlayışını savunanlara göre, ekonomik, çevresel ve 

toplumsal sorunlar kaygı verici düzeylere ulaşmakla birlikte, güvenlik sorunlarını 

temsil etmemektedirler ve sadece kuvvet kullanılmasını olası kılan koşulların ortaya 

konması anlamında tanımlanmalıdırlar.
79

 Fakat en azından bu tür sorunların, 

güvensizliği ve çatışmayı teşvik etme tehdidi taşıdığı zaman güvenlik çalışmaları için 

bir ilgi odağı haline gelmeleri gerektiği kabul edilmelidir. 

 

3.3. Güvenlik Çalışmaları Alanında Referans Nesne Sorunsalı ve Devletin 

Merkeziliği 

 

Güvenlik Çalışmaları alanında 1990’lı yıllarla birlikte ortaya çıkan temel 

tartışmalardan bir diğerini güvenliğin referans nesnesini belirleme çabaları 

oluşturmuştur.
80

 Referans nesnesi kavramı, tehditlere karşı korunan ya da güvenliği 

sağlanan aktörün kim ve/veya ne olduğunu tanımlamaktadır. Bu kapsamda güvenlik, 

büyük ölçüde bir referans noktası sorunudur. Bu referans noktası belirginlik 

kazandığında, güvenliğin niteliği, doğası ve araçları da, kendilerini daha açık bir 

biçimde ortaya koyabilirler. Referans nesnesine bağlı olarak güvenlik analizleri farklı 

tehditleri işaret etmektedir ve farklı çözüm reçeteleri ortaya koymaktadır.
81

 Farklı 

                                                 
78

 Bu çerçevede savunulan temel sav, diğer güvenlik tehlikelerin varlığına karşın savaş tehlikesinin 

ortadan kalkmadığı ve bu nedenle, devletlerin çeşitli amaçlar için askeri kuvvete sahip olmaya devam 

edecekleri şeklindedir. Ibid., s. 211-239. 
79

 Ibid., s. 211-213. 
80

 Michael C. Williams, “Words, Images, Enemies: Securitization and International Politics”, 

International Studies Quarterly, Vol. 47 (2003), s. 513.  
81

 Pınar Bilgin, “Individual Security and Societal Dimensions of Security”, International Studies 

Review, Vol. 5, No. 2 (2003), s. 207. 



40 

 

referans nesneleri için güvenlik, farklı anlamlara gelirken, bu farklı referans 

nesnelerine bağlı olarak güvenlik eylemi de farklı niteliklere sahip olmaktadır. 

Güvenliğin uygun referans nesnesinin ne olması gerektiği ile ilgili tartışmada 

Ken Booth, üç nedenden ötürü devletin güvenliğin referans nesnesi olamayacağını 

iddia etmektedir.
82

 Birincisi, bazı devletler güvenlik arayışında iken, bazıları değildir 

ve bu nedenle devletler, öncelikli referans nesneleri olarak güvenilmezdirler. Bazı 

devletlerin kendi güvenliklerini sağlamaya çalışırken, halklarının önemli bir 

bölümünü güvenliksiz hale getirdikleri ve vatandaşlarının ihtiyaçlarına cevap 

vermekte başarısız oldukları ele alındığında, devletlerin her zaman güvenliğin 

sağlayıcısı olarak hareket etmelerinin düşünülemeyeceğini belirtmek gerekir. İkincisi, 

güvenliğin üreticisi konumunda olan devletler bile güvenliği oluşturan amaçları değil, 

araçları temsil etmektedirler. Araçların güvenliğini amaçların güvenliğine zıt olarak 

ayrıcalıklı hale getirmek mantıklı değildir. Üçüncüsü, devletler arasında hem nitelik 

hem de kapasite alanındaki farklılıklar, güvenliğe yönelik kapsamlı bir yaklaşım 

sergilemelerini olanaksız kılmaktadır. Bu nedenle, güvenliğe yönelik devlet merkezli 

yaklaşımlar, devletin sınırları içindeki toplulukların ve bireylerin güvenliksizliklerini 

incelememize imkân tanımamaktadır. Booth, güvenlik çalışmalarının merkezine 

devletin yerine insanın özgürleşmesini koymak istemektedir.
83

 Güvenliğin referans 

nesnesi olarak birey ön plana çıkarıldığında, bu durum en önemli yansımasını insan 

haklarının geliştirilmesi, hukukun üstünlüğünün sağlanması ve de kendi devletlerine 

karşı bireysel hakların teşviki üzerine yapılan vurguda bulmaktadır. 

Güvenlik analizinde referans nesnesi olarak bireye öncelik veren 

değerlendirmelerin aksine, Buzan’a göre devlet, üç nedenden ötürü uluslararası 

                                                 
82

 Booth, op. cit., s. 61. 
83

 Ibid., s. 61-62. 



41 

 

güvenlik analizinin referans nesnesi olmak zorundadır. Birincisi, devlet-altı, devlet ve 

uluslararası düzeylerde güvenlik sorunları ile baş edecek olan aktör devlettir. İkincisi, 

devlet, güvensizliği azaltmada öncelikli birimdir. Üçüncüsü, devlet, uluslararası 

politik sistemde hâkim aktördür. Buzan, güvenlik tanımını beş sektörü kapsayacak 

şekilde genişletme arayışında olmakla birlikte, bu beş sektörün hepsinde referans 

nesne olarak devleti ele almıştır. Bu nedenle, Buzan’ın güvenlik kavramını genişletme 

çabalarına rağmen, güvenliğin kapsamlı bir neorealist değerlendirmesini sunduğu ileri 

sürülebilir. Ayrıca, devletin güvenliğin referans nesnesi haline gelerek, bir araç 

olmaktan çıkması ve bir amaç haline gelmesi nedeniyle birey güvenliği ile ulusal 

güvenlik arasında bir uyum yoktur. Devletin önceliği, bireyler açısından güvenliğin 

anlamı ile devlet için olan anlamı arasında bir boşluğun gelişmesine yol açmıştır.
84

 

Buzan’ın bu görüşlerine karşın, genişleyen ve derinleşen güvenlik gündeminin varlığı 

göz önüne alındığında, devletin güvenliğin referans nesnesi tartışmalarındaki 

hâkimiyetini sürdürdüğünü ileri sürmek zordur.  

Devletin Güvenlik Çalışmaları alanında hâkim aktör olarak görülmesinin 

çeşitli nedenleri vardır. Birincisi, uluslararası toplumda devlet meşru güç kullanma 

konusunda tekel konumuna sahiptir. İkincisi, devletler güvenliğe yönelik tehditleri 

karşılamada iyi donanımlı aktörler olarak görülmektedirler. Üçüncüsü, güvenlik ile 

ilgili yerleşik düşünce biçimleri devlet temelli, dış yönelimli ve askeri ağırlıklı olduğu 

için, güvenlik analizinde analitik bakış açısı devlet üzerine odaklanmaya 

koşullanmıştır.
85

 Bu tespitlere ek olarak, dönüşümlere kolay uyum gösteren bir 

esnekliğe ve şartları kendi doğasına uydurabilecek kapasiteye sahip olan devletin 

                                                 
84

 Buzan, People, States and Fear…, s. 50. Sektörel güvenlik yaklaşımı çalışmanın ilerleyen 

bölümlerinde ayrıntılı olarak incelenecektir. 
85

 Bilgin, op. cit., s. 216. 



42 

 

toplum ve çevre gibi güvenliğin diğer referans noktaları karşısındaki önceliğini ve 

belirleyiciliğini koruduğu ileri sürülebilmektedir.
86

 

Günümüzde uluslararası ilişkilerde devletin anahtar aktör olduğu ve disiplinin 

temel sorununun askeri güvenlik olduğu yönündeki temel varsayımları disiplin 

açısından daha az merkezidir. Artık devlet, önceki dönemlere göre daha az ayrıcalıklı 

bir konumdadır.
87

 Genişleyen güvenlik gündemi, sosyal ve ulus-aşırı hareketler ve 

hükümet-dışı aktörler gibi devletin dışındaki birimlerin faaliyetlerinin göz önünde 

bulundurulmasını gerektirmektedir. Bu tür bir inceleme, sadece devletlerin 

vatandaşlarının güvenliğinin sağlanmasında isteksiz ya da kapasitesiz olmasından 

dolayı değil, ayrıca devlet dışındaki birimlerin insanların farklı ihtiyaçlarını sağlama 

uğraşı nedeniyle de gereklidir.
88

 

Sonuç olarak, güvenlik kavramı ile ilgili tartışmaların bir diğer önemli noktası, 

uluslararası ilişkilerde aktör sorununu daha karmaşık hale getirmesidir. Bu bağlamda, 

devletlerin güvenliği, toplumların güvenliği, bireylerin güvenliği ve gezegenin 

güvenliği gibi farklı düzeyler söz konusu olmaktadır. Genişleyen güvenlik tartışmaları 

içerisinde referans nesnesi konusu ile ilgili bir anlaşmazlık bulunsa da, herhangi bir 

seçenek kıtlığı bulunmamaktadır. Bu noktada sorulması gereken soru, güvenliğin 

devlete alternatif olarak bireyler ya da toplumlar etrafında yeniden kavramsallaştırılıp 

kavramsallaştırılmaması değil, fakat devlet uygulamalarının insan hakları, toplumsal 

güvenlik ve çevre güvenliği gibi kaygıları hesaba katacak şekilde yeniden nasıl 

şekillendirileceği olmalıdır. 

 

 

                                                 
86

 Aydınlı, op. cit., s. 48. 
87

 Smith, op. cit., s. 77. 
88

 Bilgin, op. cit., s. 216-217. 



43 

 

4. Kopenhag Güvenlik Çalışmaları Okulu 

 

Uluslararası İlişkiler disiplininde post-pozitivizm ile ilgili tartışmalarda 

güvenlik kavramı önemli bir yere sahiptir. Bir taraftan güvenlik kavramının 

genişletilmesini ve derinleştirilmesini savunanlar ile diğer taraftan da, bu tür bir 

girişimin güvenlik kavramını anlamsız kılacağını savunanlar arasında önemli bir 

tartışma yaşanmaktadır. Kopenhag Okulu, bu iki karşıt görüş arasında bir orta yol 

bulma girişimi olarak değerlendirilebilir. Kopenhag Okulu, bir yandan güvenlik 

kavramının ayrım gözetmeden genişlemesinin tehlikelerinden bahsederken, diğer 

yandan da geleneksel güvenlik anlayışının dar yaklaşımının ötesine geçmeyi 

amaçlamaktadır.
89

 Diğer bir deyişle Kopenhag Okulu, bir yandan güvenlik ile askeri 

sorunlar arasındaki bağın gevşetilmesi gereğini tanımakta, diğer yandan da güvenlik 

sorunları alanı ile normal politika alanı arasında ayrım yapmayı sağlayacak bir ölçüt 

geliştirilmesi gereğini ileri sürmektedir. 

Kopenhag Okulu, politik topluluklar arası çatışmanın Güvenlik Çalışmaları 

alanının öncelikli odağı olması gerektiği görüşündedir. Yugoslavya örneğinde olduğu 

gibi, devletler arası ilişkileri önceleyen teorik bakışlar bir çok önemli güvensizlik 

kaynağını görmemizi engeller. Bu doğrultuda toplumsal güvenlik kavramı ile 

Kopenhag Okulu, devlet ve devlet-altı gruplar arasındaki çatışma ilişkisini açıklamak 

ve anlamak için önemli bir kavramsal çerçeve sağlamıştır. Kopenhag Okulu’nun 

toplumsal güvenlik ile ilgili çalışmaları, anaakım güvenlik teorilerindeki bazı önemli 

zayıflıkları belirten önemli bir girişimi temsil ederken, aynı zamanda kimlik 

                                                 
89

 David Mutimer, Kopenhag Okulu’na Eleştirel Güvenlik Çalışmaları çatısı altında yer vermektedir. 

David Mutimer, “Critical Security Studies: Schismatic History”, Contemporary Security Studies, 

Alan Collins ed., Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 53-74. Kopenhag Okulu’nun orta yol ya da 

üçüncü bir alternatif olması hakkında bkz. Hyde-Price, op. cit., s. 39; Barry Buzan ve Lene Hansen, 

The Evolution of International Security Studies, Cambridge, Cambridge University Press, 2009, s. 

260. 



44 

 

sorunsalının güvenlik çalışmalarına dâhil edilmesinde de önemli bir katkı sağlamıştır. 

Çünkü toplumsal güvenlik kavramı, kolektif kimlik oluşumunun kökenlerini ve 

dinamiklerini güvenlik analizinin içine dâhil etmektedir. Böylece Kopenhag Okulu, 

toplumsal güvenlik kavramı aracılığıyla devlet ve toplum arasında bir ayrım çizgisi 

çekerek, güvenlik çalışmalarının yeniden yapılandırılmasına önemli bir katkıda 

bulunmuştur. Devlet-toplum ilişkilerini güvenlik analizinin merkezine oturtan 

toplumsal güvenlik kavramı, güvenliğin devlet-içi boyutlarını ele almayı 

gerektirmesinden dolayı, bu çalışma kapsamında, toplumsal güvenlik kavramı ile 

geleneksel güvenlik çalışmalarının devlet-dışı güvenlik sorunlarını ele almakta 

karşılaştığı sorunların üstesinden gelinebileceği ileri sürülmektedir. 

 

4.1. Kopenhag Okulu’nun Ortaya Çıkışı 

 

Kopenhag Okulu’nun temellerinin atıldığı Kopenhag Barış Araştırmaları 

Enstitüsü (Copenhagen Peace Research Institute-COPRI), barış ve güvenlik ile ilgili 

araştırmaları desteklemek amacıyla Danimarka Parlamentosu tarafından 1985 yılında 

kurulmuştur.
90

 Araştırma projelerinden birisi “Avrupa Güvenliğinin Askeri Olmayan 

Yönleri” başlığı altında 1988 yılında geliştirilmiştir. Bu proje grubunun temel 

düşüncesi, Soğuk Savaş’ın sona erdiği bir dönemde, mevcut şartların Avrupa 

güvenliği için doğuracağı sonuçları ele almak olmuştur. Bu proje grubunun 

                                                 
90

 Kopenhag Barış Araştırmaları Enstitüsü’ndeki araştırmalar, Avrupa Güvenliği, Askeri Yeniden 

Yapılanma, Baltık Denizi ve Nordik Bölgesi Güvenliği, Devlet-içi Çatışmalar ve Küresel Yönetişim ve 

Barış olmak üzere beş temel araştırma programı çerçevesinde gerçekleştirilmiştir. 1996 yılında enstitü, 

Danimarka Araştırma ve Bilgi Teknoloji Bakanlığı’na bağlanmış ve adı Copenhagen Peace Research 

Institute olarak değiştirilmiştir. Enstitü, 1 Ocak 2005’te Danimarka Uluslararası İliskiler Enstitüsü ile 

birleştirilerek kapatılmıştır. Bkz. http://www.pdgs.org.ar/institutions/ins-dinamarca1.htm, (23.12.2010); 

CASE Collective, “Critical Approaches to Security in Europe: A Networked Manifesto”, Security 

Dialogue, Vol. 37, No. 4 (2006), s. 447. 

http://www.pdgs.org.ar/institutions/ins-dinamarca1.htm


45 

 

katılımcıları, “Okul” olarak adlandırılmaya yetecek derecede tutarlılığı ve devamlılığı 

ile zengin bir çalışmalar bütünü ortaya koymuştur.
91

 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik kavramı üzerine yaptığı çalışmalar öncelikle 

Avrupa güvenliği ile yakından ilgili olmuştur. Uluslararası politikadaki gelişmelerin 

Avrupa güvenlik dinamiklerini nasıl etkilediğini ele alan Kopenhag Okulu, ulusal 

güvenlik yerine daha çok kolektif güvenlik sorunsalı üzerinde durmuştur. Belirli bir 

devletin korunmasına yoğunlaşmaktan çok, Avrupa halkları ve devletleri arasında 

barışçıl ilişkilerin yaratılması olasılığı ile ilgilenmiştir.
92

 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik ile ilgili olarak ortaya koyduğu yenilikçi 

kavramlar ve görüşler, öncelikli olarak belirsizlik içindeki Avrupa güvenlik 

sorunsalının anlaşılması ve anlamlandırılması çabaları sonucunda doğmuştur. 

Kopenhag Okulu’nun çalışmalarında Avrupa güvenliğindeki ampirik gelişmeler ile 

kavramsal çalışmalar arasında içsel bir ilişki vardır.
93

  Örneğin, 1989 yılında 

yayınladıkları European Polyphony: Perspectives Beyond East-West Confrontation
94

 

adlı kitap, Doğu ve Batı Avrupa devletlerindeki güvenlik anlayışlarını incelemiş ve 

güvenlik dinamiğinin sadece iki süper güce bağlı olmadığını ve daha içsel Avrupalı 

bir karaktere sahip olduğunu belirtmiştir. 

Kopenhag Okulu’nun önceki çalışmaları, Avrupa güvenlik dinamiğindeki 

belirli gelişmelerin açıklanmasındaki kavramsal yenilikler üzerinde durmuşken, 1998 

yılında yayınlanan Security: A New Framework for Analysis adlı çalışma ise, 

                                                 
91

 “Kopenhag Okulu” adı, ilk defa Bill McSweeney tarafından Kopenhag Barış Araştırmaları Enstitüsü 

çerçevesinde 1988 yılından beri Barry Buzan ve Ole Wæver ile birlikte çalışan bir grup akademisyenin 

güvenlik kavramı ile ilgili görüşlerine ve anlayışlarına tekabül edecek şekilde ortaya atılmıştır. Bill 

McSweeney, “Identity and Security: Buzan and the Copenhagen School”, Review of International 

Studies, Vol. 22, No. 1 (1996), s. 81-93.  
92

 Jef Huysmans, “Revisiting Copenhagen: Or, On the Creative Development of a Security Studies 

Agenda in Europe”, European Journal of International Relations, Vol. 4, No. 4 (1998), s. 484. 
93

 Ibid., s. 480. 
94

 Ole Wæver, Pierre Lemaitre ve Elzbieta Tromer, European Polyphony: Perspectives Beyond East-

West Confrontation, Londra, MacMillian, 1989. 



46 

 

dünyanın farklı bölgelerindeki güvenlik dinamikleri üzerine yoğunlaşmıştır.
95

 Böylece 

Kopenhag Okulu, Avrupalı niteliğinden evrensele doğru bir yol almaya başlamıştır. 

Bu çerçevede Kopenhag Okulu, 2003 yılında yayınladığı Regions and Powers: The 

Structure of International Security
96

 adlı çalışmasında, dünyayı Kuzey Amerika, 

Güney Amerika, Avrupa, Sovyet-sonrası alan, Ortadoğu, Güney Afrika, Orta Afrika, 

Güney Asya ve Doğu Asya şeklinde dokuz güvenlik bölgesine ayırmak suretiyle, bu 

bölgelerdeki güvenlik dinamiklerini analiz etmiştir. 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik çalışmaları gündeminin genişlemesine yönelik 

ilgisini ikili bir motivasyon harekete geçirmiştir. Birincisi, 1980’lerin ortalarından 

itibaren Avrupa’daki güvenlik gündemi giderek askeri güvenlik sorunlarının ötesine 

genişleme eğilimi göstermiştir. Bu durum, güvenlik tartışmalarının politik 

genişlemesini açıklamak için kavramsal araçlar geliştirmeye yönelik bir ilgi 

başlatmıştır. Bununla birlikte, Kopenhag Okulu’nun çalışmaları tek başına bu ampirik 

ilgi tarafından motive edilmemiştir. Ek olarak, Kopenhag Okulu, güvenlik 

çalışmalarındaki teorik tartışmalara yönelik orijinal bir katkı sağlamak için de 

akademik bir ilgi göstermiştir.
97

 

Kopenhag Okulu’nun yaklaşımını nitelendiren temel kavramlar öncelikli 

olarak Okul içinde geliştirilmemiştir. Güvenliğe yönelik inşacı yaklaşım ya da 

güvenlik sektörleri ve bölgesel güvenlik kompleksi düşüncesi, Okul’un üyeleri 

tarafından geliştirilirken, bunlar, kolektif bir proje içinde olmaktan çok bireysel 

çalışmalar içinde yapılmıştır. Bu anlamda, söz konusu kavramlar dışarıdan Okul’un 

kolektif dinamiği içine dâhil edilmişlerdir. Kopenhag Okulu, bireysel çalışmalarında 

                                                 
95

 Huysmans, op. cit., s. 490. 
96

 Barry Buzan ve Ole Wæver, Regions and Powers: The Structure of International Security, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2003. 
97

 Huysmans, op. cit., s. 482. 



47 

 

uluslararası ilişkilerin farklı açıklamalarını geliştiren insanları bir araya getirerek, 

teorik ve ampirik bağlamda kullanılmak üzere güvenlik ile ilgili kavramlar 

geliştirmiştir. Örneğin, Buzan’ın az ya da çok neorealist yönelimli yaklaşımı, 

Wæver’ın sosyal inşacı bakış açısıyla bir araya gelmiştir. Sonuç olarak, Kopenhag 

Okulu tarafından ortaya konan kavramlar dinamik bir biçimde evrimleşmiştir.
98

 

Kopenhag Okulu, çalışmalarını daha önce gerçekleştirdiği çalışmalar ile 

kurmuş olduğu eleştirel bağ üzerinden geliştirmiştir. Bu kapsamda Kopenhag 

Okulu’nun güvenlik yaklaşımı, güvenlik kavramsallaştırmasında devletin ve askeri 

unsurun öncelliğini sorgulayan daha önceki çalışmalar üzerinden gelişmiştir. Okulun 

bu özelliği, bazı önemli değişimlere rağmen, neden bir süreklilik imajına sahip 

olduğunu açıklamaya yardımcı olmaktadır.
99

 

Metodolojik olarak Kopenhag Okulu, neorealizmin nesnel yaklaşımları ile 

sosyal inşacılık ve post-modernizmin öznel değerlendirmeleri arasında bir köprü 

kurmaya çalışan bir yaklaşım sunmaktadır. Bu anlamda, Kopenhag Okulu, Soğuk 

Savaş sonrası güvenlik tartışmalarında, gelenekselciler ile genişletilmiş güvenlik 

gündemini savunanları bünyesinde birleştirmeye çalışan ve post-yapısalcı 

yaklaşımlarla neorealist düşünceyi tek bir potada eritme eğiliminde olan güvenlik 

kavramı odaklı bir düşünce okuludur. İki farklı metodolojik yaklaşım arasında bağ 

kuran niteliğine karşın, Kopenhag Okulu’nun sosyal inşacı bir model uygularken, 

temellerinin neorealist gelenek içinde yer aldığı ileri sürülebilir.
100

 Örneğin, Kopenhag 

Okulu, askeri olmayan sorunların güvenlikleştirilebileceği düşüncesini ve devlet 

                                                 
98

 Ibid., s. 482-483. 
99

 Ibid., s. 480. 
100

 Kopenhag Okulu üyeleri, 1990 yılında yayınladıkları The European Security Order Recast adlı 

çalışmalarında neorealist teorinin temel yaklaşımlarını kullanmışlardır. Okulun tüm üyeleri neorealist 

teorinin varsayımlarını savunmamakla birlikte, uluslararası ilişkiler analizinde önemli bir yere sahip 

olduğu konusunda hemfikirdirler. Barry Buzan, Morten Kelstrup, Pierre Lemaitre, Elzbieta Tromer ve 

Ole Wæver, The European Security Order Recast: Scenarios for the Post-Cold War Era, Londra, 

Pinter, 1990. 



48 

 

dışında da güvenliğin referans nesnelerinin olabileceği düşüncesini kabul etmekle 

birlikte, sadece devletin güvenlikleştirici aktör (securitizing actor) olabileceğini 

belirtmektedir. Böylece, devlet-merkezli yaklaşım Kopenhag Okulu’nun güvenlik 

anlayışında kendisine yer bulmaktadır. 

Kopenhag Okulu’nun güvenliğin nesnel mantığından kopuşu, bir kavramsal 

yenilikler serisi ile sonuçlanmıştır. Birincisi, Kopenhag Okulu, güvenliği nesnel bir 

olgu olarak ele almazken, aynı zamanda güvenliği öznel bir olguya indirgemekten de 

kaçınmaktadır. Kopenhag Okulu’na göre, güvenliğin nesnel ya da öznel değil, özneler 

arası bir olgu olarak anlaşılması gerekir. Bir diğer yenilik, devlet güvenliğine paralel 

olarak toplumsal güvenlik analizinde ortaya çıkmıştır. Böylece, güvenliğin referans 

nesnesi olarak devleti değil, toplumu ön plana çıkarmış ve egemenliğin değil, kimliğin 

güvenliğinin sağlanması sorunu ele alınmıştır.
101

 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik yaklaşımı, devletin hem içeriden, hem de 

dışarıdan tehdit edilebileceğini ileri sürerek, birey, devlet ve sistem düzeyleri arasında 

bir bağlantı sağlamaktadır. Daha da belirginleştirmek gerekirse, Kopenhag Okulu, 

güvenliğin beş boyutu (askeri, politik, ekonomik, toplumsal ve çevresel) ve beş analiz 

düzeyi (uluslararası, bölgesel, ulusal, toplumsal gruplar ve birey) arasında bir ayrım 

yapmıştır.
102

 Böylece Kopenhag Okulu, güvenlik alanında faaliyet gösteren etkileşim 

dinamikleri, referans nesneleri ve aktörleri yerleştirmek için analiz düzeyini geniş bir 

biçimde kullanmıştır. Analiz düzeyleri, referans nesneleri ve güvenlik ile ilgili aktörler 

bakımından sağlanan bu çeşitlilik, Kopenhag Okulu’nun kavramsal çerçevelerinin 

neredeyse tüm ampirik konulara uygulanabilirliği ile sonuçlanmıştır. 

                                                 
101

 Stefano Guzzini ve Dietrich Jung, “Copenhagen Peace Research”, Contemporary Security 

Analysis and Copenhagen Peace Research, Stefano Guzzini ve Dietrich Jung ed., New York, 

Routledge, 2004, s. 5. 
102

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit. 



49 

 

 Kopenhag Okulu’nun çerçevesi ile geleneksel güvenlik yaklaşım arasındaki en 

açık farklılık, çok sektörlü bir yaklaşıma karşı tek sektörlü bir yaklaşım arasındaki 

tercihtir. Güvenlik gündeminin genişlemesini savunanlar, sektörler arasındaki 

karşılıklı bağlantı göz önüne alındığında, herhangi bir tarihsel zamanda baskın 

olabilecek tehdit, aktör ve referans nesne tiplerine karşı açık fikirli olmalıdır. Buna 

karşılık, geleneksel güvenlik anlayışı, tek bir sektöre (askeri) ve aktöre (devlet) sürekli 

bir öncelik vermekte ve diğer sektörler ile bağlantıyı doğrudan kuvvet kullanma ile 

ilgili olduğunda kurmaktadır.  

Sonuç olarak, Kopenhag Okulu’nun çalışmaları, güvenlik çalışmaları 

gündeminin genişlemesinin en geniş ve sistematik açıklamalarını oluşturmuştur. 

Kopenhag Okulu, araştırmalarını genel uluslararası düzen sorununa odaklayacak 

şekilde genişletmeksizin, geniş bir güvenlik kavramı tanımlama ihtiyacını tanımıştır. 

Diğer bir deyişle, güvenlik politikasını güvenlik-dışı politikalardan ayıran güvenliğin 

belirli bir anlamını muhafaza ederek, güvenlik çalışmalarının genişlemesini 

savunmuştur. Bu kapsamda Kopenhag Okulu’nun güvenlik anlayışı, güvenlikleştirme, 

güvenlik sektörleri ve güvenlik kompleksleri olmak üzere üç kavram üzerinden 

gelişmiştir. 

 

4.2. Sektörel Güvenlik Yaklaşımı 

  

 Kopenhag Okulu, geleneksel güvenlik anlayışının güvenliği tek bir sektör ile 

sınırlayan tutumunu reddederek, güvenliğin geniş bir sorunlar bütününe 

uygulanabilecek olan bir politika türü olduğunu ileri sürmektedir. Gerçekten eğer 

kolektif birimlerin bekası Güvenlik Çalışmaları alanının tanımlayıcı temeli olarak ele 

alınırsa, güvenlik kavramının temel niteliğini kaybetmeksizin güvenlik analizini farklı 



50 

 

sektörlere uygulama temeline de sahip olunmuş olunur. Bu durum, güvenlik 

çalışmalarının askeri-politik gündemin ötesine genişletilemeyeceği görüşüne bir cevap 

oluşturmaktadır.
103

 

Güvenlik sektörleri kavramı, insan topluluklarının güvenliğinin beş sektördeki 

-askeri, ekonomik, politik, toplumsal ve çevresel- faktörlerden etkilendiğini ortaya 

koymaktadır. Bu kavram, güvenliği etkileyen askeri olmayan dört güvenlik sektörü 

belirleyerek, güvenliğin askeri olmayan yönlerinin anlaşılmasına katkıda bulunmuş ve 

bu askeri olmayan yönlerin araştırılmasında analitik kategoriler sağlamıştır. Askeri 

güvenlik sektöründe temel referans nesne devlettir ve devletin ülkesel bütünlüğüne 

yönelik tehditler, ağırlıklı olarak dışsal ve askeri anlamda tanımlanır.
104

 Güvenlik 

alanında devlet davranışının en görünür olduğu sektör olması sebebiyle askeri 

güvenlik sektörü, beş güvenlik sektöründen en dikkat çekenidir. Ayrıca, askeri araçlar, 

diğer tüm sektörlerdeki çıktılar üzerinde önemli bir hâkimiyete sahiptir.
105

 Askeri 

güvenliğin bu nitelikleri, askeri faktörlerin ulusal ve uluslararası güvenlik anlayışları 

üzerindeki baskın konumunu açıklamaktadır. 

 Politik güvenlik sektöründe ise, yönetici otoritenin meşruiyeti, devletin sahip 

olduğu ideoloji ve örgütsel istikrarının korunması güvenliğin temel referans 

nesneleridir ve ilgili tehditler, devlet otoritesinin kendi toplumunun unsurları 

tarafından tehdit edildiği ve devletin kendi toplumuna yönelik temel tehdit kaynağı 

haline gelebildiği güvenlik durumlarına yol açan ideolojik ve devlet-altı nitelikte 

olabilir.
106

 Toplumsal güvenlik sektöründe ise güvenlik, kabul edilebilir koşullarda dil, 

                                                 
103

 Buzan, op. cit., s. 15. 
104

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 49-70. 
105

 Buzan, Kelstrup, Lemaitre, Tromer ve Wæver, op. cit., s. 4. 
106

 Politik güvenlik sektörü, tüm güvenlik sektörleri içindeki en geniş sektörü oluşturmaktadır. Tüm 

tehditler ve bu tehditlere karşı verilecek yanıtlar politik olarak oluşturulduğu ve tanımlandığı için, 

netice itibariyle güvenlik de politiktir. Bu nedenle, toplumsal, ekonomik, çevresel ve askeri güvenlik, 



51 

 

kültür, din, ulusal kimlik ve geleneklerin geleneksel özelliklerinin sürdürülebilirliği ile 

ilgilidir. Toplumsal güvenlik kavramı ile bir grubun kimliğinin kültürel değişimler, 

politik bütünleşme ve nüfus hareketleri gibi çeşitli dinamikler tarafından tehdit 

edildiği durumlar ele alınmaktadır.
107

 Ekonomik güvenlik sektöründe ise güvenlik, 

devletin gücünü ve refah düzeyini sürdürebilmesi için gerekli olan piyasalara, 

finansmana ve kaynaklara ulaşım ile ilgilidir.
108

 Son olarak çevresel güvenlik sektörü 

ise, tüm insani faaliyetlerin bağlı olduğu ekosistemin yerel ve küresel düzeyde 

korunması ile ilgilidir.
109

 Çevresel güvenlik sektöründe olası referans nesneleri alanı 

oldukça geniştir ve bu olası alanlar çeşitli canlı türlerinin bekası, gezegenin iklim 

yapısının ya da biyolojik çeşitliliğinin korunması gibi sorunları içerebilmektedir. 

 Güvenlik sektörleri farklı alanları tanımlasalar da, karmaşık bütünlerin 

ayrılmaz parçalarıdır. Sektörler arasından tercihte bulunmanın amacı, analizi olanaklı 

kılmak için karmaşıklığı azaltmaktır. Güvenlik sektörlerinin analitik amacının askeri, 

politik, ekonomik, toplumsal ve çevresel etkileşim tiplerini birbirinden farklılaştırmak 

olduğu göz önüne alındığında, her bir güvenlik sektörüne özgü birimlerin ve 

değerlerin olacağını ve tehdidin ve bekanın doğasının farklı güvenlik sektörleri ve 

birimleri için farklı olacağını beklemek mantıklıdır.
110

 Bu nedenle, her bir güvenlik 

sektörü için varoluşsal tehdidi neyin oluşturduğu aynı çerçevede ele alınamaz. 

 Gerçekte bir güvenlik sorunu zorunlu olarak sektör bağımlı değildir. 

Çoğunlukla farklı sektörler arasında dinamik bir geçişkenlik söz konusudur. Güvenliği 

tek bir sektöre bağlı olarak ele alan girişimler, güvenliğin anlaşılması ile ilgili ciddi 

sorunlara yol açmaktadırlar. Fakat yine de askeri tehdide karşı güvenlik ile tehdit 

                                                                                                                                            
“politik-toplumsal güvenlik”, “politik-ekonomik güvenlik” ve benzeri şekillerde adlandırılabilir. Buzan, 

Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 141-162. 
107

 Ibid., s. 119-140. İlerleyen bölümlerde toplumsal güvenlik kavramı ayrıntılı olarak ele alınacaktır. 
108

 Ibid., s. 95-117. 
109

 Ibid., s. 71-93. 
110

 Ibid., s. 27. 



52 

 

olarak görüldüğü zaman göçe karşı güvenlik arasında veya ekonomik güvenlik ile 

çevre güvenliği arasında önemli farklar vardır. Bu nedenle sistematik olarak 

“sektörler”in güvenliğine bakmak ve savunulan öznelerin neler olduğunu, o sektörde 

hangi aktörün faaliyet gösterdiğini ve aynı derecede önemli olan, bu sektördeki 

güvenlik ve güvensizlik dinamiklerini anlamak faydalı olacaktır.
111

  

 Kopenhag Okulu, sektörel güvenlik yaklaşımını ele aldığı ilk çalışmasında 

güvenlik sektörlerinin rolünü, devletlerin tehdit edilebildikleri ayrı hassasiyet 

alanlarını göstermek biçiminde formüle etmiştir.
112

 Fakat Identity, Migration and the 

New Security Agenda in Europe adlı çalışmasında ise Kopenhag Okulu, devleti tüm 

güvenlik sektörlerinde güvenliğin merkezi referans nesnesi olarak değerlendiren 

konumunu değiştirmiştir. Çünkü güvenliğe yönelik çok sektörlü bir yaklaşımın 

anlamlı olabilmesi için devletin dışındaki referans nesnelerinin de resme dâhil olması 

gerekir. Böylece, sektörel güvenlik yaklaşımı, devletin güvenliği açısından önem 

taşıyan faktörleri sınıflandıran bir araçtan Soğuk Savaş sonrası Avrupa’daki güvenlik 

dinamiğinin dönüşümünün açıklanmasına doğru dönüştürmüştür.
113

  

 Güvenliğin sektörel olarak incelenmesi, Security: A New Framework for 

Analysis adlı çalışmada çok daha sistematik bir biçimde ele alınmıştır. Bu çalışma ile 

sektörel güvenlik yaklaşımı çerçevesinde tehdit edilen referans nesneleri ve bununla 

ilgili belirli tehditler ve hassasiyetlerin yanı sıra, güvenlik sorununu tanımlayan ve 

referans nesne adına hareket eden güvenlikleştirici birimler ve bir sektördeki güvenlik 

dinamiğini etkileyen işlevsel aktörler de ele alınmıştır.
114

  

                                                 
111

 Ole Wæver, “Toplumsal Güvenliğin Değişen Gündemi”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 5, Sayı. 18 

(Yaz 2008), s. 152. 
112

 Buzan, op. cit., s. 116-134. 
113

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 21-27. 
114

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit. 



53 

 

Sonuç olarak, sektörel güvenlik yaklaşımı, Kopenhag Okulu’nun ortaya 

koyduğu yeni güvenlik anlayışı için üç nedenden dolayı önemlidir. Birincisi, sektörel 

yaklaşım, geleneksel güvenlik çalışmaları ile güçlü bir bağı muhafaza ederek, 

güvenlik ile ilgili yeni yaklaşımları geleneksel güvenlik yaklaşımı ile bir araya 

getirmiştir. İkincisi, sektörel yaklaşım, egemenlik, refah, kimlik ve sürdürülebilirlik 

gibi farklı değerlerin güvenliğin odak noktaları olabileceğini göstererek, insanların 

gerçekte ne yaptıklarını yansıtmaktadır. Üçüncüsü, güvenlik sektörleri, genişleyen 

güvenlik gündeminin özellikleri olan güvenliğin farklı niteliklerinin anlaşılmasını 

sağlamaktadır.
115

 Her ne kadar güvenliğin bazı nitelikleri tüm sektörler için ortak olsa 

da, her bir sektörün kendi aktörleri, referans nesneleri, dinamikleri ve çelişkileri 

vardır. 

 

4.3. Bölgesel Güvenlik Kompleksi Teorisi 

  

 Güvenlik çalışmaları ile ilgili neorealist yaklaşımlar küresel boyutları ile genel 

güvenlik teorileri geliştirme çabası içinde olmuşlarsa da, Soğuk Savaş sonrası 

dönemde daha açık hale geldiği üzere dünyadaki çoğu çatışma belirli bölgesel 

kökenlere ve dinamiklere sahiptir. Bu çerçevede Buzan, güvenlik kompleksi 

düşüncesini bölgesel düzeyi güvenlik çalışmalarına dâhil etmek için geliştirmiştir. 

Bölgesel güvenlik kompleksi, güvenlik uygulamalarının dış aktörlerin 

uygulamalarından çok birbirleri ile karşılıklı bağımlı olduğu coğrafi olarak yerleşmiş 

bir bölgesel güvenlik sistemi olarak kavramsallaştırılmıştır.   

 Bölgesel güvenlik komplekslerini belirli bir bölge içinde yer alan devletlerin 

karşılıklı güvenlik kaygılarının etkileşiminin ürünleri olarak gören klasik güvenlik 

                                                 
115

 Ibid., s. 195-196. 



54 

 

kompleksi teorisine göre, güvenlik komplekslerinin temel özelliklerinden birincisi, bu 

komplekslerin iki ya da daha çok devletten oluşmasıdır. İkincisi, bu kompleksleri 

oluşturan devletlerin coğrafi olarak tutarlı bir gruplaşma meydana getirmeleridir. 

Üçüncüsü ise, devletler arası ilişkilerdeki güvenlik karşılıklı bağımlılığı, sürekli 

olmasa da, köklü ve istikrarlı olmak durumundadır.
116

 Bu özelliklerin yansıra, bir 

güvenlik kompleksinin yapısının birimlerin düzenlenmesi ve birimler arasında 

farklılaşma, dostluk ve düşmanlık özellikleri ve birimler arasındaki güç dağılımı 

olmak üzere üç temel unsuru vardır. Bu unsurların herhangi birisinde yaşanacak 

değişiklikler, kompleksin yeniden tanımlanmasını gerekli kılacağından, bir güvenlik 

kompleksi hem dinamik hem de durağan anlamlarda analiz edilebilmektedir.
117

  

 Klasik güvenlik kompleksi teorisi, bir güvenlik kompleksini, ulusal güvenlik 

sorunları birbirlerinden ayrı olarak analiz edilemeyen ya da çözülemeyen, temel 

güvenlik algılamaları ve kaygıları birbirleriyle bağlantılı olan devletler bütünü olarak 

tanımlamaktadır.
118

 Görüldüğü üzere klasik güvenlik kompleksi teorisi, temel birim 

olarak önceliği devlete vermekte, askeri ve politik güvenlik sektörleri üzerine 

odaklanmakta ve bölgesel alt-sistemleri güvenlik analizinin nesneleri olarak kabul 

ederek, bu sistemleri ele alan bir analitik çerçeve ortaya koymaktadır. 

 Soğuk Savaş sonrası dönemde güvenlik anlayışının genişlemesi gerektiği 

tartışmaları ile sektörel güvenlik yaklaşımının devlet dışındaki referans nesnelerini de 

ele alacak şekilde düzenlenmesi ve Kopenhag Okulu’nun sosyal inşacı dönüşü, 

güvenlik kompleksinin orijinal anlamının sorgulanmasına yol açmıştır. Örneğin, 

Kopenhag Okulu’nun Identity, Migration and the New Security Agenda in Europe adlı 

çalışmasında yaptığı toplumsal güvenlik tanımı, devletler arası politik-askeri güvenlik 

                                                 
116

 Ibid., s. 15. 
117

 Ibid., s. 13. 
118

 Ibid., s. 11-12. 



55 

 

dinamikleri çerçevesinde ele alınan klasik güvenlik kompleksi teorisini 

sorgulamıştır.
119

 Bunun dışında, özneler arası bakış açısının bir sonucu olarak 

Kopenhag Okulu, bir güvenlik kompleksinin ülkesel yakınlıktan kaynaklanan nesnel 

karşılıklı bağımlılığa dayalı olduğu düşüncesini düzeltmek zorunda kalmıştır. 

Bu sorgulama kapsamında Kopenhag Okulu, klasik güvenlik kompleksi 

teorisini daha geniş bir sektörler bütününe açarak, güvenlik kompleksi analizini farklı 

bir boyuta taşımış ve klasik güvenlik kompleksi teorisinin bölgesel odağını güvenlik 

çalışmalarının genişleyen gündemi ile birleştirmeye çalışmıştır. Güvenlik kompleksi 

teorisini askeri-politik sektörün dışındaki sektörlere ve devletlerin dışındaki diğer 

aktörlere açmanın iki olası yolu olarak homojen güvenlik kompleksi ve heterojen 

güvenlik kompleksi kavramları geliştirilmiştir.  

Homojen güvenlik kompleksi yaklaşımına göre, güvenlik kompleksleri belirli 

sektörlere yoğunlaşmakta ve bu nedenle, devletler arasındaki güç rekabeti gibi benzer 

birimler arasında belirli etkileşim şekillerinden oluşmaktadır. Sektör bağımlı olan 

homojen güvenlik kompleksleri, her bir sektör için ayrı çerçeveler oluşturulmasını 

gerektirir. Bu mantık, farklı sektörlerde farklı kompleks tiplerine yol açar.
120

 Örneğin 

askeri kompleksler öncelikle devletlerden oluşurken, toplumsal kompleksler ise 

kimlik temelli birimlerden oluşmaktadır. 

Heterojen güvenlik kompleksleri yaklaşımı ise, güvenlik komplekslerinin 

belirli sektörlere odaklanması varsayımını sorgulamaktadır. Bu yaklaşıma göre, 

bölgesel mantık, iki ya da daha çok sektörde etkileşim halinde bulunan farklı tipteki 

aktörleri bütünleştirebilir. Heterojen güvenlik kompleksi yaklaşımının güvenlik 

                                                 
119

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit. 
120

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 16-17. 



56 

 

alanındaki aktörleri güvenlik sektörleri ile bir araya getirme avantajı vardır. Böylece, 

analizcinin tüm resmi bir çerçeve içinde tutmasını olanaklı kılar.
121

  

Bu yeni yaklaşım ile bir güvenlik kompleksi, güvenlik sorunlarının bir 

diğerinden ayrı olarak çözülemediği ya da analiz edilemediği, güvenlikleştirme, 

güvenlik dışılaştırma (desecuritization) ya da her iki temel sürecin birbirleri ile 

bağlantılı olduğu birimler bütünü olarak yeniden tanımlanmıştır.
122

 Bu kompleksin 

yapısı ve kurucu dinamikleri, her bir “birim”in güvenlik algılamaları ve etkileşimleri 

çerçevesinde kompleks içinde yer alan birimler tarafından oluşturulur. Böylece 

Kopenhag Okulu, klasik güvenlik kompleksi teorisinde bir revizyona giderek, maddi 

şartların koşullandırdığı dostluk-düşmanlık ayrımı ile gücün dağılımının verili kıldığı 

güvenlik koşulları yerine, kompleks içinde yer alan birimler arasındaki özneler arası 

algılamaları ön plana çıkarmıştır. 

Sonuç olarak, Kopenhag Okulu’nun çalışmalarının önemli bir bölümü, 

güvenlik analizinde devletin rolü ile ilgili olsa da, bölgesel güvenlik gibi farklı 

düzeylerde güvenlik analizleri de ele alınmıştır. Bu çerçevede güvenlik kompleksi 

kavramı, Avrupa’daki bölgesel güvenlik dinamiğinin dönüşümünde Soğuk Savaş’ın 

sona ermesinin önemini açıklamak için kullanılmıştır. Kopenhag Okulu, daha sonra 

gerçekleştirdiği diğer çalışmalarda ise, bu kavramı Avrupa dışındaki bölgelerde 

güvenlik karşılıklı bağımlılığını ve dinamiklerini, klasik güvenlik kompleksi 

teorisinden farklı olarak sektörel güvenlik anlayışı çerçevesinde ve özneler arası bir 

yöntem ile ele almaya çalışmıştır. Böylece Kopenhag Okulu, güvenlik ile ilgili 

geliştirdiği kavramsal çerçeveleri belirli bir bölge ile sınırlamaksızın, evrensel 

anlamda uygulanabileceğini göstermeye çalışmıştır. 

                                                 
121

 Ibid., s. 16-17. 
122

 Ibid., s. 201. 



57 

 

4.4. Güvenlikleştirme Yaklaşımı 

 

 Kopenhag Okulu, her şeyin güvenlik sorunu olarak algılanması görüşüne 

karşıdır. Çünkü böylesi bir tutum Güvenlik Çalışmaları alanını sınırlarından yoksun 

hale getirecektir. Bunu engellemek için bulunan formül, “güvenlikleştirme” 

yaklaşımıdır. Bu yaklaşıma göre, bir sorun ilgili aktör tarafından söylem 

doğrultusunda tehdit olarak inşa edilmediği sürece güvenlik tehdidi olarak 

nitelendirilemez.
123

 Böylece, Ole Wæver’ın güvenlikleştirme yaklaşımını
124

 takiben 

Kopenhag Okulu’nun güvenlik anlayışında söz eylem analizi öne çıkmıştır. 

 Kamusal alandaki sorunlar, politikleşmemiş, politikleşmiş ve 

güvenlikleştirilmiş sorunlar olarak üç kategoriye ayrılabilir. Politikleşmemiş sorunlar, 

devletin bu sorunları ele almadığı ve kamusal alanda bir tartışma konusu haline 

getirmediği sorunlardır. Politikleşmiş sorunlar ise, devlet politikasının bir parçası olan 

ve hükümetlerin karar almasını ve uygulamalarda bulunmasını gerektiren sorunlardır. 

Güvenlikleştirilmiş sorunlar ise, acil önlemler gerektiren ve normal politika alanının 

dışındaki eylemleri meşrulaştıran varoluşsal bir tehdidin ortaya koyduğu 

sorunlardır.
125

 Böylece, bir sorun, siyaset gündemindeki diğer sorunlardan daha 

önemli olduğu yönündeki argümanlar çerçevesinde bir güvenlik sorunu olarak ortaya 

konabilmekte ve mutlak bir öncelik sahibi olabilmektedir. 

Güvenlikleştirme yaklaşımına göre, bir sorunun güvenlik tehdidi olabilmesi 

için bu tehdit karşısında önlem almaya yetkili aktörler tarafından o sorunun herhangi 

bir referans nesnenin varlığına yöneltilen ve bu nedenle de söz konusu aktörler 

                                                 
123

 Sinem Akgül Açıkmeşe, Kopenhag Okulu ve Realist Güvenlik Çalışmalarında Aktör, Tehdit ve 

Politika: Avrupa Güvenliği Üzerine Bir Değerlendirme, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yayınlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2008, s. 63.  
124

 Ole Wæver, “Securitization and Desecuritization”, On Security, Ronnie Lipschutz ed., New York, 

Columbia University Press, 1995, s. 46-66. 
125

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 23. 



58 

 

tarafından rutin siyasi süreçlerin dışına taşan acil ve meşruiyet kazanmış önlemler 

alınmasını öngören bir sorun olarak tanımlanması gerekir.
126

 Kopenhag Okulu, bu 

edimi gerçekleştiren güvenlikleştirici aktörü, “bir objenin varlığına yöneltilen bir 

tehdit bulunduğunu ilan ederek sorunları güvenlikleştiren” birim olarak 

tanımlamaktadır.
127

 

 Sorunların güvenlikleştirilmesinde siyasi elitlerin rolünü vurgulan Wæver’a 

göre, bir şey elitler onun güvenlik sorunu olduğunu ilan ettikleri zaman bir güvenlik 

sorunu haline gelir.
128

 Gerçekten güvenlikleştirme, ayrıcalıklı konumlara sahip güçlü 

aktörlerin hâkimiyetinde olan bir süreç eğilimi göstermektedir
129

 ve güvenlikleştirme, 

güvenlikleştirici aktörün gücüne ve etkisine bağlı olduğu için, özellikle siyasi elitler 

bu süreçte ön plana çıkmaktadır. Söz eylem anlamında güvenlik düşüncesi, siyasi 

elitlere yüklediği önem nedeniyle, güvenliğin tanımlanmasında iktidara verdiği güç 

çerçevesinde güç ve bilgi arasındaki ilişki ile ilgilidir. Fakat güvenliğin tanımlanması 

sürecindeki yapısal faktörler, karar alıcılar için sınırlar oluşturur. Bu nedenle, güvenlik 

söylemi, sadece karar alıcıların söylemlerinden ibaret değildir. 

Güvenlikleştirme eylemi, devlet için bir devlet insanı tarafından 

gerçekleştirildiğinde, güvenlikleştirici aktör ile referans nesnenin ayrımı açık 

olmayabilmektedir. Örneğin, devlet elitleri, devlet adına konuşma hakkına sahip 

oldukları iddiasındadırlar. Gerçekten de tehdit söylemleri, devlet inşası ve elit 

meşruiyeti süreçlerinin bütünleyici bir parçasıdır. Söz konusu devlet olduğunda ve 

devletin öncelikli güvenlik kaygısının egemenlik olduğu düşünüldüğünde, devlet 

güvenliğini sağlamada uygulanan araçların analizinde neye bakılacağı şu ya da bu 

                                                 
126

 Ibid., s. 23-24. 
127

 Güvenlik söz eylemini yerine getiren “siyasi liderler, bürokratlar, lobi ve baskı grupları” gibi kişi ya 

da gruplar bu kapsamdadır. Ibid., s. 35-40. 
128

 Wæver, op. cit., s. 54. 
129

 Ralf Emmers, “Securitization”, Contemporary Security Studies, Alan Collins ed., Oxford, Oxford 

University Press, 2007, s. 112. 



59 

 

şekilde açık olmaktadır; ancak diğer referans nesne türleri arasındaki ayrım daha 

karmaşık bir yapı sergileyebilmektedir. Milliyetçi bir aktivist, bir ulusun güvenliğine 

referansta bulunursa, kullanılan retorik, genelde ulusun bütünüymüş gibi bir izlenim 

uyandırabilmektedir. Ancak şurası da açıktır ki, uluslar gibi kolektif birimler tek bir 

ortak görüş veya sese zor sahip olabilmektedirler.
130

  

 Bir güvenlikleştirici aktör, bir referans nesneye yönelik varoluşsal tehdit 

söylemini kullanarak, bir sorunu “normal politika”
131

 koşullarının dışına taşıdığı 

zaman, bir güvenlikleştirme durumu ile karşı karşıyayız demektir. Güvenlik 

kelimesinin söylenmesi tehlike, varoluşa yönelik bir tehdit ve aciliyet düşüncelerini 

çağrıştırdığından, bir sorunu güvenlik meselesi haline getirmek, aynı zamanda bir 

öncelik statüsünü talep etmektir. Varoluşsal tehdit söylemini kullanan aktör, oyunun 

normal kurallarını meşru şekilde ihlal edebilmek için, bu meseleyi olağanüstü araçlar 

ve yollarla ele alma hakkını da iddia etmiş olmaktadır.
132

 Başarılı bir güvenlikleştirme 

süreci sonucunda, ilgili sorun standart politik süreç içerisinde ele alınabilir bir nitelikte 

olmaktan çıkmış olur. 

 Bir güvenlikleştirme girişiminin gerçek anlamda başarılı olup olmadığı, 

güvenlikleştirici aktör tarafından değil, güvenlik söz ediminin izleyicisi (audience) 

tarafından belirlenir. Çünkü bir referans nesneye yönelik bir varoluşsal tehdidi ortaya 

koyan söylemin kendisi, güvenlikleştirme yaratmaz, bu sadece güvenlikleştirici bir 

eylemdir.
133

 Bir sorunun güvenlikleştirilmesi, sorunun bu şekilde belirli bir izleyici 

tarafından kabul edilmesi ile gerçekleşir. Bu tür bir kabul yoksa, bu durumda sadece 

bir güvenlikleştirici eylemin varlığından söz edilebilir. Nitekim güvenlik politikasının 

                                                 
130

 Çiğdem Şahin, “Sözcelerin Gücü Adına, Güç Bush’ta Artık”, Uluslararası Güvenlik Sorunları, 

Kamer Kasım ve Zerrin A. Bakan ed., Ankara, ASAM Yayınları, 2004, s. 91. 
131

 Kopenhag Okulu, güvenlikleştirme kavramı çerçevesinde “normal politika” kavramının tanımını 

yapmamıştır. 
132

 Şahin, op. cit., s. 88-89. 
133

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 24-25. 



60 

 

amaçlarından birisi de kamuoyunu yönlendirmek ve güvenlikle ilgili düşüncenin 

kamuoyu tarafından desteklenmesini sağlamaktır. 

 Dinleyici kitle onayı güvenlikleştirme için olmazsa olmaz bir nitelikte 

görüldüğünden, Kopenhag Okulu aslında öznel değil, özneler arası bir süreci ima 

etmektedir. Bir güvenlikleştirici aktörün bir güvenlik söz eylemi yoluyla 

güvenlikleştirici bir hareketi yerine getirmesi ve dinleyici kitlenin bu hareketi kabul ya 

da reddetmesi şeklinde bir “müzakere” süreci söz konusudur.
134

 Güvenlik Çalışmaları 

alanındaki nesnel yaklaşımlar, güvenliği ve güvenliğe yönelik tehditleri verili olarak 

görmektedirler. Fakat sorunlar objektif olarak varlık gösterseler bile, ancak 

güvenlikleştiren aktörün söylemi doğrultusunda tehdide dönüşebilir ve dinleyici 

kitlenin onayı sonucunda güvenlikleştirilmiş olurlar. Sonuçta, güvenlikleştirme, 

varoluşsal bir tehdidin söz eylemler aracılığıyla özneler arası bir temelde 

oluşturulmasını gerektirir. Kopenhag Okulu’na göre, bir sorunun, gerçek bir tehdidin 

var olması nedeniyle güvenlikleştirilmesi zorunlu değildir, sorunun bir güvenlik 

sorunu olarak sunulması, sorunun güvenlikleştirilmesi için yeterlidir. 

 Güvenlik tedbirleri, bazı siyasal hakların askıya alınması gibi uygulamaları da 

kapsayabilmektedir. Bu şekilde güvenlik konuları tartışılmaz bir hal aldığından, 

Wæver olabildiğince daha çok konunun “güvenlik dışılaştırılmasını” önermektedir.
135

 

Bir konunun güvenlik dışılaştırılması, bir sorunun güvenlik alanının dışına çıkarılarak, 

daha normal davranış biçimlerine yatkın bir hal almasının sağlanmasını 

gerektirmektedir. Böylece sorunun normal politik süreç içerisinde işbirliği ve diyalog 

                                                 
134

 Holger Stritzel, “Towards a Theory of Securitization: Copenhagen and Beyond”, European Journal 

of International Relations, Vol. 13, No. 3 (2007), s. 362-363. 
135

 Wæver, op. cit., s. 56-57. 



61 

 

ortamında çözülmesi kolaylaştırılır.
136

 Güvenlik dışılaştırmayı ideal bir seçenek olarak 

ortaya koyan Wæver, güvenlikleştirme eyleminin gereğinden fazla güvenlikleştirmeye 

yol açabileceğini ve bu nedenle “korku toplumları” yaratabileceğini ileri sürmüştür.
137

 

Bu nedenle, Michael Williams’ın da belirttiği gibi, güvenlikleştirme, kaçınılması 

gereken bir durumdur.
138

 Fakat bir sorunun güvenlik dışılaştırılmasının pratik 

koşulları açık bir biçimde tanımlanmamıştır. 

 Thierry Balzacq, güvenlikleştirme yaklaşımının gerçek durumlardaki güvenlik 

uygulamalarını inceleyebilecek bir temel sağlamadığı iddiasındadır. Örneğin, 

“güvenlik” kelimesine yüklenen güç, güvenlik birimlerinin (agents) içinde 

bulundukları nesnel bağlamı gözden kaçırır.
139

 Kopenhag Okulu’nun klasik 

güvenlikleştirme yaklaşımı da, güvenlik söz eyleminin içinde geliştiği politik ve 

toplumsal anlamdaki bağlamsal faktörlerin önemini gerektiği gibi ele almamıştır.
140

 

Buna karşın, güvenlikleştirme eyleminin başarısı için önemli olan dinleyici kitlenin 

doğası ve içinde bulunduğu kültürel, toplumsal ve psikolojik durumun da analiz 

edilmesi gerekir. Fakat güvenlikleştirme sürecinde, “güvenlik” kavramının 

kullanılması, mevcut bağlamı değiştirir ya da yeni bir bağlam yaratır.
141

 Siyasi 

öncelikleri belirleyen bir kavram olan güvenlik kavramının anlaşılma ve kullanılma 

şekli, siyasal ve toplumsal hayatın oluşumunu yakından etkilemektedir. 

Sonuç olarak, Kopenhag Okulu’nun güvenlik analizlerinin çoğu devletin 

güvenlik alanındaki rolü ile ilgilidir ve 1998 yılında yayınladıkları Security: A New 

                                                 
136

 Bkz. Ole Wæver, “Insecurity, Security, and Asecurity in the West European Non-War Community”, 

Security Communities, Emanuel Adler ve Michael Barnett ed., Cambridge, Cambridge University 

Press, 1998, s. 69-118. 
137

 Wæver, “Securitization and…”, s. 64. 
138

 Williams, op. cit., s. 523. 
139

 Tartışma için bkz. Thierry Balzacq, “The Three Faces of Securitization: Political Agency, Audience 

and Context”, European Journal of International Relations, Vol. 11, No. 2 (2005), s. 171-201. 
140

 Matt McDonald, “Securitization and the Construction of Security”, European Journal of 

International Relations, Vol. 14, No. 4 (2008), s. 571. 
141

 Stritzel, op. cit., s. 361. 



62 

 

Framework for Analysis
142

 adlı kitapta iddia ettiklerinin aksine, 2003 yılında 

yayınlanan Regions and Powers
143

 adlı çalışmalarında devlet, tekrar analizin 

merkezinde yer almıştır. Devletin tekrar merkeziyet kazanması, Kopenhag Okulu’nun 

güvenlikleştirme yaklaşımını geliştirirken hem tehdit edilen nesneler, hem de 

güvenlikleştiren aktörler bakımından devletin birincil konumda bulunduğu görüşü ile 

yakından ilgilidir. Bu çerçevede, Kopenhag Okulu’nun güvenliğin devlet merkezli 

anlayışını sürdürdüğü ve bu nedenle geleneksel güvenlik anlayışından önemli bir 

kopuşu temsil etmediği ileri sürülmektedir.
144

  

 

5. Devlet-Altı/İçi Güvenlik Sorunlarının Anlaşılmasında Yeni Bir Girişim 

Olarak Toplumsal Güvenlik Yaklaşımı 

 

Kopenhag Okulu, güvenlik kavramı ile ilgili çalışmalarında sadece güvenliğin 

değişen doğasını vurgulamamış, bunun yanında, kolektif kimlik gruplarının güvenlik 

ihtiyaçlarına dikkat çekerek, güvenlik alanında kimliğin oynadığı rolü de ele almıştır. 

Devletin ve toplumun uzlaşamadığı yerlerde devlet-içi güvenlik dinamikleri ile ilgili 

bir anlayış ortaya koyan toplumsal güvenlik kavramı, devlet-toplum ilişkilerini 

güvenlik analizinin merkezine koymaktadır. Toplum ve kimlik kavramlarının 

güvenlik analizine dâhil edilmesi, geleneksel anlayışın maddi yapısından düşünsel 

kaynaklara, devletten topluma ve bireye doğru değişimin önemli bir göstergesidir. 

Ülkesel anlamda güvenliğin temel analiz birimi, egemen devlettir ve bu ideal 

devlet, etnik ve kültürel sınırların politik sınırlar ile örtüştüğü devlet anlamına 

gelmektedir. Fakat bu ideal devlet, çağdaş dünyada geçerli olan bir kuraldan çok bir 

                                                 
142

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit. 
143

 Buzan ve Wæver, op. cit. 
144

 Bkz. Bilgin, “Güvenlik Çalışmalarında…”, s. 81-82. 



63 

 

istisnayı temsil etmektedir. Uluslar ve devletler mutlak olarak örtüşmediği için, 

devlet-altı insan topluluklarının güvenlik gereksinimleri konusunda geleneksel 

güvenlik anlayışı uygun bir teorik çerçeve ortaya koyamamaktadır. 1990’lı yıllarla 

birlikte tırmanışa geçen toplumlar arası çatışmalar, doğrudan bireyi ve toplumları 

ilgilendiren sorunlar ortaya çıkarınca, Kopenhag Okulu da toplumsal güvenlik 

üzerinde daha fazla durmaya başlamıştır.
145

 Güvenlik tartışmalarında toplumsal 

güvenlik konuları, devlet güvenliği konularına göre daha geçerli bir hal almaya 

başlarken, kimlik ve güvenlik arasındaki bağlantıyı güçlü bir biçimde ele almış olan 

Kopenhag Okulu da, toplumsal güvenlik kavramı ile incelemesinin başlangıç 

noktasını devlet ve toplum arasındaki ayrım üzerine kurmuştur. 

 

5.1. Toplumsal Güvenlik Kavramının Ortaya Çıkışı 

 

Devlet-dışı aktörlerin güvenlik çalışmalarındaki artan önemi, Uluslararası 

İlişkiler disiplininde yaşanan önemli gelişmelerden birisidir. Soğuk Savaş’ın sona 

ermesi ile birlikte devletler ve onları oluşturan insan toplulukları arasında yaşanan 

çatışmalardaki dikkat çekici artış, toplumsal grupların karşılaştıkları güvenlik 

tehditlerine yönelik ilgiyi arttırmıştır. Güvenlik Çalışmaları alanında faaliyet 

gösterenler, devlet-altı gruplar ile ilgili güvenlik değerlendirmeleri yapma çabasına 

girdiklerinde, kendilerini kavramsal ve teorik olarak görece donanımsız bir durumda 

bulmuşlardır. Çünkü bu döneme kadar, devlet-altı toplumsal gruplar güvenlik 

çalışmaları literatüründe sistematik olarak ele alınmamışlardır. Genel olarak, 

toplumun, güvenlik analizinin referans nesnesi olarak değerlendirilmesinin nedeni, 

etnik, milliyetçi ve dini kimliklere dayalı toplumsal güvensizliklerin güvenlik alanında 

                                                 
145

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 119-141. 



64 

 

önem kazanması ve bu tür güvensizliklerin anlaşılmasında, devlet aktörünün doğru bir 

referans nesne olarak görülmemiş olmasıdır. 

Soğuk Savaş’ın sona ermesi ile birlikte devlet güvenliği anlayışı ile uyumlu 

olmayan yeni bir güvenlik tehditleri bütünü tanımlanmaya başlanmıştır. Bu çerçevede 

toplumsal güvenlik kavramı, kimlik temelli grupların kimliğini tehdit eden 

gelişmelerin değerlendirilmesi için ortaya atılmıştır. Toplumsal güvenlik kavramını ilk 

olarak ortaya atan Barry Buzan, başlarda toplumsal güvenliği, devlet güvenliğinin bir 

sektörü olarak ele almış ve toplumu, devletin tehdit edilebileceği beş güvenlik 

sektöründen birisi olarak görerek,
146

 kimliği devletin kontrolündeki bir unsur olarak 

değerlendirmiştir. Fakat kimlik, kendi başına devletin kontrolünün dışına çıkarak 

güvenliğin bağımsız bir nesnesi olabilmekte ve güvenlik dinamiklerinde devlete rakip 

olabilmektedir. Bu nedenle, devletin ve toplumun iki farklı varlığı temsil ettikleri 

düşünüldüğünde, güvenliğin referans nesneleri olarak farklı mantıklar meydan 

getirmektedirler. Devlet güvenliği anlayışı, topluma yönelik tehditlerin neler 

olduğunun ortaya konmasında yeterli değildir. Çünkü bazı durumlarda devletin 

güvenliğinin sağlanması, toplumun güvensizliğinin artmasına yol açmaktadır. Devlet 

güvenliği bakış açısına göre bir toplumun güvenliği, sadece devletin güvenliğini tehdit 

ettiği ölçüde önem arz etmektedir. 1990’lı yılların başları ile birlikte, Avrupa 

güvenliğinde yaşanan kitlesel değişiklikler, Buzan’ın devletin güvenliğin temel 

referans nesnesi olduğu görüşünü sürdürmesini zorlaştırmıştır.
147

  

İlerleyen çalışmalarında Kopenhag Okulu, toplumsal güvenliğin devletin 

güvenliğinin tehdit edilebileceği beş sektörden birisi olarak görüldüğü yaklaşımın 

toplumsal güvenliğin içinde bulunduğu bağlam anlamında sürdürülebilir olmadığını 

                                                 
146

 Buzan, op. cit., s. 122-123. 
147

 Smith, op. cit., s. 84. 



65 

 

ileri sürerek, Buzan’ın önceki kavramsallaştırmasını yeniden ele almış ve toplumsal 

güvenliğin devletin güvenliğinin bir sektörü olmaya devam ettiğini, fakat toplumun 

kendisinin de güvenliğin bir referans nesnesi olduğunu belirtmiştir.
148

 Böylece, her ne 

kadar devlet, askeri, politik, ekonomik, toplumsal ve çevresel güvenlik sektörlerinin 

referans nesnesi olmaya devam etse de, toplum da toplumsal güvenlik sektörünün bir 

referans nesnesi olarak değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu noktada, etnik, ulusal ve 

dini kimlikler üzerinden gelişen toplumsal güvensizliklerin devlet egemenliği ile 

ilişkileri anlamında çağdaş güvenlik yapılanmasında önem kazanması belirleyici 

olmuştur. 

Güvenlik alanındaki güncel gelişmelerin analizinde mevcut kavramsal 

araçların sınırlarını gösteren bir kavram olarak toplumsal güvenlik, 1980’li yıllarda 

Avrupa güvenliği ile ilgili tartışmalardan ortaya çıkmıştır. Kavramın ortaya çıkışında 

Avrupa güvenliği ile olan bağlantısı, Soğuk Savaş sonrası dönemde hem Doğu hem de 

Batı Avrupa’da devlet ve toplum arasındaki ilişkilerin yeniden tanımladığı sürecin bir 

sonucudur ve güvenliğe yönelik askeri olmayan anlayışı yansıtmıştır. Kopenhag 

Okulu, dünyadaki ülkelerin çoğunluğunda “ulus” ve “devlet”in aynı şey anlamına 

gelmediğini ve “ulusal güvenlik”in Avrupa’daki Soğuk Savaş sonrası gelişmelerin 

çalışılmasında giderek gerekli olmayan bir çerçeve haline geldiğini ileri sürmüştür.
149

 

Bu değerlendirme, Avrupa’da yaşanan bütünleşme süreci, etnik ve milliyetçi 

çatışmalar ve göç gibi kimlik nosyonu ile ilgili gelişmelerin bir yansıması olmuştur. 

Toplumsal güvenlik kavramının geliştirilmesi sürecinde Avrupa güvenlik 

dinamiği çerçevesinde en temel toplumsal güvenlik sorunlarından birisi, 1989 ve 1991 

yılları arasında Doğu ve Güneydoğu Avrupa’da yaşanan dönüşümlerin ortaya 

                                                 
148

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 25. 
149

 Bilgin, “Individual Security and…”, s. 211. 



66 

 

çıkardığı milliyetçi eğilimlerce ortaya konmuştur. Bu durum, etnik, dini ve kültürel 

gruplar arasında şiddete yol açtığı ölçüde, ciddi bir toplumsal güvenlik sorunu 

meydana getirmiştir. Ayrıca bu durum, söz konusu bölgelerdeki zayıf devletleri 

etkileyerek, bir politik ve askeri güvenlik sorunu haline gelme tehlikesini de 

beraberinde taşımıştır. 1990’ların başlarında Avrupa güvenliğindeki geniş kapsamlı 

değişimler, güvenliğin referans nesnesinin devlet olduğu görüşünü sürdürmeyi 

zorlaştırmıştır. Bu çerçevede Kopenhag Okulu üyeleri gerçekleştirmiş oldukları 

çalışmalarda, Soğuk Savaş sonrası dönemde Avrupa’da güvenlik gündemini 

anlamanın en etkili yolu olarak toplumsal güvenlik kavramını geliştirmişlerdir.
150

 

Toplumsal güvenlik, Doğu ve Batı Avrupa’da farklı roller oynamıştır. Batı 

Avrupa’da devletin iktidarı AB düzeyinde ele alınmış ve buna bağlı olarak ulusların 

yeni hassasiyetler ile yüz yüze kaldığı iddiaları gündeme gelmiştir. Bu bütünleşme 

süreci devam ederken, devletin toplum ile ilişkileri de önemli bir dönüşüm 

geçirmektedir. Kimliğin Avrupalılaşma süreci tarafından tehdit edildiği argümanı, 

kültürün güvenlik politikası içinde yer alması gerektiği düşüncesini beraberinde 

getirmiştir.
151

 Bu çerçevede Kopenhag Okulu, Avrupalı toplumların devletlerin göç 

politikalarına ve AB genişleme ve bütünleşme süreçlerine yönelik tepkilerini 

açıklamak ve anlamak için toplumsal güvenlik kavramsallaştırmasını kullanmıştır. 

Doğu Avrupa’da ise, her ulusun kendi devletine ve her devletin kendi ulusuna sahip 

olması ve etnik ve politik sınırlar arasında bir uyum sağlanması gerektiği dile 

getirilmeye başlanmıştır. Bu nedenle, devletin ve ulusun uyumlu olmadığı yerlerde 

çeşitli toprak iddialarına, sınır sorunlarına ve azınlık haklarına bağlı çatışmalar söz 

                                                 
150

 Bu çalışmalar için bkz. Buzan, Kelstrup, Lemaitre, Tromer ve Wæver, op. cit.; Wæver, Buzan, 

Kelstrup ve Lemaitre, op. cit.; Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit.; Wæver, Lemaitre ve Tromer, op. 

cit. 
151

 Milliyetçilik tartışmaları bağlamında Avrupa’da ulus-üstü kimlik arayışları ve Avrupalılık kimliği 

hakkında bir çalışma için bkz. Anthony D. Smith, Küreselleşme Çağında Milliyetçilik, çev. Derya 

Kömürcü, İstanbul, Everest Yayınları, 2002, s. 130-166. 



67 

 

konusu olmuştur. Görüldüğü üzere, toplumsal güvenlik kavramı, 1990’ların başlarında 

Doğu Avrupa’daki etnik milliyetçiliğin yeniden canlanışı ve Batı Avrupa’daki 

bütünleşme sorunlarının anlaşılması çabaları çerçevesinde ortaya çıkmıştır. 

Geleneksel güvenlik anlayışına göre, toplumun ve devletin güvenlik ihtiyaçları 

ve çıkarları arasındaki gerilim, devletin, toplumun ve ulusun bir ve aynı şey olduğu 

düşüncesiyle çözülecektir. Fakat eski Yugoslavya’da yaşanan etnik çatışmalar ve etnik 

temizlik gibi gelişmelerin de gösterdiği gibi, devletin ve toplumun güvenlik ihtiyaçları 

ve çıkarları her zaman örtüşmemektedir. Bu ikisi arasında bir çıkar çatışması 

olduğunda ya da eski Yugoslavya’da olduğu gibi aynı devlet içinde egemenlik ile 

ilgili rakip iddialar var olduğunda, “ulusal güvenlik” çerçevesi, güvenliğin pratiği ve 

çalışılması için bir rehber olarak çok yardımcı olmamaktadır.
152

  

Eski Yugoslavya’nın yıkılması, toplumsal güvensizliklerin nasıl şiddetli 

çatışmalara yol açabileceğinin gösterilmesinde sık sık kullanılmaktadır. Her ne kadar 

eski Yugoslavya’daki krizin ekonomik bozulma, anayasal sorunlar ve etnik 

anlaşmazlıklar gibi sosyalist rejim tarafından üstü örtülmüş olan çok sayıda nedeni 

olsa da, etki eden nedenin etnik grupların mücadele halindeki toplumsal kimlikleri 

olduğu iddia edilmektedir.
153

 Soğuk Savaş’ın sona ermesinden sonra eski 

Yugoslavya’yı oluşturan etnik grupların her biri, diğerlerini kendi kimliklerine yönelik 

birer tehdit olarak görme eğiliminde olmuşlardır. Ulus olma düşüncesini güçlendirmek 

için etnik-milliyetçi sembollerin kullanılması, tehdit altında olma duygusuna yol 

açmış ve bunun karşılığında tehdit algılayan gruplar kendi kimliklerini güçlendirmek 

için benzer politikalar uygulamışlardır.
154

    

                                                 
152

 Bilgin, op. cit., s. 211. 
153

 Ibid., s. 211. 
154

 Ibid., s. 211-212. 



68 

 

Güvenlik kavramını açıklığa kavuşturma ve toplumsal kimlik üzerine daha 

büyük bir dikkat ile eğilme ihtiyacı, teorik düzeyde daha önceden belirtilen 

kaygılardan çok kimlik ve güvenlik kavramlarını bir araya getiren gelişmelerin 

baskısından kaynaklanmıştır. Bill McSweeney de, Kopenhag Okulu’nun toplumsal 

güvenlik kavramının teorik bir girişim olmaktan çok milliyetçilik ile ilgili güncel 

kaygılara yönelik bir yanıt olarak değerlendirilmesi gerektiğini belirtmektedir.
155

 Bu 

çerçevede, toplumsal güvenlik kavramının, ampirik gelişmelerin baskısı sonucu ortaya 

çıkmış bir kavram olduğu sonucuna ulaşılabilmektedir. 

 

5.2. Genişleyen Güvenlik Tartışmalarında Toplumsal Güvenlik 

 

Genişleyen güvenlik kavramının bir boyutunu oluşturan toplumsal güvenlik 

anlayışı, kolektif kimlik gruplarının diğer topluluklar ve içinde bulundukları devletle 

ilişkileri anlamında yaşadıkları güvenlik durumları ve algıları ile ilgilidir. Toplumsal 

güvenlik, sadece güvenlik anlayışının genişlemesini içermez, ayrıca devlet-merkezli 

bakış açısının dışında etnik ve dini gruplar gibi diğer referans nesnelerini güvenlik 

analizinin içerisine dâhil etmektedir.
156

 Bir başka deyişle, toplumsal güvenliğin 

dinamiklerini anlamak, neyin güvenliğinin sağlanacağı, güvenliği sağlanacak nesnenin 

nasıl ve ne tarafından tehdit edildiği ile ilgili geleneksel güvenlik anlayışının ötesine 

geçen bir anlayışı gerektirmektedir. 

Çağdaş güvenliğin kimi sorunları, kolektif kimlik ve sosyo-politik bağlaşma 

sorunlarına atıfta bulunulmadan tamamen anlaşılamayacak olan bir niteliğe sahiptir. 

Sosyo-politik bağlaşma kavramı, toplumun bir arada var olma düşüncesini belirleyen 

                                                 
155

 McSweeney, op. cit., s. 81. 
156

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 5. 



69 

 

değerlerin, normların ve davranışların toplamını temsil etmektedir. Bazı devletler 

ulusları ile olan sosyo-politik bağlarından büyük kuvvet almaktayken, diğerleri için 

ise devlet ve ulus arasındaki gerilimler, zayıflıklarını ve hassasiyet noktalarını 

tanımlamaktadır. Bu durum, toplumsal gruplar arasındaki çatışmalarda devlet ve 

toplum arasındaki anlaşmazlıklara atıfta bulunulmasını gerekli kılmaktadır.  

“Ulusal güvenlik” anlayışı, tüm güvenlik alanı için anahtar kavram olmuştur, 

ancak paradoksal biçimde güvenlik birimi olarak “ulus” kavramı çok az incelenmiştir. 

Devlet-toplum özdeşliğine dayanan ulusal güvenlik anlayışı, devlet güvenliği eşittir 

toplumun güvenliği sonucuna vardığı için krizdedir. Çünkü ulusal güvenlik söylemi, 

sınırlarını devletin çizdiği meşru siyasal kimliğin dışında kalan unsurların güvenliğini 

yok saymaktadır. Özlem Kaygusuz’un da belirttiği gibi, sınırları devlet tarafından 

çizilen meşru siyasal kimliğin dışında kalan bütün kimlik unsurları, bu kimliklerini 

koruyup yaşatabiliyorsa, güvenlik herkes için var olabilmektedir.
157

  

Eğer ulusa odaklanılacak olursa, başka bir sektör olarak toplumsal güvenlik 

sektörü resme dâhil olmaktadır. Toplumsal güvenlik, politik güvenlik ile yakından 

bağlantılıdır, ancak ondan farklıdır. Politik güvenlik ile kastedilen; devletlerin örgütsel 

istikrarı, hükümet sistemleri ve hükümetlere ve devletlere meşruiyet kazandıran 

düşüncelerdir. Toplumsal güvenlik ise, bir topluluğun kimliğine yönelik algılanan bir 

tehdide karşı savunulması olarak tanımlanmaktadır.
158

 Toplumsal güvenlik analizi, 

özellikle politik güvenlik ile toplumsal güvenliğin birbirinin içine girdiği durumlarda 

resmin bütününü görmek adına araştırma nesnesi olarak, “devlet ya da toplum” değil, 

“hem devlet hem de toplum” anlayışını benimsemelidir. Böylece devlet ve toplum, 

birini diğerine indirgemeden ilişkisel mantık içerisinde ele alınabilirler. 

                                                 
157

 Özlem Kaygusuz, “Küreselleşme ve Ulusal Güvenlik Devleti: Geri Dönüş Mümkün mü?”, 

Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Cilt. 31, Sayı. 255 (2007), s. 139-143. 
158

 Wæver, “Toplumsal Güvenliğin…”, s. 153; Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 119. 



70 

 

 Toplumsal güvenliğin tanımı, bu kavramı tek başına ulus ile değil, kimlik 

temelli topluluklar ile bağlantılandırır. Toplumsal güvenlik, bir toplumun temel 

karakterini değişen koşullarda ve olası veya gerçek tehditler altında sürdürme yeteneği 

ile ilgilidir
159

 ve kimlik ile ilgili güvenlik sorunlarının teorik bir 

kavramsallaştırmasıdır. Daha da belirginleştirmek gerekirse, toplumsal güvenlik, 

evrimleşmeleri için kabul edilebilir koşullarda, dil, kültür, din, ulusal kimlik ve 

geleneklerin özgün biçimlerinin sürdürülebilirliğiyle ilgilidir
160

 ve bu tür değerlere 

yönelik tehditler devletlerin dışından çok içinden kaynaklanır. Toplumsal güvenlik 

kavramının bu tanımı, toplumsal güvenliğe yönelik tehdidin ne zaman var olduğunun 

belirlenmesi için nesnel bir tanım ortaya koymayı zorlaştırır.  

 Mevcut uluslararası sistemde homojen uluslara sahip devletler istisnai 

konumdadır ve günümüzde ulus-devletlerin büyük çoğunluğunda önemli sayıda 

azınlık nüfus bulunmaktadır. Toplumsal güvenliğin ciddiye alınması gerekliliğinin 

önemli bir nedeni budur. İkinci olarak, “aynı halklar”ın devleti ve toplumu bile farklı 

şeydir ve güvenliğin referans nesneleri olduklarında, iki farklı mantık meydana 

gelmektedir. Örneğin, “Sırp güvenliği”, nasıl tanımlandığına bağlı olarak farklı 

talepler oluşturabilir. Adı geçen kavram, Sırp devletinin güvenliği olarak anlaşılabilir 

veya daha geniş olarak, Sırp ulusu kavramını temsil edebilir veya farklı ülkelerde 

bulunan halkları ve bazen tarihsel bağlantıları ifade edebilir.
161

 Üçüncü olarak, uluslar 

ve ulus benzeri topluluklara benzeyen diğer kimliğe dayalı gruplar -çok kültürlü bir 

devlette yaşayan ırka dayalı azınlıklar ve yaşam stili açısından tanımlanan alt kültürler 

gibi- varlıklarını sürdürmelerine yönelik tehditler olduğunu iddia etmekte ve buna 

göre hareket etmektedirler. Dördüncü olarak, kimlik grupları, başlangıçta başka 

                                                 
159

 Buzan ve Wæver, op. cit., s. 242. 
160

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 23. 
161

 Wæver, op. cit., s. 154. 



71 

 

şekilde oluşturulan güvenlik endişelerinin bir türevi olarak oluşabilir. Örneğin, bu 

güvenlik endişeleri, kimliği savunmak için değil, bir dini savunmak için ortaya 

çıkabilir. Toplumsal güvenliğin bu dördüncü şekli, sektörün dışında başlamaktadır, 

ancak toplumsal güvenlik dinamiğini kazanmaktadır.
162

  

Toplumsal güvenlik sektöründe, güvenliği tehdit edilen referans nesne, ulusal, 

etnik ya da dini gruplar gibi devletten bağımsız olarak faaliyet gösterebilen büyük 

ölçekli kolektif kimliklerdir. Bu tür bir referans nesnesinin özgün doğası dikkate 

alındığında, varoluşsal tehditleri daha az önemdeki tehditlerden farklılaştıracak belirli 

sınırlar çizmek son derece zordur. Fakat bir toplum için kimlik, varoluşsal tehditlerin 

tanımlayıcı noktasını oluşturmaktadır ve bir grubun kendi kimliğinin tehdit edildiğini 

algıladığı süreçlerin incelenmesi yoluyla toplumsal güvenlik dinamiği anlaşılabilir. 

Kolektif kimlikler, karmaşık toplumsal, ekonomik ve politik süreçler içerisinde iç ve 

dış gelişmelere bağlı olarak değişirler ve evrimleşirler. Bu tür değişimler ve bu 

değişimlerin kaynakları varoluşsal tehditler olarak ele alınabilir ya da kimliğin 

evriminin bir parçası olarak kabul edilebilirler.
163

   

 Toplumsal güvenlik kavramı, kolektif kimlik oluşumunun dinamikleri, yapıları 

ve kökenleri ile kimlikler ve çıkarlar arasındaki bağlantıya merkezi bir konum 

vermiştir. Toplumsal kimlik, bir tehdit altında olmadığı döneme kadar güvenliğin 

referans nesnesi olarak ele alınmayabilir. Fakat toplumsal kimliğin varlığı sorun 

olarak görülmeye başladığında, bir toplumsal güvenlik sorunu ortaya çıkmış demektir. 

Bu çerçevede, toplumsal güvensizlik kavramı, toplumsal varlıkların ve toplulukların 

tehdit edildikleri durumları tanımlamak için kullanılmaktadır. Herhangi bir topluluk 

                                                 
162

 Ibid., s. 154. 
163

 Toplumsal güvenlik gereksinimlerinin çoğunlukla bağlamsal olduğu ileri sürülebilir. Bazı 

durumlarda toplumsal güvenlik, eğitim ile ilgili koşullara bağlı olabilir. Bazı durumlarda ise grup 

kültürü açısından toplumsal güvenlik, din ile ilgili olabilir. Bazı durumlarda ise, toplumsal güvenlik 

gereksinimleri tarihsel olarak “anavatan” olarak adlandırılan bir ülkesellik ile bağlantılı olabilir. Bkz. 

Paul Roe, Ethnic Violence and the Societal Security Dilemma, Londra, Routledge, 2005, s. 72. 



72 

 

bir gelişmeyi veya potansiyel bir durumu, kendi varlığına yönelik bir tehdit olarak 

tanımlarsa, toplumsal güvensizlik oluşmuş demektir. Kopenhag Okulu da, etnik, 

ulusal ve dini kimlikler üzerinden gelişen toplumsal güvensizliklerin devletin 

egemenliği ile ilişkileri bağlamında çok daha önemli bir hale geldiğini ileri 

sürmüştür.
164

  

Kimlik temelli toplulukları ele alan toplumsal güvenlik kavramı, kültürel ve 

siyasal alanda kendisini bir varlık olarak gören ve bu nedenle mevcut siyasi yapıdan 

bir kısım özerklikler talep eden toplumsal birimler için kullanılmaktadır. Toplumsal 

güvenlik kavramı çerçevesinde kolektif kimliklerin etnik, ülkesel, dini, kültürel, 

sosyo-ekonomik ve siyasi olmak üzere farklı boyutları bulunmaktadır. Tüm bu ve 

benzeri boyutlarda yaşanan gelişmeler, toplumsal güvenlik sorunlarının anlaşılması 

açısından önem taşımaktadır. Neticede, bir grubun kolektif çıkarları yönündeki 

iddiaları, kültürel olduğu kadar siyasi ve maddi çıkarları da yansıtırlar. 

Toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde kimlik ve güvenlik arasındaki 

karşılıklı ilişki dinamiğini ortaya koyan Kopenhag Okulu, çağdaş güvenlik analizleri 

için önemli bir kavramsal katkıda bulunmuştur. Kopenhag Okulu’nun toplumsal 

güvenlik ile ilgili çalışmaları, mevcut güvenlik teorilerindeki önemli zayıflıkların 

bazılarına vurguda bulunan değerli bir girişimi temsil etmektedir. Kopenhag Okulu, 

toplumsal güvenlik ile ilgili bir kavramsallaştırma geliştirmeye çalışırken, mevcut 

güvenlik düşünüşünü geniş ölçüde yeniden ele alarak, bu yeni kavrama mevcut 

güvenlik yaklaşımları içinde bir yer edindirmeyi amaçlamıştır. 

Her ne kadar devlet güvenliği, temel değer olarak egemenliğin üzerine 

odaklansa da, toplumsal güvenlik, bir toplumun dil, kültür, din, ulusal kimlik ve 

geleneğini koruma yeteneği anlamında kimlik üzerine odaklanmaktadır. Buzan ve 

                                                 
164

 Ibid., s. 119. 



73 

 

Wæver’a göre, toplumsal güvenlik, devlet güvenliği üzerine odaklanmanın yerini 

almamalıdır, fakat analizin çok daha merkezinde olmalıdır. Çünkü 1990’lı yıllardan 

itibaren güvenlik alanında yaşanan tartışmalar ile toplumsal güvenlik sorunları çok 

daha ilgili görünmektedir.
165

 Fakat Kopenhag Okulu tarafından güvenliğin toplumsal 

boyutuna verilen önem, güvenliğin referans nesnesi olarak bireyin ve toplumun 

devletin önüne geçtiği anlamına gelmemektedir. Toplum kimliğinin güvenlikte temel 

değer haline geldiği ileri sürülse de, toplumsal güvenlik sadece güvenliğin bir referans 

nesnesi haline gelebilmiştir.
166

 Yine de toplumun, güvenliğin bağımsız bir referans 

nesnesi olma düzeyine yükseltilmesi, güvenlik düşünüşünde önemli bir değişimdir. 

 

5.2.1. Kimlik ve Güvenlik 

 

20. yüzyılın ideolojik çatışması sırasında bir aktörün kimliği “Sen hangi 

taraftasın?” sorusuna verilen yanıt ile cevaplanıyorken, Soğuk Savaş sonrası dönemde 

bu sorunun yerini daha karmaşık ve belirsiz olan “Sen kimsin?” sorusu almıştır. 

Böylece, insanların kendi kimliklerini tanımladıkları etnik, dini ve diğer kimlik 

unsurları kendilerini güçlü bir biçimde ortaya koymaya başlamışlardır.
167

 Bu durumun 

güvenlik üzerine olan etkisi ise, kültürel, dini ve etnik farklılıklar üzerinde yükselen 

anlaşmazlıkların sadece devletler arası ilişkilerde bir sorun olarak ortaya çıkmaması, 

devletlerin kendi iç yapılarını da derinden etkilemesi şeklinde kendisini göstermiştir. 

Bu çerçevede, kimlik politikasının güvenlik için olan önemi, kimliğin toplumsal 

grupların kolektif eylem yönünde harekete geçmesinde etkili bir zemin sağlamasına 

                                                 
165

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 25. 
166

 Buzan ve Wæver, op. cit., s. 249. 
167

 Samuel P. Huntington, “The Clash of Civilizations?”, Foreign Affairs, Vol. 72, No. 3 (Summer 
1993), s. 22. 



74 

 

bağlıdır. Çünkü kimliğe dayalı farklılıklar, şiddet eylemlerinin temel motivasyonu 

haline gelebilmektedir. 

Bu kapsamda, Güvenlik Çalışmaları alanındaki en önemli konulardan birisi, 

kimlik kavramının alanda kazanmaya başladığı merkezi konumdur ve güvenliğe 

yönelik yeni yaklaşımları savunanlara göre kimlik konusu, güvenlik alanından 

ayrılmaz bir niteliğe sahiptir.
168

 Gerçekten son dönem güvenlik tartışmalarının en 

dikkat çekici özelliklerinden birisi de, kimlik ile ilgili sorunlar üzerine artan ilgidir. 

Soğuk Savaş sonrası dönem, farklı toplumsal ve kültürel kimliklerin ön plana çıkma 

eğilimi gösterdiği bir döneme şahitlik etmiştir ve yine bu dönemde yaşanan ampirik 

gerçekliklerin de etkisiyle kimlik, kimi zaman devletler kimi zaman da toplumsal 

gruplar açısından bir güvenlik sorunu haline gelebilmiştir. Güvenlik Çalışmaları 

alanında toplumsal güvenlik kavramının önem kazanmasında da kuramsal anlamda 

kimliğe, kültüre ve inşacı kurama yöneliş ile Soğuk Savaş sonrası dönemde etnik 

çatışmaların yoğunluk kazanması etkili olmuştur.
169

 Kimlik sorununun güvenlik 

çalışmalarına dâhil olması, Güvenlik Çalışmaları alanında faaliyet gösteren 

akademisyenler için daha önce derinlemesine bir biçimde ele almadıkları yeni bir 

sorunlar bütünü ile karşı karşıya gelmelerine yol açmıştır. Çünkü güvenlik 

çalışmalarına neorealizmin hâkim olduğu dönemde kimlik, iki nedenden ötürü bir 

sorunsal oluşturmamıştır. Bunlardan birincisi, devletlerin güvenliğin tek referans 

                                                 
168

 Bkz. David Campbell, Writing Security: United States Foreign Policy and the Politics of 

Identity, Mineapolis, University of Minnesota Press, 1992. 
169

 Kimlik ve kültür kavramlarının Uluslararası İlişkiler disiplininde kazandığı önem ile ilgili detaylı bir 

çalışma için bkz. Yosef Lapid ve Friedrich Kratochwil, The Return of the Culture and Identity in IR 

Theory, Londra, Lynne Rienner Publishers, 1996. Sosyal İnşacı güvenlik çalışmaları için bkz. Theo 

Farrell, “Constructivist Security Studies: Portrait of a Research Program”, International Studies 

Review, Vol. 4, No. 1 (Spring 2002), s. 49-72.     



75 

 

nesneleri olarak görülmeleri iken, ikincisi ise, devletlerin benzer kimliklere ve 

çıkarlara sahip olan benzer birimler olarak görülmeleridir.
170

 

Kimlik, insanların birbirlerini ve dışarıdaki dünyayı algılamalarındaki 

işlevinden ötürü önemlidir. Aktörler, dışarıdaki maddi dünyayı sosyo-kültürel 

normları, değerleri ve deneyimleri aracılığıyla inşa edilen kimliklerine bağlı olarak 

farklı şekillerde görürler ve algılarlar. Bir başka deyişle, insanlar, kendileri dışındaki 

dünyayı sahip oldukları kimlikleri temelinde anlamlandırırlar. Eski Yugoslavya 

örneğinde olduğu gibi bazı topluluklar “öteki”yi tehdit edici olarak tanımlarken, buna 

karşılık olarak Çekoslovakya örneğinde ise, “öteki” olarak tanımlanan gruba tehdit 

edici bir nitelik yüklenmemiştir. Kimliğin güvenlik çalışmaları içine dâhil edilmesi, bu 

tür farklılıkların anlaşılmasına yardımcı olmaktadır. 

Kimliğin tanımlanması, ifade edilmesi ve geliştirilmesi için kültürün bir 

önkoşul olduğu düşünüldüğünde, kültürel kimlik, hem bireyler hem de toplumsal 

gruplar açısından zorunlu bir unsur haline gelmektedir. Johan Galtung da, kimlik 

olgusunu, hayatta kalma, iyi yaşama ve özgürlük ihtiyacı ile birlikte insanın dört temel 

ihtiyacından birisi olarak görmüş ve bu temel ihtiyaçların pazarlığa tabi olmadığını 

belirtmiştir.
171

 Bu nedenle, kimlik anlamında, bir grubun ayırt edici özelliklerine 

yönelik faaliyetleri zorlaştırıldığında, geciktirildiğinde veya bir başka grup tarafından 

herhangi bir şekilde engellendiğinde, gruplar arasındaki uyuşmazlık ve düşmanlık 

artacaktır. Çünkü kültürel özellikler değişime daha az açık oldukları için bunlara bağlı 

olarak ortaya çıkan sorunları çözmek zordur. Kopenhag Okulu, toplumsal güvenlik 

kavramı aracılığıyla kimlik ve güvenlik arasında yakın bir bağ kurmuş olsa da, 

                                                 
170

 Neorealist güvenlik anlayışının kimlik olgusuna ve kültürel faktörlere bakış açısı için bkz. Ronald L. 

Jepperson, Alexander Wendt ve Peter J. Katzenstein, “Norms, Identity, and Culture in National 

Security”, The Culture of National Security: Norms and Identity in World Politics, Peter J. 

Katzenstein ed., New York, Columbia University Press, 1996, s. 33-75. 
171

 Johan Galtung, Çatışmaları Aşarak Dönüştürmek, Çatışma Çözümüne Giriş, çev. Havva Kök, 

Ankara, USAK Yayınları, 2009, s. 4-5. 



76 

 

kimlikteki değişimleri nelerin etkilediği ya da kimlik ile ilgili anlaşmazlıkların nasıl 

çözümlendiği konularında sessiz kalmıştır. 

Bütün kimliğe dayalı tehditler gruplar arasındaki kimlik mücadelesinden 

kaynaklanır, fakat maddi faktörler ve sosyal dinamikler vasıtasıyla ateşlenip kendini 

gösterir. Bu noktada hangi temel kimlik belirleyicisinin tehdit ve çatışma ile daha çok 

özdeşleştiği konusunda bir anlayış birliği yoktur. Bazıları etnik kimliğin gruplar 

arasındaki sınırları çizen temel belirleyici olduğunu iddia ederek, etnik kimlikle ilgili 

meseleleri tüm kimliğe dayalı tehditler için örnek olarak sunmaktadırlar.
172

 Bush ve 

Keyman’ın “etnik kimlik ön plana çıktığında, kimliğin diğer tüm boyutlarının 

kaybolmadığı, fakat etnik köken temelinde tanımlanan kültürel birlik karşısında ikincil 

biçimde konumlandırıldıkları” iddiası da, diğer tüm kimlik belirleyicileri arasında 

etnik kimliğin başatlığını ortaya koymaktadır.
173

 19. yüzyıldan bu yana ulusal ve 

uluslararası düzeylerde kimlik belirleyicisi olarak etnik kökenin üstünlüğü, bizi 

modern çağda etnik çatışmaların kimliğe dayalı tehditlerin en yaygın biçimi olduğu 

sonucuna götürür.  

Etnik-milliyetçiliğin uluslararası güvenlik sorunları arasında ciddi bir sorun 

olarak ortaya çıkışı, iç faktörlerin devletler arası ilişkilerdeki önemini ortaya çıkarmış 

ve güvenliğin devlet-içi boyutunun da göz önünde bulundurulmasını gerekli kılmıştır. 

Güvenlik Çalışmaları alanında devlet-içi boyutun görünür hale gelen önemi, kimlik 

kavramına yönelik artan entelektüel ilgi ve pozitivizmin maddi odağından kültürel ve 

sosyal temelli analizlere doğru kayış ile birlikte gelişmiştir.
174

 Eleştirel güvenlik 

yaklaşımları da, anarşi, güç dengesi ve devletin merkeziliği gibi geleneksel güvenlik 

                                                 
172

 Donald L. Horowitz, “Ethnic and Nationalist Conflict”, World Security, Trends and Challenges at 

Century’s End, Michael T. Klare ve Daniel C. Thomas ed., New York, St. Martin Press, 1991, s. 225-

236. 
173

 Kenneth D. Bush ve Fuat Keyman, “Identity-Based Conflict: Rethinking Security in the Post-Cold 

War World”, Global Governance, Vol. 3, No. 3 (September-December 1997), s. 311-328. 
174

 McSweeney, op. cit., s. 3. 



77 

 

yaklaşımının terimleri yerine, kimlik ve kültür gibi normatif kavramlarla ilgili 

sorunlar üzerinde durma eğilimindedir.
175

 

 Kimlik ile ilgili sorunları güvenlik kavramı çerçevesinde ele almak, geleneksel 

güvenlik anlayışını zorlayan bir çabayı temsil etmektedir. Bu tür bir çaba, güvenlik 

ilişkilerinde etkisi olan kimliğe dayalı dinamiklerin değerlendirilmesini gerektirir. Bir 

başka deyişle, kimlik ve güvenlik arasındaki ilişkiyi kavrayabilmek için, ulusal 

güvenlik politikası ile ilgili sosyolojik bir bakış açısının uygulanması gereklidir. 

Michael Williams da, Güvenlik Çalışmaları alanında kimliğe ve kültüre merkezi önem 

veren sosyolojik yönü ağır basan güvenlik yaklaşımlarının ön plana çıkmaya 

başladığını ileri sürmektedir.
176

 Bu kapsamda, sosyal inşacı bakış açısının önem 

kazanması da, kültürün ve kimliğin güvenlik ilişkilerindeki önemini ortaya koymasına 

yardımcı olmuş ve böylece, devletin ve güvenliğin sosyolojik anlamlarının ve 

açıklamalarının teorik tartışmaların merkezine taşınmasına katkıda bulunmuştur. 

 Bireyleri bir toplumsal grubun üyeleri olarak tanımlayan düşünceler ve 

uygulamalar bütünü olarak tanımlanan kimlik kavramı,
177

 toplumsal grupların kolektif 

eyleme geçmesinde önemlidir. Bu nedenle, kimlik adına güvensizlikler yaratan ve 

şiddet eylemlerine yol açan süreçlerin derinlemesine ele alınması gerekir. Görüldüğü 

üzere, kimlik politikasının rolünü göz ardı eden bakış açılarının aksine, kimlik 

politikası, hem güvensizliklerin sürmesinde, hem de güvenliğin sağlanmasında 

önemlidir. Bu nedenle, kimlik ile güvenlik arasında yakın bir ilişki vardır. 

 Kültürün ve kimliğin özneler arası niteliğini analizin dışında bırakan 

geleneksel güvenlik anlayışı, kendi teorik çerçevesi içinde kimlik, etnik milliyetçilik 

                                                 
175

 Bkz. Krause ve Williams, “From Strategy to…”, s. 47. 
176

 Michael C. Williams, Culture and Security: Symbolic Power and the Politics of International 

Security, Londra, Routledge, 2007. 
177

 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler: Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, 4. baskı, çev. 

İskender Savaşır, İstanbul, Metis Yayınları, 2007. 



78 

 

ve göç gibi sorunları ele almamıştır. Buna karşın, toplumsal güvenlik kavramı ile 

Kopenhag Okulu, devlet güvenliğinden çok kolektif kimlik gruplarının güvenliğinin 

öneminin altını çizmiş ve güvenliği yeniden kavramsallaştırarak, kimlik ile güvenlik 

arasındaki ilişkiyi ele almıştır. Bu çerçevede, güvenlik, devlet güvenliği nosyonu 

yerine toplumun kimliği ile yakından bağlantılı olan toplumun ortak değerleri ile 

ilişkili olarak görülmüştür. 

 Normatif düzeyde kimlik ve farklılık arasındaki ilişkiye odaklanmak, dâhil 

etme/dışlama pratiğinin Uluslararası İlişkiler kuramının merkezine taşınması ile 

sonuçlanmıştır.
178

 Ayrımcı ve dışlayıcı uygulamalar genellikle kolektif kimlikler 

temelinde ortaya çıkmaktadır. Kavram olarak kolektif kimlik, belirli bir insan 

grubunun kendine özgü niteliklere sahip olduğu ve bir tekillik taşıdığı yönündeki 

bilinci ve aidiyet duygusunu tanımlamaktadır.
179

 Kimlik politikası anlamında 

güvenlik, belirli bir grubun kimliğinin savunulmasını gerektirir ve bu durum, “öteki” 

olarak tanımlanan grubun bir güvenlik tehdidi olarak inşa edilmesine yol açar. Bu 

çerçevede din, inanç, dil ve etnisite gibi kolektif kimlik unsurları güvenliğin doğrudan 

bir nesnesi olabilmektedir.  

 Her ne kadar kimlik, çatışmaların tek kaynağı değilse de, bazı çatışmaların 

anlaşılmasında analitik bir kategori oluşturmaktadır. Gerçekten, kolektif kimlik 

unsurları ile bağlantılı güvensizlikleri göz ardı ederek, kimliğe dayalı toplumsal 

çatışmaları anlamak olanaklı değildir. Bu durum, güvenlik düşünüşünde kimliğin 

güvenliğini ve kimliğin kültür ile bağlantısını göz önünde bulundurmayı gerektirir. 

Çünkü kültürel unsurlar, ulusal kimliğin inşasına ve bu kimliğin yaşamasına olanak 

                                                 
178

 Fuat Keyman, Küreselleşme, Devlet, Kimlik/Farklılık: Uluslararası İlişkiler Kuramını Yeniden 

Düşünmek, çev. Simten Çoşar, İstanbul, Alfa Yayınları, 2000, s. 7. 
179

 Gülgün Meşe, “Yaşam Stilleri ve Kolektif Kimlik Etkileşimi”, Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, 

Nuri Bilgin ed., İstanbul, Bağlam Yayınları, 1997, s. 431. 



79 

 

veren temel kaynakları meydana getirirler. Toplumsal güvenlik anlamında kültür 

kavramı, daha çok ‘ulus’ ve ‘halk’ kavramlarının oluşumunda temel faktör olarak 

görülür. Bu özelliğiyle toplumsal güvenlik kavramsallaştırması, toplumdaki farklı 

hayat tarzlarını temsil eden toplumsal grupları, sosyal hareketleri ve çeşitli çıkar 

gruplarını dışarıda tutmaktadır. 

 

5.2.2. Toplumsal Güvenlik Çerçevesinde Toplum Kavramı 

 

Toplumsal güvenlik kavramının en temel zorluklarından birisi toplum 

kavramının kendisidir. Genel olarak toplum kavramı, kimlik, gelenek, semboller ve 

değerler gibi ortak nitelikler ve paylaşılan ortak duygular ile tanımlanan bireylerin bir 

arada yaşama süreci ile oluşan bir yapıyı tanımlamaktadır.
180

 Toplumsal güvenlik 

kavramsallaştırmasında kullanılan toplum kavramı ise, tanımlanabilir ve belirli bir 

kimliğe sahip olan daha dar kapsamlı kimlik gruplarını tanımlamaktadır. Toplumsal 

güvenlik kavramı çerçevesinde kullanılan toplum kavramı ile bir devleti oluşturan 

insan gruplarını tanımlayan toplum kavramını birbirleriyle karıştırmamak gerekir.
181

 

Çünkü tüm toplumsal gruplar, toplumsal güvenlik kapsamında kullanılan “toplum” 

kavramını karşılayamamaktadır. Bu nedenle, toplumun, toplumsal gruplardan ayırt 

edilebilmesi gereklidir. Bir toplumun üyeleri, sadece ortak nitelikleri paylaşmakla 

kalmaz, aynı zamanda bir halk, ulus ya da topluluk gibi bir varlık oluşturdukları 

duygusuna sahip olurlar. Söz konusu “biz” duygusunun varlığı, toplum ile ilgili öznel 

                                                 
180

 Toplum kavramı ile ilgili olarak bkz. Anthony Giddens, Sosyoloji: Eleştirel Bir Giriş, çev. Ülgen 

Yıldız Battal, Ankara, Siyasal Yayınları, 2001; Emile Durkheim, Sosyoloji Dersleri, çev. Ali Berktay, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2006. 
181

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 120. 



80 

 

boyutu ortaya koymaktadır.
182

 Bunun dışında, bir toplum, ortak kimlik duygusuyla bir 

araya gelen insanlar bütünü anlamına gelir. Toplumlar, kuşaklar arasındaki 

devamlılığı ve sahip oldukları normlara, değerlere ve kurumlara dayalı altyapıları ile 

toplumsal gruplardan ayırt edilebilirler.
183

 

Kopenhag Okulu’nun toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde ele aldığı 

toplum anlayışı, uluslararası sistemde birim olarak faaliyet gösteren ve kimliklerine 

yönelik tehditlere gösterdikleri tepkilerin politik olarak önemli etkiler doğurduğu 

toplumları yansıtır. Bir başka deyişle, devletler gibi ülkesel bütünlük ve siyasi 

özerklik anlamında güvenlik kaygısı taşıyan, fakat henüz tam bir egemenlik statüsü 

kazanamamış olan kimlik temelli topluluklar, toplumsal güvenlik anlayışının 

dayandığı toplum kavramıdır. Kopenhag Okulu’na göre, devletler kendi kimliklerine 

sahip çeşitli sayıda toplumsal gruplara sahip olsalar da, toplumsal güvenliğin temel 

analiz birimleri, siyasi açıdan önem taşıyan etnik, ulusal ve dini gruplardır.
184

 Bu 

nedenle, toplumsal güvenliğin, toplumu oluşturan bireylerin ve grupların bir toplamı 

olarak ele alınması gerekmektedir. 

Toplumsal güvenlik anlayışı, devletten bağımsız olarak kendi kendilerini 

yeniden üretebilen, büyük ölçekli ve kendi varlıklarını devam ettirme yeteneğine sahip 

kimlik temelli gruplar ile ilgilidir. Bu kimlik grupları, ampirik olarak mekâna ve 

zamana göre çeşitlilik göstermektedir. Bazı bölgelerde bu kimlik grupları ulusal 

nitelikte olurken, bazı bölgelerde ise dini, etnik ya da ırksal eğilimler 

                                                 
182

 Kopenhag Okulu’nun toplum anlayışı, Ferdinand Tonnie’nin organik toplum anlayışı (gemeinschaft) 

ile sözleşmeye dayalı toplum anlayışı (gesellschhaft) arasındaki klasik ayrıma dayalıdır, fakat toplumsal 

güvenlik kavramı kullanılırken hangi toplum anlayışının öne çıkarıldığı belirli değildir. Topluluk 

(Gemeinschaft), insan gruplarının doğal, organik niteliğini ön plana çıkarırken, toplum (Gesellschaft), 

üyeleri arasında sözleşmeye dayalı daya rasyonel bir anlayışı vurgulamaktadır. Bkz. Wæver, Buzan, 

Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 18. 
183

 Ibid., s. 21. 
184

 Ibid., s. 20-23. 



81 

 

gösterebilmektedir.
185

  Her ne kadar Buzan, Wæver ve de Wilde, ulusun toplumsal 

güvenliğin anlaşılmasında tek önemli kolektif kimlik olmadığını belirtseler de, tehdit 

edilen toplumsal kimliğin en genel biçimde kullanılan örneği ulustur.
186

 Buna karşın, 

toplumsal güvenlik kavramını etnik milliyetçilik ve din ile sınırlamak, toplumsal 

güvenlik kavramının uygulanma alanını sınırlandırmaktadır.
187

  

 

5.2.3. Devlet ve Toplumsal Güvenlik 

  

 Devlet ve toplumsal güvenlik arasındaki ilişkiyi incelemek, “kimin 

güvenliği”nin öncelikli olarak ele alınması gerektiği sorusuna cevap aramayı 

gerektirmektedir. Soğuk Savaş döneminde “kimin güvenliği” sorusunun cevabı, devlet 

aktörü ile ortaya konarken, Soğuk Savaş sonrası dönemde güvenliği sağlanacak 

aktörün kim olduğu sorusunun cevabı çeşitlilik kazanmış ve bu çerçevede diğer 

referans nesnelerinin yanında kimlik temelli toplumsal grupların güvenliği sorunu ön 

plana çıkmaya başlamıştır. Soğuk Savaş sonrası dönemde yaşanan gelişmelerin de 

gösterdiği üzere, devletin ve toplumun güvenlik çıkarları ve ihtiyaçları her zaman 

birbirleri ile örtüşmemektedir. Kimi zaman devletin egemenlik, bağımsızlık ve toprak 

bütünlüğü üzerinden tanımladığı güvenlik çıkarları, toplumun güvenlik çıkarları ve 

ihtiyaçları ile çatışabilmektedir. 

 Neorealizmin devletlerin sahip oldukları kapasiteler anlamında uluslararası 

sistemdeki konumlarının farklılaşacağı varsayımına ek olarak, devletlerin iç boyutu ile 

                                                 
185

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 119-120. 
186

 Morten Kelstrup, “Globalization and Societal Insecurity: The Securitization of Terrorism and 

Competing Strategies for Global Governance”, Contemporary Security Analysis and Copenhagen 

Peace Research, Stefano Guzzini ve Dietrich Jung ed., New York, Routledge, 2004, s. 108. 
187

  Wæver, toplumsal cinsiyet ve din konularının toplumsal güvenlik kapsamında tartışılabilir olduğu 

görüşündedir. Toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde toplumsal cinsiyet ve din konuları için bkz. 

Hough, op. cit., s. 117-134; Wæver, op. cit., s. 164-171. 



82 

 

ilgili olmak üzere, devletler, sosyo-politik bağlaşma dereceleri anlamında da 

farklılaşabilmektedirler. Bu çerçevede Kopenhag Okulu, kültür, güç, ideoloji ve 

benzeri özelliklerine göre devletlerin farklılaştığını ve devletin niteliğinin uluslararası 

güvenliğin şekillenmesinde temel bir faktör olduğu iddiasındadır.
188

 Sosyo-politik 

bağlaşma kavramı ve bu kavramın içeriği ile bağlantılı olarak güvenlik alanında 

yaşanan sorunlar, devletin güvenliğin tek referans nesnesi olmadığını göstermektedir. 

Buzan, devletlerin sosyo-politik bağlaşma derecelerini güvenlik çalışmalarının içine 

dâhil ederek, neorealizmin devlet-içi sorunların uluslararası güvenlik için bir öneminin 

olmayacağı düşüncesini reddetmektedir. Gerçekten, devletlerin iç politik istikrarları ve 

sosyo-politik bağlaşma düzeyleri anlamında uluslararası güvenlikte önemleri artan 

devlet-içi faktörler, geleneksel güvenlik anlayışından ve Waltz’cu gelenekten önemli 

bir kopuşu temsil etmektedir. 

 Devlet yönetimleri, halklarının temsilcileri oldukları ölçüde, yönetim ile 

toplumsal güvenlik arasında bir tamamlayıcılık ilişkisi mevcut olurken, yönetimlerin 

halklarının (en azından önemli bir kısmının) temsilcileri olarak görülmedikleri 

durumlarda ise, yönetimler toplumlarını tehdit eden birimler haline gelebilmektedir.
189

 

Devlet, toplum ile ilişkileri bağlamında gücünü ve ahlaki konumunu kaybetmeye 

başladığında, toplumsal talepler politik alanın dışına çıkarak güvenlikleşebilecek ve 

buna bağlı olarak, bölgesel özerklik, azınlık hakları ve kültürel adalet gibi taleplerin 

devlet tarafından meşru ve politik olarak önemli görülebilmeleri zorlaşacaktır. 

 Bu nedenle, toplumsal güvenliğin korunmasındaki ve sağlanmasındaki temel 

referans noktalarından birisi olarak devlet, birçok durumda toplumsal güvenlik 

sorunlarının hem güvenlikleştirilmesi, hem de güvenlik dışılaştırılması süreçlerindeki 

                                                 
188

 Bir devletin sosyo-politik bağlaşması, devletin ve toplumun karşılıklı olarak desteğini ve 

meşruiyetini içermektedir. Bkz. Buzan, op. cit., s. 96-107. 
189

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 48. 



83 

 

hâkim birim haline gelmektedir. Çünkü devlet iktidarı, bir toplumsal grubun toplumsal 

güvenliğinin sağlayıcısı olabilirken, bir diğeri için tehdit haline gelebilmektedir. 

Devletin bir tehdit olarak görülmesi, özellikle devletin ve ulusun uyumlu bir bütün 

sergilemediği durumlarda söz konusu olabilmektedir. Eğer devlet, belirli bir kimlik 

grubu üzerinden otoritesini inşa ediyorsa ve diğer kimlik grupları için dışlayıcı 

uygulamalar sergiliyorsa, dışlanan ya da bu yönde bir algıya sahip olan diğer kimlik 

grupları, egemen kimlik grubu karşısında kendilerini ikincil konumda 

görebilmektedirler. 

 Bu kapsamda, iktidar arayışındaki siyasi liderler propaganda aracılığıyla 

dışlayıcı bir çizgide toplumu kutuplaştırmaya çalıştıklarında, toplumun heterojen 

yapısı bir sorun olarak ortaya çıkabilmektedir. Bu süreçte, ekonomik, sosyal ve tarihi 

faktörler gibi diğer faktörler de, toplumların kutuplaşma eğilimini arttırmaktadır. 

Kimliğe ve daha geniş anlamda toplumsal güvenliğe yönelik tehditler devletler 

tarafından tanımlanabilir, fakat bazı durumlarda devletin kendisi toplumsal güvenliğe 

yönelik bir tehdit oluşturabilmektedir.  

Devletin baskın kimliği korumak ve geliştirmek amacıyla diğer kimlikler 

üzerinde baskıcı ve ayrımcı uygulamalar sergilemesi nedeniyle, baskın ulusal kimlik, 

diğer kimlik grupları açısından bir güvenlik sorunu haline gelebilmektedir. Bu durum, 

toplumsal güvenliğin ilişkisel niteliğini ortaya koymaktadır. Örneğin, Kosovalı 

Arnavutların kendi kimlik unsurları ile ilgili kaygıları, Sırpların devlet güvenliği ile 

ilgili kaygılarını beslemiştir. Eğer bir devlet, toplumsal güvenlik sorunlarının 

aşılmasında başarısız olur ya da bir azınlık grubuna karşı aktif bir ayrımcılık politikası 

izlerse, etkilenen toplumsal grup, kendi kimliğini korumak amacıyla harekete 

geçebilecektir.  



84 

 

Devletin toplumsal güvenlik sorunlarının çözümündeki en temel sorunu, 

kendisinin askeri ya da politik güvenlik sorunu olarak algıladığı gelişmelerin ya da 

koşulların, sorunun tarafı olan diğer aktörlerce kendi toplumsal güvenlik kaygıları ile 

ilişkili olarak ele alınmasıdır. Bu anlamda, aynı sorun alanı ile ilgili olarak bir taraf 

için güvenliğin referans nesnesi devlet olarak tanımlanırken, diğer taraf için ise ortak 

“biz” duygusunu meydana getiren paylaşılan kimlik, güvenliğin referans nesnesi 

haline gelmektedir. Kendi kimliğini devletten bağımsız bir biçimde yeniden üretme 

kapasitesinin sınırlandırıldığı ya da ortadan kaldırıldığı yönünde bir tehdit algılayan 

toplumsal kimlik, devlet aktörünün siyasal örgütlenmesine karşı çıkacak girişimlerde 

bulunabilmektedir. 

 

5.2.4. Toplumsal Güvenliğin Bölgesel ve Uluslararası Boyutları 

 

Etnik, dini ve bölgesel olarak önemli sorunları olan devletlerde yaşanan 

toplumsal güvenlik sorunlarının bölgesel ve uluslararası düzene yönelik tehdit 

oluşturma olasılığı yüksektir. Nitekim Soğuk Savaş sonrası dönemde yaşanan 

çatışmaların çok büyük bir bölümü temel olarak içsel bir özellik göstermiş olmakla 

birlikte, önemli bölgesel ve uluslararası yansımaları da olmuştur. Kopenhag Okulu da, 

güvenliğin iç ve uluslararası boyutları arasında kesin bir ayrım çizgisi olduğu 

görüşünde değildir.
190

 İç çatışmalar, iç göçlere, mülteci akımlarına, insani acil 

durumlara ve bölgesel istikrarı zedeleyici başka sorunlara neden olmaktadır. Ayrıca 

bu tür çatışmalar, devletler arası çatışmalara da dönüşebilmektedirler. 

Toplumsal güvenlik sorunları, devletler arası ilişkilerde yansımalarını bularak, 

geleneksel güvenlik sorunları haline dönüşme potansiyeli taşımaktadırlar. Özellikle 

                                                 
190

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 21. 



85 

 

gruplar arası şiddet, baskı altındaki etnik gruplar bir soydaş devlete sahipse, 

bölgeselleşme eğilimini arttırmaktadır. Bunun dışında, etnik kimlik temelli çatışmalar, 

çözümlenmemiş sınır anlaşmazlıkları ve ülkesel sorunların tekrar su üstüne çıkma riskini 

beraberinde taşımaktadır. Bu durum, güvenliğin tüm düzeylerinin birbirleri ile bağlantılı 

olduğunu göstermektedir.  

Özellikle, toplumsal güvenliğin savunulmasında askeri araçların ön planda 

olduğu örneklerde, yaşanan sorunun siyasi sınırları aşarak bölgesel bir nitelik 

kazanma olasılığı daha yüksektir. Çünkü etnik ve dini grupların, devletlerin fiziki 

sınırları üzerinde dağınık bir biçimde bulunmaları durumunda, toplumsal tehditler ve 

gerilimler, kısa mesafeler üzerinde daha fazla etki doğurabilmektedirler.
191

 Askeri 

koşullar altında ortaya çıkan şiddetli çatışma durumları, mülteci sorunlarına, silah ve 

uyuşturucu kaçakçılığına ve terörizme uygun bir ortam yaratacaktır. 

Toplumsal güvenlik kavramı, Avrupa güvenlik dinamikleri ile ilgili olarak 

yaşanan güvenlik pratikleri ile doğrudan bağlantılı olarak ortaya çıkmışsa da, 

toplumsal güvenlik dinamikleri dünyanın her tarafında güçlüdür. Bu kavramsal 

çerçeve, devlet-toplum ilişkilerinin sorunlu olduğu ve uluslararası güvenlik sorunları 

açısından bir aktör olarak değerlendirilebilecek olan toplumsal grupların kimlik 

temelli beka sorunlarının baskın olduğu her coğrafyada uygulanabilmektedir.
192

  

 Görüldüğü üzere toplumsal güvenlik sektörünün uzamsal bir boyutu da söz 

konusudur. Benzer ya da aynı tehdit kaynakları nedeniyle bir toplumsal güvenlik 

sorunu siyasi sınırları aşan bir eğilim gösterebilmektedir. Bu anlamda, toplumsal 

güvenliğe yönelik tehditleri toplumun kendisinin bir görevi olarak, mevcut devletin 

bir görevi olarak ya da devleti ele geçirmenin bir argümanı olarak görme tercihleri 

                                                 
191

 Buzan, Kelstrup, Lemaitre, Tromer ve Wæver, op. cit., s. 14. 
192

 Toplumsal güvenlik sorunlarının bölgeselleşme eğilimi ile ilgili değerlendirmeler ve örnekler için 

bkz. Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 126-138. 



86 

 

arasında yapılacak bir seçimin bölgesel güvenlik dinamiği üzerinde önemli etkileri 

olabilecektir.
193

  

Toplumsal güvensizlik yaşayan toplumsal grupların ayrılıkçı talepler dile 

getirmeleri, devletin varlığının temeli olan egemenlik nosyonunun sorgulanmasına yol 

açar. Bu tür bir sorgulama, bölgedeki diğer devletler üzerinde de yansımalarda 

bulunabilmektedir. Özellikle söz konusu bölgedeki devletler, güvenlik sorunları 

bakımından birbirleri ile karşılıklı bağımlı bir ilişki içinde bulunuyorlarsa, bu 

yansımalar daha güçlü hissedilebilmektedir. Örneğin Kosova’da yaşanan toplumsal 

güvenlik sorunu, bir yandan Makedonya’daki etnik Arnavutlar üzerinde etkide 

bulunurken, diğer yandan yol açtığı mülteci sorunları nedeniyle bölge devletlerinin 

istikrarını ve güvenliğini etkilemiştir. Ayrıca Kosovalı Arnavutlar ile Arnavutluk 

arasındaki etnik ve kültürel bağlar nedeniyle, Kosovalı Arnavutların yaşadığı 

toplumsal güvenlik sorunları, Arnavutluk’un bu sorunun içine çekilebilme olasılığını 

da ortaya çıkarmıştır. 

 

5.2.5. Toplumsal Güvenliğe Yönelik Tehditler 

  

 Devletin güvenlik gereksinimleri, büyük ölçüde egemenliğin ve toprak 

bütünlüğünün korunması olarak belirginlik kazanmaktadır. Bu nedenle, bu değerlere 

zarar verebilecek eylemlerin neler olduğunu tespit etmek görece kolaydır. Buna 

karşın, bir toplumsal grubun kimliğine ne tür eylemlerin zarar verebileceğini 

belirlemek daha zordur. Çünkü toplumlar, kimliklerinin inşa edilişlerine bağlı olarak 

farklı hassasiyetlere sahip oldukları için, bir toplumsal grubun, kendi güvenlik 

ihtiyaçlarını neye göre ve nasıl tanımladığı çok açık değildir. Örneğin kültürel 

                                                 
193

 Ibid., s. 122. 



87 

 

unsurların yanısıra, toplumsal güvenlik kapsamında ülkesel bazı unsurlar ve özerklik 

talebi gibi kimi yönetsel talepler de söz konusu olabilmektedir. Ayrıca bu talepler, 

kültürün üretiminden sorumlu olan eğitim, medya ve benzeri alanlar ile ilgili 

kurumların kontrolünü içeren kültürel özerklik yönünde de olabilmektedir.
194

   

Toplumsal güvenliğe yönelik tehditler, azınlıklara karşı dil, eğitim politikası ve 

diğer kültürel alanlarda söz konusu olan ayrımcı kanunlar ve uygulamalar, 

asimilasyon, seçimleri yasaklama ya da müdahale etme, siyasi ya da kültürel 

özerkliğin kaldırılması, yönetim kademelerinde temsil ve siyasi katılımın 

sınırlandırılması veya sonlandırılması ve medyanın yok edilmesi gibi gelişmeler ile 

somutluk kazanabilmektedir. Bu örnekler ile somutluk kazanan toplumsal güvenliğe 

yönelik tehditler, “biz” algısına yönelik tehdit edici bir şeyin inşası sorunudur. Fakat 

aynı zamanda bu tür tehditler, “biz”in inşasına ya da yeniden üretimine katkıda 

bulunabilmektedirler. Bu nedenle, devletin azınlık gruplarına karşı tehdit olarak 

algılanması ya da tersi bir durumun anlaşılmasında, devletin ve devlet-altı grupların 

kimliklerinin nasıl inşa edildiğine dikkat edilmesi gerekir. 

Toplumsal güvenliğe yönelik bir tehdidin ne zaman söz konusu olduğunu 

nesnel olarak tanımlamak zordur. Toplumsal güvenliğe yönelik tehditler, toplum, 

“biz” kimliğinin tehlikede olduğunu algıladığı zaman ortaya çıkmaktadır. Bu tehditler, 

toplumun kendi kimliğini ifade etmesine yönelik baskılardan kimliğini yeniden 

üretme yeteneğine yönelik müdahalelere kadar uzanabilmektedir. Buzan’a göre, 

toplumsal güvenliğe yönelik tehditler, dilin, isimlerin ve özgün kıyafetlerin 

kullanılmasının yasaklanmasını, eğitim ve öğretim yerlerinin kapatılmasını ve 

topluluk üyelerinin öldürülmelerini ya da yerlerinden edilmelerini içerebilmektedir. 

                                                 
194

 Paul Roe, “The Intrastate Security Dilemma: Ethnic Conflict as a ‘Tragedy’?”, Journal of Peace 

Research, Vol. 36, No. 2 (1999), s. 196. 



88 

 

Eğer dilin ve kültürün yeniden üretimini sağlayan kurumların faaliyet göstermeleri 

yasaklanırsa, kimlik, bir kuşaktan diğerine etkili bir biçimde taşınamamaktadır.
195

  

Toplumsal kimliğe yönelik tehditler, grup kimliği için önemli olan kurumların 

ve sembollerin sistematik bir biçimde ortadan kaldırılmasını içeren kültürel temizlik 

şeklinde ortaya çıkabilmektedirler. Bunun dışında, bir toplumun üyelerinin sistemli bir 

şiddet uygulaması üzerinden yok edilmesini içeren etnik temizlik de toplumsal 

kimliğe yönelik bir tehdit oluşturmaktadır. Görüldüğü gibi, toplumsal güvenliğe 

yönelik tehditlerin bazıları askeri nitelikte (grup üyelerinin öldürülmesi) 

olabilmekteyken, bazıları ise askeri olmayan (dil, kültür ve çalışma haklarının 

yasaklanması gibi) tehditler olabilmektedir. 

Toplumsal güvenliğe yönelik tehditler olarak görülebilecek en genel sorunlar 

göç, yatay rekabet, dikey rekabet ve nüfussuzlaştırmadır. Bu tehdit tipleri analitik 

olarak ayrı olsalar da, uygulamada kimliğe yönelik bu tehdit türleri bir arada 

bulunabilmektedirler. Örneğin, eğer kimlik temelli toplumsal gruplar arasındaki 

rekabetin nedenleri arasında göç de varsa, bu tehditler birbirleri ile örtüşür.
196

 Bu 

tehdit tipleri, kasıtlı, sistematik ve siyasiden, önceden planlanmayan ve yapısal bir 

niteliğe sahip olan şeklinde bir çeşitlilik gösterebilmektedir.
197

  

Yatay rekabet, bir tarafta büyük ve dinamik kültürler, diğer tarafta da küçük ve 

anakronistik kültürler arasındaki mücadelenin etkilerini yansıtabilir. Yatay rekabet 

anlamında toplumsal kimliğe yönelik tehditler, bir toplum içinde birbirleri ile rekabet 

eden kimliklere tekabül etmektedir. Bir toplumsal grubun kültürel ve toplumsal 

uygulamaları, bir başka grubun baskın kültürel ve toplumsal uygulamaları tarafından 

tehdit edilebilmektedir. Yatay rekabet durumunda, ilgili bölgede hala X halkı olarak 

                                                 
195

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 43. 
196

 Ibid., s. 44. 
197

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 121-123; Wæver, op. cit., s. 160. 



89 

 

yaşamaya devam etse de, komşu kültür olan Y’nin öne çıkan kültürel ve dilsel etkileri 

yüzünden yaşam şekilleri değişecek
198

 ve toplumun kimliğinde bir değişim söz konusu 

olacaktır.  

Toplumsal güvenliğe yönelik yatay tehditler, baskı, asimilasyon ve azınlıklara 

karşı ayrımcı uygulamalara yol açabilen ve alt-kimlik gruplarının 

homojenleştirilmesini içeren ulus-devlet inşası süreçleri ile ilgili olabilmektedir. Ulus 

inşası sürecine yapılan bu vurguya karşın yatay rekabet, her düzeyde söz konusu 

olabilmektedir. Kanada ve Malezya gibi daha küçük komşu ülkeler ABD ve Çin gibi 

daha büyük komşularının etkisinden endişe duyabilmektedirler. Küresel düzeyde ise, 

uygarlıklar çatışması söylemi bağlamında, çeşitli uygarlıklar birbirleri üzerinde 

oluşturabilecekleri etkilerden dolayı endişe duyabilmektedirler.
199

  

Daha çok niyete dayalı olan dikey rekabet ise, ya AB ve Sovyet Sosyalist 

Cumhuriyetler Birliği (SSCB) gibi bütünleşme projelerinde ya da eski Yugoslavya 

gibi ayrılıkçı eğilimlerin olduğu yerlerde yoğun olarak yaşanmaktadır. Dikey rekabet, 

ayrılıkçı ya da bütünleştirici bir süreç ile yeni bir kimliğin yaratılması/dayatılması 

yoluyla kimliğin değiştirilmesini içermektedir. Bu durumda, baskın bir örgütlenme, 

ideoloji ya da devletin kendisi toplumsal grupların kimliklerini bütünleşme 

süreçlerinde baskı altına alabilmektedir.
200

 Alt kimliklerin baskı altına alındığı dikey 

rekabet koşullarında, insanlar kendilerini X olarak görmeyi bırakacaklardır. Çünkü ya 

bir entegrasyon süreci (örneğin Yugoslavya, AB) vardır ya da ayrılıkçı-“bölgeci” bir 

proje (örneğin Quebec, Katalan) vardır. Bu projeler onları daha geniş veya daha dar 

kimliklere doğru çekmektedir. Bu projelerden biri merkezcil, diğeri ise merkezkaç 

                                                 
198

 Ibid., s. 158; Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 121. 
199

 Ibid., s. 125-126. 
200

 Michael Sheehan, International Security: An Analytical Survey, Londra, Lynne Rienner 

Publishers, 2005, s. 89. 



90 

 

nitelikte olsa da, her ikisi de dikey rekabet örnekleridir.
201

 Bu durum, AB’nin 

genişleme sürecinde Avrupalılık kimliği ile bütünleşmekten kaynaklanan korkuların 

ifadesinde görülebilmektedir. 

 Demokratik veya emperyal olsun, ortak bir kültürü yönetici otorite ile bir araya 

getirerek şekillendirme arayışındaki bütünleşme projeleri, kültürel yeniden üretim 

mekanizmalarının (eğitim ve dil gibi) bir bölümünü ya da tümünü kontrol etmeye 

çalışabilmektedir. Daha baskıcı örneklerde ise çoğunluk grubunun devleti kullanarak, 

çoğunluk kültürü lehinde eğitim, medya ve diğer sistemleri yapılandırması nedeniyle 

azınlıklar kültürlerini yeniden üretme yeteneklerini kaybedebilmektedirler.
202

  

 Toplumsal güvenliğe yönelik bir diğer tehdit ise göç sorunudur.
203

 Genel 

olarak nüfus hareketleri, kısa dönemli gerilimler ve güvensizlikler yaratmakta ve 

kimlik politikasını ön plana çıkarmaktadır. Nitekim göç, büyük ölçekli nüfus 

hareketleri sonucunda bir toplumun kültürel ve ulusal kimliğinin güvenliğinin 

sağlanması ile ilgili kaygıları ortaya çıkarır. Özellikle yasal ve yasadışı göç, mülteci 

problemleri ve içsel olarak insanların yerlerinden edilmesi süreçleri sonucunda 

nüfusun etnik, dini ve azınlıklar anlamında sahip olduğu niteliklerde yaşanan ani 

değişiklikler, kitlesel insan hareketliliğinin toplumsal güvenlik sorunları yaratabildiği 

gelişmelerdir. Kısaca göç hareketleri, toplumun kompozisyonunda değişime neden 

olarak toplumun kimliğini tehdit etmektedir.  

                                                 
201

 Basklılar, Katalanlar, Korsikalılar, Quebekliler ve diğer “bütünleşmiş” azınlık gruplarının ayrılıkçı 

eğilimleri, bu tür sorunların en gelişmiş ve demokratik devletlerde dahi söz konusu olabildiğini 

göstermektedir. Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 13. 
202

 Ibid., s. 122. 
203

 Uluslararası Göç Örgütü’nün verilerine göre, 2005 yılı itibariyle dünyadaki göçmenlerin sayısı 191 

milyon olarak belirlenmiştir. Bu göçmenlerin 8,7 milyonu mülteci konumundayken, 6,6 milyonu ise 

yaşadıkları ülke içinde yerlerinden edilmiş insanların sayısıdır. Sita Bali, “Population Movements”, 

Security Studies: An Introduction, Paul Williams ed., Londra, Routledge, 2008, s. 469. Göç 

sorununun bir güvenlik sorunu olarak ele alındığı bir çalışma için bkz. Jef Huysmans, The Politics of 

Insecurity, Fear, Migration and Asylum in the EU, Londra, Routledge, 2006. 



91 

 

Göç durumunda, X halkı, Y halkı tarafından istila edilmekte veya o halk 

yüzünden özelliklerini kaybetmektedir. Çünkü nüfusun büyük çoğunluğunu diğerleri 

oluşturmakta ve nüfus yapısındaki değişim nedeniyle X kimliği farklılaşmaktadır.
204

 

Bu nedenle, çoğunluğu baskı altına alarak devleti kontrolleri altına alanlar, rakip 

nüfusun göç etmesine veya daha fazla doğurganlık oranına sahip olmasına karşı 

hassas olmaktadır. Bu tür durumlarda yönetimler, kültürel homojenliği sağlamanın ya 

da artırmanın bir aracı olarak insanları göç etmeye zorlayabilirler. 

Göç nedeniyle yerli toplum göç eden toplumun kültürel baskıları neticesinde 

kendi orijinal kimlik değerlerinin aşındırıldığı bir süreç ile karşı karşıya 

kalabilmektedir. Göç sonucu nüfus yapısında meydana gelen değişimler, kültürel 

yapıda da değişime yol açarak toplumsal güvenlik sorunları yaratabilmektedirler. Göç 

eden toplum, göç alan toplumun kimliğini tehdit eder bir hale gelebilmektedir. Bu 

şekilde bir tehdidin algılanması, göçün yoğunluğuna ve göç alan toplumun 

bütünleşme kapasitesi ile kimliğinin inşa sürecine bağlı olarak değişebilmektedir.
205

 

Göç tehdidi, temelde göç eden toplumun göçü alan toplum ile içinde olduğu 

etkileşimin niteliği ile yakından ilgilidir. Bu tehdit algısının oluşmasında göçmen 

topluluk ile yerli topluluk arasındaki geçmiş ve mevcut ilişkilerin durumu önemli rol 

oynar. Göçmen topluluk, içinde bulunduğu toplumun yaşam biçimi ile bütünleşme 

çabası içinde olduğunda, yerli topluluk tarafından daha az tehdit edici olarak 

görülebilmektedir. Fakat bütünleşme çabası göstermez ve yerli topluluğun yaşam 

biçimine saygı duymaz ise, göçmen topluluğun varlığı yerli topluluk tarafından tehdit 

edici bir durum olarak algılanabilmektedir.
206

 Bu nedenle, toplumsal, ekonomik, 

                                                 
204

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 121. 
205

 Ibid., s. 124. 
206

 Yannis A. Stivachtis, “International Migration and the Politics of Identity and Security”, Journal of 

Humanities and Social Sciences, Vol. 2, No. 1 (2008), s. 4. 



92 

 

politik ve idari kurumların göçmen toplulukları bütünleştirme kapasitesi ve bu 

grupların asimilasyona karşı çıkışları, içinde bulundukları toplumun ve bundan dolayı 

devletin istikrarını etkilemektedir. Bu etki, önemli ekonomik sorunların yaşandığı, 

etkisiz yönetimlerin olduğu, derin siyasi kutuplaşmaların ya da hızlı sosyal 

değişimlerin yaşandığı yerlerde daha yoğun olmaktadır. 

Ekonomik, toplumsal ve çevresel sorunlar nedeniyle artan göç hareketleri 

görece zengin bölgelere odaklanmaktadır ve bu durum, göç alan bölgelerde politik 

alanda ve özellikle milliyetçi tutumlarda ve kültürel ilişkilerde ve çatışmalarda 

değişime yol açmaktadır. Bu tür eğilimler, göç alan bölgelerde sosyo-ekonomik 

koşulları elverişsiz insanlarda tepkilere neden olmakta ve bu tepkiler, aşırı eğilimlere 

sahip siyasal aktörleri güçlendirmektedir.
207

 Göç, çoğunlukla bölge içinde ve komşu 

bölgelere olan etkisi ile gündeme gelmektedir. Bunun dışında uzun mesafeli göçler de 

toplumsal güvenliğe yönelik tehditler olarak değerlendirilebilmektedir.
208

 Örneğin 

küresel anlamda, Güney’deki kaynak kıtlığı ve yaşam koşullarındaki bozukluk, 

Kuzey’e yönelik bir göç dalgasına neden olmakta ve bu durum, Kuzey için bir 

toplumsal güvenlik sorunu haline gelebilmektedir. 

Toplumsal güvenliğe yönelik bir dördüncü tehdit ise, savaş, açlık, doğal 

felaket veya çeşitli yok etme politikaları nedeniyle nüfusun azalmasıdır. Nüfusun 

azalması, kaçınılmaz olarak kimliği de tehdit etmektedir. Ancak, etnik temizlik 

politikalarında olduğu gibi bir kimliği veya grubu yok etme arzusunun ortaya 

                                                 
207

 Örneğin, Batı Avrupa’da göçmenlere yönelik tepkilerin sonucu olarak, Almanya’da Neo-naziler, 

Fransa’da Le Pen, Avusturya’da Jörg Haider ve Hollanda’da Pim Fortuyn gibi aşırı sağcı siyasi figürler 

önemli siyasi aktörler haline gelmişlerdir. 
208

 Buzan, Wæver ve de Wilde, op. cit., s. 125. 



93 

 

çıkardığı politikaların dışında nüfusun azalması, toplumsal güvenliğin kimliğe dayalı 

mantığının bir parçası değildir.
209

    

 Göç, yatay rekabet ve dikey rekabet olarak sınıflandırılan toplumsal güvenlik 

tehditlerine ek olarak, bir toplum diğer güvenlik sektörlerindeki gelişmeler nedeniyle 

de tehdit edilebilir. Örneğin askeri güvenlik sektöründe, bir devletin askeri olarak 

tehdit edilmesi, aynı zamanda o devleti oluşturan toplumun da tehdit edildiği anlamına 

gelir. Fakat topluma yönelik bu tür bir tehdit, zorunlu bir sonuç değildir. Politik 

güvenlik sektörü anlamında ise, topluma yönelik tehditler genellikle bir ülkedeki 

azınlıkların yönetici güç tarafından baskı altına alınması sonucunda söz konusu olur. 

Özellikle çok etnikli devletler bu tür toplumsal güvensizlikler oluşturmaya 

eğilimlidirler.
210

 Devletin hâkim bir grubun kontrolünde olduğu ve toplumsal kimliği 

korumak amacıyla belirli yasal önlemlerin var olmadığı durumlarda bu durum daha 

baskındır. 

 Bazı toplumsal güvenlik sorunlarında ise, belirtilen dört meselenin oluşturduğu 

tehditlerin hiçbiri olmayabilir. Dilin yavaşça ortadan kaybolmasıyla ve/veya dışarıya 

göç gibi gelişmelerin bir araya gelmesinin etkisiyle bir topluluk yok olabilir. Eğer bu 

gelişme belirli bir aktör veya sosyal sürece bağlanmıyorsa, bu yok olma 

güvenlikleştirme olmadan gerçekleşebilir. Bir başka deyişle, kültürler ve kimlikler 

güvenlikleştirilmeden yok olabilir.
211

  

 Küreselleşme ve toplumsal güvenlik arasındaki ilişki bağlamında, toplumsal 

güvenlik sorunları, belirli tehditler ile bağlantılı olmayan ve bir toplumun 

karşılaşabileceği tüm olası zorlukları içeren bir tarzda ele alınabilmektedir. Böylece, 

küresel nitelikteki tehditler de toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde önemli bir rol 

                                                 
209

 Wæver, op. cit., s. 159. 
210

 Roe, Ethnic Violence and…, s. 49-50. 
211

 Ibid., s. 160. 



94 

 

oynamaktadır.
212

 Askeri olmayan sektörlerdeki küreselleşme, toplumsal güvensizliğe 

yol açabilir. Kurumlarda, geleneklerde, yaşam biçimlerinde ve kimliklerde yaşanan 

değişimler, üst düzey bir ontolojik güvensizlik yaratmaktadır.
213

 Sonuç olarak, eğer 

göç, ayrılıkçı hareketler ve bütünleşme süreçleri gibi gelişmeler güvenliğe yönelik 

tehditler olarak belirtiliyorsa, bu sorunları anlamlandıracak uygun analitik araçlar 

gerekmektedir ve Kopenhag Okulu, toplumsal güvenlik kavramı ile bu tür bir analitik 

kavramsallaştırma geliştirmeye çalışmıştır. 

 

5.2.6. Toplumsal Kimliğin Savunulma Şekilleri 

 

Toplumlar, toplumsal güvenliğe yönelik tehditlere temel olarak iki şekilde 

karşılık verirler. Birincisi, bu tür tehditlere toplumun kendisinin yürüttüğü faaliyetler 

aracılığıyla karşılık verilmeye çalışılır. İkincisi ise, konuyu politik ve potansiyel 

olarak askeri güvenlik sektörüne taşıyarak, tehdidi devletin gündemine getirmeyi 

içermektedir. Bir diğer deyişle, sahip oldukları kimlikler temelinde tehditlere maruz 

kalan toplumsal gruplar, kendilerini savunma adına ya kendi askeri güçlerini 

oluştururlar, ya da askeri olmayan araçları kullanarak kimliklerini savunmaya 

çalışırlar.
214

 Bu tür tehditlere yönelik devlet yönelimli yanıtlar, toplumsal güvenliği 

politik güvenlik sektörü ile bir araya getirdiği için toplumsal güvenliği analiz etmeyi 

zorlaştırmaktadır. Çünkü toplumsal güvenlik sektörü çoğunlukla politik güvenlik 

sektörü ile iç içe geçmektedir. Özellikle, etnik çatışmalar gibi toplumsal kökenli 

                                                 
212

 Peter J. Burgess ve Sissel Haugdal Jore, “The Influence of Globalization on Societal Security: 

International Setting”, PRIO Policy Brief, No. 3 (2008), s. 1-4. 
213 Küreselleşme ve toplumsal güvenlik arasındaki ilişkinin ayrıntıları için bkz. Kelstrup, op. cit., s. 

106-116. 
214

 Roe, op. cit., s. 58; Montserrrat Guibernau, Nationalisms: The Nation-State and Nationalism in 

the Twentieth Century, Cambridge, Polity Press, 1996, s. 61. 



95 

 

çatışmaların çok önemli ve şiddetli olanlarının bazıları, diğer sektörlerde, önce siyasi 

sonra da askeri sonuçlar doğurmaktadır.
215

  

 Askeri araçlar, toplumsal kimliği savunmak için kullanılabilir. Bu, özellikle 

kimliğin ülkesellik ile yakından bağlantılı olduğu durumlarda söz konusudur. Çünkü 

devlet-içi çatışmalarda, çatışan tarafların kimliklerinin ülkesellik ile olan bağları, 

çatışmanın askeri yönünü arttırmaktadır. Bir toplumsal grubun diğerine yönelttiği 

tehdit askeri nitelikte ise, bu tehdidin karşılığı da genellikle askeri olmaktadır. Bunun 

dışında, bir toplumsal kimlik, o toplumun üyelerinin varlığının devamına bağlı olduğu 

için, grup üyelerinin korunması amacıyla silah kullanılabilir.  

 Toplumsal güvenlik, dil, din ve diğer kültürel uygulamaların kullanılmasına 

bağlı olduğu zaman, askeri araçlar yerine askeri olmayan araçlar ön plana çıkar. 

Nitekim hukuki ve bürokratik ayrımcılık uygulamaları, azınlık gruplarının ortadan 

kaldırılması amacını taşıyabilmektedir. Tehdidin doğası, hukuki ya da bürokratik gibi 

askeri olmayan bir niteliğe sahipse, karşı önlemlerin de askeri olmayan bir niteliğe 

sahip olma olasılığı yüksek olacaktır. Bu kapsamda, toplumsal güvenliği tehdit edilen 

bir toplum için en önemli savunma, toplumsal kimliği güçlendirmektir. Bu yöndeki 

çabalar, toplumsal bağlaşmayı ve özgünlüğü güçlendirecek ve toplumun kendisini 

etkili bir biçimde yeniden üretmesini sağlayacak kültürel araçların kullanılmasını 

içermektedir.
216

 Dilin ve dinin öğretilmesi, özel günlerin ve törenlerin yaşatılması ve 

kültürel sembollerin korunması toplumun kimliğinin savunulması için kullanılan 

kültürel araçlar arasında sayılabilir.
217

 Bunun dışında, bir toplumsal grubun kimliğinin 

korunması, kültürel yeniden üretim için önemli ve gerekli kurumlar üzerinde kontrole 

sahip olmayı gerektirir. 

                                                 
215

 Wæver, op. cit., s. 161-162. 
216

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 191. 
217

 Ibid., s. 191-192. 



96 

 

 Toplumsal kimliğin kültürel araçlar ile savunulması kendisini genellikle etnik 

milliyetçilik şeklinde gösterir. Milliyetçi hareketlerde, “öteki” olarak adlandırılan 

gruplar tarihe yapılan atıfla kötü niyetlere sahip gruplar olarak görülürler ve bu 

çerçevede baskı altına alınmaları meşrulaştırılmaya çalışılır. Bir toplumsal grubun 

kendi kimliğini güçlendirmesi, “öteki”nin zayıflatılmasını gerektirebilmektedir. 

Neticede, etnik milliyetçilik, toplumsal kimliği hem güçlendiren, hem de zayıflatan bir 

araç olarak kullanılabilir.
218

   

Sonuç olarak, Kopenhag Okulu, özellikle siyasal çözüm süreçleri gerektiren 

toplumsal güvenlik sorunlarının ulusal güvenlik gerekçesiyle “askerileştirilmesi”nin 

sakıncalarına dikkat çekmektedir.
219

 Herhangi bir toplumsal güvenlik sorununun 

askeri yönü öne çıkarılan bir “güvenlik sorunu” olarak sunulması, askeri çözüm 

dışındaki diğer alternatiflerin göz ardı edilmesine neden olmakta ve toplumların karşı 

karşıya olduğu tehditlerin siyasi yollarla çözülmesini zorlaştırmaktadır. Bu noktada 

“ulusal güvenlik”, öncelikli hedef haline gelirken, bireyin ve toplumun güvenlik 

gereksinimleri, ulusal güvenlik karşısında ikincil konuma düşmekte veya tamamen 

göz ardı edilmektedir.
220

 Fakat yaşanan asıl güvenlik sorununun temelinde öncelikli 

olarak toplumsal güvensizlik kaynakları bulunuyorsa, sorunun tarafı olan toplumsal 

grubu dışlayarak, bir egemenlik ya da otorite iddiasında bulunmak, ulusal güvenlik 

arayışına çözüm üretmekte yeterli olmayacaktır. Bu durum, devletin yaptığı toplumsal 

güvenlik tanımı ile “tehdit” edilen toplumsal grubun yaptığı toplumsal güvenlik tanımı 

arasındaki farkın bir sonucu olacaktır. Eğer devlet aktörü dışlayıcı bir biçimde belirli 

bir etnik grubu önceleyen bir üniter ulus-devlet anlayışını güvenlik politikasının 

                                                 
218

 Roe, op. cit., s. 195. 
219

 Wæver, “Securitization and…”, s. 46-66. 
220

 Ovalı, op. cit., s. 10-11. 



97 

 

merkezine koyarsa, “tehdit” edilen toplumsal grup kendi kimliğini korumayı ve 

yeniden üretmeyi amaçlayan bir toplumsal beka kaygısını taşımayı sürdürecektir. 

 

5.3. Toplumsal Güvenlik Kavramının Eleştirisi 

 

Kopenhag Okulu’nun ortaya koyduğu yeni güvenlik çerçevesinin önemli bir 

boyutunu oluşturan toplumsal güvenlik kavramsallaştırması sorunsuz değildir. Bu 

çerçevede yöneltilen eleştiriler, daha çok Kopenhag Okulu’nun toplumsal güvenlik 

kavramı çerçevesinde toplum ve kimlik anlayışı ile bu iki kavramı ele alış şekli 

etrafında şekillenmektedir. Kopenhag Okulu’na toplumsal güvenlik 

kavramsallaştırması çerçevesinde yöneltilen eleştirilerden birincisi, Kopenhag 

Okulu’nun toplumu ve kimliği nesnel olarak ele aldığı yönündedir. Buradaki tartışma, 

kimliğin ve bundan dolayı toplumun kendisinin nesnel olarak mı ele alınacağı, yoksa 

bir süreç olarak mı görülebileceği ile ilgilidir. Bir başka deyişle, gündeme gelen soru, 

kimlik sabit bir şey midir yoksa, akışkan ve değişken bir şey midir şeklinde kendisini 

ortaya koymaktadır. 

Bu kapsamda yöneltilen eleştiriye göre Kopenhag Okulu, toplumun değerlerini 

ve hassasiyetlerini devletinkiler kadar nesnel görerek, toplumu bağımsız bir değişken 

olarak ele almaktadır. Bir başka deyişle, Kopenhag Okulu tarafından toplum, devletin 

sahip olduğu nesnel ontolojik statü ile aynı şekilde sosyal bir gerçek olarak 

anlaşılmaktadır. McSweeney’e göre ise, kimlik, verili olarak ele alınamaz ve sadece 

bir süreç olarak anlaşılması gerekir.
221

 Fakat Kopenhag Okulu, hem toplumu hem de 

kimliği, dışarıda bir yerde keşfedilmeyi ve analiz edilmeyi bekleyen objektif 

gerçeklikler olarak ele almıştır. Kopenhag Okulu’nda toplum kavramı, süreç ve 

                                                 
221

 McSweeney, “Identity and Security…”, s. 83-90. 



98 

 

akışkanlık özelliğine sahip değildir ve neredeyse pozitivist bir kimlik anlayışı ortaya 

konmaktadır.
222

 Bu eleştiriye yanıt olarak ise Kopenhag Okulu, kolektif kimlik 

olgusunun kimliğin yerleşik ve verili anlamında ya da akışkan ve oluşum süreci 

anlamında analiz edilebileceğini belirterek, her ikisi arasında bir seçim yapmanın 

neden zorunlu olduğu sorusunu ortaya atmaktadır.
223

 

İki kimlik temelli grup arasındaki güvenlik ilişkilerini belirleyen, bu grupların 

silahlanma çabalarından çok birbirlerinin kimlikleri ile ilgili yaklaşımları ve 

uygulamalarıdır. Gerçekte söz konusu yaklaşımlar ve uygulamalar çerçevesinde 

şekillenen algılamalar, taraflar arasındaki ilişkinin gerilimini ve çatışmanın niteliğini 

belirlemektedir. Görüldüğü üzere, toplumsal tehditler, nesnel olarak verili değildirler, 

fakat yönetimler ve siyasi elitler gibi aktörler tarafından sosyal olarak inşa edilirler
224

 

ve toplumsal güvenlik ile ilgili sorunların ontolojik arkaplanı sosyal inşacı teorinin 

varsayımları çerçevesinde ortaya konabilmektedir. Devletin ve devlet-altı 

toplulukların kimliklerinin inşa ediliş sürecine bağlı olarak, devlet, azınlık grupları 

tarafından tehdit edici olarak görülebilir ya da bu durumun tam tersi bir durum söz 

konusu olabilir. Bu anlamda, ulusal ve etnik kimliklerin sosyal olarak ne şekilde inşa 

edildikleri önem kazanmaktadır. 

Bu tartışmada Kopenhag Okulu, kimliklerin sosyal olarak inşa edildiğini, fakat 

kimlikler bir kez inşa edilince, geçici bir süre için bile olsa, sabit olarak ele 

alınabileceğini savunmaktadır.
225

 Böylece, toplumsal kimlikler, güvenlik 

dinamiklerinin şekilleneceği “nesnel” gerçeklikler haline gelirler. Toplumsal güvenlik 

anlayışının analiz noktasını da sosyal olarak inşa edilmiş fakat aynı zamanda bir 

                                                 
222

 Ibid., s. 83-90.  
223

 Buzan ve Wæver, op. cit., s. 242-243. 
224

 Srdjan Vucetic, “Traditional versus Societal Security and the Role of Securitization”, Southeast 

European Politics, Vol. 3, No. 1 (June 2002), s. 75. 
225

 Roe, op. cit., s. 193. 



99 

 

nesnellik kazanmış olan toplumsal birimler oluşturmaktadır. Kopenhag Okulu’nun 

toplumu göreceli olarak istikrarlı ve tutarlı olarak ele alması, toplumun güvenlik 

tehditlerinin öznesi olmasını olanaklı kılmıştır.
226

 Kopenhag Okulu’nun nesnel ve 

pozitivizme yakın bir kimlik görüşüne sahip olduğu eleştirisine karşı Buzan ve 

Wæver, açıkça sosyal inşacı bir yaklaşım uyguladıklarını ve bu nedenle, kimliğin 

özneler arası bir biçimde oluşturulmuş bir sosyal faktör olduğunu belirterek, toplumsal 

güvenlik anlayışını yerleşik kimlikler üzerinden geliştirmeye çalışmışlardır.
227

 Fakat 

yine de Kopenhag Okulu, yeterince sosyal inşacı olmamakla ve toplumsal güvenlik 

dinamiklerinin ve kimliğin nesnelleştirilmiş bir anlayışı ile hareket etmeyi 

sürdürmekle eleştirilmiştir.
228

 Kopenhag Okulu’nun kimlik anlayışı, sabit ve akışkan 

kimlik nosyonları arasında bir denge kurma çabasını temsil etmektedir. Kopenhag 

Okulu’nun toplumsal güvenlik kavramının tanımlanmasında değişen koşullara ve 

potansiyel ve gerçek tehditlere yaptığı vurgu bu denge arayışını açıkça ortaya 

koymaktadır. 

İkinci eleştiriye göre, Kopenhag Okulu’nun kullandığı kimlik kavramı son 

derece sorunludur ve kimlik ile çıkarlar arasındaki düşünsel ilişkinin anlaşılmasında 

başarısızdır. Kim olduğumuz, bireylere dayatılan bir durum olmadığı için, sosyal bir 

gerçeklik olarak kolektif kimlik düşüncesi, keşfedilmeyi bekleyen kolektif ve sabit bir 

unsurdan çok çıkar grupları ve insanlar arasındaki bir müzakere sürecidir. Bu süreç, 

açıklanması gereken gerçekliği meydana getirir. Bu nedenle, öncel bir biçimde 

kimliğin önemine ya da konumuna karar verilemez.
229

  

                                                 
226

 Sheehan, op. cit., s. 87-88. 
227 Buzan ve Wæver, op. cit., s. 243-245. 
228

 Bill McSweeney, “Durkheim and the Copenhagen School: A Response to Buzan and Wæver”, 

Review of International Studies, Vol. 24, No. 1 (1998), s. 137. 
229

 McSweeney, Security, Identity and…, s. 85. 



100 

 

Üçüncü eleştiri ise, Kopenhag Okulu’nun toplumu güvenlik analizinde gerekli 

olan bir nesne olarak görerek hata yaptığı şeklindedir. Toplumu oluşturan insanların 

güvenlik kaygılarının odağında neyin yer aldığı sorusunun cevabı, geniş bir değerler 

bütünüdür. Çünkü toplum, homojen bir varlık değildir ve çok sayıda farklı alt grupları 

bünyesinde taşımaktadır. Bu nedenle toplumsal güvenliğe yönelik tehditleri ele alan 

bir güvenlik anlayışının analiz düzeyini bir bütün olarak toplumdan toplumu oluşturan 

unsurlara doğru yöneltmesi gerektiği ileri sürülmektedir. Bu durumda, Kopenhag 

Okulu’nun güvenlik sorununun iç boyutu üzerine odaklanması, toplumu makro 

düzeyde ele alamaz ve toplum-altı, toplum ve devlet düzeylerindeki etkileşimlerin 

dinamiklerini ele almak için yeni bir kavramsal şema gereklidir.
230

 Çünkü toplum ve 

toplumsal gruplar arasındaki ayrım açık değildir ve toplumsal güvenlik kavramı bu 

noktalarda belirsizliğe sahiptir. Sonuç olarak, toplumun güvenliğin ayrı bir referans 

nesnesi olarak sunulması, Kopenhag Okulu’nun sorunlu alanlarından birisi olarak 

ortaya çıkmaktadır. 

 Toplumsal güvenlik kavramının kullanılması ile ilgili bir başka sorun da, 

kimin toplum adına konuşacağı açık olmadığı için, toplumun, güvenlik analizi için 

belirsiz bir referans nesne oluşturduğu şeklindedir. Bu belirsizlik nedeniyle, devlet ile 

karşılaştırıldığında toplum, daha tutarsız bir görünüm arz etmektedir. Bu sorunun 

cevabı olarak toplum adına konuşacak olan toplumun kendisi değil, toplum içindeki 

aktörler ya da kurumlar olacaktır. Toplum adına konuşan birimler, toplum tarafından 

aktif bir biçimde desteklendikleri zaman politik olarak önem kazanacaklardır.
231

  

Toplumun güvenliğin referans nesnesi olduğu düşüncesi, devlet-dışı aktörlerin 

toplum adına harekete geçmelerinin önünü açar. Örneğin eski Yugoslavya’nın 

                                                 
230

 Ibid., s. 85-90. 
231

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 188-189. 



101 

 

dağılması sürecinde bazı militan gruplar temsil ettiklerini iddia ettikleri toplumsal 

gruplar adına harekete geçmişlerdir. Bu nedenle toplumsal güvenlik, devlet-dışı 

güvenlik siyasetinin meşrulaştırılması riskini beraberinde taşımaktadır. Ortaya çıkan 

sonuç, yabancı düşmanlığı ya da milliyetçi eylemler şeklini alabilmektedir. Fakat 

gerçek anlamda neler olduğunun anlaşılabilmesi için toplumsal güvenlik kavramının 

taşıdığı bu risk üstlenilebilir bir risktir.
232

 Genel olarak, Kopenhag Okulu’nun 

kullandığı “toplum” kavramına yönelik eleştiriler, toplumsal güvenlik kavramının 

eleştirisi olmaktan çok, “toplum” kavramının nasıl uygulandığına yönelik olmuştur. 

Bu eleştirilerin dışında, toplumsal güvenlik ile ilgili tereddütlerin önemli bir 

bölümünü, kimliğin çatışmaların temel bir nedeni olmaktan çok milliyetçi elitler 

tarafından kullanılan bir araç olduğu kaygısı oluşturmaktadır.
233

 Gerçekten toplumsal 

güvenlik, siyaseti yönlendirmek için kullanıldığı zaman, toplum sabit ve değişmez 

olarak ele alınır hale gelmektedir. Bu tür sabitleştirilmiş bir kavramsallaştırma bir 

sorundur, çünkü güvenlik düşüncesine alternatif bir yaklaşım olarak toplumsal 

güvenliğin temel katkısı, toplumun kimliğinin güvenliğini sağlarken, kendisini hangi 

şekillerde oluşturduğuna verdiği önemden kaynaklanmaktadır. Bu sorun ile başa 

çıkmak için toplumsal güvenlik kavramının nesnel bir gerçeklik ya da bağımsız bir 

değişken yerine daha akışkan bir toplum kavramına imkân vermesi gerekmektedir.
234

  

Toplumun bekasının bir kimlik konusu olduğunu ileri süren Kopenhag 

Okulu’nun, bu iddiasını destekleyecek hiçbir kanıt ya da argüman ortaya koymadığı 

ileri sürülmüştür. Topluma yönelik varoluşsal tehditler bulunduğunda, toplumun “biz” 

olarak yaşayamayacağı gözlemi analitik olarak doğru olsa da, bu gözlem, bireylerin 

kendilerini bir topluluğun üyeleri olarak tanımlamaları anlamında toplum tanımını 

                                                 
232

 Ibid., s. 188-189. 
233

 Buzan ve Wæver, op. cit., s. 246. 
234

 Bilgin, op. cit., s. 213. 



102 

 

kabul ettiğimizde doğrulanmış olur.
235

 Sonuç olarak, toplumsal güvenlik kavramına 

yöneltilen eleştiriler, bu kavramın, çağdaş güvenlik çalışmalarındaki önemli bir sorun 

ile ilgili olan bir tartışmayı teşvik etmek gibi önemli bir amaca hizmet ettiğini 

belirtseler de, analitik yararının, bazı önemli epistemolojik ve somut sorunları tespit 

etmedeki başarısızlığı ışığında sınırlı kaldığını ileri sürmüşlerdir.
236

  

Bu çalışmanın da amaçlarından birisi, kimlik ile ilgili ontolojik tartışmalara 

girmeden, toplumsal güvenlik kavramının somut sorun alanlarına uygulanması 

yönünde bir katkıda bulunmaktır. Epistemolojik tartışma ile ilgili olarak yapılacak 

olan değerlendirme ise, kimliğin sosyal bir oluş sürecinde sürekli yeniden şekillenme 

eğiliminde olan bir olgu olduğu görüşünün savunulabileceği, fakat toplumsal güvenlik 

kavramı çerçevesinde yapılacak bir analizin, kimliğin sabitlik kazandığı dönemler 

üzerinde durmasının gerekli olduğu yönünde olacaktır. Örneğin, etnik kimliklerin 

içerik ve anlamları, kültürlere, döneme, ekonomik ve siyasi koşullara, her bir üyenin 

algılamasına ve tutumuna göre değişme eğilimindedir ve asla statik ve sabitlenmiş 

değildirler.
237

 Ancak Will Kymlicka’nın da ifade ettiği gibi, kimliğin kendisi -yani, 

kendi ulusal kültürüyle birlikte ayrı bir ulus olma duygusu- çok daha kalıcıdır.
238

  

 

5.4. Toplumsal Güvenlik Çıkmazı 

  

 Güvenlik çıkmazı kavramı ile toplumsal güvenlik kavramı bir araya getirilerek 

oluşturulan toplumsal güvenlik çıkmazı kavramı, bir toplumun kendi kimliğini 

güçlendirerek toplumsal güvenliğini arttırmaya yönelik girişimlerinin diğer bir 

                                                 
235

 McSweeney, op. cit., s. 72. 
236

 Hyde-Price, op. cit., s. 38. 
237

 Smith, op. cit., s. 28. 
238

 Will Kymlicka, Çokkültürlü Yurttaşlık, Azınlık Haklarının Liberal Teorisi, çev. Abdullah 

Yılmaz, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1998, s. 16. 



103 

 

toplumda tepkiye yol açması ve bu ikinci toplumun söz konusu tepkisi neticesinde 

birinci toplumun kimliğini zayıflatarak toplumsal güvenliğini azaltması ile 

sonuçlanmaktadır.
239

 Bu etki-tepki sürecinde anlaşmazlıklar mevcut hukuki ve politik 

araçlar kullanılarak giderilemezse, şiddete dönüşebilmektedir. Toplumsal güvenlik 

çıkmazında vurgu noktasını, devletler arası güvenlik çıkmazından farklı olarak 

egemenlik değil, kimlik oluşturmaktadır. Toplumun dil, din, yaşam biçimi ve 

gelenekler gibi kültürel özelliklerinin sürdürülmesi anlamındaki kimliğin bekası 

çerçevesinde, “öteki” algısının karşılıklı olarak “düşman” imajını güçlendirdiği 

süreçlerin deneyim edilmesi söz konusudur.
240

 Yaşanılan deneyim sürecinde devlet 

içindeki etnik, ulusal ve dini gruplar arasındaki mücadelelerde diğerlerinin niyetleri ile 

ilgili değerlendirmeler genellikle tarihe yapılan atıflar çerçevesinde şekillenmektedir. 

Nitekim merkezi otoritenin dağılmaya başladığı ve yerel politik liderlerin toplumsal 

destek arayışında oldukları bir süreçte, bu yerel liderler siyasi söylemlerinde tarihe 

yoğun göndermelerde bulunmaktadırlar. 

Güvenlik çıkmazı kavramını etnik çatışmaların açıklanmasında kullanan ilk 

yazar olan Barry Posen’e göre, uluslararası sistemde devletler arasında meydana gelen 

koşullar, benzer bir biçimde devletlerin içerisinde oluştuğunda, güvenlik çıkmazı söz 

konusu olabilir. Çok etnikli devletler yıkılmaya başladıklarında, etnik, ulusal ve dini 

gruplar kendi güvenliklerini sağlayacak etkili bir merkezi yönetime sahip 

olmayabilecekleri için ortaya çıkabilecek anarşi koşulu altında güvenliklerini 

sağlamak adına kendileri girişimde bulunabileceklerdir. Böylece, uluslararası sistemde 

devletler arasında olduğu gibi bir kendi kendine yardım durumu ortaya çıkacaktır.
241

 

                                                 
239

 Roe, op. cit., s. 194. 
240

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 46. 
241

 Barry Posen, “The Security Dilemma and Ethnic Conflict”, Survival, Vol. 35, No. 1 (1993), s. 27-

47. Brian L. Job, “güvenliksizlik çıkmazı” (insecurity dilemma) kavramı ile zayıf devletlerin yarattığı 



104 

 

Güvenliğin bir merkezi otorite tarafından sağlanamaması durumunda, bireyler etnik 

gruplarıyla daha sıkı ilişkiler kurma ve bireysel güvenliklerini gruplarıyla 

özdeşleşerek sağlama yönünde eğilim gösterebilmektedirler. Bu durumda grup içi 

dayanışma artmakta, ancak diğer yandan etnik-merkeziyetçi davranışlar ön plana 

çıkmaktadır. Yani etnik grup üyeleri, yabancı grupları dışlama, hatta onları potansiyel 

düşmanlar olarak görme eğilimi içerisine girmektedirler. 

Özel koşulların söz konusu olduğu bir dönemde devlet, kendi toplumunu 

düzenlemekte başarısız olursa, toplumsal gruplar, kendi güvenliklerinin 

sorumluluğunu kendi üzerlerine almaya girişebilirler. Örneğin, dağılma sürecindeki 

Yugoslavya’da etkili bir merkezi otoritenin bulunmaması, çeşitli etnik grupların kendi 

güvenliklerini sağlama arayışları ile sonuçlanmıştır.
242

 Böylece toplumsal güvenlik 

çıkmazı kavramı, devletlerin içindeki anarşik durumun devletlerin arasındaki anarşik 

durumdan daha baskın bir hal alıp almadığı yönündeki soruya ilişkin olarak ortaya 

çıkmıştır. 

Etnik çatışma olgusunun “güvenlik çıkmazı” kavramı çerçevesinde analiz 

edilmeye çalışılması, güvenlik çıkmazı kavramının uygulama alanının devlet-içi 

düzeyi içerecek şekilde genişletilmesini içermektedir. Böylece, toplumsal güvenlik 

kavramı çerçevesinde etnik gruplar arası çatışma ve şiddetin ortaya çıkışı ile ilgili bir 

açıklama ortaya konarak, etnik çatışmaların nedenlerinin daha iyi anlaşılmasının 

sağlanması amaçlanmaktadır. Neticede, toplumsal güvenlik çıkmazı kavramı ile 

devletler arası düzlemde kullanılan güvenlik çıkmazı kavramı toplum düzeyinde 

                                                                                                                                            
koşullar nedeniyle toplumsal grupların kendi kendine yardım ilkesine göre hareket edeceğini ileri 

sürmüştür. Job’un zayıf devletler üzerine odaklanan bu yaklaşımı, dağılan devletlerde oluşan anarşiye 

bağlı olarak ortaya çıkan toplumsal güvenlik çıkmazı kavramından nedensel olarak ayrışır. Brian L. 

Job, “The Insecurity Dilemma: National, Regime and State Securities in the Third World”, The 

Insecurity Dilemma: National Security of Third World States, Brian L. Job ed., Londra, Lynne 

Rienner Publishers, 1992, s. 11-35. 
242

 Roe, op. cit., s. 29. 



105 

 

yeniden kavramsallaştırılmaktadır. Devletler arası güvenlik çıkmazında silahların 

oynadığı rol ile toplumsal güvenlik çıkmazında etnik milliyetçiliğin oynadığı rol 

arasında bir kıyaslama yapıldığında, her ikisi de hem güvenliğin, hem de 

güvensizliğin kaynakları olarak görülebilirler.
243

 Artan şiddet ortamında, her grubun 

kitlesel hareketliliği diğerleri için güvenlik tehditleri oluşturacaktır. Kitlesel hareketi 

sağlamak için kullanılan milliyetçi söylem, saldırgan niyetler ortaya çıkarabilecek ve 

bu koşullar altında, grup kimliğinin kendisi, diğerleri tarafından bir tehdit olarak 

görülebilecektir. Bir azınlık grubunun kimliğini korumaya çalışması, çoğunluk grubu 

ve/veya devlet tarafından ayrılıkçı amaçlar beslediği şeklinde algılanabilecektir. Fakat 

bu algılama, sadece devletin güvenliğine yönelik bir tehdit olarak değil, çoğunluk 

grubunun kimliğine yönelik bir tehdit olarak da görülebilecektir.  

Toplumsal güvenlik çıkmazı kavramına karşı getirilebilecek eleştirilerden 

birisi, devlet-içi düzeyde ortaya çıkan bu “anarşi” koşulu altında etnik, dini ya da 

ulusal tüm birimlerin uluslararası sistemde devletlerin yaptığı gibi aynı şekilde hareket 

edip etmeyecekleri ile ilgilidir. Bir diğer eleştiri noktası ise, yıkılma sürecine girmiş 

olan çok etnikli bir devletin ve bu devleti oluşturan birimlerin çatışmanın kaynağı 

anlamında kendi niteliklerinin ne ölçüde değerlendirmeye alınacağı konusundadır. Bu 

anlamda, ekonomik gelişmişlik düzeyi, devlet ile devleti oluşturan birimler ve 

birimlerin kendi arasındaki karşılıklı bağımlılık düzeyi, demokrasinin gelişmişlik 

düzeyi, insan haklarının tanınıp tanınmamış olması ve hukukun üstünlüğünün 

geçerlilik düzeyi gibi koşullar önem kazanmaktadır. 

Toplumsal güvenlik çıkmazı dinamiğinin teoride belirtildiği gibi çok etnikli 

devletlerin yıkılış sürecinde söz konusu olması bir koşul değildir. Ayrıca kültürel yönü 

ağır basan ve silahlı çatışma şekline henüz dönüşmemiş olan toplumsal güvenlik 

                                                 
243 Ibid., s. 195. 



106 

 

çıkmazları da, çok etnikli devletlerin yıkılmasına yol açacak şekilde toplumlar 

arasında çeşitli çatışma ilişkileri üretebilmekte ve bu durum, askeri nitelikli toplumsal 

güvenlik çıkmazları için gerekli koşulları sağlayabilmektedir.  

Sonuç olarak, çalışmanın kavramsal bölümünde geleneksel güvenlik 

anlayışının devleti merkeze alan güvenlik anlayışının, kolektif kimliğe bağlı güvenlik 

sorunlarının anlaşılmasındaki zorlukları kapsamında, toplumsal güvenlik kavramının 

kimliğin bekasını önceleyen bakış açısının önemi belirtilmeye çalışılmıştır. Ampirik 

anlamda kendisini daha çok etnik-milliyetçilik şeklinde ortaya koyan kolektif kimliğe 

bağlı güvensizliklerin oluşumu, siyasi otoriteyi temsil eden devlet aktörünün eleştirel 

bir biçimde ele alınmasını gerektirmiştir. Çünkü devlet-toplum uzlaşmazlığına dayalı 

olarak ortaya çıkan toplumsal güvenlik sorunları, kimliğin tehdit edildiği baskıcı, 

ayrımcı ve ötekileştirici siyasal uygulamalar ile yakından ilişkilidir. Toplumsal 

güvenliğe yönelik tehditlerin önemli bir bölümü de askeri olan ya da olmayan yönleri 

ile devletin uygulamalarına bağlıdır. Kolektif kimlik grupları, kimliklerinin tehdit 

edildiği durumlarda kendi varlıklarını korumak amacıyla harekete geçebilmekte ve bu 

süreç, içinde bulundukları devletin meşruiyetini ve örgütleyici ideolojisini sorgulayan 

bir biçim alabilmektedir. Özellikle tehdit algılayan kolektif kimlik gruplarının 

bağımsız bir siyasal alan arayışları, içinde bulundukları devletin ulusal güveliğini 

tehdit eder hale gelebilmektedir. Devletin iç-yapısını güvenlik analizine açan 

toplumsal güvenlik anlayışı, kimlik ve güvenlik kavramlarını bir araya getirmektedir. 

Çalışmanın örnek olayını oluşturan Kosova sorununun incelendiği bölümlerde de, 

Kosovalı Arnavutlar ve Sırplar arasındaki ilişkiler bu iki kavram arasındaki ilişki 

çerçevesinde ele alınmıştır. Bu kapsamda, her iki etnik grubun “yöneten” ve 

“yönetilen” olarak değişen konumlarına bağlı olarak, toplumsal güvenlik sorunlarının 

oluşum ve gelişim süreci incelenecektir. 



107 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

1989-1999 ARASI DÖNEMDE KOSOVA’DA SIRP HÂKİMİYETİ VE 

YAŞANAN TOPLUMSAL GÜVENLİK SORUNLARI 

 

1. Kosova Sorununun Tarihsel Gelişimi 

 

Yalnızca Kosova’da ya da Yugoslavya’da değil, tüm Balkanlar’da yaşanan 

etnik çatışma ve gerilimlerde tarihsel nedenler önemli rol oynamıştır. Sırp ve Arnavut 

kimliklerinin nasıl inşa edildiğinin ve bu iki etnik grubun birbirlerini nasıl 

tanımladıklarının anlaşılmasında da tarihsel arkaplan önemlidir. Tarih yalnızca 

geçmişi ve geçmişin ışığında bugünü doğru anlamak için değil, çatışan taraflarca 

kendi haklılıklarını kanıtlamak için bir araç olarak kullanılmıştır. Böylece, yaşanan 

olayların tarihsel arkaplanı, “öteki” olarak tanımlanan grubun eylemlerine anlam 

yüklemenin bir aracı haline getirilmiştir. Gerçekten, tarihin seçici kullanımı, ulusların 

tarihindeki olağanüstü anların ve olayların, o ulusa mensup insanların özgüvenini 

arttıracak biçimde bir ortak geçmiş yaratmayı amaçlamaktadır. George Orwell’ın Bin 

Dokuz Yüz Seksen Dört adlı eserinde kullandığı “kim geçmişi kontrol ediyorsa, 

geleceği kontrol eder; kim bugünü kontrol ediyorsa, geçmişi kontrol eder”
244

 

şeklindeki tespiti, Kosova sorununun gelişim sürecinde sorunun taraflarının tarihe 

dayalı iddialarını ısrarla dile getirmelerini anlamamıza yardımcı olmaktadır. 

Çalışmada ele alınan temel tarihsel dönem olan 1989-2008 dönemine kadar 

Kosova sorununun tarihsel gelişimi, Sosyalist Yugoslavya öncesi dönem ve Tito 

Yugoslavyası olmak üzere kabaca iki alt başlıkta incelenecektir. Sonun başlangıcı 

olarak görülen 1980’li yıllar ise, Kosova sorununda öne çıkan aktörler, kavramlar ve 

                                                 
244

 George Orwell, Bin Dokuz Yüz Seksen Dört, çev. Nuran Akgören, İstanbul, Can Yayınları, 2012, 

s. 59. 



108 

 

sorunlar kapsamında ilerleyen dönemlere olan yansımaları ile birlikte ele alınacaktır. 

Bu tarihsel arkaplana çalışmada yer verilmesinin sebebi, karmaşık toplumsal 

gerçekliğin evrimini anlayabilmek için tarihin derinliklerine kısa bir yolculuk yapma 

gereğine dayanmıştır. Çünkü bu tarihsel gerçeklikleri, tarih-dışı bir tutum ile 

kavramsallaştırarak ortaya koymak mümkün görünmemiştir. 

 

1.1.  Sosyalist Yugoslavya Öncesi Döneme Kadar Kosova Sorunu 

 

Kosova’da Arnavutların ve Sırpların tarihi, bir çatışmalar tarihidir. Çünkü 

Kosova, her iki etnik grubun birbirleriyle çelişen tarihsel iddialarına konu olmuştur. 

Kosovalı Arnavutlar, geçmişi İliryalılar’a kadar geri götürülebilecek olan bölgenin 

otokton halkı olduklarını iddia ederken,
245

 Sırplar ise, 5. ve 6. yüzyıllardan beri 

bölgede var olduklarını, Kosova’nın ortaçağ Sırp Krallığı’nın merkezi olduğunu ve bu 

nedenle Sırplar açısından kültürel ve dini bir öneme sahip olduğunu vurgulamışlardır. 

1389 tarihli Kosova Savaşı’ndan sonra Kosova’nın Sırp hâkimiyetinden çıkarak 

Osmanlı İmparatorluğu’nun hâkimiyetine girmesi ile birlikte bölgenin demografik 

yapısı Arnavutlar lehine gelişmeye başlamıştır.
246

  

Fransız Devrimi’nin yarattığı milliyetçilik dalgasının Balkanlar’a olan etkisi 

19. yüzyılda belirgin bir hal almıştır.
247

 Bu tarihten sonra Balkanlar’daki Slav ulusları, 

                                                 
245

 Arnavutların İliryalıların devamı oldukları iddiası, milletlerin ve milliyetçiliğin eski çağlardan beri 

var olduğu şeklindeki eskilci (perennialist) milliyetçilik anlayışı ile uyumludur. Eskilcilere göre 

bugünün milletleri, yüzyıllardan beri var olan bir birlikteliğin günümüzdeki uzantısıdır. “Milli öz” aynı 

kalırken, değişen tek şey milletlerin büründükleri biçimdir. Eskilci milliyetçilik görüşü için bkz. Umut 

Özkırımlı, Milliyetçilik Kuramları, Eleştirel Bir Bakış, 3. baskı, Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2009, 

s. 86-94. 
246

 Miranda Vickers, Between Serb and Albanian: A History of Kosovo, Londra, Hurst and 

Company, 1998, s. 17.  
247

 Balkanlar’daki milliyetçi hareketlerin ortaya çıkışları ve gelişimleri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. 

Osman Karatay ve Bilgehan A. Gökdağ, Balkanlar El Kitabı Cilt. I: Tarih, Ankara, Karam ve Vadi 

Yayınları, 2006, s. 397-588. 



109 

 

Osmanlı yönetimine karşı milliyetçi taleplerini açıkça ortaya koymaya başlamışlardır. 

Fakat farklı etnik grupların iç içe geçmişliği ve tarihsel “haklar” ile demografik 

gerçeklerin uyuşmaması, bölgedeki etnik grupların milliyetçi isteklerinin çatışmasına 

yol açmıştır. Balkanlar’daki milliyetçi hareketlenmenin başlangıcı olan 1804-1813 

Sırp isyanı
248

 da, Sırp-Arnavut ilişkilerinde yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. 

Milliyetçiliğin yükselişinden önce dini farklılıklar, Arnavutlar ve Sırplar 

arasındaki en önemli ayrımı oluşturmuştur.
249

 Fakat Maria Todorova’nın da belirttiği 

gibi, 19. yüzyılda Balkanlar’da Hıristiyan-Müslüman ikiliği yerini uluslar 

çerçevesinde ortaya çıkan bir karşıtlığa bırakmıştır.
250

 1878 tarihli Berlin 

Kongresi’nde Sırbistan’ın egemenliğini kazanması ve bağımsız bir devlet olarak 

tanınmasından sonra da Kosova’da Müslümanlar ve Hıristiyanlar arasındaki bölünme 

etnik bir nitelik kazanarak, Sırplar ve Arnavutlar arasındaki bölünmeye 

dönüşmüştür.
251

  

1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı’ndan sonra Arnavutların yaşadığı bölgelerin 

yeni kurulan Balkan devletlerinin toprakları içinde kalması endişesi nedeniyle 

Arnavutlar, Berlin Kongresi’nin toplanmasından üç gün önce, 10 Haziran 1878’de, 

modern Arnavut milliyetçiliğinin temellerini atan Arnavut Ulusunun Haklarını 

Savunma Ligi’ni (Prizren Ligi) Kosova’nın Prizren şehrinde toplamışlardır.
252

 Prizren 

Ligi, Kosova’nın diğer Balkan ulusları arasında paylaşılmasını önlemeyi ve bölgedeki 

Osmanlı hâkimiyetinin sürmesini hedeflemiştir. Bu dönemde Arnavutlar, Kosova’nın 

                                                 
248

 Sırp isyanı ve uluslararası boyutları hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Selim Aslantaş, “Sırp İsyanının 

Uluslararası Boyutu (1804-1813)”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 6, Sayı. 21 (Bahar 2009), s. 109-136. 
249

 Vickers, op. cit., s. 25. 
250

 Maria Todorova, Balkanlar’ı Tahayyül Etmek, 2. baskı, çev. Dilek Şendil, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2006, s. 151. 
251

 Igor Ordev, “Erasing the Past: Destruction and Preservation of Cultural Heritage in Former 

Yugoslavia”, Religion in Eastern Europe, Vol. 29, No. 1 (February 2009), s. 3. 
252

 Emir Türkoğlu, “Kosova Arnavutlarının Milliyetçiliği”, Balkan Diplomasisi, Ömer E. Lütem ve 

Birgül Demirtaş Coşkun ed., Ankara, ASAM Yayınları, 2001, s. 109; Branka Magas, The Destruction 

of Yugoslavia: Tracking the Break-up 1980-1992, Londra, Verso, 1993, s. 21. 



110 

 

Osmanlı İmparatorluğu içindeki idari ve kültürel özerkliğini, ulusal çıkarlarının ve 

güvenliklerinin en önemli garantisi olarak görmüşlerdir.
253

 Genel olarak, Arnavut 

milliyetçiliği, Balkanlar’daki diğer milliyetçi hareketlerle karşılaştırıldığında geç bir 

milliyetçilik olarak tanımlanabilir. Arnavut milliyetçiliği, Osmanlı’nın yıkılış 

sürecinde Arnavutların yaşadıkları toprakların, kurulması olası Hıristiyan devletleri 

arasında paylaşılmasına bir tepki olarak şekillenmiştir.
254

  

Birinci Balkan Savaşı
255

 sırasında Osmanlı hâkimiyetinden çıkan Kosova 

1912’de Sırbistan tarafından ilhak edilene kadar hukuken hiçbir zaman Sırbistan’ın bir 

parçası olmamıştır.
256

 Sırbistan, bu dönemde Kosova’daki Sırp yönetimini haklı 

göstermek amacıyla üç gerekçe sıralamıştır: “Daha uygar olan toplumun manevi 

hakkı”; bölgenin, Sırp Ortodoks Kilisesi’ne bağlı yapılar içermesinden ve ortaçağ Sırp 

Krallığı’na bağlı olmasından kaynaklanan tarihi ve kültürel hak ve geçmişte bir 

zamanlar Kosova’da Sırpların çoğunluk oluşturmasına dayanan bir tür etnografik 

hak.
257

 Bu gerekçelerin de etkisiyle 1913’de toplanan Londra Konferansı’nda 

Kosova’nın Sırbistan’ın sınırları içinde kalması kararlaştırılmıştır.
258

 1916-1918 

tarihleri arasında Avusturya’nın işgaline uğramış olan Kosova’da 300’den fazla 

Arnavut okulunun açılmasına izin verilerek, bölgedeki Sırp varlığı azaltılmaya 

                                                 
253

 Vickers, op. cit., s. 44-45. 
254

 19. yüzyılda Arnavut milliyetçiliğinin gelişimi için bkz. Nuray Bozbora, “Arnavut Milliyetçiliğinin 

Gelişimi”, Balkanlar El Kitabı, Cilt. I: Tarih, Ankara, Karam ve Vadi Yayınları, 2006, s. 568-588. 
255

 Balkan savaşları ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Okur, “Balkan Savaşları”, Balkanlar El 

Kitabı, Cilt. I: Tarih, Ankara, Karam ve Vadi Yayınları, 2006, s. 612-624. Bu savaş sırasında Sırp 

ordusu, Sırbistan’ın Kosova üzerindeki iddialarını güçlendirmek için Kosova’nın etnik yapısını 

değiştirmek amacıyla Kosovalı Arnavutlara karşı etnik temizlik politikası uygulamış ve bu süreçte 

100.000’den fazla Arnavut Kosova’yı terk etmiştir. Bkz. Kate Transchel, The Breakup of Yugoslavia, 

Conflict in the Balkans, New York, Chelsea House Publishers, 2007, s. 59-62. 
256

 1903 tarihli Sırbistan Anayasası’nın 4. maddesine göre, Sırbistan Meclisi’nin onayı olmaksızın 

Sırbistan sınırlarında hiçbir değişiklik yapılamazdı. Nitekim Sırbistan’ın sınırlarını genişletmek 

amacıyla hiçbir zaman Sırp Meclisi toplantıya çağrılmamıştır. Noel Malcolm, Kosova: Balkanları 

Anlamak İçin, çev. Özden Arıkan, İstanbul, Sabah Kitapçılık, 1998, s. 322. 
257

 Ibid., s. 16-18. 
258

 Derek Hall, “Albanian Identity and Balkan Roles”, Reconstructing the Balkans: A Geography of 

the New Southeast Europe, Derek Hall ve Darrick Danta ed., New York, John Wiley and Sons, 1996, 

s. 123. 



111 

 

çalışılmıştır.
259

 Ekim 1918 tarihinde ise Sırp güçleri Kosova’nın kontrolünü ele 

geçirdikten sonra bu okullar kapatılmış ve Arnavutlara karşı intikam amaçlı 

faaliyetlere girişilmiştir.
260

 Bu girişim, önemli sayıda Arnavut’un Arnavutluk’a göçü 

ile sonuçlanmıştır. Görüldüğü gibi, 19. yüzyılın başından itibaren bölge üzerindeki 

mücadelede eğitim, kültür ve demografik yapı gibi konular önem kazanmaya 

başlamıştır. 

Kosova, Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra 1 Aralık 1918’de kurulan Sırp-

Hırvat-Sloven Krallığı’nın bir parçası haline gelmiştir.
261

 Yugoslav siyasal tarihinde 

“Birinci Yugoslavya” olarak da anılan bu dönemde kullanılan Yugoslav adı, Güney 

Slavları’nın yurdu anlamına gelmesinden dolayı Kosovalı Arnavutları yeni kurulan 

devlete yabancılaştırmıştır. Bu kapsamda Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı döneminde 

oluşturulan siyasal yapının içselleştirici olmadığı gerçeğinin altını çizmek gerekir.
262

 

Krallık yönetimi, Arnavutları ulusal azınlık olarak kabul etmediği için, Arnavutların 

kendi dillerinde eğitim hakkını tanımamış ve Kosova’da Arnavutlara ait okullar ve 

kültür kurumları kapatılmıştır.
263

 Merkeziyetçi yönetim yapısında Arnavut kimliğinin 

tanınmaması ve Sırp baskısı nedeniyle, Kaçak olarak bilinen Arnavut silahlı grupları 

                                                 
259

 Vickers, op. cit., s. 92. 
260

 Ibid., s. 93. 
261

 Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı’nın kuruluş süreci ile ilgili olarak bkz. Momir Stojkovic, “Global 

Balance of Powers as a Factor of Creation and Disintegration of the Yugoslav State”, Review of 

International Affairs, Vol. 49 (November-December 1998), s. 10-16. 
262

 Bkz. Mustafa Türkeş, “Yugoslav Devletinin Kuruluşu ve Krallık Dönemi”, Balkanlar El Kitabı, 

Cilt. II: Çağdaş Balkanlar, Ankara, Karam ve Vadi Yayınları, 2007, s. 5. 
263

 1921 nüfus sayımına göre Arnavutça konuşanlar, bütün Yugoslavya’da 439.657 olarak, Kosova’da 

ise 288.900 olarak tespit edilmiştir. Bir yandan yüz binlerce Arnavut bu sayımda kayda geçirilirken, 

diğer yandan da Kosova ile Makedonya’da azınlık yaşamadığı öne sürülmüştür. Arnavutça konuşanlar 

etnik anlamda Arnavut değil, Arnavutça konuşan Sırp olarak kabul edilmiştir. Böylece, 19. yüzyıl 

sonlarında geliştirilen “Arnautas” tezi, önce Sırp Krallığı’nın, ardından da Yugoslav devletinin resmi 

ideolojisinin bir parçası haline getirilmiştir. Bkz. Paul Shoup, “Yugoslavia’s National Minorities Under 

Communism”, Slavic Review, Vol. 22, No. 1 (March 1963), s. 65; Malcolm, op. cit., s. 326. 



112 

 

ile Sırp güçleri arasında çatışmalar yaşanmıştır.
264

 Kaçak hareketinin öncelikli amacı, 

Kosova’nın Arnavutluk’la birleşmesi için uluslararası toplumu ikna etmek olmuştur. 

İki savaş arası dönemde Arnavutça eğitim, Arnavutça’nın kullanımı, Sırp 

kolonileşmesi ve Arnavut göçü Kosova ile ilgili önemli sorunlar olmuştur. Bu 

dönemde Kosova’daki Sırp hâkimiyeti, Arnavutları politik sisteme dâhil etmekten çok 

güç kullanarak bölgede kontrolü sağlamayı amaçlamıştır. İki savaş arası dönemde 

Arnavutlara karşı izlenen devlet politikasının bir yönünü Sırpça eğitim üzerinden 

asimilasyon oluşturmuş ve bu çerçevede okullarda Arnavutça eğitim 

yasaklanmıştır.
265

 Bu ortamda Kosovalı Arnavutlar, kültürel bir topluluk olarak 

kendilerine yeterlilik sağlamak amacıyla kendi evlerinde eğitim-öğretim faaliyetleri 

örgütlemişlerdir.
266

 

İki savaş arası dönemde Kosovalı Arnavutların talepleri şu şekilde 

sıralanabilir; kendi kendini yönetme hakkının tanınması, iskân programına son 

verilmesi, Arnavutça eğitim veren okulların açılması, Arnavutça’nın resmi yönetim 

dili haline getirilmesi ve isyancıların ailelerini tutuklama ve alıkoyma uygulamasından 

vazgeçilmesi.
267

 Bu taleplerin bir uzantısı olarak 1921’de Kosovalı Arnavutlar, 

Milletler Cemiyeti’nden (MC) yeni kurulan Yugoslav devletinden ayrılma yetkisi 

istemişlerdir.
268

 Fakat Kosovalı Arnavutların bu girişimi bir sonuç doğurmamış ve her 

iki taraf arasındaki gerilimi arttırmıştır. 

6 Ocak 1929’da parlamentoyu feshederek diktatörlüğünü ilan eden Kral 

Alexander, ülkenin adını “Yugoslavya Krallığı” olarak değiştirerek, üniter sistemi 

                                                 
264

 Ibid., s. 331-333. 
265

 Bu yasak, Yugoslavya Krallığı’nın diğer büyük iki azınlığı olan Almanlar’a ve Macarlar’a 

uygulanmamıştır. Bkz. Tim Judah, Kosovo: What Everyone Needs to Know, Oxford, Oxford 

University Press, 2008, s. 45. 
266

 Bu faaliyetlerin ayrıntıları için bkz. Malcolm, op. cit., s. 325-330. 
267

 Ibid., s. 332-333. 
268

 Balint Szolcsanyi, “Historical, Legal and Political Dimensions of the Kosovo Crisis”, EU Working 

Papers, No. 2 (2008), s. 50. 



113 

 

güçlendirmeyi amaçlamıştır. 1931 tarihli Yugoslavya Krallığı anayasasında da, dini ve 

etnik temelli politik örgütlenmeler yasaklanarak,
269

 ülkenin politik sisteminde etnik, 

kültürel ve dini çeşitliliğin öne çıkması engellenmiştir. Bu dönemde Yugoslav 

yetkililer, kolonileştirme programı aracılığıyla Kosova’nın etnik yapısını değiştirmeye 

çalışmışlardır. 1939 yılına kadar 53.884 Sırp kolonileştirme programı kapsamında 

Kosova’ya yerleştirilmiştir.
270

 Kosovalı Arnavutlar ise, 1912’den önce Kosova’ya 

yerleşen Sırpları “yerli Sırplar” olarak tanımlarken,
271

 kolonileştirme programı 

çerçevesinde gelen Sırpları “yabancı” ya da “işgalci” olarak görmüşlerdir. 

Noel Malcolm, iki savaş arası dönemde 90.000 ile 150.000 arasında 

Arnavut’un Kosova dışına göçe zorlandığını belirtmiştir.
272

 Zorla göç ettirme 

politikası sonucunda 1921 nüfus sayımına göre, Kosova’daki Arnavutların oranı 

%65,8 iken, 1939’da bu oran %54,4’e düşmüş, buna karşılık Sırpların oranı 

%21,1’den %33,1’e çıkmıştır.
273

 Fakat resmi Yugoslav tarih yazımı, iki savaş arası 

dönemde binlerce Arnavut’un Yugoslavya dışına göçünün gönüllü gerçekleştiğini, 

çünkü Arnavutların yeni devletten memnun olmadıklarını ileri sürmüştür.
274

  

İki savaş arası dönemde maruz kaldıkları baskılara karşı Arnavutlar, politik 

eylemler, gizli dayanışma örgütleri ve şiddet içeren isyanlarla tepki göstermişlerdir. 

Sonuç olarak, bu dönemde Kosovalı Arnavutlar, Sırpların egemenliğindeki 

                                                 
269

 Mitja Zagar, “Yugoslavia, What Went Wrong? Constitutional Development and Collapse of a 

Multiethnic State”, Reconcilable Differences, Turning Points in Ethnopolitical Conflict, Sean Byrne 

ve Cynthia L. Irvin ed., Connecticut, Kumarian Press, 2000, s. 130. 
270

 Valon Murati, Blerim Ahmeti, Selatin Kllokoqi ve Glauk Konjufca, Actors and Processes of 

Ethno-National Mobilization in Kosovo, Bozan-Bolzano, European Academy Reserach, 2007, s. 33-

34. 
271

 Vickers, op. cit., s. 108. 
272

 Malcom, op. cit., s. 282. 
273

 Julie Mertus, Kosovo: How Myths and Truths Started a War, Los Angles, University of 

California Press, 1999, s. 315. 
274

 Vickers, op. cit., s. 118. 



114 

 

Yugoslavya ile ne bütünleşmişler, ne de asimile olmuşlardır.
275

 Kosovalı Arnavutlar 

gibi kimi etnik grupların kimliğinin resmen tanınmamış olması, siyasi istikrarsızlığın 

temel kaynaklarından birisi haline gelerek, Nisan 1941 tarihinde Yugoslav devletinin 

hızlı bir biçimde dağılması sonucunu doğurmuştur. 

İkinci Dünya Savaşı sırasında var olan merkeziyetçi ve anti-demokratik politik 

sistem, gerekli toplumsal bağlaşmayı sağlayamamıştır. Bu nedenle, Nisan 1941’de 

Mihver devletlerinin saldırısına uğrayan Yugoslavya Krallığı kurumları kısa zamanda 

parçalanmıştır. Bu durum, Krallık dönemindeki politik sistemin kırılganlığını ortaya 

koymuştur. İkinci Dünya Savaşı’nda Yugoslavya’nın önemli bir bölümünü işgal eden 

Almanya, Kosova’nın denetimini İtalya’ya bırakmıştır. İtalyan işgali döneminde 

Arnavutlar, Kosova’nın denetimini İtalya ile işbirliğinin karşılığında ele 

geçirmişlerdir. Bu dönemde Arnavut milliyetçilerinden oluşan “Ulusal Cephe (Balli 

Kombetar)” adlı hareket Sırpları Kosova’dan göçe zorlamak için Mihver devletleri ile 

işbirliği yapmıştır.
276

 Bu dönemde Kosovalı Arnavutların Sırplara yönelik şiddet 

eylemlerinin ana hedefi kolonileşme çabaları ile Kosova’ya yerleştirilen Sırplar 

olmuştur.
277

 İkinci Dünya Savaşı’nda Kosova’nın Arnavutların eline geçtiği dönemi 

Sırplar, “terör dönemi” olarak adlandırmışlardır. 

İkinci Dünya Savaşı sırasında işgal güçlerine karşı Josip Broz Tito’nun 

liderliğinde örgütlenen direniş hareketi, ülkenin etnik yapısını yansıtacak bir biçimde 

çok etnikli bir niteliğe sahip olmuştur. Partizan hareketine katılmayan ve bu harekete 

                                                 
275

 Mustafa Türkeş ve Said Akşit, “International Engagement, Transformation of the Kosova Question 

and Its Implications”, The Turkish Yearbook of International Relations, Vol. 38 (2007), s. 85. 
276

 Malcolm, op. cit., s. 305-313. 
277

 Tahmini rakamlara göre, bu dönemde yaşanan şiddet olayları sonucunda 10.000 Sırp ölmüş ve 

70.000 Sırp mülteci konumuna düşmüştür. Bkz. Tim Judah, The Serbs: History, Myth, and The 

Destruction of Yugoslavia, Connecticut, Yale University Press, 1997, s. 131. 



115 

 

karşı silaha sarılan tek etnik grup ise Kosovalı Arnavutlar olmuştur.
278

 Çünkü 

Kosovalı Arnavutlar, Komünistlerin önderliğindeki Partizan hareketini, bir başka Sırp 

hegemonyasının bölgeye dayatılması girişimi olarak görmüşlerdir. 

19 Kasım 1943’te Bosna’da toplanan Yugoslavya Anti-Faşist Ulusal Kurtuluş 

Konseyi (Anti-Fasist Council of the National Liberation of Yugoslavia), yeni 

Yugoslavya’nın kurulmasını kararlaştırmıştır. Tito, kurulacak yeni devletin tüm 

ulusların eşitliğini garanti altına alacağını açıkça belirtmiştir. Nitekim Partizanlar, 

İkinci Dünya Savaşı sırasında işgalcilere karşı mücadelelerini “Birlik ve Kardeşlik” 

sloganı altında sürdürmüştür.
279

 31 Aralık 1943’de Kosova’dan Arnavut ve Sırp 

komünist temsilcilerin topladığı Bujan Konferansı’nda Kosova’nın Arnavutluk ile 

birleşmesi seçeneği desteklenmişse de,
280

 Partizanların bölgeyi ele geçirmesinden 

sonra Kosova tekrar Sırbistan’a bağlanmıştır. Kosova’nın Sırbistan’a bağlanmasında 

yeni anayasal düzene Sırpların desteğini sağlamak önemli rol oynamıştır. Neticede, 

Sırpların müttefik güçleri desteklediği, Arnavutların ise, Mihver devletleri ile işbirliği 

yaptığı İkinci Dünya Savaşı, her iki etnik grup arasındaki bölünmeyi derinleştirmiştir.  

 

1.2. Tito Yugoslavyası’nda Kosova Sorunu 

 

Monarşi yönetimine son veren Kasım 1945’teki seçimlerin ardından Ocak 

1946’da toplanan Kurucu Meclis, Yugoslavya Federal Halk Cumhuriyeti (YFHC) 

anayasasını kabul etmiştir.
281

 1946 Anayasası ile kurulan federasyonda altı cumhuriyet 

(Sırbistan, Hırvatistan, Slovenya, Karadağ, Makedonya ve Bosna-Hersek) ve 

                                                 
278

 Franke Wilmer, The Social Construction of Man, The State and War: Identity, Conflict and 

Violence in the Former Yugoslavia, New York, Routledge, 2002, s. 40.  
279

 Transchel, op. cit., s. 92-93.  
280

 Murati, Ahmeti, Kllokoqi ve Konjufca, op. cit., s. 71. 
281

 Zagar, op. cit., s. 130-134.  



116 

 

Sırbistan’a bağlı bir özerk bölge (Voyvodina) ve bir özerk toprak (Kosova) 

oluşturulmuştur. Bu anayasanın 1. maddesinde Yugoslavya’nın “ayrılma hakkı da 

dâhil kendini kaderini tayin hakkı temelinde, iradelerini bir arada yaşama şeklinde 

belirtmiş olan eşit halklar topluluğu” olduğu ifade edilmiştir.
282

  

Teorik açıdan milliyetçilik ve Marksizm birbirleri ile uyumlu kavramlar 

değildirler.
283

 Marksizm’e göre kapitalizmin ürünleri olarak ele alınan millet ve 

milliyetçilik, üstyapının parçaları olarak görülür ve burjuvazi tarafından kendi sınıfsal 

çıkarlarına ulaşmak için bir araç olarak kullanılırlar. Bununla birlikte, Birinci Dünya 

Savaşı’nın başlamasından sonra milliyetçiliğin sınıf bilincinden çok daha güçlü bir 

çekim gücü olduğunu anlayan Lenin, milliyetçiliğin öneminin farkına vararak, ulus 

sorununun çözümü için kendini kaderini tayin kavramını ve ulusal birimlerin siyasi 

ayrılma hakkını uygulamaya koymuştur. Ayrılma hakkının tanınmasının arkasında 

yatan mantık, ulusal birimlerin ayrılma haklarını bilmeleri, bağımsızlık için mücadele 

etmelerine gerek bırakmayacak ve bunun yerine ekonomik refahlarına odaklanacakları 

tahmini olmuştur. Lenin’in ulus politikasının bir diğer önemli ayağı, federasyon içinde 

kendi istekleri ile bulunan tüm ulusal birimlerin eşitliğidir.  

Ulusal soruna yönelik Marksist-Leninist çözüm kapsamında Tito da, ulusal 

özerklik ve eşitliğin milliyetler sorununa bir çözüm olacağını düşünmüştür. Gerçekten 

Yugoslavya deneyiminde azınlık haklarının korunmasına nispeten dikkat edilirken, 

                                                 
282

 Aleksa Djilas, The Contested Country: Yugoslav Unity and Communist Revolution, 1919-1953, 

Cambridge, Harvard University Press, 1991, s. 167’den aktaran İlhan Uzgel, “Sosyalizmden 

Ulusçuluğa: Yugoslavya’da Ulusçuluğun Yeniden Canlanışı”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, Cilt. 47, Sayı. 1-2 (Ocak-Haziran 1992), s. 224. 
283

 Milliyetçi ideolojide bireyler, etnik-milliyetçi çizgilerde gruplara bölünür. Diğer taraftan Marksist 

düşüncenin temel argümanı, ulus bilincinden daha güçlü olan sınıf bilincini gerektiren bir biçimde 

bireylerin sınıfsal ayrımlara tabi oldukları şeklindedir. Bu konuda bkz. Vesna V. Godina, “The 

Outbreak of Nationalism on Former Yugoslav Territory: A Historical Perspective on the Problem of 

Supranational Identity”, Nations and Nationalism, Vol. 4, No. 3 (1998), s. 409-422. 



117 

 

uluslar her türlü kültürel, ekonomik ve siyasal gelişimlerini sürdürmüşlerdir.
284

 

Yugoslavya modelinin ideoloğu olan Edward Kardelj de, ulusların serbest bir biçimde 

kültürel gelişimleri sonucu ulusçuluğu aşacaklarını öngörmüştür. Bu çerçevede, 

tarihlerinde ilk kez Makedonlar, Karadağlılar ve Müslümanlar ayrı bir ulus sayılarak 

cumhuriyetlerini kurmuşlar, Arnavutlar ise özerk bir bölge içinde yer almışlardır.
285

  

Sosyalist Yugoslavya’nın kuruluş sürecinde özerk bölgelerin neden 

cumhuriyetlere dönüştürülmediği sorusunun biri teorik, diğeri pratik olmak üzere iki 

cevabı bulunmaktadır. Teorik cevap, cumhuriyetlerin birer ‘milliyet’i değil, ‘millet’i 

temsil ettiği anlayışına dayanmıştır. Millet, devlet kurma potansiyeli olan bir birim 

olarak ele alınmıştır. Buna karşın milliyet ise, bir milletin, ana bölümü kendi yurdu 

dışında bir yerde yaşayan, yani kendi merkezinden uzak bir parçasıydı; bir federasyon 

içinde kurucu unsur olamazdı. Kosovalı Arnavutlar bir milliyetti, çünkü Arnavut 

‘milleti’nin Arnavutluk’ta kendi devleti vardı.
286

 Yugoslavya içinde millet statüsü elde 

edemeyen Arnavutların ve diğer milliyetlerin kendi kaderini tayin hakkını ayrılık 

yönünde kullanabilmeleri anayasal olarak mümkün değildi.
287

 Yugoslavya’nın 

kuruluşu sırasında Arnavutlara devletin kurucu unsuru statüsü verilmemesi ve kurucu 

ulus ile kurucu olmayan ulus arasında bir ayrım yapılması, doğal olarak hiyerarşiyi 

gerektirdiğinden, Kosovalı Arnavutlar öncelikle bu ayrıma karşı çıkmışlardır. Bu karşı 

çıkıştaki temel amaç, Arnavut kimliğini bir azınlık kimliği olmaktan çıkarmak ve bir 

ulus kimliği olarak tanınmasını sağlamak olmuştur. 

Kosova’ya cumhuriyet statüsü tanınmamasının asıl nedeni ise, pratikteki 

politik nedenlerdir. En çok korkulan şey, ‘Kosova Cumhuriyeti’nin Yugoslavya’dan 

                                                 
284

 Uzgel, op. cit., s. 217-221. 
285

 Ibid., s. 221-224. 
286

 Malcolm, op. cit., s. 386. 
287

 Şule Kut, Balkanlar’da Kimlik ve Egemenlik, İstanbul, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

2005, s. 150. 



118 

 

ayrılarak Arnavutluk ile birleşmesi olmuştur. Bir başka korku nedeni ise, özerk 

bölgelere cumhuriyet statüsü tanınmasının, Kosova’da yaşayan Sırplar’dan başka 

doğrudan Sırbistan’da da büyük bir tepki doğurmasıydı. Çünkü halihâzırda birçok 

Sırp mevcut özerk bölgelere büyük tepki duymakta ve bunları Tito’nun Sırpları 

cezalandırma amacıyla Sırbistan’ı güdükleştirmesi olarak görmekteydi.
288

  

YFHC’nin kurucu unsuru olarak tanınmamış olsalar da, İkinci Dünya Savaşı 

sonrası dönemde Yugoslavya’daki etnik Arnavutların resmi konumlarında önemli 

ilerlemeler yaşanmıştır. İlk kez Arnavutlar ayrı bir ulusal grup olarak tanınmış, 

Arnavutça’ya Yugoslavya’nın resmi dilleri arasında yer verilmiş ve ayrıca kendi 

dillerinde eğitim hakkı tanınmıştır. Fakat tüm bu kazanımlar, Yugoslav polis 

örgütünden sorumlu olan Alexander Rankoviç’in baskıcı politikalarına maruz 

kalmıştır.
289

 Yugoslavya’nın merkeziyetçi bir karaktere sahip olduğu 1945-1966 

döneminde Arnavutları Yugoslav toplumu ile bütünleştirmek yerine baskıcı ve 

ayrımcı politikalar öne çıkarılmış ve Arnavut kimliğinin teşviki, Yugoslav birliğine 

yönelik bir tehdit olarak görülmüştür.
290

  

Rankoviç döneminde bölgedeki tüm önemli pozisyonlar, bölgede azınlığı 

oluşturan Sırplara verilmiştir. Örneğin, 1953 yılı nüfus sayımına göre, Kosova’daki 

nüfusun %23’ünü oluşturan Sırplar ve Karadağlılar, bölgedeki ekonomik, politik ve 

idari görevlerin %75’ine hâkim olmuşlardır.
291

 Bu dönemde Arnavutları Yugoslav 

toplumu ile bütünleştiren çok az girişim söz konusu olmuştur. Kosovalı Arnavutlar da, 

                                                 
288

 Sırpların bu tepkisinin de etkisiyle ne federal anayasa, ne de Sırbistan Halk Cumhuriyeti Anayasası, 

Voyvodina ve Kosova özerk bölgelerine sahip olsa da, Sırbistan’ı bir federasyon olarak 

tanımlamamıştır. Zagar, op. cit., s. 135. 
289

 Birgül Demirtaş-Coşkun, “Kosova’nın Bağımsızlığı ve Türk Dış Politikası (1990-2008)”, 

Uluslararası İlişkiler, Cilt. 7, Sayı. 27 (Güz 2010), s. 57. 
290

 Mertus, op. cit., s. 19. 
291

 Gani Asllani, The Status of Kosova Debated: The 1967-1974 Internal Constitutional and 

Political Debates in Kosova, Stirling Üniversitesi, Politika Bölümü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, 2008, s. 62-63. 



119 

 

kendi yaşam biçimleri, değer sistemleri ve kurumları ile Yugoslavya’yla 

bütünleşememişler ve büyük oranda izole olarak kalmışlardır.
292

  

İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Arnavutlar azınlık statüsü kazanmış olmakla 

birlikte, bu statüyü kabul etmemişlerdir. Çünkü Yugoslavya’nın en büyük Slav 

olmayan etnik grubunu oluşturmuşlar ve sayıca Karadağlılar’dan ve Makedonlar’dan 

üstün olmuşlardır. Bu dönemde Kosovalı Arnavutların bölgedeki konumunu etkileyen 

bir başka gelişme, uluslararası antlaşmalar ile Kosova dışına göç ettirilmeleridir. 

Örneğin, 1945-1966 yılları arasında tüm Yugoslavya’dan yaklaşık 246.000 kişi 

Türkiye’ye göç etmiştir. Aynı dönemde Kosova’dan toplam 100.000 kişinin göç etmiş 

olduğu düşünülmektedir.
293

 Söz konusu antlaşmalarla gerçekleştirilmek istenen amaç, 

Kosova’nın demografik yapısını Slav nüfus lehinde değiştirmek olmuştur. 

1963 Anayasası, Yugoslavya’da özyönetim kavramı etrafında gelişen reform 

hareketinin önünü açmakla birlikte, Kosova’nın özerk konumunda temel 

değişikliklere yol açmamıştır. Bu anayasa ile ülkenin adı “Yugoslavya Sosyalist 

Federal Cumhuriyeti” (YSFC) olarak değiştirilirken, özerk bölgeler, Sırbistan 

Cumhuriyeti içerisindeki sosyo-politik topluluklar olarak tanımlanarak Sırbistan’ın iç 

düzenlemelerine bağlanmışlardır. Böylece, Kosovalı Arnavutların Sırbistan 

içerisindeki azınlık statüsü devam etmiştir.
294

 Ancak Arnavut karşıtı politikayı 

yönlendiren Rankoviç’in 1966 yılında görevinden alınmasından sonra merkeziyetçilik 

karşıtları siyasal alanda kontrolü ele geçirmişlerdir.
295

 Gerçekten, ülkede yaşanan 

ekonomik sıkıntılar nedeniyle 1965 yılında “pazar sosyalizmi”ne geçilmesi ile birlikte 

ekonomide yaşanan liberalleşme, siyasal anlamda merkeziyetçilikten uzaklaşma 

                                                 
292

 Marina Blagojevic, “Kosovo: In/visible Civil War”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, 

Thanos Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998, s. 295. 
293

 Malcolm, op. cit., s. 381. 
294

 Zagar, op. cit., s. 137. 
295

 Nebojsa Vladisavljevic, Serbia’s Antibureaucratic Revolution, Miloşeviç, the Fall of 

Communism and Nationalist Mobilization, New York, Palgrave MacMillan, 2008, s. 33. 



120 

 

anlamına gelmiştir. Kardelj de, eski sistemin bürokratik merkeziyetçiliğe ve devlet 

hegemonyasına yol açtığını belirterek, siyasal sistemin merkezsizleşmesinin gereğini 

vurgulamıştır.
296

 Merkezsizleşme sürecinin hız kazandığı Rankoviç sonrası dönem, 

Kosova’da reformların ve genişletilmiş özerkliğin önünü açmış ve ilerleyen 

dönemlerde yapılan anayasal değişiklikler ile Arnavutlar, Yugoslavya siyasal 

hayatının gerçek bir aktörü haline gelebilmişlerdir. 

Yeni dönemde uygulanan sınırlı liberalleşme çabalarını Kosovalı Arnavutlar 

daha fazla özerklik için baskı uygulamak amacıyla kullanmışlardır. Fakat Arnavutların 

daha fazla özerklik talebi, Belgrad yönetiminde destek bulmamıştır. Kosovalı 

Arnavutlar, 1968 yılında düzenledikleri gösterilerde Kosova’ya cumhuriyet statüsü 

verilmesini, Arnavutça’nın eşit dil olmasını, Kosova’da bağımsız bir üniversite 

kurulmasını ve özerk bölgenin resmi isminden “Metohija”
297

 ibaresinin çıkarılmasını 

istemişlerdir. Cumhuriyet statüsü talebi reddedilirken, Kosovalı Arnavutların 

beklentileri yönünde bazı düzenlemeler de yapılmıştır. Bu kapsamda, Arnavutça ilk ve 

orta dereceli okullarda eğitim dili haline getirilmiş
298

 ve 1969-1970 eğitim yılında 

Priştine Üniversitesi açılmıştır.
299

 Ayrıca yapılan anayasal düzenleme ile Kosova-

Metohija adı Kosova Sosyalist Özerk Bölgesi olarak değiştirilmiştir.  

Bu gelişmelere rağmen, Mart-Nisan 1971 tarihleri arasında Kosovalı 

Arnavutların cumhuriyet statüsü talebi nedeniyle bölgede geniş çaplı huzursuzluklar 

yaşanmıştır. Yaşanan bu huzursuzlukların da etkisiyle 1971 yılında yapılan anayasa 

                                                 
296

 Yugoslav siyasal sisteminin merkezsizleşmesi süreci hakkında bkz. Uzgel, op. cit., s. 226-227. 
297

 Kosova-Metohija adı, Arnavutlar tarafından kullanılmaz. Çünkü “kilise mülkü” anlamına gelen 

“Metohija” kelimesi, bölgenin Sırp kökenlerine ve kimliğine atıf yapmaktadır. Ordev, op. cit., s. 7. 
298

 Tanıl Bora, Yugoslavya: Milliyetçiliğin Provokasyonu, İstanbul, Birikim Yayınları, 1991, s. 78. 
299

 1970’li yıllarda Priştine Üniversitesi, özellikle Arnavut tarihi ve edebiyatı alanlarında 

uzmanlaşmıştır ve bu üniversiteden mezun olan Arnavutlar, 1980’li yıllardaki Arnavut milliyetçisi 

hareketlerin belkemiğini oluşturmuşlardır. Bkz. Dejan Guzina, “Kosovo or Kosova - Could It Be Both? 

The Case of Interlocking Serbian and Albanian Nationalisms”, Understanding the War in Kosovo, 

Florian Bieber ve Zidas Daskalovski ed., Londra, Frank Cass, 2003, s. 34. 



121 

 

değişikliği ile Kosova ve Voyvodina özerk bölgelerinin Federal Başkanlık 

Konseyi’nde temsil edilmesi öngörülmüştür.
300

 Fakat bu değişiklik, cumhuriyet 

statüsü talep eden Arnavut milliyetçilerini tatmin etmemiştir. Genel olarak, 1960’lı 

yılların sonu ile 1970’li yılların başında yapılan anayasal düzenlemelerle 

Yugoslavya’da etnik gruplar arası ilişkilerde yaşanan sorunların giderilmesi 

amaçlanmıştır. İronik olarak, ülkedeki etnik gruplar arasında birlik teşvik edilmeye 

çalışılırken, bu etnik grupların oluşturduğu çeşitlilik de tanınmıştır.
301

 

Kosova’nın özerk statüsünde yapılan iyileştirmeler, 1974 Anayasası’nın 

kabulüyle en uç noktaya ulaşmıştır. Bu anayasa ile Kosova, kendi anayasasına, 

hükümetine, mahkemelerine ve ulusal bankasına sahip olarak, klasik anlamda bir 

devletin sahip olduğu temel unsurları elde etmiştir. 1974 Anayasası ile özerk bölge 

meclislerinin kendilerini ilgilendiren sorunlar üzerinde veto hakkına sahip olmaları 

sonucunda Belgrad, Sırbistan’ın içişleri üzerindeki mutlak kontrolünü yitirmiştir.
302

 

1974 Anayasası ile birlikte merkeziyetçilik yerini devlet yapılarının 

merkezsizleşmesine bırakmıştır. Bu tarihten itibaren Miloşeviç iktidarına kadar 

Kosovalı Arnavutlar siyasal ve kültürel anlamda önceki dönemler göz önüne 

alındığında görece daha iyi bir konumda olmuşlardır. Yeni anayasal statüsü ile birlikte 

Kosova’nın diğer altı cumhuriyetten tek farkı, federasyondan ayrılma hakkının 

olmamasıydı.
303

 Fakat genel olarak, yapılan anayasal düzenlemeler Kosovalı 

Arnavutları tatmin etmekten uzak kalmış ve YSFC’ne bağlılıklarını sağlayamamıştır.  

                                                 
300

 Predrag Simic, “The Kosovo and Metohia Problem and Regional Security in the Balkans”, Kosovo: 

Avoiding Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998, 

s. 189. 
301

 Vickers, op. cit., s. 174-175. 
302

 Ibid., s. 178. 
303

 1974 Anayasası’na göre, Sırp, Hırvat, Sloven, Müslüman, Karadağlı ve Makedonlar “millet”, 

Arnavut, Türk, Bulgar, Çek, Slovak, İtalyan, Macar, Romen ve Ukraynalılar “milliyet”, Çingeneler ve 

Ulahlar “etnik grup” olarak kabul edilmiştir. Milletlerin eski Yugoslavya Federasyonu içinde kendi 

federe cumhuriyetleri vardı. Milliyetler, Yugoslavya Federasyonu dışında kendi bağımsız soydaş/ana-



122 

 

1974 yılından sonra Kosova’da yaşanan anayasal ve politik ilerlemeler, 

fakirlik, eğitim ve işsizlik gibi birçok önemli sorunu maskelemiştir. 1974 yılında 

Kosova’da işsizlik %31 iken, Federasyon’un ortalaması %8,3 olmuş
304

 ve genel olarak 

bölgesel ekonomik eşitsizlikler, Sırplar ve Arnavutlar arasındaki gerilimi beslemiştir. 

1977 yılında Edward Kardelj, Kosova’daki ekonomik sorunların ve etnik gruplar arası 

gerilimli ilişkilerin ortadan kaldırılmaması halinde, bölgede şiddet olaylarının 

yaşanabileceği uyarısını yapmıştır.
305

 1974’te sağlanan anayasal haklara karşın 

bölgede Arnavut milliyetçiliğinin gelişmeye devam etmesinde, Kosova’nın ekonomik 

açıdan Yugoslavya’nın en geri bölgesi olmasının etkisi yadsınamaz. 

1974 Anayasası’nın Kosova’ya Cumhuriyetler ile eşit haklar tanıması, bir 

yandan Kosova’da ayrılıkçı milliyetçiliğin etkisini arttırmış, diğer yandan da buna 

tepki olarak Sırp milliyetçiliğinin artması ile sonuçlanmıştır. Sırp milliyetçileri, 1974 

Anayasası’na bir yandan “bölücü” eğilimlere yol açacağı için, bir yandan da ülkedeki 

Sırp bölünmüşlüğünü pekiştiren bir düzenleme olduğu için karşı çıkmışlardır. Bu 

çerçevede, 1974 Anayasası’nın getirdiklerinin Kosova ve Voyvodina özerk 

bölgelerine “egemenlik” tanıyarak, Sırbistan’ın ülke bütünlüğünü ortadan kaldırdığına 

inanmışlarıdır. Fakat 1974 Anayasası da önceki anayasalarda olduğu gibi, Sırbistan’ı 

bünyesinde özerk bölgeler barındırmasına rağmen, bir federasyon olarak 

tanımlamamıştır.
306

 Kosova ve Voyvodina özerk bölgelerinin diğer cumhuriyetlerle de 

                                                                                                                                            
devletleri olan halklardı. Etnik grupların ise, Yugoslavya içinde cumhuriyetleri ya da dışında ana 

devletleri yoktu. Kut, op. cit., s. 98-99. 
304

 Ana istihdam kaynağının devlet sektörü olduğu Kosova’da, Sırpların nüfuslarına oranla daha büyük 

bir sayıda kamu sektöründe istihdam ediliyor olmaları da Arnavutlar arasında rahatsızlığa sebep 

olmuştur. Murati, Ahmeti, Kllokoqi ve Konjufca, op. cit., s. 53. 
305

 Yugoslavya’da bölgeler arası ekonomik eşitsizliği göstermesi bakımından 1979 yılında Kosova’da 

kişi başına düşen milli gelir 795 dolar iken, ülke ortalaması 2695 dolar olmuştur. Vickers, op. cit., s. 

184-192. 
306

 Zagar, op. cit., s. 139. 



123 

 

facto eşitliğinin kendi cumhuriyetlerini zayıflatacağını düşünen Sırplar, 1980’lerde 

1974 Anayasası’nı asıl hedeflerinden birisi haline getirmişlerdir.
307

 

1968-1981 döneminde Kosova’daki politik, hukuki ve toplamsal bağlam 

Arnavutların lehine gelişmiş ve bölgede hızlı bir Arnavutlaşma yaşanmıştır.
308

 

Özellikle 1974 sonrası dönemde Arnavutlar, Kosova’nın bürokrasi, hukuk ve polis 

örgütlenmesinde üst düzeyde yer almaya başlamışlardır.
309

 Sırplar, yerel iktidar 

organlarının hızla Arnavutlaşmasının, Slavlara karşı yaygın bir ayrımcılıkla 

sonuçlandığını ileri sürmüşlerdir.
310

 Bu dönemde gerçekleştirilen anayasal 

değişikliklere rağmen, Kosovalı Arnavutların sadece işlevsel bir azınlık haline 

gelmesi, Arnavut milliyetçiliğinin gelişimini sürdürmesine yol açmıştır. 

Sırpların yaşadığı rahatsızlıklar ise, Rankoviç sonrası liberalleşme önlemleri 

bağlamında yoğunluğunu arttırmıştır. Arnavutların kendi ulusal kimliklerini daha 

güçlü bir biçimde ortaya koymaları ve federal yetkililerin 1970’ler boyunca Kosova 

ve Arnavutluk arasında artan kültürel bağlara kapı açmaları bu durumda etkili 

olmuştur.
311

 Çünkü Sırplar, Arnavutluk ile Kosova arasında yaşanan kültürel 

etkileşimi, Kosova’nın Arnavutlaşması’nın teşviki olarak görmüşlerdir.  

Sırpların 1974 Anayasası ile ilgili memnuniyetsizliğini yansıtan örgütlü ilk 

girişimi, Kosova ile ilgili analizleri içeren ve 1977’de Tito’ya sunulan “Mavi Kitap” 

adlı belgedir. Belgrad’ın Kosova üzerindeki kontrolünün yeniden sağlanmasını talep 

eden bu girişim, Kardelj tarafından reddedilmiş ve Tito’nun ölümüne kadar bir daha 

                                                 
307

 Uzgel, op. cit., s. 229. 
308

 Howard Clark, Civil Resistance in Kosovo, Londra, Pluto Press, 2000, s. 13. 
309

 İlhan Uzgel, “The Role of Muslim Minorities in Interstate Relations in the Balkans”, Turkish 

Yearbook of International Relations, Vol. 21 (1982-1991), s. 115. 
310

 Malcolm, op. cit., s. 385. 
311

 Patrick F. R. Artisien, “A Note on Kosovo and the Future of Yugoslav-Albanian Relations: A 

Balkan Perspective”, Soviet Studies, Vol. 36, No. 2 (April 1984), s. 270. 



124 

 

gündeme getirilmemiştir.
312

 Buna karşın, 1974’ten sonra Sırpların Kosova dışına zorla 

sürüldüğü, soykırıma uğradıkları ve Kosova’nın “Arnavutlaştırıldığı” suçlamaları, 

Sırp siyasi söyleminin temel özelliği haline gelmiştir. 

 

2. Tito Sonrası Dönemde Kosova Sorunu 

 

Temel özelliği merkeziyetsizlik, Sırp egemenliğini önleme ve uluslara geniş 

özgürlükler sağlamak olan Yugoslav modeli, içerdiği bütün demokratik öğelere ve 

ulus sorunu konusundaki ılımlı tavrına karşın ulusçuluğun gelişmesini 

önleyememiştir.
313

 Tito’nun 1980 yılında ölümüyle birlikte de önemli bir siyasal 

denge unsuru ortadan kalkmış
314

 ve ülkeyi oluşturan cumhuriyetler arasında 

entegrasyonu amaçlayan kurumlar gücünü yitirmeye başlamıştır. Bu ortamda, 1980 

yılından YSFC’nin dağılmasına kadar geçen süre içinde politik ve ekonomik sorunlar 

ile etnik gruplar arasında artan milliyetçilik, merkezi kurumların sürekliliğinin 

sorgulanmasını beraberinde getirmiştir.
315

  

Yugoslavya’yı oluşturan uluslar ve halklar arasında Tito tarafından kurulan 

dengenin, ölümünden sonra da devam etmesi için 1974 Anayasası ile Kolektif 

Başkanlık Konseyi oluşturulmuştur. Bu sistem ile her yıl farklı bir federe birimin 

YSFC’nin başkanlığını üstlenmesi öngörülmüştür. Fakat Tito’nun ölümünün ardından 

milliyetçilik, hem toplumsal hem de politik anlamda en önemli ideoloji haline 

gelmeye başlamıştır. Bu nedenle, rotasyon usulüyle görev yapan cumhuriyetlerin 

                                                 
312

 Veton Surroi, “Kosovo and The Constitutional Solutions”, Kosovo: Avoiding Another Balkan 

War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998, s. 147. 
313

 Uzgel, “Sosyalizmden Ulusçuluğa…”, s. 228-230. 
314

 Tito’nun otoritesi çeşitli kaynaklara dayanmıştır. Birincisi, Tito, YSFC’nin birleştirici unsuru ve 

komünist rejimin kurucusu olarak görülmüştür. İkincisi, Tito, YKP Genel Sekreterliği’ni ve Devlet 

Başkanlığı’nı elinde bulundurmuştur. Üçüncüsü, ülkenin uluslararası alandaki prestijli konumu 

nedeniyle Yugoslavya halkı Tito’ya büyük bir saygı duymuştur. Bkz. Vladisavljevic, op. cit., s. 44. 
315

 Magas, op. cit., s. 77. 



125 

 

liderleri, Yugoslavya’nın tamamına hâkim bir imaj ve uygulama ortaya 

koyamadılar.
316

 Neticede, 1980’ler YSFC için, bir yandan ekonomik ve politik 

sorunların yaşandığı, diğer yandan da milliyetçi eğilimlerin güçlendiği bir dönem 

olmuştur. Özellikle, Tito döneminde büyük ölçüde denetim altında tutulan Sırp 

milliyetçiliği, Sırbistan içinde giderek baskın bir nitelik kazanmıştır. 

 

2.1. 1981 Yılı Öğrenci Olayları ve Sırp Milliyetçiliğinin Yükselişi 

 

Sırplar ve Arnavutlar arasındaki karşılıklı olumsuz algılamalar, “Birlik ve 

Kardeşlik” sloganı etrafında oluşturulmaya çalışılan uzlaşma ile baskı altına alınmış, 

fakat ortadan kaldırılamamıştır. Uygulanan özyönetim sisteminin ülkedeki etnik 

gruplar arasındaki çatışmacı ve merkezkaç eğilimlere karşı güçlü bir engel teşkil 

edeceği düşünülmüştür.
317

 Fakat ulusal haklar ve kimlikler üzerine kurulu olan 

YSFC’nin merkezsizleşmiş siyasi yapısı, toplumsal grupların milliyetçi çizgilerde 

harekete geçmelerini kolaylaştırmıştır. Tito’nun ölümünden sonra, ulusal sorunların 

kontrolü ve dengelenmesi sistemi, yaşanan ekonomik sorunların da etkisiyle işlerliğini 

kaybetmeye başlamıştır. Bu kapsamda, ülke içinde Yugoslav sisteminin 

sorgulanmasına, 1980’li yılların başında Kosovalı Arnavutların cumhuriyet statüsü 

elde etmek için gerçekleştirdikleri kitlesel gösteriler eşlik etmiştir.
318

 

                                                 
316

 15 Mayıs 1986-15 Mayıs 1987 tarihleri arasında Yugoslavya Komünistler Birliği üyesi olan 

Kosovalı Arnavut Sinan Hasani, rotasyon usulüne göre işleyen YSFC Kolektif Başkanlık Konseyi 

başkanlığı görevini üstlenmiştir. http://en.wikipedia.org/wiki/List_of_heads_of_state_of_Yugoslavia, 

(05.08.2012). 
317

 Sergej Flere, “Explaining Ethnic Antagonism in Yugoslavia”, European Sociological Review, Vol. 

7, No. 3 (December 1991), s. 183. 
318

 1981 nüfus sayımına göre, 22,4 milyonluk toplam nüfusun sadece 1,2 milyonu (%5,4) kendisini 

Yugoslav olarak tanımlarken, bu oran Kosova’da %0,2 olarak gerçekleşmiştir. Bu oranın da gösterdiği 

gibi, “Birlik ve Kardeşlik” sloganı etrafında bir “Yugoslav” ulusu yaratma arayışının en başarısız 

olduğu bölge Kosova olmuştur. Bkz. Paul Lendvai ve Lis Parcell, “Yugoslavia without Yugoslavs: The 

Roots of the Crisis”, International Affairs, Vol. 67, No. 2 (April 1991), s. 253. 

http://en.wikipedia.org/wiki/List_of_heads_of_state_of_Yugoslavia


126 

 

11 Mart 1981’de Arnavut öğrencilerin Priştine Üniversitesi’ndeki koşulların 

iyileştirilmesi için düzenledikleri gösteriler, “Kosova Cumhuriyeti”nin kurulması ve 

Arnavutluk ile birlik talepleri ile birlikte geniş çaplı bir ayaklanmaya dönüştü.
319

 Bu 

gösterilerde seslendirilen “Biz Arnavutuz, Yugoslav değil” sloganı, Yugoslav üst 

kimliğinde toplumu bütünleştirme çabalarına olan tepkinin bir tezahürü olmuştur. 

Arnavutların düzenledikleri gösteriler ve dile getirdikleri talepler, Yugoslavya’nın 

toprak bütünlüğüne yönelik bir tehdit olarak görülmüş ve sert bir biçimde 

bastırılmıştır. Yaşanan olaylar üzerine üç ay sürecek olan bir olağanüstü hal ilan 

edilmiş ve Kosova’ya ordu birlikleri gönderilmiştir.
320

 

Kosova’daki bu gösterilere yönelik politik tepki, göstericilerin sosyal, 

ekonomik ve politik taleplerini göz önüne almaksızın, bütün hepsini “karşı devrimci” 

olarak nitelemek biçiminde gelişmiştir.
321

 Bu politik tepkinin en zarar verici sonucu 

ise, Arnavutlar ve Sırplar arasındaki milliyetçilik tartışmalarını yeniden 

alevlendirmesi olmuştur. Malcolm, bu dönemi, her iki taraf arasında kültür savaşı 

olarak adlandırılabilecek sürece giriş olarak tanımlamaktadır.
322

  

1981 yılında Kosovalı Arnavutların düzenledikleri gösteriler, Kosovalı 

Sırplar’da güvensizlik duygusunu arttırarak, ortak eyleme geçmelerinin yolunu 

açmıştır. Bu kapsamda Kosovalı Sırplar, anayasal değişiklik talep etmeye ve 

Kosova’daki konumlarından duydukları rahatsızlığı dile getirmeye başlamışlardır. 

Böylece Sırplar, 1974 Anayasası’na olan tepkileri ve Kosova’da yaşadıkları 

güvensizlik algısı çerçevesinde bir araya gelmişlerdir. 

                                                 
319

 1981 yılındaki öğrenci olaylarının ayrıntıları için bkz. Judah, Kosovo: What Everyone…, s. 57-69. 
320

 1981 yılından sonra polis baskısı Kosova’daki yaşamın normal bir parçası haline gelmiştir. Örneğin, 

1981 yılındaki gösterilerden sonra Yugoslavya’da siyasi suçluların %60’ını Kosovalı Arnavutlar 

oluşturmuştur. Mertus, op. cit., s. 97. 
321

 Bu süreçte Kosova Komünist Partisi’nde bir temizlik harekâtı başlamış ve 1981’de partiden 

atılanların sayısı 500’ü geçmiştir. Bkz. Malcolm, op. cit., s. 393-394. 
322

 Ibid., s. 395. 



127 

 

1980’li yılların başında “Kosova Cumhuriyeti” arayışı, Arnavutlar arasında 

geniş bir ilgi ve destek görmeye başlasa da, ağır Sırp baskısı altında kazanılan hakların 

ileri götürülmesinden ziyade bir var olma mücadelesi verilmiştir. Çünkü 1980 sonrası 

dönem fiilen Sırpların hâkim olduğu bir dönem olmuştur. Kosova’nın azınlık unsurları 

arasında olan Sırplar, işlevsel çoğunluk niteliği kazanmışlardır. Bu çerçevede, 1981 ve 

1991 yılları arasında Kosova’da gayrı-resmi bir apartheid rejiminin söz konusu 

olduğu ileri sürülmüştür.
323

 

Apartheid rejimi iddiasına karşın, 1980’li yılların ortalarından itibaren 

Kosova’daki etnik Sırplar, maruz kaldıklarını iddia ettikleri “etnik temizliğe” karşı 

daha etkili bir şekilde karşı koymak için örgütlenmeye ve merkezi hükümet nezdinde 

lobi yapmaya başladılar.
324

 Ekim 1985’de Kosovalı Sırplar, üst düzey parti 

organlarına gönderdikleri bir dilekçe ile Kosova’da hukukun ve düzenin sağlanmasını 

talep ettiler. Bu dönemde Martinoviç Vakası
325

 gibi yaşanan kimi olaylar, Sırplar ve 

Arnavutlar arasındaki ilişkilerin gerilmesine yol açarak, bölgedeki toplumsal 

psikolojinin hassasiyetini ortaya koymuştur. Bu ve benzeri olayları, Arnavut 

milliyetçiliğinin Sırp ulusuna karşı saldırıları olarak değerlendirmeye başlayan 

Kosovalı Sırplar, özerk bölge yetkilileri Sırpların korunmasını sağlayamazsa, 

Kosova’nın tekrar Sırbistan’ın kontrolü altına sokulmasını talep ettiler.
326

 Kosovalı 

Sırpların bu talepleri federal düzeyde ele alınmazken, onlar dikkatlerini Sırbistan 

                                                 
323

 Cathie Carmichael, Ethnic Cleansing in the Balkans: Nationalism and the Destruction of 

Tradition, Londra, Routledge, 2002, s. 66. 
324

 Kosova sorunu kapsamında etnik temizlik kavramı, ilk kez Sırplar tarafından Arnavutların 

niyetlerine karşı bir suçlama olarak ortaya konmuştur. Ivo Banac, “What Happened in the Balkans (or 

Rather ex Yugoslavia)?”, East European Politics and Societies, Vol. 23, No. 4 (Fall 2009), s. 464. 
325

 1 Mayıs 1985 tarihinde 56 yaşındaki Djorde Martinoviç adlı bir Sırp çiftçinin tarlasında iki 

Arnavutun saldırısına uğradığı ve bu saldırıda bir şişe ile cinsel saldırıya maruz kaldığı bildirilmiştir. 

Martinoviç olayının ayrıntıları için bkz. Mertus, op. cit., s. 95-121. 
326

 Fakat Julie Mertus, 1981 ve 1987 yılları arasında Kosova’daki suç oranının Yugoslavya’daki en 

düşük suç oranı olduğunu ve bu dönemde etnik gruplar arası sadece beş öldürme vakasının yaşandığını 

belirtmektedir. Ibid., s. 108. 



128 

 

liderliği üzerine yoğunlaştırdılar. Sırbistan Komünist Partisi (SKP) lideri Ivan 

Stamboliç, Sırpların protestolarını göz ardı ederken, Slobodan Miloşeviç ise, bu 

protestoları siyasi amaçları için kullanmaya çalışmıştır.
327

  

1980’lerde Kosovalı Sırpların Arnavutların baskılarına maruz kaldıkları 

yönündeki iddiaları, Kosova’nın heterojen etnik yapısının tehdit edildiği ve bu 

durumun YSFC’nin çok uluslu yapısını tehlikeye attığı savlarıyla desteklenmiştir. Sırp 

entelektüellerinin ve Sırp Ortodoks Kilisesi’nin desteğini alan Kosovalı Sırpların 

örgütlü hareketi ve dile getirdikleri taleplerin de etkisiyle 1980’lerin ortasından 

itibaren Kosova sorunu, Sırp siyasal hayatının belirleyici konusu haline gelmiştir. 

 

2.2. Sırp Milliyetçiliğinin Entelektüel Çıkışı: Sırbistan Bilimler ve 

Sanatlar Akademisi Memorandumu 

 

1980’lerin ortalarında Sırbistan’da artan milliyetçilik düşünce hayatında 

faaliyet gösteren insanlara da yansımıştır. Bunun ilk örneği olarak, Ocak 1986’da 200 

önde gelen Sırp entelektüel, Kosovalı Sırpların içinde bulunduğu duruma dikkat 

çekmek amacıyla Yugoslavya ve Sırbistan meclislerine dilekçe göndermişlerdir. Fakat 

Sırp milliyetçiliğinin entelektüel anlamdaki en önemli çıkışı, Sırbistan Bilimler ve 

Sanatlar Akademisi’nin (Srpska Akademija Nauka i Umetnosti-SANU), Eylül 1986’da 

Kosova’daki Sırplara karşı “soykırım” olarak tanımladıkları gelişmeler ile ilgili bir 

memorandum yayınlaması olmuştur.
328

 Her ne kadar bu memorandum, Stamboliç 

                                                 
327

 Vladisavljevic, op. cit., s. 5. 
328

 Sırbistan Bilimler ve Sanatlar Akademisi’ne bağlı iyi tanınmış Sırp yazarlar, ekonomistler, 

felsefeciler, tarihçiler ve dil bilimcilerden oluşan bir komitenin yayınladığı bu memorandum, resmi 

olarak düzenlenmemiştir. Memorandumun tam metni için bkz. 

http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm, (10.07.2009). Belgrad gazetesi 

Vecernje Novosti, SANU tarafından Mayıs 1985’ten beri hazırlanmakta olan memorandumun taslak 

halindeki bölümlerini yayınlamıştır. Lenard Cohen, “”Serpent in the Bossom”: Slobodan Miloşeviç and 

http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm


129 

 

önderliğindeki SKP tarafından resmen onaylanmasa da, SKP Merkez Komitesi üyesi 

olan Slobodan Miloşeviç, komitedeki arkadaşlarını bu metni kınamamaları için ikna 

etmiştir.
329

 

Yugoslavya’da devam eden krizlerin nedenlerini ve “çözüm” önerilerini ele 

alan bu memorandum ile özellikle 1974 Anayasası’nın uygulanması aracılığıyla 

Tito’nun Sırbistan’a karşı politik ve ekonomik bir ayrımcılık uyguladığı ileri 

sürülmüştür. YSFC’ye karşı Sırp bakış açısının ürünü olan bu belge, Tito 

Yugoslavyası’na üç eleştiri yöneltmiştir. Birinci eleştiriye göre, 1945’ten beri tüm 

federal hükümetler Sırbistan’a karşı ekonomik ayrımcılık uygulamışlardır. İkincisi, 

Kosova ve Voyvodina özerk bölgelerinin oluşturulması ve özellikle 1974 sonrası 

dönemde bunların Sırbistan’ı dikkate almayarak karar alma sürecine doğrudan 

katılmaları Sırbistan’a yönelik bir başka haksızlıktır. Üçüncü eleştiri ise, Arnavut 

ayrılıkçıların Sırp olmayan cumhuriyetlerin de desteğiyle Kosova’da sistematik bir 

anti-Sırp politika izledikleri şeklindedir.
330

  

Bu memorandumda, Yugoslav politik sisteminde yerel, bölgesel ve milliyetçi 

egoizm çerçevesinde merkezkaç güçlerin önemli hale gelmeye başladığı 

vurgulanmıştır. Bu nedenle, ayrılıkçılığın ve milliyetçiliğin toplumsal alanda aktif 

hale geldiği, fakat bu tür eğilimlerin 1974 Anayasası ile olanaklı kılındığı yönünde 

yeterli bir farkındalığın bulunmadığı ileri sürülmüştür. 1974 Anayasası’nın Sırbistan’ı 

üç parçaya ayırdığı ve yetkileri artırılan özerk bölgelerin her anlamda Cumhuriyetler 

ile eşit düzeye yükseltildiği ve tek farkın birer devlet olarak tanımlanmamış olmaları 

olduğu ifade edilmiştir. Bu nedenle, Yugoslavya politik sisteminde var olan 

                                                                                                                                            
Serbian Nationalism”, State-Society Relations in Yugoslavia, 1945-1992, Melissa K. Bokovoy, Jill A. 

Irvine ve Carol S. Lilly ed., New York, St. Martin’s Press, 1997, s. 322. 
329

 Malcolm, op. cit., s. 398. 
330

 Bkz. SANU Memorandumu, op. cit. 



130 

 

eksikliklerle mücadelenin öncelikle 1974 Anayasası’nın gözden geçirilmesi ile 

başlaması gerektiği vurgulanmıştır.
331

 

Bir Sırp ulus-devletinin yaratılmasının ve Sırpların siyasal ve kültürel 

birliğinin sağlanmasının öncelikli amaçlar olarak belirlendiği bu memorandumda, 

Sırbistan’ın kendi ülkesel alanındaki egemenliğinin kısıtlandığı ve hukuku ve düzeni 

sağlayacak araçların elinden alındığı ve bu nedenle Kosova’daki “soykırımı” ve 

Kosovalı Sırpların evlerinden zorla uzaklaştırılmalarını durduramadığı ileri 

sürülmüştür. Sırbistan’ın içişlerinin diğerleri tarafından düzenlendiği bir ortamda, 

Kosova’daki saldırgan Arnavut milliyetçiliğini durdurmanın mümkün olamayacağı 

belirtilmiştir. Kosova’nın özerk statüsünün kaldırılması, bölgenin Arnavutluk ile olan 

ilişkilerine son verilmesi ve bölge üzerinde Arnavut hâkimiyetinin sona erdirilmesi 

talep edilmiştir.
332

 

1987 yılında Miloşeviç’in SKP Merkez Komitesi’nin lideri olmasıyla Sırp 

milliyetçiler, SANU’nun ifade ettiği milliyetçi düşünceler ile aynı doğrultuda olan 

militan bir lidere sahip olmuşlardır. Miloşeviç de SANU’nun yayınladığı 

memorandumu kendi politik amaçlarını gerçekleştirmek için kullanmıştır. Böylece 

yayınlanan bu memorandum, genel olarak, Sırp milliyetçiliğinin yükselişinin gerçek 

anlamda başlangıcını oluşturmuş,
333

 özel olarak ise, Kosova sorununun 

güvenlikleştirilmesi sürecindeki en önemli gelişmelerden birisi olmuştur. Nitekim 

teorik temellerini bu memorandumda bulan Miloşeviç’in milliyetçi politikasının ilk 

uygulama alanı Kosova olmuştur. 

 

                                                 
331

 Bkz. Ibid. 
332

 Vickers, op. cit., s. 222. 
333

 Hugh Poulton, Balkans, Minorities and States in Conflict, Londra, Minority Rigths Publications, 

1991, s. 17. 



131 

 

2.3. Kosova Miti ve Sırp Milliyetçiliği 

 

Mitler, bugünü tarihselleştirerek ve geçmişi bugüne taşıyarak, geçmiş ve 

bugün arasındaki tarihi ayrımı ortadan kaldırır. Bu çerçevede, Kosova miti, çağdaş 

Sırp ulusu ile ortaçağ Sırp ulusu arasında tarihi bir süreklilik oluşturur.
334

 Bu mite 

göre, Prens Lazar’a Tanrı tarafından Ruhani Krallık ile Dünyevi Krallık arasında bir 

seçim yapması önerilmiş ve Lazar, Kosova Savaşı’nı kaybetme pahasına da olsa 

tercihini Ruhani Krallık’tan yana kullanarak, Sırpların seçilmiş bir halk haline 

gelmesini sağlamıştır.
335

 Sırp kimliğinin oluşmasında Kosova’da Osmanlı’ya karşı 

alınan yenilginin etkisi büyüktür ve Sırplar hala Kosova Savaşı’nın yıldönümü olan 28 

Haziran’ı Sırbistan’ın ulusal günü olarak kutlarlar.
336

  

Kosova miti, Sırpların Osmanlı yönetimine karşı ayaklanmaya başladığı 19. 

yüzyılın başından itibaren önemli bir politik rol oynamaya başlamıştır. Sırbistan’ın 

bağımsızlığını kazanması ile birlikte bu mit kurumsal bir nitelik kazanmıştır.
337

 İkinci 

Dünya Savaşı sonrası dönemde Kosova mitinin önemi Partizanların mücadeleleri ile 

ilgili mitler karşısında azalmıştır. Yeni devletin çok etnikli yapısı nedeniyle Kosova 

mitinin araçsallaştırılması önlenmiş
338

 ve Yugoslavya’da sosyalist toplumun 

kurulması ile Kosova miti tedricen önemini kaybetmiştir. 

                                                 
334

 Kosova Savaşı’nın Sırp ulusal bilincindeki yeri ve bir mit olarak gelişimi için bkz. Malcolm, op. cit., 

s. 86-111. 
335

 Florian Bieber, “Nationalist Mobilization and Stories of Serb Suffering: The Kosovo Myth from 

600th Anniversary to the Present”, Rethinking History, Vol. 6, No. 1 (2002), s. 96. 
336

 Kosova Savaşı 28 Haziran 1389’da yaşanmıştır. Yine 28 Haziran 1914’de bir Sırp milliyetçisi 

Arşidük Franz Ferdinand’ı öldürmüştür. 1919 yılında Versay Antlaşması’nın imza günü olarak da 28 

Haziran günü seçilmiştir. Bundan başka, 1921 yılındaki Yugoslav Anayasası da 28 Haziran günü kabul 

edilmiştir. Lene Kühle ve Carsten Bagge Laustsen, “The Kosovo Myth: Nationalism and Revenge”, 

Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and International Trusteeship, 

Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., New York, Routledge, 2006, s. 25. Miloşeviç’in 

Uluslararası Savaş Suçları Mahkemesi’ne teslim edilişi de, 28 Haziran 2001 tarihinde gerçekleşmiştir. 
337

 Örneğin, 1892’de Sırp Ortodoks Kilisesi, Kosova Savaşı’nın tarihini dini bayram olarak kabul 

etmiştir. Bieber, op. cit., s. 99. 
338

 Ibid., s. 99. 



132 

 

Buna karşın Kosova miti, 1981 yılındaki Kosovalı Arnavutların gösterileri 

sonrasında Sırp ulusal bilincine tekrar giriş yapmıştır.
339

 Kosova miti, Miloşeviç 

yönetimi ile Sırp Ortodoks Kilisesi tarafından Sırplığın ahlaki üstünlüğünün bir 

anlatısı olarak kullanılmıştır.
340

 Kosova mitinin milliyetçi politikalar doğrultusunda 

kullanılmasının bir örneğini, 28 Haziran 1989’da gerçekleştirilen ve komünist 

dönemden beri ilk anma özelliğini taşıyan Kosova Savaşı’nın 600. yıldönümü 

kutlamaları oluşturmuştur. Bu kutlamalar kapsamında Prens Lazar’ın naşı mezarından 

çıkarılıp, tüm Sırbistan’da gezdirildiği bir yıllık turun sonunda Kosova’ya 

getirilmiştir. Vamık Volkan, Sırpların, Kosova Savaşı ile ilgili bu seçilmiş travmayı 

YSFC’nin parçalanması sürecinde Sırp kimliğinin pekişmesine yardımcı olmak 

amacıyla kullandığı düşüncesindedir.
341

 Bununla birlikte, çalışmanın kavramsal 

bölümü ile bağlantılı olarak, Kosova’da yaşananların milliyetçi mitlerin politik 

amaçlar doğrultusunda kullanılmasına indirgenemeyecek kadar karmaşık bir sosyo-

politik arkaplana sahip olduğunun belirtilmesi gerekir. 

 

2.4. Kosova Sorununda Din Faktörünün Rolü 

 

Balkanların ulusal unsurları bağlı oldukları dinden de beslenerek kendilerini 

“öteki”ne karşı tanımlamışlar ve milliyetçiliklerini dini motiflerle desteklemişlerdir. 

Yugoslavya’daki milliyetçiliklerin de dinsel faaliyet ve inançlarla iç içe olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Nitekim Sırplar ve Arnavutlar arasındaki etnik sınır, 

her iki grubu bölen dini sınır ile daha da güçlenmiş ve böylece Kosova sorununda din 

                                                 
339

 Ibid., s. 99. 
340

 Bkz. Kühle ve Laustsen, op. cit., s. 19-20. 
341

 Vamık Volkan, Kimlik Adına Öldürmek: Kanlı Çatışmalar Üzerine Bir İnceleme, çev. Medine 

Banu Büyükkal, İstanbul, Everest Yayınları, 2007. 



133 

 

unsuru, ötekileştirmenin bir aracı olarak öne çıkarılmıştır.
342

 Fakat Kosova sorununda 

dinin bir etken olduğundan söz edilecekse, bu esas olarak Sırplar için geçerlidir. 

Sırplar, ‘kutsal’ Sırp çıkarlarını savunmak adına sık sık dinsel söyleme 

başvurmuşlardır.
343

 Kosova sorununda dinsel önyargılar belirli bir kalıba oturtulmuş, 

ancak kalıbın kendisi büyük ölçüde sosyo-politik nitelikte kalmıştır.  

Sırp kimliğini tanımlayan kilit unsurlardan birisi olan Sırp Ortodoks Kilisesi, 

1219’da Kosova’nın İpek kentinde Rum Ortodoks Kilisesi içinde özerk statüde 

kurulmuş ve 1346’da da bağımsız olmuştur.
344

 Bu nedenle Sırplar, Kosova’yı Sırp 

Ortodoks Kilisesi’nin “Kudüs”ü olarak görürler. 19. yüzyılda ulus-devlet kavramı 

yayılmaya başlayınca, Sırp Ortodoks Kilisesi’nin mensubu olmak, Sırp kimliğini 

oluşturan hazır bir kategori haline gelmiş
345

 ve böylece Sırp milliyetçiliği ile Ortodoks 

inancı arasında yakın bir bağ kurulmuştur. Osmanlı millet sistemi
346

 çerçevesinde 

sahip olduğu dini ve hukuki özerklik sayesinde Sırp Ortodoks Kilisesi, ayrı bir Sırp 

ulusal kimliğinin hayatta kalmasını sağlamıştır. Sırp milliyetçiliğinde din unsurunun 

taşıdığı önemin bir yansıması olarak, Kosovalı Arnavutların Müslüman kimliği, 

Sırpların Arnavutlar ile ilgili sahip olduğu olumsuz imajı desteklemiştir. YSFC 

döneminde Sırp Ortodoks Kilisesi, Komünizm’e karşı sürekli muhalefet etmiş olsa da, 

özellikle Kosova’daki Sırpların korunması hususunda Miloşeviç ile aynı safta 

kalmıştır.
347

  

                                                 
342

 Din faktörünün Kosova sorununda oynadığı rolün ayrıntıları için bkz. Murati, Ahmeti, Kllokoqi ve 

Konjufca, op. cit., s. 63-68. 
343

 Malcolm, op. cit., s. 14. 
344

 Kosova’nın Sırp Ortodoksluğu bakımından kutsallığı için bkz. Ibid., s. 17. 
345

 Ibid., s. 35.   
346

 Osmanlı millet sisteminin Balkanlar’da oynadığı rolün ayrıntıları için bkz. Vickers, op. cit., s. 19; 

Poulton, op. cit., s. 2-3. 
347

 Osman Karatay, “Miloşeviç Dönemi Yugoslav Dış Siyaseti: Başarısız Bir Miras Yedilik Olayı”,  

Balkan Diplomasisi, Ömer E. Lütem ve Birgül Demirtaş Coşkun ed., Ankara, ASAM Yayınları, 2001, 

s. 140. 



134 

 

Arnavutlar, ulusal kimliklerini daha çok etnik kimlik ve dil üzerinden 

tanımladıkları için din unsurunun Arnavut kimliği üzerindeki rolü Sırplara nazaran 

çok daha sınırlıdır. Arnavut milliyetçiliği, “Arnavutların inancı Arnavut 

milliyetçiliğidir” sloganının da gösterdiği gibi seküler bir doğaya sahiptir. Ayrıca 

farklı dini inançlara sahip olan Arnavutları, tek bir dini inanç etrafında bir araya 

getirmek zordur.
348

 Kosova sorunu çerçevesinde ise, Sırpların Arnavut ulusal 

kimliğini Müslüman aşırıcılık anlamında tanımlama ısrarı, süreç içerisinde 

Arnavutların kendi dini kimlikleri üzerine yaptıkları vurguyu azaltmaları ile 

sonuçlanmıştır.  

 

2.5. 1980’li Yıllarda Kosova’da Göç ve Demografi Sorunu 

 

1980’li yıllarda bozulan ekonomik durum ve artan etnik gerginlik nedeniyle 

Sırpların Kosova’dan göçü hız kazanmıştır.
349

 1961 nüfus sayımına göre Sırplar 

Kosova nüfusunun %23,5’ini (227.016) oluştururken, bu oran 1981 nüfus sayımında 

%13,2’ye (209.498) gerilemiştir. 1991’de ise Sırpların Kosova nüfusundaki oranları 

%9,9 (194.190) düzeyinde gerçekleşmiştir.
350

 Ekonomik nedenler, Kosova’dan göç 

için güçlü gerekçeler sağlamakla birlikte, Sırpların göç etmesi yaşadıkları güvensizlik 

algısıyla yakından ilgilidir. Sırplar, Arnavutları ayrımcılık uygulamakla ve bölgedeki 

Sırpları göçe zorlayarak, etnik olarak ‘saf’ bir Kosova yaratmakla suçlamışlardır. 

Sırplar, toplumsal ve ekonomik olarak daha avantajlı bir konuma sahip olsalar da, 

maruz kaldıkları ayrımcı uygulamalar nedeniyle göç etmeye zorlandıkları ileri 

                                                 
348

 Laurie Johnston, “Religion in Kosovo and the Balkans – Blessing or Curse?”, Understanding the 

War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski ed., Londra, Frank Cass, 2003, s. 188. 
349

 Poulton, op. cit., s. 66. 
350

 Kosova’nın toplam nüfusu içinde Sırpların oranını gösteren istatistik için bkz. Blagojevic, op. cit., s. 

271. 



135 

 

sürülmüştür.
351

 Buna karşın Miranda Vickers, bu dönemde Kosova dışına yaşanan 

Sırp göçünün en önemli sebebinin bölgenin ekonomik azgelişmişliği olduğunu 

belirtmiştir.
352

  

Kosova’dan ayrılan birçok Sırp için ekonomik etkenler önde gelmekle birlikte, 

bu göç hareketini yalnızca ekonomik nedenlere dayandırmak yanlış olacaktır. Kosova 

dışına yaşanan Sırp göçünün arkasında yatan bir başka sebep de güvensizliktir. 

İnsanların tehdit altında oldukları ya da kendilerini tehdit altında hissettikleri için 

Kosova’dan ayrıldıkları konusu önemlidir. Bir kez böyle bir atmosfer gelişince, 

Kosova toplumunda meydana gelen Martinoviç Vakası gibi münferit olaylar, politik 

içerikli eylemler olarak yorumlanmaya başlanmıştır. Sırpların Kosova dışına göç 

etmesinin bir başka sebebi de, Kosova idari sisteminin tedricen 

“Arnavutlaşması”dır.
353

 Eğitim, kültür ve medya alanlarında Arnavutların etkisinin 

artması sonucunda Slav azınlığın önceki ayrıcalıklı konumu tehdit altına girmiştir. 

Etnik Arnavutlar ise, bölgedeki ekonomik koşullar ve iktidarın bölgedeki 

azınlık Sırplardan çoğunluk Arnavutlara geçmesinden kaynaklanan rahatsızlık 

nedeniyle Sırpların göç ettiğini iddia etmişlerdir.
354

 Nebojsa Vladisavljeviç’in ileri 

sürdüğü üzere, Kosovalı Sırplar, ekonomik ve kültürel nedenlerle merkezi Sırbistan’a 

göç ederken,
355

 Kosovalı Arnavutlar açısından gelenek ve kültürel nedenler ekonomik 

sıkıntılara ağır basmış ve bölgede kalmışlardır.
356

 1961 nüfus sayımına göre Kosova 

nüfusunun %67,1’ini (646.605) oluşturan Arnavutların oranı 1981 nüfus sayımında 

                                                 
351

 Ibid., s. 271. 
352

 Vickers, bu iddiasını desteklemek amacıyla 1971-1981 yılları arasında 44.808 Arnavutun ağırlıklı 

olarak ekonomik sebeplerle Kosova dışına göç ettiğini belirtmiştir. Vickers, op. cit., s. 195-196. 
353

 Magas, op. cit., s. 195. 
354

 Thanos Veremis, “The Kosovo Puzzle”, Kosovo: Avoiding Another Another Balkan War, 

Thanos Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998,  s. 24. 
355

 Vladisavljevic, op. cit., s. 85.  
356

 Vickers, op. cit., s. 196. 



136 

 

%77,4 (1.226.736) olarak belirlenmiştir.
357

 Görüldüğü üzere, Kosova’nın nüfus 

yapısında Arnavutlar önemli bir demografik gelişim göstermişlerdir. 

Kosovalı Sırpların ve Sırp milliyetçilerinin demografi ile ilgili bir başka 

rahatsızlık noktası da Arnavutlar arasındaki yüksek doğum oranı olmuştur. 1980’lerde 

Arnavutların doğum oranı, Yugoslavya ortalamasının üç kat üstünde gerçekleşirken, 

1985 yılında Kosova, %4,32’lik doğum oranıyla Avrupa’daki en yüksek doğum 

oranına sahip bölge olmuştur.
358

 Bununla birlikte, Kosova’da Sırp nüfus oranındaki 

düşüşün belirleyici nedeni tek başına Arnavutların yüksek doğurganlığı değildir. 

Görüldüğü gibi, 1980’li yılların ortalarında Sırpların Kosova dışına göçü ve 

demografi, YSFC’deki en önemli politik sorunlardan birisi olmuştur. 

 

3. Miloşeviç’in İktidara Gelişi ve Kosova’da Sonun Başlangıcı 

 

Tito sonrası dönemde Sırp milliyetçilerinin Yugoslavya siyasal hayatındaki 

yükselişleri, Miloşeviç’in 1987’de SKP lideri seçilmesi ile doruk noktasına ulaşmıştır. 

Miloşeviç iktidara geldiğinde dört temel amacı bulunmaktaydı: Sırbistan içinde 

kontrolü sağlamak, Kosova ve Voyvodina üzerinde Sırp kontrolünü tekrar kurmak, 

1974 Anayasası’na son vermek ve Yugoslavya’yı Sırp kontrolü altında 

merkezileştirmek. 1974 Anayasası ile birlikte Kosova ve Voyvodina’nın Sırbistan 

içerisinde de facto cumhuriyetler haline geldiğini belirten Miloşeviç, bu durumun 

Sırbistan’ın diğer cumhuriyetler ile ilişkilerinde dezavantajlar yarattığını ileri 

sürmüştür.
359

 Bu kapsamda, Titocu federalizme karşı Sırp tepkisinin temel figürü 

                                                 
357

 Simic, op. cit., s. 175. 
358

 Stefan Troebst, Conflict in Kosovo: Failure of Prevention? An Analytical Documentation, 1992-

1998, Flensburg, ECMI, 1998, s. 13. 
359

 Mertus, op. cit., s. 175. 



137 

 

olarak Miloşeviç’in iktidara gelmesi, Kosova sorunu ile ilgili önemli dönüm 

noktalarından birisi olmuştur. 

Kendi anayasasında değişiklik yapma hakkı olduğunu federal düzeyde 

savunmaya başlayan Miloşeviç yönetiminin taleplerinin Kosova Komünist Partisi 

tarafından kabul görmemesi üzerine, özerklik statüsünün kaldırılmasına karşı çıkan 

Azem Vllasi ve Katusa Yasari gibi üyeler görevlerinden alındılar. Bunun üzerine, 

Kasım 1988’de Kosova’da Arnavut maden işçileri, Sırbistan Anayasası’nda değişiklik 

öngören teklifi ve bölge liderlerinin görevden alınmalarını protesto etmek için greve 

gittiler. Arnavutların haklarının genişletilmesi ve 1974 Anayasası’nın muhafazası için 

Priştine’ye doğru yürüyüş düzenleyen maden işçilerine diğer sektörlerden işçiler ve 

öğrenciler de katılınca, bölgede sıkıyönetim ilan edildi.
360

 Şubat 1989’da ise, 1350 

Arnavut maden işçisi Trepça madeninde 1974 Anayasası’nın temel ilkelerinin 

korunması ve ayrımcı politikalara son verilmesi talepleri ile açlık grevi başlattılar.
361

 

Bu gelişmelere tepki olarak Belgrad’da toplanan mitingde yaptığı konuşmada 

Miloşeviç, “Her milletin sonsuza dek kalbinde sıcaklığını hissettiği bir aşkı vardır ve 

Sırbistan için bu, Kosova’dır” açıklamasını yapmıştır.
362

 Kosova’nın özerkliğinin 

kısıtlanmak üzere olduğunu gören Kosovalı Arnavutlar, bir dizi yeni protesto eylemi 

başlatmıştır.  

1981 yılında Kosovalı Arnavutların düzenledikleri gösteriler ağırlıklı olarak 

öğrencilerin hâkim olduğu gösteriler iken, 1988-1989 yıllarında düzenlenen 

protestolar Kosovalı Arnavut toplumunun tüm katmanlarını içerisinde barındırmıştır. 

1981 yılında göstericilerin temel talebi, Kosova’ya cumhuriyet statüsü verilmesi iken, 

                                                 
360

 Vickers, op. cit., s. 231-234; Clark, op. cit., s. 47.   
361

 Murati, Ahmeti, Kllokoqi ve Konjufca, op. cit., s. 22. 
362

 Malcolm, op. cit., s. 400. 



138 

 

Kasım 1988 ve Şubat 1989 tarihlerindeki gösteriler anayasal değişikliklere direniş ile 

sınırlı kalmıştır.
363

  

Miloşeviç, Kosova’da Sırplar’a karşı terör uygulandığı iddialarını milliyetçi-

popülist politikaları için başarıyla kullanmıştır. Örneğin, 24 Nisan 1987’de Kosova 

Polje’deki bir kültür merkezinde bir toplantı düzenleyen Miloşeviç, dışarıda polisle 

çatışan Sırplar’a polisin sert müdahalesi üzerine bulunduğu binanın dışına çıkarak, 

televizyon kameraları önünde “sizi kimse dövmeye cesaret edemez” söylemini 

kullanmıştır.
364

 Bu tarihten itibaren Miloşeviç, Kosova sorununa büyük bir ilgi 

göstermeye başlamış ve Yugoslavya Komünist Partisi Merkez Komitesi’ni Kosova 

politikasını görüşmek üzere toplantıya çağırmıştır. Böylece, Kosova sorunu, 1981 

yılındaki gösterilerden sonra ilk kez federal yönetim organlarının gündemine girmiştir.  

YSFC’ni oluşturan cumhuriyetlerin etnik gruplar ile tanımlanma eğiliminde 

olması, bu cumhuriyetlerde bulunan Sırplar açısında bir güvensizlik durumu 

yaratmıştır. Çünkü Sırplar, kendi cumhuriyetleri dışında yaşayan en büyük etnik grubu 

oluşturmuşlardır. Bu nedenle Sırplar, YSFC merkezi yönetiminden cumhuriyetlere 

daha fazla yetki verilmesi girişimlerine karşı çıkmışlardır.
365

 Sırbistan devleti ile Sırp 

ulusunun özdeşliğinden ve merkeziyetçi bir siyasal yapılanmadan yana olan Miloşeviç 

de, sosyalist söylemin klasik ideolojik çizgisini terk ederek kitlelerin rağbet ettiği 

milliyetçiliğin sözcülüğünü yapmaya başlamıştır. Nitekim Miloşeviç’in liderliğini 

yaptığı SKP, 1988 yılı boyunca Yugoslavya’nın değişik kentlerinde Kosova Sırpları 

ile dayanışma gösterileri düzenlemiştir.  

Milliyetçi düşüncelerin kitleler üzerindeki etkisi, yeni meşruiyet kaynağı 

arayışındaki siyasi elitlerin milliyetçi stratejiler uygulamasına zemin hazırlamıştır. 

                                                 
363

 Vladisavljevic, op. cit., s. 188-193. 
364

 Clark, op. cit., s. 18.   
365

 Vickers, op. cit., s. 214. 



139 

 

Karar alıcılar, içinde bulundukları toplumsal grubun kimliğinin şekillendirdiği 

değerlerin etkisi altındadırlar ve “öteki” algıları, içinde bulundukları toplumsal grubun 

kimlik anlayışı ile yakından ilgilidir. Kosova örneğinde de hem politikacılar 

milliyetçiliği yaratmışlar, hem de mevcut milliyetçilikler siyasi iktidar mücadelesini 

şekillendirmiştir.
366

 Miloşeviç’in siyasal amaçlarla etnik Sırp kimliğini 

araçsallaştırması ile kimlik, politik amaçlar doğrultusunda kullanılmış olsa da, 

kullanılan Sırp kimliği, geçmişi Kosova Savaşı’na kadar geri götürülebilecek şekilde 

çok daha önceden sosyal olarak inşa edilmiştir.
367

 Bu nedenle Miloşeviç, “Pandora’nın 

Kutusu”nu açmış olsa da, bu kutudan çıkan duygular Miloşeviç’ten daha eskidir. 

 

4. Kosova’nın Özerkliğinin Kaldırılması ve Arnavut Kimliğinin 

Marjinalleşme Süreci 

 

Politik karar alma süreçlerine katılım eksikliği, devlet iktidarının merkezileşme 

düzeyinin artması ve fırsat eşitsizliği gibi konular, etnik çatışmaların ortaya 

çıkmasında, sürmesinde ve tırmanmasında önemli rol oynayan faktörlerdir. Bu 

faktörler, bir etnik grubun hâkim grup tarafından toplumun ikincil unsuru olarak 

görülerek, haklarının ve özgürlüklerinin yok sayılması, toplumsal, kültürel ve 

ekonomik gelişiminin engellenmesi ve politik katılım kanallarının kapatılması olarak 

tanımlanabilecek olan ayrımcılık uygulamaları ile sonuçlanır.
368

 Kosova’nın 

özerkliğinin kaldırılması ile bu tür bir süreç yaşayan Arnavutlar, Kosova’da azınlığı 

                                                 
366

 Mertus, op. cit. s. 232. 
367

 Milliyetçilik literatüründe araçsalcılık olarak adlandırılan düşünce akımı, toplulukların kültür ve 

değerlerinin iktidar ya da ekonomik güç peşinde olan seçkinlere siyasi kaynak oluşturduğunu ve 

seçkinlerin de etnik kimlikleri ve milliyetçiliği iktidar mücadelelerinde kullandıkları bir ‘araç’ olarak 

gördüğünü ileri sürmektedir. Araçsalcı milliyetçilik görüşü için bkz. Özkırımlı, op. cit., s. 132-146. 
368

 Christian P. Scherrer, Ethnicity, Nationalism and Violence: Conflict Management, Human 

Rights, and Multilateral Regimes, Aldershot, Ashgate, 2003, s. 173.  



140 

 

oluşturan Sırpların çoğunluğu oluşturan Arnavutlar üzerinde kuvvet kullanarak 

hâkimiyet kurdukları bir baskı dönemi yaşamışlardır. 

Kosova’nın özerkliğinin kaldırılması, Mart 1989’da Sırbistan Anayasası’nda 

yapılan değişiklikler ile başlamıştır. Bu merkeziyetçi düzenleme, Kosova’nın anayasal 

statüsünü ortadan kaldırarak, bu bölgeyi doğrudan Sırbistan’a bağlamıştır. 23 Mart 

1989’da da Kosova Meclisi, Sırp polis ve askeri güçlerinin yoğun baskısı altında söz 

konusu anayasal değişiklikleri kabul etmiştir.
369

 Bu değişikliklerden sonra 

gerçekleştirilen kitlesel gösteriler sonucunda Kosova’da önemli şiddet olayları 

yaşanmış ve sonuç olarak bölgede olağanüstü hal ilan edilmiştir. 

23 Ocak 1990’da Kosovalı Arnavutlar düzenledikleri gösterilerde serbest 

seçimlerin yapılmasını ve olağanüstü halin sona erdirilmesini talep etmişlerdir. Bu 

gösteriler sonrasında Belgrad’daki öğrencilerin Kosova’daki Sırpları korumak için 

silah talep etmeleri ile Kosovalı Sırplar ve Arnavutlar arasındaki gerilim üst düzeye 

çıkmıştır.
370

 20 Şubat 1990’da Yugoslav yetkilileri, Kosova’daki ordu birliklerine, 

bölgede yeniden başlayabilecek ayaklanmaların bastırılması için emir vermişlerdir.
371

 

Mart 1990’da ise Kosova’daki yerel polis ve güvenlik güçleri silahsızlandırılmıştır.
372

 

Görüldüğü üzere, Yugoslavya’nın dağılması sürecinde Federasyonu oluşturan 

birimlerdeki çoğunluk grupları azınlıkları tehdit edici bir öteki olarak görürken, bu 

durum azınlıklar için de aynı şekilde gelişmiştir.    

Mart-Nisan 1990 tarihlerinde meydana gelen bir dizi esrarengiz olayda 

binlerce çocuk zehirlenme şüphesiyle hastaneye kaldırılmış ve çocukların okullarda 

                                                 
369

 Carsten Stahn, “Constitution Without a State? Kosovo Under the United Nations Constitutional 

Framework for Self-Government”, Leiden Journal of International Law, Vol. 14 (2001), s. 534. 
370

 Poulton, op. cit., s. 67-68. 
371

 Bu tarihe kadar göstericilere karşı sadece polis kuvvetleri kullanılmaktaydı. Bkz. Hüseyin Emiroğlu, 

Soğuk Savaş Sonrası Kosova Sorunu, 1989-2000, Ankara, Asil Yayınları, 2010, s. 121. 
372

 Shkelzen Maliqi, Kosova Separate Worlds: Reflections and Analyses, 1989-1998, Prishtina, 

Dukagjini PH, 1998, s. 22. 



141 

 

kasıtlı olarak zehirlendiğine dair söylentiler yayılmaya başlamıştır.
373

 Sırbistan İçişleri 

Bakanlığı, 28 Mart 1990’da yaptığı açıklamada, Arnavut öğrencilerin zehirlenmesi 

olayını, milliyetçi ve ayrılıkçı Arnavutların propaganda eylemi olarak 

nitelendirmiştir.
374

 Bu kitlesel zehirlenme vakaları nedeniyle Arnavutların yerel 

Sırplara karşı saldırılar düzenlemesi üzerine Kosova başbakanı ve altı bakan 

görevlerinden ayrılmış ve Kosova hükümetinin başına vekil statüsü ile bir Sırp 

başbakan olarak atanmıştır.
375

 Böylece Sırbistan, Kosova’daki yönetim organları 

üzerindeki doğrudan kontrolünü arttırmıştır.  

Sırbistan’ın Kosova üzerindeki doğrudan denetiminin tekrar sağlanması 

yönündeki ilk adım, 22 Mart 1990’da Sırbistan Meclisi tarafından Kosova Barış, 

Özgürlük, Eşitlik ve Refah Programı’nın kabul edilmesidir. Temel amacı Kosova’daki 

tüm etnik grupların “barış içinde bir arada yaşaması” olan bu program, Arnavut 

ayrılıkçılığı bu amaca karşı temel tehdit olarak ilan etmiştir.
376

 Bu program 

çerçevesinde Sırpların Kosova’daki konumlarını pekiştirmeye yönelik olarak bölgede 

yeni belediyeler oluşturulması, yatırımların Sırpların yoğunlukta olduğu bölgelerde 

yoğunlaştırılması, Kosova’ya dönen Sırplar için yeni evler yapılması, Arnavutların 

Yugoslavya’nın başka yerlerinde iş aramaya özendirilmesi ve bölgeden ayrılan 

Sırpların Arnavutlara yaptığı mülk satışlarının geçmişe dönük iptali gibi önlemler 

alınması kararlaştırılmıştır.
377

 Görüldüğü gibi Kosova’daki Sırp varlığını ve kimliğini 

güçlendirmeyi amaçlayan faaliyetleri ile Sırbistan devleti, Kosovalı Arnavut kimliği 

için bir tehdit kaynağı haline gelmiştir.  

                                                 
373

 Arnavut öğrencilerin zehirlenmesi olayının ayrıntıları için bkz. Mertus, op. cit., s. 175-213. 
374

 Ancak sonradan zehirlenme konusunda uzman bir BM görevlisi, çocukların kan ve idrar 

örneklerinde kimyasal silahlarda kullanılan Sarin ya da Tabun gibi maddelere rastlandığını açıklamıştır. 

Nitekim 1995’te Yugoslav ordusunun Sarin ürettiğine dair bulgular ele geçmiştir. Bkz. Malcolm, op. 

cit., s. 402. 
375

 Poulton, op. cit., s. 68. 
376

 Vickers, op. cit., s. 243. 
377

 Malcolm, op. cit., s. 403. 



142 

 

Bu program çerçevesinde çıkarılan yasalar ile Kosova’da azınlıkların eğitim, 

sağlık, öz-yönetim, ekonomi ve kültür gibi alanlarda sahip oldukları haklara son 

verilmiştir. Sırbistan yönetimi, 26 Haziran 1990’da yürürlüğe giren Olağanüstü 

Koşullarda Cumhuriyet Yönetimi Kanunu’nu kullanarak, bölgenin siyasi ve idari 

kadrolarını Sırplar ile değiştirmiştir. Bu kanun ve Emek İlişkileri Kanunu ile 

100.000’den fazla Arnavut işten çıkarılmıştır. Bu kitlesel işten çıkarmalar, Kosova’da 

istihdam edilen Arnavutların %70’ini etkilemiştir.
378

 Temmuz 1990’da yürürlüğe 

konan Enformasyon Kanunu ile Kosova Bilim ve Sanatlar Akademisi, Kosova Tarih 

Enstitüsü ve Arnavutça Çalışmaları Enstitüsü gibi kültür kurumları kapatılmış ve 

Arnavutça Rilindja gazetesinin yayını durdurulmuştur.
379

 Belgrad’ın 1987 yılından 

beri gerçekleştirdiği müdahaleler ile yaratılan fiili politik ortam, çıkarılan kanunlar ve 

olağanüstü hal durumu ile totaliter bir şekle bürünmüştür. Böylece, Kosovalı Arnavut 

kimliği, hukuki ve bürokratik nitelikteki toplumsal güvenlik tehditlerine maruz 

kalmaya başlamıştır. 

Bu yasal uygulamaların da gösterdiği üzere, geleneksel güvenlik anlayışının 

devletin güvenliğini önceleyen bakış açısı, 1990’lı yıllarda Sırbistan’ın güvenlik 

anlayışının temelini oluşturmuştur. Bir çıkarsama yapmak gerekirse, bu dönemde 

ulusal güvenliğin “ulus” tarafı bütüncül bir yaklaşım ile değil, daha çok Sırp 

devletinin ana kurucu unsuru olan Sırp kimliği ön plana çıkarılarak dışlayıcı bir 

biçimde tanımlanmıştır. Burada ilgi çekici nokta, Kosova’da Arnavutların 

bağımsızlığı amaçlayan mücadeleleri Sırbistan’ın toprak bütünlüğünü ve egemenliğini 

tehdit etse de, Belgrad yönetimi, sorunun tanımlanmasında “ulusal güvenlik” 

kavramını kullanmaktan kaçınmış olmasıdır. Bu durumun bir nedeni olarak, Kosova 

                                                 
378

 Maliqi, op. cit., s. 108. 
379

 Malcolm, op. cit., s. 403. 



143 

 

sorununun Sırbistan’ın bir iç sorunu olarak ele alınmasının rol oynadığı ileri 

sürülebilir. Bir başka nedeni ise, 1990’lı yıllarda Sırbistan’ın bir ulusal güvenlik 

strateji belgesinin olmamasının rol oynadığı ileri sürülebilir. Sırbistan yönetimi, 

1990’lı yıllarda Kosova’da yaşanan sorunu bir “Arnavut sorunu” olarak tanımlama 

eğiliminde olmuştur.
380

 Temel amacı bölgede Sırp kimliği üzerinden kontrolün 

sağlanması olan Sırbistan yönetimi, Kosova’yı da içerecek şekilde egemenliğinin ve 

toprak bütünlüğünün korunması anlamında savunmacı bir duruş sergilemiştir. 

Kosova’daki yönetim yapılarının Sırplaştırılması ve eğitim ve kültür hayatında 

Arnavut hâkimiyetine son verilmesi, bölgenin Sırplaştırılması olarak algılansa da, 

Arnavutların bu sürece yönelik tepkileri nedeniyle, asıl amacın bölge üzerinde 

kontrolün sağlanması olduğu ileri sürülebilir.
381

 Sırbistan yönetimi, bu kontrol çabası 

ile rızadan çok zora ve güce dayalı bir birliktelik kurmayı amaçlamıştır. 

Teorik anlamda, belirli bir etnik grubun hâkimiyetindeki devlet, diğer etnik 

gruplar için bir politik temsil sorunu yaratarak, sadece hâkim etnik grubun çıkarlarına 

hizmet eder hale gelirse, ötekileştirilen diğer etnik grupların gözünde meşruiyeti 

tartışmalı hale gelir. Sosyo-politik bağlaşma düzeyleri anlamında zayıf bir niteliğe 

sahip olan bu tür devletler, farklılıkları yönetme konusunda başarısız olarak dağılma 

riski ile karşı karşıya kalabilirler. Bu tür devletlerde katılımcı ve çoğulcu bir politik 

ortam yerine, dar milliyetçi ve popülist söylemler politikaya egemen olur. 

Ulusal azınlıkların ayrı bir ulusal kimliğe sahip oldukları duygusunu yok 

etmek için alınan çeşitli önlemler, bu azınlık gruplarının sadakatinden söz 

edilemeyeceği ve potansiyel olarak ayrılıktan yana olacakları gerekçesiyle haklı 

                                                 
380

 Dusan T. Batakovic, “Kosovo and Metohija: Serbia’s Troublesome Province”, Balcanica, No. 39 

(2008), s. 261. 
381

 Bu dönemde Sırbistan’ın Kosova’daki Arnavut çoğunluk üzerinde sistematik ayrımcılık ve insan 

hakları ihlalleri gibi anti-demokratik yöntemlerle hegemonik bir kontrol kurmaya çalıştığı belirtilmiştir. 

Bkz. Enver Hoxhaj, “The Politics of Ethnic Conflict Regulation in Kosovo”, The Center for the Study 

of Global Governance, Discossion Paper, No. 39 (2005), s. 5. 



144 

 

çıkarılırlar.
382

 Bu doğrultuda Sırplar, Arnavutların değişen yoğunluklardaki ve farklı 

zamanlardaki bağımsızlık arayışlarının Sırbistan’a olan sadakatsizlikleri, isyanları, 

gösterileri ve Sırplar’a ve mülklerine olan saldırıları ile somutluk kazandığını ileri 

sürmüşlerdir. Fakat devlet, ne zaman azınlığın ayrı ulus olma duygusuna saldırırsa, 

sonuç genelde sadakatsizliğin artması ve ayrılıkçı hareket tehlikesinin çoğalması 

olmuştur. 

Gerçekten Miloşeviç yönetimi, Sırpların Kosova’daki Arnavut ayrılıkçılığı 

tarafından tehdit edildiği söylemini kullanarak, sorunla başa çıkmak için uyguladığı 

önlemleri meşrulaştırmaya çalışmış ve bu iddiası genel olarak Sırp toplumundan 

destek görmüştür. Sırp yönetimi, özellikle Arnavut ayrılıkçılığı, irredentizm ve 

terörizm söylemini, toplumsal hayatın tümünü etkileyen acil durum önlemlerini 

meşrulaştırmak için kullanmıştır. Böylece, Kosova sorunu güvenlikleştirilmiş; 

olağanüstü hal ilan edilerek sivil ve siyasi haklar askıya alınmış ve sorun “normal” 

politika alanının dışına taşınmıştır. Bu kapsamda, Kosova’nın özerkliğinin 

kaldırılması sürecinde olağanüstü hal ilan edilmesi ve Kosovalı Arnavutların kitleler 

halinde kamusal alanın dışına çıkarılmaları örnek olaylar olmuşlardır. 

Miloşeviç’in 1989’dan itibaren Kosova’yı Belgrad’dan yönetmeye başlaması, 

Kosova’da baskıların ve insan hakları ihlallerinin artmasını da beraberinde getirmiştir. 

Kosova’nın özerkliğinin kaldırılmasından sonra, bölgede yoğun bir Sırplaştırma süreci 

başlamıştır.
383

 Örneğin Arnavutça olan cadde isimleri Sırpça olanlar ile değiştirilirken, 

Arnavutların yetkililerden izin almadan mülk almaları ya da satmaları suç haline 

getirilmiştir. Bu dönemde uygulanan ayrımcı politikalar, iki etnik grubun birbirleri ile 

ilgili algılarının şekillenmesinde önemli rol oynamıştır. 

                                                 
382

 Kymlicka, op. cit., s. 16. 
383

 Bu sürecin ayrıntıları için bkz. Maliqi, op. cit. 



145 

 

Kosova’nın özerkliğinin kaldırılmasından önce özerk bölge yönetimi etnik 

olarak karma bir niteliğe sahipken, özerkliğin kaybı, buradaki yönetim yapısının da 

değişmesini beraberinde getirdi. Yıllardır özerk statüde ağırlıklı olarak Arnavutlar 

tarafından yönetilen bu bölge, Belgrad’dan atanan yöneticiler tarafından yönetilmeye 

başlandı.
384

 Bunu Arnavut memurların, özellikle güvenlik görevlilerinin, hâkimlerin, 

öğretmenlerin, doktorların görevden alınması izledi. Olağanüstü hal önlemleri, idari 

kararnameler ve bir günlük protesto grevine katılmış olan herkesin işten çıkarılmasını 

öngören yasalarla Sırp makamları, resmi kademelerde çalışan Arnavutların ezici bir 

çoğunluğunu 1990’da işsiz bırakmıştır. Örneğin Mart 1991 tarihi itibariyle 21.000 

öğretmen ve 1855 doktor işlerinden çıkarılmıştır.
385

 Kosovalı Arnavutların kitleler 

halinde işlerinden çıkarılmaları ve yerlerine Sırpların yerleştirilmesi ile bölgedeki Sırp 

kimliğinin güçlendirilmesi amaçlanmıştır.  

Bu dönemde Sırpça’nın resmi dil olduğu ve başka bir dil kullanılmayacağı ilan 

edilmiştir. Halkın çoğunluğunun konuştuğu dilin tâli bir konumda bırakılması, ülkenin 

toplumsal gerçekleriyle bağdaşmayan ayrımcı bir uygulama olarak değerlendirilmiştir. 

Örneğin, doktor reçetelerinin Sırpça yazılması zorunluluğunun getirilmesi, buna karşı 

çıkan Arnavut doktorların işlerini kaybetmeleri sonucunu doğurmuştur. Sırp yetkililer 

ise, Arnavut doktorların işten çıkarılmalarına gerekçe olarak onların mesleki 

yetersizliklerini ve Kosova’daki Türklere, Çingenelere ve Sırplara doğru dürüst sağlık 

hizmeti veremediklerini göstermiştir. Arnavutlar arasında ise Sırp doktorlara 

                                                 
384

 Besnik Pula, “The Emergence of the Kosovo “Parallel State,” 1988-1992”, Nationalities Papers, 

Vol. 32, No. 4 (2004), s. 797-826. 
385

 Judah, op. cit., s. 73. 



146 

 

güvensizlik yaygınlaşmaya başlamış ve bu yüzden hamile kadınlar hastanelerde 

doğum yapmayı reddeder hale gelmişlerdir.
386

  

20 Haziran 1990’da Kosova Meclisi’nin 61 Arnavut üyesi, bölgenin özerk 

konumunu kaldırmayı amaçlayan yeni Sırbistan anayasasını engellemeye çalışmış ve 

bunun yerine Kosova’yı cumhuriyet statüsüne taşıyan yeni bir anayasa teklifinde 

bulunmuştur. Bunun üzerine 26 Haziran 1990’da Sırbistan Meclisi, Kosova 

Meclisi’nin geçici olarak kapatılmasını kararlaştırmıştır. Kosova Meclisi’nin Arnavut 

üyelerinin yeni Sırbistan anayasasını engelleme girişimlerine karşılık olarak, bir Sırp 

olan Kosova Meclis Başkanı Djordje Bozoviç, meclisin toplanmasını ertelemiş ve 2 

Temmuz’da toplanacağı sözünü vermiştir. Bununla birlikte Bozoviç, bu tarihi 5 

Temmuz’a çekerek, 1-2 Temmuz tarihleri arasında Sırbistan anayasası için yapılacak 

referandum ile çakışmasını önlemiştir. 2 Temmuz 1990’da Sırbistan’da çok partili 

seçimlerin düzenlenebilmesi için anayasa değişikliği yapılması amacıyla bir 

referandum yapılmıştır. Sırpların %86’sı anayasa değişikliğini desteklerken, Kosovalı 

Arnavutlar Kosova’nın özerkliğini sona erdireceği gerekçesiyle referanduma 

katılmamışlardır. Çünkü referandumun sonucu, bir sonraki seçimlerde Kosova’nın 

Sırbistan’ın bir parçası olarak değerlendirileceği ve Arnavutların siyasal olarak etkili 

konumlarını kaybedecekleri anlamına geliyordu. 

Sırbistan’da yapılacak referandum nedeniyle kapalı olan Kosova Meclisi 

önünde toplanan 114 Arnavut meclis üyesi, Kosova’nın Sırbistan’dan bağımsızlığını 

ilan eden bir bildiri yayınladılar. Bu bildiride Arnavut milletvekilleri, Yugoslavya 

dışında farklı bir ülke oluşumunu değil, yine Yugoslavya içinde fakat diğer 

cumhuriyetlerle eşit hak talebini dile getirdiler. Bunun üzerine Sırbistan Meclisi, 5 

                                                 
386

 Doğan Tılıç, Milliyetçiliğin Pençesindeki Kartal Kosova, Ankara, Ümit Yayıncılık, 1999, s. 113-

115. 



147 

 

Temmuz 1990’da Kosova Meclisi’ni ve hükümetini fesheden ve Kosova’nın tüm 

özerklik haklarını Sırbistan Meclisi’ne devreden bir karar aldı.
387

 Ayrıca, Kosova 

Meclisi’nin geçici olarak kapatılması kararı, 5 Temmuz’da sürekli hale getirildi.
388

 

Kosova Meclisi’nin kapatılması, Arnavut toplumunun kendisini demokratik yollar ile 

ifade etmesini olanaksız kılmıştır. Bu durum, Kosovalı Arnavutlar için mevcut siyasi 

sistemde demokratik yollar ile var olmalarının engellenmesi anlamına gelmiştir. 

1974 Anayasası’nın Kosova’ya sağladığı özerk statünün Sırbistan içinde de 

facto bir cumhuriyet meydana getirdiği düşüncesi ile Miloşeviç yönetimi, Kosova’nın 

özerkliğine son vermiştir. Fakat 1974 Anayasası’na göre, Kosova Meclisi’nin 

Kosova’yı ilgilendiren konularda veto hakkına sahip olması nedeniyle Kosova 

Meclisi’nin ve hükümetinin feshedilmesinin anayasal bir temeli bulunmamaktaydı. 

Branka Magas da, Kosova Meclisi’nin bir kararı olmadan, Meclisin feshi yönünde 

alınan kararın gayri-meşru ve hukuk-dışı olduğunu belirtmektedir.
389

 Kosovalı 

Arnavutlar, Sırbistan Meclisi’nin bu kararına, seçimleri ve devlet kurumlarını boykot 

ederek karşılık vermişlerdir. Arnavutların gösterdiği en önemli tepki ise, feshedilen 

Kosova Meclisi’nin 111 Arnavut üyesinin 7 Eylül 1990’da Kaçanik’te gizlice 

toplanarak Kosova Cumhuriyeti Anayasası’nı kabul etmeleri olmuştur. 

Sırbistan Meclisi, 28 Eylül 1990’da Kosova’nın özerkliğini kaldıran yeni 

anayasayı kabul etmiş ve bölgenin adı “Kosovo-Metohija” olarak değiştirilmiştir. 

Bölgenin isminin değiştirilmesindeki amaç, bölge üzerindeki Sırp iddialarının 

sembolik olarak güçlendirilmesi olmuştur.
390

 Yeni Sırbistan Anayasası ile Kosova, 

federal sistemin dışına çıkarılarak, tamamen Sırbistan’ın bir iç bölgesi haline 

                                                 
387

 Poulton, op. cit., s. 69. 
388

 Troebst, op. cit., s. 17. 
389

 Magas, op. cit., s. 310-311. 
390

 Poulton, op. cit., s. 17. 



148 

 

getirilmiştir. Bununla birlikte, 1990 tarihli Sırbistan Anayasası’nın 6. maddesi, ülkesel 

özerklik (territorial autonomy) şeklinde klasik devlet işlevlerinden arındırılmış olarak 

Voyvodina ve Kosova-Metohija özerk bölgelerinin kurulmasını hükme bağlamıştır.
391

 

Yine de Sırbistan’ın Kosova üzerinde doğrudan kontrol kurması, Arnavutların 

merkeziyetçilik karşıtı eğilimleri ile tezatlık oluşturmuştur. 

1990 yılında Kosovalı Arnavutların temel talebi, Sırbistan’ın yaptığı anayasal 

değişikliklerin iptal edilmesi ve Kosova’nın YSFC içerisinde bir cumhuriyet olarak 

tanınması anlamında savunmacı bir niteliğe sahip olmuştur. Mayıs 1991’de toplanan 

Kosova Demokratik Ligi’nin (KDL) ilk kongresinde Kosova’nın YSFC içerisinde bir 

cumhuriyet olması gerektiği belirtilmiştir.
392

 Ancak Kosovalı Arnavutlar, ilerleyen 

dönemde YSFC’nin dağıldığını öne sürerek, ‘yedinci cumhuriyet olma’ taleplerini 

bağımsızlık eksenine kaydırmışlardır. Her ne kadar Kaçanik Anayasası Kosova 

sorununa YSFC içerisinde bir çözüm aramış olsa da, Slovenya ve Hırvatistan’ın 

bağımsızlık ilanları Arnavutları konumlarını değiştirmeye itmiştir. Yaşanan bu 

gelişmeler üzerine 22 Eylül 1991’de bağımsız Kosova Cumhuriyeti ilan edilmiştir. 

Kosova’nın bağımsız ve egemen bir devlet olduğunu ilan eden bu karar, 26-30 Eylül 

1991 tarihleri arasında referanduma sunulmuş ve %99,87’lik oran ile bağımsızlık ilanı 

kabul edilmiştir.
393

 Referandumun sonucu, Kosovalı Arnavutların toplumsal 

kimliklerini bağımsız bir siyasal alanda sürdürme isteklerini göstermiştir.  

Yapılan referandumu Kosovalı Sırplar boykot ederken, Sırbistan yönetimi de 

referandumu yasadışı ilan ederek sonuçlarını tanımadığını duyurmuştur. Uluslararası 

                                                 
391

 1990 tarihli Sırbistan Cumhuriyeti Anayasası’nın 108. maddesi özerk bölgelerin tarihi, kültürel ve 

ulusal nedenlerle oluşturulduğunu belirtmiştir. Bkz. 

http://unpan1.un.org/intradoc/groups/public/documents/untc/unpan019071.pdf, (10.01.2012). 
392

 Yeni gevşek bir federasyon talebi, aynı dönemde Slovenya ve Hırvatistan tarafından da savunulan 

bir talep olmuştur. Bkz. Pula, op. cit., s. 806. 
393

 Oylamada 164 kişi karşı oy ve 933 kişi geçersiz oy kullanmıştır. Oylamaya katılım ise %87 oranında 

gerçekleşmiştir. Vickers, op. cit., s. 251. 

http://unpan1.un.org/intradoc/groups/public/documents/untc/unpan019071.pdf


149 

 

alanda Kosovalı Arnavutların bağımsızlık ilanı sadece Arnavutluk tarafından 

tanınmıştır. Referandumdan sonra Kosova Meclisi, Kaçanik Anayasası’nda değişiklik 

yapmış ve 19 Ekim 1991’de bağımsız ve egemen bir devlet olarak Kosova 

Cumhuriyeti ilan edilmiştir. 23 Ekim 1991 tarihinde de KDL’nin liderliğinde ve Bujar 

Bukoshi’nin başbakanlığında geçici koalisyon hükümeti kurulmuştur. 

Ekim 1991’de İbrahim Rugova’nın başkanlığını yaptığı Yugoslavya Arnavut 

Siyasi Partileri Koordinasyon Komitesi, bir bildiri yayınlayarak “Yugoslavya’daki 

Arnavut Sorunu”nun çözümü için üç seçenek ortaya koymuştur.
394

 Birincisi, eğer 

YSFC’nin iç ve dış sınırları değişmeden kalırsa, Yugoslavya içerisinde bağımsız ve 

egemen bir devlet statüsü talep edilecekti. İkincisi, YSFC’nin iç sınırları değişir ve dış 

sınırları değişmezse, Kosova’nın dışında Sırbistan’da, Karadağ’da ve Makedonya’da 

Arnavutların yaşadıkları bölgelerin Arnavutluk Cumhuriyeti adı altında birleşmesi 

çağrısı yapılacaktı. Üçüncüsü ise, dış sınırların değişmesi halinde, Arnavutlar 

referandum ile Arnavutluk’la birleşme talebinde bulunacaklardı.
395

 Bu üç seçenek ile 

ilgili olarak, İbrahim Rugova, herhangi bir silahlı faaliyet içinde olmayacaklarını ve 

şiddet eylemlerinden uzak duracaklarını vurgulamıştır.
396

  

Yugoslavya’nın dağılmasından sonra azınlıklar konusu içinden çıkılmaz bir hal 

almıştır. Arnavutlar, Kosova nüfusunun %90’ını oluşturmalarına karşılık, Kosova’nın 

özerk statüsüne son verilmesiyle birlikte Sırbistan’ın bir azınlığı haline gelmişlerdir. 

Kosova’nın özerkliğinin kaldırılması, Arnavutlara göre “milliyet”lere verilen hakların 

                                                 
394

 KDL dışında 1990 yılında Kosova’da Kosova Sosyal Demokrat Partisi, Kosova Çiftçi Partisi, 

Kosova Parlamenter Partisi, Kosova Yeşiller Hareketi, Arnavut Demokrat Hıristiyan Partisi, Ulusal 

Birlik Partisi, Kosova Cumhuriyetçi Partisi, Kosova Ulusal Demokrat Partisi, Kosova Liberal Partisi ve 

Ulusal Cephe Partisi kurulmuştur. Bu siyasi örgütlenmeleri gerçek birer siyasi partiden çok, Arnavut 

ulusal kurtuluş hareketinin farklı kollarını temsil etmişlerdir. Shkelzen Maliqi, “A Demand for a New 

Status: The Albanian Movement in Kosova”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, Thanos 

Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998, s. 225-234. 
395

 Simic, op. cit., s. 195; Surroi, op. cit., s. 162. 
396

 Le Monde, 8 November 1993’den aktaran Uzgel, “The Role of Muslim…”, s. 117. 



150 

 

verilenlerce alınabileceğinin bir kanıtı olmuştur.
397

 Arnavutların azınlık statüsüne 

indirilmesi, kaçınılmaz olarak kimlik ve aidiyet tartışmalarını, ötekileştirmeyi ve 

ayrılıkçı istemlerin tırmanmasını beraberinde getirmiştir.  

Etnik bir azınlık sayılmak, Kosovalı Arnavutların kendi kendilerini 

yönetmekten aciz olduğu ve Sırbistan’a bağlı bir kadere mahkûm olduğu anlamına 

geldiği için, Kosova’nın politik ve toplumsal hayatında milliyetçi ideolojinin etkisi 

düşünüldüğünde, bunun kabullenilmesinin zor olduğu anlaşılabilir. Bu nedenle, 

Arnavutların Kosova’da gerçekleştirdikleri mücadele azınlık hakları bağlamında değil, 

“Arnavut hakları” bağlamında gelişmiştir. Genel olarak, 1990’lı yıllarda Kosova’da 

çoğunluğu oluşturan Arnavutlar siyaseten bir azınlık haline gelmişken, azınlığı 

oluşturan Sırplar ise siyaseten bir çoğunluk oluşturmuşlardır. 

Sırbistan’da iktidarı ele geçiren Miloşeviç, tabanda gelişmekte olan milliyetçi 

dalgayı da arkasına alarak, 1989’da Kosova’nın özerkliğini ortadan kaldırınca, 

Kosova’daki çatışma sürecinin de önünü açmıştır. Cumhuriyet ve hatta bağımsızlık 

için mücadele ederken, özerkliklerinin ellerinden alınması, Kosovalı Arnavutların 

Belgrad’a yönelik tepkilerini zirveye çıkarmıştır. Her iki tarafta da birbirlerini hedef 

alan Sırp ve Arnavut milliyetçilikleri, çatışan her milliyetçilikte görüldüğü gibi, 

birbirlerini besleyerek gelişmiştir. 

Sonuç olarak, bir yanda bir azınlık grubunun kültürel kimliğine dayalı olarak 

gerçekleştirdiği bağımsızlık arayışının içinde bulunduğu devletin toprak bütünlüğüne 

yönelik oluşturduğu bir tehdit söz konusu iken, diğer yanda ise, dışlayıcı bir yaklaşım 

ortaya koyan devlet politikasının söz konusu kültürel kimliğe karşı ortaya koyduğu 

tehdit söz konusudur. Genellikle çoğunluğu oluşturan hâkim etnik kimliğin temsilcisi 

olan devlet aygıtı, siyasi birliği korumayı amaçlarken, azınlık grup ise kültürel 

                                                 
397

 Kut, op. cit., s. 32. 



151 

 

kimliğini korumayı amaçlar. Çoğunluk grubunun kontrolü altında olan devletin ulusal 

güvenliği koruma yönündeki uygulamaları, toplumsal kimliğin yeniden üretimi için 

önemli olan hakları baskı altına alan milliyetçi hareketlere dönüşebilmektedir. 

Arnavutlar da, özellikle 1989 yılında Kosova’nın özerkliğine son verilmesinden sonra, 

daha baskın hale gelen Sırp kültürel kimliğinden kaynaklanan bir yatay rekabet 

korkusu yaşamaya başlamışlardır. Bölgede yürürlüğe konan Sırplaştırma politikası ve 

uygulanan ayrımcılık, Arnavutlar arasında sahip oldukları etnik kimliğin bir toplumsal 

bağlaşma aracı olarak güçlenmesi ile sonuçlanmıştır. Bu ortamda, dışarıda bırakılan 

bir kimlik olarak Arnavutların hem Sırbistan devleti ile hem de Sırp toplumu ile bir 

sosyo-politik bağlaşma ilişkisi kurması olanaksız hale gelmiş ve paralel devlet 

yapılarının oluşumuna giden sürecin önü açılmıştır. 

 

4.1. Paralel Devlet Yapıları’nın Oluşumu, Amaçları ve Özellikleri 

 

Politik ve toplumsal kurumlar, genellikle egemen çoğunluk kültüre uygun bir 

biçimde şekillendirilir ve onun toplumsal yeniden üretiminin bir aracı olarak görev 

yaparlar. Bu ortamda azınlık kültürlerinin üyeleri, egemen çoğunluğun normlarını, 

değerlerini, kimlik ve kültürünü yansıtan, fakat kendilerininkini yansıtmayan bir 

kamusal alanda, sosyal, eğitimsel, siyasal ve ekonomik kurumlarda faaliyet göstermek 

durumunda kalırlar. Azınlık grupları kültürlerinin mevcudiyeti bakımından 

marjinalleşmişler ve bu yüzden kültürel haklarını kullanma yetenekleri bakımından 

dezavantajlı kılınmışlardır.
398

 Böyle bir ortamda temsil sorunu yaşayan ve dışlanan 

toplumlar, karşılıklı güvensizlik koşulu altında izole bir yaşam sürdürmeyi tercih 

                                                 
398

 Nafiz Tok, “Nationalism, State and Cultural Survival”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi, Cilt. 57, No. 2 (2002), s. 158. 



152 

 

edebilirler. Böylece dışlanan topluluklar, politik ve sosyal alana katılım göstermezler. 

Bu tür bir durum, devletin kendisini güvenlik sorunlarının kaynağı haline getirerek, 

güvenliğin referans nesnesinin devletten çok, toplumsal gruplar anlamında 

tanımlanmasına yol açar. Çünkü bir toplumsal grubun sahip olduğu kültürün göreli 

özerkliği, kültürel devamlılık ve kültürün yeniden üretimi için bir önkoşuldur. 

Etnik-milliyetçi hareketlenme, bir etnik topluluğun kendi kolektif çıkarları 

doğrultusunda politikleşmesi anlamına gelir.
399

 Bu süreçte, farkındalığı arttırmak 

amacıyla söz konusu etnik topluluğun hayati kolektif çıkarlarını korumak amacıyla 

politik eylemler düzenlenir. Bu farkındalık, etnik grubu oluşturan bireylerin etnik-

milliyetçi hareketlenmeye katılımlarını teşvik eder. Kosova’daki etnik-milliyetçi 

hareketlenmede yukarıda belirtilen sürecin işlediği ileri sürülebilir. 

Arnavutlar, Miloşeviç yönetiminin gerçekleştirdiği anayasa değişikliğine, 

uyguladığı baskıya ve kültürel alanda Sırp kimliğini hâkim kılma arayışlarına paralel 

devlet yapılarını oluşturarak karşılık vermişlerdir. Sırbistan anayasal düzeninde 

hukuk-dışı ilan edilen bu sistem, parlamento seçimini, başkanlık pozisyonunun 

belirlenmesini, “bağımsız” Kosova Cumhuriyeti’nin yönetim birimlerinin ve 

kurumlarının oluşturulmasını içermiştir. Kosovalı Arnavutlar, Sırp yönetimini meşru 

görmediklerinin bir ifadesi olarak, Sırbistan ve Yugoslavya Federal Cumhuriyeti 

(YFC) seçimlerini boykot etmişler, Sırpların denetimindeki okullara çocuklarını 

göndermemişler ve Sırp doktorların çalıştığı hastanelere gitmemişlerdir.
400

 Bu süreçte 

Kosovalı Arnavutların Sırplar’a karşı güvensizliğindeki artış, Arnavut milliyetçilerinin 

her türlü anti-Sırp propagandasının kolayca kabul görmesine yol açmıştır.
401

  

                                                 
399

 Murati, Ahmeti, Kllokoqi ve Konjufca, op. cit., s. 6. 
400

 Kut, op. cit., s. 151-152. 
401

 Örneğin bu nedenle, 1993 başında Kosovalı çocukların %90’ı Belgrad’dan gönderilen ilaçların 

onları kısırlaştıracağı inancıyla aşılatılmamıştır. Tılıç, op. cit., s. 106. 



153 

 

Kosovalı Arnavutlar, oluşturdukları paralel yaşam tarzı aracılığıyla, insan 

hakları terminolojisini kendi toplumları arasında yaygınlaştırmışlardır. Kosovalı 

Arnavutların insan haklarına yönelik bu duyarlılığı, şiddet içermeyen pasif direniş 

stratejisinin önemli bir parçası olmuştur. Arnavutlar, kendi kimliklerini insan hakları 

ihlallerine maruz kalan, fakat mücadelelerini şiddet içermeyen yollardan sürdüren bir 

anlayış üzerine inşa etmişlerdir. Arnavutların insan hakları söylemini kullanma 

stratejileri, uluslararası toplumun dikkatini çekmeyi amaçlamıştır. Artan Sırp baskısı 

ve iki toplum arasındaki ilişkilerin kötüleşmesi, Arnavutların ülkesel hak taleplerine 

yönelik inançlarını da pekiştirmiştir. Fakat ülkesel hak taleplerinin doğal sonucu tam 

bağımsızlık olunca, Rugova’nın barışçıl çizgisi Sırp tarafında karşılığını bulamamıştır. 

1990’lı yıllarda Sırbistan’ın Kosova üzerindeki otoritesi tartışma götürmez bir 

biçimde kendisini gösterirken, daha önceki dönemlerde olduğu gibi adalet ve 

meşruiyet gibi soyut alanlarda sahip olduğu otoritesi ciddi anlamda tartışılır ve hatta 

yok sayılır bir durumdaydı. Çünkü Sırp yönetiminin Kosova’da uyguladığı baskı ve 

etnik temelde hakların ortadan kaldırılması, Arnavutlar için Sırbistan yönetiminde 

yaşamayı kabul edilemez kılmış
402

 ve oluşturulan paralel kurumlar sonucunda 

Arnavutlar, Sırp toplumu ve devleti ile ortak hayatın her aşamasından çekilmişlerdir. 

Kosova’da Miloşeviç rejiminin baskıcı politikası, öncelikle Kosovalı 

Arnavutları kendi varlıklarını sürdürmeye yoğunlaştırmıştır. Rugova yönetimi, 

Arnavutların hâkim olduğu politik, kültürel, eğitim, sağlık ve medya yapıları 

oluşturarak, paralel bir yaşamı teşvik etmiştir. Bu yolla bir “gölge devlet” yaratarak, 

Kosova’nın bağımsızlığını elde etmesini sağlamayı amaçlamıştır. Rugova’nın bu 

stratejisi dört temel nokta üzerine inşa edilmiştir. Birincisi, seçimleri ve sayımları 

                                                 
402

 1995 yılında Belgrad merkezli bağımsız bir araştırma şirketinin düzenlediği kamuoyu yoklamasında 

Sırpların %54,5’i Arnavutlar ile ortak bir devlet içinde yaşayabileceklerini belirtirken, Arnavutların 

%65’i aksi yönde görüş bildirmiştir. Mertus, op. cit., s. 319. 



154 

 

boykot ederek ve Kosova ‘Cumhuriyeti’ devlet aygıtını ana hatlarıyla oluşturarak Sırp 

yönetiminin meşruiyetinin sorgulanmasıdır. İkincisi, Sırp güvenlik güçlerinin ve 

paramiliter gruplarının şiddeti tırmandırmayı hedefleyen provokasyonlarına 

kapılmayarak şiddet içeren eylemlerden uzak durmaktır. Üçüncüsü, uluslararası 

toplumun desteğini harekete geçirmektir. Dördüncüsü ise, Kosova’da Arnavut 

toplumunun bekasını sağlamaktır.
403

 Bu stratejide hayati öneme sahip olan paralel 

devlet yapıları aracılığıyla kendisini ortaya koyan Arnavutların dayanışması, kendi 

aralarındaki homojenliği sağlamanın temel unsuru olmuştur. Kosovalı Arnavutlar 

arasındaki toplumsal bağlaşmanın ve dayanışmanın bir yansıması olan paralel devlet 

yapıları ile Kosovalı Arnavut kimliği kurumsal bir nitelik kazanmıştır. 

Pasif direniş ve kurum inşası süreci, uygulamada Kosova’daki iktidar 

ilişkilerini de önemli ölçüde değiştirmiştir. Paralel devlet yapıları aracılığıyla 

Arnavutlar, yönetim deneyimi anlamında devlet olmanın temel gereklerini yerine 

getirmeye başlamışlardır. Diğer yandan Sırp yetkililer, bu paralel sistemi yok 

hükmünde değerlendirmişlerdir. Nüfusun çoğunluğu açısından egemenlik bu paralel 

devlet yapılarına ait olarak görülürken, Sırpların güç kullanma tekeline sahip olmaları, 

egemenliğin etkin kullanımının Belgrad’a ait olduğu anlamına gelmiştir. Bununla 

birlikte, 1990’lı yıllarda Kosova üzerindeki Sırp hâkimiyeti, gerçek bir kontrole 

dönüşememiştir. Çünkü oluşturulan paralel sistem, Kosovalı Arnavutların Sırp 

yönetimini meşru görmediklerinin bir ifadesi olmuştur. 

Yugoslavya’nın dağılması sürecinde yerel aktörler, amaçlarına ulaşmak için 

şiddeti kullanmayı seçerken, Kosovalı Arnavutların oluşturduğu paralel devlet 

yapılarının temel karakterini şiddet içermeyen direniş hareketi oluşturmuştur. Bu 

nedenle, Rugova’nın Kosova sorunu ile ilgili yaklaşımı, sorunun çözümü için tek 

                                                 
403

 Clark, op. cit., s. 70-71. 



155 

 

yolun savaş olduğunu düşünenlere göre son derece barışçı bir özelliğe sahiptir. Ancak 

Howard Clark’ın belirttiği gibi, Rugova pasifist bir lider olarak görülse de, izlediği 

politika daha çok pragmatik olarak nitelendirilebilir.
404

 Çünkü Kosova, tüm Arnavut 

polislerin silahsızlandırılması nedeniyle kendi polis gücü üzerindeki kontrolünü 

yitirmişti. Eğer Kosovalı Arnavutlar, kendi polis güçlerine sahip olmayı sürdürselerdi, 

politik amaçları doğrultusunda silahlı güç kullanmaları mümkün olabilirdi.
405

 Bunun 

dışında, 1991’den sonra Hırvatistan ve Bosna’daki savaşlar da, Kosovalı Arnavutlar 

açısından Sırbistan ile girişilecek bir askeri mücadelenin olası sonuçlarını göstermiştir. 

Bu dönemde Kosova’da olası bir savaşın sonucu, Arnavutların etnik temizliğe 

maruz kalmaları olabilecekti. 1992 yılında İbrahim Rugova, “Kosova’daki Sırp askeri 

varlığının gücü ile ilgili kesin bir bilgilerinin bulunmadığını, fakat bu varlığın güçlü 

olduğunu bildiklerini ve Sırpların elindeki modern silahlara karşı koyacak 

imkânlarının olmadığını” söylemiştir. Daha sonra Rugova, Sırp ordusuna karşı başarı 

ile direnme şanslarının bulunmadığını belirterek, Sırpların, tüm Arnavutları Kosova 

dışına sürmek için bu tür bir silahlı direnişi beklediklerini belirtmiştir. Bu çerçevede 

yapacakları tek şeyin katliama uğramaktansa, hayatta kalmak olduğunu ifade 

etmiştir.
406

 Böylece, pasif direniş stratejisi, Kosovalı Arnavutlara Sırp hâkimiyeti 

altında hayatta kalma fırsatı tanımıştır. Pasif direniş stratejisi, şiddet eylemlerinden 

uzak durmayı içermesinden dolayı Kosovalı Arnavutlar açısından fiziksel varlıklarının 

bekasının sağlanması ile ilişkilendirilebilecekken, paralel yönetim yapıları ise, kültürel 

kimliğin yeniden üretimindeki rolleri nedeniyle toplumsal güvenliğin sağlanması 

anlamında ele alınabilirler. Fakat bu paralel yönetim yapılarının toplumsal güvenlik 

                                                 
404

 Ibid., s. 6. 
405

 Michael Salla, “Kosovo, Non-violence and the Break-up of Yugoslavia”, Security Dialogue, Vol. 

26, No. 4 (1995), s. 432. 
406

 İbrahim Rugova, Impact International, 10 April-7 May, 1992, s. 10’dan aktaran Vickers, op. cit., 

s. 264. 



156 

 

gereksinimlerinin karşılanmasına ek olarak, “bağımsız” Kosova Cumhuriyeti’nin 

devletleşmesine de katkıda bulunduğu belirtilmelidir. 

 

4.1.1. Paralel Eğitim ve Sağlık Sistemleri 

 

Eğitim konusu, Sırp-Arnavut mücadelesinde her zaman önemli bir sorun 

olmuştur. Kosova sorunu yatay rekabet açısından değerlendirildiğinde, Miloşeviç 

yönetiminin uyguladığı kültür, dil ve eğitim politikaları nedeniyle, Kosovalı 

Arnavutlar kendi kimliklerinin tehdit edildiği algısını geliştirmişlerdir.
407

 Zor 

kullanarak gerçekleştirilen bir asimilasyon, bir etnik grubun geleneklerini ve 

kültürünü ortadan kaldırarak cebren bir başka grubun parçası haline gelmesi sonucunu 

doğurur. Nitekim Kosova’da Arnavutça eğitimin engellenmesinin asimilasyon 

politikasının en önemli aracı olduğu ileri sürülmüştür.
408

 Sırplar ve Arnavutlar 

arasında etnik temelde yaşanan ayrılma, kendisini öncelikle Kosova eğitim sisteminde 

göstermiştir. Fakat uygulamaya konan paralel eğitim sistemi, Arnavut kimliğinin 

kendisini yeniden üretmesine yardımcı olmuştur. 

Kosova’da Sırp politikasının temel hedefi Kosova’nın idari yapısının Sırbistan 

ile bütünleştirilmesi olmuştur. Bu kapsamda, 7 Ağustos 1990’da Sırbistan Meclisi, 

azınlık toplumlarının kültürel gereksinimlerini önemsemeksizin, Sırbistan’daki tüm 

okullarda tek tip bir eğitim programının uygulanmasını kararlaştırmıştır. Örneğin, bu 

karar sonrasında Sırp dili ve edebiyatı sınavlarında başarılı olamayan Arnavut 

                                                 
407

 Pula, op. cit., s. 805-806. Kosova’da gerçekleştirilen alan araştırmasında yapılan görüşmelerde, 

özellikle paralel eğitim sistemi uygulamaya konulana kadar geçen süreç içerisinde Arnavutların kendi 

kimliklerini yitirme algısına sahip oldukları gözlemlenmiştir. 
408

 Kosova sorununda eğitim konusunun oynadığı rol ile ilgili ayrıntılı bir çalışma için bkz. 

Kostovicova, op. cit. 



157 

 

öğrencilerin ortaöğretime geçişine izin verilmemiştir.
409

 1991-1992 eğitim yılında 

Kosova’da Arnavutça eğitim, tüm eğitim düzeylerindeki öğretmenlerin Sırp yönetimi 

tarafından işlerinden çıkarılması ile tamamen engellenmiştir. Sırp yönetimi, bu 

durumu, Arnavutların Sırp okul müfredatları ile çalışmak istememeleri şeklinde 

açıklamıştır.
410

 Mart 1991’de Sırbistan yönetimi, uygulanması öngörülen müfredatın 

uygulanmadığı ilk ve ortaöğretim kurumlarına ekonomik desteği kesme kararı 

almıştır. Bunun dışında, Sırpça eğitim müfredatını kabul etmeleri karşılığında daha 

yüksek maaş teklifi, Arnavut öğretmenleri ikna etmekte başarı sağlayamamıştır.
411

  

Ocak 1992’de ilk paralel eğitim kurumları faaliyetlerine başlamıştır. Bu 

kurumlar, Arnavutların Sırp devletine ve politikalarına karşı direnişlerinin sembolü 

haline gelmiş ve paralel sistemin en önemli başarısı olmuştur.
412

 1993 yılında paralel 

eğitim sistemi, 20.000 öğretmen, profesör ve idari görevli, 5291 anaokulu öğrencisi, 

312.000 ilkokul öğrencisi, 56.920 ortaokul öğrencisi, 2 engelliler okulu ve 12.000 

üniversite öğrencisi içermekteydi.
413

 NATO müdahalesinin hemen öncesinde baskının 

ve çatışmanın yoğunlaştığı bir ortamda bile, bu kurumlarda 267.000 Kosovalı Arnavut 

eğitim almaktaydı.
414

  

Kosovalı Arnavutlar için, paralel eğitim sistemi, kendi ulusal kimliklerinin 

muhafazası ve güçlendirilmesi sürecinde önemli rol oynamıştır. Fakat Sırplar, bu 

kurumları, Arnavut ayrılıkçılığı ile eş anlamlı görerek,
415

 sistematik baskılara maruz 

bırakmışlardır. Kısaca, Kosova eğitim sistemi üzerindeki kontrol, hem Sırplar hem de 

                                                 
409

 Vickers, op. cit., s. 247. 
410

 Ivanka Nedeva, “Kosovo/a: Different Perspectives”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, 

Thanos Veremis ve Evangelos Kofos ed., Athens, ELIAMEP, 1998, s. 112. 
411

 Kostovicova, op. cit., s. 87. 
412

 Clark, op. cit., s. 96. 
413

 The Independent International Commission on Kosovo, Kosovo Report: Conflict, International 

Response and Lessons Learned, Oxford, Oxford University Press, 2000, s. 46. 
414

 Marc Sommers ve Peter Buckland, Parallel Worlds: Rebuilding the Education System in 

Kosovo, Paris, International Institute for Educational Planning, 2004, s. 45. 
415

 Kostovicova, op. cit., s. 12. 



158 

 

Arnavutlar için, kendi ulusal kimliklerinin korunması anlamında büyük önem 

taşımıştır. Bağımsızlığı ilan edilen “Kosova Cumhuriyeti”nin gerçek anlamda faaliyet 

gösteren tek kurumu olan paralel eğitim sistemi, “Kosova Cumhuriyeti”nin 

kurumsallaşmasına da katkıda bulunmuştur.  

Paralel sağlık sistemi ise, Arnavut sağlık çalışanlarının işlerinden 

çıkarılmalarının sonucu olarak faaliyete başlamıştır. Bu işten çıkarmalar neticesinde 

kamusal sağlık hizmetlerinden ve sosyal güvenceden mahrum bırakılan insanlar için 

tek alternatif, paralel sağlık merkezleri olmuştur.
416

 1991 yılında faaliyetlerine 

başlayan paralel sağlık sistemi, 1998 yılı itibariyle 91 klinik ve 7.000 gönüllüsü ile 

350.000 kişiye tıbbi yardımda bulunmuştur.
417

 Fakat bu sistem, modern standartlara 

göre tatmin edici olmaktan uzak bir nitelikte olmuştur. 

 

4.1.2. Paralel Devlet Yapılarının Finansal Boyutu 

 

Kosovalı Arnavutların oluşturdukları paralel devlet yapılarının finansal desteği 

iki kaynaktan gelmiştir. Bunlar, 1992’nin başlarında Kosova’da kurulan Kosova 

Merkezi Finans Konseyi ve sürgünde faaliyet gösteren Kosova hükümeti tarafından 

koordine edilen ve yurtdışında kurulan Kosova Cumhuriyeti Hükümeti Fonu’dur.
418

 

Bu kurumlar aracılığıyla sağlanan mali kaynaklar, eğitim, sağlık, kültür, bilim, spor, 

tarım ve sosyal yardım gibi alanlarda kullanılmıştır.  

Kitlesel işten çıkarmalar, paralel devlet yapılarının oluşumunun arkasında 

yatan temel nedenlerden birisini oluşturmuştur. İşsizlik sorununu ve sosyal 

                                                 
416

 Vickers, op. cit., s. 262. 
417

 Clark, op. cit., s. 106-107. 
418

 Anna Danielson, “Tracing the Roots of Kosovar Informality”, 

http://student.statsvet.uu.se/modules/kurser/visadokument.aspx?id=12718, (12.07.2011). 

http://student.statsvet.uu.se/modules/kurser/visadokument.aspx?id=12718


159 

 

hizmetlerdeki eksiklikleri gidermeye yönelik olarak Rugova yönetimi, işlerinden 

çıkartılan Arnavutları istihdam etmeye çalışmıştır. Bu istihdam girişiminin mali 

kaynağını, tüm Kosovalı Arnavutlar’dan alınan %3 gelir vergisi ve şirketlerden alınan 

%10 oranındaki vergi oluşturmuştur.
419

 Bu vergiler, gönüllülük esasına göre toplanmış 

ve herhangi bir hukuki yaptırım içermemiştir. Bu gönüllü mali destek, toplumsal 

direniş düşüncesi üzerine oturmuştur. 

 

4.1.3. Miloşeviç Rejiminin Paralel Devlet Yapılarına Tepkisi 

 

Kosovalı Arnavutların Belgrad ile işbirliği yapmamasının ve ayrı bir yönetim 

sistemi kurmasının, Sırbistan yönetiminin Arnavutları siyasi, ekonomik ve toplumsal 

hayatın dışına itmesine ve Kosova’daki devlet kurumlarında Sırpların konumlarının 

geliştirilmesine yardımcı olduğu ileri sürülmüştür.
420

 Bununla birlikte, Sırbistan 

yönetimi, tüm paralel kurumları yasadışı ilan etmiş ve ciddi baskılara maruz 

bırakmıştır. Gerçekten, çeşitli insan hakları örgütlerinin raporlarının da belirttiği gibi, 

Sırp yönetimi, özellikle 1992 yılından sonra Kosovalı Arnavutlara kaşı daha baskıcı 

bir tutum takınmıştır.
421

 Polisin uyguladığı baskı günlük bir hal almış ve bu baskının 

en önemli hedefi, paralel kurumlarda görev alan Arnavutlar olmuştur.  

Sırplar, polis ve ordunun yardımıyla Kosova’yı yöneten ve kontrol eden 

ayrıcalıklı bir azınlık haline gelirken, Arnavutlar ise maruz kaldıkları baskılar 

sonucunda siyasi, toplumsal ve ekonomik hayatın dışına çıkarılmışlardır.
422

 Bu 

dönemdeki tutuklamaların büyük bölümü eski Yugoslavya ordusunda görevli 

                                                 
419

 Judah, op. cit., s. 73. 
420

 Salla, op. cit., s. 430. 
421

 Human Rights Abuses in Kosovo 1990-1992, http://www.hrw.org/legacy/reports/1992/yugoslavia/, 

(09.09.2009). 
422

 Maliqi, Kosova Separate…, s. 98. 

http://www.hrw.org/legacy/reports/1992/yugoslavia/


160 

 

askerlere, Arnavut entelektüellere, siyasi liderlere ve eski siyasi tutuklulara yönelik 

olarak gerçekleştirilmiştir. Bu tutuklamalar, iki amaca hizmet etmiştir. Birincisi, Sırp 

polisi eski Arnavut askerleri Yugoslavya’yı yıkma girişiminde oldukları gerekçesiyle 

tutuklayarak, Arnavutların bir askeri ayaklanma planladıkları korkusunu yaymıştır. 

İkincisi ise, eğer bir ayaklanma gerçekleşirse, Arnavutların etkili bir biçimde harekete 

geçmesini ve organize olmalarını engellemek olmuştur.
423

  

Miloşeviç, Kosova’daki çatışmayı yönetilebilir bir düzeyde tutmaya çalışmış 

ve böylece, Kosova sorununu bir iç sorun olarak ilan ederek uluslararası toplumun 

müdahalesinden kaçınmayı amaçlamıştır. Bu nedenle Belgrad yönetimi, Kosovalı 

Arnavutların kurduğu paralel devlet yapılarına ve şiddet içermeyen direnişlerine 

tolerans göstermiştir.
424

 Çünkü Rugova’nın şiddetten kaçınmaya dayalı stratejisi 

Kosova’da barışın korunmasında etkili olmuştur. Ayrılıkçı bir mücadelenin lideri olsa 

da Rugova, bağımsız Kosova mücadelesini politik ve barışçıl araçları kullanarak 

sağlamaya çalışması nedeniyle, Miloşeviç yönetimi tarafından dışlanmamıştır. 

Kosovalı Arnavutların pasif direniş hareketine tolerans gösterilmesinin bir başka 

nedeni ise, Bosna’daki çatışmaların sürdüğü bir dönemde bir başka cephenin 

açılmasının istenmemesi olmuştur. 

 

4.2. Seçim Boykotları ve Demokratik Temsil Sorunu 

 

Raymond Aron, bir devletteki toplumsal sözleşmenin yönetimin meşru olduğu, 

yani yurttaşların onayını aldığı veya bu yönde iradesini ifade ettiği şartları içerdiğini 

                                                 
423

 Human Rights Watch, “Human Rights Abuses of Non-Serbs in Kosovo, Sandzak and Vojvodina”, 

Human Rights Watch, Vol. 6, No. 6 (May 1994), s. 2-3.  
424

 Richard Caplan, “International Diplomacy and the Crisis in Kosovo”, International Affairs, Vol. 

74, No. 4 (1998), s. 751. 



161 

 

belirtmektedir.
425

 Kosovalı Arnavutlar ise, 1990’lı yıllarda Sırbistan’da düzenlenen 

çok partili seçimlere katılmayarak, Kosova üzerindeki Sırp yönetiminin meşruiyetini 

tanımadıklarını göstermişlerdir. Arnavutlar, bu seçimlere katılmanın bölgedeki şiddeti 

meşrulaştıracağını ve kendi rızaları olmadan yapılan anayasal değişikliklerin 

tanınması sonucunu doğuracağını düşünmüşlerdir.
426

 Kosova gibi etnik olarak 

bölünmüş toplumlarda gerçekleştirilen seçimler, söz konusu bölgedeki etnik ayrımı 

yansıtırlar ve meşru otorite yapıları haline dönüşürler.
427

 Fakat diğer yandan, bu tür 

seçimler, azınlıkların siyasal hayata katılarak kendilerini ifade etmelerinin yolunu da 

açabilir. Buna karşın Arnavutlar, tek amaç olarak bağımsız ve egemen bir Kosova 

belirledikleri için Sırbistan siyasi hayatına katılmayı reddetmişlerdir.  

9 Aralık 1990’da Sırbistan’daki ilk çok partili seçimler sonucunda SKP’nin 

devamı niteliğinde olan Miloşeviç liderliğindeki Sırbistan Sosyalist Partisi (SSP), 

meclisteki 250 sandalyenin 194’ünü kazanmış
428

 ve Miloşeviç, Sırbistan Devlet 

Başkanı olarak seçilmiştir. Arnavutlar, Sırbistan’da düzenlenen bu seçimleri boykot 

etmişlerdir. Demokratikleşme sürecinin başlangıcında etnik grupların yapısal 

konumlarının ele alınması önemlidir. Fakat Yugoslavya’nın gerçek bir demokrasi ile 

tanışmak üzere olduğu bir dönemde, Miloşeviç’in merkeziyetçiliği öne çıkaran söylem 

ve uygulamaları, Kosovalı Arnavutlar tarafından tepki ile karşılanmıştır. 

Kosovalı Arnavutların 1990’lı yıllardaki seçim boykotları, Sırbistan ve YFC 

meclislerinde Kosova’yı temsil eden sandalyelerin Miloşeviç’in SSP’sine ve aşırı 

milliyetçi Vojislav Seselj’in Sırbistan Radikal Partisi’ne gitmesine yol açarak, 

                                                 
425

 Raymond Aron, Demokrasi ve Totalitarizm, çev. Vahdi Hatay, Ankara, Kadim Yayınları, 2011, s. 

50. 
426

 Maliqi, op. cit., s. 38. 
427

 Hâkim grup ile etnik azınlıklar arasındaki ilişkilerin işbirliğinden çok düşmanlıkla tanımlandığı 

durumlarda, bölünmüş toplum kavramından bahsedilebilir. Bölünmüş toplum kavramı ile ilgili bir 

çalışma için bkz. Anthony Oberschall, Conflict and Peace Building in Divided Societies: Responses 

to Ethnic Violence, Londra, Routledge, 2007. 
428

 Poulton, op. cit., s. 20. 



162 

 

Sırbistan’daki liberal seslerin kendilerini daha güçlü bir biçimde ifade etmelerinin 

önünü tıkamıştır.
429

 Bunun dışında, Kosovalı Arnavutlar, Miloşeviç rejimine muhalif 

olan demokrasi yanlısı Sırp siyasi aktörleri ile işbirliği gerçekleştirme arayışında 

olmamışlardır.
430

 Diğer bir deyişle, Kosovalı Arnavutların Sırp siyasal hayatına 

katılmayı reddetmeleri sonucunda, Arnavutlar ile demokrasi yanlısı Sırp siyasi 

aktörleri arasında bir diyalog kurmak mümkün olmamıştır. 

Temmuz 1992’de Milan Paniç’in Sırbistan Başbakanı olması, KDL ile diyalog 

ve uluslararası toplumun Kosova sorununun çözümünde rol alması hususunda bir 

fırsat yaratmıştır. Ağustos 1992’de Londra’da Rugova ile görüşen Paniç, Kosova’da 

insan haklarının iyileştirilmesi ve özerk statü konusunun görüşülmesi sözünü 

vermiştir.
431

 Ekim 1992’de Kosova’yı ziyaret eden Paniç’in başkanlık seçimlerinde 

destek olması için Rugova ile anlaşmaya çalışması, Rugova’yı siyasal bir aktör olarak 

kabul ettiğinin bir göstergesi olmuştur. Fakat bu çaba başarısız olmuş ve Aralık 

1992’deki seçimleri Miloşeviç kazanmıştır. Eğer Arnavutlar bu seçimlere katılmış 

olsalardı, Miloşeviç devlet başkanı olarak seçilmeyebilirdi. Çünkü 1992’den beri 

Sırbistan’da düzenlenen seçimlerde Miloşeviç’in seçim zaferleri çok az oy farkları ile 

gerçekleşmiştir.
432

 Arnavutların nüfus oranı düşünüldüğünde, Sırbistan Meclisi’nin 

%10’unu oluşturma potansiyelleri bulunmaktaydı.
433

 Böylece Kosovalı Arnavutlar, 

1992 seçimlerinde Sırbistan’daki Miloşeviç muhalifi partiler ile birlikte hareket etmek 

yerine, dolaylı olarak Miloşeviç’e ‘destek’ vermişledir. 

                                                 
429

 Hakan Wiberg, “The Roles of Civil Society: Case of Kosovo/a”, Conference Report - 

International Migration, Development and Integration, Kristof Tamas ve Malin Hansson ed., 

Stockholm, Ministry of Foreign Affairs, 1999, s. 90. 
430

 Clark, op. cit., s. 94. 
431

 Vickers, op. cit., s. 267. 
432

 Judah, op. cit., s. 70. 
433

 Tom Gallagher, The Balkans in the New Millennium: In the Shadow of War and Peace, Londra, 

Routledge, 2005, s. 30. 



163 

 

Kosovalı Arnavutların seçim boykotu, sadece bağımsızlık isteklerini 

yansıtmamış, ayrıca o dönemdeki uluslararası kamuoyunun doğru bir değerlendirmesi 

de olmuştur. Miranda Vickers, bu durumu, 1992 seçimlerinde Arnavut oylarının 

Miloşeviç iktidarına son verebileceğine, fakat Sırbistan uluslararası toplum tarafından 

dışlanmaya devam etmezse, Arnavutların amaçlarına ulaşamayabilecekleri şeklinde 

açıklamaktadır.
434

 Aynı şekilde KDL’nin başkan yardımcısı olan Fehmi Agani de, 

Miloşeviç’in Yugoslavya’nın dağılmasını sağladığını ve bu şekilde devam ederse, 

Sırbistan’ın da dağılacağını ve bu nedenle, Miloşeviç iktidarının devamının 

Arnavutların mücadelesi için daha iyi olacağını belirtmiştir.
435

  

Kosovalı Arnavutların Yugoslavya’daki seçimleri boykot etmesinin bir başka 

açıklaması olarak, Sırp baskısı ve iki etnik grup arasındaki ilişkilerdeki bozulmanın, 

Kosova sorununun bölgedeki insan hakları sorununun çözümü ile değil, Arnavutların 

ülkesel hak taleplerinin karşılanması ile çözülebileceği inancını güçlendirmesidir. Bu 

nedenle, 1990’lı yıllarda Sırbistan’da yapılan seçimler, Kosovalı Arnavutlar tarafından 

siyasi değişimin birer aracı olarak görülmemişlerdir. Bu durum, KDL’nin Sırbistan 

siyasi hayatında Miloşeviç rejimi karşıtı politik gruplar ile işbirliği yapmak yerine, 

uluslararası toplumun desteğini sağlamaya çalışmasının bir nedeni olmuştur. 

Seçimlerin boykot edilmesinin yanı sıra düzenlenen paralel seçimler, Sırp 

yönetiminin meşruiyetinin reddinde önemli olmuşlardır. Bu çerçevede, 24 Mayıs 

1992’de Kosovalı Arnavutlar, kendilerini uluslararası topluma bir devlet olarak 

tanıtmak amacıyla parlamento ve başkanlık seçimleri düzenlediler. Bu seçimler 

sonucunda kendi meclislerini oluşturan Arnavutlar, İbrahim Rugova’yı “Kosova 

Cumhuriyeti”nin başkanı olarak seçmişlerdir. Bu seçimlerle Kosovalı Arnavutların 

                                                 
434

 Vickers, op. cit., s. 268. 
435

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 48-49. 



164 

 

paralel devlet oluşturma çabalarının kurumsal yapısı tamamlanmıştır. Sırbistan, 

Kosova üzerindeki hukuki yetkilerini sürdürürken, Rugova yönetimi büyük bir 

meşruiyete sahip olan paralel bir otorite haline gelmiştir. Kosova’da şiddet dolu gergin 

bir ortamın hüküm sürdüğü 22 Mart 1998’de Kosovalı Arnavutlar, “Kosova 

Cumhuriyeti”nin yasama organı ve başkanlık makamı için seçimler düzenlemeye 

devam etmişlerdir. Arnavutlar, 1990’lı yıllarda düzenledikleri seçimler aracılığıyla 

oluşturdukları siyasi yapıların sürekliliğini sağlamışlardır. Sırp yönetimi ise, 

düzenlenen bu seçimleri yasadışı bir politik eylem olarak görse de, Kosovalı 

Arnavutların siyasal olarak kendi varlıklarını ortaya koymalarının en önemli yolu olan 

bu seçimlerin silahlı mücadele yöntemini dışarıda bırakması nedeniyle, engellemek 

için bir çaba göstermemiştir. 

Kosovalı Arnavutların Ocak 1994’te Yugoslavya’da düzenlenen seçimleri 

boykot etmeleri, sadece Miloşeviç’in iktidarını sürdürmesine katkıda bulunmamış 

fakat ayrıca “Arkan” olarak da bilinen aşırı Sırp milliyetçisi paramiliter grup lideri 

Zeljko Raznatoviç’in Kosova milletvekili olarak seçilmesi sonucunu doğurmuştur.
436

 

Raznatoviç’in seçim kampanyasında, “size hiçbir şey için söz vermiyorum, sadece 

Sırp halkının korunması gerektiğini söylüyorum” şeklindeki ifadesi,
437

 tüm ekonomik 

ve toplumsal sorunların milliyetçi ideoloji karşısında ikincil bir önemde olduğunu 

göstermesi bakımından önemlidir. 

 

                                                 
436

 Kosova’dan seçilen 24 milletvekilinin 21’i Sırbistan Sosyalist Partisi’nden, ikisi Vojislav Seselj’in 

aşırı milliyetçi Radikal Partisi’nden ve bir tanesi Demokratik Muhalefet’ten seçilmiştir. Vickers, op. 

cit., s. 279-280. 
437

 Susan Woodward, Balkan Tragedy: Chaos and Dissolution after the Cold War, Washington, 

Brookings Institution Press, 1995, s. 354. 



165 

 

4.3. Uluslararası Toplumun Kosova Sorununa Yaklaşımı ve Dayton 

Anlaşması Sonrası Dönem 

 

Başlarda uluslararası toplum tarafından Kosova sorunu, Sırbistan içerisinde bir 

insan hakları ve özerk statü sorunu olarak görülmüştür. Örneğin, Aralık 1994’de BM 

Genel Kurulu, Kosova’daki insan hakları ve özerklik sorunu ile ilgili kaygılarını dile 

getiren kararında, Sırbistan’ın bölge üzerindeki yönetimini ve otoritesini sorgulayan 

bir ifade kullanmamıştır.
438

 Böylece, uluslararası toplum, 1998’e kadar bölgede 

yaşanan insan hakları sorunları ile Arnavutların özerk statü sorununa ve Sırbistan’ın 

toprak bütünlüğünün korunmasına öncelik veren bir tutum takınmıştır. 

Eski Yugoslavya’da yaşanan çatışmalar, uluslararası toplumda ciddi kaygılar 

uyandırırken, aynı dönemde Kosova sorunu benzer kaygılara yol açmamıştır. 

Uluslararası toplumun Kosova sorununa dikkat göstermemesinin temel nedenleri 

arasında, bölgede somut bir çatışmanın bulunmaması ve Hırvatistan ve Bosna-

Hersek’teki çatışmaların öncelik kazanması bulunmaktadır. Nitekim Kosova’nın 

bağımsızlık ilanının tanınması yönündeki talebin uluslararası toplum tarafından kabul 

görmemesinin bir açıklaması, bu yönde bir kararın bölgesel barış ve istikrarı tehlikeye 

sokabileceği değerlendirmesi olmuştur.
439

 Bununla birlikte, Bosna-Hersek sorununun 

çözülmesi ve Kosova’daki baskıların etnik temelli saldırılara ve çatışmalara 

dönüşmesi, uluslararası toplumun dikkatini bu bölgeye yöneltmesine yol açmıştır. 

Uluslararası toplum, özellikle, çatışmanın artmasından, insani sonuçlarından ve diğer 

bölge ülkelerine yayılması riskinden son derece kaygı duymuştur. 

                                                 
438

 Salla, op. cit., s. 434-435. 
439

 Gerçekten uluslararası toplumun Kosovalı Arnavutların tanınma talebini reddetmesinin bir 

açıklaması, böyle bir kararın Hırvatistan’da, Makedonya’da ve Bosna-Hersek’te de benzer eğilimlere 

yol açabileceği kaygısı olmuştur. Enver Hasani, Dissolution of Yugoslavia and the Case of Kosova: 

Political and Legal Aspects, Tirana, Albanian Institute of International Studies, 2000, s. 47-48. 



166 

 

Kosova sorununu ele alan ilk uluslararası örgüt Avrupa Güvenlik ve İşbirliği 

Teşkilatı (AGİT) olmuştur. 1-19 Temmuz 1991 tarihleri arasında yapılan Avrupa 

Güvenlik ve İşbirliği Konferansı Ulusal Azınlıklar Uzmanlar toplantısında Sırbistan, 

Kosova politikası nedeniyle ağır bir biçimde eleştirilmiştir.
440

 AGİT dışında 

uluslararası toplumun Kosova’ya yönelik ilgisini göstermesi açısından bir hükümet-

dışı örgüt olan İnsan Hakları İzleme Örgütü, 1990’lı yılların başından itibaren 

Kosova’daki insan hakları ihlallerini yakından izlemeye almıştır.
441

 Fakat uluslararası 

toplumun Kosova sorununa yönelik tavrının belirlenmesinde 1990’lı yılların ilk 

yarısında Kosova’daki insan hakları ihlalleri ile ilgili raporların çok az etkisi olmuştur. 

27 Ağustos 1991’de Avrupa Topluluğu (AT), Fransa Anayasa Mahkemesi 

Başkanı Robert Badinter başkanlığında bir komisyon kurmuştur. Badinter Komisyonu 

olarak da bilinen bu komisyon, 29 Kasım 1991’de açıkladığı kararlarında, sadece 

cumhuriyetlerin bağımsızlık ilan edebileceklerini ve özerk bölgelerin kendi kaderini 

tayin hakkı çerçevesinde bağımsızlık ilan edemeyeceklerini belirtmiştir.
442

 Bu 

çerçevede, AT’nin Yugoslavya’dan ayrılma isteğinde olan devletlerin tanınması ile 

ilgili kararı 16 Aralık 1991’de Brüksel’de toplanan Bakanlar Konseyi’nde alınırken,
443

 

Badinter Komisyonu’nun kararları çerçevesinde Kosovalı Arnavutların 23 Aralık 

tarihinde yaptıkları devlet olarak tanınma talebi geri çevrilmiştir.
444

 Badinter 

Komisyonu, Arnavutların, Kosova’nın kolektif federal başkanlık düzeyinde temsil 

                                                 
440

 Bkz. Troebst, op. cit., s. 36-43. 1 Ağustos 1975’te toplanan Avrupa Güvenlik ve İşbirliği 

Konferansı, 1994 yılındaki Budapeşte Zirvesi’nde Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı adını alarak 

kurumsal bir nitelik kazanmıştır. 
441

 Human Rights Abuses in Kosovo, 1990-1992, op. cit. 
442

 Cumhuriyetlerin, uluslararası hukukun uti possidetis juris ilkesi doğrultusunda daha önce sahip 

oldukları sınırlar çerçevesinde bağımsız olabilecekleri kaydedilmiştir. Bu ilke, bağımsızlıklarını yeni 

kazanan devletlerin bağımsızlıktan önce sahip oldukları aynı sınırlar içinde egemen olabileceklerini 

belirtmektedir. Gezim Krasniqi,  “Citizenship as a Tool of State-building in Kosovo: Status, Rights, and 

Identity in the New State”, CITSEE Working Paper Series, No. 10 (2010), s. 7. 
443

 Richard Caplan, Europe and the Recognition of New States in Yugoslavia, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2005, s. 15. 
444

 Bkz. Bartram S. Brown, “Human Rights, Sovereignty, and The Final Status of Kosovo”, Chicago-

Kent Law Review, Vol. 80 (2005), s. 235-272; Caplan, op. cit., s. 70. 



167 

 

edilmesinin, egemen federe bir birim olarak tanınmayı beraberinde getireceği 

argümanını dikkate almamıştır. Gerçekten uluslararası toplumun Sırbistan yönetiminin 

yıllardır süren baskısına direnen Arnavutların davasına uzun süre Sırbistan’ın toprak 

bütünlüğü korunarak bir çözüm bulunması yönündeki tercihinde, Kosova’nın eski 

Yugoslavya zamanında federe cumhuriyet değil de, “sadece” özerk bölge olmuş 

olması önemli bir gerekçe oluşturmuştur.
445

 

1992 yılının yaz aylarında İngiltere ve BM öncülüğünde Bosna’daki etnik 

temizliği sona erdirmek amacıyla Londra’da toplanan uluslararası konferansta 

Kosovalı Arnavut temsilciler, konferansın katılımcısı olarak değil, gözlemcisi olarak 

yer almışlardır. Bu konferansın Kosova sorunu ile ilgili tek sonucu, Kosova’ya insan 

hakları gözlemcilerinin yerleştirilmesi kararı olmuştur.
446

 Bu dönemde Kosova sorunu 

ile ilgili en önemli uluslararası gelişme, 27 Aralık 1992’de ABD Başkanı George 

Bush’un, Kosova politikası nedeniyle Miloşeviç’e Sırbistan’daki stratejik hedeflere 

hava saldırısı düzenlenebileceği tehdidinde bulunması ve bu tehdidin, 10 Şubat 

1993’de yeni ABD Başkanı Bill Clinton tarafından tekrarlanması olmuştur.
447

 Hem 

Bush, hem de Clinton yönetimlerinin Kosovalı Arnavutlara uygulanan etnik temizliği 

durdurmak için tüm araçları kullanabileceklerini belirtmesi, silahlı mücadele taraftarı 

radikal Arnavut unsurları güçlendiren bir unsur olarak görülebilir. 

Kosova’da çatışmaların başlamasından önce uluslararası topluma Sırp azınlık 

ile Arnavut çoğunluk arasındaki etnik nefretin tırmanmasının önlenmesi için etkili 

önlemler alması çağrıları yapılmıştır. Bu çağrılarda çatışan taraflar arasında siyasi 

diyalog ve müzakerelerin başlatılması, Kosovalı Arnavutların insan haklarının 

sağlanması, ekonomik yardımın genişletilmesi ve sivil toplumun güçlendirilmesi yer 

                                                 
445

 Bu yöndeki bir değerlendirme için bkz. Kut, op. cit., s. 96. 
446

 Vickers, op. cit., s. 266. 
447

 Woodward, op. cit., s. 306 ve 500. 



168 

 

almıştır.
448

 Fakat bu çağrılara rağmen uluslararası toplumun soruna politik çözüm 

bulmak hususunda gerekli adımları atmakta geç kalması ve göreceli isteksizliği ve de 

Sırp yönetiminin uzlaşmaz tavrı, sorununun şiddette dönüşmesinde önemli rol 

oynamıştır. Örneğin, 1993’te Sırp yetkililer, BM İnsan Hakları Komisyonu Özel 

Raportörü’nün Yugoslavya’da ofis açma girişimlerini engellemişler, BM personeline 

vize vermemişler ve UAÖ’nün Kosova’yı ziyaret isteğini geri çevirmişlerdir.
449

  

Howard Clark, Kosova’nın Sırbistan’ın politik hâkimiyetinden savaş olmadan 

kurtulabileceğini ileri sürmekle birlikte, uluslararası toplum tarafından bu yönde bir 

girişimin söz konusu olmadığını belirtmiştir.
450

 Çünkü Yugoslavya’nın parçalanması 

sürecinde NATO, AB, Batı Avrupa Birliği ve hatta BM gibi kurumlar kendi rollerinin 

yeniden tanımlanması çabası içinde olmuşlardır. Batılı devletler, Hırvatistan ve 

Bosna’daki çatışmaların sona erdirilmesine öncelik verdikleri için, Kosovalı 

Arnavutların uyguladığı pasif direniş stratejisi işlerini kolaylaştırmıştır.  

Kosovalı Arnavutlar, Sırp baskısına karşı barışçı direnişleri nedeniyle 

dünyanın sempatisini kazanmış olsalar da, bu sempatinin, sorunun kendi istedikleri 

yönde çözümü için destek anlamına gelmediğini bütün açıklığıyla 1995’te 

görmüşlerdir. Bosna-Hersek’teki savaşı sonlandıran 14 Aralık 1995 tarihli Dayton 

Anlaşması’nda Kosova sorununa, YFC’ne uygulanan ambargoların kaldırılması ile 

ilgili ön koşullarla bağlantılı olarak sadece bir defa değinilmiştir. İki nedenden dolayı 

Kosova, Dayton Anlaşması ile sonuçlanan sürecin gündeminde yer almamıştır. 

Birincisi, Dayton Anlaşması kapsamında müzakere edilecek çok fazla konu olduğu 

için, diğer önemli sorunlar gündeme alınmamıştır. İkincisi, Bosnalı Sırpları gerekli 

uzlaşmaya zorlayabilecek olan Miloşeviç yabancılaştırılmak istenmemiştir. Çünkü 

                                                 
448

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 76. 
449

 Human Rights Watch, op. cit., s. 4. 
450

 Clark, op. cit. 



169 

 

Miloşeviç’in işbirliğinin anlaşmanın başarısı için gerekli olduğu düşünülmüştür. 

Dayton Anlaşması’nın gündemine Kosova sorununun alınmamasının bir başka nedeni, 

henüz Kosova’da bir çatışma olmaması ve bu nedenle bu sorunu ele almayı 

gerektirecek bir aciliyetin olmadığının düşünülmesidir.
451

  

Dayton sürecinde Miloşeviç yönetimine, Kosova’daki insan hakları ihlalleri ile 

ilgili ciddi bir suçlamada bulunulmamıştır. Aksine, Dayton Anlaşması’nın 

yaratıcılarından birisi olarak görülmesi, Miloşeviç’i Kosova konusunda rahatlatmıştır. 

Bu nedenle, Batı, Dayton sürecinde Miloşeviç’e karşı kullanabileceği bir pazarlık 

şansını yitirmiştir. Dayton sonrası dönemde de uluslararası toplum, Miloşeviç 

üzerinde baskı uygulamakta isteksiz görünürken, Miloşeviç yönetimi de, Kosova’da 

çatışmaların başladığı döneme kadar görece “barış yanlısı” bir çizgi izlemiş ve 

kendisini Balkanlar’ın istikrarının önemli bir faktörü olarak sunmuştur.  

Dayton Anlaşması sırasında kendi durumlarının uluslararası kamuoyunun 

ilgisini çekmemesi, kendilerinin anlaşma sürecinde temsil edilmemesi ve Miloşeviç’e 

bu anlaşma ile barışın garantörü statüsü verilmesi, Kosovalı Arnavutlar’da tam bir 

hayal kırıklığı yaratmış ve sürdürdükleri pasif direnişin kendilerini bir yere 

götürmeyeceği yönünde bir düşünce uyandırmıştır. Dayton sonrası dönemde hem 

Kosova’da, hem de Arnavut diasporası
452

 arasında Rugova’nın savunduğu barışçıl 

siyasetin reddi yönünde bir eğilim gelişmeye başlamıştır. Daha önce de bu yönde 

eğilimler söz konusu olsa da, bu defa daha güçlü ve organize bir nitelik göstermiştir. 

Muhalefet liderlerinden Adem Demaçi ve Kosova dışındaki hükümetin başbakanı 

                                                 
451

 Caplan, “International Diplomacy…”, s. 750-751.  
452

 Örneğin, Kosova’da çatışmalar başladıktan sonra, Arnavut diasporası “Vatan Çağırıyor” fonu 

aracılığıyla KKO’ya ciddi destek sağlamıştır. Arnavut diasporası ile ilgili bir çalışma için bkz. Victor 

Gray, “The Albanian Diaspora and Security in the Balkans”, European Security, Vol. 8, No. 3 (1999), 

s. 133-148. 



170 

 

Bujar Bukoshi’nin isimleri giderek daha çok duyulur olmuştur.
453

 Arnavutların büyük 

çoğunluğu açısından Kosova’daki statüko sürdürülemez olarak değerlendirilmiştir. 

Dayton Anlaşması sürecinin de gösterdiği gibi Rugova’nın şiddet içermeyen 

yaklaşımının somut sonuçlar doğurmayarak Kosova sorununu uluslararası katılımlı bir 

müzakereye taşıyamamasına bağlı olarak Arnavutlar, barışçıl bir strateji ile 

mücadelelerinin bir sonuca varamayacağını düşünmeye başlamışlardır. 

Robert Caplan, KKO’nun Rugova’nın ılımlı politikalarına bir tepki olarak 

ortaya çıktığını ve Bosna-Hersek’teki etnik sınırların meşrulaşmasından esinlendiğini 

belirtmiştir.
454

 Gerçekten, Dayton Anlaşması’nda Bosnalı Sırplara kendi 

cumhuriyetlerine sahip olma hakkı tanınması, Kosovalı Arnavutlar tarafından 

Balkanlar’da etnik temelli ülkesel düzenlemelerin Batı tarafından meşru görüldüğü ve 

sadece kuvvet kullanımı ile Batı’nın dikkatinin çekilebileceği şeklinde 

algılanmıştır.
455

 Böylece, Kosovalı Arnavutlar arasında eğer savaşa katılmazlarsa, 

müzakere masasında yer alamayacakları yönündeki görüş güçlenirken, uluslararası 

toplumun Kosova’yı ciddi bir sorun olarak görmemesi nedeniyle, sorunun çözümü 

yolunda politik ve diplomatik araçların tükendiği düşünülmeye başlamıştır. 

Demokrasi, hukukun üstünlüğü ve insan ve azınlık haklarına saygı, eski 

komünist federasyonlarda yer alan ülkelerin uluslararası alanda egemen devletler 

olarak tanınmasının önkoşulları olarak Batılı devletler tarafından ortaya konmuş olan 

değerlerdir. Fakat Nisan 1996’da AB’nin, Kosova’daki baskıların sürdüğü bir 

dönemde ve söz konusu değerler doğrultusunda bir ilerlemenin kaydedilmediği bir 

zamanda YFC’ni tanıma kararı alması, Kosovalı Arnavutları öfkelendirmiştir. 

Miloşeviç’in Kosova üzerinde elini rahatlatan AB’nin bu tavrı, pasif direniş 

                                                 
453

 Kut, op. cit., s. 152. 
454

 Caplan, op. cit., s. 745-761. 
455

 Gallagher, op. cit., s. 34. 



171 

 

stratejisini zayıflatmış ve silahlı direnişe yönelik desteği arttırmıştır. Bu çerçevede, 

Nisan 1996’da yaşanan şiddet olayları, AB’nin YFC’ni tanıma kararına bir tepki 

olarak görülebilir. Önceleri bu şiddet olaylarının sorumluluğunu hiçbir grup 

üstlenmezken, BBC’ye gönderilen bir mektup ile Decan ve Pec şehirlerinde öldürülen 

Sırpların sorumluluğu KKO tarafından üstlenilmiştir.
456

 Görüldüğü üzere, Kosova 

sorunu ile ilgili olarak uluslararası toplumun görece edilgen tutumunun Kosovalı 

Arnavutların radikalleşmesine katkıda bulunduğu ileri sürülebilir. 

Arnavutlar için kısa dönemdeki stratejik hedef, uluslararası toplumun dikkatini 

Kosova sorununa yoğunlaştırmasını sağlamak olmuştur. Sırbistan liderliği açısından 

ise, uluslararası toplumun Kosova sorununa yönelik dikkatini dağıtmak, tavsatmak ve 

temel tezleri olan “bu sorunun Yugoslavya’nın bir iç sorunu olduğunu” kabul 

ettirebileceği bir sürece sokmak olmuştur.
457

 Bu noktada Sırbistan liderliği, Kosova 

krizinin başlangıcından itibaren Kosova’nın Sırbistan’ın egemenliğinde olduğunu 

belirtmiştir. Egemenlik nosyonu, Sırp söylemine hâkim olmuş ve bu çerçevede 

içişlerine müdahaleden ve saldırıdan korunmayı önceleyen geleneksel ulus-devlet 

anlayışı, Sırp ulusal politikasının temel dayanağını oluşturmuştur.  

Her ne kadar Rugova, ABD ile özel ilişkiler kurduğunu iddia etse de, Ağustos 

1997’de Washington’a yaptığı ziyaret sırasında, ABD Dışişleri Bakanı Madeleine 

Albright, KDL’nin “Kosova Cumhuriyeti” hedefinin ABD’nin Balkan politikası ile 

uyumlu olmadığını belirterek, Kosova sorununa çözümün YFC ve Sırbistan içerisinde 

bulunması gerektiğini ifade etmiştir.
458

 Genel olarak NATO müdahalesi öncesine 

kadar uluslararası toplum, ne Sırpların temel amacı olan statükonun devamını, ne de 

Arnavutların temel amacı olan ayrılmayı bir seçenek olarak görmüştür. 

                                                 
456

 Vickers, op. cit., s. 292. 
457

 Türkeş ve Sait, op. cit., s. 89. 
458

 Troebst, op. cit., s. 75. 



172 

 

Tim Judah’a göre, eğer Sırp yönetimi ve uluslararası toplum Kosova sorununa 

farklı bir biçimde yaklaşsaydı, KKO var olmayabilir ve uygulanan pasif direniş 

stratejisi başarı kazanabilirdi.
459

 Gerçekten Kosova’da Sırp baskısının artması ve 

uluslararası toplumun Kosovalı Arnavutlara yönelik duyarsız tavrının sürmesi, 

KKO’nun ortaya çıkışının psikolojik temelini oluşturmuştur. Böylece, 1990’lı yılların 

ilk yarısında Arnavutların sürdürdüğü pasif direnişe yönelik uluslararası toplumun 

ilgisizliği, insan hakları ihlalleri üzerinden dile getirilen iddiaların değil, silahlı 

mücadelenin önem kazanmasına yol açmıştır. 

 

4.4. Kosovalı Arnavutların Kimliklerini Savunma Şekilleri 

 

Kültürel milliyetçilik, mevcut devlet yapısı içinde faaliyet göstererek, kültürel 

yeniden üretim için önemli olan hakları sağlamaya çalışır. Kültürel milliyetçiliğin 

amacı, mevcut düzeni değiştirmek değil, bu düzen içinde değişiklikler yapmaktır. Bu 

niteliğinden dolayı revizyonist olmaktan çok statüko yanlısıdır.
460

 Fakat kültürel 

özerklik arayışındaki bir azınlık grubunun içinde bulunduğu devlette kimliğini 

korumak ve geliştirmek için kimi kültür unsurları ile ilgili talepleri ve arayışları, 

çoğunluk grup tarafından ayrılıkçı taleplerin bir uzantısı olarak görülebilir. Çoğunluk 

grubu tarafından azınlık grubunun kültürel özerklik taleplerinin reddi yönündeki tavrı, 

taraflar arasında çatışmacı ilişkilerin doğmasına yol açabilir. Çünkü baskı, eğitimin ve 

kültürel kurumların yasaklanması, yasal ve anayasal hakların kaldırılması gibi askeri 

olmayan güvensizlikler çatışmaya dönüşme potansiyeline sahiptirler.  

                                                 
459

 Tim Judah, “The Kosovo Liberation Army”, Perceptions, Vol. 5, No. 3 (September-November 

2000), s. 61-62. 
460

 Roe, op. cit., s. 64. 



173 

 

Bu ortamda, azınlık grubu tarafından özerk bölge uygulamalarından mevcut 

devletten ayrılmaya kadar varabilen seçenekleri içeren ülkesellik ile yakından ilgili 

talepler gündeme getirilebilir.
461

 Bu tür talepler, devletin otoritesine, birliğine ve 

toprak bütünlüğüne meydan okuma olarak algılanabilir. Çünkü bu talepleri ortaya 

koyan toplumsal gruplar, hâkim ulusal kimlik ve kültür ile bütünleşmeyi kabul 

etmezler. Nitekim toplumsal güvenlik kavramı da, birçok durumda devletin güvenliği 

ile toplumsal güvenliğin örtüşmeyeceğini ve hatta karşı karşıya gelebileceğini 

vurgulamaktadır.
462

 Kosovalı Arnavutların 1990’lı yıllardaki temel talepleri de daha 

önceleri sahip oldukları özerk statünün yeniden ihdasından, tam bağımsızlık 

mücadelesine doğru bir evrim geçirmiştir. 

Çalışmanın teorik çerçevesi ile uyumlu bir biçimde Kosovalı Arnavutlar, 

kimliklerine yönelik tehditlere karşı iki şekilde tepki göstermişlerdir. Birincisi, 

izledikleri pasif direniş stratejisi ve oluşturdukları paralel devlet yapıları aracılığıyla 

kültürel ve kurumsal araçları kullanarak kimliklerini ve varlıklarını korumaya 

çalışmışlardır. İkincisi ise, KKO’nun ortaya çıkışı, Sırp yönetiminin meşru kuvvet 

kullanma tekeline karşı bir meydan okuma anlamına gelmiş ve Arnavutlar, silahlı güç 

şeklinde örgütlenerek sorunu askeri güvenlik sektörüne taşımışlardır. Bu çerçevede, 

1990’lı yıllarda Kosova’daki Sırp hâkimiyetine yönelik Arnavut direnişi, Rugova 

liderliğindeki şiddet içermeyen pasif direniş ile KKO’nun silahlı mücadelesi olmak 

üzere iki şekil almıştır.  

 

  

                                                 
461

 Ibid., s. 64. 
462

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 185-186. 



174 

 

4.4.1. Pasif Direniş Stratejisinden Aktif Direniş Çağrılarına 

 

Pasif direniş stratejisinin en önemli aktörü, İbrahim Rugova’nın liderliğinde 23 

Aralık 1989’da Priştine’de kurulan KDL’dir. KDL’nin kuruluşunda “lig” kelimesinin 

kullanılmasında 1878 yılında Prizren Ligi adı altında kurulan ilk Arnavut milli 

hareketine gönderme yapılması amaçlanmıştır. Kendisini bir siyasi partiden çok bir 

ulusal hareket olarak ortaya koyan KDL, Kosova’da paralel kurumların oluşturulması 

ve örgütlenmesinde önemli bir rol oynamıştır. KDL’nin oluşturduğu danışma 

komiteleri eğitim, sağlık, ekonomi ve kültür gibi alanlarda devlet bakanlıkları gibi 

faaliyet göstermişlerdir.
463

 Bu durum, KDL’nin Arnavutlar üzerinde tam bir kontrol 

kurmasıyla sonuçlanmıştır. 

Rugova yönetimi ve uyguladığı pasif direniş stratejisi, siyasal özerkliği 

kültürel ve politik araçları kullanarak gerçekleştirmeyi amaçlamıştır. Fakat Kosovalı 

Arnavutların hareketleri bir kültürel haklar mücadelesi olarak tanımlanırsa, o zaman 

bir takım hakların sağlanması ile sorunun çözümüne ulaşılabilineceği imajı ortaya 

çıkar. Oysaki Arnavutların temel talebi kendi kendilerini yönetmek olmuş ve 

Sırbistan’ın toprak bütünlüğünü tehdit etmelerinin temel nedeni de kendi siyasi 

iktidarlarını talep etmeleri olmuştur. Gerçekten, Kosova’da Arnavutlar ve Sırplar 

arasındaki anlaşmazlık, bölge üzerinde siyasi iktidar mücadelesinden ayrılıkçı amaçlar 

içeren bir kendi kaderini tayin mücadelesine dönüşmüştür.
464

 Belki de pasif direniş 

                                                 
463

 Guzina, op. cit., s. 43.  
464

 Azınlık hakları ile kendi kaderini tayin hakkı arasındaki niteliksel fark; kültürel, ekonomik ve siyasal 

alana ilişkin bütün hakları içinde barındıran kendi kaderini tayin hakkının, özünde, siyasi statüyü 

belirleme hakkı olması, azınlık haklarının ise kültürel kimlik etrafında şekillenmesidir. Kosova 

sorununu kendi kaderini tayin hakkı çerçevesinde ele alan çalışmalar için bkz. Brown, op. cit., s. 235-

272; Füsun Arsava, “Self-Determinasyon Hakkı ve Kosova”, Uluslararası Hukuk ve Politika, Cilt. 5, 

No. 17 (2009), s. 1-21. 



175 

 

stratejisinin başarısız olmasının en temel sebebi, tarafların üzerinde uzlaşılması 

mümkün olmayan talepleri olmuştur. 

KDL’nin liderliğinde Arnavutlar, provokasyonlardan uzak durmaya, paralel 

kurumları sürdürmeye ve uluslararası toplumun desteğini kazanmaya çalışmışlardır. 

Bu çabaları, Arnavutların toplumsal bağlaşmasını güçlendirerek ve oluşturulan paralel 

kurumların işlemesini sağlayarak, bir yandan Sırp saldırganlığının sınırlandırılmasında 

ve savaştan kaçınılmasında başarı göstermiş ve diğer yandan da insan hakları ihlalleri 

kapsamında uluslararası toplumun Sırbistan üzerindeki baskısını arttırmıştır. Fakat 

devam eden Sırp baskısı ve Arnavutların mücadelesinde somut gelişmelerin 

olmaması, hem KDL içerisinden, hem de diğer Arnavut gruplardan şiddet içermeyen 

aktif direnişin başlatılması çağrılarının yükselmesine yol açmıştır. 

1990’ların ortalarına kadar Rugova, Arnavut toplumunun tartışmasız lideri 

olmuş ve Kosovalı Arnavutların siyasi partileri arasındaki farklılıklar bir kenara 

bırakılarak ortak siyasi amaçlar doğrultusunda tam bir kararlık sağlanmıştır. Fakat 

Rugova’nın politikaları Kosova’daki durumu değiştirmekte başarısız olmuş ve söz 

konusu kararlılık yerini eleştirilere bırakmıştır. Özellikle Dayton’dan sonra yaşanan 

hayal kırıklığı, uluslararası toplumun dikkatini çekebilmek amacıyla aktif direniş 

çağrılarını arttırmıştır. 

Ancak daha Mart 1994 gibi erken bir tarihte ABD’ye yaptığı bir ziyarette 

sürgündeki Kosova hükümetinin Başbakanı Bujar Bukoshi, izlenen pasif yaklaşımın 

Arnavutlar arasındaki inandırıcılığını yitirmeye başladığını belirtmiştir.
465

 Bu 

kapsamda Bukoshi, daha aktif bir direniş izlenmesi gerektiğini dile getirmiştir. Aktif 

direniş çağrıları doğrultusunda kapatılmış olan Kosova Meclisi’nin toplanması 

                                                 
465

 Clark, op. cit., s. 118. 



176 

 

önerilmiştir. Çünkü gerçekleştirilen paralel seçimlerin Meclis’in faaliyette olmadığı 

bir ortamda bir anlam taşımadığı ileri sürülmüştür. 

Bununla birlikte Rugova, Dayton Anlaşması’ndan sonra da barışçıl müzakere 

politikasını sürdürmüştür. Bu kapsamda, 1 Eylül 1996’da Katolik din örgütü 

Sant’Egidio’nun aracılığı ile Miloşeviç ve Rugova arasında Arnavutça eğitim sistemi 

ile ilgili bir anlaşmaya varılmıştır.
466

 Bu anlaşma ile Arnavut öğretmenlerin ve 

öğrencilerin okullarına geri dönmesi öngörülmüştür. Sırp tarafı, anlaşmayı Kosovalı 

öğrencilerin Sırp eğitim sistemi ile tekrar bütünleşmesi olarak değerlendirmişken, 

Arnavutlar, öğrencilerin koşulsuz olarak kendi okullarına dönebilecekleri bir anlaşma 

olarak görmüşlerdir.  

Eğitim anlaşmasının uygulanmasındaki başarısızlık, Kosova’daki ortamı 

önemli ölçüde değiştirmiştir. İbrahim Rugova, Kosova’nın bağımsızlık mücadelesini 

kültürel özerkliğe indirgemekle eleştirilirken,
467

 statüko ile ilgili olarak yaşanan 

rahatsızlıklar, Arnavut öğrenci hareketlerinin ortaya çıkmasına yol açmıştır. Bu 

öğrenci hareketlerinin liderlerinden Albin Kurti, Rugova’nın izlediği politikanın 

insanların enerjilerini engellediğini, bu enerji engellenirse, hissedilen öfkenin 

patlayacağını belirterek, uluslararası toplumun desteğini sağlamaya çalışmanın dışında 

başka şeyler yapılması gerektiğini dile getirmiştir.
468

 Sonuç olarak, Kosovalı 

Arnavutların mücadelesi ciddi bir dönüşüm geçirmiştir. Barışçıl ve pasif direniş 

yerini, şiddet içermeyen fakat sokak gösterileri gibi eylemleri içeren aktif bir direnişe 

bırakmaya başlamıştır. Bu dönüşümde uluslararası toplumun oynadığı rol önemlidir. 

Rugova’nın pasif direniş stratejisi uluslararası toplum tarafından desteklense de, 

sürdürülen mücadelenin temel amacı olan bağımsızlık, uluslararası toplumda 

                                                 
466

 Bu anlaşma için bkz. Troebst, op. cit., s. 79-81. 
467

 Kostovicova, op. cit., s. 190. 
468

 Gallagher, op. cit., s. 35. 



177 

 

karşılığını bulmamıştır. Bu durum, KDL’nin Kosovalı Arnavut toplumundaki 

konumunu olumsuz etkileyen bir gelişme olmuştur. 

 

4.4.2. KKO’nun Ortaya Çıkışı ve Silahlı Mücadele Dönemi 

 

İnsanların barışçıl karşı çıkışlarının devlet tarafından görmezden gelindiği 

durumlarda, bu barışçıl mücadele stratejisi yerini şiddet içeren eylemlere 

bırakabilmektedir. Devlet, şiddet içeren baskı politikalarına kurumsal bir nitelik 

kazandırdığı zaman, toplumsal grupların amaçlarına ulaşmak için meşru araçları 

kullanma kanalları sınırlanmış olur. Böylece, toplumsal grubu temsil eden silahlı güç 

kullanan gruplar, devlet şiddetinden korunmanın bir alternatifi haline gelirler. Bu tür 

bir durum, söz konusu silahlı gruba toplum içinden katılımı arttıran sonuçlar doğurur. 

Toplumsal güvenlik yaklaşımı da, toplumsal kimliğin savunulmasında kültürel 

unsurlar gibi askeri olmayan unsurların yanı sıra, askeri araçların da rol 

oynayabileceğini belirtmektedir.
469

  

1990’lı yıllarda Kosovalı Arnavutlar, ekonomik, toplumsal ve politik anlamda 

ciddi bir marjinalleşme süreci yaşamışlardır. Söz konusu marjinalleşme sonucunda 

ortaya çıkan umutsuzluk ve oluşan etnik temelli birlik duygusu, Arnavutları Sırp 

devletine karşı şiddet eylemlerine yöneltmiştir. Böylece, önceleri pasif direniş 

stratejisi çerçevesinde bağımsızlık mücadelelerini sürdüren Arnavutlar, somut 

sonuçlar elde edemeyince, mücadele yöntemlerini radikal bir biçimde değiştirerek, 

silahlı mücadeleye başlamışlardır. 

Bu silahlı mücadelenin en temel aktörü olan KKO’nun kökenleri, 1980’li 

yılların başlarında Kosova’da cumhuriyet statüsü talep eden Marksist-Leninist 

                                                 
469

 Roe, op. cit., s. 58. 



178 

 

gruplara kadar geri götürülebilir. 1981 yılındaki gösteriler bastırılırken, birçok 

katılımcı hapse atılmış ve serbest kaldıklarında Kosova Cumhuriyeti Halk Hareketi 

(Popular Movement for the Republic of Kosova-LPRK) adında bir yer altı örgütü 

kurmuşlardır.
470

 Ağustos 1993’te yapılan gizli bir toplantıda LPRK, Kosova Kurtuluş 

Halk Hareketi (National Movement for the Liberation of Kosova-LKCK) ve Kosova 

Halk Hareketi (Popular Movement of Kosova-LPK) olarak ikiye bölünmüştür. Aralık 

1993’teki bir başka gizli toplantıda LPK, KKO adını almıştır.
471

 KKO, başlangıçta 

ağırlıklı olarak kırsal kesimlerde örgütlenmiştir, fakat zaman içerisinde meşruiyet 

zeminini tüm Kosova’ya yaymıştır. 

İbrahim Rugova liderliğinde sürdürülen pasif direnişin yeterli olmadığı 

değerlendirmesine bağlı olarak, Batı’nın dikkatini çekebilmek için şiddete gerek 

olduğu tespitine dayanılarak KKO gündeme gelmiştir. KKO, öncelikle “Büyük 

Arnavutluk” hedefinin gerçekleştirilmesi için mücadele eden bir örgüt olarak 

kurulmuştur.
472

 Temmuz 1998’de KKO sözcüsü Jakup Krasniqi de, KKO’nun 

amacının Arnavutların yaşadığı tüm toprakların birleştirilmesi olduğunu 

açıklamıştır.
473

 Fakat bu hedefin uluslararası toplum tarafından destek görmeyeceği 

anlaşılınca, “Büyük Arnavutluk” için mücadelenin yerini Kosovalı Arnavutların 

hakları için mücadele almıştır. Bu kapsamda KKO’nun amacı, Kosova sorununu 

                                                 
470

 17 Ocak 1982’de Almanya’da üç Kosovalı Arnavut öldürülmüştür. Öldürülenler Jusuf ve Bardhash 

Gervalla kardeşler ve gazeteci Kadri Zeka idi. Bu suikastlerden Yugoslav gizli servisinin sorumlu 

olduğu ileri sürüldü. Suikastleri takiben, Gervalla kardeşlere ve Zeka’ya yakın olanlar, Kosova’da gizli 

hücre yapılanması ile faaliyet gösteren LPRK’yı kurmuşlardır. 1980’ler boyunca bu hareket marjinal 

bir yer altı hareketi olarak kalmıştır. Bkz. Judah, op. cit., s. 62-64. 
471

 Ibid., s. 67. 
472

 Kosova Kurtuluş Ordusu mensuplarının gerçekleştirdikleri yemin merasiminde okudukları yemin 

metni, “Kosova Kurtuluş Ordusu’nun bir mensubu olarak, Arnavutluk’un işgal edilmiş topraklarının 

kurtuluşu ve bu toprakların birleştirilmesi için savaşacağıma…” ifadesi ile başlamaktadır. Yemin 

metninin orjinali ve Türkçe çevirisi için bkz. Ek 1. KKO’nun “Büyük Arnavutluk”u kurma amacı 

hakkında bkz. International Crisis Group, Pan-Albanianism: How Big a Threat to Balkan Stability?, 

Europe Report No. 153 (February 2004), http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-

Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf, (05.08.2012). 
473

 Ibid., s. 6. 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf


179 

 

uluslararası gündeme taşıyarak Batı’nın desteğini almak olmuştur.
474

 Başlıca taktiği, 

Sırp güçlerine saldırılar düzenleyerek, Sırpların Arnavutlara karşı saldırıya 

geçmelerini sağlamak olmuştur. Çıkan çatışmalarda Sırplar sivillere saldırdıkça, 

Kosova sorunu uluslararası toplumun gündeminde daha fazla yer işgal etmeye 

başlamış ve bu şekilde Arnavutlar bekledikleri desteği Batı’dan sağlayabileceklerini 

düşünmüşlerdir. Dönemin ABD Dışişleri Bakanı Madeleine Albright da, KKO’nun 

ayrım gözetmeden gerçekleştirdiği saldırılar ile kitlesel Sırp saldırılarını teşvik ederek, 

uluslararası müdahaleyi kaçınılmaz hale getirdiğini belirtmiştir.
475

 Fakat herhangi bir 

KKO operasyonunun Sırp tepkisini provoke etmek amacıyla gerçekleştirildiğini 

gösteren bir delil bulunmadığı ileri sürülmektedir.
476

  

KKO, Sırp güvenlik güçlerine karşı ilk planlı saldırısını Nisan 1996’da 

gerçekleştirmiş
477

 ve 1997’den itibaren de Kosova’da Sırp güvenlik güçlerine karşı 

düzenlenen saldırıların sorumluluğunu üstlenerek, Kosova sorununun önemli bir 

parçası haline gelmiştir. Aralık 1997’de KKO, Sırp polisi tarafından öldürülen bir 

Arnavut öğretmenin cenaze töreninde üç KKO üyesinin üniformalı olarak ellerinde 

otomatik silahlar ile görünmesi ile ilk defa kamuoyunun önüne çıkmıştır.
478

 

1997 yılının sonlarına kadar Kosova’daki silahlı direniş grupları küçük 

boyutlarda kalmışlar ve bölgede sürekli bir üs temin edememişlerdir. Fakat 1997 

yılında Arnavutluk devlet sisteminin ve kurumlarının yıkılması, Kosova’daki durumu 

önemli ölçüde değiştirmiştir. KKO, mücadelesinde silah desteğini ağırlıklı olarak 

Arnavutluk’ta yaşanan kaos ortamından yararlanarak, bu ülkede yağmalanan askeri 

                                                 
474

 Judah, op. cit., s. 61-77. 
475

 Madeleine Albright, Madam Secretary: A Memoir, New York, Miramax, 2003, s. 386. 
476

 Henry H. Perritt, Jr, Road to Independence for Kosovo: A Chronicle of the Ahtisaari Plan, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2010, s. 43-50. 
477

 Keiichi Kubo, “Why Kosovar Albanians Took Up Arms against the Serbian Regime: The Genesis 

and Expansion of the UCK in Kosovo”, Europe-Asia Studies, Vol. 62, No. 7 (2010), s. 1142. 
478

 Vickers, op. cit., s. 313. 



180 

 

depolardan sağlamıştır.
479

 KKO liderlerinden Ramush Haradinaj, Arnavutluk’taki 

istikrarsız ortamının KKO için silah tedarikinde önemli fırsatlar yarattığını 

belirtmiştir.
480

 Böylece, Kosova’daki siyasi mücadelenin askeri bir nitelik kazanması 

kolaylaşmıştır.  

KKO’nun Sırp güvenlik güçlerine karşı örgütlü şiddet eylemlerine başladığı 

1998 yılı, Kosova sorununda yeni bir dönemin başlangıcı olmuştur. 1 Ocak-30 

Ağustos 1998 tarihleri arasında KKO tarafından 1126 saldırı eylemi 

gerçekleştirilmiştir.
481

 KKO’nun bu eylemlerine Sırp güvenlik güçleri de aynı sertlikte 

karşılık vermiştir. Kosova’da Sırp şiddetinin artmasına paralel olarak Kosovalı 

Arnavutların radikalleşme eğilimleri artmış ve böylece uzlaşıya dayalı bir çözüm için 

gerekli zemin daralmıştır. Bir başka deyişle, Sırp güvenlik güçlerinin şiddeti 

tırmandırması üzerine Rugova’nın savunduğu barışçıl direniş stratejisinin başarısızlığı, 

KKO’nun silahlı direniş stratejisine meşruiyet zemini sağlamıştır.
482

 Çünkü Kosova 

sorununun siyasi müzakereler yoluyla çözülememesi nedeniyle sorunun 

toplumsallaşma eğilimi artmış ve yaşanan şiddet, yaygınlık kazanarak toplumsal bir 

meşruiyete sahip olmaya başlamıştır. Savaş koşullarında KKO’nun artan oranda 

destek kazanması ve bu desteğin protesto gösterilerinde açıkça ifade edilmesi, Kosova 

siyaset arenasında önemli bir değişimin yolunu açmıştır. 

Sonuç olarak, Sırp yönetiminin Kosova sorununda askeri gücü öne çıkaran 

yaklaşımı ve yaşanan çatışma ortamı, Arnavutların yaşadığı toplumsal güvenlik 

sorunlarını yoğunlaştırmıştır. Bunun en önemli göstergesi, bölgedeki Arnavut 

                                                 
479

 1997 yılında Arnavutluk’ta yaşanan banker skandalı ve sonrasındaki kaos ortamı ile ilgili ayrıntılı 

bilgi için bkz. Kut, op. cit., s. 113-119. 
480

 Judah, The Serbs: History…, s. 80. 
481

 Bu saldırılarda 74 polis ve 81 sivil ölmüştür. Bkz. Lazar Nikolic, “Ethnic Prejudices and 

Discrimination: The Case of Kosovo”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas 

Daskalovski ed., Londra, Frank Cass, 2003, s. 65. 
482

 James Anderson ve James A. Phillipsi, “The Kosovo Liberation Army and the Future of Kosovo”, 

The Heritage Foundation, http://www.heritage.org/Research/Europe/BG1280.cfm, (10.08.2011). 

http://www.heritage.org/Research/Europe/BG1280.cfm


181 

 

kimliğini yok etmenin en doğrudan yolu olan Arnavutların Kosova dışına olan göçü 

olmuştur. Buna karşın, yaşanan şiddet ortamı, Kosovalı Arnavutlar arasındaki 

dayanışmayı ve grup kimliğini güçlendiren bir etkiye de yol açmıştır. Rugova’nın 

ihtiyatlı ve savunmacı politikasına dayanan pasif direniş stratejisi şiddeti ertelemiş, 

fakat ortaya çıkmasını engelleyememiştir. 

 

4.5. 1989-1999 Döneminde Kosova’da Göç Sorunu ve Demografik Değişim 

 

1990’lı yıllarda Kosova sorununun önemli bir boyutunu yaşanan göç ve 

demografik değişim oluşturmuştur. Ağırlıklı olarak Arnavutların maruz kaldıkları 

baskıdan dolayı Kosova dışına göçü ile kendisini gösteren bu sorun, söz konusu etnik 

grup açısından önemli bir toplumsal güvenlik tehdidi oluşturmuştur. Gerçekten 

1990’lı yıllarda Sırp yönetimi, etnik temizlik, Sırp yerleşimciler, asimilasyon ve zorla 

göçün sonucu olarak Kosova’nın demografik yapısını Sırplar lehine değiştirmeyi 

amaçlamıştır. Bu amaç doğrultusunda Sırp yönetimi, Hırvatistan ve Bosna-Hersek’ten 

gelen Sırp mültecileri bu bölgeye yerleştirmiştir. Bu mültecilerin Kosova’ya 

gönderilmeleri ile ilgili resmi gerekçe, Kosova’nın “ulusal” yapısının geliştirilerek, 

bölgede nüfus dengesinin sağlanması olarak belirtilse de, asıl amaç demografik olarak 

bölgenin Sırplaştırılması olmuştur. Arnavutlar, Sırp mültecilerin Kosova’ya 

yerleştirilmesini protesto ederken, 1996 yılında Kosova’daki Sırp mülteci ve iskâncı 

sayısı 19.000’e çıkmıştır.
483

 Fakat bu önlem, mevcut nüfus ve doğum oranları dikkate 

alındığında, kısa dönemde demografik yapı üzerinde çok az bir etki yaratmıştır.  

Kosova’da çoğunluğu oluşturan Arnavut nüfus ve bu nüfusun hızlı artış oranı 

nedeniyle Kosova’nın tamamen Arnavutlaşacağı ve Kosova’da Sırp nüfus 

                                                 
483

 Malcolm, op. cit., s. 409. 



182 

 

kalmayacağı tehlikesini dile getiren entelektüeller olmuştur. Örneğin, 1996 yılında 

SANU Başkanı Aleksander Despiç, Kosova’daki Arnavut nüfusun demografik 

genişlemesinin Sırp birliği için yapılan mücadeleden elde edilecek kazanımları 

tehlikeye atacağını belirterek, Kosova’nın bazı parçalarının Arnavut hâkimiyetinde 

ayrılması düşüncesini desteklemiştir. Despiç, demokratik bir toplumda Arnavutlar 

lehine gerçekleşecek bir nüfus değişiminin Sırbistan’daki politik iktidarda bir 

değişime de yansıması olacağını ve demografik sorunun Sırp ulusunun birinci 

varoluşsal sorunu olduğu sonucunu çıkarmıştır. Despiç, dar Sırpçılığı destekleyerek, 

Sırbistan’ın birinci önceliğinin birlik mücadelesi değil, Sırbistan’daki Sırp 

hâkimiyetinin korunması olması gerektiğini ileri sürmüştür.
484

 Görüldüğü üzere 

Arnavut nüfusun artış hızı, Sırp entelektüeller arasında da kaygılara yol açmış ve bu 

kaygılar, Kosova sınırlarını aşarak, tüm Sırbistan’ı kapsayacak şekilde dile 

getirilmiştir. Fakat Kosova özelinde düşünüldüğünde, Arnavutların demografik 

üstünlüğü sadece politik olarak değil, bölgedeki hâkim kimliği temsil etmesi 

nedeniyle toplumsal olarak da Sırplar için bir sorun oluşturmuştur.  

Sırbistan, bölgenin etnik yapısını tersine çevirmek amacıyla bölgeye yerleşmek 

isteyen Sırplara kredi, barınma ve istihdam olanakları önermiştir; fakat Mart 1992 

itibariyle 3000’den az Sırp bu öneriyi kabul etmiştir.
485

 Görüldüğü üzere, Sırp 

yönetiminin istihdam ve barınma garantilerine rağmen, Kosova’ya Sırp yerleşimcileri 

çekme girişimleri sınırlı başarılar sağlamıştır. Bu nedenle, Kosova’nın demografik 

yapısının değiştirilmesi amacıyla, bölgedeki Sırp varlığını arttırmaya çalışmak yerine, 

Arnavutları demografik olarak azaltmaya yönelinmiştir. Politik baskılar ve yaşanan 

ekonomik ve toplumsal güvensizlikler sonucunda Kosova’da çoğunluğu oluşturan 

                                                 
484

 Bkz. Aleksander Pavkovic, “From Yugoslavism to Serbism: The Serb National Idea 1986-1996”, 

Nations and Nationalism, Vol. 4, No. 4 (1998), s. 523. 
485

 Vickers, op. cit., s. 263. 



183 

 

Arnavutların bölgeden ayrılmaları hedeflenmiştir. Nitekim 1993 yılına kadar 400.000 

Kosovalı Arnavut bölgeden ayrılmıştır.
486

 Sonuç olarak, Arnavutların göçe 

zorlanmaları ve bölgeye Sırp göçmenlerin yerleştirilmesi, Arnavutlar açısından göç 

çerçevesinde bir toplumsal güvenlik tehdidi yaratmıştır. 

Bazı devletler, zorla göç ettirmeyi yerel kimlikleri ortadan kaldırmanın bir 

aracı olarak kullanmışlardır. Bu çerçevede, SKP ve Sırbistan muhalefeti arasında 

“sadık” olmayan Arnavutların Arnavutluk’a gönderilmesi olasılığı tartışılmaya 

başlanmıştır. Arnavutluk’tan göç etmiş olan 300.000 kişiden 30 gün içinde ülkeden 

ayrılmaları istenmiştir. Fakat daha sonra bu rakam, 732 kişi şeklinde 

değiştirilmiştir.
487

 Fakat bu tür yöntemler ile yerel kimliklere yönelik olarak ortaya 

konan tehditler, toplumsal grubun bağlaşmasını arttırarak, kimliklerine olan 

bağlılıklarını yoğunlaştıran sonuçlar doğurabilmektedir.
488

  

Bu dönemde Kosova’da Sırp nüfusun azalması, ekonomik nedenlerin yanı sıra 

bölgedeki iç savaş benzeri koşullarla ve KKO’nun Sırp sivilleri hedef alan eylemleri 

ile de ilişkilendirilebilir.
489

 1990’lı yıllarda Sırpların Kosova dışına göçü, Kosovalı 

Arnavutlara uygulanan baskı ve topluluk haklarının ortadan kaldırılması çerçevesinde 

ahlaki bir argüman olarak kullanılmıştır. Bu çerçevede, 1990’lı yıllarda Arnavutlara 

uygulanan baskının “ahlaki” temelini bu bölgede kalan Sırpları koruma gereği 

oluşturmuştur.
490

 Demografik anlamda bölgedeki Arnavut varlığı azaltılarak ve Sırp 

varlığı güçlendirilerek, Kosova Sırbistan ile bütünleştirilmeye çalışılmıştır. Zorla göç 

ettirme, yerleşimciler politikası, etnik temizlik ve asimilasyon gibi yöntemler ile 

                                                 
486

 Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 47.  
487

 Ayrıntılı bilgi için bkz. Poulton, op. cit., s. 68. 
488

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 43. 
489

 KKO’nun gerçekleştirdiği insan hakları ihlalleri ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Under Orders War 

Crimes in Kosovo, Human Rights Watch, New York, 2001, s. 50-53. 
490

 Blagojevic, op. cit., s. 268-269. 



184 

 

bölgedeki Arnavut kimliği yok sayılmış ve bu yöntemlerle Sırbistan’ın ve Sırp 

kimliğinin güvenliğinin sağlanabileceği düşünülmüştür. 

 

4.6. Yoğunlaşan Çatışmalar ve Uluslararası Toplumun Devreye Girmesi 

 

Yaşanan şiddet ortamı neticesinde Kosova sorunu, 1998’den itibaren 

uluslararası toplumun dikkatini yoğun bir biçimde çekmeye başlamıştır. Her ne kadar 

Miloşeviç rejimi, Kosova sorununun Sırbistan’ın bir iç meselesi olduğunu savunsa da, 

uyguladığı önlemler neticesinde bu sorun uluslararası bir nitelik kazanmıştır. Çatışma 

ortamında uluslararası toplumun tepkisi, ana hatları ile kabul edilen BM Güvenlik 

Konseyi kararlarını, görevlendirilen özel temsilci misyonlarını ve AGİT gibi 

uluslararası örgütlerin girişim ve faaliyetlerini içermiştir. 

22 Şubat 1998’de ABD’nin Kosova Özel Temsilcisi Robert Gelbard, bir 

yandan Sırp yönetiminin uyguladığı şiddeti eleştirmiş, diğer yandan da KKO’yu 

terörist bir grup olarak tanımlamıştır.
491

 Bu açıklamadan kısa bir süre sonra 28 Şubat 

1998’de Sırp yetkililer, ağırlıklı olarak KKO militanları olmak üzere etnik Arnavut 

nüfusu hedef alan büyük ölçekli bir saldırı başlattılar. Miloşeviç, başlatılan bu 

saldırıları terörizm karşıtı bir operasyon olarak tanımlamıştır.
492

 Bu operasyonda 

uygulanan şiddet önlemleri, KKO’nun terörist bir örgüt olarak tanımlanması ile 

kendisine meşru bir zemin bulmuş görünmüştür. Bu operasyon sonrasında Arnavutlar 

arasında KKO’ya olan destek artarken, KKO daha örgütlü bir hale gelmeye 

                                                 
491

 New York Times, 13 March 1998’den aktaran Caplan, op. cit., s. 753.  
492

 Ibid., s. 753-754. 



185 

 

başlamıştır.
493

 Haziran ayının ortalarında 400 ölü ve binlerce insanın yerlerinden 

edilmesi ile sonuçlanan bu saldırıların sonucunda, Kosovalı Sırplar da silahlı Arnavut 

güçlerinin saldırılarına maruz kalmışlardır.
494

  

BM Güvenlik Konseyi’nin Kosova krizine ilk müdahalesi 31 Mart 1998’de 

kabul ettiği 1160 sayılı karar ile olmuştur. Bu kararda, KKO terörist bir grup olarak 

tanımlanmış ve Kosova’nın Sırbistan’ın bir parçası olduğu belirtilmiş olmakla birlikte, 

Kosova’da yaşanan krizin uluslararası barış ve güvenliğe yönelik bir tehdit 

oluşturduğu ifade edilmiştir. Buna karşın, Kosova’nın Sırbistan’ın bir iç sorunu 

olduğu görüşünü desteklemek için Miloşeviç, 23 Nisan 1998’de Kosova sorunu 

çerçevesinde uluslararası arabuluculuğun kabulü ile ilgili bir referandum yapılmasını 

kararlaştırmıştır. Referandumda Sırpların %94,73’ü uluslararası arabuluculuğu 

reddederek, Miloşeviç yönetiminin tutumunu desteklemiştir.
495

 Sırp halkının yabancı 

arabuluculuğu reddetmesi, Miloşeviç yönetiminin kararlarına meşruiyet kazandıran 

“demokratik” bir araç olmuştur. Bu referandum, Kosova sorununun kamuoyunda 

tartışılmasını sağlamak yerine, bölgede uygulanan baskı için bir zemin yaratmıştır. 

Referandumun sağladığı “demokratik” meşruiyetin de yardımıyla Nisan 1998 

tarihinde Miloşeviç, Temas Grubu
496

 tarafından ortaya konan Kosova’dan özel polis 

kuvvetlerinin geri çekilmesi ve müzakerelerin başlatılması yönündeki talepleri, 

Kosova’da ayrılıkçıları güçlendireceği gerekçesi ile reddetmiştir. Aynı ay içinde 

Kosovalı Arnavutlar, Sırp yönetimini protesto etmek amacıyla, barışçıl gösteriler adını 

verdikleri bir süreci başlatmışlardır. Günlük olarak düzenlenen bu gösteriler, 

                                                 
493

 Şiddetin artmasına paralel olarak, 10 Mart 1998 tarihinde Eski Yugoslavya Uluslararası Ceza 

Mahkemesi, Kosova’da yaşanan şiddet olaylarını da incelemeye alma kararı vermiştir. Bkz. Under 

Orders War Crimes in Kosovo, op. cit., s. 39. 
494

 Caplan, op. cit., s. 745. 
495

 Gallagher, op. cit., s. 39. 
496

 ABD, İngiltere, Fransa, Almanya, İtalya ve Rusya’dan oluşan Temas Grubu, 1995 yılında 

Bosna’daki çatışmaların sona erdirilmesi ve barışçıl çözüme ulaşılması amacıyla kurulmuştur. 



186 

 

uluslararası toplumun dikkatinin canlı tutulmasında etkili olmuştur.
497

 Sorunun 

çözümü yönündeki uluslararası çabalar çerçevesinde Temas Grubu, Mayıs 1998’de 

Sırbistan hükümeti Kosovalı Arnavutlar ile 9 Mayıs’a kadar müzakerelere başlamazsa, 

bütün yardımların durdurulacağı uyarısında bulunmuştur. Kosovalı Arnavutlar, Sırp 

yetkilileri ile özel polis kuvvetlerinin geri çekilmesinden sonra yabancı arabuluculuk 

ile bağımsızlık taleplerini tartışabileceklerini belirtmişlerdir.
498

  

Uluslararası toplum, 1998 yazı itibariyle Kosova’da yaşananların artık sadece 

bir insan hakları sorunu olmadığını, Kosova’da bölgesel istikrarı etkileyebilecek 

nitelikte bir iç savaşın hüküm sürdüğünü kabul etme noktasına gelmiştir.
499

 Eylül 

1998 itibariyle Birleşmiş Milletler Mülteciler Yüksek Komiserliği (BMMYK), Sırp 

askeri operasyonlarının ve etnik temizlik politikasının 250.000’den fazla Kosovalı 

Arnavut’un içsel olarak yerlerinden edilmesine ya da Arnavutluk, Makedonya ve 

Karadağ’da mülteci konumuna düşmelerine yol açtığını bildirmiştir.
500

 James Ron ise, 

1998 yılında Sırp güvenlik güçlerinin yürüttüğü operasyonların ağırlıklı olarak 

KKO’yu hedef aldığını ve bu operasyonlar sonucunda insanların yerlerinden edilmiş 

olmasının bir etnik temizlik harekâtının sonucu olmadığını ileri sürmüştür.
501

 Eylül 

1998’de Kosova’da durum kötüleşirken, ABD, dolaylı görüşmelerin başlatılması 

çağrısında bulunmuştur. Bu süreç, ABD’nin Makedonya Büyükelçisi Chris Hill 

tarafından sürdürülmüş ve 1 Ekim 1998’de Kosova sorununun çözümü için ilk taslak 

                                                 
497

 Emiroğlu, op. cit., s. 155. 
498

 Ibid., s. 156-157. 
499

 Michael Ignatieff, Sanal Savaş, Kosova ve Ötesi, çev. Gürol Koca, İstanbul, Everest Yayınları, 

2000, s. 55. 
500

 Stefan Wolff, “The Limits of Non-Military International Intervention: A Case Study of the Kosovo 

Conflict”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski ed., Londra, 

Frank Cass, 2003, s. 94. 
501

 Bkz. James Ron, Frontiers and Ghettos, State Violence in Serbia and Israel, Berkeley, 

University of California Press, 2003. 



187 

 

ortaya konmuştur.
502

 Hill’in Kosova’ya üst düzey özerklik verilmesini içeren önerisi, 

hem Sırplar hem de Arnavutlar tarafından reddedilmiştir. Kosovalı Sırplar, 

güçlendirilmiş özerklik statüsüne sahip bir Kosova’da kendilerinin büyük bir baskı 

altında olacaklarını ve tedricen asimile edileceklerini düşünmüşlerdir.
503

 Sırbistan’ın 

azınlık hakları ve bireysel insan haklarının sağlanması yoluyla sorunun çözülebileceği 

yönündeki yaklaşımı da, taraflar arasında mevcut olan karşılıklı düşmanlık ilişkisi 

nedeniyle yeterli görülmemiştir. Görüldüğü gibi, ne Sırplar, ne de Arnavutlar, 

Kosova’nın 1974 Anayasası ile sağlanan özerk statüye geri dönüş seçeneğini kabul 

etmemişlerdir. 

Sırbistan yönetimi, bir yandan “terörist grup” olarak nitelendirdiği KKO’ya 

karşı askeri operasyonlarını sürdürürken,
504

 diğer yandan uluslararası toplumun 

baskılarını hafifletecek, köklü değişim içermeyen politikaları da uygulamaya 

koymuştur. Bu bağlamda Miloşeviç, Rugova ile Kosova sorununun geleceğini 

görüşmeyi kabul etmiştir. Rugova ve Miloşeviç arasındaki toplantı, 15 Mayıs 1998’de 

Belgrad’da gerçekleşmiş,
505

 fakat sorunun çözümü doğrultusunda somut bir ilerleme 

sağlanamamıştır.  

Eylül 1998’in başından itibaren, Sırp güvenlik güçleri tarafından yürütülen ve 

sivilleri yerlerinden etme amacına dönük askeri operasyonlar yoğunluk kazanmıştır. 

Bu gelişmeler üzerine BM Güvenlik Konseyi, 23 Eylül 1998’de toplanarak 

Kosova’daki şiddet eylemlerini kınayan 1199 sayılı kararı almıştır. Bu kararda, 

                                                 
502

 Marc Weller, “The Rambouillet Conference on Kosovo”, International Affairs, Vol. 75, No. 2 

(1999), s. 219. 
503

 Emiroğlu, op. cit., s. 129. 
504

 1998 yılında Sırbistan yönetiminin yayınladığı “Kosova ve Metohija’da Terörizm” adlı belgede, 

“Arnavut terörizminin etnik olarak saf bir Kosova yaratmak ve bölgenin ayrılmasını sağlamak için 

Sırplar ve diğer Arnavut olmayan nüfusu Kosova dışına sürmeyi amaçlamaktadır” biçiminde bir 

değerlendirme yapmıştır. Bkz. Terrorism in Kosovo and Metohija and Albania-The White Book, 

Belgrade, Federal Ministry of Foreign Affairs, 1998, http://www.serbia-

info.com/news/kosovo/terrorism.html, (15.11.2010). 
505

 Emiroğlu, op. cit., s. 160-165. 

http://www.serbia-info.com/news/kosovo/terrorism.html
http://www.serbia-info.com/news/kosovo/terrorism.html


188 

 

Kosova’daki durumun kötüye gitmesinin “uluslararası barış ve güvenliğe tehdit” 

oluşturduğu teyit edilmiş ve çatışan taraflar 1160 sayılı kararda belirtilen önlemleri 

almaya davet edilmiştir. Artan uluslararası baskılar ve NATO’nun askeri harekât 

tehditleri nedeniyle, 28 Eylül 1998’de Sırbistan Başbakanı Mirko Marjanoviç, 

KKO’ya karşı yürütülen operasyonların sona erdirildiğini açıklamıştır. Ancak 

Marjanoviç’in bu açıklamasına karşın çatışmalar devam etmiştir.
506

  

1199 sayılı BM Güvenlik Konseyi kararının alınmasından sonra Temas 

Grubu’nu temsil eden ABD Kosova Özel Temsilcisi Richard Holbrooke, 13 Ekim 

1998’de Belgrad’da Miloşeviç ile yaptığı görüşmeyi bir anlaşmayla 

sonuçlandırmıştır.
507

 Aynı gün NATO, Yugoslav güvenlik güçleri Kosova’dan 

çekilmezse, hava harekâtı yapılması için yetki kararı almıştır. Miloşeviç bu anlaşma 

ile Sırp kuvvetlerinin çekilmesini, ateşkes ilan edilmesini ve AGİT’ten 2000 

gözlemcinin Kosova’ya konuşlanmasını kabul etmiştir. Holbrooke-Miloşeviç 

anlaşması, Nisan ayında Sırbistan’da düzenlenen referandumun anlamını yitirdiğinin 

de bir göstergesi olmuştur. 16 Ekim 1998’de görevine başlayan AGİT Kosova 

Gözetim Misyonu’nun temel amacı, YFC’nin BM Güvenlik Konseyi’nin 1160 ve 

1199 sayılı kararlarına uymasını, ateşkesin uygulanmasını ve insan hakları ile 

demokrasinin güçlendirilmesini denetlemek olmuştur.
508

 Ancak Holbrooke-Miloşeviç 

anlaşması, KKO tarafından kabul edilmemiş ve kısa bir süre sonra çatışmalar yeniden 

başlamıştır. 

Yaşanan şiddet ve çatışma ortamında BM Güvenlik Konseyi, 24 Ekim 1998’de 

kabul ettiği 1203 sayılı kararda, Kosova krizinin barışçıl bir şekilde çözümüne 

                                                 
506

 Ibid., s. 183. 
507

 Amacı Kosova sorununa diplomatik bir çözüm bulmak olan Holbrooke misyonu, 14 Mayıs 1998’de 

görevine başlamıştır. Judah, op. cit., s. 82-84. 
508

 AGİT Kosova Gözetim Misyonu ile ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. William G. Walker, “OSCE 

Verification Experiences in Kosovo: November 1998-June 1999”, The Kosovo Tradegy: The Human 

Rights Dimensions, Ken Booth ed., Londra, Frank Cass, 2001, s. 127-142. 



189 

 

değinmiş ve YFC’nin ve Kosovalı Arnavutların BM Güvenlik Konseyi’nin 1160 ve 

1199 sayılı kararlarının gereklerini yerine getirmelerini istemiştir. Kasım 1998’de 

yaşanan şiddetin bir sarmala dönüşmesi nedeniyle, Kosova sorununun çözümüne 

yönelik diplomatik temaslar yoğunluk kazanmıştır. 

 

4.6.1. Son Diplomatik Girişim: Rambouillet Süreci 

 

16 Ocak 1999’da uluslararası toplumu harekete geçmesi yönünde etkileyen 

çok önemli bir gelişme yaşanmıştır. Priştine’nin güneybatısındaki Racak köyünde 45 

sivil Arnavut’un cesedi bulunmuştur. Bu olay, her iki toplumun bir arada yaşaması 

için gerekli olan güven unsurunu ortadan kaldıran en önemli olaylardan birisidir. 

Racak katliamı sonrasında Batılı ülkeler tarafından yapılan sert açıklamalar, Sırbistan 

üzerindeki baskıların artması ile sonuçlanmıştır. 28 Ocak 1999’da NATO Genel 

Sekreteri Javier Solana, uluslararası toplumun taleplerinin karşılanmasını sağlamak 

için NATO’nun askeri hazırlıkları arttırdığını açıklamıştır.
509

 Bu açıklamadan bir gün 

sonra Temas Grubu, Kosovalı Arnavutları ve Sırbistan yönetimini 6 Şubat’ta 

Paris/Rambouillet’de müzakerelere başlamaya davet etmiştir. 30 Ocak 1999’da Kuzey 

Atlantik Konseyi, NATO Genel Sekreteri’nin YFC’ne karşı hava saldırılarına yetki 

verebileceğini duyurmuştur.
510

 Bu karar, Rambouillet’deki görüşmelerden önce 

YFC’ni görüşme koşullarını kabul etmeye zorlamak için alınmıştır. Bunun dışında, 

Sırpların Ocak 1999’un sonlarına doğru şiddetin dozunu düşürmelerinde ve KKO’nun 

Sırp saldırılarına çok fazla karşılık vermemesinde, Paris’te yapılacak barış 

                                                 
509

 Weller, op. cit., s. 221. 
510

 Ibid., s. 222. 



190 

 

müzakerelerine katılacak olmalarının önemli oranda etkisi vardır. Her iki taraf da, 

şiddet uygulayan veya şiddeti tırmandıran taraf olarak görülmek istememiştir. 

Barış ve Özyönetim Geçici Antlaşması’nın müzakerelerinin yapıldığı
511

 

Rambouillet’deki Sırp delegasyonu, bir bütün olarak Kosova’yı sadece Arnavutların 

temsil etmediğini vurgulamak amacıyla Kosova’daki diğer etnik grupların 

temsilcilerini de içermiştir.
512

 Arnavut tarafında ise, KDL’nin hâkimiyetindeki 

Arnavut delegasyonu, Kosova içinden gelen baskılar neticesinde Kosova’daki muhalif 

parti temsilcilerini ve beş KKO üyesini de bünyesine almıştır. Böylece, Kosova 

hükümeti, Arnavut delegasyonunun sadece üçte birini oluşturmuştur. KKO üyesi 

Haşim Taci, delegasyon üyeleri tarafından Kosova delegasyonunun başkanlığına 

atanmıştır.
513

 Görüldüğü üzere, Rambouillet’ye gelinirken, Rugova etkisini önemli 

ölçüde yitirmiş ve KKO öne çıkmıştır. Bundan daha önemlisi ise, Rambouillet süreci 

ile birlikte KKO’nun Kosova sorununun meşru bir aktörü olarak uluslararası alanda 

tanınmış olmasıdır. 

6 Şubat tarihinde başlayan birinci tur görüşmeler, iki tarafın bir anlaşmaya 

varamaması sonucunda 23 Şubat tarihinde kesilmiştir. Arnavut delegasyonu, Kosova 

halkı ve kurumları ile danıştıktan sonra anlaşmayı imzalama seçenekleri olduğunu 

oybirliği ile duyurmuştur. 27 Şubat 1999’da ABD ile görüşen KKO temsilcileri 

anlaşmayı kabul etmek istemediklerini bildirmişlerdir. Bunun en önemli nedeni, 

anlaşmada Kosova’nın bağımsızlığına dair hiçbir garanti verilmemiş olmasıdır. 

Sırbistan ise, kendi topraklarına konuşlanacak olan uluslararası askeri varlığa karşı 

çıkarak anlaşmayı imzalamaya yanaşmamıştır.  

                                                 
511

 Rambouillet Anlaşmaları’nın tam metni için bkz. http://www.state.gov/www/regions/eur/ 

ksvo_rambouillet_text.html, (10.12.2010). 
512

 Wolff, op. cit., s. 92. 
513

 Weller, op. cit., s. 227. 

http://www.state.gov/www/regions/eur/ksvo_rambouillet_text.html
http://www.state.gov/www/regions/eur/ksvo_rambouillet_text.html


191 

 

Rambouillet görüşmelerinde Arnavutlara ve Sırplara sunulan metin, şiddetin 

sona erdirilmesi, YFC asker, polis ve paramiliter güçlerinin Kosova’dan geri 

çekilmesi, NATO liderliğinde bir askeri gücün konuşlandırılması, mültecilerin ve 

yerlerinden edilmiş insanların güvenli bir biçimde geri dönüşlerinin sağlanması ve 

Kosova’ya genişletilmiş bir özerklik tanınması olmak üzere beş temel noktayı 

içermiştir.
514

 Rambouillet’de Sırplar, bir özerklik formülü üzerinde anlaşmak 

hususunda istekli görünmüşken, Kosova’ya NATO öncülüğünde gerektiği takdirde 

tüm Yugoslavya’da görev yapabilecek olan bir askeri güç konuşlandırılması ve 

bağımsızlık referandumu ile sonuçlanabilecek üç yıllık geçiş süreci şartları nedeniyle 

anlaşmaya yanaşmamışlardır. Arnavut tarafı ise, genişletilmiş özerklik seçeneği 

nedeniyle anlaşmayı kabul etmemiştir. 

Rambouillet’de öne sürülen şartlar, uluslararası askeri güce NATO’nun 

önderlik etmesini, bu gücün bütün YFC’de soruşturma yapma yetkisine sahip olmasını 

ve üyelerinin eylemlerinden ötürü yerel mahkemeler karşısında her türlü 

sorumluluktan muaf tutulmasını öngörüyordu. Sırbistan ise, AGİT’in varlığını kabul 

etmiş ve uluslararası varlığın niteliğini müzakereye hazır olduğunu bildirmişken, 

yabancı askeri birlikleri ve bunların YFC’nin herhangi bir yerinde serbestçe faaliyet 

gösterme haklarını kabul etmemiştir.
515

 Çünkü bu tür bir uluslararası askeri varlık ile 

Sırp yönetiminin Kosova sorununun Sırbistan’ın bir iç sorunu olduğu tezi büyük bir 

darbe almış olacaktı. 

15 Mart 1999’da başlayan ikinci tur görüşmelerin sonucunda kesinleşen 

anlaşma metni Kosovalı Arnavutlar tarafından imzalanmıştır. Fakat Sırbistan’ın 

                                                 
514

 Abazi, op. cit., s. 28. 
515

 Heikki Patomaki, “Kosovo and the End of the United Nations?”, Mapping European Security 

after Kosovo, Peter van Ham ve Sergei Medvedev ed., Manchester, Manchester University Press, 

2002, s. 94.   



192 

 

anlaşmayı imzalamaya yanaşmaması üzerine 18 Mart tarihinde görüşmeler sona 

ermiştir. 22 Mart 1999’da Richard Holbrooke, Miloşeviç’i Rambouillet şartlarını 

kabul etmeye ikna etmek için Belgrad’a gitmiştir. Fakat Holbrooke’un çabaları 

Sırbistan Meclisi’nin geçici anlaşmayı reddeden bir karar alması ile sonuçsuz 

kalmıştır.
516

 Sonuç olarak, amacı Sırplar ve Arnavutlar arasında bir barış anlaşmasına 

ulaşmak olan Rambouillet süreci, NATO müdahalesi öncesinde Kosova sorununun 

çözümü için en kapsamlı diplomatik girişim olmuştur. 

Uluslararası toplumun Kosova’daki tek varlığı olan AGİT Kosova Gözetim 

Misyonu, 20 Mart 1999’da görevini yerine getiremeyecek derecede Sırp güçleri 

tarafından engellendiğini ve bölgedeki güvenlik koşullarının kötüleşmesini gerekçe 

göstererek bölgeden çekilmiştir.
517

 Kosova Gözetim Misyonu’na yönelik olarak 

Sırbistan’ın işbirliğinden uzak tutumu ile ilgili olarak Vatroslav Vekariç, KKO’ya 

karşı yapılması planlanan operasyonların yabancı gözlemcilerin önünde 

gerçekleştirilmek istenmemesine ve de misyonun “tarafsız” olmayan tutumuna bağlı 

olduğunu belirtmiştir.
518

 Kosova Gözetim Misyonu’nun bölgeden ayrılması, sorunun 

çözümü yönündeki diplomatik sürecin sona erdiğini ve kuvvet kullanılarak sorunun 

ele alınması sürecinin başlamak üzere olduğunu simgelemiştir.  

 

4.6.2. NATO Müdahalesi 

 

Kosova sorununun geniş ölçekte kuvvet kullanımı, kitlesel öldürmeler ve 

Kosovalı Arnavutlara yönelik etnik temizlik nedenleri ile ağırlaşması ve diplomatik 

                                                 
516

 Weller, op. cit., s. 235-236. 
517

 Kosova Gözetim Misyonu, Kosova’dan ayrıldıktan sonra Üsküp’e konuşlanmış ve görevini buradan 

yürütmeye devam etmiştir.  
518

 Bkz. Vatroslav Vekariç, “Beyond NATO Intervention in Yugoslavia: Motivations and Behavior of 

the Serbian Leadership during the Kosovo Crisis”, The Independent Center for Strategic Studies, 25 

May 2000, s. 1-41. Bkz. http://www.oocities.org/capitolhill/2890/stuvekisa.html, (10.08.2012). 

http://www.oocities.org/capitolhill/2890/stuvekisa.html


193 

 

bir çözüm bulmaktaki başarısızlık Sırbistan’ın 24 Mart 1999’da NATO tarafından 

bombalanmaya başlanmasına yol açmıştır. NATO, Sırbistan’a yönelik hava harekâtı 

kararını, böyle bir harekâtı yetkilendiren herhangi bir BM Güvenlik Konseyi kararı 

olmadan almıştır.
519

 78 gün devam eden hava saldırıları 10 Haziran 1999’da NATO 

Genel Sekreteri Javier Solana’nın verdiği talimat ile sona ermiştir.
520

  

Hava harekâtının başladığı gün NATO, beş temel amacın yerine getirilmesini 

beklediğini açıklamıştır. Bunlar; şiddete, baskıya ve tüm Sırp askeri eylemlerine son 

vermeyi, tüm Sırp asker, polis ve paramiliter güçlerinin geri çekilmesini sağlamayı, 

Kosova’ya uluslararası askeri bir gücün yerleştirilmesini sağlamayı, tüm mültecilerin 

ve yerlerinden edilmiş insanların koşulsuz ve güvenli geri dönüşünü temin etmeyi ve 

Rambouillet koşulları temelinde politik bir çözüm yönünde çalışılmasını 

sağlamaktır.
521

 ABD Başkanı Clinton, Sırbistan’a karşı hava saldırılarının başladığı 

gün yaptığı ulusa sesleniş konuşmasında, masum insanları korumak ve savaşın 

yayılmasını önlemek amacıyla harekete geçtiklerini belirtmiştir.
522

 Miloşeviç ise, aynı 

gün Sırp kamuoyuna yaptığı konuşmada, “Kosova bizim için çok önemli olsa da, 

sorun sadece Kosova sorunu değildir. Tüm ülkemizin özgürlüğü tehlike altındadır ve 

Kosova, büyük değerlerimizin tehlikeye düşmesine ve yabancı birliklerin içeri 

girmesine hizmet etmektedir” ifadesini kullanmıştır.
523

 Voyvodina ve Sancak 

bölgelerinde de önemli azınlıklar bulunması nedeniyle Miloşeviç, eğer NATO 

                                                 
519

 İnsani müdahale ve Kosova sorunu ile ilgili olarak bkz. Gabor Sulyok, “The Theory of Humanitarian 

with Special Regard to NATO’s Kosovo Mission”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber 

ve Zidas Daskalovski ed., Londra, Frank Cass, 2003, s. 146-165. 
520

 Michael Ignatieff, NATO’nun Kosova müdahalesini bir sanal savaş olarak nitelendirmektedir. 

Çünkü NATO ülkelerinin yurttaşları bu savaşa bir nefer olarak değil, seyirci olarak katılmışlardır. 

Kosova çatışması, politik ve hukuksal anlamda da sanal bir savaştı. Ignatieff, op. cit., s. 3-4. 
521

 Gallagher, op. cit., s. 56.  
522

 Kosova müdahalesi ile ilgili olarak ABD’deki karar alma sürecinin işleyişi için bkz. Steven B. Redd, 

“The Influence of Advisers and Decision Strategies on Foreign Policy Choices: President Clinton’s 

Decision to Use Force in Kosovo”, International Studies Perspectives, Vol. 6 (2005), s. 129-150. 
523

 Yugoslavia President Miloşeviç Addresses the Nation, March 24, 1999, http://www.serbia-

info.com/news/1999-03/24/10032.html, (12.10.2010). 

http://www.serbia-info.com/news/1999-03/24/10032.html
http://www.serbia-info.com/news/1999-03/24/10032.html


194 

 

Sırbistan’a ve Kosova’ya yerleşirse, bu azınlıklara da destek verebileceği ihtimaline 

dikkat çekmeye çalışmıştır.
524

  

NATO müdahalesinin temel hedeflerinden birisi Kosova’da yaşanan etnik 

temizliği önlemek olsa da, ortaya çıkardığı sonuç, etnik temizliğin yoğunluk 

kazanması olmuştur. Sırp yönetimi, etnik Arnavutlar’dan temizlenmiş bir Kosova 

yaratmak amacıyla NATO müdahalesini bir araç olarak kullanmaya çalışmış ve tüm 

Arnavut nüfusu Kosova’dan uzaklaştırmak için bir plan yürürlüğe sokmuştur. Sırp 

güvenlik güçlerinin “At Nalı Operasyonu” olarak anılan Kosova’daki planlı saldırıları 

20 Mart 1999’da başlamıştır.
525

 1998 yılının sonlarında Sırbistan Savunma Bakanı’nın 

ve YFC Genelkurmay Başkanı’nın değiştirilmesi, bu tür bir saldırının ön hazırlıkları 

olarak görülebilir.
526

 Racak katliamının komutanı olan General Sreten Lukiç de, “At 

Nalı Operasyonu” ile örgütlü katliamlar ve Arnavutlara ait mülklerin sistematik bir 

biçimde yol edilmesi yoluyla Kosova’daki Arnavutların bu bölgeyi terk etmelerinin 

amaçlandığını belirtmiştir.
527

 Görüldüğü üzere, Kosova’da etnik temizlik, tanım 

gereği belirli bir kolektif kimliğin temsilcileri hedef alınarak uygulanmıştır. Kosova 

krizinin çatışma dönemi olan 1998-1999 döneminde 10.000’den fazla etnik Arnavutun 

öldürüldüğü tahmin edilmiştir.
528

 30 Mart 1999’da BMMYK, Sırp kuvvetlerini 

                                                 
524

 2003 nüfus sayımına göre Sancak bölgesinin %51,6’sını Boşnak ve Müslüman nüfus oluştururken, 

Voyvodina nüfusunun %14,3’ünü ise etnik Macarlar oluşturmaktadır. Değerlendirme için bkz. Barry R. 

Posen, “The War for Kosovo: Serbia’s Political-Military Strategy”, International Security, Vol. 24, 

No. 4 (Spring 2000), s. 48. 
525

 Uluslararası Bağımsız Kosova Komisyonu, “Atnalı Operasyonu” ile ilgili somut deliller 

bulunmadığını, fakat Arnavutların örgütlü ve planlı bir operasyonun sonucunda kitlesel olarak 

yerlerinden edildiğinin açık olduğunu belirtmiştir. Bkz. Independent International Commission on 

Kosovo, op. cit., s. 88. 
526

 Under Orders War Crimes in Kosovo, op. cit., s. 3-4. 
527

 General Sreten Lukic, Kosova’da Arnavut sivillere karşı şiddet ve terör eylemlerini planlamak ve 

uygulamak iddiaları ile Eski Yugoslavya Uluslararası Ceza Mahkemesi tarafından yargılanmış ve 22 

Şubat 2009’da 22 yıl hapis cezasına çarptırılmıştır. Eski Yugoslavya Uluslararası Ceza Mahkemesi’nin 

General Sreten Lukic hakkında düzenlediği iddianame için bkz. 

http://www.icty.org/x/cases/pavkovic/ind/en/pav-ii031002e.htm, (04.08.2012). 
528

 Kosova’da yaşanan çatışmalar sırasında kaç kişinin öldüğü konusunda uzlaşmaya varılmış bir sayı 

yoktur. Yugoslavya Uluslararası Ceza Mahkemesi Baş Savcısı Carla Del Ponte, BM Güvenlik 

http://www.icty.org/x/cases/pavkovic/ind/en/pav-ii031002e.htm


195 

 

Kosova’da etnik temizlik kampanyası organize etmekle suçlarken, Nisan 1999’da BM 

Genel Sekreteri Kofi Annan da, Sırp yetkililerin Kosovalı Arnavutlara karşı 

uyguladığı etnik temizliği kınamıştır.
529

  

NATO müdahalesi sırasında yaklaşık 863.000 Arnavut mülteci konumuna 

düşmüş ve 590.000 kişi Kosova içerisinde yerlerinden edilmiştir. Bunların 444.600’ü 

Arnavutluk’a, 244.500’ü Makedonya’ya, 69.000’i Karadağ’a ve 91.057’si diğer 

ülkelere göç etmiştir. Bu rakamlar, Kosovalı Arnavutların %90’ının yerlerinden 

edildiğini göstermektedir.
530

 NATO müdahalesi sırasında Arnavutların Kosova dışına 

sürülmelerinin nedenlerinden birisi, bölgenin demografik yapısını değiştirmek 

olmuştur.  

6 Mayıs 1999’da G-8 ülkeleri Dışişleri Bakanları toplantısında Kosova 

sorununun siyasi çözümü için yedi temel ilke belirlenmiştir. Bunlar; Kosova’da baskı 

ve şiddete son verilmesini, Kosova’dan asker, polis ve paramiliter güçlerin 

çekilmesini, Kosova’ya uluslararası sivil ve askeri varlığın yerleşmesini, Kosova’da 

geçici bir uluslararası yönetimin kurulmasını, mültecilerin ve yerlerinden edilmiş 

insanların güven içinde geri dönüşlerinin sağlanmasını, Rambouillet sürecini ve YFC 

ve diğer bölge ülkelerinin egemenlik ve toprak bütünlüğünü göz önüne alan ve 

KKO’nun silahsızlandırılmasını içeren bir politik sürecin başlamasını ve bölgenin 

istikrarının ve ekonomik gelişiminin sağlanmasını içermiştir.
531

 Genel olarak bu 

                                                                                                                                            
Konseyi’ne sunduğu raporda 11.000 kişinin öldüğünü belirtmiştir. ABD Savunma Bakanlığı ise 6.000 

kişinin öldüğünü ve toplu mezarlar ile bu rakamın 10.000’e yaklaşacağı tahmininde bulunmuştur. 

NATO müdahalesi sırasında Sırbistan güvenlik güçlerinin işlediği savaş suçları ile ilgili ayrıntılı bilgi 

için bkz. Under Orders War Crimes in Kosovo, op. cit.; Patrick Ball, Wendy Betts, Fritz Scheuren, Jana 

Dudukovich ve Jana Asher, “Killings and Refugee Flow in Kosovo, March-June 1999”, Conflict in 

Numbers: Casualities of the 1990s War in the Former Yugoslavia, 1991-1999, Ewa Tabeau ed., 

Belgrade, Helsinki Committee for Human Rights in Serbia, 2009, s. 879-996. 
529

 Carrie Booth Walling, “The History and Politics of Ethnic Cleansing”, The Kosovo Tradegy: The 

Human Rights Dimensions, Ken Booth ed., Londra, Frank Cass, 2001, s. 60. 
530

 Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 90. 
531

 James Ker-Lindsay, Kosovo: The Path to Contested Statehood in the Balkans, Londra, 

I.B.Tauris, 2009, s. 131-132. 



196 

 

ilkeler, özerklik üzerine kurulu bir çözüm ortaya koymuştur. 27 Mayıs 1999’da 

Uluslararası Ceza Mahkemesi Slobodan Miloşeviç’i, 1 Ocak 1999’dan beri Kosova’da 

işlenen savaş suçlarının faili ilan ederken, ABD Dışişleri Bakanlığı, bu iddianamenin 

bir anlaşma için girilecek müzakerelere zarar verebileceğini ifade etmiştir.
532

  

NATO müdahalesi sırasında Sırbistan’ın politik stratejisi, NATO içindeki 

ayrılıkları kullanmaya çalışmak olmuştur, fakat bu strateji, müdahalenin başlamasını 

veya yavaşlamasını önleyememiştir. Bu strateji çerçevesinde, müdahale sırasında 

NATO güçlerinin sivil kayıplara yol açan eylemleri, Rusya’nın diplomatik desteği ve 

mülteci sorunu kullanılmaya çalışılmıştır.
533

 19 Mayıs 1999’da Rusya Federasyonu 

Dışişleri Bakanı Victor Chernomyrdin’in Belgrad’ı ziyareti sonucunda Miloşeviç, G-

8’in belirlediği müzakere koşullarını kabul etmiştir. Böylece, Sırp politik stratejisi 

açısından Rusya’nın diplomatik desteği sınırlılıklarını göstermiştir.
534

 Ayrıca Sırp 

yönetimi, kitlesel göçler nedeniyle komşu ülkelerin istikrarsızlığa 

sürüklenebileceklerini düşünmüş olsa da, düşünülenin aksine yaşanan kitlesel göç 

olayları, uluslararası toplumun kararlılığını arttırmıştır. 

NATO müdahalesi, Yugoslavya’nın iç siyasal sisteminde daha radikal 

söylemlerin ortaya çıkmasına ve radikal milliyetçi politikaların uygulanmasına dönük 

isteklerin öne çıkmasına neden olmuştur. Örneğin, Nisan 1999’da YFC yasama 

meclisi, Rusya ve Beyaz Rusya’nın oluşturduğu Pan-Slav birliğine katılmak için 

başvuruda bulunmayı onaylamıştır.
535

 Bunun dışında NATO müdahalesi, hâlihazırda 

Sırp milliyetçiliğinin desteğini arkasına almış olan Miloşeviç’in ortalama Sırpların da 

desteğini kazanmasına yol açmıştır. Çünkü NATO müdahalesi sırasında Sırp halkını, 

                                                 
532

 Bir devletin işbaşındaki bir devlet başkanı tarihte ilk kez savaş suçlusu ilan edilmiştir. Bkz. Ignatieff, 

op. cit., s. 117-118. 
533

 Posen, op. cit., s. 51-52. 
534

 Ibid., s. 54-55. 
535

 Sembolik bir değeri olan bu girişimin amacı, Rusya ve Beyaz Rusya’nın kamuoylarına hitap ederek 

bu devletlerin yardımını sağlamak olmuştur. Bkz. Emiroğlu, op. cit., s. 300-301. 



197 

 

Batı’nın Sırplar’dan nefret ettiğine ve tüm dünyanın Sırplara karşı olduğuna 

inandırmak kolay olmuştur.  

 

4.6.3. NATO Müdahalesinin Sonu ve UNMIK’e Giden Süreç 

 

NATO müdahalesinin son haftalarında Miloşeviç’e bir barış planını kabul 

ettirmeye yönelik diplomatik müzakereler yoğunluk kazanmıştır. Müzakereler 

Kosova’da şiddete ve baskıya son verilmesini, Yugoslav silahlı güçlerinin geri 

çekilmesini, uluslararası sivil ve askeri varlığın kabulünü ve tüm mültecilerin geri 

dönmesini öngören Ahtisaari-Chernomyrdin planını 3 Haziran 1999’da Miloşeviç’in 

kabul etmesi ile sona ermiştir. Aynı gün toplanan Sırbistan Meclisi 74 ret, 3 çekimser 

oya karşı 136 kabul oyuyla bu planı onaylayarak, BM’nin barış planını uygulama 

sürecinin yolunu açmıştır. ABD Başkanı Bill Clinton’ın kara savaşının bir seçenek 

olarak değerlendirebileceği yönündeki söyleminin, Miloşeviç’in barış planını kabul 

etmesinde önemli rol oynadığı ileri sürülmüştür.
536

  

9 Haziran 1999’da NATO ve YFC arasında Sırp kuvvetlerinin 11 gün içinde 

Kosova’dan geri çekilmesini ve Kosova Gücü’nün (Kosovo Force-KFOR) bölgeye 

konuşlanmasını içeren Askeri-Teknik Anlaşması
537

 Makedonya’nın Kumanova 

şehrinde imzalanmıştır. Bu anlaşmanın imzalanmasından hemen sonra hava saldırıları 

durdurulmuştur. Bu anlaşmanın imzalanmasıyla Kosova, hukuksal olmasa da fiilen 

Sırbistan’ın denetiminden alınarak UNMIK’e devredilmiştir. 

10 Haziran 1999’da BM Güvenlik Konseyi’nin aldığı 1244 sayılı karar, BM 

gözetiminde Kosova’ya uluslararası sivil ve askeri varlığın konuşlanmasını 

                                                 
536

 Ibid., s. 346-347. 
537

 Military Technical Agreement, June 9, 1999,  http://www.nato.int/kosovo/docu/a990609a.htm, 

(12.12.2011). 

http://www.nato.int/kosovo/docu/a990609a.htm


198 

 

öngörmüştür. 1244 sayılı karar uyarınca BM, Kosova’yı sivil personeli ile yönetmeye 

başlasa da, Kosova resmi olarak Sırbistan’ın bir parçası sayılmıştır. Ayrıca bu karar, 

Kosova’nın gelecekteki statüsünün politik bir süreç sonucunda belirlenmesi ifadesini 

kullanarak, bir nihai statü biçimi tespit etmekten kaçınmıştır.
538

  

1244 sayılı kararda beş aşamalı bir strateji öngörüldü. Birinci aşamada, 

UNMIK’in kontrolünde bir geçici sivil yönetim kurulması amaçlandı. İkinci aşamada 

seçim hazırlıkları başlatılırken, geçici yönetimin güçlendirilmesi ve Kosova halkına 

yetki transferinin tedricen gerçekleşmesi öngörüldü. Üçüncü aşama olarak seçimlerin 

yapılması belirlendi. Seçimlerin gerçekleşmesinden sonra dördüncü aşama olarak 

geçici yönetim kurumlarının oluşturulması öngörüldü. Beşinci aşamada ise, 

Kosova’nın nihai statüsü belirlendikten sonra, geçici yönetim kurumlarının ve tüm 

Kosova’nın yönetiminin yerel halka bırakılması öngörüldü. Bu stratejide belirtilen 

amaçların gerçekleştirilebilmesi için, Kosova’da farklı örgütler tarafından 

gerçekleştirilen görevlerin bütüncül bir biçimde yönetimini sağlamak amacıyla 

UNMIK’in başkanı olarak bir BM Genel Sekreter Özel Temsilcisi atanmıştır. 

Rambouillet şartları ile karşılaştırıldığında, NATO müdahalesi sonrasında 

Sırbistan beş kazanımda bulunmuştur. Birincisi, Kosova’da hâkim siyasi otorite 

NATO değil, BM olmuştur. Böylece Sırbistan, Kosova’nın nihai statüsünün 

belirlenmesi sürecinde Rusya ve Çin’in desteğini kazanabileceğini düşünmüştür. 

İkincisi, Kosova’nın bağımsızlığının meşru siyasi temeli ortadan kalkmıştır. 

Rambouillet’de öngörülen üç senelik bir geçiş süreci ve sonrasında uluslararası bir 

toplantı sonucunda nihai statünün belirlenmesi koşulu ortadan kalkarken, Kosova 

üzerinde Sırp egemenliğinin hukuken devamı sağlanmıştır. Üçüncüsü, 1244 sayılı BM 

                                                 
538

 BM Güvenlik Konseyi 1244 sayılı kararı 14 lehte ve bir çekimser oy ile kabul etmiştir. Oylamada 

Çin çekimser oy kullanmıştır. 1244 sayılı BM Güvenlik Konseyi kararının metni için bkz. 

http://www.un.org/Docs/journal/asp/ws.asp?m=S/RES/1244(1999), (05.07.2010). 

http://www.un.org/Docs/journal/asp/ws.asp?m=S/RES/1244(1999)


199 

 

Güvenlik Konseyi kararı, YFC’nin egemenliğini ve toprak bütünlüğünü vurgulamıştır. 

Dördüncüsü, Rus birliklerinin de Kosova’ya konuşlanacak olması, Sırbistan açısından 

bir kazanç olarak görülmüştür. Beşincisi ise, NATO’ya Sırp topraklarında harekât 

yapma hakkı veren Rambouillet şartları ortadan kalkmıştır.
539

  

 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                 
539

 Posen, op. cit., s. 79-80; Tarık Ali, Evrenin Efendileri? NATO’nun Balkan Seferi, çev. Yavuz 

Alogan, İstanbul, Om Yayınları, 2001, s. 13. 



200 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

1999-2008 ARASI DÖNEMDE UNMIK YÖNETİMİ ALTINDA ARNAVUT 

HÂKİMİYETİ ve YAŞANAN TOPLUMSAL GÜVENLİK SORUNLARI 

 

1. UNMIK Yönetimi’nin Kurulması ve Yerel Aktörler Tarafından 

Algılanışı 

 

1244 sayılı BM Güvenlik Konseyi kararına göre UNMIK’in temel görevleri, 

Kosova’da geçici bir sivil yönetim oluşturmak, düzenin ve hukukun korunmasını 

sağlamak, özerk yönetimin kurulmasını teşvik etmek ve Kosova’nın nihai statüsünü 

belirleyecek olan politik süreci kolaylaştırmak şeklinde belirlenmiştir.
540

 Kosova 

sorununun da gösterdiği gibi, uluslararası yönetimler, sadece yeni yönetim yapılarının 

oluşturulmasında değil, ayrıca yönetimleri altında bulundurdukları bölgenin statü 

sorunundan kaynaklanan egemenlik sorunlarıyla da uğraşmak zorunda kalmaktadırlar. 

Fakat Kosova sorununun temel nedenleri ile ilgili bir tespitte bulunmayan 1244 sayılı 

karar, Kosova’nın nihai statüsünün belirlenmesinde ne tür bir yol izleneceğini ve olası 

statünün ne olacağını (özerklik, bağımsızlık, taksim vb.) belirtmemiştir.  

Kosova’nın nihai statüsü üzerindeki belirsizlik, soruna sıfır toplamlı çözümler 

arayan Arnavutların ve Sırpların içinde bulunduğu çatışmanın zorluklarını artırmıştır. 

Çünkü Kosova’nın nihai statüsü ile ilgili bir anlaşmanın yokluğunda, Arnavutlar 

bağımsızlık amacını, Kosovalı Sırplar ise, kendi varlıklarının ve kimliklerinin 

muhafazası isteği çerçevesinde Kosova’nın Sırbistan’ın hâkimiyetine geri dönmesini 

amaçlamışlardır. Bu ortamda, Kosova’da UNMIK tarafından alınan kararlar ya da 

uygulanan politikalar, Arnavutlar tarafından bağımsızlığı destekleyici yönde, Sırplar 

                                                 
540

 Bkz. BM Güvenlik Konseyi 1244 sayılı kararı paragraflar 9-11. 



201 

 

tarafından ise Kosova üzerinde Sırbistan’ın hâkimiyetinin yeniden tesisi biçiminde 

yorumlanmıştır.
541

 İlk dönemlerde bu durum, UNMIK’in meşruiyetini zedeleyen ve 

çalışmalarını zorlaştıran bir sorun oluşturmuştur.  

UNMIK, her biri belirli görevleri yerine getiren, ancak tümü bir dereceye 

kadar BM şemsiyesi altında çalışan farklı örgütlerden oluşan beş ayak üzerine 

kurulmuştur. Bunlar, mülteciler ve insani yardım işleri ile ilgilenen BMMYK; sivil 

yönetim görevini yürüten BM; demokratikleşme ve kurum inşası sorumluluğunu 

üstlenen AGİT; ekonomik yeniden yapılanma sorumluluğunu üstlenen AB
542

 ve 

güvenlik sorumluluğunu üstlenen NATO’dur.
543

 Söz konusu aktörlerin sorumluluk 

alanlarının da gösterdiği üzere, çatışmaların sona ermesinden hemen sonraki dönemde 

UNMIK önceliği güvenliğin sağlanmasına, ekonominin yeniden yapılandırılmasına, 

etnik gruplar arası diyalog ortamının oluşturulmasına, yerlerinden edilen kişilerin geri 

dönüşüne ve yerel kurumların oluşturulmasına vermiştir. Böylece, bu dönemde, 

müdahale ve “sert güvenlik” konuları yerini güvenli bir ortam yaratılması ve acil 

insani ihtiyaçların giderilmesi çabaları çerçevesinde yeniden inşa sürecine ve 

“yumuşak güvenlik” konularına bırakmıştır. 

BM Güvenlik Konseyi tarafından yetkilendirilen ve BM Genel Sekreteri’nin 

Kosova Özel Temsilcisi olan UNMIK Başkanı, Kosova’daki en üst düzey sivil 

yönetici olmuştur. 2 Temmuz 1999’da Bernard Kouchner UNMIK Başkanı olarak 

                                                 
541

 Alexandros Yannis, Kosovo Under International Administration: An Unfinished Conflict, 

Athens, Hellenic Foundation for European and Foreign Policy, 2001, s. 27-28. 
542

 Kosova’nın yeniden inşası sürecinde üstlendiği rol çerçevesinde 1999-2005 yılları arasında AB’nin 

Kosova’ya yaptığı yardım miktarı 2,3 milyar Euro düzeyinde gerçekleşmiştir. Ayrıca Avrupa Yeniden 

İnşa Ajansı, 2000 yılında Priştine’de büro açan ilk AB birimi olurken, faaliyetlerini kurum inşası, 

ekonomi ve politik reform alanlarına yoğunlaştırmıştır. Bkz. Anthony Cleland Welch, “Achieving 

Human Security after Intra-State Conflict: The Lessons of Kosovo”, Journal of Contemporary 

European Studies, Vol. 14, No. 2 (2006), s. 223; Dimitris Papadimitriou ve Petar Petrov, 

“Europeanisation, Conditionality and State Building in Kosovo: The Elusive Pursuit of EU Actorness 

(1999-2008)”, The Proceedings of the Fourth International Conference on Security, Challenges to 

Balkan Security and Contribution of the International Organizations, 14-15 May 2008, İzmir, 

Dokuz Eylül University Press, 2009, s. 78. 
543

 Bkz. BM Güvenlik Konseyi 1244 sayılı kararı 10. ve 11. Paragraflar. 



202 

 

atanmıştır. 12 Haziran 1999’da BM Genel Sekreteri tarafından atanan Sergio de 

Mello’nun yerini alan Kouchner, bölgedeki en yüksek sivil otorite olmuştur.
544

 

Kosova’daki tüm yasama ve yürütme yetkilerinin UNMIK’e devredilmesini öngören 

25 Temmuz 1999 tarihli UNMIK’in ilk yönetmeliği, Kosova’da yürürlükte olan 

hukuki düzeni ilga etmiş ve bir uluslararası vesayet yönetimi kurmuştur. Kosova 

hukuken YFC’nin bir parçası olarak kalmışsa da, UNMIK’in bu düzenlemeden ve 

1244 sayılı Güvenlik Konseyi kararından kaynaklanan gücü, YFC’nin Kosova’daki 

egemenliğini askıya almıştır.
545

 Fakat 24 Mart 1999 tarihi öncesinde Kosova’da 

geçerli olan YFC kanunları uluslararası insan hakları standartlarıyla çatışmadıkları 

sürece uygulanmaya devam etmiştir.
546

 Kosovalı Sırplar da, Sırbistan yasalarına bağlı 

kalarak Sırbistan’ın Kosova üzerindeki söz hakkını canlı tutmaya çalışmışlardır. 

NATO müdahalesinden sonra UNMIK ve KFOR, Kosovalı Arnavutlar 

tarafından “özgürleştirici”ler olarak görülmüş ve Arnavutlar arasında “Batı”ya ve 

özellikle NATO’ya yönelik olumlu algı, UNMIK’in Arnavutlar tarafından kabulünü 

kolaylaştırmıştır. Buna karşın, NATO müdahalesinin Arnavutların bağımsızlığı için 

yapıldığı yönündeki Sırp endişesi, bu dönemdeki Sırp düşüncesine hâkim olmuştur. 

Bu çerçevede Belgrad yönetimi, Kosova’nın Sırbistan’ın parçası olmaya devam 

ettiğini ve NATO müdahalesinin Sırbistan’ın Kosova üzerindeki kontrolünü geçici 

olarak sona erdirdiğini ileri sürmüştür.
547

 Sırbistan, bu iddiasını devlet egemenliği 

                                                 
544

 Sergio de Melo (12 Haziran 1999-2 Temmuz 1999), Bernard Kouchner (Temmuz 1999-Ocak 2001), 

Hans Haekkerup (Ocak 2001-Ocak 2002), Michael Steiner (Ocak 2002-Temmuz 2003), Harri Holkeri 

(Temmuz 2003-Mayıs 2004), Soren Jessen-Petersen (Ağustos 2004-Haziran 2006) ve 2007’nin 

sonlarında Alman diplomat Joachim Rücker UNMIK başkanlığını üstlenmiştir. 1999 ve 2007 yılları 

arasında yedi defa başkanlığı değişen UNMIK, Kosova yönetim yapılarının sürekliliği ve istikrarı 

konusunda önemli soru işaretleri yaratmıştır. 
545

 Yannis, op. cit. s. 17; The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 263-266. 
546

 Bkz. UNMIK Regulation No. 1999/1, http://www.unmikonline.org/regulations/1999/reg01-99.htm, 

(09.09.2010). 
547

 Vjeran Pavlakovic ve Sabrina Petra Ramet, “Albanian and Serb Rivalry in Kosovo: Realist and 

Universalist Perspectives on Sovereignty”, De Facto States: The Quest for Sovereignty, Tözün 

Bahçeli, Barry Bartmann ve Henry Srebrnik ed., Londra, Routledge, 2004, s. 91. 

http://www.unmikonline.org/regulations/1999/reg01-99.htm


203 

 

ilkesi çerçevesinde savunmuştur. Gerçekten 1244 sayılı kararda Kosova’nın YFC’nin 

hukuki bir parçası olduğu açıkça belirtilmiş olmasına karşın Kosovalı Arnavutlar, 

bağımsız bir devlet talebinde ısrar etmişlerdir. 

2003 yılında Kosova’da faaliyette bulunan kurumlar ile ilgili olarak yapılan bir 

araştırmada Kosova hükümeti ile ilgili güven oran %78,1 olarak ortaya çıkarken, 

UNMIK’in performansından duyulan tatmin düzeyi ise %43,1 olarak belirlenmiştir.
548

 

UNDP’nin 2004 yılında yaptığı bir başka kamuoyu araştırmasında ise, Kosova 

hükümeti %73,4 ile en güvenilir kurum olarak görülürken, UNMIK ise, %24,7 ile en 

az güvenilen kurum olmuştur. Bu sonuç, Kosovalı Arnavutların bağımsızlık istekleri 

ile yakından bağlantılıdır.
549

 Nitekim 2004 yılı itibariyle Arnavutlar arasında UNMIK 

yönetiminin bağımsızlık önünde bir engel olduğu görüşü kabul görmeye başlamıştır. 

Sırplar ise, bölge üzerinde Sırbistan hâkimiyetinin fiilen sona ermesine ve içinde 

bulundukları belirsizliğe bağlı olarak UNMIK’in performansı ile ilgili olarak %88,5 

oranında memnuniyetsizliklerini ifade etmişlerdir.
550

 Genel olarak, her iki etnik grup, 

UNMIK’in varlığını Kosova ile ilgili temel amaçları çerçevesinde ele almışlardır. 

 

1.1. Kosova Geçici Konseyi’nin Oluşumu ve Kosovalı Sırpların Tutumu 

 

UNMIK, 16 Temmuz 1999’da Priştine’de Sırp ve Arnavut siyasi liderlerini 

yeni oluşturulan Kosova Geçici Konseyi’nin (KGK) ilk toplantısında bir araya 

getirmiştir. KGK’nin oluşturulmasının temel amacı, etnik grupların UNMIK’in karar-

                                                 
548

 BM Kalkınma Programı tarafından hazırlanan bu araştırma Mayıs-Ağustos 2003 tarihlerini kapsamış 

ve 987’si Arnavut, 190’ı Sırp ve 163’ü diğer etnik gruplardan olmak üzere toplam 1340 kişi üzerinden 

düzenlenmiştir. United Nations Development Programme (UNDP), Kosovo Early Warning Report, 

May-August 2003, http://www.kosovo.undp.org/repository/docs/EWS_4_Eng.pdf, (09.09.2010). 
549

 Bkz. Pantelis Sklias ve Spyros Roukanas, “Development in Post-Conflict Kosovo”, South-Eastern 

Europe Journal of Economics, Vol. 2 (2007), s. 282. 
550

 UNDP, op. cit., s. 30. 

http://www.kosovo.undp.org/repository/docs/EWS_4_Eng.pdf


204 

 

alma sürecine katkı yapmasını sağlamak olmuştur. Belgrad yönetimi, Kosovalı 

Sırpların bu konseyde yer almamaları için baskı uygulamış ve Miloşeviç rejimine 

bağlı Kosovalı Sırplar, UNMIK ile temas kurmaktan kaçınmışlardır. Buna karşılık, 

Kosova Sırp Direniş Hareketi’nin başkanı Momcilo Trajkoviç ve Piskopos Artemije 

UNMIK ile temas kurarak,
551

 Kosova’daki Sırpların durumunun gelişmesine katkıda 

bulunacağı beklentisiyle KGK’ye katılmışlardır.  

Her ne kadar Artemije ve Trajkoviç, Sırpların içinde bulundukları güvenlik 

koşullarının olumsuz durumu nedeniyle Eylül 1999’da KGK’den çekilseler de, Ekim 

1999’da Miloşeviç rejimine muhalif Kosovalı Sırpların UNMIK ile birlikte hareket 

etmesine imkân verecek olan bir politik platform oluşturmak için Kosova-Metohija 

Sırp Ulusal Meclisi kurulmuştur.
552

 Genel olarak Sırpların UNMIK ile işbirliği 

yapmalarının temel gereği, bekaları için uluslararası garantiler sağlanması, 

Kosova’daki politik, ekonomik ve toplumsal gelişmelerin içinde yer almalarının ve 

Sırpların yaşam koşullarının geliştirilmesinin sağlanmasını içermiştir. Bunun dışında 

Kosova içerisinde Sırpların hareket özgürlüğünün arttırılması, Sırpların yoğun olduğu 

bölgelerde öz-yönetim alanlarının genişletilmesi ve Sırp mültecilerin geri dönüş 

olanaklarının arttırılması konuları da önemli yer tutmuştur.
553

 Kosovalı Sırpların bu 

tutumunun arkasında yatan asıl sebep, kolektif kimliklerinin bölgedeki varlığını 

sürdürmesini sağlamak olmuştur. 

15 Aralık 1999’da Arnavutlar ile UNMIK arasında Ortak Geçici Yönetim 

Yapısı’nı ve Kosova Geçici Yönetim Konseyi’ni kuran anlaşma imzalanmıştır. Bu 

anlaşma, Arnavutların UNMIK’in bazı önemli karar-alma mekanizmalarında temsilini 

                                                 
551

 Momcilo Trajkoviç’in başkanlığını yaptığı Sırbistan Direniş Hareketi, 19 üyeli Sırbistan Demokratik 

Muhalefeti içerisinde yer almıştır.  Bkz. International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: 

Taking the Plunge, 2009, s. 3, http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/ 200_serb_ 

integration_in_kosovo_taking_the_plunge.pdf, (05.07.2010). 
552

 Yannis, op. cit., s. 47-48. 
553

 Ibid, s. 65. 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/200_serb_integration_in_kosovo_taking_the_plunge.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/200_serb_integration_in_kosovo_taking_the_plunge.pdf


205 

 

sağlamış ve Kosova’da işleyen bir sivil yönetim oluşturulması sürecinde Arnavutlar 

ile UNMIK arasındaki işbirliğini sağlamlaştırmıştır.
554

 Arnavutların UNMIK 

politikalarındaki yapıcı mevcudiyeti, Kosovalı Arnavutlar arasında, Kosova’nın 

bağımsızlığa doğru geri döndürülemez bir yolda olduğu ya da en azından bir daha asla 

Sırp hâkimiyeti altına girmeyecekleri inancının oluşmasına yol açmıştır. 

Arnavutların UNMIK ile işbirliği yapmasında bir sorun yaşanmazken, UNMIK 

Başkanı Kouchner, Kasım 1999’da Sırpların UNMIK’in gözetiminde oluşturulan 

kurumlara katılımını sağlamayı amaçlayan bir girişim olarak Bir Arada Yaşama 

Gündemi’ni (Agenda for Coexistence) başlatmıştır.
555

 Bu girişim, Mart 2000’de 

UNMIK ile Kosova-Metohija Sırp Ulusal Meclisi arasında yapılan bir anlaşma ile 

güçlendirilmiştir. Bu anlaşma, Kosovalı Sırpların Ortak Geçici Yönetim Yapıları’nda 

temsil edilmelerine olanak tanımıştır.
556

 Kosova’da oluşturulan yönetim kurumlarında 

azınlıkların temsili, ayrımcılıktan kaçınmak ve etnik grupların birlikte çalışmalarını 

sağlamak için yapılmış bilinçli bir tercih olmuştur. 

Bu çerçevede, UNMIK’in Ağustos 2000’de yayınladığı 45 numaralı 

yönetmelik, belediye meclislerinde azınlıkların korunması ve ayrımcılığın önlenmesi 

amacıyla Topluluklar Komitesi ile Uzlaştırma Komitesi oluşturulmasını 

kararlaştırmıştır. Bu komitelerin kurulması ile azınlıkların çıkarlarının yerel 

yönetimlerde temsil edilmesi amaçlanmıştır. Arnavut olmayan toplulukların sayıca 

önemli olduğu belediyelerde kurulan Topluluklar Komitesi, topluluk haklarının 

korunması ve toplulukların belediye düzeyinde kamu hizmetlerine ulaşmalarının 

                                                 
554 Bu anlaşma sonrasında Kosovalı Arnavutların paralel devlet yapılarının faaliyetleri 1 Şubat 2000 

tarihinde sona erdirilmiş ve sürdürdükleri faaliyetler UNMIK’e devredilmiştir. Bkz. Pavlakovic ve 

Ramet, op. cit., s. 86. 
555

 Yannis, op. cit., s. 48. 
556

 Ibid., s. 48. 



206 

 

sağlanmasından sorumlu olmuştur.
557

 Ayrıca bu komite, kamu görevlerini yerine 

getiren kişilerin dil, din ve etnik köken gibi nedenlerle ayrımcılık uygulamamasını 

sağlamakla görevlendirilmiştir. Bu girişimlere rağmen, 2001 yılı sonu itibariyle birçok 

belediyede Topluluklar Komitesi oluşturulmazken, bazılarında oluşturulan Uzlaştırma 

Komiteleri azınlıkların sorunlarını ele almakta işlevsiz kalmıştır.
558

 Örneğin, Nisan 

2001’de sadece Prizren’de işten çıkarılan kamu çalışanlarının %70’ini Arnavut 

olmayan topluluklara üye kişiler oluşturmuştur.
559

  

Kosova’da siyasi sistemin yeniden düzenlenmesi yönündeki ilk girişim, 

yapılan siyasi seçimler olmuştur. Bu kapsamda, Ağustos 2000’de belediye yönetimleri 

ile ilgili olarak yayınlanan UNMIK yönetmeliğinden sonra 28 Ekim 2000’de 

Kosova’da yerel seçimler gerçekleştirilmiştir. Bu seçimlerden İbrahim Rugova’nın, 

eski KKO lideri Haşim Taçi’nin karşısında %58’lik bir oy oranı ile galip çıkması, 

Kosova’nın statüsünün çözümü konusunda, Arnavutların şiddeti değil, demokratik 

araçları tercih ettiklerini göstermiştir.
560

 Aslında KKO’nun Kosova Demokratik Partisi 

(DPK) adını alarak siyasal sürece dâhil olması da, bu örgütün silahlı bir gruptan bir 

siyasi partiye dönüştüğünün bir kanıtı olmuştur.
561

 UNMIK yönetimi altında 

                                                 
557

 Nazif Mandacı, “Relieving Bosnia from the Orbit of Dysfunctional Consociationalism: Lessons 

from Kosovo and Ethnocomitology”, The Proceedings of the Fourth International Conference on 

Security, Challenges to Balkan Security and Contribution of the International Organizations, 14-

15 May 2008, İzmir, Dokuz Eylül University Press, 2009, s. 167. 
558

 Nisan 2002 itibariyle 30 belediyede 22 Topluluklar Komitesi ve 25 Uzlaştırma Komitesi 

oluşturulmuştur. Bkz. Nazif Mandacı, “Turks of Kosovo and Protection of Minority Culture at the 

Local Level”, Perceptions, Vol. 9, No. 2 (Summer 2004), s. 71-73. 
559

 Ibid., s. 68-70. 
560

 Bu seçimlere 39 siyasi parti katılmış ve sadece üçü %2’den fazla oy almıştır. Bu seçimlerde KDL 

398.872 oy ile %58,0, Kosova Demokratik Partisi 187.821 oy ile %27,3 ve Kosova’nın Geleceği 

İttifakı 53.074 oy ile %7,7 oy oranı elde etmiştir. Statistical Office of Kosovo, Kosovo in Figures 

2004, May 2004, http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/508-kosovo-in-figures-2004, 

(08.08.2009). 
561

 Carrie Manning, “Armed Opposition Groups into Political Parties: Comparing Bosnia, Kosovo and 

Mozambique”, Studies in Comparative International Development, Vol. 39, No. 1 (Spring 2004), s. 

54-76. 

http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/508-kosovo-in-figures-2004


207 

 

düzenlenen bu ilk siyasal seçimler, Kosova’da politik faaliyet alanının ağırlıklı olarak 

Arnavutların “tekeli”nde gelişeceğini göstermiştir.  

Sırpların Kosova’nın politik ve toplumsal hayatına katılmalarını sağlamak 

UNMIK yönetiminin en temel amaçlarından birisi olsa da, Sırplar, 28 Ekim 2000’de 

düzenlenen yerel seçimlere katılmamışlardır. Sırbistan ise, gerçekleştirilen belediye 

seçimlerinin sonuçlarını tanımamıştır. Bunun dışında, Belgrad’ın Kosova’da paralel 

seçimler düzenleme planlarını, UNMIK Başkanı Kouchner, imkânsız olarak 

nitelendirerek reddetmiştir. Sırbistan’ın bu girişimini, Kosova üzerinde hâkimiyetinin 

var olduğunu göstermeye dönük bir manevra olarak nitelendirmek mümkündür.
562

 

Kosovalı Arnavutlar, yerel düzeyde ilk yetki transferinin gerçekleştirilmesinin önünü 

açan bu seçimleri bağımsızlığa doğru atılan ilk adım olarak yorumlamışlardır. 

 

1.2. Geçici Bir “Toplumsal Sözleşme” Girişimi Olarak Kosova Geçici 

Anayasal Çerçevesi 

 

BM Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararından sonra Kosova ile ilgili en 

önemli uluslararası belge, 15 Mayıs 2001’de UNMIK Başkanı Hans Haekkerup 

tarafından ortaya konan Kosova Geçici Yönetimi Anayasal Çerçevesi’dir.
563

 Anayasal 

Çerçeve’de Kosova, kendine özgü tarihi, hukuki, kültürel ve dilsel niteliklere sahip bir 

varlık olarak tanımlanırken, Kosova ile YFC arasındaki ilişkileri ele alan tek bir 

paragraf yer almamış ve yine bu belgede Kosova, YFC’nin bir parçası olarak 

                                                 
562

 22 Aralık 2003’de Kosova Meclisi, Kosova’da düzenlenen Sırbistan parlamento seçimlerinin 

anayasaya aykırı olduğunu açıklamıştır. Hoxhaj, op. cit., s. 32. 
563

 Kosova Geçici Yönetimi Anayasal Çerçevesi’nin ortaya konmasına kadar Kosova’nın yönetimi ile 

ilgili hukuki çerçeveyi, 1244 sayılı BM Güvenlik Konseyi kararı ve ilgili UNMIK yönergeleri ve 

düzenlemeleri oluşturmuştur. UNMIK Başkanı’nın Kosova Geçici Yönetimi Anayasal Çerçevesi’ni 

uygulama yetkisi, BM Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararına dayanmıştır. UNMIK Regulation 

2001/9, http://www.un.org/peace/kosovo, (10.07.2009). Çalışmanın bundan sonraki bölümlerinde 

Kosova Geçici Anayasal Çerçevesi yerine “Anayasal Çerçeve” kısaltması kullanılacaktır. 

http://www.un.org/peace/kosovo


208 

 

tanımlanmamıştır.
564

 Sırbistan, Kosova’nın bağımsız bir devlet olmadığını 

vurgulayarak bu belgeye karşı çıkarken, Arnavutlar ise, Anayasal Çerçeve’de 

bağımsızlığa herhangi bir atıfta bulunulmaması nedeniyle eleştiride bulunmuşlardır. 

Ağustos 2000’de Kosova Belediyeleri İdari Yönetmeliği’nin uygulamaya 

konmasıyla
565

 belediye düzeyinde bazı yetkiler yerel aktörlere devredilmiş olsa da, 

asıl yetki transferi Anayasal Çerçeve’nin uygulanması ile başlamıştır. Bu belge ile 

birlikte UNMIK, yasama, yürütme ve yargı alanlarındaki yetkilerinin önemli bir 

bölümünü yerel kurumlara devretmiştir. Fakat dış ilişkiler, azınlık topluluklarının 

korunması ve bütçe kontrolü gibi alanlar UNMIK’in yetkisinde kalmıştır.
566

 UNMIK, 

Anayasal Çerçeve ile Kosova Geçici Yönetim Kurumları’nın hangi yetkilere sahip 

olacağını belirlemiştir.  

UNMIK yönetiminin Kosovalı Arnavutlar tarafından kendi yönetimlerini 

gerçekleştirmelerinin önündeki bir engel olarak algılanmaya başlanması ile 

UNMIK’in meşruiyeti sorgulanır hale gelmiştir. Bu nedenle, yetki transferi, 

uluslararası yönetimin meşruiyeti açısından önemli görülmüştür. Bununla birlikte, 

UNMIK’in yerel kurumlara yetki transferinde bazı ertelemeler söz konusu olmuştur. 

Erteleme kararında iki temel neden rol oynamıştır. Bunlardan birincisi, Kosova 

üzerindeki yetkinin UNMIK’te olması, YFC’nin egemenliğinin korunması anlamına 

gelirken, gümrük, dış ilişkiler ve para politikası gibi devlet olmanın temel yetki 

alanlarının Kosova kurumlarına transferi bu durumu zorlaştırabilecekti.
567

 Kosovalı 

                                                 
564

 Bkz. Kosova Geçici Yönetimi Anayasal Çerçevesi, http://www.unmikonline.org/regulations/ 

unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayasal_Cerceve.pdf, (10.05.2010). 
565

 Yannis, op. cit., s. 44. 
566

 Anayasal Çerçeve’de Kosova kurumlarına ekonomi, maliye, ticaret, sanayi, tarım, eğitim, sağlık, 

ulaşım ve iletişim gibi alanlarda yetki devri sağlanmıştır. Bkz. Hoxhaj, op. cit., s. 24. 
567

 Rasmus Abildgaard Kristensen, “Administering Membership of International Society: The Role and 

Function of UNMIK”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and 

International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., New York, 

Routledge, 2006, s. 147. 

http://www.unmikonline.org/regulations/unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayasal_Cerceve.pdf
http://www.unmikonline.org/regulations/unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayasal_Cerceve.pdf


209 

 

Sırplar da, Kosova kurumlarına yetki transferini ‘bağımsız’ Kosova’nın 

oluşturulmasına yönelik bir adım olarak görmüşlerdir. ‘Bağımsız Kosova’nın pratik 

anlamı ise, Arnavutların egemen kimlik olmaları ve yine pratikte Kosovalı Sırpların 

azınlık konumuna düşmeleri olacaktı. Her iki etnik grup arasındaki karşılıklı 

güvensizlik ve düşmanlık algısının da etkisiyle, Kosovalı Sırplar, yetki transferini 

yaşadıkları toplumsal güvensizlikleri arttıracak bir gelişme olarak görmüşlerdir. 

İkinci neden ise, Kosova kurumlarına daha fazla yetki transferi, sorunun nihai 

çözümünde uluslararası toplumun karşı karşıya olduğu belirsiz durum nedeniyle 

sorunu karmaşıklaştırabilirdi. Örneğin Arnavutlar, Kosova Meclisi’ni bir platform 

olarak kullanarak, BM Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararını ihlal eden kararlar 

alabilmişlerdir. Mayıs 2002’de Kosova Meclisi, Kosova’nın toprak bütünlüğünü 

öngören bir karar alırken, Kasım 2002’de alınan bir başka kararda da, Kosova’nın 

Sırbistan-Karadağ Anayasası’nın giriş bölümünde yer alması kınanmıştır.
568

 Bir başka 

örnekte ise, Kosova Meclisi, 23 Mayıs 2001’de YFC ile Makedonya arasında Şubat 

2001’de imzalanan sınır anlaşmasını gayri-meşru bir anlaşma olarak gören bir karar 

almıştır. Bu karar üzerine Kosova Meclisi’nin Sırp temsilcileri oturumu terk 

etmişlerdir. UNMIK Başkanı Michael Steiner ise, dış ilişkiler ve sınır sorunlarının 

Kosova kurumlarının yetki alanında olmadığını belirterek bu kararı veto etmiştir.
569

  

Yetki transferi ile ilgili olarak belirtilen çekincelere ve yaşanan sorunlara 

rağmen, Anayasal Çerçeve incelendiğinde, temel amaç olarak Kosova toplumunun 

kendisini yönetme yeteneğinin geliştirilmesi öngörülmüştür. Fakat UNMIK’in sahip 

olduğu yetkilerin kapsamı düşünüldüğünde bu amaç ile çeliştikleri sonucuna 

varılabilmektedir. Örneğin, UNMIK Başkanı, Kosova Meclisi’ni dağıtma, yargıçları 

                                                 
568

 Kosova Meclisi’nin aldığı bu kararlar hem BM Güvenlik Konseyi, hem de AB tarafından 

kınanmıştır. Ibid., s. 148. 
569

 Pavlakovic ve Ramet, op. cit., s. 91. 



210 

 

atama ve görevden alma, seçimleri yenileme, bütçe düzenlemelerini kararlaştırma ve 

tüm dış ilişkileri yürütme gibi yetkilere sahip olmuştur. UNMIK Başkanı’nın elinde 

bulundurduğu yetkiler nedeniyle Kosova kurumlarının yetki alanı oldukça 

sınırlandırılmıştır.  

Kosova’daki yeni siyasi ve idari yapının temellerini atmış olan Anayasal 

Çerçeve düzenlemesi, Kosova’daki yönetim yapılarının oluşturulması sürecinde en 

önemli adımı oluşturmuştur. Oluşturulan Ortak Geçici Yönetim Yapıları, Kosova’nın 

yönetiminde sorumluluğun Kosova toplumuna geçişinin önünü açmıştır. Fakat 

Anayasal Çerçeve ile ortaya çıkan sistem, daha çok Arnavutların taleplerine karşılık 

vermiş ve Sırplar ve Arnavutlar arasında etkili bir işbirliği sistemi oluşturamamıştır. 

Anayasal Çerçeve, Kosova’da etnik çoğulculuğu korumak için geçici yönetim 

kurumlarının kurumsal çerçevesine etnik temelli haklar ve kontrol mekanizmaları 

dâhil etmiştir. Bu kapsamda Anayasal Çerçeve’nin dördüncü bölümünde Kosova’da 

yaşayan etnik azınlıkların kaygılarını gidermek için “ulusal topluluklar” kavramı 

ortaya atılırken,
570

 Sırplara ve diğer azınlıklara merkezi Kosova kurumlarında temsil 

edilebilmeleri için kota sağlamak suretiyle “pozitif ayrımcılık” adı verilen modelin 

uygulanması öngörülmüştür. Bunun dışında, Anayasal Çerçeve’de toplulukların ve 

topluluk üyelerinin kendi dillerini özgürce kullanma, kendi dillerinde eğitim görme, 

kamu kurumlarında istihdam edilme ve kamu hizmetlerinden yararlanma konusunda 

eşit fırsatlara sahip olma, kendi basın ve yayın organlarını oluşturma gibi hakları 

güvence altına alınmıştır. Anayasal Çerçeve’de ulusal topluluklara kendi kimliklerini 

yeniden üretebilmelerini sağlayacak hakların tanınmasıyla, toplumsal güvensizliklerin 

aşılabileceği düşünülmüştür. 

                                                 
570

 Stahn, op. cit., s. 555. 



211 

 

Karar alma mekanizmalarında çıkarlarının temsil edildiğini ve seslerinin 

işitildiğini görmek, azınlık grupların üyelerinin bütünün bir parçası olduğunu 

hissetmelerini sağlar ve onlara bir temsil meşruiyeti duygusu verir.
571

 Bu kapsamda, 

Anayasal Çerçeve’de 120 sandalyeden oluşan Kosova Meclisi’nin 100 sandalyesinin 

seçimler sonucunda şekillenmesi ve geriye kalan 20 sandalyenin Arnavut olmayan 

etnik gruplara ayrılması öngörülmüştür. 10 sandalye Sırplara, 4 sandalye Roma, 

Aşkali ve Mısır topluluklarına, 3 sandalye Boşnaklara, 2 sandalye Türklere ve 1 

sandalye Goranilere ayrılmıştır. Kosova Meclisi’nde azınlık grupları için sağlanan bu 

kotalar, söz konusu toplumsal gruplar için siyasi temsil sorununu ortadan kaldırmayı 

amaçlayan bir uygulama olmuştur. 

Bu kapsamda, Sırbistan Başbakan Yardımcısı ve Kosova Koordinasyon 

Merkezi Başkanı Nebojsa Coviç ve UNMIK Başkanı Hans Haekkerup, Kosovalı 

Sırpların Kasım 2001’de düzenlenen Meclis seçimlerine katılmalarını öngören bir 

anlaşma yapmışlardır. Bu anlaşmanın karşılığında UNMIK, Kosovalı Sırpların 

güvenlik durumunun geliştirileceğini, hareket özgürlüklerinin arttırılacağını, 

mültecilerin geri dönüşü ile ilgili bir birim oluşturulacağını, mülkiyet hakları ile ilgili 

sorunların çözüm sürecinin hızlandırılacağını ve Sırpların kendi dillerinde eğitim 

olanaklarının sağlanacağını taahhüt etmiştir.
572

 Varılan anlaşma sonucunda, Sırp 

milliyetçisi grupların tehditlerine rağmen, Kosovalı Sırplar meclis seçimlerine 

katılmışlardır. 17 Kasım 2001’de düzenlenen Kosova Meclisi seçimlerinde KDL 

%45,6’lık oy oran ile 47 sandalye, DPK %25,7’lik oy oranı ile 26 sandalye, Sırp 

Povratak Koalisyonu (Geri Dönüş Koalisyonu) %11,3’lük oy oranı ile 12 sandalye ve 

                                                 
571

 Tok, op. cit., s. 287. 
572

 International Crisis Group, Kosovo’s Ethnic Dilemma: The Need for A Civic Contract, Balkans 

Report, No. 143 (28 May 2003), s. 5, http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/ 

Kosovo%20143.pdf, (04.01.2011). 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20143.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20143.pdf


212 

 

Ramush Haradinaj’ın Kosova’nın Geleceği İttifakı (AAK) %7,8’lik oy oranı ile 8 

sandalye elde etmiştir.
573

 Seçimler sonucunda Kosova Meclisi’nde Sırplara ayrılan 10 

sandalye ile birlikte toplam 22 sandalye Kosovalı Sırplar tarafından temsil edilmiştir. 

Fakat Sırplar, sık sık yasama çalışmalarına katılmayarak ya da boykot ederek, 

işbirliğinden uzak bir tutum takınmışlardır. 

 

1.3. Kosova’nın Kurumsal Yapısı ve Yaşanan Toplumsal Güvenlik 

Sorunları 

 

Kosova Meclisi, Başkanlık Makamı, Hükümet ve mahkemelerden oluşan 

Kosova Geçici Yönetim Kurumları, Anayasal Çerçeve’nin uygulamaya konmasını 

takiben oluşturulmaya başlamıştır. Bu kurumların 1244 sayılı BM Güvenlik Konseyi 

kararına ve Anayasal Çerçeve’ye göre faaliyet göstermeleri öngörülmüş ve UNMIK 

nezaretinde oluşturulmuştur. Fakat Kosova Geçici Yönetim Kurumları için en temel 

problem üstlendikleri işlevleri yerine getirecek yetkilere ve araçlara sahip olamamaları 

olmuştur.  

UNMIK, gerçekleştirdiği görevlerden ve faaliyetlerden dolayı Kosova halkına 

karşı değil, BM Güvenlik Konseyi’ne karşı sorumlu olmuştur. Ayrıca UNMIK’in 

Kosova üzerindeki mutlak sorumluluğu, Kosova’daki politik kurumların gerçek bir 

sorumluluk üstlenmelerini önlemiştir. Çünkü UNMIK Başkanı’nın yasama faaliyetleri 

üzerinde veto yetkisine sahip olması, Kosova Meclisi’nin çalışmalarını ve etkinliğini 

sınırlandırmıştır. Her ne kadar Kosova Geçici Yönetim Kurumları demokratik 

seçimler ile belirlenmiş ve Kosova halkına karşı sorumlu olmuş olsalar da, Arnavutlar, 

                                                 
573

 Katılım oranının %64,3 olduğu bu seçimlere 35 siyasi parti katılmış ve sadece 4 siyasi parti %2’lik 

seçim barajını geçebilmiştir. Robert Bideleux ve Ian Jeffries, The Balkans: A Post-Communist 

History, Londra, Routledge, 2007, s. 565. 



213 

 

seçmiş oldukları politikacıları ekonomi, sosyal reform ve eğitim gibi alanlarda hesap 

verebilen aktörler olarak görmemiş ve bu durum, ciddi bir temsil krizine neden 

olmuştur. Nitekim 1999 ve 2008 yılları arasında Kosova kurumlarının performansı 

birçok açıdan tatmin edici olmaktan uzak olmuştur. Bu dönemde, Arnavutlar ağırlıklı 

olarak bağımsızlık üzerine yoğunlaşmışlar ve Kosova’da ortaya çıkan sorunların 

nedeni olarak egemenlik eksikliğine işaret etmişlerdir.
574

 Gerçekten nüfusun %90’ının 

bağımsızlıktan başka bir seçeneği desteklemediği bir yerde sınırsız idari yetkilere 

sahip olan UNMIK’in konumu giderek bir kurtarıcıdan bir “işgalci”ye doğru 

değişmiştir.  

Başlangıçta Kosovalı Sırplar bu kurumların varlığını tanımamış ve Kosova’nın 

Sırbistan’ın bir parçası olduğunu göstermek amacıyla paralel yönetim yapıları 

oluşturmuşlardır. Kosova’nın etnik çizgilerde de facto olarak bölünmesinde, Sırpların 

Kosova kurumlarına katılmayı reddetmeleri önemli rol oynamıştır. Örneğin, 26 Ekim 

2002’deki belediye seçimlerine
575

 katılım oranı Kosova genelinde %57 iken, Sırpların 

katılım oranı %20 olmuştur. Sırplar, sadece kendilerinin çoğunluğu oluşturduğu 

Mitrovica’nın kuzey bölümü, Zvecan, Zubin Potok, Leposavic ve Strpce 

belediyelerinde seçimlere katılmışlardır.
576

 Görüldüğü üzere, uluslararası toplumun 

Kosova’da farklı etnik grupların barış içinde bir arada yaşamalarını sağlama çabaları, 

etnik grupların birbirleri hakkında var olan olumsuz algılamaları nedeniyle kısa ve 

orta vadede mümkün görünmemiştir.  

                                                 
574

 Szolcsanyi, op. cit., s. 84. 
575

 Bu seçimlere 68 siyasi parti katılmış ve sadece 4 siyasi parti %2’den fazla oy almıştır. Bu seçimlerde 

KDL 311.708 oy ile %44,6, DPK 207.012 oy ile %29,6, AAK 61.824 oy ile %8,8 ve Sırp Povratak 

Koalisyonu 14.220 oy ile %2 oy oranı elde etmişlerdir. Bkz. Statistical Office of Kosovo, op. cit., s. 14. 
576

 Mark Baskin, “Local Governance in Kosovo: A Link to Democratic Development”, Kosovo 

Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and International Trusteeship, Tonny Brems 

Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., New York, Routledge, 2006, s. 76. 



214 

 

Kosovalı Sırpların, Kosova kurumları ile bütünleşmek konusundaki 

isteksizliğinin bir boyutunu da, Kosovalı Arnavutlar ile ilgili olarak sahip oldukları 

olumsuz algılamalar oluşturmuştur. Tarihsel olarak Sırp kolektif bilincinde Kosovalı 

Arnavutlar, ayrılıkçı, isyankâr ve sadakatsiz bir toplumsal kimlik grubu olarak 

algılanmışlardır. Bu özelliklerinin yanı sıra 1999 sonrası dönemde bölgenin baskın 

kimliği haline gelmeleri, uluslararası toplumun aksi yöndeki çabalarına rağmen, 

Kosovalı Sırpların bölgede marjinalleşen bir kimlik grubu haline gelmesi ile 

sonuçlanmıştır. Görüldüğü üzere, her iki toplumsal grup arasındaki karşılıklı 

algılamalar, bu yeni dönemde de taraflar arasındaki ilişkilerin kurucu unsurlarından 

birisi olarak belirginleşmiştir. 

İki etnik grup arasındaki politik kutuplaşma, Kosova’nın demokratikleşmesinin 

önündeki temel engeldir. Bu bağlamda en temel problem ise, Kosova’nın en büyük ve 

politik olarak önem taşıyan etnik azınlığı olan Sırpların Kosova yönetim yapıları ile 

bütünleşmemesidir. Çünkü Sırplar, Kosova kurumlarına dâhil olmalarının, 

Kosova’daki hâkim (Arnavut) kültürün ve kimliğin bir parçası olmaları sonucunu 

doğuracağını düşünmüşlerdir. Sırplar, bu tür bir süreci, kendi kimliklerinin Kosova 

toplumu ile bütünleşmesi yoluyla asimile edilmesi olarak değerlendirmişlerdir. 

Kosova’nın statüsü ile ilgili belirsizlik de Sırpların, Kosova kurumlarına ve kamusal 

hayatına eklemlenmelerini olumsuz etkilemiştir. Arnavutların baskın olduğu Kosova 

kurumları ile Kosovalı Sırpların güvenlik ihtiyaçları ve çıkarları büyük oranda ters 

düşerken,  bu hususta özellikle belirgin olan durum, Kosova’nın geleceği ile ilgili 

rakip iddiaların varlığı olmuştur. 

 

 

 



215 

 

1.4. Toplumsal Güvenlik Sorunları Açısından “Statüden Önce 

Standartlar” Politikası 

 

UNMIK, 1244 sayılı kararda kendisine verilen nihai statünün görüşülmesi için 

uygun ortamı hazırlama görevi doğrultusunda, Kosova’da demokrasiyi ve etnik 

çeşitliliği esas alan bir siyasi yapı oluşturmak amacıyla standartlar benimseme sürecini 

başlatmıştır. Bu kapsamda Nisan 2002’de UNMIK yönetimi, Arnavutların bağımsızlık 

yönündeki baskısını azaltmak için “statüden önce standartlar” politikasına geçme 

kararı almıştır. “Statüden önce standartlar” politikası, nihai statü görüşmeleri 

başlamadan önce Kosova kurumlarının demokrasi, insan hakları ve iyi yönetişim 

alanlarında belirli bir gelişmişlik düzeyini karşılamalarını gerektirmiştir. Bu kapsamda 

UNMIK Başkanı Steiner, Kosova’nın nihai statüsünün kurumları, ekonomisi ve 

politik kültürü bir dış desteğe ihtiyaç duymadan işleyecek düzeye gelene kadar ele 

alınamayacağını belirtmiştir.
577

  Genel olarak “statüden önce standartlar” politikası ile 

Kosova toplumunun UNMIK ile işbirliği yapma isteğinin arttırılması amaçlanmıştır. 

“Statüden önce standartlar” politikasının pratik anlamı ise, uluslararası 

toplumun Kosova’nın nihai statüsünü belirlemeyi ertelemesi olmuştur. Fakat nihai 

statü konusunu ele almayı ertelemek ve sadece standartlar üzerine yoğunlaşmak 

bölgedeki istikrara zarar verme potansiyeli de taşımıştır. Çünkü statü konusundaki 

belirsizlik, Arnavutlar arasında standartlara olan desteği azaltmış ve uygulamada 

karşılaşılan sorunlar, Arnavutları UNMIK ile karşı karşıya getirmiştir. 

Örneğin, Arnavutlar, Kosova’da gerçekleştirilen siyasal seçimleri bağımsızlık 

yönünde atılmış adımlar olarak görürken, uluslararası toplum ise, Kosova’nın statü 

                                                 
577

 Michael Steiner, “First Things First: Step by Step in Kosovo”, International Herald Tribune, July 

24, 2002, http://www.iht.com/articles/2002/07/24/edsteiner_ed3_php, (05.07.2009). 

http://www.iht.com/articles/2002/07/24/edsteiner_ed3_php


216 

 

sorunundan önce demokratik standartların geliştirilmesi gereği üzerinde durmuştur. 

Bu nedenle, Arnavutların beklentileri ve uluslararası toplumun tutumu arasında 

önemli görüş ayrılıkları meydana gelmiştir. Fakat bağımsızlığın gündemde olmadığı 

bir dönemde düzenlenen seçimlerin ve iktidarın tedricen yerel halka transferinin 

Arnavutları siyasi sürecin içerisinde tutmaya yardımcı olduğu ileri sürülebilir. 

Standartlar sürecini Kosova’nın bağımsızlığına giden yolda bir aşama olarak 

gören Belgrad ve Kosovalı Sırplar ise, bu süreci Sırp mültecilerin geri dönüşü ve 1244 

sayılı BM Güvenlik Konseyi kararının tam olarak uygulanması ile birlikte 

değerlendirerek,
578

 standartlar sürecini sekteye uğratmaya yönelik bir tavır 

belirlemişlerdir. Ayrıca bölgede yaşanan sorunu bir özerklik sorunu olarak gören 

Belgrad yönetimi ve Kosovalı Sırplar, UNMIK’in standartlarını bu sorunun çözümü 

için kabul edilemez bir çerçeve olarak görmüşlerdir.  

UNMIK Başkanı Harri Holkeri, söz konusu standartları 10 Aralık 2003’te 

ortaya koyduğu “Kosova İçin Standartlar” adlı metinde somutlaştırmıştır. Buna göre 

Kosova’nın yerine getirmesi gereken sekiz standart şunlardır; demokratik kurumların 

oluşturulması ve işlemesi, hukukun üstünlüğü, hareket özgürlüğünün sağlanması, 

mültecilerin geri dönüşü, ekonomik gelişme, mülkiyet hakları, Kosova Koruma 

Birlikleri (KKB) ve etnik topluluklar arasında diyalogun başlamasıdır.
579

 Bu 

standartlar ile bölgede çağdaş normların uygulanması ve insan hakları standartlarının 

geliştirilmesi için gerekli mekanizmaların kurulması öngörülmüş ve Kosova’da etnik 

çatışmaların sona erdirilerek toplumsal bütünleşmenin sağlanması amaçlanmıştır. 

Bu standartların nihai statünün belirlenmesi süreci başlamadan önce hayata 

geçirilmesi öngörülerek, standartlar ile nihai statü arasında doğrudan bir bağ 

                                                 
578

 Baskin, op. cit., s. 82. 
579

 UNMIK, Standards for Kosovo, UNMIK/PR/1078 December 10, 2003, 

http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr1078.pdf, (05.04.2011). 

http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr1078.pdf


217 

 

kurulmuştur. Fakat Uluslararası Kriz Grubu, “statüden önce standartlar” politikasının 

temelinde UNMIK yönetiminin devamını meşrulaştırmak olduğunu belirtmiştir.
580

 Bu 

değerlendirmeyi doğrulayacak bazı belirtiler de söz konusu olmuştur. Birincisi, 

standartların çoğu UNMIK’in yetki alanında olduğu için Kosova toplumunun 

kendisinden bu alanlarda gelişme göstermesini beklemek mümkün olmamıştır. 

İkincisi, bu politikanın ilanından sonra UNMIK, Kosova toplumunun bu standartları 

karşılama düzeyinin nasıl değerlendirileceğini belirtmemiştir.
581

 Genel olarak, 

“Kosova için Standartlar” politikası, ekonomik ve siyasi anlamda Avrupa 

standartlarına yaklaşan gerçek bir demokratik, çok-etnikli ve istikrarlı Kosova’nın 

geliştirilmesini içermiştir.  

Kosova Standartları’nda Kosova kurumları ile Belgrad arasında teknik konular 

üzerinde yapıcı ve sürekli bir diyalog oluşturulması öngörülmüştür. 14 Ekim 2003’de 

Kosovalı Arnavutlar ve Sırplar Viyana’da BM gözetiminde ilk doğrudan 

görüşmelerde enerji sorunu, iletişim, mültecilerin geri dönüşü ve kayıp kişiler ile ilgili 

çalışma grupları kurulması kararlaştırılmıştır.
582

 Uluslararası arabulucuların 

Kosova’nın nihai statüsünün BM Güvenlik Konseyi tarafından belirleneceği vurgusu 

nedeniyle bu konu görüşmelerin gündeminde yer almamıştır. Mart 2004 tarihinde 

yaşanan şiddet olaylarından sonra bu görüşmeler durmuştur. 

Mart 2004’teki şiddet olayları,
583

 Kosova standartlarının uygulanabilirliğini 

sorunlu hale getirmiştir. Fakat Temas Grubu’nun girişimleri ile UNMIK ve Kosova 

                                                 
580

 International Crisis Group, Two to Tango: An Agenda for the New Kosovo SRSG, Balkans 

Report, No. 148 (September 2003), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20148.pdf, (05.03.2011). 
581

 Kristensen, op. cit., s. 144. 
582

 Priştine ve Belgrad’dan gelen delegasyonlardan oluşan ilk iki çalışma grubu 4 Mart ve 7 Mart 2004 

tarihlerinde toplanmıştır. Kosovo Standarts Implementation Plan, s. 106, 

http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2031%20March%2

02004b.htm, (05.07.2011). 
583

 Yaşanan bu kitlesel şiddet olayları çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ayrıntılarıyla ele alınacaktır. 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20148.pdf
http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2031%20March%202004b.htm
http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2031%20March%202004b.htm


218 

 

kurumlarının işbirliği sonucunda 31 Mart 2004’te Kosova Standartları Uygulama 

Planı ortaya çıkmıştır. Bu planda standartların uygulanmasındaki zorluklar ele alınmış 

ve öncelikli eylemler ve politikalar belirlenmeye çalışılmıştır. Kosova Standartları 

Uygulama Planı’nda Mart 2004’de yaşanan şiddet olaylarının ışığında önceliğin 

hukukun üstünlüğünün sağlanmasına verilmesi gerektiği belirtilmiştir. Bu çerçevede, 

etnik toplulukların güvenlik koşullarının geliştirilmesi gereği doğrultusunda yargı 

güçlerine ve polise daha fazla sorumluluk verilmesi gerektiği belirtilmiştir.
584

 Fakat 

polis ve yargı alanlarında yerel aktörlerin ilerleme sağlaması, bu alanlardaki yetkilerin 

UNMIK’e ait olmasından dolayı gerçekçi bir niteliğe sahip olmamıştır. 

Kosova Standartları Uygulama Planı, demokratik kurumların oluşturulması, 

ayrımcılık olmaksızın kamusal hizmetlere ulaşımın sağlanması, kamu yönetiminin 

performansının güçlendirilmesi, tüm etnik toplulukların kamu kurumlarında istihdam 

edilmelerinin sağlanabilmesi, şeffaf ve hesap verebilir bir yönetim anlayışının inşası, 

toplulukların ve topluluk mensuplarının Kosova’nın sosyal, ekonomik ve siyasi 

hayatına etkin katılımının sağlanması gibi alanları içermiştir.
585

 Bu çerçevede, Kosova 

Standartları Uygulama Planı’nda Kosova’da hem merkezi, hem de yerel düzeylerde 

azınlıktaki etnik topluluklar ile bir “toplumsal sözleşme” oluşturması gerektiği 

belirtilmiştir.
586

 Bu standartların uygulanması ile ilgili gelişmelerin 2005 yılı ortasında 

değerlendirilmesi ve bu değerlendirmeden olumlu sonuç çıkması halinde nihai 

statünün görüşülme sürecinin başlatılması BM Güvenlik Konseyi tarafından 

onaylanmıştır.
587

  

                                                 
584

 Kosovo Standarts Implementation Plan, op. cit., s. 26. 
585

 Wolfgang Benedek, “Final Status of Kosovo: The Role of Human Rights and Minority Rights”, The 

Chicago-Kent Law Review, Vol. 80, No. 1 (2005), s. 225-228. 
586

 Kosovo Standarts Implementation Plan, op. cit., s. 53. 
587

 Statement by the President of the Security Council, http://www.un.org/Docs/sc/ 

unsc_pres_statement03.html, (04.02.2012). 

http://www.un.org/Docs/sc/unsc_pres_statement03.html
http://www.un.org/Docs/sc/unsc_pres_statement03.html


219 

 

Bu kapsamda, BM Genel Sekreteri Kofi Annan, 27 Mayıs 2005’te kapsamlı 

gözden geçirmeye onay vermiştir. Kapsamlı gözden geçirmeyi yürütmekle 

görevlendirilen Kai Eide, Kosova’da demokratik kurumların işleyişini, insan 

haklarını, ekonomik gelişimi, hukukun üstünlüğünü ve hareket özgürlüğünün 

durumunu değerlendirdiği raporunu 4 Ekim 2005’te BM Genel Sekreteri’ne 

sunmuştur. Bu raporda, Kosova’da yerel ve merkezi düzeylerde yürütme, yasama ve 

yargı organlarının oluşturulduğu belirtilmekle birlikte, Sırpların merkezi Kosova 

kurumları dışında kalarak kendi paralel kurumlarını kurmayı tercih ettikleri 

vurgulanmıştır. Etnik gruplar arası suç oranının düşük olduğu, fakat bölgedeki 

durumun özellikle azınlıklar için karmaşık olduğu ifade edilmiştir. Mülkiyet 

haklarının büyük bir sorun olduğu ve ticari ve zirai mülklerin yasa-dışı olarak işgal 

edildiği ve bu durumun mültecilerin geri dönüşünü olumsuz etkilediği 

vurgulanmıştır.
588

 Özetle Eide raporunda Kosova’nın nihai statüsünün oldukça hassas 

bir politik sorun olduğu ve standartların kısmen karşılandığı belirtilmiş; fakat nihai 

statü görüşmelerine erken bir tarihte başlanması ve bu arada standartlar sürecinin de 

devam etmesi tavsiye edilmiştir.
589

 BM Güvenlik Konseyi, 24 Ekim 2005 tarihinde 

yaptığı açıklamada Eide raporunu da göz önünde bulundurarak, Kosova’nın nihai 

statüsünün belirlenmesi için siyasi sürecin başlamasını kararlaştırmıştır. 

 

  

                                                 
588

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 134-137.   
589

 Bkz. http://www.un.org/Docs/sc/unsc_presandsg_letters05.htm, (08.05.2011). 

http://www.un.org/Docs/sc/unsc_presandsg_letters05.htm


220 

 

2. NATO Müdahalesi Sonrasında Kosova’da Güvenlik Durumu 

 

Balibar ve Wallerstein, “kurtuluşu amaçlayan milliyetçiliğin tahakkümü 

amaçlayan milliyetçiliklere dönüşmesi deneyimi, bizi her türden milliyetçiliğin 

baskıcı potansiyelleri konusunda kendimizi sürekli sorgulamaya mecbur 

bırakmaktadır”
590

 ifadesi ile milliyetçiliğin dışlayıcı niteliğine ve milliyetçi 

söylemlerdeki ve uygulamalardaki keskin dönüşümlere dikkat çekmektedirler. 

Gerçekten NATO müdahalesi sonrası Kosova’da Arnavutların siyasi anlamda hâkim 

duruma gelmeleri, Kosova’da yaşayan Sırplar açısından bir toplumsal güvenlik sorunu 

meydana getirmiştir. Demografik üstünlüğün siyasal üstünlüğe dönüştüğü müdahale 

sonrası Kosova’da, Arnavut kimliği egemen kültürel kimlik haline gelirken, özellikle 

Kosovalı Sırplara karşı uygulanan şiddet olayları, çok etnikli bir toplum yaratma 

sürecinin önündeki en önemli psikolojik engellerden biri olmuştur. 

 

2.1. Kosovalı Sırpların Güvenlik Durumu ve Algılamaları 

 

1999 yılında Kosovalı Arnavutları Sırp baskısından korumak için Kosova’ya 

müdahale ettikten sonra NATO güçleri, kendilerini Sırpları Arnavutlar’dan korur 

halde bulmuşlardır. Çünkü uluslararası toplum, operasyonel anlamda ve düşünsel 

olarak NATO müdahalesinden sonra yaşanan şiddet olaylarına karşı hazırlıklı 

olmadığı için, KFOR ve UNMIK bu şiddet olayları karşısında yetersiz kalmıştır.
591

 

YFC güçlerinin çekilmesi, Kosova’daki güç dengesini kökten değiştirerek, geçmişin 

                                                 
590

 Etienne Balibar ve Immanuel Wallerstein, Irk, Ulus, Sınıf: Belirsiz Kimlikler, 4. baskı, çev. Nazlı 

Ökten, İstanbul, Metis Yayınları, 2007, s. 62. 
591

 Irene Bernabeu, “Laying the Foundations of Democracy? Reconsidering Security Sector Reform 

Under UN Auspices in Kosovo”, Security Dialogue, Vol. 38, No. 1 (March 2007), s. 73. 



221 

 

kurbanlarını bugünün baskı uygulayıcıları haline getirmiştir.
592

 Baskı, ayrımcılık ve 

çatışma döneminin hatıraları, Kosovalı Arnavutlar arasında derin bir nefrete ve 

kontrolü zor bir intikam duygusuna dönüşmüştür. 

Gerçekten, NATO müdahalesinden sonra Sırplar, Çingeneler ve “işbirlikçi” 

olarak adlandırılan Arnavutlar, KKO’nun ve silahlı Arnavut sivillerin uyguladığı 

şiddetin hedefi olmuşlardır.
593

 Bu şiddet eylemlerinin amacı, korku ve güvensizlik 

yaratarak, özellikle Sırpları Kosova dışına göç etmeye zorlamak olmuştur. Bu 

çerçevede etnik kimlik, bu şiddet eylemlerinin temel güdüsü olarak görülmüştür. 

Kosovalı Sırplar da, UNMIK’in ve KFOR’un Kosova’da kalan Sırplara karşı 

gerçekleştirilen insan hakları ihlallerini önlemede yetersiz kaldıklarını ve bu nedenle 

Sırplara karşı terör, cinayet ve hırsızlık gibi olayların günlük temelde devam ettiğini 

ileri sürmüşlerdir.
594

 Bunun dışında, Kosovalı Sırplar, maruz kaldıkları etnik 

ayrımcılık uygulamalarının ve etnik temizliğin görmezden gelindiğini ileri 

sürmüşlerdir.
595

 Hedefinde ağırlıklı olarak Sırpların olduğu şiddet olayları, Kosova’da 

güvenli bir ortamının bulunmadığının göstergesi olmuş ve bu çerçevede, Sırplar, 

UNMIK yönetimini gerekli güvenlik koşullarını ve hareket özgürlüğünü 

sağlayamamakla eleştirmişlerdir. 

Haziran 1999’da YFC güçlerinin Kosova’dan ayrılmasından sonra Sırp siviller 

için ortaya çıkan güvenlik boşluğu, UNMIK tarafından doldurulmaya çalışılmıştır. Bu 

                                                 
592

 Kosovalı Sırplar’daki ve Arnavutlar’daki kurbanlaşma imajı ile ilgili olarak bkz. Helena Zdravkovic, 

“Historical Victimage of Kosovo Serbs and Albanians”, Kosovo and Metohija Living in the Enclave, 

Dusan Batakovic ed., Belgrade, Institute of Balkan Studies, 2007, s. 107-130. 
593

 Federal Republic of Yugoslavia, Abuses Against Serbs and Roma in the New Kosovo, Human 

Rights Watch, Vol. 11, No. 10 (August 1999), http://www.hrw.org/legacy/reports/1999/kosov2/, 

(02.02.2010); Under Orders War Crimes in Kosovo, op. cit., s. 454. 
594

 News from Kosovo: Statement by Dr. Nebojsa Covic, http://www.kosovo.net/covic_un.html, 

(06.01.2010). 
595

 Bu yöndeki bir iddia için bkz. Krinka Vidakoviç Petrov, “Kosovo: Minority Rights versus 

Independence”, Serbian Studies: Journal of the North American Society for Serbian Studies,  Vol. 

19, No. 2 (2005), s. 242. 

http://www.hrw.org/legacy/reports/1999/kosov2/
http://www.kosovo.net/covic_un.html


222 

 

çerçevede Kosova’daki güvenlik koşulları, Kosovalı Sırpların KFOR’un ve UNMIK 

polis gücünün koruması altında bulunması sonucunda göreceli bir gelişme göstermiş 

olsa da,
596

 güvenlik alanındaki tüm çabalara karşın, günlük yaşamda Sırplara yönelik 

muamele temel insan hakları standartlarını karşılamaktan uzak kalmıştır. KFOR’un 

varlığına ve çabalarına rağmen, Sırplara yönelik şiddet eylemlerini önlemek mümkün 

olmamış ve KFOR’un Kosova’ya konuşlanmasından itibaren geçen beş aylık süreçte 

316 Sırp öldürülmüş ve 455 kişi de kaçırılmıştır.
597

 Bunun dışında KFOR unsurlarına 

karşı da silahlı eylemlerde bulunulması, bölgedeki güvenlik ve istikrar ortamının 

geleceği için büyük bir endişe yaratmıştır. 

Şiddetin yoğunlaştığı bu dönemde BMMYK’nin bir raporu, Sırpların ve diğer 

azınlıkların ayrımcılık, hareket özgürlüğünün sınırlanması, mülklerin yıkılması, silahlı 

saldırı ve kundakçılık gibi fiziksel şiddet sorunları nedeniyle uluslararası korumaya 

ihtiyaç duyduğunu vurgulamıştır.
598

 UAÖ de, UNMIK’i azınlıkların içinde bulunduğu 

güvenlik durumu ve sosyal ve ekonomik alanlarda yaşanan ayrımcılık nedeniyle 

eleştirmiştir.
599

 Kış aylarında ve sıcaklığın sıfırın altında olduğu dönemlerde Sırp 

bölgelerinde ayrımcı bir nitelikte elektrik kesintilerinin yaşanması, ayrımcılık ile ilgili 

yaşanan sorunların çarpıcı bir örneği olmuştur.
600

 Böylece NATO müdahalesi sonrası 

dönemde Kosova’da güvenlik anlamındaki istikrarsızlık ve ayrımcılık, politik, 

toplumsal ve ekonomik ilerlemeden daha fazla dikkat çeker bir hale gelmiştir. 

Kosovalı Sırplar için UNMIK’in ve KFOR’un Kosova’ya konuşlanmasından 

sonraki öncelikli kaygı konusu, Sırp toplumunun bekasının ve güvenliğinin 

                                                 
596

 Söz konusu dönemde Kosova’da kalan Sırpların güvenliklerinin sağlanması çabalarına çarpıcı bir 

örnek olarak, Priştine’deki NATO askerleri, kalan az sayıdaki Sırp ile birlikte bulundukları binalara 

taşınarak yaşamaya başlamıştır. Bkz. Yannis, op. cit., s. 37. 
597

 Emiroğlu, op. cit., s. 441. 
598

 Minorities in Kosovo still Face Acute Discrimination, UN Reports, UNMIK News, 31 January 

2003, http://www.unmikonline.org/news.htm#3101, (05.06.2010). 
599

 Bkz. http://web.amnesty.org/library/Index/ENGEUR700162004, (05.05.2010). 
600

 Yannis, op. cit., s. 66. 

http://www.unmikonline.org/news.htm#3101
http://web.amnesty.org/library/Index/ENGEUR700162004


223 

 

sağlanması olmuştur. 2003 yılında Sırbistan yönetimi, Kosova ve Metohija’da Arnavut 

Terörizmi ve Örgütlü Suç başlıklı bir çalışma yayınlamıştır. Bu çalışmada Haziran 

1999-Ağustos 2003 tarihleri arasında Kosova’daki ve Güney Sırbistan’daki 

Arnavutların Sırplara ve diğer etnik gruplara karşı 6571 saldırı olayına karıştıkları ve 

bu olaylarda 1206 kişinin öldüğü, 1396 sivilin ve 15 polisin yaralandığı ve 1146 

kişinin kaçırıldığı ileri sürülmüştür.
601

 Belgrad yönetiminin Kosovalı Sırplara yönelik 

gerçekleştirilen saldırıları sürekli olarak gündeme taşıması, mültecilerin geri dönüş 

sürecini ve Sırpların Kosova toplumu ve kurumları ile bütünleşmesini zorlaştırmıştır. 

Ayrıca bu şiddet olayları, bölge dışına yaşanan Sırp göçünün yoğunluğunu arttırmıştır. 

Sonuç olarak, mevcut şiddet ortamında Arnavutlar ve Sırplar arasındaki ilişkiler 

günlük politik gelişmelere ve yaşanan trajik olaylara bağlı olarak gelişmiştir. 

Bu dönemde Sırplar için önemli olan tarihi ve dini yapıtların zarar görmesi, 

Kosova sorununun kültürel kimlik ile olan yakın ilişkisini göstermesi açısından 

önemlidir. 1999’daki savaştan sonra Kosova’daki Sırp kilisesi ve manastırlarının üçte 

biri zarar görmüştür.
602

 Hem fiziksel, hem demografik ve hem de kültürel anlamda 

baskı ve şiddete maruz kalan Kosovalı Sırplar, bölgedeki Sırp kimliğinin ortadan 

kaldırılması anlamında ciddi bir toplumsal güvenlik sorunu ile karşı karşıya 

kalmışlardır. 

Kosova’daki güvenlik durumunun endişe verici düzeye ulaşması nedeniyle 10 

Eylül 1999’da UNMIK Başkanı Kouchner, BM’ye bağlı polis gücünün sayısının 

arttırılmasını talep etmiştir. 31 Mayıs 2000’de NATO Genel Sekreteri Lord Robertson 

da, bölgede yaşanan etnik şiddet sona ermezse, Kosova’nın, uluslararası toplumun 

                                                 
601

 Government of Republic of Serbia, Albanian Terrorism and Organized Crime in Kosovo and 

Metohija, BIA, Belgrade, 2003, http://www.apisgroup.org/pr.html?id=64, (10.10.2009). 
602

 Haziran-Ekim 1999 döneminde Arnavut şiddeti nedeniyle zarar gören ve tahrip edilen Sırp dini 

yapılarının bir listesi için bkz. Ordev, op. cit., s. 5-7. 

http://www.apisgroup.org/pr.html?id=64


224 

 

desteğini kaybedebileceğini belirtmiştir. Haziran 2000’de ise BM Genel Sekreteri 

Kofi Annan, Kosova’daki güvenlik durumunun değişmediğini ve azınlık 

topluluklarının saldırılara ve tehditlere maruz kalmaya devam ettiğini bildirmiştir.
603

 

Uluslararası toplumun tüm girişimlerine rağmen, 27 Eylül 2000 tarihinde UNMIK 

Başkanı Kouchner, Güvenlik Konseyi’ne verdiği brifingte Kosova’daki en büyük 

sorunun Arnavut olmayan toplulukların güvenlik durumu olduğunu belirtmiştir. 

AGİT’in ve BMMYK’nin raporlarının vurguladığına göre, 2002 yılında etnik 

temelli suçlarda bir düşüş gözlemlenmiştir. Kosova’da şiddet düzeyinin düşüşüne 

örnek olarak, 2002 yılı istatistiklerine göre, her 100.000 kişi için cinayet oranı 

Arnavutluk’ta 12,2, Makedonya’da 6,5 ve Hırvatistan’da 5,8 iken, Kosova’da bu oran 

4,6 olarak gerçekleşmiştir.
604

 Bu durum, büyük oranda daha önceden etnik olarak iç 

içe geçmiş olan bölgelerden birçok Sırp’ın ayrılmış olmasına bağlıdır. 

Arnavutların ve Sırpların, Kosova’daki güvenlik durumu ile ilgili algılamaları 

ve endişeleri birbirlerinden farklıdır. Kosovalı Sırplar için bölgede istikrarsızlık 

yaratabilecek en önemli faktör etnik gruplar arası ilişkilerin şiddetlenmesi ve bölgede 

hukukun üstünlüğünün yeterli derecede işlememesidir. Bu kapsamda Sırpların 

%46,5’i, Arnavut liderlerinin tavırlarının yaşanabilecek şiddet olaylarının temel sebebi 

olacağı görüşünde olmuştur. Diğer yandan Arnavutların %61,2’si, bölgede 

istikrarsızlık yaratabilecek en önemli faktörün Kosova’nın statü sorununun 

çözülmemiş olması olduğunu düşünmüşlerdir.
605

 Bunun dışında, yüksek işsizlik 

oranını ve sosyal ve ekonomik problemleri de istikrarsızlık kaynağı olarak 

                                                 
603

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 108. 
604

 http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr984.htm, (05.03.2009). 
605

 Human Security in Kosovo, A Survey of Perceptions, Forum for Civic Initiatives and Saferworld, 

May 2007, s. 25-26, http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-

1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558, (10.11.2012). 

http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr984.htm
http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558
http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558


225 

 

görmüşlerdir.
606

 Genel olarak, Kosovalı Sırpların %84,2’si kendisini güvenliksiz 

hissederken, bu oran Arnavutlar için %25,8 olmuştur.
607

  

Yaşanan şiddetin toplumda derin yaralar açtığını ve toplumun ortak hafızasına 

kazındığını belirten Johan Galtung, şiddetin ortak bir zeminde birleşme yeteneklerini 

kaybetmiş insanlar ürettiğini vurgulamaktadır.
608

 Gerçekten, UNMIK’in ve KFOR’un 

çabalarına rağmen 1999’dan beri Kosova’da Arnavut olmayan nüfusa karşı 

gerçekleştirilen şiddet eylemleri, hukukun üstünlüğüne dayalı, çok etnikli ve çok 

kültürlü bir toplumun inşa edilmesinin önündeki temel engel olmuştur.
609

 Özellikle 

Mitrovica’da ve Sırp azınlığın bulunduğu Kosova’daki diğer şehirlerde azınlıkların 

maruz kaldığı şiddet eylemleri, olası bir çözüm olarak Kosova’nın taksimi 

tartışmalarına yol açmıştır.
610

 Bu seçeneğin tartışılmasının en önemli nedeni 

Arnavutlar ile Sırpların bir arada yaşayamayacakları değerlendirmesidir. Olası bir 

taksimin, Mitrovica’da yaşayan Sırpların çıkarlarına hizmet edeceği, Ibar nehrinin 

güneyinde yaşayan Sırpları ise, Arnavut hâkimiyetinde yaşamak ya da kuzeye göç 

etmek seçenekleri arasında tercih yapmaya zorlayacağı ileri sürülmüştür.
611

  

Etnik gruplar arası şiddet, bir etnik grubun üyelerinin bir diğerinin üyelerine 

karşı fiziksel ve psikolojik şiddet uyguladığı durumları tanımlamaktadır. Kosovalı 

Sırpların yoğun olarak yaşadıkları bölgelerde etnik gruplar arası şiddet düzeyi düşük 

kalmıştır. Çatışma içindeki etnik grupların izolasyonunun güvenlik koşullarını olumlu 

                                                 
606

 Sırplar dışındaki diğer etnik gruplar da, statü sorununu ve sosyo-ekonomik problemleri çözülmesi 

gereken en önemli sorunlar olarak değerlendirmişlerdir. Bkz. Sklias ve Roukanas, op. cit., s. 283. 
607

 United Nations Development Programme (UNDP), Early Warning Report, July-September 2005, 

http://www.kosovo.undp.org/publications/ews11/ewr11_engl.pdf, (04.04.2010). 
608

 Galtung, op. cit., s. 106-107. 
609

 Branislav Radeljic, Kosovo 1998-2008: Human Rights from War to Independence, Bethany 

College, Virginia, 2008, http://mpra.ub.uni-muenchen.de/8684/1/MPRA_paper_8684.pdf, 

(12.05.2010). 
610

 Taksim, anlaşmazlık içinde olan tarafların her biri için ayrı egemen birimlerin yaratılması için 

kullanılan bir yöntemdir. Bu konuda bkz. Eiki Berg ve Guy Ben-Porat, “Themed Section on 

Partition/Conflict Resolution: Introduction: Partition vs. Power-Sharing?”, Nations and Nationalism, 

Vol. 14, No. 1 (2008), s. 29-37. 
611

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 266-267. 

http://www.kosovo.undp.org/publications/ews11/ewr11_engl.pdf
http://mpra.ub.uni-muenchen.de/8684/1/MPRA_paper_8684.pdf


226 

 

yönde etkilediği değerlendirmesi kapsamında, NATO müdahalesi sonrasında Sırplara 

yönelik Arnavut saldırılarına karşı en iyi “çözüm”lerden birisi Sırpların UNMIK ve 

KFOR tarafından korunan enklavlarda yaşamaya başlamaları olmuştur.
612

 

Kostovicova’nın “küçük Sırbistan” olarak tanımladığı bu enklavlar, Sırplar ile 

Arnavutlar arasındaki gerilimli ilişkinin önemli bir göstergesi olmuştur.
613

 

Enklavlarda yaşamak zorunda kalan Kosovalı Sırplar, “kuşatma altındaki bir halk” 

izlenimi vermiştir. 

  

2.2. Etnik Ayrışmanın Bir Örneği Olarak Bölünmüş Kent Mitrovica 

 

1999 yılından sonra Kosova’nın kuzeyinde yer alan Mitrovica, Ibar nehrinin 

güneyinde yer alan Arnavutlar ile kuzeyinde yer alan Sırplar arasında bölünmüş bir 

kent görünümü kazanmıştır. Bu bölünmüşlüğün bir yansıması olarak Kuzey 

Mitrovica’da Ibar nehri üzerinde görev yapan Sırp “köprü gözcüleri”nin temel amacı, 

Arnavutların Kuzey Mitrovica’ya girişlerini önlemek olmuştur.
614

 Kosovalı Sırplar da, 

köprü gözcülerini, Arnavut saldırılarından korunmanın gerekli bir unsuru olarak 

görmüşlerdir.
615

 Demografik verilerin ölçülmesinin zor ve tartışmalı olduğu Mitrovica 

kentinin kuzeyinde 2008 yılı verilerine göre 17 bin Sırp yaşamaktadır.
616

 Mitrovica 

                                                 
612

 Kosovalı Sırpların yaşadığı enklavların bulunduğu şehirler, Rahovec, Fushe Kosova, Peja, Decani, 

Klina ve Lloqan’dır. 
613

 Denisa Kostovicova, “Legitimacy and International Administration: The Ahtisaari Settlement for 

Kosovo from a Human Security Perspective”, International Peacekeeping, Vol. 15, No. 5 (2008), s. 

631-647. 
614

 Organization for Security and Cooperation in Europe (OSCE) Mission in Kosovo, Parallel 

Structures in Kosovo, October 2003, Prishtina, s. 11, http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/ 

resources/E838164DC63AA515C1256DB800496591-osce-kos-07oct.pdf, (03.05.2010). 
615

 Anna Matveeva ve Wolf-Christian Paes, “Kosovo Serbs, An Ethnic Identity between Collaboration 

and Defiance”, Bonn International Center for Conversion, Friedrich Naumann Foundation and 

Safeworld, June 2003, s. 39, http://www.bicc.de/uploads/tx_bicctools/report_kosovo_serbs.pdf, 

(10.12.2012). 
616

 Mitrovica’nın demografik verileri ile ilgili olarak bkz. 

http://www.ecoi.net/file_upload/1226_1208267667_1191-en.pdf, (01.08.2012). 

http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/E838164DC63AA515C1256DB800496591-osce-kos-07oct.pdf
http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/E838164DC63AA515C1256DB800496591-osce-kos-07oct.pdf
http://www.bicc.de/uploads/tx_bicctools/report_kosovo_serbs.pdf
http://www.ecoi.net/file_upload/1226_1208267667_1191-en.pdf


227 

 

şehrinin bölünmesi, zamanla Kosova’daki istikrarsızlığın temel nedenlerinden biri 

haline gelmiştir. 

Mitrovica’nın fiili bölünmüşlüğü, UNMIK yönetimi ile işbirliği yapılmaması 

gerektiğini savunan Mitrovica Sırp Ulusal Meclisi’nin oluşumuna yol açmıştır.
617

 

Sırplar için, Kosova’nın fiili bölünmüşlüğünün kurumsallaşması, Kosova’nın 

gelecekteki statüsü hakkındaki belirsizliğe yönelik bir cevap olmuştur. Fakat 

Arnavutlar, Kuzey Mitrovica’dan ve Kosova’nın kuzeyindeki Trepça madenlerinden 

vazgeçilmesini içerecek olan bir bölünmeye karşı çıkmışlardır. 

Kosova’nın gelecekteki statüsü ile ilgili belirsizlik, bölgedeki güvenlik ve 

insan hakları durumunu olumsuz etkileyerek her iki toplumsal gruptaki aşırıcılık 

yanlılarını güçlendirmiştir. Mitrovica şehrindeki fiili bölünme ile ilgili olarak ise 

Şubat 2004’de Avrupa İstikrar İnisiyatifi, Mitrovica sorununun çözümündeki bir 

başarısızlığın, gelecekte şiddet olaylarına yol açabileceğine ve Kosova’nın 

bölünmesine neden olabileceğine dikkat çekmiştir.
618

 Bu değerlendirmeden çok kısa 

bir süre sonra Mart 2004’te yaşanan kitlesel şiddet olayları, hem Mitrovica’nın 

bölünmüşlüğünün, hem de Kosova’nın nihai statü sorununun belirsizliğinin yarattığı 

potansiyel tehlikeyi gerçeğe dönüştürmüştür. Ahtisaari planında ise, Mitrovica 

belediyesinin kuzey ve güney olmak üzere iki belediyeye ayrılmasının öngörülmesi, 

kentte yaşanan fiili bölünmenin kurumsallaşması tehdidini beraberinde getirmiştir. 

 

  

                                                 
617

 Yannis, op. cit., s. 47. 
618

 European Stability Initiative, “People or Territory?: A Proposal for Mitrovica”, 

http://www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_50.pdf, (10.08.2010). 

http://www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_50.pdf


228 

 

2.3. Mart 2004 Şiddet Olayları 

 

Mart 2004 tarihinde yaşanan kitlesel şiddet olayları, bir dizi küçük olayın 

kışkırtması sonucunda gerçekleşmiştir. 15 Mart 2004’te Arnavutça konuşan kişiler 

tarafından bir Sırp gencinin vurulduğu iddia edilmiştir. Aynı gün Kosova’daki 

Arnavut medyası da, bölgedeki tansiyonu arttıracak şekilde üç Arnavut çocuğun 

Mitrovica’daki Ibar nehrinde Sırplar tarafından boğulduğuna dair haberler 

yayınlamıştır.
619

 16 Mart tarihinde ise KKO’yu ve daha önceki Sırp saldırılarına 

maruz kalanları temsil eden grupların katıldığı gösteriler düzenlenmiştir. Bu 

gösterilerde KKO liderlerinin savaş suçu işledikleri iddiaları protesto edilmiştir.  

Bu gergin ortamda 17 Mart 2004’te Mitrovica’da Sırplar ve Arnavutlar 

arasında kitlesel çatışmalar başlarken, bu olaylarda KFOR, UNMIK polis gücü ve 

Kosova polisi bölgede güvenliğin kontrolünü tamamen yitirmiştir.
620

 Bunun sonucu 

olarak Mitrovica’da patlak veren şiddet olayları tüm Kosova’da etnik şiddet olayları 

yaşanmasına yol açmıştır. Bu kitlesel şiddet olayları 19 kişinin ölümü, 730 ev ve 36 

Ortodoks kilisesi, manastır ve diğer dini yapıların zarar görmesi ve 4.100 kişinin 

yerlerinden edilmesi ile sonuçlanmıştır.
621

 Mart 2004’te yaşanan olaylar sırasında 

Sırplar, kendi kimliklerine yönelik şiddet içeren tehditlere maruz kalırken, Vojislav 

Kostunica da, Kosovalı Arnavutları Sırp azınlığa karşı etnik temizlik uygulamakla 

suçlamıştır.
622

 Bu şiddet olaylarından ağırlıklı olarak Kosovalı Sırplar ve diğer 

                                                 
619

 Bu olay ile ilgili olarak UNMIK tarafından yapılan soruşturmada boğulma olayına Sırpların neden 

olduğuna dair hiçbir kanıt bulunamamıştır. Sonuç olarak Sırplarla ilgili suçlamaların asılsız olduğu 

anlaşılmış, ancak bu haber daha öncekiler kadar yankı uyandırmamıştır. 

http://www.unmikonline.org/archives/news04_04full.htm#2804, (08.07.2010). 
620

 Bkz. Context Analysis of the Security Sector Reform in Kosovo 1999-2009, Kosovar Center for 

Security Studies, November 2011, s. 14, http://qkss.org/new/images/content/PDF/KOS%20-

%20KCSS_eng.pdf, (10.04.2011). 
621

 Baskin, op. cit., s. 76. 
622

 Bideleux ve Jeffries, op. cit., s. 569. 

http://www.unmikonline.org/archives/news04_04full.htm#2804
http://qkss.org/new/images/content/PDF/KOS%20-%20KCSS_eng.pdf
http://qkss.org/new/images/content/PDF/KOS%20-%20KCSS_eng.pdf


229 

 

Arnavut olmayan azınlıklar etkilenmişse de, bölgenin kuzeyinde azınlık konumunda 

bulunan yüzlerce Arnavut yerlerinden edilmiştir.
623

   

Başbakan Bajram Rexhepi dışındaki Kosova liderliği olayları kınamakta 

isteksiz görünmüştür.
624

 Olayların ilk gününde Kosova Meclisi, UNMIK’in tüm 

Kosova vatandaşlarının güvenliğinin sağlanması hususundaki eksikliğinin altını 

çizerek, Sırpların oluşturduğu paralel yapılara ve Kosovalı vatandaşları öldüren Sırp 

suç çetelerine gösterilen toleransın yanlış bir politika olduğunu ve Kosova’yı 

istikrarsızlaştırdığını ifade etmiştir.
625

 Bu çerçevede, yaşanan şiddet olaylarının bir 

nedeni olarak, Kosovalı Sırpların Belgrad’ın desteğinde oluşturulan paralel kurumlar 

sayesinde toplumsal ve ekonomik olarak görece daha iyi koşullara sahip olmalarının 

Arnavutlar arasındaki radikal unsurların tepkisini çektiği ileri sürülmüştür.
626

 Fakat 

yaşanan şiddet olayları, Kosovalı Sırpların ve Sırbistan yönetiminin oluşturulan 

paralel yapıların sürdürülmesi yönündeki kararlılıklarını arttıran bir sonuç 

doğurmuştur. 

Kosova’nın nihai statüsü ile ilgili belirsizlik, Kosova üzerindeki mücadelenin 

farklı araçlar yoluyla sürdürülmesi için uygun bir zemin yaratmıştır. Bu çerçevede, 

17-18 Mart 2004 tarihleri arasında yaşanan şiddet olaylarının kısmen Kosova’nın 

statüsü ile ilgili belirsizliğin bir sonucu olduğu ileri sürülebilir. Bir başka deyişle bu 

olaylar, UNMIK’in nihai statü görüşmelerini geciktirme çabalarının gerilimi 

                                                 
623

 Not on the Agenda: The Continuing Failure to Address Accountability in Kosovo Post-March 2004, 

Human Rights Watch, Vol. 18, No. 4 (May 2006), s. 6, 

http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrc/docs/ngos/hrw-new.pdf, (22.05.2010). 
624

 Judah, op. cit., s. 110. 
625

 Failure to Protect: Anti-Minority Violence in Kosovo, Human Rights Watch, Vol. 16, No. 6 

(March 2004), s. 1-2. 
626

 En yüksek insani gelişim düzeyine sahip belediyeler Sırpların çoğunlukta olduğu belediyeler 

olmuştur. Bu konuda bkz. Has Peacebuilding Make a Difference in Kosovo? A Study of the 

Effectiveness of Peacebuilding in Preventing Violence: Lessons Learned from the March 2004 Riots in 

Kosovo, July 2006, s. 53, 

http://www.cdainc.com/cdawww/pdf/book/cdapeacebuildingreportkosovo_Pdf4.pdf, (05.04.2010). 

http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrc/docs/ngos/hrw-new.pdf
http://www.cdainc.com/cdawww/pdf/book/cdapeacebuildingreportkosovo_Pdf4.pdf


230 

 

tırmandırması anlamında uluslararası yönetimin başarısızlığı ile ilişkilendirilebilir. Bu 

eleştiriye karşılık olarak UNMIK’in ortaya koyduğu argüman ise, statü sorununun 

Kosovalı Arnavutları yönetim kurumlarını ve etnik gruplar arası ilişkileri geliştirmek 

üzerine odaklanmaya ikna edilmeleri yönünde baskı uygulamak için kullanılabileceği 

olmuştur.
627

 Fakat UNMIK tarafından izlenen bu siyaset, Mart 2004 tarihinde yaşanan 

olaylardan sonra eleştirilmeye başlamıştır. Genel anlamda ise, bu şiddet olayları, 

UNMIK’in barışı koruma ve kurma stratejilerinin sorgulanmasına yol açmıştır.
628

 Bu 

şiddet olaylarının en önemli sonucu ise, Sırplar ve Arnavutlar arasındaki güvensizliği 

arttırması olmuştur. 

Mart 2004’te yaşanan şiddet olayları, BM’nin standartlar politikasının 

uygulanabilirliğinin sorgulanmasına yol açmış olsa da, olaylara rağmen uluslararası 

toplum, nihai statü konusu ile ilgili olarak standartların kararlılıkla yerine 

getirilmesine vurgu yapmıştır. BM Özel Temsilcisi Kai Eide de, yaşanan şiddet 

olaylarından sonra, önceliğin mültecilerin geri dönüşüne, merkezsizleşmeye, yerel 

yönetimlere, güvenliğe ve bu tür öncelikleri doğrudan destekleyen standartlara 

verilmesi gerektiğini belirtmiştir.
629

 Bu çerçevede BM, 31 Mart 2004’te standartları 

uygulama planını ilan etmiş ve ertesi gün Kosova hükümeti planı kabul etmiştir. 

Mart 2004 olayları, Kosova’nın nihai statüsü konusunu konuşmayı tabu 

olmaktan çıkarması nedeniyle uluslararası toplumun uzun vadede konuya bakışındaki 

değişikliğin başlangıcı olarak ele alınabilir. Fakat AB ve ABD statü konusunda acele 

davranılmaması gerektiğini düşündüğü için kısa vadede belirgin bir değişim 

yaşanmamıştır. Yine de statü sorununu ele alacak bir sürecin yokluğuna rağmen, bu 

sorun Kosova’daki tüm gündeme hâkim olmuş ve bundan dolayı diğer sorunları 

                                                 
627

 Kristensen, op. cit., s. 148-149. 
628

 Hoxhaj, op. cit., s. 4. 
629

 Szolcsanyi, op. cit., s. 86. 



231 

 

gündemin dışına itmiştir. Mart 2004 olayları, Arnavutların UNMIK üzerinde Kosova 

kurumlarına daha fazla yetki devretmesi konusundaki baskılarını arttırmıştır. Bu 

olaylar, Arnavutların bağımsızlık isteklerinin gerçekleşmemesinden duydukları 

rahatsızlığın bir dışavurumu olarak değerlendirilebilir. 

Mart 2004 olayları ile ilgili olarak polisin ve yargının beklenen etkinliği 

gösterememesi, Kosova’da etnik ya da siyasi boyutlara sahip suç ile mücadele 

üzerinde kaygılar yaratmıştır.
630

 Bu durum, özellikle Kosova kurumlarının yetersizliği 

konusundaki inancı güçlendirmiştir. Bunun bir yansıması da, mültecilerin geri 

dönüşlerini olumsuz etkilemesi ve etnik temelde kitlesel şiddet hareketlerinin tekrar 

yaşanabileceği olasılığını canlı tutması olmuştur. İronik bir biçimde Mart 2004’te 

yaşanan kitlesel şiddet olayları öncesinde uluslararası toplumda Kosova’daki 

azınlıkların durumunun istikrar kazandığı yönünde bir algılama söz konusuydu. Fakat 

Kosova’da güvenliğin sağlanması ve insan hak ve özgürlüklerinin korunması 

alanlarında yaşanan sorunlar, Mart 2004 tarihinde yaşanan şiddet olayları ile kendisini 

en açık biçimde göstermiştir. 

Sürdürülebilir çok etnikli bir toplumun temeli, tüm etnik toplulukların herhangi 

bir tehdit ya da korku olmadan yaşayabilmeleri ve ekonomik, toplumsal ve kültürel 

refahları için gerekli hizmetlere ulaşabilmeleridir.
631

 Fakat Mart 2004’te yaşanan 

şiddet olayları, etnik toplulukların üyelerinin güven içinde Kosova’da seyahat etme, 

çalışma ve yaşama kabiliyetini olumsuz etkilemiştir. Bu nedenle, Kosova’daki 

Arnavut olmayan azınlık gruplarının güvenliğinin ve hareket özgürlüğünün 

sağlanması, Arnavut liderlerinin tüm düzeylerde çeşitliliğe saygı ve hoşgörüyü 

                                                 
630

 Mart 2004 olayları ile ilgili olarak açılan 66 davadan 13’ü Mart 2006 tarihi itibariyle 

sonuçlandırılmıştır. Ayrıca UNMIK’in düzenlediği ve “Thor Operasyonu” adı verilen polis araştırma 

operasyonu, organizasyon, yeterli personelin sağlanamaması ve tanıklara ulaşmakta karşılaştığı 

sorunların da etkisiyle başarısız olmuştur. Bkz. Not on the Agenda: The Continuing Failure to Address 

Accountability in Kosovo Post-March 2004, op. cit., s. 35. 
631

 Kosovo Standarts Implementation Plan, op. cit., s. 45. 



232 

 

güçlendirecek bir ortama katkıda bulunmalarını gerektirmiştir.
632

 Nitekim UNMIK de, 

bu sorunu çok etnikli belediye yönetimlerinin oluşturulmasını destekleyerek ele 

almıştır. UNMIK, azınlıkların belediyelerdeki istihdam oranını Sırplar arasında %12 

ve diğer azınlıklar arasında %3,3 olarak belirlemiştir.
633

 UNMIK’in belediye 

yönetimleri ile ilgili bu düzenlemesi, Kosova’da çok etnikli bir toplumsal yapıyı 

yaratma ve sürdürme idealinin bir yansıması olmuştur. Fakat UNMIK’in çabalarına 

rağmen, 2007 yılında yapılan bir araştırmada Kosovalı Sırpların %52’si gelecekte 

toplumlar arası şiddet olaylarının tekrar yaşanma olasılığı olduğunu belirtmiştir.
634

  

 

2.4. Kosovalı Sırp Mülteciler ve Geri Dönüşleri Sorunu 

 

Mülteciler ve yerlerinden edilmiş kişiler sorunu, Kosova’da toplumsal barışın 

ve istikrarın yerleşmesi ve güçlenmesi açısından önemli bir faktördür. UNMIK’in en 

önemli amaçlarından birisi de mültecilerin geri dönüşü konusu olmuştur. Ağustos 

1999 tarihi itibariyle savaş sırasında Kosova dışına göç eden yaklaşık 850.000 

Arnavut mültecinin %90’ı geri dönmüştür. Bununla birlikte, benzer bir oran Kosovalı 

Sırp mülteciler için geçerli olmamıştır.
635

 Yaklaşık 250.000 Sırp, yerlerinden edilmiş 

insan statüsü çerçevesinde değerlendirilmiştir. 2005 yılı itibariyle sadece 13.000 Sırp 

mülteci geri dönmüştür.
636

 Sırbistan’ın bölge üzerindeki kontrolünü yitirmesi, Sırp 

güvenlik güçlerinin Kosova’dan çekilmesi ve yaşanan Arnavut saldırıları ve baskısı bu 

                                                 
632

 Ibid., s. 45. 
633

 Baskin, op. cit., s. 89. 
634

 Human Security in Kosovo, A Survey of Perceptions, op. cit., s. 23. 
635

 Jeremy M. Wilson, “Law and Order in an Emerging Democracy: Lessons from the Reconstruction 

of Kosovo’s Police and Justice Systems”, The ANNALS of the American Academy of Political and 

Social Science, No. 605 (May 2006), s. 166-167. 
636

 Bkz. Zana Vathi ve Richard Black, “Migration and Poverty Reduction in Kosovo”, Working Paper, 

Development Research Center on Migration, Globalisation and Poverty, 2007, s. 12-13, 

http://www.dfid.gov.uk/r4d/PDF/Outputs/MigrationGlobPov/WP-C12.pdf, (11.04.2010). 

http://www.dfid.gov.uk/r4d/PDF/Outputs/MigrationGlobPov/WP-C12.pdf


233 

 

durumda etkili olmuştur. Öte yandan NATO müdahalesi ve Sırpların Kosova dışına 

göç etmesi, Arnavutlar açısından yaşadıkları toplumsal güvenlik sorunlarını 

“çözmüştür”.  

Kosovalı Arnavutlar, yaşadıkları bölgede var olan Sırpları, Sırbistan’ın iskân 

politikasının bir uzantısı ve işgalci bir halk olarak görmüşlerdir. NATO müdahalesi 

sırasında, Sırp ordu, polis ve paramiliter gruplarının Arnavutlara yönelik 

saldırılarında, Kosovalı Sırpların büyük destek sağladığı inancı gerginliği besleyen bir 

diğer unsur olmuştur. Bu çerçevede, binlerce Sırp, Kosova’dan çekilen Yugoslav 

kuvvetlerine katılarak bölgeden kaçmışlardır. Bu kaçışta, KKO üyelerinin ve geri 

dönen Arnavutların saldırı düzenleme olasılıkları etkili olmuştur.
637

 Haziran 1999 

tarihi itibariyle 164.000 Sırp, Kosova’yı terk ederek Sırbistan’a ya da Karadağ’a göç 

etmiş ve önemli bir bölümü de Kosova içerisinde yerlerinden edilmiştir. Kosova’da 

kalan Sırplar ise genellikle bölgenin kuzeyinde Mitrovica ve Orahovac gibi büyük 

şehirlerde yoğunlaşmışlardır. Diğerleri ise Kosova’nın geri kalan bölümlerinde 

enklavlar halinde dağılmışlardır.
638

 Özellikle enklavlarda yaşayan Sırplar için Kosova 

dışına göç bir zorunluluk haline gelirken, Kosova’nın kuzeyindeki Sırplar ise, 

Sırbistan ile doğrudan bağlantılarını sürdürebilmeleri ve bölgede çoğunluk 

oluşturmaları nedeniyle bulundukları bölgelerde varlıklarını sürdürme şanslarını 

nispeten korumuşlardır. 

Avrupa İstikrar İnisiyatifi’nin yaptığı bir araştırmaya göre, 2004 yılı itibariyle 

Kosova’da 130.000 Sırp yaşamaktadır ve bu sayı, savaş öncesi Sırp nüfusunun üçte 

ikisini oluşturmaktadır.
639

 Kosova İstatistik Kurumu’nun 2006 yılı verilerine göre ise 

                                                 
637

 Emiroğlu, op. cit., s. 373-374. 
638

 Federal Republic of Yugoslavia, Abuses Against Serbs and Roma in the New Kosovo, op. cit. 
639 European Stability Initiative, The Lausanne Principal. Multiethnicity, Territory and the Future 

of Kosovo’s Serbs, Berlin, 2004, s. 2’den aktaran Judah, op. cit., s. 102. 



234 

 

Kosova’nın toplam nüfusu 2.100.000 olarak öngörülürken, %92’si (1.932.000) 

Arnavut, %5,3’ü (111.300) Sırp, 1,1’i (23.512) Çingene, %0,4’ü (8.400) Türk ve 

%1,2’si (23.788) diğer etnik gruplar olarak tahmin edilmiştir.
640

 Kosova ile ilgili 

demografik verilere ihtiyatlı yaklaşılması gerekmekle birlikte, Kosova’daki Sırp 

nüfusunun azalma eğilimi gösterdiği belirtilmelidir. 

Sırp mültecilerin geri dönüşü konusu, Kosova’nın statüsü sorunu ile yakından 

ilgili olmuştur. Belgrad yönetimi, Sırp mültecilerin geri dönüşü konusunu statü 

müzakerelerinin içine dâhil etmeye çalışırken, uluslararası toplum, mültecilerin geri 

dönüşünü ve Sırpların Kosova toplumu ile bütünleşmesini, Kosova’daki politik 

aktörler için bir “test” olarak görmüştür. Bu nedenle 2005 yılı sonunda, mültecilerin 

geri dönüşü bir duraksama gösterirken, Sırpların mülkiyet hakları ile ilgili yasal 

düzenlemelerdeki yavaşlık da mültecilerin geri dönüş sürecini etkilemiştir. 

Ahtisaari Planı’na göre, tüm mülteciler ve yerlerinden edilmiş kişiler, geri 

dönme hakkına sahip olacak ve kendi mülkleri ile kişisel mal varlıklarının geri 

verilmesini isteyebilecektir. Kosova yetkilileri, mülteciler ve yerlerinden edilmiş 

kişilerin güvenli bir şekilde geri dönmelerinin kolaylaştırılması için gerekli tüm 

önlemleri alacaktı.
641

 Buna karşın, Avrupa İstikrar İnisiyatifi’nin verilerinde, birçok 

Sırp mültecinin geri dönme niyeti bulunmadığı için mülklerini sattığı belirtilmiştir.
642

 

Bu kapsamda, Kosova Standartları’na göre mülkiyet haklarının korunması, 

mültecilerin ve yerlerinden edilmiş kişilerin geri dönüşlerinin teşviki için gerekli 

görülmüştür. Fakat Kosova Standartları Uygulama Planı’nda UNMIK’in ve Kosova 

kurumlarının çabalarına rağmen, mülkiyet haklarının korunmasında yeterli gelişmenin 

                                                 
640

 Demographic Change of Kosovo Population 1948-2006, Statistical Office of Kosovo, Pristine, 

February 2008, s. 7, http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-

of-the-kosovo-population-1948-2006, (11.10.2012). 
641

 Shefqet Balla, Yeni Bir Kosova’nın Doğuşu, İzmir, Zeus Kitabevi, 2008, s. 77. 
642

 Bideleux ve Jeffries, op. cit., s. 567. 

http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-population-1948-2006
http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-population-1948-2006


235 

 

sağlanamadığı belirtilmiştir.
643

 Sırp mültecilere ait mülklerin hukuksuz kullanımı ve 

işgali, Kosova genelinde yaygın bir hal almıştır. 

 

2.5. Kosova’da Güvenlik Alanında Faaliyet Gösteren Aktörler ve Rolleri 

 

NATO müdahalesi sonrasında Kosova’da güvenlik alanında faaliyet gösteren 

temel kurumlar, BM Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararı ile bölgeye konuşlanan 

KFOR, UNMIK’e bağlı polis gücü ve yerel bir güvenlik kurumu olarak örgütlenen 

Kosova polisi gücüdür. Bu kurumların temel amacı, bölgenin güvenlik koşullarını 

iyileştirmek, hukukun üstünlüğünü sağlamak ve Kosova’da çok etnikli demokratik bir 

yapının oluşumu için gerekli güvenlik ortamını sağlamak olmuştur. 

 Belirtilen amaçların yerine getirilmesi, özellikle Kosovalı Sırpların bölgedeki 

varlıklarını sürdürmeleri ve Kosova kurumları ile bütünleşmelerinin öncelikli koşulu 

olarak belirmiştir. Kosova’nın demokratik, toplumsal ve ekonomik gelişimi, her 

şeyden önce bölgedeki fiziksel güvenlik ortamının olumlu bir çizgide gelişmesini 

gerektirmiştir. Bu nedenle, güvenlik alanında faaliyet gösteren aktörleri ve oynadıkları 

rolleri incelemek, özellikle Kosovalı Sırpların toplumsal güvenlik algılamalarının 

anlaşılmasına yardımcı olabilecektir. Çünkü bir etnik grubun toplumsal 

güvenlik/güvensizlik koşulları, öncelikli olarak fiziksel güvenlik koşullarının varlığına 

bağlıdır. 

12 Haziran 1999’da “Ortak Koruma Operasyonu” adı altında Kosova’ya 

konuşlanmaya başlayan KFOR birlikleri, Sırp güvenlik güçleri ile KKO arasında yeni 

çatışmaları önlemek, KKO’yu silahsızlandırmak, kamu güvenliğini sağlamak, 

mültecilerin geri dönmeleri için güvenli bir ortam sağlamak ve UNMIK’i 

                                                 
643

 Kosovo Standarts Implementation Plan, op. cit., s. 87. 



236 

 

desteklemekle görevlendirilmiştir.
644

 Genel anlamda, Kosova’daki belirsiz durum 

nedeniyle UNMIK’in etkili bir biçimde çalışabilmesi uluslararası askeri gücün 

varlığını gerektirmiştir. Bu nedenle, Kosova’nın istikrarının ve yeniden yapılanma 

sürecinin başarısı, önemli oranda KFOR’un varlığına bağlı olmuştur.
645

 Kosova’daki 

faaliyetleri anlamında UNMIK ile KFOR arasında bir eşgüdüm mevcut olsa da, resmi 

anlamda iki ayrı görevi yürütmüşlerdir. 

NATO liderliğindeki KFOR, NATO üyesi olan ve olmayan 36 ülkenin katılımı 

ile oluşturulmuştur. KFOR, barışı koruma görevi çerçevesinde Kosova’yı her biri 

farklı bir NATO üyesinin kontrolünde olacak şekilde beş bölgeye ayırmıştır. 14 

Haziran’da Kosova’nın kuzeyine Fransız birlikleri, güneyine Alman birlikleri, batısına 

İtalyan birlikleri, doğusuna Amerikan birlikleri ve başkent Priştine’ye İngiliz birlikleri 

konuşlanmıştır. Rus askeri gücü ise Amerikan, Fransız ve Alman güvenlik 

bölgelerinde görev almış ve Temmuz 2003’de Kosova’dan ayrılmıştır.
646

  

Kosova polis hizmetlerinin etkinliğinin belirli bir düzeye çıktığı zamana kadar, 

gerçek anlamda bir askeri güç olan KFOR, Kosova’da iç güvenlik alanında bir polis 

gücü gibi faaliyet göstermiştir. Bununla birlikte, Kosova’da polis hizmetlerinin 

etkinliği ve gücü arttıkça, KFOR’un varlığı azaltılmıştır. Örneğin 1999’da 45.000 

kişiden oluşan KFOR, 2004’te 17.500 kişiye indirilmiştir.
647

 Genel olarak Ağustos 

2003 itibariyle KFOR’un performansı ile ilgili olarak Arnavutlar’ın %85,1’i, 

                                                 
644

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 101. 
645

 Lene Mosegaard Sobjerg, “The Kosovo Experiment: Peacebuilding Through an International 

Trusteeship”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and International 

Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., NY, Routledge, 2006, s. 65. 
646

 Rusya’nın KFOR’a katılmasının üç gerekçeye dayandığı ileri sürülmüştür. Birincisi, NATO’nun tek 

taraflı olarak bölgede daimi bir askeri varlık oluşturmasını önlemek olmuştur. İkincisi, Rusya’nın 

bölgedeki çıkarları ile ilgili olmuştur. Üçüncüsü ise, BM Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararı 

uyarınca KKO’nun silahsızlandırılması ve YFC’nin toprak bütünlüğünün sağlanması ile bölgedeki 

etnik Sırp azınlığı Arnavut “teröristler”den korumak olmuştur. Bkz. Oksana Antonenko, “Russia, 

NATO and European Security after Kosovo”, Survival, Vol. 41, No. 4 (Winter 1999-2000), s. 137. 
647

 Wilson, op. cit., s. 165. 



237 

 

Sırplar’ın %26,4’ü ve diğer etnik grupların %81,5’i memnun olduklarını ifade 

etmişlerdir. Bu oranlar Kosova polis gücü için sırasıyla %89,9, %4,6 ve %85,3 olarak 

belirmiştir.
648

 Sırpların yaşadıkları güvenlik sorunlarının ciddiyeti ve maruz kaldıkları 

şiddet olayları, KFOR’a yönelik tutumlarını belirlemiştir. Bir başka belirleyici faktör 

ise, Sırpların KFOR’u “işgalci” bir güç olarak görmeleri olmuştur. 

Kosova’da güvenlik alanında öne çıkan bir başka aktör olan uluslararası polis 

gücü, 8 Ağustos 1999’da Kosova’ya ulaşmıştır.
649

 Uluslararası polis gücüne ek olarak, 

Kosova’da etnik gruplar arası çatışma ihtimali nedeniyle UNMIK, bölgenin etnik 

yapısını yansıtacak şekilde çok etnikli bir Kosova polis gücü oluşturmayı 

amaçlamıştır. Bu kapsamda, Eylül 1999’da Kosova Polis Gücü’nün kurulması, 

Kosova’da güvenlik kurumlarının oluşturulmasının başlangıcı olmuştur. 2003 yılında 

Kosova polis gücünün %84’ü Arnavutlar’dan, %9’u Sırplar’dan ve %7’si diğer etnik 

azınlıklardan oluşmuştur.
650

 

KKO’nun silahsızlandırılması amacı kapsamında NATO’nun 20 Haziran 

1999’da KKO ile imzaladığı taahhütname uyarınca, 90 gün içerisinde örgütün 

silahsızlandırılması öngörülmüştür.
651

 Ayrıca bu anlaşmayla Kosova’da sivil yönetim 

ve polis gücünün oluşumunda KKO üyelerine özel bir önem verilmiştir. Bu süreçte 

silahsızlandırılan KKO üyelerinin birçoğu 20 Eylül 1999’da UNMIK yönetmeliği ile 

kurulan KKB’de görev almıştır.
652

 KKO üyelerinin KKB’de görev almasının bu 

örgütün Kosova’nın yeniden inşasında öne çıkmasına yol açtığı ileri sürülmüş ve her 

                                                 
648

 UNDP, op. cit., s. 32. 
649

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 110. 
650

 Kasım 2007 tarihi itibariyle ise Kosova polis gücünün 6.082’sini Arnavutlar ve 746’sını Sırplar ve 

414’ünü diğer etnik gruplar oluşturmuştur. Wilson, op. cit., s. 161. 
651

 Undertaking of Demilitarisation and Transformation by the UCK, 

http://www.nato.int/kosovo/docu/a990620a.htm, (10.11.2012). 
652

 Bu çerçevede, KKB eğitim programı 5.000 eski KKO üyesini kapsamış ve bunun 3.000’i aktif 

olarak KKB içinde yer alırken, 2.000’i rezerv olarak değerlendirilmiştir. Bkz. Alpaslan Özerdem, 

“From a ‘Terrorist’ Group to a ‘Civil Defence’ Corps: The ‘Transformation’ of the Kosovo Liberation 

Army”, International Peacekeeping, Vol. 10, No. 3 (2003), s. 85-90. 

http://www.nato.int/kosovo/docu/a990620a.htm


238 

 

ne kadar KKO resmen ortadan kalkmış olsa da, fiilen KKB çatısı altında varlığını 

sürdürdüğü belirtilmiştir.
653

 Bu nedenle, KKO üyelerini Kosova’nın politik ve 

kurumsal hayatı ile bütünleştirmeyi amaçlayan bu birliği protesto etmek amacıyla 

Kosovalı Sırplar UNMIK’in kontrolündeki KGK’den çekilmişlerdir.  

Anayasal Çerçeve’de büyük yangınlar, endüstriyel kazalar ve insani 

yardımların ulaştırılması gibi konularda görevli olması öngörülen KKB’nin kurulması 

ile KKO’nun Kosova’daki potansiyel istikrarsızlaştırıcı rolünün azaltılması 

hedeflenmiştir. KKB’nin çok etnikli yapısını sağlamak amacıyla, Kosova’nın 

demografik yapısını yansıtacak şekilde KKB’nin %10’u azınlıklara ayrılmıştır.
654

 

KKB içinde yer alan Arnavutlar, bu birlikleri bağımsız Kosova devletinin ordusunun 

temellerini oluşturduğunu düşünmüşken, uluslararası toplum ise, KKB’yi ordu olarak 

değil, bir insani yardım örgütü olarak görmüştür.  

 

3. UNMIK Yönetiminde Kosovalı Sırplar ve Paralel Yapıları 

 

Sırbistan yönetimi, Kosova’nın kuzeyinde oluşturulan paralel yapılara destek 

vererek, bir yandan Kosova’nın belirli bölgelerinde kontrolünü devam ettirme 

arayışında olmuş, diğer yandan da ‘Kosova Cumhuriyeti’nin üzerine kurulu olduğu 

tüm ülkesel alanı kontrol edemediğini ve bağımsız bir devlet niteliğine sahip 

olmadığını göstermeye çalışmıştır. Bu çerçevede, Sırbistan’da iktidara gelen Sırbistan 

Demokratik Muhalefeti (SDM), Ağustos 2000’de Kosova ve Metohija Koordinasyon 

Merkezi’ni kurmuştur. Bu merkez, Sırbistan yönetimini Kosova’da temsil eden ana 

                                                 
653

 Miroslav Hadzic, “Kosovo and the Security Stabilization of South-East Europe”, International 

Peacekeeping, Vol. 7, No. 2 (Summer 2000), s. 85-89. 
654

 Özerdem, op. cit., s. 85-90. 



239 

 

kurum olmuştur.
655

 Bölgenin kuzeyinin de facto olarak Sırbistan’ın etki alanında 

kalması nedeniyle hem Priştine hem de UNMIK, Kosova’nın tamamı üzerinde 

egemenlik kurmakta başarısız olmuştur. 

Aynı şekilde Arnavutlar da, UNMIK yönetiminde Kosova’nın önemli 

ilerlemeler kaydettiğini, fakat UNMIK’in tüm Kosova’da kontrol kurma 

kapasitesinden uzak olduğunu belirtmişlerdir. Bu düşünce, Kosova kurumlarından 

bağımsız olarak Sırbistan yönetiminin etkisi altında olan ve UNMIK’in “tolerans” 

gösterdiği paralel Sırp kurumlarının faaliyet göstermesine dayanmıştır. Aslında 

Kosovalı Sırpların paralel kurumları, UNMIK yönetimi tarafından tanınmamış ve 

meşru kabul edilmemişlerdir.
656

 Fakat bu paralel devlet yapılarının faaliyetlerine son 

verilerek Kosova devlet sistemi ile bütünleştirilememesi, Kosova’da çok etnikli, 

demokratik ve çoğulcu bir yönetim yapısının kurulmasını zorlaştırmıştır. 

Kosova’nın kuzeyinde var olan paralel kurumlardaki sivil görevlilerin maaşları 

Belgrad tarafından ödenmiş, bu bölgelerde yaşayan insanlar Sırbistan pasaportunu ve 

taşıt ehliyetlerini kullanmışlardır.
657

 Gerçi Kosovalı Sırpların kontrolündeki okullarda 

çalışan öğretmenler ve diğer çalışanlar, hem Kosova Geçici Yönetim Kurumları’na 

bağlı Eğitim, Bilim ve Teknoloji Bakanlığı’ndan, hem de Sırbistan Eğitim ve Spor 

Bakanlığı’ndan maaş almışlardır.
658

 Bu durum, 2006 yılında Viyana’da düzenlenen 

Kosova’nın nihai statüsü görüşmelerinde Belgrad tarafından hukuk-dışı olarak 

nitelendirilmiştir.
659

 Çünkü Belgrad yönetimi, Kosova kurumlarının bu eğitim 

sistemleri ile herhangi bir şekilde bir bağ kurmasının bölge üzerindeki egemenliğine 

aykırı olduğunu ileri sürmüştür. 

                                                 
655

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit., s. 4. 
656

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 5.   
657

 Szolcsanyi, op. cit., s. 62. 
658

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 30. 
659

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit., s. 7. 



240 

 

Anlaşılacağı üzere Sırbistan’ın sağladığı destekler aracılığıyla Kosovalı 

Sırplar, Sırbistan’daki kurumlar ile bütünleşmeye ve Kosova kurumları ile ilişkilerini 

azaltmaya teşvik edilmiştir.
660

 Belgrad açısından Sırpları Kosova kurumlarına 

katılmaktan caydırmak, Kosova’nın bağımsızlığını yok sayma çabalarının bir parçası 

olmuştur. Birçok Kosovalı Sırp da, Kosova yönetim kurumlarına katılmanın 

Kosova’nın bağımsızlığını tanımak anlamına geleceğini düşünmüştür. Böylece 

Kosova’nın BM’nin kontrolü altına girmesinden itibaren Kosovalı Sırpların 

Kosova’nın kamusal hayatına katılımları en zorlu sorunlardan birisini oluşturmuştur.  

Bu çerçevede, AGİT tarafından hazırlanan bir raporda Kosovalı Sırpların 

oluşturduğu güvenlik, hukuk, yönetim, eğitim ve sağlık alanlarındaki paralel yapıların 

UNMIK kurumları ile bütünleşmeleri tavsiye edilmiştir.
661

 Söz konusu paralel devlet 

yapılarının ortadan kaldırılmasının en önemli yolu olarak, yerel yönetim, ekonomi ve 

kültür gibi alanlarda özerklik sağlayan düzenlemelerin yapılması gerektiği 

vurgulanmıştır.
662

 Fakat bu tür düzenlemelerin Kosova’da oluşturulması amaçlanan 

çok-etnikli ve demokratik bir ortama ne ölçüde yardımcı olacağı hususu tartışmalıdır. 

Örneğin Sırpların çoğunlukta olduğu belediyelere finansal konularda geniş özerklik 

tanınması, Sırbistan’dan ekonomik yardım almalarının sağlanması ve Sırp kurumları 

ile sınır aşan işbirliği olanaklarının sunulması gibi öneriler, demokratikleşme 

yönündeki adımlar gibi görünse de, Kosova’da toplumlar arası bölünmeyi daha da 

artırabileceği belirtilmiştir.
663

 Bu tür önerilerin uygulamaya konmasıyla Kosovalı 

Sırplar için kendi sorunları üzerinde etkin olma fırsatı yaratılarak, yaşadıkları 

                                                 
660

 Ibid., s. 19. 
661

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 8-10. 
662

 David L. Philips, “Kosova”, Western Balkans Policy Review, Janusz Bugajski ed., Washington, 

Center for  Strategic and International Studies, 2010, s. 81. 
663

 Türkeş ve Sait, op. cit., s. 108. 



241 

 

toplumsal güvensizliklerin giderilmesi/azaltılması hedeflenmiş olsa da, Kosova 

toplumu ile bütünleşme isteklerini zayıflattığı sonucuna da ulaşmak mümkündür.  

Bu kurumlar, Sırp toplumunun ve devletinin Kosova’daki varlığını temsil 

etmeleri nedeniyle büyük bir önem taşımışlar ve Kosovalı Sırp kimliğinin 

muhafazasında önemli bir işleve sahip olmuşlardır. Kosovalı Sırplar, bu kurumlar 

araclığıyla kendi toplumsal güvenliklerinin kurumsal araçlarını oluşturmuşlardır. Bu 

kurumlar aracılığıyla Kosovalı Sırplar, istihdam, sosyal güvenlik ve yatırım gibi 

alanlarda Sırbistan’a bağımlı olmuşlardır. Böylece Kosova’da UNMIK yönetimi 

altında oluşan ikili toplum yapısı, savaş ve düşmanlık sonucunda oluşan bölünmeyi 

daha da arttırmıştır. Nitekim NATO müdahalesi sonrasında Kosova’da yaşayan 

halkların bütünleşme sorunu ve bununla bağlantılı olarak özellikle Kosovalı Sırpların 

yaşadığı toplumsal güvenlik sorunları, bölgedeki temel kaygı noktalarından birisidir. 

Sırpların insani gereksinimler ve kimlik kaygıları ile oluşturdukları paralel kurumlar, 

Kosova’da topluluklar arası ilişkilerin marjinalleşme düzeyini daha da arttırmıştır. 

Çünkü Kosovalı Sırplar, kendi kültürel kimliklerini, kozmopolit bir siyasal topluluğa 

üye olmaktan daha fazla önemseme eğilimi göstermişlerdir. 

Çoğu Kosovalı Sırp, ya kuzey Kosova’da, ya Sırbistan sınırına yakın 

bölgelerde ya da enklavlarda yaşamaktadırlar.
664

 Paralel kurumlar anlamında Ibar 

nehrinin güneyindeki Sırp enklavlarında faaliyet gösteren paralel belediye yapılarının 

durumu farklı olmuştur. Hatta Sırp nüfusunun olmadığı Djakovica ve Malisevo gibi 

yerlerde, yerlerinden edilmiş Sırplar tarafından seçilmiş paralel belediye yapıları 

                                                 
664

 Lucia Montanaro, “The Kosovo Statebuilding Conundrum: Addressing Fragility in a Contested 

State”, Working Paper, FRIDE, October 2009, s. 5, 

http://www.initiativeforpeacebuilding.eu/resources/WP91_Kosovo_Statebuilding_Conundrum.pdf,  

(10.02.2010). 

http://www.initiativeforpeacebuilding.eu/resources/WP91_Kosovo_Statebuilding_Conundrum.pdf


242 

 

oluşturulmuş olsa da,
665

 enklavlardaki paralel belediyeler, gerçek anlamda faaliyet 

gösterme kapasitesine sahip olamamışlardır. Ama yine de enklavlardaki paralel 

kurumlar ve Sırp nüfusun olmadığı yerlerde “temsili” seçimlerin düzenlenmesi, 

Kosovalı Sırpların direnişinin bir simgesi olarak görülebilir. 

Kosovalı Sırpların oluşturduğu paralel yapıların kurumsal anlamdaki en önemli 

figürü, Kosova’nın kuzeyinde Sırpların çoğunlukta olduğu belediyeleri kapsayan ve 

25 Şubat 2003’de kurulan Kosova-Metohija Sırp Belediyeleri ve Yerleşimleri 

Birliği’dir. UNMIK’in yasadışı bir girişim olarak gördüğü bu Birlik, Kosova’nın 

Sırbistan’ın ayrılmaz bir parçası olduğunu belirtmiş ve YFC’nin bütünlüğünün ve 

egemenliğinin korunması talebinde bulunmuştur.
666

 Kosova’daki gelişmeler 

anlamında ise, bu Birlik, Kosova’nın fiili taksimi yönünde atılmış bir adım olarak 

görülmüştür.
667

  

Kosovalı Sırpların oluşturduğu paralel yapıların bir yönünü, gerçekleştirilen 

paralel seçimler oluşturmuştur. Bu seçimler aracılığıyla Arnavutların Kosova siyasal 

hayatındaki baskın konumları reddedilerek, gayri-meşru görülmüştür. Bu kapsamda, 

2001, 2004
668

 ve 2007 yıllarında Kosova’da parlamento seçimleri düzenlenmiş olsa 

da, Sırplar bu seçimlere fazla bir katılım göstermemişlerdir. Sırpların seçim 

boykotları, UNMIK yönetiminin çok etnikli bir siyasal yapı oluşturma çabalarını 

olumsuz etkilemiştir. Sırpların çoğunlukta olduğu bölgelerde düzenlenen yerel 

seçimler sonucunda da bir paralel seçim dinamiği oluşmuştur. Kosova’nın siyasi 

istikrarı ve etnik gruplar arası ilişkiler açısından önemli bir sorun oluşturan bu paralel 

seçimler, Arnavutlar tarafından Kosova’nın taksimi ya da federalleşmesi yönünde 

                                                 
665

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit., s. 7-9. 
666

 Hoxhaj, op. cit., s. 39. 
667

 International Crisis Group, op. cit., s. 9. 
668

 23 Ekim 2004’de düzenlenen Kosova Meclisi seçimleri sonucunda Sırpları, Kosova ve Metohiya 

Sırp Listesi 8 sandalye ile ve Sırbistan Yurttaşlar İnisiyatifi 2 sandalye ile temsil etmiştir. Sklias ve 

Roukanas, op. cit., s. 284. 



243 

 

atılmış adımlar olarak görülmüş ve etnik gruplar arası şiddeti devam ettirmek isteyen 

grupları cesaretlendirebileceği belirtilmiştir. Bu siyasi ortamın da gösterdiği gibi, 

Kosova’da üst düzey bir etnik kutuplaşma söz konusu olmuştur. 

AGİT, Kosova’daki Sırp paralel yapılarının varlığını üç nedene dayanarak 

açıklamıştır.
669

 Birincisi,  NATO müdahalesi sonrası dönemde güvenlik kaygıları ile 

Kosova’da hareket özgürlükleri kısıtlanan Kosovalı Sırplar, UNMIK’in ve Kosova 

kurumlarının sağladığı hizmetlere ulaşmakta zorluk çekmişlerdir. Sırpların yaşadığı 

hareket özgürlüğü sorunu, sağlık ve eğitim hizmetlerine ulaşımdan çalışma hayatına 

katılıma kadar hayatın tüm yönlerini olumsuz etkilemiştir. Bu şartlar altında Kosovalı 

Sırplar, güvenlik, idari yönetim, eğitim, adalet ve sağlık gibi alanlarda kendi paralel 

kurumlarını oluşturmuşlardır. 

İkinci neden, Sırpların UNMIK’e ve Arnavutların hakimiyetindeki Kosova 

kurumlarına duyduğu güvensizliktir. Gerçekten, Kosova kurumlarının Sırp toplumu 

açısından herhangi bir meşru otoriteye ve ahlaki konuma sahip olmaması nedeniyle, 

bu kurumların varlığı ve uygulamaları, Sırp toplumu tarafından tehdit edici birer unsur 

olarak algılanmıştır. Kosova kurumlarının sahip olduğu otoritenin Arnavut kimliği 

üzerinde inşa edilmesi, Sırp toplumunda kendilerinin ikincil konumda olduğu algısının 

gelişmesine yol açmıştır. Örneğin, Arnavut yargıçların Sırpların taraf olduğu 

davalarda adil bir yargılama göstermediği iddiası, Sırpların oluşturduğu paralel 

kurumların varlık sebebini güçlendirmiştir.
670

 Güvenlik kurumları, devletin meşruiyeti 

için önemlidir ve bu kurumlar etnik olarak taraflı bir tutum takınırlarsa, demokratik 

kurumların inşası büyük zarar görebilir. Eğer güvenlik kurumları tüm toplumun 

güvenliğinin ve haklarının koruyucusu olmakta başarısız olursa, toplumun bazı 

                                                 
669

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 17. 
670

 Barnebeu, op. cit., s. 88. 



244 

 

kesimlerinin marjinalleşmesine katkıda bulunmuş olurlar. Nitekim Mayıs 2002 tarihi 

itibariyle 34 yargıcın görev aldığı Kosovalı Sırpların oluşturduğu paralel mahkemeler, 

Sırbistan Adalet Bakanlığı’na bağlı olduklarını açıklamışlardır.
671

 Bu tür paralel 

kurumların varlığı, Kosova’da kurum inşası ve politik geçiş sürecini olumsuz 

etkilemiştir. 

Üçüncüsü ise, statü sorununun çözülmemiş olması, bu paralel yapıların 

Kosova kurumları ile bütünleşmesi önünde önemli bir engel oluşturmuştur.
672

 Sırplar, 

“düşman” bir çoğunluğun bulunduğu bir bölgede bir azınlık haline gelmişler ve bu 

ortamda kimliklerini kaybetme tehlikesi ile karşı karşıya kalmışlardır. Bu nedenle, 

UNMIK’in Sırpların güvenliğini ve hareket özgürlüğünü sağlamakta başarısız 

olduğunu düşünen Kosovalı Sırplar, Kosova sorununun çözümü konusunda 

Belgrad’ın Kosova üzerindeki hâkimiyetinin yeniden sağlanmasını tek seçenek olarak 

değerlendirme eğiliminde olmuşlardır. 

Kosovalı Sırpların oluşturduğu paralel kurumların pratikteki en önemli işlevi 

ise, Sırp kimliğinin yeniden üretimi için gerekli olan kurumsal altyapıyı oluşturmak 

olmuştur. Böylece, bu kurumlar aracılığıyla Kosovalı Sırplar arasında toplumsal 

bağlaşmanın güçlendirilmesi ve kendi kimliklerinin yeniden üretimini sağlayacak 

kültürel ve kurumsal araçlar üzerinde söz sahibi olmaları amaçlanmıştır. Arnavutların 

Kosova siyasal, toplumsal ve ekonomik hayatında baskın aktör haline gelmeleri, 

Kosovalı Sırplar’ın toplumsal güvenliğine yönelik bir tehdit kaynağı haline gelmiş ve 

bu tehdide karşı mücadelelerini kültürel ve kurumsal araçlar çerçevesinde 

örgütlemişlerdir. Bir başka deyişle, Kosovalı Sırplar, kimliklerine ve varlıklarına 

yönelik tehditlere karşı askeri olmayan araçları kullanarak mücadele etmişlerdir. 

                                                 
671

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 17-23. 
672

 Organization for Security and Cooperation in Europe (OSCE) Mission in Kosovo, Parallel 

Structures in Kosovo, 2006-2007, s. 6, http://www.osce.org/kosovo/24618, (10.12.2011). 

http://www.osce.org/kosovo/24618


245 

 

3.1. Kosovalı Sırpların Paralel Eğitim Sistemi 

 

UNMIK’in çok etnikli bir Kosova oluşturma girişimlerine rağmen, Arnavut 

hâkimiyetindeki geçici yönetim, etnik temelli eğitim kurumları oluşturmuştur.
673

 

Böylece, NATO müdahalesi sonrasında Arnavutlar normal koşullarda eğitim 

sistemlerine geri dönmüşlerdir. Bu durumun Kosova üzerinde Arnavutların kültürel 

hâkimiyetini güçlendirdiği düşüncesiyle Kosovalı Sırplar, paralel bir eğitim sistemi 

kurmuşlardır. Sırpların paralel eğitim kurumları oluşturmalarının bir başka sebebi, 

Kosova’da yaşanan güvenlik sorunları nedeniyle bütünleşmiş bir eğitim sisteminin 

oluşturulamamış olmasıdır. Sırplar, Sırbistan Eğitim ve Spor Bakanlığı’nın desteği ile 

Kosova’nın kuzey bölgelerinde kendi eğitim sistemlerini güçlendirmişlerdir. 

Enklavlardaki Sırplar da Sırbistan Eğitim ve Spor Bakanlığı’nın müfredatını ve 

kitaplarını kullanmışlardır.
674

  

2006-2007 eğitim-öğretim döneminde Priştine’de 19, Prizren’de 11, Mitrovica 

ve Kuzey Kosova’da 34, Pec’de 6 ve Gjilan’da 31 olmak üzere toplam 101 paralel 

eğitim kurumu faaliyet göstermiştir.
675

 Bu paralel eğitim kurumlarına ek olarak, Şubat 

2002 tarihli bir UNMIK yönetmeliği ile Kuzey Kosova Üniversitesi kurulmuş ve bu 

üniversite 6 Aralık 2002’de Mitrovica Üniversitesi adını almıştır. Mitrovica 

Üniversitesi, Kosova’da Sırpça yüksek öğretim doğrultusundaki toplumsal ihtiyacın 

giderilmesine hizmet etmiştir.
676

 Kosova’daki paralel Sırp eğitim sistemi, Sırbistan 

eğitim sisteminin bir parçası olmuştur. Kosovalı Sırplar için bu durum, Kosova’nın 

Sırbistan’ın bir parçası olduğunun bir kanıtı olmuştur. 

                                                 
673

 Wayne Nelles, “Foundations and Fractures of Kosovo’s Educational System: Towards Conflict or 

Peace?”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and International 

Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., NY, Routledge, 2006, s. 98-105. 
674

 Ibid., s. 106. 
675

 OSCE Mission in Kosovo, op. cit., s. 33. 
676

 Nelles, op. cit., s. 106-107. 



246 

 

NATO müdahalesi sonrasında Kosova’daki eğitim sisteminin etnik çizgilerde 

bölünmesi, Kosova’nın geçmişi, bugünü ve geleceği ile ilgili dışlayıcı tutumların 

güçlenmesine katkı sağlamıştır. Arnavutlar, oluşturdukları eğitim sistemi ile tarihi 

kendi bakış açılarına göre öğrenirlerken, Kosova’nın kuzeyinde Belgrad’ın desteği ile 

oluşturulan Sırp eğitim sistemi aracılığıyla bu bölgede yaşayan Sırplar da kendi 

tarihlerini aynı tarzda öğrenmektedirler.
677

 Böylece, oluşturulan paralel eğitim 

sistemleri, bölgedeki bölünmüş toplumsal yapıyı yansıtmıştır. 

 

3.2. Sırpları Bütünleştirme Çabaları Kapsamında Merkezsizleşme Süreci 

 

Merkezsizleşme, yetkilerin merkezi yönetimden farklı etnik, kültürel ve dilsel 

grupların çoğunluğu oluşturduğu yerel yönetimlere transferi olarak tanımlanabilir.
678

 

Yerel yönetimlerin güçlendirilmesi anlamında daha fazla demokratikleşmeyi 

gerektiren merkezsizleşme sürecinin, yerel yönetimlerde hesap verebilirliği, iyi 

yönetişimi, şeffaflığı ve kamu hizmetlerinin etkinliğini arttıracağı düşünülmüştür. Bu 

kapsamda 2005 yılında Kosova Meclisi, yerel yönetimlerin daha fazla yönetim 

sorumluluğu ve finansal kaynaklara sahip olmasını öngören merkezsizleşme sürecini 

başlatmıştır. Bu noktada, Mart 2004’te yaşanan şiddet olaylarından sonra 

merkezsizleşme sürecinin UNMIK tarafından destek görmeye başlamış olması 

belirleyici olmuştur. Çünkü UNMIK, Sırpların Kosova kurumları ile bütünleşmesinin 

en önemli araçlarından birisi olarak merkezsizleşme sürecini görmüştür. 

                                                 
677

 Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen, “The Politics of International Trusteeship”, 

Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and International Trusteeship, 

Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen ed., NY, Routledge, 2006, s. 14.  
678

 Adem Beha, “Decentralization in Kosovo: A Challenge to Deal With?”, Journal of Peace, Conflict 

and Development, No. 17 (August 2011), s. 25. 



247 

 

Merkezsizleşme süreci ile Kosova’daki azınlık topluluklarının kamusal hayata 

katılmalarının sağlanması ve kamusal hizmetlerin etkinliğinin güçlendirilmesi 

amaçlanmıştır. Merkezsizleşme sürecinin temel idari birimi olan belediyeler, yerel 

ekonomik planlama, şehircilik, çevre, temel sağlık hizmetleri, okul öncesi, ilkokul ve 

ortaokul seviyelerinde eğitim hizmetleri ve kültür gibi alanlarda yetkilere sahip 

olmuşlardır. Ahtisaari Planı’nda da Sırpların yoğun olarak yaşadığı Mitrovica 

belediyesine bu bölgedeki yüksek eğitim sistemini düzenleme yetkisi verilmiştir.
679

 

Uluslararası toplum da, merkezsizleşmenin Sırpların Kosova kurumlarına 

katılmalarını sağlamanın en iyi yolu olduğu görüşünde olmuştur.
680

 Çünkü genel 

anlamda merkezsizleşme, tüm etnik grupların yönetime etkin katkısını sağlamayı 

amaçlayan bir stratejidir. Her ne kadar merkezsizleşme, azınlık topluluklarının 

haklarının korunması ve yerel düzeyde temsili için önemli bir girişim olsa da, etnik 

bölünmüşlüğü arttırma riskini de beraberinde taşımıştır. Bu çerçevede, 

merkezsizleşmenin Kosova’da etnik gruplar arasındaki gerilimi azaltmaktan çok 

bölgedeki etnik bölünmeyi arttırdığı ve Kosovalı Sırpların ve özellikle kuzey 

Kosova’nın Sırbistan ile bağlarını güçlendirdiği iddia edilmiştir.
681

 Aynı şekilde, 

merkezsizleşme sürecinin Sırpların Kosova kurumlarına dâhil olmalarının yolunu 

açtığı belirtilmekle birlikte, Sırp toplumunun Kosova toplumu ile bütünleşmesini tam 

anlamıyla sağlayamadığı ileri sürülmüştür.
682

 

                                                 
679

 Uliks Osmani, Kosovo Mosaic: Public Services and Local Authorities in Focus, Kosovo, UNDP, 

2009, s. 53. 
680

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit. 
681

 Roland Gjoni, Anna Wetterberg ve David Dunbar, “Decentralization as a Conflict Transformation 

Tool: The Challenge in Kosovo”, Public Administration and Development, Vol. 30 (2010), s. 291-

312. 
682

 Tessa Bakx, Serb Perspectives on Decentralization and Local Governance in Kosovo: Towards 

Integration or Exclusion of the Serb Community in the Republic of Kosovo?, Utrecht University, 

Conflict Studies and Human Rights, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2012, s. 45. 



248 

 

Hem Kosovalı Sırplar, hem de Belgrad, merkezsizleşme stratejisini sorunlu 

bulmuştur. Bunun bir nedenini Sırpların bağımsızlığı öngören Ahtisaari Planı’nın bir 

parçası olan merkezsizleşme stratejisinin Arnavutların hâkimiyetine yol açacağına dair 

şüpheleri oluşturmuştur. En önemlisi ise, Kosova’nın bağımsızlığına karşı çıkmaları 

nedeniyle Belgrad ve birçok Kosovalı Sırp, Kosova kurumları ile işbirliğini 

reddetmişlerdir.
683

 Bununla birlikte, merkezsizleşme sürecinin Kosovalı Sırplar 

açısından, Arnavutların baskın olduğu merkezi Kosova kurumlarının yetki alanından 

uzak tutacağı için nispeten olumlu bir gelişme olabileceği belirtilmiştir.
684

 Öte yandan 

Arnavutlar ise, merkezsizleşmenin Kosova’daki merkezi yönetimi zayıflatacağını ve 

Arnavutların azınlıkta olduğu bölgelerde Sırpların etkisini artıracağını 

düşünmüşlerdir. Bu nedenle Arnavutlar, merkezsizleşmenin nihai statü 

görüşmelerinde yer almasına karşı çıkarak, sadece bir yerel yönetim reformu olarak 

görme eğiliminde olmuşlardır. 

Merkezsizleşmeye büyük önem veren Ahtisaari Planı’nda Kosova’daki yerel 

yönetim organlarının, azınlık toplulukların kendilerine özgü ihtiyaçlarına ve 

kaygılarına özel önem vermesi öngörülmüştür. Buna paralel olarak, Kasım 2007’deki 

yerel seçimler, Ahtisaari Planı kapsamında merkezi yönetimden yerel yönetimlere 

yetki devri sürecinin başlangıcı olmuştur. Bu yetki devri ile etkili bir yerel yönetim 

sistemi oluşturmak ve azınlık topluluklarının özyönetimlerini sağlamak amaçlanmıştır. 

Bu kapsamda Kosova, yönetsel olarak yedi bölgeye ve otuz üç belediyeye 

ayrılmıştır.
685

 Görüldüğü üzere Kosova gibi ülkesel olarak küçük bir ülkede yerel 

yönetimlerin mevcut sayısı, merkezsizleşme sürecinin uygulanabilirliği adına uygun 

bir yönetsel altyapı sağlamıştır. 

                                                 
683

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit., s. 23. 
684

 Bu yöndeki bir değerlendirme için bkz. Gjoni, Wetterberg ve Dunbar, op. cit., s. 302. 
685 Statistical Office of Kosovo, op. cit., s. 7; Osmani, op. cit., s. 43. 



249 

 

Merkezsizleşme süreci, Sırpların Kosova yönetimine dâhil olmalarını 

sağlamanın en iyi yollarından biri olarak değerlendirilmiştir. Merkezsizleşme yoluyla 

Sırpların çoğunluğu oluşturduğu belediyelerde yönetimi üstlenmelerinin sağlanması 

öngörülmüştür.
686

 Bununla birlikte, merkezsizleşme süreciyle merkezi idarenin belirli 

yetkilerinin yerel yönetimlere devredilmesi, Kosova’nın fiili olarak bölünmesi 

tehlikesini de beraberinde getirmiştir. Hatta 2004 Martı’nın başlarında Sırbistan 

Başbakanı Kostunica, Kosova’nın kantonlara bölünmesi çağrısında bulunurken, 2005 

yılında Sırbistan Meclisi tarafından da Kosova’nın Arnavut ve Sırp kantonları halinde 

bölünmesini içeren bir kanun tasarısı kabul edilmiştir.
687

 Kosova’nın kantonlara 

bölünmesi fikri, daha çok kültürel kimliğin korunması kaygılarına dayalı bir öneri 

olarak görülebilir. Fakat ilerleyen dönemde Sırbistan yönetimi söylemini değiştirerek, 

merkezsizleşme üzerine vurgu yapmaya başlamıştır.
688

 Böylece, Sırpların çoğunluğu 

oluşturdukları yerel yönetim birimlerinde sahip olacakları yetkiler aracılığıyla 

varlıklarını sürdürmeleri temel amaçlardan birisi olmuştur. Sonuç olarak, bölgede 

uygulanan merkezsizleşme stratejisi, özellikle Kosovalı Sırpların toplumsal güvenlik 

ihtiyaçlarını karşılayan ve kurumsal niteliği ön plana çıkan bir strateji haline gelmiştir. 

 

4. Miloşeviç Sonrası Sırbistan ve Kosova Sorununa Etkisi 

 

Miloşeviç’in iktidarını sağlamlaştırmak ve muhalefetin toparlanmasını 

önlemek için bir yıl öne aldığı 24 Eylül 2000 tarihindeki başkanlık seçimlerini, Sırp 

muhalefet partilerinin oluşturduğu bloğu temsil eden SDM’nin adayı olan Vojislav 

                                                 
686

 Perritt, Jr., op. cit., s. 146. 
687

 Lisen Bashkurti, “Political Dynamics within the Balkans: The Cases of Bosnia&Herzegovina, 

Macedonia, Bulgaria, Serbia, and Montenegro”, Chicago-Kent Law Review, Vol. 80 (2005), s. 69. 
688

 Bideleux ve Jeffries, op. cit., s. 568-569. 



250 

 

Kostunica kazanmıştır. SDM, yerel seçimlerden ve federal parlamento seçimlerinden 

de zaferle çıkmıştır. İlk etapta seçim sonuçlarının geçerli olmadığını açıklayan 

Miloşeviç, muhalefetin sokak gösterileri düzenlemesi, ordunun seçim sonuçlarını 

tanıdığını açıklaması ve 5 Ekim’de muhaliflerin meclis binasını basmasının ardından 6 

Ekim 2000’de seçim sonuçlarını kabul ettiğini açıklamıştır.
689

 7 Ekim 2000’de 

Kostunica’nın devlet başkanlığı görevine resmen başlaması, sadece Sırplar ve 

Sırbistan açısından değil, Kosova sorunu açısından da yeni bir dönemin başlangıcı 

olmuştur.  

Fakat Kosova sorununun sadece bir demokratikleşme sorunu olmaması ve 

Arnavutların bağımsızlık talebi ile Sırbistan’ın toprak bütünlüğünü ve egemenliğini 

koruma çabaları arasına sıkışmış bir niteliğe sahip olması nedeniyle, Belgrad’daki 

yönetim değişikliğinin Kosova sorunu üzerinde doğrudan bir etkisi olmamıştır. 

Nitekim Sırbistan’daki seçimlerden iki ay sonra Kostunica’nın diyalog teklifinin 

Rugova tarafından reddedilmesi, Belgrad’daki yönetim değişikliğinin Kosova sorunu 

üzerindeki sınırlı etkisinin bir göstergesi olmuştur. İlhan Uzgel’in de belirttiği gibi, 

Kosovalı Arnavutlar, Kosova sorunu ile ilgili olarak Kostunica’nın Miloşeviç’ten daha 

az milliyetçi olmadığı görüşüne sahip olmuşlardır.
690

 Nitekim seçim kampanyası 

sırasında Kosova’ya büyük önem veren Kostunica, bölgeyi üç defa ziyaret etmiş ve 

bölgedeki Sırpların korunmasındaki başarısızlığından dolayı UNMIK’i eleştirmiştir.
691

 

Genel olarak Sırbistan’daki yönetim değişikliği, bölgenin normalleşmesi yönünde 

                                                 
689

 Miloşeviç iktidarının sona eriş süreci ile ilgili olarak bkz. İlhan Uzgel, “Yeni Dünya Düzeni, Yeni 

Yugoslavya ve Miloşeviç Döneminin Sonu”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Cilt. 24, Sayı. 225 (Kasım-

Aralık 2000), s. 116-117. 
690

 İlhan Uzgel, “Finishing the Unfinished Revolution: The Return of Yugoslavia to Europe”, 

Perceptions, Vol. 6, No. 1 (March-May 2001), s. 163. 
691

 Florian Bieber, “Serbia after the Kosovo War: The Defeat of Nationalism and Change of Regime”, 

Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski ed., Londra, Frank Cass, 

2003, s. 326. 



251 

 

önemli bir gelişme olsa da, Miloşeviç döneminin milliyetçi ideolojisi Sırp politik 

sistemine hâkim olmaya devam etmiştir. 

Uluslararası toplumun Miloşeviç yönetimini “gayrı-meşru” görmesi nedeniyle, 

Arnavutlar için Miloşeviç yönetiminin devamı, Kosova’nın bağımsızlığı için en iyi 

seçenek olarak değerlendirilmiştir. Bu nedenle, Sırbistan’da reformcu ve demokratik 

bir iktidarın göreve gelmesi, Arnavutların gözünde olumsuz bir gelişme olmuştur.
692

 

Nitekim liberal ve demokratik bir Sırbistan’ın varlığında Arnavutlar için Kosova’nın 

bağımsızlığını kazanmanın çok daha zor olacağı ileri sürülmüştür.
693

 Çünkü Miloşeviç 

yönetiminin aksine, Kostunica yönetimi uluslararası toplum tarafından meşru bir 

yönetim olarak görülmüştür. Fakat Miloşeviç sonrası dönemde hem Rugova hem de 

Haşim Taçi, Kosova sorununun politik çözümü yönündeki tek uygulanabilir seçeneğin 

bağımsızlık olduğu hususunda ısrarcı olmuşlardır.
694

  

Belgrad’daki yeni yönetimin Kosova politikasının temelini 1244 sayılı 

Güvenlik Konseyi kararının uygulanması oluşturmuştur. Bu çerçevede, Kosova’nın 

Sırbistan’ın bir parçası olarak kalması gerektiğini belirten Kostunica yönetimi, 

bölgedeki geçiş sürecinde UNMIK’in rolünü kabul etmiştir. Aynı zamanda Kostunica 

yönetimi, Sırp mültecilerin Kosova’ya geri dönüşü ve bölgedeki Sırpların güvenlik 

durumlarının geliştirilmesi üzerinde durmuştur.
695

 Kostunica yönetiminin UNMIK 

yönetimi ile ilgili görece yapıcı tutumu, Kosova’daki Sırplar ve uluslararası yönetim 

arasındaki işbirliği sürecine hız kazandırmıştır. Bu durum, Kosovalı Sırpların kolektif 

kimlikleri ile bağlantılı olarak yaşadıkları toplumsal güvenlik sorunların UNMIK ile 

oluşturulabilecek işbirliği yoluyla azaltılabileceği algısına yol açmıştır.  

                                                 
692

 Bkz. Steven L. Burg, “NGOs and Ethnic Conflict: Lessons from the Work of the Project on Ethnic 

Relations in the Balkans”, Negotiation Journal, Vol. 23, No. 1 (January 2007), s. 12-13. 
693

 Uzgel, op. cit., s. 163. 
694

 Pavlakovic ve Ramet, op. cit., s. 89. 
695

 Bieber, op. cit., s. 327. 



252 

 

Kasım 2006 tarihinde yürürlüğe giren Sırbistan Anayasası’nda Kosova’nın 

Sırbistan’ın ayrılmaz bir parçası olduğu belirtilmiştir. Sırbistan’ı Sırpların ve içinde 

yaşayan tüm vatandaşların devleti olarak tanımlayan Sırbistan Anayasası’nın 1. 

maddesi, Sırbistan’daki tüm vatandaşların Sırp ulusunun bir parçası olmadığını 

belirtmektedir.
696

 Bu durum, anayasanın etnik bir ulus anlayışına sahip olduğunu 

açıkça göstermektedir. Sırbistan Anayasası’ndaki vatandaşlık tanımının bir yansıması 

olarak, Sırbistan Savunma Bakanlığı’nın yayınladığı “Beyaz Kitap”ta, güvenliğin 

referans nesnesi, etnik ve ulusal anlamda tanımlanmıştır.
697

  

15 Mayıs 2007’de Sırbistan Meclisi’nde konuşan Kostunica, Kosova’nın 

Sırbistan’ın ayrılmaz bir parçası olduğunu ve Sırbistan’ın Kosova ile ilgili 

mücadelesinin hukuki araçlar yoluyla gerçekleştirileceğini belirtmiştir.
698

 Fakat Sırp 

politik liderlerinin Kosova’nın Sırbistan ile tekrar bütünleşmesi yönündeki iddiaları, 

gerçekleşebilir bir düşünceden çok, Sırbistan kamuoyuna yönelik söylemler olarak 

değerlendirilmelidir. 

Kostunica’nın liderliğindeki Sırbistan Demokratik Partisi (SDP) için AB 

üyeliği de dâhil olmak üzere diğer konular Kosova sorununun yanında ikincil önemde 

kalmıştır. Ocak 2007’de yapılan parlamento seçimlerinin ardından SDP’nin ısrarı ile 

bir Kosova Bakanlığı kurulması, yeni yönetimin Kosova’ya verdiği önemin bir 

göstergesi olmuştur.
699

 Bu çerçevede Kostunica, Kosova sorununu siyasi rekabetin 

merkezine taşımaya çalışırken, Sırbistan Devlet Başkanı Boris Tadiç ise, Sırbistan’ın 

AB ile bütünleşmesi üzerinde durmuştur. 3 Şubat 2008’de ikinci defa Sırbistan Devlet 

                                                 
696

 Bkz. Republic of Serbia Constitution of 2006, 

http://www.wipo.int/wipolex/en/text.jsp?file_id=191258, (10.05.2012).  
697

 Bu değerlendirme için bkz. Filip Ejdus ve Marko Savkoviç, “Emergent Concept of National Security 

Policy in Republic of Serbia”, http://cenaa.org/wp/wp-content/uploads/2009/11/2008-10-

30_The_Emergent_Concept_of_National_Security_in_the_Republic_of_Serbia1.doc, (18.12.2011). 
698

 Janine N. Clark, Serbia in the Shadow of Miloşeviç, The Legacy of Conflict in the Balkans, 

Londra, Tauris Academic Studies, 2008, s. 128. 
699

 International Crisis Group, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, op. cit., s. 5-6. 

http://www.wipo.int/wipolex/en/text.jsp?file_id=191258
http://cenaa.org/wp/wp-content/uploads/2009/11/2008-10-30_The_Emergent_Concept_of_National_Security_in_the_Republic_of_Serbia1.doc
http://cenaa.org/wp/wp-content/uploads/2009/11/2008-10-30_The_Emergent_Concept_of_National_Security_in_the_Republic_of_Serbia1.doc


253 

 

Başkanı olarak seçilen Boris Tadiç, Sırbistan’ın toprak bütünlüğünün ve 

egemenliğinin korunması için tüm hukuki ve demokratik araçları kullanacaklarını 

belirtmekle birlikte, Kosova’da ne olursa olsun, Sırbistan’ın AB ile bütünleşmeyi 

sağlamaktan başka seçeneğinin olmadığını vurgulamıştır. Sırbistan Hükümeti AB 

Bütünleşme Bürosu’nun Haziran 2007’de yaptığı bir araştırmada da eğer Avrupa 

Kosova’yı tek taraflı olarak tanırsa, Sırbistan’ın ne şekilde tepki göstermesi gerektiği 

şeklindeki soruya katılımcıların %71’i AB ile ilişkilerin bozulmadan diplomatik 

yollarla mücadelenin sürdürülmesi gerektiğini belirtmiştir.
700

  

Toplumsal güvenlik anlayışında kimlik, aktörün çıkarının temel 

belirleyicisidir. Fakat çıkar, aktörün sahip olduğu kimliğin yeniden tanımlamasına yol 

açabilir. Kosova sorunu çerçevesinde bu konuyu ele aldığımızda, özellikle 1999 

sonrası dönemde Sırbistan iç politikasında ağırlık kazanmaya başlayan Avrupalılık ve 

AB söylemleri ile Kosovalı Sırpların belirli haklar karşılığında bağımsız Kosova 

devletinin kurumları ile bütünleşebileceği söylemi, önceki dönemlerin Sırp 

milliyetçiliğine dayalı yaklaşımından farklılık göstermiştir.  

Avrupalılık söyleminin Sırp siyasal hayatındaki başarısı, büyük ölçüde Sırp 

politik ve kültürel hayatında ulusal-kurtuluşçu anlayış ile sivil-demokratik anlayış 

arasındaki mücadelenin kim tarafından kazanılacağına bağlıdır.
701

 Sivil-demokratik 

anlayış, Batılı değerlerin Sırbistan’ın kimliğini tanımlaması gerektiğini savunmakta ve 

Sırp kimliğine yönelik dışarıdan bir “öteki” tanımlaması yapmamaktadır. Ulusal-

kurtuluşçu düşüncenin kimlik anlayışı ise, etnik temellidir ve düşman bir “öteki” 

varsayımına dayanmaktadır. Bu çerçevede, Kosova’nın uluslararası alanda tanınması 

ve Güney Sırbistan’daki Arnavutlar, Sırbistan’ın ulusal güvenliğine yönelik en önemli 

                                                 
700

 Clark, op. cit., s. 133-134. 
701

 Bu mücadelenin ayrıntıları için bkz. Filip Ejdus, “Security, Culture and Identity in Serbia”, Western 

Balkans Security Observer, No. 7-8 (October 2007-March 2008), s. 38-64. 



254 

 

tehditler olarak görülmüştür.
702

 Bu anlayışa paralel olarak, Kosova’nın nihai statü 

sorunu ve Arnavutların ayrılıkçı talepleri, Sırbistan tarafından ulusal güvenliğine 

yönelik en önemli tehditler olarak değerlendirilmiştir.
703

 Ulusal-kurtuluşçu kültür 

açısından sembolik bir öneme sahip olan Kosova sorunu nedeniyle, bu kültüre hâkim 

olan söylem, SDM içerisine de sirayet etmiştir. Nitekim ulusal-kurtuluşçu anlayış ile 

sivil-demokratik anlayışın ortak bir zeminde buluştuğu en temel sorun, Kosova sorunu 

olmuştur.
704

  

 

5. Viyana Görüşmeleri ve Bağımsızlık İlanına Giden Süreç 

 

Kosova’nın nihai statü sorununu ele alan Viyana görüşmelerinin başladığı 

Şubat 2006 tarihine kadar sorunun çözümü ile ilgili olarak diplomatik alanda beş 

söylem ön plana çıkmıştır. Bunlar, Sırbistan’ın tam egemenliğinin sağlanması, tek 

taraflı ayrılma, Kosova’nın taksimi, gevşek bir federasyon ve Belgrad’ın Kosova’nın 

bağımsızlığını kabulüdür. Belgrad’ın Kosova’daki egemenliğinin yeniden sağlanması 

seçeneği, Sırbistan’ın uluslararası toplumun gözünde ahlaki konumunu yitirmesinden 

dolayı mümkün görünmemiştir. Arnavutların da bu seçeneği kabul etmelerini 

beklemek mantıklı olmayacağı gibi, böyle bir durum, Arnavutların tekrar bir silahlı 

mücadeleye girme olasılığını gündeme getirebilirdi. Diğer taraftan uluslararası 

toplum, Kosova’nın tek taraflı bir biçimde Sırbistan’dan ayrılmasına izin vermek 

                                                 
702

 Ibid., s. 45-55. 
703

 Sırbistan’ın ulusal güvenlik politikası için bkz. Maja Bjelos, “Serbia”, Security Policies in the 

Western Balkans, Miroslav Hadzic, Milorad Timotic ve Predrag Petrocic ed., Belgrade, Center for 

Civil-Military Relations, 2010, s. 141-163. 
704

 Ejdus, op. cit., s. 56-57. 



255 

 

hususunda da isteksiz olmuştur. Çünkü bu tür bir ayrılmanın, ayrılıkçı hareketleri 

teşvik ederek bölgedeki istikrarsızlığı artıracağı düşünülmüştür.
705

  

Taksim seçeneği kapsamında ise, Temmuz 2002’de UNMIK Başkanı Michael 

Steiner Kosova’da ne taksimin ne de kantonlaşmanın söz konusu olduğunu, bu tür bir 

yönelimin çok etnikli değil, tek etnikli yapılara yol açacağını belirtmiştir. Ayrıca 

uluslararası toplum da, sorunun etnisite temelinde çözülmemesi için yoğun çaba 

gösterdiği için, bu tür bir çözüm, bu çabalara aykırı bir çözüm olarak görülmüştür.
706

 

Gevşek federasyon seçeneği kapsamında, Belgrad’daki yeni yönetimin Kosova için 

yeni özerklik düzenlemeleri yapılabileceği önerileri gündeme gelmiştir. Bu seçenek, 

devlet egemenliği prensibini zorlasa da, toprak bütünlüğü prensibi ile tutarlı bir yapıya 

sahip olmuştur. Son seçenek olan Belgrad’ın Kosova’nın bağımsızlığını kabulü 

seçeneği, uygulanabilir bir seçenek olarak görülse de, bu tür bir çözümün bölgesel 

düzeyde istikrarsızlık yaratma potansiyeli taşıdığı ileri sürülmüştür.
707

  

Statü konusu, hem Arnavutlar hem de Sırplar açısından önemli olmuştur. 

Arnavutlar, statü konusunu bağımsızlık seçeneği kapsamında ele alırken, Kosovalı 

Sırplar ise, haklarının ve güvenliklerinin bölgede Sırbistan’ın egemenliğinin yeniden 

tesis edilmesine bağlı olduğunu düşünmüşlerdir. Bu çerçevede, Kosovalı Sırpların 

bölgede hâkim aktör haline gelen Arnavutları ve bu kimliğin egemenliğinde ilan 

edilebilecek olan ‘bağımsız’ Kosova’yı kendi varlıklarına ve kimliklerine yönelik bir 

tehdit olarak tanımladıkları ileri sürülebilir. 2003 yılında yapılan bir araştırmada her 

iki etnik grup da gerilimli ilişkilerin temel nedeni olarak Kosova’nın statüsü sorunu ile 

ilgili karşıt görüşlere sahip olmalarını göstermiştir.
708

 Arnavutlar, bölgede yaşanan en 

                                                 
705

 Kristensen, op. cit., s. 142. 
706

 Ibid., s. 142. 
707

 Ibid., s. 142. 
708

 UNDP, op. cit., s. 2. 



256 

 

önemli sorunlar olarak birinci sırada statü sorununu (%36,3), ikinci sırada işsizlik 

sorununu (%26,5) ve üçüncü sırada fakirliği (%15,4) görmüşlerdir. Kosovalı Sırplar 

için ise, %24,5 ile güvenlik birinci sırada, %19 ile statü sorunu ikinci sırada ve %12 

ile fakirlik sorunu üçüncü sırada yer almıştır.
709

 

Gerçekten UNMIK yönetimi altında Kosova’nın nihai statüsünün belirsizliğini 

koruduğu bir süreçte, bölgedeki politik, ekonomik ve toplumsal yeniden inşa süreci 

karmaşık ve kırılgan bir hal almıştır. Bu çerçevede, Kosova’nın çözüme kavuşmamış 

olan statü sorunu, Arnavutların, Kosova’nın bağımsızlığına karşı olan Sırplara yönelik 

düşmanlığını arttıran faktörlerden birisi olmuştur. Bu nedenle Kosova’nın belirsiz 

statüsü ile bölgede yaşanan güvensizlik arasında bir bağ kurmak mümkündür. Bölgede 

yaşanan şiddet olayları ve toplumlar arası gerilimli ilişkiler, statü konusundaki 

tartışmaların yoğunlaşması ile sonuçlanmıştır. 

Bu çerçevede, özellikle Kosova’da Mart 2004’te yaşanan şiddet olayları, statü 

konusunun bir an önce ele alınması gerektiğini göstermiştir. Nitekim sorunun krize 

dönüşeceğinden çekinen ABD, 2005 yılında nihai statü sürecinin başlatılması sürecine 

ağırlığını koymuştur. ABD Dışişleri Bakanlığı Müsteşarı Nicholas Burns, 18 Mayıs 

2005’te nihai statü sorununun çözümü ile ilgili bir dizi öneride bulunmuştur.
710

 Bu 

önerilerde yapılacak kapsamlı gözden geçirme sonucunda standartların kısmen 

karşılandığı tespit edilse dahi statü sürecinin başlaması gerektiği belirtilmiştir. 

Çözümün taraflar arasında görüşmelerle bulunması gerektiği belirtilerek, 1999 

                                                 
709

 Diğer etnik gruplar için ise, %38,3 ile işsizlik birinci sırada, %22,2 ile fakirlik ikinci sırada ve %10,5 

ile statü sorunu üçüncü sırada yer almıştır. Ibid., s. 28. 
710

 http://www.state.goc/p/us/rm/2005/46940.htm, (16.09.2011). 

http://www.state.goc/p/us/rm/2005/46940.htm


257 

 

öncesine dönüş, taksim ve başka ülkelerle birleşmenin kabul edilemez olduğu ifade 

edilmiştir.
711

  

ABD’nin Kosova’nın statüsü ile ilgili tavır değişikliği ve bunun zamanlaması 

için çeşitli açıklamalar ortaya konabilir. Birincisi, statü konusunun ele alınması 

ertelenirse, şiddetin yeniden patlak verebileceği yönündeki değerlendirmedir.
712

 

İkincisi, Kosova’ya ilişkin özellikle 2005 başından itibaren Batı kamuoyunda 

çözümün şartlı bağımsızlık olması gerektiğine dair konsensüse yakın bir görüş 

oluşmuştur. Şartlı bağımsızlıktan kastedilen mevcut Kosova yönetiminin 

güçlendirilmesi ve dışarıda temsil kabiliyeti verilmesi, fakat güvenlik, azınlıkların 

korunması ve adalet hizmetlerinde uluslararası gözetimin uzunca bir süre daha devam 

etmesidir. ABD girişiminin zamanlamasını etkileyen üçüncü bir faktör de, görüşmeler 

başlarsa ilerleme sağlanabileceğine ilişkin oluşan beklentidir. Arnavutların Batı’nın 

desteğini kaybetmemek için şartlı bağımsızlığı kabul edebilecekleri, Sırp azınlığa 

etkin garantiler sağlanması ve AB’nin Sırbistan’a katılım sürecinde kolaylıklar 

sağlaması durumunda da Sırbistan’ın zamanla şartlı bağımsızlığa olumlu bakabileceği 

beklenmekteydi.  

24 Ekim 2005’te toplanan BM Güvenlik Konseyi, Kosova’nın nihai statüsü ile 

ilgili görüşmelerin başlaması gerektiğini ve bu görüşmelerin amacının çok etnikli ve 

demokratik bir Kosova’nın kurulması olduğunu belirtmiştir. Güvenlik Konseyi’nde 

konuşan Sırbistan Başbakanı Kostunica, eğer Güvenlik Konseyi statü görüşmelerinin 

başlamasına karar verirse, bu görüşmelerin uluslararası hukuka, BM Güvenlik 

                                                 
711

 Muhammet Faruk Çakır ve Hüseyin Emiroğlu, “Avrupa Sorunlarının Çözümünde AB’nin Liderliği: 

Kosova’nın Nihai Statüsü Meselesi (1999-2005)”, Uluslararası Hukuk ve Politika, Cilt. 5, No. 17 

(2009), s. 97. 
712

 Uluslararası Kriz Grubu, Ocak 2005’te yayınladığı bir çalışmada, Kosova’nın nihai statüsü ile ilgili 

somut gelişmeler olmazsa, bölgede çatışma ortamının tekrar doğabileceği uyarısında bulunmuştur. 

International Crisis Group, Kosovo: Towards Final Status, No. 161 (24 January 2005), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/161_kosovo_toward_final_status.pdf, (15.08.2012). 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/161_kosovo_toward_final_status.pdf


258 

 

Konseyi kararlarına, BM Antlaşması’na ve Helsinki Nihai Senedi’ne uygun olması 

gerektiğini belirtmiştir.
713

 BM Güvenlik Konseyi’nin nihai statü görüşmelerinin 

başlaması kararı üzerine 2 Kasım 2005’de BM Genel Sekreteri Kofi Annan, Martti 

Ahtisaari’yi BM Kosova Elçisi olarak atamıştır.
714

 Ahtisaari’nin temel rolü, 

Kosova’nın nihai statüsünün çözümü ile ilgili öneriler ortaya koymak olmuştur.  

Ahtisaari’nin BM Kosova Elçisi olarak atanmasından hemen sonra Temas 

Grubu Kasım 2005’de, statü görüşmeleri için bazı temel ilkeler belirlemiştir. Bu 

ilkeler ile herhangi bir nihai çözümün demokrasi, insan hakları ve uluslararası hukuk 

ilkelerine uygun olması, bölgesel istikrara katkıda bulunması ve çok etnikli bir 

toplumun yaratılması ile sonuçlanması gerektiği vurgulanmıştır. 1999’dan önceki 

statüye dönülemeyeceği belirtilerek, Kosova’nın taksiminin veya herhangi bir ülke ile 

birleşmesinin görüşmelerin gündeminde olmayacağı belirtilmiştir. Ayrıca tek taraflı 

ya da kuvvet kullanmaya dayalı bir çözümün kabul edilemez olduğu 

vurgulanmıştır.
715

 Bu ilkeler kapsamında yürütülmesi tasarlanan nihai statü 

görüşmelerinden hemen önce, Aralık 2005’de UNDP’nin yaptığı bir kamuoyu 

araştırmasında, Arnavutların %93,4’ünün bağımsızlık düşüncesini desteklediği, 

Kosovalı Sırpların %89,6’sının ise Kosova’nın Sırbistan içerisinde özerk bir statüye 

sahip olması yönünde görüş belirttikleri gözlemlenmiştir.
716

  

Nihai statü sorunu ile ilgili olarak her iki etnik topluluğa hâkim olan bu karşıt 

görüşler ortamında, nihai statü görüşmeleri BM nezaretinde 20 Şubat 2006’da 

Viyana’da başlamıştır. Bu görüşmelerde Belgrad yönetimi, Kosova’nın uluslararası 

                                                 
713

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 26. 
714

 Martti Ahtisaari, BM Genel Sekreteri Kosova Elçisi olarak atanmadan önce Namibia BM Özel 

Temsilcisi, Kuzey İrlanda gözlem misyonu üyesi ve Endonezya’nın Aceh bölgesine özerklik verilmesi 

sürecinde de arabulucu olarak görev yapmıştır. Martti Ahtisaari’nin uluslararası arabuluculuk deneyimi 

için bkz. Ibid. 
715

 Ibid., s. 27. 
716

 Bkz. http://kosovo.undp.org, (06.01.2010). 

http://kosovo.undp.org/


259 

 

anlaşmalar ve devletler hukukuna göre Sırbistan’a ait olduğu ve Kosova’ya geniş bir 

özerklik tanınacağı yönündeki görüşünü yinelemiş; bağımsızlığı tek seçenek olarak 

gören Arnavut temsilciler ise bu öneriyi reddetmiştir.
717

 17 Mart 2006’da başlayan 

ikinci tur görüşmelerde ise, merkezsizleşme konusu ele alınmıştır. 23 Mayıs 2006’da 

başlayan beşinci tur görüşmelerde dini ve kültürel varlıkların korunması hususunda 

anlaşmaya varılmıştır. 31 Mayıs 2006’da başlayan altıncı tur görüşmelerin gündemini 

ekonomik ve mali konular oluşturmuş, fakat bir anlaşmaya ulaşılamamıştır.
718

 

Ağustos 2006’da başlayan sekizinci tur görüşmelerin gündemini Kosova’daki yerel 

yönetim sistemi ve azınlıkların hakları oluşturmuştur. Fakat kendilerini azınlık olarak 

görmeyen Kosovalı Sırpların görüşmeleri boykot etmesiyle 8 Ağustos 2006’da 

görüşmeler sona ermiştir. Viyana görüşmeleri sırasında öncelikli olarak toprak 

bütünlüğünün ve egemenliğin muhafazası üzerine odaklanmış olan Belgrad 

yönetiminin tutumuna paralel olarak 30 Eylül 2006’da Sırbistan Meclisi, Kosova’nın 

Sırbistan’ın ayrılmaz bir parçası olduğunu belirten yeni bir anayasa belgesi kabul 

etmiştir.
719

 Ahtisaari’nin nezaretinde yürütülen müzakereler süreci 15 tur sürmüş ve 

anlaşmaya dayalı bir çözüm ortaya koyamamıştır. 

 

6. Ahtisaari Planı ve Kosova Cumhuriyeti’nin İlanı 

 

Martti Ahtisaari 2 Şubat 2007’de Priştine’ye ve Belgrad’a “Kosova’nın Statü 

Anlaşması için Kapsamlı Öneriler” paketini sunmuştur. Bu önerilerde Kosova, 

demokrasiye ve hukukun üstünlüğüne dayalı çok etnikli bir toplum olarak 

                                                 
717

 Viyana görüşmeleri ile ilgili ayrıntılı bir çalışma için bkz. Marc Weller, “The Vienna Negotiations 

on the Final Status for Kosovo”, International Affairs, Vol. 84, No. 4 (2008), s. 659-681. 
718

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 33-37. 
719

 Weller, op. cit., s. 676. 



260 

 

tasarlanmıştır. Bu çerçevede, insan hak ve özgürlüklerine saygı gösterilmesi, tüm 

etnik toplulukların haklarının teşvik edilmesi ve korunması gereği ön plana 

çıkarılmıştır. Ahtisaari Planı’nın genel hükümlerine göre, Kosova’da piyasa 

ekonomisinin kuralları uygulanacak, Kosova uluslararası antlaşmalara dâhil olabilecek 

ve uluslararası örgütlere üye olma talebinde bulunabilecekti. Bunun dışında, Kosova, 

kendi çok etnikli özelliklerini yansıtacak bayrak ve milli marş gibi özel ulusal 

sembollere sahip olacaktı. Ek olarak, Ahtisaari Planı’nda Kosova’nın hiçbir toprak 

iddiasının ve herhangi bir devlet ile birleşme talebinin olmayacağı belirtilmiştir.
720

 

Doğrudan statü sorununu ele almadan Kosova’ya devlet olması için gerekli temel 

unsurları sağladığı iddia edilen
721

 Ahtisaari Planı’nda ortaya konan öneriler, 

Kosova’nın bağımsızlığı yönündeki bir girişimi olarak algılanmıştır. 

Bu öneri paketinin “İnsan Hakları ve Temel Özgürlükler” başlığını taşıyan 

bölümüne göre, Kosova’da yaşayan herkes ırk, renk, cinsiyet, dil, din, politik düşünce, 

ulusal veya toplumsal mensubiyet anlamında ayrımcılık yapılmaksızın temel insan 

hak ve özgürlüklerine sahip olacaktı. “Topluluklar ve Topluluk Mensubu Kişilerin 

Hakları” başlığı altında ise, Kosova’da yaşayan ulusal, etnik, dil veya dini topluluk 

üyesi vatandaşların insan hakları ve temel özgürlükler dâhil tüm özel haklara sahip 

olacağı öngörülmüştür.
722

 Bu çerçevede topluluk üyeleri, bireysel veya topluluk olarak 

kültürel özelliklerini yaşatmak, kendi dillerinde okul öncesi, ilkokul ve ortaokul 

eğitimi almak, özel öğrenim ve eğitim kurumları oluşturabilmek, kendi dillerini 

özgürce kullanabilmek, kendi medya organlarını oluşturabilmek, kültür, sanat ve bilim 

dernekleri kurabilmek gibi haklara sahip olabileceklerdi. Fakat örneğin Ahtisaari 

Planı’na göre, Sırpça eğitimin Sırbistan Eğitim Bakanlığı’nın ders kitaplarına ve 

                                                 
720

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 156. 
721

 Marc Weller, “Kosovo’s Final Status”, International Affairs, Vol. 84, No. 6 (2008), s. 1223. 
722

 Balla, op. cit., s. 75-76. 



261 

 

müfredatına göre yapılmasının öngörülmesi, Kosova’da bütünleşik bir toplumun 

inşasının önündeki bir engel olarak görülebilir. Bu durum, ayrıca Kosovalı Sırpların 

Kosova kurumları ile ilgili güven eksikliğinin bir göstergesi olmuştur ve bu güven 

eksikliği, Kosova kurumlarının kapasite eksikliğinden çok, Arnavut kimliğinin birer 

unsuru olarak görülmesinden kaynaklanmıştır. “Dini ve Kültürel Miras” başlığına 

göre ise, Kosova’daki tüm dini mekânların özerkliği ve güvenliği sağlanacaktı. 

Kosova’daki Sırp Ortodoks Kilisesi’nin faaliyetlerine ve mülklerine güvence 

sağlanacaktı.
723

 Sırp dini ve kültürel mirasının korunmasına verilen önem, bölgede 

yaşanan sorunların temelinde kültürel kimlik unsurlarının bulunmasına bağlanabilir. 

Ahtisaari Planı’nda Kosova’da yapılacak anayasa değişikliklerinin, Kosova 

Meclisi’nin üçte ikisinin onayına ve Kosova Meclisi’ndeki azınlık toplulukları 

temsilcilerinin üçte ikisinin onayına bağlı olacağı belirtilmiştir. Böylece, çoğunluğu 

oluşturan Arnavutların, azınlık toplulukları üzerinde sayısal üstünlüğünü kullanarak 

tahakküm kurması önlenmek istenmiştir. Böylece, çoğunluğu oluşturan Arnavutların 

azınlık gruplarını yok sayan anayasal değişiklikler yapmaları önlenmek istenmiştir. 

Ayrıca Ahtisaari Planı’nda Kosova’nın tüm toplulukların haklarının korunması ve 

geliştirilmesi için gerekli yasal, anayasal ve kurumsal mekanizmaları oluşturacağı 

belirtilmiştir. Böylece, hukuki ve kurumsal düzeylerde Kosovalı Sırpların temsili 

sağlanarak, kendi kültürel kimliklerini yeniden üretebilecekleri bir ortamın yaratılması 

amaçlanmıştır. 

Ahtisaari’nin sunduğu öneri paketine göre, bu plan yürürlüğe girdikten sonra 

120 günlük bir geçiş süreci öngörülmüştür. Kosova Meclisi, bu planın koşullarıyla 

uyumlu olarak geçiş süreci sona ermeden yeni bir anayasa kabul edecekti. Geçiş 

sürecinin sonucunda UNMIK’in yerini Avrupa Birliği Kosova Hukukun Üstünlüğü 

                                                 
723

 Ibid., s. 79-80. 



262 

 

Misyonu’nun (European Union Rule of Law Mission in Kosovo-EULEX) başkanlığını 

yapacağı bir Uluslararası Sivil Temsilci’nin alması ve NATO’nun uluslararası askeri 

varlığa liderlik etmesinin sürdürülmesi öngörülmüştür. Planın yürürlüğe girmesinden 

itibaren 9 ay içinde de genel ve yerel seçimlerin düzenlenmesi kararlaştırılmıştır.
724

 

Kosova’ya azınlık haklarının geniş ölçüde korunduğu denetim altında bir 

bağımsızlık öneren Ahtisaari Planı, ABD, AB ve NATO ittifakında geniş destek 

bulmuştur. Kosovalı Arnavutlar ise sonuçta tam bağımsızlığa yol açacağı umuduyla 

planı desteklemişlerdir.
725

 Sırbistan Devlet Başkanı Boris Tadiç, Ahtisaari Planı’nın 

bağımsızlığa yol açtığı sürece kabul edilemeyeceğini belirtirken, 9 Şubat 2007’de 

Mitrovica’da toplanan 10.000 Sırp bu önerileri protesto etmiştir.
726

 Bu ortamda 

Sırbistan Meclisi, Ahtisaari Planı’nı 15 kabul oyuna karşılık 225 ret oyu ile 

reddetmiştir. Planın reddedilme gerekçesinde, “BM’nin planı, Kosova’nın tam 

bağımsız ülke olmasının koşullarını yaratıyor” görüşü ifade edilmiştir.
727

 

Bu dönemde Karadağ’ın 21 Mayıs 2006’daki halk oylamasının ardından 

bağımsızlığını ilan etmesi, Kosova’nın nihai statü müzakerelerini etkilemiştir. 2003 

yılında Sırbistan ve Karadağ arasında oluşturulan devlet birliği antlaşmasına göre, 

taraflar, üç yıl içinde referandum yoluyla bağımsızlık ilan edebileceklerdi. Karadağ’ın 

bağımsızlığını ilan etmesinin sonucu olarak YFC’nin yasal varlığının ortadan 

kalkması, Kosova’nın statüsü ile ilgili tartışmaları etkilemiştir. Bu çerçevede ortaya 

atılan iddia, Karadağ’ın ayrılmasından sonra 1244 sayılı BM Güvenlik Konseyi kararı 

çerçevesinde Kosova’nın geleceğinin YFC içerisinde aranamayacağı olmuştur.
728

 

Böylece, Karadağ’ın bağımsızlık ilanı, Arnavutların bağımsızlık taleplerini daha güçlü 

                                                 
724

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 155. 
725

 Türkeş ve Sait, op. cit. s. 80. 
726

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 55. 
727

 Sırplar BM’nin Kosova Planı Reddetti, Milliyet, 16 Şubat 2007, 

http://www.milliyet.com.tr/2007/02/16/dunya/dun06.html, (04.04.2011). 
728

 The Independent International Commission on Kosovo, op. cit., s. 238. 

http://www.milliyet.com.tr/2007/02/16/dunya/dun06.html


263 

 

bir biçimde dile getirmelerinin yolunu açmıştır. Ayrıca Ahtisaari Planı da Kosova için 

üç yıllık bir geçiş süreci sonunda bir referandum yapılmasını öngörmüştü. Bu nedenle, 

aynı dönemde Karadağ deneyimini yaşamış olan Sırplar için bu tür bir referandum, 

Kosova’nın bağımsızlığına yol açabileceği düşüncesiyle kabul edilemez bulunmuştur. 

Ahtisaari Planı’nda Kosova’nın geleceği ile ilgili belirsizliğin bölgenin 

demokratik ve ekonomik gelişimini ve etnik gruplar arası ilişkileri olumsuz etkilediği 

vurgulanarak, UNMIK’ın sağladığı önemli ilerlemelere rağmen, Kosova halkının 

beklentilerinin uluslararası yönetim çerçevesinde gerçekleştirilemeyeceği ifade 

edilmiştir.
729

 Ahtisaari Planı çerçevesinde 21 Şubat 2007’de Viyana’da tekrar 

başlayan görüşmelerde Ahtisaari’nin Kosova’da sağlanacak en uygun çözümün ve 

bölgede istikrarın sağlanmasının, bağımsızlığın verilmesi çerçevesinde olacağı 

yönündeki görüşüne Kosovalı Arnavutlar sıcak bakmıştır. Sırp müzakereciler ise, 

Ahtisaari önerilerinin Sırbistan’ın egemenliğine ve toprak bütünlüğüne aykırı 

olduğunu belirtseler de, planı bir bütün olarak reddetmemişlerdir.  

Ahtisaari Planı’nda ortaya konan önerilere karşı Sırbistan yönetimi, Kosova 

için genişletilmiş özerklik önerisinde bulunmuştur. Bu öneride yasama, yürütme ve 

yargı yetkilerinin Kosova’ya devri ve dış politika, savunma, sınır kontrolü, para ve 

gümrük politikası ve Sırp dini ve kültürel mirasının korunması üzerindeki kontrolün 

Sırbistan’da kalması öngörülmüştür. Fakat Arnavutlar, Sırbistan’ın genişletilmiş 

özerklik önerisini reddetmiştir. Kosovalı Arnavutlar, “bağımsızlık dışında hiçbir şey” 

derken, Sırbistan da “bağımsızlık dışında her şey” formülünde direnmiştir.
730

 Sonuç 

olarak, 2 Mart 2007’deki nihai toplantıda Ahtisaari, görüşmelerde bir ilerleme 

                                                 
729

 Ahtisaari Planı için bkz. Ker-Lindsay, op. cit., s. 147-165. 
730

 Burak Tangör, Avrupa Güvenlik Yönetişimi, Bosna, Kosova ve Makedonya Krizleri, Ankara, 

Seçkin Yayınları, 2008, s. 124. 



264 

 

kaydedilmediğini belirtmiştir.
731

 Böylece, Viyana görüşmeleri sonuçsuz kalırken, 

Kosovalı Arnavutlar, bağımsızlık yolunun açıldığını düşünmeye başlamışlardır. 

Viyana görüşmelerin sonuçsuz kalması Kosovalı Arnavutlar için daha 

anlamlıdır. Çünkü Viyana görüşmelerinde Arnavutlar, kendi kaderini tayin hakkının 

bir ifadesi olarak Kosova’nın bağımsızlığını savunmuşlardır. Belgrad yönetimi ise, 

Kosova’nın ayrılmasına yol açmayacak bir çözümü kabul edilebilir olarak 

değerlendirmiş ve bu çerçevede Kosova’ya maksimum düzeyde özerklik sağlayacak 

bir çözümü kabul edeceğini belirtmiştir. Sırp Meclisi, Kosova sorunu ile ilgili olarak 

hukuki nedenler ve BM’nin toprak bütünlüğünün ve egemenliğin ihlal edilemezliği 

ilkeleri göz önünde bulundurulduğunda, dışarıdan dayatılmış bir çözümün, gayrı-

meşru, kanunsuz ve geçersiz olacağını kabul etmiştir.
732

  

26 Mart 2007‘de Ahtisaari tarafından hazırlanan nihai statü önerilerinin son 

hali, BM Güvenlik Konseyi’ne sunulmuştur. Sırbistan, BM Antlaşması’nın, 

uluslararası hukukun ve Sırbistan Anayasası’nın mutlak bir ihlali olduğunu belirttiği 

bu önerileri reddetmiş
733

 ve görüşmelerin tekrar başlaması çağrısında bulunmuştur. 

Rusya da Kosova sorununun Belgrad ve Priştine için kabul edilebilir bir çözüm ile 

sonlandırılmasında ısrar etmiştir. 3 Nisan 2007’de BM Güvenlik Konseyi’nin 

Ahtisaari Planı ile ilgili olarak yaptığı toplantıda Kostunica, Kosova’ya genişletilmiş 

özerklik verilmesi önerisini yineleyerek, uluslararası hukuk çerçevesinde hiçbir 

meşruiyeti bulunmayan bu önerilerin Konsey tarafından reddedilmesi çağrısında 

bulunmuştur. Güvenlik Konseyi’nin karar metni ile ilgili görüşmelerde Rusya, 

önerilere olan muhalefetini ifade ederken, ABD ise, Güvenlik Konseyi Ahtisaari Planı 

                                                 
731

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 59. 
732

 Tatjana Petrovic, “Divergence of the EU and Russian Security Policies: The Case of Independence 

of Kosovo and the Link with the “Frozen Conflicts” in Moldova and Georgia”, Western Balkans 

Security Observer, No. 11 (October-December 2008), s. 53. 
733

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 64-65. 



265 

 

çerçevesindeki bir karar tasarısını engellerse, Washington’un tek taraflı bir 

bağımsızlık ilanını tanımaya istekli olduğunu belirtmiştir.
734

 Güvenlik Konseyi’nde 

görüşmeler sürerken, Nisan 2007’de yapılan bir kamuoyu araştırmasında Arnavutların 

%96’sı bağımsızlık seçeneğini desteklemiş, Kosovalı Sırpların %82’si ise 

bağımsızlığa karşı çıkmıştır.
735

 Görüldüğü üzere, Sırplar ve Arnavutlar, Kosova’nın 

nihai statüsü ile ilgili tamamen zıt düşüncelere sahip olmuşlardır. 

20 Temmuz 2007’de karar tasarısı metni Güvenlik Konseyi’ne sunulmuş ve 

Rusya’nın veto yetkisini kullanacağı tüm taraflarca anlaşılmıştır. Sonuç olarak, 

Kosova’nın geleceği ile ilgili görüşmelerin Belgrad ve Priştine arasında 

sürdürülmesine karar verilmiştir.
736

 Bu görüşmelerin resmi olarak Rusya, ABD ve AB 

nezaretinde yürütülmesi kararlaştırılmıştır.
737

 ABD, AB ve Rusya’dan oluşan 

Troyka’nın nezaretinde başlayan bu yeni sürecin amacı, Belgrad ve Priştine arasındaki 

diyalogu kolaylaştırmak olmuştur.  

30 Ağustos 2007’de iki taraf Viyana’da ilk tur görüşmeler için bir araya 

gelmiş, fakat bir ilerleme sağlanamamıştır. Belgrad, özerklik üzerine kurulu bir çözüm 

çağrısını yinelerken, Priştine ise, iki bağımsız ve egemen devlet arasında iyi komşuluk 

ilişkilerinin kurulması çağrısı yapmıştır. Böylece, görüşmelerde bir anlaşmaya 

varılamamıştır.
738

 14 Ekim 2007’de Brüksel’de gerçekleştirilen ikinci tur 

görüşmelerde de bir sonuç alınamamıştır. 26 Kasım 2007’de taraflar Viyana’da altıncı 

ve son tur doğrudan görüşmeler için bir araya gelmişlerdir. Belgrad, özerklik seçeneği 

üzerinde dururken, bu öneri Priştine tarafından reddedilmiştir. Ağustos-Aralık 2007 

                                                 
734

 Ibid., s. 67-72. 
735

 Deon Geldenhuys, Contested States in World Politics, NY, Palgrave MacMillian, 2009, s. 121. 
736

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 80. 
737

 Bu görüşmelere ABD ve Rusya’nın Kosova özel temsilcileri Frank Wisner ve Alexander Botsan-

Kharchenko ile Almanya’nın Londra Büyükelçisi Wolfgang Ischinger nezaret etmiştir. Weller, op. cit., 

s. 1226. 
738

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 87. 



266 

 

tarihleri arasında Belgrad ve Priştine arasında Troyka nezaretinde yürütülen 

görüşmeler, uzlaşmaya dayalı bir çözüm doğrultusundaki son şans olmuş; fakat 

taraflar arasında Kosova’nın nihai statüsü üzerinde bir anlaşmaya varılamamıştır. 

Gerçi ABD’nin, bağımsız bir Kosova’yı egemen bir devlet olarak tanıyacağını açıkça 

ortaya koymasından dolayı, bu görüşmelerin çok az bir şansının olduğu ortadaydı.
739

 

Bu görüşme sürecinin başarısızlıkla sonuçlanması ile Kosova’nın bağımsızlık ilanının 

önü açılmıştır. 

Artık bağımsızlığın zamanının geldiğini düşünen Arnavutlar, bu tür bir 

hareketin AB ve ABD ile eşgüdüm içinde gerçekleşeceğini ifade etmişlerdir. ABD, 10 

Aralık 2007 tarihi itibariyle iki taraf arasında bir anlaşma mümkün olmazsa, tek taraflı 

bir bağımsızlık ilanını tanımaya istekli olduğunu bildirmiştir.
740

 Rusya ise, görüşmeler 

sürecinin 10 Aralık tarihinden sonra da devam etmesi gerektiğini belirtmiş ve eğer 

Batı, Kosova’nın bağımsız bir devlet olarak tanınması konusunda baskı uygularsa, 

Rusya’nın uluslararası hukuk çerçevesinde hareket edeceğini duyurmuştur.
741

 

Sırbistan Devlet Başkanı Boris Tadiç ise, Sırbistan’ın şiddet içermeyen tüm araçlar ile 

bağımsızlık ilanına direneceğini ifade etmiştir. 

Kasım 2007’de
742

 Kosova’da ve Ocak 2008’de Sırbistan’daki seçimler 

nedeniyle bir süre ertelenen Kosova’nın bağımsızlık ilanı 17 Şubat 2008’de 

gerçekleştirilmiştir. Bağımsızlık ilanında Ahtisaari Planı’na uyulacağı belirtilerek, 

                                                 
739

 Szolcsanyi, op. cit., s. 60. 
740

 Ker-Lindsay, op. cit., s. 84-85. 
741

 Kosova’nın nihai statü görüşmelerinde Moskova’nın Sırbistan’a olan desteği, Rusya’nın eski bir 

süper güç olarak rolünü sürdürme çabası ve Sırplar ile kültürel bağları çerçevesinde açıklanmaya 

çalışılmıştır. Bkz. Enika Abazi, “Kosovo Independence: An Albanian Perspective”, SETA Policy 

Brief, No. 11 (April 2008), s. 3. 
742

 17 Kasım 2007’de Kosova’da düzenlenen genel ve yerel seçimlere katılım oranı %40 olarak 

gerçekleşerek, 2000 yılından bu yana yaşanan en düşük katılım oranı ile sonuçlanmıştır. Meclis 

seçimlerini 36 sandalye ile DPK kazanırken, KDL seçimlerde 25 sandalye kazanabilmiştir. Bu seçimler 

sonucunda 2004’ten beri muhalefette bulunan DPK, 9 Ocak 2008’de KDL ile birlikte bir koalisyon 

hükümeti kurmuştur. Hemen hemen tüm Sırplar bu seçimleri boykot etmişlerdir. Bkz. Osmani, op. cit., 

s. 11. 



267 

 

Kosova’nın tüm toplulukların haklarının korunduğu demokratik ve çok etnikli bir 

cumhuriyet olacağı ilan edilmiştir.
743

 Bu bağımsızlık ilanı, 120 sandalyeli Kosova 

Meclisi’nin 109 üyesi tarafından kabul edilirken, Sırp toplumunun 10 üyesi ile bir 

Gorani üye meclis oturumunu boykot etmiştir. 

Kosova’nın bağımsızlık ilanı üzerine 18 Şubat 2008’de BM Güvenlik Konseyi 

Sırbistan’ın talebi üzerine toplanmıştır. Toplantıda Sırbistan Devlet Başkanı Boris 

Tadiç, Kosova’nın bağımsızlık ilanının Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararının 

ihlali olduğunu belirtmiş ve Avrupalı bir devlet olarak Sırbistan’ın barışçıl bir biçimde 

hukuk ve adalet için mücadeleye devam edeceğini ifade etmiştir.
744

 Aynı konuşmada 

Tadiç’in Kosova’yı Sırp kimliğinin temelini oluşturan bir bölge olarak tanımlaması, 

söz konusu bölgenin Sırp kimliği için taşıdığı önemi vurgulamaktadır. Bu kapsamda, 

Kosova’nın bağımsızlık ilanı, bir egemenlik ve toprak bütünlüğü sorunu olmasının 

dışında Sırp kimliğine yönelik bir toplumsal güvenlik sorunu olarak da algılanmıştır. 

Sırbistan’ın itirazlarına rağmen, 18 Şubat 2008’de ABD, İngiltere ve Fransa 

Kosova’yı bağımsız bir devlet olarak tanırken, Brüksel’de toplanan AB Dışişleri 

Bakanları yayınladıkları bir uzlaşma metninde üye devletlerin Kosova ile ilişkilerine 

kendilerinin karar vereceğini belirtmişlerdir. Çin ve Rusya ise, Kosova’nın 

bağımsızlık ilanını hukuksuz bir eylem ve Sırbistan’ın egemenliğine bir saldırı olarak 

nitelemişlerdir.
745

 Söz konusu karşı çıkışlara rağmen Kosova’nın bağımsızlık 

ilanından sonraki bir yıl içinde ABD, Kanada, Japonya ve birçok AB üyesi ülke de 

dâhil olmak üzere 54 ülke tarafından tanınması, Sırbistan açısından Kosova’nın tekrar 

Sırp denetimi altına giremeyeceğini açıkça göstermiştir. 

                                                 
743

 Kosova’nın bağımsızlık bildirgesinin tam metni için bkz. http://www.mfa-

ks.net/repository/docs/DEK_PAV_e.pdf, (05.07.2010). 
744

 18 Şubat 2008 tarihli Güvenlik Konseyi toplantısında tarafların yaptığı açıklamalar için bkz. 

http://www.un.org/News/Press/docs/2008/sc9252.doc.htm, (07.07.2010). 
745

 Perritt Jr., op. cit., s. 217. 

http://www.mfa-ks.net/repository/docs/DEK_PAV_e
http://www.mfa-ks.net/repository/docs/DEK_PAV_e


268 

 

Kosova’nın bağımsızlık ilanı üzerine bölgenin denetimli bağımsızlığının 

sorumluluğu EULEX’e devredilmiştir. EULEX’in Kosova’ya konuşlanması kararı, 16 

Şubat 2008’de AB Konseyi tarafından alınmıştır. Rusya’nın BM Güvenlik 

Konseyi’nde UNMIK’in yetkilerinin EULEX’e devrini veto etmesi nedeniyle 

EULEX, Güvenlik Konseyi’nin 1244 sayılı kararı kapsamında Kosova’ya 

konuşlandırılmıştır.
746

 Bölgedeki hukuki konumu ile ilgili olarak yaşanan belirsizlik 

nedeniyle ancak Aralık 2008’de operasyonel hale gelebilen EULEX’in Kosova’da 

hukuk, yargı ve polis gibi alanlardaki işlevleri üstlenmesi öngörülmüştür.
747

 Bununla 

birlikte UNMIK, Sırpların çoğunlukta olduğu bölgelerde polis hizmetlerinin 

sürdürülmesi ve Belgrad ve Priştine arasında diyalogu kolaylaştırma gibi rollerini 

devam ettirerek, 1244 sayılı Güvenlik Konseyi kararı çerçevesinde bazı yetkilerini 

sürdürmektedir.
748

 Arnavutlar, EULEX’in bölgeye konuşlanmasına sıcak bakarken, 

Sırbistan ise, Kosova üzerinde tek meşru uluslararası otorite olarak UNMIK’i gördüğü 

için, Kosovalı Sırpları EULEX ile işbirliği yapmamaya zorlamıştır. 

 

  

                                                 
746

 EULEX’in hukuki statüsü ile ilgili olarak bkz. Erika de Wet, “The Governance of Kosovo: Security 

Council Resolution 1244 and the Establishment and Functioning of EULEX”, The American Journal 

of International Law, Vol. 103, No. 1 (January 2009), s. 83-96.  
747

 Ibid., s. 83-96. 
748

 Weller, op. cit., s. 1238. 



269 

 

SONUÇ 

 

Soğuk Savaş’ın sona ermesinden sonra pozitivizm ile post-pozitivizm 

arasındaki kavramsal, normatif ve felsefi tartışma, güvenlik kavramı üzerinde de 

yansımasını bulmuştur. Bu tartışmada Güvenlik Çalışmaları alanının karşı karşıya 

kaldığı temel görev, değişen güvenlik ortamının meydan okumalarına karşı genişleyen 

güvenlik kavramının sınırlarını tanımlamaktır. Eğer bu çabada başarı sağlanırsa, 

giderek karmaşıklaşan güvenlik gündemi ile başa çıkmada karar alıcılara gerekli 

analitik araçlar sağlanabilecektir. Bu çerçevede, güvenlik düşüncesinin hem yeni hem 

de geleneksel güvenlik anlayışını bir araya getirecek bir biçimde düzenlenmesi önem 

kazanmaktadır. Bir yandan egemen ulus-devletler topluluğu olarak uluslararası 

sistemin devam eden örgütlenmesi, ulusal güvenlik kaygılarının önceliğini koruduğu 

anlamını taşırken, diğer yandan yaşanan güvenlik sorunları ve bunların çözümleri 

sadece askeri anlamda tanımlanır olmaktan çıkmaktadır. Bu durum, devlet-merkezli 

yapıların ve varsayımların ötesine geçen güvenlik sorunlarının kaynaklarını ve 

çözümlerini ele almayı zorunlu kılmaktadır. 

Güvenlik Çalışmaları alanı için karmaşık bir araştırma gündemi tanımlayan 

Kopenhag Okulu’nun çalışmaları, genişleyen güvenlik gündeminin en sistematik 

açıklamalarından birisini oluşturmuştur. Geleneksel güvenlik anlayışı ile yeni/eleştirel 

güvenlik yaklaşımlarını bir araya getirme çabası anlamında, Kopenhag Okulu’nun 

Güvenlik Çalışmaları alanında üçüncü bir yol bulma girişimi, güvenliğin 

tanımlanmasına yönelik iki adımlı bir yaklaşım içermiştir. Birincisi, politik topluluklar 

arası çatışma, güvenlik çalışmalarının öncelikli odağı olarak kalmalıdır. Bu odak, 

güvenlik çalışmalarının analitik odağının muhafazası için gereklidir. Bununla birlikte, 

neorealistlerin ileri sürdüğü gibi, güvenlik sadece uluslararası toplumda gücün 



270 

 

kullanımı ve yönetimi ile ilgili değildir. Aynı zamanda güvenlik çalışmaları kuvvet 

kullanımını daha az olası kılan koşullarla da ilgilidir. Bu koşulları önemsememek, 

güvenlik çalışmalarının analitik faydasını sınırlandıracaktır.  

Çalışmamızın birinci bölümünde belirtildiği üzere, kuramsal olarak güvenlik 

kavramı ile ilgili akademik tartışmalar yoğunluk kazanmış ve bu tartışmaların büyük 

bölümü geleneksel güvenlik anlayışına yönelik ortaya konan eleştiriler üzerinden 

gelişmiştir. Soğuk Savaş’ın sona ermesi ve küreselleşme süreci ile birlikte güvenliğin 

askeri odaklı ve devlet-merkezli bakış açısı, güvenlik gündeminin genişlemesine ve 

güvenliğin referans nesnelerinin çeşitlenmesine paralel olarak ciddi bir tartışmaya 

konu olmuştur. Bu tartışmaların varlığına rağmen, askeri ve politik güvenlik sorunları 

açısından devlet güvenliği önceliğini korusa da, askeri olmayan güvenlik sorunlarının 

ve bununla bağlantılı aktörlerin geleneksel güvenlik anlayışı kapsamında ele 

alınmaması, kuramsal olarak önemli bir zayıflık yaratmaktadır. Dolayısıyla geleneksel 

güvenlik anlayışı, devlet-toplum uzlaşmazlığından kaynaklanan devlet-içi çatışmaları 

açıklayabilecek kavramsal ve kuramsal yeterliliğe sahip değildir. 

Bununla birlikte, devletlerin dağılması, devlet-içi çatışmalar, etnik milliyetçilik 

ve bunların sınır-aşan etkiler doğurması nedeniyle devlet-toplum ilişkileri, Güvenlik 

Çalışmaları alanında önem kazanmaya başlamıştır. Bu çerçevede, kolektif kimlik 

biçimindeki milliyetçi ve etnik söylem ve uygulamalar, hem devlet aktörüne yönelik 

bir tehdit ortaya koymaları, hem de devlet aktörü tarafından tehdide maruz kalmaları 

nedeniyle güvenlik düşünüşünde büyük önem kazanmışlardır. Ampirik gelişmelerin 

yanı sıra kuramsal ve kavramsal olarak da devlet-içi çatışmaların incelenmesi gereği 

söz konusu olmuştur. Bu anlamda, devlet ve toplumsal gruplar arasındaki ilişkilerde 

güvenlik dinamiğinin artan öneminin incelenmesinde toplumsal güvenlik kavramı 

önemli ve işlevsel bir yere sahiptir. Devletin içini Güvenlik Çalışmaları alanına açan 



271 

 

toplumsal güvenlik kavramı, geleneksel güvenlik yaklaşımının devlet aktörünü ülkesi, 

ulusu ve siyasal otoritesi ile üniter bir biçimde ele alan yaklaşımını sorunsallaştırmış 

ve devletin güvenliğinin son tahlilde kolektif kimlik gruplarının güvenliği anlamına 

gelmeyeceği varsayımını ortaya atmıştır. 

Güvenlik kavramı evrim geçirirken klasik nesnesi devletten vazgeçmemiş, 

ancak hem saha faaliyetleri hem de güvenlik kurgusuna dâhil olan alanlarla Soğuk 

Savaş döneminin sınırlamalarından önemli ölçüde kurtulmuştur.
749

 Nitekim 

genişleyen güvenlik gündeminin Güvenlik Çalışmaları alanı için gerekli olan bilgi 

bütününü genişletmesi ile birlikte sosyo-kültürel ve sosyo-politik faktörlerin öne 

çıkmaya başlamasına paralel olarak toplumsal güvenlik kavramı ile Kopenhag Okulu, 

devlet ve toplum arasındaki ilişki sorununu Güvenlik Çalışmaları alanının gündemine 

taşımıştır. Çalışmamızda da Güvenlik Çalışmaları alanında yaşanan genişleme ve 

derinleşme süreçleri toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde ele alınmıştır. Bu 

kapsamda, toplumsal güvenlik üzerine odaklanmanın, güvenliğin ‘ulus’ boyutunun 

güvenlik tartışmalarında kendisini daha güçlü bir biçimde göstermesine olanak 

sağladığı ve kolektif kimliğe yönelik tehditlerin güvenlik kavramsallaştırmalarındaki 

yerini ortaya koyduğu sonucuna ulaşılmıştır.  

Kolektif kimlik gruplarının kimliğini tehdit eden gelişmeleri açıklamak için 

kullanılan toplumsal güvenlik kavramı çerçevesinde toplumun, güvenliğin bağımsız 

bir referans nesnesi düzeyine yükseltilmesi, güvenlik düşünüşünde önemli bir 

değişimi temsil etmektedir. Bu anlamda, topluma yönelik tehditler ile bağlantılı 

gelişmeler ve aktörler hakkında yararlı bir sınıflandırma sağlayan toplumsal güvenlik 

                                                 
749

 A. Şevket Ovalı, “Masadan Sahaya Geçiş: Yeni Güvenlik Kurgusunun Uluslararası Politikadaki 

Yansımaları”, Avrasya Dosyası, Cilt. 10, Sayı. 4 (Kış 2004), s. 113. 



272 

 

kavramı, geleneksel güvenlik anlayışının devlet-içi güvenlik sorunları ile başa 

çıkmada karşılaştığı birçok sorunun aşılmasında yardımcı olabilir.  

Toplumsal güvenlik kavramının devlet-toplum bağlaşmasının sorunlu olduğu 

alanlarda dikkate alınması önem arz etmekle birlikte, toplumsal güvenliğin sadece etki 

altında bulunan toplumsal grupların güvenliği anlamında ele alınması yeterli değildir; 

ayrıca devletin güvenliği anlamında da ele alınması gerekir. Çünkü toplumsal 

güvenlik, aynı zamanda devlet güvenliğinin de önemli ve tamamlayıcı bir unsurudur. 

Eğer devleti oluşturan toplum güvende değilse, devlet de yönetim, toplum ve 

ülkesellik gibi temel unsurları ile istikrarlı bir görünüm sergilemeyecektir. Her ne 

kadar geleneksel güvenlik anlayışı, toplumsal güvensizliklerin ön plana çıktığı sorun 

alanlarında çözüm üretmekten uzak görünse de, güvenlik alanında en donanımlı ve 

deneyimli örgüt olarak devletin eylemleri bu tür sorunların aşılmasında öncelikli 

önemini korumaktadır. Kopenhag Okulu da, toplumsal güvenlik gereksinimlerine 

yönelik artan ilginin ulus-devletin önemini azaltmayacağını ileri sürmektedir.
750

 Bu 

kapsamda, devletler arası güvenlik anlayışı ile devlet içi güvenlik anlayışını bir araya 

getirmek, daha sağlıklı bir açıklama ve anlama gücü sağlayabilecektir. 

Toplumsal güvenlik kavramı, bir toplumda yaşayanlar ve o toplumu yönetenler 

için yararlı bir strateji sunsa da, toplumsal güvenliğin nasıl sağlanabileceği konusunda 

kavramın kendisi belirli bir strateji ortaya koymamaktadır. Bu noktada Kopenhag 

Okulu, ideal bir demokrasinin toplumsal güvenliği sağlama amacına hizmet eden bir 

yönetim şekli olabileceği iddiasında olmuştur.
751

 En azından prensipte demokratik bir 

yönetim, kimlik temelli toplumsal grupların baskı altına alınmasına karşıdır. Bunun 

dışında, topluluklar arası barış ve güvenliğin sağlanmasında ve sürdürülmesinde 

                                                 
750

 Wæver, Buzan, Kelstrup ve Lemaitre, op. cit., s. 196. 
751

 Ibid., s. 50. 



273 

 

sosyo-politik faktörlerin ve insan hakları standartlarının büyük bir etkisi vardır. Bu 

nedenle, artan sayıda yönetim, devletler içinde ve arasında istikrarın sağlanmasının bir 

aracı olarak sosyo-politik gelişime ve sosyo-ekonomik kalkınmaya yatırım 

yapılmasının önemini kabul etmeye başlamıştır. Görüldüğü üzere, geleneksel güvenlik 

anlayışının varsayımlarının aksine, güvenlik tehditleri ile başa çıkabilmek için sadece 

askeri araçlara odaklanmak yeterli olmayacaktır. Çünkü güvenlik sorunlarının 

algılanışındaki değişim, sorunun çözümünde de bir değişime yol açacaktır.  

Toplumsal güvenlik sorunları azaltılabilir, değiştirilebilir ya da 

güvenlikleştirilebilirler. Bu üç farklı sürecin işlemesinde toplumsal güvenlik sorununa 

taraf olan toplumsal grupların ve devletin takınacağı tutum önemli rol oynayacaktır. 

Örneğin toplumsal güvenlik tehdidi algılayan bir kolektif kimlik grubu, sorunu askeri 

araçları öne çıkararak ele almayı seçerse, söz konusu toplumsal güvenlik sorunu 

devlet aktörü tarafından büyük olasılıkla güvenlikleştirilecektir. Fakat bu seçenek 

kaçınılması gereken bir durum olarak görülmelidir. Bu çerçevede, toplumsal güvenlik 

anlamında devletin kendi başına bir amaç olmaktan çıkarılarak, bünyesindeki kimlik 

temelli toplumsal grupların toplumsal güvensizliklerinin aşılmasında bir araç haline 

dönüştürülmesi gerekir. 

Soğuk Savaş dönemini göz önünde bulunduran ampirik bulgular da, devlet 

tarafından uygulanan baskının, politikleşmiş kimlik temelli toplumsal gruplar ile başa 

çıkmanın en etkili yöntemi olmadığını göstermiştir.
752

 Soğuk Savaş sonrası dönemde 

uluslararası anlamda demokrasi, insan hakları ve azınlık haklarının geniş kabul 

görmeye başlamasıyla bu yöntem iyice anlamını yitirmiştir. Dolayısıyla etnik 

çatışmalara yönelik çözümlerin uzun erimde insan haklarının uygulandığı şeffaf ve 

                                                 
752 Bu konuda bkz. Ted Robert Gurr, People versus States: Minorities at Risk in the New Century, 

Washington, United States Institute of Peace Press, 2000.  



274 

 

demokratik toplumlarda dışlayıcı ve hegemonyacı olmayan devlet politikalarını 

içermesi gerekir. Çünkü Kymlicka’nın belirttiği gibi, farklı ulusal gruplardan oluşmuş 

bir halk ancak, büyük siyasi yapılanmayı, kimliğine boyun eğdirilen değil; kimliğinin 

besleneceği bir bağlam olarak görürse bu yapıya bağlılık gösterecektir.
753

 Bu anlamda 

devlet aklı ile toplum aklının bir araya getirilmesi önemlidir. Çünkü toplumsal 

gerçeklikleri görmezden gelmek, etnik gruplar arası çatışmaları çözmenin bir yolu 

değildir. Eğer güvenlik, toplumun sadece bir bölümü için değil, tüm toplum için geçerli 

olursa, kapsayıcı bir siyasal alanın inşası mümkün olabilir. Neticede, devlet-toplum 

ilişkileri anlamında iç bağlaşma düzeyi yüksek olan devletlerin yaratılması, hem birey 

güvenliği hem toplumsal güvenlik hem de ulusal güvenlik için gerekli bir koşuldur.  

Buna karşın, Yugoslavya’nın dağılmasından sonra bağımsızlığını kazanan 

cumhuriyetlerde, devlete hâkim olan etnik kimlik grupları, kendi çıkarlarını diğer 

etnik grupları dışlayarak tanımlama eğiliminde olmuşlar ve bu durum, etnik temelli 

çatışma riskini doğurmuştur. Baskın etnik gruplar, kendi kimliklerinin yeniden 

üretilmesinde ve çıkarlarının korunmasında, devlet otoritesini diğer etnik grupların 

zararına olacak şekilde araçsallaştırmışlardır. Baskın etnik grubun siyasal-kültürel 

türdeşlik arayışlarına karşı, diğer kolektif kimlik gruplarının kendi istikrarlarını ve 

varlıklarını sürdürme arayışı, devlete hâkim olan kimlik grubu tarafından bir direniş 

unsuru olarak görülmüştür. Çünkü genellikle bir toplumsal grup, kendi varlığını idame 

ettirmek hususunda baskıya maruz kalıyorsa, kendi kendisini yönetme isteği 

yönündeki çabasını arttıracaktır. Bu isteğini ise, her türlü tabiiyeti ve tahakkümü 

reddeden egemen bir özgürlüğe kavuşmaya yönelik bir siyasal proje ile gösterecektir. 

Bu nedenlerle, çalışmamızda ulaşılan genel sonuçlardan birisi olarak, Balkanlar’daki 

                                                 
753

 Kymlicka, op. cit. s. 287. 



275 

 

çatışmalara yönelik sürekli bir çözümün toplumsal güvenliği değerlendirmeye alması 

gerekir. Çünkü sadece devlet güvenliğini ele alan çözümler geçici nitelikte olacaktır. 

Bu çalışma ile yapılan, Kosova sorunu kapsamında devlet-toplum ilişkileri 

bağlamında söz konusu bölgede yaşanan toplumsal güvenlik sorunlarının 

incelenmesidir. Çalışmada tek bir örnek olay incelenmişse de, aynı ülkesel alan 

üzerinde dönemsel olarak değişen iktidar ilişkilerine bağlı olarak karşılaştırmalı bir 

analiz yapılmıştır. Belirli bir kavramsal çerçeve üzerinden bir örnek olayın 

incelenmesi, örnek olayla bağlantılı ampirik bulgular aracılığıyla kuramsal ve 

kavramsal varsayımların karşılanmasını gerektirir. Kosova örneğinin toplumsal 

güvenlik kavramsallaştırmasının önermeleri ile uyumlu yönlerinin olduğunu belirtmek 

gerekir. 

Kosova sorunu kapsamında çalışmamızda ele alınan dönemlerden ilkini 1989-

1999 arası dönem oluşturmuştur. Bu dönemde ele alınan temel konuları, genel 

hatlarıyla Sırbistan yönetiminin Kosovalı Arnavut toplumu üzerinde uyguladığı baskı, 

bölgeyi kontrol etme çabası ve bu süreçte Arnavut kimliğinin marjinalleşme süreci ile 

Kosovalı Arnavutların kendi kimliklerini sürdürme ve koruma çabaları oluşturmuştur. 

1989 yılında Kosova’nın özerkliğinin kaldırılmasından sonra bölgedeki idari 

yönetim kadrolarının ve eğitim sisteminin Sırplaştırılması yönündeki girişimler, 

Arnavutların toplumsal güvenliğine yönelik temel bir tehdit ortaya koymuştur. 

Arnavutlar, kendi kimliklerini savunmak adına, önce 1989 yılında kaybettikleri 

özerkliklerini geri kazanma mücadelesine girişmişler, daha sonra ise bu mücadele 

bağımsızlık yönünde gelişmiştir. Arnavutların bu yöndeki talepleri güçlendikçe, 

maruz kaldıkları baskılar da aynı şekilde artış göstermiştir. 1990’lı yıllarda Sırbistan 

yönetiminin Kosova sorunu ile ilgili devlet güvenliği merkezli değerlendirmeleri, 



276 

 

sorunun toplumsal güvenlik boyutlarını göz ardı ederek, devletin egemenliğine ve 

toprak bütünlüğüne yönelik ayrılıkçı ve terörist bir tehdit olarak belirlenmiştir.  

Yaşanan sorunları bir kolektif kimlik grubunun var olma mücadelesi olarak 

görmeme eğilimindeki bu değerlendirme, sorunu ele alış şeklindeki araçları da 

kaçınılmaz olarak etkilemiştir. Bu doğrultuda Sırbistan, devlet güvenliğini insan ve 

topluluk hakları ihlallerine sebebiyet vererek ve bölgedeki toplumsal güvenliği 

ortadan kaldırarak sağlamaya çalışmıştır. Fakat Arnavutların yaşadığı toplumsal 

güvenlik sorunları, süreç içerisinde Sırbistan için açık bir ulusal güvenlik sorununa 

dönüşmüştür. Çünkü Arnavutların kendi kaderini tayin hakkı yönündeki talepleri, 

Sırbistan’ı bütünlük kaygısına ve bölünme korkusuna itmiştir. Bu çalışmada ulaşılan 

sonuçlardan birisi de, devletin güvenliğini sağlama çabaları doğrultusunda uygulanan 

politikalar yoluyla bir kolektif kimlik grubunun kimliğinin güvenliğine yönelik bir 

tehdit oluşturuluyorsa, ortaya çıkan sonucun devletin güvenliğini tehlikeye 

soktuğudur. 

Bu dönemde Kosovalı Arnavutların son derece zor koşullar altında yürüttüğü 

pasif direniş stratejisi, paralel devlet yapıları aracılığıyla savaşın çıkmasını ertelemiş, 

Kosova’daki Arnavut toplumunun bütünlüğünü korumuş, Sırp baskısına karşı gelmiş 

ve uluslararası toplumun sempatisini kazanmıştır. Fakat uluslararası toplumun Kosova 

sorununa doğrudan müdahil olmaması ve Sırp yönetimi üzerinde Kosova’daki 

uygulamalarından ötürü yeterli derecede baskı kurmaktan uzak durması, Miloşeviç 

yönetiminin Kosova sorununda uzlaşmacı bir politika izlememesinin bir sebebi 

olmuştur. Kosova sorunu çözülmeden kalırken, devam eden Sırp baskısı altında 

Kosovalı Arnavutlar direnişlerini silahlı mücadeleye dönüştürmüşlerdir. Yaşanan 

baskı ortamı, Arnavutlar arasında grup-içi dayanışmayı arttırıp ulusal kimliklerine 

olan bağlılıklarını güçlendirmesinin yanı sıra Kosova’daki Arnavut milliyetçiliğinin 



277 

 

tepkisel bir hareket olarak radikalleşmesine de katkıda bulunmuştur. Bu bağlamda 

silahlı mücadele örgütü olarak KKO ön plana çıkmıştır.  

Görüldüğü üzere, 1990’lı yıllarda Kosova’daki Arnavut kimliğini dışlayan 

Sırbistan’ın bölge üzerinde zora dayalı kontrol kurma arayışlarına karşı Arnavutlar, 

önce kurumsal ve kültürel araçlar ile karşı koymuşlar ve sonra silahlı direniş ile 

mücadelelerini sürdürmüşlerdir. Bu kapsamda, Kosova örneği, çalışmamızda 

kullandığımız kavramsal çerçevenin işaret ettiği gibi, toplumsal kimliğin kültürel 

araçlar ve/veya askeri araçlar yoluyla savunulabileceği tespitini doğrulamıştır. 

Kosova örnek olayı kapsamında ele alınan ikinci dönemi, NATO’nun 1999 

yılında gerçekleştirdiği müdahale ile 2008 yılında Kosova’nın bağımsızlık ilanı 

arasındaki dönem oluşturmuştur. Çatışma sonrası yeniden inşa dönemi, kırılgan 

politik, ekonomik ve toplumsal koşullar nedeniyle her zaman yeni çatışmalar doğması 

riskini barındırır. Bu nedenle, yeniden inşa süreci yaşayan toplumlar için güvenlik 

temel bir öneme sahiptir. Fakat çatışma sonrası toplumlarda faaliyet gösteren barış 

operasyonlarında yer alan askeri güç, güvenliğin tam olarak sağlandığı anlamına 

gelmez. Çünkü bu tür durumlarda güvenlik, daha karmaşık ve geniş bir konu halini 

almaktadır. Hukuk düzeninin, hareket özgürlüğünün, politik, ekonomik ve toplumsal 

düzenin normalleşmesinin sağlanması, güvenliğin askeri boyutunun ötesinde bir 

kapsama sahiptir. Bu nedenle, Kosova örneği bağlamında 1999 sonrası dönemde 

Kosovalı Sırpların yaşadığı toplumsal güvenlik sorunları, Kosova’da barışın ve 

istikrarın yeniden inşası sürecinde büyük önem taşımıştır. Çünkü NATO 

müdahalesinden önce Arnavutlar, Miloşeviç yönetiminin baskılarına maruz kalırken, 

müdahaleden sonra ise Kosovalı Sırplar, Arnavut baskılarına ve şiddet eylemlerine 

maruz kalmışlardır. 



278 

 

1999 sonrası dönemde savunma yönelimli bir aktör olarak tanımlanabilecek 

olan Kosovalı Sırpların en temel kaygılarından birisi kolektif kimliklerini korumak 

olmuştur. UNMIK yönetimi altındaki Kosova’da nihai statü sorununun çözümü 

sürecinde Kosovalı Sırpların temel amacı bölge üzerinde Sırbistan’ın egemenliğinin 

yeniden tesisi olmuştur. Fakat bu amacın gerçekleşemeyeceğinin anlaşılması ile 

Kosovalı Sırplar, kendi kolektif kimliklerinin bölgede çeşitli yönetsel ve kültürel 

özerklikler çerçevesinde devamının sağlanması amacına yönelmişlerdir. Kosovalı 

Sırpların bölgenin nihai statüsü ile ilgili tutumlarına rağmen, UNMIK yönetiminin 

girişimleriyle başlatılan merkezsizleşme süreci ile Sırplara yerel yönetim düzeyinde 

kurumsal olarak var olma fırsatı tanınarak, bu etnik grubun Kosova kurumlarını meşru 

görmesine çalışılmıştır. Fakat Sırpların, Kosova kurumları ile bütünleşme 

konusundaki olumsuz yaklaşımları nedeniyle, kendilerine “azınlık” hakları sağlayan 

çatışma çözümü stratejisinin büyük oranda başarısız olduğu ileri sürülebilir. Çünkü 

Kosovalı Sırplar, kendilerini bir azınlık olarak değil, içinde bulundukları siyasi sınırlar 

içerisinde asli unsur olarak görme eğiliminde olmuşlardır. 

Kosova’da politik ve kültürel haklar, uluslararası sivil yönetim düzeyinden 

yerel düzeye transfer edilmiş ve daha sonra çok etnikli ve demokratik bir devletin 

oluşturulması amacı çerçevesinde “ulusal” bir niteliğe bürünmesi hedeflenmiştir. 

Gerçekten UNMIK yönetimi, Kosova’da klasik anlamda bir demokratik rejim 

oluşturmayı tercih etmiştir. Fakat çoğunluğun istekleri üzerine kurulu böyle bir 

demokratik rejimin, uzun bir düşmanlık geçmişine sahip olan Sırplar ve Arnavutlar 

arasında çatışmalara neden olabileceği ileri sürülmüştür.
754

 Nitekim Kosovalı Sırpların 

yaşadıkları toplumsal güvenlik sorunlarına bağlı olarak, bölgede varlıklarını 

sürdürebilme ve kimliklerini muhafaza edebilme amaçları çerçevesinde, paralel 

                                                 
754

 Bkz. Mandacı, “Relieving Bosnia from…”, s. 165. 



279 

 

yönetim yapıları oluşturmaları ve Sırbistan’ın Kosova üzerindeki egemenliğinin 

yeniden sağlanmasını savunmaları, Arnavutların gözünde “Kosova Cumhuriyeti” için 

bir politik güvenlik sorunu oluşturmuştur. Bu anlamda, Arnavutların Kosova’nın 

bağımsızlığı çerçevesinde egemenlik, bağımsızlık ve toprak bütünlüğü üzerinden 

tanımladığı güvenlik çıkarları, Kosovalı Sırpların güvenlik çıkarlarıyla çatışmıştır. 

Kosova kurumlarının oluşturulması sürecinde bu kurumların istikrarı, 

işlevselliği ve sürekliliği uluslararası toplum açısından önemli bir husus olsa da, 

bölgedeki temel sorunu Kosova’nın en önemli iki kolektif kimlik grubu olan Sırplar 

ve Arnavutlar arasındaki ilişkilerin mevcut durumu ve geleceği oluşturmuştur. Bu 

anlamda, Kosova’da yeni bir “devlet”in inşa edilmekte olduğu 1999 sonrası dönemde 

etnik topluluklar arası ilişkilerin niteliği ve alacağı biçim en zorlu alanların başında 

gelmiştir. Bu nedenle, Kosova’daki güvenlik durumu ile ilgili olarak söz konusu 

kurumlar ile temsil ettiklerini ileri sürdükleri toplumsal gruplar arası ilişkiler önem 

kazanmıştır. Kosovalı Sırplar, Kosova kurumlarını meşru birer organ olarak 

görmedikleri için, bölgedeki Sırp kimliği Kosova kurumlarının kontrolü altında olan 

bir kimlik olmamıştır. Çünkü Kosovalı Sırplar, kurdukları paralel yönetim yapıları ve 

çok düşük düzeylerde kalan siyasi katılım ile Kosova kurumlarında baskın olan 

Arnavut kimliğine rakip olmayı sürdürmüşlerdir. Bu noktada Sırpların yaşadıkları 

güvensizliklerin büyük oranda sahip oldukları toplumsal kimlik ile yakından ilişkili 

olması büyük rol oynamıştır. Bu nedenlerle, 1999 sonrası dönemde Kosovalı Sırp 

kimliğini, güvenliğin bağımsız bir referans nesnesi olarak görmek mümkündür. 

1999 sonrası dönemde Kosovalı Arnavutlar, UNMIK yönetimi altında 

uygulamada baskın kültür grubu haline gelmişlerdir. Bu nedenle, Kosovalı Sırpların 

yaşadıkları toplumsal güvenlik sorunları, Kosova’da UNMIK yönetimi tarafından 

temsil edilen otorite ve Kosovalı Arnavutlar ile olan ilişkiler ile ilgilidir. Kosovalı 



280 

 

Sırpların, söz konusu her iki aktör ile olan ilişkileri, içinde bulundukları toplumsal 

güvenlik sorunlarının bağlamını oluşturmuştur. Arnavutların baskın olduğu Kosova 

kurumları, Sırplar tarafından kendi temsilcileri olarak algılanmadığı için bölgedeki 

yönetim yapıları ile Sırp toplumsal kimliği arasında bir tamamlayıcılık ilişkisinin var 

olduğunu ileri sürmek mümkün değildir. Kosova’nın kuzeyinde yer alan Mitrovica 

şehrinin etnik çizgilerde bölünmüşlüğü ve güneyde kalan Sırpların enklavlarda 

yaşamak zorunda kalması, her iki etnik grup arasındaki etnik bölünmüşlüğün en somut 

örneklerini oluşturmuştur. 

1999 sonrası dönemde Kosovalı Sırpların kendi kimliklerini koruma 

mücadelelerinde kültürel ve kurumsal araçlar ön plana çıkarken, bu mücadelenin 

silahlı bir mücadeleye dönüşmemesinin bazı nedenleri bulunmaktadır. Kosova 

üzerinde Sırbistan’ın fiili egemenliğinin son bulması ve bu çerçevede Sırbistan silahlı 

güçlerinin bölge dışına çıkarılması, UNMIK yönetiminin kurulması ile bölgede bir 

silahsızlandırma sürecinin başlatılması ve Kosova’da kalan Sırpların bir silahlı 

mücadele örgütlemesine imkân verecek bir dış desteğin bulunmaması önemli rol 

oynamıştır. Nitekim Miloşeviç sonrası Sırbistan yönetimleri, Kosova’nın nihai statü 

sorununun çözümünde hukuki ve diplomatik araçları kullanacaklarını belirtmişlerdir. 

Fakat Sırpların mücadele yöntemlerinde askeri olmayan araçları ön plana 

çıkarmaları, baskıya ve şiddete maruz kalmadıkları anlamına gelmemiştir. Bu 

durumun en açık örneğini ise, Mart 2004 tarihinde yaşanan ve çok büyük ölçüde 

Kosovalı Sırpların hedef seçildiği kitlesel şiddet eylemleri oluşturmuştur. Bu şiddet 

eylemleri, Kosova’da kalan Sırpların güvenlik durumları ile ilgili önemli soru 

işaretlerine yol açarken, hem mültecilerin geri dönüşü konusunda hem de Sırpların 

Kosova dışına göç etmelerine neden olması sebebiyle, Sırplar açısından göçe bağlı 

toplumsal güvenlik sorunlarının ciddiyetini ortaya koymuştur. 



281 

 

Kosova’da etnisite, kimlik ve çatışma üzerinden gelişen toplumsal bölünmeye 

bağlı olarak, çoğunluğu oluşturan etnik Arnavutlarla Sırplar arasındaki sorunlu 

ilişkiler, her iki tarafın birbirine karşı duyduğu güvensizlik nedeniyle bir arada 

yaşamanın zorluğunu ortaya koymuştur. Gerçekten Kosova için kullanılan çok-

etniklilik kavramının etkisi söylemden öteye geçememiştir. Bu nedenle, Kosova’da bir 

toplumsal sözleşmenin oluşturulması sürecinde karşılaşılan sorunların aşılmasında 

bölgede yaşanan sorunları etnisite ya da kimlik temelli topluluk sorunu olmaktan 

çıkarak, insani ihtiyaçlar temelinde görmek önemli katkı sağlayabilir. Nitekim NATO 

müdahalesinin hemen sonrası dönem ile karşılaştırıldığında temel güvenlik tehditleri 

işsizlik, ekonomik azgelişmişlik ve yolsuzluk gibi sorunlar haline gelmiştir. Bunun 

dışında, Arnavutların siyasal anlamdaki üstünlükleri nedeniyle diğer etnik toplulukları 

marjinalize etmemeleri ve bu etnik topluluklar ile ortak bir toplumsal sözleşme 

üzerinde uzlaşmaya varmaları önemlidir. Bu uzlaşmada Arnavutlar dışındaki diğer 

etnik toplulukların anayasal ve kurumsal anlamda kimliklerinin ve çıkarlarının 

korunması önem kazanmaktadır. Bu noktada özellikle Sırpların, Kosova kurumlarına 

katılımlarının sağlanması, Kosova devleti için önemli bir başarı olacaksa da, eğer bu 

durum bağımsızlığın zaferi olarak sunulursa, Sırpları Kosova toplumuna katılmaktan 

uzaklaştırabilecektir. 

Son tahlilde Kosova sorunu, ne Miloşeviç’in 1987 yılında Sırbistan’da iktidara 

gelişi ile ne 1989’da Kosova’nın özerk statüsünün kaldırılması ile ne de 1999’daki 

NATO müdahalesi ile başlamıştır. Sırplar ve Arnavutlar arasında Kosova’nın kontrolü 

üzerindeki mücadele çok daha önceki dönemlerden itibaren var olmuştur. Bu 

mücadele süreci içerisinde her iki taraftaki askeri unsurlar masumiyetini kaybetmiştir. 

Bu nedenle, Sırpların saldırgan ve insan hakları ihlalcisi, Arnavutların ise masum 

kurbanlar olduğu görüşü nasıl doğru değilse, tersi bir durum da aynı şekilde doğru 



282 

 

değildir. Her iki etnik grup da bölge üzerinde hâkim kimlik grubu oldukları 

dönemlerde, baskıcı ve dışlayıcı uygulamalar ve politikalar aracılığıyla birbirlerinin 

toplumsal güvenliklerine karşı tehdit oluşturmuşlardır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



283 

 

EK I 

 

Kosova Kurtuluş Ordusu mensuplarının yemini: 

 

“Si pjesëtar i Ushtrisë Çlirimtare të Kosovës, betohem se do të luftoj për 

çlirimin e tokave të pushtuara të Shqipërisë dhe bashkimin e tyre, do të jem përherë 

besnik, luftëtar i denjë i lirisë, vigjilent, guximtar dhe i disiplinuar, i gatshëm që në 

çdo kohë, pa kursyer as jetën, të luftoj për t’i mbrojtur interesat e shenjta të Atdheut. 

Nëse shkel këtë betim, le të ndëshkohem me ligjet më të ashpra të luftës dhe nëse 

tradhtoj, qoftë i humbur gjaku im. Betohem!” 

 

Türkçe’ye Çevirisi
*
: 

 

“Kosova Kurtuluş Ordusu’nun mensubu olarak Arnavutluk’un işgal edilmiş 

topraklarının kurtuluşu ve bu toprakların birleştirilmesi için savaşacağıma, özgürlük 

savaşına layık, uyanık, cesur ve disiplinli olacağıma, bu uğurda canımı bile feda 

etmeye hazır olacağıma yemin ederim; ihanet edersem eğer kanım kayıplara karışsın. 

Bu yemini bozarsam en sert savaş kurallarına göre cezalandırılmayı istiyorum.” 

 

 

                                                 
*
 Kosova Kurtuluş Ordusu mensuplarının yemin metninin çevirisindeki katkılarından dolayı Bengi 

Muzbeg’e ve Shpend Krasniqi’ye teşekkür ederim. 



284 

 

KAYNAKÇA 

 

A. KİTAPLAR 

 

Adler, Emanuel ve Barnett, Michael, Security Communities, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1998. 

Albright, Madeleine, Madam Secretary: A Memoir, New York, Miramax, 

2003. 

Ali, Tarık (der.), Evrenin Efendileri? NATO’nun Balkan Seferi, çev. Yavuz 

Alogan, İstanbul, Om Yayınları, 2001. 

Anderson, Benedict, Hayali Cemaatler: Milliyetçiliğin Kökenleri ve 

Yayılması, 4. baskı, çev. İskender Savaşır, İstanbul, Metis Yayınları, 2007. 

Aron, Raymond, Demokrasi ve Totalitarizm, çev. Vahdi Hatay, Ankara, 

Kadim Yayınları, 2011. 

Aydınlı, Ersel ve Rosenau, James N. (der.), Globalization, Security, and the 

Nation State: Paradigms in Transition, New York, State University of NY Press, 

2005. 

Balibar, Etienne ve Wallerstein, Immanuel, Irk, Ulus, Sınıf: Belirsiz 

Kimlikler, 4. baskı, çev. Nazlı Ökten, İstanbul, Metis Yayınları, 2007. 

Balla, Shefqet, Yeni Bir Kosova’nın Doğuşu, İzmir, Zeus Kitabevi, 2008. 

Bideleux, Robert ve Jeffries, Ian, The Balkans: A Post-Communist History, 

Londra, Routledge, 2007. 

Bilgin, Pınar, Regional Security in the Middle East: A Critical Perspective, 

Londra, Routledge, 2005. 



285 

 

Blair, Stephanie A., Weaving the Strands of the Rope: A Comprehensive 

Approach to Building Peace in Kosovo, Halifax, Center for Foreign Policy Studies 

Dalhousie University, 2002. 

Bloom, William, Personel Identity, National Identity and International 

Relations, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.  

Booth, Ken, Theory of World Security, Cambridge, Cambridge University 

Press, 2007. 

Bora, Tanıl, Yugoslavya: Milliyetçiliğin Provokasyonu, İstanbul, Birikim 

Yayınları, 1991. 

Brown, Chris ve Ainley, Kirsten, Uluslararası İlişkileri Anlamak, çev. Arzu 

Oyacıoğlu, İstanbul, Yayınodası Yayıncılık, 2006. 

Buzan, Barry, People, States and Fear: National Security Problem in 

International Relations, Sussex, Whealsheaf, 1983. 

______, People, States and Fear: An Agenda for International Security 

Studies in the Post-Cold War Era, 2. edition, Londra, Whealsheaf, 1991. 

Buzan, Barry ve Wæver, Ole, Regions and Powers: The Structure of 

International Security, Cambridge, Cambridge University Press, 2003. 

Buzan, Barry ve Hansen, Lene, The Evolution of International Security 

Studies, Cambridge, Cambridge University Press, 2009. 

Buzan, Barry, Wæver, Ole ve de Wilde, Jaap, Security: A New Framework 

For Analysis, Londra, Lynne Reinner Publishers, 1998. 

Buzan, Barry, Kelstrup, Morten, Lemaitre, Pierre, Tromer, Elzbieta ve Wæver, 

Ole, The European Security Order Recast: Scenarios for the Post-Cold War Era, 

Londra, Pinter, 1990. 



286 

 

Campbell, David, Writing Security: United States Foreign Policy and the 

Politics of Identity, Mineapolis, University of Minnesota Press, 1992. 

Caplan, Richard, Europe and the Recognition of New States in Yugoslavia, 

Cambridge, Cambridge University Press, 2005. 

Carmichael, Cathie, Ethnic Cleansing in the Balkans: Nationalism and the 

Destruction of Tradition, Londra, Routledge, 2002. 

Chomsky, Noam, Batı’nın Yeni Standartları: Kosova, Doğu Timor ve 

Dünyaya Hükmeden “Yeni Kuşak”, çev. Ebru Kılıç, İstanbul, Everest Yayınları, 

2002. 

Clark, Ian, Globalization and International Relations Theory, New York, 

Oxford University Press, 1999. 

Clark, Howard, Civil Resistance in Kosovo, Londra, Pluto Press, 2000. 

Clark, Janine N., Serbia in the Shadow of Miloşeviç, The Legacy of Conflict 

in the Balkans, Londra, Tauris Academic Studies, 2008. 

Durkheim, Emile, Sosyoloji Dersleri, çev. Ali Berktay, İstanbul, İletişim 

Yayınları, 2006. 

Emiroğlu, Hüseyin, Soğuk Savaş Sonrası Kosova Sorunu, 1989-2000, 

Ankara, Asil Yayınları, 2010. 

Falk, Richard, Dünya Düzeni Nereye: Amerikan Emperyal Jeopolitikası, 

çev. Neşenur Domaniç ve Nusret Arhan, İstanbul, Metis Yayınları, 2004. 

Fowkes, Ben, Ethnicity and Ethnic Conflict in the Post-Communist World, 

New York, Palgrave, 2002. 

Gallagher, Tom, The Balkans in the New Millennium: In the Shadow of 

War and Peace, Londra, Routledge, 2005. 



287 

 

Galtung, Johan, Çatışmaları Aşarak Dönüştürmek, Çatışma Çözümüne 

Giriş, çev. Havva Kök, Ankara, USAK Yayınları, 2009. 

Geldenhuys, Deon, Contested States in World Politics, New York, Palgrave 

MacMillian, 2009. 

Giddens, Anthony, Sosyoloji: Eleştirel Bir Giriş, çev. Ülgen Yıldız Battal, 

Ankara, Siyasal Yayınları, 2001. 

Guibernau, Montserrat, Nationalisms: The Nation-State and Nationalism in 

the Twentieth Century, Cambridge, Polity Press, 1996. 

Gurr, Ted Robert, People versus States: Minorities at Risk in the New 

Century, Washington, United States Institute of Peace Press, 2000. 

Hasani, Enver, Dissolution of Yugoslavia and the Case of Kosova: Political 

and Legal Aspects, Tirana, Albanian Institute of International Studies, 2000. 

Holsti, Kal J., International Politics: A Framework for Analysis, 7. edition,  

New Jersey, Prentice Hall, 1995. 

Hough, Peter, Understanding Global Security, 2. edition, New York, 

Routledge, 2008. 

Huysmans, Jef, The Politics of Insecurity, Fear, Migration and Asylum in 

the EU, Londra, Routledge, 2006. 

Ignatieff, Michael, Sanal Savaş, Kosova ve Ötesi, çev. Gürol Koca, İstanbul, 

Everest Yayınları, 2000. 

Judah, Tim, The Serbs: History, Myth, and the Destruction of Yugoslavia, 

Connecticut, Yale University Press, 1997. 

______, Kosovo: What Everyone Needs to Know, Oxford, Oxford 

University Press, 2008. 



288 

 

Karatay, Osman ve Gökdağ, Bilgehan A. (der.), Balkanlar El Kitabı Cilt. I: 

Tarih, Ankara, Karam ve Vadi Yayınları, 2006. 

______, Balkanlar El Kitabı Cilt. II: Çağdaş Balkanlar, Ankara, Karam ve 

Vadi Yayınları, 2007. 

Ker-Lindsay, James, Kosovo: The Path to Contested Statehood in the 

Balkans, Londra, I.B.Tauris, 2009. 

Keyman, Fuat E., Küreselleşme, Devlet, Kimlik/Farklılık: Uluslararası 

İlişkiler Kuramını Yeniden Düşünmek, çev. Simten Çoşar, İstanbul, Alfa Yayınları, 

2000. 

Kolodziej, Edward A., Security and International Relations, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2005. 

Kosovo/Kosova As Seen, As Told: An Analysis of the Human Rights 

Findings of the OSCE Kosovo Verification Mission, October 1998 to June 1999, 

Warsaw, OSCE Publication, 1999. 

Kostovicova, Denisa, Kosovo: The Politics of Identity and Space, Londra, 

Routledge, 2005. 

Krause, Keith ve Williams, Michael C. (der.), Critical Security Studies, 

Concepts and Cases, Londra, UCL Press, 1997. 

Kut, Şule, Balkanlar’da Kimlik ve Egemenlik, İstanbul, İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları, 2005. 

Kymlicka, Will, Çokkültürlü Yurttaşlık, Azınlık Haklarının Liberal 

Teorisi, çev. Abdullah Yılmaz, İstanbul, Ayrıntı Yayınları, 1998.  

Lampe, John R., Yugoslavia as History: Twice There was a Country, 2. 

edition, Cambridge, Cambridge University Press, 2000. 



289 

 

Lapid, Yosef ve Kratochwil, Friedrich, The Return of the Culture and 

Identity in IR Theory, Londra, Lynne Rienner Publishers, 1996.   

Latawski, Paul ve Smith, Martin, The Kosovo Crisis and the Evolution of 

Post-Cold War European Security, Manchester, Manchester University Press, 2003. 

Magas, Branka, The Destruction of Yugoslavia: Tracking the Break-up 

1980-1992, Londra, Verso, 1993. 

Malcolm, Noel, Kosova: Balkanları Anlamak İçin, çev. Özden Arıkan, 

İstanbul, Sabah Kitapçılık, 1998. 

Maliqi, Shkelzen, Kosova Separate Worlds: Reflections and Analyses, 

1989-1998, Prishtina, Dukagjini PH, 1998. 

McSweeney, Bill, Security, Identity and Interests: A Sociology of 

International Relations, Cambridge, Cambridge University Press, 1999. 

Mertus, Julie A., Kosovo: How Myths and Truths Started a War, Los 

Angles, University of California Press, 1999. 

Murati, Valon, Ahmeti, Blerim, Kllokoqi, Selatin ve Konjufca, Glauk, Actors 

and Processes of Ethno-National Mobilization in Kosovo, Bozan-Bolzano, 

European Academy Reserach, 2007. 

Oberschall, Anthony, Conflict and Peace Building in Divided Societies: 

Responses to Ethnic Violence, Londra, Routledge, 2007. 

Orwell, George, Bin Dokuz Yüz Seksen Dört, çev. Nuran Akgören, İstanbul, 

Can Yayınları, 2012. 

Osmani, Uliks, Kosovo Mosaic: Public Services and Local Authorities in 

Focus, Kosovo, UNDP, 2009. 

Özkırımlı, Umut, Milliyetçilik Kuramları, Eleştirel Bir Bakış, 3. baskı, 

Ankara, Doğu Batı Yayınları, 2009. 



290 

 

Perritt, Jr, Henry H., Road to Independence for Kosovo: A Chronicle of the 

Ahtisaari Plan, Cambridge, Cambridge University Press, 2010. 

Pond, Elizabeth, Endgame in the Balkans: Regime Change, European 

Style, Washington, Brookings Institution Press, 2006. 

Poulton, Hugh, Balkans, Minorities and States in Conflict, Londra, Minority 

Rigths Publications, 1991. 

Ripsman, Norrin M. ve Paul, T.V., Globalization and the National Security 

State, Oxford, Oxford University Press, 2010. 

Roe, Paul, Ethnic Violence and the Societal Security Dilemma, Londra, 

Routledge, 2005. 

Ron, James, Frontiers and Ghettos, State Violence in Serbia and Israel, 

Berkeley, University of California Press, 2003. 

Sarkees, Meredith Reid ve Wayman, Frank Whelon, Resort to War: A Data 

Guide to Inter-State, Extra-State, Intra-State, and Non-State War, 1816-2007, 

Washington, CQ Press, 2010. 

Scherrer, Christian P., Ethnicity, Nationalism and Violence: Conflict 

Management, Human Rights, and Multilateral Regimes, Ashgate, Aldershot, 2003. 

Sheehan, Michael, International Security: An Analytical Survey, Londra, 

Lynne Rienner Publishers, 2005. 

Sloane, William M., Bir Tarih Laboratuvarı Balkanlar, çev. Sibel Özbudun, 

2. baskı, İstanbul, Nesnel Yayınları, 2008. 

Smith, Anthony D., Küreselleşme Çağında Milliyetçilik, çev. Derya 

Kömürcü, İstanbul, Everest Yayınları, 2002. 



291 

 

Sommers, Marc ve Buckland, Peter, Parallel Worlds: Rebuilding the 

Education System in Kosovo, Paris, International Institute for Educational Planning, 

2004. 

Tangör, Burak, Avrupa Güvenlik Yönetişimi, Bosna, Kosova ve 

Makedonya Krizleri, Ankara, Seçkin Yayınları, 2008. 

The Independent International Commission on Kosovo, Kosovo Report: 

Conflict, International Response and Lessons Learned, Oxford, Oxford University 

Press, 2000. 

Tılıç, Doğan, Milliyetçiliğin Pençesindeki Kartal Kosova, Ankara, Ümit 

Yayıncılık, 1999. 

Todorova, Maria, Balkanlar’ı Tahayyül Etmek, çev. Dilek Şendil, 2. baskı, 

İstanbul, İletişim Yayınları, 2006. 

Transchel, Kate, The Breakup of Yugoslavia, Conflict in the Balkans, New 

York, Chelsea House Publishers, 2007. 

Troebst, Stefan, Conflict in Kosovo: Failure of Prevention? An Analytical 

Documentation, 1992-1998, Flensburg, ECMI, 1998. 

Under Orders War Crimes in Kosovo, New York, Human Rights Watch, 

2001. 

Waltz, Kenneth N., Theory of International Politics, New York, McGraw-

Hill Inc., 1979. 

______, İnsan, Devlet ve Savaş: Teorik Bir Analiz, çev. Enver Bozkurt, 

Selim Kanat ve Serhan Yalçıner, Ankara, Asil Yayınları, 2009. 

Wæver, Ole, Lemaitre, Pierre ve Tromer, Elzbieta, European Polyphony: 

Perspectives Beyond East-West Confrontation, Londra, MacMillian, 1989. 



292 

 

Wæver, Ole, Buzan, Barry, Kelstrup, Morten ve Lemaitre, Pierre, Identity, 

Migration and the New Security Agenda in Europe, Londra, Pinter, 1993. 

Williams, Michael C., Culture and Security: Symbolic Power and the 

Politics of International Security, Londra, Routledge, 2007. 

Williams, Paul (der.), Security Studies: An Introduction, Londra, Routledge, 

2008. 

Wilmer, Franke, The Social Construction of Man, the State and War: 

Identity, Conflict and Violence in the Former Yugoslavia, New York, Routledge, 

2002. 

Wolff, Stefan, Ethnic Conflict: A Global Perspective, Oxford, Oxford 

University Press, 2006. 

Woodward, Susan, Balkan Tragedy: Chaos and Dissolution after the Cold 

War, Washington, Brookings Institution Press, 1995. 

Vickers, Miranda, Between Serb and Albanian: A History of Kosovo, 

Londra, Hurst and Company, 1998. 

Viotti, Paul R. ve Kauppi, Mark V., International Relations Theory, 

Realism, Pluralism, Globalism, Boston, Alyn and Bacon, 1993. 

Vladisavljevic, Nebojsa, Serbia’s Antibureaucratic Revolution, Miloşeviç, 

the Fall of Communism and Nationalist Mobilization, New York, Palgrave 

MacMillan, 2008. 

Volkan, Vamık, Kimlik Adına Öldürmek: Kanlı Çatışmalar Üzerine Bir 

İnceleme, çev. Medine Banu Büyükkal, İstanbul, Everest Yayınları, 2007. 

Yannis, Alexandros, Kosovo Under International Administration: An 

Unfinished Conflict, Athens, Hellenic Foundation for European and Foreign Policy, 

2001. 



293 

 

MAKALELER 

 

Abazi, Enika, “The Role of International Community in Conflict Situation, 

Which Way Forwards? The Case of Kosovo/a Conflict”, Balkanologie, Vol. 8, No. 1 

(2004), s. 9-31. 

______, “Kosovo Independence: An Albanian Perspective”, SETA Policy 

Brief, No. 11 (April 2008), s. 1-5. 

Antonenko, Oksana, “Russia, NATO and European Security after Kosovo”, 

Survival, Vol. 41, No. 4 (Winter 1999-2000), s. 124-144. 

Arends, J. Frederik M., “Homeros’dan Hobbes ve Ötesine: “Güvenlik” 

Kavramının Avrupa Geleneğindeki Boyutları”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 6, Sayı. 22 

(Yaz 2009), s. 3-33. 

Arsava, Füsun, “Self-Determinasyon Hakkı ve Kosova”, Uluslararası Hukuk 

ve Politika, Cilt. 5, No. 17 (2009), s. 1-21. 

Artisien, Patrick F. R., “A Note on Kosovo and the Future of Yugoslav-

Albanian Relations: A Balkan Perspective”, Soviet Studies, Vol. 36, No. 2 (April 

1984), s. 267-276. 

Aslantaş, Selim, “Sırp İsyanının Uluslararası Boyutu, (1804-1813)”, 

Uluslararası İlişkiler, Cilt. 6, Sayı. 21 (Bahar 2009), s. 109-136. 

Austin, Robert C., “Greater Albania: The Albanian State and the Question of 

Kosovo, 1912-2001”, Ideologies and National Identities, the Case of Twentieth-

Century Southeastern Europe, John Lampe ve Mark Mazower (ed.), Budapest, 

Central European University Press, 2004, s. 235-253. 

Aydınlı, Ersel, “Küreselleşme ve Güvenlik: Teorik Yaklaşımlar”, Avrasya 

Dosyası, Güvenlik Bilimleri Özel, Cilt. 9, Sayı. 2 (Yaz 2003), s. 36-50. 



294 

 

Baldwin, David A., “The Concept of Security”, Review of International 

Studies, Vol. 23, No. 1 (January 1997), s. 5-26. 

Bali, Sita, “Population Movements”, Security Studies: An Introduction, Paul 

Williams (ed.), Londra, Routledge, 2008, s. 468-482. 

Ball, Patrick, Betts, Wendy, Scheuren, Fritz, Dudukovich, Jana ve Asher, Jana, 

“Killings and Refugee Flow in Kosovo, March-June 1999”, Conflict in Numbers: 

Casualities of the 1990s War in the Former Yugoslavia, 1991-1999, Ewa Tabeau 

(ed.), Belgrade, Helsinki Committee for Human Rights in Serbia, 2009, s. 877-949.  

Balzacq, Thierry, “The Three Faces of Securitization: Political Agency, 

Audience and Context”, European Journal of International Relations, Vol. 11, No. 

2 (2005), s. 171-201. 

Banac, Ivo, “What Happened in the Balkans (or Rather ex Yugoslavia)?”, East 

European Politics and Societies, Vol. 23, No. 4 (Fall 2009), s. 461-478. 

Barnett, Jon, “Environmental Security”, Contemporary Security Studies, 

Alan Collins (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 182-203. 

Bashkurti, Lisen, “Political Dynamics within the Balkans: The Cases of 

Bosnia&Herzegovina, Macedonia, Bulgaria, Serbia, and Montenegro”, Chicago-Kent 

Law Review, Vol. 80 (2005), s. 49-70.  

Baskin, Mark, “Local Governance in Kosovo: A Link to Democratic 

Development”,  Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and 

International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen (ed.), 

New York, Routledge, 2006, s. 76-95. 

Batakovic, Dusan T., “Kosovo and Metohija: Serbia’s Troublesome Province”, 

Balcanica, No. 39 (2008), s. 243-276. 



295 

 

Baylis, John, “International and Global Security in the Post-Cold War Era”, 

The Globalization of World Politics: An Introduction to International Relations, 

John Baylis ve Steve Smith (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2001, s. 253-276. 

______, “Uluslararası İlişkilerde Güvenlik Kavramı”, Uluslararası İlişkiler-

Güvenlik Özel, Cilt. 5, Sayı. 18, (Yaz 2008), s. 69-85. 

Beha, Adem, “Decentralization in Kosovo: A Challenge to Deal With?”, 

Journal of Peace, Conflict and Development, No. 17 (August 2011), s. 23-42. 

Benedek, Wolfgang, “Final Status of Kosovo: The Role of Human Rights and 

Minority Rights”, The Chicago-Kent Law Review, Vol. 80, No. 1 (2005), s. 215-

233.  

Berg, Eiki ve Ben-Porat, Guy, “Themed Section on Partition/Conflict 

Resolution: Introduction: Partition vs. Power-Sharing?”, Nations and Nationalism, 

Vol. 14, No. 1 (2008), s. 29-37. 

Bernabeu, Irene, “Laying the Foundations of Democracy? Reconsidering 

Security Sector Reform Under UN Auspices in Kosovo”, Security Dialogue, Vol. 38, 

No. 1 (March 2007), s. 71-92.  

Bieber, Florian, “Nationalist Mobilization and Stories of Serb Suffering: The 

Kosovo Myth from 600th Anniversary to the Present”, Rethinking History, Vol. 6, 

No. 1 (2002), s. 95-110.  

______, “Serbia after the Kosovo War: The Defeat of Nationalism and Change 

of Regime”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas 

Daskalovski (ed.), Londra, Frank Cass, 2003, s. 321-338. 

______, “Institutionalizing Ethnicity in Former Yugoslavia: Domestic vs. 

Internationally Driven Processes of Institutional (Re-)Design”, The Global Review of 

Ethnopolitics, Vol. 2, No. 2 (January 2003), s. 3-16. 



296 

 

Bigo, Didier, “The Möbius Ribbon of Internal and External Security(ies)”, 

Identities, Borders and Orders: Rethinking International Relations Theory, 

Mathias Albert, David Jacobson ve Yosef Lapid (ed.), Minneapolis, Minnesota 

University Press, 2001, s. 91-116. 

______, “Internal and External Aspects of Security”, European Security, Vol. 

15, No. 4 (December 2006), s. 385-404. 

Bilgin, Pınar, “Individual Security and Societal Dimensions of Security”, 

International Studies Review, Vol. 5, No. 2 (June 2003), s. 203-222. 

______, “Critical Theory”, Security Studies: An Introduction, Paul Williams 

(ed.), Londra, Routledge, 2008, s. 89-102. 

______, “Güvenlik Çalışmalarında Yeni Açılımlar: Yeni Güvenlik 

Çalışmaları”, SAREM Stratejik Araştırmalar Dergisi, Yıl. 8, Sayı. 14 (Ocak 2010), 

s. 69-96. 

Bjelos, Maja, “Serbia”, Security Policies in the Western Balkans, Miroslav 

Hadzic, Milorad Timotic ve Predrag Petrocic (ed.), Belgrade, Center for Civil-Military 

Relations, 2010, s. 141-163. 

Blagojevic, Marina, “Kosovo: In/visible Civil War”, Kosovo: Avoiding 

Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos (ed.), Athens, 

ELIAMEP, 1998, s. 239-310. 

Booth, Ken, “Güvenlik ve Özgürleştirme”, Avrasya Dosyası, Güvenlik 

Bilimleri Özel, Cilt. 9, Sayı. 2 (Yaz 2003), s. 51-70. 

Bozbora, Nuray, “Arnavutların Kökeni”, Balkanlar El Kitabı Cilt. I: Tarih, 

Osman Karatay ve Bilgehan A. Gökdağ (ed.), Ankara, Karam ve Vadi, 2006, s. 261-

269. 



297 

 

______,“Arnavut Milliyetçiliğinin Gelişimi”, Balkanlar El Kitabı Cilt. I: 

Tarih, Osman Karatay ve Bilgehan A. Gökdağ (ed.), Ankara, Karam ve Vadi, 2006, s. 

568-588. 

Bracewell, Wendy, “The End of Yugoslavia and New National Histories”, 

European History Quarterly, Vol. 29, No. 1 (1999), s. 149-156. 

Brauch, Hans Günter, “Güvenliğin Yeniden Kavramsallaştırılması: Barış, 

Güvenlik, Kalkınma ve Çevre Kavramsal Dörtlüsü”, Uluslararası İlişkiler-Güvenlik 

Özel, Cilt. 5, Sayı. 18 (Yaz 2008), s. 1-47. 

Brimmer, Esther, “From Territorial Security to Societal Security: Implications 

for the Transatlantic Strategic Outlook”, Transforming Homeland Security: U.S. 

and European Approaches, Ester Brimmer (ed.), Washington, Center from 

Transatlantic Relations, 2006, s. 23-42. 

Brown, Bartram S., “Human Rights, Sovereignty, and the Final Status of 

Kosovo”, Chicago-Kent Law Review, Vol. 80 (2005), s. 235-272.  

Brown, David, “Why is the Nation-State so Vulnerable to Ethnic-

Nationalism?”, Nations and Nationalism, Vol. 4, No. 1 (1998), s. 1-15. 

Brunborg, Helge, “Report on the size and ethnic composition of the population 

of Kosovo”, Conflict in Numbers: Casualities of the 1990s War in the Former 

Yugoslavia, 1991-1999, Ewa Tabeau (ed.), Belgrade, Helsinki Committee for Human 

Rights in Serbia, 2009, s. 977-996. 

Burchill, Scott, “Realism and Neorealism”, Theories of International 

Relations,  Scott Burchill ve Andrew Linklater (ed.), Londra, MacMillian, 1996, s. 

67-92. 



298 

 

Burg, Steven L., “NGOs and Ethnic Conflict: Lessons from the Work of the 

Project on Ethnic Relations in the Balkans”, Negotiation Journal, Vol. 23, No. 1 

(January 2007), s. 7-33. 

Burgess, Peter J. ve Jore, Sissel Haugdal, “The Influence of Globalization on 

Societal Security: International Setting”, PRIO Policy Brief, No. 3 (2008), s. 1-4. 

Bush, Kenneth D. ve Keyman, Fuat, “Identity-Based Conflict: Rethinking 

Security in the Post-Cold War World”, Global Governance, Vol. 3, No. 3 

(September-December 1997), s. 311-328 

Buzan, Barry, “New Patterns of Global Security in the Twenty-First Century”, 

International Affairs, Vol. 67, No. 3 (July 1991), s. 431-451. 

______, “Rethinking Security after the Cold War”, Cooperation and Conflict, 

Vol. 32, No. 1 (1997), s. 5-28. 

______, “Askeri Güvenliğin Değişen Gündemi”, Uluslararası İlişkiler-

Güvenlik Özel, Cilt. 5, Sayı. 18 (Yaz 2008), s. 107-123.  

Buzan, Barry ve Wæver, Ole, “Slippery? Contradictory? Sociologically 

Untenable? The Copenhagen School Replies”, Review of International Studies, Vol. 

23, No. 2 (1997), s. 241-250. 

Caplan, Richard, “International Diplomacy and the Crisis in Kosovo”, 

International Affairs, Vol. 74, No. 4 (1998), s. 745-761. 

CASE Collective, “Critical Approaches to Security in Europe: A Networked 

Manifesto”, Security Dialogue, Vol. 37, No. 4 (2006), s. 443-487. 

Cha, Victor D., “Globalization and the Study of International Security”, 

Journal of Peace Research, Vol. 37, No. 3 (2000), s. 391-403. 

Clark, Janine, “National Minorities and the Miloşeviç Regime”, Nationalities 

Papers, Vol. 35, No. 2 (2007), s. 317-339. 



299 

 

Cohen, Lenard, “”Serpent in the Bossom”: Slobodan Miloşeviç and Serbian 

Nationalism”, State-Society Relations in Yugoslavia, 1945-1992, Melissa K. 

Bokovoy, Jill A. Irvine ve Carol S. Lilly (ed.), New York, St. Martin’s Press, 1997, s. 

315-343. 

Collins, Alan, “State-induced Security Dilemma: Maintaining the Tragedy”, 

Cooperation and Conflict, Vol. 39, No. 1 (2004), s. 27.44. 

Corrin, Chris, “Developing Policy on Integration and Re/construction in 

Kosovo”, Development in Practice, Vol. 13, No. 2-3 (May 2003), s. 189-207. 

Çakır, Muhammet Faruk ve Emiroğlu, Hüseyin, “Avrupa Sorunlarının 

Çözümünde AB’nin Liderliği: Kosova’nın Nihai Statüsü Meselesi (1999-2005)”, 

Uluslararası Hukuk ve Politika, Cilt. 5, No. 17 (2009), s. 85-106. 

Dalby, Simon, “Güvenlik ve Çevre Bağlantılarına Yeniden Bakmak”, 

Uluslararası İlişkiler-Güvenlik Özel, Cilt. 5, Sayı. 18 (Yaz 2008), s. 179-195. 

De Wet, Erika, “The Governance of Kosovo: Security Council Resolution 

1244 and the Establishment and Functioning of EULEX”, The American Journal of 

International Law, Vol. 103, No. 1 (January 2009), s. 83-96. 

Demirtaş-Coşkun, Birgül, “Kosova’nın Bağımsızlığı ve Türk Dış Politikası 

(1990-2008), Uluslararası İlişkiler, Cilt. 7, Sayı. 27 (Güz 2010), s. 51-85. 

Dent, Christopher, “Economic Security”, Contemporary Security Studies, 

Alan Collins (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 204-221. 

Desch, Michael C., “Culture Clash: Assesing the Importance of Ideas in 

Security Studies”, International Security, Vol. 23, No. 1 (Summer 1998), s. 141-170. 

Deudney, Daniel, “The Case About Linking Environmental Degradation and 

National Secırity”, Millennium, Vol. 19, No. 3 (Winter 1990), s. 461-476. 



300 

 

Dunne, Tim ve Kroslak, Daniela, “Genocide: Knowing What It Is That We 

Want to Remember, or Forget, or Forgive”, The Kosovo Tradegy: The Human 

Rights Dimensions, Ken Booth (ed.), Londra, Frank Cass, 2001, s. 27-46. 

Eck, Kristine, “From Armed Conflict to War: Ethnic Mobilization and Conflict 

Intensification”, International Studies Quarterly, Vol. 53 (2009), s. 369-388. 

Ejdus, Filip, “Security, Culture and Identity in Serbia”, Western Balkans 

Security Observer, No. 7-8 (October 2007-March 2008), s. 38-64. 

Elman, Collin, “Realism”, Security Studies: An Introduction, Paul Williams 

(ed.), Londra, Routledge, 2008, s. 15-28. 

Emiroğlu, Hüseyin, “Soğuk Savaş Sonrasından Kosova Sorunu ve Birleşmiş 

Milletler”, Avrasya Etüdleri, Yıl. 12, Sayı. 29-30 (2006), s. 63-96. 

Emmers, Ralf, “Securitization”, Contemporary Security Studies, Alan 

Collins (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 109-125. 

Falk, Richard A., “Theory, Realism and World Security”, World Security: 

Trends and Challenges At The Century’s End, Michael T. Klare ve Daniel C. 

Thomas (ed.), New York, St. Martin’s Press, 1991, s. 6-24. 

Farrell, Theo, “Constructivist Security Studies: Portrait of a Research 

Program”, International Studies Review, Vol. 4, No. 1 (Spring 2002), s. 49-72.  

Fawn, Rick, “The Kosovo-and Montenegro-Effect”, International Affairs, 

Vol. 84, No. 2 (2008), s. 269-294. 

Fawn, Rick ve Richmond, Oliver P.,  “De Facto States in the Balkans: Shared 

Governance versus Ethnic Sovereignty in Republika Srpska and Kosovo”, Journal of 

Intervention and Statebuilding, Vol. 3, No. 2 (2009), s. 205-238. 

Flere, Sergej, “Explaining Ethnic Antagonism in Yugoslavia”, European 

Sociological Review, Vol. 7, No. 3 (December 1991), s. 183-193. 



301 

 

Floyd, Rita, “Human Security and the Copenhagen School’s Securitization 

Approach: Conceptualizing Human Security as a Securitizing Move”, Human 

Security Journal, Vol. 5 (Winter 2007), s. 38-49.  

Franks, Jason ve Richmond, Oliver P., “Coopting Liberal Peace-building: 

Untying the Gordion Knot in Kosovo”, Cooperation and Conflict, Vol. 43, No. 1 

(2008), s. 81-103. 

Gagnon, V.P. Jr., “Ethnic Nationalism and International Conflict: The Case of 

Serbia”, International Security, Vol. 19, No. 3 (Winter 1994), s. 130-166.  

Gjoni, Roland, Wetterberg, Anna ve Dunbar, David, “Decentralization as a 

Conflict Transformation Tool: The Challenge in Kosovo”, Public Administration 

and Development, Vol. 30 (2010), s. 291-312. 

Glaser, Charles L., “The Security Dilemma Revisited”, World Politics, Vol. 

50, No. 1 (October 1997), s. 171-201.  

Godina, Vesna V., “The Outbreak of Nationalism on Former Yugoslavia 

Territory: A Historical Perspective on the Problem of Supranational Identity”, 

Nations and Nationalism, Vol. 4, No. 3 (1998), s. 409-422. 

Goldman, Emily O., “New Threats, New Identities and New Ways of War: 

The Sources of Change in National Security Doctrine”, The Journal of Strategic 

Studies, Vol. 24, No. 2 (June 2001), s. 43-76. 

Gray, Victor, “The Albanian Diaspora and Security in the Balkans”, European 

Security, Vol. 8, No. 3 (1999), s. 133-148. 

Guzina, Dejan, “Kosovo or Kosova-Could It Be Both? The Case of 

Interlocking Serbian and Albanian Nationalisms”, Understanding the War in 

Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski (ed.), Londra, Frank Cass, 2003, s. 31-

52. 



302 

 

Guzzini, Stefano ve Jung, Dietrich, “Copenhagen Peace Research”, 

Contemporary Security Analysis and Copenhagen Peace Research, Stefano 

Guzzini ve Dietrich Jung (ed.), New York, Routledge, 2004, s. 1-12. 

Hadzic, Miroslav, “Kosovo and the Security Stabilization of South-East 

Europe”, International Peacekeeping, Vol. 7, No. 2 (Summer 2000), s. 83-94. 

Haftendorn, Helga, “The Security Puzzle: Theory Building and Discipline-

Building in International Security”, International Studies Quarterly, Vol. 35, No. 3 

(1991), s. 3-17. 

Hagen, William W., “The Balkans’ Lethal Nationalisms”, Foreign Affairs, 

Vol. 78, No. 4 (July 1999), s. 52-64. 

Hall, Derek, “Albanian Identity and Balkan Roles”, Reconstructing the 

Balkans: A Geography of the New Southeast Europe, Derek Hall ve Darrick Danta 

(ed.), New York, John Wiley and Sons, 1996, s. 119-133. 

Ham, Peter Van, “Simulating European Security: Kosovo and the 

Balkanisation-Integration Nexus”, Mapping European Security After Kosovo, Peter 

Van Ham ve Sergei Medvedev (ed.), Manchester, Manchester University Press, 2002, 

s. 32-47. 

Hampson, Fen Osler, “Human Security”, Security Studies: An Introduction, 

Paul Williams (ed.), Londra, Routledge, 2008, s. 229-243. 

Harvey, Frank P., “Primordialism, Evolutionary Theory and Ethnic Violence 

in the Balkans: Opportunities and Constraints for Theory and Policy”, Canadian 

Jourmal of Political Science, Vol. 33, No. 1 (March 2000), s. 37-65. 

Hasani, Enver, “The ‘Outer Wall’ of Sanctions and the Kosovo Issue”, 

Perceptions, Vol. 3, No. 3 (September-November 1998), s. 89-104. 



303 

 

Hayden, Roberts M., “Imagined Communities and Real Victims: Self-

Determination and Ethnic Cleansing in Yugoslavia”, American Ethnologist, Vol. 23, 

No. 4 (November 1996), s. 783-801. 

Heraclides, Alexis, “Ethnicity, Secessionist Conflict and the International 

Society: Towards Normative Paradigm Shift”, Nations and Nationalism, Vol. 3, No. 

4 (1997), s. 493-520.  

______, “Ethnonational and Separatist Conflict Settlement and the Case of 

Kosovo”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos 

Kofos (ed.), Athens, ELIAMEP, 1998, s. 389-443. 

Herring, Eric, “Military Security”, Contemporary Security Studies, Alan 

Collins (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 129-145. 

Hoare, Marko Atilla, “Slobodan Miloşeviç’s Place in Serbian History”, 

European History Quarterly, Vol. 36, No. 3 (2006), s. 445-462. 

Horowitz, Donald L., “Ethnic and Nationalist Conflict”, World Security, 

Trends and Challenges at Century’s End, Michael T. Klare ve Daniel C. Thomas 

(ed.), New York, St. Martin Press, 1991, s. 225-236. 

Hoxhaj, Enver, “The Politics of Ethnic Conflict Regulation in Kosovo”, The 

Center for the Study of Global Governance, Discossion Paper, No. 39 (2005), s. 1-50. 

Hudson, Robert, “Federal “Balkania”, “Kosova Republika” or Balkan 

Meltdown?”, Cultural Identities and Ethnic Minorities in Europe, David Turton ve 

Julia Gonzalez (ed.), Bilbao, Universidad de Deusto, 1999, s. 71-79. 

Human Rights Watch, “Human Rights Abuses of Non-Serbs in Kosovo, 

Sandzak and Vojvodina”, Human Rights Watch, Vol. 6, No. 6 (May 1994), s. 1-11. 

______, “Failure to Protect: Anti-Minority Violence in Kosovo”, Vol. 16, No. 

6 (March 2004), s. 1-66. 



304 

 

Huntington, Samuel P., “The Clash of Civilizations?”, Foreign Affairs, Vol. 

72, No. 3 (Summer 1993), s. 22-49. 

Huysmans, Jef, “Revisiting Copenhagen: Or, On the Creative Development of 

a Security Studies Agenda in Europe”, European Journal of International 

Relations, Vol. 4, No. 4 (1998), s. 479-505. 

Hyde-Price, Adrian, “Beware the Jabberwock!”: Security Studies in the 

Twenty-First Century”, Europe’s New Security Challenges, Heinz Görtner, Adrian 

Hyde-Price ve Erich Reiter (ed.), Londra, Boulder, 2001, s. 27-54. 

Jepperson, Ronald L., Wendt, Alexander ve Katzenstein, Peter J., “Norms, 

Identity, and Culture in National Security”, The Culture of National Security: 

Norms and Identity in World Politics, Peter J. Katzenstein (ed.), New York, 

Columbia University Press, 1996, s. 33-75. 

Job, Brian L., “The Insecurity Dilemma: National, Regime and State Securities 

in the Third World”, The Insecurity Dilemma: National Security of Third World 

States, Brian L. Job (ed.), Londra, Lynne Rienner Publishers, 1992, s. 11-35. 

Joenniemi, Pertti, “Kosovo and the End of War”,  Mapping European 

Security After Kosovo, Peter Van Ham ve Sergei Medvedev (ed.), Manchester, 

Manchester University Press, 2002, s. 48-65. 

Johnston, Laurie, “Religion in Kosovo and the Balkans – Blessing or Curse?”, 

Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski (ed.), 

Londra, Frank Cass, 2003, s. 184-195. 

Judah, Tim, “The Kosovo Liberation Army”, Perceptions, Vol. 5, No. 3 

(September-November 2000), s. 61-77. 



305 

 

Karatay, Osman, “Miloşeviç Dönemi Yugoslav Dış Siyaseti: Başarısız Bir 

Mirasyedilik Olayı”, Balkan Diplomasisi, Ömer E. Lütem ve Birgül Demirtaş 

Çoşkun (der.), Ankara, ASAM Yayınları, 2001, s. 131-163. 

Kaufman, Stuart J., “Ethnic Conflict”, Security Studies: An Introduction, 

Paul Williams (ed.), Londra, Routledge, 2008, s. 200-215. 

Kaygusuz, Özlem, “Küreselleşme ve Ulusal Güvenlik Devleti: Geri Dönüş 

Mümkün mü?”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Cilt. 31, Sayı. 255 (2007), s. 137-154. 

Kelstrup, Morten, “Globalization and Societal Insecurity: The Securitization of 

Terrorism and Competing Strategies for Global Governance”, Contemporary 

Security Analysis and Copenhagen Peace Research, Stefano Guzzini ve Dietrich 

Jung (ed.), New York, Routledge, 2004, s. 106-116. 

Kerr, Pauline, “Human Security”, Contemporary Security Studies, Alan 

Collins (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 91-108. 

King, Jackie, “Societal Security, Refugees and Criminology: Discourses in 

Tandem”, The Journal of Community and Criminal Justice, Vol. 51, No. 3 (2004), 

s. 197-205. 

Knaus, Verena, “The Mitrovica Dilemma”, Chicago-Kent Law Review, Vol. 

80 (2005), s. 71-82. 

Knoll, Bernhard, “What Future for Kosovo? Legitimacy and UN-

Administration of Territory”, German Law Journal, Vol. 8, No. 1 (2007), s. 39-56. 

Knudsen, Olav F., “Post-Copenhagen Security Studies: Desecuritizing 

Securitization”, Security Dialogue, Vol. 32, No. 3 (2001), s. 355-368. 

Knudsen, Tonny Brems ve Laustsen, Carsten Bagge, “The Politics of 

International Trusteeship”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, 



306 

 

Peacebuilding and International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten 

Bagge Laustsen (ed.), New York, Routledge, 2006, s. 1-18. 

Kolodziej, Edward A., “Security Studies for the Next Millennium: Quo 

Vadis?”, Contemporary Security Policy, Vol. 20, No. 3 (December 1999), s. 18-37. 

Kostovicova, Denisa, “Legitimacy and International Administration: The 

Ahtisaari Settlement for Kosovo from a Human Security Perspective”, International 

Peacekeeping, Vol. 15, No. 5 (2008), s. 631-647. 

Krasniqi, Gezim, “Citizenship as a Tool of State-building in Kosovo: Status, 

Rights, and Identity in the New State”, CITSEE Working Papers Series, No. 10 

(2010), s. 1-30. 

Krause, Keith, “Critical Theory and Security Studies, The Reserach 

Programme of ‘Critical Security Studies’”, Cooperation and Conflict, Vol. 33, No. 3 

(1998), s. 298-333. 

Krause, Keith ve Williams, Michael C., “Broadening the Agenda of Security 

Studies: Politics and Methods”, Mershon International Studies Review, Vol. 40, 

No. 2 (October 1996), s. 229-254. 

______, “From Strategy to Security: Foundations of Critical Security Studies”, 

Critical Security Studies: Concepts and Cases, Keith Krause ve Michael C. 

Williams (ed.), Londra, UCL Press, 1997, s. 33-59. 

Kristensen, Rasmus Abildgaard, “Administering Membership of International 

Society: The Role and Function of UNMIK”,  Kosovo Between War and Peace: 

Nationalism, Peacebuilding and International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen 

ve Carsten Bagge Laustsen (ed.), New York, Routledge, 2006, s. 135-155. 



307 

 

Kubo, Keiichi, “Why Kosovar Albanians Took Up Arms against the Serbian 

Regime: The Genesis and Expansion of the UÇK in Kosovo”, Europe-Asia Studies, 

Vol. 62, No. 7 (2010), s. 1135-1152. 

Kurze, Arnaud, “State, Society, and Globalization in the Balkans: Problems of 

Democratic Consolidation in Bosnia and Herzegovina, Kosovo, the Former Yugoslav 

Republic of Macedonia, and Serbia”, Working Papers in Global Studies, George 

Mason University, No. 4 (April 2009), s. 1-26. 

Kühle, Lene ve Laustsen, Carsten Bagge, “The Kosovo Myth: Nationalism and 

Revenge”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, Peacebuilding and 

International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen (ed.), 

New York, Routledge, 2006, s. 19-36. 

Lamy, Steven L., “Contemporary Mainstream Approaches: Neo-realism and 

Neoliberalism”, Globalization of World Politics: An Introduction to International 

Relations, John Baylis ve Steve Smith (ed.), Oxford, Oxford University Press, 2001, 

s. 182-199. 

Lendvai, Paul ve Parcell, Lis, “Yugoslavia without Yugoslavs: The Roots of 

the Crisis”, International Affairs, Vol. 67, No. 2 (April 1991), s. 251-261. 

Linklater, Andrew, “Neo-realism in Theory and Practice”, International 

Relations Theory Today, Ken Booth ve Steve Smith (ed.), Oxford, Polity Press, 

1995, s. 241-262. 

Mabee, Bryan, “Security Studies and the ‘Security State’: Security Provision in 

Historical Context”, International Relations, Vol. 17, No. 2 (2003), s. 135-151.  

Maleseviç, Sinisa, “Ethnicity and Federalism in Communist Yugoslavia and its 

Successor States”, Autonomy and Ethnicity, Negotiating Competing Claims in 



308 

 

Multi-ethnic States, Yash Ghai (ed.), Cambridge, Cambridge University Press, 2000, 

s. 147-170. 

Maliqi, Shkelzen, “A Demand for a New Status: The Albanian Movement in 

Kosova”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos 

Kofos (ed.), ELIAMEP, Athens, 1998, s. 207-238. 

Mandacı, Nazif, “Turks of Kosovo and Protection of Minority Culture at the 

Local Level”, Perceptions, Vol. 9, No. 2 (Summer 2004), s. 59-74. 

______,“Relieving Bosnia from the Orbit of Dysfunctional Consociationalism: 

Lessons from Kosovo and Ethnocomitology”, The Proceedings of the Fourth 

International Conference on Security, Challenges to Balkan Security and 

Contribution of the International Organizations, 14-15 May 2008, Dokuz Eylül 

University Press, İzmir, 2009, s. 159-168. 

Manning, Carrie, “Armed Opposition Groups into Political Parties: Comparing 

Bosna, Kosovo, and Mozambique”, Studies in Comparative International 

Development, Vol. 39, No. 1 (Spring 2004), s. 54-76. 

Mathews, Jessica Tuchman, “Redefining Security”, Foreign Affairs, Vol. 68, 

No. 2 (Spring 1989), s. 162-177. 

McDonald, Matt, “Securitization and the Construction of Security”, European 

Journal of International Relations, Vol. 14, No. 4 (2008), s. 563-587. 

McSweeney, Bill, “Identity and Security: Buzan and the Copenhagen School”, 

Review of International Studies, Vol. 22, No. 1 (January 1996), s. 81-93. 

______, “Durkheim and the Copenhagen School: A Response to Buzan and 

Wæver”, Review of International Studies, Vol. 24, No. 1 (1998), s. 137-140. 

Mearsheimer, John J., “Back to the Future: Instability in Europe After the Cold 

War”, International Security, Vol. 15, No. 1 (Summer 1990), s. 5-56. 



309 

 

Medvedev, Sergei, “Kosovo: A European fin de siecle”, Mapping European 

Security After Kosovo, Peter Van Ham ve Sergei Medvedev (ed.), Manchester,  

Manchester University Press, 2002, s. 15-31. 

Mertus, Julie, “The Impact of Intervention on Local Human Rights Culture: A 

Kosovo Case Study”, The Global Review of Ethnopolitics, Vol. 1, No. 2 (December 

2001), s. 21-36. 

Mesjasz, Czeslaw, “Ekonomik Güvenlik”, Uluslararası İlişkiler-Güvenlik 

Özel, Cilt. 5, Sayı. 18 (Yaz 2008), s. 125-150. 

Meşe, Gülgün, “Yaşam Stilleri ve Kolektif Kimlik Etkileşimi”, Cumhuriyet, 

Demokrasi ve Kimlik, Nuri Bilgin (der.), İstanbul, Bağlam Yayınları, 1997, s. 431-

438. 

Miller, Benjamin, “The Concept of Security: Should it be Redefined?”, The 

Journal of Strategic Studies, Vol. 24, No. 2 (June 2001), s. 13-41. 

Morgan, Patrick, “Security in International Politics: Traditional Approaches”, 

Contemporary Security Studies, Alan Collins (ed.), Oxford, Oxford University 

Press, 2007, s. 13-34. 

Mueller, John, “The Banality of “Ethnic War””, International Security, Vol. 

25, No. 1 (Summer 2007), s. 42-70. 

Mutimer, David, “Critical Security Studies: Schismatic History”, 

Contemporary Security Studies, Alan Collins (ed.), Oxford, Oxford University 

Press, 2007, s. 53-74. 

Narten, Jens, “Dilemmas of Promoting “Local Ownership”: The Case of Post-

War Kosovo”, The Dilemmas of Statebuilding: Confronting the Contradictions of 

Post-War Peace Operations, Roland Paris ve Timothy D. Sisk (ed.), Londra, 

Routledge, 2009, s. 252-283. 



310 

 

Nedeva, Ivanka, “Kosovo/a: Different Perspectives”, Kosovo: Avoiding 

Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos (ed.), Athens, 

ELIAMEP, 1998, s. 99-144. 

Nelles, Wayne, “Foundations and Fractures of Kosovo’s Educational System: 

Towards Conflict or Peace?”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, 

Peacebuilding and International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten 

Bagge Laustsen (ed.), New York, Routledge, 2006, s. 96-115. 

Newman, Edward, “Human Security and Constructivism”, International 

Studies Perspectives, Vol. 2 (2001), s. 239-251. 

Nikolic, Lazar, “Ethnic Prejudices and Discrimination: The Case of Kosovo”, 

Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas Daskalovski (ed.), 

Frank Cass, Londra, 2003, s. 53-78. 

Nye, Joseph S. Jr., “The Changing Nature of World Power”, The Global 

Agenda: Issues and Perspectives, Charles W. Kegley Jr. ve Eugene R. Wittkopf 

(ed.), Boston, McGraw-Hill Inc., 1998, s. 108-120. 

Nye, Joseph S. Jr. ve Lynn-Jones, Sean M., “International Security Studies: A 

Report of a Conference on the State of the Field”, International Security, Vol. 12, 

No. 4 (Spring 1988), s. 5-27. 

Ocokoljic, Violeta Cvetkovska ve Cvetkovski, Tatjana, “The Influence of 

Religion on the Creation of National Identity in Serbia”, Journal of Identity and 

Migration Studies, Vol. 4, No. 2 (2010), s. 81-103. 

Okur, Mehmet, “Balkan Savaşları”, Balkanlar El Kitabı, Cilt. I: Tarih, 

Osman Karatay ve Bilgehan A. Gökdağ (ed.), Ankara, Karam ve Vadi Yayınları, 

2006, s. 612-624. 



311 

 

Ordev, Igor, “Erasing the Past: Destruction and Preservation of Cultural 

Heritage in Former Yugoslavia”, Religion in Eastern Europe, Vol. 29, No. 1 

(February 2009), s. 1-16. 

Ovalı, Şevket A., “Masadan Sahaya Geçiş: Yeni Güvenlik Kurgusunun 

Uluslararası Politikadaki Yansımaları”, Avrasya Dosyası, Cilt. 10, Sayı. 4 (Kış 2004), 

s. 111-130. 

______, “Üyopya ile Pratik Arasında: Uluslararası İlişkilerde İnsan Güvenliği 

Kavramsallaştırması”, Uluslararası İlişkiler, Cilt. 3, Sayı. 10 (Yaz 2006), s. 3-52. 

Özerdem, Alpaslan, “From a ‘Terrorist’ Group to a ‘Civil Defence’ Corps: The 

‘Transformation’ of the Kosovo Liberation Army”, International Peacekeeping, Vol. 

10, No. 3 (2003), s. 79-101. 

Papadimitriou, Dimitris ve Petrov, Petar, “Europeanisation, Conditionality and 

State Building in Kosovo: The Elusive Pursuit of EU Actorness (1999-2008)”, The 

Proceedings of the Fourth International Conference on Security, Challenges to 

Balkan Security and Contribution of the International Organizations, 14-15 May 

2008, Dokuz Eylül University Press, İzmir, 2009, s. 71-88.  

Patomaki, Heikki, “Kosovo and the End of the United Nations?”, Mapping 

European Security after Kosovo, Peter Van Ham ve Sergei Medvdev (ed.), 

Manchester, Manchester University Press, 2002, s. 82-106. 

Pavkovic, Aleksander, “From Yugoslavism to Serbism: The Serb National 

Idea 1986-1996”, Nations and Nationalism, Vol. 4, No. 4 (1998), s. 511-528. 

Pavlakovic, Vjeran ve Ramet, Sabrina Petra, “Albanian and Serb Rivalry in 

Kosovo: Realist and Universalist Perspectives on Sovereignty”, De Facto States: The 

Quest for Sovereignty, Tözün Bahçeli, Barry Bartmann ve Henry Srebrnik (ed.), 

Routledge, Londra, 2004, s. 74-101. 



312 

 

Perritt, Henry H. Jr., “Final Status for Kosovo”, Chicago-Kent Law Review, 

Vol. 80, No. 3 (2005), s. 3-27. 

______, “Resolving Claims When Countries Disintegrate: The Challenge of 

Kosovo”, Chicago-Kent Law Review, Vol. 80, No. 3 (2005), s. 119-185. 

Petrov, Krinka Vidakovic, “Kosovo: Minority Rights versus Independence”, 

Serbian Studies: Journal of the North American Society for Serbian Studies,  

Vol. 19, No. 2 (2005), s. 231-244. 

Petrovic, Tatjana, “Divergence of the EU and Russian Security Policies: The 

Case of Independence of Kosovo and the Link with the “Frozen Conflicts” in 

Moldova and Georgia”, Western Balkans Security Observer, No. 11 (October-

December 2008), s. 46-63. 

Pettifer, James, “Kosovo: Thinking Beyond the Ahtisaari Institutions”, The 

Western Balkans Policy Review, Vol. 1, No. 1 (January-June 2010), s. 1-10. 

Pfaff, William, “Invitation to War”, Foreign Affairs, Vol. 72, No. 3 (Summer 

1993), s. 97-109. 

Philips, David L., “Kosova”, Western Balkans Policy Review, Janusz 

Bugajski (ed.), Washington,  Center for  Strategic and International Studies, 2010, s. 

74-81. 

Posen, Barry, “The Security Dilemma and Ethnic Conflict”, Survival, Vol. 35, 

No. 1 (1993), s. 27-47. 

______, “The War for Kosovo: Serbia’s Political-Military Strategy”, 

International Security, Vol. 24, No. 4 (Spring 2000), s. 39-84. 

Pula, Besnik, “The Emergence of the Kosovo “Parallel State,” 1988-1992”, 

Nationalities Papers, Vol. 32, No. 4 (2004), s. 797-826. 



313 

 

Qehaja, Florian, “Kosovo”, Security Policies in the Western Balkans, 

Miroslav Hadzic, Milorad Timotic ve Predrag Petrocic (ed.), Belgrade, Center for 

Civil-Military Relations, 2010, s. 81-93. 

Randazzo, Elisa, “Kosovo: Independence or Empty Sovereignty”, The 

Western Balkans Policy Review, Vol. 1, No. 1 (January-June 2010), s. 146-167. 

Rasmussen, Mikkel Vedby, “’War is never Civilized’: Civilisation, Civil 

Society and the Kosovo War”, Mapping European Security After Kosovo, Peter 

Van Ham ve Sergei Medvedev (ed.), Manchester, Manchester University Press, 2002, 

s. 162-178. 

Redd, Steven B., “The Influence of Advisers and Decision Strategies on 

Foreign Policy Choices: President Clinton’s Decision to Use Force in Kosovo”, 

International Studies Perspectives, Vol. 6 (2005), s. 129-150. 

Richmond, Oliver P. ve Franks, Jason, “Coopting Liberal Peace-building: 

Untying the Gordian Knot in Kosovo”, Cooperation and Conflict, Vol. 43, No. 1 

(2008), s. 81-103. 

Ripsman, Norrin M. ve Paul, T.V., “Globalization and the National Security 

State: A Framework for Analysis”, International Studies Review, Vol. 7 (2005), s. 

199-227. 

Roe, Paul, “The Intrastate Security Dilemma: Ethnic Conflict as a ‘Tradegy’?”, 

Journal of Peace Research, Vol. 36, No. 2 (March 1999), s. 183-202. 

______, “Former Yugoslavia: The Security Dilemma That Never Was”, 

European Journal of International Relations, Vol. 6, No. 3 (2000), s. 373-393. 

______, “Societal Security”, Contemporary Security Studies, Alan Collins 

(ed.), Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 164-181. 

Rothschild, Emma, “What is Security?”, Deadalus, No. 124 (1995), s. 53-98. 



314 

 

Rupnik, Jacques, “Yugoslavia After Miloşeviç”, Survival, Vol. 43, No. 2 

(Summer 2001), s. 19-29. 

Salla, Michael, “Kosovo, Non-violence and the Break-up of Yugoslavia”, 

Security Dialogue, Vol. 26, No. 4 (1995), s. 427-438. 

Savaş, Hüseyin, “Dünü ve Bugünüyle Kosova Sorunu-II”, C.Ü. Sosyal 

Bilimler Dergisi, Cilt. 25, No. 1 (Mayıs 2001), s. 101-111. 

Sekulic, Dusko, “The Creation and Dissolution of the Multinational State: The 

Case of Yugoslavia”, Nations and Nationaslim, Vol. 3, No. 2 (1997), s. 165-179. 

Shoup, Paul, “Yugoslavia’s National Minorities Under Communism”, Slavic 

Review, Vol. 22, No. 1 (March 1963), s. 64-81. 

Simic, Predrag, “The Kosovo and Metohia Problem and Regional Security in 

the Balkans”, Kosovo: Avoiding Another Balkan War, Thanos Veremis ve 

Evangelos Kofos (ed.), Athens, ELIAMEP, 1998, s. 173-206. 

Sklias, Pantelis ve Roukanas, Spyros, “Development in Post-Conflict Kosovo”, 

South-Eastern Europe Journal of Economics, Vol. 2 (2007), s. 267-287. 

Smith, Steve, “The Increasing Insecurity of Security Studies: Conceptualizing 

Security in the Last Twenty Years”, Contemporary Security Policy, Vol. 20, No. 3 

(December 1999), s. 72-101. 

Sobjerg, Lene Mosegaard, “The Kosovo Experiment: Peacebuilding Through 

an International Trusteeship”, Kosovo Between War and Peace: Nationalism, 

Peacebuilding and International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten 

Bagge Laustsen (ed.), New York, Routledge, 2006, s. 57-75. 

Sorensen, Georg, “Individual Security and National Security: The State 

Remains the Principal Problem”, Security Dialogue, Vol. 27, No. 4 (1996), s. 371-

386. 



315 

 

Stahn, Carsten, “Constitution Without a State? Kosovo Under the United 

Nations Constitutional Framework for Self-Government”, Leiden Journal of 

International Law, Vol. 14 (2001), s. 531-561. 

Stivachtis, Yannis A., “International Migration and the Politics of Identity and 

Security”, Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 2, No. 1 (2008), s. 1-24. 

Stojkovic, Momir, “Global Balance of Powers as a Factor of Creation and 

Disintegration of the Yugoslav State”, Review of International Affairs, Vol. 49 

(November-December 1998), s. 10-16. 

Stritzel, Holger, “Towards a Theory of Securitization: Copenhagen and 

Beyond”, European Journal of International Relations, Vol. 13, No. 3 (2007), s. 

357-383. 

Sulyok, Gabor, “The Theory of Humanitarian with Special Regard to NATO’s 

Kosovo Mission”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber ve Zidas 

Daskalovski (ed.), Londra, Frank Cass, 2003, s. 146-165. 

Surroi, Veton, “Kosovo and The Constitutional Solutions”, Kosovo: Avoiding 

Another Balkan War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos (ed.), Athens, 

ELIAMEP, 1998, s. 145-172. 

Szolcsanyi, Balint, “Historical, Legal and Political Dimensions of the Kosovo 

Crisis”, EU Working Papers, No. 2 (2008), s. 47-96. 

Şahin, Çiğdem, “Sözcelerin Gücü Adına, Güç Bush’ta Artık”, Uluslararası 

Güvenlik Sorunları, Kamer Kasım ve Zerrin A. Bakan (der.), Ankara, ASAM 

Yayınları, 2004, s. 82-101. 

Taşdemir, Fatma ve Yürür, Pınar, “Kosova Sorunu: Tarihi ve Hukuki bir 

Değerlendirme”, Gazi Üniversitesi İ.İ.B.F. Dergisi, Sayı. 2 (1999), s. 135-152. 



316 

 

Thiel, Markus, “Identity, Societal Security and Regional Integration in 

Europe”, Jean Monnet/Robert Schuman Paper Series, Vol. 7, No. 6 (April 2007), s. 

1-15. 

Tok, Nafiz, “Nationalism, State and Cultural Survival”, Ankara Üniversitesi 

Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt. 57, No. 2 (2002), s. 161-183. 

Türkeş, Mustafa, “Yugoslav Devletinin Kuruluşu ve Krallık Dönemi”, 

Balkanlar El Kitabı, Cilt. 2: Çağdaş Balkanlar, Osman Karatay ve Bilgehan A. 

Gökdağ (der.), Ankara, Karam ve Vadi, 2007, s. 4-9. 

Türkeş, Mustafa ve Akşit, Sait, “International Engagement, Transformation of 

the Kosovo Question and Its Implications”, The Turkish Yearbook of International 

Relations, Vol. 38 (2007), s. 79-114. 

Türkoğlu, Emir, “Kosova Arnavutlarının Milliyetçiliği”, Balkan Diplomasisi, 

Ömer E. Lütem ve Birgül Demirtaş Çoşkun (der.), Ankara, ASAM Yayınları, 2001, s. 

103-130. 

Ullman, Richard H., “Redefining Security”, International Security, Vol. 8, 

No. 1 (Summer 1983), s. 129-153. 

Uzgel, İlhan, “The Role of Muslim Minorities in Interstate Relations in the 

Balkans”, Turkish Yearbook of International Relations, Vol. 21 (1982-1991), s. 

95-132. 

______, “Sosyalizmden Ulusçuluğa: Yugoslavya’da Ulusçuluğun Yeniden 

Canlanışı”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, Cilt. 47, Sayı. 1-2 (Ocak-Haziran 

1992), s. 217-244. 

______, “Balkanlarda Sokak Gösterilerinden İç Savaşa”, Mülkiyeliler Birliği 

Dergisi, Cilt. 21, Sayı. 197 (Mart 1997), s. 41-45. 



317 

 

______, “Kosova Sorunu ve Türkiye”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Cilt. 22, 

Sayı. 210-212 (1998), s. 33-38. 

______, “Yeni Dünya Düzeni, Yeni Yugoslavya ve Miloşeviç Döneminin 

Sonu”, Mülkiyeliler Birliği Dergisi, Cilt. 24, Sayı. 225 (Kasım-Aralık 2000), s. 110-

118. 

______, “Finishing the Unfinished Revolution: The Return of Yugoslavia to 

Europe”, Perceptions, Vol. 6, No. 1 (March-May 2001), s. 151-165. 

Walker, William G., “OSCE Verification Experiences in Kosovo: November 

1998-June 1999”, The Kosovo Tradegy: The Human Rights Dimensions, Ken 

Booth (ed.), Londra, Frank Cass, 2001, s. 127-142. 

Walling, Carrie Booth, “The History and Politica of Ethnic Cleansing”, 

“Genocide: Knowing What It Is That We Want to Remember, or Forget, or Forgive”, 

The Kosovo Tradegy: The Human Rights Dimensions, Ken Booth (ed.), Londra, 

Frank Cass, 2001, s. 47-66. 

Walt, Stephen, “The Renaissance of Security Studies”, International Studies 

Quarterly, Vol. 35, No. 2 (June 1991), s. 211-239. 

Waltz, Kenneth N., “Reductionist and Systemic Theories”, Neorealism and 

Its Critics,  Robert O. Keohane (ed.), New York, Columbia University Press, 1986, s. 

47-70. 

Wæver, Ole, “Securitization and Desecuritization”, On Security, Ronnie 

Lipschutz (ed.), New York, Columbia University Press, 1995, s. 46-66. 

 ______, “European Security Identities”, Journal of Common Market 

Studies, Vol. 34, No. 1 (March 1996), s. 103-132. 



318 

 

______, “Insecurity, Security, and Asecurity in the West European Non-War 

Community”, Security Communities, Emanuel Adler ve Michael Barnett (ed.), 

Cambridge, Cambridge University Press, 1998, s. 69-118. 

______, “Peace and Security: Two Concepts and Their Relationship”, 

Contemporary Security Analysis and Copenhagen Peace Research, Stefano 

Guzzini ve Dietrich Jung (ed.), New York, Routledge, 2004, s. 53-65. 

______, “Toplumsal Güvenliğin Değişen Gündemi”, Uluslararası İlişkiler-

Güvenlik Özel, Cilt. 5, Sayı. 18 (Yaz 2008), s. 151-178. 

Wæver, Ole ve Buzan, Barry, “After the Return to Theory: The Past, Present 

and Future of Security Studies”, Contemporary Security Studies, Alan Collins (ed.), 

Oxford, Oxford University Press, 2007, s. 383-402. 

Welch, Anthony Cleland, “Achieving Human Security after Intra-State 

Conflict: The Lessons of Kosovo”, Journal of Contemporary European Studies, 

Vol. 14, No. 2 (2006), s. 221-239. 

Weller, Marc, “The Rambouillet Conference on Kosovo”, International 

Affairs, Vol. 75, No. 2 (1999), s. 211-251. 

______, “The Vienna Negotiations on the Final Status for Kosovo”, 

International Affairs, Vol. 84, No. 4 (2008), s. 659-681. 

______, “Kosovo’s Final Status”, International Affairs, Vol. 84, No. 6 

(2008), s. 1223-1243. 

Wendt, Alexander, “Anarchy is What States Make of it: The Social 

Construction of Power Politics”, International Organization, Vol. 46, No. 2 (Spring 

1992), s. 391-425. 

Wetlesen, Arne Johan, “The Logic of Genocide and the Prospects of 

Reconciliation”, Kosova Between War and Peace, Nationalism, Peacebuilding and 



319 

 

International Trusteeship, Tonny Brems Knudsen ve Carsten Bagge Laustsen (ed.), 

Londra, Routledge, 2006, s. 37-56. 

Wiberg, Hakan, “The Roles of Civil Society: the Case of Kosovo/a”, 

Conference Report - International Migration, Development and Integration, 

Kristof Tamas ve Malin Hansson (ed.), Stockholm, Ministry of Foreign Affairs, 1999, 

s. 85-98. 

Williams, Michael C., “Modernity, Identity and Security: A Comment on the 

‘Copenhagen Controversy’”, Review of International Studies, Vol. 24 (1998), s. 

435-439. 

______, “Identity and the Politics of Security”, European Journal of 

International Relations, Vol. 4, No. 2 (1998), s. 204-225. 

______, “Words, Images, Enemies: Securitization and International Politics”, 

International Studies Quarterly, Vol. 47 (2003), s. 511-531. 

Wilson, Jeremy M., “Law and Order in an Emerging Democracy: Lessons 

from the Reconstruction of Kosovo’s Police and Justice Systems”, The ANNALS of 

the American Academy of Political and Social Science, No. 605 (May 2006), s. 

152-177. 

Wilson, Robin, “The Politics of Contemporary Ethno-nationalist Conflicts”, 

Nations and Nationalism, Vol. 7, No. 3 (2001), s. 365-384. 

Wolff, Stefan, “The Limits of Non-Military International Intervention: A Case 

Study of the Kosovo Conflict”, Understanding the War in Kosovo, Florian Bieber 

ve Zidas Daskalovski (ed.), Londra, Frank Cass, 2003, s. 79-100. 

Veremis, Thanos, “The Kosovo Puzzle”, Kosovo: Avoiding Another Balkan 

War, Thanos Veremis ve Evangelos Kofos (ed.), Athens, ELIAMEP, 1998, s. 17-41. 



320 

 

Vladisavljevic, Nebojsa, “Nationalism, Social Movement Theory and the 

Grass Roots Movement of Kosovo Serbs, 1985-1988”, Europe-Asia Studies, Vol. 54, 

No. 5 (July 2002), s. 771-790. 

Vucetic, Srdjan, “Traditional versus Societal Security and the Role of 

Securitization”, Southeast European Politics, Vol. 3, No. 1 (June 2002), s. 71-76. 

Yılmaz, Muzaffer Ercan, “Soğuk Savaş Sonrası Dönemde ‘Sınır İçi’ Etnik 

Çatışmalar”, Uluslararası Hukuk ve Politika, Cilt. 2, No. 6 (2006), s. 17-30. 

Yurdusev, Nuri, “”Analiz seviyesi” ve “Analiz Birimi”: Bir Ayrım Argümanı”, 

Uluslararası İlişkiler, Cilt. 4, Sayı. 16 (Kış 2007-2008), s. 3-19. 

Zagar, Mitja, “Yugoslavia, What Went Wrong? Constitutional Development 

and Collapse of a Multiethnic State”, Reconcilable Differences, Turning Points in 

Ethnopolitical Conflict, Sean Byrne ve Cynthia L. Irvin (ed.), Connecticut, 

Kumarian Press, 2000, s. 127-153. 

Zdravkovic, Helena, “Historical Victimage of Kosovo Serbs and Albanians”, 

Kosovo and Metohija Living in the Enclave, Dusan Batakovic (ed.), Belgrade, 

Institute of Balkan Studies, 2007, s. 107-130. 

 

C. INTERNET KAYNAKLARI 

 

Anderson, James ve Phillipsi, James A., “The Kosovo Liberation Army and 

the Future of Kosovo”, The Heritage Foundation, 

http://www.heritage.org/Research/Europe/BG1280.cfm 

Chesterman, Simon, “Kosovo in Limbo: State-building and “Substantial 

Autonomy”, An International Peace Academy Report, August 2001, 

http://humansecuritygateway.com/documents/IPA_Kosovoinlimbo.pdf 

http://www.heritage.org/Research/Europe/BG1280.cfm


321 

 

Civil Society and Development: Kosovo Human Development Report 2008, 

UNDP, http://www.ks.undp.org/repository/docs/HDR-final-eng-small.pdf 

Context Analysis of the Security Sector Reform in Kosovo 1999-2009, 

Kosovar Center for Security Studies, November 2011, 

http://qkss.org/new/images/content/PDF/KOS%20-%20KCSS_eng.pdf 

Danielson, Anna, “Tracing the Roots of Kosovar Informality”, 

http://student.statsvet.uu.se/modules/kurser/visadokument.aspx?id=12718 

Demographic Change of Kosovo Population 1948-2006, Statistical Office of 

Kosovo, Pristine, February 2008, http://esk.rks-

gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-

population-1948-2006 

Diez, Thomas ve Joenniemi, Pertti, “Security and Political Identity in a 

Globalized Era”, 

http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/mannheim/w18/Diez-

Joenniemi.PDF 

Ejdus, Filip ve Savkovic, Marko, “Emergent Concept of National Security 

Policy in Republic of Serbia”, http://cenaa.org/wp/wp-content/uploads/2009/11/2008-

10-

30_The_Emergent_Concept_of_National_Security_in_the_Republic_of_Serbia1.doc 

European Stability Initiative, “People or Territory?: A Proposal for Mitrovica”, 

http://www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_50.pdf 

Federal Republic of Yugoslavia, Abuses Against Serbs and Roma in the New 

Kosovo, Human Rights Watch, Vol. 11, No. 10 (August 1999), 

http://www.hrw.org/legacy/reports/1999/kosov2/ 

http://www.ks.undp.org/repository/docs/HDR-final-eng-small.pdf
http://qkss.org/new/images/content/PDF/KOS%20-%20KCSS_eng.pdf
http://student.statsvet.uu.se/modules/kurser/visadokument.aspx?id=12718
http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-population-1948-2006
http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-population-1948-2006
http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/521-demographic-changes-of-the-kosovo-population-1948-2006
http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/mannheim/w18/Diez-Joenniemi.PDF
http://www.essex.ac.uk/ecpr/events/jointsessions/paperarchive/mannheim/w18/Diez-Joenniemi.PDF
http://www.esiweb.org/pdf/esi_document_id_50.pdf
http://www.hrw.org/legacy/reports/1999/kosov2/


322 

 

Gherghina, Sergiu ve Pop, Floarea-Maria, “The Bumpy Road to Democracy, 

Transition Challenges in New States: The Case of Kosovo”, 

http://www.sisp.it/files/papers/2008/sergiu-gherghina-e-floarea-maria-pop-transition-

challenges-in-new-states-the-case-of-kosovo.pdf 

Government of Republic of Serbia, Albanian Terrorism and Organized 

Crime in Kosovo and Metohija, Belgrade, BIA, 2003, 

http://www.apisgroup.org/pr.html?id=64 

Has Peacebuilding Make a Difference in Kosovo? A Study of the 

Effectiveness of Peacebuilding in Preventing Violence: Lessons Learned from the 

March 2004 Riots in Kosovo, July 2006, 

http://www.cdainc.com/cdawww/pdf/book/cdapeacebuildingreportkosovo_Pdf4.pdf 

Hilker, Lyndsay McLean, “Why Identity Politics Matter for Security and What 

Follows for Research and Policy”, Working Paper Series, Global Consortium on 

Security Transformation, No. 7 (December 2008), 

http://www.securitytransformation.org/bli2.php?id=9 

Human Rights Abuses in Kosovo 1990-1992, 

http://www.hrw.org/legacy/reports/1992/yugoslavia/ 

Human Security in Kosovo, A Survey of Perceptions, Forum for Civic 

Initiatives and Saferworld, May 2007, http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-

Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-

a6a8c7060233&lng=en&id=39558 

International Crisis Group, North Kosovo: Dual Sovereignty in Practice, 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/balkans/kosovo/211%20North%20K

osovo%20---%20Dual%20Sovereignty%20in%20Practice.pdf 

http://www.sisp.it/files/papers/2008/sergiu-gherghina-e-floarea-maria-pop-transition-challenges-in-new-states-the-case-of-kosovo.pdf
http://www.sisp.it/files/papers/2008/sergiu-gherghina-e-floarea-maria-pop-transition-challenges-in-new-states-the-case-of-kosovo.pdf
http://www.apisgroup.org/pr.html?id=64
http://www.cdainc.com/cdawww/pdf/book/cdapeacebuildingreportkosovo_Pdf4.pdf
http://www.securitytransformation.org/bli2.php?id=9
http://www.hrw.org/legacy/reports/1992/yugoslavia/
http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558
http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558
http://www.isn.ethz.ch/isn/Digital-Library/Publications/Detail/?ots591=0c54e3b3-1e9c-be1e-2c24-a6a8c7060233&lng=en&id=39558


323 

 

______, Kosovo’s Ethnic Dilemma: The Need for A Civic Contract, 

Balkans Report, No. 143 (28 May 2003), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20143.pdf 

______, Two to Tango: an Agenda for the New Kosovo SRSG, Balkans 

Report, No. 148 (September 2003), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20148.pdf 

______, Pan-Albanianism: How Big a Threat to Balkan Stability?, Europe 

Report No. 153 (February 2004), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-

Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf 

______, Kosovo: Towards Final Status, No. 161 (24 January 2005), 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/161_kosovo_toward_final_status.pd

f 

______, Serb Integration in Kosovo: Taking the Plunge, 2009, 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/200_serb_integration_in_kosovo_ta

king_the_plunge.pdf 

Jano, Dorian, “How Legacies of the Past and Weakness of the State brought 

Violent Dissolution and Disorder to the Western Balkan States”, Journal of Peace, 

Conflict and Development, Issue 14, July 2009, www.peacestudiesjournal.org.uk 

Kosova Geçici Yönetimi Anayasal Çerçevesi, 

http://www.unmikonline.org/regulations/unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayas

al_Cerceve.pdf 

Kosovo Standards Implementation Plan, 

http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2

031%20March%202004b.htm 

http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20143.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/Kosovo%20148.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/153%20Pan-Albanianism%20How%20Big%20-%20amended.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/161_kosovo_toward_final_status.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/161_kosovo_toward_final_status.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/200_serb_integration_in_kosovo_taking_the_plunge.pdf
http://www.crisisgroup.org/~/media/Files/europe/200_serb_integration_in_kosovo_taking_the_plunge.pdf
http://www.unmikonline.org/regulations/unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayasal_Cerceve.pdf
http://www.unmikonline.org/regulations/unmikgazette/06turkish/CF_Turkish_Anayasal_Cerceve.pdf
http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2031%20March%202004b.htm
http://operationkosovo.kentlaw.edu/symposium/resources/KSIP%20final%20draft%2031%20March%202004b.htm


324 

 

Matveeva, Anna ve Paes,Wolf-Christian, “Kosovo Serbs, An Ethnic Identity 

between Collaboration and Defiance”, Bonn International Center for Conversion, 

Friedrich Naumann Foundation and Safeworld, June 2003, 

http://www.bicc.de/uploads/tx_bicctools/report_kosovo_serbs.pdf 

Military Technical Agreement, June 9, 1999, 

1999http://www.nato.int/kosovo/docu/a990609a.htm 

Minorities in Kosovo still Face Acute Discrimination, UN reports, UNMIK 

News, 31 January 2003, http://www.unmikonline.org/news.htm#3101 

Montanaro, Lucia, “The Kosovo Statebuilding Conundrum: Addressing 

Fragility in a Contested State”, Working Paper, FRIDE, October 2009, 

http://www.initiativeforpeacebuilding.eu/resources/WP91_Kosovo_Statebuilding_Co

nundrum.pdf 

News from Kosovo: Statement by Dr. Nebojsa Covic, 

http://www.kosovo.net/covic-un.html 

Not on the Agenda: The Continuing Failure to Address Accountability in 

Kosovo Post-March 2004, Human Rights Watch, Vol. 18, No. 4 (May 2006), 

http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrc/docs/ngos/hrw-new.pdf 

Organization for Security and Cooperation in Europe (OSCE) Mission in 

Kosovo, Parallel Structures in Kosovo, October 2003, Prishtina,  

http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/E838164DC63AA515C1256DB8

00496591-osce-kos-07oct.pdf 

______, Parallel Structures in Kosovo, 2006-2007, 

http://www.osce.org/kosovo/24618 

Pavlovic, Momcilo, “Kosovo under Autonomy, 1974-1990”, 

http://www.cla.purdue.edu/history/FACSTAFF/Ingrao/si/Team1Reporte.pdf 

http://www.bicc.de/uploads/tx_bicctools/report_kosovo_serbs.pdf
http://www.nato.int/kosovo/docu/a990609a.htm
http://www.unmikonline.org/news.htm#3101
http://www.kosovo.net/covic-un.html
http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrc/docs/ngos/hrw-new.pdf
http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/E838164DC63AA515C1256DB800496591-osce-kos-07oct.pdf
http://reliefweb.int/sites/reliefweb.int/files/resources/E838164DC63AA515C1256DB800496591-osce-kos-07oct.pdf


325 

 

Police Violence against Ethnic Albanians in Kosovo Province, Amnesty 

International, April 1994, 

http://repository.forcedmigration.org/show_metadata.jsp?pid=fmo:1205 

Radeljic, Branislav, Kosovo 1998-2008: Human Rights from War to 

Independence, Bethany College, Virginia, 2008, http://mpra.ub.uni-

muenchen.de/8684/1/MPRA_paper_8684.pdf 

Republic of Serbia Constitution of 2006, 

http://www.wipo.int/wipolex/en/text.jsp?file_id=191258 

Resolution of the National Assembly of the Republic of Serbia on a Mandate 

for Political Talks on the Future Status of Kosovo and Metohija, 

http://www.mfa.gov.rs/Policy/Priorities/KIM/draft_resolution_kim_e.html 

Serbian Academy of Sciences and Arts Memorandum, 

http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm 

Sırplar BM’nin Kosova planı reddetti, Milliyet, 16 Şubat 2007, 

http://www.milliyet.com.tr/2007/02/16/dunya/dun06.html 

Sjursen, Helene, “Security and Defence”, ARENA Working Paper, 10/2003, 

http://www.arena.uio.no/publications/wp_03_10_sjursen.pdf 

Statement by the President of the Security Council, 

http://www.un.org/Docs/sc/unsc_pres_statement03.html 

Statistical Office of Kosovo, Kosovo in Figures 2004, May 2004, 

http://esk.rks-gov.net/ENG/publikimet/doc_download/508-kosovo-in-figures-2004 

Stavrianakis, Anna, “A Tale of Two Ethnicities? An Analysis of Approaches 

to ‘Ethnic Conflict’: The Case of Kosovo”, Global Politics Network, 2002, 

http://www.globalpolitics.net/essays/Stavrianakis.A%20Tale%20of%20Two%20Ethni

cities.pdf 

http://www.wipo.int/wipolex/en/text.jsp?file_id=191258
http://www.mfa.gov.rs/Policy/Priorities/KIM/draft_resolution_kim_e.html
http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm
http://www.milliyet.com.tr/2007/02/16/dunya/dun06.html
http://www.arena.uio.no/publications/wp_03_10_sjursen.pdf
http://www.un.org/Docs/sc/unsc_pres_statement03.html


326 

 

Steiner, Michael, “First Things First: Step by Step in Kosovo”, International 

Herald Tribune, July 24, 2002, 

http://www.iht.com/articles/2002/07/24/edsteiner_ed3_php 

Taureck, Rita, “Securitisation theory – The Story so far: Theoretical 

Inheritance and What It Means to be a Post-Structural Realist”, Paper for 

presentation at the at the 4th Annual CEEISA Convention, University of Tartu, 

25-27 June 2006,   www.ceeisaconf.ut.ee/orb.aw/class%3Dfile/.../TAURECK.doc 

Terrorism in Kosovo and Metohija and Albania-The White Book, Belgrade, 

Federal Ministry of Foreign Affairs, 1998, http://www.serbia-

info.com/news/kosovo/terrorism.html 

The 1990 Constitution of Republic of Serbia, 

http://unpan1.un.org/intradoc/groups/public/documents/untc/unpan019071.pdf 

Undertaking of Demilitarisation and Transformation by the UCK, 

http://www.nato.int/kosovo/docu/a990620a.htm 

United Nations Development Programme (UNDP), Kosovo Early Warning 

Report, May-August 2003, 

http://www.kosovo.undp.org/repository/docs/EWS_4_Eng.pdf 

______, Early Warning Report, July-September 2005, 

http://www.kosovo.undp.org/publications/ews11/ewr11_engl.pdf 

UNMIK, Standards for Kosovo, UNMIK/PR/1078 December 10, 2003, 

http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr1078.pdf 

Wæver, Ole, “Aberystwyth, Paris, Copenhagen New 'Schools' in Security 

Theory and their Origins between Core and Periphery”, Paper presented at the 

annual meeting of the International Studies Association, Montreal, March 17-20, 

2004, 

http://www.iht.com/articles/2002/07/24/edsteiner_ed3_php
http://www.serbia-info.com/news/kosovo/terrorism.html
http://www.serbia-info.com/news/kosovo/terrorism.html
http://www.nato.int/kosovo/docu/a990620a.htm
http://www.kosovo.undp.org/publications/ews11/ewr11_engl.pdf
http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr1078.pdf


327 

 

http://www.constructivismointegracion.wikispaces.com/.../Aberystwyth,+Paris,+Cope

nhagen+New+’Schools’+in+Security.doc  

Why Independence for Kosovo, The Status Issue, Political Challenges aand the 

Path to European Integration, Forum 2015 Coalition for Euro-Atlantic Integration, 

October 2005, Prishtine, http://www.ceri-sciences-

po.org/archive/mars06/independence_kosovo.pdf 

Vathi, Zana ve Black, Richard, “Migration and Poverty Reduction in Kosovo”, 

Working Paper, Development Research Center on Migration, Globalisation and 

Poverty, 2007, http://www.dfid.gov.uk/r4d/PDF/Outputs/MigrationGlobPov/WP-

C12.pdf 

Vekaric, Vatroslav “Beyond NATO Intervention in Yugoslavia: Motivations 

and Behavior of the Serbian Leadership during the Kosovo Crisis”, The Independent 

Center for Strategic Studies, (25 May 2000), s. 1-41. 

http://www.oocities.org/capitolhill/2890/stuvekisa.html 

Yugoslavia President Miloşeviç Addresses the Nation, March 24, 1999, 

http://www.serbia-info.com/news/1999-03/24/10032.html 

http://web.amnesty.org/library/Index/ENGEUR700162004 

http://www.ecoi.net/file_upload/1226_1208267667_1191-en.pdf 

http://en.wikipedia.org/wiki/List_of_heads_of_state_of_Yugoslavia 

http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm 

http://hdr.undp.org/en/reports/global/hdr1994/ 

http://www.icty.org/x/cases/pavkovic/ind/en/pav-ii031002e.htm 

http://kosovo.undp.org 

http://www.mfa-ks.net/repository/docs/DEK_PAV_e.pdf 

http://www.pdgs.org.ar/institutions/ins-dinamarca1.htm 

http://www.serbia-info.com/news/1999-03/24/10032.html
http://web.amnesty.org/library/Index/ENGEUR700162004
http://www.ecoi.net/file_upload/1226_1208267667_1191-en.pdf
http://en.wikipedia.org/wiki/List_of_heads_of_state_of_Yugoslavia
http://www.ess.uwe.ac.uk/Kosovo/Kosovo-Background17.htm
http://hdr.undp.org/en/reports/global/hdr1994/
http://www.icty.org/x/cases/pavkovic/ind/en/pav-ii031002e.htm
http://kosovo.undp.org/
http://www.mfa-ks.net/repository/docs/DEK_PAV_e
http://www.pdgs.org.ar/institutions/ins-dinamarca1.htm


328 

 

http://www.state.gov/www/regions/eur/ksvo_rambouillet_text.html 

http://www.state.gov/p/us/rm/2005/46940.htm 

http://www.un.org/Docs/journal/asp/ws.asp?m=S/RES/1244(1999) 

http://www.un.org/Docs/sc/unsc_presandsg_letters05.htm 

http://www.un.org/News/Press/docs/2008/sc9252.doc.htm 

http://www.un.org/peace/kosovo 

http://un.org/doc/UNDOC/GEN/N99/172/89/PDF/N9917289.pdf?OpenEleme

nt 

http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr984.htm 

http://www.unmikonline.org/archives/news04_04full.htm#2804 

http://www.unmikonline.org/regulations/1999/reg01-99.htm 

 

D. TEZLER 

 

Açıkmeşe, Sinem Akgül, Kopenhag Okulu ve Realist Güvenlik 

Çalışmalarında Aktör, Tehdit ve Politika: Avrupa Güvenliği Üzerine Bir 

Değerlendirme, Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayınlanmamış 

Doktora Tezi, Ankara, 2008. 

Asllani, Gani, The Status of Kosova Debated: The 1967-1974 Internal 

Constitutional and Political Debates in Kosova, Stirling Üniversitesi, Politika 

Bölümü, Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Bakx, Tessa, Serb Perspectives on Decentralization and Local Governance 

in Kosovo: Towards Integration or Exclusion of the Serb Community in the 

Republic of Kosovo?, Utrecht University, Conflict Studies and Human Rights, 

Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

http://www.state.gov/www/regions/eur/ksvo_rambouillet_text.html
http://www.state.gov/p/us/rm/2005/46940.htm
http://www.un.org/Docs/journal/asp/ws.asp?m=S/RES/1244(1999)
http://www.un.org/Docs/sc/unsc_presandsg_letters05.htm
http://www.un.org/peace/kosovo
http://www.unmikonline.org/press/2003/pressr/pr984.htm
http://www.unmikonline.org/archives/news04_04full.htm#2804
http://www.unmikonline.org/regulations/1999/reg01-99.htm


329 

 

ÖZET 

 

Güvenlik Çalışmaları’nda faaliyet gösteren akademisyenler kimlik temelli 

grupların güvenlik ihtiyaçlarını ele almak istediklerinde kavramsal ve kuramsal olarak 

donanım eksikliği yaşamışlardır. Bu nedenle, Kopenhag Okulu’nun toplumsal 

güvenlikle ilgili çalışmaları mevcut güvenlik teorilerindeki önemli eksikleri ele alan 

değerli bir girişimi temsil etmiştir. Toplumsal güvenlik, kimlik temelli toplumsal 

grupların diğer toplumsal gruplarla ve devletle ilişkilerindeki güvenlik durumu ve 

algılamaları ile ilgilidir. Bu çalışmada, devlet-içi güvenlik dinamiklerinin 

anlaşılmasında toplumsal güvenlik kavramının analitik ve kavramsal yararlılığını 

ortaya koymak amaçlanmıştır. 

1989’da Kosova’nın özerkliğinin kaldırılmasını takiben Kosova’daki Arnavut 

kimliği Sırbistan yönetimi tarafından marjinalleştirilmiştir. Bu bağlamda, Arnavutlar, 

Kosova’daki Sırp yönetiminin meşruiyetini reddederek Arnavut kimliğini korumak 

amacıyla Sırp hâkimiyetine karşı pasif direniş stratejisini benimsemişlerdir. Fakat 

1990’lı yılların ikinci yarısında Arnavutların direnişi KKO’nun eylemleri ile silahlı 

mücadele biçimini almıştır. Bu dönemde Arnavutların kendi kimlikleri ile ilgili 

kaygıları ve bağımsızlık mücadeleleri, devlet güvenliği anlamında Sırpların 

kaygılarını beslemiştir. Sırp yönetimi ise, Kosova sorununu, Arnavutların toplumsal 

güvenlik sorunlarını dikkate almaksızın devlet güvenliği anlayışına göre ele almıştır.  

1990’larda Arnavutlar baskı altında olan bir etnik grup iken, 1999 yılındaki 

NATO müdahalesinden sonra Kosovalı Sırplar, Arnavutlar tarafından baskıya maruz 

bırakılmıştır. UNMIK yönetiminde Kosovalı Arnavutlar hâkim kimlik haline gelirken, 

Kosovalı Sırplar, Sırbistan tarafından desteklenen paralel devlet yapıları aracılığıyla 

kimliklerini korumaya çalışmışlardır. Etnik bölünmüşlüğün bir yansıması olarak 



330 

 

Kosovalı Sırplar, enklavlarda ve Sırpların hâkimiyetindeki bölgelerde yaşamak 

zorunda kalmışlardır. UNMIK’in azınlıkların güvenliklerini sağlama çabalarına 

rağmen, Sırplar hem günlük temelde hem de kitlesel şiddet eylemlerine maruz 

kalmışlardır. İki etnik grup arasındaki karşılıklı güvensizlik, mültecilerin geri 

dönüşünü olumsuz etkilemiş ve Sırpların Kosova dışına göç etmesine yol açmıştır. 

Kosova’nın nihai statü sorunu ile ilgili olarak Arnavutlar, tam bağımsızlığı seçeneğini 

desteklerken, Kosovalı Sırplar, Kosova üzerinde Sırbistan’ın egemenliğinin yeniden 

tesisini amaçlamışlardır. Savaş sonrası dönemde Kosova’nın Arnavutlar için bir 

“devlet” güvenliği sorunu; Kosovalı Sırplar için ise bir toplumsal güvenlik sorunu 

olarak anlaşılması gerekir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



331 

 

ABSTRACT 

 

When scholars of Security Studies are engaged in studying security needs of 

identity-based groups, they lacked the conceptual and theoritical endowments. So, the 

works of the Copenhagen School on societal security represent a valuable attempt to 

address some important weaknesses in existing theories of security. Societal security 

is about the perceptions and security situation of identity-based societal groups’ 

relations with other societal groups and the state. In this study, it is aimed to introduce 

the analytical and conceptual usefulness of societal security concept in understanding 

of intra-state security dynamics.  

Following the abolition of the Kosovo’s autonomy in the 1989, Albanian 

identity in Kosovo was marginalized by the Serbian administration. In this context, 

Albanians refused the legitimacy of Serbian rule over Kosovo and advocated the 

passive resistance strategy against the Serbian domination in order to maintain the 

Albanian identity. However, in the second half of the 1990s, Albanians’ resistance 

took the form of an armed struggle with the actions of the KLA. In this period of time, 

concerns of Albanians about their own identity and their struggle for independence 

feeded the concerns of Serbs in terms of the state security. Serbian administration 

handled the Kosovo question in accordance with the state security conception without 

any consideration of Albanians’ societal security problems. 

If in the 1990s it was Albanians who were the oppressed ethnic group, it is 

now the Serbs who are harassed by Albanians after the NATO intervention in 1999. 

While under UNMIK administration Kosovar Albanians have become dominant 

identity, Kosovar Serbs tried to preserve their identity through the parallel state 

structures supported by Serbia. As an implication of ethnic segragation, Kosovar 



332 

 

Serbs had to live in enclaves and Serb dominated areas, especially in northern 

Kosovo. Despite of the efforts of UNMIK to provide security for minority groups, 

Serbs suffered both daily-based and massive violence actions. Mutual distrust between 

two ethnic groups deteroirated the return of refuges and caused the migration of Serbs 

out of Kosovo. In terms of final status of Kosovo, Albanians aimed to achieve full 

independence, while Kosovar Serbs sought to reinstitution of Serbia’s sovereignty 

over Kosovo. In post-war period, Kosovo needs to be understood as a “state” security 

problem for Albanians and as a societal security problem for Kosovar Serbs. 

 


