
 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı 

 

 

 

BĠZANS SANATINDA ÂDEM ve HAVVA ĠMGELERĠ 

 

 

 

 

Şükran Ünser 

 

 

 

 

Yüksek Lisans 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2013 

 



2 
 

 

BİZANS SANATINDA ÂDEM ve HAVVA İMGELERİ 

 

 

 

 

 

 

Şükran Ünser 

 

 

 

 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Sanat Tarihi Anabilim Dalı 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara, 2013 

 







iii 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“küçük Asya’ya” 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

ÖZET 

 

ÜNSER, Şükran, Bizans Sanatında Adem ve Havva İmgeleri, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 

2013. 

Tezimizin ana konusunu Bizans sanatında Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün ele 

alınış biçimi oluşturmaktadır. Çalışmamızda, Adem ve Havva‟nın Yaratılış sahnelerinin 

seçimi, kaynakları, tasvirlerin ikonografik özellikleri ve liturjik işlevleri incelenerek 

örnekler arasındaki benzerlik ve farklılıklara değinilmiştir. 

Hıristiyanlığın erken dönemlerinden itibaren karşımıza çıkan Adem ve Havva figürleri, 

Bizans‟ın geç dönemlerine kadar çeşitli şekillerde tasvir edilmiştir. Hıristiyan sanatının 

erken dönemlerinde sıklıkla görülen Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ünü anlatan kurtuluş 

temalı sembolik anlatım, Bizans sanatının erken dönemlerinden itibaren yerini geniş 

sikluslar halinde tasvir edilmiş sahnelere bırakmıştır. İkonoklasmus öncesi bazı önemli 

eserlerle sınırlı olan Yaratılış siklusu, İkonoklasmus sonrası daha yoğun bir şekilde 

tasvir edilmiştir. Tasvir edilen grupta yer alan eserler homilye kopyaları, Octateuch el 

yazmaları ve fildişi kutulardır. Bunun yanında, Bizans anıtsal mimari eserlerde görmeye 

alışık olmadığımız sahneler bazı Ortodoks ve Katolik kiliselerde Bizans sanatı 

özellikleriyle karşımıza çıkmaktadır. Çalışmamızda önemli bir yere sahip olan Bizans 

kökenli Cotton Genesis el yazması Bizans sanatı yerine Batı sanatında çeşitli sanat 

eserlerinde yoğun bir şekilde kopyalanmıştır. Bu çerçevede, Bizans sanatına ait eserlerin 

yanında Batı sanatından ve Bizans sanatı ikonografik özellikleri gösteren eserlere de 

çalışmamızda yer verilmiştir. 

Çalışma esnasında Bizans ve Batı kiliselerinin Adem ve Havva‟nın öyküsüyle ilgili 

yaratılış, cinsel kimlik ve İlk Günah gibi temel meselelere yaklaşım farkı olduğu 

görülmüş ve bunun, sanat eserlerinde öykünün ele alınış biçimini etkilediği 

görülmüştür. Eserler incelenirken Yaratılış öyküsüne ilişkin teolojik yorumlardan 

yararlanılarak bazı karşılaştırmalar yapılmıştır. Bunun yanında, öyküyle ilgili daha önce 

din adamları tarafından yapılmış yorumlara da yer vermiş olan bazı önemli feminist 

yazarların yorumlarına da değinilmiştir. 



v 
 

Tezle Hıristiyan sanatının bu iki kolu arasında var olan dünya görüşü farklılıklarına 

aydınlatıcı bir açılım getirilmeye çalışılmıştır. Konunun bizden sonraki araştırmalara 

ışık tutacağını düşünmekteyiz.  

Anahtar kelimeler: Adem ve Havva, yaratılış, Bizans, Batı, Düşüş, cinsel kimlik, İlk 

Günah. 



vi 
 

ABSTRACT 

 

ÜNSER, Şükran, Images Of Adam And Eve In Byzantıne Art, Master Thesis, Ankara, 

2013. 

The main subject of the thesis is to study the Creation story of Adam and Eve and the 

way it is approached in Byzantine Art. We mention the similarities and differences 

among the examples by examining the selection, sources, the iconographic features and 

liturgical functions of the creation scenes of Adam and Eve. 

Depicted since the early Christian Art, Adam and Eve figures have been pictured in 

various forms until the late Byzantine Period. Symbolic scenes rendering the Fall of 

Man with the salvation theme which were frequently depicted in Early Christian Era 

have given place to extensively illustrated cycles from the early Byzantine art. Creation 

cycle that is confined with some important monuments before Iconoclasm has been 

illustrated more intensively after Iconoclasm. These monuments are homily copies, 

Octateuch manuscripts and ivory boxes. Furthermore, we encounter some scenes 

following Byzantine art forms in Orthodox and Catholic churches with which we aren‟t 

familiar in Byzantine monumential works of art. A Byzantine manuscript Cotton 

Genesis, which has an important place in our study, was extensively copied in Western 

art. In this context, we have also included art works belonging to Western art and 

showing Byzantine iconographic features besides Byzantine works. 

It has been noticed during our study that Byzantine and Western churches approach the 

issues about the story of Adam and Eve, like creation, sexual identity and original sin 

differently, and this affected the way the story was treated in religious works of art. 

While we were analyzing the monuments, we made some comparisons benefiting from 

the theological comments about Creation story. In addition to this, we also included 

interprations from some of the important feminist authors who allude the patristic 

exegeses about the story of Adam and Eve as well. 

We attempted to bring an stimulating point of view to the differences in world view that 

exists between two different arms of Christian art. We hope that this study will lead to 

further studies. 



vii 
 

Key words: Adam and Eve, creation, Fall, Byzantine, Western, sexual identity, 

Original Sin. 

  



viii 
 

ĠÇĠNDEKĠLER 

 

 

KABUL VE ONAY .......................................................................................................... i 

BĠLDĠRĠM ....................................................................................................................... ii 

ÖZET ............................................................................................................................... iv 

ABSTRACT .................................................................................................................... vi 

ġEKĠLLER DĠZĠNĠ ........................................................................................................ x 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... xvi 

GĠRĠġ ............................................................................................................................... 1 

YARATILIġ ÖYKÜSÜNÜN TEOLOJĠK OLARAK ELE ALINIġI ........................ 6 

1.1. ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ SIRASINA GÖRE YORUMLANIġI .. 9 

1.2. TANRI’NIN ĠHTARI VE ĠHTARININ ĠHLAL EDĠLĠġĠ ................................. 14 

1.3. HAVVA VE BAġTAN ÇIKARMA ...................................................................... 17 

1.4. ĠLK GÜNAH DOKTRĠNĠ ..................................................................................... 19 

ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ ÖYKÜSÜNE YER VEREN BAZI SANAT 

ESERLERĠ .................................................................................................................... 25 

2.1. ERKEN HIRĠSTĠYAN DÖNEMĠ-SEMBOLĠK SAHNELER .......................... 25 

2.2. EL YAZMALARI .................................................................................................. 34 

2.2.1. Cotton Genesis ..................................................................................................... 34 

2.2.2. Vienna Genesis .................................................................................................... 41 

2.2.3. Octateuch El Yazmaları ..................................................................................... 44 

2.2.4. Leo Ġncili .............................................................................................................. 51 

2.2.5. Nazianslı Gregorios’un Homilyeleri .................................................................. 53 

2.2.6. Kokkinobaphoslu Yakobus’un Homilyeleri ...................................................... 56 

2.2.7. Ioannes Chrysostomos’un Homilyesi ................................................................. 61 

2.2.8. Ioannes Klimakos’un Eseri, The Heavenly Ladder ......................................... 62 

2.2.9. Sacra Parallela ..................................................................................................... 63 

2.3. FĠLDĠġĠ KUTU VE PANELLER ......................................................................... 64 

2.4. ANITSAL MĠMARĠ ESERLER ........................................................................... 71 

2.4.1. Ahdamar Kilisesi ................................................................................................. 71 

2.4.2. Trabzon-Ayasofya ............................................................................................... 77 

2.4.3. Decani Manastır Kilisesi Aziz Demetrios ġapeli .............................................. 81 

2.4.4. Venedik ve Sicilya’dan Örnekler ....................................................................... 84 



ix 
 

BĠZANS SANATINDA YARATILIġ SAHNELERĠNDE ADEM VE HAVVA 

ĠMGELERĠ .................................................................................................................... 88 

3.1. ADEM’ĠN YARATILIġI ....................................................................................... 90 

3.2. ADEM’E CENNET’ĠN TANITILMASI .............................................................. 94 

3.3. ADEM’ĠN HAYVANLARI ĠSĠMLENDĠRMESĠ ............................................... 97 

3.4. HAVVA’NIN YARATILIġI ................................................................................ 103 

3.5. HAVVA’NIN ADEM ĠLE TANIġTIRILMASI ................................................ 116 

3.6. ĠLK GÜNAH VE DÜġÜġ .................................................................................... 122 

3.7. ADEM VE HAVVA’NIN ÇIPLAKLIKLARINI BĠLMESĠ, SUÇLARINI 

ĠNKAR ETMESĠ VE CEZALANDIRILMASI ........................................................ 146 

3.8. CENNET’TEN KOVULUġ ................................................................................. 161 

3.9. YERYÜZÜNDE YAġAM-UĞRAġLAR ............................................................ 174 

DEĞERLENDĠRME .................................................................................................. 183 

4.1. ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ ÖYKÜSÜNÜ KONU ALAN SANAT 

ESERLERĠNĠN GENEL DEĞERLENDĠRĠLMESĠ ............................................... 183 

4.2. TASVĠRLERĠN CĠNSEL KĠMLĠK KAVRAMI ETRAFINDA 

ĠNCELENMESĠ .......................................................................................................... 190 

4.2.1. Havva’nın YaratılıĢ Sahneleri .......................................................................... 190 

4.2.2. Ġlk Günah ve DüĢüĢ ........................................................................................... 206 

4.2.3. Adem ve Havva’nın Yeryüzündeki UğraĢları ................................................ 217 

4.3. ADEM VE HAVVA’NIN ÖYKÜSÜNÜN LĠTURJĠK ÖNEMĠ ...................... 218 

4.4. ADEM TĠPOLOJĠSĠ: YENĠ ADEM-YENĠ HAVVA ....................................... 222 

4.4.1. Adem ve Ġsa ........................................................................................................ 222 

4.4.2. Havva ve Meryem ............................................................................................. 226 

SONUÇ ......................................................................................................................... 235 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 238 

Ek.1. YaratılıĢ öyküsü ................................................................................................. 247 

Ek. 2. Sözlük ................................................................................................................ 250 

 

 

 

  



x 
 

ġEKĠLLER DĠZĠNĠ 

 

Şekil 1: Adem ve Havva Tasvirinin Bulunduğu Coemeterium Maius Katakompu, 

Cubiculium II, Roma, Via Nomentana  . ........................................................................ 27 
Şekil 2: Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ü, Eski ve Yeni Ahit‟ten Sahnelerin Yer Aldığı 

Junius Bassus Lahiti, Roma, Museo Storica del Tesoro della Basilica di San Pietro ..... 28 
Şekil 3: Adem ve Havva Figürlerinin İşlendiği Kıymetli Taş (Intaglio). Kaynak: Suriye 

veya Anadolu, London, British Museum, Alesssandro Castellani Collection. ............... 28 

Şekil 4: Adem ve Havva‟nın Yer Aldığı Kesme Cam, Kaynak: Köln. Römisch-

Germanisches Museum der Stadt Köln, C. A. Niessen Collection ................................. 29 
Şekil 5: Adem ve Havva‟nın Yer Aldığı Kesme Cam, Kaynak: Köln. Römisch-

Germanisches Museum der Stadt Köln, C. A. Niessen Collection ................................. 30 
Şekil 6: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü Sahnesi, Dura Europos, 

Vaftizhane, Suriye ........................................................................................................... 30 
Şekil 7: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü Sahnesi, Dura Europos, 

Vaftizhane, Suriye ........................................................................................................... 31 
Şekil 8: Eski ve Yeni Ahit‟ten Sahnelerle Beraber Adem ve Havva‟nın Düşüşü 

Sahnesinin Çizimi, Petrus ve Marcellinus Katakompu, Cubiculum  XIV, Roma........... 32 
Şekil 9: Düşüş, Petrus ve Marcellinus Katakompu, Cubiculum  XIV, Roma  ................ 33 

Şekil 10: Cotton Genesis Rekonstrüksiyon Çalışmasından Bir Görüntü . ...................... 35 
Şekil 11: Grandval İncili Ön Kapak Sayfasında Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, 

Add. 10546, fol. 5v, London, British Museum................................................................ 37 

Şekil 12: Vivian İncili Ön Kapak Sayfasında Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, 

lat. 1, fol. 10v, Paris, Bibliothèque Nationale de France . .............................................. 38 

Şekil 13: Salerno Paliottosu‟ndaki Yaratılış öyküsünden Sahneler, Salerno Katedrali, 

İtalya. ............................................................................................................................... 39 
Şekil 14 a-b: Hortus Deliciarum‟daki Yaratılış öyküsünden Sahneler, Strasbourg, 

Bibliothèque de la Ville. Şekil 14 a: fol. 17r; Şekil 14 b: fol. 17v  ................................. 40 

Şekil 15: Vienna Genesis‟te Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, Vienna Genesis, 

Theol. gr. 31, fol. 1r, Vienna, Österreichische Nationalbibliothek . ............................... 42 
Şekil 16: Vienna Genesis‟te Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, Vienna Genesis, 

Theol. gr. 31, fol. 1v, Vienna,  Österreichische Nationalbibliothek  . ............................ 43 
Şekil 17: Seraglio Octateuchu, Adem‟in Yaratılışı Sahnesi, G.İ.8, fol. 36v,  İstanbul, 

Topkapı Sarayı. ............................................................................................................... 46 
Şekil 18: Vatikan gr. 747no.lu Octateuch, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı 

Sahnesi, fol. 22r, Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana. .............................................. 47 

Şekil 19: Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı 

Sahnesi, fol. 36v, Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana. ............................................. 47 

Şekil 20: Seraglio Octateuchu‟ndaki Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi ve Havva‟nın 

Yaratılışı Sahnesi, G.İ.8,  fol. 42v, İstanbul, Topkapı Sarayı. ........................................ 48 
Şekil 21: Vatikan gr. 747 no.lu Octateuch, Suçun İnkârı Sahnesi, fol. 24r, Rome, 

Biblioteca Apostolica Vaticana ....................................................................................... 48 
Şekil 22: Smyrna Octateuchu, Cennet‟ten Kovuluş Sahnesi, fol. 16r, Evangelical 

School, A.1 .. ................................................................................................................... 49 
Şekil 23: Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch, Tanrı‟nın  Adem ve Havva‟yı Giydirmesi ve 

Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları Sahnesi, fol. 43r, Rome, Biblioteca 

Apostolica Vaticana ........................................................................................................ 49 



xi 
 

Şekil 24: Vatikan gr. 746 no.lu Octataeuch El Yazmasındaki Düşüş Sahnesi, fol. 37v, 

Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana ........................................................................... 50 
Şekil 25: Yaratılış ve Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ü, Leo İncili, Regina gr. 1, fol. 2r,  

Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana ........................................................................... 52 
Şekil 26: Adem ve Havva‟nın Yaratılışı, Cezalandırılması ve Cennet‟ten Kovuluşu ile 

Musa‟nın Yasaları Alışı, Paris gr. 510, fol. 52v,  Paris, Bibliothèque Nationale. .......... 54 

Şekil 27: İsa‟nın Doğumu ve Adem‟in Yaratılışı (Canlandırılması) ve Cennet‟ten 

Kovuluş, Paris cod. gr. 543, fol. 116v, Paris, Bibliothèque Nationale. .......................... 55 
Şekil 28: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Vatikan gr. 1162 

no.lu El Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 33r, Rome, 

Biblioteca Vaticana. ........................................................................................................ 57 

Şekil 29: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Vatikan gr. 1162 

no.lu El Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 35v, Rome, 

Biblioteca Vaticana . ....................................................................................................... 58 

Şekil 30: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Paris gr. 1208 no.lu 

El Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 47r, Paris, 

Bibliothèque Nationale.................................................................................................... 59 
Şekil 31: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Paris gr. 1208 no.lu 

El Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 49v, Paris, 

Bibliothque Nationale ..................................................................................................... 60 

Şekil 32: Ioannes Chrysostomos‟un Homilyelerinin Bulunduğu Atina  gr. 211 no.lu El 

Yazması, Düşüş, fol. 53r, Athens, National Library ....................................................... 61 
Şekil 33: Ioannes Klimakos‟un Eseri The Heavenly Ladder’in Kopyası Vatikan gr. 394 

no.lu El Yaazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 78r, Rome, 

Biblioteca Vaticana . ....................................................................................................... 62 

Şekil 34: Sacra Parallela, Paris gr. 923 no.lu El Yazması, fol. 94r, Paris, Bibliothéque 

Nationale  ........................................................................................................................ 63 
Şekil 35: Sacra Parallela, Paris gr. 923 no.lu El Yazması, fol. 149r, Paris, Bibliothéque 

Nationale . ....................................................................................................................... 63 
Şekil 36: Rosette Fildişi Kutu, Sol Uç Kısım, Adem ve Havva‟nın Öyküsü ile Zenginlik 

Kişileştirmesi, St. Petersburg, Hermitage Museum. ....................................................... 65 

Şekil 37: Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey,  Adem ve Havva‟nın Öyküsü, Darmstadt, 

Hessisches Landesmuseum . ........................................................................................... 66 
Şekil 38: Rosette Fildişi Kutu, Kapak, Adem ve Havva‟nın Öyküsü, Ohio, Cleveland 

Museum of Art .. ............................................................................................................. 66 
Şekil 39: Rosette Fildişi Kutu, ÖnYüzey, Adem ve Havva‟nın Öyküsü, Ohio, Cleveland 

Museum of Art  ............................................................................................................... 67 
Şekil 40: Rosette Fildişi Kutu, Ön Yüzey. Adem ve Havva‟nın Öyküsü, Baltimore, 

Walters Art Gallery ......................................................................................................... 68 
Şekil 41: Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey. Adem ve Havva‟nın Öyküsü, Baltimore, 

Walters Art Gallery ......................................................................................................... 69 

Şekil 42: Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Genel Görünüm, Ahdamar, Van...72 
Şekil 43: Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Yaratılış Siklusunun Yer Aldığı Kubbe, 

Ahdamar, Van ................................................................................................................. 74 
Şekil 44: Yaratılış Siklusu Rekonstrüksüyonu, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Yaratılış 

Kubbesi Duvar Resimleri, Ahdamar ............................................................................... 76 
Şekil 45: Ayasofya Kilisesi Genel Görünüm, Trabzon  .................................................. 78 
Şekil 46: Ayasofya Kilisesi Güney Cephesi, Trabzon .................................................... 79 



xii 
 

Şekil 47: Decani Kilisesi Genel Görünüm, Metohija (Sırbistan) .................................... 82 

Şekil 48: Decani Manastır Kilisesi, Demetrios Parakklesionu, Adem ve Havva 

Öyküsünden Sahneler, Metohija ..................................................................................... 83 
Şekil 49: Yaratılış Kubbesi, San Marco Atrium Mozaiği, Venedik  ............................... 85 
Şekil 50: Adem‟in Oluşturulması, San Marco Atrium Mozaiği, Venedik . .................... 91 
Şekil 51: Adem‟e Hayat Verilmesi, San Marco Atrium Mozaiği, Venedik ................... 91 

Şekil 52: Adem‟e Hayat Verilmesi Episodu (detay), Vivian İncili, fol. 10v, Paris, 

Bibliothéque Nationale lat. 1 .......................................................................................... 92 
Şekil 53: Adem‟in Canlandırılması ve Adem‟e Hayat Verilmesi Episodu  (detay), 

Bamberg İncili, fol. 7v, Bamberg, Staatliche Bibliothek 1 (AI.5) .................................. 92 
Şekil 54: Adem ve Havva‟nın Yaratılışları, Fildişi Panel, Lyons, Museé des Beaux-Arts 

 ......................................................................................................................................... 93 
Şekil 55: Adem‟in Yaratılışı (detay), Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Ahdamar, Van  ... 94 
Şekil 56: Tanrı‟nın Adem‟e Cennet‟i Tanıtması ve İhtarı, San Marco Atrium Mozaiği, 

Venedik ........................................................................................................................... 95 
Şekil 57: Seraglio Octateuchu, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı Sahnesi, 

G.İ.8,  fol. 42r, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi ........................................................... 96 
Şekil 58: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 

Venedik ........................................................................................................................... 98 
Şekil 59: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, Carrand Diptik, 4-5. Yüzyıl, Floransa, 

Museo Nazionale del Bargello ........................................................................................ 99 
Şekil 60: Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde Hakim Kılması, Ahdamar Kutsal Haç 

Kilisesi, Kubbe Kasnağı, Ahdamar, Van  ..................................................................... 101 

Şekil 61: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Doğu 

Cephesi, 10. Yüzyıl. Ahdamar, Van  ............................................................................ 102 

Şekil 62: Havva‟nın Yaratılışı, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, Venedik .......... 104 
Şekil 63: Havva‟nın Yaratılışı, Capella Palatina, 1154-1166, Palermo, Sicilya ........... 107 
Şekil 64: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Vatikan gr. 746 no.lu  Octateuch, fol. 37r, Rome, 

Biblioteca Apostolica Vaticana ..................................................................................... 108 
Şekil 65: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü,  . Octateuch, cod. Plut. 5.38, fol. 6r,  

Floransa, Biblioteca Medicea-Laurenziana ................................................................... 110 

Şekil 66: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Fildişi Panel, Lyons, Museé des Beaux-Arts .. 111 
Şekil 67: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Ohio, Cleveland Museum of Art  ................... 111 
Şekil 68: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi Güney 

Cephe Kabartma Friz, Sağ Kanat . ................................................................................ 112 
Şekil 69: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi Güney 

Cephe Kabartma Friz .................................................................................................... 112 
Şekil 70: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Yaratılış Kubbesi, 

Ahdamar, Van ............................................................................................................... 114 
Şekil 71: Havva‟nın Yaratılışı, Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, Metohija .. 115 
Şekil 72: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, Cotton Genesis, fol. 3r , MS Cotton Otho 

B.6, London, British Library ......................................................................................... 117 
Şekil 73: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 

Venedik ......................................................................................................................... 118 
Şekil 74: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, Vivian  İncili, fol. 10v, Paris, Bibliothéque 

Nationale. ...................................................................................................................... 119 
Şekil 75: Havva‟nın Adem ile TanıştırılmasıAugustinus, Hildesheim Bronz Kapı, 

Hildesheim Katedrali, Hildesheim ................................................................................ 120 



xiii 
 

Şekil 76: Havva‟nın Adem‟le Tanıştırılması, Decani Kilisesi, Demetrios Parekklesionu, 

Metohija ........................................................................................................................ 121 
Şekil 77: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü (detay), Dura Europos, 

Vaftizhane, Suriye ......................................................................................................... 124 
Şekil 78: Düşüş, Via Latina Katakompu, Cubiculum A, Roma  ................................... 125 
Şekil 79: Düşüş, Via Latina Katakompu, Cubiculum M, Roma ................................... 125 

Şekil 80: Düşüş, Petrus ve Marcellinus Katakompu, Roma ......................................... 126 
Şekil 81: Düşüş, Adem ve Havva‟nın Düşüşü (detay) Junius Bassus Lahiti, Roma, 

Museo Storica del Tesoro della Basilica di San Pietro  ................................................ 127 
Şekil 82: Düşüş ve Suçun İnkarı, Suriye Kaynaklı Zemin Mozaiği, Ohio, Cleveland 

Museum of Art .............................................................................................................. 129 

Şekil 83: Adem ve Havva‟nın Düşüşü, Çıplaklığını Bilmesi ve Kendini Gizlemesi, 

Vienna Genesis, Theol. gr. 31, fol. 1r, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek .... 130 
Şekil 84: Düşüş, Havva‟nın Baştan Çıkarılması, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 

Venedik ......................................................................................................................... 131 
Şekil 85: Düşüş, Adem‟in Baştan Çıkarılması, San Marco Kilisesi Atrium Mozaiği, 

Venedik ......................................................................................................................... 132 
Şekil 86: Baştan Çıkarma ve Düşüş, Hildesheim Katedrali‟ndeki Bronz Kapı, 

Hildesheim .................................................................................................................... 134 
Şekil 87: Düşüş Sahnesinden Kalan Havva Figürü, Autun, Museé Rolin .................... 135 

Şekil 88: Düşüş, Baştan Çıkarılma (detay), Grandval İncili, Add. 10546, fol. 5v, 

London, British Museum  ............................................................................................. 136 
Şekil 89: Düşüş, Baştan Çıkarılma (detay), Salerno Paliotto, Fildişi Panel, Salerno 

Katedrali, Salerno .......................................................................................................... 137 
Şekil 90: Günaha Davet ve Düşüş, Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v, İstanbul, 

Topkapı Sarayı Müzesi  ................................................................................................ 138 
Şekil 91: Düşüş (detay), Leo İncili, Regina gr.1, fol. 2r, Roma, Biblioteca Vaticana .. 139 
Şekil 92: Günaha Davet, Düşüş ve Cennet‟ten Kovuluş, Paris, gr. 1208, fol. 47r,  Paris, 

Bibliothèque Nationale de France  ................................................................................ 140 
Şekil 93: Baştan Çıkarılma, Düşüş (detay) Ioannes Klimakos, The Heavenly Ladder, 

Vaticana gr. 394, fol. 78r, Roma, Biblioteca Vaticana ................................................. 141 

Şekil 94: Düşüş (detay), Atina gr. 211,  Ioannes Chrysostomos‟un Homilyeleri, fol. 53r, 

Atina  ............................................................................................................................. 142 
Şekil 95: Düşüş, Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey, Darmstadt, Hessisches 

Landesmuseum  ............................................................................................................. 143 
Şekil 96: Günaha Teşvik ve Düşüş (detay), Ayasofya Kilisesi, Cephe Kabartması,  

Trabzon . ....................................................................................................................... 144 
Şekil 97: Düşüş (detay), Decani Kilisesi, Demetrios Parekklesionu, Metohija ........... 145 
Şekil 98: Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını Bilmesi, San Marco Kilisesi, Atrium 

Mozaiği, Venedik .......................................................................................................... 147 
Şekil 99: Tanrı‟nın Öfkelenmesi ve Adem ve Havva‟nın Kendini Gizlemesi, San Marco 

Kilisesi, Atrium Mozaiği, Venedik ............................................................................... 148 
Şekil 100: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi, San Marco 

Kilisesi, Atrium Mozaiği,Venedik ................................................................................ 149 
Şekil 101: Adem ve Havva‟nın Tanrı Tarafından Giydirilmesi, San Marco Kilisesi, 

Atrium Mozaiği,Venedik ............................................................................................... 150 
Şekil 102: Çiftin Çıplaklığını Bilmesi ve Kendini Tanrı‟dan Gizlemesi (detay), Vienna 

Genesis, Theol. gr. 31, fol. 1r, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek ................ 151 



xiv 
 

Şekil 103: Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Cezalandırması (detay), Vienna Genesis, Theol. 

gr. 31, fol. 1v, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek ......................................... 152 
Şekil 104: Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Cezalandırması ve Yılanı Lanetlemesi, 

Hildesheim Bronz Kapı, Hildesheim Katedrali, Hildesheim ........................................ 153 
Şekil 105: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Cennet‟ten Kovuluşu  (detay), Paris 

gr. 510, fol. 52v. Paris, Bibliothèque Nationale ............................................................ 154 

Şekil 106: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenişi, Sacra 

Parallela, Paris gr. 923, fol. 69r, Paris, Bibliothèque Nationale .................................. 155 
Şekil 107: Tanrı‟nın Adem‟e Seslenişi (detay), Fildişi Rosette Kutu, Arka Yüzey, 

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum  ....................................................................... 157 
Şekil 108: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını Bilmesi, Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 

46r, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi ........................................................................... 157 
Şekil 109: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını Bilmesi, Fildişi Panel, Berlin, Staatliche 

Museum ......................................................................................................................... 158 

Şekil 110: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi, Seraglio 

Octateuchu, G.İ.8, fol. 47r, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi  ..................................... 159 
Şekil 111: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi (detay), 

Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, Metohija .................................................... 160 

Şekil 112: Cennet‟ten Kovuluş, Via Latina Katakompu, Cubiculum B, Roma  ........... 161 
Şekil 113: Cennet‟ten Kovuluş (detay), San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği,Venedik

 ....................................................................................................................................... 162 
Şekil 114: Cennet‟ten Kovuluş, Vienna Genesis, Theol. gr. 31,  fol. 1v, Viyana, 

Österreichische Nationalbibliothek. .............................................................................. 165 

Şekil 115: Cennet‟ten Kovuluş, Smyrna Octateuchu, Evangelical School, cod. A.I, fol. 

16r  ................................................................................................................................ 166 

Şekil 116: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Paris gr. 510, fol. 52v, Paris, Bibliothèque 

Nationale ....................................................................................................................... 167 
Şekil 117: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey, Cleveland 

Museum of Art, Ohio .................................................................................................... 168 
Şekil 118: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Ioannes Klimakos, The Heavenly Ladder, 

Vatikan gr. 394, fol. 78r,  Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana  .............................. 169 

Şekil 119: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Paris, gr. 1208, fol. 47r, Paris, Bibliothèque 

Nationale  ...................................................................................................................... 170 
Şekil 120: Cennet‟ten Kovuluş, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Kubbe Kasnağı, 

Ahdamar ........................................................................................................................ 171 
Şekil 121: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi, Güney 

Cephe Kabartma, Sol Kanat, Trabzon .......................................................................... 172 
Şekil 122: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün Çizimi, Trabzon-Ayasofya Kilisesi, 

Güney Cephe Kabartma, Sol Kanat, Trabzon ............................................................... 172 
Şekil 123: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu,  

Metohija  ....................................................................................................................... 173 

Şekil 124: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Grandval İncili,  Add. 10546, fol. 5v, 

Londra,  British Museum . ............................................................................................ 175 

Şekil 125: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Vivian İncili,. lat. 1, fol. 10v, Paris, 

Bibliothéque  Nationale ................................................................................................ 175 
Şekil 126: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), San Paolo İncili, fol. 7v, Roma, San Paolo 

Fuori le Mura  ............................................................................................................... 176 



xv 
 

Şekil 127: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Bamberg İncili, fol. 7v, Bamberg, Staatliche 

Bibliothek 1 (AI.5)  ....................................................................................................... 176 
Şekil 128 a-b: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları (detay), San Marco Kiliesi, 

Atrium Mozaiği, Venedik  ............................................................................................ 177 
Şekil 129 a-b: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları, Fildişi Panel, New York, 

Metropolitan Museum ................................................................................................... 179 

Şekil 130: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları, Rosette Fildişi Kutu (Sağ Uç), 

St. Petersburg, Hermitage Museum  ............................................................................. 180 
Şekil 131: Adem ve Havva‟nın Yapmakla Yükümlü Oldukları İşler, Smyrna 

Octateuchu, fol. 15v, Evangelical School, A.1 ............................................................. 181 
Şekil  132: Havva‟nın Yaratılışı (detay), San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, Venedik

 ....................................................................................................................................... 191 
Şekil 133: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Seraglio Octateuchu, fol. 42v ....................... 193 
Şekil 134: Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını Bilmesi, Vatikan gr. 746 no.lu 

Octateuch, fol. 40v, Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana ........................................ 194 
Şekil 135: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi (detay), 

Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 47r,  İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi ....................... 195 
Şekil 136: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, 

1338-1347, Metohija  .................................................................................................... 196 
Şekil 137: Havva‟nın Yaratılışı, Millstatt Genesis, Klagenfurt, Museen. Cod. 6, 19, fol. 

9v  .................................................................................................................................. 197 
Şekil 138: Havva‟nın Yaratılışı (detay, ortada), Berlin Fildişi Levha, Berlin-Dahlem, 

Skulpturenabteilung der Staatlichen Museen ................................................................ 197 

Şekil 139: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Salerno Paliotto, Fildişi Panel, Salerno 

Kathedrali, Salerno ........................................................................................................ 198 

Şekil 140: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Hortus Deliciarum, fol. 17r, Strasbourg, 

Bibliothèque de la Ville  ............................................................................................... 198 
Şekil 141: Düşüş Sahnesinden Kalan Havva Figürü (detay), Autun, Museé Rolin  ..... 207 

Şekil 142: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v,  

İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi .................................................................................. 213 

Şekil 143: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Speculum Humanae Salvationis, fol. 4r, 

Viyana, Österreichische Nationalbibliothek . ............................................................... 214 
Şekil 144: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v, 

İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi .................................................................................. 215 
Şekil 145: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Hildesheim Katedrali‟ndeki Bronz Kapı, 

Hildesheim .................................................................................................................... 216 

Şekil 146: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını Bilmesi (detay), San Marco Kilisesi, 

Atrium Mozaiği, Venedik ............................................................................................. 216 

 



xvi 
 

ÖNSÖZ 

 

Tezimin hikâyesi Prof. Dr. Sema Doğan‟la Bizans Minyatür Sorunları I-II derslerinde 

farklı bakış açılarıyla geliştirdiğimiz konuların zenginleşmesiyle şekillenmeye başladı. 

Beni böylesi bir konuya yönlendiren asıl etken bu derslerde sanatı besleyen pek çok 

dini, toplumsal olgu ve olayların etkileşimli bir şekilde ele alınması olmuştur. 

Sosyal bilimlerin ikinci plana itildiği, kalkınmanın sadece pozitif bilimlerin gelişimine 

bağlı endüstriyel bir süreç olduğuna inanmış, bilimsel çalışmanın pratik faydalarına 

odaklanmış bir toplumsal ortamda Bizans sanatı üzerine tematik bir çalışma yapmanın 

zoru seçmek olduğunun bilincindeydim. Bu aşamada karşılaştırmalı bir çalışma 

yapmayı denemek konusunda beni yüreklendiren, ilgi, anlayış ve hatta şefkatini hep 

üzerimde tutan Sema Hocama teşekkürü borç bilirim. 

Ülkemizde bu konuda takip edeceğimiz yeterli kaynak bulunmaması gerçeğine, 

uluslararası kaynaklara ulaşmanın zorluğu eklendiğinde araştırma ve okuma dönemleri 

sıklıkla sekteye uğramıştır. Teknolojinin sunduğu nimetler ile dünyanın çeşitli 

bölgelerinden imdadıma yetişerek bu zorlukları aşmamda büyük katkıları bulunan, 

akademisyen dostlarıma teşekkür ederim. 

Bu çalışmayla elde ettiğim belki de en büyük kazanım beraber hareket etme, 

yardımlaşma gibi insani değerlerin bilimsel çalışmalarda da yaşatılabileceğini görmek 

olmuştur. 

Güzel şeyler çilesiz ve neşesiz olmuyor. Hamilelikten itibaren bana her türlü zorluğa 

rağmen güç veren kızım Asya hep yanımdaydı. İyi ki vardı. Sanat Tarihi Yüksek lisans 

eğitimime başlamam konusunda ısrar ederek beni destekleyen ve yaşadığım her türlü 

zorlukta bana güç veren eşime şükranlarımı sunarım. Ailemde bana destek olan, 

özellikle de tez aşamamın en yoğun günlerine uykusuz geçen gecelerin de eklendiği 

süreçte, dinlenmemi sağlayan anneme teşekkür ederim. 

 

Şükran ÜNSER 

Haziran, 2013 

Ürgüp 



1 
 

GĠRĠġ 

Adem ile Havva‟nın Yaratılış öyküsü Hıristiyanlık öncesinde Yahudi toplumundan 

başlayarak Hıristiyanların yaşamlarının birçok alanında etkisini göstermiştir.  Çiftin 

Cennet‟in içinde ve dışındaki yaşamları, özellikle işledikleri günah, teoloji, edebiyat ve 

sanatın temelini oluşturan başlıca konular arasında yer almıştır. Hıristiyan teolojisinin 

gelişimine büyük katkısı olan öykü özellikle Hıristiyanlığın erken döneminde din 

adamlarınca yoğun bir şekilde tartışılmıştır.  

Çalışmamızın konusunu Adem ve Havva‟nın yalnızca Yaratılış öyküsü ve ona ait 

sahneler oluşturmaktadır. Adem ve Havva‟nın eşlik ettiği en önemli sahnelerden biri 

olan Anastasis sahnesi çalışmamızda yer almamaktadır. Geniş kapsamlı ve ayrı bir 

çalışma gerektiren bu önemli sahnenin çalışmamızın sonraki aşamalarında incelenmesi 

planlanmaktadır.  

Çalışmamız dört ana bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümünde Yaratılış öyküsünün 

teolojik yorumlarına yer verilmiştir. Teoloji konusu ayrı bir uzmanlık gerektirdiğinden 

konu çok fazla geniş tutulmamış, yalnızca tez kapsamında gerekli gördüğümüz 

noktalardan kısaca söz edilmiştir. Bölüm, daha çok Hıristiyanlığın erken dönemlerinde 

yoğun olarak görülen, çeşitli din adamları tarafından Yaratılış öyküsü etrafında yapılan 

yorumları içermektedir. Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsüne ilişkin en kritik 

noktalar üzerinde yapılmış yorumlara yer verilmiştir. Özellikle Havva‟nın Yaratılış 

öyküsündeki konumu ve günah eylemindeki rolü üzerinde durulmuş, Havva‟yla ilgili 

geliştirilen bazı olumsuz düşüncelere yer verilmiştir. Tezimiz Bizans sanatı kapsamında 

ele alınmasına karşın, Latin Hıristiyanlığının temelini oluşturan Augustinus‟un 

düşünceleri de çalışmamızda önemli bir rol oynamaktadır. Dini sanat eserlerinin o dinin 

teolojisinden bağımsız olarak gelişemeyeceği ve incelenemeyeceği düşüncesinden 

hareketle, yer yer Doğu ve Batı Hıristiyan Kilisesi karşılaştırılmıştır. Böylece dini 

konulu eserleri oluşturan düşünce yapısındaki farklar göz önünde bulundurularak, 

eserlerde işlenen konulardaki değişik tercihler ve vurgulanan noktaların daha iyi 

anlaşılacağı düşünülmektedir. Bölüm dört başlık altında toplanmaktadır. İlk başlık 

altında cinsiyet kavramı etrafında çiftin Yaratılış öyküsündeki yerine işaret edilmiş, 

“kadın-erkek eşitliği” etrafında yapılan çeşitli yorumlardan bahsedilmiştir. İkinci başlık 

altında Tanrı‟nın yasak ağaçla ilgili uyarısı ve yasağın ihlal edilişinde Havva‟ya 



2 
 

yüklenen sorumluluğa değinilmiştir. Üçüncü başlık altında ise bir öncekiyle ilişkili olan, 

Adem‟in günahı işlemesinde Havva‟nın rolüyle ilgili geliştirilen bazı önemli 

yorumlardan bahsedilmiştir. Dördüncü başlıkta Hıristiyan teolojisinde Adem ve Havva 

ile ilgili en önemli konuya, çiftin günaha düşüşü çerçevesinde geliştirilen “ilk günah 

doktrini” konusuna yer verilmiştir. 

İkinci bölümde Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünden sahnelerin yer aldığı bazı 

önemli eserler tanıtılmıştır. Eserler özelliklerine göre dört ayrı başlık altında 

incelenmiştir. İlk başlık altında Erken Hıristiyan Dönemi‟ndeki Sembolik Özellikteki 

Sahnelere yer verilmiştir. Dönem içerisinde sahne benzer üslup ve ikonografi 

özellikleriyle tasvir edilmiştir. Bu nedenle sahnelerin görüldüğü katakomp, lahit ve 

çeşitli küçük el sanatı örnekleri dönemsel olarak değerlendirilmiştir. Söz konusu eserler 

tek tek tanıtılmamıştır. Ancak Dura Europos örneği birtakım özelliklerinden dolayı 

diğerlerinden biraz daha farklı tutulmuştur. İkinci başlık altında sahnelere yer veren el 

yazmaları örnekleri tanıtılmıştır. Siklusun geniş bir anlatımının yer aldığı Cotton 

Genesis el yazması çalışmamızda büyük önem teşkil etmektedir. Kendi adıyla anılan 

resim programı daha sonra pek çok sanat eserinde etkili olmuştur. Bunların birçoğu ise 

Bizans‟tan ziyade Batı kökenlidir. Bu nedenle, Cotton Genesis ile aralarında 

ikonografik bağlantılar kurulan Batı‟dan bazı önemli örnekler de çalışmamızda yer 

verilmiştir. Üçüncü başlık altında öykünün tasvirleriyle karşılaştığımız fildişi kutu ve 

panel örnekleri tanıtılmıştır. Dördüncü başlık altında ise sahnelerin bulunduğu anıtsal 

mimari eserlerden bazı önemli örneklerden bahsedilmiştir. Bu bağlamda, özellikle 

doğrudan Cotton Genesis model alınarak resmedildiği kabul edilen Venedik-San Marco 

Kilisesi‟ndeki Yaratılış kubbesi önemlidir. Bizans ikonografisi etkisiyle oluşturulan 

siklusa ait sahneler çalışmamızda geniş yer kaplamaktadır. Burada yer alan Yaratılış 

siklusu, Ortaçağ‟ın teolojik tartışmalarını günümüze taşıyan ve Havva üzerindeki 

düşmanca yargıları gözler önüne seren araştırmacı Jolly‟nin çalışması
1
 da göz önünde 

bulundurularak incelenmiştir.  

                                                 
 
1
 Jolly, P. H. (1997). Made in God's Image? Eve and Adam in the Genesis Mosaics at San Marco, Venice. 

Los Angeles: Berkeley.  

 



3 
 

Sahnelerin yer aldığı eserlerin genel özellikleriyle tanıtılmasının ardından, dördüncü 

bölümde sahneler kronolojik olarak gruplandırılarak örneklendirilmiştir. Bu sahneler 

sırasıyla: Adem‟in Yaratılışı, Adem‟ e Cennet‟in Tanıtılması, Adem‟in Hayvanları 

İsimlendirmesi, Havva‟nın Yaratılışı, Havva‟nın Adem‟le Tanıştırılması, İlk Günah ve 

Düşüş, Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını Bilmesi, Suçlarını İnkâr Etmesi ve 

Cezalandırılması, Cennet‟ten Kovuluş ve Yeryüzündeki Uğraşlar‟dır. Sahnelere verilen 

örnekler eserlerin tarihlerine göre kronolojik olarak değil, daha çok birbirleriyle 

benzerlik, birbirlerinden ayrıldıkları noktalar ve önem sıralarına göre verilmiştir. Bu 

anlamda Cotton Genesis ve Cotton Genesis ailesinin özelliklerini taşıyan eserlere 

öncelik verilmiştir. Ayrıca eserlerde yer alan sahnelerin hepsi örneklendirilmemiş, konu 

açısından önemli olan örneklere yer verilmiştir.   

Dördüncü bölüm tezimizin değerlendirme kısmını kapsamakta ve dört başlık altında 

toplanmaktadır. İlk başlık altında, ikinci bölümde yer verilen, Adem ve Havva‟nın 

Yaratılış öyküsü‟nü konu alan sanat eserlerinin genel bir değerlendirilmesi yapılmıştır. 

Erken Hıristiyan Dönemi‟nden itibaren görülmeye başlayan çiftin öyküsüne dair 

sahnelerin Bizans sanatındaki yeri tartışılmış, anıtsal mimari eserlerde tercih 

edilmemesinden bahsedilmiştir. Batı sanatından örnekler paralelliğinde, Bizans‟a ait bir 

el yazmasının neden Bizans sanatı yerine Batı sanatında kopyalandığı ve daha yaygın 

olduğu sorusu yöneltilmiştir. İkinci başlık altında tasvirlere, çiftin cinsel kimliğini ve 

kadın-erkek eşitliğini yansıtma durumları açısından yaklaşılmıştır. Bu noktada, bilhassa 

Havva üzerinde durulmuş, tezimizin teolojiyle ilgili olan ikinci bölümündeki yorumlara 

başvurulmuştur. Önemli gördüğümüz bazı sahneler üç alt başlık halinde gruplandırılmış 

olup, bunlar sırasıyla Havva‟nın Yaratılışı, İlk Günah ve Düşüş ve Adem ve Havva‟nın 

Yeryüzündeki Uğraşlarıdır. İkinci alt başlık altında ayrıca Yaratılış öyküsündeki önemli 

figürlerden biri olan yılan üzerinde durulmuştur. Yılan ve Havva arasında kurulan 

paralelliğe değinilerek ikili arasındaki ilişkiyi yansıtan bazı sanat eserlerine işaret 

edilmiştir. Ayrıca, 19. yüzyılda Yaratılış öyküsünün farklı bir çözümlemesini yapan 

bazı feminist yazarların düşüncelerine de yer verilmiştir. Feminist yazarların yorumları 

Bizanslı bazı kilise babalarının fikirleriyle karşılaştırılarak aralarındaki ilginç benzerliğe 

dikkat çekilmiştir. Üçüncü başlık altında öykünün liturjik öneminden bahsedilmiştir. 

Ayrıca “Havva ve ölüm ilişkisi” üzerinde durulmuş, bu ilişkinin yer aldığı düşünülen 

bazı sanat eserleri incelenmiştir. Bölümün son başlığı ise “tipoloji” konusunu 



4 
 

kapsamaktadır. İlk başlık altında Adem ile İsa arasında, ikinci başlık altında ise Havva 

ile Meryem arasında kurulan tipolojik ilişki konusuna yer verilmiştir. 

Yaptığımız araştırmalarda Bizans sanatında doğrudan Adem ve Havva‟nın Yaratılış 

öyküsünden sahneleri konu alan bir çalışmaya rastlanmamıştır. Ancak konuyu genel 

olarak Hıristiyan sanatında ele alan bazı yayınlar bulunmaktadır. Bunların başında 

Esche, S. (1957). Adam und Eva- Sündenfall und Erlösung, L. Schwann (Ed.). 

Düsseldorf gelmektedir. Ayrıca aşağıda listelediğimiz kaynaklar sahneleri belli sanat 

eserleri üzerinden incelemekle beraber konuyla ilgili önemli dökümanlardır: Kessler, 

H.L. (1971). Hic Homo Formatur: The Genesis Frontispieces of the Carolingian Bibles. 

Art Bulletin, 53(2), 143-60; Mathews, T. F. (1982). The Genesis Frescoes of 

Aghtamar. Revue des études arméniennes, 16, 245-57; Jolly, P.H. (1997). Made in 

God's Image? Eve and Adam in the Genesis Mosaics at San Marco, Venice. Los 

Angeles: Berkeley; Eastmond, A. (1999). Narratives of the Fall: Structure and Meaning 

in the Genesis Frieze at Hagia Sophia, Trebizond. Dumbarton Oaks , Vol. 53 s. 219-

236. 

Çalışmamız boyunca dünyanın pek çok yerinden konuyla ilgili akademisyenle 

görüşülmüştür. Bunların başında Philipps-Marburg Üniversitesi Hıristiyan Arkeolojisi 

ve Bizans Sanat Tarihi bölümü öğretim üyeleri Prof. Dr. Guntram Koch ve Heidemarie 

Koch gelmektedir. Kendileriyle tez süresi boyunca fikir alışverişinde bulunmuş ve 

birçok kez sözlü görüşme yapılmıştır. Özellikle sahnelerin bulunduğu Erken Hıristiyan 

Sanatı‟ndan örnekler ve ayrıca Ahdamar, Trabzon, Sırbistan, Sicilya ve Venedik gibi 

bölgelerde karşımıza çıkan sikluslar değerlendirilmiştir. Türkiye‟de bulamadığımız ve 

ulaşmakta zorluk çektiğimiz görsel veya yazılı birçok materyali bizimle paylaşmışlardır. 

Bunun yanında, konuyla ilgilenen birçok araştırmacıyla tanışmamızı sağlayarak bu 

kişilerle tezimizin ilgili kısımlarında görüşmemize vesile olmuşlardır. 

Tez çalışmasına konuyla ilgili kapsamlı bir kütüphane ve müze araştırmasıyla 

başlanmıştır. Başta Ankara‟da İngiliz Arkeoloji Araştırma Enstitüsü, Bilkent ve 

Hacettepe Üniversitesi Kütüphanesi olmak üzere, İstanbul Atatürk Kütüphanesi ve 

Topkapı Müzesi‟nde taramalar yapılmıştır. Bunun yanında internet üzerinden özellikle 

tezimizde kullandığımız görseller için Princeton Üniversitesi veritabanı ve Alman 

Kütüphane Servisi Kubitat‟tan yararlanılmıştır. Bu vesileyle, Princeton Üniversitesi 



5 
 

veritabanında yaptığı ayrıntılı taramayla tezime büyük katkıda bulunan arkadaşım Ferda 

Barut‟a teşekkürlerimi iletmek isterim. Tezde kullandığımız görsellerin bulunduğu 

Paris, Bibliothèque Nationale de France, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek, 

Ohio, Cleveland Museum of Art ve Washington, Dumbarton Oaks  ile görüşülerek 

görsellere birinci elden ulaşım sağlanarak bunların kullanım izinleri alınmıştır. 

Görüşmeler sonucu gösterdikleri anlayış ve destek için ilgili müze ve kütüphane 

yetkililerine teşekkür ediyoruz. Ayrıca çeşitli üniversitelerden hocalarla sözlü ve yazılı 

olarak internet üzerinden görüşmeler yapılmıştır. Öncelikle, tez çalışmasına başlamadan 

önce ve tez süresince farklı zamanlarda Courtauld Sanat Enstitüsü Sanat Tarihi 

Bölümü‟nden Antony Eastmond ile görüşülmüştür. Kendisi konuyla ilgili incelenmesi 

gereken yayın listesini göndererek kaynaklarla ilgili açıklamalar ve yönlendirmeler 

yapmıştır. Konuyla ilgili yayını bulunan Skidmore Üniversitesi Sanat Tarihi 

Bölümü‟nden Penny Howell Jolly ile görüşülerek fikir alışverişinde bulunmuştur. 

Birmingham Üniversitesi Bizans Sanatı Bölümü‟nden Leslie Brubaker ile görüşülerek 

özellikle Decani Kilisesi‟nde yer alan sahnelerle ilgili birtakım sorular yöneltilmiştir. 

Brubaker konuyla ilgili olarak bizimle pek çok materyal paylaşmıştır. Bizans Sanatı‟nda 

Kadın İkonografisi ile ilgili çalışmalar yapan Israil Üniversitesi (The Open University of 

Israel) Edebiyat, Dil ve Sanat Bölümü‟nden Mati Meyer ile tez boyunca irtibat halinde 

olunmuştur. Balkan Araştırma Enstitüsü‟ne bağlı, sanat tarihçi ve Sırbistan-Jagodina 

Bölgesel Müzesi‟nde üst düzey küratörlük yapan Branislav Cvetkovic tezimizle ilgili 

birçok konuda yardımını esirgememiştir. Konuyla ilgili daha önce araştırmalar yapmış 

biri olarak ayrıca bize çeşitli okumalar tavsiye etmiştir. Özellikle Türkiye‟de ulaşma 

imkânımız olmayan ve Decani Kilisesi başta olmak üzere konumuzla alakalı 

Balkanlarda bulunan eserlerle ilgili birçok makale, kitap ve görsel paylaşımında 

bulunmuştur. Ayrıca dilini çözmekte zorlandığımız Sırpça tercümelerle de bizi 

aydınlatmış ve fikirleriyle her zaman bize destek olmuştur.  

  



6 
 

1. BÖLÜM 

YARATILIġ ÖYKÜSÜNÜN TEOLOJĠK OLARAK ELE ALINIġI 

 

Hıristiyanlığın neredeyse ilk dört yüzyılı Tekvin 1-3‟de geçen Yaratılış öyküsü 

etrafında özgürlük tartışmaları yapılmış ve öyküyle verilmek istenen asıl mesajın 

özgürlük olduğu düşünülmüştü
2
. Bu tür özgürlüklerin asıl kaynağı ise insanın kendini 

yönetmek idi. 4. yüzyılın sonuna doğru Augustinus (MS 354-430) ile birlikte mesaj 

tamamen değişmeye başladı. Baskı altında olan Hıristiyanlığın artık serbest olmasının 

(MS 313) ardından imparatorluğun resmi dini olmasıyla pek çok şey değişti. Bir 

zamanlar eziyet gören ve tutuklanan piskoposlar artık vergi alan, prestij sahibi, birçok 

güç ve yetki sahibi insanlardı. Batı Hıristiyanlığının en büyük öğreticilerinden biri olan 

Augustinus, öykü üzerinde çok fazla durarak Hıristiyanlığa yeni bir boyut getirdi.  

Adem ve Havva‟nın öyküsünü ondan önce okuyan Yahudi
3
 ve Hıristiyan‟dan çok farklı 

okuyarak, kendisinden sonra gelecek olan Hıristiyanlar üzerinde çok büyük etki yarattı. 

İnsanlığın özgürlüğü gibi algılanan öykü artık insanlığın tutsaklığı olarak algılanmaya 

başlamıştı. Augustinus, öyküden cinsel arzunun günah olduğu, bebeklerin ilk rahme 

düşmesiyle beraber ilk günah illetine bulaşarak hastalandığını ve Adem‟in günahının 

tüm özü
4
 çürüttüğü şeklinde sonuçlar çıkardı. Kısacası Augustinus, Pavlus‟un 

Romalılara mektubundaki ifadelerinin izinden giderek Adem‟in günahının insanlığa 

ölümü getirdiğini, ahlaki özgürlüğümüzü yitirdiğimizi, cinsel eylemlerimizin 

kirlendiğini ve kendimizi yönetebilme özgürlüğümüzü kaybettiğimizi savunarak 

Düşüş‟le ilgili çok karanlık bir tablo çizmiştir (Pagels, 1988, s. 99-126).  

                                                 
2
 E. Pagels Hıristiyanlığın ilk 4 yüzyıllık döneminde Hıristiyanların Adem ve Havva‟nın Yaratılış 

öyküsünü nasıl yorumladıklarını incelediği çalışmasında, Hıristiyanlığın ilk dönemleri içerisinde 

değişkenlik gösteren cinsellik, evlilik, eşitlik, insan doğası ve insan özgürlüğü gibi kavramları ele 

almaktadır. Ayrıca Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün tüm bu süreçlerdeki öneminden 

bahsetmektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Pagels, E. (1988). Adam, Eve and The Serpent (1.baskı). New 

York: Random House. 
3
 Yeni Ahit‟te İsa‟nın bizzat kendisi Adem ve Havva‟nın öyküsünden yalnızca bir kez bahsetmiştir. 

Kendisine Yahudi yasasına göre boşanmanın yasal dayanaklarına dair bir soru yöneltildiğinde 

karşısındakiler beklemedikleri bir yanıtla karşılaşmıştır (Pagels, 1988, s. XXII): “ Ve Ferisiler onu 

deneyerek gelip dediler: Her sebeple karısını boşamak caiz midir? / İsa cevap verip dedi: Başlangıçtan 

yaratan onları erkek ve dişi yarattığını, / ve: ‘Bunun için insan babasını ve anasını bırakacak, ve karısına 

yapışacaktır; ve ikisi bir beden olacaktır,’ dediğini okumadınız mı? / Şöyle ki, onlar artık iki değil, fakat 

bir bedendirler. İmdi Allah’ın birleştirdiğini insan ayırmasın” (Matta 19: 3-6). 
4
 İngilizce nature (physis) olarak geçen terminolojik ifade, kimi zaman “insan doğası, tabiatı, ruhu” 

şeklinde karşılık bulurken, burada “öz” olarak kullanmanın doğru olabileceğini düşünmekteyiz. 



7 
 

Adem ile Havva‟nın öyküsü Hıristiyanlık tarihi boyunca farklı şekillerde ele alınmış 

olmakla beraber öykülerinin merkezinde insanlığın günaha düşerek mükemmeliyetten 

çıkma konusu yer almıştır. Hıristiyan düşünce sistemi havari Pavlus‟un, özellikle 

Romalılara yazdığı mektubundaki ifadelerin etkisiyle Aden bahçesinde işlenen günahla 

ilgilenerek ilk günah doktrinini geliştirmiştir. Eski Ahit‟te ve İsa‟nın söylemlerinde ilk 

günah doktrinine işaret eden bir nokta olmamasına rağmen, öğretiyi temellendiren 

Pavlus olmuştur (Anderson, 2009, s. 348). 

Adem ve Havva‟nın öyküsünü yorumlayarak günahın ve ölümün dünyaya girişinin 

temellerini açıklayan Pavlus düşüncelerini Hıristiyan dünyasında benimsetmiştir. Ancak 

Tekvin 2:4-3:24‟de anlatılan öykü kimileri tarafından gerçek anlamıyla yorumlanırken 

kimileri öyküde anlatılanların sembolik anlamları olduğunu düşünerek metni alegorik 

olarak yorumlamayı tercih etmiştir ya da her iki biçimi sentezleyerek okumuşlardır
5
. 

                                                 
5
 Yaratılış konusunda olduğu gibi Patristik yazarlar tarafından Yeryüzü Cenneti olarak da tanımlanan 

Aden ile ilgili hem alegorik hem de gerçek anlamıyla yorumlar yapılmıştır. Origen 3. yüzyılda yaptığı 

yorumlarında Cennet‟teki Adem‟i kilisede vaftiz olmuş birine benzetirken, Cennet‟te bahsedilen ağaçların 

fiziksel olarak var olmadıklarını ileri sürmektedir. Özellikle havari Pavlus‟un rüyetindeki “üçüncü gök” 

tanımından yola çıkarak yaptığı yeryüzü cenneti yorumlamasından dolayı suçlanmıştır (Pavlus‟un 2. 

Korintoslulara mektubunda, 12:2-4, şöyle bir ifade geçer:  

“On dört yıl önce, Mesih’te bir adam (bilmem, bedende mi, Allah bilir), üçüncü göğe kadar kapılıp 

götürülmüş böyle bir adam bilirim./ Ve böyle bir adam bilirim ki (bedende mi, bedenden hariç mi, 

bilmem, Allah bilir), / Cennet’e kapılıp götürüldü, ve insana söylemek caiz olmayan söylenmez sözle 

işitti”. Burada geçen “üçüncü gök” ifadesi Origen tarafından Aden olarak yorumlanmıştır ve Origen‟in 

yaptığı bu ilişkilendirmeden dolayı Pavlus‟un rüyeti daha sonra yapılan “yeryüzü cenneti” tartışmalarında 

çok büyük bir rol oynamıştır). Ambrose, yeryüzü cennetini alegorik olarak yorumlayan en önemli isim 

olup, kendisi tarafından yaklaşık MS 378‟de kaleme alınmış olan De Paradiso (Poorthuis, 1996, s. 125). 

Origen gibi Cennet belleği kazanmakta olduğunu ve aynı insanın yükselen erdemi sayesinde -Pavlus‟un 

“Cennet‟e kapılıp götürülen” adam ifadesinin etkisiyle- tekrar “Cennet‟e kapılabileceğini” ifade 

etmektedir. Salamis piskoposu Epiphanios (MS 315-403) ise Origen‟in Cennet algısını sert bir dille 

eleştirerek onun yerine Cennet‟i gerçek anlamıyla okuyarak bahsedilen her şeyi duyularımızla 

hissedebileceğimizi, örneğin Cennet‟teki ırmakları görebileceğimizi ve onlardan su içebileceğimizi ifade 

eder. Kyruslu Theodoret de Adem‟in hayvanlar üzerinde hüküm verme yetkisini erdemli insanın 

güçleriyle ilişkilendirerek Cennet‟e alegorik bir yorum getiren isimlerden olmuştur. Theodoret Tekvin ile 

ilgili bazı sorulara yanıt aradığı 5. yüzyıla ait Questions on Genesis isimli çalışmasında Tanrı‟nın 

hayvanları yaratma gerekçesine ilginç bir yaklaşımla değinir. Tıpkı çocukları disiplinize etmek amacıyla 

ceza olarak kullandığımız sopa ve kamçı gibi Tanrı‟nın bizim tembelliğe meyilli olduğumuzu görerek bizi 

korkutmak için hayvanları yarattığını düşünür. Ancak yetişkin bir çocuğun bu tür cezalarla alay edeceği 

gibi, kendisini faziletle yetiştirmiş insanın yabani hayvanların saldırısından korkmayacağını söyler. Bazı 

erken Hıristiyan dönemi yazarlar Cennet‟i hem gerçek hem de spritüel anlamda yorumlamıştır. Büyük 

Basilius bunlardan biri olup, yaptığı bir vaazda “bir yandan Cennet‟in maddesel yönünü algılarken, diğer 

yönden onu spritüel bir biçimde alegori ederiz” diyerek her iki algılama biçimini de benimsediklerini 

göstermiştir. Augustinus de benzer biçimde Cennet‟i  “bazılarının yaptığı gibi tek bir açıdan tanımlamak 

yerine her iki algılama biçiminin kendisine uygun olduğunu” ifade etmiştir. Özetlemek gerekirse 

Epiphanius gibi Cennet‟in sadece gerçek anlamıyla algılanmasının doğru olduğunu savunanlar, her iki 

algılama biçimini ya da yalnızca alegorik yorumlamayı seçenlere kıyasla daha azdı (Maguire, 1987, s. 

363-365). 



8 
 

İskenderiye Okulu hocalarından Origen (MS 185-254?)
6
 Cennet‟i, bahçedeki ağaçları ve 

yasaklanan ağaçtan meyve yenmesini mecazi ifadeler kullanılarak yapılan benzerlikler 

olarak yorumlayıp, bunların gerçek olaylar olmadığını ifade etmektedir. Nyssalı 

Gregorios (MS 335/340-394?) insanın Tanrı‟nın suretinde yaratılışını ele aldığı 

çalışmasında Yaratılış ve Düşüş konularına ilişkin birçok spritüel noktadan 

bahsetmektedir (Anderson, 2009, s. 349). 

Yaratılış ve onunla ilgili teolojik çalışmalar Batı‟da Doğu‟da olduğundan çok daha 

sistemli olarak ele alınarak geliştirilmiştir. Augustinus‟un teolojik çalışmalarının 

temelini oluşturan Milanolu Aziz Ambrose (MS. 339-397) Eski Ahit‟in ilk kısmını 

oluşturan Tekvin metni üzerine yaptığı yorumlarla erken dönem ve Ortaçağ Batı 

teologlarını etkilemiştir. Ambrose sıklıkla yaratılış metni üzerinde vaazlar vermiş ve 

konuyla ilgili yorumlarını Yahudi filozof Philo‟un (MÖ 20- MS 50) alegorilerinden 

etkilenerek geliştirmiştir. Cennet‟in ne olduğunu, ilk insanların oradaki yaşamlarının 

nasıl olduğunu, baştan çıkarma ya da bir başka ifadeyle Günaha Davet, Düşüş ve onun 

sonuçlarını ele aldığı çalışması De Paradiso ile özellikle Augustinus‟u etkilemiştir  

(Burns, 2001, s. 71-72). 

Yaratılış konusu Ortaçağ boyunca Hıristiyan dünyasında, özellikle Batı teolojisinde 

büyük önem teşkil etmekteydi. İnsanların yaşamlarını kontrol altında tutma ve onları 

yönlendirme yetkisini elinde tutan kilise hayatın birçok kesiminde önemli bir rol 

oynamaktaydı. İnsanlığın birincil hedefi “kurtuluş”a erişmekti ve insanlığın affında 

kendisini sorumlu gören kilise gücünü bu doğrultuda kullanmak üzere yaratılış 

konusuyla yoğun bir biçimde ilgilenmekteydi. Sahip olduğu güç ve güvenin etkisiyle 

inananları dini sanat eserleriyle de etkileme gayreti içinde olan kilise yaşamın her 

alanına nüfuz etmekteydi. (Rudolph, 1999, s. 4). Hıristiyan teolojisinde Adem ve Havva 

öyküsüne dair en önemli nokta olan İlk Günah ve onunla sıkı sıkıya bağlı olan Tanrı‟nın 

vücutlaşması ve kurtuluş kavramları iki kilise tarafından çok farklı algılanmıştır. Bu 

durum çalışmamızın ilerleyen bölümlerinde göreceğimiz gibi dini konulu eserlerde 

belirleyici noktalardan olmuştur. 

                                                 
6
 MS 202-231/232 yıllarında İskenderiye Okulu‟nda hocalık yapmış olan teologun öğretileri 

Konstantinopolis Konsili‟nde (MS 553) Bizans tarafından dışlanmıştır. Ayrıntılı bilgi için bkz. Kazhdan, 

1991, s. 1534. 



9 
 

Bu doğrultuda, özellikle İlk Günah konusuna ilişkin geliştirdiği doktriniyle Bizans 

teolojisinde de etkisi görülen Augustinus‟un yorumlarına çalışmamızda yer verilmiş, 

Bizans‟ın Yaratılış‟a ilişkin teolojik yapısını daha iyi anlayabilmek için Batı 

Kilisesi‟nden ayrıldığı noktalara kısaca değinilmiştir. 

 

 

1.1. ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ SIRASINA GÖRE YORUMLANIġI 

Adem ve Havva‟nın yaratılışına ilişkin iki farklı öykünün yer alması
7
 farklı bakış 

açılarının gelişmesine neden olmuş, çeşitli din adamları, yazarlar ve sanatçılar konuya 

kendi etki alanları etrafında yaklaşarak yeni boyutlar kazandırmışlardır. 

Tekvin‟de geçen Yaratılış öyküsünün ikinci anlatımına göre kadının daha sonra ve 

erkeğin kaburga kemiğinden alınarak yaratılmış olması onun erkekten daha düşük bir 

varlıkmış gibi algılanmasına neden olmuştur. Aynı anlatımda, Havva‟yla ilgili bazı 

terim ve ifadelerin farklı anlamlar içerecek özelliklerde oluşu ve birtakım çelişkiler 

içeriyor olması da bazı problemlere yol açmıştır. Bunun yanı sıra Eski Ahit‟in İbranicesi 

ve onun Yunanca ve Latince çevirilerinden birtakım farklılıklar içeriyor olması 

beraberinde çeşitli yorum farklarını getirmiştir (Anderson, 2001, s. 80-81). 

Havva‟nın öyküdeki rolüyle beraber ortaya çıkan negatif tutumun asıl kaynağı 

Tekvin‟deki anlatımdan ziyade, Yeni Ahit‟te Pavlus‟un mektuplarından başlayarak 

Hıristiyan din adamlarının Havva‟yla ilgili geliştirdikleri çeşitli söylemlerinde 

aranmalıdır. Hıristiyan dünyasında Havva‟ya karşı olan olumsuz düşünceler Pavlus‟un 

söylemlerinden beslenmiş ve Havva ile birlikte tüm kadınlara karşı bir önyargı 

oluşmuştur. İncil‟de yer alan Pavlus‟a ait özellikle şu ifadeler insanlara Havva‟nın 

günahını hatırlatmakta ve genel olarak kadınları küçük gören bir yaklaşım içermektedir: 

“Kadın tam tabiiyetle sessizce olarak öğrensin. / Fakat kadının öğretmesine, ve erkeğe 

hakim olmasına izin vermem, ancak sükutta olsun. / çünkü önce Adem, sonra Havva 

yaratıldı; / ve Adem aldanmadı, fakat kadın aldanarak suça düştü; / fakat iman ve sevgi ve 

takdiste vekar ile dururlarsa, çocuk doğurmakla kurtulacaktır” (I.Timoteosa 2:11-15). 

Yukarıdaki bapta olduğu gibi Pavlus bir başka mektubunda da kadın ve erkeğin 

yaratılışına dair farka işaret etmektedir: 

                                                 
7
 İlk anlatım Tekvin 1:1-2:3, ikinci kısım ise 2:4‟ten başlamaktadır. 



10 
 

“…Çünkü erkek kadından değil, fakat kadın erkektendir, / çünkü erkek kadın için değil, 

fakat kadın erkek için yaratıldı” (I. Korintoslulara 11: 8-9).  

Yine Adem ve Havva öyküsüne atıfta bulunarak Pavlus Efesoslulara Mektubu‟nda şu 

ifadeleri kullanarak kadın ve erkek ilişkisindeki hiyerarşiye dikkat çekmektedir: 

“Ey kadınlar, kendi kocalarınıza Rabbe tabi olur gibi tabi olun. / Çünkü bedenin kurtarıcısı 

Mesih kilisenin başı olduğu, erkek de kadının başıdır” (Efesoslulara Mektup 5:22-24). 

Havva‟ya yönelik olumsuz düşünceler Hıristiyanlığın erken döneminden itibaren çeşitli 

din adamları tarafından dile getirilmiştir. Bu kişilere göre Havva günahın 

gerçekleşmesinde asıl sorumlu olarak görülerek ölüm ile ilişkilendirilmiştir. Suriyeli 

Ephrem (MS 306-373), “Havva bir bakireydi, ama iblis onun duvarlarını Havva‟nın 

kendi elleri vasıtasıyla delip geçti ve onun meyveleriyle insana ölümü tattırdı. Ve 

Havva, tüm yaşayanların annesi, tüm yaşayanların ölüm sebebi oldu” ve Nazianslı 

Gregorios homilye 13‟te (On the Canticle) “Havva günahıyla ölümü getirdi” şeklinde 

düşüncelerini belirtmiştir (Eastmond, 1999, s. 225).  

Klasik Batı Hıristiyan teolojisinin Yaratılış, Düşüş ve bağışlanmaya dayalı olarak 

cinsiyet yorumlarının paradigmaları, daha önce de değindiğimiz gibi 4. yüzyıl sonları ile 

5. yüzyıl başlarında Augustinus tarafından geliştirilmiştir (Ruether, 2012, s. 1). 

Augustinus doktrinini geliştirirken Pavlus‟un söylemlerinden hareket etmiştir. Feminist 

akademisyen R. R. Ruether, Augustinus‟un Yaratılış öyküsüne dair yorumlarına yer 

verdiği çalışmasında, teoloğun Ortaçağ boyunca ve Reform dönemine kadar uzanan 

etkilerinden bahsederek Hıristiyan dünyasındaki yerine dikkat çekmektedir. Nyssalı 

Gregorios ve Origen gibi Kilise Babaları öğretilerinin izinden giden Augustinus, konuya 

kendi yorumlarını ekleyerek farklı bir bakış açısı getirmiştir. Yunan Kilise Babaları 

insanın en başta ölümsüz, dünyevi bedeni ve cinsiyet farkı olmadan bir bütün olarak 

yaratıldığına inanmaktaydı (Mcclear, 1948, s. 182, 185; Ruether, 2012, s. 1). Onlara 

göre cinsiyet farkı Tanrı tarafından ölümü ve insan ırkının çoğalması için gereken 

üreme ihtiyacını ortaya çıkaran günahla beraber getirilmiştir. Augustinus bu öğretinin 

dışına çıkarak Adem ve Havva‟nın başlangıçtan beri gerçek fiziksel ve farklı cinsiyette 

vücutları olduğunu ileri sürmüştür. Kadın ve erkek olarak yaratılış, cinsel ilişki ve 

üreme Tanrı‟nın en başta yaratış planında var olup, günahtan sonra ortaya çıkan 

durumlar değildir. Tanrı ilk etapta kendi suretinde ve kadın-erkek tüm insanlarda eşit 

olarak mevcut olan cinsiyetsiz bir öz yarattı. İnsanların asıl yaratılma sürecinde ise ilk 



11 
 

olarak erkeği ve daha sonra onun kaburga kemiğinden kadını yarattı (Ruether, 2012, s. 

1). Augustinus kadın erkeğin kaburgasından yaratıldığı için kadının insan çiftinin zayıf 

kısmını temsil ettiğini ileri sürmektedir. Ona göre, ruhun bedeni yönettiği gibi erkeğin 

de karısını yönetmesi gerekmektedir. Tinsel tutkularla ilişkilendirilen kadın, erkeğin 

yardımcısı olarak yaratıldığı halde onu baştan çıkaran olmuş ve felakete götürmüştür 

(Pagels, 1988, s. 114). İki insanın yaratılıştaki fark, erkeğin üstünlüğünü ve kadının ona 

bağlılığını göstermekte olup, iki cinsin konumları sosyal sınıflarını belirlemekteydi. 

Augustinus‟a göre cinsiyet hiyerarşisi orijinal yaratılışın bir parçasıydı,  yani günah 

işlendikten sonra oluşmamıştı (Ruether, 2012, s. 1).  

Augustinus‟a göre başlangıçta Adem ve Havva‟nın bedenleri ruhlarıyla çok uyumlu bir 

birliktelik içinde Tanrı ile bir bütün halinde olduğundan ölüm engellenebilirdi. Cinsel 

münasebet yine söz konusu olabilirdi fakat bu ilişki cinsel arzu olmadan olacaktı ve 

insanlık yine çoğalacaktı. Havva bu ilişkide tıpkı Meryem‟in İsa‟yı doğurduğunda 

olduğu gibi bakire kalacaktı. Ancak Düşüş hadisesinin Havva‟nın yaratılışının hemen 

ardından gerçekleştiği için böyle bir ilişki hiçbir zaman olmadı. Havva bir kadın olarak 

daha az mantıklı olduğundan, bedensel ve dünyasal gereksinimlere daha yakın 

olduğundan ve yılan tarafından kolayca kandırıldığından Tanrı‟ya karşı gelmede Havva 

öncül davrandı. Adem ise aslında kandırılmış olmayıp, Havva Cennet‟ten dışarıda 

yalnız kalmasın diye kibar bir şekilde ona eşlik etti (Ruether, 2012, s. 1-2).   

Kadınların erkeklere bağlı oluşu hem yaratılıştan itibaren var olan bir durumdur
8
,  hem 

de Tanrı‟nın emrine uymayarak cezalandırılmaları sonucu ortaya çıkmıştır. Bu yüzden, 

bazı seçilmiş kadınlar Tanrı‟nın faziletine sahip olsalar da, durumlarını gönüllü olarak 

kabul etmelidirler. Augustinus bu noktada annesini örnek göstererek, her ne kadar 

eşinden ahlaki olarak daha üstün olsa da eşinin şiddetini sessiz bir biçimde 

kabullendiğinden bahsetmektedir. Ona göre kadınlar ancak gökyüzüne yükseldiklerinde, 

orada cinsiyet ya da sosyal hiyerarşi diye bir olgu olmadığından erkeklerden farksız bir 

biçimde Tanrı‟nın izzetiyle aydınlanacaklar (Ruether, 2012, s. 3-4).  

                                                 
8
 Ausgustine, sadece kadınların doğuştan erkeklere muhtaç olduklarını, erkeklerin erkeklere muhtaç 

olarak yaratılmadıklarını ilere sürerek, günah ile birlikte sosyal bir düzensizliğin geldiğinden ve bazı 

erkeklerin de aciz hale geldiklerinden bahseder. Kölelik, toprak sahipleri tarafından köylülere yapılan 

baskı gibi olguların toplumdaki kuralsızlığı önlemek için gerekli olduğunu belirtir (Pagels, 1988, s. 73; 

Ruether, 2012, s. 3). 



12 
 

Augustinus‟un yaratılış sıralamasında, Düşüş ve bağışlanma konusundaki görüşü daha 

sonraki Batı Hıristiyan teologları tarafından kabul görmüştür. Thomas Aquinas, Martin 

Luther ve Calvin gibi isimler bazı farklı ufak noktalar üzerinde durarak aynı görüşü 

benimseyerek doktrini devam ettirmişlerdir (Ruether, 2012, s. 4).  

Bizans‟a baktığımızda erkeğin yaratılışa göre daha üstün olduğu ve kadının sanki ikincil 

bir varlık gibi olduğu şeklinde bir düşüncenin çok fazla etkili olmadığını görmekteyiz.  

Eski Ahit‟in Yunanca versiyonu olan Septuagint‟te
9
 kadın ve erkeğin yaratılışında ortak 

bir nokta bulunarak birbirlerine benzerliklerine işaret edilmiştir. Tekvin‟in Yunanca 

versiyonunda Tanrı kadın ve erkeği yaratırken benzer sözler söylediğinden bu iki 

varlığın birbirine çok benzer şekilde yaratıldığından ve dolayısıyla birbirlerine eşit 

olduğundan bahsedilir (Tekvin 1:26: “ve Allah dedi: suretimizde, benzeyişimize göre 

insan
10

 yapalım…”; 2:18: “ve Rab Allah dedi: Adamın yalnız olması iyi değildir, 

kendisine uygun bir yardımcı yapalım”). Tanrı tarafından iki insan için de “yapalım”
11

 

sözcüğünün kullanılmış olması, bazı kilise babalarını Adem ve Havva arasında bir 

benzerlik kurma arayışına götürmüştür. Kilise babalarından Misisli (Mapsuestia, 

Mamistra) Theodore (MS. 350-428)
12

 Tanrı ikisi için de aynı özeni gösterdiğinden aynı 

ifadenin kullanıldığını ve bu yüzden kadının daha önemsiz bir varlık olmadığını belirtir 

(Meyer, 2008, s. 248).  

İkili arasındaki eşitlik aynı zamanda “kendisine uygun yardımcı” ifadesinin Yunanca 

çevrisinde ön plana çıkmıştır. Orijinal metinden farklı olarak “ona benzeyen, ona 

uygun” anlamlarını içeren sıfatla birlikte Tanrı‟nın ikinci olarak yarattığı insanın ilkine 

benzemesi ihtimali güçlenmektedir. Aynı zamanda Tekvin 1:26‟da geçen 

“…suretimizde, benzeyişimize göre…” kavramları Yunanca‟da “Tanrı‟yla eş, aynı 

olmak” anlamlarına gelir. Tekvin 1:27‟de geçen “ve Allah insanı kendi suretinde yarattı, 

onu Allah‟ın suretinde yarattı; onları erkek ve dişi olarak yarattı” ifadesi Havva‟nın da 

                                                 
9
 Eski Ahit‟in İbranice metninden Yunanca çevirisidir. Septugaint sözcüğü, Latince 70 sayısından 

(septuaginta) gelmekte olup, Yunanca‟ya 70 (ya da 72) “akil adam” tarafından çevrildiğinden bu ismi 

almıştır (Peters, 1986, s. 174). 
10

 Buradaki “insan” sözcüğü Adem olarak yorumlanmıştır.  
11

 Metnin İbranicesinde 2:18‟de  “Ona uygun bir yardımcı yapacağım (כנגדו עזר לו אעשה)” şeklinde 

geçen ifade Yunancasında “yapalım” şeklinde kullanılmıştır (Meyer, 2008, s. 248). 
12

 Antakya‟da doğup Misis‟te ölen din adamının düşünceleri kimi zaman tartışmalı da olsa Bizans 

dünyasında etkisini göstermiştir. Ioannes Chrysostomos‟un öğrencilerinden olan Theodore‟un günah 

kavramına ilişkin düşünceleri Efes Konsili (MS. 431)‟nde yasaklanmıştır (Kazhdan, 1991, s. 2044).  



13 
 

Tanrı‟nın suretinde yaratıldığı sonucunu doğurmaktadır. Theodore bu bap üzerinde 

durarak kadının erkekle, dolayısıyla da Tanrı ile benzerliği noktasını vurgulamıştır. 

Ioannes Chrysostomos (MS 340/350-407) konuya biraz daha farklı açıdan baksa da, 

çiftin Düşüş hadisesi öncesi hiçbir fiziksel gereksinim duymayan kutsanmış bir 

durumda olan melek gibi olduklarından bahsederek ikisinin eşitliklerini ima etmektedir. 

Septuagint Tek. 2:22-2:23‟de “ve Tanrı kaburgadan (…) kadını oluşturdu(….); ona 

kadın denecek çünkü o kocasından alındı” metninde görüldüğü gibi kadın ve erkek 

arasındaki cinsel fark açıkça ifade edilmiştir (Meyer, 2008, s. 248-250). Ancak buna 

rağmen, ilerleyen bölümlerde Yaratılış sahnelerinde göreceğimiz gibi, kadın ve erkek 

arasındaki eşitliğin 1:26 ve 2:18‟de geçen ifade etrafında ortaya çıkan yorumlarla ön 

plana çıktığı anlaşılmaktadır. 

Kappadokyalı kilise babalarından Nyssalı Gregorios çiftin yaratılışına dair geliştirdiği 

kendisine özgü doktrinde çiftin iki farklı cinsiyette olsalar bile Cennet‟te meleklerinkine 

benzer bir yaşam sürdüklerini açıklamaktadır. Gregorios‟a göre yaratılışın iki aşaması 

olup, ilki insanın ilahi yönünü açığa çıkarmak için ikincisi ise cinsiyetlere ayırmak 

içindi. Tekvin 1:27‟deki  “ve Allah insanı kendi suretinde yarattı, onu Allah‟ın suretinde 

yarattı…” ifadesi yaratılışın ilk, “… onları erkek ve dişi olarak yarattı” ise ikinci 

boyutunu belirtmektedir. İnsanın ilahi doğa ve hayvanlara ait mantığı olmayan doğa 

olmak üzere iki uç arasında tam ortada olduğunu belirterek yaratılışın iki aşaması 

olduğu tezini doğrulamaktadır. Eğer insan kendisine verilen ilahi doğayı günah 

işleyerek kaybetmiş olmasaydı insanlık meleksi bir şekilde üreyerek çoğalacaktı. 

Cennet‟te Adem ve Havva Tanrı‟nın onları işleyeceği günahı öngördüğü için kadın ve 

erkek olarak iki ayrı cinsiyetteydi; ancak Tanrı‟nın onlara verdiği bir lütuf sayesinde 

hayvani doğalarından muaf olmuşlardı. Bu noktada Gregorios günahın sonuçlarına 

değinerek Tanrı‟nın onlara yaptığı “deriden kaftana” (Tekvin 3:21)   alegorik bir yorum 

getirir. Ona göre deriden kaftan hayvani doğamızı temsil etmektedir. Mahşer günü 

deriden kaftanlarımızdan kurtularak cinsel münasebet, doğum, ölüm, yaşlılık ve hastalık 

gibi kaftanla beraber gelen tüm dünyevi olaylardan kurtulacağımızı belirtmektedir 

(Mcclear, 1948, s. 179-180, 183-184).  

Havva‟nın Yaratılış öyküsündeki konumu ile ilgili olarak Doğu Kilisesi‟nin daha farklı 

noktalar üzerinde durduğu ve daha iyimser yaklaştığı söylenebilmektedir. Ancak kimi 



14 
 

zaman Ortodoksluğun kendi içinde de birbirinden ayrı yorumlar geliştiğini ve kilise 

babalarının net bir nokta üzerinde durmadığını görmekteyiz. Doğulu kilise babalarının 

kadınlara karşı tutumuna genel olarak bakıldığında teorikte eşitlikçi olduğu 

gözlemlenmektedir. Ancak yine de pratikte misojinik bir bakışın hâkim olduğu da 

görülmektedir
13

. Galatyalılara Mektubu‟nda diğer söylemlerinden çok farklı bir ifadeyle 

karşımıza çıkan Pavlus‟un şu sözleri kilise babaları tarafından kullanılmıştır: “Ne 

Yahudi, ne Yunanlı vardır, ne kul ne de azatlı vardır, ne de erkek ve dişi vardır; çünkü 

Mesih İsa‟da siz hepiniz birsiniz” (Galatyalılara, 3:28). Gregorios söz konusu ifadeden 

yola çıkarak, cinsel farklılığın (kadın ve erkek) günahla kirlenen dünyanın üreme 

ihtiyacı beklentisiyle ortaya çıktığını ve bu durumun son diriliş ile birlikte ortadan 

kalkacağını söyler.  

L. James, kilise babalarının birbiriyle çelişen yorumlarından, din adamlarının kadınları 

Cennet ve yeryüzünde farklı değerlendirdiklerini belirtir. Bu doğrultuda, Gregorios‟un 

yukardaki ifadesinden, kadınları yaşadığımız dünyada erkeklere göre ikincil gördüğü 

anlaşılmaktadır (James, 2010, s 156-157). Ancak yine de kadınlara karşı olan bakış 

açısının Batı‟daki kadar karanlık olmadığı düşünülmektedir. 

 

1.2. TANRI’NIN ĠHTARI VE ĠHTARININ ĠHLAL EDĠLĠġĠ 

Hıristiyanlığın erken dönemlerinden başlamak üzere Havva ile ilgili Tanrı‟nın uyarısını 

dikkate almamasına yönelik olarak yoğun bir şekilde olumsuz yorumlar yapılmıştır. 

Havva ile ilgili en büyük tartışmalardan biri Tanrı‟nın verdiği emir ile başlamakta ve 

konunun farklı kesimlerce farklı yorumlanması bazı karışıklıklara yol açmaktadır. 

Ancak Tevrat‟a göre Adem Tanrı‟nın yasak ağaç ile ilgili yaptığı uyarıyı doğrudan 

Tanrı‟dan almış, bu sırada Havva henüz yaratılmamış ve dolayısıyla bu sözleri 

Tanrı‟nın ağzından duymamıştır: 

“Ve Rab Tanrı adamı aldı, baksın ve beklesin diye Aden bahçesine koydu. Ve Rab Tanrı 

adama emredip dedi: „Bahçenin her ağacından istediğin gibi ye; fakat iyilik ve kötülüğü 

bilme ağacından yemeyeceksin, çünkü ondan yediğin gün mutlaka ölürsün‟ ” (Tek. 2:15-

17). 

                                                 
13

 Bizans toplumunda Havva‟ya ve genel olarak kadınlara karşı olan olumsuz tavırların yer aldığı ilgili 

bir çalışma için bkz. Galatariotou, C. (1984). Holy Women and Witches: Aspects of Byzantine 

Conceptions of Gender. Byzantine and Modern Greek Studies, 9, 55–96. 



15 
 

 Ancak yine de Havva‟nın bu emirden haberi olduğunu onun yılanla diyaloğundan 

öğrenmekteyiz: 

“Ve kadın yılana dedi: „Bahçenin ağaçlarının meyvesinden yiyebiliriz; fakat bahçenin 

ortasında olan ağacın meyvesi hakkında Allah: „Ondan yemeyin, ve ona dokunmayın ki, 

ölmeyesiniz‟ dedi‟” (Tekvin 3:2-3).  

Tanrı‟nın Adem‟e yaptığı uyarıda “ağacın meyvesine dokunmaması” yönünde bir ifade 

bulunmamasına karşın Havva‟nın bu şekilde yılana aktarması tartışılan bir konu 

olmuştur. Bazı görüşlere göre ekleme Adem tarafından bilinçli bir şekilde yapılmıştır, 

bazılarına göre ise eklemeyi yapan Havva‟dır.  

Ambrose, meşhur eseri De Paradiso‟da Havva‟nın yılanla konuşmasının Tekvin 3:1-

3‟deki bölümünü Yahudi filozof Philo‟nun etkisiyle ele alarak kabahati Havva‟da 

aramak gerektiğini savunmuştur. Philo, yılanın adam yerine kadınla konuşmasının 

kadının aldanmaya erkekten daha yatkın olduğundan kaynaklandığını düşünmektedir 

(Poorthuis, 1996, s. 128). Ambrose‟ye göre hata emrin kendisinden değil emri açıklama 

biçiminden kaynaklanmakta olup, tedbir amaçlı da olsa bize verilen bir komuta asla bir 

şey eklememeli ya da ondan bir şey çıkarmamalıyız; aksi takdirde onu saptırmış oluruz. 

Ambrose emrin verildiği sırada Havva‟nın henüz yaratılmamış olduğunu ve orada 

olmadığı gerçeğini de göz önünde bulundurmakla beraber, Havva‟nın suçlu olmadığı 

sonucuna varmaktan yana değildir. Onun yerine, “hatayı ilk yapanın cinsiyetinden 

anlaşılacağı” gibi bir ifadeyle, yaratılıştan itibaren yani günah eyleminden önce 

Havva‟nın sırf kadın olduğu için düşük karakterde olduğu düşüncesini açığa 

çıkarmaktadır. Pavlus‟tan bir alıntıyla da kadın kimliğinin zayıflığına işaret etmektedir:  

“Erkeğin yaptığı yanlışın nedeni kadındır, erkek kadının yaptığı yanlışın değil. Pavlus‟un 

dediği gibi: „Adem aldanmadı, fakat kadın aldanarak suça düştü‟ ” (Poorthuis, 1996, s. 126-

127).  

Yahudi filozof Philo‟ya göre Havva kadın olduğu için baştan çıkmaya daha elverişlidir 

ve Havva‟nın hatası kadın doğası çerçevesinde anlaşılmaktadır. Kadının bu olumsuz 

özelliğinin günahın bir sonucu olmayıp, tam tersine onun bir nedeni olarak algılandığını 

göstermektedir. Bu yorum kadının dini gelenek çerçevesinde dini ve sosyal konumu 

üzerinde geniş kapsamlı etkiler bırakmıştır (Poorthuis, 1996, s. 128). 

Bazı Yahudi din adamlarına göre ise Adem Havva‟nın ahlaki ilkeleriyle ilgili tereddüt 

yaşayarak Tanrı‟nın bu buyruğunu ona aktarırken bir ifadeyi eklemiş, Havva‟nın o 



16 
 

ağacın meyvesine aynı zamanda dokunmaması gerektiğini söylemiştir (Poorthuis, 1996, 

s. 129-130; Anderson, 2001, s. 77-78). Bu durumda yılanın Havva‟yı kandırması daha 

da kolaylaşmıştır. Havva yılana o ağacın meyvesinden yediğinde ya da ona 

dokunduğunda öleceklerini söylediğinde, yılan ona bunun mümkün olmayacağını 

ağacın meyvelerine dokunarak göstermiştir. Bunun üzerine Havva, “eğer dokunmaktan 

bir şey olmuyorsa yiyince de bir şey olmaz” diye düşünerek meyveden kopararak 

yemiştir (The Fathers According to Rabbi Nathan, 1)
14

. Bu yorumdan hareketle, Yahudi 

din adamları asıl suçu Tanrı‟nın buyruğunu değiştirerek Havva‟ya aktaran Adem‟e 

yüklemişlerdir. Yılan ağaca dokunup hiçbir zarar görmeyince Havva da emrin 

tamamının doğru olmadığını düşünmüş ve meyveden almıştır. Yılan, değişen emri fırsat 

bilerek Havva‟yı kandırma fırsatı bulmuştur. Ayrıca yılanın Havva‟yı seçmesinin 

nedeni kadının zayıf karakteri değil, emri doğrudan Tanrı‟dan alan Adem‟in ihtiyatlı 

olmasıdır (Poorthuis, 1996, s. 130). 

Probleme farklı iki yönden yaklaşan Hıristiyan yorumculardan bazılarına göre emir 

aslında  “hem yememeleri hem de dokunmamaları” yönünde olduğu şeklindeyken
15

, 

bazıları emrin verildiğinde Havva‟nın da orada olduğunu kabul etmektedir
16

. Tevrat‟ta 

yer alan Yaratılış öyküsünde açık bir şekilde Adem‟in emri Havva‟dan önce aldığı ve 

bu sırada henüz Havva‟nın yaratılmadığı göz önünde bulundurulursa bu durum biraz 

karışık görünmektedir. Problemin kaynağına işaret etmek için İncil‟in erken Hıristiyan 

formuna işaret eden ve kitabın Yunanca çevirisi olan Septuagint‟ı inceleyen araştırmacı 

G. Anderson, söz konusu metnin İbranice orijinal versiyonunu Yunanca çevirisi ile 

karşılaştırmaktadır. Orijinal metinde emir sadece bir kişiye (eski İngilizce‟deki “thou” 

gibi), çevirisinde ise iki kişiye “siz” şeklinde hitap etmektedir. Metin incelendiğinde 

Hıristiyan yorumcuların Havva‟nın da emir verildiğinde orada olduğu şeklinde 

                                                 
 

 
14

 Eski Ahit‟in ilk beş bölümünü oluşturan Torah üzerine yazılmış bir tefsir olan The Fathers According 

to Rabbi Nathan‟in tarihlendirilmesi farklı araştırmacılar tarafından MS. 2 ile 7. yüzyıl arasında 

değişmektedir (Poorthuis, 1996, s. 131). 
15

 Suriyeli Ephrem (MS 306-373) olarak bilinen teolog ve ilahi yazarı aziz, yazdığı bir hymnosta Tanrı 

tarafından verilen emrin iki yönüne işaret etmiştir: “… İki şey işitti Adem tek hükümde: ondan 

yememeliler ve ondan uzaklaşarak, anlamalılar ona yaklaşmanın, ağacın ötesine geçmenin doğru 

olmadığını, Hymns on Paradise 3:3” (Anderson, 2001, s. 79).  
16

 Feminist yazar Elizabeth Cady Stanton ise, bunlardan farklı olarak Havva‟nın yılan tarafından 

aldatılması sırasında Adem‟in de orada olduğunu iddia etmektedir: “… ve tüm bu sırada, Havva’nın 

yanında duran Adem, karşı çıkacak tek kelime ileri sürmemiştir” (Stanton, 1895, s. 27). Ayrıca konunun 

daha geniş anlatıldığı kaynak için bkz. Higgings, 1976, s. 645-647. 



17 
 

düşündükleri görülmektedir. Ayrıca olay örgüsü orijinal metindekinden farklı bir sırayla 

yeniden yorumlanarak da bu görüş desteklenmiştir. Bazı örneklerde görülen bu türden 

bir anlatımda
17

, Tevrat‟taki öykü sırasından farklı olarak Tanrı Havva‟yı yarattıktan 

sonra emri vermiştir (Anderson, 2001, s. 81-82).  

Kutsal metne uymayan anlatımın menşei için gösterilebilecek belki de en önemli 

kaynak Adem ve Havva‟nın hayatının anlatıldığı Apokrif kaynaklardır. Yunanca 

Apocalypsis Mosis ve Latince versiyonu Vita Adae et Evae olan kitaplarda
18

 Tanrı yasak 

ağaçla ilgili uyarısını yaptığında Adem‟in yanında Havva da bulunur:  

“Tanrı bizi, annenizi-onun vasıtasıyla ben öleceğim-ve beni yarattığında, bize Cennet‟teki 

tüm meyvelerden yeme hakkı verdi ama bir tanesi vardı ki, onun yüzünden öleceğimiz 

meyveden yemememiz için bizi uyardı”,  Apocalypsis Mosis, VII/1 (Charles, 1913, s. 141-

142)
19

.  

 

1.3. HAVVA VE BAġTAN ÇIKARMA 

Havva‟nın Yaratılış‟ta ortaya koyduğu imaj Hıristiyanlık‟ta her zaman saygıyla 

karşılanmamış, Havva çoğu kez insanlığı zor bir duruma sokan etken olarak 

algılanmıştır (Anderson, 2001, s. 75). Hıristiyanlığın erken dönemlerinden itibaren 

yazar ve teologlar bu konu üzerinde durmuşlardır. Fikirleri Latin Hıristiyanlık 

dünyasında geniş bir etki yaratmış olan Kartacalı Tertullian (MS 160-225)
20

 bu fikri 

savunanlar arasında önde gelen isimlerden biridir. Tertullian‟a göre Havva Adem‟i 

yasak meyveden yemesi için ikna etmiştir (Higgins, 1976, s. 640). 

Havva‟yla ilgili Hıristiyanlığın erken döneminden itibaren çeşitli din adamları 

tarafından geliştirilen olumsuz düşüncelerden yukarda bahsetmiştik. Tertullian, kaleme 

aldığı On Apparel of Women (Kadın Giyimi Üzerine) adlı kitabıyla kadınlara hitap 

                                                 
17

 Adem‟in yaratılışının ilk on iki saatini konu alan bir midraşta ve bir Ermeni Yaratılış öyküsündeki 

anlatımlarda böyle bir durum söz konusudur: Tanrı ilk olarak kadını yaratır ve daha sonra yasak 

meyveden bahseder (Anderson, 2001, s. 83-84).  
18

 Kitaplarla ilgili ayrıntılı bilgi ve kitabın tüm versiyonlarının birbilerine paralel olarak verildiği çalışma 

için bkz. Charles, R. H. (1913). (Ed.). The Apocryphaa nd Pseudepigraphaof the Old Testament in 

English (2. Cilt). Oxford: Clarendon.  
19

 Kitabın Latince versiyonu olan Vita Adae et Evae‟de (XXXII/1) de çok ufak değişikliklerle aynı 

anlatım mevcuttur (Charles, 1913, s. 141-142). 
20

 Ortaçağ‟da kadına karşı olan düşmanca tutum konusunun ele alındığı ve Tertullian‟ın kadınlarla ilgili 

alıntılarına sıklıkla yer veren çalışma için bkz. Bloch, R. H. (1987). Medieval Misogyny. Representations, 

20, 1-24. 



18 
 

ederek Havva‟ya göndermelerde bulunmuş (Pagels, 1988, s. 63) ve tüm kadınları 

onunla ilişkilendirmiştir (Kvam ve diğerleri, 1999, s. 131-132). Kitapta geçen özellikle 

şu ifade, Tertullian‟ın kadınlara ve Havva‟ya karşı tutumunu gözler önüne sermektedir:  

“Her biriniz bir Havva olduğunuzu bilmez misiniz? Tanrı‟nın sizin cinsiniz için söylediği 

söz günümüzde de devam etmektedir ve aynı zamanda bu kabahatin sürmesi gerekir. 

Şeytana kapıyı açan sizsiniz, yasak ağaçtan meyveyi ilk koparan, kutsal yasayı ilk terk 

eden, şeytan onun karşısında onu ikna edecek kadar güçlü değilken, (Adem‟i) kandıran 

sizsiniz. Tanrı‟nın suretindeki insanı rahatlıkla tahrip ettiniz. Sizin terkiniz -ölüm- 

nedeniyle Tanrı‟nın oğlu bile ölmek zorunda kaldı. Ve şimdi siz kendinizi ve sizi saran 

elbiselerinizi süslemeyi mi düşünüyorsunuz?” (Kvam ve diğerleri, 1999, s. 132). 

Günah işlenmeden önce Havva‟yı tanımlayan olumsuz anlam çağrıştıracak herhangi bir 

ifade metinde yer almamasına rağmen Havva için “baştan çıkaran”, “ikna eden”  ve 

“kandıran” gibi tanımlamalar sıklıkla kullanılmıştır. 3. yüzyılın başlarında Tertullian 

“Havva Adem‟i ikna etti”, 4. yüzyılda Nazianslı Gregorios “kocasını hazlarla kandırdı” 

ve “yardımcı olmak yerine düşman oldu” diyerek Havva‟yı sert bir şekilde eleştirmiştir. 

Havva meyveden yalnızca “kendisiyle beraber kocasına da vermiş ve o da yemiştir”. 

Metinde kadının kocasını ikna etmesi ya da baştan çıkarmasına dair bir ifade yer 

almamaktadır. Batı‟nın fikir dünyasını önemli ölçüde etkileyen isimlerden biri olan 

Ambrose metinde böyle bir bilginin yer almadığı gerçeğini dikkate alarak Tekvin‟de 

bilinçli olarak bir atlama yapıldığını ve bazı kısımların kaldırıldığını savunur. Ona göre 

Adem‟in baştan çıkarılarak aldatıldığına dair bir açıklama yoktur çünkü baştan çıkarma 

Adem‟in değil Havva‟nın günahıdır ve bu sebeple teolojik bir önem arz etmemektedir. 

Adem kendi hatasından ziyade karısının kusuru yüzünden günah işlediğinden Kutsal 

metin onun aldandığınına ilişkin bölümü çıkarmıştır (Higgins, 1976, s. 640, 644). 

Bunun yanında, günah öncesi Havva‟nın karakterine dair, Augustinus‟un Havva‟nın 

doğuştan düşük karakterli yaratıldığı, onun hataya meyilli olduğunu belirttiği gibi, 

olumsuz bir ifadeyle de karşılaşmamaktayız. Oysa biz yılanın karakterine dair ilk 

negatif ifade olan “hilekârı”
21

 o henüz lanetlenmemişken görmekteyiz: “Ve Rab 

Allah‟ın yaptığı bütün kır hayvanlarının en hilekârı olan yılandı (Tekvin 3:1)”. Yılan 

günahın işlenmesinin ardından lanetlenmiş, daha önce dik konumdayken günahtan 

sonra “karnının üzerinde yürüyerek toprak yemekle” cezalandırılmıştır. Yani 

lanetlenmesinden önce de biz yılanın karakterine dair fikir sahibi olarak olacakları 

                                                 
21

 Kelimenin bulunduğu kaynağı incelediğimizde farklı çağrışımları olduğunu görmekteyiz. Tevratın 

Yunanca versiyonu Septuagint‟te sözcük “akıllı, bilge” anlamlarına gelirken, İbranicesinde negatif bir 

çağrışımla “kurnaz” anlamında kullanılmıştır. 



19 
 

tahmin etmekteyiz. Burada teolojinin kadınla ilgili önyargılarının boyutunu 

görmekteyiz. 

 

1.4. ĠLK GÜNAH DOKTRĠNĠ 

Adem ve Havva‟nın öyküsünde Hıristiyanları en çok ilgilendiren kısım çiftin işlediği 

günah olmuş, öyküden hareketle İlk Günah doktrini geliştirilmiştir.  

“İlahi kurtuluş planı” ya da “İsa‟nın vücutlaşması” ile ilgilenen doktrinin parçası olan 

Oikonomia
22

 ilk insanların yaratılışını da konu almaktadır. Bizans patristik metinlerinde 

Düşüş hadisesi önemli olmakla beraber kutsal Oikonomia tarihinin içerisinde yer alan 

bir hadisedir. Yaratılışın ilk gününden itibaren Logos‟un
23

 vücutlaşması Tanrı 

tarafından tasarlanmıştı, yani günahla beraber ortaya çıkan bir durum değildir. Batı 

teolojik düşünce sistemi ise özellikle Augustinus‟un etkisiyle Tanrı‟nın vücutlaşmasının 

Düşüş‟ten dolayı gerçekleştiğine inanmaktadır. Bir başka ifadeyle, eğer ilk insanlar 

günah işlememiş olsalardı İsa yeryüzüne inmeyecekti (Boojamra, 1976, s. 22-23, 25). 

Yani, Hıristiyan teolojisinde Adem ve Havva öyküsüne dair en önemli nokta olan İlk 

Günah ve onunla sıkı sıkıya bağlı olan Tanrı‟nın vücutlaşması ve kurtuluş kavramları 

iki kilise tarafından çok farklı algılanmıştır. Bu durum çalışmamızın ilerleyen 

bölümlerinde göreceğimiz gibi dini konulu eserlerde belirleyici noktalardan olmuştur. 

Ortaçağ boyunca Batı dünyasının fikir yapısını birçok yönden etkilemiş olan 

Augustinus, Yaratılış ve İlk Günah konusunda oldukça önemli fikirler ileri sürmüş, 

yorumları yalnızca Batı‟yı değil Bizans‟ı da etkilemiştir. Augustinus, İlk Günah‟ın 

ortaya çıkışının bir eksiklik ya da kusurdan ziyade iradeyle açıklamaya çalışmıştır. 

Adem ve Havva‟nın suçu işleyerek kötülüğü seçmeleriyle Tanrı‟yı geri planda bırakarak 

                                                 
22

 Bu teolojik konsept, adil Tanrı ve günahkar insan arasındaki, Tanrı‟nın faziletini ve merhametini 

gerektiren ilişki kavramı üzerine kuruludur. Doğu ve Batı kiliselerinin kavramla ilgili olarak farklı 

vurguları olup, üzerinde durdukları noktalar aynı değildir. Ortodokslukta insanın ilahi varlığa iştirakı, 

Tanrılaşma (Theosis), insanın Kutsal Ruh ile doğrudan karşılaşması, mistik selamet gibi noktalar 

vurgulanırken, Batı teolojisi oikonomia eyleminde Tanrı‟nın rolüne vurgu yapar (Kazhdan, 1991, s. 

1516). 
23

 Yuhanna İncili 1:1-8‟de geçen İsa‟nın tanımıdır. Tanrı‟nın Kelamı olarak nitelendirilir (Kazhdan, 1991, 

s. 1246). 



20 
 

ona karşı çıktıklarını açıklamaya çalışmıştır. Augustinus‟un temel olarak işaret ettiği 

nokta insandaki kibirdir (Brown, 1978, s. 315)
24

. 

Augustinus yaşadığı çağda birçok düşünceyi değiştirerek, iradenin özgürlüğüne ve 

insanlığın özündeki itibarın yerine insanlığın günahın kölesi olduğu noktasını 

vurgulamıştır. İnsanlığın hasta ve zavallı olduğunu ve günahın zararından 

kurtulamayacağını ifade etmiştir. Kendisiyle aynı dönemde yaşamış olan Ioannes 

Chrysostomos (MS 340/350-407) ile benzer konuları tartışsa da aslında tamamen farklı 

fikirleri paylaşmışlardır. Ioannes Chrysostomos insanın özgür iradesinden bahsederken, 

Augustinus insanın günahın esiri olduğunu savunmaktadır. Gençliğinde cinsel 

tutkularının esiri olduğundan bahseden Augustinus, kendi deneyimlerinden yola çıkarak 

insanın özünde yatan olumsuz duygulara işaret etmiştir (Pagels, 1988, s. 99-105).  

Adem‟in işlediği günahın boyutlarını ve bunun insanlığa verdiği zarar noktası üzerinde 

duran Chrysostomos Augustinus‟ten farklı olarak bunun sadece bir uyarı olduğunu ve 

diğer insanların kendi seçimleri olduğuna vurgu yapmaktadır. Augustinus‟a göre Adem 

bireysel bir kişiliğe sahip olmaktan çok kolektif bir kişilik olup, tüm insanlığı 

etkilemektedir (Pagels, 1988, s. 108). Onun düşüncesini en iyi yansıtan metinlerden biri 

Pavlus‟un Romalılara mektubunda (5:12) geçen bir ifadeyi yorumlayışıdır
25

. Ioannes 

Chrysostomos gibi birçok Hıristiyan, Yunanca metne dayalı olarak söz konusu ifadeyi 

“Adem‟in günahının dünyaya ölümü getirdiği ve herkes günah işlediği için, ölümün 

herkesin başına geldiği” şeklinde yorumlamıştır
26

. Ancak Augustinus metni Latince 

okumuş olup, Adem‟le ilgili olan son kısmı büyük ihtimalle yanlış anlamıştır. Metni 

“Adem‟in dünyaya ölümle beraber günahı da getirdiği” şeklinde yorumlamıştır 

(Meyendorff, 1983, s.144; Pagels, 1988, s. 109)
 27

. Metni Yunanca okuyan Bizanslı 

teologlar ise buna benzer bir yorum yapmamıştır. Bizans‟ta Adem‟den insanlığa 

                                                 
24

 Brown, kibirin günah olayı için bir sebep olması gerçeğine karşı çıkar; henüz günahkar olmadan ve 

“iyiyken” insanın kötü bir özellik göstermesi ona göre çelişkilidir. Augustinus insanın yaratılmadan önce 

tamamen günahsız ve iyi olduğunu vurgulamaktadır. Buysa, onun görüşüne uymamaktadır (Brown, 1978, 

s. 315).  
25

 “Bunun için, nasıl günah bir adam vasıtası ile, ve ölüm günah vasıtası ile dünyaya girdiyse, böylece 

ölüm de bütün insanlara geçti; çünkü hepsi günah işlediler” (Pavlus‟un Romalılara Mektubu, 5:12). 
26

Ayrıca, Pavlus‟un  I. Korintoslulara mektubundan da  (15:21-22) aynı anlam çıkmaktadır: “Zira ölüm 

insan vasitasıyla geldi, ölülerin kıyamı da insan vasıtasıyla oldu. / çünkü nasıl cümlesi Adem‟de ölüyorsa, 

öylece cümlesi Mesih‟te dirilecektir” (Pavlus‟un I. Korintoslulara Mektubu, 15:21-22). 
27

 Yunanca‟sında “eph ho pantes hemarton” olarak geçen son dört kelime Latince‟ye Adem‟in dünyaya 

yalnızca ölümü değil, kaçınılmaz olarak günahı da getirdiği anlamında yorumlanan, “in quo omnes 

peccaverunt” şeklinde geçmiş olup, çok farklı anlamlar içermektedir (Meyendorff, 1983, s. 144).  



21 
 

günahtan ziyade ölümlülüğün geçmiş olduğu düşüncesi hakim iken, Batı‟da özellikle 

Augustinus‟un yukarıdaki yorumuna dayalı olarak insanların Adem‟in günahını miras 

aldıkları şeklinde bir algı oluşmuştur (Meyendorff, 1983, s. 143-145).  Ayrıca aynı 

metinden hareketle Augustinus, insanın doğuştan sahip olduğu özgür seçim hakkını 

reddetmiş ve herkesin doğuştan günah ile geldiğini savunmuştur. Hatta daha da ileri 

giderek başlangıçta insanın doğasında cinsel arzu ve ölümün var olmadığını, bunların 

işlenen o günah ile birlikte ortaya çıktığını savunmuştur. İlk Günah‟ın kalıtsal olarak 

tüm insanlığı etkilediği fikri Augustinus‟ten sonra Katolik kilisesinin resmi doktrini 

haline gelmiştir. Bu paradoksal ve tuhaf görüşünün Katolik Hıristiyanlarca bu kadar 

benimsenmesi ve hayatın birçok kısmını etkileyecek bir biçimde uyarlanması 

beraberinde bazı soruları getirmiştir
28

. 

Augustinus‟un fikirleri imparatorluk kiliselerinin oluşmasına hizmet etmiş, günahkâr ve 

çaresiz insanların yardımına bu oluşumlar yetişmiş ve böylece kilisenin otoritesi 

sağlamlaşmıştır (Pagels, 1988, s. 126, 145). Augustinus‟a göre Adem‟in günahından 

dolayı insan doğası bozulduğu için, insan kendi kendini yönetemezdi. 4. yüzyıl sonu ve 

5. yüzyılda Hıristiyanlık çok geniş bir kitleyi yönetmek için imparatorların en büyük 

aracı haline gelmişti. 5. yüzyıldan itibaren Augustinus‟un cinsellik, politika ve insan 

doğasına dair karamsar bakış açısı Katolik ve Protestan tüm Batı Hıristiyanlığı üzerinde 

büyük etki bırakmış, batı kültürünü şekillendirmiştir (Pagels, 1988, s. 150). 

Bizans kilisesi yasal olarak İlk Günah doktrini konusunda Latin kilisesinin benimsediği 

öğretileri kabul etmiş, kanonist Zonaras ve Balsamon, doktrini Augustinus‟unkiyle 

uyumlu bir şekilde formüle etmiştir. Ancak Bizans teologları İlk Günah konusunda 

farklı vurgular yapmıştır. Damaskuslu Yahya‟ya (MS 676-754/787) göre insan doğası 

Düşüş‟ten sonra bile aynı kalarak Tanrı‟nın sureti olma özelliğini korumuştur. Ancak 

insan Tanrı‟ya olan benzeyişini kaybetmiştir ve onu ancak arınma yoluyla ve Tanrı‟yla 

birleşerek tekrar kazanabilmektedir.  Patrik Photius (858/67- 877/86) konuya biraz daha 

                                                 
28

 Pagels, Augustinus‟un İlk Günah‟a ilişkin düşüncelerine yer verirken birçoğu keşiş, rahip, piskopos 

gibi din adamlarından oluşan kişilerle girdiği mücadeleyi nasıl kazandığı, görüşlerinin Hıristiyanlar 

arasında nasıl bu kadar yaygın bir şekilde uzun zaman etkili olduğu sorusuna cevap arar. Ayrıntılı bilgi 

için bkz: Pagels, 1988, s. 131-150. Augustinus‟un pek çok din adamı arasından seçilmesi ve görüşlerini 

benimsetmesinde, etkili konuşması, heyecanı ve belki de en önemlisi “itirafları” rol oynamaktadır. 

Confessions (İtiraflar) adlı kitabında kendi yaşam tecrübesinden yola çıkarak bazı çıkarsamalarda bulunan 

Augustinus,  kendi tutkularına, cinsel arzularına nasıl esir olduğunu ve bazı hatalar yaparak bunlardan pek 

çok şey öğrendiğini anlatır. Kendi yaşam tecrübesi sonucu insanın arzuları karşısında ne kadar aciz 

olduğunu ve aslında özgür irade diye bir şey olmadığını vurgular (White, 2001, s. 9-90).  



22 
 

radikal yaklaşarak İlk Günah kavramına karşı olduğunu ifade etmiştir (Kazhdan, 1991, 

s. 1534-1535).  

Meyendorff Bizans teolojisi üzerine yazmış olduğu kitabında
29

, Bizans‟ın Yaratılış 

öyküsüne ve İlk Günah kavramına bakışının Batı‟dan ne ölçüde farklı olduğunu bize 

göstermektedir. Katoliklikte yaygın olan “orijinal günah”, Ortodokslukta  “atalardan 

gelen günah” olarak algılanmakta ve bu iki kavram görünüş itibariyle benzer olsa da iki 

kilisenin öğretileri açısından birtakım farklılıklar içermektedir.  

Basileios‟un Yaratılış‟ın altı günü üzerine yazdığı homilyeleri, dünyanın oluşumu ve 

gelişimi üzerine Bizans‟ta Ortaçağ boyunca en çok kabul gören metin olmuş olmuştur 

(Meyendorff, 1983, s. 133). Bizans‟ta özellikle 553‟te gerçekleşen II. Konstantinopolis 

Konsili (Beşinci Ekümenik Konsil) ile birlikte Doğu Hıristiyanlığı adına önemli bir 

adım atılmıştır. Konsilde İsa‟nın doğası üzerine yapılan tartışmalarının yanı sıra İncilci 

bir yaratılış, ruh-beden bütünlüğüne sahip (Psikosomatik) insan merkezli bir evren, 

dünyanın sonuna, mahşere doğru (Eskatolojik) ilerleyen doğrusal bir tarih anlayışı 

çerçevesinde hareket edilmiştir (Meyendorff, 1983, s. 36). Konsilde özellikle Maksimus 

the Confessor (MS 580-662) İsa‟nın ikili doğası, yaratılış ve günah konularıyla ilgili 

düşünceleriyle etkili olmuştur
30

. Burada Ortodoks kilise babaları -özellikle Maksimus 

the Confessor- tarafından geliştirilen sıra dışı bir özgürlükten bahsedilmektedir. 

Düşünceye göre insan, esasında özgür bir varlıktır. Ancak bu, “tabii irade”  ile mümkün 

olup Maksimus‟un ortaya attığı bir diğer irade biçimi olan “kasti irade”
31

 ise insanı 

                                                 
29

 Meyendorff, J. (1983). Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. New York: 

Fordham. 
30

 Origen sisteminde hakikatin temel özelliklerinden biri hareketsizlik olup, günah işlendikten sonra 

çeşitlilik ve eylem başlamıştır. Maksimus ise, doğanın en önemli özelliğinin eylem veya hareket 

olduğunu; her varlığın kendi anlamı ve kararı olduğunu ve bunların da sonsuz ve kutsal Logos‟u 

yansıttığını belirtmektedir. Bu noktada, Maksimus her yaratılışın kendi enerjisi olduğunu savunmaktadır. 

Ayrıca onun düşüncesine göre, insan diğer varlıklara göre çok sıra dışı bir pozisyona sahip olup, kendi 

içinde bir logos taşıyor olmakla kalmayıp, aynı zamanda kutsal Logos‟un bir görünüşüdür. Yaratılışta 

insanın görevi, her şeyi Tanrı‟da birleştirmek ve böylece ayrılma, bölünme, bozulma ve ölüm gibi 

olguların şeytani güçlerinin üstesinden gelmektir. Tanrı‟nın buyurduğu hareket, enerji ve irade yekpare 

kozmostan soyutlanarak değil, tekrar asıl durumuna dönerek Tanrı komünyonu ile gerçekleşebilir. 

Kapadokya Babalarından Nyssalı Gregorios  gerçek insan özgürlüğünün bağımsız bir yaşam değil, Tanrı 

ile birleştiği bir durum olduğunu ifade etmektedir. Kişi kendisini Tanrı‟dan soyutladığı vakit kendi 

tutkularına ve şeytana tutsak olmaktadır (Meyendorff, 1983, s. 37-38). 
31

 Maksimus insan iradesinin iki çeşit olduğunu ifade ederken, bu ikisinin birbirine tamamen zıt olduğunu 

öne sürmektedir. Türkçe‟ye “kasti irade” olarak çevirmeyi önermiş olduğum  “gnomic will”  ifadesindeki 

“gnomic” sözcüğü, temelde Yunanca‟dan gelen, “eğilim, istek, niyet” anlamlarına gelen “gnome” 

kökünden türetilmiştir.  Bu konu için ayrıca bknz: Louth, A. (1996). Maximus the Confess. London: 

Routledge.  



23 
 

karanlığa ve yanlışa sevk etmektedir. Kişi kendi özgür seçimini kullanarak Tanrı 

tarafından verilen  iradeye başkaldırı sonucu yanlışa saplanmaktadır. Bu noktada Adem 

ve Havva‟nın işlediği günah tartışmaları başlamaktadır. Adem ve Havva özgür seçimleri 

sonucu Tanrı‟dan ve hakiki bilgiden uzaklaşmıştır (Meyendorff, 1983, s. 38, 143). 

Ancak günah daima bireysel bir eylem olarak algılanmıştır ve onun asla insan doğasına 

ait bir özellik olmadığı düşünülmüştür. Patrik Photius konuyla ilgili Batı doktrinlerine 

gönderme yapmış ve aynen İlk Günah konusunda yaptığı yorumunda olduğu gibi “insan 

doğasının günahkâr oluşu” inancının bir sapkınlık olduğunu ileri sürmüştür. 

(Meyendorff, 1983, 143; Kazhdan, 1991, s. 1535).  

Günah olgusunun kişiye has özelliğiyle ilgili bu temel fikirler ışığında Adem ve 

Havva‟nın Tanrı‟ya karşı gelişlerinin yalnızca bireysel tercihleri olarak algılanıldığı 

anlaşılmaktadır. O halde insanların doğuştan sahip olduğu kalıtsal bir suçtan bahsetmek 

doğru değildir ancak insan doğası yine de bu günahın doğurduğu sonuçlara maruz 

kalmaktadır (Meyendorff, 1983, s. 143). Ortodoks kilisesi İlk Günah‟ın etkilerini çok 

hafife almamakla beraber, bunun çok büyük bir günahkârlık, ahlaksızlık ile 

sonuçlandığı görüşüne katılmamakta, insanın üzerindeki kutsal suretin yok olmayıp, 

yalnızca belirsizleştiğine inanmaktadır. Bozuk bir dünyada bile insan Yaratan‟dan bazı 

bilgilerine ulaşabilir, onunla tekrar komünyonu gerçekleştirebilir (Ware, 1995, s. 61-

62).  

Esasında, İlk Günah‟ın kalıtsallığı ve tüm insanlara geçtiği konusunda, Rum patrikliği 

ve Bizans geleneğinde bir görüş birliği vardır. Onlara göre Adem ve Havva‟nın işlediği 

suç sonucu günahkarlık değil, insanlığın ölümlülüğü kalıtsallık kazanmıştır. Photikeli 

Diadokhos (MS 400-486?) Chapters adlı kitabında, insanların beden üzerinde hüküm 

süren ruh vasıtasıyla Tanrı‟nın sureti olduğunu belirtirken, Adem‟in günahı sonucu 

suretin zedelendiğini eklemektedir. Zedelenme sonucu aynı zamanda beden de yavaş 

yavaş çürümeye doğru ilerlemektedir. Bu durum ise vaftiz sonucu
32

 ortadan 

                                                 
32

 Hıristiyan inancında günahtan arınmanın bir koşulu olan vaftiz konusunda da Bizans düşünürlerinin 

Batı geleneğinden ayrıldığını görmekteyiz. Augustinus, Pavlus‟un Romalılara Mektubu 5:12‟nin etkisiyle 

çocukların kişisel olarak günah işlediklerinden değil, Adem‟in günahını taşıdıklarından dolayı günahkar 

olarak doğduklarını ve bu yüzden günahların hafifletilmesi için vaftiz olduklarını savunmaktadır. Ancak 

buna pek çok kilise babası karşı çıkmış ve vaftizin temel anlamının daha geniş ve daha pozitif olduğunu 

açıklamışlardır. Ortodokslukta vaftiz çocuklara var olmayan günahlarını hafifletmek için 

uygulanmamakta, fani anne babalarının onlarla iletişim kuramayacağı yeni ve ölümsüz bir yaşam takdim 

etmektedir. Bu noktada Adem ve İsa karşıtlığı ortaya çıkmakta, ölüm ve yaşam (ölüm-Adem; yaşam-İsa) 



24 
 

kalkmaktadır (Meyendorff, 1983, s. 145-146). Aynı görüşe göre günah yalnızca 

ölümlülüğün bir sonucudur. 11. yüzyılda Ohrid piskoposu ve Bizans‟ın en meşhur İncil 

yorumcularından Theophylact (1050/60-1156?) da aynı fikri benimseyerek Adem‟in 

günahını ondan sonra gelenlere yüklemenin doğru olmadığını ifade etmektedir. 

Maksimus the Confessor İlk Günah‟a ilişkin yorumlarında, günahın aklın vücuda
33

 ve 

şehvete yenik düşmesiyle işlendiğini ancak yine de bu eylemin kişisel olduğunu ve 

kalıtsal bir suçtan söz edilemeyeceğini ileri sürmüştür (Meyendorff, 1983, s. 145). Daha 

sonraki yüzyıllarda da tartışma devam etmiş,  Gregory Palamas gibi düşünürler de aynı 

fikri benimsemiştir.  

Genel olarak baktığımızda Bizans‟ın İlk Günah konusunu Latin kilisesinden daha farklı 

algıladığını görmekteyiz. Yukarıda bahsettiklerimiz ışığında konuyu özetlemek 

gerekirse, Doğu teolojisine göre sonraki nesillere İlk Günah değil, yalnızca onun 

sonuçları olan ölüm ve ahlaki bir bozulma geçmekteydi. Düşüş‟le beraber Tanrı‟ya olan 

benzeyişte bir kopma olmuş ancak İsa‟nın vücut bulmasıyla benzeyiş tekrar devam 

etmeye başlamıştır. Düşüş insanlık için önemi açısından ikinci planda olup, asıl mesele 

itaatsizliğin nedenleri olan kural ihlali ve günahtır.  

  

                                                                                                                                               
terimleri bu ikisine atfedilmektedir. Buradan vaftizin İsa‟nın çarmıha gerilmesiyle oluşan “yeni ölümsüz 

dünyaya” geçişi sağlayan özgürlük olduğu sonucu çıkmaktadır (Meyendorff, 1983, s. 146). 
33

 Bizans antrapolojisinde  bazen “vücut”, (İng. Flesh, Yun. Sarx) “beden” (body) sözcüğünden ayrı 

tutularak kullanılmış olup (Kazhdan, 1991, s.299),  dünyasal haz, şehvet gibi anlamlar taşımakta ve 

insanın günahkâr tabiatına işaret etmektedir.  



25 
 

2. BÖLÜM 

ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ ÖYKÜSÜNE YER VEREN BAZI 

SANAT ESERLERĠ 

 

Çalışmamızın bu bölümünde Adem ve Havva imgelerinin yer aldığı el yazmaları, duvar 

resimleri ve mozaikleri, lahit kabartmaları ve küçük el sanatlarından önemli örnekler 

incelenmiştir
34

. Sahnelerin yer aldığı eserlere ilişkin birtakım genel bilgilerin 

verilmesinin yanısıra, Erken Hıristiyan döneminde birbirine benzer özelliklerde 

karşımıza çıkan sahneler genel itibariyle bulundukları dönem içerisinde ele alınmıştır.  

 

2.1. ERKEN HIRĠSTĠYAN DÖNEMĠ-SEMBOLĠK SAHNELER 

3. yüzyıldan başlayarak Roma imparatorluğunun doğu ve batısında Hıristiyanlar 

inançlarını yansıtmak ve iletişim kurmak amacıyla özellikle Greko-Romen dünyasından 

aldıkları sanat formlarını kullanmaya başlamışlardır. Roma‟da Hıristiyanlar lahit ve 

katakomplara birbirine benzer biçimde Eski ve Yeni Ahit‟ten “kurtuluş”u anlatan 

sahneler tasvir etmiştir. Ayrıca imparatorluğun batısında olduğu kadar doğusunda da 

“bağışlanma” umudu taşıyan konular seçilerek tasvir edilmiştir
35

. Büyük 

Constantinus‟un Hıristiyanlığı serbest bir din ilan etmesiyle birlikte Hıristiyanlar 

inançlarını ve düşüncelerini ifade etmekte daha özgür olmuşlardı (Cormack, 2000, s. 13-

14)
36

. Hıristiyanlığın erken dönemlerinde kilise, “bağışlanma ve kurtuluş” temaları 

                                                 
34

 Çalışmamızda Princeton Üniversitesi Veritabanı‟nda yapılan tarama sonucu bulunan yazılı ve görsel 

malzemelere de yer verilmiştir. Üyelik gerektiren ve kısıtlı bir zaman için ulaşılması mümkün olan 

veritabanına üçüncü elden ulaşılmıştır. Bu nedenle verilerin bulunduğu erişim ağının adresleri 

bilinmemektedir.  Bulunduğu kaynak bilgileri verilen ve bulundukları kaynaklara ulaşabildiğimiz yazılı 

ve görsel malzemelerin kaynak bilgileri verilmiştir. Ancak bunun yanında veritabanında kaynak bilgisi 

verilmemiş eserler de mevcuttur ve bunlardan bazıları da tarafımızdan kullanılmıştır. Bu nedenle, 

bulundukları kaynaklara ulaşamadığımız ya da kaynak bilgileri mevcut olmayan materyallerin alındıkları 

yer bilgisi için “Princeton Üniversitesi Veritabanı” ifadesi kullanılacaktır. Veritabanında Mayıs 2012‟de 

yapılan tarama sonrası Adem ve Havva‟ya ait 1164 adet veri bulunmuştur. Adem ve Havva‟nın Yaratılış 

siklusunda yer aldıkları sahnelerin büyük çoğunluğu (benzer üslup ve ikonografiyle) Erken Hıristiyan 

Sanatı‟na aittir. Bizans sanatında Yaratılış siklusunda yer alan sahneler Batı‟da tasvir edilmiş söz konusu 

sahnelerle kıyaslandığında çok daha azdır. Bizans sanatında Anastasis sahneleri Batı ile kıyaslandığında 

ise çok daha fazladır (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 
35

 Örneğin o dönemde Yusuf peygamberin tasvirleri çok popülerdi. Balina tarafından yutulan ve üç gün 

üç gece balinanın içinde kalan Yusuf ile İsa‟nın üç gün sonra kabirden çıkarak dirilişi arasında 

paralellikler kurularak Yusuf peygamber İsa‟nın önemli bir arketipi olarak görülmekteydi (Cormack, 

2000, s. 14). 
36

 Erken Hıristiyan sanatıyla ilgili önemli tarihler için bkz. Koch, 2007, s. 1-12. 



26 
 

etrafında Eski Ahit‟ten konu ve figürleri Yeni Ahit‟teki Hıristiyan temalar için “typos” 

olarak yorumlamaktaydı (Malbon, 1990, s. 42 ve sonrası). Günaha düşerek insanlığı zor 

duruma düşüren Adem ve Havva figürleri bu anlamda önemli bir yere sahipti. 

Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsüne ait tasvirleri Hıristiyanlığın ilk yıllarında 

imparatorluğun batısında katakomp ve lahitlerde (Şekil 1-2)
37

 doğusunda ise Dura 

Europos Ev Kilisesi‟nde
38

 karşımıza çıkmaktadır (Şekil 6). Bunların dışında küçük el 

sanatlarında da ikilinin tasvirleriyle karşılaşmaktayız (Şekil 3-5).  

Erken Hıristiyanlık döneminde Adem ve Havva tasvirlerinin büyük çoğunluğu birbirine 

benzemekte ve çift yılanın bulunduğu “İyiyi ve Kötüyü Bilme Ağacı”nın iki yanında 

çıplak
39

 olarak görünmektedir (Cook, 1927, s. 153). İkili bunun dışında Cennet‟ten 

Kovuluş ve Çiftin Görevlerini Kabul Etmesi gibi sahnelerde de karşımıza çıkmaktadır. 

Erken Hıristiyan dönemde yaygın olan “kurtuluş” temasını vurgulamak amacıyla 

oluşturulan sahneler öyküsel anlatımın dışında olup, daha çok semboliktir
40

. 

 

                                                 
37

 Katakomplar ve lahitler için bkz. Koch, 2007, s. 21-26, 150-167. 
38

 Burada inşa edilen sinagog, mithraeum, ve Hıristiyan şapelinden, bölgeye üç yabancı kült getiren Roma 

kültürünün de önemli etkileri olduğu anlaşılmaktadır. Ancak bu üç yapıda daha çok yerel özellikler 

gözlenmekte olup, Romalılara has bir etki şehrin herhangi bir sanatsal doku veya mimari dokusunda 

hissedilmemektedir (Gates, 1984, s. 167-68). 
39

 Araştırmamız kapsamında, çiftimizin erken dönemde lahitlerde tasvir edilmiş Düşüş sahnelerinden 

birinde incir yapraklarından yapılmış tunik içerisinde olduğunu gördük.  Bkz. Wilpert, 1932, lev. 

CXC(12). Ayrıca Ashburnham Pentateuch‟da yer alan minyatürde yer alan bir sahne (fol. 6), net olarak 

seçilmese de, bazı araştırmacılara göre Düşüş olarak düşünülmekte ve Adem ve Havva burada da giyinik 

görünmektedirler (Cook, 1927, s. 155, fig. 3). 
40

 Erken Hıristiyan döneminde bir konu resmedilirken sembolik ve öyküsel olmak üzere iki metot 

benimsenmiştir.  Katakomp gibi duvar resimleri, lahitlerdeki kabartmalardaki anlatım sembolik iken, el 

yazmalarında öyküseldir (Weitzmann, 1971, s. 45). Ayrıca Hıristiyan katakomp duvar resimlerinin 

bulunduğu dönem içinde resimlendirilmiş el yazmaları olduğu yönünde görüşler de mevcuttur (Morey, 

1942, s. 65). 



27 
 

 

Şekil 1: Adem ve Havva Tasvirinin Bulunduğu Coemeterium Maius Katakompu, Cubiculium II, 3-4. 

Yüzyıl, Roma, Via Nomentana (Spider, 2008, s. 179, fig.8) 
41

. 

  

                                                 
41

 Priscilla Katakompu yakınlarında antik Via Nomentana yolu üzerinde bulunan katakomp “Büyük 

Gömü Mekânı” olarak da bilinir. Easında paganların ölü gömmek amacıyla kullandıkları mekân 

Hıristiyanlar tarafından 3 ve 4. yüzyıllarda kullanılmaya devam edilmiştir. Yukarda gördüğümüz tasvir, 2 

no.lu odanın (İng. Cubiculum) tavanına resmedimiştir. Ortada İyi Çoban İsa,  etrafında Adem ve 

Havva‟nın yanısıra Musa ve Yunus Peygamberler ile orans duruşunda tasvir edilmiş bir kadın figürü yer 

almaktadır (Spier, 2008, s. 179). 



28 
 

  

 

Şekil 2: Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ü,  Eski ve Yeni Ahit‟ten Sahnelerin Yer Aldığı Junius Bassus Lahiti. 

4. Yüzyıl, Roma, Museo Storica del Tesoro della Basilica di San Pietro (Kleiner, 2010, s. 294, fig. 11-7). 

 

 
 

Şekil 3: Adem ve Havva Figürlerinin İşlendiği Kıymetli Taş (Intaglio). Kaynak: Suriye veya Anadolu, 4. 

Yüzyıl Başları, London, British Museum, Alesssandro Castellani Collection (Spier, 2008, fig. 17). 



29 
 

 

 

Şekil 4: Adem ve Havva‟nın Yer Aldığı Kesme Cam, 4. Yüzyıl Ortası, Kaynak: Köln. Römisch-

Germanisches Museum der Stadt Köln, C. A. Niessen Collection (Spier, 2008, fig. 12)
42

. 

 

 

                                                 
42

 Sahnenin etrafında “Tanrı‟nın Varlığıyla Mutlu Ol, İç, Yaşa” anlamını çıkardığımız “GAVDIAS IN 

DEO PIE Z(ESES)” yazıtı bulunmaktadır.  



30 
 

Şekil 5: Adem ve Havva‟nın Yer Aldığı Kesme Cam, 4. Yüzyıl Ortası, Kaynak: Köln. Römisch-

Germanisches Museum der Stadt Köln, C. A. Niessen Collection (Koch, 2007, s. 184, fig. 103) 

Çiftin bilinen en eski tasviri MS 230-240 civarında Dura Europos Ev Kilisesi içerisinde 

yer almaktadır (Şekil 6-7). Beşik tonozlu aedicula altında batı duvarda karşımıza çıkan 

tasvir, odanın en önemli kısmında bulunmakta olup
43

, günümüzde Yale Üniversitesi 

Sanat Galerisi‟nde sergilenmektedir (Grabar, 1968, s. 20; Gates, 1984, s. 167-168; 

Cormack, 2000, s. 13).  

 

 

Şekil 6: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü Sahnesi, Dura Europos, Vaftizhane, Suriye, 

MS. 230-240 (Lowden, 2008, s. 20, fig. 8).  

                                                 
43

 Adem ve Havva‟nın yer aldığı Hıristiyan şapeli, üç yapı (diğer ikisi sinagog ve mithraeum) içerisinde 

en mütevazi olanı olup, Dura‟nın son on yıllık dönemi içerisinde, MS 232-233‟te inşa edilmiş olan özel 

bir evden dönüştürülmüştür. Söz konusu sahne evin kuzeybatı köşesindeki vaftizhanede yer almaktadır. 

Teknik olarak resimlerin primitif olduğu belirgin bir şekilde gözlenmektedir. Şapeldeki korunabilmiş 

resimlere bakıldığında bunların sanatsal bir ustalıktan ziyade bölgede yaşayan bazı dindarlar tarafından 

basit bir şekilde yapıldığı anlaşılmaktadır. Bu doğrultuda, buradaki resimlerle Batı‟da erken Hıristiyan 

sanatıyla ikonografik bir ilişki kurmak doğru olmayabilir (Gates, 1984, s. 177-78). 



31 
 

 

Şekil 7: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü Sahnesi, Dura Europos, Vaftizhane, Suriye, 

MS. 230-240 (Gates, 1984, s. 178)
44

. 

 

Eski ve Yeni Ahit‟in bir arada anlatımını içeren tasvir, çağrıştırdığı anlam bakımından 

önemlidir. Hıristiyanlığın çok erken bir döneminde Hıristiyan sanatının bir formu 

oluşmuş ve günah teması ile bağışlanma olgusu birbiriyle ilişkilendirilmiştir. Adem ve 

Havva insanlığın günahını, İsa ise Yuhanna İncili 10:11-15‟te yer alan “Ben iyi 

çobanım” anlatımı ile bağışlanma temasını temsil etmektedir. Tasvirler, Hıristiyanlığa 

yeni geçmiş ve vaftizin verdiği heyecanla dolu insanlara kutsal kitabın figür ve 

öykülerinden bir kesit sunmaktaydı. Eski mitolojik efsanelerin yerine artık Kitabı 

Mukaddes‟te yer alan figür ve öyküler gelmişti (Cormack, 2000, s. 13-14). 

 

                                                 
44

 Çizimin alındığı kaynak üzerinde yazar tarafından renklendirme yapılarak figürler vurgulanmıştır. 



32 
 

Dura örneğinde olduğu gibi Düşüş sahnesi Domitilla (4. yüzyılın ikinci yarısı), Petrus 

ve Marcellinus (MS 320-360) ve Via Latina katakompu (4. yüzyıl) gibi gömü 

mekânlarının birçoğunda karşımıza çıkmaktadır (Şekil 8-9, 78-80)
45

. Ancak Via Latina 

örneği Hıristiyanlığın erken döneminde karşımıza bu çok sık çıkan sembolik sahnenin 

ötesinde, Cennet‟ten Kovulma (Şekil 111) ve içerisinde Habil ve Kabil‟in de olduğu 

çiftin Yas Tutma sahnesine de yer vererek öyküsel anlatıma başvurmuştur.  

 

 

Şekil 8: Eski ve Yeni Ahit‟ten Sahnelerle Beraber Adem ve Havva‟nın Düşüşü Sahnesinin Çizimi, Petrus 

ve Marcellinus Katakompu, Cubiculum  XIV, 4. Yüzyıl, Roma (Deckers ve diğerleri, 1987, çiz. 57). 

  

                                                 
45

 Erken Hıristiyan Sanatı‟nda Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ünü konu alan el yazmaları, duvar resimleri, 

mozaik, sarkofaj ve küçük el sanatlarına dair ayrıntılı bir listenin yer aldığı çalışma için bkz. Cook, 1927,  

s. 154-155, dipn. 9. 



33 
 

 

Şekil 9: Düşüş, Petrus ve Marcellinus Katakompu, Cubiculum  XIV, Roma, 4. Yüzyıl (Deckers ve 

diğerleri, 1987, fig. 35-36). 

  



34 
 

2.2. EL YAZMALARI 

Adem ve Havva‟nın Yaratılış sahnesinin öyküsel anlatımının gelişmiş bir formda yer 

aldığı Bizans‟a ait Cotton Genesis, Vienna Genesis ile farklı ciltler halinde ve farklı 

tarihlerde üretilmiş olan Octateuch el yazmaları
46

 yukarıdaki sembolik “tek çerçeve 

formüllü” anlatımdan ayrılmaktadır
47

.  

2.2.1. Cotton Genesis 

5 ya da 6. yüzyılda üretildiği düşünülen, tüm Yaratılış öyküsüne yer veren ve toplamda 

yaklaşık 360 minyatürden oluşan (Lowden, 1992, s. 40)
48

 Cotton Genesis
49

, 23 Ekim 

1731‟de Asburnham House‟da meydana gelen yangın sebebiyle büyük hasar görmüştür. 

Günümüzde Londra‟da İngiliz Ulusal Kütüphanesi‟nde saklanan el yazmasından çok az 

minyatür günümüze ulaşabilmiştir (Weitzmann, 1971, s. 45-46; Lowden, 1992, s. 40)
50

. 

Weitzmann ve Kessler‟in eser üzerinde yaptıkları koruma-onarım çalışmaları sayesinde 

günümüzde el yazmasında bulunan bazı sahneleri görebilmekteyiz (Şekil 10)
51

. 

 

                                                 

 
46

 Sekiz kitap” anlamına gelen “Octateuch”, Eski Ahit‟in ilk beş kitabını kapsayan Pentateuch ile 

birlikte, Yeşu, Hakimler ve Rut‟u da kapsayan Eski Ahit‟tin ilk sekiz kitabına verilen isimdir. Sekiz 

kitaptan öykülerin tasvir edildiği el yazmalarında en fazla resimlendirilen bölüm Genesis‟tir (Kazhdan, 

1991, s. 1510).  
47

 Erken Hıristiyan sanatının, çoğunlukla katakomplarda görülen sembolik anlatımla başlayıp daha sonra 

yavaş yavaş bu bireysel sahnelerin ayrıntılandırılması ve sayılarının artırılmasıyla öyküsel anlatımın 

geliştiği yönündeki görüş, daha sonradan yapılan araştırmalarla birlikte öyküsel anlatımın sembolik 

anlatım kadar eski olabileceği düşüncesinden sonra kaybolmaya başlamıştır (Weitzmann, 1971, s. 75).  
48

 Weitzmann eserin toplamda yaklaşık olarak 330 minyatürden oluştuğunu belirtmektedir (Weitzmann, 

1955, s. 117, 120; 1971, s. 51). 
49

 Weitzmann ve Kessler eserin Mısır ya da İskenderiye kökenli olduğunu (Weitzmann ve Kessler, 1986a, 

s. 30-34),  Lowden ise bunun kesin olmadığını belirtir (Lowden, 1992, s. 40; 1999, s. 15). Özellikle 

yaratıcı olarak İsa figürünü kullandığı ve İsa‟nın elinde tuttuğu asadan dolayı  ve ayrıca Yusuf 

hikayelerine verdiği önemden dolayı (Kazhdan, 1991, s. 829) İskenderiye veya Mısır kökenli olduğu 

düşünülmektedir (Bernabo, 1997, s. 329). 
50

 El yazmasının tarihi yolculuğu ile ilgili daha geniş bilgi için bkz. Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 3- 7. 
51

 Bkz. Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 8-18. 



35 
 

 

Şekil 10: Cotton Genesis Rekonstrüksiyon Çalışmasından Bir Görüntü (Lowden, 2008, s. 90, fig. 50). 

 

Yaratılış‟ı Septuagint metniyle öyküsel bir dille anlatarak bu anlamda bilinen en eski ve 

kapsamlı örnek olan Cotton Genesis, yalnızca Tekvin‟den anlatımları içermesiyle de 

oldukça önemli bir konuma sahiptir (Lowden, 1992, s. 41; 1999, s. 15). Hıristiyanlığın 

erken döneminde oluşturulmuş el yazmasının, kendisi dışında yalnızca Tekvin metninin 

resimli anlatımının görüldüğü diğer tek örnek olan Vienna Genesis ile beraber Bizans 

eseri olduğu bazı akademisyenlerce kabul edilmektedir (Weitzmann, 1971, s. 52-53; 

Lowden, 1992, s. 41). 

Mevcut bilgilerimiz ışığında Yaratılış‟a dair sahneleri öyküsel bir anlatımla ilk ele alan 

Cotton Genesis, aynı konuya yer veren diğer eserlerden bağımsız görülmemiş ve 

aralarında ikonografik bağlantılar kurulmuştur. Cotton Genesis ile ilişkilendirilen en 

önemli eser hiç şüphesiz ki Venedik‟te bulunan San Marco Kilisesi atrium 

mozaiklerindeki Yaratılış tasvirleridir (Weitzmann, 1984, s. 105-142; Lowden, 1992, s. 

42; Maguire ve Nelson, 2010, s. 242). El yazmasının dahil olduğu resim programı erken 

dönemlerden itibaren Batı‟da etkisini güçlü bir şekilde hissettirmiş olup (Kessler, 1966, 



36 
 

s. 79), Cotton Genesis ailesiyle (İng. Cotton Genesis recension)
52

 bağlantı kurulan 

eserler Bizans‟tan ziyade daha çok Batı kökenlidir (Weitzmann, 1955, s. 130; Lowden, 

1992, s. 42).  

Cotton Genesis‟i doğrudan model aldığı düşünülen San Marco örneğini ayrı bir başlık 

altında inceleyeceğimiz için burada sadece ona değinmekle yetiniyoruz. Batı‟dan diğer 

örneklere baktığımızda onların Cotton Genesis‟i doğrudan model almak yerine, aynı 

aileye mensup bir başka erken dönem el yazmasını takip ettiği anlaşılmaktadır. 9. 

yüzyılda üretilen dört Karolenj el yazması “ilk yaprak resimleri”nde (İng. frontispiece) 

yer alan Genesis sayfaları ile Cotton Genesis ailesinin dahil olduğu resim programı 

arasında da paralellikler bulunmaktadır (Şekil 11-12)
53

. Bunlar, Bamberg (Staatliche 

Bibliothek, 1), Grandval (London, British Museum Add. 10546), Vivian (Paris, 

Bibliothéque Nationale lat. 1) ve San Paolo (Rome, S. Paolo San Paolo Fuori le Mura) 

İncilleridir (Kessler, 1966, s. 79; 1971, s. 143-160)
54

.  

                                                 
52

 Cotton Genesis el yazmasının özelliklerini taşıyan ve aynı kaynaktan geldiği düşünülen eserler, 

İngilizce “Cotton Genesis recension” olarak tanımlanmakta olup, bu tanım belli özellikleri taşıyan eserleri 

gruplandırmak için kullanılmaktadır.    
53

 Kessler bu dört eserin ayrı ayrı ele alınması gerektiğini, dikkatli incelendiğinde Genesis sayfalarının 

birbirinden bağımsız olduğunu belirtmektedir. Araştırmacıya göre her bir sayfada yer alan siklus 9. 

yüzyılda Tours‟da bulunan bir model ya da modellerin varlığına işaret etmektedir. Bu doğrultuda, 

Karolenj İncilleri‟nde görülen Kitab-ı Mukaddes tasvir sistemi kendisinden önceki bir modeli tekrar 

etmemiş, 9. yüzyıl dolaylarında var olan birden fazla kaynaktan gelişerek oluşmuştur (Kessler, 1971, s. 

146, 160). 
54

 Konu ilk olarak Wilhelm Köhler tarafından ortaya atılmış ve tartışılmıştır. Köhler, Tours‟da üretilen bu 

Karolenj el yazmalarından yalnızca ikisinin, Grandval ve Vivian İncilleri‟nin ilk yaprak resimlerinin 

Cotton Genesis ailesinin zengin ikonografiye ait olduğunu belirtmiştir. Konunun geçtiği kaynaklar için 

bkz.Weitzmann, 1955, s. 123; Kessler, 1971, s. 143.  



37 
 

 

Şekil 11: Grandval İncili Ön Kapak Sayfasında Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, Add. 10546, fol. 

5v, 9. Yüzyıl (MS 840 civarı), London, British Museum (Toman, 1997, s. 456). 



38 
 

 

Şekil 12: Vivian İncili Ön Kapak Sayfasında Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, lat. 1, fol. 10v, 9. 

Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale de France (Kessler, 1971, s. 145, fig. 3). 

 

 

 



39 
 

Salerno Kathedrali‟ndeki 11. yüzyıla ait fildişi levhalarda ya da bir başka ifadeyle 

Salerno paliottosunun da aynı grupta yer aldığı düşünülmektedir (Şekil 13)
 55

. 

 

Şekil 13: Salerno Paliottosu‟ndaki Yaratılış öyküsünden Sahneler, 11. Yüzyıl (MS 1075 civarı), Salerno 

Katedrali, İtalya (Kessler, 1966, s. 87, fig. 22). 

 

1168-1178 tarihlerinde üretilmiş olan el yazması Hortus Deliciarum‟da (Strasbourg, 

Bibliothèque de la Ville)
56

 yer alan Yaratılış siklusu (Şekil 14) Cotton Genesis ailesiyle 

ilişkilendirilen örnekler arasında yer almaktadır (Weitzmann, 1955, s. 122-123; Kessler, 

1966, s. 78-79). Aynı aileye mensup bir el yazmasından geldiği düşünülen diğer bir 

                                                 
55

 11. yüzyıldan bir başka örnek olan, Berlin Staatliche Museen‟de bulunan fildişi levha ise bu aileye has 

özelliklerin bir kısmını taşımakla beraber İtalyan resim geleneğinin içinde bulunduğu dönemdeki yeni 

eğilimleri de yansıtmaktadır. İki yüzü de oymalı 27x12 cm boyutlarındaki bu ilginç fildişi levhanın bir 

yüzünde İsa‟nın haça gerilme sahnesi yer alır. Diğer yüzünde ise on tane dikdörtgen bölme iki yatay sıra 

halinde düzenlenmiş bir biçimde, yaratılışın ilk gününden başlayarak Adem ve Havva‟nın Cennet‟ten 

kovuluşuna kadarki öykü tasvir edilmiştir (Kessler, 1966, s. 67-68, fig. 1). 11. ve 12.yüzyıllarda güney 

İtalya‟da üretilen pek çok fildişi eser gibi, Berlin fildişi levhası da, batı ve doğu geleneklerini 

birleştirmiştir. Eserle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Kessler, 1966, s. 67-95. Levhadaki stilistik ve 

ikonografik özelliklerin, eserin Bizans, muhtemelen de Ermeni kaynağına işaret ettiği yönünde görüşler 

mevcuttur. 13. ve 14. yüzyıllarda Ermenistan ve Batı arasında sanatsal anlamda bir etkileşim olduğu 

tartışılmaktadır ve Ahdamar‟da incelenen yaratılış tasvirlerinin olduğu duvar resimlerinin gösterdiğine 

göre, bu etkileşimin çok daha gerilere, 10. yüzyıla kadar gidebileceği olasılığı ortaya çıkmaktadır (Der 

Nersessian, 1944, s. 71 ve sonrası).  
56

 R. Green “The Adam and Eve cycle in the Hortus deliciarum” makalesinde Hortus Deliciarum‟un da 

Cotton Genesis ailesine mensup olduğunu ileri sürmektedir (Green, 1955, s. 344).  



40 
 

örnek Klagenfurt Museum‟da bulunan 12. yüzyıla tarihli Millstatt Genesis‟tir 

(Weitzmann, 1947, s. 140)
57

. 

 

 

14 a 

 

14 b 

 

Şekil 14 a-b: Hortus Deliciarum‟daki Yaratılış öyküsünden Sahneler, Strasbourg, Bibliothèque de la 

Ville. Şekil 14 a: fol. 17r; Şekil 14 b: fol. 17v, 12. Yüzyıl (1168-1178) (Green, 1955, lev. LIV 1-2). 

  

                                                 
57

Avusturyalı bir şairin kafiyeli şiirinin bulunduğu kitaba eklenen yaklaşık 90 tane çizim vardır. Tasvirler 

Kitabı Mukaddes‟e bağlı olarak çizilmiş olup şiirle bir bağlantıları yoktur (Weitzmann, 1947, s. 140 ve 

sonrası; Weitzmann, 1955, s. 121-122). El yazmasının Bizans Oktateuchları ile aynı gruba dahil olduğu 

şeklinde bir düşünce ortaya atılmış olsa da, bu görüş benimsenmemiş ve Weitzmann‟ın Millstatt 

Genesis‟in Cotton Genesis ile aynı aileden geldiği fikri kabul görmüştür (Kessler, 1971, s. 146, dipn. 10). 

Adem‟in Yaratılışı sahnesine ait “Adem‟in Canlandırılması” episodu özellikle söz konusu benzerliğe 

işaret etmektedir (Weitzmann, 1947, s. 140, fig. 124). 



41 
 

2.2.2. Vienna Genesis 

6. yüzyılda üretilmiş olan Vienna Genesis‟ın (Vienna, Österreichische 

Nationalbibliothek, Codex Vindobonensis theol. gr. 31)  Cotton Genesis‟ten daha 

görkemli bir modeli takip etmiş olabileceği düşünülmektedir (Weitzmann, 1971, s. 

51)
58

. Vienna Genesis‟in Cotton Genesis ya da Octateuchlar ile üslupsal olarak bir 

bağlantısının olmadığı ve bunlardan farklı bir kaynaktan geldiği, dolayısıyla da 

Bizans‟ın üretmiş olduğu bu üç farklı el yazması ailesinden bir tanesini temsil ettiği 

düşünülmektedir. Genel görüş, el yazmasında görülen birtakım ikonografik 

ayrıntılardan anlaşıldığı gibi eserde Yahudi efsanelerinin etkisinin olduğu (Weitzmann, 

1971, s. 84-85; Levin, 1972, s. 241-244)
59

 ve Antakya kökenli olduğu şeklindedir 

(Weitzmann, 1955, s. 131)
60

. 17. yüzyılın ortalarından beri Viyana‟da bulunan el 

yazmasının tıpkı Cotton Genesis gibi daha önce (1340 sıralarında), Venedik‟te 

bulunmuş olması (Lowden, 1999, s. 16-17) ilginç bir rastlantıdır.  

Yaratıcı rolünün İsa figürüyle sağlandığı Cotton Genesis‟ten farklı olarak Vienna 

Genesis‟te karşımıza çıkan Tanrı‟nın eliyle temsil edilen “Kutsal Ruh” tasviri, iki el 

yazmasını birbirinden ayıran ikonografik ayrıntılardandır.  

Yukarda bahsettiğimiz, Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün resimlendirilmiş 

anlatımlarının yer aldığı farklı grupları temsil eden üç el yazmasının içerisinde 

günümüzde en az minyatüre sahip olan Vienna Genesis‟tir. Bir kısmının kayıp olduğu 

düşünülen el yazmasında çiftin öyküsüne dair toplam altı sahne mevcuttur (Tekvin 3:6-

3:24). İki tam sayfa devam eden Yaratılış episodu öyküsel bir anlatımla her bir sayfada 

üç sahneye yer verilerek resmedilmiştir (Şekil 15-16). Sahneler şu şekildedir: Adem ve 

Havva‟nın Düşüşü, Çıplaklıklarını Bilmesi, Kendilerini Çalıların Arkasına Gizlemesi, 

                                                 
58

 Günümüzde 24 mor yaprak ve 48 minyatür halinde bulunan eserin aslında 96 yapraktan, dolayısıyla 

192 minyatürden oluştuğu düşünülmektedir (Weitzmann, 1971, s. 51-52). 
59

 Vienna Genesis 1895‟de Wickhoff, 1931‟de Gerstinger ve 1937‟de Buberl tarafından yayınlandığında 

el yazmasının ikonografisiyle resimlendirilmiş Yahudi el yazmalarıyla olabilecek ilişkisi henüz 

anlaşılmamıştır. Ancak 1930lu yıllarda Dura Europos Sinagogundaki duvar resimlerinin keşfiyle beraber 

onunla alakalı olabilecek Yahudi el yazmasının olabileceği ihtimali doğmuştur. Akademisyenler bunun 

üzerine Yahudi kaynaklar ve Hıristiyan el yazmaları arasındaki ilişkiyi araştırmaya başladılar. Vienna 

Genesis‟in tamamında olmasa da, el yazmasındaki bazı örneklerden anlaşıldığı kadarıyla Yahudi 

metinlerin etkisinin olduğu kabul edilmektedir ( Levin, 1972, s. 241). 
60

 Cotton Genesis‟te olduğu gibi Vienna Genesis konusunda da Lowden el yazmasının kaynaklarına 

ilişkin daha önce verilmiş olan bilgilere karşı çıkar. Araştırmacı el yazmasının kaynağı olarak 

Konstantinopolis ya da dönemin başka bir önemli merkezinin daha olası olduğunu savunur (Lowden, 

1999, s. 17). 



42 
 

Tanrı Tarafından Cezalandırılması, Cennet Kapısını Bekleyen Kherub ve Cennet‟ten 

Kovuluş. 

 

Şekil 15: Vienna Genesis‟te Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, Vienna Genesis, Theol. gr. 31, fol. 

1r, 6. Yüzyıl, Vienna, Österreichische Nationalbibliothek (© Österreichische Nationalbibliothek, 2013). 

  



43 
 

 

Şekil 16: Vienna Genesis‟te Bulunan Yaratılış öyküsünden Sahneler, Vienna Genesis, Theol. gr. 31, fol. 

1v,  6. Yüzyıl, Vienna,  Österreichische Nationalbibliothek  (© Österreichische Nationalbibliothek, 2013). 

 

Bizans sanatında Yaratılış öyküsünün resim programına sahip olan Cotton ve Vienna 

Genesis örnekleri dışında, üçüncü grubu Octateuch el yazmaları oluşturmaktadır.  

 

 



44 
 

2.2.3. Octateuch El Yazmaları 

11-13. yüzyıllar arasında üretilmiş Octateuch el yazmaları, üçyüzün üzerinde sahne
61

 ile 

bize sunduğu sanatsal ve tarihi bilgi bakımından Bizans sanatının günümüze ulaşabilmiş 

en zengin el yazmalarındandır (Anderson, 1982, s. 83; Lowden, 1982, s. 115). J. 

Anderson, Bizans sanat tarihinde özel bir yere sahip olan el yazmalarının öneminin daha 

çok Bizanslı banilerin beğenileri ve doğu toplumunun antik kültüre ait değerlerin 

korunmasındaki rollerini açığa çıkardığından ileri gelmekte olduğunu ifade eder 

(Anderson, 1982, s. 83). Bilinen altı resimlendirilmiş Octateuch el yazması olmakla 

beraber, bunlardan üslup olarak farklı ve az sayıda sahneye sahip olan birisi (Florance, 

Laurenziana, cod. Plut. 5.38, 11. yüzyıl) birtakım problemlerden dolayı diğerleriyle 

ilişkilendirilmez (Kazhdan, 1991, s. 1510; Lowden, 2010, s. 110). Beş Octateuch el 

yazması grubuna dair bilgiler şu şekildedir: 1) Vatican, cod. gr. 747, Rome Biblioteca 

Apostolica Vaticana, 11. yüzyıl; 2) İstanbul, Seraglio, Topkapı Sarayı, G.İ. 8, 12. 

yüzyıl; 3) Smyrna, Evangelical School, cod. A.I, 12. yüzyıl (El yazması 1923‟te Türk-

Yunan savaşında harap olmuş olup, günümüze ulaşamamıştır); 4) Vatikan, cod. gr. 746, 

Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana, 12. yüzyıl; 5) Athos, Vatopedi, cod. 602, 13. 

yüzyıl (Weitzmann, 1971, s. 53, dipn. 18; Anderson, 1983, s. 83; Lowden, 2010, s. 

110)
62

.   

Octateuchlar üslupsal olarak Konstantinopolis ya da doğuya bağlı bir merkezle 

ilişkilendirilirler. Weitzmann el yazmalarındaki birtakım ikonografik ayrıntılardan yola 

çıkarak el yazmalarında Septuagint metni dışında bazı kaynakların kullanıldığına, 

bunların da Yahudi efsanelerinden geldiğine dikkat çekmektedir
63

. Araştırmacı, el 

yazmalarının Dura Europos duvar resimleriyle aynı modeli izlediğini öne sürmektedir
64

. 

Hıristiyan bir el yazması içinde Yahudi ikonografisinin bulunuşunun açıklamasını ise, 

Octateuchların resim programlarının Yahudi diasporası için üretilmiş bir modelden 

geldiği şeklinde yapmaktadır. Hatta Dura‟daki tasvirler keşfedilmemiş bile olsaydı, 

                                                 
61

 Lowden sahnelerin üçyüz ellinin üzerinde olduğunu belirtmektedir (Lowden, 1982, s. 115). 
62

 Lowden el yazmalarının yaklaşık tarihlerine ilişkin bilgi de vermektedir (Lowden, 2010, s. 110). 
63

 Yazar Seraglio Octateuchu‟ndaki “Havva‟nın Baştan Çıkarılması” sahnesinde yer alan deve şeklindeki 

yılana işaret ederek tasvirin kaynağının Yahudi ikonografisinden geldiğini belirtmektedir (Weitzmann, 

1971, s. 74, fig. 56). 
64

 Örneğin Dura Sinagogu ile Seraglio Octateuchu‟ndaki  “Yakup‟un Kutsanması” sahnesi 

karşılaştırılarak aralarındaki benzerliğe işaret edilmiş ve ikisinin aynı modeli izlediği önerisi getirilmiştir 

(Weitzmann, 1971, s. 78, fig. 57-58).  



45 
 

Octateuchlardaki yalnızca Yahudi kaynaklarla açıklanabilecek bazı ikonografik 

bulgulardan hareketle resimlendirilmiş Yahudi el yazmalarının olduğu sonucuna 

varılacağını iddia etmektedir (Weitzmann, 1971, s. 74, 82). Yazar, el yazmalarının Eski 

Ahit ikonografisinin erken dönemlerine ve kaynağına ilişkin ışık tuttuğunu savunarak 

Octateuch tasvirlerinin kökenini Bizans öncesinde aramaktadır (Weitzmann ve Bernabo, 

1999, s. 299-311). Lowden ise konuya bambaşka bir açıdan yaklaşarak resimlendirilmiş 

Octateuch el yazmalarının geç antik dönemin eseri değil, Bizans‟ın orta, hatta geç 

dönem ürünü olduğunu savunarak Octateuchların Bizans sanatı için çok önemli 

olduğunun altını çizmiştir
65

. Lowden‟e göre Weitzmann tarafından coğrafi ve kronolojik 

olarak genişletilerek yapılan, Octateuchlardaki öyküsel anlatımda temel bulan bazı 

tasvirlerin Batı sanatına ve Kitabı Mukaddes‟in resimlendirilmiş anlatımlarının 

başlangıcından Rönesans‟a kadar gittiği yönündeki analizin yenilenmesi gerekmektedir. 

Bizans Octateuchlarının konumlarının bugün algılanışı eski teorilerden farklıdır. Latin 

Batı‟da karşılaştırılabilecek resimlendirilmiş bir Octateuch el yazması mevcut değildir. 

Yazar, eserlerin kaynağının geç antik dönemlerde aranmaması gerektiğini, eğer o 

dönemde resimlendirilmiş Octateuchlar olsaydı, daha sonraki dönemlerde de onlara dair 

bazı izlere rastlanabileceği şeklinde özetlemektedir (Lowden, 2010, s. 146, 149)
66

.  

Octateuch el yazmalarında Yaratılış metninin geniş anlatımına yer verilmiştir. Öykü, 

evrenin Yaratılış öyküsünden başlayarak tasvir edilmiştir (Hesseling, 1909, fig. 1-29).  

Grupta yer alan tüm el yazmalarında sahneler birbirine benzer üslup ve ikonografiyle 

karşımıza çıkmaktadır. El yazmalarında genel olarak bulunan sahneler şöyle 

özetlenebilir: Adem‟in Yaratılışı, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın İhtarı, Adem‟in 

Hayvanları İsimlendirmesi ve Havva‟nın Yaratılışı
67

, Adem ve Havva‟nın 

Çıplaklıklarını Bilmesi, Tanrı‟nın Adem ve Havva‟ya Öfkelenmesi ve Yılanı 

                                                 
65

 Weitzmann Antakya‟da bulunan bir levhadaki “Yusuf Hapishanede”  sahnesinin Octateuchlardakine 

çok benzediğinden yola çıkarak, Octateuchların yaklaşık olarak 5. yüzyıla tarihlendirdiği eserle aynı 

kaynaktan gelebileceğini öne sürmüştür. Bkz. Weitzmann, 1971, s.  54, fig. 32. Ancak Lowden 

Weitzmann‟ın Vienna Genesis‟i göz ardı ettiğini belirterek, Octateuchların Antakya kabartması yerine 

Vienna Genesis ile karşılaştırılmasının daha uygun olduğunu ifade etmektedir (Lowden, 2010, s. 145).  
66

 Bazı 20. yüzyıl sanat tarihçileri Octateuchları bolca resmedilmiş bir başka el yazması grubu olan Bibles 

moraliséesler ile karşılaştırmaktadır. Lowden‟e göre ise iki el yazması grubunda benzerlikten çok 

farklılıklar mevcuttur. Konuyla ilgili tartışma için bkz. Lowden, 2010, s. 150-152. 
67

 Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi ve Havva‟nın Yaratılışı aynı kompozisyon içerisinde tasvir 

edilmiştir. Sahnenin solunda Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, sağında ise Havva‟nın Yaratılışı 

bulunur. Bkz. şekil 20. 



46 
 

Lanetlemesi, Çiftin Suçlarını İnkar Etmesi, Cennet‟ten Kovulması
68

 ve Adem ve 

Havva‟nın Yapmakla Yükümlü Oldukları İşler. Aşağıda el yazmalarında çiftin 

öyküsüne yer vermiş sahnelerden bazı örnekler verilmiştir
69

: 

 

 

Şekil 17: Seraglio Octateuchu, Adem‟in Yaratılışı Sahnesi, G.İ.8, fol. 36v,  12. Yüzyıl, İstanbul, Topkapı 

Sarayı (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, 2013). 

  

                                                 
68

 Kovuluş sahnelerinde, Cennet kapısını bekleyen Kherub tasvirinden önce Tanrı‟nın deriden kaftanlarını 

giymiş çifte gökyüzünden işaret ettiği bir episod yer almaktadır. Çiftin melek tarafından kovulduğu 

sahnenin ardından ise, yere oturarak yüzlerinden yas tuttukları anlaşılan Adem ve Havva ile onların 

önünde ayakta duran bebek Kabil‟in tasviri gelmektedir. Bkz. şekil 22. 
69

 Seraglio, Smyrna Octateuchu ve Vatikan gr. 746 ile 747 no.lu Octateuchlarda sahnelerin hepsi birbirine 

benzer özelliklerde tasvir edilmiştir ve sahneler bazı el yazmalarında iyi durumda değildir. Bu nedenle, 

örnekler el yazmalarının tümünü kapsamayıp, içlerinde en korunabilmiş olanlara yer verilmiştir. Ayrıca 

Athos, Vatopedi cod. 602‟nin Vatikan gr. 646 no.lu el yazmasının birebir kopyası olduğu 

düşünülmektedir (Lowden, 1982, s. 125-126). Ancak çalışmamızda incelediğimiz, Octateuch el 

yazmalarını konu alan kaynaklarda sözkonusu el yazmasından sahnelere rastlanmamıştır. El yazmasının 

Vatikan gr. 746 no.lu el yazmasının kopyası olduğu bilgisi doğrultusunda onun da diğer dört el 

yazmasıyla aynı yolu izlediği ve tüm Octateuchların Adem ve Havva‟nın öyküsüne dair sahnelerin 

birbirine çok benzer bir şekilde tasvir edildiği söylenebilir. 

 



47 
 

 

Şekil 18: Vatikan gr. 747no.lu Octateuch, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı Sahnesi, fol. 22r, 

11. Yüzyıl, Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 75). 
 

 

 

Şekil 19: Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı Sahnesi, fol. 36v, 

12. Yüzyıl, Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 78). 

  



48 
 

 

Şekil 20: Seraglio Octateuchu‟ndaki Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi ve Havva‟nın Yaratılışı Sahnesi, 

G.İ.8,  fol. 42v, 12. Yüzyıl, İstanbul, Topkapı Sarayı (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 80). 

 

 

Şekil 21: Vatikan gr. 747 no.lu Octateuch, Suçun İnkârı Sahnesi, fol. 24r, 11. Yüzyıl, Rome, Biblioteca 

Apostolica Vaticana (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 91). 

  



49 
 

 

Şekil 22: Smyrna Octateuchu, Cennet‟ten Kovuluş Sahnesi, fol. 16r, 12. Yüzyıl, Evangelical School, A.1.  

(Hesseling, 1909, lev. 8/23). 

 

 

Şekil 23: Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch, Tanrı‟nın  Adem ve Havva‟yı Giydirmesi ve Adem ve 

Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları Sahnesi, fol. 43r, 12. Yüzyıl, Rome, Biblioteca Apostolica Vaticana 

(Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 98). 

  



50 
 

El yazmalarında en dikkat çeken ikonografik ayrıntı, Düşüş sahnesinde deveye benzer 

biçimde tasvir edilmiş yılan figürüdür. Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch el yazmasında, 

Smyrna ve Seraglio Octateuchu‟nda Düşüş‟ün ilk episodu Havva‟nın dört ayaklı olarak 

tasvir edilmiş yılanla konuşması ve günaha teşvik edilmesiyle başlar (Weitzmann ve 

Bernabo, 1999, 33-34; Lowden, 2010, s. 126). Onu takiben Havva‟nın Adem‟i Günaha 

Teşvik Etmesi
70

 ve çiftin Düşüş‟ü, onun sağında ise Havva‟nın Adem‟e meyveyi 

vermesi ve Adem‟in meyveyi yemesi tasvir edilmiştir (Şekil 24, 90). 

 

 

Şekil 24: Vatikan gr. 746 no.lu Octataeuch El Yazmasındaki Düşüş Sahnesi, fol. 37v, 12. Yüzyıl, Rome, 

Biblioteca Apostolica Vaticana (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 86). 

  

                                                 
70

 Havva‟nın yılan, Adem‟in ise Havva tarafından ikna edilerek günah işlemesi olayı İngilizce 

“temptation (Lat. tentatione)” şeklinde ifade bulmakta olup, “baştan çıkarma, ayartma, günaha sokma” 

gibi anlamlara gelmektedir. Çalışmamızda sözkonusu sahneyi genel olarak “Günaha Teşvik” veya 

“Günaha Davet” şeklinde isimlendirmeyi uygun bulduk. Bazı sahnelerde ise özellikle Havva‟nın baştan 

çıkarıcılığı ön planda tutulduğundan, sahne “Baştan Çıkarma” şeklinde de isimlendirilmiştir. 



51 
 

2.2.4. Leo Ġncili 

Kaynaklarda Regina İncili olarak da geçen 10. yüzyıla ait el yazması (Rome, Biblioteca 

Apostolica Vaticana, cod. Regina gr. 1) Septuagint metnini kullanarak resimlendirilmiş, 

farklı üslupların bir araya gelmesinden oluşan bir örnektir. El yazmasındaki tasvirlerin 

homojen olmayan yapısı, döneminin farklı karışımlarını barındırdığını ve kendisinden 

önce gelen, tutarlı bir şekilde resmedilmiş bir Septuagint el yazmasını takip etmediğini 

göstermektedir (Weitzmann, 1971, s. 49-50)
71

.  

Leo İncili‟nde bulunan ve araştırmamız dahilinde gördüğümüz kadarıyla çok fazla 

tanınmayan tam sayfa bir minyatürde (fol. 2r) Adem ve Havva‟nın Düşüş tasviri yer 

almaktadır (Şekil 25). İki şeride ayrılmış resmin üst kısmında yukarda Yaratılış 

öyküsünden bir kesit, (Tekvin 1:1‟den) yazıtı ile beraber öyküyü yazan Musa tasviri, 

altında ise öyküden bir başka kesit (Tekvin 1:2) yazıtıyla resmedilmiştir. İkinci şeritte 

ise bilgi ağacının yanında Adem ve Havva figürleri ile yılan tasvir edilmiştir. Onların 

altında ön planda ise Cennet‟in dört ırmağı tasviri bulunmaktadır.  

 

                                                 
71

 Eserle ilgili olarak kaynaklarda çok fazla bilgiye ulaşamamakla beraber, kısaca bilgi ve el yazmasında 

bulunan iki farklı üslupla oluşturulmuş minyatür için bkz. Weitzmann, 1971, s. 50, fig. 27-28. 



52 
 

 

Şekil 25: Yaratılış ve Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ü, Leo İncili, Regina gr. 1, fol. 2r, 10. Yüzyıl, Rome, 

Biblioteca Apostolica Vaticana (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012) 

  



53 
 

2.2.5. Nazianslı Gregorios’un Homilyeleri 

2.2.5.1. Paris gr. 510 No.lu El Yazması 

Nazianslı Gregorios‟a ait homilyelerin
72

 olduğu 9. yüzyıl‟a ait (879-883), 

Konstantinopolis kaynaklı Paris gr. 510 no.lu resimlendirilmiş el yazması Bizans 

İmparatoru I. Basileios için yapılmıştır (Paris, Bibliothéque Nationale). Bizans‟ın en 

ünlü el yazmalarından olan eser, sanat tarihçileri tarafından İkonaklasmus sonrası 

(843‟ten sonra) üretilen en iyi korunmuş, ihtişamlı ve şimdiye kadar yapılanlar arasında 

en çok süslenmiş Yunanca kitaplardan biri olarak kabul edilir (Brubaker, 1985, s. 1)
73

. 

Adem ve Havva‟nın öyküsünün bulunduğu tek tasvir On Peace (Barış Üzerine) 

homilyesine eşlik eden bir minyatür olup (fol. 52 v), konumuz kapsamında el 

yazmasından yalnızca bu minyatür incelenecektir (Şekil 26).  Üç bölüme ayrılmış 

minyatürün ilk iki kısmında Adem ve Havva‟nın hayatına dair sekiz sahne 

bulunmaktadır. İlk iki kesit Adem ve Havva‟nın hayatı ile başlayıp, ilk bölmede 

Adem‟in Yaratılışı, Havva‟nın Yaratılışı, Tanrı‟nın Yılanı, Adem‟i ve Havva‟yı 

Lanetlemesi ve Cennet‟ten Kovuluş; ikincisinde ise Hayat Ağacı, Cennet‟i bekleyen 

Kherub, Adem‟e çapa uzatan Mikhail ve Cennet‟in dışında yas tutan Adem ve Havva 

vardır. Üçüncü kesit‟te ise Musa‟nın Yasaları Alması ve altarın arkasında birbirlerine 

sarılan dört çift papazın yanında babasıyla duran Gregorios karşımıza çıkmaktadır. 

Minyatürde ilginç olan, Gregorios‟un söylevlerinin sadece en altta yer alan sahnelerle 

uyumlu olduğudur. Gregorios, Musa‟nın Yasa‟yı alışını anlattığı kısmın başlangıcını 

altın harfle sunmuştur. Adem ve Havva‟nın öyküsüne homilye metinlerinde 

rastlanmamaktadır. Ancak İlk Günah‟ı konu olan bu sahne bilinçli bir tercih olmalıdır.  

                                                 
72

 Sermon de denilen homilye, vaiz ve öğüt vermek amacıyla genellikle liturjik servis içerisinde kullanılan 

ve Kutsal Kitap‟ta geçen pasajlara ilişkin yorumları içeren söylevlerdir (Kazhdan, 1991, s. 944, 1880). 
73

 Eseri ilk ve kapsamlı olarak inceleyen Der Nersessian‟dir. Bkz. Der Nersessian, 1962, s. 195-228. 

Brubaker homilyelerin ait olduğu dönem olan 4. yüzyılla sınırlı kalmamış, dini söylevlerden oluşan bu el 

yazması kopyasını, özellikle üretildiği yüzyıl ışığında değerlendirmiştir. Yazarın araştırması 9. yüzyıl 

Bizans dünyasını daha iyi anlamak ve o dönem için düşünceleri büyük önem taşıyan Photius gibi 

isimlerin etkisini görmek adına önemlidir. Ayrıntılı bilgi için bkz. Brubaker, L. (1985). Politics, 

Patronage, and Art in Ninth-Century Byzantium: The "Homilies" of Gregory of Nazianzus in Paris (B. N. 

gr. 510). Dumbarton Oaks Papers, 39, 1-13; (1999). Vision and Meaning in Ninth-Century 

Byzantium: Image As Exegesis in the Homilies of Gregory of Nazianzus. Cambridge: Cambridge 

University Press. Genel bilgi için bkz. Brubaker, L. (1999). Vision and Meaning in Ninth-Century 

Byzantium: Image As Exegesis in the Homilies of Gregory of Nazianzus, Cambridge: Cambridge 

University Press. 



54 
 

L. Brubaker eser üretildiğinde İlk Günah  temasının “huzur ve birlik” olgularının bir 

antitezi olarak algılanmakta olduğunu ifade etmektedir (Brubaker, 1985, s. 8). 

 

 

Şekil 26: Adem ve Havva‟nın Yaratılışı, Cezalandırılması ve Cennet‟ten Kovuluşu ile Musa‟nın Yasaları 

Alışı, Paris gr. 510, fol. 52v,  9. Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale (© Bibliothèque Nationale de 

France, 2013).  



55 
 

2.2.5.2. Paris gr. 543 No.lu El Yazması 

Nazianslı Gregorios‟a ait homilyelerin olduğu bir diğer baskı 14. yüzyıla ait Paris gr. 

543 No.lu el yazmasıdır. Gregorios‟a ait on altı homilye yortu günlerinin sırasına göre 

takvim halinde sunulmuş ve bu önemli günler metnin içinde tartışılmıştır. Her bir 

homilyeden önce sermonda
74

 tartışılan olayla alakalı tam sayfa iki bölmeden oluşan 

tanıtıcı bir minyatür bulunur (Galavaris, 1969, s. 14-15; Eastmond, 1999, s. 231). 

Homilye 38‟e eşlik eden bir minyatürde İsa‟nın Doğumu ve Adem‟in Canlandırılması 

ile Cennet‟ten Kovuluş Sahneleri beraber yer alır (Şekil 27). 

 

 

 

 

Şekil 27: İsa‟nın Doğumu ve Adem‟in Yaratılışı (Canlandırılması) ve Cennet‟ten Kovuluş, Paris cod. gr. 

543, fol. 116v, 14. Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale (© Bibliothèque Nationale de France, 2013).  

                                                 
74

 Dinsel konuşma, vaiz. 



56 
 

2.2.6. Kokkinobaphoslu Yakobus’un Homilyeleri 

Hakkında neredeyse hiçbir şey bilinmeyen homilye yazarı Kokkinobaphoslu Yakobus, 

homilyelerinde Meryem‟in gebe kalışından Elizabet‟i ziyaretine kadarki hayatını konu 

almıştır. Yazarın homilyeleri iki gösterişli el yazması şeklinde (Paris, BN. gr. 1208 ve 

Vatikan gr. 1162), muhtemelen 12. yüzyılın ikinci yarısında, o dönemde aktif olan 

Konstantinopolis‟in önemli atölyelerinde resimlendirilerek basılmıştır (Kazhdan, 1991, 

s. 1031).  

Vatikan gr. 1162 (Şekil 28-29) ve Paris gr. 1208 (Şekil 30-31) no.lu el yazmalarının her 

ikisinde de Adem ve Havva figürleri Yılan Tarafından Baştan Çıkarılma, Düşüş, 

Tanrı‟nın Öfkelenmesi ve Cennet‟ten Kovuluş (fol. 33r, fol. 47r); Yas Tutma, Habil ve 

Kabil‟in Adaklarını Sunması ve Habil‟e Matem (fol. 35v, fol. 49v) gibi sahnelerde 

karşımıza çıkmakta olup, iki el yazmasında da sahneler birbirine çok benzemektedir
75

.  

                                                 
75

 El yazmalarında (Paris gr. 1208, fol. 41r ve Vatikan gr. 1162, fol. 30v) Adem ve Havva Yaratılış 

öyküsü dışında bir sahnede, Düşüş sonrası ve İsa‟nın yeryüzüne inmesinden öncesinin anlatıldığı bir 

minyatürde resmin üst kısmında, seçilmiş insanların hemen üstünde, üzerlerinde kıyafetleriyle ağlayarak 

yas tutmaktadır (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 



57 
 

 

Şekil 28: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Vatikan gr. 1162 no.lu El 

Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 33r, 12. Yüzyıl, Rome, Biblioteca 

Vaticana (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 

  



58 
 

 

Şekil 29: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Vatikan gr. 1162 no.lu El 

Yazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 35v, 12. Yüzyıl, Rome, Biblioteca 

Vaticana (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 

  



59 
 

 

 

Şekil 30: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Paris gr. 1208 no.lu El Yazmasındaki 

Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 47r, 12. Yüzyıl. Paris, Bibliothèque Nationale (© 

Bibliothèque Nationale de France, 2013). 

  



60 
 

 

Şekil 31: Kokkinobaphoslu Yakobus‟un Homilyelerinin Bulunduğu Paris gr. 1208 no.lu El Yazmasındaki 

Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 49v, 12. Yüzyıl, Paris, Bibliothque Nationale (Princeton 

ÜnüversitesiVeritabanı, Mayıs 2012). 

  



61 
 

2.2.7. Ioannes Chrysostomos’un Homilyesi 

9. Yüzyılın sonlarında üretilmiş olan Atina cod. 211 no.lu el yazması Ioannes 

Chrysostomos‟a ait homilyelerden oluşmaktadır
76

. Üslup olarak şimdiye kadar 

gördüğümüz sahnelerdeki tasvirlerden farklı resmedilmiş olan, kara kalem çizimi 

üzerine ıslak boyayla bezenmiş (fol. 53r) tasvirde Düşüş anlatılmaktadır (Şekil 32). 

Sahne Chrysostomos‟un Tekvin metni üzerine yazdığı 6. homilyeye eşlik etmektedir 

(Madigan, 1984, s. 124-126). 

  

Şekil 32: Ioannes Chrysostomos‟un Homilyelerinin Bulunduğu Atina  gr. 211 no.lu El Yazması, Düşüş, 

fol. 53r, 9. Yüzyıl Sonları, Athens, National Library (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012).  

                                                 
76

 Eserle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Madigan, S. (1984). Athens 211 and the Illustrated Homilies of John  

 Chrysostom, Doktora Tezi, Chicago University, Chicago. 

 



62 
 

2.2.8. Ioannes Klimakos’un Eseri, The Heavenly Ladder 

6-7. yüzyıllarda yaşamış olan aziz ve teolog Ioannes Klimakos‟un en önemli ve meşhur 

eseri The Heavenly Ladder (Semavi Merdiven)‟in kopyalarından biri 11. yüzyılın 

sonlarına doğru Vatikan gr. 394 no.lu el yazmasında karşımıza çıkmaktadır
77

. El 

yazmasında Günaha Davet, Düşüş ve Cennet‟ten Kovuluş sahnelerinin birarada olduğu 

kompozisyon (fol. 78r) “Açgözlülük Üzerine” şeklinde çevirebileceğimiz On Gluttony 

isimli homilyeye eşlik etmektedir (Şekil 33).  

 

 

Şekil 33: Ioannes Klimakos‟un Eseri The Heavenly Ladder’in Kopyası Vatikan gr. 394 no.lu El 

Yaazmasındaki Adem ve Havva‟nın Öyküsünden Sahneler, fol. 78r, 11.yüzyıl sonları, Rome, Biblioteca 

Vaticana (Martin, 1954, s. XXXIII, fig. 106). 

  

                                                 
77

 Eserle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Martin, J. R. (1954). The Illustration of the Heavenly Ladder of 

John Climacus, Studies in Manuscript Illumination 5. New Jersey: Princeton.  



63 
 

2.2.9. Sacra Parallela 

Erken dönem kilise yazarların alıntılarından oluşan, teolojik florilegelium anlamında 

kullanılan Sacra Parallela, geleneksel olarak Damascuslu Yahya‟ya atfedilmektedir. 

Eserin bilinen tek resimlendirilmiş kopyası ve tek Bizans florilegeliumu 9. yüzyılda 

üretilmiş olan Paris gr. 923 no.lu el yazmasıdır. Oldukça geniş boyutlarda üretilmiş olan 

ve orijinalinde 424 folyodan oluşan eserin günümüzde 394 folyosu mevcuttur 

(Weitzmann, 1971, s. 56; Kazhdan, 1991, s. 1826). El yazmasında Tanrı‟nın Adem‟e 

Seslenişi (fol. 149r), Adem ve Havva‟ya kızdığı ve yılanı lanetlediği anı anlatan (fol. 

69r) sahne (Şekil 104), Havva‟nın Lanetlenişi (fol. 94r) (Şekil 34-35) bulunmaktadır 

(Weitzmann, 1979, s. 34-36, fig. 8-10). Vienna Genesis resim programıyla ortak 

noktaları paylaşan Sacra Parallela‟nın el yazmasıyla aynı gruba dahil oldukları, her 

ikisinde de bulunan kutsal kitapta belirtilmeyen unsurların Yahudi kaynaklardan geldiği 

düşünülmektedir (Weitzmann, 1979, s. 50-51; Bernabo, 1995, s. 329). 

 

 

Şekil 34: Sacra Parallela, Paris gr. 923 no.lu El 

Yazması, fol. 94r,. 9. Yüzyıl Paris, Bibliothéque 

Nationale (Weitzmann, 1979, fig. 10).  

 

Şekil 35: Sacra Parallela, Paris gr. 923 no.lu El 

Yazması, fol. 149r, 9. Yüzyıl,  Paris, Bibliothéque 

Nationale (Weitzmann, 1979, fig. 8). 

 



64 
 

2.3. FĠLDĠġĠ KUTU VE PANELLER 

Bizans sanatında 10 ile 12.yüzyıllar arasında karşımıza çıkan bazı rossette fildişi 

kutular
78

, Adem ve Havva‟nın Yaratılışı, Günaha Davet ve Düşüş, Çıplaklıklarını 

Bilmeleri, Cennet‟ten Kovulma ve Yeryüzündeki Uğraşlarını anlatan çifte dair 

öykülerin tasvirleriyle süslenmiştir (Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, s. 48-55)
79

. 

Başlıca işlevleri din dışı kullanım olan kutularda çiftin öyküsüyle karşılaşmak ilk etapta 

tuhaf görünmektedir. Ancak, H. Maguire kutuların bazılarında görülen zenginliğin 

kişileştirmesi olan figüre işaret ederek çiftin öyküsü ve ile aralarında kurulan bağlantıyı 

açıklar (Maguire, 1997, s. 1049-1050). Adem ve Havva‟nın yaslarını gösteren 

sahnelerde elinde bir çanta parayla tasvir edilen zenginlik kişileştirmesinin (Şekil 36) 

bir arada oluşu arasında direk bir bağlantı kurulamamaktır. Maguire bunun Ortaçağ 

Hıristiyanlığının bir özelliği olan karşıt düşünmenin bir örneği olduğunu belirtmektedir. 

Tıpkı alçakgönüllü olan imparatorun güçlü olacağı gibi, hatasına üzülen ve bundan 

pişman olan bir vatandaş da zengin olacaktır. Bu ilke, Tekvin üzerine yorumlar yazan 

Bizanslı yazarlar tarafından net bir şekilde belirtilmiştir. Örneğin 6. yüzyıl yazarı Gazalı 

Procopius‟un bir yazısında çift günah işledikten sonra Tanrı‟nın Adem‟e söylediği 

sözlerini anlatan Tekvin 3:17‟ye
80

 işaret ederek çiftçilerin yaşadığı talihsizliklere 

değinir. Hayvanları ve insanı kutsayan Tanrı‟nın, insanın işleyeceği günahı öngördüğü 

için onlar vasıtasıyla cezalandırma ihtimaline karşılık yarattığı meyveyi kutsamadığını, 

insanlar günah işleyince meyvelerin kuruduğunu, fakat suçlarından ötürü vicdan 

azabıyla onu telafi ettiklerinde meyvelerin bollaştığını ifade eder. Yani kutularda 

görülen iki zıt olguyla, üzüntü ve pişmanlıkla beraber bolluğun geldiği şeklinde bir 

inanış bulunmakta ve kutularda kullanılan Adem ve Havva‟nın öyküsü ve zenginlik 

sembolüyle de mesaj verilmek istenmektedir (Maguire, 1997, s. 1050). 

  

                                                 
78

 Çerçevelerindeki bezemelerden dolayı benzer kutular bu isimle gruplandırılmaktadır. 
79

 M. Dalton, pagan konuların işlendiği benzer rosettelerin varlığını ve sıklıkla tasvir edilen Herkül 

figürünün Adem tasvirindeki etkisini (Darmstadt örneğinde olduğu gibi) göz önünde bulundurarak, bu 

fildişi kutuların Hıristiyan temalar kullanılmadan önce de var olduklarına dikkat çekmektedir ( Dalton, 

1911, s. 220). 
80

 “Ve Adem‟e dedi: Karının sözünü dinlediğin, ve: Ondan yemeyeceksin, diye sana emrettiğim ağaçtan 

yediğin için, toprak senin yüzünden lanetli oldu; ömrünün bütün günlerinde zahmetle ondan yiyeceksin 

(3:17)” 



65 
 

 

Şekil 36: Rosette Fildişi Kutu, Sol Uç Kısım, Adem ve Havva‟nın Öyküsü ile Zenginlik Kişileştirmesi, 

St. Petersburg, Hermitage Museum.  

 

Darmstadt, Landesmuseum‟da bulunan 10-11. yüzyıllara tarihli rosette fildişi kutunun 

kapağında Havva‟nın Yaratılışı, Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi; ön ana bölümde çiftin 

ağacın yanına oturarak Çıplaklıklarını Bilmesi, Adem‟in toprağı sürmesi, orakla ekinleri 

kesmesi ve ekinleri omzunda taşıması olarak üç ayrı episod şeklinde yer alır. Arka 

kısımda ise Havva‟nın Adem‟i Günaha Teşvik Etmesi, Adem ve Havva‟nın Düşüşü ve 

Tanrı‟nın Adem‟e Öfkelenmesi sahnesi vardır (Şekil 37). Sol alt kısımda çiftin 

Cennet‟ten Kovuluşu, sağ alt kısımda ortalarında zenginlik kişileştirmesi ile birlikte 

çiftin Yeryüzündeki Uğraşları‟nı anlatan sahne bulunur (Goldschmidt ve Weitzmann, 

1930, s. 50, pl. L (69); Kalavrezou, 1997, s. 234, fig. 157; Maguire, 1997, fig. 24-29). 



66 
 

 

Şekil 37: Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey,  Adem ve Havva‟nın Öyküsü, 10-11. Yüzyıl, Darmstadt, 

Hessisches Landesmuseum (Kalavrezou, 1997, s. 234, fig. 157). 

Cleveland Museum of Art‟da bulunan 10-11. yüzyıla tarihli fildişi rosette kutunun 

kapağında Adem‟in ve Havva‟nın Yaratılışı, Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi (Şekil 38), ön 

ana bölümde Havva tarafından günaha teşvik edilen Adem ve çiftin Düşüş sahnesi, 

Tanrı‟nın Adem‟e Öfkelenmesi bulunur (Şekil 39).  Arka ana yüzeyde ise çiftin 

başmelek Gabriel tarafından Cennet‟ten Kovulması ve Adem‟in Yeryüzündeki 

Uğraşları, sağ uçta çiftin Çıplaklıklarını Bilmeleri ve dışarıda Yas Tutmaları ve sol uçta 

çiftin Yeryüzündeki Uğraşları bulunmaktadır. 

 

Şekil 38: Rosette Fildişi Kutu, Kapak, Adem ve Havva‟nın Öyküsü, 10-11. Yüzyıl, Ohio, Cleveland 

Museum of Art. (© Cleveland Museum of Art, 2013, Gift of W. G. Mather, F. F. Prentiss, John L. 

Severance, J. H. Wade 1924.747).  



67 
 

 

Şekil 39: Rosette Fildişi Kutu, ÖnYüzey, Adem ve Havva‟nın Öyküsü, 10-11. Yüzyıl, Ohio, Cleveland 

Museum of Art (© Cleveland Museum of Art, 2013, Gift of W. G. Mather, F. F. Prentiss, John L. 

Severance, J. H. Wade 1924.747). 

 

Bir başka rosette fildişi kutu ise Baltimore, Walters Art Gallery‟de bulunmaktadır. 

Kutudaki bömelerde yer alan sahnelerin pekçoğu günümüze ulaşamamıştır. Kutunun 

kapağında Yusuf‟un Şekem‟e gönderilişini anlatan öykü (Tekvin 37:13-14) tasvir 

edilmiştir. Ön yüzeyde Düşüş öyküsüne ait tasvir bulunup ağacın yanında yalnızca 

Adem vardır. Onu çiftin çıplaklıklarını bilmesi öyküsünün anlatımı izlemekle beraber 

yine yalnızca Adem figürü tasvir edilmiştir. Daha sonra ise ilginç bir sıralama yapılarak 

ağacın yanında günaha teşvik edilen Havva figürüne yer verilmiştir (Şekil 40). 

  



68 
 

 

Şekil 40: Rosette Fildişi Kutu, Ön Yüzey. Adem ve Havva‟nın Öyküsü, 11-12. Yüzyıl, Baltimore, 

Walters Art Gallery (Walters Art Gallery, Creative Commons License, 2013).  

 

Arka yüzeyde ilk iki bölmedeki tasvirler yerinde olmayıp, bölmeler boştur. En sondaki 

bölmede yine düşüş öyküsünden bir sahneye yer verilmiştir ve ön yüzeyde olduğu gibi 

yalnızca ağacın yanında duran Adem figürü karşımıza çıkmaktadır (Şekil 41). Uç 

kısımlardaki tasvirler ise gördüğü hasardan dolayı yok olmuştur. 

 



69 
 

 

Şekil 41: Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey. Adem ve Havva‟nın Öyküsü, 11-12. Yüzyıl, Baltimore, 

Walters Art Gallery (Walters Art Gallery, Creative Commons License, 2013).  

 

Araştırmamız kapsamında yukarıda verdiğimiz örnekler dışında, önemli kaynaklarda 

bulabildiğimiz, fildişi paneller ve kutularda çiftin öyküsüne yer veren bazı örneklerin 

bilgilerini aşağıda sıraladık: 

10-11. yüzyıllara tarihli fildişi panelde Tanrı‟nın Adem‟e Öfkelenişi ve çiftin 

Yeryüzündeki Uğraşları (Milan, Civiche Raccolte d‟Arte Applicate Museum); fildişi 

panelde çiftin Çıplaklıklarını Bilmeleri (Berlin, Staatliche Museen); fildişi panelde 

Günaha Teşvik ve Düşüş (Paris, Museé de Cluny); fildişi panelde Adem ve Havva‟nın 

Yeryüzündeki Uğraşları ve Joshua‟nın Fethi (New York, Metropolitan Museum) yer 

almaktadır. 11-12. yüzyıllara tarihli fildişi panelde solda Adem‟in, sağda Havva‟nın 

Yaratılışı ve onların ortasında Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi (Lyons, Museé des Beaux-

Arts); fildişi kutunun kapağında Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, ön ana bölümde 

Tanrı tarafından giydirilmiş yerde oturan çift, arka ana bölümde Adem‟in Yeryüzündeki 

Uğraşları, sol uçta Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi ve sağ uçta Kabil‟in Tanrı Tarafından 

Lanetlenmesi (Cologne, Museum für Angefandte Kunst); fildişi kutunun kapağında 

savaşan iki asker, ön ana bölümde Düşüş, arka ana bölümde Havva‟nın Günaha Teşvik 



70 
 

Edilişi ve Cennet‟ten Kovuluş? ve sağ ve sol uçlarda mitolojik kahramanlara ait 

öykülerin tasvirleri (Reims, Reims Museum) yer almaktadır
81

. 

Konstantinopolis kökenli bu fildişi örneklerde rastladığımız sahnelerin Trabzon‟da 

bulunan Ayasofya cephe kabartmasında tasvir edilmiş olan sahneyle benzerliği dikkat 

çekmektedir. Kutu ve panellerde Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi sahnelerinin de yer alışına 

bakıldığında, aralarındaki benzerlik daha iyi anlaşılmaktadır.  

Eastmond, panelleri Ayasofya örneğiyle karşılaştırarak aralarındaki benzerliğe işaret 

eder. Konular değişkenlik göstermekle beraber kabartmadaki öyküsel anlatımla 

paylaştıkları en önemli ortak noktalardan biri Kabil‟in Habil‟i öldürmesi sahnesidir. 

Ancak fildişi kutularda ilk sahne Trabzon örneğindeki gibi Havva‟nın değil, Adem‟in 

Yaratılışı ile başlayıp, bu iki sahne genellikle kutunun kapağında yer alır (Eastmond, 

1999, s. 224)
82

. Yani tıpkı Ayasofya örneğinde olduğu gibi fildişi kutularda da  “yaşam” 

ve “ölüm” temaları birlikte verilmiştir. 

 Araştırmacı panellerden yola çıkarak kabartma frizdeki seçilen konularla verilmek 

istenen teolojik mesajın Bizans‟ta aslında var olan bir gelenek olduğu sonucuna varır. 

Yazara göre fildişi panel ve kutularda yer alan sahnelerle verilmek istenen mesaj çok 

net anlaşılmamaktadır. Yazar, kutulara ilişkin Maguire tarafından getirilen yorumun 

ikna ediciliği yanında bazı eksiklikleri olduğunu savunur. Sahnelerin seçimiyle 

pişmanlık olgusuna vurgu yapıldığı kadar ölüm temasının da üzerinde durulmaktadır 

(Eastmod, 1999, s. 224-225). 

  

                                                 
81

 Eserlere ilişkin daha ayrıntılı bilgi ve onların tasvirleri için bkz. Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, s. 

48, 50-52, 54, 61-62, pl. L1 (70, 75-79, 80-81),  pl. LXVIII (118), pl. LIII (84), XLVII-XLVIII (67). 
82

 Örneğin Clevend Müzesi‟nde yer alan fildişi bir kutunun kapağında Adem‟in Yaratılışı ile başlayan 

anlatım Kabil‟in Habil‟i Öldürme sahnesiyle sona ererken, başka bir örnekte bu ilişki daha açık bir 

biçimde görülür.  11. yüzyıla ait fildişi bir panelde yalnızca bu iki sahneye yer verilerek yaratılış-ölüm 

ilişkisi daha net gözler önüne serilmiştir, Bkz. Şekil 38 ve 54. 



71 
 

2.4. ANITSAL MĠMARĠ ESERLER 

2.4.1. Ahdamar Kilisesi 

Günümüzde Van Gölü sınırlarında bulunan, Kutsal Haç  Kilisesi olarak da bilinen 

Ahdamar Kilisesi Vaspurakan kralı Gagik tarafından 915-921 yılları arasında 

yaptırılmıştır (Şekil 42)
83

. Kral Gagik Artsruni, Vaspurakan güney Ermeni krallığı için 

Van Gölü Adası‟nda Ahdamar ismiyle yeni başkentini kurar. Etrafında set halinde 

bahçeler, ambarlar, cephane ve hazine depolarının olduğu şehrin merkezinde saray 

bulunup, günümüzde şehrin ismiyle andığımız kilise Kutsal Haç‟a atfedilerek sarayın 

kuzeyinde kurulmuştur (Der Nersessian, 1965, s. 2-3). 10. yüzyılda kurulan 

Ahdamar‟dan günümüze yalnızca bu kilise kalmış olup, dış cepheyi süsleyen alçak 

kabartmadaki iki yüzün üzerinde korunmuş figürün bulunduğu heykel programıyla 

dikkat çekmektedir. Kilise, Konstantinopolis‟in doğusunda kalmış az sayıdaki saray 

kiliselerinden biri olması nedeniyle de zengin bir bilgi kaynağı olma özelliğindedir. 

Kilisenin saraya ilişkin fonksiyonu bağlamında iç ve dış süsleme programları 

incelendiğinde, bunların kral, Adem ve Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi gibi, aynı 

unsurların tekrarlanmasıyla krallığa ait bir mesaj vermek amacıyla oluşturulduğu 

hissedilmektedir. Söz konusu mesaj genel olarak Gagik Artsruni‟nin güce 

yükselmesiyle ilgili durumlarla doğrudan ilgiliydi (Jones, 1994, s. 104)
84

.  

                                                 
83

 Kiliseyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Der Nersessian, S.  (1965). Church of the Holy Cross, Aght'amar. 

Cambridge, Massachusetts: Harvard University. Kiliseyi özellikle kraliyet ikonografisi açısından 

değerlendiren çalışma için bkz. Jones, L. (1994). The Church of the Holy Cross and the Iconography of 

Kingship. Gesta, 33(2), 104-117. Ayrıca kilisedeki Yaratılış siklusuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. 

Mathews, T. F. (1982). The Genesis Frescoes at Aght'amar. Revue des Etudes Arméniennes 16, 245-257. 
84

 Jones, kilisede hâkim olan ikonografinin daha iyi anlaşılması için 9. yüzyıl sonları ile 10.yüzyıl 

başlarında Ermenistan‟daki siyasi durumla ilgili fikir sahibi olmak gerektiğini belirtmektedir. Genel bir 

bilgi için bkz. Jones, 1994, s. 104-107. 



72 
 

 
 

Şekil 42: Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Genel Görünüm, 10. Yüzyıl, Ahdamar, Van (Koch Arşivi, 2011).  



73 
 

S. Der Nersessian, kiliseyi süsleyen duvar resimlerinin taşıdığı önemin altını çizerek 

resimlerin Doğu Hıristiyanlığına ait birçok nokta için yeni bir ışık tuttuğunu 

belirtmektedir. Bu çerçevede özellikle kilisenin kubbesini süsleyen Yaratılış siklusuna 

değinerek, siklusun Doğu Hıristiyanlığı için şimdiye kadar bilinmeyen bir ikonografiye 

sahip olduğundan bahsetmektedir (Der Nersessian, 1965, s. 49). Yazar, siklusun benzer 

şekilde kubbeyi süslediği diğer bir örnek olan Venedik-San Marco örneğini vererek, 

Ahdamar‟ın ondan üç yüzyıl kadar önce resmedilmiş olduğunun altını çizer (Der 

Nersessian, 1965, s. 42). 

 Kilisenin kubbe kasnağını süsleyen Yaratılış siklusuna ait duvar resimleri çok kötü 

durumda olup bazı sahneler tümüyle yok olmuş, kalanlar da iyi durumda değildir (Şekil 

43)
85

. Orijinalinde kubbe boyunca devam ettiği düşünülen siklusun üçte biri tahrip 

olmuştur (Der Nersessian, 1965, s. 37). Doğu apsisin üstünden başlayarak güney apsise 

doğru saat yönünde devam eden ve Adem‟in Yaratılışı ile başlayarak Cennet‟ten 

Kovuluş ile son bulan siklus orijinalinde beş sahneden oluşmaktaydı (Şekil 44). 

Adem‟in Yaratılışı, Cennet‟te Adem, Havva‟nın Yaratılışı ve Tanrı‟nın Adem‟i 

Hayvanlar Üzerinde Hakim Kılması olmak üzere günümüze sahnelerden ilk dördü 

ulaşabilmiştir (Jones, 1994, s. 113).  

 

  

                                                 
85

 Kilisenin kubbesinde yer alan duvar resimleri, kubbe 13. yüzyılın üçüncü çeyreğinde çöktüğünde yok 

olmuştur (Jones, 1994, s. 110). 



74 
 

 

Şekil 43: Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Yaratılış Siklusunun Yer Aldığı Kubbe, 10. Yüzyıl, Ahdamar, 

Van (Koch Arşivi, 2011). 

 

Der Nersessian kubbenin günümüze ulaşamamış bölümünde Yaratılış siklusunda 

genellikle tasvir edilen sahnelerin de olabileceğini belirtmektedir. Bunlar, Tanrı‟nın 

Havva‟yı Adem‟le Tanıştırması, Havva‟nın Yılan Tarafından Baştan Çıkarılması ve 

Adem ve Havva‟nın Yasak Meyveden Yemesi‟dir (Der Nersessian, 1965, s. 37). 

Güney apsiste bulunan kraliyet galerisi, sahnelerin konumlanmasını belirlemiş olup, 

kubbenin doğusunda başlayan siklusta kilise için iki önemli sahne doğrudan krala ait 

galerinin üzerinde yer almıştır. Sahnelerin kronolojik sırasındaki değişiklikten, bu iki 

sahnenin bilinçli olarak kraliyet galerisiyle özdeşleştirildiği anlaşılmaktadır. Havva‟nın 

Yaratılışı kronolojik sıralamaya göre galerinin üzerinde olması gerekirken galeriden 

hemen önce gelmiştir (Jones, 1994, s. 113). 

Der Nersessian kilise kubbesine tasvir edilmiş siklustaki bazı noktalara dikkat çekerek 

diğer eserlerle karşılaştırma yapar. Cotton Genesis‟te olduğu gibi Yaratıcı Tanrı‟nın 

insan formunda olduğunu ancak Havva‟nın Yaratılışı‟nda Tanrı‟nın Adem‟in 

kaburgasını alışının burada yer almadığın belirtir. Ayrıca Cennet‟ten Kovuluş‟ta çiftin 

Tanrı Logos yerine melek tarafından kovulması da siklusun Cotton Genesis‟teki 



75 
 

programa uymadığını göstermektedir. Havva‟nın Yaratılışı ile Octateuchlardaki 

sahneler arasında benzerlik olduğunu ancak Tanrı formunun farklı olduğunu belirtir. 

Siklusa en büyük paralelliğin ise Sicilya‟daki Cappella Palatina ve Monreale 

mozaiklerinde görüldüğünü; arada Erken Hıristiyan dönemden gelen ortak bir modelin 

olduğunu belirtir (Der Nersessian, 1965, s. 42-43). 

Ayrıca kilisesin dış kuzey cephesinde Havva‟nın Baştan Çıkarılması ve Yasak Meyveyi 

Adem‟e Sunması‟nı anlatan Tekvin‟in üçüncü bölümünden iki sahne bulunmaktadır. 

Kilise, benzer şekilde dış cephede Yaratılış öyküsüne rastladığımız Trabzon‟daki 

Ayasofya‟yla kıyaslanmaktadır. A. Eastmond, Düşüş sahnesinin dış cephede tasvir 

edilmesi ve çiftin Cennet‟te çıplak olması bakımından iki kabartma arasında ortak 

noktaları olduğunu ifade etmektedir. Bunun yanında, kabartmaların üslup ve büyüklük 

açısından tamamen farklı olduğuna ve aralarındaki tarihsel farka dikkat çekmektedir 

(Eastmond, 1999, s. 235).  Kilisenin içerisinde kubbe kasnağının pencerelerinin arasına 

resmedilmiş olan Yaratılış öyküsüne ait siklus göz önünde bulundurulduğunda iki eser 

arasındaki fark belirginleşmektedir. Ancak bir başka Ermeni yapısı olan Ganjasar 

Kilisesi‟ne baktığımızda, Kutsal Haç Kilisesi‟yle benzer bir durumla karşılaşmaktayız.  

Kilise kubbesinin batı ön yüzünde de çiftin Düşüş öncesine ait görüntüleri yer 

almaktadır
86

. 

  

                                                 
86

 Aralarında tarihsel ve üslupsal olarak fark olsa da, Ahdamar ve Ganjasar örneklerine bakıldığında 

özellikle Adem’in Kitabı gibi kaynakların etkisiyle Ermenilerin Düşüş öyküsüyle ilgilendiği 

anlaşılmaktadır. Ayrıca örneklerden yola çıkılarak kiliseleri süsleyen yontu sanatının 13. yüzyıla kadar 

devam ettiği anlaşılmaktadır (Eastmond, 1999, s. 235). 

 



76 
 

 

1-Adem‟in Yaratılışı 

2- Cennet‟te Adem 

3- Havva‟nın Yaratılışı 

4- Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde 

Hakim Kılması  

5- Tanrı‟nın Öfkelenmesi 
6- Cennet‟ten Kovuluş 

7- Cennet‟te Seraph 

Şekil 44: Yaratılış Siklusu Rekonstrüksüyonu, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Yaratılış Kubbesi Duvar 

Resimleri, Ahdamar (Thierry, 2002, s. 149-150, fig. 1). 

  



77 
 

2.4.2. Trabzon-Ayasofya 

İmparator I. Manuel Komnenos (1238-1263) döneminde inşa edilmiş ve bezenmiş 

kilise, Latin istilası (1204-1261) esnasında tamamlanmış tek Bizans imparatorluk 

yapısıdır. İçinde bulunulan dönem ve dolayısıyla yapının kimliklendirilmesine yönelik 

bazı tartışmalar mevcut olsa da, Eastmond yapıyı Bizans dünyasına ait en sıra dışı 

sanatsal eserlerden biri olarak değerlendirir (Eastmond, 1999, s. 219-220). Eastmond‟a 

göre bölgeye özgü özellikler Bizans dışı etkilerle birleşmiş olmakla beraber yapı, 

içerisinde bulunulan dönem açısından değerlendirilmeli, “Bizans”ın ve “Bizans 

sanatının” ne olduğu konusu tartışılmalıdır. Tıpkı İznik‟te kurulan imparatorluk gibi 

Trabzon da Bizans‟ın izini süren ancak kendisini ifade ederken yerel etkilere başvuran 

bir devletçiktir. Ona göre yapıda görülen birtakım farklı unsurlar vardır ve bunlar 

Bizans‟a tamamen yabancıdır. Ancak bölgeye has özellikler, etkiler kaçınılmaz olarak 

kendini göstermektedir. Yazar, yapıdaki kabartma figürlü frize Ermeni, Gürcü ve İslami 

etkiler çerçevesinde yaklaşmaktadır. Bunun sonucunda söz konusu kaynaklardan 

hiçbirinin kabartmada doğrudan etkili olmadığı ancak birçok paralelliğin mevcut olduğu 

sonucuna varmaktadır. (Eastmond, 2004, s. 153-156)
87

. 

  

                                                 
87

 Mango‟ya göre yapıdaki duvar resimleri tamamen Bizans, mimarisi karışık ve kabartmalı süslemeleri 

ise tümüyle yabancıdır (Mango, 2006, s. 245). Bizans tarihine ilişkin önemli çalışmalarıyla bilinen 

Ostrogorsky konuya farklı bir bakış açısıyla bakarak, Trabzon İmparatorluğu‟nu Bizans için çok önemsiz 

bir unsur, kıyıda köşede kalmış ve etkisiz bir alanda hüküm süren bir devlet olarak tanımlar (Ostrogorsky, 

1981, s. 393, 399). Ayrıca genel olarak Trabzon‟un Bizans dünyasında yeri ve önemi için bkz. Eastmond, 

2004, s. 13-26. 



78 
 

 

Şekil 45: Ayasofya Kilisesi Genel Görünüm, Trabzon,  13. Yüzyıl (Koch Arşivi, 2011). 

 

13. yüzyıla ait Trabzon-Ayasofya Kilisesi güney portalinde bulunan kabartmada
88

 

Düşüş öyküsü tasvir edilmiştir (Şekil 46)
89

. Havva‟nın Yaratılış öyküsüyle başlayıp 

Kabil‟in Habil‟i öldürmesiyle sonlanan kabartmada olay örgüsü sağdan sola 

akmaktadır. Ortada bulunan mimari unsur tarafından ikiye bölünen kabartmanın doğu 

tarafına (bize göre sağ) üstte Yaratılış öyküsünden, batıda ise Lent liturjisinden
90

 bir 

yazı eşlik etmektedir. İlginç bir biçimde sağdan sola ilerleyen sahneler Havva‟nın 

                                                 
88

 8 m uzunluğunda ve 75 cm uzunluğundaki, ebatları birbirinden farklı yirmi blok üzerine oyularak 

oluşturulmuş kabartma yedi sahneden oluşur. Sahnelerin bulunduğu kabartma ve üzerine oyulmuş yazıt 

portaldeki sivri orta kemer tarafından ikiye bölünmüştür. Kabartmanın etrafında bazı farklı oymalı 

figürler olsa da, bunların söz konusu anlatımla ilgisi bulunmamaktadır (Eastmond, 1999, s. 220; 2004, s. 

64). 
89

 Daha önce değinildiği gibi Ayasofya‟da yer alan kabartma sıklıkla Ahdamar ile karşılaştırılmaktaysa 

da, birçok yönden iki eser arasında farklılık olduğunu belirten Eastmond, yapıyı bir başka Ermeni 

yapısıyla kıyaslamaktadır.  1230‟a tarihli Ganjasar Kilisesi‟nde kubbenin batı ön yüzünde Adem ve 

Havva‟ya ait kabartma yer alır. Ancak yine Trabzon örneğiyle üslüpsal ve ikonografik açıdan 

uyuşmamaktadır. Şematik ve yassı olan çift ilk günah olayında önce çıplak olarak tasvir edilmiştir 

(Eastmond, 1999, s. 235). 
90

 Paskalya yortusuna hazırlık için yapılan kırk gün süren günah çıkarma ve perhiz dönemidir. Diğer 

Bizans perhiz dönemlerinden ayırt edilmesi için “Büyük Perhiz” de denilmektedir. Liturjik olarak ilk 

olarak 4. yüzyılda yasallaşmış ve Triodion isimli liturjik kitapta derlenmiştir (Kazhdan, 1991, s. 1205, 

1206 ). 

 



79 
 

Yaratılışı, Havva‟nın Günaha Teşvik Edilmesi, Yasak Meyve‟yi Yeme, Cennet‟in 

Kapısını Bekleyen Melek, Cennet‟ten Kovuluş, Yas Tutma ve son olarak Kabil‟in 

Habil‟i Öldürmesi şeklinde sıralanır (Şekil 46). 

 

 

Şekil 46: Ayasofya Kilisesi Güney Cephesi, Trabzon,  13. Yüzyıl (Koch Arşivi, 2011). 

Öyküsel bir anlatımın yer aldığı kabartmada ilk sahnede Havva‟nın Yaratılışı konusuna 

yer verilmesi dikkat çekicidir. Çiftin günah işlemeden önce giyinik olup günah ile 

birlikte çıplak oluşları ise sıra dışı bir durumdur. Bizans sanatında öyküsel anlatımın 

yontularak kabartma üzerinde yer alışı ve ayrıca Yaratılış öyküsünü takiben liturjik bir 

metnin yer alışı alışık olmadığımız diğer unsurlardır.   

Sahnelerin alışılmış düzenin tersine yönde, sağdan sola ilerlemesi yapıdaki belki de en 

çok dikkat çeken unsurdur. Bu sıra dışı durumu değerlendiren Eastmond, aynı 

uygulamanın görüldüğü diğer örnekleri inceleyerek ilginç bir şekilde bazı Düşüş 

sahnelerinde aynı durumun görüldüğü sonuca varır. Bizans sanatında benzer 

uygulamaların varlığına işaret ederek daha önce kısaca incelediğimiz Paris gr. 543 no.lu 

el yazmasında ve günümüzde Trabzon kalesinin doğu duvarında bulunan küçük bir 

levhada tasvir edilmiş “kovuluş” sahnelerini örnek verir (Eastmond, 2004, s. 71). Çiftin 



80 
 

günah işlemeden önce giyinik olup daha sonra çıplak kalışları ise Tekvin anlatımına 

uymayıp, sanatçının farklı kaynaklara başvurduğunu gösterir. Tercihin bu yönde 

uygulanmasının birçok nedeni olabileceği gibi, en önemli sebebi kabartmadaki öyküsel 

anlatımın üzerinde geçen Lent liturjisidir (Eastmond, 1999, s. 228). 



81 
 

2.4.3. Decani Manastır Kilisesi Aziz Demetrios ġapeli 

Sırbistan‟daki duvar resimleri, 12-14. yüzyılları arasında Bizans sanatı etkisinde 

gelişmiştir. 12. yüzyılda Djurdjevi Stupovi Manastırı ile başlayan ve 14. yüzyılda 

Bizans sanatsal dilinin Sırp mimari ve resim sanatı üzerinde hâkim olduğu Stefan Uros 

II Milutin tarafından kurulan kiliselerde görülen ikinci Palaiologan üslubuna kadar 

Bizans anıtsal resim sanatına çok yakın paralellikler göstermiştir. Bahsettiğimiz son 

dönemde Sırbistan adeta Bizanslaşmış, inşa edilen pek çok kilisede Bizanslı sanatçılar 

doğrudan etkili olmuştur. Sanatçıların tam olarak nereden geldiği bilinmemekle beraber 

uyguladıkları alan planlaması, yapı çözümleri, inşaat teknikleri ve dekoratif detaylar 

gibi unsurlardan sanatçıların Selanik ya da Epiros‟tan gelmiş olabileceği 

düşünülmektedir. Bizans etkisinin en çok görüldüğü Stefan Uros IV Dusan döneminde 

(1331-1355) ise Bizanslı sanatçılar tarafından inşa edilen kiliselerde güçlü bir 

Konstantinopolis etkisi hissedilmekte ve aynı zamanda Selanik etkisi de devam 

etmektedir (Kazhdan, 1991, s. 1873, 1875).  

1338-1347 yıllarına tarihli Decani Kilisesi‟ndeki Aziz Demetrios‟a atfedilen 

parekklesionda Bizans duvar resim sanatında görmeye alışık olmadığımız ve şimdiye 

kadar göz ardı edilmiş bir Yaratılış siklusu karşımıza çıkmaktadır
91

. Adem ve 

Havva‟nın Yaratılış öyküsünü konu alan diğer çalışmalarda üzerinde durulmamış ve 

çok fazla ilgi görmemiş olan yapının önemli olduğunu düşünmekteyiz. Şapelde evrenin 

yaratılışından başlayarak Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsüne yer verilmiştir
92

. 

Parekklesionun tonozlarına ve duvarın yüksek noktalarına resmedilen siklus toplam 46 

kompozisyona sahiptir. Dünyanın Yaratılışı 10, Adem ve Havva‟nın Yaratılışı 9 ve 

Habil ile Kabil‟in öyküsü 8 sahnede resmedilmiştir. Çiftin öyküsüne dair, Havva‟nın 

Yaratılışı, Havva‟nın Adem‟le Tanıştırılması, Düşüş,  Çiftin Çıplaklıklarını Bilmesi, 

Tanrı‟nın Çifte Öfkelenmesi, Cennet‟ten Kovuluş, Cennet‟in Dışında Yas Tutma ve 

bunun yanında Havva‟nın Kabil‟e Gebe Kalışı, Habil ve Kabil‟in Tanrı‟ya Adaklarını 

                                                 
91

 L. Brubaker çalışmamız boyunca siklusla ilgili olarak esere gönderme yaptığına rastladığımız tek 

akademisyendir.  Yapıdaki Yaratılış siklusunun incelendiği ve aşağıda bilgisini verdiğimiz önemli 

çalışmaya daha önce ulaşma imkânı bulamamıştık. Brubaker‟e eserle ilgili elinde bulunan tüm malzemeyi 

bizimle paylaştığı için teşekkür ediyoruz. Ayrıca Sırbistan-Jagodina Bölgesel Müzesi küratörü ve sanat 

tarihçisi Branislav Cvetkovic‟a bizimle paylaştığı tüm bilgi ve materyaller için çok teşekkür ediyoruz. 
92

 Decani Kilisesi‟ndeki Genesis siklusuna ilişkin ayrıntılı bilgi için bkz. Mathews, T. F. (1982). The 

Genesis Frescoes at Aght'amar. Revue des Etudes Arméniennes 16, 245-257. 



82 
 

Sunması, Habil‟e Yas, Habil‟in Mezara Konması tasvir edilmiş sahneler arasında yer 

almaktadır. 

 

 

Şekil 47: Decani Kilisesi Genel Görünüm, Metohija (Sırbistan), 1338-1347 (Branislav Cvetkovic Arşivi, 

2000). 

  



83 
 

 

Şekil 48: Decani Manastır Kilisesi, Demetrios Parakklesionu, Adem ve Havva Öyküsünden Sahneler, 

Metohija, 1338-1347 (Canak-Medic ve Todic, 2005, s. 345, fig. 266). 

  



84 
 

2.4.4. Venedik ve Sicilya’dan Örnekler 

2.4.4.1. San Marco 

Venedik‟te bulunan San Marco Kilisesi narteksinin ilk küçük kubbesinde yer alan 

mozaikte Yaratılış öyküsüne yer verilmektedir (Şekil 49). Yaratılış‟tan Musa‟nın 

Hayatı‟na, Tekvin‟den öykülerin bulunduğu kubbede yer alan mozaikler 13. yüzyıla 

aittir
93

. Bizans mozaiklerine dair yaptığı kapsamlı çalışmasında O. Demus, San 

Marco‟daki mozaik sanatının tarihinin Sicilya‟daki örnekler kadar karışık olduğundan 

bahsetmektedir. Yapımına ilk etapta Yunan sanatçılar tarafından başlanan mozaikler 12 

ve 13. yüzyıllarda yavaş yavaş Bizans, Romanesk ve yerli Venedik üslubunun 

sentezinden oluşmaya başlamıştır. Adem ve Havva‟nın öyküsünün bulunduğu 

kubbedeki mozaiğin 13. yüzyıl yerli Venedik ustaları tarafından oluşturulduğu 

düşünülmektedir (Demus, 1976, s. 71). 

 

 

                                                 
93

 Demus mozaiklerin yapımının yaklaşık 1220 civarında yapıldığını belirtmektedir (Demus, 1976, s. 71). 



85 
 

 

Şekil 49: Yaratılış Kubbesi, San Marco Atrium Mozaiği, Venedik, 13. Yüzyıl (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. 

Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork Archives, Washington, DC, 2013). 

 

Mozaikte yer alan sahnelerin Cotton Genesis‟i örnek alarak oluşturulduğundan 

bahsetmiştik
94

.1575‟den itibaren İngiltere‟de bulunan Cotton Genesis‟in 13. yüzyılda 

Venedik‟te olduğu bilgisine bakıldığında (Lowden, 1999, s. 13) San Marco‟daki 

etkisinin kaçınılmaz olduğu daha iyi anlaşılmaktadır. Daha önce de değindiğimiz gibi, 

Bizans‟a ait bir el yazmasının Doğu‟dan çok Batı‟da ilgi görmesi ve Venedik‟in 

sembolü haline gelen bir yapıdaki mozaiklere model oluşturması bizi 

düşündürmektedir. 828 yılında Aziz Markus‟a ait röliklerin İskenderiye‟den Venedik‟e 

nakledildiği (Kazhdan, 1991, s. 2158) ve Cotton Genesis‟in de İskenderiye kökenli 

                                                 
94

 J. J.Tikkanen mozaikte yer alan sahneleri Cotton Genesis ile karşılaştırarak aralarında çok büyük 

benzerlikler olduğunu ilk keşfeden isim olmuştur (Weitzmann, 1955, s. 119; Kazhdan, 1991, s. 829). 



86 
 

olduğu bilgisi göz önünde bulundurulduğunda, Venedik ve İskenderiye arasındaki ilişki 

bir kez daha ortaya çıkmaktadır. 

5. yüzyıla ait bir el yazması kullanılarak oluşturulan mozaikte sanatçının bazı 

değişikliklere gittiği, bazı sahneleri tasvir etmediği gözlenmektedir
95

. Ancak genel 

olarak pek çok sahne modelindeki gibi tasvir etmiştir ve el yazmasında bulunan otuz 

dört sahneden yalnızca dördü tasvir edilmemiştir (Jolly, 1997, s. 44). 

San Marco‟da yer alan Genesis mozaiğini konu aldığı kitabında P. H. Jolly eserin 

üslupsal özelliğinden ziyade ikonografik boyutta sunduğu görsel anlatımına dikkat 

çekerek eseri belki de ilk kez farklı bir bakış açısıyla inceleyen kişi olmuştur. Yazar, 

kitabındaki görsel malzemenin bir metin gibi okunmasını isteyerek mozaikteki görsel 

dile dikkat çekmiştir (Jolly, 1997, s. 6). Mozaiğin içinde bulunduğu dönemde kadına 

karşı olan bakış açısını yansıttığını düşünen Jolly, sahneleri bu açıdan değerlendirmiş ve 

sahnelerde yer alan ikonografik ayrıntılardan yola çıkarak Havva‟ya, ve onun 

vasıtasıyla tüm kadınlara karşı olan düşmanlığa dikkat çekmiştir.  Mozaiklerin kaynağı 

olan Cotton Genesis üzerinde ise çok fazla durmayarak, el yazmasının üretildiği yer ve 

yüzyıldan ziyade, San Marco‟nun yer aldığı Venedik toplumunu ve 13. yüzyıl dünyasını 

irdelemiştir. 

 

2.4.4.2.Monreale Katedrali ve Cappella Palatina ġapeli 

Sicilya‟dan iki örnekte, Palermo‟da yer alan Monreale Katedrali (1180-1190) ve 

Cappella Palatina Şapeli (1160- 1180) mozaiklerinde Adem ve Havva‟nın Yaratılış 

öyküsüne rastlanmaktadır. E. Kitzinger, Cappella Palatina mozaiklerinden yola çıkarak 

Eski Ahit konularının kilise bezemesinde geniş kapsamlı olarak tasvir edilişinin 

Bizans‟tan ziyade Erken Hıristiyan ve Ortaçağ Batı sanatının bir özelliği olduğunu 

belirtmektedir. Cappella Paletina Şapeli, özellikle de ibadet mekânı Bizans kilise 

dekorasyon kurallarına göre düzenlenmiştir. Ancak yazar taslağın yalnızca görünüşte 

Bizans‟a ait olduğunu ve aslında Bizans dini sanatı sınırlarının dışında kalan inançların 

ifade edilebilmesi için düzenlendiğini belirtmektedir (Kitzinger, 1949, s. 169-170). 

Ayrıca ikonografik konu ve çeşitlere ilişkin Bizans kanonlarının Batı‟da güçlü bir 

                                                 
95

 İki eser arasındaki benzerlik ve farklılıklar için bkz. Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 18- 20. 



87 
 

şekilde etkisini hissettirdiğini ve Sicilya ve Venedik‟in sanatında kendisini gösterdiğini 

ifade etmektedir (Kitzinger, 1966, s. 33)
96

.  

Sözkonusu eserlerde Bizans ikonografisinin izleri görülmekle beraber, mozaikler 

Batı‟dan verdiğimiz diğer örneklerde olduğu gibi Bizans el yazması gruplarıyla 

doğrudan ilişkinlendirilmemektedir. Bu nedenle çalışmamızda bu yapılarda yer alan 

resim programı üzerinde durulmamıştır. 

  

                                                 
96

 12. ve 13. yüzyıllarda Bizans‟ın Batı sanatına katkılarının ele alındığı çalışma için bkz. Kitzinger, E. 

(1966). The Byzantine Contribution to Western Art of the Twelfth and Thirteenth Centuries. Dumbarton 

Oaks Papers, 20, 25-47. 

 



88 
 

3. BÖLÜM 

BĠZANS SANATINDA YARATILIġ SAHNELERĠNDE ÂDEM VE 

HAVVA ĠMGELERĠ 

Adem ve Havva ilk olarak Eski Ahit‟te Yaratılış öyküsü‟nde (Tekvin) karşımıza 

çıkmaktadır. Ancak günümüzde akademisyenler anlatımdaki farklılıklardan dolayı 

hikâyeyi iki farklı yazarın yazdığını ileri sürmektedirler.  Daha sonra yazıldığı halde ilk 

önce karşımıza çıkan ilk anlatım Tekvin 1:1-2:3‟de yer alırken, daha önce yazıldığı 

düşünülen ikinci kısım ise Tekvin 2:4‟ten başlamaktadır
97

. Kaynaklarda ilk anlatımın 

MÖ 1000-900 yıllarına, ikincinin ise MÖ. 400 yıllarına gittiği belirtilmektedir (Pagels, 

1988, s. XXII). Her ne kadar öyküler farklı olduğundan birbiriyle çelişse de Ortaçağ‟da 

öykünün tek yazar tarafından, Musa peygamberce yazıldığına inanılmaktaydı (Jolly, 

1997, s. 4) . Sanat eserlerine konu olan ve Ortaçağ boyunca karşımıza çıkan tasvirlerde, 

özellikle 19. Yüzyılda (1970li yıllarda) birçok feminist akademisyen tarafından 

eleştirilen ve tartışılan ikinci anlatım yorumu daha belirleyici olmuştur.  

Kutsal kitapta yer alan anlatımın yanı sıra Adem ve Havva‟nın öyküsüyle 

karşılaştığımız bir başka kaynak ikilinin yaşamını konu olan kitaptır (Kessler, 1971, s. 

155-156). Kitabın özellikle Latincesi Vita Adae et Evae ve Yunancası yanlış bir 

isimlendirme sonucu Apocalypsis Mosis olan versiyonları yaygın olarak kullanılmıştır
98

. 

Adem ve Havva’nın Hayatı şeklinde adlandırabileceğimiz bu kaynağın aynı zamanda 

Ermenice, Gürcüce, Etiyopyaca, Antik Mısır diline, ve Slav dillerine ait formları da 

mevcuttur (Charles, 1913, s. 124-126)
99

. Bizans sanatında daha çok kitabın Yunanca 

versiyonu olan Apocalypsis Mosis etkili olmuştur. Kaynaklar, tasvirlerde karşılaştığımız 

birtakım ikonografik detaylarda belirleyici olmuştur. Tasvirlerdeki Tekvin anlatımına 

uymayan birçok ikonografik unsur söz konusu kaynakların etkisiyle oluşmuştur. 

                                                 
97

 Daha sonra yazıldığı düşünülen metne P metni (Rahipler) denilmekte olup, rahipler tarafından yazıldığı 

düşünülmekte, Yahve metni ya da Yahvist metin diye adlandırabileceğimiz ikinci anlatıma ise J metni 

denilmektedir (Pagels, 1988, s. XXII; Jolly, 1997, s. 4).  
98

 Kitabın en eski versiyonunun (MS 60 ile 300 yılları arasında) Adem ve Havva’nın Yunanca Hayatı 

şeklinde de isimlendirilen Apocalypsis Mosis olduğu düşünülmektedir (Charles, 1913, s. 129). 
99

 Kaynağın önceleri yalnızca Yunanca, Latince ve Slav diline ait versiyonu biliniyordu. Daha sonra ise 

Ermenice, Gürcüce ve üzerinde çok çalışılmamış ve sadece bir kısmı ortaya çıkmış olan Antik Mısır 

dilinde (Koptik) metinlerinin olduğu ortaya çıkmıştır (Anderson, 2001, s. 3). 



89 
 

Bizans Sanatı‟nda Adem ve Havva‟nın İsa‟ya eşlik ettiği en önemli sahnelerden biri 

olan Anastasis, Doğu Kilisesi‟nin on iki büyük bayram sahnelerinden biri olup
100

, 

çalışmamızda yer almamaktadır
101

. Bizans sanatında İsa‟nın dirilişini anlatmanın 

geleneksel bir yolu olan Anastasis “Paskalya Pazarı” ya da “Diriliş Günü”nde olan 

olayları temsil etmektedir
102

. Ortodoks kilisesinde Anastasis ile İsa‟nın yeryüzüne “ilk 

gelişi” anlatılmaktadır ve “diriliş”in ana sahnesidir. Çeşitli şekillerde tasvir edilen 

sahnede genel olarak İsa ölümünden üç gün sonra yer altına inerek “erdemli” insanları 

şeytanın elinden kurtarmaktadır (Kartsonis, 1986, s. 155-164; Cormack, 2000, s. 66). 

Adem ve Havva kurtarılan insanlardan en önde gelenler olup, yanlarında Eski Ahit 

peygamberleri de bulunmaktadır. Batı sanatında “diriliş”in ikincil episodu olan 

sahnenin Batı‟daki örneklerinde çok daha “literal” bir anlatımı tercih edilmiştir 

(Cormack, 2000, s. 66) ve anıtsal mimaride Bizans sanatında olduğu kadar sık tasvir 

edilen bir sahne olmamıştır.  

Aşağıda sahneler Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsüne göre kronolojik olarak 

gruplandırılmıştır. Sahneler sırasıyla: Adem‟in Yaratılışı, Adem‟ e Cennet‟in 

Tanıtılması, Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, Havva‟nın Yaratılışı, Havva‟nın 

Adem‟le Tanıştırılması, İlk Günah ve Düşüş
103

, Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını 

Bilmesi, Suçlarını İnkâr Etmesi ve Cezalandırılması, Cennet‟ten Kovuluş ve 

Yeryüzündeki Uğraşları‟dır. 

 

 

                                                 
100

 Erken Hıristiyan ve Bizans Sanatı‟ndaki Anastasis sahnelerini ele alan ve konu ile ilgili şimdiye kadar 

yapılmış en kapsamlı çalışma için bkz. Kartsonis, A. D. (1986). Anastasis: Then Making an Image. New 

Jersey: Princeton University Press.  
101

 Anastasis, Adem ve Havva‟nın Yaratılış sahneleri dışında tasvir edildikleri tek sahne değildir. Ancak 

ikiliye ait kutsal kitap anlatımlı sahnelerin son epidosu kabul edilmesi açısından önemlidir. İki sahneden 

ilkiyle (Yaratılış sahnesi) Adem ve Havva “başlangıç” ve ikincisiyle (Anastasis)“son”un en önemli 

karakterlerinden olmuştur (Anderson, 2001, s. 187 ). Bunun yanı sıra Yaratılış öyküsüyle “günahkârlık”, 

Anastasis ile “pişmanlık” kavramlarının vurgulanmış olması iki sahne arasında ilişkilendirme yapmamızı 

gerektirmiştir  
102

 Bizans Sanatı‟nda sahnede Adem ve Havva Yaratılış öyküsünde olduğundan çok farklı özelliklerde 

tasvir edilmiştir. En dikkat çeken tarafları üzerlerinin giyinik oluşu ve yaşlı olmalarıdır (Kazhdan, 1991,  

s. 19). Batı Sanatı‟ndan, özellikle Gotik ve Romanesk Dönem‟den karşımıza çıkan ve birçoğu el 

yazmalarında mevcut olan sahnelerin önemli bir kısmında ise çift çıplak görünmektedir. “Cehennem 

Ağzı”  olarak tanımlanan bir canavar ağzının içinden çıkan çift ve yanında bulunan diğer figürler İsa 

tarafından kurtarılmayı beklemektedir (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 
103

 Adem ve Havva‟nın kendilerine Tanrı tarafından getirilen yasağı ihlal ederek  

“günaha düşmesi” İngilizce “fall” (düşüş) olarak isimlendirilmektedir. Bu nedenle çiftin günah işlediği 

anı anlatan sahneler çalışmamızda “Düşüş” olarak adlandırılmıştır.  



90 
 

3.1. ADEM’ĠN YARATILIġI 

Yaratılış‟ın ilk anlatımında Tanrı‟nın insanı yaratırken herhangi bir cinsiyet ayrımı 

yapmaksızın “kendi suretinde erkek ve dişi olarak yarattığı” (Tekvin 1:27) bilgisiyle 

karşılaşmamıza karşın, Hıristiyan sanatında Adem‟in yaratılış sahnesinde sanatçıların 

tasvirlerini ikinci anlatımının etkisiyle (Tekvin 2:7) yaptıklarını görmekteyiz. Yaratılış‟ı 

konu alan günümüze ulaşmış en geniş el yazması olan Cotton Genesis‟te de sahne ikinci 

anlatıma başvurularak, Adem‟in oluşturulması (“Ve Allah yerin toprağından adamı 

yaptı”), canlandırılması (“ve onun burnuna hayat nefesini üfledi”) Adem‟e hayat 

verilmesi (“ve adam yaşayan can oldu”) şeklinde üç kısımdan oluşmaktadır.  

Adem‟in Yaratılış sahnesinin Prometheus efsanesindeki insanın yaratılışını konu alan üç 

episodtan oluşan sahneyle üslupsal betimleme açısından benzerlik taşıdığı 

düşünülmektedir (Weitzmann, 1947, s. 176-178; 1954, s. 129; 1971, s. 69-70, fig. 47-

52). San Marco‟daki Yaratılış kubbesinde ise sahne Adem‟in Oluşturulması ve Adem‟e 

Hayat Verilmesi olmak üzere iki kısımdan oluşmaktadır (Şekil 50-51). Mozaiği yapan 

sanatçı Yaratılış‟ın ilk anlatımını da göz ardı etmeyip mozaiğin üzerinde metne (Tekvin 

1:27) gönderme yapmıştır. Ancak sanatçı metni tasvir etmekten kaçınarak diğer 

örneklerin neredeyse tamamında gördüğümüz gibi ikinci anlatımı (Tekvin 2:7) 

resmetmeyi tercih etmiştir (Jolly, 1997, s. 21-24)
104

. Yani yaratılan ilk insanın 

cinsiyetiyle ilgili herhangi bir belirsizliğe imkân bırakılmadan yaratılan ilk insan olarak 

topraktan yapılan erkek sahneye çıkmıştır. Sahnenin ikinci kısmında ise Tanrı Adem‟e 

ruhunu takdim etmektedir. İlk başta toprak renginde ve ufak tefek olan insan artık 

ruhuna kavuşmasıyla birlikte Tanrı gibi olmuştur. 

 

 

                                                 
104

 İncil‟in Latince versiyonu Vulgate, Tekvin 1:27 anlatımında birtakım anlam karışıklığı ihtiva 

etmektedir. İlk olarakTanrı‟nın iki cinsiyeti de içinde barındıran “insan”ı yaratmasından bahsedilmiş, 

hemen ardından ondan çoğul olarak bahsedilerek “erkek ve kadın” ifadesi kullanılmıştır. Metindeki anlam 

belirsizliğinin yanı sıra mozaiğin modelindeki eksik folyodan dolayı sanatçı cinsiyetsiz ya da iki cinsiyetli 

bir insan tasvir etmekten kaçınmış ve Tekvin‟in ikinci anlatımına (2:7) başvurmuştur (Jolly, 1997, s. 21). 

Yaratılışın ikinci anlatımının tercih edilmesinin temelinde yatan bir başka faktör olarak (ve bize göre en 

önemli faktör) ilk yaratılan insanın cinsiyetinin erkek olduğu görüşünün benimsenmesi gösterilebilir.   



91 
 

 

Şekil 50: Adem‟in Oluşturulması, San Marco 

Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: 

Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, 

Image Collections and Fieldwork Archives, 

Washington, DC, 2013). 

 

Şekil 51: Adem‟e Hayat Verilmesi, San Marco 

Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: 

Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, 

Image Collections and Fieldwork Archives, 

Washington, DC, 2013) 

 

  



92 
 

Tours'da üretilmiş olan dört el yazmasından biri olan Bamberg İncili‟nde “canlandırma” 

ve “hayat verme” episodları birleştirilmiş ve Adem‟in yaratılışı tek bir sahne şeklinde 

resmedilmiştir (Şekil 53). Adem yere oturmuş kendisini sağ eliyle kutsayan Tanrı‟ya 

doğru uzanmaktadır. Aynı gruba dahil bir diğer örnek olan Vivian İncili‟nde ise 

yalnızca “hayat verme” episodu yer almakta olup, Adem kendisini sağ eliyle takdis eden 

Tanrı‟ya yönelmiş olarak ayakta durmaktadır (Şekil 52).  

 

 

Şekil 52: Adem‟e Hayat Verilmesi Episodu 

(detay), Vivian İncili, fol. 10v, 9. Yüzyıl, Paris, 

Bibliothéque Nationale lat. 1 (Kessler, 1971, s. 

144, fig. 3). 

 

Şekil 53: Adem‟in Canlandırılması ve Adem‟e Hayat 

Verilmesi Episodu  (detay), Bamberg İncili, fol. 7v, 9. 

Yüzyıl, Bamberg, Staatliche Bibliothek 1 (AI.5) 

(Kessler, 1971, s. 144, fig. 1). 

 

  



93 
 

Benzer şekilde Seraglio Oktateuchu‟nda yer alan “hayat verme” episodunda yerde 

oturan Adem ellerini canlandığının bir göstergesi olarak kaldırmış ve gözlerini 

gökyüzündeki elden kendisine doğru gelen ışığa bakar vaziyette karşımıza çıkmıştı 

(Şekil 17). 

Fildişi kutularda karşımıza sıklıkla çıkan sahne genellikle Havva‟nın Yaratılışı‟na da 

yer vermektedir. Örneklerden biri, Lyons, Museé des Beaux-Arts‟da bulunan 11-12. 

yüzyıllara ait bir fildişi panelde karşımıza çıkmaktadır (Şekil 54). İlk sahne madolyon 

içerisindeki Logos tarafından Adem‟in Yaratılışı‟na yer vermekte olup, sahne aynı 

grupta gördüğümüz diğer örneklerde olduğu gibi tek episodtan oluşmuştur
105

. 

 

 

Şekil 54: Adem ve Havva‟nın Yaratılışları, Fildişi Panel, 11-12. Yüzyıl, Lyons, Museé des Beaux-Arts, 

(Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, s. 50, lev. L1, 70).  

 

Ahdamar Kilisesi‟nde doğuda apsisin üzerinden başlayan siklusta, ortadaki pencerenin 

solunda üzeri kumaş kaplı figürün sağında çıplak bir adam görünmektedir (Şekil 55). 

Sahneyi daha önce çekilmiş fotoğraflardan tanımlayan Der Nersessian sahnenin 

Adem‟in Yaratılışı‟nı anlattığını belirtmektedir (Der Nersessian, 1965, s. 37, fig. 58). 

 

                                                 
105

 Örneğin Cleveland Museum of Art‟da bulunan 10-11. yüzyıllara tarihli bir fildişi kutudaki sahne 

benzer şekilde tasvir edilmiştir. Bkz. Şekil 38. 



94 
 

 

Şekil 55: Adem‟in Yaratılışı (detay), Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Ahdamar,  Van, 915-921 (Thierry, 

2002, s. 149-150, fig. 1).  

 

3.2. ADEM’E CENNET’ĠN TANITILMASI 

Adem‟in Yaratılışı‟nı takiben gerçekleşen Adem‟e Cennet‟in Tanıtılması Tekvin 2:8-

14‟de geçmektedir. Aden‟de şarka doğru Tanrı tarafından bir bahçe dikilerek oraya 

adamın konulduğundan, hayat ağacı, iyilik ve kötülüğü bilme ağacı, bahçeyi sulamak 

için çıkan dört ırmak olan Pişon, Gihon, Dicle ve Fırat‟tan bahsedilmektedir. Sahne çok 

fazla resmedilmemiş olup onun yerine özellikle ırmak ayrıntısı başta olmak üzere 

Cennet sıklıkla tasvir edilmiştir. Ancak Cennet‟e dair görsel öğeler her zaman Yaratılış 

sahnelerinde olmayıp başka sahnelerde de ikonografik unsurlar olarak yer almaktadır
106

.  

Daha önce konunun teolojik olarak değerlendirmesini yaptığımız bölümde değindiğimiz 

gibi, Cennet farklı patristik yazarlar tarafından sadece alegorik anlamıyla ya da gerçek 

anlamıyla veya her ikisiyle birden tanımlanmıştır. Örneklerde Adem‟e Cennet‟in 

Tanıtılması sahnesiyle Tanrı‟nın Adem‟i yasak ağaçla ilgili olarak uyardığı anın 

anlatıldığı Tanrı‟nın İhtarı‟nın (İng. Admonition) içiçe geçtiği görülmektedir. Örneğin 

San Marco mozaiğinde Tanrı sağ eliyle Adem‟in sağ elinden tutarak üzerinde PORTA 

PARADISI yazısının olduğu Cennet‟in giriş kapısı olan mimari yapıdan geçerek 

Cennet‟teki iki önemli ağacı tanıtmaktadır (Şekil 56). Özellikle ağaçlara vurgu 

yapılması ve Tanrı‟nın konuşma hareketinden yola çıkılarak, mozaiğin modeli olan 

                                                 
106

 Örneğin Meryem‟e Müjde sahnesinin yer aldığı 12. yüzyıl sonlarına ait Sinai‟de bulunan bir ikonada, 

Meryem ve Gabriel Cennet‟ten ayrıntıların yer aldığı bir manzara içerisinde görünmektedir. Bkz. 

Cormack, 2000, s. 155, fig. 85.  



95 
 

Cotton Genesis‟te olduğu gibi sahnenin aslında Tanrı‟nın Cennet‟i Tanıtması ve 

İhtarı‟nın birleşimi olduğu düşünülmektedir
107

. Bilgi ve Hayat ağacı Cennet‟in 

ortasında, dört Cennet Irmağı‟nın kişileştirmeleri ise onların altında yer alır. Sahnede 

çok az alegorik unsur bulunurken, sahnede Cennet‟in daha çok gerçek anlamıyla 

oluşmuş bir tema ağırlıklıdır
108

. 

 

 

Şekil 56: Tanrı‟nın Adem‟e Cennet‟i Tanıtması ve İhtarı, San Marco Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, 

Venedik (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork 

Archives, Washington, DC, 2013). 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
107

 Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 53. 
108

 Görsel için bkz. Jolly, 1997, s. 25, fig. 10.  



96 
 

Octateuch İncilleri‟nde ise bu iki episod aynı minyatür içerisinde yer almaktadır. 

Sahnenin solunda Cennet‟te Adem, sağında Tanrı‟nın İhtarı tasviri vardır (Şekil 57). 

 

 

  

Şekil 57: Seraglio Octateuchu, Cennet‟te Adem ve Tanrı‟nın Adem‟eİhtarı Sahnesi, G.İ.8,  fol. 42r, 12. 

Yüzyıl, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, 2013). 

  



97 
 

 

3.3. ADEM’ĠN HAYVANLARI ĠSĠMLENDĠRMESĠ 

Yaratılış siklusunda her zaman yer almayan sahnenin (Tekvin 2:19) Erken Hıristiyan 

döneminden itibaren tasviri görülmektedir. Patristik dönemde kilise babaları “Cennet” 

kavramında görüldüğü gibi Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi‟ni alegorik, literal veya 

her iki anlamda yorumlamış ve konunun görüldüğü sanat eserleri de etkisinde kaldığı 

yorum çerçevesinde sahneyi tasvir etmiştir. San Marco‟da yer alan sahne neredeyse 

tamamen literal anlam etkisiyle oluşturulmuştur (Şekil 58). Mozaikte Cennet tasviri 

bitki ve ağaçların oluşturduğu manzarayla yapılmış olup, Tanrı sahnenin sol tarafında 

tahtında Adem‟e sağ tarafta çifter gruplandırılmış hayvanları isimlendirmesini 

söylemektedir. Adem sağ eliyle hayvanlara işaret ederek onları isimlendirirken diğer eli 

aslanın başı üzerindedir. Aslanın başına dokunması kutsal metinde yer almayıp, bu 

hareketi en vahşi hayvanların bile onun otoritesini kabullendiği şeklinde 

yorumlanmaktadır. Adem‟in bu şekilde dik bir şekilde duruşu Nyssalı Gregorios gibi 

yazarların ifadesiyle onun hayvanlar üzerindeki asil gücünü göstermektedir. Metinde 

yer aldığı gibi gerçek anlamıyla tasvir edilmiş olan sahnede kullanıldığı açık bir şekilde 

fark edilen tek alegorik unsur bu küçük detay olup, anlatılmak istenen Adem‟in 

yaratılıştaki egemenliğidir (Maguire, 1987, s. 365).  

 



98 
 

 

Şekil 58: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik 

(Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork Archives, 

Washington, DC, 2013). 

 

Sahnenin Erken Hıristiyan sanatında en bilinen örneği Floransa‟da Museo Nazionale del 

Bargello„de Carrand koleksiyonuna ait (4-5. yüzyıl) bir diptiktir (Şekil 59). Fildişi diptik 

metnin hem alegorik hem de gerçek manadaki yorumlanış biçimine uyar ve konu her iki 

anlamda da işlenmiş olarak karşımıza çıkar. Diptiğin sol kanadında Adem çıplak bir 

biçimde ağaç manzarasının olduğu bir yere otururken sol eliyle ağacın dalından 

tutarken, etrafını sarmış hayvanları ayırt etmek için ya da konuşma yaptığının bir 

göstergesi olarak sağ elini aşağıya doğru uzatmaktadır. Panelde neredeyse tamamen 

literal bir anlamda Aden tasviri yer alır. Ancak sağdaki panelin, özellikle soldakiyle 

karşılaştırıldığında alegorik bir mana taşıdığı fark edilmektedir. Panelde Havari 

Pavlus‟un engerek yılanı mucizesi anlatılmaktadır. Pavlus‟un İncil‟de geçen daha önce 

bahsettiğimiz “üçüncü gök” kavramının Cennet ile yapılan bağlantısı nedeniyle iki 

panelin karşılıklı olarak yer aldığı düşünülmektedir. Yere çıplak ve bitkin bir şekilde 

hayvanların arasında uzanmış Adem ile mucizeleri ve otoritesinin görüldüğü saygıdeğer 



99 
 

bir havari iki farklı panelde yer alarak birbirlerine zıtlık oluşturmaktadır (Maguire, 

1987, s. 366-367). Diptiğin Aden‟i hem spritüel hem de cismani olarak algılayan Büyük 

Basileios ve Augustinus‟un görüşlerine karşılık bulan bir örnek olduğunu görmekteyiz.  

 

 

Şekil 59: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, Carrand Diptik, 4-5. Yüzyıl, Floransa, Museo Nazionale 

del Bargello (Maguire, 1987, fig. 2). 



100 
 

Metnin tamamen spiritüel anlamıyla tasvir edilmiş örneği olarak ise Suriye‟de Huarte 

Kilisesi naosunda bulunan 5. yüzyıla ait zemin mozaiği verilebilir. Mozaiğin bir kısmı 

günümüze ulaşamamış olsa da, konu kalan kısımdan anlaşılmaktadır. Diğer örneklerde 

gördüğümüzden farklı olarak Adem tahtın üzerinde kıyafetleriyle tasvir edilmiş, sol 

eliyle açık bir kitap tutarken sağ eliyle konuşma işareti yapmaktadır. Etrafını sarmış 

olan hayvanların en vahşilerinin bile çok uysal görünmesi günah öncesi durumu 

açıklayan bir detaydır (Maguire, 1987, s. 367-368, fig. 3). Suriye‟de bulunmuş olan biri 

Copenhagen diğeri Hama Müzesi‟nde bulunan Huarte zemin mozaikleriyle ilişkili iki 

mozaikte, taht üzerinde giyinik Adem tasviri bulunmaktadır. Adem‟in taht üzerinde 

giyinik olarak tasvir edilmesi figürün “Yeni Adem İsa” olduğu ihtimalini doğurmaktadır 

(Maguire, 1987, s. 372). 

Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde Hakim Kılması sahnesi Ahdamar Kilisesi‟nde 

Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi sahnesi ile birlikte karşımıza çıkmaktadır (Şekil 

60). Apsisin güneyinde kilise kapısının üzerinde bulunan kraliyet galerisinin üzerinde 

duran bahsettiğimiz bu önemli sahnelerden günümüze Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar 

Üzerinde Hakim Kılması gelebilmiştir. Tanrı figürü kasnak nişi ile sağ ve sol 

pencerelerin ortasında geniş bir yer kaplamaktadır. Nişin içerisinde kuşlar, balıklar ve 

onların üstünde küçük toynaklı hayvan tasvirleri yer alır. Tanrı hayvanların olduğu sol 

tarafa doğru işaret eder. Sol tarafa doğru yapılan bu hareketten siklusun yalnızca bu 

sahneden oluşmadığı ve daha geniş bir sahnenin parçası olduğu düşünülmektedir.  

  



101 
 

 

Şekil 60: Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde Hakim Kılması, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Kubbe 

Kasnağı, 10. Yüzyıl, Ahdamar, Van (Jones, 1994, s. 113, fig. 12). 

Ayrıca kilisenin dış sağ cephesinde, yanında Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesine 

gönderme yapan bir yazıt bulunan Adem büstü ve etrafında hayvan figürleri yer 

almaktadır (Şekil 61). Büstün hemen üzerinde ise yerde oturan kralın tasviri 

bulunmaktadır (Jones, 1994, s. 108, fig. 8). Yukardaki açıklamaları göz önünde 

bulundurduğumuzda, Adem‟in yalnızca portresinin oluşu ve üzerinde kıyafetleriyle 

tasvir edilmesinden sahnenin alegorik yorumların etkisiyle oluştuğu anlaşılmaktadır. 

San Marco atrium mozaiğinde gördüğümüz kadarıyla Cotton Genesis‟teki sahneler 

eşliğinde kayıp olan kısımla ilgili tahmin yapılabilmektedir. Ahdamar‟daki kayıp 

kısımla ilgili Venedik örneğinden yola çıkılacak olursa, San Marco incelendiğinde 

oradaki sıralama, Adem‟in yaratılış sahnesinin episodlarından olan Adem‟e Hayat 

Verilmesi, Cennet‟te Adem, Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi ve Havva‟nın 

Yaratılışı şeklindedir (Jones, 1994, s. 113)
109

. 

                                                 
109

 Bu nedenle Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde Hakim Kılma ve Adem‟in Hayvanları 

İsimlendirmesi sahnelerinin kraliyet galerisinin üzerinde yer almasının bilinçli bir tercih olduğu 

düşünülmektedir. Bahsettiğimiz sahnelerden ilki Adem‟in gücünün ilahi yönünü vurgularken, ikincisi 

Adem‟in gücünü uygulamasına işaret eder. Jones‟e göre, iki sahnenin galeride bulunuşuyla izleyiciye 

Cennet ve Vaspurakan‟ın Kralı arasında kurulan paralellik sunulmuş olabilir (Jones, 1994, s. 113). 



102 
 

 

Şekil 61: Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Doğu Cephesi, 10. Yüzyıl. 

Ahdamar, Van (Jones, 1994, s. 110, fig. 8).  

Erken Hıristiyan döneminden başlamak üzere genel itibariyle Adem‟in Hayvanları 

İsimlendirmesi olarak karşımıza çıkan sahnenin (Tekvin 2:19) bazen Tekvin‟in ilk 

anlatımında yer alan “yeryüzündeki tüm canlılara hâkim olma” (Tekvin 1:26-28) 

ifadesiyle iç içe geçtiği gözlemlenmektedir. Bir başka ifadeyle, Adem‟in Hayvanları 

İsimlendirme” sahnesi olarak tanımlanan sahne “hakim olma” ifadesinin de etkisiyle 

oluşturulmuştur ya da “hakim olma” adıyla da anılmıştır. Ancak Ahdamar örneğinde 

gördüğümüz gibi, sahnenin doğrudan “Tanrı‟nın Adem‟i Hayvanlar Üzerinde Hakim 

Kılması” adıyla karşımıza çıktığı örnekler de mevcuttur. 

Ambrose, De Paradiso‟da Tanrı‟nın insana Adem vasıtasıyla hayvanlar üzerinde hakim 

olma yetkisini verdiğinden bahseder. Ambrose‟ye göre, kendisine verilen yetkiyle 

beraber Adem‟e olayları birbirinden ayırt etme ve yargıda bulunma gücü verilmiştir 

(Maguire, 1987, s. 364). 

                                                                                                                                               
 



103 
 

Ancak konunun geçtiği Tekvin‟in ilgili kısmında, Tanrı‟nın yalnızca Adem‟i değil, 

Havva‟yı da hayvanlar ve hatta tüm yaratılış üzerinde hakim kıldığı görülmektedir:  

“…ve Allah insanı kendi suretinde yarattı, onu Allah‟ın suretinde yaratı; onları erkek ve dişi 

olarak yarattı. / Ve Allah onları mübarek kıldı, ve Allah onlara dedi: „Semereli olun, ve 

çoğalın, ve yeryüzünü doldurun, ve onu tabii kılın; ve denizin balıklarına, ve göklerin 

kuşlarına, ve yeryüzü üzerinde hareket eden her canlı şeye hâkim olun‟ ”(Tekvin 1:27-

28). 

 

3.4. HAVVA’NIN YARATILIġI 

Adem‟in Hayvanları İsimlendirmesi‟nin ardından Tanrı onlar arasında adama uygun bir 

yardımcı bulamayınca kadını yaratmaya karar verir: “ve Rab Allah adamın üzerine 

derin bir uyku getirdi, ve o uyudu; ve onun kaburga kemiklerinden birini aldı, ve yerini 

etle kapladı; / ve Rab Allah adamdan aldığı kaburga kemiğinden bir kadın yaptı, ve onu 

adama getirdi (Tekvin 2:21-22). Adem‟in yaratılışında olduğu gibi, Havva‟nın Yaratılış 

sahnelerinde de Tekvin 1:27‟de yer alan anlatımın göz ardı edilerek Tekvin‟in ikinci 

anlatımının kullanıldığını görmekteyiz. Sahne ikonografik olarak Adem‟in 

kaburgasından Havva‟nın Yaratılması (Tekvin 2:21) ve Havva‟nın Biçimlendirilmesi 

(Tekvin 2:22) şeklinde iki episodtur.  

Sahnelerin büyük çoğunluğunda Adem sahnenin sağ tarafında diagonal bir şekilde eli 

başında yaslı yere uzanmış vaziyette uyumaktadır. Bazı sahnelerde kutsal metne bağlı 

olarak (Tekvin 2:21), Tanrı Adem‟in üzerine doğru eğilerek yan tarafından bir kaburga 

kemiği alır. Birçoğunda ise bu anlatımın tasviri yer almaz.  

Havva‟nın Yaratılışı‟nın henüz tam olarak gerçekleşmediği, yalnızca kaburga kemiğinin 

alınış anının tasvirinin en karakteristik örneği Cotton Genesis grubunda karşımıza çıkar 

(Kessler, 1971, s. 148; Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 54)
110

. Sahne günümüzde 

Cotton Genesis‟te bulunmamakla beraber, el yazması model alınarak tasvir edildiği 

kabul edilen San Marco narteks mozaiğinde Havva‟nın Yaratılışı kaburga kemiğinin 

                                                 
110

 Karolenj el yazmalarından özellikle San Paolo İncili‟nde bulunan sahne Cotton Genesis ailesi grubuna 

dahil eserlerdeki sahnelere belirgin bir şekilde benzemektedir (fol. 7v). Sahne iki episode şeklinde tasvir 

edilmiş olup,Tanri‟nın kaburga kemiğini alışı ve daha sonra yere diagonal bir şekilde uzanmış olan 

Havva‟nın omzuna Tanrı‟nın elini uzatmasıyla oluşturulması yer alır. Görsel için bkz. Kessler, 1971, s. 

145, fig. 4. 



104 
 

alınışı ve Havva‟nın Oluşturulması olmak üzere iki aşama halinde resmedilmiştir (Şekil 

62).  

 

Şekil 62: Havva‟nın Yaratılışı, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Jolly, 1997,  

lev. 7). 

Jolly, Havva‟nın Yaratılış sahnesinde işaret ettiği bazı noktalardan hareketle izleyiciye 

verilmek istenen mesajdan bahsetmektedir (Jolly, 1997, 30-33). Konunun resmedildiği 

pek çok örnekte olduğu gibi Tanrı kaburga kemiğini Adem‟in sol tarafından değil, sağ 

tarafından almaktadır. Tanrı bu sahneden öncekilerde olduğu gibi dik bir şekilde 

durmamakta ya da tahtında oturmamakta
111

 fakat Adem‟in üzerine doğru eğilmektedir. 

Ayrıca, Tanrı‟nın profilden gösterilmesi mozaikteki diğer sahnelerde olmayan bir 

ayrıntı olup, bir figürün profilden tasviri geleneksel olarak kötülükle 

                                                 
111

 Havva‟nın Yaratılışı sahnesini Tanrı‟nın duruşu açısından değerlendiren Jolly  Sistine Şapeli‟nde 

Michelangelo tarafından resmedilen sahneyi (MS 1508-1512) ve yaklaşık 1250‟de üretilmiş bir Paris 

kökenli el yazmasını örnek verir. Havva‟nın Yaratılışı tasvir edilirken genellikle bilinçli bir değişiklik 

yapılarak, örneğin Yaratıcı‟nın J metninin yazarı gibi daha dünyevi özellikler taşıdığını belirtir. Yazar 

tarafından verilen iki örnekte de aynı durum söz konusu olup, Sistina Şapeli‟nde önceki sahnelerde Tanrı 

havada uçar vaziyette görünürken Havva‟yı yaratırken ayakları yere basar; Paris el yazmasında Tanrı 

diğer sahnelerde küre şeklindeki evren imgesinin dışında görünürken, Havva‟yı yaratırken evrenin içine 

girer (Jolly, 1997, s. 31). 



105 
 

ilişkilendirilmektedir ve Tanrı için nadir olarak kullanılan bir özelliktir (Jolly, 1997, s. 

32) 

Diğer örneklerin çoğunda olduğu gibi Havva‟nın Adem‟in sağ yerine sol yanından 

yaratılmış olmasıyla da olumsuz bir olayın gerçekleştiğinin mesajının verildiği 

düşünülmektedir.  

13. yüzyıl sanat ve teolojisinde kaburga kemiğinin Adem‟in sağ yanından alınarak 

Havva‟nın yaratılışı ve onun ardından Adem‟le birleşerek (Tekvin 2:23-24)  evlilik 

olarak yorumlanan çiftin bütünleşme hadisesi tipolojik bir tasnif getirmiştir. Yeni Adem 

İsa‟nın çarmıha gerildikten sonra göğsünün altında, yan tarafında oluşan yaralarından 

çıkan Ekklesia ile Adem‟in yan tarafından doğan Havva arasında paralellik 

kurulmuştur
112

. Ancak San Marco örneğinde bu sembolik anlatımın dışına çıkılmış ve 

Havva ile Ekklesia arasında bir zıtlık oluşmuştur. Havva‟nın yaratılışının Adem‟in 

şeytani tarafı olduğuna inanılan sol yanından olmasıyla, İsa‟nın sol yanıyla temsil edilen 

ve Ekklesia‟nın karşıtı olarak gösterilen Synagago ile aynı yönde tasvir edilişinin 

sanatçının bilinçli bir tercihi olarak değerlendirilmektedir (Jolly, 1997, s. 32)
113

. Havva 

daha doğmadan ona yüklenen olumsuz imaj sahnede kullanılan mavi renk ve Havva‟nın 

üzerinde yazan “CARNE(M)” yazısından da anlaşılmaktadır. Havva yaratılırken sol 

kolunun yanında mavi renkli bir ağaç bulunmakta, aynı ağaç daha sonra yılan bu mavi 

ağacın üzerinde karşımıza çıkmaktadır. Havva‟yı bedenle ilişkilendirmek ve onun 

Adem‟i baştan çıkarıcı özelliği Ortaçağ teolojisinde yaygın olan bir temaydı. San 

Marco‟da Havva Tanrı tarafından oluşturulurken Havva‟nın üzerindeki “beden, ten” 

anlamına gelen sözcüğün yer alması söz konusu temaya işaret etmektedir (Jolly, 1997, 

s. 35).  

                                                 
112

 Berlin fildişi panelinde çarmıha geriliş sahnesinde birbirine zıt olarak gösterilen Ekklesia ve Synagago 

ikilisi karşımıza çıkmaktadır. Çarmıha geriliş sahnesinin hemen altında sağda melek tarafından Ekklesia 

karşılanırken, solda Synagago melek tarafından kovulmaktadır. Görsel için bkz. Kessler, 1966, s. 68, fig. 

1. 
113

 Jolly 13. yüzyılda sağ yönünün olumlu,  sol yönünün olumsuz olaylarla ilişkilendirilmesinin yaygın 

olduğunu mozaikte bu yönlerin bilinçli olarak kullanıldıklarını ifade etmektedir. Bunun aslında antik 

dönemlerden beri var olan bir gelenek olduğunu belirterek örneğin Greklerin sağ tarafı uğur, sol tarafı ise 

bahtsızlıkla bağdaştırdıklarını açıklar. Konu aynı zamanda tıpta da yer almış olup, Galen‟den başlayarak 

Albertus Magnus‟a kadar pek çok yazar sağ ve sol yönlerini kadın ve erkeğin fetüsünün konumuyla 

bağlantılandırarak, erkek cinsiyetinin uterisin sağ, kadın cinsiyetinin ise sol tarafında geliştiğini 

belirtmektedir. Dolayısıyla dişiliğin sol, erkekliğin sağ tarafta gelişmesi durumuyla beraber kadınların 

fiziksel ve ruhani pek çok kusurları açıklanmaya çalışılmıştır. Ayrıca yazar konuyla ilgili pek çok kaynak 

sunmaktadır (Jolly, 1997, s. 105, dipn. 7). 



106 
 

Buradaki tasvirden de anlaşıldığı gibi, Havva üzerindeki olumsuz bakış açısı yalnızca 

işlediği günahla beraber gelmemiş, o henüz yaratılmadan gelişmeye başlamıştır
114

. 

Ayrıca San Marco‟daki örnekte Havva‟nın cinsel kimliğinin ön planda olduğunu 

görmekteyiz. Cotton Genesis ailesiyle ilişkilendirilen Batı‟dan bir diğer örnek olan 

Millstatt Genesis‟te de Havva Adem‟in sol yanından yaratılmakta olup, yalnızca başı ve 

boynu görünmesi açısından ilginç bir tasvir olarak karşımıza çıkmaktadır
115

.  

Yukarıda belirttiğimiz gibi, Cotton Genesis ailesinin bir karakteristiği olan ve San 

Marco‟da karşımıza çıkan Havva‟nın yaratılışının iki episod halinde resmedilişi her 

zaman karşılaşılan bir durum olmayıp, sahne genelde tek bölüm halinde tasvir 

edilmiştir. Sicilya‟dan Monreal ve Cappella Palatina gibi örneklerde de karşımıza 

çıkmaktadır (Şekil 63). Örneklerde Adem‟in yan tarafından vücudunun yarısı görünen 

Havva yükselir ve karşılarında duran Tanrı‟ya doğru ellerini uzatır. Cotton Genesis 

ailesinin ikonografik özelliklerini taşımayan örneklerde daha çok Octateuchların izleri 

gözlenmektedir. Mozaiklerde yer alan, özellikle Havva‟nın Yaratılış sahnelerine 

bakılarak sahnelerin Bizans Octateuchlarından etkilendiği söylenebilir. Bunun yanı sıra, 

Tanrı‟nın Kutsal Ruh olarak resmedildiği Octateuchlardan farklı olarak İsa 

görünümüyle tasvir edildiği Sicilya örneklerinde Havva‟nın yaratıcısıyla olan 

iletişiminin daha güçlü bir şekilde sağlandığı düşünülmektedir (Mathews, 1998, s. 147). 

                                                 
114

 Yaratılış öyküsünün teolojik yorumlarına yer verdiğimiz kısımda konuya işaret edildiği gibi, 

Augustinus yorumlarının etkili olduğunu görmekteyiz. Augustinus, kadının doğuştan zayıf karakterli 

olduğunu savunmaktaydı. Bkz. s. 11.  
115

 Görsel için bkz. Şekil 137. 



107 
 

 

Şekil 63: Havva‟nın Yaratılışı, Capella Palatina, 1154-1166, Palermo, Sicilya (Mathews, 1998, s. 146, fig. 

109). 

 

 

 

 

 



108 
 

Octateuch el yazmalarına baktığımızda ise hepsinin sahneyi benzer biçimlerde ele 

aldıklarını görmekteyiz. Sol tarafta Adem yere oturarak hayvanları isimlendirirken, 

sağda ise Havva uyur vaziyette yere yatan Adem‟in sağ yanından çıkmakta ve kendisine 

gökyüzünden altın renginde ışın demeti gönderen ve ona hayat nefesini veren Kutsal 

Ruh‟a uzanmaktadır (Şekil 20 ve 64)
116

. 

 

 

Şekil 64: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Vatikan gr. 746 no.lu  Octateuch, fol. 37r, 12. Yüzyıl,  Rome, 

Biblioteca Apostolica Vaticana (Mathews, 1998, s. 147, fig. 110). 

                                                 
116

 Vatikan gr. 747, fol. 22r; Seraglio, fol. 42v; Smyrna., fol. 12v; Vatikan gr. 746, fol. 37r . Ayrıca 

Seraglio Octateuchu‟nda minyatüre şu söz de eşlik etmektedir: “ἐκ πλεσρᾶς ᾧδε πλάζιν εὔας μοι νόει 

(Böylece Havva kaburgadan yapıldı)”  (Meyer, 2008, s. 245). 



109 
 

Vatikan gr. 746 no.lu (fol. 37 r) Octateuch el yazmasında diğer Octateuchlarla benzer 

biçimde ele alınan Havva‟nın Yaratılış sahnesi solda yer alan “isimlendirme” sahnesinin 

ardından gelerek minyatürü sağda sonlandırmaktadır. Bitkiler, ağaçlar ve kuşlarla 

birlikte tasvir zenginleştirilerek adeta ikilinin Düşüş öncesi Cennet‟teki konumları 

vurgulanmak istemiştir (Şekil 64). Kaburga kemiğinden yaratılan Havva ellerini açarak 

kendisine uzanan Kutsal Ruh‟a doğru yönelmektedir. Çiftin birbirine benzer bir şekilde 

tasvir edildiği ve cinsel kimliklerinin belirgin olmadığı fark edilmektedir. Burada 

dikkatimizi çeken bir başka ayrıntı da Adem‟in sağ, Havva‟nın sol bacağının 

resmedilmeyerek figürlerin bacaklarının tek bir vücuda ait izlenimi verecek biçimde bir 

bütünlük oluşturmasıdır. 

Diğer beş Octateuch ile ilişkilendirilmeyen Laurenziana MS plut. 5.38 no.lu el 

yazmasına ait (Kazhdan, 1991, s. 1510; Lowden, 2010, s. 109-110) folyo 6r‟deki 

minyatürde düzenleme biraz daha farklıdır. Adem‟in hayvanları isimlendirdiği sahne en 

üstte, Havva‟nın Yaratılışı onun altında olup, diğerlerinden farklı olarak bu iki sahne iki 

ayrı bölmede resmedilmiştir (Şekil 65). Bir başka farklılık da, bulunduğu bölmede olay 

örgüsünü başlatan sahnenin en solda yer alması ve diğer sahnelerde Havva Adem‟in sağ 

yanından ortaya çıkarken burada sol yanından ortaya çıkmasıdır. Minyatürdeki 

tahribattan dolayı özellikle çiftin yüzleri çok fazla anlaşılmamakla beraber, her iki figür 

de profilden resmedilmiştir.  Diğer sahnelerdeki görüntülerinden daha iyi anlaşıldığı 

üzere çiftin birbirlerine çok fazla benzer olarak tasvir edilmedikleri anlaşılmaktadır. 

Havva‟nın saçları uzun, Adem‟inki kısa olup, farklı cinsiyetlerde oldukları 

gözlenmektedir. Diğer Octateuchlarda ise Havva‟nın Yaratılış sahnelerinde ikilinin 

birbirine olan benzerliği dikkat çekmektedir. Üslupsal açıdan da diğer el yazmalarındaki 

tasvirlerden farklı ele alınan sahnedeki figürlerin daha küçük ve vücutlarını çevreleyen 

konturlerin daha kalın tutulduğu fark edilmektedir.  

  



110 
 

 

Şekil 65: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü,  . Octateuch, cod. Plut. 5.38, fol. 6r, 11. Yüzyıl, Floransa, 

Biblioteca Medicea-Laurenziana (Lowden, 2010, s. 128, fig. 8). 

 

Lyons, Museé des Beaux-Arts‟de bulunan 11-12. yüzyıllara ait bir fildişi panelde ilk 

sahne Adem‟in, son sahne ise Havva‟nın Yaratılışı‟na yer vermektedir. İki sahnenin 

ortasında ise Kabil‟in Habil‟e taş atarak öldürmesi sahnesi yer alır. Sol kolunun üzerine 

dayanmış vaziyette yerde uyuyan Adem‟in sağ tarafından yükselen Havva ellerini 



111 
 

kaldırmış sağ üst köşedeki Kutsal Ruh‟a bakmaktadır (Şekil 66).  

 

 

Şekil 66: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Fildişi Panel, 

Lyons, Museé des Beaux-Arts, 11-12. Yüzyıl 

(Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, s. 50, Lev. L1, 

70). 

 

Şekil 67: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Ohio, 

Cleveland Museum of Art, 10-11. Yüzyıl (© 

Cleveland Museum of Art, 2013, Gift of W. G. 

Mather, F. F. Prentiss, John L. Severance, J. H. 

Wade 1924.747). 

 

Cleveland Museum of Art‟da bulunan 10-11. yüzyıla tarihli bir fildişi kutunun 

kapağında da Havva‟nın Yaratılışı tasvir edilmiştir (Şekil 67). Sahnenin bulunduğu 

bloğun yerleştirilme biçimi dışında Lyons, Museé des Beaux-Arts‟daki örnekle hemen 

hemen aynı olduğu anlaşılmaktadır (Şekil 66). Aynı yüzyıllara ait bir başka fildişi kutu 

(Darmstadt Hessisches Landesmuseum) kapağında da sahne benzer bir şekilde 

karşımıza çıkmaktadır. Yerde uyuyan Adem‟in sağ yanından Havva yükselerek 

kendisini kutsayan Kutsal Ruh‟a doğru ellerini uzatmaktadır.  Sahneyi Habil‟in Kabil‟i 

Öldürmesi izlemektedir
117

. 

 

 

                                                 
117

 Kutunun kapağında ilk olarak Havva‟nın Yaratılışı, daha sonra ise Habil‟in Kabil‟i Öldürmesi tasvir 

edilmiştir. Ancak kapakta iki bloğun eksik olduğuna bakarak yalnızca bu iki sahnenin tasvir edilmediği 

anlaşılmaktadır. Görsel için bkz. Goldshmidt ve Weitzmann, 1930, lev. L (69).   



112 
 

Bu grupta yer alan eserlerin Trabzon-Ayasofya örneğiyle benzerliğine daha önce işaret 

etmiştik. Her iki örnekte de sahnelerde Habil‟in Kabil tarafından öldürülüşü konu 

alınmaktaydı. Ancak fildişi eserler Havva‟nın Yaratılışı‟na da yer vermekle beraber 

Adem‟in Yaratılışı sahnesiyle başlamaktadır.  

Trabzon-Ayasofya Kilisesi güney cephesinde Adem ve Havva‟nın öyküsünün yer aldığı 

kabartma Havva‟nın Yaratılışı‟yla başlamaktadır (Şekil 68-69).  

 

 

Şekil 68: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi Güney Cephe Kabartma Friz, 

Sağ Kanat, 1238-1263 (Koch Arşivi, 2011). 

 

 

Şekil 69: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi Güney Cephe Kabartma Friz, 

1238-1263 (Eastmond, 1999, fig. 6). 

 

 

 



113 
 

Kabartmanın en solunda ise Kabil‟in Habil‟i Öldürüşü tasviri yer almakta olup, öykü bu 

şekilde sonlanmaktadır. Sahne, öykü dizilimi alışılmış olan düzenden farklı olarak 

sağdan sola olan kabartmanın en sağ bloğunda bulunmaktadır. Sahnenin sağ üst 

köşesinde hale içerisinden çıkan Kutsal Ruh‟u temsil eden Tanrı‟nın eli, Cennet bitki ve 

ağaçlarının arasında duran sol dirseğini başına dayamış vaziyette yere uzanmış Adem‟in 

arkasından Havva‟ya işaret etmektedir. Günümüzde Havva figürünün neredeyse tamamı 

tahrip olduğundan ayırt edilmesi zordur ancak genel olarak Adem‟in yerde uzanarak 

kaburga kemiğinin alınışı tasvirinden hareketle tahmin edilerek ayırt edilmektedir (Şekil 

68-69). 

Öykünün bu şekilde başlaması çok yaygın olan bir uygulama değildir. Bulabildiğimiz 

ve karşılaştırma yapabileceğimiz tek eser Batı sanatından bir örnek olan Hildesheim 

Katedrali bronz kapısındaki tasvirde karşımıza çıkmıştır
118

. Bronz kapıda yer alan 

tasvir, her ne kadar tartışmalı da olsa, Havva‟nın Yaratılışı‟yla başlamakta
119

 ve en 

sonra da Kabil‟in Habil‟i öldürmesi sahnesiyle sonlanmaktadır
120

. Eastmond, Ayasofya 

örneğinde ilk sahnenin Havva‟nın Yaratılışı ile başlamasının bilinçli bir tercih olduğunu 

ve Düşüş öyküsündeki kadın düşmanlığına vurgu yapıldığını belirtmektedir. İlk 

sahnenin kadının yaratılışıyla başlayıp, son sahnenin cinayet temasından oluşmasıyla, 

kadının insanlığın tüm problemlerinin başlatıcısı olarak gösterilmesinin amaçlandığını 

ifade etmektedir (Eastmond, 1999, s. 225). Hildesheim örneğinde ise Düşüş konusu 

                                                 
118

 Bronz kapı 1011-1015 tarihleri arasında Piskopos Bernard‟ın baniliğinde Hildesheim‟de bulunan St. 

Michael Kilisesi için yaptırılmıştır (Tronzo, 1983, s. 357; Calkins, 1985, s. 103). Soldaki sekiz panel 

yukardan aşağı okunduğunda ilki Havva‟nın Yaratılışı
 
ile başlar ve sırasıyla Havva‟nın Adem‟le 

Tanıştırılması, Baştan Çıkarma, Suçun İnkarı ve Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Cezalandırması, 

Cennet‟ten Kovuluş, Yeryüzündeki Uğraşlar: Toprağı Süren Adem ile Çocuğunu Emziren Havva, Habil 

ve Kabil‟in Adakları ve son olarak Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi sahneleri yer alır. Soldaki panel ise 

aşağıdan yukarı okunduğunda Meryem‟e Müjde ile başlayıp İsa‟nın Doğumu, Kahinlerin Tapınması, 

Tapınağa Takdim, İsa Pilatus Önünde, İsa‟nın Çarmıha Gerilişi, Boş Mezar Başında Kadınlar sahneleriyle 

devam ederek “Noli Me Tangere” (Alıkoma Beni: İncil‟in Latince versiyonunda, Yuhanna 20:17‟de 

İsa‟nın dirildikten sonra Mecdelli Meryem‟i görünce ona söylediği söylediği sözdür) ile sonlanır. Sol 

tarafta yer alan paneller yukardan aşağıya doğru bir yön izleyip ilk sahne Yaratılış‟tır. Sağ tarafta ise 

Meryem‟e Müjde ile başlayan sahneler bunun zıt yönünde bir sırayla, aşağıdan yukarı doğru devam eder. 
Yaratılış‟tan sahnelerin yer aldığı sol panelin Karolenj İncilleri ilk yaprak resimleri (İng. frontispiece) 

özellikleri taşıdığı ve dolayısıyla onları model aldığı öne sürülse de (Tronzo, 1983, s. 357-358; Calkins, 

1985, s. 103; Cohen ve Derbes, 2001, s. 19), gerek Yeni Ahit ile paralel sahnelerin yer alması gerekse 

vurgulanan tema açısından Hildesheim örneği çok farklıdır. 
119

 Sahnenin sağında yer alan figürle ilgili çeşitli görüşler öne sürülse de, konuyla ilgili tam bir açıklama 

yapılmamıştır. Ancak orans duruşunda yaratılışı izleyen figür ile yaratılış olayının tam ortasındaki ağacın 

dallarının birbirine dolanarak kalp şeklini andıran bir görüntü oluşturması, orada bekleyen kişinin Adem, 

yaratılan kişinin de Havva olduğu düşüncesini kuvvetlendirmektedir. Tartışmalar için bkz. Cohen ve 

Derbes, 2001, s. 22. 
120

 Görsel için bkz. Tronzo, 1983, s. 357, fig. 1; Cohen ve Derbes, 2001, s. 19, 23, fig. 1, 4. 



114 
 

Havva‟nın cinselliği ön plana çıkarılarak anlatılmış olup, Havva bu olayda başrolde 

oynamaktadır. İlk sahnenin Ayasofya‟da olduğu gibi Havva‟nın Yaratılışı ile başlaması 

da zaten vurgulanmak istenenin Havva olduğunu göstermektedir.  

Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi‟nde Adem‟in Yaratılışı ya da Cennet‟e Götürülmesi 

sahnesinden sonra gelen iki nişin ortasında Havva‟nın Yaratılışı tasvir edilmiştir (Şekil 

70). Geniş dökümlü kumaş kaplı kıyafetiyle Tanrı yere eğilmiş vaziyette vücudunun üst 

kısmını dayamış Adem‟in üzerine doğru eğilmektedir. Adem‟in yan tarafından doğan 

Havva frontal bir şekilde elleri havada dururken, bu sırada Tanrı sağ elinden tutmaktadır 

(Der Nersessian, 1965, s. 37).  

 

 

Şekil 70: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi Yaratılış Kubbesi, Ahdamar, Van, 

915-921 (Thierry, 2002, s. 149-150, fig. 1). 

 

 

 

 



115 
 

Decani, Demetrios parekklesionuna (14. yüzyıl) baktığımızda Yaratılma hadisesinin, 

sahnenin sol tarafında yerde uzanan ikilinin sağında duran mandorla içerisindeki 

Logos‟un dokunuşuyla gerçekleştiğini görmekteyiz (Şekil 71). Havva‟nın vücudunun 

Adem‟le iç içe bir bütün olarak ve çiftin ayırt edilemeyecek kadar birbirine benzer bir 

biçimde tasvir edildiğini görmekteyiz.  

 

 

 

Şekil 71: Havva‟nın Yaratılışı, Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, Metohija, 1338-1347 (Branislav 

Cvetkovic Arşivi, 2000). 

 

Yukarda verdiğimiz bazı örneklerde de görüldüğü gibi, Bizans sanatında Havva‟nın 

Yaratılışı genel olarak Adem‟in sağ yanından gerçekleşip, Havva‟nın vücudunun yarısı 

görünmektedir (Octateuch el yazmalarında ve fildişi kutularda olduğu gibi). Bunun 

yanında bazı örneklerde Yaratıcı, Adem‟in yan tarafından bir kaburga kemiği alır ve 

daha sonraki episodta Havva‟nın yaratılma süreci tamamlanır (Cotton Genesis ailesinde 

olduğu gibi).  

 

 



116 
 

3.5. HAVVA’NIN ADEM ĠLE TANIġTIRILMASI 

Tanrı‟nın kadını yarattıktan sonra adamın yanına getirmesiyle beraber ikilinin bir bütün 

olacağının anlatıldığı metin (Tekvin 2:22-23) tasvirlerde karşımıza farklı şekillerde 

çıkmaktadır. Genel olarak, yaratıcı Havva‟nın gerisinde durarak sağ eliyle omzuna 

dokunmakta, Adem de ona doğru yaklaşmakta ve eliyle onu isimlendirdiğini gösterdiği 

bir hareket yapmaktadır. Cotton Genesis ailesi etkisiyle oluşmuş olan kompozisyon 

Cotton Genesis‟in günümüze ulaşabilmiş parçalarından da anlaşılmakta olup, sahnenin 

en yakın paralelliğinin görüldüğü örnek San Marco mozaiklerinde karşımıza çıkar 

(Şekil 72-73).  

 



117 
 

 

Şekil 72: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, Cotton Genesis, fol. 3r , MS Cotton Otho B.6, 5. Yüzyıl, 

London, British Library (Lowden, 2008, s. 91, fig. 49). 



118 
 

 

Şekil 73: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, Venedik, 13.Yüzyıl 

(Lowden, 2008, s. 377, fig. 232). 

San Marco‟da Havva sahnenin merkezinde yer alarak önemli bir figür gibi görünmesine 

rağmen (Şekil 73) Jolly‟ye göre yine de onun kadın olmasından kaynaklanan pasif yönü 

hissedilmektedir. Yanındaki aktif görünen figürlerin yerine Havva‟nın bakışları ve elleri 

aşağıda duruşu sebebiyle pasif göründüğünü belirtmektedir. Yazar Havva‟nın sahnenin 

merkezinde yer alışını ironik bir durum olarak değerlendirerek aslında onun güçsüz 

göründüğünü iddia eder (Jolly, 1997, s. 44).  

 



119 
 

 

Şekil 74: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, Vivian  İncili, fol. 10v, 9. Yüzyıl, Paris, Bibliothéque 

Nationale (Kessler, 1971, s. 144, fig. 3). 

 

Aynı grubun izlerini taşıyan Karolenj el yazmalarının dördünde de sahne benzer şekilde 

resmedilmiş olup, ikonografik olarak Cotton Genesis ailesine en çok Vivian İncili (Şekil 

74) benzemektedir (Kessler, 1971, s. 148). 

Tours‟da üretilmiş İncillerle aynı kaynaktan geldiği düşünülen Otto sanatına ait 

Hildesheim Katedrali‟nin bronz kapısındaki ikinci panelde Tanrı Havva‟nın omzuna 

dokunarak onu Adem‟le tanıştırırken çiftin birbirine kollarını açarak çok istekli bir 

şekilde birbirlerini karşılaması diğer örneklerde görmediğimiz bir yorumdur (Şekil 

75)
121

. 

                                                 
121

 Benzer sahnelerin görüldüğü Tours‟da üretilen Karolenj İncilleri ya da Cotton Genesis grubuna dahil 

diğer örneklerde yer alan “tanıştırma” sahnelerinde böyle bir durum söz konusu değildir. Bkz., Kessler, 

1971, s. 148-149.  



120 
 

 

Şekil 75: Havva‟nın Adem ile Tanıştırılması, Hildesheim Bronz Kapı, Hildesheim Katedrali, Hildesheim, 

1007-1015 (Cohen ve Derbes, 2001, s. 25, fig. 7). 

 

 

Decani Kilisesi parekklesionunda bulunan sahnede ikili gördüğümüz örneklerden farklı 

olarak giyiniktir
122

.  IC XC monogramıyla beraber Logos olarak tasvir edilmiş ve farklı 

bir geometrik hale içerisindeki İsa sahnenin ortasındadır. İsa sağ tarafında duran Havva 

ile birlikte sol tarafında duran Adem‟i işaret ederek Havva‟yı onun yanına 

götürmektedir (Şekil 76). 

                                                 
122

 Kutsal kitaptaki anlatımdan farklı olarak çiftin Cennet‟ten kovulmadan ve günah hadisesinden önce 

giyinik olduğu diğer örnek Trabzon-Ayasofya‟da karşımıza çıkmıştı (Şekil 68-69). 



121 
 

 

Şekil 76: Havva‟nın Adem‟le Tanıştırılması, Decani Kilisesi, Demetrios Parekklesionu, 1338-1347, 

Metohija (Branislav Cvetkovic arşivi, 2000). 

 

Bazı eserlerde Tanrı‟nın Adem‟e yasakladığı ağacı tanıtarak ondan yememesini 

emrettiği metinden (Tekvin 2:16-17) bağımsız olarak tasvirlerde Havva da yer almakta, 

böylece Tanrı‟nın İhtarı sahnesinde her iki figüre de yer verilmektedir. Sahnenin 

ikonografik kaynağı daha önce bahsettiğimiz gibi, emrin yalnızca Adem‟i kapsayacak 

şekilde “sen” yerine “siz” diye hitap edildiği Eski Ahit‟in Yunanca versiyonunda 

aranabilir. Adem ve Havva‟nın hayatının anlatıldığı ve genel olarak Adem ve Havva’nın 

Hayatı şeklinde geçen Apokrif kaynaklarda da aynı durum söz konusudur. Kitapta 

Adem oğlu Şit‟e
123

 Cennet‟teki yaşamlarını anlatırken Tanrı‟nın yasağından “… 

meyveden yemememiz için bizi uyardı…” şeklinde bahsetmektedir (Charles, 1913, s. 

141-142). Hıristiyanların çeşitli dillere çevirmesiyle gelişen kitap, Adem ve Havva 

ikonografisinde çok önemli bir yere sahiptir. Yukarda bahsettiğimiz kutsal kitapta yer 

alan sıralamaya uymayan ve özellikle erken Hıristiyan döneminde yaygın olan yorum 

                                                 
123

 Tekvin‟de adı geçen Adem‟in üçüncü oğlu (5:4). 



122 
 

sanatçıları etkilemiş ve tasvirlerinde etkili olmuştur. Etkinin görüldüğü tasvirlerde 

Tanrı‟nın İhtarı sahnesinde Adem ve Havva bir arada olup, anlatım Tanrı‟nın Havva‟yı 

yarattığı ya da onu Adem‟e takdim ettiği sahneden hemen sonra gelmektedir. 

Tanrı‟nın emri verirken her ikisinin de orada olduğu bilgisinden hareket edilerek 

oluşturulan sahnelere Cotton Genesis ailesinde pek fazla rastlanmamaktadır. Bunun 

nedeni olarak bahsettiğimiz anakronik anlatımın Tekvin‟de geçen, Tanrı‟nın Adem‟i 

uyardığı sırada Havva‟nın henüz yaratılmamış olduğu bilgisine uymadığı gösterilebilir 

(Kessler, 1971, s. 152, 156). Ancak Cotton Genesis‟te
124

 ve bu aileye mensup olduğu 

düşünülen Grandval İncili ve Hortus Deliciarum gibi el yazmalarında Tanrı‟nın emri 

verdiği sırada Adem‟le beraber Havva da yer alır
125

. San Marco narteks mozağinde ise 

sanatçı tarafından farklı bir anlatım tercih edilmiş, Tanrı Adem‟e Cennet‟i tanıtırken 

sahne içerisinde Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı da yer almıştır. San Marco‟da mozaik 

sanatçısının, sahnelerin neredeyse tamamında izlediği modeli olan Cotton Genesis‟i, 

Tanrı‟nın Adem‟e İhtarı sahnesini tasvir ederken takip etmemesi ilginç bir durumdur. 

Ayrıca bu durum sadece San Marco için değil, eseri örnek alan Grandval İncili dışında 

kalan diğer Karolenj el yazmaları için de geçerlidir
126

. 

 

3.6. ĠLK GÜNAH VE DÜġÜġ 

İlk Günah ve Düşüş kavramları Hıristiyanlık için çok büyük bir öneme sahip olup, 

Hıristiyan sanatında Adem ve Havva‟nın Yaratılışı‟na dair tasvirler İlk Günah olayı 

etrafında şekillenmiştir.  Çiftimizin konu olduğu hemen hemen tüm sanat eserlerinde, 

İlk Günah hadisesini anlatan sahne yer almasa bile, daima ona gönderme yapılmıştır. 

Tekvin‟in üçüncü bölümü günah eyleminin oluşmaya başladığı anlardan başlayarak 

doğurduğu sonuçlarına kadar anlatmaktadır. Sahne genellikle metne bağlı olarak, 

                                                 
124

 San Marco Genesis mozaiklerinin birçoğu Cotton Genesis‟e bağlı olarak yapılmasına karşın, Tanrı‟nın 

İhtarı sahnesinde modelin izlenmediği görülmektedir. Sahnenin günümüze ulaşabilmiş kesitinde yalnızca 

Tanrı‟nın Havva‟yı takdimi bulunmaktadır. Ancak Weitzmann ve Kessler‟in Cotton Genesis‟e dair 

rekonstrüksiyon çalışmalarında Havva‟nın Adem‟le tanıştırıldığı sahnenin akabinde Tanrı‟nın çifti 

uyardığı sahnede Adem ve Havva beraber yer alır. Tek bir minyatür içerisinde iki sahne yer alıp, solda 

Tanrı‟nın İhtarı, sağda ise Havva‟nın yılan tarafından günaha teşvik edilmesi bulunur (Weitzmann ve 

Kessler, 1986a, s. 55). Ortak görüş bu sahnenin apokrif bir metne bağlı olduğu şeklindedir (Kessler, 1971, 

s. 158; Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 55). 
125

 Görseller için bkz. Şekil 11; Kessler, 1971, fig. 24. 
126

 San Paolo, Bamberg ve Vivian İncillerine ait sahneler için bkz. Şekil 12; Kessler, 1971, fig. 1, 4. 



123 
 

Günaha Teşvik (Davet), Düşüş ve çiftin Çıplaklıklarını Bilmesi (veya incir 

yapraklarıyla örtünme) şeklinde üç episodtan oluşur.  

Bilgi ağacı
127

 ona dolanmış yılan ve ağacın yanında duran ve genellikle çıplaklıklarını 

incir yapraklarıyla
128

, kapatmış olan Adem ve Havva figürlerinden oluşan Düşüş 

episodu, Hıristiyanlığın erken döneminde katakomp ve lahitlerde yaygın olarak tasvir 

edilmiştir.
 

Günah konusunun kutsal Oikonomia tarihinde önemli bir yeri olması, 

sembolik özellikteki Eski Ahit kaynaklı bu sahnelerin Hıristiyan sanatının henüz 

olgunlaşmadığı erken döneminden itibaren varoluşunda etkili olmuş olabilir. Bunun 

yanı sıra konuya özellikle Yahudi toplumuyla ortak yaşam süren Hıristiyanların tanıdık 

olmasından kaynaklanmış olabilir.  

Dura Europos‟ta karşımıza çıkan sahnede çift ağacın yanında bir ellerinde ağaç 

yapraklarıyla utançlarını kapatırken diğer elleriyle ağaca uzanmaktadır (Şekil 77). 

Sahne ikonografik olarak katakomp ve lahitlerde görülen tasvirlerden farklı olmasa da, 

sahnenin bulunduğu yerle ve diğer sahne olan İyi Çoban İsa ile ilişkisi açısından diğer 

örneklerden ayrılmaktadır (Grabar, 1968, s. 18-20). 

                                                 
127

 Çok eski tarihlerden beri karşımıza çıkan ağaç ve ağaç sembolizmi, öykümüzde de oldukça önemli bir 

yere sahiptir. Öyküde adı geçen iyiyi ve kötüyü bilme ağacı ile yaşam ağacı öyküye en çok yön veren 

elamanlardan biridir. Ağacı Havva açısından değerlendirdiğimizde birtakım ince noktalarla 

karşılaşmaktayız. Tekvin 2:9‟da Tanrı‟nın “görünüşü güzel ve yenilmesi iyi olan her ağacı” yarattığı 

şeklinde bir ifade yer alır.  Daha sonra ise bu hoş görünümlü ağaçlar, bahçenin ortasında yer alan “yaşam 

ağacı” ve bulunduğu yer tarif edilmeksizin “iyiyi ve kötüyü bilme ağacı” şeklinde tarif edilir. Bu durumda 

“her ağaç” tanımı ikisini mi yoksa yalnızca birini mi kapsamaktadır sorusu akla gelmektedir. Tanrı henüz 

Havva‟yı yaratmadan önce Adem‟e iyiyi ve kötüyü bilme ağacından yemeyi yasaklamış olmasına rağmen 

Havva‟nın yılanla diyaloğunda farklı bir ağaç tanımı vardır. Havva yılana sadece bahçenin ortasındaki 

ağaçtaki meyvenin yasaklandığını ifade eder; yani ağaçlar arasında bir karışıklık söz konusu gibi 

görünmektedir. Çeşitli tartışmalara neden olan ağaçla tanımı farklı yorumlara yol açmıştır. Bunlardan 

birine göre her iki ağaç da aynı, diğerine göre ise farklıdır. İki ağacın da aynı olduğu düşüncesini 

savunanlar, öykünün iki versiyonu olduğunu ve ikisinin birleştirildiğini ileri sürer. Onlara göre yalnızca 

bir çeşit ağaç vardır. Kadının yılanla konuşurken yasaklanan ağacı bahçenin ortasındaki ağaç olarak tarif 

etmesi aslında iki yerine tek bir çeşit ağaçtan bahsedildiği düşüncesini doğrular. Birçok mitolojik 

kaynakta da bahçenin ortasında yılan tarafından beklenen bir yaşam ağacından bahsedilir ancak buradaki 

en önemli nokta “bilme” ve “yaşam” ifadelerinin ilişkisidir. “Jada” olarak sözü geçen “bilme”nin 

kökünde aynı zamanda cinsellik de vardır. Yani ölümsüzlük ya da yaşam ile bilme aynı değere sahiptir. 

İkinci ihtimale göre kadının Tekvin 3:2-3‟teki yorumu doğrulanmamış ve kadın kendisine söyleneni 

anlamamış olup, bu durum onun algısının zayıf olduğunun bir kanıtı olarak gösterilmektedir (Bal, 1985, s. 

32-33).   
128

 Özellikle Batı‟da olmak üzere birçok tasvirde ağacın meyvesi elma olarak tasvir edilmekte ve Adem 

ile Havva‟nın yasak elma yediğine dair bir inanış bulunmaktadır.  Oysa kutsal metinde yalnızca yasak 

meyveden bahsedilmiştir. İsmi geçen tek meyve incirdir ancak incirin kendisi değil, yapraklarıdır. İkilinin 

yasak meyveden yedikten sonra gözlerinin açılmasıyla çıplaklıklarını bilerek kendilerine incir 

yapraklarından önlükler yaptıklarından bahsedilir (Tekvin 3:7). Meyvenin elma olarak tasvir edilmesinin 

kaynağı Latinceden gelmektedir. “Malum” Latince elma anlamına gelip aynı zamanda “kötülük, 

uğursuzluk” anlamlarında kullanılmaktadır (Hoffeld, 1968, s. 440).  



124 
 

 

 

Şekil 77: İyi Çoban İsa ile birlikte Adem ve Havva‟nın Düşüşü (detay), Dura Europos, Vaftizhane, 

Suriye, MS. 230-240 (Gates, 1984, s. 178). 

 

Sahne 4. yüzyılda Roma‟da pek çok katakompun duvar resimlerinde tasvir edilmiştir. 

Tüm örneklerde birbirine çok benzer üslupsal özelliklerde resmedilmiş olan episodta 

çift, bilgi ağacının iki yanında çıplaklıklarını gizlemektedir. Weitzmann ile Kessler ve 

S. Esche gibi araştırmacılar episodun ikonografik kaynağının Hesperides efsanesinin 

görsel anlatımının etkisiyle gelişmiş olabileceğini ifade etmektedir (Esche, 1956, s. 11; 

Weitzmann ve Kessler, 1986b, s. 38).  



125 
 

Düşüş sahnesinin üç kez tasvir edildiği Via Latina katakompunda Herkül‟e ait tasvirler 

bulunur
129

. Altın elmaların bulunduğu ağaca dolanmış yılan ve Herkül‟ün bulunduğu 

sahnede bazen Hesperid perileri de bulunur (Ferrua, 1991, s. 142, fig. 137). Düşüş 

konusu Via Latina‟da Herkül sahneleriyle paralel olarak çok geniş bir şekilde yer 

almakta olup, Adem ve Havva‟ya ait sahneler dönemin yaygın olarak kullanılan 

formunda üç kez resmedilmiştir (Şekil 78-79). 

 

 

Şekil 78: Düşüş, Via Latina Katakompu, 

Cubiculum A, 4. Yüzyıl, Roma (Ferrua, 1991, fig. 

30). 

 

Şekil 79: Düşüş, Via Latina Katakompu, 

Cubiculum M, 4. Yüzyıl, Roma (Ferrua, 1991, fig. 

116-118). 

 

  

                                                 
129

 Herkül‟ün Athena ile birlikte resmedildiği sahne için bkz. Ferrua, 1991, s. 140, fig. 132.  



126 
 

Petrus ve Marcellinus katakompunda
130

 Adem iki eliyle çıplaklığını gizlerken, Havva 

sol eliyle kendini gizlerken sağ eliyle, kafasıyla Havva‟nın cinsel organına işaret eden 

yılanı göstermektedir (Şekil 80). 

 

 

Şekil 80: Düşüş, Petrus ve Marcellinus Katakompu, 4. Yüzyıl, Roma (Deckers ve diğerleri, 1987, s. 265-

266, lev. 18a-b). 

Romalı senatör Junius Bassus‟a ait iki katmanlı, sütunlu on bölmeden oluşan 4. yüzyıla 

ait lahitte (Rome, Museo Storica del Tesoro della Basilica di San Pietro) sahne ilginç bir 

biçimde karşımıza çıkmaktadır (Şekil 81). Diğer örneklerde gördüğümüze benzer bir 

biçimde elleriyle utançlarını gizleyen çiftin başları sahnenin dışına doğru bakmaktadır. 

Orantılı ve düzgün vücutlu görünen çiftin başlarını eğiş biçiminden yüzlerindeki utanç 

duygusu anlaşılmaktadır. Ortalarındaki ağaca dolanmış yılanın dışında Havva‟nın 

arkasında kuzu, Adem‟in arkasında buğday demeti bulunur. Bu tasvirler çiftin 

                                                 
130

 Katakompla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Deckers, C, Seeliger, H. R. ve Mietke, G. (1987). 

 Die Katakombe "Santi Marcellino e Pietro” Repertorium der Malereien. Vatican City and  Munster:  

Aschendorffsche Verlagsbuchh. 

 



127 
 

cezalandırılmaları sonucu yeryüzünde yapmakla görevlendirildikleri işleri 

simgelemektedir (Bonnell, 1917, s. 263; Cook, 1927, s. 154). Lahitteki sahnelere genel 

olarak bakıldığında aralarındaki ilişkiyle sağlanan tipolojik bir yapının hâkim olduğu 

söylenebilir (Şekil 2). Yasağı çiğneyerek günaha düşen Adem ve Havva‟nın Düşüş 

sahnesi ile Daniel Aslanlar Arasında sahnesiyle Daniel‟in itaatkarlığı birbiriyle 

sembolik olarak ilişkilendirilmiştir (Malbon, 1990, s. 59-62).  

Düşüş sahnesi ile Daniel Peygamber arasında kurulan paralellik Via Latina 

katakompunda da karşımıza çıkmaktadır. Via Latina Cubiculum A‟da Daniel Aslanlar 

Arasında ile Düşüş sahnesi bir arada resmedilmiştir (Ferrua, 1999, s. 62-64, fig. 30-32). 

  

 

 

Şekil 81: Düşüş (detay), Junius Bassus Lahiti, 4. Yüzyıl, Roma, Museo Storica del Tesoro della Basilica 

di San Pietro (Lowden, 2008, s. 50, fig. 27). 

 



128 
 

Erken Hıristiyan sanatında oldukça fazla örneği olan Düşüş episodunun birçoğunun 

İtalya kaynaklı olan sarkofaj ve katakomplarda olmasının yanında, imparatorluğun hem 

batısında hem de doğusunda tas, değerli taş, cam kap gibi bazı küçük objelerüzerinde de 

tasvir edilmiş olduğu gözlenmiştir
131

. Bunun yanı sıra, 5. yüzyıla tarihli, Suriye‟nin 

kuzeyinde Maaut el-Na‟aman Kilisesi‟ne ait olabileceği düşünülen ve günümüzde 

Cleveland Sanat Müzesi‟nde sergilenen bir zemin mozaiği parçasında (Şekil 82) çiftin 

Düşüş ve Suçlarının İnkârı‟na ait tasvirleri birleştirilerek tek bir sahnede karşımıza 

çıkmaktadır (Meyer, 2008, s. 244). Mozaiğin Suriye‟deki bir kiliseyi süsleyen bir parça 

olduğu göz önünde bulundurulduğunda sahnenin kiliseyi süsleyen çok daha geniş bir 

mozaiğe ait olduğu düşünülmektedir. İzleyiciye dönük olarak ve birbirlerinden ayırt 

edilebilecek kadar farklı tasvir edilmiş olan çift bir taraftan sağ elleriyle yasak meyveyi 

beraber tutarken diğer taraftan sol elleriyle incir yaprağıyla utançlarını gizlemektedir. 

Panelin üst kısmındaki Yunanca yazıtta “ve işte yediler ve çıplak oldular” yazmaktadır.  

 

                                                 
131

 Eserlerle ilgili bilginin bulunduğu listeye ulaşmak için bkz. Cook, 1927, s. 154-155, dipn. 9. 



129 
 

 

Şekil 82: Düşüş ve Suçun İnkarı, Suriye Kaynaklı Zemin Mozaiği, 5. Yüzyıl, Ohio, Cleveland Museum of 

Art (© The Cleveland Museum of Art, 2012, Fund of John L. Severance, 1969.115). 

  



130 
 

Yukarıda gördüğümüz çoğu “tek çerçeve formüllü” ve ölüm ile bağışlanma temalarına 

gönderme yapma amaçlı olarak oluşturulmuş sembolik sahneler dışında öyküsel 

anlatımın görüldüğü örneklerden biri Vienna Genesis‟te karşımıza çıkmaktadır. 

Belirttiğimiz gibi, el yazmasının ilk yapraklarının kaybolmuş olabileceğinden, ilk olarak 

Adem ve Havva‟nın günah işleme anının anlatıldığı Düşüş sahnesiyle karşılaşmaktayız 

(Şekil 83). Sahne, Günaha Davet ve Düşüş, çiftin çıplaklıklarını bilerek bundan 

utanması ve Tanrı‟nın seslenmesiyle ikilinin çalıların arkasına saklandığı anların 

anlatımına yer vererek üç episodtan oluşmaktadır. Günaha Davet ve Düşüş‟ün 

anlatıldığı ilk episod, daha önce karşılaştığımız sembolik anlatıma benzemektedir. 

Adem‟den biraz daha kısa boylu ve açık tenli olarak ağacın sağında tasvir edilmiş olan 

Havva Adem‟e yasak meyveyi sunmaktadır. İkili bu sırada çıplak olup, incir ağacının 

yapraklarıyla çıplaklıklarını örtmemektedir ancak ağacın yaprakları bilinçli olarak çiftin 

cinsel organlarının önüne gelerek onları kapatacak biçimde resmedilmiştir.  

 

 

Şekil 83: Adem ve Havva‟nın Düşüşü, Çıplaklığını Bilmesi ve Kendini Gizlemesi, Vienna Genesis, 

Theol. gr. 31, fol. 1r, 6. Yüzyıl, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek (© Österreichische 

Nationalbibliothek, 2013).  

 



131 
 

Cotton Genesis ailesine mensup eserlerde ise sahnenin yukarda gördüğümüz klasik 

biçimden farklı olarak resmedildiğini görmekteyiz. Örneğin San Marco‟da ilk olarak 

Havva‟nın yılan tarafından baştan çıkarılarak günaha davet edildiği bölüm karşımıza 

çıkmaktadır (Şekil 84).  

 

 

Şekil 84: Düşüş, Havva‟nın Baştan Çıkarılması, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, 

Venedik (Jolly, 1997, lev. 11). 

 

Adem‟in arkasının dönük olduğu ve Havva‟nın mavi ağaçta bulunan yılana yönelip sağ 

elini kaldırarak konuşma işareti yaptığı tasviri Havva‟nın Adem‟i günaha teşvik ettiği 

sahne izlemektedir. Weitzmann ve Kessler Düşüş sahnesinin ilk bölümünde Adem‟in 

arkasının Havva‟ya dönük bir şekilde durmasının Cotton Genesis‟teki Tanrı‟nın Uyarısı 

episoduna bir hatırlatma olduğunu düşünür. Onlara göre Tanrı yasağı Adem ve 

Havva‟ya bildirmiş olup, kutsal metinde yer almayan bu anlatım apokrif kaynaklıdır. 

Araştırmacılar Düşüş sahnesinin orjinalinde Havva ve yılandan önce ilk olarak Adem‟in 

yer aldığını belirtir (Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 55). Ancak Jolly bunun 13.yüzyıl 



132 
 

sanatçısı tarafından yapılan bilinçli bir değişiklik olduğunu ve Adem‟in İlk Günah 

olayındaki rolünü vurgulamak için yapıldığını savunur. Sahne, diğer örneklerde 

gördüğümüz gibi yılanın dolanmış olduğu bilgi ağacının yanında çiftin simetrik olarak 

durduğu tasvirlerden ayrılmaktadır. Yazara göre Havva‟nın Yaratılışı‟nda arkasında 

görünen mavi ağaçla yılanın bulunduğu ağacın mavi renkle resmedilmesi ise yılan ve 

Havva arasındaki benzerliğe dikkat çekmek için yapılmış bilinçli bir tercihtir (Jolly, 

1997, s. 45-47)
132

.   

Yukarda bahsettiğimiz episodtan sonra Havva‟nın meyveyi aldığı ve daha sonra 

Adem‟e uzattığı iki bölümlü bir sahne karşımıza çıkar (Şekil 85).  

 

 

Şekil 85: Düşüş, Adem‟in Baştan Çıkarılması, San Marco Kilisesi Atrium Mozaiği, Venedik, 13. Yüzyıl 

(Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork Archives, 

Washington, DC, 2013). 

                                                 
132

 Yazar özellikle Peter Comestor‟un yorumlarının etkisiyle oluşan yılan-Havva paralelliğine işaret 

ederek ikili arasındaki benzerliğin o dönem ve Rönesans sanatında yaygın olarak tasvir edildiğinden 

bahseder (Jolly, 1997, s. 45). 



133 
 

Havva‟nın Tanrı‟nın her zamanki bulunduğu yerde konumlanan ve üzerinde yılanın 

bulunmadığı İyiyi ve Kötüyü Bilme Ağacı‟ndan meyveyi aldığı bölümün ardından, 

Jolly‟in ifadesiyle sahnenin merkezinde Tanrı gibi konumlanarak meyveyi Adem‟e 

uzatmaktadır. Havva yalnızca bu sahnede merkezde dik bir şekilde ayaktadır. Ayrıca 

sağ elini havaya kaldırarak Tanrı‟nın konumunda olmuştur
133

. Kutsal metinde 

Havva‟nın Adem‟i günaha teşvik etmek için onunla konuşması yer almamasına rağmen, 

Tanrı‟nın Adem‟e karısının sözünü dinlediği için kızdığından yola çıkılarak (Tekvin 

3:17), burada Havva sağ eli havada tasvir edilerek bir diyalog havası verilmiştir. Ayrıca 

Havva‟nın profilden resmedilmesi de, daha önce değindiğimiz gibi, kötülüklere işaret 

etmekte olup, Bizans sanatında figürün seyirciyle göz teması kurarak bundan 

etkilenmemesi için başvurulan bir uygulamadır.  

Batı‟daki örneklere Otto ve Romanesk dönemden iki örnekle devam ettiğimizde, 

karşımıza cinselliği vurgulanmış bir Havva figürü çıkmaktadır. (Şekil 86-87). Otto 

sanatına ait Hildesheim Katedrali bronz kapısının üçüncü panelinde yer alan Düşüş 

sahnesi oldukça farklı ikonografik özellikler taşımaktadır (Şekil 86). Baştan çıkarma ve 

Düşüş‟ün tasvir edildiği sahne bronz kapıdaki tasvirleri,  Tours‟ta üretilmiş olan el 

yazmalarından ayıran en önemli unsurdur (Cohen ve Derbes, 2001, s. 20-22).  

İkilinin birbirine mesafeli olarak ve birbirinden oldukça farklı fiziksel özelliklerde tasvir 

edilmiş olması, özellikle Grandval örneğiyle karşılaştırıldığında iki grubu birbirinden 

ayırmaktadır. Birbirlerine mesafeli duran çift birçok yönden birbirinden farklıdır. 

Ağaçtan meyveyi Adem‟e sunan Havva cinselliği ön plana çıkarılmış bir şekilde 

karşımıza çıkar. Havva‟nın kadınsılığı vücut hatlarının belirginleştirilmesiyle dikkat 

çekerken, hafif bir yükselti üzerinde duran Adem‟in boyunun Havva‟dan daha uzun 

olması ikili arasındaki farklılığa işaret eden bir diğer ayrıntıdır.  

Birçok araştırmacı sahne üzerinde yorumlar yaparak çiftin cinsiyet farkına ve cinselliği 

vurgulanmış Havva‟nın ilk günah hadisesindeki rolüne dikkat çekmiştir. Havva‟nın 

yılanın dolanmış olduğu ağaca doğru yönelirken vücudunun duruş biçimi onun günah 

olayındaki rolüne olumsuz bir şekilde işaret etmektedir  (Cohen ve Derbes, 2001, s. 22-

24). Ayrıca, Havva‟nın sol eliyle tuttuğu elmanın göğsüyle içiçe geçmesi de günah 

                                                 
133

 Tanrı‟nın Havva‟yı Adem‟le tanıştırdığı sahnede ise Havva her ne kadar sahnenin merkezinde durarak 

Tanrı gibi görünse de sağ elini havaya kaldırmamaktadır ve aslında duruşu ve bakışından anlaşıldığı gibi 

pasiftir (Jolly, 1997, s. 111, dipn. 15). 



134 
 

eyleminin cinsel yönüne işaret etmektedir. İkilinin ellerinde tuttukları elmayla 

yetinmeyip ikincisine uzanmak istemesi ise günah eyleminde ne kadar istekli 

olduklarını göstermektedir. 

 

 

Şekil 86: Baştan Çıkarma ve Düşüş, Hildesheim Katedrali‟ndeki Bronz Kapı, Hildesheim, 1007-1015 

(Cohen ve Derbes, 2001, s. 25, fig. 7). 

  



135 
 

Orijinalinde Düşüş sahnesine ait olduğu düşünülen, St. Lazarus Katedrali‟nin kuzey 

portaline ait olan ve mevcut durumuyla yalnızca Havva‟nın bulunduğu 

rölyefgünümüzde Autun-Musee Rolin‟de bulunmaktadır (Werckmeister, 1972, s. 1)
134

. 

Romanesk sanatın en bilinen örneklerinden biri olan sahne, Havva‟yı yerde uzanmış bir 

şekilde göstererek alışılmış formundan çok farklı bir tablo çizmektedir. Genel olarak 

Düşüş anının anlatıldığı düşülse de, sahnenin Düşüş ile birlikte ikilinin utancını 

gizlemesi ve pişmanlık anını da anlattığı düşünülmektedir (Werckmeister, 1972, s. 6, 

16-30). Çıplak bir vaziyette sağ elinden destek alarak yerde uzanan Havva sol eliyle 

ağaçtan meyveyi koparmaktadır (Şekil 87). 

 

 

Şekil 87: Düşüş Sahnesinden Kalan Havva Figürü (Gislebertus), 1280, Autun, Museé Rolin (Petzold, 

1995, s. 125, fig. 93). 

  

                                                 
134

 Konuyla ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Werckmeister, O. K. (1972). The Lintel Fragment Representing 

Eve from Saint- Lazare, Autun. Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 35, 1-30. 

 



136 
 

Aynı aileye mensup Karolenj İncillerinde ise sahne farklı biçimlerde tasvir edilmiş olup, 

Grandval İncili‟ndeki sahne San Marco örneğindeki Havva‟nın meyveyi alarak Adem‟i 

günaha davet etme anının tasvirine çok benzemektedir (Şekil 88). Aralarındaki en 

önemli farklardan biri de San Marco‟da Düşüş sahnesininin ilk episodunda karşımıza 

çıkan ama bahsettiğimiz episodta görünmeyen yılan figürünün Grandval İncili‟ndeki 

Düşüş sahnesinde yer almasıdır. Diğer fark ise San Marco‟da çiftin birbirinden kolayca 

ayırt edilebilecek şekilde birbirinden farklı özelliklerde tasvir edilmelerine karşın, 

Vivian ve San Paolo İncillerinde de olduğu gibi, Grandval örneğinde çiftin birbirine çok 

benzer görünüşte tasvir edilmiş olmasıdır.  

 

 

Şekil 88: Düşüş, Baştan Çıkarılma (detay), Grandval İncili, Add. 10546, fol. 5v, 9. Yüzyıl (MS 840 

civarı), London, British Museum (Toman, 1997, s. 456). 

  



137 
 

Sahne, aynı grupta yer alan Salerno paliottosunda da Havva‟nın ağacın solunda olması 

dışında yukarıdaki iki örnekle benzer şekilde tasvir edilmiştir. İlk bölümde yılan 

tarafından günaha teşvik edilen Havva bir kez daha tasvir edilerek ikinci bölümde 

meyveyi Adem‟e uzatmaktadır (Şekil 89). Karolenj İncillerinde karşımıza çıkan 

birbirine çok benzeyen ve neredeyse cinsiyet ayrımı yapamayacağımız ikili Salerno 

örneğinde de San Marco‟da olduğu gibi birbirinden oldukça farklı görünmektedir. 

 

 

Şekil 89: Düşüş, Baştan Çıkarılma (detay), Salerno Paliotto, Fildişi Panel, 11. Yüzyıl, Salerno Katedrali, 

Salerno (Kessler, 1966, s. 87, fig. 22). 

 



138 
 

Octateuch İncillerinde sahnenin birbirine benzer ikonografik özelliklerde olup, üç 

episodtan oluştuğunu görmekteyiz. İlk bölümde en çok dikkat çeken nokta, farklı bir 

ikonografik özellikte karşımıza çıkan, devenin üzerinde duran yılan figürü olup, 

Havva‟nın yılan tarafından baştan çıkarılması anlatılmıştır. Onu Havva‟nın Adem‟le 

konuşması izleyip, büyük ihtimalle onu ikna etmektedir. Son olarak çiftin bilgi ağacının 

iki yanında yasak meyveden yediği sahne yer alır (Şekil 90).  

 

 

Şekil 90: Günaha Davet ve Düşüş, Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v,  12. Yüzyıl, İstanbul, Topkapı 

Sarayı Müzesi (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, 2013). 

 

Stil olarak diğer beş el yazmasından farklı olan 11. yüzyıla ait Laurenziana cod. Plut. 

5.38 nol.u el yazması dışında sahne aynı ikonografik özelliklerde karşımıza 

çıkmaktadır
135

. Havva‟nın baştan çıkarılmasının anlatıldığı ilk episodta farklı bir 

biçimde karşımıza çıkan dört ayaklı deveye benzer yılan figürü dikkatimizi 

çekmektedir. Yılanın bu şekilde tasvir edilişi tüm Octateuchlarda görülen bir özellik 

olmayıp, birbirine çok yakın benzerlikleri olan 12. yüzyılın ikinci çeyreğine tarihli 

Vatikan gr. 746, Symrna ve Seraglio Octateuchlarında görülmektedir (Lowden, 2010, s. 

                                                 
135

 Vatikan gr. 746 (fol. 37v), Vatikan gr. 747 (22v), Smyrna (fol. 13r), Seraglio Octateuchu‟nda (fol. 

43v) ve Vatikan gr. 746‟nın direk kopyası olan Vatopedi Octateuchu‟nda sahne aynı özellikleri 

taşıdığından diğerlerine ait görseller yayınlamamıştır. 



139 
 

126). Tekvin‟de yer almayan özellikteki bu yılanla ilgili çeşitli tartışmalar yapılmıştır 

(Weitzmann ve Bernabo, 1999, s. 33-34). Weitzmann‟a göre deve şeklinde olmaktan 

ziyade devenin üzerinde görülen yılan figürünün kaynağı Yahudi kaynaklardan 

gelmektedir. Pirke Rabbi Eliezer‟de yılanın Tekvin‟de geçen (Tekvin 3:1) 

tanımlamasına değinilmesinin ardından görüntüsünün deveye benzer olduğu ve şeytanın 

onun üzerine binerek gittiğinden bahsedilmektedir (Weitzmann, 1971, s. 74). 

10. yüzyıla tarihli Leo İncili de sahneye yer veren el yazmalarından biridir. Daha önce 

bahsettiğimiz gibi iki bölümden oluşan minyatürün (Şekil 25) alt kısmında bulunan 

sahne Düşüş sahnesini simetrik anlatımın dışında tutmuştur. Ağaca dolanmış yılan 

resimde tahrip olmuş olan Havva‟nın kulağına eğilerek konuşmakta, bu sırada Havva 

Adem‟e doğru, izleyiciye göre Havva‟nın solunda bulunan Adem ise Havva‟ya doğru 

yönelmiştir (Şekil 91).  

 

 

Şekil 91: Düşüş (detay), Leo İncili, Regina gr.1, fol. 2r, 10. Yüzyıl, Roma, Biblioteca Vaticana (Princeton 

Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 

 



140 
 

Sahnenin ayrıca 9 ile 14. yüzyıl arasında bazı homilyelere eşlik ettiğini görmekteyiz. 

Bunlardan biri Kokkinobaphoslu Yakobus‟un homilyelerinin iki ayrı baskısının olduğu 

el yazmalarında görülür. Sahne, episodların sıralama farkı dışında iki eserde de birbirine 

çok benzer özelliklerde resmedilmiştir. Vatikan gr. 1162‟de merkezde Havva‟nın yılan 

tarafından baştan çıkarılması ve sağ üst köşede Havva‟nın Adem‟e yasak meyveyi 

sunduğu episod yer alırken (Şekil 28), bahsettiğimiz sahneler Paris gr. 1208‟de sırasıyla 

minyatürün sol üst ve sağ üst köşesindedir (Şekil 92). Aynı eserde Düşüş episodu alışık 

olunan biçimden farklı olarak karşımıza çıkmış olup, Adem yerde otururken ayakta 

duran Havva ona meyveyi sunmaktadır. Figürlerin fiziksel görünüşleri ve ağaçların 

şekline bakıldığında Octateuchlardaki tasvirlere benzerlikleri dikkat çekmektedir. 

 

 

Şekil 92: Günaha Davet, Düşüş ve Cennet‟ten Kovuluş, Paris, gr. 1208, fol. 47r, 12. Yüzyıl,  Paris, 

Bibliothèque Nationale de France (© Bibliothèque Nationale de France, 2013). 

  



141 
 

Ioannes Klimakos‟a ait Heavenly Ladder‟in kopyası Vatikan gr.494 no.lu el yazmasında 

14. homilyeye eşlik eden minyatürde (Şekil 93)  Havva sahnenin solunda kolları bağlı 

ve göğsüne yaslı bir şekilde ağaca dayanmış yılanın sözlerini dinlerken, bu sırada Adem 

onun arkasında yerde uzanmaktadır (Martin, 1954, s. 68). Havva‟nın yılanla diyalog 

kurarken kollarını birbirine bağlaması ve Adem‟in yerde uzanması diğer örneklerde 

karşılaşmadığımız bir ikonografik detaydır. Sağda, episodun yaygın olarak resmedildiği 

şekilde, çift bilgi ağacının iki yanında durarak yasak meyveden yemektedir. Üslupsal 

açıdan Octateuchlara (özellikle Vatikan gr. 746, 747 ve Seraglio Octateuchu) benzer 

özellikte resmedilmiş olsa da, yılanın deve şeklinde resmedilmeyişi, Havva‟nın kollarını 

o şekilde bağlaması ve Adem‟in yerde uzanması gibi ikonografik unsurlar açısından 

onlardan ayrılmaktadır. 

 

 

Şekil 93: Baştan Çıkarılma, Düşüş (detay) Ioannes Klimakos, The Heavenly Ladder, Vaticana gr. 394, 

fol. 78r, 11. Yüzyıl Sonları, Roma, Biblioteca Vaticana (Martin, 1954, s. XXXIII, fig. 106). 

 

 



142 
 

Ioannes Crysostomos‟a ait homilyelerden oluşan Atina gr. 211 no.lu el yazmasında yer 

alan Düşüş sahnesi (Şekil 94) üslupsal ve ikonografik olarak farklı bir örnektir. 

Homilyenin yer aldığı metnin iki kenarında karşılıklı duran çift birbirine bakmaktadır. 

Cennet‟i andıran bitki ve ağaçlar dekoratif bir hava katarak şık bir görüntü sunar. 

Sahnenin sağında ağaç ve ona dolanmış yılan Havva‟ya doğru yönelmişken, Havva sağ 

elinde tuttuğu meyveyi Adem‟e doğru götürmekte, Adem ise sağ elini ona uzatmaktadır. 

Sahnede çiftin cinsel kimliklerinin vurgulanmış olması ve Havva‟nın çıplaklığını 

yaprakla kapatmış olmasına rağmen Adem‟in çıplak olması dikkat çekici 

unsurlardandır. 

 

 

Şekil 94: Düşüş (detay), Atina gr. 211,  Ioannes Chrysostomos‟un Homilyeleri, fol. 53r, 9. Yüzyıl Sonları, 

Atina (Athens, 1997, s. 28-29, fig. 16). 

  



143 
 

Öykünün yer aldığı fildişi panel ve kutulara baktığımızda sahnenin bazı ufak 

değişikliklerle benzer şekillerde tasvir edildiğini görmekteyiz. Örneğin Darmstadt 

Hessisches Landesmuseum ve Cleveland Museum of Art‟da bulunan 10-11. yüzyıllara 

tarihli fildişi kutularda sahneler birbirinin neredeyse aynısı olup, sahne üç episodtan 

oluşur. İlkinde çift Vienna Genesis‟teki sahnede olduğu gibi yapraklarının çiftin cinsel 

organlarının önüne denk gelerek kapattığı ağacın iki yanında durmakta, ikincide Havva 

yılana dolanmış ağacın yanında durarak onun tarafından günaha davet edilmekte, onu 

takip eden sahnede ise yalnızca Adem yer alıp, Havva tarafından Günaha Teşvik 

Edilmesi anlatılmaktadır (Şekil 95). 

 

 

Şekil 95: Düşüş, Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey,10-11. Yüzyıl, Darmstadt, Hessisches Landesmuseum 

(Kalavrezou, 1997, s. 234, fig. 157). 

  



144 
 

Ayasofya‟daki cephe kabartmasında çiftin Düşüş‟ten önce giyinik tasvir edildiği dikkat 

çekmektedir (Şekil 96). Kutsal metne uymayan bu anlatımın birtakım teolojik 

metinlerin etkisiyle oluşmuş olabileceği düşünülür. Bunun yanı sıra çiftin yaşamını 

konu alan apokrif kaynakların da etkili olduğu görülmektedir (Eastmond, 1999, s. 228). 

Olay örgüsünün sağdan sola ilerlediği kabartmada Düşüş, Havva‟nın ağaca dolanmış 

yılanla görüntülenmesiyle başlar. Uzun saçlı olarak tasvir edilen Havva yerlere kadar 

uzanan uzun elbisesiyle sol elini ağaca uzatarak yasak meyveden almaktadır. Onu, solda 

günümüzde kötü durumda olduğundan tam olarak ayırt edilemeyen çiftin beraber 

görüntülendiği ve iki bloktan oluşan episod izler. Yine ayaklarına kadar uzanan uzun 

elbiseler içinde tasvir edilen çift birbirlerine dönük durumdadır ve Havva uzanarak 

Adem‟e meyveyi uzatmaktadır.  

 

 

Şekil 96: Günaha Teşvik ve Düşüş (detay), Ayasofya Kilisesi, Cephe Kabartması, 1238-1263, Trabzon 

(Eastmond, 1999, fig. 6). 



145 
 

Decani Kilisesi‟ndeki sahnede de tıpkı Ayasofya örneğimizde olduğu gibi çifti Düşüş 

öncesi kıyafetleriyle görmekteyiz (Şekil 97)
136

. Havva ağacın sol yanında sol elini ağaca 

uzatırken sağ elini ağzına götürmekte, Adem ise bu sırada sağ elini ağaca doğru 

uzatmaktadır. İkili kale surlarını andıran mimari bir öğrenin önünde tasvir edilmiştir. 

 

  

 

Şekil 97: Düşüş (detay), Decani Kilisesi, Demetrios Parekklesionu, 1338-1347, Metohija (Canak-Medic 

ve Todic, 2005, s. 345, fig. 266). 

 

 

 

 

 

                                                 
136

 Eastmond konu üzerinde tartışırken, Trabzon-Ayasofya örneğine “kıyafet sembolizmi” açısından 

benzerlik gösteren Decani Kilisesi‟ndeki sahneden bahsetmemektedir.  



146 
 

3.7. ADEM VE HAVVA’NIN ÇIPLAKLIKLARINI BĠLMESĠ, SUÇLARINI 

ĠNKAR ETMESĠ VE CEZALANDIRILMASI 

Adem ve Havva‟nın günah olayından sonra çıplaklıklarını bilmeleri (Tekvin 3:7), 

Tanrı‟nın seslenişinden korkarak kendilerini gizlemeleri (3:8-10), suçlarını inkar 

etmeleri (3:12-13), Tanrı tarafından cezalandırılmaları ve yılanın lanetlenmesi (3:14-20) 

ve Tanrı‟nın onlara deriden kaftanlarla giydirdiği bölüme (3:21) kadarki öykü her 

zaman ayrı episodlar halinde resmedilmemiştir. Genel olarak söylemek gerekirse, günah 

eyleminden Cennet‟ten kovulana kadarki kısım çiftin utanarak kendini gizlediği ve 

Tanrı‟nın onlara öfkelenerek cezalandırdığı anı anlatacak şekilde bazen tek bir sahnede 

birleştirilmiştir.  

Cotton Genesis‟ten ilgili sahneler günümüze ulaşamamış olsa da, San Marco Genesis 

kubbesi göz önünde bulundurulduğunda, her bir episodun ayrıntısıyla tasvir edilmiş 

olabileceğini düşünmekteyiz. San Marco Yaratılış öyküsüne ayrılan kubbe, aşağıda 

bahsedeceğimiz eserler arasında konuyu en detaylı olarak tasvir etmiş örnektir. Çiftimiz 

günahı işledikten sonra ilk olarak çıplaklıklarını bilerek utançlarını incir yapraklarıyla 

örtmüş, onu takiben kendilerini Tanrı‟dan gizlemişler, daha sonra Tanrı‟nın huzurunda 

suçlarını inkâr etmişler, Tanrı tarafından cezalandırılmışlar ve giydirilmişlerdir. İlk 

episod Adem‟le başlayıp, Adem tıpkı İlk Günah‟ın anlatıldığı sahnede Havva‟nın 

yaptığı gibi incir ağacına uzanmaktadır (Şekil 98). Jolly, Adem‟in Havva‟nın 

pozisyonunda ve Tanrı‟nın durduğu yönün tersine duruşuyla resmedilişinin onun artık 

bir günahkar olduğunu göstermek amacıyla yapılan bilinçli bir tercih olduğunu belirtir. 

Havva‟nın bacaklarını birbirinin üstüne koyup başını geriye, Adem‟e doğru çevirerek 

vücudunun kıvrılmış bir şekilde durmasıyla yılana benzetilmeye çalışıldığı düşünülür. 

Havva‟nın bu duruşuyla ağaca dolanmış yılan arasında kurulan görsel paralellik Ortaçağ 

ve Rönesans sanatında yaygın olarak kullanılmaktaydı  (Jolly, 1997, s. 49-50).  

  



147 
 

 

Şekil 98: Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını Bilmesi, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl, 

Venedik (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork 

Archives, Washington, DC, 2013). 

 

Bir sonraki episodta sahneye giren Logos (Şekil 99), Adem‟e seslenir (Tekvin 3:9). 

Adem suçunun etkisiyle Tanrı‟nın olduğu yönün tersine, ağacın arkasına saklanmaya 

çalışan ve sol elini kaldıran Havva‟nın olduğu yöne gitmeye çalışsa da, sağ elini 

kaldırarak Tanrı‟nın sorusunu yanıtlar (Tekvin 3:10). İkilinin yalnızca suçlarını inkâr 

ettiği an için ayrılan sahnede ise Tanrı taht üzerinde konuşma işareti yaparken ve her iki 

figür de sağ elleriyle suçlarını inkâr edip açıklama yaparken resmedilmiştir
137

. Adem 

Tanrı‟nın sorusuna (Tekvin 3:11) yanıt verirken (Tekvin 3:12) sağ eliyle Havva‟yı 

göstermektedir. Havva ise Tanrı‟nın Adem‟in açıklaması üzerine Havva‟ya dönerek “… 

bu yaptığın nedir?”  sorusu üzerine suçun sorumlusunu yılan olarak gösterdiği 

açıklamasını yapmaktadır (Tekvin 3:13); ancak sahnede Havva‟nın işaret edebileceği 

bir yılan figürü bulunmamaktadır. Sahnede yılanın olmayışın sanatçının tercihinden 

kaynaklandığı ve aynı grupta yer alan diğer birçok örnekte olduğu gibi Cotton 

Genesis‟te yılan figürünün var olduğu düşünülmektedir (Weitzmann ve Kessler, 1986a, 

s. 56). 

                                                 
137

 Görsel için bkz. Jolly, 1997, s. 53, fig.  24. 



148 
 

 

Şekil 99: Tanrı‟nın Öfkelenmesi ve Adem ve Havva‟nın Kendini Gizlemesi, San Marco Kilisesi, Atrium 

Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image 

Collections and Fieldwork Archives, Washington, DC, 2013). 

 

Son Mahkeme görüntüsünü andıran, Tanrı‟nın ikiliyi cezalandırıp yılanı lanetlediği 

sahne ise çok farklı bir ikonografiye sahiptir (Weitzmann, 1984, s. 115; Jolly, 1997, s. 

55). Düşüş olayından sonra ilk kez sahneye çıkan yılan, kafası aşağı doğru kıvrılarak 

ağaçtan aşağıya doğru inmektedir. Simetrik olarak düzenlenmiş sahnenin ortasında sağ 

eliyle yılana işaret ederek tahtında oturan Tanrı‟nın sağında Adem solunda ise Havva 

yerde oturmaktadır. Profilden resmedilmiş olan her iki figür de üzgün görünmektedir 

(Şekil 100).  

 



149 
 

 

Şekil 100: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi, San Marco Kilisesi, Atrium 

Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image 

Collections and Fieldwork Archives, Washington, DC, 2013). 

 

Son olarak çiftin Cennet‟ten kovulmadan önce Tanrı tarafından giydirilmesinin 

anlatıldığı (Tekvin 3:21) çok nadir olarak tasvir edilen episod karşımıza çıkmaktadır 

(Şekil 101). Sahnede en çok dikkat çeken unsur, Adem Tanrı‟nın sağında giyinik olarak 

dururken, solunda giydirilmekte olan Havva‟nın açıkta kalan bacaklarıdır. (Weitzmann, 

1984, s. 116; Jolly, 1997, s. 56). Havva‟nın bacaklarının çıplak olarak resmedilmesiyle 

cinselliğine ve Adem‟in bakışlarının o yöne doğru bakmasıyla da ona karşı ilgisine 

işaret edildiği düşünülmektedir (Jolly, 1997, s. 56). 

 



150 
 

 

 

Şekil 101: Adem ve Havva‟nın Tanrı Tarafından Giydirilmesi, San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. 

Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and 

Fieldwork Archives, Washington, DC, 2013). 

 

Vienna Genesis‟te çiftin Düşüş‟ünü takip eden bölümde ikili birbirine çok yakın 

durarak yüzlerinden utançlarının okunduğu bir ifadeyle hafif eğilirken, bir yandan da 

elleriyle çıplaklıklarını örten ağaç yapraklarını tutmaktadır (Tekvin 3:7). Ten rengi 

olarak birbirinden farklı tonlarda resmedilmiş olan çift hafif eğilerek kaygılı bir şekilde 

çıplaklıklarını örtmektedir. Daha koyu tasvir edilen Adem izleyiciye doğru üzgün bir 

şekilde bakarken, açık tenli olan Havva pişmanlığını ve utancını gözlerini yere dikerek 

göstermektedir. Son episod ise, incelediğimiz diğer örneklerde çok fazla 

karşılaşmadığımız bir ayrıntıya yer vermektedir. Sahne, Tekvin‟deki anlatıma (Tekvin 

3:8) birebir uyarak çiftin Tanrı‟nın sesini işiterek kendilerini çalıların arkasına gizlediği 

anın tasvirine yer vermektedir (Şekil 102). 

  



151 
 

 

Şekil 102: Çiftin Çıplaklığını Bilmesi ve Kendini Tanrı‟dan Gizlemesi (detay), Vienna Genesis, Theol. 

gr. 31, fol. 1r, 6. Yüzyıl, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek (Princeton Üniversitesi Veritabanı, 

Mayıs 2012). 

 

Onu izleyen episodta Kutsal Ruh‟un gökyüzünden kendilerine işaret ettiği çift çalıların 

arkasında yalnızca başları görünecek şekilde Tanrı‟dan korkarak kendilerini 

gizlemektedir. Bu ana kadar sahnede yılan görünmeyip, bir diğer folyoda Tanrı‟nın 

yılanı lanetlediği ve çifti cezalandırdığı (Tekvin 3:14-21) episodta karşımıza çıkar (Şekil 

103). Kutsal Ruh gökten elini ağaca dolanmış yılana doğru uzatarak onu lanetlerken, bu 

sırada çift yılanı arkalarında bırakarak elleri aşağıya doğru düşmüş ve üzgün bir 

vaziyette Cennet kapısına doğru yönelmektedir. 



152 
 

 

 
 

Şekil 103: Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Cezalandırması (detay), Vienna Genesis, Theol. gr. 31, fol. 1v, 6. 

Yüzyıl, Viyana, Österreichische Nationalbibliothek (© Österreichische Nationalbibliothek, 2013). 

  



153 
 

Hildesheim Katedrali‟ndeki bronz kapıda dördüncü panelde bulunan sahne duruşları, 

bakışları ve konumlarıyla çifti birbirinden tamamen farklı göstererek kendisine has bir 

özellik sunar (Şekil 104)
138

. Havva‟ya göre biraz daha dik konumda duran Adem 

Tanrı‟nın yüzüne bakmaya cesaret edemezken, bükülmüş vaziyette yılanı gösteren 

Havva Tanrı‟ya bakar. İyiyi ve Kötüyü Bilme Ağacı da önceki sahnelerde olduğundan 

farklıdır ve kollardan yalnızca ikisi belirginken, aşağıdan başka bir dal Havva‟nın cinsel 

organını gösterir şekilde uzanır. Tüm bu detaylar Düşüş‟ün cinsel özellik taşıyan 

yönünü vurgularken, en belirgin ve Havva‟yı bu olayda ahlaki yönden yozlaşmış olarak 

gösteren detay ise, Havva‟nın bacağının arasından geçen yılandır (Cohen ve Derbes, 

2001, s. 24). 

 

 

Şekil 104: Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Cezalandırması ve Yılanı Lanetlemesi, Hildesheim Bronz Kapı, 

Hildesheim Katedrali, 1007-1015, Hildesheim (Cohen ve Derbes, 2001, s. 27, fig. 9). 

  

                                                 
138

 Genellikle suçu paylaşan bir çift tasvir eden Grandval İncili‟nde olduğu gibi Tours‟ta üretilen diğer 

Karolenj el yazmalarında Adem ve Havva birbirine yakın ve birbirinden zor ayırt edilir tasvir edilmiştir. 

Bkz. Şekil 11; Kessler, 1971, fig. 4. 



154 
 

Nazianslı Gregorios‟un homilye kopyalarından olan Paris gr. 510 no.lu el yazmasında 

çiftin yaratılışını takiben Düşüş‟ün yerine Tanrı tarafından cezalandırılmalarının 

(Tekvin 3:15-20)
139

 ve yılanın da orada oluşundan anlaşıldığı gibi yılanın 

lanetlenmesinin (Tekvin 3:14-15) anlatıldığı sahne bulunur. Sahnede Adem sol ve 

Havva sağ tarafta birbirine dönük bir şekilde durmakta, Havva‟nın sağında ise yılan 

bulunmaktadır. Onu ise çiftin Cennet‟ten kovuluşu izlemektedir (Şekil 105).  

 

 

 

 

 

Şekil 105: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Cennet‟ten Kovuluşu  (detay), Paris gr. 510, fol. 52v. 

9. Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale (© Bibliothèque Nationale de France, 2013). 

  

                                                 
139

 Çiftin giyinik olmamasından, 3:21‟deki anlatımın dahil olmadığını anlamaktayız. 



155 
 

Sacra Parallela‟da yer alan sahnede ise Paris gr. 510 no.lu el yazmasında olduğu gibi 

birbirine dönük olan çiftin bu kez yılan ortalarında
140

 yerde sürünür vaziyette 

resmedilmiştir (Şekil 106). Altın renginde exomise benzer bir kıyafet içerisinde olan 

Adem ve Havva kendilerine gökyüzünden ışık saçan ve iki kez resmedilmiş olan Kutsal 

Ruh‟a doğru bakmakta, yılanın ise başını yukarı kaldırmış Havva‟ya doğru 

bakmaktadır. Sahneye Octateuchlarda tasvir edilen tasvirler arasında ikonografik olarak 

en çok benzeyen sahne Vatikan gr. 747 no.lu el yazmasında bulunmaktadır
141

. 

 

 

Şekil 106: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenişi, Sacra Parallela, Paris gr. 923, 

fol. 69r, 9. Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale (Weitzmann, 1979, fig. 9). 

                                                 
140

 Weitzmann, sahnenin model alındığı kaynakta ilk olarak yılanın resmedildiğini ancak Paris gr. 923‟de 

kısıtlı alandan dolayı böyle bir uygulamaya gidildiğinden bahseder (Weitzmann, 1979, s. 34). 
141

 Vatikan gr. 747‟de folyo 24v‟de bulunan sahnede çift Sacra Parallela‟daki gibi birbirlerine dönük olup, 

kendilerine gökten ışık saçan Kutsal Ruh‟a doğru bakmayıp birbirlerinin yüzüne bakmaktadır 

(Weitzmann, 1979, s. 35).  



156 
 

El yazmasında ilginç bir şekilde yukardaki sahneden ayrı bir sahnede de Havva‟nın 

cezalandırıldığı
142

 sahneyi görmüştük (Şekil 34). Havva yine exomis içerisinde ayakta 

dururken, Kutsal Ruh arkasından onun başına doğru yaklaşmaktadır. Havva bir önceki 

sahnede gördüğümüz gibi Kutsal Ruh‟a doğru bakmamakta, arkası ona dönük bir 

şekilde oradan ayrılmak üzere gibi durmaktadır. Sanatçının aynı sahneyi 

yinelemeyişinden ve Havva‟yı farklı biçimde tasvir etmesinden, episodun daha sonraki 

kısmını (Cennet‟ten kovuluşun anlatıldığı bölümle, Tekvin 3:24) hemen hemen aynı 

konunun anlatıldığı, Tanrı‟nın çifti Aden bahçesinin dışına çıkardığı (Tekvin 3:23) 

bölümü anlatmak istediği tahmin edilmektedir (Weitzmann, 1979, s. 35). El 

yazmasındaki sahnelerin kalan parçalarından yola çıkılarak Vienna Genesis ile aynı 

aileye mensup olabileceğinden bahsetmiştik. Ancak Vienna Genesis‟e baktığımızda 

Tekvin 3:23-24‟ün anlatıldığı kısmın iki ayrı episodta ve Adem‟le Havva‟nın beraber 

tasvir edildiğini görmekteyiz (Şekil 103).  

El yazmasında bunun dışında bir de yalnızca Adem‟in tasvir edildiği Tanrı‟nın Adem‟e 

seslendiği anı anlatan (Tekvin 3:9-10) episod yer almaktadır (Şekil 35).  Uzun 

kahverengi saçlı ve çıplak olan Adem yüzünü ve ellerini gökyüzüne doğru kaldırmış, 

çalıların arkasına gizlenmektedir. Episod, Septuagint metninin resimlendirildiği el 

yazmalarından Vienna Genesis, Octateuchlar ve San Marco‟dan takip ettiğimiz 

kadarıyla Cotton Genesis‟te mevcuttur (Weitzmann, 1979, s. 34) fakat Adem ve Havva 

bir aradadır. Fildişi kutularında da benzer uygulamaların olduğu göz önünde 

bulundurulduğunda Sacra Paralella‟daki episodun tek olmadığı anlaşılmaktadır. 

Örneğin 10-11. yüzyıllara tarihli rosette fildişi kutuda (Şekil 107) yalnızca Tanrı‟nın 

Adem‟e seslendiği kısmın (Tekvin 3:9-11) tasvirine yer veren episodlar yer almaktadır 

(Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, lev. XLVII, 67b). 

  

                                                 
142

 Tekvin‟de Adem ve Havva‟nın lanetlenmesinden değil, cezalandırılmasından bahsedilmektedir (3:16-

19). Öyküde lanetlenen tek varlık yılandır (3:14-15). Ancak buna rağmen bazı sahnelerin “Adem ve 

Havva‟nın lanetlenmesi” şeklinde de isimlendirildiğini görmekteyiz. Örneğin yukardaki sahneler  “Adem 

ve Havva‟nın Lanetlenmesi” şeklinde isimlendirilse de (Weitzmann, 1979, s. 34-35, fig. 9, 10; Brubaker, 

1984, s. 224, 311, fig. 123; Weitzmann ve Bernabo, 1999, s. 39, fig. 95-98), sahneler öyküdeki anlatıma 

bağlı kalarak tarafımızdan “cezalandırılması” olarak isimlendirilmiştir.  



157 
 

 

Şekil 107: Tanrı‟nın Adem‟e Seslenişi (detay), Fildişi Rosette Kutu, Arka Yüzey, 10-11. Yüzyıl, 

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum (Kalavrezou, 1997, s. 234, fig. 157). 

 

Octateuchlarda çiftin Çıplaklıklarını Bilmesi ve Tanrı‟nın onlara öfkelenerek onları 

cezalandırması hepsinde birbirine benzer ikonografik özelliklerde karşımıza 

çıkmaktadır. Genel olarak, çıplaklıklarını bilmelerinin anlatıldığı sahnede ikili yerde 

oturmakta, bu sırada Kutsal Ruh onlara işaret etmektedir (Şekil 108).  

 

 

Şekil 108: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını Bilmesi, Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 46r, 12. Yüzyıl, 

İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, 2013). 



158 
 

Sahne fildişi kutu ve panellerde de benzer özelliklerle karşımıza çıkmaktadır. Örneğin 

Berlin, Staatliche Museum‟da bulunan 10-11. yüzyıllara ait fildişi bir kutunun parçası 

olan panelde  Adem ve Havva ayrı ayrı bölmelerde ağacın üzerine oturarak utançlarının 

bir göstergesi olarak elleriyle yüzlerini kapatmaktadır (Şekil 109). Çiftin tamamen 

çıplak olduğu ve üzerlerinde incir yaprakları olmadığı farkedilmektedir. Bunun dışında 

Cleveland Museum of Art, Darmstadt Hessisches Landesmuseum ve Baltimore, Walters 

Art Gallery‟de sergilenen diğer fildişi kutularda aynı sahnenin tasvirleriyle 

karşılaşmaktayız. Son örnekte yalnızca Adem bulunsa da, diğer sahnelerdeki tasvirlere 

benzer şekilde yerde oturmakta ve çıplaktır
143

.  

 

 

Şekil 109: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını Bilmesi, Fildişi Panel , 10-11. Yüzyıl, Berlin, Staatliche 

Museum (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 2012). 

  

                                                 
143

 Görseller için bkz. Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, lev. XLVII (67); lev. L (69) ve lev. LII (82). 



159 
 

Octateuch el yazmalarındaTanrı tarafından cezalandırıldıkları sahnede Adem ve Havva 

ayakta durarak kendilerine gökyüzünden ışık saçan Kutsal Ruh‟a doğru bakmakta, bu 

sırada Tanrı tarafından lanetlenen yılan ise yerde sürünmektedir (Şekil 110). Adem ve 

Havva kendilerine yönelen Tanrı‟ya doğru bakarken bir taraftan da Adem‟in Havva‟yı, 

Havva‟nın yılanı işaret ettiği anlaşılmaktadır. İkilinin bu hareketinden, sahnenin aynı 

zamanda Adem ve Havva‟nın Suçlarını İnkar Etmesi‟ni konu aldığını düşünmekteyiz.  

 

 

Şekil 110: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi, Seraglio Octateuchu, G.İ.8, 

fol. 47r,  12. Yüzyıl, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Müzesi Arşivi, 2013). 

  



160 
 

Ahdamar Kilisesi‟ndeki sahnede solda Tanrı sağ elini kaldırarak yanyana duran ikiliye 

öfkelenmektedir (Şekil 44). Çift sol elleriyle bellerini örtecek büyükle geniş yapraklarla 

utançlarını gizlerken, sağ elleriyle suçlarını inkar etmektedir (Deer Nersessian, 1965, s. 

37). 

Decani Kilisesi‟nde Logos sahnenin solunda yerde sürünen ve başını havaya kaldırıp 

kendisine bakan yılana doğru ellerini kaldırarak onu lanetlerken, ortadaki ağacın 

sağında ise Tanrı tarafından cezalandırılmak üzere olan Adem ve Havva yer alır (Şekil 

111). Önde Adem öne doğru eğilmiş bir vaziyette ellerini kaldırarak konuşma hareketi 

yaparken, onun arkasında kısmen kendisini gizleyerek duran ve Adem gibi çıplak olan 

Havva sol elini kaldırmaktadır. 

 

 

Şekil 111: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi (detay), Decani Kilisesi 

Demetrios Parekklesionu, 1338-1347,  Metohija (Canak-Medic ve Todic, 2005, s. 345, fig. 266).  



161 
 

3.8. CENNET’TEN KOVULUġ 

Adem ve Havva‟nın günah işlemesi (Tekvin 3:6-7) çiftin Cennet‟ten kovulmasına 

neden olmuş ve çiftin kovulmasıyla birlikte (Tekvin 3:22-24) Tekvin‟in üçüncü bölümü 

son bulmuştur. Düşüş, özellikle Hıristiyanlığın erken dönemlerinde çok yaygın olarak 

gördüğümüz bir episodken, kısaca “kovuluş” olarak bahsedeceğimiz sahne nadir de olsa 

erken dönemlerde karşımıza çıkmaktadır
144

. Katakomplarda İlk Günah sıklıkla 

resmedilmişken, Via Latina Kovuluş sahnesine yer veren tek örnektir. Leopar desenli 

deriden kaftanlar içerisinde görülen çift Cennet‟in kapısı olduğu anlaşılan bir kapıdan, 

kendilerinden hacim olarak büyük olan Logos tarafından uzaklaştırılırken tasvir 

edilmiştir (Şekil 112)
145

. 

 

 

Şekil 112: Cennet‟ten Kovuluş, Via Latina Katakompu, Cubiculum B, 4. Yüzyıl, Roma (Ferrua, 1991, fig. 

44-45). 

                                                 
144

 Römisch-Germanisches Zentralmuseum‟da bulunan 4. yüzyıla tarihli terra cotta bir kap üzerinde 

bulunan kovuluş sahnesi bunlara bir örnektir. Çıplaklıklarını gizleyen Adem ve Havva kanatsız ve frontal 

bir duruşla tasvir edilmiş bir meleğin iki yanında durmaktadır (Princeton Üniversitesi Veritabanı, Mayıs 

2012. 
145

 Daha önce de değinildiği gibi, Düşüş ve Kovuluş sahnesinden başka bir de çiftin günahları için yas 

tuttuğu sahnenin yanında Habil ile Kabil‟in adaklarını sunduğu sahnelerin bulunuşu, katakompta öyküsel 

anlatıma başvurulduğunu göstermektedir. 



162 
 

Cotton Genesis‟te günümüze ulaşamayan sahnelerden biri olan Kovuluş‟un
146

 San 

Marco‟da bazı değişikliklerle tasvir edildiği düşünülmektedir. Weitzmann ve Kessler 

tarafından el yazması üzerinde yapılan rekonstrüksüyon çalışmalarında San Marco 

mozaik sanatçısının apokrif kaynak Vita Adae et Evae‟dan etkilendiği sonucuna 

varılmıştır (Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 57). Kubbenin en alttaki bölmesinin son 

kısmını oluşturan çiftin Kovuluş ve Yeryüzündeki Uğraşları‟nın birada anlatıldığı 

kompozisyon, içerisindeki bazı farklı ikonografik unsurlarla dikkat çekmektedir (Şekil 

113). Sahnenin ilk bölümünde Logos, Adem‟in omuzlarından tutarak ondan daha önde 

olan Havva‟yla beraber ikiliyi Cennet kapısı olarak resmedilmiş mimari öğeden dışarı 

doğru çıkarmakta, sahnede böylece soldan sağa doğru bir hareketlilik gözlenmektedir. 

Her iki figür de profilden tasvir edilmiştir. Sol elleriyle konuşma hareketi yaparken, sağ 

ellerinde yeni yaşamlarında kullanacakları aletleri tutmaktadırlar.  

 

 

Şekil 113: Cennet‟ten Kovuluş (detay), San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl,Venedik (Jolly, 

1997, lev. 2).  

                                                 
146

 Cotton Genesis ailesinde Kovuluş sahnesinin  iki episodtan oluştuğu düşünülmektedir (Kessler, 1971, 

s. 150). 



163 
 

Havva, Ortaçağ dünyasının kendisiyle özdeşleştirdiği “dünyevi alem”i tanıtır gibi istekli 

bir şekilde önünde ilerlemekte olduğu Adem‟e doğru dönüp bakmaktadır (Jolly, 1997, s. 

57). Sahnenin tasvir edildiği pek çok örnekte çift Tanrı yerine melek tarafından 

kovulurken, burada ikiliye Yaratıcı eşlik etmektedir. Tanrı‟nın arkasında duran hayat 

ağacının üzerinde haç işareti, iki anka kuşu ve yanan kılıç bulunmaktadır. Haç işaretiyle 

Yeni Adem İsa‟nın Haça Gerilmesi olayına gönderme yapılmıştır. Cotton Genesis‟in 

rekonstrüksüyonunda Kovuluş sahnesi ile Yeryüzündeki Uğraşlar‟ın anlatıldığı sahne 

arasında “hayat ağacının yolunu korumak için” (Tekvin 3:24) yanan kılıçla birlikte 

Kherub figürü yer almaktadır (Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 57).  

Hildesheim‟deki bronz kapıda çift Cennet‟ten başmelek Mikhail
147

 tarafından 

kovulmaktadır. Adem, Havva‟nın hemen ilerisinde Cennet‟ten hızla uzaklaşmaktadır. 

Vücut hatları belirgin olan Havva‟nın
148

 arkasına dönüp öfkeli meleğe bakması 

aralarındaki ayrışmaya işaret eden noktalardan biridir
149

.  

Sahne Karolenj el yazmalarından Vivian ve San Paolo‟da birbirine çok benzer şekilde 

tasvir edilmiştir. İkili Cennet‟ten dışarı doğru ilerlerken özellikle sol elini yanağına 

dayamış Havva‟nın çok üzgün olduğu anlaşılmaktadır. Vivian İncili‟nde exomise benzer 

kısa tunik içerisinde resmedilen çift bir melek tarafından, San Paolo‟da ise yalnızca 

incir yapraklarıyla örtünmüş olan çift elindeki kılıcı ile kanatları olmayan agresif bir 

erkek figür tarafından kovulmaktadır. Bamberg ve Grandval İncilleri‟nde kısa tunik 

giymiş olan ikili, Bamberg‟de elinde kılıcı olan, Grandval‟da ise kılıçsız kanatlı bir 

melek tarafından kovulurken, geride bıraktıkları yaşamları için üzülmüş gibi arkalarına 

bakarak yürümektedir. İki el yazmasında dikkatimizi çeken en önemli unsur ise 

Adem‟in önünde ilerleyen Havva‟nın tıpkı San Marco örneğinde olduğu gibi yeni 

yaşamlarına işaret edercesine sol eli havada bir şekilde tasvir edilmesidir. Bu da 

eserlerin aynı kaynaktan gelmiş olabileceği ihtimalini kuvvetlendirmektedir
150

.   

 

                                                 
147

 Cennet‟ten Kovuluş sahnelerinde Tekvin‟de (3:24) geçen anlatımdan farklı olarak Tanrı yerine 

başmelek Mikhail‟i görmek oldukça yaygındır. Bu detay bize sanatçının apokrif bir kaynak olan Adem ve 

Havva‟nın hayatını anlatan kitaplara başvurduğunu gösterir. 
148

 Burada dikkatimizi çeken başka bir ayrıntı da Havva‟nın göğüslerine verilmeye çalışılmış olan yılan 

görüntüsüdür. Böylece olayın cinsellik boyutu ile günaha teşvik eden varlık özdeşleştirilmiş olabilir. 
149

 Görsel için bkz. Cohen ve Derbes, 2001, s. 28, fig. 11. 
150

 Görseller için bkz. Kessler, 1971, fig. 1-4. 



164 
 

Vienna Genesis‟te Kovuluş sahnesi çiftin cezalandırılmasının anlatıldığı episodun 

ardından gelmektedir. Tanrı tarafından cezalandırılan ikili Cennet‟in dışına çıkmak 

üzere kapıya doğru ilerlemektedir (Şekil 114). Kapının önünde ise ateş saçan 

tekerleklerin yanında iki kanatlı bir melek beklemektedir
151

. İkiliye kapıdan çıktıktan 

sonra görünüşünden kadın olduğu anlaşılan bir figür eşlik etmektedir. Figürle ilgili 

çeşitli tartışmalar olsa da, genel görüş Bilgeliğin kişileştirmesi olan Sophia olduğu 

yönündedir. 

  

                                                 
151

 Melek muhtemelen çiftin Cennet‟ten kovuluşunun anlatıldığı 3:24‟de geçen Kherub meleklerine bir 

göndermedir. Ezekiel kitabında Kherubların ayrıntılı bir şekilde anlatıldığı göz önünde 

bulundurulduğunda Vienna Genesis kovuluş episodundaki melek burada geçen Kherub tasvirine 

uymamaktadır. Ancak, Ezekiel kitabında geçen “ateşten tekerlek” (Ezekiel 1:15-21) ifadesinin episodtaki 

ilginç ikonografik ayrıntının kaynağı olduğunu düşünmekteyiz. Kherublar ve kaynağı ile ilgili ayrıntılı 

bilgi için bkz. Doğan, S., Ünser, Ş. (2011). Bizans Sanatında Seraph ve Kherub İmgeleri. Erel, B. İşler,   

N. Peker, G. Sağır (Ed.). Anadolu Kültüründe Süreklilik ve Değişim, Dr. Mine Kadiroğluna Armağan (s. 

199-218). Ankara.  

. 



165 
 

 

Şekil 114: Cennet‟ten Kovuluş, Vienna Genesis, Theol. gr. 31,  fol. 1v, 6. Yüzyıl, Viyana, Österreichische 

Nationalbibliothek (© Österreichische Nationalbibliothek 2013).  

 

 



166 
 

Octateuch el yazmalarında, Smyrna örneğinde olduğu gibi kovuluş sahnesi iki episod 

halinde resmedilmiştir (Şekil 115). Sahnenin sol üst köşesinde Kutsal Ruh, Kherub‟un 

beklediği Cennet kapısına doğru ilerlemekte olan ve deriden kaftanlar içerisindeki 

Adem ve Havva‟ya işaret ederken, sağ tarafta iki kanatlı bir melek iki eliyle Adem‟in 

kollarından tutarak ikiliyi uzaklaştırmaktadır.  En sağda ise üzerlerinde Kutsal Ruh‟un 

sembolü görünen çiftimiz bir yükselti üzerinde oturmaktadır.  Adem üzerlerinde duran 

Kutsal Ruh‟a doğru bakarak konuşma jesti yaparken önlerinde ayakta duran küçük 

Kabil sol koluyla babasına bir şeyler anlatmaktadır. Havva ise bu sırada sağ elini 

yüzüne dayamış bir vaziyette yas tutmaktadır. 

 

 

Şekil 115: Cennet‟ten Kovuluş, Smyrna Octateuchu, Evangelical School, cod. A.I, fol. 16r, 12. Yüzyıl 

(Hesseling, 1909, lev. 8/23). 

 

Paris gr. 510 no.lu el yazmasında bulunan minyatürün ikinci bölmesinde ilginç bir 

kovuluş sahnesi yer alır (Şekil 116). Hayat ağacının yolunu beklemek üzere Cennet 

kapısında bekleyen altı kanatlı çok gözlü kanatlardan oluşan tetramorf formundaki 

Kherub alevi temsil eden kırmızı bir fonda görünmektedir. Hurma ağacı şeklinde tasvir 

edilmiş olan hayat ağacı Cennet‟in içinde yer almaktadır. Ağacın tek başına Cennet‟te, 

kapının arkasında görüldüğü bir başka örnek San Marco‟da karşımıza çıkmıştı (Şekil 



167 
 

113). Kherub‟un sağında bulunan başmelek Mikhail, elinde tuttuğu çapayı Adem‟e 

uzatırken
152

, son sahne çiftin dışarıda tuttukları yası anlatır. Adem ellerini yüzüne 

dayamış bir şekilde bir kaya parçası üzerinde yas tutarken hala incir yapraklarıyla 

durduğu dikkat çekmekte, onun hemen arkasında Havva görünmektedir.  

 

 

Şekil 116: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Paris gr. 510, fol. 52v, 9. Yüzyıl, Paris, Bibliothèque Nationale (© 

Bibliothèque Nationale de France, 2013). 

 

Yaratılış öyküsünde çiftin Cennet‟in dışında tuttukları yasla ilgili herhangi bir ifade yer 

almazken, konu ikilinin hayatını anlatan apokrif kitaplarda anlatılmaktadır
153

. Via 

Latina Katakompu, Kokkinobaphos el yazmaları (Vatikan gr. 1162, fol. 35v ile Paris gr. 

1208 fol. 49v) ve Smyrna Octateuchu‟nda gördüğümüz sahnelerde de aynı ikonografik 

unsurların bulunuşu, 4. yüzyıldan itibaren görülmeye başlayan sahnenin Bizans‟ta her 

                                                 
152

 Başmelek Mikhail‟in sahnede yer alması Apokrif kaynaklı olup sahneyle diğer bazı örneklerde de 

karşılaşsak da, buradaki tasvir başmeleğin elinde çapayı tutması ve Adem‟e uzatması açısından diğer 

Yaratılış sikluslarından ayrılıp Bizans sanatında tektir. Bu noktada, eseri kopyalandığı yüzyıl içerisinde 

değerlendiren Brubaker anlatımın bilinçli bir tercih olduğunu, Photius‟un İlk Günah ve onun sonuçlarına 

ilişkin düşüncelerini yansıtmak amacıyla konulduğunu ifade eder (Brubaker, 1985, s. 11). 
153

 Örneğin Vita Adae et Evae, 1:1‟de: “Cennet’ten kovulduktan sonra kendilerine bir çardak yaptılar ve 

yedi gün boyunca derin bir şekilde yas tuttular ve ağladılar” ifadesi yer alır (Charles, 1913, s. 134). 



168 
 

zaman yer aldığını göstermektedir. Kutsal metne uyumlu olarak Cennet‟in dışında 

genelde deriden kaftan içerisinde görülen çiftin incir yapraklarıyla tasvir edilişi yalnızca 

burada değil, bazı fildişi kutular (Şekil 117), Kokkinobaphos el yazmalarında ve 

Ioannes Klimakos‟un The Heavenly Ladder‟inin kopyasında da (Şekil 118) rastlanan bir 

ayrıntıdır (Brubaker, 1999, s. 313, 316)
154

.  

 

 

Şekil 117: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Rosette Fildişi Kutu, Arka Yüzey, Cleveland Museum of Art, 10-

11. Yüzyıl, Cleveland, Ohi (© Cleveland Museum of Art, 2013, Gift of W. G. Mather, F. F. Prentiss, John 

L. Severance, J. H. Wade 1924.747).  

 

 

                                                 
154

 Cleveland Museum of Art‟da bulunan 10-11. yüzyıllara tarihli fildişi kutulardan birinde bulunan 

Kovuluş sahnesinde kanatlı bir melek tarafından kovulan Adem ve Havva kutsal metinde geçtiği gibi 

Düşüş sonrası kıyafetleriyle değil, çıplak bir şekilde tasvir edilmiştir (Şekil 115).  

 



169 
 

Vatikan gr. 394 no.lu el yazmasında fol. 78r‟de yer alan tasvirde (Şekil 118), parlak 

kırmızı renkli kapıda bekleyen Kherub‟un sağında gerçekleşen Kovuluş sahnesi 

(Martin, 1954, s. 68) diğer liturjik eserlerin kopyalarında da gördüğümüz gibi farklı bir 

yorumla karşımıza çıkmaktadır. Sahnenin öykünün resimlendirilmiş anlatımının yer 

aldığı Octateuchlara bazı açılardan benzemesinin yanı sıra, bazı ikonografik 

ayrıntılarından dolayı onlardan ayrıldığı gözlemlenmektedir (Martin, 1954, s. 69)
155

. 

Örneğin ikili, diğer Octateuchlarda tasvir edilenden farklı olarak deriden kaftan yerine 

incir yapraklarıyla örtünmektedir
156

.  

 

 

Şekil 118: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Ioannes Klimakos, The Heavenly Ladder, Vatikan gr. 394, fol. 

78r, 11. Yüzyıl Sonları,  Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana (Martin, 1954, s. XXXIII, fig. 106). 

 

                                                 
155

 Ancak Vatikan gr. 394 no.lu el yazmasındaki (fol. 78r) minyatürün, diğer Octateuchlardan ayrı 

değerlendirilen Laurenziana Plut. 5.38‟le bazı ortak noktaları olduğu düşünülmektedir (Martin, 1954, s. 

69). 
156

 İki el yazması arasındaki diğer benzerlikler, diğer Octateuchlarda olduğu gibi Havva‟nın günaha teşvik 

edildiği sahnede deve üzerinde görülen yılan yerine ağaca dolanmış yılan figürü ve her iki el yazmasında 

da, ilk günah hadisesi gerçekleşirken, diğerlerinden farklı olarak çiftin meyveyi henüz yemiyor oluşudur 

(Martin, 1954, s. 69). 



170 
 

Kherub sahnenin sonlandığı yerde bulunurken, çiftin kovuluşu onun sağında 

resmedilerek böylece çerçevenin dışına taşmıştır. Düşüş öncesi bitkiler ve ağaçlar 

içerisinde gördüğümüz ikilinin günahı işledikten sonra boş zeminde tasvir edilişi, 

onların günah sonrası durumunu vurgulamak için sanatçı tarafından getirilmiş bir 

yorumdur
157

. 

Kokkinobaphoslu Yakobus‟un homilyelerinin olduğu Vatikan gr. 1162 ve Paris gr. 1208 

el yazmalarında sahne her iki baskıda da minyatürün sağ alt köşesinde bulunup, incir 

yapraklarıyla örtünmüş çifti kanatlı bir melek Cennet‟in dışına doğru götürmektedir. 

Diğer birçok örneğin tersine, önde Adem ve onun arkasında meleğin omzuna 

dokunduğu Havva yer alır (Şekil 119). 

 

 

Şekil 119: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Paris, gr. 1208, fol. 47r, 12. Yüzyıl,  Paris, Bibliothèque Nationale 

(©Bibliothèque Nationale de France, 2013). 

 

                                                 
157

 Benzer bir yorum Nazianslı Gregorios‟a ait homilyelerden oluşan14. yüzyıla ait Paris gr. 543 no.lu el 

yazmasında yer alan bir resimde görünmektedir. Minyatürde çiftin Cennet‟ten kovuluşu yer almayıp, 

dışarda tuttukları yas minyatürün çerçevesinin dışında boş bir zeminde tasvir edilmiştir. Görsel için bkz. 

Şekil 27. 



171 
 

Ahdamar Kilisesi kubbe kasnağında bulunan kovuluş sahnesinde kanatlı bir melek yüzü 

karşıya dönük bir şekilde sağ eliyle Adem‟in omzuna dokunarak çifti Cennet‟ten 

kovmaktadır (Şekil 120). İkili çıplaklıklarını sağ elleriyle incir yapraklarıyla 

örtmekteyken, sol ellerini kaldırarak yeni yaşamlarına işaret eder gibi görünmektedirler.  

 

  

Şekil 120: Cennet‟ten Kovuluş, Ahdamar Kutsal Haç Kilisesi, Kubbe Kasnağı, 10. Yüzyıl, Ahdamar 

(Jones, 2007, s. 72, fig. 4.15). 

 

Ayasofya Kilisesi cephe kabartmasında Cennet kapısında bekleyen melek tasvirinin 

ardından üç blok halinde karşımıza çıkan Kovuluş sahnesinde, ilk olarak çifti dışarı 

çıkaran melek figürü yer alır (Şekil 121-122). Sahnede en dikkat çeken ayrıntı, önceki 

sahnelerde giyinik olan çiftin Cennet‟ten kovulduktan sonra çıplak olarak tasvir 

edilmesidir. Sağ elini ikiliye doğru uzatan melek oldukça hareketli görünmekteyken, 

dışarı atılmış olan Adem ile Havva oldukça sakin ve üzgündür. Başları öne eğik ve 

elleri üzüntülerinin bir belirtisi olarak yüzlerine dayalı birbirlerine dönük bir şekilde 

durmaktadırlar. Havva‟dan uzun olan Adem meleğin yanında ve Havva onun karşısında 



172 
 

diğer pekçok örnekte gördüğümüz gibi bacakları kıvrık bir biçimde ayakta 

dikilmektedir. Bir sonraki sahnede ise çift karşılıklı oturmuş yas tutmaktadır. 

 

 

Şekil 121: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsü, Trabzon-Ayasofya Kilisesi, 1238-1263, Güney Cephe 

Kabartma, Sol Kanat, Trabzon (Koch Arşivi, 2011). 

 

 

Şekil 122: Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün Çizimi, Trabzon-Ayasofya Kilisesi, 1238-1263, 

Güney Cephe Kabartma, Sol Kanat, Trabzon (Eastmond, 1999, fig. 5). 

  



173 
 

Decani Kilisesi‟nde altı kanatlı olarak tasvir edilmiş Kherub Cennet kapısında bekçilik 

yaparken, Adem ve Havva kapıdan dışarı çıkmakta, bu sırada onları dışarı atan herhangi 

bir melek ya da Logos figürü yer almamaktadır (Şekil 123). Birbirinden tam olarak 

ayırtedemediğimiz ikili dışarı çıkarken, içlerinden biri dönerek arkasında bıraktığı 

yaşam için üzülürken, diğeri önde ellerini yüzüne dayayarak üzüntü içerisinde 

ilerlemektedir. Vatikan gr. 394, fol. 78r‟deki tasvire benzer biçimde Cennet mekânını 

sahnenin sağında sınırlayan Kherub‟un beklediği kapıdan dışarı çıkan çifti, aydınlık ve 

yeşillikler içindeki Cennet‟ten farklı olarak kurak ve karanlık bir mekân beklemektedir. 

 

 

Şekil 123: Cennet‟ten Kovuluş (detay), Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, 1338-1347,  Metohija 

(Canak-Medic ve Todic, 2005, s. 345, fig. 266). 

 

 



174 
 

3.9. YERYÜZÜNDE YAġAM-UĞRAġLAR 

Yaratılış öyküsünde ikilinin işledikleri günahtan sonra yılanın lanetlenişinin (Tekvin 

3:14-15) anlatıldığı bölümden sonra çiftin Tanrı tarafından cezalandırması (Tekvin 

3:16-19) anlatılmış olup, sanat eserlerinde görülen “Yeryüzünde Yaşam-Uğraşlar”   

sahnesi metinde geçtiği gibi (Tekvin 3:16-19) çiftin yapmakla yükümlü oldukları işleri 

konu almıştır. Kovuluş sahnesinden sonra gelen sahnede, pek çok örnekte birbirine 

benzer şekilde ikilinin yeryüzündeki yaptıkları işlerin tasvirine yer verilmiştir. Bunun 

yanında, daha önce de değindiğimiz gibi Yaratılış öyküsünde geçmeyen ama bazı 

örneklerde karşılaştığımız
158

, çiftin dışarıdaki yaslarını konu alan apokrif kaynaklı bir 

sahne de bulunmaktadır. 

Cotton Genesis ailesine mensup pek çok eserde görüldüğü gibi
159

 Adem elinde çapala 

toprağı sürerken, Havva‟ya ilişkin tasvirler daha çeşitlidir. Kessler, Karolenj el 

yazmalarının dördünde de kucağında bebeğini emzirirken gördüğümüz Havva‟nın bu 

şekilde tasvirinin çok rastlanmayan bir durum olduğunu ve Cotton Genesis ailesine 

mensup eserlerin çoğunda yer almadığını ifade etmektedir (Kessler, 1971, s. 150). 

Ancak Havva‟yı kucağında bebeğiyle ilgilenirken ya da emzirirken gördüğümüz birkaç 

örneğimizin daha olması, tasvirin çok da nadir olmadığını göstermektedir
160

. Ayrıca 

bahsettiğimiz el yazmalarından yalnızca Bamberg İncili‟nde taht üzerinde gördüğümüz 

Havva, aynı grupta yer alan diğer üç el yazmasında taht üzerinde olmasa da bir yükselti 

üzerinde tahtta oturur gibi heybetli ve güçlü görünmektedir (Şekil 124-127)
161

.  

                                                 
158

 Via Latina katakompu‟nda kovuluş sahnesinin karşısında Cubiculum B‟de yer alan sahnede leopar 

desenli deriden kaftan içerisinde tasvir edilmiş olan ikili bir kaya parçası üzerinde oturmaktadır. Hemen 

sağ yanlarında ise oğulları Habil ve Kabil adaklarını sunmaktadır. Görsel için bkz. Ferrua, 1991, fig. 50.  

Ayrıca yas sahnesinin görüldüğü Smyrna Octateuchu‟nda fol. 16r‟de ve Paris gr. 510 no.lu el yazması fol. 

52v‟deki sahne için bkz. Şekil 26, 114. 
159

 Salerno fildişi levha, Hortus Deliciarum ve Tours‟da üretilmiş olan Karolenj İncilleri‟nin dördünde de 

Adem birbirine benzer şekilde, toprağı sürerken tasvir edilmiştir (Kessler, 1971, s. 150, fig. 1-4). Ayrıca 

Hildesheim bronz kapıda da Adem‟in aynı şekilde tasvir edildiğini görmekteyiz. Görsel için bkz. Tronzo, 

1983, s. 359, fig. 4.  
160

 Hildesheim bronz kapıda çiftin Yeryüzündeki Uğraşları‟nın anlatıldığı sahnenin sağında tahta benzer 

gösterişli bir yükselti üzerinde kucağında bebeğini emziren Havva Adem‟den daha yüksekte 

görünmekteyken, Adem elinde kazma ile toprağı sürmektedir. Son iki sahne ise sırasıyla Hain ile Kabil‟in 

Tanrı‟ya sundukları adak ve Kabil‟in Habil‟i öldürmesine yer verir (Tronzo, 1983, s. 359, fig. 4). 
161

 Ayrıca Habil ve Kabil‟in öyküsünü anlatan minyatürün bulunduğu Ashburnharm Pentateuch‟ da 

(Paris, Bibliothéque Nationale, Cod. Nouv. Acq. lat. 2334, fol. 6r) Havva ilkel bir taht imgesi 

uyandırabilecek bir mekânda (bir gölgelik içerisinde) çocuğunu emzirirken karşımıza çıkmaktadır 

(Kessler, 1971, s. 151). 



175 
 

 

Şekil 124: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Grandval İncili,  Add. 10546, fol. 5v, 9. Yüzyıl, Londra,  

British Museum  ( Kessler, 1971, s. 144, fig. 2). 

 

 

 

Şekil 125: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Vivian İncili,. lat. 1, fol. 10v, 9. Yüzyıl, Paris, Bibliothéque  

Nationale ( Kessler, 1971, s. 144, fig. 3). 

  



176 
 

 

 

Şekil 126: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), San Paolo İncili, fol. 7v, 9. Yüzyıl,  Roma, San Paolo Fuori le 

Mura  (Kessler, 1971, s. 144, fig. 4). 

 

 

 

Şekil 127: Yeryüzündeki Uğraşlar (detay), Bamberg İncili, fol. 7v, 9. Yüzyıl, Bamberg, Staatliche 

Bibliothek 1 (AI.5) (Kessler, 1971, s. 144, fig. 1). 

  



177 
 

Gruptaki en bilinen örnek olan San Marco‟daki tasvire baktığımızda, sahnenin diğer 

örneklerle örtüştüğü fark edilmekle beraber, sahnede bulunan bazı ikonografik 

ayrıntıların olduğu anlaşılmaktadır (Şekil 128 a-b)
162

.  

 

 

128 - a 

 

128 - b 

 

Şekil 128 a-b: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları (detay), San Marco Kiliesi, Atrium Mozaiği, 

13. Yüzyıl, Venedik (Jolly, 1997, lev. 2). 

 

Güzel giyimli ve görkemli bir şekilde taht üzerinde oturan ve vücudunun bazı hatları 

belirgin bir şekilde resmedilmiş olan Havva‟nın elinde tuttuğu öreke ile bir kraliçe 

asasını andırmaktadır. Tahtın üzerinde Adem‟in elindeki kazmayla toprağı işlemesini 

seyreden Havva, Adem‟in durumundan çok farklı bir tablo çizer. Tekvin‟de geçtiği gibi 

(Tekvin 3:17-19) Tanrı‟nın cezalandırmasının ardından Cennet‟ten kovularak dışarıda 

zahmetle kendi yiyeceğini temin edecek olan Adem metinle uyumlu tasvir edilmişken, 

ondan daha önce zahmet ve acı içinde çocuk doğurmakla cezalandırılan (Tekvin 3:16) 

                                                 
162

 Sahnenin kaynağı olan Cotton Genesis el yazmasını inceleyen Weitzmann orjinalinde Havva‟nın taht 

üzerinde tasvirinin pek olası olmadığını ancak elinde öreke ve makaranın olduğunu belirtir (Weitzmann, 

1984, 116). Kessler‟e göre ise Havva‟nın bu şekilde tasviri Mariolojiyle ilgili olup, sahnede yer alan taht, 

öreke ve makara gibi ikonografik detaylar Mariolojik sembollerdir ve resim programına sonradan eklenen 

değişikliklerdendir (Kessler, 1971, s. 150). 



178 
 

Havva bu görüntüsüyle sıra dışı bir tablo çizmektedir. Karolenj örneklerde olduğundan 

farklı olarak kucağında çocuk tutmayan Havva‟nın yeryüzünde yaptığı uğraşlara ve 

kadın olarak yapmakla yükümlü olduğu işlere gönderme yapan tek unsur elinde tuttuğu 

el işi malzemesidir. İplik eğirme ve dokuma geleneksel olarak kadına ait alanlar olarak 

tanımlanarak kadın tasvirlerinde bu imgelere yer verilmiştir. Antik dönemlerden itibaren 

kadın kraliçe ya da köle olsun yün eğirme ya da tezgâhları başında kıyafet üretme işiyle 

betimlenmiş ve yaptıkları bu işler normal yaşam düzenini sembolize etmiştir (Pantelia, 

1993, s. 493). Ancak tasvirde Havva‟nın elinde görülen el işi malzemesi yalnızca onun 

kadın kimliğini vurgulamak için kullanılmış bir ikonografik ayrıntı olabilir. Tanrı‟nın 

ona verdiği ceza “zahmetli bir gebelik yaşayacağı ve arzusunun kocasına olacağı” 

(Tekvin 3:16) şeklindeydi. Yani, Havva‟nın elindeki malzemenin ona verilen cezayla 

doğrudan ilişkili olmadığı, onun kadın kimliğine gönderme yaptığı görülmektedir.  

Jolly ise sahneyi farklı şekilde yorumlayarak Havva‟nın Adem‟den farklı olarak hiçbir 

iş yapmadan durmasının onun etkisiz bir karakter olduğunun bir işareti olduğunu 

belirtir. Saçı açık bir şekilde taht üzerinde oturan Havva‟nın, kadınların ev hanımlarına 

has özelliklerden ziyade, gösterişli tarafını temsil ettiğini düşünür (Jolly, 1997, s. 60). 

Havva‟nın taht üzerinde duruşu için getirilen genel açıklama onun Meryem‟in antitipi 

olarak işlev gördüğü şeklindedir. Batı‟da 12. ve 13. yüzyıllarda çok yaygın olan bu 

tipolojik formülasyonla ilgili (Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 37-38) çalışmamızın 

değerlendirme kısmında daha ayrıntılı bir şekilde duracağız. 

Fildişi kutularda konu sıklıkla tasvir edilmiştir. Tasvirlerde, genellikle çift giyinik bir 

şekilde karşılıklı olarak oturarak birtakım işlerle uğraşmaktadırlar. Örneğin 10-11. 

yüzyıllara ait Metropolitan Müzesi‟nde bulunan fildişi kutuya ait iki farklı panelde çiftin 

yeryüzündeki uğraşları tasvir edilmiştir (Şekil 129 a-b). Panellerden birinde Adem 

üzüm hasat ederken Havva elinde buğday demeti taşıyarak ona yardım etmektedir. 

Diğer panelde de benzer şekilde Adem sağ elinde çekiçle demir döverken karşısında 

dizini yere dayamış Havva demiri döğerek ona yardım etmektedir. İkilinin aynı 

uğraşlarla meşgul olduğu benzer sahneler diğer fildişi kutularda da tasvir edilmiştir
163

. 

                                                 
163

 Bu sahnelere 10-11. yüzyıllara tarihli Hessisches Landesmuseum, Cleveland Art Museum ve Milan, 

Civiche Raccolte d‟Arte Applicate Museum‟da bulunan fildişi panel ve kutular örnek verilebilir. 

Görseller için bkz. Goldschmidt ve Weitzmann, 1930, lev. L (69), lev. XLVII (67) ve lev. LI (74). Ayrıca 

aşağıda örnek verdiğimiz bir başka fildişi kutuda da aynı durum sözkonusudur (Şekil 126).  



179 
 

Ancak Metropolitan Müzesi‟ndeki örnekte olduğu gibi, Havva‟ın Adem‟e yardım 

ederken tasvir edilmesi çok fazla rastlanılan bir durum değildir.  

 

 

129 - a 

 

129 - b 

 

Şekil 129 a-b: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları, Fildişi Panel, 10-11. Yüzyıl, New York, 

Metropolitan Museum, (Kalavrezou, 1997, s. 235, fig. 158 b, c). 

 

Fildişi kutulardan bir başka örnekte (Şekil 130) ikili yine demirci ocağında, Adem 

demir döverken ve Havva ise demirin ateşini harlandırmak için körüklere hava basarken 

karşımıza çıkmaktadır. Çiftimiz bir önceki örnekte olduğu gibi yanyana olmasa da, 

yapılan işler birbiriyle bağlantılı olduğundan, aynı işi yapıyor olduklarını ve 

birbirleriyle yardımlaşıyor olduklarını anlamaktayız.  

 



180 
 

 

Şekil 130: Adem ve Havva‟nın Yeryüzündeki Uğraşları, Rosette Fildişi Kutu (Sağ Uç), St. Petersburg, 

Hermitage Museum (Maguire, 1997, fig. 30).  

Sahne Octateuch el yazmaları grubunun tümünde yine birbirine benzer şekilde tasvir 

edilmiştir (Şekil 131). Genel itibariyle çiftin Yeryüzündeki Uğraşları‟na gönderme 

yaptığı düşünülen sahnenin tanımlanmasıyla ilgili birtakım problemler mevcuttur. 

Sahnede ilk olarak dikkat çeken toprağı süren öküzler, Adem‟in yeryüzünde yapmakla 

yükümlü olduğu işleri anlatmaktadır. Ancak Weitzmann ve Bernabo, sahnenin esasında 

üç aşamadan oluştuğunu belirtmektedir. Bunlar sırasıyla, Yılan‟ın Lanetlenmesi, Adem 

ve Havva‟nın Lanetlenmesi
164

 ve Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Giydirmesi‟dir. 

Sahnelere eşlik eden metinde (Tekvin 3:21) Tanrı‟nın çifte yaptığı deriden kaftanları 

giydirdiği bölüm anlatılmaktadır. Bu bilgi göz önünde bulundurulduğunda sahnede 

Yeryüzündeki Uğraşlar yerine, Tanrı‟nın Adem ve Havva‟yı Giydirmesi‟nin anlatıldığı 

görülmektedir. Ancak Weitzmann ve Bernabo, minyatürün tamamının aslında çiftin 

cezasının içeriği ile ilgili (Tekvin 3: 16-19) olduğunu, yani yeryüzünde yapmakla 

yükümlü oldukları görevleri anlattığını belirtmektedir. Araştırmacılar, minyatürdeki 

öküz, pulluk demiri ve boyunduruğun Adem‟in ilerde baş etmek zorunda olduğu 

zorlukları temsil ettiğini eklemektedir  (Weitzmann ve Bernabo, 1999, s. 39).  

 

                                                 
164

 Daha önce de değinildiği gibi, Tekvin‟de Adem ve Havva‟nın Lanetlenmesi‟ne dair bir ifade 

geçmemekte, yalnızca Yılan‟ın Lanetlenmesi yer almaktadır (Tekvin 3:14).  Ancak Weitzmann ve 

Bernabo sahneyi bu şekilde isimlendirmektedir (Weitzmann ve Bernabo, 1999, s. 39). 



181 
 

 

Şekil 131: Adem ve Havva‟nın Yapmakla Yükümlü Oldukları İşler, Smyrna Octateuchu, fol. 15v, 12. 

Yüzyıl, Evangelical School, A.1 (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 97). 

Birçok anlatımın içiçe geçtiği bu kompozisyonun, genel anlamda Adem ve Havva‟nın 

cezalandırmaları sonucu ileride yapmak zorunda oldukları uğraşları anlattığını 

düşünmekteyiz. Ancak Adem ve Havva bu sırada Cennet‟in dışında değil, içinde 

olduğundan, sahne diğer örneklerde olduğu gibi “Yeryüzünde Uğraşlar” değil, “Adem 

ve Havva‟nın Yapmakla Yükümlü Oldukları İşler” şeklinde isimlendirilmiştir.  

Sahnenin solunda karşımıza çıkan yılan, lanetlendiğinin göstergesi olarak yerde 

sürünmektedir (Şekil 131). Sahnenin sağ tarafında deriden kaftanlarıyla elleri başlarına 

yaslı, üzgün bir şekilde yerde oturan ikilinin karşısında öküzler toğrağı sürmektedir. 

Fildişi örneklerde olduğu gibi çiftin birlikte hareket ettiği, birbirlerine destek olduğu ve 

birbirinden farklı işler yapmadıkları farkedilmektedir. Ayrıca sahnede Havva‟nın 

cezalandırılmasına dair (Tekvin 3:16) bir detayın olmadığı dikkatimizi çekmektedir. 

Yukarıda incelediğimizi örneklerden, Adem ve Havva‟nın Yaratılış siklusunun 

genellikle Adem‟in yaratılışı ile başlayıp, çiftin yeryüzündeki uğraşlarının anlatıldığı 

sahne ile sonlandığı anlaşılmaktadır. Ayrıca Kabil ile Habil‟in Tanrı‟ya adak sunuşunu 

ve Kabil‟in Habil‟i öldürme sahnesini de içeren birçok eser bulunmaktadır
165

. Birçok 

                                                 
165

 Tezimiz Tekvin bap 3:24‟den sonrasında anlatılan öyküyü kapsamamaktadır. Adem ve Havva‟nın 

öyküsünün tasvir edildiği sahnelerde Habil ve Kabil‟in tasvirleri de bulunduğundan, yalnızca onların 

varlığına değinilmiştir.  



182 
 

eserde ise öykü evrenin yaratılışına da yer vermekte
166

, Adem ve Havva‟nın öyküsü bu 

geniş siklusun bir parçasını oluşturmaktadır. 

 

  

                                                 
166

 Palermo-Cappella Palatina (Eastmond, 1999, s. 224), Cotton Genesis ve onu model alan Venedik-San 

Marco (Demus, 1984, 117-118, fig. 134-143), Octateuch El Yazmaları (Hesseling, 1909, fig. 1-24) ve 

Decani Kilisesi‟nde (Markovic ve Markovic, 1995, s. 351) olduğu gibi. 



183 
 

4. BÖLÜM 

DEĞERLENDĠRME 

 

4.1. ADEM VE HAVVA’NIN YARATILIġ ÖYKÜSÜNÜ KONU ALAN SANAT 

ESERLERĠNĠN GENEL DEĞERLENDĠRĠLMESĠ 

Erken Hıristiyan Sanatı‟nda kurtuluş temasını vurgulamak amacıyla Eski Ahit‟ten bazı 

figür ve sahneler Yeni Ahit‟le birlikte tasvir edilmekteydi. Adem ve Havva‟nın yanı sıra 

Yunus peygamberin öyküsü, Fında Üç İbrani Genç, İbrahim‟in İshak‟ı Kurban Etmesi 

ve Daniel Aslanlar Arasında en yaygın olarak karşımıza çıkan sahnelerdi
167

. Bilinen en 

erken örneği 3. yüzyılda Dura Europos vaftizhanesi arcosoliumunda karşımıza çıkan 

Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ünün anlatıldığı sahne tek olmayıp, 3. yüzyıldan başlamak 

üzere 4. yüzyılın ikinci yarısına kadar Roma‟daki katakomplarda sıklıkla resmedilmiştir 

(Cook, 1927, s. 154-155, dipn. 9; Cormack, 2000, s. 14 )
168

. A. Grabar, Erken Hıristiyan 

dönemindeki katakomplarda yer alan tasvirleri Dura Europos Ev Kilisesi‟yle 

karşılaştırarak aralarındaki farka değinmektedir. Ona göre Dura Europos döneminde 

tektir ve duvar resimlerindeki sahnelerde seçilen konular ve onların düzenlenme biçimi 

arasında bir bağlantı bulunmaktadır. Bazı konuların diğerlerine göre öncelikli oluşu 

büyük önem taşımaktadır. İmgelerin bulundukları yerlerle sağlanan hiyerarşi, boyut ve 

teknikteki farklılıklarla vurgulanmıştır. Bu açıdan katakompların ikonografik dili 

Dura‟dan ayrılmaktadır. Katakomplarda Adem ve Havva sahnesi İyi Çoban İsa tasviri 

ile mekânsal olarak bağlantı kurulmadan “kurtuluş” temasına yer verilen sahnelerin 

arasında herhangi bir yerde karşımıza çıkabilecekken, Dura‟nın vaftizhanesinde farklı 

bir uygulama bulunmaktadır. Odadaki en merkezi nokta, chevetin nişi Adem ile Havva 

ve İyi Çoban İsa‟ya ayrılmıştır. Başka bir ifadeyle, ilk günah ve bağışlanmanın en 

önemli dogmasını temsil eden karakterler merkeze alınmış, İyi Çoban ve Onun Sürüsü 

imgesiyle verilen bağışlanma teması vaftizhaneye hâkim olmuştur  (Grabar, 1968, s. 18-

20).   

                                                 
167

 Koch, 2012.  
168

 Çalışmamızın bir önceki bölümünde, Via Latina örneğinin Düşüş dışındaki sahnelere yer vererek diğer 

katakomplardan ayrıldığına değinmiştik.  



184 
 

Katakomplarda var olan, ölüleri güzel ve olumlu şeylere işaret eden objelerle gömme 

geleneğini göz önünde bulundurduğumuzda (Goodenough, 1962, s. 131), uygulamanın 

çok da olumlu olmayan Düşüş sahnesiyle bir bağlantısının olmadığı görülmektedir. 

Yani katakomplarda tasvir edilen sahnenin bundan farklı bir işlev için, tıpkı Dura 

örneğindeki gibi bağışlanma temasını hatırlatmak için kullanılmış olduğu ortaya 

çıkmaktadır (Goodenough, 1962, s. 131). Ayrıca ölülerin gömüldüğü bu mekânlarda söz 

konusu sahnelere yer verilerek diriliş, bağışlanma ve ölümden sonraki yaşama 

gönderme yapılmıştır (Beckwith, 1979, s. 21). 

Aynı mesajın yukarda değindiğimiz duvar resimleri dışında küçük el sanatlarında ve 

Roma kaynaklı lahitlerdeki tasvirler yoluyla da iletildiğini görmekteyiz. Genel olarak 

sahneler ilk günah teması eşliğinde simetrik olarak düzenlenmiş olup, Adem ve Havva 

ortada duran ağacın iki yanında incir yapraklarıyla örtünmüş olarak tasvir edilmiştir. 

Ancak araştırmamız kapsamında genellemenin dışına çıkan örneklerle de 

karşılaşılmıştır. 4. yüzyıla ait çoğunluğu Roma kaynaklı lahit ve küçük el sanatlarına ait 

objelerde çiftin Cennet‟ten Kovuluş ve Tanrı Logos tarafından kendilerine verilen 

görevlerini kabul etmelerinin anlatıldığı sahnelerde de karşımıza çıkmaktadır. Örneğin 

Roma‟da bulunan Museo Pio Cristiano‟da Adem ve Havva‟nın Görevlerini Kabul 

Etmesi‟nin anlatıldığı pek çok sarkofaj bulunmaktadır
169

. Sahnede ortada Tanrı Logos 

ve iki yanında çıplak olan Adem ve Havva cezalandırılmaları sonucu yapmakla 

yükümlü oldukları verilen görevleri Logos‟tan almaktadır. Ayrıca kimi zaman da Arles- 

Fransa‟daki Museé de I‟Arles Antique‟de bulunan Optatina Reticia Sarkofajında olduğu 

gibi bilgi ağacının iki yanında duran çiftin yanına Logos yaklaşarak ödevlerini 

vermektedir (Wilpert, 1932, s. 217, 229, lev. CLXXVII, 4). Görevler sembolik olarak 

buğday ve kuzu tasvirleriyle anlatılmıştır. Tanrı Adem‟e yeryüzünde toprağı sürmek 

için buğdayı, Havva‟ya ise öreke ve makarayı temsil eden kuzuyu vermektedir
170

.  

Erken Hıristiyan Sanatı‟nda birçok örneğiyle karşılaştığımız Düşüş sahnelerinde çiftin 

hemen yanında görülen kuzu ve buğday tasvirleriyle de aynı göndermenin yapılmış 

                                                 
169

 Düşüş sahnesi kadar yaygın olmamakla birlikte Museo Pio Cristiano‟da rastladığımız sahne aynı 

zamanda Palazza Sanseverino‟da da bulunmaktadır. Museo Pio Cristiano örneğindeki görsel için bkz. 

Wilpert, 1932, CCXVIII(2).  
170

 Kendisiyle yaptığımız sözlü görüşmede Prof. Dr. Guntram Koch, Erken Hıristiyan Sanatı‟nda Batı‟da 

yaygın olarak tasviriyle karşılaştığımız buğday ve kuzunun Adem ve Havva‟nın yeryüzünde yapmak 

zorunda oldukları sorumluluklarını temsil ettiğini belirtmiştir. 



185 
 

olabileceğini düşünmekteyiz. Örneğin Romalı senatör Junius Bassus‟a ait lahitte Düşüş 

sahnesinde Havva‟nın arkasında kuzu, Adem‟in arkasında buğday demeti 

bulunduğundan bahsetmiştik (Şekil 81). 

Mainz-Almanya‟daki Römisch-Germanisches Zentralmuseum‟daki Kuzey Afrika 

kökenli terra cotta çanak üzerinde ise Cennet‟ten Kovuluş sahnesi
171

 bulunmaktadır. 

Sahnenin diğer bazı lahit kapaklarında (örneğin Arles- Fransa‟daki Museé de I‟Arles 

Antique‟deki bulunan bir başka lahit kapağında) ve Via Latina katakompunda da 

görüldüğünü dikkate aldığımızda bu örneğimizin tek olmadığı görülmektedir.  

Yukarda kısaca değindiğimiz gibi, Adem ve Havva figürleri Erken Hıristiyan 

Sanatı‟nda Düşüş sahnesinin dışında başka sahnelerde de karşımıza çıkmakla beraber, 

bu tasvirler Düşüş sahnesi kadar yaygın değildir. Genellikle şematik bir özellikte tasvir 

edilen sahnelerin sembolik bir işlev gördüğü anlaşılmaktadır. 

İkonoklasmus öncesinde üretilmiş olan ve Batı sanatında daha sonraki yüzyıllarda 

kopyalarına rastladığımız Cotton Genesis şu anki bilgilerimiz dahilinde yaratılış 

siklusuna çok geniş bir şekilde yer veren en erken tarihli el yazmasıdır. Bizans 

Sanatı‟nda Eski Ahit‟in resimlendirilmiş el yazmalarının Yeni Ahit‟le 

karşılaştırıldığında nadir olarak üretildiği gözlemlenmektedir. Yaratılış siklusuna yer 

vermiş İkonoklasmus öncesinden elimize ulaşabilmiş el yazmaları Cotton ve Vienna 

Genesis ile sınırlıdır
172

.  

Sanatçıların 10. yüzyıl ve sonrasında, İkonoklasmus öncesi sanat eserlerine göndermeler 

yaptığı bir dönemde Vienna ve Cotton Genesis‟in Batı‟da ilgi görüp Doğu‟da 

bilinmiyormuş gibi görünmesi ilginç bir durumdur (Kazhdan, 1991, s. 829). Bunun 

yanında, Bizans‟a ait bir el yazmasının daha sonraki dönemlerde Bizans‟ta 

kopyalanmadığı tespit edilmiştir. Aynı şekilde, Yaratılış siklusunun üç farklı resim 

programını temsil eden el yazmalarıyla (Cotton Genesis, Vienna Genesis ve Octateuch) 

                                                 
171

 Ancak sahne ikonografik olarak farklı özelliklerde tasvir edilmiştir. Örneğin Princeton Veritabanında 

karşılaştığımız ve ancak ilgili görsele ulaşamadığımız Römisch-Germanishes Zentralmuseum’da bulunan 

örnekte palmiye yapraklarıyla örtünen çift kanatsız ve zırhlı bir meleğin iki yanında durmaktadır. 
172

 İmparatorluğun doğusunda sipariş verilme ihtiyacı duyulmuş bu el yazmalarının varlığı bunlardan 

daha fazla üretilmiş olma ihtimalini de akla getirmektedir. 

 



186 
 

kıyaslanabilecek bir el yazmasının Bizans Sanatı‟nda daha sonra üretilmediği de dikkat 

çekmektedir. 

Batı Sanatı‟nda 11. yüzyıldan başlamak üzere 12. ve özellikle 13. yüzyılda Yaratılış 

öyküsünün tasvirlerine yer veren birçok el yazması üretilmiştir
173

. C. Rudolph, el 

yazmalarının sayısal dağılımında Yaratılış konusunun ne denli yaygın olduğunu gözler 

önüne sermektedir. Konuya olan ilgi artarak devam etmiş ve 13. yüzyıla gelindiğinde 

tam 233 el yazmasında Yaratılış öyküsüne ait sahneler resmedilmiştir (Rudolph, 1999, 

s. 29). Bu durumun nedenleri üzerinde duran Rudolph, Yaratılış‟la ilgili bazı tespitlerde 

bulunmuştur. Araştırmacı, insanlığın nihai hedefi olan “kurtuluş” konusunda Yaratılış 

metninin önemine ve bu noktada kilisenin misyonuna işaret etmektedir. İnsanlığın bu 

nihai hedefe erişebilmesi için kilise çok önemli bir rol oynamaktaydı. Ortaçağ Batı 

toplumunda Yaratılış öyküsü kilise otoritesiyle iç içe geçmiş, kilise kendisini insanlığın 

bağışlanması için yetkili ve sorumlu olarak görmekteydi (Rudolph, 1999, s. 4). Dini 

konulu sanat eserleriyle kilise arasındaki ilişki göz önünde bulundurulduğunda, 

konunun yaygın olarak tasvir edilişinin rastlantı olmadığı düşünülmektedir. 

Cotton Genesis, veya onunla ilişkilendirilen ve Cotton Genesis ailesi şeklinde 

isimlendirilen resim programının da Batı‟da 9. yüzyıldan başlamak üzere el 

yazmalarında, fildişi panel ve kilise mozaiklerinde resmedildiğine işaret etmiştik. Bu 

durum çalışmamız boyunca bizi en çok düşündüren nokta olup, Yunanca yazılmış ve 

Doğu kaynaklı bir el yazmasının neden Bizans‟tan çok Latin dünyasını ilgilendirdiği 

sorusunu yöneltmemize neden olmuştur. Cotton Genesis ve grubun diğer eserlerinin 

Augustinus‟un teolojik yorumlarının etkisinde olduğu şeklindeki düşünceyi göz önünde 

bulundurduğumuzda ise (Büchsel, 1991, s. 59-61) ilginç durumlar ortaya çıkmaktadır. 

Yunanca yazılmış ve İskenderiye kökenli olan bir el yazmasının daha çok Doğu‟ya ait 

teolojik çerçeve etrafında oluşmasını beklerken, Batı etkisinde olduğu sonucuna 

varılmaktadır.  

Weitzmann ise el yazmasının köken probleminden ziyade ondan sonraki eserlere etkisi 

üzerinde durarak, tüm kopyalarının Latin Batı‟da oluşunu şaşırtıcı bir durum olarak 

                                                 
173

 Burada Batı Sanatı ile Kuzey Avrupa‟dan örnekler kastedilmektedir. Bölgede üretilmiş yaratılış 

konusuna yer veren el yazmaları ile ilgili bilgi için bkz. Rudolph, C. (1999). In the beginning: Theories 

and images of creation in Northern Europe in the Twelfth Century. Art History 22(1), 3-55. 



187 
 

değerlendirmektedir
174

. Araştırmacı Kalkedon Konsülü (MS 451) sonrası Ortodoks 

dünyasında ortaya çıkan hizipleşmeye dikkat çekerek ilginç bir tahminde 

bulunmaktadır. Weitzmann‟ın önerisi söz konusu hizipleşmenin, İskenderiye‟nin Doğu 

yerine Batı‟ya doğru yönelmesi gibi bir duruma sebep olmuş olabileceği yönünde olup, 

yazar daha fazla ayrıntıya girmemektedir (Weitzmann, 1955, s. 131). Doğu ve Batı 

kiliselerinin yaratılış konusunda teolojik anlamda birbirinden farklı noktalara vurgu 

yaptığı bilgisi göz önünde bulundurulmalıdır. Bu doğrultuda, dini konulu eserlerde 

seçilen sahnelerde dini yorumların etkili olduğunu ve yaratılış sahnelerini içeren 

eserlerin Doğu yerine Batı‟da daha fazla ilgi görmesinin normal karşılanabileceğini 

düşünmekteyiz. 

Batı‟da Bizans sanatı etkisinin görüldüğü başta San Marco Kilisesi olmak üzere 

Cappella Palatina ve Monreal Kilisesi mozaiklerini süsleyen Adem ve Havva‟nın 

Yaratılış öyküsünün Bizans sanatında kilise bezemelerinde tercih edilmediği 

görülmüştür. Ancak, Eski Ahit konularının kilise bezemesinde geniş kapsamlı olarak 

tasvir edilişinin Bizans sanatında çok fazla tercih edilmediği bilgisini de göz önünde 

bulundurmamız gerekmektedir. Erken Hıristiyan ve Ortaçağ Batı sanatında ise söz 

konusu sahnelere yer verildiğinden bahsetmiştik
175

. 

J. ve M. Markovic Batı‟da çok ilgi gören siklusun Bizans dünyasında çok nadir 

olduğuna ve hatta anıtsal mimaride bilinmediğine değinerek Decani‟deki örneğin 

yıllarca anlaşılmayan bir konu olduğunu belirtmektedir (Markovic ve Markovic, 1995, 

s. 351). Duvar resimlerinin İtalyan sanat merkezleriyle irtibat halindeki Adriyatik 

                                                 
174

 Yazar el yazmasıyla ya da onun dahil olduğu resim programıyla ilişkilendirilen eserleri tek tek ele 

alarak benzerlik ve farklılıklar üzerinde durmaktadır (Weitzmann, 1955, s. 119-130).  
175

 Prof. Dr. Koch kendisiyle yaptığımız sözlü görüşmede Bizans sanatında İkonoklasmus öncesinde 

Yaratılış siklusuna yer veren kiliselerin olabilme ihtimalinin çok zayıf olduğunu ancak yine de bu dönem 

için kesin bir yargıda bulunulmaması gerektiğini belirtmiştir. İkonoklasmus sonrası daha çok Yeni Ahit 

kaynaklı kilise doktrinlerine ve İsa‟nın yaşam öyküsüne yer veren sahneler tercih edilmiştir. Sahnelerle 

birlikte İsa yoluyla tüm insanlık için kurtuluş umudu verilmesi amaçlanmıştır. Orta Bizans‟ın erken 

dönemlerinde Çavuşin ve Tokalı Kilisesi‟ndeki sahnelerde olduğu gibi kurtuluş teması için çok önemli 

olmayan sahnelerin de yer aldığı görülmüştür. Ancak daha sonraları ağırlıklı olarak kilisenin başlıca 

doktrinlerini ve kurtuluş umudunu gösteren bayram sahneleri yer almaya başlamıştır. Yani Eski Ahit‟teki 

diğer öyküler gibi Yaratılış siklusu bir anlam ifade etmemekteydi. Ayrıca kiliselerin boyutları da öyküsel 

anlatım için uygun değildi. Eski Ahit‟ten özellikle Fırında Üç İbrani Genç, İbrahim‟in İshak‟ı Kurban 

Edişi ve Daniel Aslan Çukurunda gibi sahneler Orta Bizans kiliselerinin bir kısmında ve geç dönem 

kiliselerinde tasvir edilmiştir. Buna benzer bazı sahneler daha Hıristiyanlığın erken dönemlerinden 

itibaren katakomp duvar resimleri ve sarkofajlarda kurtuluş temasını vurgulamak amacıyla tasvir 

edilmiştir. 

 



188 
 

kıyılarından ressamlar tarafından yapıldığı düşünülmektedir. Decani‟nin ansiklopedik 

karakterdeki tasvirleri Gotik katedrallerinin öyküsel bezemeleriyle karşılaştırılmaktadır. 

Siklus üzerinde Batı etkisi olduğu yönündeki iddia, ressamın isminin Srdj olduğu ve bu 

yüzden kıyıya ait bir yerleşim alanında yaşayan birine ait olabileceği düşüncesinden de 

hareket edilerek öne sürülmüştür. Aynı zamanda Bizans‟ın Yaratılış konusunu İtalya‟ya 

taşımakta rolü dikkate alındığında, modelin Bizans‟tan İtalya‟ya ve daha sonra da 

Adriyatik kıyısındaki ressamlar tarafından Sırbistan‟a taşındığı ileri sürülmektedir. 

Ancak araştırmacılar Decani‟deki sahnelerle, Batı‟da siklusun yer aldığı en önemli 

yapılar olan Palatina, Monreale ve San Marco‟dakiler ile karşılaştırıldığında aralarında 

pek çok farklılık olduğunu belirtmektedir (Markovic ve Markovic, 1995, s. 351). 

Siklusun yalnızca resimlendirilmiş el yazmalarından ve fildişi kutulardan gördüğümüz 

Bizans‟a ait ikonografik şeması ise Decani örneğiyle birçok bakımdan benzerlik 

göstermektedir. Dekoratif sahnelerin olduğu fildişi kutular Makedon Rönesansı 

zamanında görülmeye başlayarak Octateuch el yazmalarıyla birlikte 11 ve 12. yüzyıl 

boyunca üretilmeye devam etmiştir. 12. yüzyılda görülen bir başka eser ise Keşiş 

Yakobus Kokkinobaphos‟un sermonlarının olduğu zengin bir şekilde süslenen el 

yazmalarıdır. 10 ve 11. yüzyıl sıralarında meşhur Trullo Konsülü‟nün şartlarını 

yumuşatan spritüel anlamda bir doruk yaşandığı ve böylece Eski Ahit konularının sanat 

eserlerine nüfuzunun gerçekleştiği düşünülmektedir. Decani Kilisesi‟nin büyüklüğü de 

o zamanların bilinen temalarının hepsine yer vermeyi mümkün kılmıştır. Ayrıca 

Palaeologan Rönesansı zamanında kiliselerin bezeme programlarındaki siklusların 

sayılarının artması, Hıristiyan tarihinden birçok episodun detaylandırılması da kapsamlı 

yaratılış siklusu ihtiyacını ortaya çıkarmıştır (Markovic ve Markovic, 1995, s. 351).  

Araştırmacıların Decani örneği eşliğindeki saptamalardan, siklusun kaynağının Batı 

yerine Bizans‟ın kendi içerisinde aranması gerektiği sonucu çıkmaktadır. İkonografi her 

ne kadar Bizans anıtsal mimarisinde tercih edilmemiş de olsa, sahnelerin daha önceleri 

çeşitli sanat eserlerinde yer almış olması Bizans‟a tamamen yabancı olmadığını 

göstermektedir. Bunlarla birlikte Trabzon-Ayasofya ve Ahdamar-Kutsal Haç 

Kilisesi‟nde siklusun tasvir edilmiş olduğu da göz önünde bulundurulmalıdır.  



189 
 

Sahnelerin ayrıca altı ayrı Octateuch el yazmasında
176

 yer alması, 10-12. yüzyıllar 

arasında fildişi kutu ve panellerde yoğun olarak tasvir edilmiş olması ve pek çok 

homilye kopyalarında gördüğümüz gibi dini söyleve eşlik etmiş olması önemli bir 

durumdur. İki ayrı grupta yer alan Octateuch el yazmaları ile fildişi kutuların üretiminde 

aşağıdaki durumlar etkili olmuş olabileceği düşünülmektedir. 

Gazalı Prokopios (MS. 465-528) Bizans‟ta “Octateuch” ifadesini kullandığı bilinen ilk 

isimdir (Lowden, 2010, s. 107). Prokopios‟un Octateuch metinleriyle ilgili tefsir 

çalışması bulunmaktaydı. Metinlerde kendi açıklamalarının yanında, kendisi tarafından 

sentezlenen Bizanslı din adamlarına ait yaratılışla ilgili yorumlar bulunmaktaydı 

(Mathews, 1998, s. 147). Bizans dünyasında Octateuch metinlerine ilgi büyüktü. Bu 

durumun resimlendirilmiş altı el yazması üretimini gerektirdiği düşünülmektedir 

(Lowden, 2010, s. 109). Ancak tek neden olarak Bizans‟ın metinlerle ilgilendiği 

bilgisinin gösterilmesi yeterli değildir. Bunun için çok daha kapsamlı bir araştırma 

yapılması, Octateuch el yazmalarındaki metinlerin detaylı bir şekilde incelenmesi 

gerekmektedir
177

. 

Çalışmamızın üçüncü bölümünde eserlerin tanıtıldığı kısımda fildişi kutuların üretilme 

nedeni ve işlevleriyle ilgili net bir açıklamanın olmadığından bahsetmiştik. Bu grupta 

yer alan eserler genel itibariyle günlük kullanım için üretilmiştir ve çoğunlukla din dışı 

sahnelere yer vermiştir. Bunun yanında, Adem ve Havva‟nın öyküsüne yer verilmesiyle 

bu kutularla birtakım mesajlar vermek amacıyla üretilmiş oldukları söylenir. Bir 

anlamda Adem ve Havva‟nın öyküsü dünyadaki bolluk, zenginlik ve üretkenlik için 

sembolik bir işlev görmüş ve “pişmanlıkla ve çabayla beraber bereketin geleceği” 

şeklinde bir inanç oluşmuştur  (Maguire, 1997, s. 150).  

Bunun yanında, Eastmond eserlere çok daha farklı bir açıdan yaklaşarak kutuları 

Ayasofya‟daki kabartmayla karşılaştırmaktadır. Eastmond, Maguire‟in kutulardaki 

sahneler ve kutuların işlevleriyle ilgili kurduğu “pişmanlık ve bereket” ilişkisini 

reddetmemekle beraber bazı eksikleri olduğundan dolayı eleştirmektedir. Araştırmacı, 

yaratılış ve ölüm sahnelerinin birbirleriyle kurulan paralellikten yola çıkarak “yaşam ve 

ölüm” ilişkisine değinir. Eastmond‟un yorumlarına bakarak, kutuların bu dünyadaki 

                                                 
176

 11. yüzyıla ait Laur.,cod. Plut. 5.38 no.lu el yazmasının üslup ve ikonografik özellikleriyle diğer 

Octateuchlardan ayrı tutulsa da, yaratılış siklusuna yer verdiği unutulmamalıdır.  
177

 Konunun bir sonraki çalışmalara vesile olmasını temenni ediyoruz. 



190 
 

yaşama dair ders vermek yanında teolojik bir mesaj vermek amacıyla da üretilmiş 

olabilecekleri sonucu çıkmaktadır. Görüldüğü gibi, sayıca fazla olan bu iki ayrı grupta 

yer alan eserlerin üretilmelerinin nedeni net olarak bilinmemektedir. Bununla beraber 

Bizans toplumunda Yaratılış öyküsü ve onun sonuçlarıyla ilgilendikleri anlaşılmaktadır. 

 

4.2. TASVĠRLERĠN CĠNSEL KĠMLĠK KAVRAMI ETRAFINDA 

ĠNCELENMESĠ 

4.2.1. Havva’nın YaratılıĢ Sahneleri 

Bizans Sanatında İkonoklasmus sonrasında Yaratılış öyküsünü konu almış eserlerin 

birçoğunda, özellikle Octateuch el yazmalarında Havva‟nın Yaratılış sahnelerinde ortak 

bir özellikle karşılaşmaktayız. Adem‟in yan tarafından yükselen Havva‟nın bedeninde 

kadın kimliğini belli edecek bir işaret bulunmamaktadır. Mevcut bilgilerimiz 

çerçevesinde İkonoklasmus öncesinden Havva‟nın yaratılışının konu alındığı bir tasvirle 

karşılaşmadığımız için konuyla ilgili net bir görüş bildirememekteyiz. Ancak Batı‟ya 

baktığımızda, Cotton Genesis ailesine dahil en önemli eserlerden San Marco atrium 

mozaiklerinde ve Salerno fildişi levha gibi örneklerde karşımıza cinsel kimliği net bir 

biçimde belirgin bir Havva çıkmaktadır. İkonoklasmus öncesinde sahnenin 

resimlendirildiği en önemli eserimiz olan Cotton Genesis‟in orijinalinde tam olarak 

nasıl tasvir edildiği hakkında emin değiliz. Ancak Batı‟da eserin kopyalarıyla 

karşılaştığımız örneklerden yola çıkarak el yazmasında da Havva‟nın cinsel kimliğinin 

belirgin bir şekilde resmedilmiş olabileceğini düşünen araştırmacılar bulunmaktadır
178

.  

Bizans sanatında Adem ve Havva‟nın Yaratılış siklusuna yer veren üç el yazmasındaki 

tasvirlerden Cotton Genesis‟te Havva‟nın yaratılışına ait sahne günümüzde yer almasa 

da, sahneyle ilgili San Marco‟daki mozaikten yola çıkarak kısmen de olsa yorum 

yapabilmekteyiz. San Marco mozaiklerinden anlaşıldığı kadarıyla Cotton Genesis‟te iki 

aşama halinde tasvir edilmiş olan sahnenin San Marco‟daki tasvirinde Havva‟nın 

kadınsı özelliklerinin vurgulandığı fark edilmektedir (Şekil 132).  

                                                 
178

 Örneğin M. Meyer Cotton Genesis resim ailesinde yer alan diğer örneklerdeki tasvirlerden yola 

çıkarak Cottom Genesis‟te de Havva‟nın cinselliğinin vurgulanmış olabileceğini düşünmektedir (Meyer, 

2008, s. 245). Yazar ayrıca kendisiyle yaptığımız sözel görüşmede bu tahmine el yazmasındaki resim 

programına dahil diğer eserlerden yola çıkarak varmasının yanısıra, İkonaklasmus öncesi Mısırlı fildişi 

örneklerde de karşılaşılan çıplak tanrıça ve diğer çıplak kadın figürlerinden ulaştığını ifade etmiştir.  



191 
 

 

Şekil  132: Havva‟nın Yaratılışı (detay), San Marco Kilisesi, Atrium Mozaiği, 13. Yüzyıl Venedik 

(Fotoğraf: Ekkehard Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image Collections and Fieldwork Archives, 

Washington, DC, 2013). 

  



192 
 

M. Meyer
179

, Havva‟nın çıplaklığının bir utanç kaynağı olarak mı yoksa Kristolojik 

Oikonomia’ya göre bir anlam mı ifade ettiğini tartıştığı makalesinde konuyu Bizans 

sanatında Havva‟nın önemi açısından ele almaktadır
180

. Meyer, konuya özellikle 

Octateuch el yazmalarında yer alan Havva‟nın yaratılış tasvirleri etrafında 

yaklaşmaktadır. Yazar sahnelerin yer aldığı diğer eserleri de göz önünde bulundurarak 

tasvirlerin İkonoklasmus öncesi ve sonrasındaki ele alınış biçimindeki farkına değinir. 

Yazara göre,  Bizans sanatının İkonoklasmus sonrasına ait eserleri olan Octateuch el 

yazmalarında cinsel unsurların olmayışı içinde bulunduğu dönemde değerlendirilmesi 

gereken bir özelliktir. San Marco‟da gördüğümüz cinsel kimliği vurgulanmış Havva‟nın 

Cotton Genesis‟te de benzer şekilde tasvir edildiğinden yola çıkarak,  İkonoklasmus 

sonrası üretilmiş Octateuchların Cotton Genesis gibi İkonoklasmus öncesine ait 

eserlerden ayrıldığını ifade etmektedir (Meyer, 2008, s. 245-246). Ancak biz, eseri 

içerisinde bulunulan dönemde değerlendirilmesinin önemini de yadsımamakla beraber, 

üretildiği çevrenin de bir o kadar önemli olduğunu düşünmekteyiz. Bu çerçevede, San 

Marco‟daki cinsel kimliği ön plana çıkarılmış Havva figürünün (aynı zamanda Adem 

figürü) el yazmasından uyarlanarak bazı değişikliklere uğramış olabileceğini 

düşünmekteyiz.  

Bunun yanında, yukarıda da değinildiği gibi sahnenin Cotton Genesis‟te tam olarak 

nasıl tasvir edildiğini bilmemekteyiz. Ayrıca o dönemlerde yaratılış siklusuna yer veren 

ancak günümüze ulaşamamış başka örneklerin de olabileceği göz önünde 

bulundurulmalıdır. Bu durumda muhtemel sahnelerde Havva‟nın nasıl tasvir edildiği 

hakkında çok fazla fikir yürütememekteyiz. 

  

                                                 
179

 Meyer‟e çalışmamız boyunca bizimle fikir paylaşımında bulunduğu ve makalesini görselleriyle 

beraber bize gönderme inceliğinde bulunduğu için teşekkürlerimizi sunuyoruz. 
180

 Yazarın bu kısa çalışması bize göre Havva‟nın Bizans dünyasındaki yerini konumlandırmak açısından 

Bizans sanatında şimdiye kadarki yapılmış çalışmalar arasında atılan önemli ve farklı bir adımdır. 

Konuyla ilgili ayrıntı için bkz. Meyer, M. (2009). Eve‟s Nudity: A Sign of Shame or Precursor of 

Christological Economy. Katrin Kogman-Appel; Mati Meyer. (Ed.). Between Judaism and Christianity: 

Art-historical essays in honor of Elisheva (Elisabeth) Revel-Neher (243-58). Leiden: Brill. 



193 
 

Vienna Genesis‟te günümüzde ilk minyatürlerin kaybolmuş olabileceği 

düşünüldüğünden, söz konusu sahne orijinalinde yer almış olsa bile bir fikir 

yürütememekteyiz. Oktateuch el yazmalarını incelediğimizde Yaratılış sahnelerinde 

Adem ve Havva‟nın birbirlerinden çok farklı tasvir edilmediğini görmekteyiz. Tüm 

Oktateuchlarda Havva‟nın yaratılışı (Tekvin 2:21-2:22) birbirine benzer şekilde 

resmedilmiştir. Solda yere oturmuş hayvanları isimlendiren Adem yer alırken, onun 

sağında sol elini çenesine dayayarak yere uzanmış uyuyan Adem‟in sağ yanından 

Havva yükselir. Havva‟nın eli kendisine gökten altın ışın saçan ve hayat nefesini veren 

Kutsal Ruh‟a doğru uzanır. Havva‟nın bedeninde cinsiyetini belli edecek bir belirti 

yoktur ve her iki figürün de yüz ifadeleri birbirine benzemektedir (Şekil 133)
181

.  

 

 

Şekil 133: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Seraglio Octateuchu, 12. Yüzyıl, fol. 42v (Weitzmann ve 

Bernabo, 1999, fig. 80). 

                                                 
181

 Ayrıca bkz. Şekil 20, 64 



194 
 

Octateuch el yazmalarında Havva‟nın Yaratılış sahnelerinde birbirlerine benzeyen ve 

cinsiyetleri belirgin olmayan Adem ve Havva‟nın günah işlemeleriyle bu durumun 

değiştiğini görmekteyiz. Tanrı‟nın öfkelenmesi ve çiftin Çıplaklıklarını Bilmeleri  

(Tekvin 3:7-8) sahnelerinde, daha önceki sahnelerde görmediğimiz bir şekilde 

Havva‟nın kadınsı özellikleri ön plana çıkarılarak (Şekil 134-135) Havva Adem‟den 

farklılaşmaktadır (Meyer, 2008, s. 247). İkilinin çıplaklıklarını bilerek utançlarını incir 

yapraklarıyla kapattıkları sahnede (Şekil 134) sahnenin solunda üzgün bakışlarıyla 

pişmanlığı fark edilen Havva uzun saçları ve göğüsleriyle Adem‟den ayrılmaktadır. 

 

 

Şekil 134: Adem ve Havva‟nın Çıplaklıklarını Bilmesi, Vatikan gr. 746 no.lu Octateuch, fol. 40v, 12. 

Yüzyıl, Roma, Biblioteca Apostolica Vaticana (Weitzmann ve Bernabo, 1999, fig. 90). 

  



195 
 

Çiftin cezalandırılmalarının anlatıldığı sahnede Adem‟in sağında duran Havva göğüsleri 

ve belirgin bir şekilde fark edilen uzun saçlarıyla, Havva‟nın Yaratılışı sahnelerinden 

farklı bir şekilde Adem‟den farklı bir cinsiyette olduğunu hissettirmektedir (Şekil 135). 

 

 

Şekil 135: Adem ve Havva‟nın Cezalandırılması ve Yılanın Lanetlenmesi (detay), Seraglio Octateuchu, 

G.İ.8, fol. 47r,  12. Yüzyıl, İstanbul, Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Müzesi Arşivi, 2013). 



196 
 

Benzer şekilde Bizans fildişi kutularda da Havva yaratılırken cinsel kimliğinin çok fazla 

ön plana çıkarılmadığını görmekteyiz (Şekil 66-67). Decani Kilisesi‟ndeki sahnede 

çiftin sahnenin sağı yerine solunda konumlanması, yaratılışın Adem‟in sol tarafından ve 

Octateuch örnekleri gibi Kutsal Ruh‟u temsil eden Tanrı‟nın eli yerine Logos tarafından 

gerçekleşmesi gibi bazı farklılıklar bulunmaktadır. Ancak ikilinin birbirinden ayırt 

edilemeyecek kadar birbirlerine çok benzediği ve Octateuchlarda gördüğümüz gibi bir 

bütün gibi göründükleri dikkatimizi çekmektedir (Şekil 136). 

 

 

Şekil 136: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Decani Kilisesi Demetrios Parekklesionu, 1338-1347, Metohija 

(Branislav Cvetkovic arşivi, 2000). 



197 
 

Örneklerimize Batı‟dan birkaç eserle devam ettiğimizde durumun biraz daha farklı 

olduğunu görmekteyiz. Millstatt Genesis‟te Yaratılış sahnesinde Havva‟nın yalnızca 

başı ve boynu görünüyor olmasına karşın kadın olduğu ve Adem‟den kolayca ayırt 

edildiği görünmektedir (Şekil 137). Yaratılışın ilk gününden başlayarak Adem ve 

Havva‟nın Cennet‟ten kovuluşuna kadarki öykünün tasvir edildiği Berlin fildişi levhada 

Havva‟nın yaratılış sahnesinde vücut hatları ve göğüsleri belirgindir (Şekil 138). Cotton 

Genesis resim grubundan gelen bir başka örnek olan Salerno fildişi panelde (Şekil 139) 

ilginç bir biçimde ağaçta gerçekleşen Yaratılış‟ta Havva yine Adem‟den oldukça farklı 

görünmektedir. Hortus Deliciarum‟da ise sıra dışı bir yaratılış tasviri vardır (Şekil 140). 

Tanrı beline kadarki kısmını yaratmış olduğu Havva‟yı elinde tutarak kutsarken, Havva 

ona yakarır şekilde iki kolunu açmış, Adem ise diğer pek çok tasvirde de gördüğümüz 

gibi yere uzanmış uyumaktadır.  

 

 

Şekil 137: Havva‟nın Yaratılışı, Millstatt Genesis, 

Klagenfurt, Museen. Cod. 6, 19, fol. 9v, 12. Yüzyıl 

(Kessler, 1971, s. 148, fig. 10). 

 

Şekil 138: Havva‟nın Yaratılışı, Berlin Fildişi 

Levha, Berlin-Dahlem, Skulpturenabteilung der 

Staatlichen Museen, 11. Yüzyıl (Kessler, 1966, s. 

69, fig. 2). 

 

  



198 
 

 

Şekil 139: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Salerno 

Paliotto, Fildişi Panel, 11. Yüzyıl Salerno 

Kathedrali, Salerno (Kessler, 1966, s. 87, fig. 22). 

 

Şekil 140: Havva‟nın Yaratılışı (detay), Hortus 

Deliciarum, fol. 17r, 12. Yüzyıl, Strasbourg, 

Bibliothèque de la Ville (Green, 1955, lev. LIV, 

1). 

 

Yukarıda bahsettiğimiz durumun görüldüğü pek çok tasvir Batı‟da yer almakla beraber, 

Bizans sanatındaki örneklerle arasındaki bazı farklılıklara işaret etmek açısından 

verdiğimiz birkaç örneğin yeterli olduğunu düşünmekteyiz. 

T. F. Mathews, Octateuch el yazmalarında yer alan Havva‟nın Yaratılış sahneleri 

eşliğinde Bizans‟ın kadına karşı bakış açısından ve sahnelerin ve onların kaynağını 

aldığı metnin (Tekvin 2:21-23) Bizans açısından önemine değinmektedir (Mathews, 

1998, s. 146-147). Yazar, kadının ortaya çıkışını, yani Havva‟nın Yaratılışı‟nı konu alan 

metin ve ona eşlik eden tasvirlerin Bizans‟ta cinsiyetler arasındaki ilişkiyle ilgili 

kuramlar geliştirmek açısından büyük öneme sahip olduğundan bahsetmektedir. 

Bizans‟ta kadınlara tahsis edilen rol genel olarak erkeğe yardımcı ve destek olmaktı. 

Ancak aynı zamanda kadınlar, özellikle de Komnenos Dönemi‟nde mülkiyet ve yasal 

haklardan da önemli ölçüde yararlanmakta, bunlar da onları toplumda kayda değer bir 

şekilde güçlü kılmaktaydı. Hem erkeğe bağlı oluşu hem de onunla eşit olmak 

zorunluluğu Yaratılış metninde onun Adem‟den doğması hadisesi etrafında 

tartışılmıştır. Açıklamaları Octateuch metnine eşlik eden Gazalı Prokopios (MS. 465-



199 
 

528) tarafından sentezlenen Yaratılış metniyle ilgili Bizans‟a ait yorumlar, kadınlara 

pozitif bir şekilde yaklaşmaktadır. Bizans‟ın Yaratılış öyküsüne ilişkin yorumlarında, 

kadınların erkek tarafından değil, erkek için yaratıldığı; kadının fiziksel olarak erkekten 

daha güçsüz olabileceği ancak Tanrı‟nın gözünde akıl ve doğası bakımından eşit olduğu 

şeklinde açıklamalar yer almaktadır. Tanrı‟nın Havva‟yı toprak yerine Adem‟in kaburga 

kemiğinden yapmasının, erkeğin içine kadına karşı doğal bir yakınlık aşılamak 

maksadıyla olduğu şeklinde yorumlar yapılmaktadır. Yorumlara göre, Tanrı Adem‟e 

vahyi alsın diye bir çeşit kendinden geçme hali şeklindeki derin bir uyku getirmiş ve 

uyandığında Adem, “şimdi bu benim kemiklerimden kemik, ve etimden ettir” demiştir. 

Adem‟in uykusu, yan tarafından “yeni bir yaşam” doğan ikinci Adem olan İsa‟nın 

ölümüne benzetilmiştir (Mathews, 1998, s. 146-147). 

Bizans sanatında Havva‟nın Yaratılış sahneleri incelendiğinde Havva tasvirlerinin 

birtakım noktalarla Batı sanatından ayrıldığı dikkat çekmektedir. Çalışmamızın ikinci 

bölümünde Doğulu din adamlarının Septuagint metni etrafında yaptıkları bazı 

yorumlara değinmiştik. Yorumlarda kadın ve erkeğin yaratılışında birbirlerinden 

farklılıklarından çok benzerliklerine işaret edildiğini görmüştük. Doğulu kilise babaları 

başlangıçta kadın ve erkeğin cinsiyet farkı olmadan yaratıldığını ve günah eyleminden 

sonra ölümle beraber cinsiyet farkının da geldiğini söylerken, Batı‟nın en önemli ve 

etkili din adamlarından Augustinus‟a göre Adem ve Havva başlangıçtan beri farklı 

vücut ve cinsiyettelerdi. Ayrıca kadın ve erkeğin yaratılışına dair belki de en önemli ve 

kritik nokta, yine Augustinus tarafından geliştirilen bir düşünceye göre, Havva‟nın 

henüz günah işlemeden önce de zayıf karakterli olduğuydu. Kısacası, Batılı Augustinus 

ile Doğulu Misisli Theodore,  Ioannes Chrysostomos ve Nyssalı Gregorios gibi din 

adamlarının kadının ve erkeğin yaratılışıyla ilgili yaptıkları yorumlarına baktığımızda, 

Doğu‟da hâkim olan düşüncenin Batı‟da olduğundan daha pozitif olduğunu 

görmekteyiz 

İncelemiş olduğumuz Bizans sanatına ait eserlerde, “Yaratılış siklusunu anlatan metinler 

arasında geçen tefsir metinler” olarak ifade edebileceğimiz “catenaelar”ın etkisi 

hissedilmektedir. Söz konusu metinler Havva‟dan lanetli ve günahkâr varlık olarak 

bahsetmemektedir. O dünyaya yeni nesli getirmektedir. Çiftin Çıplaklıklarını Bilmesi ve 

Cezalandırılmasının görüldüğü tasvirlerde Havva‟nın kadınsılığının ön planda olması, 



200 
 

cezasının annelik ve dolayısıyla kadınlıkla ilgili olmasıyla açıklanabilir. Gökten saçılan 

ışınlarla iletilen “zahmetini ve gebeliğini ziyadesiyle çoğaltacağım” mesajıyla birlikte 

Havva tam olarak kadın olmuştur diyebiliriz (Meyer, 2008, s. 253). Havva aynı 

zamanda Ekklesia‟yı temsil ettiğinden, Havva‟nın “yeni çıplaklığı”yla birlikte 

sanatçının Meryem‟ e dair tipolojik anneliğe gönderme yapmak niyetinde olduğu 

düşünülmektedir. Misisli Theodore “ilahi lütuf” vasıtasıyla Havva‟ya “yaşayan tüm 

canlıların annesi” olma misyonunun bahşedildiğinden bahsederek Hıristiyan 

oikonomiasında Havva‟nın pozitif rolünü onaylamaktadır. Bir başka ifadeyle, Bizans 

sanatında Havva cinsel kimliği ön plana çıkacak bir şekilde tasvir edilse bile bu onun 

kadın olduğundan dolayı suçlanması anlamına gelmemekte, kadınsılık bir günah unsuru 

olarak kabul edilmemektedir. Bizanslı teologlar daha çok onun kadınsılığını annelik 

durumu ile özdeşleştirmişler, ona pozitif bir anlam yüklemişlerdir. Havva‟nın 

çıplaklığına Batı‟da olduğu gibi ayıplayan, aşağılayıcı bir tavırla değil, tam tersine 

övgüyle yaklaşılmıştır (Meyer, 2008, s. 253-254). 

Yukarda kısaca hatırladığımız, kadın ve erkeğin yaratılışına dair kilise babaları 

tarafından getirilen yorumların başta Octateuch el yazmaları olmak üzere bazı tasvirlerle 

örtüştüğünü görmekteyiz. Havva yaratılırken henüz günah işlenmediğinden, Nyssalı 

Gregorios‟un da ifade ettiği gibi çift meleksi varlıklar konumundadır. Cinsel 

kimlikleriyle ön planda olmayıp birbiriyle bir bütün gibi görünmektedirler. 

Özetlemek gerekirse, Bizanslı din adamlarının yorumlarının sanat eserleri üzerinde 

etkili olabileceği düşünülmektedir. Bizanslı sanatçıların kutsal metinden ziyade, kadının 

erkeğe benzer şekilde ve eşit olarak yaratılışını ele alan tefsirlerden etkilendiği 

anlaşılmaktadır. Bunu ise, melek gibi, birbirine benzeyen ve cinsel kimlikleri olmayan 

fiziksel özelliklerdeki tasvirleriyle göstermiştir. Ayrıca, tıpkı Bizans eserlerinde kilise 

babalarının yorumlarının etkili olabileceği gibi, Batı‟daki tasvirlerde de Augustinus‟un 

yorumlarının etkili olmuş olabileceğini düşünmekteyiz. 

Aşağıda, bazı feminist yazarlar tarafından Yaratılış öyküsünün çözümlenmesine yer 

verilmiştir. Bunların Bizans‟ta karşılaştığımız yorumlarla ilginç bir biçimde birçok 

noktada kesiştiği gözlemlenmiştir.  



201 
 

Çiftin Yaratılış öyküsüne ilişkin tasvir ve yorumların Tekvin 2:4‟ten başlayarak 

anlatılması özellikle feminist araştırmacılarca tepkiyle karşılanmış ve bu konuda kısıtlı 

da olsa birtakım çalışmalar yapılmıştır. Modern çağda yapılan araştırmalarla birlikte 

Havva üzerinde oluşan olumsuz imaj sorgulanmış ve konu üzerinde bazı çalışmalar 

kaleme alınmıştır. Feminist grupta yer alan bu araştırmacılar yaratılış doktrinin şimdiye 

kadar yapılan geleneksel yollarla açıklanmasına karşı çıkmaktadırlar. Onlara göre, var 

olan gelenek toplumda misojinik eğilimlerin önünü açmakta ve erkeğin toplumda 

kadınlara karşı olan rollerini desteklemektedir.  

İlk olarak 19. yüzyılda Amerika‟dan yayılan ve “ilk dalga” olarak da adlandırılan 

feminist hareketleriyle beraber Kitabı Mukaddes tefsirine ilgi artmış ve konu üzerinde 

özellikle kadın araştırmacılar tarafından eleştirel çalışmalar yapılmıştır (Meyers, 2001, 

s. 80). 1960‟lı yıllarda tekrar yayılan ve “ikinci dalga” olarak yorumlanan Kadın 

Özgürlükleri Hareketleri‟yle beraber kadının toplumdaki rolü sorgulanmış ve feminist 

teoloji bu hareketlerle birlikte gelişen çalışmalardan biri olmuştur
182

. Yaratılış 

öyküsünün 2. ve 3. Bölümlerinin ataerkil bir bakış açısıyla ele alınarak erkek egemen 

bir toplum yarattığı düşünülmüş ve öykünün yeniden gözden geçirilmesi gerektiğinden 

yola çıkılarak feminist İncil çalışmaları hız kazanmıştır (Meyers, 2001, s. 80). Bunun 

yanında, Ortaçağ boyunca hüküm sürmüş olan Havva üzerinden kadına yapılan ağır 

ithamlar modern çağda da devam etmiştir. Örneğin 19.yüzyılda John Peter Lange 

Havva‟dan “şeytanlık ve kandırmaca” sözcüklerini kullanarak,  Phineas Camp Headley 

“Havva Adem‟i hoş görünümlü meyveden yemesi için zorladı” ve Louis Ginzberg 

rabbinik geleneğe atıfta bulunarak “Adem‟e uğursuz adımı attırmak için Havva‟nın 

ağlaması ve üzüntü çekmesi gerekti” şeklinde bahseder (Higgins, 1976, s. 640). 20. 

Yüzyıla geldiğimizde de benzer yargılarla karşılaşmaktayız. Paul Ricoeur tüm hikâyede 

çok eril bir kızgınlığın belirtileri olduğunu ve Havva‟nın zayıflığı temsil ettiğini, John 

L. Mckenzie Havva‟nın ahlaki zayıflığını cinsel cazibesiyle ilişkilendirerek cazibesinin 

hem kadınları hem erkekleri felakete götürdüğünü belirtirken, Umberto Cassuto yılan ve 

kadını birbiriyle ilişkilendirerek “yılanın kurnazlığı gerçekte kadının kurnazlığıdır” der 

                                                 
182

 Kadın özgürlük hareketleriyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Freeman, J. (1973). The Origins of the 

Women's Liberation Movement. American Journal of Sociology, 78(4), 92-811.  

 



202 
 

(Trible, 1973, s. 39). Gerhard von Rad ise Tekvin 3:6‟yı ele alarak “kandırılarak kötü 

yola sevkedilmiş olan kişi şimdi baştan çıkarandır” der (Higgins, 1976, s. 639). 

P. Trible, Eski Ahit‟teki Yaratılış öyküsünü feminist bir yaklaşımla inceleyerek feminist 

teoloji gelişimine büyük katkıda bulunmuştur
183

. Adem ve Havva‟nın Yaratılış 

öyküsünü farklı bir gözle inceleyen Trible, metin içindeki bazı ince detayları açıklığa 

kavuşturarak kadını ikinci plana atan algıyı değiştirme gayreti içinde olmuştur. Trible, 

diğer önemli feminist araştırmacılardan Kate Millett ve Mary Daly gibi Yaratılış 

öyküsünde erkek egemen bir algının hâkim olduğunu düşünerek öyküyü tamamen 

reddetmektense, öyküyü tekrar ve farklı bir açıyla değerlendirmekten yanadır. Millett, 

metni dünyadaki tüm sorunları kadınlara yükleyen bir efsane olarak, Daly ise kötücül 

bir kadın-erkek ilişkisi öngören ve kadın üstünde baskı kuran ataerkil bir hikâye 

şeklinde yorumlamaktadır (Trible, 1973, s. 30)
184

.  

Araştırmacı öncelikle Yaratılış öyküsünün ikinci anlatımına göre ilk olarak erkeğin 

yaratıldığı bilgisini sorgular. Ona göre en çok dikkat edilmesi gereken noktalardan birisi 

’adham sözcüğüdür. Sözcük karışıklığa ve öykünün akışında farklı yorumlar 

oluşmasına neden olmuştur. Bir taraftan Tekvin 2:7‟de bahsedilen’adham ilk yaratılan 

varlık olan erkektir. Tanrı, erkeğe atfedilen toprağı sürmek ve beklemek işini yapması 

için erkeği bahçeye koymuştur. Diğer yandan ’adham insan için kullanılan genel bir 

isimdir (Trible, 1973, s. 35; Meyers, 2001, s. 80). Tanrı ’adhama iyilik ve kötülüğü 

bilme ağacından yemeyi yasakladığında (Tekvin 2:16-17) aslında hem erkeğe hem de 

kadına hitap etmektedir. Kadın ve erkeğin farklılaştığı ana kadar (Tekvin 2:21-23) 

sözcük iki cinsiyeti de kapsamaktadır. Bu kapsamda, bahsedilen kişinin henüz bir 

cinsiyeti olmadığını, cinsiyetin daha sonra yaratıldığını ve dolayısıyla erkeğin önce 

yaratıldığına dair bir bilgi olmadığı sonucuna varır (Trible, 1973, s. 35).  

                                                 
183

 Araştırmacının konuyla ilgili olarak yaptığı en dikkat çeken çalışmaları için bkz. Trible, P. (1973a). 

Eve and Adam: Genesis 2-3 Reread. Andover Newton Quarterly 13; Trible, P. (1973b). 

Depatriarchalizing in Biblical Interpretation. Journal of the American Academy of Religion, 41(1), 30-48; 

Trible, P. (1978). God and the Rhetoric of Sexuality. Philadelphia: Fortress Press. 
184

 Trible çalışmasında Kadın Özgürlüğü Hareketleri‟ne gönderme yaparak örgütlenmeyi bazı noktalardan 

eleştirir. Ona göre yapılan hata şudur: Kadın Hareketleri‟nin içinde yer alan feministler Yaratılış 

öyküsünü çok hafife almaktadır ve tamamen reddetmemektedir. Öyküyü reddetmek erkeklerin öykü 

üzerindeki şovenist yorumlarını kabul etmek anlamına gelmekte, böylece erkeklerin egemenlik alanları 

ironik bir biçimde genişlemiş olmaktadır.  Yazar metnin oluştuğu toplumda erkeklerin baskın olduğu, 

kadınlara düşmanlık güden bir dini anlayış olduğu gerçeğini bilmekle beraber, öykünün bambaşka bir 

gözle ve dikkatlice yorumlanmasının faydalı olabileceğini önermektedir (Trible, 1973, s. 31).  



203 
 

M. Bal‟ın Yaratılış öyküsünün çözümlemesini ele aldığı ve Paulus‟un Mektupları‟ndaki 

ifadeleri eleştirdiği makalesinde de benzer tutum karşımıza çıkmaktadır
185

. Bal, 

öncelikle erkeğin kadından önce yaratıldığı bilgisi ve bunun sonucu geliştirilen üstünlük 

sıralamasını sorgular. Kadının erkeğin kaburgasından yaratılarak ona bağlı, muhtaç ve 

aciz bir varlık gibi algılanışına karşı çıkar. Ona göre de kadın yaratılmadan önce, her ne 

kadar bir erkekten bahsediliyor gibi görünse de, o kişinin ismi ya da cinsiyetine yönelik 

bir ifade yer almamakta (Tekvin 2:7-2:20), İbranice Tevrat‟ta ondan “dünyasal varlık” 

şeklinde bahsedilmektedir. Tanrı Yehova‟nın
186

 nefesini üflemesiyle bu “dünyasal 

varlık” yaşayan bir varlık olmuştur. Topraktan “yapıldığı” ifadesini de göz önünde 

bulundurduğumuzda bu varlığın bir birey olmaktan ziyade henüz tam olarak 

gerçekleşmemiş olan bir tür olduğu bilgisine ulaşılmaktadır. Henüz belli bir ismi ve 

özelliği bulunmamaktadır. Bu noktadan bakıldığında bahsedilen varlığın kesin olarak 

erkek olmadığı yorumu çıkmaktadır (Bal, 1985, s. 24-26).  

Trible ayrıca, kadının erkeğin kaburgasından yaratılmasının (Tekvin 2:21-22) kadını 

erkekten daha düşük seviyede gösteren bir durum olarak yorumlanmasına karşı 

çıkmaktadır. Ona göre Tanrı tıpkı erkeği yarattığı gibi kadını da yaratmıştır. Kadının 

yaratılmasında erkeğin herhangi bir müdahalesi olmamıştır; erkek tam tersine pasiftir, 

uyumaktadır. İkisinin de yaratılma sırasında ilahi bir güç vardır. Erkek topraktan, kadın 

kemikten yaratılmış olup, ikisinin de yaratılışında bir hammadde kullanılmıştır. Kadının 

erkeğin kaburgasından yaratılmasını kadın için bir düşüklük olarak görmek ve kadını 

“erkeğin kaburgası” olarak düşünmek metni yanlış anlamaktır. Kemiğin erkekten 

alınmasıyla süreç tamamlanmamış olup kadının yaratılması ilahi bir eylemden sonra 

gerçekleşmektedir. Öyküde geçen kaburganın üstünlük ya da düşüklükle ilgisi yoktur. 

Üstünlük, güç, baskınlık ve enerji gibi tanımlar öyküde erkeğin ayırt edici özellikleri 

değildir (Trible, 1973, s. 37).  

Ayrıca bazı araştırmacılar “kaburga” sözcüğü üzerinde durarak Tanrı‟nın kadını erkeğin 

kaburgasından yaratması öyküsüyle ilgili birtakım farklı yorumlar geliştirilmiştir. 

Onlara göre aslında öyküde anlatılmak istenen yaratılışın kaburgadan değil böğürden 

gerçekleştiğidir. Bu da ters bir mantıkla ve üstü kapalı olarak doğum işlevinin 

                                                 
185

 Araştırmacı çalışmasını feminist bir bakış açısıyla ele almadığını, tamamen ideolojik olarak yaratılan 

bir efsanenin temelindeki düşünceye işaret etmek istediğini belirtir (Bal, 1985, s. 22). 
186

 Yaratılış‟ın ikinci anlatımında yer alan Tanrı ifadesidir. 



204 
 

gerçekleştiği rahme işaret etmektedir
187

. Bundan çok farklı diğer bir yoruma göre ise bu 

anlatım bir Sümer efsanesinden gelmektedir. Cennette yaşayan Enki‟nin kaburgasından 

tanrıça Enki-ti yaratılmıştır. Ti, hem kaburga hem de “yaşam veren” anlamına 

gelmektedir. Böyle bir bağlantının kurulmuş olabileceği ve Tekvin 3:20‟de yer alan 

“tüm yaşayanların annesi” ifadesinin bu kelimeyle ilgisi olabileceği tartışılmıştır. 

Böylece kadının erkeğin kaburgasından yaratıldığı ve ondan daha düşük düzeyde ve 

konumda olduğu yorumu bertaraf edilmeye çalışılmıştır. Hatta bir adım daha ileri 

gidilerek kadının ilk insan gibi çamur ya da topraktan değil, daha önce nefesle 

zenginleştirilmiş et ve kemikten yapılmasının onun daha üstün bile olabileceğini 

gösterebilmektedir (Bal, 1985, s. 27). 

Kadının yaratılıştaki sıralaması, yani erkek, bahçe, ağaç ve hayvanlardan sonra oluşu 

bazı yorumcuların kadının erkeğe bağlı aciz bir varlık olarak düşünmelerine neden 

olmuştur. Böyle düşünenler, kadın ve erkeğin yaratılışını birbirinden farklı olarak ele 

alan iki anlatımı karşılaştırmıştır: kadının daha sonra yaratıldığı ifadesi yer alan 

Yehova‟ya ait olan metin ve Rahipler tarafından yazıldığı düşünülen, kadın ve erkeğin 

aynı anda yaratıldığı ifade edilen Tekvin 1:27‟deki anlatım. Onlara göre, din adamları 

iki cinsiyeti eşit olarak algılarken, Yehova, kadını ikinci planda, aciz ve muhtaç olarak 

yaratmıştır. Ancak Trible en son olanın aynı zamanda en üstün özelliklerde olabileceği 

fikrini ortaya atarak yapılan değerlendirmelere karşıt bir görüş geliştirmektedir (Trible, 

1973, s. 35-36). 

Üstünlük sıralamasını bir kenara bırakıp meseleye eşitlik yönünden bakacak olursak 

Tekvin 2:23‟de geçen şu bapı iyi incelemek gerekecektir: “Şimdi bu benim 

kemiklerimden kemik, etimden ettir; buna Nisa ('ishshah) denilecek çünkü o insandan 

('ish) alındı”. Anlatımdan, Havva‟nın yaratılışında bahsedilen kemiğin eşitlik ifade ettiği 

sonucuna varılmaktadır. Ayrıca bap, kadın ve erkek arasındaki hem benzerliğe hem de 

farklılığa işaret etmektedir. Baptan önce erkek için spesifik bir sözcük kullanılmayıp, 

yalnızca ’adham kullanılmıştı. Kadın yaratılmadan önce dünyasal bir varlık olarak 

tanıtılan kişi kadının ortaya çıkmasıyla beraber artık erkek ('ish) olarak geçmektedir. 

Dünyasal varlık “farklılaşmamış” durumundan çıkarak artık bir cinsiyet olarak 

“farklılaşmıştır”. Buradan hareketle kadının yaratılışı ile birlikte erkek tam olarak 

                                                 
187

 Yazara göre bahsedilen insanın henüz cinsel bir kimliği olmadığı fikri göz önünde bulundurulduğunda 

çok da olanaksız görünmemektir (Bal, 1985, s. 27). 



205 
 

yaratılmış oldu şeklinde bir yorum yapılabilmektedir (Trible, 1973, s. 37; Bal, 1985, s. 

27). Ayrıca 2:22‟deki ifadenin etkisiyle
188

 kadın ve erkeğin yaratılma sırasına çok aykırı 

olarak kadının esasında daha önce oluştuğu
189

 da öne sürülmektedir. Bu düşünceye göre 

semiyotik açıdan ilk olarak kadın, daha sonra erkek oluşturulmuştur (Bal, 1985, s. 27). 

Adem‟in Havva‟ya “kadın” (Nisa) denilecek diyerek bu durumun onun kadından daha 

güçlü olduğu anlamına geldiği yorumlarına karşılık olarak Trible okuyucudan metne bir 

kez daha göz atmasını ister. Metinde “çağırmak, demek” anlamlarını vermek için 

kullanılan qara’ fiilinin isimlendirmek gibi bir anlam ihtiva etmediğine dikkat çeker
190

. 

Ayrıca burada şahsa ait özel bir isimden değil, genel bir isimden bahsedilmektedir. 

Adem ona “kadın” demekle onu isimlendirmiş olmamış, kendine eş bulmuştur
191

. Kadın 

ve erkek birbirine eşittir ve biri birinin üzerinde herhangi bir yetkiye sahip değildir 

(Trible, 1973, s. 38). 

Modern çağda feminist yazarlar tarafından kaleme alınmış çalışmalarda gördüğümüz, 

kadın ve erkeğin birbirine yaratılışta eşit olduğu, ya da en azından kadının ikinci plana 

atılmaması gerektiği düşüncesinin Bizans dünyasında da benzer şekilde karşımıza 

çıktığını görmekteyiz. Yazarların kimi zaman bir adım daha giderek kadının daha önce 

yaratılmış olabileceği veya erkekten daha üstün olabileceği yönünde fikirler ileri 

sürdüğü de gözlenmektedir
192

. Ancak genel olarak, yaratılışa ilişkin yorumlarıyla 4. 

yüzyıldan başlayarak Bizans‟ı etkilemiş bazı teologların
193

 ilginç bir şekilde 20. yüzyıl 

feminist yazılarıyla örtüştüğü fark edilmektedir. Ayrıca yukarda örnek verdiğimiz 

                                                 
188

 Tanrı‟nın kaburga kemiğinden kadını oluşturduğu kişinin cinsiyetini belirten sözcük yerine insan 

anlamına gelebilecek “dünyasal varlık” ifadesi kullanılmışken, yeni yaratılan kişi “kadın” olarak yer 

almaktadır  (Bal, 1985, s. 27). 
189

 “oluşmak, oluşturmak” (form) sözcükleri, Yehova Tanrı‟sının bir çömlekçi gibi algılanması, 

dolayısıyla varlıkları oluşturduğu şeklindeki yorumdan dolayı kullanılmaktadır.  
190

 Kitaptan farklı baplardan örneklerde ise (örn. Tekvin 4) “isimlendirmek” anlamına gelen ifadelere 

rastlanır. Örneklerde fiilden sonra isim vermek anlamına gelen bir nesne de (isim) kullanılmışken (İng. 

“call” ve “name” kullanmak gibi), Adem‟in Havva için kullandığı ifadede böyle bir durum yoktur. 

Örneklere baktığımızda durum daha iyi anlaşılacaktır: “Cain built a city and called the name of the city 

after the name of his son Enoch (v. 17)”. “And Adam knew his wife again, and she bore a son and called 

his name Seth (v. 25)”. “To Seth also a son was born and he called his name Enoch (v. 26a)”. “At that 

time men began to call upon the name of the Lord (v. 26b)”.  (Trible, 1973, s. 38).  
191

 Ancak öykünün sonunda çiftin günah işlemesinden sonra Adem‟in bu kez kadına Havva ismini 

verdiğini görmekteyiz (Tekvin 3:20). Yazar bunu günahın bir sonucu olarak değerlendirir (Trible, 1973, s. 

41).  
192

 Bunun tepkisellik sonucu yapılmış olabileceğini düşünmekteyiz.  
193

 Bu noktada,daha önce değindiğimiz, Misisli Theodore‟un (MS. 350-428) düşünceleri örnek verilebilir. 



206 
 

Bizans sanatından örneklerin (Şekil 133, 136) feminist yazarların savunduğu fikre ters 

düşmediği dikkatimizi çekmektedir. 

 

4.2.2. Ġlk Günah ve DüĢüĢ 

Adem ve Havva‟nın Düşüş‟ü Erken Hıristiyan döneminden itibaren tasvir edilmiştir 

ancak çoğunluğu birbirine benzer ve şematik üslupta, sembolik ve aynı işleve hizmet 

etmek amacıyla tasvir edilmiştir. Dolayısıyla bu başlık altında onları 

değerlendirmiyoruz.  

Bizans Sanatı‟nda Viyana Genesis, fildişi kutu ve paneller, Octateuch el yazmaları, bazı 

homilye kopyalarında, Ayasofya ve Decani Kilisesi‟nde yer alan sahnedeki tasvirlerin 

çoğunda birbirine yakın özellikler görmekteyiz. Tasvirlerde Havva‟nın ikna ediciliğine 

dair bir işarete rastlamamaktayız. Birbirlerine yakın ve benzer özelliklerde tasvir 

edilmiş olan çift suçu birlikte işliyor izlenimi yaratmaktadır
194

. Ancak Batı sanatından 

örneklerde farklı uygulamalara karşılaşmaktayız. Bunların başında Hildesheim 

Katedrali‟nin bronz kapısında ve orjinalinde St. Lazarus Katedrali‟nin kuzey portalinde 

bulunan sahne gelmektedir (Şekil 86-87). Her iki sahnede de kadınsılığı son derece ön 

plana çıkarılmış bir Havva tasviri dikkat çeker. Cinsel kimliği ön planda tutulmuş 

Havva figürü izleyicide Düşüş hadisesine onun cinselliğinin neden olduğu izlenimini 

vermektedir. Hildsheim örneğinde Bizans sanatındaki sahnelerde birbirlerine yakın 

figürlerden çok farklı bir tasvir vardır. Havva bir eliyle meyveyi koparıp Adem‟e doğru 

uzatırken, sol eliyle önceden kopardığı meyveyi tutmaktadır. Burada ilginç bir durum 

oluşmakta, Havva‟nın sağ göğsü ile elinde tuttuğu elma
195

 iç içe geçmektedir. Ayrıca 

Havva‟nın kıvrılan vücuduyla dönerek Adem‟e bakması ve sahnenin diğer yönünde 

olan yılana doğru gidiyor olması onun “baştan çıkarıcı” karakterini göstermektedir. 

Tasvirle Havva‟nın ilk günah hadisesinde asıl suçlu olan olduğu mesajı verilmektedir.  

                                                 
194

 Ancak sahne Atina gr. 211 no. lu el yazmasında Bizans sanatında şimdiye kadar rastlamadığımız bir 

üslup ve ikonografiyle karşımıza çıkar. Ortadaki metnin iki yanında, sayfa kenarında resmedilmiş olan 

çift karşılıklı ellerini uzatarak birbirine bakmaktadır. Birbirine oldukça mesafeli çiftin cinsel kimliklerinin 

de vurgulandığı fark edilmektedir. Bkz. Şekil 94. 
195

 Batı sanatında yasaklanan meyvenin çoğu kez elma olarak tasvir edildiğine değinmiştik. Bkz. s. 122, 

dipn. 128. 



207 
 

St. Lazarus Katedrali‟ne ait Autun-Musee Rolin‟de bulunan rölyefte yerde uzanmış 

vaziyette tasvir edilmiş Havva sıra dışı bir tablo çizmektedir (Şekil 141). Kadınsılığı 

vurgulanmış ve günaha teşvik eden bir kadın tasviri ile 11-12. yüzyıllardaki reform 

hareketleri için zemin hazırlandığı düşünülmektedir. Reformla erkekler kadın 

düşmanlığına ve dini bekârlığa teşvik edilmişti (Petzold, 1995, s. 125)
196

. Havva‟nın bu 

duruşuyla Tanrı‟nın onu cezalandırmasının anlatıldığını düşünen bazı araştırmacılar 

vardır. Onlara göre Tanrı Havva‟yı cezalandırmış ve yılan gibi karnının üzerinde 

sürünmeye sevk etmiştir (Petzold, 1995, s. 125)
197

.  

 

 

Şekil 141: Düşüş Sahnesinden Kalan Havva Figürü (detay), 1280, Autun, Museé Rolin (Petzold, 1995, s. 

125, fig. 93).  

                                                 
196

 Aynı durum Hildesheim konusu için de sözkonusu olup, biraz daha ayrıntılı bahsedilmiştir. Bkz. s. 

232, dipn. 249. 
197

 Sahnenin yalnızca Havva figüründen oluştuğu düşünüldüğünde bu durum anlaşılabilir. Ancak 

sahnenin günümüzde bulunmayan kısmında Adem‟in de, muhtemelen aynı pozisyonda olduğu göz 

önünde bulundurulduğunda yorumun çok yerinde olduğu söylenemez. Rölyefte Adem‟in de olduğu 

bilgisi için bkz. (Werckmeister, 1972, s. 1-2). 

 



208 
 

Cotton Genesis grubunda yer alan sahnelerden başta San Marco atrium mozaiğindeki 

sahne olmak üzere, Havva‟nın ilk günah olayındaki rolü olumsuz bir şekilde 

yansıtılmıştır. Havva‟nın yılanla ilişkilendirilmesi, yasağa karşı gelirken Adem‟den 

farklı yönde tasvir edilerek olaydaki aktif rolü gibi bazı detaylardan tezimizin bir önceki 

bölümünde bahsedilmişti. Havva‟nın eliyle Adem‟in ağzına doğru meyveyi uzattığı, 

sahnenin ikinci episodunda gördüğümüz detay Havva‟nın baştan çıkarış ve ikna 

ediciliğine işaret etmektedir (Şekil 84-85). Bizans sanatında da Havva‟nın Adem‟e 

meyveyi uzattığı pek çok sahneyle karşılaşmaktayız. Ancak bu sahnede Havva meyveyi 

Adem‟in ağzına doğru yaklaştırarak ikna edici yönünü göstermektedir. Benzer durum 

Salerno paliottosunda da görülmektedir (Şekil 89). Havva bu kez meyveyi Adem‟in 

eline vererek aldığından emin olmak ister gibidir. 

Regina gr. 1 no. lu el yazmasında (Leo İncili) ise Havva‟nın baştan çıkarıcılığı değil, 

yılan tarafından günaha davet edilmesi ve baştan çıkması vurgulanmıştır (Şekil 94). 

Konuştuğunun göstergesi olarak ağzını kocaman açan yılan Havva‟nın kulağına doğru 

başını uzatmaktadır. Minyatürde Havva‟nın olduğu yer tahrip olduğundan çok iyi 

seçilmese de, Havva ve Adem‟in birbirine dönük bir şekilde baktıkları anlaşılmaktadır. 

Bize göre böylece günah hadisesinde Havva‟nın kötü karakterinden çok yılan üzerinde 

durulmuştur. 

 

4.2.2.1. Havva ve Yılan ĠliĢkisi 

Öyküye en çok yön veren kısım olan İlk Günah ve onun üzerinden kadının suçlanması 

yılanın sahnede belirmesiyle başlamaktadır. Havva‟nın çok yaygın olan “baştan 

çıkarıcı” imajı Tekvin‟in 3. bölümünden sonra, bap 3:6‟nın ikinci yarısı ile birlikte 

başlar: “ … ve onun meyvesinden aldı ve yedi, ve kendisiyle beraber kocasına da verdi, 

o da yedi”. Öykümüzde yılan
198

, Adem ve Havva‟nın Cennet‟ten kovulması olayında 

baş rolde oynamaktadır.  

                                                 
198

 Eski Ahit‟te yer alan yılan figürünü incelediği makalesinde R. G. Murison, Hıristiyan yorumcuların 

Rabbinik geleneği sürdürerek Tanrı‟nın düşmanı ve tüm kötü ruhların başı şeytanın yılan görüntüsüne 

girerek kadına yaklaştığını düşündüklerini ifade etmektedir. Ancak yazarın da belirttiği gibi metinde 

böyle bir bilgiye dair bir iz bulunmayıp, yalnızca yılandan bahsedilmektedir. Ruhların çoğunlukla yılan 

olmakla beraber hayvan şekline bürünmesi yaygın olan bir inançtır. Kötülük gibi bir kavram, felsefeyle 

uğraşmayan insanlar için soyut olduğundan kişileştirme yaygın olarak kullanılan bir uygulamadır. 



209 
 

Erken dönem kilise yazarlarından başlamak üzere, Ortaçağ boyunca ve modern dünyada 

Tekvin bap 3:6‟nın ikinci yarısı üzerinde kaleme alınmış çeşitli teolojik edebiyat 

çalışmaları bulunmaktadır. Yapılan çalışmaların birçoğunda Havva‟nın Adem‟i günaha 

teşvik ettiği şeklinde derin ve kökleşmiş bir inanç vardır. Hatta bunlardan bazıları 

yorumlarını Havva ve yılan arasında paralellik kuracak boyuta getirmiş ve Havva‟yı 

Adem‟in işlemiş olduğu günahın sorumlusu olarak görmüşlerdir. Ancak Tek. 3:6‟da söz 

konusu duruma işaret eden herhangi bir bulgu bulunmamaktadır. Çeşitli şekilleriyle 

Havva‟nın baştan çıkarıcılık efsanesi aslında yorum yapan kimselerin kendi kültürel 

beklentileri ve tahminleri çerçevesinde oluşmuştur (Higgins, 1976, s. 639).  

Havva ile yılan arasında çeşitli ilişkilendirmeler yapılmıştır. Bunlardan birine göre, 

yılana uyan kadına verilen ceza çocuk doğurmakla ilgili olduğu için yılanın şehveti 

temsil etmektedir. Yani işlenen günahın da şehvetle ilişkili olduğu düşünülmektedir. 

Ayrıca Murison kadına verilen Havva isminin (Tekvin 3:20) yılanın Arapça (kayyat) ve 

Süryanice (hewya) karşılıklarıyla ilişkili olabileceğini belirtmektedir. Ancak yazar 

bunun yanında Havva isminin böyle bir kaynağa kesin olarak dayandırılmasının doğru 

olmadığını da eklemektedir (Murison, 1905, s. 129-130). 

Yılanın erkeğe değil de kadına yönelmesiyle ilgili Hıristiyanlığın erken dönemlerinden 

başlayarak günümüze kadar birçok yorum yapılmıştır. Bazıları (iyimser bir yorumla), 

kadının hitabet yeteneğinin, konuşma kabiliyetinin (Meyers, 2001, s. 81), zekâsının ve 

çok daha ince duyarlılıklara sahip oluşunun (Trible, 1973, s. 40) bunun nedeni 

olabileceğini öne sürer.  

                                                                                                                                               
Yılanlar ve ejderhalar bahsettiğimiz toplumda daima kötücül güçler olduğu için öyküde de benzer ifadeler 

kullanılmasını beklerken, böyle bir durumla karşılaşmamaktayız. Tekvin‟de yılanın kötülüğü açıkça yer 

almayıp, kurnazlığı ve aklını kullanışı vurgulanmıştır. Yazara göre öyküde vurgulanmak istenen 

muhtemelen günahla beraber gelen Düşüş‟ten ziyade açığa vurulan “bilgi”dir. Yılan ve bilgi ağacı 

sembolizmi bilinen bir uygulamadır. Babilon kültüründe özellikle kutsal ağaç sembolizmi çok yaygın 

olup, genellikle yedi dalı olan bu ağaç Kherub tarafından korunur. Bir Babil efsanesine göre denizden 

çıkan ejderha ilk insanlara akıl vermek ve bir şeyler öğretmek için gelir. Efsanede kutsal ağacın da yer 

aldığı bilgisi göz önüne alındığında öykümüzün efsanede geçen yılan ve ağaçla bağlantılı olabileceği 

sonucu çıkarılabilmektedir. Murison öyküde “kâhince” (İng. “Prophetic”) bir mesaj vermenin en iyi yol 

olduğu için metnin yazarı tarafından böyle bir anlatımın seçildiği yorumunu getirmektedir. Ona göre 

öykünün yazarı ahlaki değerlerin oluştuğu koşullar hakkında müthiş bir önseziye sahip olan biridir. Yazar 

çok bilinen bir efsane formatını kullanarak birtakım mesajlar vermek niyetindendir. Günaha giden yolu 

bilmektedir, insanlığın onun gücüyle yozlaşabileceğini ancak Tanrı‟nın yardımıyla onu zapt 

edebileceğinin de farkındadır. Bahsettiğimiz öyküyü yazan J yazarının amacı insanlara günahın gerçek 

karakterini öğretmek, onları kötülüklerden iyiye doğru yöneltmek ve mücadele umudu için teşvik 

etmektir (Murison, 1905, s. 127-129).  

 



210 
 

Konu üzerinde duran feminist yazarların yazılarına baktığımızda, din adamları 

tarafından Hıristiyanlığın erken dönemlerde başlatılan ve uzun süre devam eden 

yorumlardan farklı bir yorum görmekteyiz. M. Bal‟ın ifadelerinden anlaşıldığı kadarıyla 

kadının yılanla kurduğu diyalog sonrası meyvenin iyi olduğunu görmesi onu aptal değil 

akıllı yapmaktadır. İbranice “görmek” fiili gerçeklikle yakından ilişkilidir. Yani kadının 

gerçekliğe açık olduğu düşünülebilmektedir (Bal, 1985, s. 33-34). Trible ise konuyla 

ilgili yorumlarına 20. yüzyıl gibi bir dönemde bazı (erkek) araştırmacılar tarafından 

Havva‟ya ilişkin geliştirilen olumsuz yargılara kısaca değinerek başlar. Araştırmacılar 

yılanın neden adama değil de kadına yanaştığı sorularına yanıt ararken, Havva‟nın zayıf 

karakterde oluşu, cazibesini kullandığı ve baştan çıkarıcı olduğundan bahsetmiştir. 

Yazara göre yılan, kadına kandırılması daha kolay olduğu için ya da kadın zayıf 

karakterli olduğundan gelmemiştir. Bu türden düşünceler her ikisinin de doğuştan eşit 

oldukları gerçeğini gölgelemektedir. Kadının karakteriyle ilgili 4. yüzyılda 

Augustinus‟ten itibaren geliştirilen olumsuz düşüncelerin hala sürdürüldüğü 

görülmektedir. 

Trible‟ye göre yılanın neden kadına yöneldiği sorusu metinde yer almamakla beraber, 

cevap kadının karakterinde aranabilir. Yasak ağaçtan yememe emri kadına doğrudan 

gelmemesine rağmen bundan bir şekilde haberdar olduğunu, hatta emri yorumladığını 

görmekteyiz (“…ondan yemeyin ve ona dokunmayın…”). Kadın ağaç üzerinde düşünür 

ve tüm ihtimalleri göz önünde bulundurur. Ağaç yemek için güzeldir, göze hitap 

etmektedir, görünüm olarak ve duygusal olarak teşvik edicidir. Belki de ağaçla ilgili en 

önemli unsur, bilgi kaynağıdır. Yaptığı eylemin farkındadır ve fikir tamamen ona aittir. 

Eşine danışmamış ya da müsaade istememiştir. Erkek ise tam tersine sessiz ve pasiftir. 

Emir doğrudan kendisine gelmiş olmasına rağmen (Tekvin 2:6) kadının kendisine 

uzattığı meyveyi hiç tereddüt etmeden almış ve yemiştir. Erkeklerin baskın olduğu bir 

toplumda bu kabul edilemez bir durumdur. Yazar, kadının erkekten bazı noktalardaki 

farklılığının altını çizmesinin nedeninin kadın şovenizmi yapmak için değil, metni iyi 

algılayamayan erkek egemen yorumlamalara dikkat çekmek için olduğunu belirtir. 

Metinle ilgili çözümlemelerini, birbirinden ayrı bu iki karakterin günah eyleminden 

sonra nasıl bir olduklarını ve birbirinden farkları kalmadığını dile getirerek sonlandırır. 

Başımıza gelen olumsuzluklar ve baskılar doğuştan gelmemiş, günah ile birlikte 



211 
 

gelmiştir (Trible, 1973, s. 39-41). Günah sonrası cezalandırılan sadece kadın değil, 

erkektir de.  

2. yüzyıl ile 8. yüzyıllar arasında sembolik olarak düzenlenmiş Düşüş sahnelerinde 

Adem ve Havva‟yla birlikte bilgi ağacında tasvir edilen yılan figürünün zoolojik bir 

özellikle kaşımıza çıktığını görmekteyiz
199

. 9. yüzyıla gelindiğinde öyküsel bir anlatım 

ile ağaçtan bağımsız olarak kuyruğunun üzerinde dik konumda da görülmektedir. Daha 

sonra ise sanatçılar konuya biraz daha özgür yaklaşmıştır. Yılanın ilginç bir şekilde 

kadın başlı olarak tasviri 13. yüzyıl ya da 14. yüzyıl başlarına gelindiğinde karşımıza 

çıkmaktadır
200

 (Bonnell, 1917, s. 263-264).  

Yılanın bu şekilde tasvir edilişinin kaynağını araştıran J. K. Bonnell özellikle Peter 

Comestor‟u kaynak göstererek
201

 onun şu sözlerini aktarır: " Şeytan bakire görünümlü 

yüzü olan bir çeşit yılanı seçti…”. Bu dönemde Batı‟da yılanın kadın başlı olarak tasviri 

çok sık olarak karşımıza çıkmaktadır (Bonnell, 1917, s. 255, 263-264).  Jolly Havva‟nın 

yılan tarafından baştan çıkarılışının anlatıldığı sahne etrafında yılan ve kadın arasındaki 

ilişkiden bahsetmektedir (Jolly, 1997, s. 45). Cotton Genesis‟teki sahneden farklı olarak 

sahnede ilk olarak yılan figürünün yer alması, yılanın üzerinde bulunduğu mavi ağacın 

daha önce Havva ile ilişkilendirilmiş olması
202

 gibi faktörler, yılan ve Havva arasındaki 

ilişkiyi göstermektedir (Bkz. Şekil 84). Yazar bu noktadan hareketle düşünceleriyle 

dönemde büyük bir etki yaratan teolog Peter Comestor‟a işaret ederek ikiliyle ilgili 

yaptığı ilişkilendirmeye değinir. Comestor yılanın Havva‟ya yaklaşma sebebinin onun 

yılanla benzerliğinden ve zayıflığından kaynaklandığını savunmaktadır (Cook, 1927, s. 

163; Higgins, 1976, s. 639-641). Teolog, kadını “çok ihtiyatlı olmayan ve yanlışa 

kaymaya ve boyun eğmeye daha eğimli” sözleriyle tanımlayarak kadın ve yılan arasında 

                                                 
199

 Yalnızca Bizans sanatında değil, Batı‟dan örneklerde de yılan birbirine benzer özelliklerde tasvir 

edilmiştir. 
200

 Avrupa‟nın kuzeyinde Romanesk ve Gotik dönemlerin sonlarına doğru şeytan karakteri kimi zaman 

sürüngen bir hayvanın kuyruğuna, kuş vücuduna ve kadın başına sahip sfenkse benzer ilginç bir hayvan 

olarak çıkmaktadır. Bilinen en erken tarihli örneklerden biri 1170li yıllarda üretilmiş bir İngiliz el 

yazması olan ve günümüzde Pierport Morgan Kütüphanesi‟nde bulunan Huntingfield Psalter‟de  (fol. 8v) 

karşımıza çıkar (Cook, 1927, s. 163-164, fig. 20).  
201

 Yazar Peter Comestor‟un yanı sıra Vincent de Beauvais (MS. 1190-1264), Guido delle Colonne gibi 

isimlere ve 1324 tarihli yazarı bilinmeyen eser Speculum Humanae Salvationis‟e de işaret eder (Bonnell, 

1917, s. 257-263). Ayrıca Cook 12. yüzyılda Comestor ile başlayan ve 14. yüzyıla kadar çeşitli isimler 

tarafından geliştirilen kadın-yılan benzerliğine değinmektedir (Cook, 1927, s. 163). 
202

 Havva‟nın Yaratılış sahnesinde arkada görünen ağaç da mavi renkteydi. Bkz. Şekil 62. 

 



212 
 

çok fazla benzerlik olduğunu ileri sürmektedir. Daha da ileri giderek yılanın bir kadın 

başına sahip olduğunu söyleyerek kadının onu dinlemesinin ve ona güvenmesinin olası 

olduğunu ifade etmektedir (Jolly, 1997, s. 45). Ortaçağ Batı ve Rönesans sanatında çok 

popüler olan yılan ve kadın benzerliği temasının etkisi San Marco‟da birebir 

uygulanmamış olduğunu görmekteyiz. Ancak yine de ikili arasındaki benzerlik 

birbirleriyle kurulan bağlantılarla farklı bir şekilde kendisini göstermektedir.  

13. ve 14. yüzyıllarda Ortaçağ Batı sanatında sıklıkla görülen tasvirin Bizans sanatında 

tercih edilmediği görülmüştür. Yılanın bilinen şekli dışında karşımıza çıktığı tek örnek 

Octateuch el yazmalarındaki Düşüş sahneleridir (Şekil 142). Ancak söz konusu 

sahnelerde Pirke Rabbi Eliezer
203

 etkisiyle tasvir edilen deve şeklindeki yılan figürüyle 

kadın arasında herhangi bir bağlantı kurulmamıştır.  Ayrıca yılanın sıradan bir şekilde 

tasvir edilmesi yerine deveye benzer tasviriyle kadın düşmanlığına işaret edilmediği 

görülmektedir. Bununla beraber, çalışmamızda yer verdiğimiz Batı sanatına ait eserlerin 

hiçbirinde yılan figürü yukarıda anlattığımız şekilde kadın başlı olarak tasvir 

edilmemiştir
204

. Batı‟da tasvir söz konusu yüzyıllarda birçok el yazmasında görülmekle 

beraber, çalışmamızda daha önce yer vermediğimiz bir eserden örnek verilmiştir (Şekil 

143).     

 

 

                                                 
203

 Tezimizin bir önceki bölümünde yılanın bu şekilde tasvir edilişinin Yahudi kaynaklı bir eser olan 

Pirke Rabbi Eliezer etkisiyle (Weitzmann, 1971, s. 74) oluştuğundan bahsetmiştik. Bkz. S. 138. 
204

 Batı‟dan incelediğimiz eserlerden yalnızca San Marco örneği yılan-kadın bağlantısının yaygın olduğu 

yüzyıllar içerisinde (13. yüzyıl) üretilmiştir. Dolayısıyla ondan daha erken tarihli eserlerde söz konusu 

etkinin yaygın olmayışına bağlı olarak bahsettiğimiz ikonografik unsurun yer almayışı normal 

karşılanabilir. 



213 
 

 

Şekil 142: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v, 12. Yüzyıl, İstanbul, 

Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, G.İ.8, 2013).  

 

 

 

 



214 
 

 

Şekil 143: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Speculum Humanae Salvationis, fol. 4r, 1330-1336 civarı, 

Viyana, Österreichische Nationalbibliothek (Fingernagel ve Gastgeber, 2008, s. 230). 

 

Yukardaki bahsettiğimiz “kadın başlı yılan tasvirleri” Bizans sanatında görünmese de, 

Bizanslı sanatçıların ikili arasındaki ilişkiye bir takım imalar yoluyla gönderme 

yaptığını düşünmekteyiz. Örneğin Octateuch el yazmalarında Düşüş sahnesinde 

Havva‟nın Adem‟i ikna ettiği ve meyveyi yedikleri episodlarda Havva‟nın bacaklarının 



215 
 

tasvir ediliş biçimi dikkatimizi çekmektedir
205

. Benzer durum ilginç bir şekilde 

Hildesheim‟deki sahnede de karşımıza çıkmıştı (Şekil 144). Cohen ve Derbes 

Havva‟nın bu duruşuyla ağaca dolanan yılan arasında bir bağlantı kurmaktadır (Cohen 

ve Derbes, 2001, s. 24, fig. 7).  

 

 

Şekil 144: Günaha Davet ve Düşüş (detay), Seraglio Octateuchu, G.İ.8, fol. 43v, 12. Yüzyıl, İstanbul, 

Topkapı Sarayı Müzesi (© Topkapı Sarayı Müzesi Arşivi, G.İ.8, 2013). 

 

Ayrıca San Marco‟da çiftin günahı işledikten sonra kendilerini incir yapraklarıyla 

gizledikleri sahnede de Havva benzer şekilde resmedilmiştir (Şekil 145). Jolly, 

Havva‟nın bacaklarını birbirine dolamış vaziyette resmedilme amacının onunla ağaca 

dolanmış yılan arasında “görsel bir metafor” kurmak olduğunu ifade eder. Yazar ayrıca 

                                                 
205

 Bu durum Havva ile ilgili olumsuz düşüncelerin Bizans dünyasında Düşüş‟le başladığının bir 

göstergesi olabilir. Batı‟da ise Havva‟nın doğasının başlangıçtan beri zayıf olduğuna inanılmaktaydı. 



216 
 

Havva‟nın bu şekilde tasvirinin Ortaçağ ve Rönesans sanatında sıklıkla görüldüğünü de 

ekler (Jolly, 1997, s. 50)
206

. 

 

 

Şekil 145: Günaha Davet ve Düşüş (detay), 

Hildesheim Katedrali‟ndeki Bronz Kapı, 

Hildesheim, Ş1007-1015 (Cohen ve Derbes, 2001, 

s. 25, fig. 7). 

 

Şekil 146: Adem ve Havva‟nın Çıplaklığını 

Bilmesi (detay), San Marco Kilisesi, Atrium 

Mozaiği, 13. Yüzyıl, Venedik (Fotoğraf: Ekkehard 

Ritter. Courtesy of Dumbarton Oaks, Image 

Collections and Fieldwork Archives, Washington, 

DC, 2013). 

  

                                                 
206

 Örneğin San Marco‟daki Yusuf‟un öyküsünün yer aldığı kubbede Potiphar‟ın karısının da aynı duruş 

biçimiyle tasvir edildiğini görmekteyiz (Jolly, s. 50-51, fig. 22). 



217 
 

4.2.3. Adem ve Havva’nın Yeryüzündeki UğraĢları 

Adem ve Havva‟nın Cennet‟in dışında yeryüzündeki uğraşlarının anlatıldığı sahnelerin 

ele alınışındaki farklılık dikkatimizi çeken bir başka ayrıntı olmuştur. Fildişi kutu ve 

panellerde gördüğümüz sıra dışı sahnede (Şekil 129 a, 129 b) çiftin yardımlaşarak 

birlikte tarımla ve demir işleriyle uğraştığını görmüştük. Aynı zamanda Octateuchlarda 

yer alan sahne (Şekil 131), ikonografik ve üslupsal açıdan fildişi kutulardaki tasvire 

benzemese de, konuya benzer şekilde yaklaşması açısından önemlidir. Adem ve Havva 

yeryüzünde yardımlaşarak yaptıkları ortak işle, Cennet‟te işledikleri suçu beraber 

göğüslenmiş imajı vermektedir. Ayrıca Octateuch örneklerinde çiftin üzgün 

görünmesiyle suçlarından dolayı pişman olduklarının vurgulandığı anlaşılmaktadır. 

Buradan çalışmamızın ikinci bölümünde bahsettiğimiz, Bizanslı bazı kilise babalarının 

“Havva‟nın Adem‟e yardımcı olmak için” yaratılmasıyla ilgili olumlu yorumlarını 

hatırlatarak Bizans sanatında gördüğümüz söz konusu tasvirlerde bu türden bir yorumun 

etkili olabileceği sonucuna varmaktayız. 

Çalışmamızda yer verdiğimiz Batı sanatından bazı örneklerde ise çiftin kendilerine 

verilen cezalar doğrultusunda sorumlu tutuldukları işlerle uğraştıklarını görmekteyiz. 

Sahnelerin birçoğunda Adem toprağı sürerken, Havva ya kucağında bebeğiyle 

ilgilenirken ya da elinde tuttuğu, ev işlerini temsil eden öreke ve makarayla
207

 beraber 

tasvir edilmiştir (Şekil 124-127). Ancak, daha çok Batı‟da karşımıza çıkan bu 

ikonografik unsurların Cotton Genesis‟te de yer aldığı düşüncesi de unutulmamalıdır. 

Weitzmann, Cotton Genesis el yazmasının orjinalinde Havva‟nın taht üzerinde 

tasvirinin pek olası olmadığını ancak elinde öreke ve makaranın olduğunu 

belirtmekteydi (Weitzmann, 1984, 116). Ayrıca Kessler Havva‟nın bu şekilde tasvirinin 

Mariolojiyle ilgili olduğunu belirtmekteydi (Kessler, 1971, s. 150). Batı sanatında 

karşımıza çıkan ve Cotton Genesis grubunun dışındaki birçok sahnede de çiftin 

birbirinden bağımsız olarak iş yaptıkları görülmüştür. Ayrıca Erken Hıristiyan 

Sanatı‟nda gördüğümüz Roma kaynaklı birçok lahit üzerinde çiftin kendilerine verilen 

görevleri temsil eden objelerle tasvir edilmesi de ilginç bir durumdur.  

                                                 
207

 Tekvin‟de Havva ile ilgili olarak, el işi yaptığı ya da yapacağına yönelik herhangi bir ifade yer almaz. 

Yakıştırma Eyüp Kitabı bap 38-36‟da “Kadınlara dokuma hikmetini kim verdi?” şeklinde geçen ifadenin 

ve sonrasında pek çok yazar ve din adamı tarafından Havva ve Meryem çerçevesinde geliştirilen 

karşılaştırma neticesinde oluşmuştur (Constas, 2003, s. 333). Ayrıca Iakobos Protoevangelium İncili‟nde 

Meryem‟in dokuma yaptığına ilişkin ifadenin etkisiyle ortaya çıkmış olabileceğini düşünmekteyiz. 



218 
 

Feminist yazarlara göre Tekvin 2:18‟de anlatıldığı gibi “Tanrı‟nın ’adhamın yalnız 

olmasının iyi olmayıp ona uygun bir yardımcı yapması” ifadesi de kimilerince kadını 

küçük gören bir durum gibi algılanmaktadır. Ancak Trible “ona uygun bir yardımcı” 

ifadesini ele alarak Eski Ahit‟te “yardımcı” ('ezer)  sözcüğünün birçok anlamı olduğuna 

işaret ederek öykümüzdeki kullanımından bahseder. Öykümüzde 'ezer sözcüğü yalnızca 

hayvanları ve kadını betimlemek için kullanılmış olsa da, diğer bölümlerde Tanrı için de 

kullanılmıştır. Sözcük bir değersizliği değil, birbirine faydası olan bir ilişkiyi 

tanımlamak için kullanılmıştır. Yazar sözcüğün kontekste bağlı olarak kullanımını da 

inceleyerek şu yorumda bulunmaktadır: Tanrı insandan daha üstün olan bir yardımcı, 

hayvanlar insandan daha düşük seviyede yardımcı ve son olarak da kadın erkeğe eşit bir 

yardımcıdır (Trible, 1973, s. 35-36). Başka bir ifadeyle, öykümüzde daha üstün ya da 

düşük bir yardımcı olarak da yer almış olan ifade, Tanrı‟nın yarattığı kadın için erkeğe 

“eşit bir yardımcı” olarak yorumlanmaktadır. Sonuç olarak ikili arasında hiyerarşik bir 

ilişki bulunmamaktadır (Meyers, 2001, s. 81). 

Görüldüğü gibi, feminist yazarlarca kadının yaratılma sürecinde ifade edilen “yardımcı” 

sözcüğü etrafında geliştirilen yorumlar da Bizans‟a çok yabancı değildir.  

 

4.3. ADEM VE HAVVA’NIN ÖYKÜSÜNÜN LĠTURJĠK ÖNEMĠ 

Genel olarak Hıristiyan sanatında Adem ve Havva‟nın öyküsü insanlığın başlangıcını 

anlatan sıradan bir olay gibi ele alınmamıştır. Öykü daima liturjik gelenekle bağlantılı, 

“pişmanlık” ve “yenilenme” ile yakından ilgili olmuştur (Anderson, 2001, s. 187). Bu 

anlamda öyküdeki en önemli kısım Düşüş olup, Yeni Ahit‟te “kurtuluş” umudu veren 

sahnelerle bağlantılandırılmıştır. 

Bu anlamda Trabzon-Ayasofya Kilisesi güney portalde karşımıza çıkan öyküsünün yer 

aldığı kabartma önemli bir örnektir. Kabartma üzerinde yer alan sahnelerin kilisenin 

içerisine girildiğinde Yeni Ahit‟ten sahnelerle ilişkilendirilmesinin yanı sıra, 

kabartmada bulunan liturjik metin de bu ilişkiyi kuvvetlendirmektedir.  

Kiliseye girenler güney cephede “günahı” hatırladıktan sonra kilisenin kuzey 

cephesinde “bağışlanma” teması ile karşılaşmaktadır. Portale yontulan öyküyle birlikte 

portal, insanları “tövbeye davet” misyonu görmektedir. Portaldeki öyküyle karşılaşan 



219 
 

inananların, ancak kilisenin içerisine girdiğinde tekrar Cennet‟e girebileceklerinin 

mesajının verildiği düşünülmektedir (Eastmond, 1999, s. 226-227 )
208

.  

Kabartmanın sağ tarafında öykünün hemen üzerinde Tekvin 2:8‟den, “Ve Rab Allah 

şarka doğru Aden‟de bir bahçe dikti ve yaptığı adamı oraya koydu” ve solunda ise 

“Büyük Perhiz” Lent‟ten bir alıntı “Adem Cennet‟in önünde oturdu ve çıplaklığının 

yasını tutarak ağladı (Lenten Triodion)” yer almaktadır (Eastmond, 2004, s. 66). 

Perhiz‟in ilk çarşambası akşam dualarında Tekvin 2:8‟deki metin okunmaktaydı. Ayrıca 

Adem, Havva, Habil ve Kabil, Ioannes Chrysostomom‟un yaratılış metni üzerine 

yazdığı homilyelerinde olduğu gibi Perhiz homilyelerinde önemli bir yer almaktaydı. 

Tüm bunlar kilisenin Büyük Perhiz‟in başında önemli bir rol oynadığını ve kabartmanın 

liturjik işlevini göstermektedir (Eastmond, 1999, s. 227).  

Kabartmada çiftin Düşüş‟ten önce giyinik olarak tasvir edilişi Adem ve Havva‟nın 

hayatının anlatıldığı apokrif kaynaklarla birlikte, Perhiz‟in anlatıldığı Triodion etkisiyle 

ortaya çıkmıştır
209

. Metinde Adem birçok kez Cennet‟in dışında çıplak olarak 

tanımlanmıştır (Eastmond, 1999, s. 228)
210

. Öyküdeki “çıplaklık-giyiniklik” ilişkisinin 

Tekvin dışında, liturjik bir metnin etkisiyle oluşturulduğu göz önünde 

bulundurulduğunda, yapının liturjik işlevi bir kez daha anlaşılmaktadır.   

Ayrıca daha önce fildişi kutulardan bahsettiğimiz bölümden hatırlanacağı üzere, 

kutularda seçilen sahneler ve onlar arasındaki ilişkilendirmeden yola çıkılarak kutular 

Ayasofya kabartması ile karşılaştırılmıştır. Kutuların bu dünyayla ilgili bir takım 

mesajlar vermek amacıyla üretilmiş olabileceklerinin yanında, sahnelerde yaşam ve 

                                                 
208

 Bizans sanatında Cennet‟in içindeki ve dışındaki yaşam arasında kurulan bağlantı, yapılan birtakım 

zıtlıklarla sağlanmıştır. Örneğin Vatikan gr. 394 no.lu el yazmasında fol. 78r‟de yer alan tasvirde Adem 

ve Havva Cennet‟ten kovulunca boş bir zemin üzerinde resmedilmiştir. Benzer şekilde, çiftin Cennet‟in 

dışında tuttukları yas cod. gr. 543 no.lu el yazmasında (fol. 116v) çerçevenin dışında boş bir zeminde 

resmedilmiştir. Bkz. Şekil 27, 33. Eastmond tasvirlerle aktarılmak istenen mesajın Ayasofya örneğine 

benzediğinden bahsetmektedir (Eastmond, 1999, s. 226-227). 
209

 Eastmond ikonografinin oluşmasında aynı zamanda Ermeni ve İslami etkilerin de söz konusu 

olabileceğini belirtmektedir (Eastmond, 1999, s. 229). 
210

 Decani Kilisesi Yaratılış siklusunda Ayasofya örneğinde olduğu gibi Adem ve Havva Düşüş 

hadisesinden önce kaftanlar içerisinde, sonra ise çıplak tasvir edilmiştir. Hem Doğu, hem Batı Hıristiyan 

teolojisi Adem ve Havva‟nın öyküsünde geçen “giyiniklik-çıplaklık” ilişkisi ve sırasına büyük önem 

vermektedir. “Kaftan sembolizimi” olarak da adlandırılan bu kavram ayrı ve kapsamlı çalışma 

gerektirdiğinden çalışmamızda üzerinde çok fazla durulmamıştır. Açılımın, bundan sonraki çalışmalara 

vesile olacağını umuyoruz. Konuyla ilgili kapsamlı araştırmalar yapan ve bize önemli bilgiler veren sanat 

tarihçi ve Sırbistan-Jagodina Bölgesel Müzesi küratörü Branislav Cvetkovic‟e teşekkür ediyoruz. 



220 
 

ölüm arasındaki kurulan bağlantıyla birlikte kutuların litürjik bir işlevi olabileceği de 

düşünülmektedir. 

Havva figürünün bulunduğu rölyefin ait olduğu St. Lazarus Katedrali kuzey portalinin 

de insanlığa pişmanlık ve tövbeyi hatırlatma işlevinin olduğu düşünülmektedir 

(Werckmesiter, 1972, s. 16-30; Petzold, 1995, s. 125).   

Portalin gördüğü liturjik işlev aynı zamanda Havva‟nın duruş biçimiyle 

açıklanmaktadır. Batı Hıristiyan takvimine göre “Büyük Perhiz”in ilk günü (İng. Ash 

Wednesday) Hıristiyanlar 12. yüzyıldan sonra Autun‟un kuzey portaline dizleri ve 

dirsekleri üzerinde emekleyerek gelip, “pişmanlık” ayini ile affedilene dek ayağa 

kalkamazdı (Werckmesiter, 1972, s. 15-23; Petzold, 1995, s. 125). Batı 

Hıristiyanlığında 14. yüzyıla kadar yapılan ilginç bir geleneğe göre, tövbe etmeye hazır 

Hıristiyanlar Büyük Perhiz‟in ilk günü Adem ve Havva‟nın Cennet‟ten kovuluşuna 

gönderme yaparak kiliseden çıkarılırdı. Daha sonra ise Tanrı ile yeniden bütünleşmek 

için Paskalya‟dan önceki Perşembe günü (İng. Maundy Thursday) kilise narteksinden 

tekrar içeri kabul edilirdi (Werckmesiter, 1972, s. 15-23; Jolly, 1997, s. 82; Reed, 2007, 

s. 51).  

San Marco Kilisesi‟nde 1503-1515 tarihinden önce Yaratılış kubbesinin bulunduğu 

kısmın hemen altında da bir giriş bulunduğu belirtilmektedir (Demus, 1984, s. 72-74, 

185). Bu bilgi göz önünde bulundurulduğunda, güney cephede bulunan bu girişin de 

liturjik bir işlevi olduğu söylenebilmektedir. 

Ayrıca bazı sanat eserlerinde karşımıza çıkan yaşam ile ölüm arasında kurulan 

bağlantıyla birlikte de, inananların “kurtuluş”a hazırlandığı düşünülmektedir. Sınırlı 

sayıda da olsa, bazı örneklerde yaşam ile ölüm arasında bağlantı kurulmakta, bu ise 

sahnelerin Havva‟nın yaratılışı ile başlayıp Habil‟in ölümü ile sonlanmasıyla 

sağlanmaktadır. Ayasofya kabartmasında karşımıza çıkan Yaratılış öyküsünün ilk 

sahnesi Havva‟nın Yaratılışı‟na, son sahnesi ise Kabil‟in Öldürülmesi‟ne yer vermiştir. 

Kabartmada ilk bakışta yalnızca Düşüş öyküsüne yer verildiği düşünülse de, sahnelerin 

birbiriyle bağlantısı düşünüldüğünde öyle olmadığı anlaşılmaktadır. Öyküde özellikle 

bazı noktaların vurgulanmasının amaçlandığı düşünülmektedir. Kabartmanın dili 

dikkatli bir şekilde okunduğunda “misojinik” bir bakış açısının hâkim olduğu, bir başka 



221 
 

ifadeyle “kadın düşmanlığı” temasına yer verildiği anlaşılmaktadır. Öykünün Havva‟nın 

Yaratılışı ile başlamasıyla tüm felaketlerin başlatıcısının bir kadın olduğu vurgulanmak 

istemiştir. 

Havva‟nın ölümle ilişkilendirilmesi Hıristiyan teolojisinde yaygın olan bir temayken, 

Bizans sanatında konunun tasvirlere çok fazla yansıtılmadığını görmekteyiz. 

Ayasofya‟da gördüğümüz örnek bu ilişkiyi direk olarak gözler önüne seren nadir sanat 

eserleri arasındadır (Eastmond, 1999, s. 225). Ayasofya ile bu çerçevede karşılaştırma 

yapılabilecek tek örnek Batı sanatından karşımıza çıkmaktadır. Öykünün Havva‟nın 

yaratılışı ile başlatıldığı nadir örnekler arasında yer alan Hildesheim‟deki bronz kapı 

Ayasofya örneğiyle benzerlik taşımaktadır. İlk sahnenin seçiminin bilinçli olarak 

yapıldığı ve resim programının Havva üzerinde yoğunlaştığı düşünülmektedir (Cohen 

ve Derbes, 2001, s. 22, 26). Ayrıca Yaratılış öyküsünün Havva‟nın Yaratılışı ile 

başlayıp, Habil‟in Öldürülmesi ile bittiği göz önünde bulundurulduğunda, burada da 

Havva‟nın ölümle ilişkilendirildiğini görmekteyiz.  

Fildişi kutularda gördüğümüz sahnelerde de doğum ve ölüm temaları birbiriyle 

ilişkilendirilmekteydi ancak sahneler hem Havva‟nın hem de Adem‟in Yaratılışı‟na yer 

vermekteydi. Örneğin Lyons, Museé des Beaux-Arts‟de bulunan 11-12. yüzyıllara 

tarihli bir fildişi panelde bu ilişki doğrudan gösterilmek istenmiştir (Şekil 54). Panelde 

ilk sahnede Adem‟in Yaratılışı, son sahnede Havva‟nın Yaratılışı ve iki sahnenin 

ortasında Kabil‟in Habil‟e taş atarak öldürmesi tasvir edilmişti. 10-11. yüzyıllara tarihli, 

Darmstadt, Hessisches Landesmuseum‟de bulunan bir fildişi kutunun kapağında ise 

Havva‟nın Yaratılışı‟nın ardından Kabil‟in Habil‟i öldürmesi tasvir edilmiştir. İlk 

bakışta yalnızca Havva‟nın yaratılışının anlatıldığı düşünülse de, kutudaki eksik 

bloklardan kutuda aynı zamanda Adem‟in yaratılışının da bulunduğu anlaşılmaktadır. 

Ancak yine de örneklerde tasvir edilen sahnelere bakıldığında, sahneler arasında yaşam-

ölüm ilişkisinin kurulduğu görülmektedir
211

.   

 

 

 

                                                 
211

 Dolayısıyla mevcut örneklerimizde her iki figürün de yaratılışına yer verilerek ölüm hadisesinde 

Havva kadar Adem‟in de sorumlu tutulduğunu ve Havva üzerinde özel bir vurgu yapılmadığını 

görmekteyiz. 



222 
 

4.4. ADEM TĠPOLOJĠSĠ: YENĠ ADEM-YENĠ HAVVA 

4.4.1. Adem ve Ġsa 

Hıristiyanlığın ilk dönemlerinden itibaren İsa ile Adem arasında bağlantı kurularak İsa 

dünyanın kurtarıcısı olarak görülmüş ve ona “ikinci” ya da “yeni Adem” denmiştir
212

. 

Eski Ahit‟te yer almayan ifadenin ilk olarak havari Pavlus tarafından kullanıldığı 

düşünülmektedir (Nielsen, 1968, s. 77). Pavlus‟un konuyla ilgili söylemleri Yeni 

Ahit‟te Romalılara ve I. Korintoslulara yazdığı mektuplarda karşımıza çıkmaktadır. 

Pavlus‟a göre Adem yüzünden insan doğası tanrısallığını kaybetti ve bu yüzden yeni bir 

Adem insanlığın günahlarının kefaretini ödemelidir. Özellikle bu söylemlerle gelişen 

paralellik, Pavlus‟un Romalılara (5:12-21) ve I. Korintoslulara Mektubu‟nda (15:22) yer 

alır: “Çünkü nasıl cümlesi Adem’de ölüyorlarsa, öylece cümlesi Mesih’te diriltilecektir 

(I. Korintoslulara 15:22)”.  Daha sonraları “Pavlus Teolojisi”
213

 geliştirilerek Adem ve 

İsa arasında güçlü bağlantılar kurulmuş (Mango, 1958, s. 115-16), bu ilişki Bizans 

liturjik metinler ve homilyelerinde sıklıkla yer almıştır. 2. yüzyılda Lyon piskoposu 

Irenaeus (MS 140-200?)
214

 Pavlus Teolojisini geliştirerek Adem‟in insanlığı kurtaran 

İsa‟nın typosu, arketipi olduğunu belirtti
215

. Adem ve İsa arasında yapılan en önemli 

karşılaştırma “yan tarafları” olarak ifade edilen göğüslerinin altıdır (Nielsen, 1968, s. 

14-15, 73-82). Sanat eserlerinde  karşılaştığımız, ikili arasında kurulan bir diğer önemli 

tipolojik bağlantı yaşam ağacı ve çarmıh ile sağlanmıştır. Ayrıca “bütün yaşayanların 

anası” olan Havva yaratılırken Adem‟in uykuya dalması ile İsa‟nın ölümü arasında 

                                                 
212

 Adem ve Havva ile İsa ve Meryem paralelliği ve aralarında kurulan tipolojik bağlantılar  konusu için 

bkz. Steenberg, M. C. (2004). The Role of Mary as Co-Recapitulator in St Irenaeus of Lyons. Vigiliae 

Christianae, 58(2), 117-137. 
213

 Bu terim özellikle Batılı teologlar tarafından kullanılmış olup, teoloji temelde Adem‟i antropolojik 

olarak ele alır (Murdoch, 1973, s. 48).  
214

 Yaşamına dair çok fazla bir şey bilinmeyen Irenaues‟un tahmin edilen tarihten daha önce yaşamış 

olduğu düşünülülmekteyse de (Osborn, 2001, s. 2), genel görüş 130-140 yılları civarı doğduğu ve 200‟lü 

yıllarda öldüğü yönündedir. Irenaeus‟un yaşamına ve öğretilerine ilişkin ayrıntılı bilgi için bkz. Osborn, 

E. (2001). Irenaeus of Lyons. Cambridge: Cambridge University Press; Grant, 1997. Grant, R. M. (1997). 

Irenaeus of Lyons. London and New York: Routledge. 
215

 Daha sonrasında çiftin yaşamlarıyla ilgili apokrif kitaplar için kaynak olan bu tipoloji, Düşüş ile 

bağışlanma olguları arasında bağlantılar kurulmasını sağladı. Apokrif kitaplar için bkz. Charles, R. H. 

(1913). (Ed.). The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament in English (2. Cilt). Oxford: 

Clarendon; ayrıca bkz. Murdoch, B. (1973). The River That Stopped Flowing: Folklore and Biblical 

Typology in the Apocryphal Lives of Adam and Eve. Southern Folklore Quarterly, 37(1), 37- 51. 



223 
 

güçlü bir bağlantı kurulmaktadır. Adem‟in uykusu İsa‟nın ölümünün typosu olarak 

kabul edilmekte, Havva ise Ekklesia ile karşılaştırılmaktadır. (Jolly, 1997, s. 32-33)
216

. 

Nazianslı Gregorios‟a ait homilyelerin olduğu 9. yüzyıl‟a ait resimlendirilmiş el yazması 

olan Paris gr. 510 no.lu el yazmasında yer alan bir minyatür (Şekil 26) ikili arasındaki 

ilişkiyi bize dolaylı bir şekilde de olsa göstermektedir. Yukardan aşağıya üç kesitten 

oluşan minyatürün ilk iki bölmesi Adem ve Havva‟nın öyküsüne yer vermektedir. 

Birbirinden farklı iki öykünün aynı minyatürde yer alması ilk bakışta garip gelse de, 

tasvirin eşlik ettiği homilyenin incelenmesiyle bazı noktalar ortaya çıkmaktadır. 

Öncelikle homilyede minyatürdeki Adem ve Havva öyküsüne dair bir anlatım 

bulunmayıp (Der Nersessian, 1962, s. 209), yalnızca Musa‟nın yasaları alışından 

bahsedilmektedir ve onun hemen yanındaki sahneyle bağlantılıdır
217

. El yazmasının 

üretildiği 9. yüzyılda pek çok liturjik metinde Düşüş konusunun uzlaşma ve barış 

konularına tezat olarak işlenişi ve popüler oluşunun yanı sıra, homilyede geçen İncil‟den 

iki alıntı Adem ve Havva‟nın söz konusu minyatürde yer alışına ışık tutmaktadır. Her 

iki alıntı da Pavlus‟un İncil‟de yer alan mektuplarından olup, biri Efeslilere (2:14)
218

 ve 

diğeri Romalılara Mektubu‟nda (5:20)
219

 geçmektedir.  

Yorumlarıyla Paris gr. 510‟e ve dolayısıyla 9. yüzyıl Bizans dünyasına önemli ölçüde 

yön vermiş olan patrik Photius
220

, minyatürdeki tasvirlerin bir arada yer alması 

konusunda bizi önemli ipuçlarına götürmektedir. İlk alıntı eserde daha önce de geçer ve 

patrik Photius Düşüş‟ü İsa vasıtasıyla gerçekleşen kurtuluş konsepti ile karşılaştırır.  

İkincisi ise daha önce de değindiğimiz ve özellikle havari Paulus‟un söylemlerinden 

(Romalılara 5:12-21) gelen Adem ve İsa karşılaştırmasıdır. Minyatürün eşlik ettiği 

                                                 
216

 Bazı araştırmacılar haç ile ilişkilendirilen ağacın bilgi ağacı, bazıları ise yaşam ağacı olduğunu 

söylemektedir. Konuyla ilgili kaynaklara dair liste için bkz. Jolly, 1997, s. 106, dipn. 10. 
217

 Ayrıca bu sahnenin hemen yanında bulunan, Gregorios, babası ve rahiplerin yer aldığı sahne, ortaya 

çıkan hizipleşme sonrası Nazianze toplumunun MS 364‟te tekrar uzlaşmasını anlatır. Gregorios 

“Musa‟nın Yasaları Alışı”  gibi Eski Ahit‟ten örnekleri hatırlatarak dinleyicilerine anlaşmazlıkların 

kötülüklerinden ve uzlaşmanın erdeminden bahseder (Brubaker, 1985, s. 8).  
218

 “Çünkü ikisini bir yapan ve bölme duvarını yıkan, ve adaveti, nizamlarda emirlerin şeriatini, kendi 

bedeninde iptal eden, selametimiz odur” (Efeslilere, 2:14). Bu alıntı tek başına çok anlaşılır olmamakla 

birlikte, alıntının öncesinde ve devamında İsa‟nın selameti ve inayetinden bahsedilmektedir. 
219

 “Ve şeriat suçun çoğalması için araya girdi; fakat günahın çoğaldığı yerde, inayet fazlasıyla çoğaldı” 

(Romalılara, 5:20). 
220

 858-67 ve 877-86 yılları arasında Konstantinopolis patrikliği yapan araştırmacı ve politikacı Photius 

(Kazhdan, 1991, s. 1669) Adem ve İsa arasında paralellik kurarak bu konuda çeşitli söylemler geliştirmiş 

ve düşünceleriyle yaşadığı dönem üzerinde etki bırakmıştır. Photius‟a ait homilyeler C. Mango tarafından 

çevrilerek yorumlanmıştır. Konu için bkz., Mango, C. (Çev.). (1958). The homilies of Photius, Patriarch 

of Constantinople. Cambridge, Mass. : Harvard University Press. 



224 
 

homilyede geçen alıntı bütün kontekst içerisinde değerlendirildiğinde daha anlamlı 

olmaktadır: “çünkü şeriata kadar dünyada günah vardı; fakat şeriat yokken günah 

sayılmaz. Fakat gelecek zatın sureti olan Adem’in tecavüzünün benzeyişi üzre günah 

işlememiş olanlar üzerinde de, Adem’den Musa’ya kadar ölüm saltanat sürdü” 

(Romalılara 5:13-14). Pavlus burada Adem‟le dünyaya giren günahın ancak Musa 

tarafından yasaların alınışı ile anlaşıldığını ve “yeni Adem” sayesinde affolunduğunu 

ifade eder. Photius konuyu derinlemesine ele almış ve düşüncelerini homilyelerine 

yansıtmıştır (Brubaker, 1985, s. 8-9). Örneğin yazdığı bir homilyede (On the 

Annunciation) ilk günahın İsa ile affedilmesini, “Adem’in ihlal ettiği kural yüzünden 

başına gelen meşakkatli yaşamdan kurtuluşu” olarak açıklar. Ayrıca Photius, Adem‟in 

İsa‟nın bir tipi olduğunu söyleyerek Paulus‟un söylemi üzerinde durmaktadır (Mango, 

1958, s. 115-16). 

Söz konusu tipoloji özellikle İsa‟nın Doğumu ve Meryem‟e Müjde yortularıyla 

ilişkilendirilerek homilye ve hymnoslarda sıklıkla yer almakta ve 9. yüzyıl Bizanslıları 

tarafından bilinmekteydi (Antonopoulou, 1997, s. 175-76, 203). Minyatürü dönemin 

düşünce dünyası içerisinde değerlendirdiğimizde, ilk etapta bağlantı kuramadığımız iki 

sahnenin köklerine dair birtakım noktalar açığa kavuşuyor: Düşüş ve affedilme teması.  

Nazianslı Gregorios‟a ait homilyelerin olduğu bir diğer baskı olan 14. yüzyıla ait Paris 

gr. 543 no.lu el yazmasında yer alan bir tasvir İsa‟nın Doğumu ve Adem‟in 

Canlandırılması/Havva‟nın Yaratılışı ile Cennet‟ten Kovuluş Sahnelerine aynı minyatür 

içerisinde yer vermesi açısından önemlidir (Şekil 27). Minyatür iki eşit parçaya 

bölünmüş olup, üstteki sahnede İsa‟nın doğumu kompozisyonu (Kahinlerin ve 

Çobanların Tapınması ile İlk Banyo sahneleriyle birlikte), alt kısımda ise Adem‟in 

Canlandırılması/Havva‟nın Yaratılışı, İlk Günah ve minyatürün dışına çıkmış bir 

şekilde çiftin Cennet‟ten kovuluşu ve yas tutmaları yer alır. Sahnelerdeki öykünün akış 

yönlerine değindiği makalesinde Eastmond, bu önemli minyatüre de işaret eder. 

Minyatürün üst tarafında yer alan sahnede öykü soldan sağa bir sıra izlerken, alttaki 

kompozisyon ters yöndedir. Eastmond‟a göre buradaki yön değişikliği bilinçli bir 

tercihtir. Vurgulanan nokta ise İsa‟nın “Yeni Adem” olduğudur. İsa ve Adem arasındaki 

paralellik iki sahneyle verilmiştir. Doğum ve Cennet‟teki yaşam zengin ve süslü 

çerçeveyle çevrilmişken, Cennet‟in dışındaki yaşam çerçevenin dışında ve boş bir 



225 
 

alanda tasvir edilmiştir
221

. Aşağıdaki kompozisyon olağan akışında, soldan sağa 

okunduğunda ise olayların nasıl tersine döneceği konusu verilmiştir: günahtan 

arınmışlığa erişmek. Minyatür homilye 38‟e eşlik edip, Gregorios metinde İsa‟nın 

doğuşunu “düşüşle birlikte dağılan ahitten sonra insanın tekrar itaat ve Tanrı ile uyuma 

girmesi için ona verilmiş bir şans” olarak yorumlar (Eastmond, 1999, s. 231-232).  

Ahdamar Kilisesi‟nde dış kuzey cepheye yontulmuş Adem ve Havva figürleri yaklaşık 

olarak güney cephedeki tahtta İsa ve Bakire Meryem‟in kapladığı yer kadar bir alanı 

kaplamaktadır. Böylece İsa Yeni Adem, Meryem Yeni Havva olarak konumlanmış ve 

kurtuluş ile Düşüş temaları birbiriyle karşılaştırılmıştır (Der Nersessian, 1965, s. 22). 

Ayasofya Kilisesi‟ndeki cephe kabartmasındaki öykü ile kilise içerisindeki sahneler 

arasında birkaç farklı yönden bağlantı kurulmuştur.  Kilisenin girişinde Düşüş 

öyküsüyle karşılaşan çift kiliseye girdiği zaman kuzey duvarda Çarmıhta İsa ve 

Anastasis sahnelerini görmektedir (Eastmond, 2004, s 67-69; 1999, s. 232-233). Ayrıca 

aşağıda değineceğimiz gibi kilisede Havva ve Meryem arasında da tipolojik bağlantı 

kurulduğu görülmektedir.  

Yaşam ağacı ve çarmıh ile Adem ve İsa arasında kurulan tipolojik bağlantının en iyi 

örneklerinden biri San Marco‟daki Havva‟nın Yaratılışı sahnesinde görülmektedir
222

.  

Adem‟in arkasında görünen ağaç, daha önceki sahnelerde tasvir edilmiş olan hayat 

ağacıyla aynı olup, tıpkı Havva-Ekklesia ikilisinde olduğu gibi yeni Adem İsa‟nın 

çarmıha gerildiği ağaçla ilişkilendirilerek ölüme ve Ökariste işaret eden tipolojik bir 

atıftır. Dolayısıyla, henüz kadın yaratılmamışken biz çiftin günah işleyeceğinden ve 

yeni Adem‟in insanlığı ilk olarak kadının başlattığı günah eyleminin yükünden 

kurtaracağından haberdar olmaktayız. İnanışa göre Adem‟in mezarı İsa‟nın çarmıha 

gerildiği yerdedir ve hayat ağacının tohumları ya da bilgi ağacının bir dalından büyüyen 

ağaç daha sonra haçın tahtasını oluşturmuştur. 13. yüzyıldan itibaren hem Batı hem 

                                                 
221

 Benzer anlatımı daha önce Vatikan gr. 394 nol.lu el yazmasında ( fol. 78r) görmüştük (Şekil 33). 

Baştan Çıkarılma, Düşüş ve Cennet‟ten Kovuluş sahnelerinin yer aldığı kompozisyonda çift melek 

tarafından çerçevenin dışına, boş zemine atılmaktaydı. Böylece Cennet‟i içindeki ve dışındaki hayat 

arasında bir tezatlık kurulmuştu. 
222

 Solsona, Episcopal Müzesi‟nde bulunan 12. yüzyıla tarihli Romanesk üslupta bir panelde bu tipolojik 

bağlantı doğrudan görülmektedir. Panelde Çarmıhta İsa ve Düşüş sahnesi bir arada tasvir edilmiştir. 

Görsel için bkz. Cook, 1927, s. 153, fig. 2. 
 



226 
 

Bizans sanatında Çarmıhta İsa sahnesinde hayat ağacı ya da haç, yerde yatan Adem‟in 

üzerinden çıkmaktadır (Jolly, 1997, s. 32-34).  

 

4.4.2. Havva ve Meryem 

Hıristiyanlığın erken dönemlerinden itibaren Havva ve Meryem arasında da zıt bir 

paralellik kurulmuştur. Ancak Bizans‟tan ziyade Batı kaynaklı olan bu paralellik, 

Havva‟nın  Latince  karşılığı olan Eva‟ın ters okunmasından üretilmiş bir folmüldür 

(Weitzmann ve Kessler, 1986a, s. 37-38; Anderson, 2001, s. 93). Luka İncili‟nin (Luka 

1:28) Latince versiyonunda başmelek Gabriel, Meryem‟i selamlamak için “Ave” ya da 

“Hail” şeklinde seslenir. Eva/Ave bağlantısından hareketle böyle bir tipoloji 

geliştirilmiş, Havva Meryem‟in antitipi olarak görülmüştür (Louth, 2011, s. 156). Aynı 

yaklaşımın 12. ve 13.yüzyıllarda çok popüler olduğunu belirten Jolly, bu yüzyıllardaki 

İtalya‟da bulunan örneklere  (başta Venedik-San Marko olmak üzere, Monreal, Torcello 

ve Murano‟daki kiliselerdeki mozaikler) işaret eder (Jolly, 1997, s. 60-61)
223

.  

Adem ve İsa paralelliği İncil‟de geçerken, Havva ve Meryem arasında, yukarda 

bahsettiğimiz durum sonrası ortaya çıkan karşılaştırma dışında  doğrudan kurulmuş bir 

ilişki yoktur
224

. Fakat konuyla ilgili pek çok söylem geliştirilmiş ve yazı kaleme 

alınmıştır. Bunlar arasında, en önemli polemikçi Hıristiyan teologlardan olan Lyon 

piskoposu Irenaeus‟un (MS 140-200?) Adversus Haereses
 
adlı kitabı

225
  önemli bir yere 

sahiptir (Benko, 1993, s. 236-237; Peltomaa, 2011, s. 113). Tertullian ise Havva‟ya 

                                                 
223

 Havva ve Meryem konusunu ele alan E. Guldan‟ın çalışması konu üzerinde modern zamanlarda 

yapılmış en önemli araştırmalardan biridir. Bkz., Guldan, E. (1966). Eva und Maria Eine Anti-these als 

Bildmotiv. Graz: Hermann Böhlaus. İkili arasında kurulan paralellik için ayrıca bkz., Graef, H. (1963). 

Mary: A History of Doctrine and Devotion (1. cilt). London: Sheed & Ward.  
224

 Havva-Meryem  karşılaştırması daha çok yorumlara dayalı olup, bizim tahminimize göre en önemli 

kaynağını Tekvin 3:20‟de yer alan, “Ve adam karısının adını Havva koydu; çünkü bütün yaşayanların 

anası oldu” ifadesinden almaktadır.  
225

 “Adem’in karısı olan ancak bakire Havva gibi… İtaatsizliği yüzünden kendisi ve tüm insan ırkı için 

ölümü getirdi, ve aynı şekilde evli ama bakire olan Meryem ise, itaat ederek kendisi ve tüm insanlık için 

kurtuluşu getirdi… Birbirine aksederek bağlanan ve bu birliğin bağıyla yükselen şeyler imkanı yok ki 

çözülsün; öyle ki, esas bağlar müteakip tarafından kurtarılır, ve müteakip olan esas özgürlüğü 

oluşturur… Ve işte o Havva’nın itaatsizliğinin düğümüdür Meryem’in riayeti sayesinde kurtulan. Bakire 

Meryem’in inanmayı reddederek sıkıca bağladığı, Havva tarafından inanarak çözülmüştü. Meryem, 

Tanrı’ya itaatsizlik ederek Tanrı’nın huzurundan kaçan bir meleğin sözleriyle kandırıldı, ve Meryem 

Tanrı’nın kelamına  itaat ederek Tanrı’ya yöneleceği güzel yardımı bir meleğin sözleriyle aldı. Ve Havva 

Tanrı’ya riayet etmezken, Meryem Tanrı’ya biat etmeye ikna edildi, ve böylelikle Bakire Meryem bakire 

Havva’nın koruyucu azizesi olabilirdi. Ve bir bakire tarafından ölüme mahkum edilen insan nesli, bir 

bakire tarafından kurtarıldı” (Pecheux, 1960, s. 360; Benko, 1993, s. 237).  



227 
 

yönelik yorumları yanında Havva-Meryem paralelliğini Pavlus söylemlerinden 

hareketle devam ettirmiştir
226

.  

İlerleyen yüzyıllarda da konu çeşitli din adamları tarafından benzer şekilde ele alınmış, 

örneğin Damascuslu Yahya (MS. 650/680-749) Havva ve Meryem karşılaştırması 

yapmıştır. Onun daha çok üzerinde durduğu konu ise, her iki karakterin de “inanmak” 

eylemini gerçekleştirdiği, ama ikisi arasında büyük farklılıklar olduğudur
227

.  

Kitab-ı Mukaddes‟te ise Tekvin 3:1-5 ile Luka İncili anlatımları Havva ve Meryem‟in 

birbirleriyle karşılaştırılmasında en önemli kaynaklarından biri olmuştur. “Havva‟nın 

Günaha Teşvik Edilmesi ya da Baştan Çıkarılması” ve “Meryem‟e Müjde” arasında bir 

paralellik kurulmuş ve bu iki bakirenin
228

 birbirine olan zıtlığı tartışılmıştır (Anderson, 

2001, s. 92-96). Havva şeytanın sahte teklifine teslim olurken, Meryem Tanrı‟nın 

buyruğunu tevazu göstererek kabul etmiştir. Bizans liturjisine göre Meryem, meleğe 

verdiği cevap ve “Yeni Havva” konumu sayesinde “yeni ırk” ile kendisi arasında özel 

bir bağa sahip olmuştur. Her ne kadar Efes Konsülü‟nden sonra Meryem‟in Tanrı‟nın 

Annesi ya da Theotokos olarak yüceltilmesiyle “Yeni Havva” kavramı biraz geride 

kalmış olsa da, kavram Bizans dönemi boyunca patristik gelenekte yer almıştır 

(Meyendorff, 1983, s. 146-148). Meryem‟in hayatını detaylı bir şekilde anlatan apokrif 

kaynak Iakobos Protoevangelion İncili de (Protoevangelion of James)
229

 Havva-

Meryem karşılaştırılmasında önemli bir yere sahiptir. Metinde Adem ve Havva‟ya kısa 

da olsa bir gönderme yapılması ise karşılaştırmayı güçlendirmiştir. Gabriel tarafından 

müjdenin verilmesiyle İsa‟ya gebe kalan Meryem‟in durumunu öğrenen Yusuf büyük 

                                                 
226

 Tertullian, Havva ve Meryem arasındaki paralelliği diğer yorumlara benzer şekilde sürdürmekte 

beraber, “Havva yılana inandı, bu yüzden Meryem de meleğe inandı” farklı bir paralellik kurarak “kötü 

kardeş” ve “iyi kardeş” (Habil ve Kabil ile İsa) karşılaştırması yapar (Benko, 1993, s. 240). 
227

 “Havva’nın daha bakireyken onun içine ölümün mimarı o söz sürünerek girdi; ve de (başka) bir bakire 

yaşamın sahibi Tanrı’nın kelamıyla tanıştı; öyle ki, mahvoluşa götürülen cinsiyet, kurtuluşla yenilenen 

cinsiyetle aynı. Havva yılana inandı; Meryem Gabriel’e. Biri inararak suç işlerken, diğeri tarafından bu 

vaziyet inanarak yok edildi” (Pecheux, 1960, s. 360).  
228

 Burada Havva‟nın yılanla karşılaşması ve aralarında geçen diyalog söz konusu olduğundan, Meryem 

ile aynı konumda tutulmuştur. 
229

 Mısır‟da 2. yüzyılın sonlarında üretilmiş apokrif bir kaynaktır. Metni yazan kişi kendisini İsa‟nın 

kardeşi Yakup olarak tanıtıp Meryem‟in yaşamını kısır bir çift olan Yohakim ve Anna‟dan mucizevi bir 

şekilde dünyaya gelişinden İsa‟nın doğuşuna, kâhinlerin tapınmasına ve Herod‟un gazabına kadar 

anlatmıştır. Hızlı bir şekilde geniş kitlelere yayılan kitap temelde Meryem imgesini önemli derece 

etkileyerek Bizans sanatında 5. yüzyıldan itibaren birçok Meryem tasviri görülmesini sağladı. Meryem ile 

ilgili homilyelerinin nüshasının yer aldığı Yakobus Kokkinobaphos‟a ait 12.yüzyılda üretilmiş iki adet 

resimlendirilmiş el yazması Iakobos Protoevangelium İncili ışığında oluşturulmuştur. Bizans Meryem 

siklusu açısından en kapsamlı örnektir. Aynı kaynak ayrıca Khora‟da yer alan Meryem‟in yaşamı 

siklusunun da temelini oluşturur (Kazhdan, 1991, s. 1744-1745).   



228 
 

bir korku içerisinde konuşmaya başlar: “Hangi yüzle Rab Tanrı’mın yüzüne bakacağım? 

Onun için (Meryem) hangi duayı takdim edeceğim? Onu bir bakire olarak çıkardım 

Tanrı’nın mabedinden ve onu koruyamadım. Beni kim aldattı? Bu kötülüğü bana benim 

evimde kim yaptı ve onu kirletti? (Adem) Öykü bende yinelendi mi? Adem ibadeti 

sırasında yoktu ve yılan geldi ve Havva’yı yalnız buldu ve onu kandırdı ve kirletti, yani 

tüm bunlar şimdi de benim başıma geldi” (Iakobos Protoevangelium İncili 13:1)
230

. 

Metinde açık bir şekilde geçen ifadenin de etkisiyle “kandırılma”
231

 ve “müjde” 

hadiseleri birbiriyle kıyaslanmıştır. Üzerinde durulan conceptio per aurem
232

 kavramı 

etrafında iki bakirenin işitme yoluyla başlarına gelenler karşılaştırılmış ve çeşitli 

düşünceler geliştirilmiştir (Anderson, 2001, 92-93). Havva ve yılan arasındaki diyaloğu 

vurgulayan birçok örneğimiz bulunmaktadır. En bariz örneği Leo İncili‟nde görülen 

Düşüş sahnesinde (fol. 2r) Havva‟nın kulağına fısıldayan yılan tasviri yer almaktaydı. 

Ayrıca Ayasofya‟daki kabartma, Vatikan gr. 1162 (fol. 33r), Paris gr. 1208 (fol. 47r), 

Atina gr. 211(fol. 53r) ve rosette fildişi kutu (Hessisches Landesmuseum) örneklerinde 

de yılanın Havva‟nın kulağına doğru uzandığı görülmektedir. Meryem‟e müjdeyi 

getiren Gabriel ve müjdeyi alan Meryem‟in elleriyle Meryem‟in kulağını gösterdiği 10. 

yüzyıla ait resimlendirilmiş bir Koptik el yazmasında conceptio per aurem kavramı 

vurgulanmak istenmiştir
233

. Üzerinde çok fazla durulan ve homilye, hymnos gibi pek 

çok dini metin ve bunların yanında edebi metinlerde sıklıkla işlenen bir konu olmasına 

                                                 
230

 Alıntı Anderson, 2001, s. 91‟da geçmektedir. Ayrıca tüm metni incelemek için bkz., Conybeare, 1897, 

s. 424-442. 
231

 Burada “kandırılma” (İng. deception) sözcüğü üzerinde durmakta fayda var. İbranice anlamıyla 

herhangi bir anlam kargaşasına olanak vermeyip, “bir eylemin olduğundan farklı bir şeyi temsil edilmesi” 

manasında kullanılır. Yunanca‟ya tercüme edildiğinde ise daha tehlikeli anlamlara yüklenmiş olup, 

Yunan ve Latin İncil‟ler sözcüğü cinsellikle baştan çıkarma çağrışımı çerçevesinde oluşturmuştur. 

Anlamdaki farklılaşma ise beraberinde bazı noktaları da getirmiştir: Havva yılan tarafından sadece 

yasaklanmış meyveyi yemesi için kandırılmamış, aynı zamanda baştan çıkarılmış ve böylece şeytani figür 

Kabil‟i dünyaya getirmiştir (Anderson, 2001, s. 91). Bunun yanında bazı Rabbinik metinlere bakıldığında 

Yahudi geleneğinde de konuya çok farklı bakılmadığı ve yılanla Havva arasında cinsel münasebet olduğu 

düşüncesi görülür (Constas, 2003, s. 286). Bu düşüncenin kaynağı hangisi olursa olsun, iki geleneğin 

(Hıristiyanlık ve Yahudilik) birbirinden etkilendiği kesindir.  
232

 Luka İncili 1:26-38‟den hareketle Meryem‟le ilgili olarak conceptio per aurem doktrini ortaya çıkmış 

ve özellikle 5.yüzyıldan itibaren yaygın bir şekilde tartışılmıştır (Constas, 2003, s. 274). Kavram, 

Meryem‟in Gabriel‟i işitmesi ve ona inanmasıyla gebe kaldığı düşüncesine dayanır. Aynı zamanda 

Pavlus‟un Romalılara Mektubu 10:17‟de işitme kavramı üzerinde durulduğunu ve burada işiten ile 

Meryem‟in kastedildiğini anlıyoruz: “Öyle ise, iman işitmekten, ve işitmek Mesih’in kelamı vasıtasıyla 

olur”.  
233

 Görsel için bkz., Cook, 1923, s. fig. 5.   



229 
 

rağmen Bizans sanatında bu ikonografinin örnekte olduğu gibi yer almadığını 

görmekteyiz
234

.  

Bunun yerine, Havva-Meryem paralelliğinde önemli bir yere sahip olan “Meryem‟e 

Müjde” sahnesi içerisinde bazı farklı ikonografik ayrıntılara yer verilmiştir. Bunlardan 

en önemlisi kadın işlerini temsil eden öreke ve makaradır (Pantelia, 1993, s. 493). 

Bizans sanatında yaygın olarak kullanılan imge Meryem‟e eşlik edip pek çok “müjde” 

sahnesinde Bakire Meryem‟in atribusu olarak resmedilmiştir (Gibson, 1990, s. 47)
235

. 

Bazı sahnelerdeki tasvirlerde ikili adeta bütünleştirilerek verilmiş ve ikisinin özellikleri 

birbirlerine atfedilmiştir
236

.  

“Örme ve dokuma işiyle” ilgili olarak Eyüp Kitabı (38:36) ve Iakobos Protoevangelium 

İncili‟nde (10:1, 12:1) geçen ifadeler çerçevesinde gelişen birçok dini metin
237

 Havva ve 

Meryem ikilisi arasındaki paralelliği güçlendirmiş ve etki kendisini sanat eserlerinde de 

göstermiştir. Bu ilişkilendirmenin yer aldığı örneklerden de anlaşılabileceği gibi söz 

konusu patristik metinler Meryem ve Havva‟nın rahimlerinde “örülen” bedenlerin 

sembolik bir atribusu olarak algılanmıştır (Gibson, 1990, s. 50).  

Meryem‟e Müjde‟nin erken örneklerinden biri olan 5. yüzyıla ait Roma-Santa Maria 

Maggiore Kilisesi‟ndeki mozaikte bu durum görülür. Taht üzerinde bir kraliçe gibi 

betimlenmiş Theotokos (Tanrı Anası) Meryem yanındaki büyük yün sepetinden aldığı 

ipleri eğirir
238

. Meryem el işiyle meşgul olsa da, üzerindeki takılar ve giysiler ile Bizans 

hükümdarlığına mensup donatılmış bir şekilde tasvir edilmiştir. Ravenna‟da bulunan 5. 

yüzyıla ait lahitte tasvir edilmiş müjde sahnesinde Meryem ve Gabriel‟in ortasında yer 

                                                 
234

 Kavram üzerinde uzun süre tartışan bazı Bizanslı yazarlar daha sonra “ana rahmine düşüşün” ya da bir 

başka ifadeyle gebe kalma hadisesinin müjde hadisesi arasındaki ilişkiyi “işitme” ile bağlantılandıran bu 

indirgeyici tanımlamayı terk etmiştir. Onun yerine, “ana rahmine düşüşün” Meryem‟in kendi sözlerinin 

gücü yoluyla gerçekleştiğini savunmuşlardır (Constas, 2003, s. 295).  
235

 Batı sanatında 13. yüzyılın yarısına kadar bu malzemeler müjde sahnelerine eşlik etmekteydi. O 

dönemden sonra ise kitap ve rahle öğeleri yün eğirme malzemelerini ikinci plana attı ya da tamamen 

ortadan kaldırdı (Gibson, 1990, s. 47). 
236

 Meryem‟e atfedilmiş bu ikonografik motifin kaynaklarına ve örneklerine dair bilgi için bkz., Gibson, 

1990, s. 46-54. 
237

 Örneğin 4. yüzyılda yaşamış Salamis pisikoposu Epiphanios Eyüp Kitabı‟nda geçen metnin etkisiyle 

Havva ve Meryem arasındaki tipolojik bağlantıyı açık bir şekilde şöyle belirtmiştir: “Havva ve Meryem, 

ikisi için de ‘Kadınlara örme ve nakışla işleme erdemini kim verdi’ (Eyüp 38:36) denilmiştir, çünkü 

erdem sahibi ilk kadın Havva çıplak bıraktığı kocası Adem için akıllıca giysiler yaptı. Ona bu iş verildi 

çünkü onun yüzünden çıplaklıkları farkedildi ve bu farkedilir çıplaklık yüzünden farkedilir bedeni örme işi 

verildi. Meryem’e ise Tanrı tarafından iffet esvabını  ondan gelen nur sayesinde giyelim diye kuzu ve 

çobanı dünyaya getirme görevi verildi.” (Constas, 2003, s. 333). 
238

 Görsel için bkz. Beckwith, 1979, s. 37, fig. 22. 



230 
 

alan büyük bir sepet dolusu yün tasviri, bir diğer erken tarihli örnek olarak karşımıza 

çıkar (Gibson, 1990, s. 47). Ayrıca örneklerden anlaşıldığı kadarıyla daha çok Batı 

sanatında Havva‟ya eşlik eden atribu, çiftin Yeryüzündeki Uğraşları‟nın anlatıldığı 

sahnelerde yer almaktadır. Havva‟ya atfedilen bu Mariolojik sembollerle onun 

Meryem‟le özdeşleştirildiği düşünülmektedir (Kessler, 1971, s. 150). 

Bahsettiğimiz ikonografik detay kaynağını Bizans dünyasında sıklıkla başvurulan bir 

apokrif kaynak olan Iakobos Protoevangelium İncili‟nden almıştır. Metinde Meryem‟in 

mabet için örtü dokuması için baş rahip tarafından görevlendirildiği anlatılır
239

. İp 

eğirme ve dokuma uğraşının Havva-Meryem arasında kurulan önemli bir tipolojik bağ 

olduğu anlaşılmaktadır. San Marco Kilisesi‟nde çiftin Cennet‟ten kovuluşuyla aynı 

sahne içerisinde yer alan Yeryüzündeki Uğraşları‟nın anlatıldığı sahnede karşımıza 

çıkan Havva, Santa Maria Maggiore‟deki Meryem figürüyle daima karşılaştırma konusu 

olmuştur (Constas, 2003, s. 333; Jolly, 1997, s. 60-61; Reed, 2007, s. 54, dipn. 35). 

Resmi dikkatle incelediğimizde Havva yerine Meryem‟i görüyor izlenimine 

kapılmaktayız. Burada anlatılmak istenen de bizde Meryem çağrışımı uyandırmak ve 

insanlığa kurtuluşu getirdiğine inanılan “Yeni Havva” kavramına gönderme yapmaktır. 

Kucağında çocuk olmayan Havva‟nın elinde tuttuğu öreke onun acılar içinde çocuk 

doğuracağını sembolize etmektedir (Constas, 2003, s. 334)
240

.  

Başka bir müjde sahnesinde ise Meryem ile Havva figürlerinin ilginç bir 

birleştirmesiyle karşılaşmaktayız. Sinai‟de bulunan 12. yüzyılın sonuna ait müjde 

sahnesinin yer aldığı ikonada taht üzerinde Meryem Cennet‟te bir ırmak kenarında
241

, 

elinde ip ve rahminde bebek İsa ile görünür. İkonada yer alan nehir ve çeşitli yaratıklar 

                                                 
239

 Protoevangelium 10:1, 12:1 (Conybeare, 1897, s. 431, 436).  
240

 Iakobos Protoevangelium İncili‟ne gore Meryem yanına Gabriel‟in müjdeyi vermek için geldiğinde 

kiliseye örtü yapmak için dokuma işiyle uğraşmaktaydı. Gebe kalma hadisesinin müjde ile başladığına 

inanıldığından hareketle ilginç ve biraz da karışık bir sembolizasyon ortaya çıkarılmıştır. “Örtü dokuma” 

işi “rahimde bedenin oluşması (başka bir tabirle “dokunması”)” sembolü haline gelmiştir. Dolayısıyla 

Havva‟nın rahminde oluşmuş olan “bulaşıcı ölüm” (Kabil‟e gebe kalışı bazen bu şekilde de tabir edilir), 

çaresini Meryem‟in “çalışma atölyesi”nde bulur (Constas, 2003, s. 332).   
241

 Cormack‟a göre ise ikonada resmedilmiş ırmak ve kuşlar ilkbaharı simgeler. İzleyiciye hymnoslarda 

sıklıkla geçen bahar imgesi hatırlatılarak 25 Mart‟ta kutlanan yortu ile ilişkisi vurgulanmıştır (Cormack, 

2000, s. 154, fig. 85). Ayrıca Maguire, bahar konsepti ve müjde hadisesi arasındaki ilişkiyi de içeren 

çalışmasında, pek çok müjde sahnesinde doğaya ait öğelerin yer aldığını ancak bu örneğin çok sıra dışı 

olduğunu ifade eder. Nehirdeki kuşların yanı sıra çeşitli deniz yaratıklarına da işaret ederek örneğimizi 4. 

yüzyıl ortalarına ait Santa Constanza kubbe mozaiğinde nehir tasvirinde görülen yaratıklarla kıyaslar 

(Maguire, 1981, s. 50-51, fig. 42). Yani her iki araştırmacı da “cennet” imgesinden bahsetmez.  



231 
 

Cennet‟i ya da doğanın yeniden canlanışını, ilkbaharı simgeliyor olabilir. Her iki şekilde 

de “bağışlanma” temasına vurgu yapıldığını düşünmekteyiz.  

Meryem‟e Müjde konusu aynı zamanda liturjik metinlerde yer alarak Adem ve 

Havva‟nın kurtuluşuyla ilişkilendirilmesi açısından da önemlidir. Nazianslı Gregorios‟a 

ait liturjik homilyelere yer veren diğer el yazmalarında sanatçılar tarafından bahar 

temasına ilişkin tasvirlere yer verilmiştir. Bizans‟ta oratorlerin etkisiyle ortaya çıkan bu 

tasvirlerin yanında daha az anlaşılan, edebi kontekste bulunan bahar teması da 

mevcuttu. Bu konteks Meryem‟e Müjde yortusuydu. Bizanslı yazarlara göre yortu günü 

25 Mart olan Meryem‟e müjde hadisesiyle doğanın yeniden canlanışı arasında müthiş 

bir örtüşme vardır. 6. yüzyıl homilye yazarı Antakyalı Anastasius‟a göre, yaratılışın 

denk geldiği zaman dilimi Meryem‟e müjdenin geldiği güne rastlamaktadır. Aynı 

yoruma göre, müjde ile birlikte Adem üzerindeki günahın yükünden kurtulmuş ve 

Adem ve Havva kurtuluşa erişmiştir. Anastasius müjdeyi şöyle tarif eder: “Müjde tüm 

dünyanın doğum günüdür çünkü her şey yoluna girdi, tüm düzensizlikler düzene 

dönüştü, çünkü bizi yaratan bizden dolayı yaşlanmış ve yozlaşmış suretini yenileyerek 

ve onu güzellik değerine çevirerek bizim gibi oldu (Maguire, 1981, s. 44-45)”. 

Araştırmamız kapsamında, Bizans liturjisinde geniş yer alan bu ilişkinin tasvirlerine yer 

verilmediği gözlemlenmiştir.  

İkili arasındaki tipoloji sahnelerin birbiriyle olan ilişkisiyle de sağlanmıştır. 13. yüzyıla 

ait Trabzon-Ayasofya Kilisesi güney portalinde bulunan frizde tasvir edilen Düşüş 

öyküsü (Şekil 46) önemli bir örnektir. Havva‟nın Yaratılış sahnesiyle İlk Günah‟ın 

işlenmesinde önemli bir rol oynayan Havva karakterini görenler kilisenin içinde 

Meryem‟e ilişkin sahnelerle karşılaşmaktadır. Bir başka ifadeyle, kiliseye girişte (güney 

cephede) insanlığa günahı getiren Havva‟dan kuzey cephede kurtuluşu getiren 

Meryem‟e giden bir uygulama vardır (Eastmond, 1999, s. 226, 234; 2004, s. 70)
242

. 

Hildesheim Katedrali‟nin bronz kapısında yer alan tasvir, ikili arasındaki paralelliğe 

işaret eden ve Havva-Meryem ilişkisini doğrudan yansıtan nadir bir örnektir
243

. Bronz 

                                                 
242

 Havva-Meryem bağlantısı Meryem‟e atfedilen atribularla sağlanmış olup, bunlar arasında “Yakup‟un 

Merdiveni”, “Yakup‟un Melekle Mücadelesi”, “Jesse Ağacı”, “Musa ve Yanan Çalı” ve “Gideon ve 

Koyun Postu” günümüze ulaşmış tasvirlerdir (Eastmond, 2004, s. 68-69, fig. 40-43). Bu tasvirler bazen 

İsa‟ya atfedilse de, aslında çoğunlukla Meryem‟in atribularıdır (Thomas,  1997, s. 372).  
243

 Guldan, Hildesheim bronz kapı üzerindeki ikonografi üzerinde durarak Havva-Meryem paralelliğine 

dikkat çekerek tasvirleri ayrıntısıyla inceler. Ayrıca Bernward İncili diye isimlendirilen el yazmasındaki 



232 
 

kapıda Eski Ahit (Tekvin) ve Yeni Ahit‟ten sahneler birbirleriyle ilişkilendirilmiş ve 

karşılıklı olarak toplam on altı sahne olmak üzere düzenlenmiştir. Kapının sol tarafında 

Havva‟ya özel bir vurgu yaparak yaratılışa dair sekiz sahne yer alırken, diğer sekiz 

sahne kapının sağ tarafında İsa‟nın hayatına ilişkin konulara yer vermiştir. Eski ve Yeni 

Ahit‟ten sahneler arasında bağlantı kurarak sahne seçimi birbirlerine paralel olacak 

şekilde tasarlanmış olan bronz kapıda Havva-Meryem zıtlığı ana tema olarak 

kullanılmıştır
244

. Kendisinden önce bu paralelliğin doğrudan işlendiği bir sanat eserine 

rastlamamakla birlikte
245

, daha önce değindiğimiz gibi, konu yazılı kültürde Irenaeus ve 

Tertullian gibi kilise babası ve yazarlar tarafından Hıristiyanlığın erken dönemlerinden 

itibaren işlenmişti
246

.  

                                                                                                                                               
ithaf tasvirinin bu bronz kapıyla olan sıkı ilişkisine işaret eder (Guldan,1966, s. 13-20, özellikle 16). İki 

sayfa şeklindeki minyatürlerden sol taraftakinde Bernward elinde kitaplarıyla altar yanında, kilise olduğu 

anlaşılan mimari tasvirin önünde durur. Sağda ise melekler tarafından taçlandırılan Meryem ile 

arkasındaki mimari tasvirdeki kemerin iki ucunda madalyonlar içinde birer kadın başı yer alır. 

Üzerlerindeki yazıttan soldakinin Meryem, sağdakinin Havva olduğu tespit ediliyor. Havva madalyonun 

hemen altında açık bir portal, hemen karşısındaki Havva‟nın bulunduğu kısımda ise kapalı bir portal 

görüntüsü yer alır. Açık ve kapalı kapılar bir sembolizasyonu vurgulamak içindir: havva tarafından 

kapatılan ve Meryem tarafından açılan Cennet‟in kapısı (Cohen ve Derbes, 2001, s. 31-32, figür 14).  
244

 Karolenj dönemde MS 800‟de yazılan ve Havva ile Meryem arasındaki zıtlığı anlatan Ave maris stella 

isimli hymnos geniş kitlelere ulaşarak çok popüler olmuştu: “Ave, maris stella / Dei mater alma, /Atque 

semper virgo / Felix caeli porta. // Sumens illud Ave / Gab-rielis ore / Funda nos in pace / Mutans nomen 

Evae…” (Cohen ve Derbes, 2001, s. 29). Hymnosta vurgulanan, daha önce de değindiğimiz gibi (kontrol 

et), İncil‟in Latince versiyonunda başmelek Gabriel‟in müjde sırasında Havva‟ya seslenişiyle (Eva-Ave) 

ortaya çıkan Havva-Meryem karşıtlığıdır. 
245

 Ancak Hildesheim bronz kapıda olduğu gibi kilise girişlerindeki portallerde öyküsel anlatımların yer 

aldığı tasvirler 5. yüzyıldan itibaren Eski ve Yeni Ahit‟ten sahnelerin yer aldığı Roma-Santa Sabina 

(Calkins, 1985, s. 103) ve günümüze yalnızca Davud peygamberin hayatını anlatan ve tavus kuşlu 

dekoratif üç paneli ulaşan Milan-S. Ambrogia bazilikalarına ait ahşap oymalı kapılar (Campbell, 2006, s. 

317) görülmeye başlamıştır. Kapıyı sipariş veren Bernward‟ın seyehatları sırasında bu eserleri görerek 

etkilendiği ve Hildesheim bronz kapı için model olarak kullandığı düşünülmektedir (Calkins, 1985, s. 

103; Cohen ve Derbes, 2001, s. 19; Campbell, 2006, s. 317). 
246

 Eserin yapıldığı dönem koşullarına kısaca göz attığımızda sahnelerin seçimi daha iyi anlaşılmaktadır. 

Kapının sipariş verildiği zaman olan 11. yüzyılı papa VII. Gregory zamanında yoğunlaşan kilise reform 

hareketleri izlemiştir. Kilise hareketleri ve dönemle ilgili bilgi için bkz.,  Loos-Noji, P. (1990). 

Temptation and Reform: A Monastic Life in Stone. Equally in God's Image: Women in the Middle Ages 

(s. 220-232). J. B. Holloway, J. Bechtold ve C. S. Wright (Ed.). New York: Peter Lang. Reformun 

amaçlarından biri yozlaşan ruhban sınıfına birtakım düzenlemeler ve özellikle papazlara evlilik gibi 

meselelerle ilgili yasaklar getirmekti. Reformcular doğal olarak düşüş ve baştan çıkarma konusuna, 

bilhassa Havva‟ya dikkat çekerek ruhban sınıfını karıştıran cinsel arzunun ondan kaynaklandığını öne 

sürdüler. Keşiş ve rahipler arasında kadınlara karşı bir nefret ve korku hüküm sürmekteydi ve din 

adamları birbirilerini tehlikeye karşı sürekli uyarıyordu (Loos-Noji, 1990, s. 221-222; Cohen ve Derbes, 

2001, s. 26, 29). Reform aynı zamanda Meryem kültünün de gelişimini ve Havva-Meryem karşıtlığının 

yaygınlaşmasını beraberinde getirdi. Dönem koşullarına baktığımızda Hildesheim‟de karşımıza çıkan 

öyküsel anlatımın yer almasının rastlantı olmadığı anlaşılmaktadır. Ayrıca, eserin biçimlenmesinde 

dönem koşullarının yanı sıra piskopos Bernward ile imparator II. Otto‟nun kızı prenses Sophia arasında 

geçen mücadelenin de etkili olduğu düşünülmektedir. Konunun ayrıntısı için bkz., Cohen ve Derbes, 

2001, s. 29-31.  



233 
 

Çalışmamızın bir önceki bölümünde bronz kapıda Yaratılış öyküsüne yer verilen 

sahnelere değinmiştik. Söz konusu sahnelere paralel olarak Yeni Ahit‟ten sahnelerin 

verilmesi Düşüş ve bağışlanma temalarının birlikte verilmek istendiğini 

göstermektedir
247

. Sahnelerin yanı sıra, sahne içinde yer alan bazı objelerle, örneğin 

iyiyi ve kötüyü bilme ağacıyla haç ve çocuğunu emziren Havva ile karşısında kucağında 

İsa‟yı tutan Meryem arasında özdeşim kurulmuştur
248

. Sol panelde Havva, sağda ise 

Meryem ile başlayan öyküsel anlatımı göz önünde bulundurarak eseri bu açıdan 

değerlendirdiğimizde Havva ve Meryem arasındaki zıtlığın bronz kapının ana temasını 

oluşturduğu sonucuna varabiliriz. Daha genel bir ifadeyle, yatay ya da dikey yönde 

olsun, Eski Ahit ve Yeni Ahit sahnelerinin birbirlerine paralellik ya da zıtlık kuracak 

şekilde kapıda yerlerini aldığı anlaşılmaktadır. Ayrıca kapıda Düşüş ve bağışlanma 

temaları bir araya getirilerek çok yönlü bir tipolojik bağlantı kurulduğu görülmektedir. 

Monreale Katedrali‟ndeki 12. yüzyılın sonlarına tarihli apsisin önünde bulunan müjde 

sahnesinin tam karşısında çiftin Yeryüzündeki Uğraşları‟nın anlatıldığı sahnede Havva 

figürü yer almaktadır. (Jolly, 1997, s. 116, dipn. 8). Her iki figürün de elinde makarayla 

tasvir edilmiş olması ikili arasındaki tipolojik bağlantıyı net bir biçimde yansıtmaktadır. 

                                                 
247

 Örneğin Tanrı‟nın Adem‟in kaburga kemiğinden Havva‟yı yaratma sahnesi İsa‟nın dirilişi ile 

özdeşleştirilir. Tanrı‟nın Havva‟yı Adem‟le tanıştırma sahnesi ise İsa‟nın göğe yükseldiği haberinin 

melek tarafından verilmesiyle ilişkilendirilir. Çok sık kurulan bir paralelliğe başvurularak baştan çıkarma 

sahnesiyle İsa‟nın haça gerilmesi birbiriyle ilişkilendirilmiş ve ilk günahın işlenmesinin İsa‟nın haça 

gerilerek insanın kaybettiği ihsanı affettirmesini gerekli kıldığı inancı vurgulanmıştır. Adem ve 

Havva‟nın işledikleri günahtan ötürü suçlanması İsa‟nın Pilatus tarafından cezaya çarptırılması kontrası 

ile ve Cennet‟ten kovuluş kompozisyonu ise İsa‟nın mabede takdimi ile karşılaştırılmıştır (Calkins, 1985, 

s. 103, 106). Solda yargılayan yaratıcı ve sağda yargılanan İsa arasında konum ve duruş açısından 

benzerlik vardır. Ayrıca suçlama ve cezalandırma olayları bakımından da bir paralellikten söz edilebilir 

ancak iki sahne arasında tipolojik bir bağlantı yoktur. Hain ile Kabil‟in öyküsünden hareketle ölüm ile 

yeniden doğuş temaları yan panelde Meryem‟e müjdenin verilmesi ve İsa‟nın doğuşu ile 

karşılaştırılmıştır. 
248

 Sahneler yan yana okunduğunda oluşan yatay ilişkinin yanı sıra, kapıda uygulan diğer bir 

sembolizasyon ise dikey yöndedir. Kronolojik olarak ilerleyen sahneler sol panelde yukardan aşağıya, 

sağda ise aşağıdan yukarıya olmak üzere birbirlerine ters yönde okunur. Sol tarafta Havva‟nın Yaratılışı 

ile başlatılan öykü dizisi Kabil‟in Habil‟i Öldürmesi sahnesi ile son bulur. Sağ taraf en alttaki panelde 

Meryem‟e Müjde sahnesine yer verirken “Noli Me Tangere” sahnesiyle öykü dizisini bitirir. Sağ tarafta 

“günah”a doğru giden bir anlatım, sol tarafta aşağıdan yukarı okunduğunda “kurtuluş”a giden bir anlatım 

vardır (Cohen ve Derbes, 2001, s. 19, 33). Böyle bir tercih ile Eski Ahit‟te anlatılan bu hadisenin Yeni 

Ahit vasıtasıyla tersine çevrildiğinin ima edildiği söylenebilir. Uygulanan bağlantının şu şekilde 

oluşturulduğunu da düşünebiliriz: ilk çiftin yaratılışını takiben işlenen günah ve sonuçlarının anlatıldığı 

panelin bittiği yerde İsa‟nın doğum müjdesi verilerek günahtan kurtuluşun ilk adımının atıldığı hadisenin 

başlaması. 

 



234 
 

Meryem‟in Theotokos olarak karşımıza çıktığı bazı örneklerde ise Havva‟yla birlikte 

Adem‟i de görmekteyiz. Adem ve Havva bazen “ilk günah”ın içinde bazen de kurtuluş, 

bağışlanma gibi temalara ilişkin sahnelerle birlikte Theotokos Meryem‟e eşlik etmiştir. 

12. yüzyıla ait Sinai-Katherine Manastırı‟nda (1080-1130) bulunan ikonada Eski Ahit 

peygamberleri ve azizlerin eşlik ettiği kucağında çocuk İsa ile birlikte tasvir edilmiş 

Meryem‟in hemen altında Adem ve Havva bulunur. İkonada Meryem‟in doğumuyla 

birlikte Adem ve Havva‟ya gelen kurtuluşa değinilmiştir. Theotokos‟un hemen altında 

Romanos the Melode‟e ait Meryem‟in Doğumu Yortusu üzerine yazılmış bir hymnostan 

alıntı
249

, onun altında ise ortada Yusuf, onu çevreleyen Adem ve Havva ile Joachim ve 

Anna figürleri yer alır (Thomas, 1997, s. 372-373, fig. 244). Anastasis sahnesinin 

ayrıntılı bir anlatımının yer aldığı Meryem‟in hayatı üzerine homilyelerin bulunduğu 

Vatikan gr. 1162 no.lu bir el yazmasında en alt bölmede tahta oturan Meryem‟in yanı 

başında ona yakaran Adem ve Havva figürleri yer alır
250

. Meryem tahtta otururken iki 

yanında melek, sağda ise bir üstte tasvir edilmiş Anastasis sahnesindeki gibi görünen 

Adem ve Havva yer alır. Adem ayakta ellerini açmış Meryem‟e yakarırken, bu sırada 

yere dizlerinin üzerine oturmuş ve vücudu ve elleri ileri, Meryem‟e doğru uzanmış 

Havva dikkat çekmektedir.    

Meryem‟in ikinci Havva olarak anılması Bizans dünyasında yaygın olup, bu düşünce 

sıklıkla sanat eserlerinde birtakım imalarla kendini göstermiştir. Yakobus 

Kokkinobaphos homilyelerinin 12. yüzyıl kopyasındaki minyatürlerde bu ilişki 

görülmektedir. Düşüş ve Habil‟in Ölümü minyatürü Meryem‟in Doğumu konulu 

homilyeye (homilye 2) eşlik etmektedir.  Homilyede, Havva‟nın doğurduğunun ancak 

Meryem‟in oğlu İsa vasıtasıyla affedilebileceğinden bahsedilmektedir (Eastmond, 1999, 

s. 233). Ayrıca yukarda değindiğimiz gibi Paris gr. 543 no.lu el yazmasında da İsa‟nın 

Doğumu ile Havva‟nın Yaratılışı arasında benzer ilişkinin kurulduğunu görmekteyiz. 

İsa‟nın Adem‟i affettiği gibi Meryem Havva‟yı affetmektedir. 

 

 

                                                 
249

 “Joachim ve Anna çocuk dünyaya getirdi ve Adem ve Havva özgürlüğüne kavuştu” (IΩAKEIM K[AI] 

ANNA ETEKNOΓONHCAN K[AI] AΔAM K[AI] EYA HΛEYΘEPΩΘHCAN) (Thomas, 1997, s. 372). 
250

 Anderson, 1982, fig. 11; Guldan, 1966, s. 36-37, fig. 10. 



235 
 

SONUÇ 

Tezimizde, Adem ve Havva‟nın Yaratılış öyküsünün ikonografik özellikleri 

incelenmiştir. Adem ve Havva‟nın öyküsünün liturjik önemi ve sanat eserlerindeki 

liturjik işlevi irdelenmiş; öykünün, özellikle Düşüş‟ün Hıristiyanların tövbe ederek 

günahlarından arınma ritüellerinde çok önemli bir rol oynadığı görülmüştür. Ayrıca 

Adem-Havva ile İsa-Meryem arasındaki tipolojik bağlantı, konunun anlatım bulduğu 

bazı önemli eserler eşliğinde incelenmiştir. Kurulan bu tipolojik bağlantıyla “kurtuluş 

umudu” mesajının verildiği görülmüştür. 

Tez çalışması boyunca yapılan araştırmalardan, Adem ve Havva‟nın Yaratılış konulu 

tasvirlerinin ağırlıklı olarak Batı sanatında görüldüğü, Bizans sanatında ise belli 

örneklerle sınırlı olduğu görülmüştür. Bu durumla ilgili bir takım düşünceler 

geliştirilmiş ve sorular yöneltilmiştir. 

Düşüş konulu sahnelerin yoğun olarak görüldüğü Erken Hıristiyanlık döneminde, 

sahnelerin çoğunlukla birbirine benzer şekillerde ve benzer amaçlarla tasvir edildiği 

tespit edilmiştir. Adem ve Havva imgelerinin olduğu sahneler, Eski Ahit‟ten diğer 

sahnelerle beraber Hıristiyanlığa yeni geçmiş olan inananlara “kurtuluş umudu” 

vadetmek amacıyla tasvir edilmiştir.  

Çalışmamızda önemli bir rol oynayan, Yaratılış öyküsünün geniş anlatımının yer aldığı 

resimlendirilmiş el yazması Cotton Genesis‟teki resim programının Bizans sanatında 

etkili olmadığı, Batı sanatında ise 9. yüzyıldan itibaren dini konulu birçok eserde takip 

edildiği görülmüştür. İkonoklasmus sonrası üretilen Octateuch el yazmaları ve fildişi 

kutularda öykünün tasvir edilmiş olması, ayrıca ikiliye ait sahnelerin birçok homilye 

kopyasında yer almış olması ise konunun Bizans‟a çok yabancı olmadığını göstermiştir. 

Bununla beraber, özellikle anıtsal mimari eserlerde öykünün tercih edilmemesi bazı 

sorular yöneltmemize ve düşünceler geliştirmemize neden olmuştur: 

 

1- Öncelikle, genel olarak Bizans Sanatı‟nda yalnızca Tekvin (1-3) değil, Eski Ahit 

sahnelerinin geniş kapsamlı anlatımının yer almadığı bilgisi göz önünde 

bulundurulmuştur. Resimlendirilecek olan eserde geniş anlatımlı sikluslara yer verecek 

yeterli alanın olmayışının, Eski Ahit sahnelerinin tercih edilmemesinde önemli bir 



236 
 

faktör olduğu düşünülmüştür. Eski Ahit‟ten diğer sahnelerde olduğu gibi, Adem ve 

Havva‟nın öyküsünden sahnelerin seçilmemesinde bunun etkili olmuş olabileceği 

önerisi getirilmiştir.  

2- Bunun yanında, anıtsal mimari ya da el yazmalarında sahnelerin seçiminde, yeterli 

alanın olmayışının problemin tek kaynağı olmadığı düşünülmüştür. İncelediğimiz 

örneklerin çoğunda üstün sanatsal özelliklerde tasvirlerin oluşu ve üst düzey bir teolojik 

birikimin olduğu dikkatimizi çekmiştir. Özellikle dini söylevlerin yer aldığı el 

yazmalarına eşlik eden Yaratılış sahnelerinin seçiminin, bazı önemli din adamlarının 

yetkisi altında gerçekleştiği düşünülmüştür. Bu önemli isimlerin konuyla ilgilenmeleri 

ve sahne seçiminde etkili olmalarına rağmen, genel itibariyle Bizans dünyasında 

konunun tasvirlerinden kaçınıldığı yorumu getirilmiştir. 

3- Çalışmamızın “Teoloji” kısmında değinilen birtakım noktalardan hareketle, 

sahnelerin az tercih edilmesinde bu düşüncelerin etkili olabileceği ihtimali üzerinden 

gidilmiştir. Bizans‟ın Yaratılış konusuna, özellikle de İlk Günah‟a bakışının Batı‟dan 

farklı oluşunun, sahne seçiminde etkili olmuş olabileceği düşünülmüştür. Bir başka 

ifadeyle, Bizans Sanatı‟nda Yaratılış sahnelerinin belli örneklerle kısıtlı oluşundaki tek 

nedenin Eski Ahit sahnelerinin tercih edilmemesi mi yoksa ilk günah algısı mı olduğu 

sorusu yöneltilmiştir. Ayrıca Bizans Sanatı‟nda bayram sahnelerinden biri olan 

Anastasis‟in yaratılış sahnelerinden çok daha önemli olduğu, İlk Günah‟tan ziyade 

“affedilme” teması üzerinde durulduğu görülmüştür.  

4- Ortaçağ Batı dünyasında ise Yaratılış‟ın Batı teolojisinin en önemli konularından biri 

olduğu, bunda Düşüş‟ün getirdiği olumsuzluklarla ilgili kilisenin oynadığı rolün etkili 

olduğu görülmüştür. Batı sanatında Yaratılış konulu sahnelerin yoğun tasvir edilişinde 

kilisenin bu rolünün etkisi olduğu düşünülmüştür. İlk günah üzerinde çok fazla duran ve 

insanlık için karanlık bir tablo çizen Batı kilisesinin, özellikle anıtsal mimari eserlerde 

Anastasis sahnesinin tercih edilmemesindeki başlıca etken olduğu önerisi getirilmiştir. 

5- İki kilisenin sahip olduğu İlk Günah algısının farklı olmasının dini konulu eserlerin 

biçimlenmesindeki en önemli etki olduğu düşünülmektedir. İki kilisenin benimsediği İlk 

Günah kavramı birbirinden ince noktalarla ayrılmakla beraber, bazı önemli farklılıklar 

oluşturmaktadır. Batı‟da İlk Günah ile birlikte nesillere günahın, Doğu‟da günah yerine 



237 
 

ölümlülüğün geçtiği inancı hâkimdir. Bu açıdan bakıldığında, Doğu ve Batı‟nın Adem 

ve Havva‟nın öyküsüne olan bakış açısı farklılığının daha anlaşılır olduğunu 

düşünmekteyiz. 

6- Tezimizde en çok üzerinde durduğumuz noktalardan biri olan “kadın düşmanlığı” 

konusunun da Doğu ve Batı‟da birbirinden farklı şekillerde tezahür ettiği görülmüştür.  

Yaratılış teolojisinde genel olarak Doğu‟nun kadına bakışının tamamen iyimser olduğu 

söylenemese de, Batı‟da olduğu kadar düşmanca olmadığı düşünülmektedir. Aslında her 

iki kilise de kadınla ilgili birtakım olumsuz yargılarda bulunmaktadır, ancak arada bazı 

farklar vardır. Bunun en önemli belirleyicisi ise bize göre yaratılışta kadın algısındaki 

farklılıktır. Doğu ve Batı kiliselerinin Havva karakterinden yola çıkarak kadına olan 

bakış açısı arasındaki fark şöyle özetlenebilmektedir: Batılı kilise babalarına göre 

kadının zayıflığı günahın sonucu değil, bir nedeniyken; Doğulu kilise babalarına göre 

günahın sonucudur. Bir başka ifadeyle, Batı‟ya göre Havva yaratılıştan zayıf 

karakterliyken, Doğu‟ya göre Havva Düşüş‟ten sonra zayıf bir insan olmuştur. 

Havva‟nın Yaratılış ve Düşüş hadisesinde vurgulanan rolüyle beraber özellikle Batı‟da 

“kadın düşmanlığı” yaygın bir tema olmuştur. 4. yüzyılda Augustinus ile alevlenen 

yorumlar 13. yüzyılda dönemin ünlü isimleri tarafından tartışılmaya devam etmiş, hatta 

20. yüzyıla gelindiğinde bile kaybolmamıştır. Havva‟ya yöneltilen aşağılayıcı 

düşüncelerin ve misojinik görüşün sanat eserlerine de yansıdığı dikkatimizi çekmiştir. 

Bu bağlamda Havva‟nın bulunduğu, özellikle Yaratılış, Düşüş ve Yeryüzündeki 

Uğraşların anlatıldığı bazı sahnelerdeki birtakım ikonografik ve üslupsal detaylar 

incelenmiştir. Havva‟nın kadınsılık, teşhircilik ve değersizliğinin vurgulandığı sahneler 

incelendiğinde bunların neredeyse tamamının Batı‟daki örneklerde görüldüğü 

farkedilmiştir.  Bizans Sanatı‟nda ise Havva‟ya karşı daha eşitlikçi bir yaklaşımın 

hâkim olduğu görülmüştür. Bizans Sanatı‟nda Yaratılış öyküsü Havva yanında Adem 

üzerinde de durarak, daha çok Düşüş hadisesi ve onun sonuçlarına yönelik olmuştur. 

Pişmanlık, tövbe ve bağışlanma gibi kavramlar ön plana çıkarılmıştır. 

  



238 
 

KAYNAKÇA 

 

Anderson, J. C. (1982). The Seraglio Octateuch and the Kokkinobaphos Master.  

Dumbarton Oaks Papers, 36, 83-114. 

Anderson, G. (2001). The Genesis of Perfection: Adam and Eve in Jewish and 

ChristianImagination. Louisville: Westminster John Knox. 

Anderson, G. (2009). Adam and Eve, Story of. III. Christianity. Encyclopedia of the 

Bible and Its Reception 1 (s. 348-349). Berlin, New York: Walter de Gruyter. 

Antonopoulou, T. (1997).The Homilies of the Emperor Leo VI. Leiden, New York, 

Köln: Brill.  

Boojamra, J. L. (1976). Original Sin According to St. Maximus the Confessor. 

St.Vladimir's Theological Quarterly, 20(1-2), 19-31. 

Beckwith, J. (1979). Early Christian and Byzantine art. New Heaven and London: Yale 

University Press. 

Benko, S. (1993). The Virgin Goddess, Studies in the Pagan and Christian Roots of 

Mariology. Leiden: E.J. Brill. 

Bernabo, M. (1995). Searching for the Lost Sources of the Illustration of the Septuagint. 

Byzantine East, Latin West. Art-Historical Studies in Honor of Kurt Weitzmann. 

Bloch, R. H. (1987). Medieval Misogyny. Representations, 20, 1-24. 

Brown, R. F. (1978). The First Evil Will Must Be Incomprehensible: A Critique of 

Augustinus. Journal of the American Academy of Religion, 46(3), s. 315-329.   

Brubaker, L. (1985). Politics, Patronage, and Art in Ninth-Century Byzantium: The 

"Homilies" of Gregory of Nazianzus in Paris (B. N. gr. 510). Dumbarton Oaks 

Papers, 39, 1-13.  

Brubaker, L. (1999). Vision and Meaning in Ninth-Century Byzantium: Image As 

Exegesis in the Homilies of Gregory of Nazianzus. Cambridge: Cambridge 

University Press.  



239 
 

Büchsel, M. (1991). Die Schöpfungsmosaiken von San Marco. Die Ikonographie der 

Erschaffung des Menschen in der frühchristlichen Kunst, Städel-Jahrbuch, Neue 

Folge 13, 29–80.  

Burns, J. P. (2001). Creation and Fall according to Ambrose of Milan., F. Van Fleteren 

ve J. C.Schaubelt (Ed.).  Augustinus- Biblical Exegete (69- 97). New York: Peter 

Lang. 

Calkins, R. G. (1985). Monuments of Medieval Art. Ithaca: Cornell University Press. 

Campbell, G. (2006). The Grove Encyclopedia of Decorative Arts (Cilt 1-2). New York: 

Oxford University Press. 

Canak-Medic, M., Todic, B. (2005). Manastir Decani. Belgrade. 

Charles, R. H. (1913). (Ed.). The Apocrypha  and Pseudepigrapha of the Old Testament 

in English (2. Cilt). Oxford: Clarendon.  

Constas, N. (2003). Proclus of Constantinople and the Cult of the Virgin in Late 

Antiquity: Homilies 1-5, Texts and Translations. Leiden: Brill.   

Conybeare, C. (1897). Documents. Protevangelium Iacobi. The American Journal of 

Theology, 1(2),  424-442.   

Cook, W. W. S. (1927). The Earliest Painted Panels of Catalonia (V). The Art Bulletin, 

10(2), 152-204.   

Dalton, M. (1911). Byzantine Art and Archeology (tamamlanacak). 

Deckers, C, Seeliger, H. R. ve Mietke, G. (1987). Die Katakombe "Santi Marcellino e 

Pietro” Repertorium der Malereien. Vatican City and Munster: Aschendorffsche 

Verlagsbuchh. 

Demus, O. (1976). Byzantine Mosaic Decoration. New York: Caratzas Brothers 

Publishers.  

Der Nersessian, S. (1944). Western Iconographic Themes in Armenian Manuscripts. 

Gazette des Beaux-Arts, 26, 71-94. 

Der Nersessian, S. (1962). The illustrations of the Homilies of Gregory of Nazianzus 

Paris gr. 510- A Study of the Connections Between Text and Images. 

Dumbarton Oaks Papers, 16, 195- 228. 



240 
 

Der Nersessian, S.  (1965). Church of the Holy Cross, Aght'amar. Cambridge, 

Massachusetts: Harvard University Press. 

Doğan, S., Ünser, Ş. (2011). Bizans Sanatında Seraph ve Kherub İmgeleri. A. C. Erel, 

B. İşler, N. Peker, G. Sağır (Ed.). Anadolu Kültüründe Süreklilik ve Değişim, Dr. 

Mine Kadiroğluna Armağan (s. 199-218). Ankara.  

Esche, S. (1957). Adam und Eva, Sündenfall und Erlösung. Düsseldorf: Verlag L. 

Schwann. 

Ferrua, A. (1991). The Unknown Catacomb : A Unique Discovery of Early Christian 

Art. Scotland: Geddes and Grosset. 

Fingernagel, A., Gastgeber, C. (Ed.). (2008). The Most Beautiful Bibles. Los Angeles: 

Taschen. 

Freeman, J. (1973). The Origins of the Women's Liberation Movement. American 

Journal of Sociology, 78(4), 92-811. 

Galatariotou, C. (1984). Holy Women and Witches: Aspects of Byzantine Conceptions 

of Gender. Byzantine and Modern Greek Studies, 9, 55–96. 

Galavaris, G. (1969). The Illustrations of the Liturgical Homilies of Gregory 

Nazianzenus. New Jersey: Princeton University Press. 

Gibson, G. M. (1990). The Thread of Life in the Hand of the Virgin. Equally in God's 

Image: Women in the Middle Ages (s. 46-54). J. B. Holloway, J. Bechtold ve C. 

S. Wright (Ed.). New York: Peter Lang. 

Grabar, A. (1968). Christian Iconograpghy: A study of Its Origin. New Jersey: 

Princeton University Press. 

Goldschmidt A., Weitzmann K. (1930). Die Byzantinischen Elfenbeinskulpturen des X- 

XIII. Jahrhunderts, I. Berlin: Deutscher Verl für Kunstwissenschaft. 

Goodenough R. E. (March 1962). Catacomb Art, Journal of Biblical Literature 81(1), 

113- 42. 

Graef, H. (1963). Mary: A History of Doctrine and Devotion (1. cilt). London: Sheed 

and Ward. 

Grant, R. M. (1997). Irenaeus of Lyons. London and New York: Routledge. 

http://librarycatalog.bilkent.edu.tr/client/search/results/university/q$003dThe$002bUnknown$002bCatacomb$00253A$002bA$002bUnique$002bDiscovery$002bof$002bEarly$002bChristian$002bArt$0026rw$003d0$0026pv$003d-1$0026ic$003dfalse$0026te$003d$0026lm$003dUNIVERSITY$0026dt$003dlist$0026sm$003dfalse$0026
http://librarycatalog.bilkent.edu.tr/client/search/results/university/q$003dThe$002bUnknown$002bCatacomb$00253A$002bA$002bUnique$002bDiscovery$002bof$002bEarly$002bChristian$002bArt$0026rw$003d0$0026pv$003d-1$0026ic$003dfalse$0026te$003d$0026lm$003dUNIVERSITY$0026dt$003dlist$0026sm$003dfalse$0026


241 
 

Green, R. (1955). The Adam and Eve Cycle in the Hortus Deliciarum. Late Classical 

and Mediaeval Studies in Honor of Albert Mathias Friend, J.R (340- 47). New 

Jersey: Princeton University Press. 

Guldan, E. (1966). Eva und Maria: Eine Antithese als Bildmotiv. Graz: Hermann 

Böhlaus. 

Hoffeld, J. M. (1968). Adam's Two Wives. The Metropolitan Museum of Art Bulletin, 

New Series, 26(10), 430-440. 

James, L. (2010). A Companion to Byzantium. Malden:  Blackwell Publishing. 

Jones, L. (1994). The Church of the Holy Cross and the Iconography of Kingship. 

Gesta, 33(2), 104-117. 

Jones, L. (2007). Between Islam and Byzantium Aght`amar and the Visual Construction 

of Medieval Armenian Rulership. Aldershot ve Burlington:Ashgate. 

Kartsonis, A. D. (1986). Anastasis: Then Making an Image. New Jersey: Princeton 

University Press.  

Kazhdan, A.  P. (Ed.). (1991). The Oxford Dictionary of Byzantium (c. 1-3). Oxford: 

Oxford University Press. 

Kessler, H. L. (1966). An Eleventh Century Ivory Plaque from South Italy and 

Cassinese Revival. Jahrburch der Berliner Museen, 8, 67-95. 

Kessler, H.L. (1971). Hic Homo Formatur: The Genesis Frontispieces of the 

Carolingian Bibles. Art Bulletin, 53(2), 143-60.  

Kitzinger, E. (1949). The Mosaics of the Cappella Palatina in Palermo: An Essay on the 

Choice and Arrangement of Subjects. The Art Bulletin, 31(4), 269-292. 

Kitzinger, E. (1966). The Byzantine Contribution to Western Art of the Twelfth and 

Thirteenth Centuries. Dumbarton Oaks Papers,  20, 25-47. 

Kleiner, F. S. (2010). Gardner’s Art Through the Ages. A Global History [Elektronik 

Sürüm]. Wadsworth: Cengage Learning.  

Koch, G. (2007), Erken Hıristiyan Sanatı, (A. Aydın, Çev.). İstanbul: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 



242 
 

Kvam, K., E., Schearing L. S., Ziegle V. H. (Ed.). (1999). Eve and Adam: Jewish, 

Christian, and Muslim Readings on Genesis and Gender. Bloomington: Indiana 

University.   

Louth, A. (1996). Maximus the Confess.(s. 61-62, 192-193, 195). London: Routledge. 

Louth, A. (2011). John of Damascus on the Mother of God as a link between humanity 

and God. L. Brubaker ve M. B. Cunningham (Ed.). The Cult of the Mother of 

God in Byzantium: Texts and Images (s. 153-162). Farnharm: Ashgate.   

Loos-Noji, P. (1990). Temptation and Reform: A Monastic Life in Stone. Equally in 

God's Image: Women in the Middle Ages (s. 220-232). J. B. Holloway, J. 

Bechtold ve C. S. Wright (Ed.). New York: Peter Lang.    

Lowden, J. (1982). The Production of the Vatopedi Octateuch. Dumbarton Oaks 

Papers, 36, 115-126. 

Lowden, J. (1992). Concerning the Cotton Genesis and Other Illustrated Manuscripts of 

Genesis. Gesta, 31(1), s. 40-53. 

Lowden, J. (1999). The Beginnings of Biblical Illustration. J. Williams (Ed.). Imagining 

the Early Medieval Bible (s. 9-59). University Park: Pennsylavania State 

University Press. 

Lowden, J. (2008). Early Christian and Byzantine Art.  London: Phaidon. 

Lowden, J. (2010). Illustrated Octateuch Manuscripts: A Byzantine Phenomenon. P. 

Magdalino ve R. Nelson (Ed.). The Old Testament in Byzantium (s. 107-152). 

Dumbarton Oaks: Washington. 

Maguire, H. (1987). Adam and the Animals: Allegory and the Literal Sense in Early 

Christian Art.  Dumbarton Oaks Papers, Vol. 41, s. 363-373.  

Maguire, H. (1981). Art and Eloquence in Byzantium, ed.: Princeton: University Press, 

New Jersey. 

Maguire, H. (1997).  Magic and Money in the Early Middle Ages.  Speculum, 72(4), 

1037-1054. 

Malbon, E. S. (1990). The iconography of the Sarcophagus of Junius Bassus. New 

Jersey: Princeton University Press. 



243 
 

Mango, C. (Çev.). (1958). The homilies of Photius, Patriarch of Constantinople. 

Cambridge, Mass. : Harvard University Press. 

Mango, C. (2006). Bizans Mimarisi (M. Kadiroğlu, Çev.). Ankara.  

Madigan, S. (1984). Athens 211 and the Illustrated Homilies of John Chrysostom. 

Doktora Tezi, Chicago University, Chicago. 

Markovic, J., Markovic, M. (1995). Genesis Cycle and Old Testament Figures in the 

Chapel of St Demetrios. V. J. Djuric (Ed.). Mural Painting of Monastery of 

Decani. Material and Studies (323-352). Belgrade: Serbian Academy of 

Sciences and Arts. Monographs DCXXXII Department of Historical Sciences 

Book 22. 

Mathews, T. F. (1982). The Genesis Frescoes at Aght'amar. Revue des Etudes 

Arméniennes 16, 245-257. 

Mathews, T. F. (1998). The Art of Byzantium: Between Antiquity and the Renaissance. 

London: Weidenfeld and Nicolson. 

Mcclear, E. V., S.J. (1948). The Fall Of Man and Original Sin in the Theology of 

Gregory of Nyssa. Theological Studies, 9, 175-212. 

Meyendorff, J. (1983). Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal Themes. 

New York: Fordham. 

Meyers C. L., Craven T., Shepard. R. (Ed.). (2001). Women in scripture: a dictionary of 

named and unnamed women in the Hebrew. Cambridge: William. B. Eerdmans.  

Meyer, M. (2008). Eve‟s Nudity: A Sign of Shame or Precursor of Christological 

Economy. K. Kogman-Appel ve M. Meyer. (Ed.). Between Judaism and 

Christianity: Art-historical essays in honor of Elisheva (Elisabeth) Revel-Neher 

(243-258). Leiden: Brill. 

Morey, C. R. (1942). Early Christian Art. An Outline of the Evolution of Style and 

Iconography in Sculpture and Painting from Antiquity to the Eighth Century. 

New Jersey: Princeton University Press.  



244 
 

Murdoch, B. (1973). The River That Stopped Flowing: Folklore and Biblical Typology 

in the Apocryphal Lives of Adam and Eve. Southern Folklore Quarterly, 37(1), 

37- 51. 

Murison, R. G. (1905). The Serpent in the Old Testament. The American Journal of 

Semitic Languages and Literatures, 21(2), 115-130. 

Nielsen, J. T. (1968). .Adam and Christ in the Theology of Irenaeus of Lyons. Assen: 

Van Gorcum and Co. 

Osborn, E. (2001). Irenaeus of Lyons. Cambridge: Cambridge University Press. 

Ostrogorsky, G. (1981). Bizans Devleti Tarihi (F. Işıltan, Çev.). Ankara: Türk Tarih 

Kurumu. 

Pagels, E. (1988). Adam, Eve and The Serpent (1.baskı). New York: Random House. 

Pantelia, M. C. (1993). Spinning and Weaving: Ideas of Domestic Order in Homer. The 

American Journal of Philology, 114(4), 493-501. 

Peters, M. K. H. (1986). Why Study the Septuagint? The Biblical Archaeologist, 

49(3),174-181. 

Petzold, A. (1995). Romanesque Art. London: Kalman and King. 

Poorthuis, M. (1996). Who Is to Blame: Adam or Eve? A possible Jewish Source for 

Ambrose's "De paradiso" 12, 56. Vigiliae Christianae, 50(2), 125-135. 

Reed, A. (2007). Blessing the Serpent and Treading on Its Head: Marian Typology in 

the S. Marco Creation Cupola. Gesta, 46, 41-58. 

Ruether, R. R. (Mart 2012). Women in Creation, Fall and Redemption: The Classical 

Paradigm. [Bildiri]. Earlam School of Religion, Willson Lectures, Richmond.  

Rudolph, C. (1999). In the beginning: Theories and images of creation in Northern 

Europe in the twelfth century. Art History 22(1), 3-55. 

Spier, J. (2008). Picturing the Bible-The Earliest Christian Art. New Haven: Yale 

University Press. 

Stanton, E. C. (1895). The Woman's Bible. New York: European Publishing.  



245 
 

Steenberg, M. C. (2004). The Role of Mary as Co-Recapitulator in St Irenaeus of 

Lyons. Vigiliae Christianae, 58(2), 117-137. 

Toman, R. (1997). Romanesque : Architecture, Sculpture, Painting. Köln: Köneman. 

Trible, P. (1973a). Eve and Adam: Genesis 2-3 Reread. Andover Newton Quarterly 13. 

Trible, P. (1973b). Depatriarchalizing in Biblical Interpretation. Journal of the 

American Academy of Religion, 41(1), 30-48. 

Trible, P. (1978). God and the Rhetoric of Sexuality. Philadelphia: Fortress Press. 

Tronzo, W. (1983). The Hildesheim Doors: An Iconographic Source and Its 

Implications. Zeitschrift für Kunstgeschichte, 46 (4), 357-366. 

Ware, K. (1995). The Orthodox Way. New York:  St Vladimirs Seminary Press. 

Weitzmann, K. (1947). Illustrations in roll and codex- A study of the origin and method 

of text illustration, Studies in Manuscript illustration, 2. New Jersey: Princeton 

University Press,  

Weitzmann, K. (1955). Observations on the Cotton Genesis Fragments. K. Weitzmann 

(Ed.). Late Classical and Medieval Studies in Honor of Albert Katias Friend, Jr 

(112-131). Princeton: Princeton University Press. 

Weitzmann, K. (1971). Studies in Classical and Byzantine Manuscript Illumination. 

Chicago and London: University of Chicago Press. 

Weitzmann, K. (1979). The Miniatures of the Sacra Parallela, Parisinus Graecus 923, 

Studies in Manuscript Illumination, VIII. New Jersey: Princeton University 

Press. 

Weitzmann, K. (1984). The Genesis Mosaics and the Cotton Genesis Miniatures. O. 

Demus (Ed.). The Mosaic Decoration of San Marco Venice,2 (105-142). 

Chicago.  

Weitzmann, K., Kessler H. (1986a). The Cotton Genesis: British Library Codex Cotton 

Otho B. VI, The illustrations in the Manuscripts of the Septuagint (1. Cilt). New 

Jersey: Princeton University Press. 

Weitzmann, K., Kessler, H. L. (1986b). The illustrations in the Manuscripts of the 

Septuagint I.  New Jersey: Princeton University Press. 



246 
 

Weitzmann, K., Bernabo, M. (1999). The Illustrations in the Manuscripts of the 

Septuagint, II, Octateuch. New Jersey: Princeton University Press. 

Werckmeister, O. K. (1972). The Lintel Fragment Representing Eve from Saint- Lazare, 

Autun. Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 35, 1-30. 

White, C. (Çev. ve Ed.). (2001). The Confessions of St. Augustinus. London: Frances 

Lincoln. 

Wilpert, G. (1932). I Sarcofagi Cristiani Antichi (2. Cilt) [Elektronik Sürüm]. Roma:         

Pontificio Istituto di Archeologia Cristiana. 

  



247 
 

Ek.1. YaratılıĢ öyküsü 

Eski Ahit‟te Tekvin‟de geçen Yaratılış öyküsünün ilk anlatımına göre ilk gün Tanrı yeri 

ve göğü yarattıktan sonra ışığı yaratarak onu karanlıktan ayırır ve gece ve gündüz oluşur 

(1:1-5). Ertesi gün Tanrı‟nın suların üstünde kubbe olmasını ve onu sulardan ayırmasını 

istemesiyle gök oluşur (1:6-8). Üçüncü gün Tanrı toprağın görünmesi için gök altındaki 

suların bir yere birikmesini ister, bunun üzerine yer ve deniz oluşur. Ve Tanrı yerden ot, 

tohum veren sebzeyi yaratıp meyve veren ağaçlar hasıl eder (1:9-13). Dördüncü gün 

gündüzü geceden ayırmak için gök kubbesinde ışıklar olmasını isteyen Tanrı biri 

diğerinden daha büyük iki büyük ışıkla (güneş ve ay) beraber yıldızları yapar ve daha 

büyük olan gündüze, ondan daha küçük olan ise geceye hâkim olsun ister. Böylece 

dördüncü gün de biter (1:14-19). Ertesi gün Tanrı suların canlı mahluklarını ve gök 

kubbesinin üzerinde kuşları yaratarak onların çoğalmalarını ister ve onları mübarek kılar 

(1:20-23). Altıncı gün Tanrı yerin hayvanlarını, sığırları ve sürünen her şeyi cinslerine 

göre yapar. Ve sonunda “suretimizde, benzeyişimize göre insan yapalım; ve denizin 

balıklarına, ve göklerin kuşlarına ve sığırlara ve bütün yeryüzüne, ve yerde sürünen her 

şeye hâkim olsun” der. Bunun üzerine Tanrı insanı kendi suretinde erkek ve dişi olarak 

yaratır. Onları mübarek kılarak çoğalmalarını ve yeryüzünü doldurmalarını, denizin 

balıklarına, ve yer yüzünde hareket eden her canlı şeye hâkim olmalarını ister. İnsana 

yeryüzünde tohum veren her sebzeyi ve ağaç meyvesi olan her ağacı verdiğini, ayrıca da 

yerin ve göklerin tüm hayvanlarına ve yeryüzünde sürünen her şeye yeşil otu yiyecek 

olarak verdiğini söyler. Yaptığı her şeyin iyi olduğunu görür ve altıncı gün de sona erer 

(1:24-31). Yedinci gün ise Tanrı istirahat eder ve o günü mübarek kılar (2:1-3). Burada 

ilk anlatım sona ermektedir. 

İkinci anlatım ise (J metni) Tanrı‟nın toprağı işlemek için “adam” olmadığını 

düşünmesi üzerine yerden bir buğu yükselterek bütün toprağı sulattıktan sonra, yerin 

toprağından adamı “yapıp” burnuna hayat nefesini üflemesiyle başlar (2:4-7).  Daha 

sonra Tanrı onu Aden denilen Cennet bahçesine yönlendirir ve oraya koyar. Tanrı 

bahçenin tam ortasındaki “hayat ağacı” ve “iyiliği ve kötülüğü bilme ağacını” yerden 

bitirdikten sonra bahçeyi sulamak için dört ırmak koyar. Bahçedeki ağaç ve ırmakları 

yarattıktan sonra Tanrı Adem‟e, kendisine ölümü getireceği için bu son ağaçtan 

yememesini emreder (2:8-17).  Öykünün bu kısmında Tanrı  Adamın yalnız olmasının 



248 
 

iyi olmadığını düşünerek, ona bir yardımcı yapmaya karar vermektedir (2:18). Tanrı 

“her kır hayvanını ve göklerin kuşlarını” topraktan yaptıktan sonra Adem onları 

isimlendirsin diye onun yanına getirir (2:19). Adem hayvanları isimlendirir ancak hala 

kendisine uygun bir yardımcı bulunamamıştır (2:20). Bunun üzerine Tanrı adamın 

üzerine derin bir uyku getirerek kaburga kemiklerinden birini alıp bir yanını etle 

kaplayarak bir kadın yapar ve adama getirir (2:21-22). Çiftin bütünleşmesini anlatan 

söz, “Şimdi bu benim kemiklerimden kemik, etimden ettir; buna Nisa
251

 denilecek çünkü 

o insandan alındı (2:23)” Adem tarafından söylenmiştir. Bu olayın ardından insanın 

anne-babasını bırakıp karısına yapışacağı ifadesi geçmektedir (2:24). Burada özellikle 

çiftin çıplak olduğu ancak bundan utanç duymadıkları, böyle bir kavram bilmedikleri 

vurgulanmıştır (2:25). 

Öyküde belirleyici bir rol oynayan ve öyküye en çok yön veren olay buradan sonra 

gerçekleşmektedir. Kadın yaratıldıktan sonra sahneye yılan çıkmakta ve kadın ile 

iletişime geçmektedir. Ancak yılanın sürüngenliğine dair bir bilgi yer almamakta, 

yalnızca onun bir kır hayvanı olduğu belirtilmektedir. Yılanın karakterine dair olarak ise 

Allah‟ın yarattığı tüm kır hayvanları arasında en hilekâr olanı olduğu belirtilmiştir (3:1). 

Yılan, önce teyit etmek istercesine, Allah‟ın onlara bahçenin hiçbir ağacından 

yememelerini söyleyip söylemediğini öğrendikten sonra (3:2)
252

, kadından “yalnızca 

ortadaki ağaçtan yememeleri ve ona dokunmamaları gerektiğini, aksi halde ölecekleri” 

yanıtını alır (3:2-3). Bunun üzerine yılan “asla ölmeyeceklerini, o ağacın meyvesinden 

yedikleri vakit gözlerinin açılacağını ve iyiyi kötüyü bilerek, Allah gibi olacaklarını” 

söyler (3:4-5). Kadın meyveyi yedikten ve iyi olduğunu gördükten sonra kocasına da 

uzatır (3:6) ve o anda ikisinin de gözleri açılır, çıplak olduklarını bilir ve incir 

yapraklarından kendilerine önlükler yaparlar (3:7). O sırada bahçede serinlikte 

gezmekte olan Tanrı‟nın sesini duyan çift, saklanarak kendilerini gizleme gereği duyar 

(3:8). 

Gizlenen çifti görmesinin üzerine Tanrı, hatayı ikisinin de yapmasına karşın yalnızca 

Adem‟e seslenir (3:9). Adem “Tanrı‟nın sesini duyduğunu, korktuğunu ve çıplaklığını 

                                                 
251

 İbranice‟de ’iššâ (Nisa) kadın anlamına gelmektedir.  
252

 Burada yılana atfedilen hilekârlık özelliğinden bahsedilebilir. Yılan, “hiçbir ağaçtan” derken, aslında 

ağaçlardaki meyvelerden yemenin o kadar da kötü bir şey olmadığını kastetmiş olabilir. Eğer tüm ağaçlar 

yasaklanmış olsaydı, bu durumda yasak daha katı algılanabilirdi.  



249 
 

fark etmesi üzerine utandığını” söylemesinin üzerine Tanrı‟nın ona çıkışmasıyla 

karşılaşarak yanındaki kadına işaret eder. Tanrı‟nın kendisine verdiği kadının meyveyi 

ağaçtan vermesi üzerine yediğini belirtir (3:10-12). Bunun üzerine Tanrı kadına dönerek 

hesap sorduğunda, kadın da sorumluluğu yılana yükler ve “onun tarafından aldatıldığını 

ve meyveyi yediğini” söyler (3:13). Yılana yönelen Tanrı, artık onun tüm sığırlardan ve 

kır hayvanlarından daha lanetli olduğunu, ceza olarak da karnının üzerinde sürünerek 

toprak yiyeceğini, bunu yaptığı için kadın ve onun zürriyeti arasına düşmanlık 

koyacağını bildirir (3:14-15).  

İşlenen bu günahtan sonra sırasıyla önce Adem‟e, sonra Havva‟ya ve en son olarak da 

yılana yönelen  Tanrı, ilk önce yılanı lanetler, daha sonra ise çifti cezalandırır
253

. 

Havva‟ya tekrar dönenerek ona gebeliğini fazlasıyla çoğaltacağını ve bunun da çok 

zahmetli olacağını, ayrıca, arzusunun kocasına olacağını ve kocasının onun üzerinde 

hâkim olacağını söyler (3:16). En son olarak da Adem‟e, kurala uymayıp karısının 

sözünü dinlediği ve ağaçtan yediği için, toprağın lanetlendiğini ve bu yüzden ömrü 

boyunca toprakla zahmetle uğraşarak ondan yiyeceğini açıklar (3:17). Topraktan 

alındığı için, tekrar toprağa dönünceye kadar, alnının teriyle çalışacağını ekler (3:19). 

Şimdiye kadar “kadın” olarak bahsedilen Havva‟nın
254

 ismi, bu olaydan sonra Adem 

tarafından konulmuştur. Onları Cennet‟ten kovmaya hazırlanan Tanrı Adem ve karısı 

için yaptığı deriden kaftanı onlara giydirir (3:21). 

Öykünün başında, Tanrı tarafından kendisine Cennet bahçesinde tanıtılan ağaçlardan, 

yasaklanmış olanı yiyen adam, artık iyilik ve kötülüğü bilmekte Tanrı gibi olmuştur ve 

bir diğer ağaç olan hayat ağacından yemesin ve ölümsüz olmasın diye, toprağı işlemek 

için Tanrı tarafından Cennet‟ten çıkarılmıştır (3:22-23). Tanrı bunun ardından, Aden 

bahçesinin şarkına hayat ağacını koruması için Kherubları yerleştirmektedir (3:24). 

  

                                                 
253

 Kadın ve erkeğin de lanetlendiği şeklinde yaygın bir görüş vardır ancak metin dikkatlice okunduğunda 

lanetlenenin yalnızca yılan olduğu anlaşılmaktadır. Kadın ve erkek ise ağır bir şekilde 

cezalandırılmaktadır. 
254

 “Çünkü o artık tüm yaşayanların anası olmuştu (3:20)”. 



250 
 

Ek. 2. Sözlük
255

 

Aedicula: Bir alınlığı destekleyen iki sütun ya da pilasterden oluşan, pencere, kapı gibi  

bir yapının mimari çerçevesi. 

Antitip: Tipolojide antitip, Yunancası typos olan tipe benzer bir anlamda kullanılır. 

Genel olarak, Yeni Ahit‟teki olaylar için arketip özelliği gösteren ama bir taraftan da 

onlara zıtlık oluşturan Eski Ahit‟teki kişi veya olaylardır. 

Arcosolium: Mezar odası. 

Arketip: Sanatın çeşitli kollarında kullanılan sözcük “ilk örnek” anlamına gelir.  

Atrium: Kilisenin etrafı sütunlarla çevrili giriş avlusu. Kilise girişi ile ana mekân 

arasında yer alan atrium, Yunanca “üzeri açık bir alan” anlamında kullanılan aithrion 

sözcüğünden gelmektedir.  

Catenae: 15. yüzyıldan itibaren bilimsel olarak kullanılan bu terim, din adamlarının 

yorumlarının toplandığı derlemedir. Terim ilk olarak Gazalı Prokopios tarafından 

getirilmiştir. Catenae, teologların İncil‟in belli bir bölümüyle ilgili olarak yaptıkları 

alıntıların toplamından oluşmaktadır. 

Chevet: Mimarlıkta “başucu” anlamında kullanılan Fransız kökenli sözcük, kilisenin 

doğu ucu için kullanılır. 

Cubiculum: Bizanslıların “koiton” şeklinde kullandığı, özellikle imparatorlara ait yatak 

odası için kullanılan Latince sözcüktür. Ancak katakomplar için özel olarak kayaya 

oyulan küçük oda anlamında kullanılmaktadır. 

Ekklesia: Kilise anlamına gelen “ekklesia”, cemaatin toplandığı dini mekân anlamında 

değil, cemaatin kendisi için kullanılmaktadır (Koch, 2007, s. 19). Hıristiyan sanatında 

ise kiliseyi temsil eden sözcük, bir kadın figürüyle tasvir edilir. 

                                                 
255

 Sözlükte yer alan sözcükler için ağırlıklı olarak A. Kazhdan‟a ait “Bizans Sözlüğü”nden 

yararlanıldığından (Kazhdan, A.  P. (Ed.). (1991). The Oxford Dictionary of Byzantium (c. 1-3). Oxford: 

Oxford University Press), yalnızca bu kaynak dışında başvurulan kaynaklar belirtilmiştir. 

 



251 
 

Episod: Bir roman ya da hikâyede ikinci derece olay. Sanat eserlerinde ise bir 

kompozisyon içerisinde kesintisiz bir şekilde art arda gelen sahneler için kullanılır. 

Exomise: Bir kolu açıkta bırakacak şekilde tek koldan giyilen bir elbise. 

Florilegelium: Sözlük anlamı “çiçek koleksiyonu” olan Latin kökenli sözcük, Erken 

Hıristiyanlık dönemindeki yazarlardan alıntılardan yapan derleme için kullanılır. 

Genesis: Eski Ahit‟te Yaratılış öyküsünü kapsayan Tekvin‟in Latincesidir. 

Homilye: Sermon de denilen homilye, vaiz ve öğüt vermek amacıyla genellikle liturjik 

servis içerisinde kullanılan ve Kutsal Kitap‟ta geçen pasajlara ilişkin yorumları içeren 

söylevlerdir. 

Hymnos: Bizans‟ta kutsal ayinlerde söylenen, basit bir müziğin eşlik ettiği dini 

şiirlerdir. İslam literatüründeki karşılığı için “ilahi” diyebiliriz. 

Intaglio: Oyularak üzerleri işlenen, tercihen yeşim taşı, akik, hematit ve neceftaşı gibi 

kıymetli taşlar için kullanılan bir terimdir.  

Lent: Paskalya yortusuna hazırlık için yapılan kırk gün süren günah çıkarma ve perhiz 

dönemidir. Diğer Bizans perhiz dönemlerinden ayırt edilmesi için “Büyük Perhiz” de 

denilmektedir. Liturjik olarak ilk olarak 4. yüzyılda yasallaşmış ve Triodion isimli 

liturjik kitapta derlenmiştir. 

Logos: Yuhanna İncili 1:1-8‟de geçen İsa‟nın tanımıdır. Tanrı‟nın Kelamı olarak 

nitelendirilir. 

Misojini: Kadın düşmanlığı. 

Oikonomia: Bu teolojik konsept, adil Tanrı ve günahkar insan arasındaki, Tanrı‟nın 

faziletini ve merhametini gerektiren ilişki kavramı üzerine kuruludur. Doğu ve Batı 

kiliselerinin kavramla ilgili olarak farklı vurguları olup, üzerinde durdukları noktalar 

aynı değildir. Ortodokslukta insanın ilahi varlığa iştirakı, Tanrılaşma (Theosis), insanın 

Kutsal Ruh ile doğrudan karşılaşması, mistik selamet gibi noktalar vurgulanırken, Batı 

teolojisi oikonomia eyleminde Tanrı‟nın rolüne vurgu yapar. 



252 
 

Octateuch: Sekiz kitap” anlamına gelen “Octateuch”, Eski Ahit‟in ilk beş kitabını 

kapsayan Pentateuch ile birlikte, Yeşu, Hakimler ve Rut‟u da kapsayan Eski Ahit‟tin ilk 

sekiz kitabına verilen isimdir.  

Orator: Hatip, konuşmacı. 

Ökarist: Sözcük anlamı “şükran” olan Ökaristi, Hristiyanların en önemli litürjik 

servisidir. Ayin sırasında İsa‟nın bedenini temsil eden ekmek ile kanını temsil eden 

şarap kutsanmaktadır. 

Paliotto: Çalışmamızda Salerno Katedrali‟nde yer alan fildişi panel için kullanılan 

İtalyan asıllı sözcük, genellikle altarın önüne asılan dekoratif bir materyaldir. Ökarist 

servisinde kullanılan altar örtüsünden farklıdır. 

Parekklesion: Şapelin Yunanca karşılığıdır. Kiliselerin doğu ucunu belirleyen apsis, 

litürji ve kilise sembolizmi açısından dinsel yapıların en önemli yeridir. 

Rölik: Temas edilerek kutsanan, kutsal kişi veya nesnelerden kalan eşyalardır. 

Septuagint: Eski Ahit‟in İbranice metninden Yunanca çevirisidir. Septugaint sözcüğü, 

Latince 70 sayısından (septuaginta) gelmekte olup, Yunanca‟ya 70 (ya da 72) “akil 

adam” tarafından çevrildiğinden bu ismi almıştır (Peters, 1986, s. 174). 

Sermon: Dinsel konuşma, vaiz. 

Synagago: Hıristiyan sanatında Synagago, Yahudi tapınağı sinagogu temsil eder. 

Kiliseyi sembolize eden Ekklesia ile eşleştirilen Synagago, sanat eserlerinde 

aralarındaki zıtlık vurgulanacak şekilde tasvir edilir. 

Terra cotta: Pişmiş toprak. 

Theotokos: Daha önceleri antik Mısır döneminde tanrıça İsis için kullanılan sözcük, 

Hıristiyanlıkta Tanrı Anası anlamında, Bakire Meryem‟in epithetlerinden (ünvan) biri 

olarak kullanılmaktadır.  

Tipoloji: Eski Ahit‟teki olay ve kişilerle Yeni Ahit‟tekiler arasında ikonografik 

paralelliklerin kurulduğu bir sistemdir.  



253 
 

Triodion: Lent servisleri ve Paskalya siklusunun çeşitli bölümlerini içeren liturjik ilahi 

kitabıdır. 

Typos: Daha sonraki olacak olayları önceden haber vermek için ortaya çıkan episod ya 

da kişileri tanımlamak için kullanılan Yunanca sözcüktür. Hıristiyan sanatında Eski 

Ahit‟teki olay, kişi ve ifadelerin Yeni Ahit‟te İsa‟yla ilgili olaylarla ilgili kehanette 

bulunması durumudur.  

 


