
T.C. 

MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

FEN BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MİMARLIK VE YABANCILAŞMA OLGUSU BAĞLAMINDA  

KENTSEL BİR OKUMA: İSTANBUL ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

Mimar Şehriban ÇELEBİ 

 

 

 

 

 

 

 

Mimarlık Anabilim Dalı 

 

Mimarlık Tarihi Programı 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Yrd. Doç. Dr. Ebru ÖZEKE TÖKMECİ 

 

 

 

 

 

 

OCAK 2013 

 

 

 





iii 

 

ÖNSÖZ 

İnsana dair herhangi bir etkinliğin, yol aldığı tarihsel sürecin bir aşaması olarak 

günümüzde, nasıl oluyor da insana dair olmaktan uzaklaşıyor olduğu konusu,  

merakımın ya da ilgilerimin odak noktası olmuştur her zaman. Bu nasıl bir yoldur ki, 

insan kendisini var eden ve bir parçası olarak var ettiği doğanın ötesine düşmüş ve 

hem kendisine hem doğaya yabancılaşmıştır?  

Peki, insanlığın ilk çağlarından günümüze zorunluluğunu ve dolayısıyla sürekliliğini 

hiç kaybetmemiş bir etkinlik olarak, içerdiği tüm anlamlarıyla -ve günümüzün dil 

kodlarıyla- ‘Mimarlık’ bu yabancılaşma sürecinin neresindedir? Ne kadar etkilenmiş 

ne kadar etkilemiştir? Belirlenmiş mi yoksa belirlemiş midir?  

Bu araştırma mimarlığı, bu süreçte ‘sorunlu, ancak zorunlu’ bir olgu olarak ortaya 

çıkan ‘yabancılaşma’ olgusu bağlamında ele alarak, bu ve benzeri soruların 

cevaplarına yaklaşmak üzere hazırlanmıştır. Yabancılaşma olgusunun tarihin hangi 

döneminde başat bir sorun olageldiği ve baş aktörleri insan ve doğa olan Mimarlık 

etkinliğinin yabancılaşma miladıyla öncesi, sonrası ve günümüz olmak üzere 

ilişkisinin nasıl geliştiği de bu araştırmanın genel çerçevesini oluşturmaktadır. Yine 

bu soyut ve kavramsal düzey, bahsedilen genel çerçeveye uygun bir somutlanma 

olacağı düşünülerek İstanbul’un çeşitli mekânlarından izlenimler sağlanarak ele 

alınmıştır. İstanbul’un uygunluğu hem izinden gidilebilecek binlerce yıllık bir 

tarihselliğe sahip olmasından, hem de tüm bu tarihsellik içinde ekonomik, sosyal, 

kültürel, vb. neredeyse her alandaki dönüşümleri, tek konuttan kent ölçeğine dek 

birebir yansıtan yapısından kaynaklanmaktadır. İstanbul ev’dir, iş’tir, sokak’tır, 

meydan’dır, semt’tir, kent’tir ve bunların tümü araştırmamızın omurgasını oluşturan 

yabancılaşma olgusunun mekânı; nedeni, oluşu ya da sonucudur.    

Başta tez danışmanım Sayın Yrd. Doç. Dr. Ebru Özeke Tökmeci olmak üzere 

Mimarlık Tarihi Anabilim Dalı başkanı Sayın Prof. Dr. Ayla Antel’e ve bu süreçte 

bana ve konuya inanarak desteklerini esirgemeyen tüm hocalarıma, dostlarıma, 

ayrıca yüksek lisans öğrenimim süresince bana kapılarını açan Mimarlar Odası 

İstanbul Büyükkent Şubesi ile buradaki dostlarıma ve mesai arkadaşlarıma 

teşekkürü bir borç bilirim.  

Ocak 2013 

Şehriban Çelebi 



iv 

 

ŞEKİL LİSTESİ 

ŞEKİL 1. Sitüasyonistlerin “Kumsal, kaldırım taşlarının altındadır!” sloganı……….6 

ŞEKİL 2. Bir ortaçağ dokusu olarak Floransa katedrali ve çevresi………………..19 

ŞEKİL 3. Kapitalizmin soyut mekân üretiminin aracısı olarak kent planlama…….23 

ŞEKİL 4. More’un Ütopya Adası ve Campanella’nın Güneş Ülkesi……………….31 

ŞEKİL 5. Fourier ve Owen’ın ütopyaları: Phalanstere ve New Harmony…………32 

ŞEKİL 6. Bir 20. yüzyıl ütopyasının öncesi ve sonrası: Le Corbusier; Villa Savoy 

(1929 ve 1959)……………………………………………………………….33 

ŞEKİL 7. Modernizmin yükselişi ve düşüşü: Mies van der Rohe, Seagram Binası 

(1958) ve  St.Louis Pruitt-Igoe toplu konutları yıkımı (1972)……………35 

ŞEKİL 8. Ernst Bloch’a göre bütün mimari Mısır ve Gotik mimarilerinin uçları 

arasında yer alır……………………………………………………………...38 

ŞEKİL 9. Sermayenin kenti yoksulluğu ötelemekle kalmıyor, onu arttırıyor da…..52 

ŞEKİL 10. Alışveriş ve eğlencenin teması olarak İstanbul…………………………..53 

ŞEKİL 11. Kamusalın özele terkine bir örnek olarak Karayolları arazisi ve Zorlu 

Center…………………………………………………………………………55 

ŞEKİL 12. İstanbul’un en karma fonksiyonlu yapısı; beşi bir yerde Zorlu Center…57 

ŞEKİL 13. Zorlu Center’da bir daire planı……………………………………………...58 

ŞEKİL 14. Zorlu’nun İstanbul'un kamusal mekân kurgusuna yeni bir halka olarak 

eklenme iddiasındaki özgün  kent meydani………………………………59 

ŞEKİL 15. Sırasını bekleyen Cercle d'Orient ve tartışmalarla açılan Demirören 

AVM………………………………………………………………………….60 

ŞEKİL 16. 19. yüzyılda Deveaux Apartmanları, 20 yüzyılda Emekli Sandığı Binası 

ve 21. yüzyılda Demirören AVM; değişen dönemler değişen temsiller ve 

değişen işlevler üretiyor……………………………………………………..61 

ŞEKİL 17. Demirören AVM inşaatı komşu parseldeki Ağa Cami’nde ciddi hasarlara 

yol açmıştı…………………………………………………………………….62 

ŞEKİL 18. Yeni bir kamusal alan yaratmak Zorlu Center gibi Demirören’in de 

iddiasıydı……………………………………………………………………...63 



v 

 

ŞEKİL 19. One Ortaköy’ün terasında kamuya terki öngörülen spor ve yeşil alan 

düzenlemesi………………………………………………………………….65 

ŞEKİL 20. One Ortaköy’ün konsepti  benzerlerinden pek az farklı………………...65 

ŞEKİL 21. One Ortaköy’de bir daire planı. “Konut değil, yaşam alanı” gibi ne vaat 

ederse etsin, sonuçta satışa sunulan banyo, mutfak, biraz parke, biraz 

da boya……………………………………………………………………….66 

ŞEKİL 22. One Ortaköy projesini Boğaziçi Köprüsünden geçerken hakkımızla 

izleyebiliriz……………………………………………………………………67 

ŞEKİL 23. One Ortaköy projesi de Zorlu Center gibi yeşil ve sürdürülebilir tasarım 

ödülü alanlardan……………………………………………………………..69 

ŞEKİL 24. Emlak geliştirme ve Dubaization…………………………………………...70 

ŞEKİL 25. Minareleriyle yarışan gökdelenleriyle Fetis(h)stanbul……………………73 

ŞEKİL 26. İdeolojiyi yeniden üretmeden kapitalist gerçekliğin eleştirisi mümkün 

müdür?...................................................................................................74 

ŞEKİL 27. Kültürel pazarlama stratejisinin bir örneği; Haydarpaşa Garı’nda ışık 

gösterisi……………………………………………………………………….76 

ŞEKİL 28. Bir pırlanta kolyeye dönüşmüş İstanbul imgesi…………………………..77 

ŞEKİL 29. Kent içi çöküntü  bölgelerinden biri olarak ilan edilen Tarlabaşı’nda 

soylulaştırma…………………………………………………………………78 

ŞEKİL 30. İstanbul imgesinin en sik başvuru kaynağı; “kıtalararası köprü” 

söylemidir……………………………………………………………………..79 

ŞEKİL 31. İstanbul 2012’de Avrupa Spor Başkenti de oldu…………………………80 

ŞEKİL 32. Spor da İstanbul için temel pazarlama stratejilerinden biridir…………...81 

ŞEKİL 33. İstanbul artık sık sık iş ve ekonomi dünyası dergilerine kapak oluyor…83 

ŞEKİL 34. Krizlerden çıkışta inşaat sektörünün rolü………………………………….84 

ŞEKİL 35. Türkiye ya da İspanya; şimdi fırsatlar  kadar tehditler de 

benzeşiyor……………………………………………………………………86 

 

 

 



vi 

 

ÖNSÖZ iii 

ŞEKİL LİSTESİ iv 

İÇİNDEKİLER vii 

ÖZET viii 

SUMMARY x  

 

1. GİRİŞ 1 

1.1. Çalışmanın Amacı 1 

1.2. Çalışma Yöntemi 2   

2. BİR KAVRAM OLARAK YABANCILAŞMA 3 

2.1. Diyalektik Yöntem 3 

2.2. Neden Yabancılaşma 4 

2.3. Kavramın Kökenleri 8 

3. YABANCILAŞMA VE MİMARLIK 15 

3.1. Mimarlık ve Tarihi Üzerine 15 

 3.1.1. Belirlenim ve İmkân Arakesitinde Mimarlık  15 

 3.1.2. Tarihi Kavrayışta Bütünsellik 17 

 3.1.3. Kent, Mekân ve Toplumsallık 21 

3.2. Mimarlık ve Arayışlar üzerine 30 

 3.2.1. Ütopya, İmkân ve Mimarlık 30 

 3.2.2. Modernite ve Yabancılaşma Sorunu 36 

 3.2.3. Mimarlık ve Yüzleşme 39 

4. BİR İSTANBUL OKUMASI 44 

4.1. Dünya Kentlerinden Bir Kent: İstanbul 44 

4.2. Sermayenin İstanbul Tasarımları 49 

 4.2.1. Zorlu Center 54  

 4.2.2. Demirören AVM 60 

 4.2.3. One Ortaköy 64 

4.3. Yanılsamanın Başkenti: Fetis(h)tanbul 70  

5. SON SÖZ 88 

KAYNAKLAR 93 



vii 

 

ÖZET 

MİMARLIK VE YABANCILAŞMA OLGUSU BAĞLAMINDA KENTSEL BİR 

OKUMA: İSTANBUL ÖRNEĞİ  

Yabancılaşma olgusu üzerinden kentsel bir okuma yapmak ve günümüz kentselliği 

içinde üretilen mimari ürünleri bu bağlamda incelemek bu çalışmanın temel 

motivasyonlarından biri olmuştur. Günümüz postmodern düşüncesi içinde zaman ve 

mekân bağlamı sorgulanmayan hatta sorgulanması neredeyse ayıp kaçan mimari 

üretime bir eleştiri getirmek ise çalışmanın nihai hedeflerinden biri olmuştur. 

Eleştiriyi yabancılaşma gibi eski olduğu düşünülen bir kavram üzerinden yürütmeye 

çalışmak yabancılaşmanın yabancılaşmasına uğradığımız postmodern zamanların 

duygu ve düşünce biçimlerine, belki de bir karşı duruşta bulunarak sorunun esasına 

bakmak niyetiyledir. Erdal Öz’ün belirttiği gibi; bu durumda Einstein’ın şu güzel 

sözünü hatırlamakta yarar var: “Problemi onu yaratan düşünce sistemi içinde 

kalarak çözemezsiniz”.  

Elbette düşünce sistemleri belirli tarihsel toplumsal süreçlerden bağımsız değildir. 

Bu yüzden öncelikle düşünce yöntemi belirlenmeye çalışılmıştır. Konuya modern-

postmodern bağlamında değil Marks’ın diyalektik tarihsel materyalist düşünme 

yöntemi bağlamında bakılmıştır. Bu, olgulara ilişkisellik ve dönüşüm potansiyelleri ile 

birlikte yaklaşılmasını sağlayan bir anlayıştır. Aksi halde ‘iktidar her yerdedir’ ve 

‘tarihin sonu’ gibi tartışmalara kayılacak ve umudun bittiği duygusu çalışmanın 

yolunu tıkayacaktı. Oysa varlığın ayrılmaz bir parçası olarak ütopya bu araştırmanın 

temel düşünce eksenlerinden birini oluşturmuştur. Ayrıca, bu çalışmanın kapsamı 

içinde yer almasa da ütopyanın cisimleşmesi ve yabancılaşmanın aşılması 

deneyimleri olarak anılabilecek kent ve mimarlık pratiklerinin önemli bir araştırma 

konusu olduğu belirtilmelidir.     

Düşünce yöntemi böylece belirlendikten sonra yabancılaşma sorununun tarihsel 

süreç ve düşünce gelenekleri içinde nasıl ortaya konulduğu ele alınmıştır. Olgunun 

belirli dönemlerde nasıl sorunsallaştırıldığına kısa bir bakışın ardından tarih ve 

mimarlık tarihi kavrayışı üzerinde durulmuştur. Sonuçta eleştiri belirli bir tarihsel 

dönem ve yer üzerinden yapılacağından bu eleştiride izlenecek tutumun 

belirlenmesi amacıyla; mimarın mı, mimarlığın mı, ürünün mü, aktörlerin mi, kimin ya 

da neyin, nasıl sorgulanacağı tartışılmıştır. Bu noktada mimarlığın toplumsal tarihi 

kavrayışına yönelinmiş ve yine bu bölümde mimarlığın belirlenim ve imkân 



viii 

 

arakesitindeki yeri üzerinde durulmuştur. Mimari ürün bir sanat eseri gibi tek başına 

ve bir duruş olarak ele alınabilir mi yoksa bütünüyle ait olduğu dönemin belirlenimleri 

olarak mı değerlendirilecektir? Bu konudaki tartışmalar başvurulan kaynaklar 

olmuştur. 

Son bölümde ise İstanbul bağlamında bir günümüz kenti okuması yapılmaya 

çalışılmıştır. Küreselleşme ve neoliberalizm gibi tanımları esas alan bir anlatım yolu 

tercih edilmemiş konuya Marks’ın ortaya koyduğu şekliyle üretim biçimlerine bağlı 

olarak şekillenen toplumsal ilişkiler ve bu ilişkilerin ürettiği görünümler -ki bunlar 

yabancılaşmış toplumsal ilişkilerin biçimsel tezahürleridir- olarak yaklaşılmıştır. 

Marks-Engels’ten Lefebvre ve Harvey’e uzanan düşünsel çizgide sermaye-mekân 

ilişkisine göz gezdirilmiştir.  Bu noktada İstanbul’un diğer dünya kentlerinden 

ayrılmadığına ve söz konusu görünümlere de tasarım denmek zorundaysa bunların 

sermayenin tasarımları olabileceğine değinilmiştir. İstanbul’a değer kattıkları 

iddiasında olan birkaç örnek bu bağlamda ele alınmıştır. 

Fetişizm ve İstanbul içeriklerinden yeni bir bağlam olarak sunulmaya çalışılan 

Fetis(h)stanbul nitelemesi, günümüz İstanbul imgesi üzerinden yaratılan benzer 

adlandırmalara bir atıf yapmak amacıyla öne sürülmüştür. İstanbul her türlü 

alışverişe ismi dâhil her biçimde girmektedir ne de olsa.  Kendisi de bir imge-meta 

olmuş İstanbul bu haliyle, Marks’ın meta fetişizminde öne sürdüğü tanımlamaya 

uygundur. Bu sebeple bir gerçeklik olarak ortada duran ve türlü başkentliklere konu 

olan kent Yanılsamanın Başkenti olarak değerlendirilerek çalışma tamamlanmıştır.  

 

 



ix 

 

SUMMARY 

AN URBAN READING IN THE CONTEXT OF ARCHITECTURE AND 

ALIENATION: ISTANBUL CITY 

To make an urban reading on the phenomenon of alienation and analysis 

architecture produced in today’s urbanity in this context has been one of the main 

motivations of this study. In the postmodern thought of today’s with its 

unquestionable context of time and space criticize architectural production is one of 

the final aims of the study. The criticism running on an old concept like alienation is 

perhaps against the forms of feeling and thought of postmodern times to look at the 

basis of the problem.   As stated by Erdal Oz, Einstein’s this beautiful word is worth 

remembering in these conditions: You cannot solve a problem from the same 

consciousness that created it. 

Of course, systems of thought are not independent of the specific historical and 

social processes. So first tried to be determined the method of thought.  The subject 

is examined not in the context of modern-postmodern but in the context of Marx’s 

method of dialectical and historical materialism. This is an understanding that 

approaching the facts relational along with the potentials for changes. Otherwise 

participating the arguments like “power is everywhere” or “end of history”, the study 

would have been blocked by the feeling of hopelessness.  However, utopia being an 

integral part of asset constituted one of the main axes of the idea of this research. 

Also, with not being included in the scope of this study, urban and architectural 

practices considered as experiences of incarnation of utopia and overcoming 

alienation, should be noted that an important research topic. 

After determining the way of thinking, the issue of how the problem of alienation had 

been presented within the historical processes and traditions of thought has been 

handled. Following a brief overview about how the fact problematizing in specific 

periods emphasized on the conception of history and architectural history. At the 

end due to the criticism will be made on a specific historical period and place, in 

order to determine the attitude to be followed, who or what and how interrogated is 

discussed; the architect, architecture, its product or other actors?  At this point 

tended towards to the conception of social history of architecture and also focused 

on the place of architecture in the intersection of determination and possibility. Could 

an architectural product be taken as a stance alone like an artwork or considered as 



x 

 

fully determinations of the period it belongs to? Debates on this issue have been 

referenced sources.  

In the last chapter a modern day study has been made concerning Istanbul. 

Approaches like globalization or neoliberalism are not preferred to be taken in the 

wording of this thesis and adopted an approach that alienated views produced by 

the relations as Marx put forth in terms of social relations resulting from mode of 

production.  Following the traces of views from Marx-Engels to Lefebvre and Harvey 

had been looked over the capital and space relations. At this point mentioned that 

Istanbul cannot be separated from other world cities and being formal appearance of 

alienated social relations, its views can be named as the design of capital. A few 

examples which is pretend to add value to Istanbul have been considered in this 

context. 

Suggestion Fetis(h)stanbul which is tried to be presented as a new context from the 

contents of fetishism and Istanbul, aimed to refer to similar portmanteaus created on 

the image of today’s Istanbul After all Istanbul, including its name, is on the market 

in every possible way.  Istanbul, an image-commodity herself, is fit for Marx’s 

definition of commodity fetishism. Therefore as a reality that lies ahead and being 

subject to various forms of capital city, the study concluded naming the city Capital 

of Illusion. 

 

 

 

 

 



1. GİRİŞ 

1.1. ÇALIŞMANIN AMACI 

Mimarlığı neyle ilişkilendirebiliriz? Mimarlık bir kavram mı, bir ürün mü, bir süreç mi? 

Tam olarak neyi tanımlıyor? Zaman zaman mimarlığın etiğinden, ahlakından söz 

açarız; ancak tam olarak sorguladığımız nedir? Taşın, betonun ya da alüminyumun 

ahlakından söz edemeyeceğimize göre, yapımında çalışan işçinin, proje 

aşamasında tasarımcının, müteahhidin, taşeronun, son kullanıcının, satıcının ya da 

alıcının, bankanın, emlakçının, devletin, belediyenin, politikanın, paranın, rantın, 

piyasanın ahlakı mıdır aradığımız? Görüldüğü gibi konuyla ilgili en masum 

merakımız bizi az ya da çok ilgili, uzak ya da yakın pek çok kavram, ürün, süreç ya 

da aktörle buluşmaya götürüyor.  

Bu araştırmanın amacı suçluyu bulmak değil, eşyanın tabiatındaki gerçeği 

sorgulamaktır. İstanbul ili ile sınırlı güncel pratikler üzerinden yapılacak nihai 

incelemede tarih, bize aradığımız ipuçlarını gösteren rehber olarak eşlik edecektir. 

Felsefe, sosyoloji ya da ekonomi bilimleri, görülmesi -dolayısıyla anlaşılması umulan 

gerçeğin nesnesinin sınırlarında bize yardımcı olacaktır. 

Yine çeşitli bilimlerde tanımını bulan bir kavram olarak yabancılaşma’nın, mimarın 

ya da mimarlık pratiğinin sorumluluk alanlarında da etkili olduğu varsayımı, onu, 

araştırmanın temel hareket noktası haline getirmiştir.  

Ele alınacak örnekler, bir resmin bitmiş hali gibi önümüzde duracak ve her biri birer 

önerme olan bu resimler okunmaya çalışılacaktır. Yukarıda bahsi geçen tüm 

aktörleri bir son resimde bir araya getirenin ne olduğu araştırılırken ve o resmi 

oluşturan nedenler görülmeye çalışılırken araç olarak bilimsel yöntem kullanılacak, 

ancak bilime her zaman ışık tutmuş sezginin yol göstericiliği de elden 

bırakılmayacaktır. Cevaplar daima sorularla at başı gidecektir.  

 

 



2 

 

1.2. ÇALIŞMANIN YÖNTEMİ 

Soyut bir kavram olarak görünmekle birlikte, yabancılaşma, mekân üretimi, deneyimi 

ve yeniden üretiminde sürekli tekrarlanarak somutlanan, bu sebeple de pek çok 

bilim dalına önemli bir sorunsal olarak konu olan ve toplumsallığın ekonomik, politik, 

ideolojik tüm boyutlarıyla doğrudan ilintili olarak insanda somutlanan bir olgudur. 

Mimarlığın, yabancılaşma gibi adı üzerinde negatif toplumsal anlamlar içeren bir 

olguyu bünyesinde ne şekilde barındırdığı ve/veya ne şekilde ürettiği konusu, ele 

alınması gereken önemli bir sorunsal olarak ortada durmaktadır. Bu çalışma böylesi 

bir ele alınışa belki de giriş niteliğinde bir çabanın ürünü olup, mimarlığın farklı 

alanlarından detaylı analizlerle desteklenmeye açıktır. 

Genel olarak toplumsal bir ürün olan ve kendisi de bir toplumsallık üreten mekânın 

yapıcısı olarak mimarlık ve bağlantılı olarak kent mekânı, bu çalışmada 

yabancılaşma olgusu bağlamında, donmuş bir anın değil,  geçmişin birikimi ve 

geleceğin olasılıklarının içerildiği bir sürecin temsili olan bir maddi pratik olarak belirli 

bir tarihsellik perspektifiyle ele alınmıştır. 

Yabancılaşma kavramına genel bir yaklaşımın ortaya konulduğu ilk bölümün 

ardından, kapitalist gelişmeye bağlı olarak değişen kent ve mimarlık sorunlarının, 

gerek tarihsel gerek kültürel alana yansıdığı şekliyle düşünsel bağlamda ne tür 

tartışmalara yol açtığı incelenecektir. 

Son bölümde ise kent mekânının ve anlamının büyük ölçüde değiştiği, insana ve 

sağlıklı bir topluma dair, geçen yüzyılın çoğunlukla iyimser yaklaşımlarına karşın, 

olumsuz bir ütopya olarak önümüzde duran günümüz kenti ve mimarlığının 

sorunları, araştırma alanı olarak İstanbul kenti üzerinden ele alınacaktır. Bu 

bağlamda yabancılaşma olgusunun mimarlık ürünleri üzerindeki etki ve sonuçları 

son dönemlerde geliştirilen farklı işlevselliklere sahip Zorlu Center, Demirören AVM 

ve One Ortaköy projeleri üzerinden değerlendirilecektir. 

 

 

 

 



3 

 

2. BİR KAVRAM OLARAK YABANCILAŞMA 

2.1. DİYALEKTİK YÖNTEM 

Marks yabancılaşmayı, asıl olarak insanın emek etkinliğinin zorunlu, doğal bir 

sonucu olarak ortaya koyar ve ancak bu etkinliğin bilinçte yaratacağı farkındalıkla 

sona ereceğini vurgular. Bahsedilen diyalektik ilişkiselliktir. Doğayı değiştirirken 

kendinizi de değiştirirsiniz. Çünkü insan doğanın bir parçasıdır. Doğa, insanın 

organik olamayan bedenidir (Marks, 2000). 

Diyalektik, dünyadaki tüm değişim ve etkileşim hakkında geniş ölçekli bir düşünce 

biçimidir. Marks diyalektiği, kapitalist toplumun (kökenlerinin ve olası geleceklerinin) 

incelenmesi, birleşik bir bilgi teorisi oluşturulması, diyalektik olmayan yaklaşımların 

eleştirilmesi (ideolojinin çeşitli biçimleriyle daimi olarak eleştirisi) ve en önemlisi de 

diyalektiğin kendisi tarafından ortaya konulan bilgi ve eylem arasındaki zorunlu bağ 

üzerine vurguda bulunmak için sistematik bir biçimde kullanmıştır (Ollman, 1993’ten 

akt: Arslan ve Mura, 2001). 

Ollman’a (1998) göre diyalektik metot denilen şey, birbirini takip eden altı uğrağa 

bölünebilir (aktaran; Arslan ve Mura, 2001). Bu altı uğrak arasında içsel bir ilişki 

vardır, her uğrak aynı bütünün parçalarıdır ve birbirleri üzerinde etkide bulunurlar. 

Bu nedenle örneğin son uğrak olan praksis -bilinçli eylem- uğrağıyla birlikte ilk uğrak 

olan ontoloji uğrağı da -karşılıklı bağımlılık içindeki sonsuz varlık- değişecektir, zira 

bilinçli eylemle dünya değiştiğinde artık dünya aynı dünya, varlık aynı varlık 

olmayacaktır (Arslan ve Mura, 2001). 

Parçalar arasında ilişkiler olduğu düşüncesi ya da ‘içsel ilişkiler felsefesi’ Marks’tan 

önce Spinoza, Leibniz ve özellikle Hegel’e dayanan bir gelenekten kaynaklanır. 

Marks, Hegel’in idealara öncelik veren kuramlarından ayrılsa bile onun 

epistemolojisinden beslenmiştir.1 Bu felsefeye göre, doğa birbirinden kesin olarak 

ayrılabilen kendilikler toplamı değildir. Başka bir deyişle şeyler başka şeylerle 

ilişkileri yoluyla var olurlar, bu ilişkilerden koparılan bir şey var olamaz. Değişim de 

bu şeylere içkindir. Tarih, şeylerin başından geçen olaylar dizisi değildir. Dolayısıyla 

Tarih ve Doğa birbirlerinden ayrı olarak ele alınamaz. Değişim, bizzat şeylerin 

                                                           
1
 Hegel, Marks’ın en çok üzerinde durduğu modern dönem düşünürüdür. Diyalektik yönteminin ters 

çevrilmesi gerektiğini düşündüğü Hegel, Marks’a göre Alman idealizmi ve soyutlamacılığının 

zirvesidir. Marks’a göre Hegel’in felsefesi gerçek bireyler ve öznelerden hareket etmez, tersine 

belirsiz bir ideadan yola çıkar ve yine ona dayanır (Yılmaz, 2011). 



4 

 

doğalarının bir parçasıdır. Marks, böylece değişimin dışsal bir etken olmadığını 

saptadıktan sonra şeylerin ‘neden’ değiştiği sorusunu değil, ‘nasıl, ne zaman ve ne 

yönde’ değiştiği sorusunu sorar (Arslan ve Mura, 2001). 

Marks esas olarak ‘yabancılaşmış emek’ olgusuna özel mülkiyet incelemesinden 

varır. İktisat kuramı, toplumların zenginliğinin kaynağını ‘emek’ olarak o dönemde 

zaten ortaya koymuştur; değerin kaynağı emektir. Ancak bu, yani emeğin zenginliğin 

kaynağı olması olgusu ‘doğal bir veri’ olarak kabul edilmekte, dolayısıyla belirli bir 

olgunluk düzeyindeki kapitalizm onanmaktaydı. Oysa 19. yüzyıl başlarında insanlık 

hiç de güneşli günlere uyanmıyordu. Marks’ın politik -toplumsal- ekonomi kuramını 

eleştirisinin kaynağı burasıdır. Zenginliğin -özel mülkiyet şeklinde eşitsiz dağılmış 

olan- kaynağının emek olması değişim halindeki içsel bir ilişkinin sonucudur. 

Dolayısıyla doğal bir veri olmayıp, belirli toplumsal tarihsel koşulların ürünüdür.  

Öyleyse bu koşullar nelerdir, nasıl oluşmuş ve ne yönde değişmektedirler?  

Marksizm’in böyle bir açımlanmasına elbette burada girmek mümkün değildir. Ancak 

böylesi bir düşünme yöntemi, yani olgulara ‘neden’ sorusuyla değil ‘nasıl ve ne 

koşullarda’ sorusuyla yaklaşma, ilkesel olarak benimsenen bir yöntem olduğundan 

buraya kadar kısaca bu konuya değinilmiştir. Bundan sonra Marks’a -diğer 

kaynaklarla birlikte- başvurulması, epistemolojisinden buradaki sorular adına 

yararlanmak amacıyla olacaktır.  

Öncelikle bu çalışmada, yabancılaşma olgusunun tek başına psikolojik, sosyolojik, 

ekonomik vb. herhangi bir boyutunu ele alarak bir analiz yapmanın ve bunu da 

mimariyle ilişkilendirmenin hedeflenmediğini belirtmek gerekmektedir. Bu analizlerin 

gerekliliğini yadsımadan ya da yok saymadan, daha çok bu olgunun mimaride 

sorgulanma biçimlerinin araştırılması ve mimarlık tarihine böyle bir izlekten bakarak 

toplumsal olgular karşısındaki mimarinin tutumunu inceleyerek ve olgular, 

düşünceler ve pratikler arasındaki karşılıklı bağı ve dönüştürücü ilişkiyi analiz ederek 

bugünü daha iyi anlamaya çalışmak amaçlanmıştır. 

2.2. NEDEN YABANCILAŞMA 

Yabancılaşma günlük hayatımızda, hemen her an karşımıza çıkan, farkında 

olduğumuz ya da olmadığımız, yakındığımız ama alt edemediğimiz bir sorundur. 

Aslında alt etmek bir yana, ‘doğal olarak kabullendiğimiz’ bir durumdur. Örneğin bir 



5 

 

kahveye gireriz ve oturup garsondan bir fincan kahve isteriz.2 Bunu yaparak aslında 

istediğimiz ürün ve hizmet karşılığında belirli miktarda para ödeyeceğimizi sessiz bir 

anlaşmayla önceden kabul ettiğimizi belirtiriz. Birkaç dakika sonra garson elinde 

istenilen kahveyle gelir. Garson için biz sadece “para veren kişiyizdir” ve garson da 

bizim için sadece “kahve getiren kişidir”. İki insan da birbirine yabancıdır; birisi kendi 

yaptığı ama içmediği bir kahveyi hiç tanımadığı birine, kendisine ait olmayacak bir 

miktar para karşılığı verir ve diğeri de hiç tanımadığı bir insandan kahve ister. Onları 

karşılaştıran ise temsil ettikleri ortak tanıdıklarıdır; para ve kahve. Bu yabancılaşmış 

ve aynı zamanda şeyleşmiş ilişkiler örgüsü neler olduğunun farkında olmayan 

sayısız insanın bilmeden yaptığı bir eyleme dönüşür ve her gün defalarca 

tekrarlanır. 

Gündelik hayattaki bu yabancılaşma sorunları özellikle ‘60’ların sonu ve‘70’li yıllarda 

pek çok araştırmanın da konusu olmuştur. Henry Lefebvre bu döneme damgasını 

vuran önemli düşünürlerden biridir; ancak Lefebvre bundan çok daha önce, gündelik 

hayatın çok güçlü yabancılaşma formlarından muzdarip olduğunu, kaleme aldığı 

‘Gündelik Hayatın Eleştirisi’ (1947) adlı çalışmasıyla ortaya koymuştur. Buna göre; 

yaşam artık bütünlüğü içinde deneyimlenemez, aksine bağlantısız ve ilişkisiz anlar 

halinde parçalara ayrılmıştır. Bireyler kendi arzularına yabancılaşırlar. İşlerinin, 

toplumsal kimliklerinin, serbest zamanlarının ve kamusal yaşamlarının, hatta 

aileleriyle ilişki kurdukları şekillerin; bunların hiçbirinin asıl varlıklarıyla ilişkisi yoktur, 

aksine bunlar, görünürde başka amaçları olan bir toplumsal sistemin kontrol ve 

koşullandırması tarafından üretilmişlerdir (Heynen, 2011).   

Lefebvre özellikle kentleşme süreçleri, koşulları ve sosyal gerçekliğin, gündelik 

hayat pratiklerinden kente ve tüm dünyaya, her ölçekteki sonuçlarının 

araştırılmasında ‘40’lı yıllardan 90’lı yıllara kadar yaptığı çalışmalarla, yeni ufuklar 

açmış bir düşünürdür. Üstelik düşüncesi teori düzeyinde de kalmamış, Mayıs ’68 

öğrenci hareketlerinin gelişiminde önemli bir rolü olan Sitüasyonist Enternasyonal 

hareketi ve kuramcıları üzerinde de etkisi olmuştur. Heynen’e (2011) göre 

avangardın terk edildiği ve eleştirel sanat ve mimarlığın kurumsallaştığı bir dönemde 

ortaya çıkan uluslararası sitüasyonizm; sanat, toplumsal praksis ve kuramsal 

düşünüm arasındaki sınırları feshederek açık şekilde statükoyu devirmeye 

çabalayan son avangard harekettir. Guy Debord’un ‘Gösteri Toplumu’ ve Raoul 

                                                           
2
 Bu örnek, Önder Kulak’ın Doğu Batı Düşünce Dergisi’nin Karl Marks konulu sayısında yer alan bir 

makalesinden alınmıştır. Kulak’ın Marks’ın ‘yabancılaşma, meta fetişizmi ve şeyleşme’ kavramlarına 
ilişkin makalesinden daha sonraki bölümlerde de yararlanacağımızdan, günlük hayat içinde sayısız kez 
rastlayabileceğimiz örneklerden herhangi birisi olarak bu örnek de uygun bulunmuştur. 



6 

 

Vaneigem’in ‘Gündelik Hayatta Devrim’ adlı aynı yıl (1967) yayımlanan çalışmaları 

ise bu hareketin kuramsal yönünü oluşturmuştur.  “Yabancılaşma” bu dönemde 

toplumsal eleştiri için en önemli sözcüktür. Mimarlık ve şehircilik bireyin öz-

gerçekleşmesini gerçekleştirebileceği kritik alanlar olarak görülmektedir ve 

işlevselcilik, yabancılaşma ve katılımsızlığa üstünlük tasladığı için reddedilmektedir. 

İşlevselciliğin bireylerin arzularını samimi şekilde ele almak yerine, sadece, 

bireylerin somut içsel deneyimiyle hiçbir şekilde ilişkisi olmayan, manipüle edilmiş ve 

soyut ihtiyaçlarına, yanıt verdiği düşünülmektedir (Heynen, 2011).  

20’li yılların öncü modernizminin üzerinden geçen elli yıllık sürede günlük hayatta 

yarattığı sonuçlara karşı -kuramda ve sokakta- yapılan bu isyanın elbette günümüz 

koşullarını anlamak ve anlamlandırmak bakımından tarihsel bir önemi vardır. Ancak 

bugün 70‘lerin üzerinden de neredeyse elli yıl geçmiştir. O gün isyan edilen 

‘yabancılaşma’ belirli refah ve sosyal güvence koşullarının sağlandığı belki de 

sadece batı kapitalizmi koşullarında yakıcı hale gelmiş bir sorundu. Bugünse 

kapitalizm dünyanın neredeyse en ücra köşelerine kadar yayılmış durumdadır. 

Dünya nüfusunun yarısından çoğu artık kentlerde yaşamaktadır, üstelik çok daha 

düşük refah ve sosyal güvence koşullarında. Kırlardaysa neredeyse tüm doğallıklar 

sayılabilir, hesaba gelebilir niceliklere dönüştürülerek rasyonalize edilmeye ve bu 

yolla hâkim olunmaya, sahip çıkılmaya çalışılmaktadır. Sitüasyonistler o yıllarda 

‘kumsal kaldırım taşlarının altındadır’ diye haykırdıklarında doğadan kopuşa isyan 

ediyorlardı. Bugünse değil kumsal, ayağımızı basacağımız kamusal bir kaldırımın 

olması bile hayal edilesi bir şey haline gelmiştir. Marks yabancılaşmayı doğanın 

sahiplenilmesinden başlatmıştır. Bu denli -yok etmecesine- bir sahiplenmeyi hayal 

etmiş midir bilemiyoruz. Ancak günümüz koşullarında bunun nasıl bir 

yabancılaşmaya neden olduğunu tahmin etmek zor olmayacaktır. 

 

ŞEKİL 1: Sitüasyonistlerin “Kumsal, kaldırım taşlarının altındadır!” sloganı 



7 

 

68 hareketi sokağa inen bir hareket olmuşsa da mekânı ve muhatabı bakımından 

(kent, öğrenci ve aydın hareketi olarak) entelektüel düzlemde hayat bulmuştur. 

Bugünse kırın kendi doğal yaşam alanlarını savunma mücadelelerinin yanında, 

kentlerde de pek çok irili ufaklı hareketler -isyanlar- baş göstermektedir. Üstelik de 

küresel bir biçimde. Yani küreselleşen sadece sermaye olmayıp; yarattığı yoksulluk, 

umutsuzluk ve çaresizlik de gettolardan kent merkezlerine inen patlamalar şeklinde 

yayılmaktadır. O günler mekâna ya da içinde bulunulan duruma müdahale edilmesi 

yoluyla bir şeylerin değiştirilebileceğine inanılıyordu. Bu şiirsel devrimci miras bugün 

hala büyük dönüşümlere inananların ruhlarını beslemektedir, ancak bugünün 

isyanları artık şiirsel değil, yaşamsaldır.  Kentin de kırın da gerçekliği bugün 

geçmişte olduğundan daha serttir ve gittikçe de sertleşeceğe benzemektedir. 

David Harvey, Umut Mekânları’nın giriş metninde (2008a), bu karşılaştırmayı iki film 

üzerinden yapar: 1995’te çekilen La Haine / Nefret ve Jean-Luc Godard’ın 1966 

tarihli klasik eseri, Une ou deux choses que je sais d’elle / Onun Hakkında Bildiğim 

Bir veya İki Şey. Harvey’e göre Nefret; “günümüz metropolü işte böyle bir yer” 

demek istemektedir sanki: “İnsani anlamda var olmanın imkânsız olduğu bir yer 

değilse bile, gerek sanatsal gerek yaşamsal anlamda yoksullaşmanın mekânı”. 

Godard’ın filminde ise; “bir öbek tüketim maddesinden oluşan, dönüşüm sürecine 

girmiş kent mekânı, doğrudan maddi üretimin ekonomi-politiğinin yerine, imgenin 

ekonomi-politiğinin damgasını” taşımaktadır. “Moderniteyle özdeşleştirilen korkunç 

paranoyanın yerini, postmoderniteyle özdeşleştirilen şizofreninin hassasiyeti” 

almıştır. Ancak yine de “karakterlerinin pasifliğini, yeraltından ütopyacı bir aktivizm” 

dengeler. “Anlatıcı, ‘eğer bazı şeyler yeniden netleşebilecekse bu, bilincin yeniden 

doğuşu sayesinde olacaktır’ der. Geleceğin anahtarını elinde tutan, silahın değil, 

insan zihninin gücüdür.” Böylece Harvey’e göre, “Godard’ın filminde bir soru işareti 

olarak duran kentin geleceği, Nefret’te artık tamamen şekillenmiş” haldedir. “Ütopik 

özlem yerini işsizliğe, ayrımcılığa, umutsuzluğa ve yabancılaşmaya” bırakmıştır. 

O halde bugün ‘yabancılaşma’ gibi bir sorunun insanlığın gündeminden çıkmadığı 

gibi, daha yaşamsal bir yakıcılıkta ve daha büyük bir yaygınlıkta gerçekleşmesine 

devam ettiği söylenebilir. Peki, mimarlık düşüncesi ve pratiği bu geçen elli yılda nasıl 

bir yol almıştır? Ütopyaları olan bir mimarlıktan, durumun ikrarı haline nasıl 

gelmiştir? Tafuri’ye3 göre (1973) bu zaten başka türlü olamazdı; “her türlü sanat ve 

kuramla birlikte mimarlık da kapitalizmin ideolojik boyunduruğu altındadır, en 

                                                           
3
 Manfredo Tafuri, 1973’te yayınlanan “Mimarlık ve Ütopya: Tasarım ve Kapitalist Gelişme” ‘adlı 

çalışmasında modern mimari ile ilgili görüşlerini yoğun ve provokatif bir şekilde ifade etmiştir 
(Heynen, 2011). 



8 

 

reddeder gibi görünen durumlarda bile” (Heynen, 2001).  Harvey (2008a) ise binyıl 

dönümünde kendi deyimiyle ütopya figürüne tekrar döner: “Umut Mekânları’nı 

öneriyorsam, tarihimizin bu anında, çok uzun süreler kapalı kalan düşünme yollarını 

açmak için zihin iyimserliğiyle başarmamız gereken çok önemli bir şey olduğuna 

inandığım içindir”.  

Şimdiki bölümde batı kapitalizminin görece refah dönemi şartlarında önemli bir 

düşünüm konusu olduğu anlaşılan ve günümüzde de etkisini dünya ölçeğinde 

genişletmiş ve derinleştirmiş görünen, kentin yanında kırı da etkisine alan 

‘yabancılaşma’ olgusuna biraz daha yakından bakılacaktır.  

2.3. KAVRAMIN KÖKENLERİ 

Yabancılaşma, kaynağını dinden alan çok eski bir kavramdır; aşağı yukarı, 

örgütlenmiş din kadar eski bir tarihi vardır. Batı’da ve Doğu’da hemen hemen bütün 

klasik felsefî akımlar tarafından devralınmıştır. Bu kavram insanın acıklı, trajik kaderi 

diyebileceğimiz bir fikrin çevresinde dolanır (Mandel, 1975). 

Batı düşüncesinde başlı başına bir kavram olarak ortaya çıkmamakla birlikte, 

yabancılaşma fikrinin ilk kez ortaya atılması, Eski Ahit’te sözü edilen putperestlik 

kurumu çerçevesinde olmuştur. Peygamberlerin putperestlik olarak adlandırdıkları 

ve eleştirdikleri şeyin özünde, putların insan elinden çıkma birer nesne olmaları 

yatmaktadır. Putlar, birer nesne olmalarına rağmen, insanoğlu onların karşısında diz 

çökmekte ve onlara yani kendi yarattığı şeylere tapmaktadır (Fromm, 1993’ten akt: 

Orbay Kaya, 2006). 

İlk Hıristiyanlar için yabancılaşma insanın Tanrı’dan ayrılmasıydı; Hegel için, 

Fenomenoloji’sinde ‘unglickliches Bevustsein’, Kuşkucu (Grek) ve Stoacı (Roma) 

bilincini izleyen mutsuz Bilinç -ya da Hıristiyan tini-’dir ve bölünmüş doğa olarak 

benliğin, ikili ve çelişik bir varlığın bilinci olan Yabancılaşmış Ruh’tur (Özbudun ve 

Demirer, 2008). 

J.Schaar’a  (1961) göre ise: “Bazı anlamları bakımından yabancılaşma fikri yazınsal 

tarih kadar eskidir… Sonsuz gezgin motifi Yahudi geleneğinin şafağında başlar ve 

tüm batı dininde bunu izleyen tarihi boyunca nüfuz eder. Abram, yabancılaşmış 

insanın prototipi ve evrensel simgesidir. Ailesinden, ulusundan, ulusal dininden 

kopmuş, toprakta, toplumda ve imanda yurtsuz, dolaşır, durur. Sevme ve ait olma 

yetisi olmayan göçebedir. Kendine yabancılaştığından, kendi içindeki tüm iyi şeyleri 



9 

 

artık kendi mutlak varlığı olmayan yabancı bir mutlak varlığa yansıtır” (akt: Özbudun 

ve Demirer, 2008).  

İslam’da yabancılaşmanın içine giren kişinin önce kendisinin ne olduğunu unuttuğu, 

bu unutkanlığın sonucu olarak, kendi dışındaki varlıkların anlamını ve amacını da 

unuttuğu görüşü vardır. İslam görüşüne göre kendini varlığın efendisi olarak gören, 

fakat fiili hayatında başka şeylerin ve belki de kendi eliyle ürettiği şeylerin 

tahakkümü altına giren insan, böylece hem kendini hem de yaratıcısını unutur. Bu 

ikilemin kıskacında kalan insan, kendine ve varlık âlemine yabancılaşmış insandır 

(Orbay Kaya, 2006). 

Tasavvuf dizelerinde vurgulanan anlam ise öznenin evren oluş tasarımıdır. Yunus 

Emre’nin şiirlerinde vurguladığı, insanın resmi din ya da mezhebin çizdiği anlam 

sınırlarını aşıp kendi anlamını bulma, yani göksel yaratıklar içinde yer alma, doğayla 

bütünleşme ve bir olma çabasıdır. Taoculuk, Budacılık gibi Asya kökenli din 

felsefeleri de tasavvuf gibi, insanı doğanın bir parçası olarak görüp, doğa-insan 

bütünlüğünü koruma üzerine temellenmektedir (Orbay Kaya,  2006). 

Grekçe alloniosis ve bundan türetilen Latince alienatio sözcükleri, önceleri ekstasis, 

yani ‘esrime, kendinden geçme, benliğinin dışına çıkma’ anlamına geliyordu. Klasik 

antikite sonlarına doğru ve Helenistik devirde ise, ‘Bir ve Tek olanla, yani Tanrı’yla’ 

bütünleşme anlamında kullanılmaya başlanmış… Bu bir bakıma İslam 

tasavvufundaki ‘Vahdet-i vücud’ kavramıyla tanımlanan hal ile de karşılaştırılabilir. 

Özetle ‘yabancılaşma’ kökeni itibariyle teolojik bir kavramdır; hem ‘ayrılma’yı 

(kendinden, bedeninden, köklerinden vb.), hem de ‘bütünleşme’yi  (daha üst bir 

varlıkla) içermektedir (Özbudun ve Demirer, 2008).  

Hegel ise bu düşünceyi farklı bir diyalektik anlayışla tanımlayarak kendinden sonraki 

düşünürlere aktarmış önemli bir filozoftur. Hegel’in bu alandaki en önemli katkısı, 

esrime/yabancılaşmayı düşünceyi aşan ve Öte’yle bütünleştiren bir ‘hal’ olmaktan 

çıkararak, yeniden düşünce alanına, dolayısıyla da ‘insani’ alana taşımasıdır.  

Hegel’in tartıştığı ve Türkçeye ‘yabancılaşma’ olarak çevrilen Entfremdung ve 

Entäusserung kavramları insanın ‘hakiki benliği’ ile ‘görüngüsel benliği’ arasındaki 

bölünmeye denk düşer. Bunlardan ilki etik açıdan yetkin varlığı, ikincisiyse 

duyumları tarafından yönetilen ve bu nedenle de çok sayıda kusuru olan olgusal 

varlığı tanımlar. Klasik düşünürler ve Hıristiyan teologlar, insanın aklıyla, düşünerek 

erişemeyeceği bir Öte’yi tasavvur ederken Hegel, bu varlığı insana özgü tasarımlar 

alanına yerleştirmiş ve ‘yabancılaşma’yı, bilenin (insanın) bilgi alanında içkin 



10 

 

zenginleşmesini sağlamak için geçici bir evre olarak tanımlamıştır. Tinin 

Fenomenolojisi’nde Hegel (1807), ‘yabancılaşma’nın Tin’in tikel bireyselliğini kurmak 

ve özsel karakterini oluşturmak için gerekli, ancak ‘aşılması gereken’ bir süreç 

olduğunu belirtir (Özbudun ve Demirer, 2008). 

Afşar Timuçin de 2006 tarihli bir konferansta benzer bir ayrıma değiniyor; bilincin 

kendini var etmek için sürekli yabancılaşmasıyla, bilincin yanlış yönelimlerle, yanlış 

eğitimle yabancılaşması arasında bir ayrıma. Timuçin’e göre yabancılık, insan 

olmanın zorunlu bir koşulu gibi görünmektedir. Ancak bu paradoksal bir durumdur: 

“…biz bilinçlendikçe yabancılığımız artıyor. Yani bir perdeyi kaldırdığımız zaman 

arkada bir perde, sonra daha başka bir perde… Gene de bizi yabancılık 

duygusundan kurtaran bilincimizdir. Çünkü sağlıklı bir bilinç, gerçeklikle bütünleşen 

bilinçtir… ve gerçek bilinç yönelgendir. Çağdaş felsefe Husserl’den bu yana bilincin 

yönelgenliğini öne çıkardı. Yönelgen bilincimiz bizi bilmezliklerimizi aşmaya zorluyor. 

Bizi bu yolda sanata, felsefeye ve bilime itiyor. Ancak en küçük bir bilgi bile zorunlu 

olarak bilinci dağıtıyor, yabancılaşmayı gerçekleştiriyor ve sonra da kendine dönüşü 

sağlıyor. Demek ki bilinç kendini yabancılaşmalarla kuruyor.”  

Timuçin’e göre bu olumlu anlamda bir yabancılaşmadır ve böylesi bir bilinç durumu 

yetkin bilinç durumudur. Ve yetkin bilinç için dünyayı dönüştürme istemi de bir 

zorunluluktur; “yetkin bilinç belirli bir gelişmişliği duyurur ama mutlak yetkinliği 

duyurmaz. Yetkin insan Sisyphos’tur; mutsuzluğu pahasına ufuk çemberini kırmaya 

çalışır. Sisyphos, taşı dağın tepesine doğru sürüyordu ama tam doruğa geldiği 

zaman elden kaçırıyor ve sonra gene aşağıdan taşı sürmeye başlıyordu. Yetkin 

insan Prometheus’tur;  kendini insana adamış olan Prometheus; tanrıların 

düşmanlığını kazanmak pahasına onlardan ateşi çalıp insana armağan eder”.  

Olumsuz olansa yanlış kurulmuş sağlıksız bilinçtir: “Bizim için kötü olan, bilincin 

gelişme süreçlerinde yabancılık duyması değil, gerçek anlamda yabancılaşmış 

olmasıdır; dünyaya ve kendine ya da daha doğrusu bütün bir gerçekliğe 

yabancılaşmış olmasıdır”. 

Şimdi tekrar Hegel’e geri dönmek gerekirse; Özbudun ve Demirer’e göre (2008) 

Hegel’deki felsefi kavrayışın toplumsal arka planını, anlatısında ‘yabancılaşma’ 

terimi geçmemekle birlikte, Rousseau oluşturmaktadır: “Rousseau, insanların tecrit 

durumda yaşadığı ve geçim araçlarını doğadan sağladığı bir ‘doğal durum’dan 

hareket etmektedir. Bu durumda insanın başka insanlara gereksinimi yoktur. İradesi 

toplum tarafından değil, salt kendi gereksinimlerinden biçimlendiği içinse özgürdür. 

Ne var ki, nüfus artışı, doğal afetler vb. gelişmeler insanın toplumsallaşma evresine 



11 

 

geçmesine yol açmıştır. Bu temelde gelişen karmaşık ilişkiler sonucunda işbölümü 

ve özel mülkiyetin ortaya çıkışı, doğal eşitliği bozarak özgürlüğün gerilemesine yol 

açmıştır. Böylelikle amour de soi’dan amour propre’ye yani kendini muhafaza 

içgüdüsünden, bencil özseverliğe geçilmiş, insanlar -ya da toplumsal sınıflar- 

arasında rekabet ve çatışmalar yükselmiştir. Bunun önüne geçebilmekse, ancak 

bireyin kendini genel iradeye tabi kılacağı bir toplumsal sözleşmeyle mümkündür 

(Özbudun ve Demirer, 2008). 

Hegel de yabancılaşmayı, insan tininin kendini gerçekleştirme yolundaki bitmez 

çabası ve bu çabanın tüm evreleri boyunca sürekli gelişimini betimlemesi içinde ele 

alır. Buna göre insan tininin gelişimi birleşmeye doğrudur; başlangıçta bir olduğu bir 

şeyden, daha sonra sürekli ona tekrar geri dönmek çabasıyla ayrılmıştır. İnsanın 

tarihi -Hegel’de ‘mutlak ruh’ ya da ‘tin’in hareketi- işte bu ‘ayrılma ve bütünleşme’ ya 

da ‘yabancılaşma ve yabancılaşmadan kurtulma’  tarihidir: Ruh, kendini geliştiren 

gerçektir. Dünya yalnızca onun eyleminin içinde ve sonucunda vardır. Düşünen 

özneler olarak oluşum halindeki insanla ilişkili olmayan hiçbir gerçek olamaz. 

Gerçek, insanın gerçeğidir. Doğa dünyasının sözde nesnelliği aslında bir 

yabancılaşmadır. Yabancılaşma ancak insanlar tümüyle öz-bilinçlerine kavuştukları, 

kendi çevrelerinin ve kültürlerinin ruh’tan kaynaklandığını anladıkları zaman son 

bulacaktır. Özgürlük bu anlayışta yatmaktadır ve özgürlük tarihin amacıdır (Ergil, 

1978). 

Genç Hegelcilerden Feuerbach Hıristiyanlık üzerine yaptığı çalışmalarda dini, 

insanın bir başka görünüm altında sunulan kendiyle ya da kendi özüyle ilişkisi olarak 

tanımlamaktadır. Yabancılaşma, işte tam da bu insanın özünü ‘kendi dışına 

yansıtma’ halidir (Özbudun ve Demirer, 2008). Hegel’in, insanı mutlak tinin 

yabancılaşmış nesnesi olarak gören anlayışına karşı, Feuerbach, Tanrı’nın kendine 

yabancılaşmış insan olduğu anlayışını geliştirir. Din, temelde insanın kendi 

yeteneklerini, güçlerini, isteklerini, duygularını bir varlığa yükleyip ona boyun 

eğmesinden başka bir şey değildir (Öz, 2006). Feuerbach'a göre insan, kendini 

gerçekleştirerek, yani özsel nitelikleri olan irade, akıl ve sevgiyi kendisinde 

toplayarak yabancılaşmaktan ve Tanrı’nın kölesi olma durumundan kurtulur (Tolan, 

1981). 

Marks’ın çalışmalarında da yabancılaşma, Hegel’den aldığı Entäusserung ve 

Entfremdung kavramları etrafında, iki farklı boyutta ele alınır; Dışsallaş(tır)ma ve 

Ayrış(tır)ma. Marks’ta yabancılaşma, özne, doğa ve diğer özneler arasındaki 



12 

 

ayrışmış ilişkilerden ve fiziksel nesnelerin dışsallaşmasından oluşan toplumsal 

gerçekliğe işaret eder  (Kulak, 2011). 

Marks’ın Hegel eleştirisinin başlangıç noktası ise onun ‘yabancılaşmış emek’ teorisi 

değil, Rousseau’nun toplum sözleşmesi teorisinin geliştirilmesi olan ‘siyasal 

yabancılaşma’ konusu olmuştur. Buna göre, insan birtakım ferdi haklarından 

vazgeçer ve bu hakları topluluğun ortak, kolektif çıkarlarının temsilcisi olarak görülen 

devlete verir. Marks’a göre ise, kolektif çıkarları temsil etmeyi amaçlayan devlet, 

aslında toplumun sadece bir kısmının, özel mülk sahibi olanların çıkarlarını temsil 

etmektedir. Bundan dolayı ferdi hakların devlete devredilmesi bir yabancılaşma 

olayının ifadesi olmaktadır: aslında, insanların hakları kendilerine ait olan kurumlar 

tarafından gasp edilmektedir (Mandel, 1975).  

Hegel’e göre yabancılaşma ihtiyaç ve emek diyalektiğinin sonucudur; ihtiyaçlar her 

zaman mevcut kaynaklardan bir adım ileridedir. Bu yüzden insanlar her zaman çok 

sıkı çalışmaya mahkûmdurlar. Hegel’in yabancılaşmış emek adını verdiği olgunun 

bir yönü buydu. Diğer yönü ise “dışsallaşma” adını verdiği kavramdır; bir şey üreten 

her insan, bu ürettiği şeyle veya yaptığı işle aslında kafasında daha önceden var 

olan bir fikri yeniden üretmektedir. Yani kaçınılmaz bir biçimde insanın kafasında var 

olan bir düşünce maddeleşerek kendi varlığından ayrılmış,  dışsallaşmıştır (Mandel, 

1975). Başlangıçta insan emeğinin ve bilgisinin ürünü olan nesneler dünyası, 

bağımsızlaşır ve insana karşıt hale gelir. Nesnel dünya denetlenemeyen güçlerin ve 

kanunların egemenliği altına girmiştir; insan bu kanunlarda kendini tanıyamamakta 

ya da gerçekleştirememektedir (Novack, 1975).  

Marks, Hegel’in idealizmi ile Feuerbach’ın soyut maddeciliğinin gerçek tarihsel 

koşulları ve yabancılaşma biçimlerini yaratan toplumsal çelişkileri örttüğünü ve 

bulandırdığını (Novack, 1975) düşünmektedir. Emeğin yabancılaşmasının 

antropolojik bir nitelik yani insanoğlunun doğal ve silinemez bir yazgısı olduğunu 

reddeder. Başka bir deyişle Marks, Hegel’in yabancılaşmış emek kavramını sonsuz 

bir antropolojik kavramdan geçici bir tarih kavramına dönüştürür (Mandel, 1975). 

Marks’a göre emek insanın en önemli faaliyeti, yaşam faaliyetidir. İnsan emeği 

aracılığıyla dünyasını ve bunun sonucunda kendisini yaratır. İnsan yaratıcı çalışma 

aracılığıyla kendisini gerçekleştirmekte, bir yandan türünün potansiyellerini hayata 

geçirirken, bir yandan kendi toplumsal doğasını dışa vurmaktadır (Özbudun ve 

Demirer, 2008).  



13 

 

Marks’ın metinlerine giriş niteliğinde olmak üzere kısaca bir yabancılaşma tanımı 

yapmak gerekirse; yabacılaşma, insanı, kendi etkinliğinin ürünlerine, üretken 

etkinliğinin kendisine, içinde yaşadığı doğaya, kendine, kendi özsel doğasına, 

insanlığına, öteki insanlara yabancılaştıran eylemdir. Marks yabancılaşmayı 

nesneleşmeden ayırt etmiş ve özgül toplumsal koşulların bir sonucu olarak (yani 

soyut bir insan durumu olmayarak) ele almıştır. Yabancılaşma en yüksek biçimine 

kapitalizmde ulaşır, çünkü kapitalizm, emeğin nesnel koşullarından kopuşunun 

doruğudur. İnsanın amacının üretim, üretimin amacının da servet olduğu bu modern 

dünya, bu nedenle üretimin amacının her zaman insan olduğu antik anlayış 

karşısında, aşağılık ve bayağı bir durumda görünür. Ama öte yandan kapitalizm, 

insanlığın büyük çoğunluğunu mülksüzleştirerek ve zenginlik ve kültür dünyasıyla 

çelişkili hale getirerek, yabancılaşmanın ortadan kaldırılmasının pratik koşullarını da 

hazırlar  (Marks, 2010).  

Marksist yabancılaşma teorisi içinde ekonomik yabancılaşmanın ilk ve en çarpıcı 

yönü, insanların, üretim ve geçim araçlarına hür olarak erişebilme imkânından 

yoksun kalmalarıdır. Emek, temel üretim ve geçim araçlarından ayrılmıştır. Emeğin 

yabancılaşmasının ikinci safhası ücretli emek kurumudur. İnsanlar sahip oldukları 

tek meta olan iş gücünü emek pazarında satmadan hayatlarını devam ettiremezler. 

Çalışırken faaliyetlerine hükmedemezler. Bundan sonra yabancılaşma üçüncü bir 

şekle bürünür; işgücünü işverene satan ücretli, emeğinin ürünlerine de sahip olamaz 

(Mandel, 1975). 

Normal olarak herkesin emek faaliyetinde dışa vurması gereken bir yaratıcı 

kapasitesi, belli yetenekleri ve insani gelişmesi için henüz kullanılmamış gizil güçleri 

vardır. Ancak ücretli emek kurumu geçerli olduktan sonra, çalışma artık emek 

zamanını satan biri için kendini ifade etme yolu değildir. Böylece işçi üretim ve 

çalışma dünyasının dışında hürriyete kavuşmak ve insani gelişme kapasitesi 

kazanmak için vakit harcamak zorundadır.  Ancak boş zaman da meta üretimi ve 

ücretli emeğe dayalı toplumun şartlarınca belirlenmektedir. Boş zaman, meta 

üretimi, sömürü ve birikim temeline dayalı ekonomik olaylar bütününden bağımsız 

değildir. Bu noktada yabancılaşma kavramı salt ekonomik bir olgu olma niteliğinden 

çıkıp daha geniş bir sosyal anlam kazanır (Mandel, 1975). 

Yabancılaşmanın bir başka görünümü de, meta üretimi ve iş bölümüne dayalı 

toplumun insanda yarattığı yalnızlık duygusudur. Varoluşculuğa göre, yabancılaşma, 

anlaşılmaz biçimde bu gezegene atılmış olan insanın tabiatında yerleşiktir ve bu 



14 

 

durumu aşmak mümkün değildir. Oysa ilkel toplumlarda, yalnızlığa imkân vermeyen 

bütünsel toplu hayat tarzları var olmuştur (Novack, 1975). 

Marksizm’e göre ise; bu durum insanlığın kaçınılmaz ve çaresiz bir felaketi değildir. 

Yabancılaşma insanın bilinçsiz faaliyetinin ortaya çıkardığı ve daha yüksek bir 

iktisadi ve toplumsal gelişme düzeyinde gene insanın bilinçli toplu eylemiyle 

değiştirilebilecek belirli tarihsel koşulların ürünüdür. Yabancılaşma tarihsel bir 

olgudur. Kökleri insan tarihinin derinlerinde aranmalıdır; kölelikten kapitalizme kadar 

bütün özel mülkiyet sistemlerinin özelliği olan emeğin yabancılaşmasından doğar 

(Mandel, 1975). Üretici güçlerin yetersiz gelişmesiyle, meta üretimiyle, para 

ekonomisiyle ve toplumsal iş bölümüyle ilişkili olan yabancılaşma dünya ölçüsünde 

ve üretici güçlerin çok yüksek bir gelişme düzeyinde yok olup gider. Bu sadece bir 

bütün olarak alınan iktisat düzeyinde (yalnız üretimde değil, bölüşüm ve tüketimde 

de) emeğin tamamlanmış öz-yönetimini değil, aynı zamanda devletin yok olup 

gitmesini, kendini sınırlama ve baskıya dayalı bütün insan ilişkilerinin ortadan 

kalkmasını da ifade eder (Mandel, 1975).   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 

 

3. YABANCILAŞMA VE MİMARLIK 

3.1. MİMARLIK VE TARİHİ ÜZERİNE 

3.1.1. Belirlenim ve İmkân Arakesitinde Mimarlık 

K. Frampton’a göre, ‘emek’ insan varoluşuna içkin bir faaliyetken ‘iş’ dışsaldır. 

Frampton savına, mimari tarihinin okullarda okutulduğu şekliyle, ‘emek kullanan 

hayvanın (animal laborans) anonim, bilinçsiz ve yarı kendiliğinden yapı etkinliği’ 

olmaktan çok ‘tüm toplumun kamusal, tanımlanmış ve kalıcı çalışmaları’ olduğunu 

da ekler (Dostoğlu, 1980). 

İlk bölümdeki yabancılaşma tanımlarına bakılırsa, dışsal olan ‘iş’in, aslında insanın 

‘emek faaliyetinin zorunlu bir sonucu oluşan yabancılaşmasının, toplumsal hayatta 

işbölümü, iş saati, iş yeri ya da tersi -boş zaman vb.- olarak karşımıza çıkan hali 

olduğunu görülür. Bu dışsallaşmanın en çok yaşandığı ve her yeni gün yeniden 

üretildiği yerse bu mekânı oluşturan tüm öğeleri ve mekanizmalarıyla birlikte kent 

mekânıdır. Bir uzmanlık alanı olarak mimarlık etkinliği de buna dâhildir; gerek 

düşünüşü, gerek eğitimi gerekse de pratiği ve toplumsal ilişkiler içindeki yeriyle.  

Ama yine de bağrında, bu zorunlu belirlenimin yanında, bir değişim imkânını da 

barındırıyor olsa gerek ki mimarlık, pek çok yazında geleceğin kurulmasına dair 

önemli bir metafor olarak işlenmiştir.  

Karatani “yaratma istenci” olarak anlaşıldığında “mimari istencin, Batı düşüncesinin 

temeli” olduğunu belirtir (Harvey, 2008a). Harvey ise “gündelik hayat pratiklerimiz 

içinde devinirken, bu metafor aracılığıyla kendi yaşam dünyamızı inşa eder, yeniden 

yapılandırır ve muhafaza ederiz” diye yazmaktadır. Marks’a göre de “en kötü mimarı 

en iyi arıdan ayıran, mimarın yapısını gerçeklikte dikmeden önce, zihninde 

tasarlamasıdır. Her emek sürecinin sonucunda, ilk önce işçinin zihninde var olmuş 

olan sonucu elde ederiz. İşçi işlemekte olduğu hammaddenin biçimini değiştirmekle 

kalmaz, aynı zamanda bir amacı da gerçekleştirir” (Harvey, 2008a). Harvey’e göre 

mimar, mekânları düzenlerken tamamen özgür bir fail olmasa da “hayal gücünün 

dizginlerinin bırakıldığı -yaratma iradesinin devreye girdiği- bir an vardır zorunlu 

olarak”.  Çünkü “kapitalist etkinliği yönlendiren yegâne amaç kâr yapmak da olsa, bu 

amaca giden yol bir tane değildir”; “kapitalizmin bekası için hayal gücünün 

dizginlerini salıvermek temel önermedir ve alternatif sosyalist tahayyülün yeşereceği 

alan da burasıdır” (Harvey, 2008a).   



16 

 

Soykan da bir konuşmasında (2002) “despotizmin, teokrasinin olduğu kadar, 

demokrasinin de mimarlığı olduğundan” söz eder: “Frank Lloyd Wright, madde 

yerine, yeni bir gerçeklik olan mekânı keşfettiğini ve bu yoldan ‘Demokrasinin 

Mimarlığını’ yarattığını (Scully, 1980) yazmıştır”. Tanyeli’ye göre (2008) ise bu ‘hem 

mümkün, hem de mümkün olmayan’ bir alandır. Bu tasarım alanıdır ki; “…bir temel 

aktör olduğumuz, söyleyecek sözümüz, konuşabilecek olanaklarımız” olan. Ancak 

yine bu alandır ki; “doğası gereği kapitalist bir üretim etkinliğinden başka bir şey 

olmayan: Bugünkü anlamda meta ekonomisini üreten kapitalizm sayesinde; tasarım 

adlı bir meta üretiyoruz ve onu değişim ekonomisi koşulları içerisinde başka 

değerlerle değiştirerek yaşamımızı kazanıyoruz”.  

Evet, ne yazık ki mimarlık pratiği ve düşüncesi hiç bu kadar birbirinden kopmamıştır 

ya da düşünce pratiğin içinde hiç bu kadar erimemiş, yoksunlaşmamıştır. 

Gerçekliğin sertliği karşısında düşünce hiç bu kadar naif kalmamıştır. Yine de 

Harvey’in umutlu deyişiyle (2008a) ‘alternatifin yeşereceği tahayyül’ olan ve 

Tanyeli’nin umutsuz deyişiyle (2008), ‘üretimin doğası gereği metalaşan’ yaratıcı 

etkinlik olarak tasarımın, kaçınılamayacak bir biçimde mümkünsüzlüğün içinde bir 

mümkün alan olduğu gerçeği umutları beslemektedir.  

Gümüş’ün (2012) günümüz mimarlık pratiklerine eleştirel bir bakış sunmak 

amacıyla, kurgusal olarak ‘ezber bozan bir örnek’ olarak sunduğu bir 19.yüzyıl 

camisi canlandırma projesi için kurduğu ifadeleri de, yine mümkünsüzlüğün içindeki 

mümkünü göstermesi bakımından ufuk açıcıdır: “Çelik strüktür içinde bağımsız bir 

cam kılıfın yaratacağı etkinin, oryantalist bir yapının taklidinin yapılmasından çok 

daha iyi olacağına inanıyorum. Camiler insanların aldatılarak aşağılanacağı en son 

yerlerdir. Camiler insanların zekâsını harekete geçirmeli ve ibadetin düşünsel bir 

eylem olduğunu ortaya koymalı, onları entelektüel muhataplar olarak görmelidir. 

Aptal yerine koymamalıdır. İbadet gösteriş istemez. Özellikle bütün kamusal 

mekânlar içinde camiler halkın en çok kendisine yakın hissettiği yerlerdir.  Bu mekân 

eğer yıllar önce yapılmış camilerin imgesini resmetmek yoluyla taklit etmeye 

kalkarsa, o zaman bu ana fikirden uzaklaşmış olur. İnsanı aldatır. Tıpkı, bir resmin 

içeriğindekini gerçek sanmak gibi. Bu yüzden sürekli kendisini sorgulamalı, tasvirin 

aldatıcı olmamasını sağlamalıdır.  Klasik dönem camilerini gözünüzün önüne getirin. 

Bunlar hiç bir zaman tasvire bağımlı olarak yapılmış değildir. Mimar strüktürü 

kurgular ama yapının her parçasında insan zekâsını, bilgisini yeniden üretir. 

Kısacası hiç birinde insani olan uğraşın basit bir tekrara dönüşmesi, tasvirin içini 

boşalttığı, yerine geçtiği bir biçim tarafından hiyerarşize edilmesi söz konusu 



17 

 

değildir. Bugün, tasarımsal olanın da böyle gizlenmiş bir temsil, insani olanı 

boyunduruk altına alan bir tasarım içermesini değil,  insan zekâsını harekete geçiren 

bir şey olmasını amaçlıyorum. Benim yaptığım cami hem öznel bir tavır içeriyor, yani 

başkalarını aldatmıyor, hem de insan zekâsını harekete geçirmeye çalışıyor. 

Taşıyıcı strüktür üzerine yapılacak süslemeler, imitasyonlarla insanları aldatmıyor. 

Tasarımın öznelliğini gizlemiyor. Din ve mimarlık bağımlı olamaz: ne paraya, ne 

iktidara. Alışveriş merkezlerinin, spekülasyona açılan yerleşim alanlarının, kendisine 

olağanüstü güçler atfeden yaşam mimarlarının yaptırdıkları sitelerin böylesine bir 

arınma imkânı yok. Anonimlik, taklitçilik, tarih kandırmacası insanları tahakküm 

altına alan, onları dışlandıkları yere, alt sınıf pratiklerine çivileyen bir şeydir” 

(Gümüş, 2012). 

Bu başlıkta kısa bir tarihsel kavrayış tutumu belirlenmeye çalışıldıktan sonra, 

yukarıda girilen tartışmanın geçen yüzyıldaki görünümleri üzerinde durulacaktır. 

3.1.2.Tarihi kavrayışta bütünsellik 

Başta da belirtildiği gibi tarihi ‘şeylere içkin olan ilişkisel bir değişim süreci’ değil de 

‘şeylerin başından geçen olaylar dizisi’ olarak algılamak, kişiyi bu diziye ancak yeni 

şeyler eklendiğinde onu açıklamak üzere -işbölümü sonucu üzerine düşen görev 

nedeniyle- aktif hale getirecek, onun dışında edilgen olan bir konumda bekletecektir. 

Bu da tarih kavrayışında bir çeşit yabancılaşmaya düşmek anlamına gelir. Oysa 

tarihe bakmak özünde geleceğe dair kimi öngörülerde bulunmak ve yarın için 

yapılacak planlarda bu bilgiyi kullanmak yani edilgen değil etkin olmak niyetiyle 

olmalıdır. Harvey’in de (2003) dediği gibi; “Düşüncelerimiz sadece mevcut gerçeğe 

dayanmakla sınırlı olmamalıdır. Yaratıcı bir şekilde seçenekleri de kucaklamalıdır”.  

O halde alana ilişkin bir olguyu, ilişkiselliği ve tarihselliği içinde kavramak -ve 

dönüştürmek- üzere, yine alana ilişkin bilgi nasıl derlenir? Dostoğlu ‘80’li yıllarda 

Mimarlık dergisinde yayımlanan bir makalesinde, bu sorunu  ‘mimarlığın toplumsal 

tarihi kavrayışına duyulan ihtiyaç’ olarak ortaya koymuştur. Dostoğlu’na göre, 

“Çağımız A. Hauser’in deyişiyle (1959) ‘kültürel ürünlerin toplumsal yorumu’ çağıdır. 

Mimarlığın toplumsal ve ideolojik boyutu giderek artan bir önem kazanıyor. Mimarlık 

artık şaheserler yaratan ilahi bir hüner değil, toplumun nesnel koşulları tarafından 

şekillenen toplumsal bir pratiktir… Ortaçağ katedralini bir nokta kemerler, omurgalı 

tonozlar, vitraylı gül pencereler birleşimi olarak görmek de olasıdır; baş mimarı, taş 

ustası, çırakları ile lonca işbölümü içinde yükselen, toplumsal oluşumun egemen 

düzeyinin çevreye bir yansıması olarak da… Biri diğerinden daha fazla mimarlık 



18 

 

tarihi değildir. Önemli olan iki kavrayış biçimi arasındaki ilişkiyi sorgulamak, 

toplumsal tarihin “ürün”ü nasıl ve nereye kadar açıkladığını irdelemektir… Binayı 

hem ürün hem de süreç olarak bütünlük içinde görmek, bunun için de inşa edildiği 

toplumsal oluşumu tanımak söz konusudur. Mimarlığın toplumsal tarihi diye 

adlandırdığımız kavrayıştır bu” (Dostoğlu, 1981). 

Dostoğlu makalesinde mimarlık tarihini diğer tarihlerle ilişkisi içinde sorgulamanın 

yanı sıra kendi içinde de sorgular ve mimarlık tarihi değil ama ‘mimarlık tarihinin 

tarihi‘ olarak ifade edilebilecek süreci şu şekilde aktarır: 

“Her ‘tarih’in esas ve kurucu sorunu, nesnesi ile geneldeki tarih -diğer tarihi 

nesneler- arasındaki ilişki sorunudur… Yani tikel tarihlerden söz etmek mümkündür; 

ekonomi tarihi, politik üstyapı tarihi, felsefe tarihi, sanat tarihi gibi. Yine de tüm 

bunlara ’tarihler’ olarak geçerlilik kazandıran ’bütünlük’ içinde oturdukları yer, diğer 

’tarihler’le iç içe geçme biçimleridir. A. Hausser bu noktada sanat yapıtını dünyaya 

(diğer tarihi nesnelere) yönelmiş bir pencere çerçevesine benzetiyor; “Tarihçi tüm 

ilgisini yöneltebilir bu çerçeveye, niteliklerini, rengini, biçimini, strüktürünü 

inceleyebilir ama pencere yine de dışarı bakmak için yapılmıştır.” Tarih yazımının 

her kategorisinde yalnızca belirli bir görünümle uğraşmak determinist bir yaklaşım 

tehlikesini içerir. Ancak göz ardı edilen, olası tüm etmenlerin basit bir toplamı da 

değildir; bu karmaşık bir birleşimdir; yani matristir. Zevi (1975);  “Teknik, politik, 

psikolojik veya bilimsel bir ‘Mimarlık Tarihi’ yazmak meşruluğunu ve yararlılığını 

korumaktadır. Eğer bu mimarlığın bazı görünümlerinin kısmi tarihlerinin ‘mimarlığın 

tüm tarihi’ olduğu sanısına kapılırsak, işte o zaman yanlış bir yol tutturmuş oluruz” 

der” (Dostoğlu, 1981). 

Dostoğlu’na göre Tarih kavrayışındaki değişimlere karşın mimarlık tarihi, “hala 

biçimsel tarihin temel aktörlerini barındıran büyük yapıların çevresinde 

dolanmaktadır; zigguratlar, anıtlar, saraylar, kiliseler, katedraller, camiler, belediye 

sarayları, stadyumlar, ulaşım merkezleri, büyük özel malikâneler ve halk sarayları 

hala herhangi bir mimarlık tarihindeki, temel, hatta çoğunlukla tek ilgi alanıdır ve bu 

alandaki çalışmalar hemen hemen yalnızca üstad mimarların planlarına göre dikilen 

yapılara hasredilmiştir4.Bu konuda ünlü bir örnek, merkezinde ‘kutsal’ ve ‘kutsal 

olmayan’ın bulunduğu, homojen bir yerleşim yapısıyla çevrelenmiş ortaçağ kentidir. 

Floransa kenti, zihinlerde hemen ‘Katedral’i ve ‘Giotto’nun Çan Kulesi’ ile belirir. 

Oysa kentin ortaçağ koşullarındaki görünümünü koruyan yerleşim dokusu, sokak 

                                                           
4
 Niteleme;  Oliver, 1976. 



19 

 

örtüsü, kırmızı kiremit çatıları ve meydanları, en az diğerleri kadar mimarlık tarihine 

konudur” (Dostoğlu, 1981). 

 

ŞEKİL 2: Bir ortaçağ dokusu olarak Floransa katedrali ve çevresi 

Güncel olarak ‘kurumsal’ ve ‘kurumsal olmayan’ mimarlık (Institutionalized 

/Vernacular Architecture) olarak ifade edilen bu ikilemde, dikkatler artan bir şekilde 

‘kurumsal olmayan’a yönelmektedir. Rudofsky, Rapoport ve Oliver’inkiler5 bunların 

en belirginlerini oluşturmaktadır. Ancak kurumsal olmayandan yararlanmanın yolu, 

onları geleneksel-modern ikileminin ürünleri ve korunması gerekli müzelik parçalar 

olarak değil, onları öylesine şekillendirmiş olan toplumsal/ekonomik ilişkileri 

tanımanın araçları olarak kavramaktır. Bu yapılar mimarlık tarihi tanımına 

“eklenecek” değil “bütünleştirilecek” öğelerdir. Ancak her toplumsal oluşum içinde 

egemen düzey, kendi simgesel ve anıtsal yapılarını kalıcı kılmıştır. Taş 

konstrüksiyon, ‘sürekliliği’ ve ‘ebediliği’ simgeleyen Mısır Piramitlerinin yapımına 

hasredilirken, binlerce kölenin ahşap kulübelerinden iz bile kalmamıştır (Dostoğlu, 

1981). Dostoğlu’na göre ‘kalıcılık’ sorunlarından doğan bu kaçınılmaz ‘seçmeciliğin’ 

ancak uzak geçmişe ait çalışmalara özgü bir nitelik olması beklenirken, bu tutuma 

çağdaş dünyada da rastlanmaktadır: “Gecekondular, kırsal barınaklar, işçi konutları, 

uçsuz bucaksız ‘slum’ ve ‘getto’lar bizimle birlikte yaşayan olgular olsa da ‘red 

yığınının kırpıntı kümesi’6 ne gidebiliyor ve Modern/çağdaş Mimarlık Tarihi sıfatı 

gökdelenlere, ofis ve banka binalarına, otellere ve villalara veriliyor”. 

Seçmeciliğin bir başka biçimi de ‘ethnocentricism’dir. Rudofsky’nin dediği gibi, “batı 

dünyasında düşünülmüş ve yazılmış olarak Mimarlık Tarihi birkaç seçilmiş kültürden 

başka bir şeyle hiç ilgilenmemiştir. Mekânsal olarak bakıldığında mimari tarihinin kıta 

                                                           
5
 Rudolfsky, 1964, Oliver, 1976,  Rapoport, 1969. 

6
 Niteleme;  Jencks, 1973. 



20 

 

Avrupası’nın yalnızca küçük bir bölümünü, Mısır ve Anadolu’dan biraz, ya da MS. 2. 

yüzyılda bilinenden çok az fazlasını içerdiği görülebilir”. Batılı özellik taşımayan her 

şeyi marjinal öneme sahip olarak değerlendiren Sir N. Pevsner, bu durumu şöyle 

açıklıyor: “Batı uygarlığı, farklı biyolojik bir birimdir… Bu kesinlikle ırksal nedenlerle 

değil -bunu söylemek sığ materyalizmdir- kültürel nedenlerden dolayı böyledir”. 

Ancak gelişen kapitalist ilişkiler, kapitalist sistemin kendini yeniden üretmesi için 

elzem olan batılı olmayan kültürlere karşı artan bir ilgiye neden oldu. Batı dünyası 

bu kültürlerdeki yaşamın her görünümüne nüfuz etmeye çalıştı; onların içinde 

yaşadıkları çevreyi ‘onlar için’ biçimledi. Niemayer’in Brasilia’sı ve Corbusier’in 

Chandigarh’ı bunun iki ünlü örneğini oluşturur (Dostoğlu, 1981). 

Dostoğlu bu noktada mimarlık tarihinin kendi içindeki kavranışını sorgulamaya 

başlar: “Mimarlık tarihi’nin genel kavranışında, binanın içinde inşa edildiği nesnel 

koşullara çok az rastlarız. S. Kostof (1977), mimarlık tarihinin bu “ürün”e yönelmiş ve 

“süreç”i çoğunlukla göz ardı etmiş niteliğine değiniyor: yüzyılımızda mimarlık tarihi, 

esas olarak mimarlığın “ürünü” etrafında kurulmuştur. Mimarlarla ise sadece bu 

ürünün yaratıcıları olarak ilgilenir. Çeşitli zamanlarda ve çeşitli kültürel ortamlarda 

mimarın eğitimi, mimarlık pratiğinin “süreç”i, mesleğin yapılışı ve mimarın toplumsal 

konumu hep ikincil önemde kalmıştır”. 

Mimarlığı ‘ürün’ olarak inceleyen mimarlık tarihinin dönüm noktası ‘mekân’ 

kavramının “mimarlığın baş aktörü”7 olarak lanse edilmesiyle olmuştur: Mimarlık 

mekân sanatıdır ve o halde mimarlık tarihi, mimarlığın mekânsal tarihidir. Giedion, 

Schulz, Zevi gibi tarihçiler, mimarlığın cepheler, süslemeler ve uyumlu oranlar olarak 

kavranmasından, onun üç boyutluluğu, mekânsal niteliği ile kavranmasına doğru bir 

geçişi ifade ederler. Mekâna verilen bu önem, biçime verilen belirleyici önemi 

yerinden eden bir tavırdır (Dostoğlu, 1981). 

C.N. Schulz, psikoloji alanından alınan ‘varoluşsal mekân’8 kavramını öne çıkarır ve 

‘mimari mekân’ı bu ‘varoluşsal mekân’ın bir somutlaşma şekli olarak tanımlar. 

Schulz’a göre, çevrenin somut yapısı insanın varoluşsal mekânını belirlerken, 

gereksinimleri ve istemleri sabit bir geri beslenme yaratır. Dolayısıyla insan ve çevre 

arasındaki ilişki, iki yönlü bir süreçtir: gerçek bir karşılıklı ilişkidir ve ‘mimari mekân’ 

da bu karşılıklı ilişkinin somut fiziksel görünümünü oluşturur (Dostoğlu, 1981). 

                                                           
7
 Niteleme; Zevi, 1975. 

8
 Piaget’in psikoloji teorisinden yola çıkılan  “çevreyle tatminkar bir ilişki kurmak amacıyla insanın 

geliştirdiği tasarımlar dizisi”ni ifade eden psikolojik bir kavram. 



21 

 

Zevi ise, mimari tarihin analizinde araç olabilecek bir dizi etmen sıralar; bunlar 

mimarlığın çeşitli yorumlarıdır, politik, felsefi, dinsel, bilimsel sosyo-ekonomik, teknik, 

fizyo-psişik ve formalist. Zevi, bu etmenlerden herhangi birinin mimariyi 

açıklamasındaki geçerliliği yadsımaz, ancak bunlardan farklı bir düzeyde işleyen, 

onların üstünde, tümünü kucaklayan bir kategori olarak ‘mekânsal yorumlamayı’ 

ortaya koyar. Zevi’ye göre “tüm yorumların mimarlık eleştirileri, mekân üzerinde 

yoğunlaştıkları ölçüde anlamlı hale gelir”. Böylece Zevi (1975), Antik Yunan’ın ‘statik 

mekânından’ başlayarak günümüzün ‘organik mekânına’ kadar çağlar boyu uzanan 

bir mekân tarihini ortaya koyar (Dostoğlu, 1981). 

Giedion’da (1971) da ‘mekân’ mimarlık tarihinin dönemlerini belirleyen bir öğe olur 

ve mimarlık tarihi bir “stiller silsilesi” olmaktan çıkıp farklı mekân kavrayışının birbirini 

izlemesi olarak görülür. Örneğin iç mekân olarak mimarlık kavramı (Giedion’un ikinci 

tarihsel mekân kavramı) Roma, Ortaçağ, Rönesans ve Barok için ortak bir niteliktir 

(Dostoğlu, 1981). 

Dostoğlu’na göre sonuç olarak mimarlığı kavrayışta süsleme sanatından, mekân 

sanatına geçiş, önemli bir aşamayı işaret etmekle birlikte, ‘süreç’ yine ‘ürün’e ikincil 

kalmıştır. Oysa mimarlık tarihini incelemek kendi içinde amaç değil, ‘bütünlük’ü 

kavramanın bir aracı olarak görülebilir. “Mimarlığın toplumsal tarihi” olarak 

nitelenebilecek kavrayıştır bu. 

Çalışma böyle bir kavrayışsal denemeyle yola devam edecektir. Bu bölümde 

öncelikle “bütünlük”ü, toplumsalın mekânı olarak ‘kent’ ve toplumsalın üretimi olarak 

‘mekân’ üzerinden ele alan kuramsal görüşlere yer verilmiştir Ardından bu kuramlar 

ışığında gelişmiş olgulara ve bunun mimarlık alanındaki yansımalarına bakılacaktır. 

3.1.3. Kent, Mekân ve Toplumsallık  

Birçok yazar, kente her şeyin birbiriyle ilişkili olduğu, işleyen bir bütün olarak bakmak 

gerektiği konusunda hemfikir (Harvey, 2003). Harvey, Castells ve Lefebvre gibi 

70’lerin eleştirel kent teorisinin sahipleri, kentleşmeyi, içinde sermayenin sürekli 

büyüyen bir ölçekte birikiminin gerçekleştiği süreçler olarak ortaya koymuşlardır: 

[Harvey, 1973; Sosyal Adalet ve Şehir, Castells, 1972; Kent Sorunu, Lefebvre, 1970; 

Kentsel Devrim ve 1972; Kent Hakkı] (Harvey, 2002). Bağrında böyle bir birikim 

sürecinin tüm çelişkilerini barındıran kent -Marks’ın ortaya koyduğu şekliyle bu, 

kapitalist sömürünün de temeli olan emek-sermaye çelişkisidir- yabancılaşmanın 

sayısız belirtilerinin de kaynağıdır.   



22 

 

Daha önce de belirtildiği gibi Lefebvre’in kent, mekân ve toplumsallık üzerine 

düşünceleri, daha çok gündelik hayat pratiklerinin incelenmesine dayanır. Lefebvre’e 

(1973) göre kapitalizm, bir yüzyıldan bu yana, kendi iç çelişkilerini (çözemese bile), 

yumuşatmayı becerebilmiş ve ‘büyümenin’ sağlanmasında başarılı olmuşsa bu, 

“mekâna yerleşerek ve bir mekân üreterek” olmuştur. Kısacası kent yalnızca yapılı 

bir çevreden oluşmayıp, gerçekte kapitalist gelişmenin öznesidir (Gottdiener, 2001).  

Harvey (2003) de kentselliğe, bir bütün olarak toplumda yerleşmiş ilişkiler kümesi 

olarak bakmak gerektiğini belirtir. İlk kentsel devrim, homojen olarak örgütlenmiş bir 

toplumsal ilişkiler kümesinden “kentsel” diye adlandırabileceğimiz özerk ve ayrı bir 

yapının ortaya çıkmasına tanıklık etmiştir. Marks bunu kent ile kırsal kesim karşıtlığı 

biçiminde, ilk büyük sınıf mücadelesinin billurlaşması olarak görmüştür. İlk başta 

toplumsal üretim ilişkilerinin (özellikle mülk sahipliğiyle ilgili) belirli bir biçimini ayakta 

tutmak için siyasal, ideolojik ve askeri bir güç olarak işlev görmekteydi. Kentin 

üretimle ilişkisi ya çok azdı, ya da hiç yoktu. Lefebvre, kentselliğin bu ilk aşamasını   

-siyasal kent- sonraki diğer iki aşamayla -ticari kent ve sanayi kenti- ile 

karşılaştırmaktadır. Siyasal kentten ticari kente dönüşüm, kentselliğin kendisinin bir 

iç dönüşümü olarak yorumlanabilir: kent hala siyasal, ideolojik ve askeri bir güç gibi 

işlev görmekteydi, ama kısmen kentsel nüfusun artan ihtiyaçları nedeniyle kent de 

kendi ticari işlevini genişletmek durumundaydı. Sanayi devrimiyle birlikte oluşan 

kentsel dönüşüm ise içten gelen bir dönüşüm gibi yorumlanamaz. Kentselliğin bu 

yeni biçimi genelde eski kentlerin dışında doğmuş ve zaman içinde siyasal ve ticari 

kentin eski, daha geleneksel işlevlerini soğurmuştu. Üretim güçlerinin, üretimde 

makineleşme, teknolojik değişme ve ölçek ekonomisinden yararlanacak şekilde 

yeniden örgütlenmesi, bu kentsellik biçiminin temelini oluşturuyordu. Lefebvre’e göre 

(1970) kentselliğin gerçekliği üretim ilişkilerini değiştirir ama dönüştürmeye yeterli 

olmaz. Bilim gibi kentsellik de, üretimde bir güç haline gelir. Mekân ve mekânın 

siyasal örgütlenmesi toplumsal ilişkilerin bir ifadesidir ama aynı zamanda onlara 

tepki de verir. Zamanında kentselliği üreten sanayi, şimdi onun tarafından 

üretilmektedir. Yani yapılandırılmış bir biçim olarak kent ve bir yaşam tarzı olarak 

kentsellik birbirinden ayrı olarak düşünülmelidir; çünkü gerçekte ayrılmışlardır. Bir 

zamanlar eşanlamlı olan kavramlar artık öyle değildir (Harvey, 2003).  

Lefebvre’e göre bütün bu süreçleri bir arada tutan şey, toplumsal mekânın eylemidir 

ve bu mekânın özü, kapitalizm öncesi tarihsel kent merkezinde de kendini göstermiş 

olan günlük yaşamdır (Gottdiener, 2001). Lefebvre’in günlük hayat pratiği üzerinden 

yaptığı incelemelere karşın, Castells kuramsal yaklaşıma öncelik vermiştir. 



23 

 

Böylelikle ‘ekonomik öğe’yi kentsel tanımının merkezine yerleştiren Castells, kentsel 

birimin, üretime ilişkin süreçler yerine, işgücüne ilişkin süreçlerce tanımlandığı 

görüşüne varır (Gottdiener, 2001). Çünkü Castells’e (1977) göre; ileri kapitalist 

toplumlarda mekânı yapılayan süreç; işgücünün basit ve genişletilmiş yeniden 

üretimine ilişkin olandır; kentsel pratik olarak adlandırılan şey, sürecin bir bütün 

olarak toplumsal yapıyla eklemlenmesini anlatır. Bu eklemlenmenin ise devlet 

müdahalesine bağımlı olduğunu ortaya koyan Castells’in ilgisi bundan sonra 

mekânın nasıl üretildiğinden çok, kentsel problemlerin nasıl üretildiğine yönelir 

(Gottdiener, 2001).  

 

ŞEKİL 3: Kapitalizmin soyut mekân üretiminin aracısı olarak kent planlama 

Lefebvre’e (1973) göre devlet tarafından egemenliğin soyut mekânının üretimi ya da 

yabancılaşmamış insanın var olduğu mekânsal temelin bozulması, kent planlama 

(şehircilik) eliyle gerçekleşmektedir. Kentin; kapitalizm ve devlet, parçalara ayrılmış 

kenti istediği yere çekip çevirirken ve denetlenmiş mekânı üretirken en stratejik aracı 

olan ‘şehircilik’ (urbanism) ve kent planlamadan daha kötü bir düşmanı olamaz. Bu 

yüzden radikal eylem her şeyden önce günlük yaşamın, soyut mekânın 

egemenliğinden (yani geç kapitalizmin ekonomik ve devlet etkinliğinin somut 

mekânından) kurtarılmasına yönelmelidir (Gottdiener, 2001).  

Lefebvre’in kent hakkı kuramının esası da mekân üzerine değerlendirmelerine 

dayanır. Lefebvre’de mekân, algılanan, tasarlanan ve yaşanan mekân olarak üçlü 

bir diyalektiğe sahiptir. Gündelik çevrenin somut ve nesnel fiziki mekânıyla algılanan 

mekânı, zihinsel tasavvurlar ve mekâna yönelik yaratıcı fikirler ile tasarlanan mekânı 

ve yaşanan mekân ile de bu ikisinin karmaşık ilişkisini tarif eder. Gündelik yaşam 

pratiklerinde, yaşanan mekân ile toplumsal ilişkiler iç içe geçtiklerinden kentsel 

mekânın üretimi, sadece maddi mekânların üretimiyle sınırlanamaz, yaşamın her 



24 

 

alanı ve toplumsal ilişkiler de süreçte üretilir ve yeniden üretilir. Böylece mekâna 

yapılan her müdahale, salt fiziki bir müdahaleden öteye gider ve toplumsal ilişkiler ile 

gündelik yaşamı da etkiler (Baysal, 2011). 

Castells (1983) Lefebvre’i, gerçek hükmetme ilişkilerinin yerine günlük yaşamın 

yabancılaşması temelinde bir siyasal strateji geliştirdiği gerekçesiyle şiddetle 

reddetmişse de son çalışmalarında Lefebvre’in gelişkin mekân kuramı ve kavramları 

önemli oranda kullanılmıştır. Her iki düşünürün ‘kente’ bakışlarındaki farklılıklar 

sonuç olarak  ‘kentsel toplumsal hareketler’ yaklaşımlarında ifadesini bulur 

(Gottdiener, 2001).   

Kapitalist kriz kuramına da sahip olan Lefebvre’e göre mali kriz biraz da, kent 

merkeziyle ilişkili geleneksel toplumsal mekânın kayboluşunun sonucu olarak 

sistemin kendisini yeniden üretememesiyle ortaya çıkan genel krizle ilgilidir. 

Toplumsal mekânın ya da günlük yaşamın yıkılmasına koyulan ise devlettir.  Çünkü 

devlet, yönetsel ve ekonomik egemenliğin soyut mekânını üretir. Bu ise günlük 

yaşamı ve onun ilişkilerinin yeniden üretimini destekleyen komünal veya toplumsal 

ilişkilerin reddi anlamına gelir. Lefebvre’e göre bu devlet anlayışı, Paris mekânında 

ortaya çıkan tarihsel kullanım değerlerini stratejik bir mekân uğruna yok eden 

Haussmann’ın çalışmasıyla sergilenebilir (Gottdiener, 2001).   

Haussmann eliyle gerekleşen bu yıkım, 1850’ler Avrupası’nın, özellikle de Paris’in 

zor yoluyla modernleşmesinin de tarihidir (Harvey, 2012). Aslında Haussmann 

Paris’in mevcut yapısını ve planlamaya dönük fikirleri ölçek olarak değiştiriyordu. 

Harvey’e göre Haussmann “hem düşünce hem de eylemin mekânsal ölçeğini 

değiştirdi”. Mimarlık tarihçisi Loyer de (1988), 19. yüzyıl Paris’indeki mimari ve yapı 

uygulamalarına ilişkin ayrıntılı incelemesinde, Harvey’e göre geçerli olan ilkeyi 

açıkça ifade etmiştir: “Kapitalizmin yapı üzerindeki en önemli etkilerinden biri de 

projelerin ölçeğini değiştirmekti”. Haussmann’ın ön ayak olduğu bu değişimle kent 

artık ayrı ayrı projelerden oluşan bir karmaşa olarak değil de banliyöleriyle birlikte bir 

bütünlük içinde ele alınıyordu (Harvey, 2012). Elbette ki bu bütünlük kapitalist 

çıkarlara uygun olacaktı. Tafuri’ye göre tüm mimarlık üretimi, kapitalist ideolojinin 

başlıca takviyelerinden biridir ve kapitalist çerçevede üretilen şeyler dizisi, bu 

çerçeveyi ekonomik ve toplumsal gerçeklerin dinamik baskılarına karşı korumak ve 

daimi kılmak görevini üstlenmiştir (Dostoğlu, 1981).  

Lefebvre dönüşümün itici gücünü, toplumsal mekânın kullanım değerlerini, soyut 

mekânın değişim değerlerinin egemenliğinden kurtaracak bir el koyma eyleminde 



25 

 

görmektedir. Lefebvre’e (1973) göre, “toplumu değiştirmek”, “yaşamı değiştirmek” 

eğer ele geçirilen mekânın üretimi gerçekleştirilemiyorsa bir anlam taşımaz. Yeni 

toplumsal ilişkiler için yeni bir mekâna gerek vardır ve tersi içinde geçerlidir. Soyut 

mekân çok somut sınırlamalarıyla birlikte olağan varlığını sürdürdüğü ve ortada 

teknik ilerlemelerden başkaca bir şey bulunmadığı ve iş, barınma, dinlenme 

mekânları birbirlerinden kopuk olmayı korudukları ve ancak siyasal denetim yoluyla 

bir araya getirilebildikleri sürece, “yaşamı değiştirmek” tasarısı kimi zaman bir 

kenara atılıveren, kimi zaman yeniden sarınılan bir slogandan öteye geçmeyecektir 

(Gottdiener, 2001).  

Peki, kullanıcıların bu sessizliği niye? (Lefebvre, 1970’ten akt: Gottdiener, 2001) 

Yoksa armağanlarla uyutuluyor olabilir miyiz? Günümüz sistemi bizi konut 

sahipleriyle kiracılar, toplu taşıma kullanıcılarıyla otomobil sahipleri, kazançlı işlerde 

çalışanlarla ekonomik anlamda saf dışı kalanlar olarak ya da kısaca mülkiyet 

ilişkilerinden çıkar sağlayanlarla (ister kamu araçlarıyla isterse de özel araçlarla 

sağlanıyor olsun) bunların kurbanları olarak bölmektedir. Oysa ezilmenin biçimleri 

günlük yaşamımız olarak gizlenmiş biçimde parmaklarımızın ucu ile dokunduğumuz 

şeylerdir (Gottdiener, 2001). 

Harvey ise Lefebvre’in bu ütopyacı yaklaşımını, biraz daha ayakları yere basar hale 

getirmeye çalışmaktadır. Harvey’e göre Lefebvre; “günümüzde mevcut ihtimallerle 

ilgili bir varsayım ileri sürüyormuş gibi yorumlanabilir. Tarih boyunca kent hakkında 

birçok ümit verici ve ütopyacı şey yazılmıştır. Günümüzdeki olanakları 

değerlendirebilirsek, bunların birçoğunu yaşayabilme fırsatımız var. Mekânı 

yaratma, kentsel farklılaşma getiren güçlere yaratıcı bir yön verme fırsatımız var. 

Ama bu fırsatları yakalayabilmek için, kentleri yabancı çevreler olarak yaratan, 

kentselleşmeyi bireysel ve ortaklaşa amaçlarımıza yabancı yönlere süren güçlere 

karşı koymamız gerekiyor” (Harvey, 2003). 

Harvey bu süreci yaratılan mekân-etkili mekân ikiliğinde değerlendirir: Sanayi 

toplumu homojenleşirken kentsel toplumun farklılaşması sürecinde önemli unsur, 

yaratılan mekânın, coğrafi örgütlenmedeki başta gelen ilke olarak etkili mekânın 

yerini almasıdır. Sanayi öncesi toplumlarda, kaynak elde edilebilirliğindeki ve doğal 

çevrelerdeki farklılıklar, coğrafi farklılaşmanın temelini oluşturmuştu. Etkili mekân, 

mal ve hizmetlerin arz alanlarından talep alanlarına akışının -kentsel alanlarda artık 

birikimini sağlayan akışlar- düzenlenmesiyle oluşan ekolojik farklılaşma tarafından 

yaratılır. Bölgesel ve yerel yaşam tarzları yeşerebilir ve peyzaj toplumsal faaliyetlerle 

organik doğa arasındaki ortak yaşamla ilgili ince ilişkilere göre şekillendirilir. 



26 

 

Sanayileşme bütün bunları değiştirecek gücü yaratmıştır. Kırsal kesimin 

kentselleşmesi, bölgesel yaşam tarzlarının dünya piyasasının güçleri tarafından yok 

edilmesini de beraberinde getirmiştir. Tüketim ve kullanım için mevcut olan ürün ve 

nesneler standartlaşmış, çoğalmış ve yerel tabana daha az bağımlı hale 

gelmişlerdir. Ve çeşitli coğrafi bölgelerde bir zamanlar sürüp giden hareketli yaşam 

tarzları, şekillendirdikleri peyzajla birlikte, turistler görsün diye korunan, geçmişe ait 

bir şey haline gelmiştir. Yine de kentsel sistem, “büyük iktisadi, toplumsal, psikolojik 

ve simgesel öneme sahip devasa bir insan yapısı kaynak sistemi” olarak 

görülmelidir. Yaratılan mekân giderek etkili mekâna egemen olmuştur (Harvey,  

2003). 

Eski kentte mekânın örgütlenmesi, varsayılan bir evrensel düzenin simgesel bir 

yeniden yaratılmasıydı. Bunun ideolojik bir amacı vardı. Yaratılan mekân modern 

kentte de benzer bir ideolojik amaca sahiptir. Kısmen, toplumdaki egemen grup ve 

kurumların yürürlükteki ideolojisini yansıtır; kısmen de piyasa güçlerinin, hiç 

kimsenin özellikle arzu etmediği sonuçlar doğuruveren dinamikleri tarafından 

şekillendirilir. Yine de yaratılan mekân, kentsel kültür içinde günlük yaşama yön ve 

anlam veren karmaşık bir işaretleme sürecinin ayrılmaz bir parçasıdır. Kentsel 

çevrede bizi saran işaret, simge ve sinyaller güçlü etkilerdir. Büyük oranda 

yaratılmış olan bir coğrafi çevreye göre duyarlılıklarımızı şekillendirir, istek ve ihtiyaç 

duygumuzu ortaya çıkarır ve emellerimize yön veririz. Sıklıkla ifade edilen kentsel 

kültüre yabancılaşma ve kent imgesine antipati, kısmen daha derin bir 

yabancılaşmadan kaynaklanır. Mekân yaratma faaliyeti de, sonuçta ortaya çıkan 

ürün olarak yaratılan mekân da, bizim bireysel ya da ortaklaşa denetimimizdeymiş 

gibi değil de, bize yabancı güçler tarafından şekillendiriliyormuş gibi görünmektedir 

(Harvey, 2003). 

Evet, geçmişte bir metanın üretim alanı olan kent, şimdi koskocaman bir metaya 

dönüştürülmüştür. Baysal’ın deyişiyle ‘gösterilere ve pitoreskliğe aç turistlere yönelik 

bir kültürel tüketim nesnesi’ olmuştur. ‘‘Tüketim ve randıman terörü ile paranoyak bir 

gözetim ve denetim altındaki Berlin’de, para harcamaya, müşteri olmaya 

zorlanmadığımız çok az yer kaldı. Neden? Kültüre, müziğe, sanata, topluma karşı 

hislerimizi kimler çaldı?’’ (Baysal, 2011). Bu haklı serzenişe yol açan durumları, 

bugün dünyanın pek çok kenti ve kentlisi yaşamaktadır. 

Gayrimenkul değerlerinin insanlık değerlerini ötelediği bir dünyada çevreyi, dünyayı 

ve sonunda insanın kendisini tüketerek nerelere varacağını tahmin etmek pek zor 

değil. Kent hakkı konusu bu noktada Baysal’ın iddiasıyla bir insan hakkı olarak 



27 

 

ortada durmaktadır: "Ne tür bir kent istediğimiz sorusu ne tür toplumsal bağlar, doğa 

ile ilişki, yaşam biçimleri, teknolojiler ve arzulanan estetik değerler istediğimiz 

sorusundan ayrılamaz. Kent hakkı, kent kaynaklarına ulaşma özgürlüğünden çok 

öte bir şeydir: Kenti değiştirerek kendimizi değiştirme hakkıdır. Ayrıca bireyselden 

çok ortak bir haktır çünkü bu dönüşüm kaçınılmaz olarak kentleşme süreçlerini 

yeniden şekillendirmek üzere ortaklaşa bir gücün kullanımına dayanır. Kentlerimizi 

ve kendimizi yapma ve yeniden yapma özgürlüğünün en değerli ama aynı zamanda 

en çok ihmal edilmiş insan haklarımızdan biri olduğunu ileri sürmek isterim’’  

(Baysal, 2011). 

Lefebvre’den Harvey’e uzanmış ve günümüz kent bilimcileri ve sosyologlarda 

yankısını bulmuş bir kavrayış olarak Kent hakkı, özneler olarak kent sakinlerinin, 

ona sahip çıkma hakkını ifade etmektedir. Günümüz kentlerinde gayrı meşru el 

koymalar arttıkça kaybedilen yaşam alanlarına sahip çıkma ya da el konulan 

kamusal alan veya varlıklar üzerinde söz sahibi olma mücadeleleri de artmaktadır. 

Haklılığı tartışılmaz böylesi hareketlerin avantajsız birey ve toplulukların, özel ve 

kamusal alanlar adına demokratik bir mücadelesi mi, yoksa anti-kapitalist bir 

mücadelenin temel unsurları mı olduğu ise tartışmalı bir konudur.  Birazdan 

bahsedileceği üzere bugün had safhada yabancılaşma, ayrışma, kopma üreten ve 

yalnızca tüketim nesnesi olarak sunulan kent sorunu, farklı düzey ve anlamlarda -

örneğin kendisi henüz bir nesne olmayıp üretimin bir aracı olduğu dönemlerde de- 

bir sorun olarak ortada durmaktaydı. Kentin en demokratik görünümü olarak antik 

kent, hizmetlerin köleler tarafından sağlandığı bir kentten başka bir şey değildi.  

Antik çağdan biraz daha yakına, kapitalizmin kendini hissettirdiği dönemlere 

gelindiğinde ise, sorunların günümüzle benzerliği çok daha çarpıcı hale gelmektedir. 

Harvey tarafından ‘kapitalist çözümlerin kaçınılmaz olarak bir çıkmaza gireceği’ 

yolundaki düşüncesi ciddi bir öngörü olarak teslim edilen Engels, 1872 tarihli Konut 

Sorunu adlı çalışmasında sanki günümüzün bir değerlendirmesini yapmaktadır:  

“Büyük modern kentin genişlemesi, bazı bölgelerdeki toprağa, özellikle merkezi 

konumda olanlara, yapay ve devasa boyutlarda artan bir değer verir; bu bölgelerdeki 

mevcut binalar, bu değeri arttıracaklarına düşürürler, çünkü artık değişen koşullara 

uymazlar. Yıkılırlar ve yerlerine başkaları dikilir. Bu diğerlerinden çok emekçilerin 

başlarına gelir, çünkü bunların konumu merkezidir ve kiraları, aşırı kalabalık 

olmalarına karşın hiç artmaz ya da belli bir düzeyin üzerine çıkamaz. Bu binalar 

yıkılırlar ve yerlerine dükkânlar, depolar ve kamu binaları dikilir “ (akt: Harvey, 2003). 



28 

 

Birkaç küçük farkla; bugün dükkânlar ve depoların yerini AVM’ler, kamu binalarının 

yerini ise özel sektör binaları almaktadır. Kapitalizm, bu yüz elli yılı aşkın süre içinde, 

görünürde elbette bazı değişikliklere uğramıştır ancak yapısal olarak değişmediği 

süreç içinde farklı coğrafyalarda yaşanan ve günümüzde ülkemizde de yoğun olarak 

yaşanan benzer gelişmelerin varlığından anlaşılabilir. Kapitalizm konut sorununa her 

dönem ve yerde çözüm aramıştır ancak Engels’e (1872) göre burjuvazinin bunun 

için tek bir yöntemi vardır; o da çözümün sorunu yeniden üreteceği tarzda bir 

çözümdür; yani Haussmann yöntemi:  

“Haussmann derken, günümüzde genelleşen, büyük kentlerimizdeki emekçi sınıf 

mahallelerinde ve özellikle merkezi konumdaki alanlarda geniş gedikler açmaya 

dayalı uygulamayı kastediyorum. Bunun nedeni önemli değildir; ister kamu sağlığı 

ya da kenti güzelleştirme kaygısı, ister merkezi konumda büyük iş merkezleri, ister 

demiryolları ya da caddeler açma (bu bazen barikatlarda dövüşmeyi zorlaştırmak 

gibi stratejik bir amaç da taşıyor olabilir), yani trafik olsun… Gerekçe ne kadar farklı 

olsa da sonuç her yerde aynıdır; burjuvazinin kendi muazzam başarısı adına 

savurgan böbürlenmesiyle birlikte utanç verici ara sokakların kaybolması, ama 

bunlar hemen arkasından, üstelik çoğunlukla hemen yan sokakta tekrar ortaya 

çıkmaktadır!... Kapitalist üretim tarzının emekçileri tıktıkları delikler ya da tavan 

araları ortadan kalkmamıştır, sadece başka yere kaydırılmıştır! İlk başta ortaya 

çıkmalarına neden olan iktisadi gereklilik, aynı şekilde bir başka yerde de 

oluşmalarına neden olur. Kapitalist üretim tarzı varlığını sürdürdükçe, konut 

sorununu ya da emekçilerin kaderini etkileyen başka bir sorunun çözümünü 

beklemek budalalık olacaktır. Çözüm kapitalist üretim tarzının yok edilmesinde, 

yaşam ve emeğin tüm araçlarının emekçi sınıfın kendisi tarafından tahsis 

edilmesinde yatar “ (akt: Harvey, 2003). 

Oldukça tanıdık gelen durumlar; önce bugüne kadar sorun olduğu hissedilmeyen 

alanlar çöküntü alanları ilan edilir -duruma ve konuma göre yenileme alanı ya da 

afet riski taşıyan alanlar olarak da ilan edilebilir- ve sonra bu alanların sterilizasyonu 

ile değer artışları sağlanır. Ya da tersinden okunursa değer artışları sterilizasyonla 

gerçeklenir -realize edilir-. Bu yüksek değerli arzın muhatabı tabi ki orada 

yaşayanlar olamayacaktır. Bu arz şimdilik talebini yaratmak üzere biraz zamana ve 

ideolojik bombardımana ihtiyaç duyar. “Diğerleri” ne yazık ki yok olmazlar, sadece 

biraz ötelenmişlerdir, başarırlarsa 2 oda 1 salon bloklarda eski sokaklarını yeniden 

oluşturacaklar. Başaramayanlar, henüz dönüşüme uğramamış yan mahallelere, 

geçici kiracı olarak dönecekler ya da mülklerini buradakilerle değiştirmeye 



29 

 

çalışacaklar. “Berikiler” bu yüksek değerli arzın sahibi ya da kiracısı olmak için daha 

çok çalışacaklar, hep biraz daha yaklaşacaklar, bazen düşecekler sonra yine devam 

edip yeniden deneyecekler. Aslında hep yaklaşılan o ‘en’ ya da ‘en azından’ yer-

şey- uğruna bütün bir toplum koşuşturuyor olacaktır. 

Sadece iktisadi bir niteleme olarak değil kapsadığı bütün bir toplumsallıkla 

kapitalizm, kendi dinamiklerinin yarattığı sorunları her zaman sorunun mağdurlarına 

mal etmeyi bilmiştir. 1950’lerin ekonomi politikalarıyla tarımdan koparak iş ve yaşam 

olanakları edinmek umuduyla kentlere yığılan işçi sınıfı aileleri bugün altmış yıl 

sonra hala gelecekleriyle ilgili büyük belirsizlikler içinde yaşamaktadırlar. Kendilerine 

yerleşme alanı olarak seçtikleri kentin o dönemki çeperleri, bugünün merkezi 

alanları haline gelmiş, dolayısıyla değerlenmiş ancak mevcut kira gelirleriyle değerini 

gerçekleyememesi yüzünden dönüşüme uğramak zorunda bırakılmıştır (Başıbüyük, 

Derbent, Aydınlı vb.). Aynı durum ‘90’lı ve 2000’li yılların zorunlu göç olgusu 

nedeniyle kent merkezlerindeki atıl alanlara yerleşen Kürt aileleri için de, tarihi kent 

merkezlerinde yaşayan dar gelirliler için de geçerli olmaktadır (Tarlabaşı, Sulukule, 

Fener-Balat-Ayvansaray, Süleymaniye vb.).  

Ancak Harvey’in de aktardığı gibi, “Gerçek görev, üzücü gerçeği ortaya koymak 

değil, onu düzeltmeye çalışmaktır” (Lösch, 1954’ten aktaran Harvey, 2003). 

Mimarlık bu gelişmelerden ne kadar uzak olarak ele alınabilir ya da böyle bir şansı, 

toplumsal önceliği, farklılığı var mıdır? “Dünya kenti”, “marka kent”, “yarışan kentler”, 

“yarışan yerellikler” vb. kavramlar manipülasyonu içinden, kendi dağarcığını nasıl 

oluşturmalı, varoluşunu ya da meşruiyetini hangi bilgi, duygu, düşünce kümesinden 

almalıdır? Kısacası mimarlığın varlık ve bilgi temeli nedir? Ve bu temel hangi 

toplumsal varoluş koşullarınca belirlenmektedir?  

Bu noktada toplumsal yapının bütününe ilişkin bir fikre ve mimarlığın bu bütünle 

ilişkilenme biçimlerine bakmak yanlış olmayacaktır. Bu bakımdan bu bölümde 40-50 

yıl önce Batı Avrupa, İngiltere ve ABD’de yaşanan gelişmelerin kent, mekân, 

toplumsal ilişkiler, iktisadi yapı vb. kavramlar üzerinden yarattığı düşünsel ortamın, 

günümüzde ülkemizde ve aslında sermayenin uzandığı tüm dünya kentlerinde çeşitli 

ölçeklerde yaşanan gelişmeler bağlamında, önemine vurgu yapılmak istenmiştir. 

 

 



30 

 

3.2. MİMARLIK VE ARAYIŞLAR ÜZERİNE 

3.2.1. Ütopya,  İmkân ve Mimarlık 

Ernst Bloch’un yapıtları felsefi bir yaklaşımla, ütopya ve umut teması etrafında 

dolaşır. Bloch umudun herkesin yaşamındaki asli bir kuvvet olmasını bekler; çünkü 

varlık, henüz olmayanı gerçekleştirerek kendisini ifa eder: Varlık mecburen henüz 

varlık olmama durumunu içerir. Bu da varlığın temelde ütopyacı bir karakteri 

olduğunu gösterir. 1959’da yayımlanan ‘Umut İlkesi’nde Bloch “felsefenin temel 

temasının; yeninin eski olanla giriştiği diyalektik-materyalist mücadelede, dışarıya ve 

yukarıya doğru gelişirken, hala olmamış, hala başarılmamış anavatan (heimat)” 

olduğunu belirtir: “Bu heimat henüz mevcut değildir, ancak çocukken hepimiz bir an 

için yakalamıştık onu; yoksunluğun, yabancılaşmanın ve gaspın olmadığı bir 

varoluş. Bu yüzden heimat’ın yaratılması, tüm insani faaliyetin hedefidir” (akt: 

Heynen 2011). 

Adorno da (2001) 1964 yılında ‘ütopik özlemin çelişkileri üzerine’ başlıklı bir 

tartışmada Bloch’un umut ilkesini şu şekilde destekler: “Bütün insanlar ister kabul 

etsinler ister etmesinler, mümkün olanın olacağını veya farklı olanın olabileceğini 

derinden derine bilirler. İnsanlar yalnızca tok ya da endişesiz değil, ama özgür 

insanlar olarak da yaşayabilirlerdi. Ancak toplumsal aygıt insanlara karşı 

katılaşmıştır ve işte bu yüzden de baştan sona tüm dünyada insanların gözleri 

önündeki ulaşılabilir imkân, açık gerçekleşme imkânına sahip olarak görünen şey, 

kendisini onlara radikal olarak imkânsızmış gibi sunmaktadır… İnsanların öznel 

olarak bilincini yitirdikleri şey, çok basit biçimde, bütünlüğü, tamamen farklı 

olabilecek bir şey olarak hayal etme yetenekleridir. İnsanların bu dünyaya olduğu 

şekliyle sımsıkı sarılmalarının ve imkân karşısında bu katılaşmış bilince sahip 

olmalarının çok derin bir nedeni vardır; bu tam da ütopyanın yakınlığıyla ilişkilidir” 

(Adorno, 2001).  

Bloch (2001) ütopyaların, genelde de toplumsal ütopyaların, daha iyi bir hayatın 

düşleri olarak göründüklerini belirtir: “Oysa More’un ve Campanella’nın hedefi, 

daima bilinçli bir şekilde düşlenen, düşte de olsa az çok nesnel biçimde 

temellendirilen bir ülkeydi; yoksa bütünüyle anlamsız daha iyi hayat hülyasının 

ülkesi değil. Thomas More’un kitabının adı En İyi Devlet Türü ve Yeni Ada Ütopya 

Üzerine’dir. En iyi devlet, Thomas More tarafından bir hedef olarak koyulmuştur. 

Başka bir deyişle, burada, dünyanın, mutluluğun, toplumsal mutluluğun mümkün en 

eksiksiz gerçekleşimine dönüşmesi söz konusudur. İçerikleri açısından ütopyalar 



31 

 

toplumsal koşullara bağımlıdırlar. İngiliz emperyalizminin ortaya çıkmakta olduğu 

dönemde, Elizabeth döneminde yaşamış olan Thomas More, adalılar arasındaki 

ortak duygu için liberal koşullar öngörüyordu. Bir yüzyıl sonra Campanella, II. Philip 

ve İtalya’daki İspanyol egemenliği zamanında, Galileo davasının atmosferinde -

Galileo davaları 1615-16 ve 1633’te Roma’da oldu-, Güneş Ülkesi’nde özgürlük için 

bir karşı model tasarlıyordu. Campanella, eğer mümkün en muhteşem düzen hüküm 

sürseydi, eğer her şey son derece duyarlı olabilse ve ‘birbiriyle uzlaştırılabilseydi’, 

ancak bu durumda her koşulun düzene sokulabileceğini söylüyordu“ (Bloch, 2001). 

                

ŞEKİL 4: More’un Ütopya Adası ve Campanella’nın Güneş Ülkesi 

19. yüzyılda ütopyanın içeriğinin o çağın toplumuyla bağlantısı, açık biçimde, en 

açık da Saint-Simon ve büyük, ciddi ve titiz bir tahlilci olan Fourier’in eserlerinde 

görülebilir. Fourier daha 1808’de Dört Hareket Teorisi adlı kitabında tekelin gelişini 

önceden haber veriyordu. Başka bir deyişle bu durumda söz konusu olan negatif 

ütopyadır da. İçerik değişir, ama içeriği hiçbir şekilde göz önünde bulundurmaksızın 

tamamen psikolojik olarak özlem -tüm insanların içinde yer eden ve her şeyden 

önce onların tek dürüst niteliği olan bir özlem- şeklinde ifade edilen bir yönelim 

değişmezliği vardır (Bloch, 2001). 

Genellikle kent üzerine modern düşüncenin kaynağı, ütopyacı düşünce geleneğine 

dayanmıştır. 16. yüzyılda Thomas More ve Tommaso Campanella ile başlayan bu 

gelenek 18. ve 19. yüzyıllarda Robert Owen, Charles Fourier ve Henri de Saint-

Simon’un temsil ettiği ütopyacı-sosyalizm düşüncesine kadar uzanır. 20. yüzyılda 

ise Ebenezer Howard, Frank Lloyd Wright ve Le Corbusier gibi ideal kent 

arayışlarını ideal toplum düşünceleriyle birleştirmeye çalışan plancı ve mimarların 

düşüncelerini besler.  Ne More ve Campanella’nın liberal ada devletleri, ne ütopyacı 

sosyalistlerin kolektivist-komünal bir yaşam öngören halk sarayları, ne de 20. yüzyıl 

modernist düşüncesinin ideal yaşam alanları tartışmasız ve nihai bir gerçeklik olarak 



32 

 

kalmıştır. Ancak ütopya yeryüzünün çeşitli bölgelerinde tüm yenilgilerine rağmen 

boy göstermeye devam etmiştir. Bugün ekolojik bir yaşam ve mülkiyet gözetilmeyen 

bir barınma hakkı için deneyimler; Hasan Fethi’nin Yeni Gurna örneğinden 

(Özaloğlu, 2009), Samuel Mockbee’nin Alabama’da hayata geçirdiği yoksullar için 

mimarlık deneyimine (URL-1, 2013) ya da Metin Yeğin’in Urfa-Viranşehir’de hayata 

geçirdiği evsiz köylüler için barınak ve geçimlik toprak öngören komünal 

yerleşmesine (URL-2, 2011) tümü, ütopyanın ve arayışların devam ettiğinin 

göstergesidir. 

  

ŞEKİL 5: Fourier ve Owen’ın ütopyaları: Phalanstere ve New Harmony. 

Tafuri ise Fourier ve Owen’dan etkilenen ve sonradan Garnier’den Le Corbusier’e 

dek uzanan ütopyacılığı, mimarlığın 19. yüzyıl boyunca içinde olduğu krizinden 

ahlaki bir kurtuluş umudu olarak değerlendirir (Ertekin, 1980).  

Sanayi devrimiyle birlikte mimarlık artık ekonomik liberalizmin gereklerine uygun bir 

teknolojik birikime sahip bulunmadığından geri bir noktaya düşmüştür. Aydınlanma 

çağının akılcı, bütüncül ve düzen eğilimli mantığından uzaklaşmış, kendini bir 

duyumlar bilimi, yüce görüntüler elde etme uğraşı içinde konumlandırmıştır. Klasik 

dönem yapı türleri yeni koşullara karşı rasyonalize edilmeye çalışılmakta, 

seçenekler de ya farklı yapı türleri için geliştirilen form çalışmalarına ya da üslup 

mimarisine indirgenmektedir. Bu tutum 19. yüzyılda, mimarlığın esaslı bir krize 

girmesine yol açacak ve sonunda mimarlık, burjuva kent yapısının bir parçası 

olabilmek için, kendini yeniden tartmak ve bu düzensiz yapı içinde eritmek zorunda 

kalacaktı. Tafuri’ye göre mimarlığın 19. yüzyılda içine düştüğü bu ‘belirsizlik’ durumu 

ve bunun üslupsal ifadesi olarak ‘eklektisizm’, işlevini yitiren mimarlığın ahlaki bir 

çıkış yolu bulmaya çalışan, sahte bilincinin tezahürleriydi (Ertekin, 1980). 

19. yüzyıl sonlarında ise, Marksist eleştirinin toplumsal soruna ve kaynağına 

yönelttiği yaklaşım tarzı, ütopyacılığın olgular karşısındaki yanılgısını ortaya 

koyuyordu. Ne var ki ütopyacılığın sonu ile gerçekçiliğin doğuşu, modern akım için 

bir dönüm noktası olmadı. Tafuri’ye göre 19. yüzyıl sonundan başlayarak gelişen 



33 

 

süreç aslında, gerçekçi ütopyacılık ile ütopyacı gerçekliğin sürekli iç içe geçişini 

yansıtır (Ertekin, 1980).  

20. yüzyılda toplumsal ütopyanın çöküşüyle mimarlık da, sanatsal ve kentsel 

ideolojiler gibi, bir biçim ütopyasına kapıldı. Üretim sürecine dolaysızca bağlı olan 

mimarlık, metalaşmasının sonuçlarını kabullenen ilk faaliyet oldu. Modern mimarlık 

bununla kalmayıp, yeni kapitalist kentin üretim, tüketim ve dağılım düzeninin 

yeniden örgütlenmesi çabalarıyla bütünleştirilmeye çalışılarak, bu süreçte aktif bir rol 

aldı (Ertekin, 1980).  

Artık ideoloji kapitalist-endüstriyel ütopyaya dönüşmüştü. Bundan önceki yenilikçi 

akımların tersine, artık biçim oluşturma, günlük deneyimleri biçim yoluyla denetleme 

anlamına gelmiyordu. Tafuri’ye göre eski dönemlerin “işlev biçimi izler” şiarının bu 

dönemde “biçim işlevi izler” biçiminde ters yüz edilmesi, bireyi belirleyen etkenin, 

günlük deneyimler olduğundan yola çıkılarak, bireyin sistemli yok edilişinin 

ifadesiydi. Bu yüzden artık işlev biçimi değil, biçim işlevi izleyecekti. Biçim değil, 

deneyim esas olacaktı. İdeolojik olan biçimden değil, deneyimden gelecekti (Ertekin, 

1980). 

       

ŞEKİL 6: Bir 20. yüzyıl ütopyasının öncesi ve sonrası: Le Corbusier; Villa Savoy (1921 ve 1959). 

18. yüzyılın biçim ve tasarlama anlayışı böylece değişmişti. Ancak yeni kurallar 

gerekliydi, yani planlama. Hazır-yapım nesneleri bir araya getirme yöntemleri, 

kuralları belirlenmeliydi. De Stijl ve Bauhaus’un tasarım yöntemi olarak 

benimsedikleri, plan ideolojisinden başka bir şey değildi. Bir üretim örgütleme 

yöntemi olarak endüstriyel tasarım, avangardın sanatsal ifadesinde saklı olan 

ütopya kırıntılarını bile yok etmişti. Mimarlık ve kent planlamanın ortaya koyduğu 

planlama kavramı, aslında, üretim ve tüketimin genelde yeniden düzenlenmesi, 

üretimde planlı eşgüdümün sağlanmasını ifade ediyordu. Bu anlamda mimarlık, 

gerçekçilikle ütopya arasında arabuluculuk yapmaya başladı. Le Corbusier şöyle 



34 

 

diyordu: “Devrim değil, mimarlık!”, 1920-30 arasında mimarlık işte bu kadar politik bir 

role sahipti (Ertekin, 1980).  

Tafuri’ye göre 1920-30 arası orta Avrupa mimarlığı, sol kanat entelektüelleriyle 

demokratik kapitalizmin ileri unsurları arasındaki bir uzlaşmaya işaret ediyordu; 

sosyal demokrat mimarlığı idi bu. Bütün bu ‘politik ve insancıl’ çabalar, Almanya ve 

Hollanda kentlerinde, yeni bir kentsel görünümden ziyade, bütünleşmemiş 

parçalardan oluşan bir kentsel mekân oluşturmuştu. Sosyal demokrasinin doğa ve 

üretim araçları üzerinde gerçekleşecek kolektif hâkimiyet ütopyasına dayanan bu 

yeni sentezi başarıya ulaşamamıştı. Bu çabalar toplumsal muhalefet açısından 

yıkıcı olduğu gibi, bu deneysel yerleşim alanları, gerek fiziksel gerek sosyal olarak 

kentsel alanın yeniden örgütlenmesine yabancı kaldılar. Ancak büyük kentin 

karşısına kasaba-kent modeli konmasından ibaret çabalar olmanın ötesine 

geçememişlerdir (Ertekin, 1980).  

Bu Marks öncesinin sosyalist düşün geleneğinde epey kökleşmiş bulunan bir yere 

ulaşmıştı: cemiyet’e karşı cemaat, kente karşı kır. Tafuri’ye göre organik topluluğa 

‘cemaate’ karşı duyulan bu özlemin, metropoliste ve metropolis yoluyla örgütlenmiş, 

yabancılaşmış toplumsal ilişkilerin hâkim olduğu ‘cemiyet’in karşısında tutunması 

mümkün değildir ve olamamıştır da (Ertekin, 1980).  

Tafuri’ye göre bu gelişim, modern akımın 1935’ten beri süregelen acılı çelişkilerinin 

kaynağını oluşturmaktadır. Tam bir çıkmaza giren, ütopyaları cevapsız kalan mimari 

ideoloji ise, kentsel düzenleme ve üretimin yeniden örgütlenmesinde kendi kendine 

atfettiği işlevlerden vazgeçerek ya kendi “özerk” konumunu tekrar elde etmeye 

çalışmış, ya da nörotik bir kendini yönetme yoluna gitmiştir. Bu kaçış, yeni gelişen 

iletişim teknikleri ile teknolojik ütopya arasında kurulan, neo-hümanist olduğu öne 

sürülen bir uzlaşmayla son bulmuştur. Protesto niteliği taşısa da yeni avangardın bu 

protestosu, kurumsallaşmış, sistemle bütünleşmiş ve elit bir çevre tarafından 

onaylanmış bir protestodur. Kurtuluşun bireysel imgelemde yattığını savunur, kent 

de bu bireysel imgelemin cennetidir. Özellikle ABD’deki üniversite kentleri bir çeşit 

yaşayan mimari müzeler haline getirilmiş, Mies van der Rohe’nin imgeleri günlük 

birer gerçek haline dönüşmeye başlamıştır (Ertekin, 1980).  

Le Corbusier de, Amerikan kentlerini dönemin kalabalık, gürültülü, kirli kentlerinden 

kurtulmak için bir olanak olarak görmektedir. Ancak 30’lu yılların bu uzlaşılmış 

ütopyasının etkisi çok uzun sürmez. Bir anlamda, 20. yüzyılın sorunlu kentsel 

deneyimlerinden, büyük ölçüde, insan doğasına aykırı yüksek yapılaşmanın sorumlu 



35 

 

olduğu, modernizm tartışmalarında genel kabul gören bir değerlendirme olur. 20. 

yüzyılın tüketim toplumuna duyulan tepkiyle kaleme alınan ütopyalarda, gökdelenler 

ya da yüksek katlı yapılar, yabancılaştırıcı kentsel düzenin simgelerinden biri olarak 

sunulur. Modern mimarlığın öngörüleri gerçekleşmemiş, sonunda insan doğasına 

aykırı, beton yığınlarından oluşan, insan varlığını hiçe sayan bir kentleşme anlayışı 

ortaya çıkmıştır. İlk olarak, Charles Jencks tarafından modern mimarlıktan 

postmodern mimarlığa geçişin bir simgesi olarak kullanılan, St. Louis’de düşük 

gelirlilerin oturduğu toplu konutların dinamitle 1972’de yıkılmasını postmodern 

eleştiriler anmadan geçemezler. Anılan yerleşimlerin oldukça yüksek yapılar olması, 

gökdelenler ile modernizm arasındaki bağlantıyı akla getiriyor ister istemez. Ancak, 

modern kent planlaması eleştirilerinde vurgu gökdelenlerden daha çok, kentin 

yabancılaştırıcı etkisine yöneliktir (Duru, 2001). 

   

ŞEKİL 7: Modernizmin yükselişi ve düşüşü: Mies van der Rohe, Seagram Binası (1958) ve  St.Louis 

Pruitt-Igoe toplu konutları yıkımı (1972). 

Çalışmanın bundan sonraki bölümünde 20. yüzyıla damgasını vuran modernite 

çerçevesinde sorunlaştırılan yabancılık durumuna ilişkin görüşlere yer verilecektir. 

 

 

 



36 

 

3.2.2. Modernite ve Yabancılaşma Sorunu 

İşlevselci mimarinin amacı olan dürüstlüğün, artık dürüstlük 

tarafından karakterize edilmeyen toplumsal koşullarda 

anlamı var mıdır?9 

Modernite sık sık bir evsizlik durumu olarak tarif edilir. Bürger vd.’ne göre üretimin 

teknolojik gelişimi ile toplumsal yaşamın bürokratik örgütlenmesi, toplumsal yaşamın 

çoğulculaşmasına yol açmıştır. İnsanlar işte, evde, kulüplerde ve cemiyetlerde her 

seferinde başka -birbiriyle çelişebilen- normların ve kuralların geçerli olduğu farklı 

durumlarda yaşamaktadırlar. Bu bağlamların kendileri de zaman içinde değişime 

açık oluğundan insanlar için bu ortamların hiçbiri hakiki yuva olmayı başaramaz 

(Heynen, 2011). 

Vidler’e (1992) göre de günümüzde hissedilen tekinsizlik duygusunun kökenleri 

modern gelenekte bulunur: “Tekinsizlik10 duygusu ilk olarak 18. yüzyılın mirasıdır. 

Önceleri korku hikâyelerinde ortaya çıkan tekinsizlik duygusu Hoffman ve Poe’nun 

kısa hikâyelerinde kendini bulur; güvenli ve korunaklı içeriye karşı, korkutucu ve 

yabancı dışarısının karşıtlığı. Yeni oluşan sınıf evde gibi değildir kendi evinde. 

Tekinsizlik bu açıdan burjuva tipi korkunun özeti olarak karakterize edilebilir. Ernst 

Bloch bunu ilk fark eden değildi; dedektif hikâyelerindeki kurma mekânlar, genellikle 

çok konforludur, bu yüzeydeki güvenlikli ve barışçıl ortam tehlikeli şeylere 

bulaşmıştır. Tekinsizliğin bu dolaylı tadı, modern kültürde sürekli hale gelir” (Vidler, 

1992). 

Walter Benjamin’e göre ise tekinsizlik büyük şehirlerin yükselişinden doğmuştur. 

Burada, Hoffman’ın pazar alanına belli bir mesafeden baktığı “The Cousin’s Corner 

Window”, Poe ve Dickens’ın kalabalıklara bakışı, Baudelaire’in kendini bulvarlarda 

kaybedişi, bu ayrıcalıklı bakışlar, dedektifin ipuçlarını ararken modern şehir 

hayatında, kişisel güvenliği korumak niyetiyledir (Vidler, 1992). 

19. yüzyılda Rousseau’dan Baudelaire’e ifadesini bulan bireysel yabancılaşma, 

geniş kalabalıkların gerçek ekonomik ve sosyal yabancılaşmayı deneyimlemesiyle 

artarak güçlendi. Benjamin Constant’a göre Fransız devriminden sonra kentsel 

yabancılaşma, devletin merkezileşmesi ve politik ve kültürel güç üzerinde 

yoğunlaşmasıyla, yerel toplulukların bütünden ayrışmasının sonucudur; kişiler 

                                                           
9
 Ernst Bloch, 1965, Werkbund semineri. 

10
 Antony Vidler’in ‘The Architectural Uncanny: Essays in the Modern Unhomely’ kitabının giriş 

yazısından yapılan bu özet çeviride ‘uncanny’ kelimesi Türkçeye ‘tekinsizlik’ olarak çevrilmiştir 



37 

 

doğadan yalıtılmışlardır, doğdukları yere yabancıdırlar, geçmişle bir ilişkileri 

kalmamıştır, sadece hızlı bir şimdiyi yaşamaktadırlar (Vidler, 1992). 

Bundan otuz yıl sonra yazacak olan Marks’a göre ise bireysel yabancılaşma, sınıfsal 

yabancılaşmaya dönüşmüştür. 1844 El Yazmalarında, kira sisteminin gelişmesinin, 

“ev”i en iyi ihtimalle geçici bir illüzyon haline getirdiğini söyler; “…İnsan mağara 

yerleşiminden geriye gidiyor. Mağarasındaki vahşi kendini evinde hisseder; sudaki 

balık gibi. Ancak yoksul adamın tavan arası ona düşman bir varlık gibidir” (Vidler, 

1992). 

Hegel’in Entfremdung, Marks’ın Entausserrung olarak adlandırdığı, politik zorunluluk 

düşüncesiyle bağlanan “yabancı” sorunu yüzyıl dönümünde George Simmel ve 

takipçilerinin sosyolojilerinin de temel nosyonu olur (Vidler, 1992).  

Yabancılaşma olgusu 19. yüzyılın ikiz keşfi “tarih ve doğa” ile entelektüel olarak 

güçlenir. Tekinsizlik alışkanlığı tarihte kendini, beklenmedik ve istenmeyen 

biçimlerde, sürekli tekrar etmektedir. Çoğu için, “rahat yaşam” bu dünyada 

imkânsızdır. Bu durumda “yabancılaşma” tarihsel bağlamın doğal bir sonucudur. 

Sonuçta bir modern huzursuzluk durumu olarak genellenir; bireysel ve şiirsel, orijini 

romantizm olan bir yabancılaşma olarak. Nihayetinde “tekinsizlik” metropoliste, 

topluma mal olur. Artık burjuva iç mekânı ya da gizemli ve tehlikeli dışarı’yla 

açıklanmaz, sınıfsal sınırları yoktur (Vidler, 1992). 

Felsefe bağlamında da modernite çoğu zaman meskene zıt bir durum olarak 

tanımlanır. Bu tür bir eleştirinin önde gelen temsilcisi ise Heideger’dir. Heideger’in 

1951’de yaptığı, ‘İnşa etme, Yerleşme, Düşünme’ (Building, Dwelling, Thinking) 

başlıklı konuşmasına göre mesken, ihtiyatlı ve korunaklı bir tutumla ilişkili olan bir 

var olma biçimine gönderme yapar. Meskenin temel özelliği koruyup gözetmek ve 

şeylerin kendi özlerinde var olmalarına izin vermektir. Korunup gözetilen şey insanın 

cennet ve yeryüzü, ilahlar ve fanilerden oluşan (dört katlı) dünyayla ilişkisidir.  

Heideger modernliği varlığın unutkanlığı olarak niteler. Buna göre artık ihtiyatlılık ve 

üzerine titremenin yer almadığı, yararlılık ve verimliliğe dair düşüncelere dayalı 

araçsal bir tavır hüküm sürmektedir. Heideger’e göre mesken, inşa etmekten 

kaynaklanmamakta, tersine hakiki inşa etme, hakiki mesken deneyiminde 

temellenmektedir (Heynen, 2011). “İnşanın doğası meskene izin verir: Ancak 

mesken tutmaya muktedirsek, işte o zaman inşa edebiliriz. Gerçek dram konut 

sıkıntısında değil, burada yatıyor; ölümlülerin, meskenin doğasını hep yeniden 



38 

 

aramasında, mesken tutmayı hep öğrenmek zorunda kalmasında… Galiba hep 

beraber şiirsel olmayan bir şekilde mesken tutuyoruz” (akt: Heynen, 2011). 

Massimo Cacciari de, Heideger’in farkına vardığı evsizlik durumunu ve mimarlıktaki 

sonuçlarını sorgular. Yanıtı olumsuzdur. Modern uygarlığın gelişimi dünyayı 

yaşanmaz hale getirmiştir. “Meskensizlik, metropoldeki yaşamın temel niteliğidir.” 

Cacciari’ye göre dolayısıyla, evin geçmişe ait olduğu, artık bugün mevcut olmadığı, 

açıktır. Adorno da benzer düşüncedir. Ancak ona göre, meskenin imkânsızlığı her 

şeyden önce bir etik sorundur, dâhil olduğumuz toplumsal sistemin temel 

adaletsizliğiyle ilgilidir. “Kişinin kendini evinde hissetmemesinde ahlakın rolü vardır… 

Yanlış yaşam doğru şekilde yaşanamaz.” Burjuvazinin geleneksel evleri artık 

ikiyüzlülüklerini gizleyememektedir: ayrıcalıklara sağladığı güvenlik, bu ayrıcalıkları 

sağlamak için gerekli olan baskıdan ayrı düşünülemez. İşlevsel “modern” evler, 

bungalovlar ve apartman daireleri sahipleri için boş ve anlamsız kabuklardır. Hiçbir 

tasarım bunu değiştirmek için yeterli değildir (Heynen, 2011). 

            

ŞEKİL 8: Ernst Bloch’a göre bütün mimari Mısır ve Gotik mimarilerinin uçları arasında yer alır. 

Bloch’un mimari görüşü de bu temel öncüllere dayanır: mimari, insani bir anavatan 

üretme çabasıdır. Bloch’a göre pek çok mimari iki ucun, Mısır mimarisi ile Gotik 

mimarinin, arasında yer alır ve her ikisine de göndermelerde bulunur: Mısır üslubu 

evrenin düzeniyle uyum içinde mükemmel bir geometrinin peşine düşmüştür. Gotik 

mimari ise bizzat yaşamın biçimini, organik ve bütüncü bir tasarımla yüceltmektedir. 

Her iki üslup da ütopyaya, daha iyi bir yaşam vaadine gönderme yapmaktadır. 

Bloch, yalnız, yeni nesnellik mimarisi olarak söz ettiği modern mimariyi bunun 

dışında tutar. Bloch’a göre bu mimari, yolunu şaşırmış bir ütopya imgesinden 

yararlanan burjuva kültürün dışa vurumudur, ciddiyeti ve süsten yoksun oluşuyla bu 

mimarinin yaptığı tek şey, kapitalizmi ululamaktır. Bloch’a göre makine çağının 

karakteristik özelliği olan soğuk tasarım, doğası gereği işlevsel olanla sınırlı kalır 

oysa insana ait tasarım gerçekliği tamamen teknik olandan sanatsal olana geniş bir 



39 

 

alana yayılır. Bloch için süsleme her zaman başka bir şeyin işaretidir; başka bir 

yaşam biçimine gönderme, her zaman dekoratif çalışmalarda nakşedilmiştir; ütopik 

moment ayrılmaz bir biçimde bununla bağlıdır ve bu noktada süsleme bir anlam 

kazanır (Heynen, 2011).  

Bloch işlevselciliğin kurucularının dürüstlüğünden, dolayısıyla süse ve kiçe sahip 19. 

yüzyılın mimarisini protesto etmelerinden şüphe etmez. Ancak şimdiye kadar 

yönetici sınıf, onu kendi amaçları için kullanmaya devam ederken sosyal 

gelişmelerin bu eleştiriyi yüzeyselleştirdiğini düşünür. Bloch, 1965’te davetli olduğu 

bir Werkbund seminerinde, katılımcılara, tahmin edilebileceği gibi inançlı 

işlevselcilere, apaçık bir soru yöneltir: işlevselci mimarinin amacı olan dürüstlüğün, 

artık dürüstlük tarafından karakterize edilmeyen toplumsal koşullarda anlamı var 

mıdır? (akt: Heynen, 2011).  

Bloch’a göre bu gözü pek işlevselcilerin kent planlaması bile özel ve soyuttur; salt 

‘etre humaine’ (insanoğlu) nedeniyle bu konutlar ve kentlerde yaşayan gerçek 

insanlar, standartlaştırılmış akkarıncalara dönüşürler ya da bir konut makinesi 

içindeki hala fazlasıyla organik olan yabancı bedenler, bütün o gerçek insanlardan, 

yuvadan, ferahlıktan, anavatandan çok ıraktırlar. Mademki yeni nesnellik 

rasyonalizmine denk düşebilen hakiki rasyonel toplumsal ilişkiler mevcut değil, o 

halde Le Corbusier’nin konut makineleri, olsa olsa tarihsiz şeyler olacaktır. Elbette 

bunlar mevcuttur ve kendi karakterlerini çevrelerine dayatırlar, ancak öylesine soyut 

ve şematiklerdir ki, içlerinde yaşayanların bunlarla bir ilişki kurabilmesi mümkün 

değildir (Heynen, 2011).  

‘Boş mekân’, Bloch’un kapitalizm uzamı için kullandığı terimdir. Kapitalizm yaşamın 

içini boşaltır, umudun ürettiği enerjiyi anlamsız bir boş değerler arayışına saptırır. 

Bloch’a göre mimari, diğer resimsel sanatlardan çok daha fazla bir toplumsal 

yaratım olması ve bu şekilde kalması nedeniyle, geç kapitalizmin bu boş mekânında 

gelişip serpilmesi mümkün değildir. Ancak bir başka topluma özgü başlangıçlar, 

hakiki mimarinin hem yapı hem de süsleme açısından, kendi sanatsal arzularının 

temelleri üzerinde yayılmasını yeniden mümkün kılacaktır (Heynen, 2011). 

3.2.3. Mimarlık ve Yüzleşme 

Bilgin katıldığı bir panelde (2008) mimarlığın iki yüzyıllık kapitalizmin tarihinde üç 

önemli aşamadan geçmiş olduğunu belirtir; “ilk aşama 1. Dünya Savaşı’na kadar 

uzatabilen bir 19. yüzyıl aşamasıdır. Bu dönemde mimarlık esas olarak devlete 



40 

 

hizmet eder. Yani bir 19. yüzyıl mimarının ilk önüne çıkacak iş devletin prestij 

binalarını yapmaktır, bütün mimarlık ideolojisi ve mimarlık sorunsalları bunun 

üzerinden gelişmektedir. İkinci aşama yaklaşık 1. Dünya Savaşından sonra başlayıp 

1980’lere kadar yani şimdiki küresel diye adlandırılan dünyanın kuruluşuna kadarki 

dönemdir. Bu kısa 20. yüzyılda mimarlık, bütün bir ekonomi, politik ve siyasi alt 

yapının değişmesi sonucunda esas olarak kamusal politikalarla uğraşır; konut 

projeleri, yerleşmeler, planlamalar vs. Bu, toplumun alt kesimlerini tüketici haline 

getirerek bir orta tabakalılaştırma stratejisinin mekânlarını kuran bir mimarlık 

pratiğidir. İçinde bulunduğumuz dönemse 1980’lerin sonundan günümüze dünyada 

mimarlık ile sermayenin, ilk defa doğrudan doğruya yüz yüze geldiği önemli bir 

dönüm noktasıdır; sorunları ve imkânlarıyla” (Bilgin, 2008). 

Mimarın ya da mimarlığın rolüne ilişkin böyle bir farklılaşma ya da mimarlığın 

kapitalist gelişme ile her dönem özgün ancak koşut ilişkisi yalnız mimarlık alanından 

değil, kent planlama, sosyoloji vb. pek çok farklı alandan da benzer belirlenimlerle 

karşımıza çıkmaktadır.  

Kurtuluş, mimarlığın sosyolojisine dair bir makalesinde (2009) kent ve mimarlık 

olgusuna şu şekilde şöyle yaklaşır; “Kent dediğimiz olgu aslında sosyal olarak, ölçek 

olarak inşa ediliyor ama bu inşa sürecinde aktörler var: Kabaca devlet, sınıflar ve 

sermaye denilebilir. Mimarlık mesleği bazen politik erkin içindedir (Örn: 19. yüzyıl 

sanayi kapitalizminde mekânın kapitalizmine uygun olarak dönüşümünde planlama 

politik erkin bir dönüştürme aracı, mimari-kentsel tasarım ise modernliğin bir kurucu 

unsuru olarak işlev görür). Fordist/Keynezyen döneme bakıldığında mimarlar, 

tasarladıkları büyük kamusal mekânlar, parklar ve banliyölerle, düzenli gelirli emekçi 

sınıflar için daha iyi bir yaşam çevresi yaratmaktadırlar. Bu dönemde, mimari 

tasarım özellikle orta sınıfları mekânda yerleştiren banliyöler ve sınıfların birbirleriyle 

temasını sağlayan kamusal ortak mekânlarla sınıfın yanında görünmektedir. Bu 

yıllarda mimarlar, sınıfların taleplerine, alt orta sınıfların taleplerine uygun mimarlık 

politikaları, tasarımlar ve hayaller üretti. Kapitalizmin bu üçüncü evresi olan küresel 

evrede ise mimarlık bir “meslek” olarak doğrudan sermayenin yanında yer 

almaktadır. Büyük ölçekli mimari tasarım şirketleri / ofislerinin kurduğu hayaller, artık 

doğrudan sermayenin hayalleri ile örtüşür. Bütün dünyada büyük mimari projelerin 

reklam-tanıtım ilanları bu açıdan birbirinin kopyası gibidir. Bu ilanlar bir mimari 

tasarımı anlatmaktan çok, sermaye sahibinin ürettiği malı satabilmek için yarattığı 

“satış numaralarıdır”.  Sermayenin mimardan istediği satılacak olan malını en 



41 

 

gösterişli biçimde tasarlamasıdır.  Mimar artık ne ütopyanın ne de üretilecek olan 

sosyo-mekânın üzerinde söz sahibi değildir” (Kurtuluş, 2009). 

Belki de bugün “neoliberalizm” ya da “küreselleşme” gibi döneme ait üst tanımların 

sorgulanmasıyla yapılmaya çalışılan, sermaye ile ilk defa bu kadar doğrudan yüz 

yüze kalan mimarlığın kendi tanımını, ya da varsa meşruiyetini, yeniden yapma ya 

da bulma ihtiyacıdır. Tabi ki böyle bir yüzleşme, gündelik hayat pratiği içinde 

mimarların -ücretlileşme, işsizleşme ya da mesleki etkisizleş(tir)me şeklinde- her 

gün karşılaştığı bir durum olsa da teorik-akademik-mesleki uzmanlık düzleminde 

henüz ayrıntılı bir karşılığı -bazı denemeler dışında- olmuş bir yüzleşme değildir. 

Böyle bir deneme için Artun’un güncel bir değerlendirmesine (2012) göz atılabilir. 

Artun’a göre mimarlık, tarihinde tabiat karşısında en meydan okuyucu, en yıkıcı 

dönemini yaşamaktadır; “bu, mimarlığın her zaman etkili bir bileşeni olan 

simulakra’nın egemen olduğu bir dönemdir. Dubai gibi, yurttaşı olmayan, salt 

paraya, lükse ve gösteriye dönüşmüş hiper-kentler yaratılmıştır. Bunlar bütün 

işlevlerinden arınmış, belli başlı yararı spekülatif emlak piyasasını tırmandırmak olan 

yapıların mimarlığıdır”. 

Artun yüzleşmeyi gösteriyi üretmeye gönüllü ve inançlı, kendi deyimiyle bir avuç 

‘startect’ in ortaya çıkışları üzerinden sunar: “İstanbul’da sanat ve mimarlık alanında 

küresel yıldızlara sahip olmak ihtiyacı, şehrin dünya çapındaki metropoller arası 

yarışa soyunduğu 1990’lardan itibaren belirdi. Bu da, her alanda olduğu gibi 

mimarlıkta da, pazarlama, markalandırma ve iletişim stratejilerinin ve bunlardan 

anlayan profesyonel ajansların, temsilcilerin, girişimcilerin devreye girmesini zorunlu 

kılıyordu. Bunlar arasında en etkili olan kuşkusuz Süha Özkan’dır. Özkan, 

İstanbul’un küresel mimarlık piyasasına açılması ve birtakım Türk yıldızların 

keşfedilmesi için gerekli olan bütün donanımı sağlıyordu. Nitekim 1999-2000 

yıllarında Tepe Mimarlık Kültürü Merkezi’nin kurulması ve XXI Mimarlık Kültürü 

Dergisi’nin yayınlanmasıyla başlayan girişimler, Özkan’ın 2005’te lanse ettiği World 

Architecture Community (WA) ile etkinleşti. Amaç, “küreselleşen inşaat sanayi ve 

hizmetlerinin desteğiyle, internet üzerinden mimarlar arasında uluslararası bir 

iletişim” oluşturmaktı. “Dünya Sanatı ve Dünya Mimarlığı için yeni paradigmalar 

ancak yeni enformasyon ağlarından doğabilirdi” ve “bütün ülkelerdeki çağdaş 

mimarlık pratiklerine rehber olacak” WA (worldarchitecture.org) portalı, dünya 

mimarlarının home page’i olmayı hedefliyordu.  Bir mimarlık kıblesi oluşturmak gibi 

böylesine büyük iddialarla yola çıkan WA ve lideri Süha Özkan, İstanbul 

Belediyesi’yle sıkı bir işbirliği kurmayı başararak, rant getirisi yüksek olan büyük 



42 

 

kentsel dönüşüm projelerinin gerçekleştirilmesinde yönetsel bir rol oynamaya 

başladı. “İstanbul’a uluslararası güçlü bir vizyon kazandırması hedeflenen” ve 

2006’da yarışmaya çıkan Kartal kentsel dönüşüm projesini Zaha Hadid, 

Küçükçekmece projesini de Ken Yeang kazanıyordu. 2012 yılında sonuçlanacak 

Yenikapı projesi için yarışmaya değer görülen dokuz ekipteki “dünya mimarlarından” 

üçü Özkan’ın yıldızları olan Emre Arolat, Murat Tabanlıoğlu ve Han Tümertekin’di. 

Haydarpaşa Garı yarışmasında da gene devreye Süha Özkan giriyor, ama bu kez 

ne Mimarlar Odası, ne de Uluslararası Mimarlar Birliği yetkilerinin çiğnenmesine izin 

vermiyordu. Gene 2007’de ilan edilen ve gene “Dr. Süha Özkan’ın şirketi WA 

tarafından organize edilen Zorlu Center Mimarlık ve Kentsel Tasarım Yarışması”nı, 

Özkan’ın başkanlığında seçilen “dünya mimarları” arasından Arolat ve Tabanlıoğlu 

kazanıyordu” (Artun, 2012).    

Buraya kadar edinilen fikirlerden mimarlığın karşı karşıya kaldığı durum bir yana 

mimarların gittikçe kutuplaşan uçlara ayrıldığı söylenebilir; ya yıldızlar katına ya da 

kaybolup gidenler katına. Tabi ki çoğunluk ikinci kutupta yer almaktadır. Ve haklı 

olarak da sormaktalar: “Madem teknik ressam gibi çalışacaktık, madem sigortamız 

yapılmayacaktı (en iyi ihtimalle asgari ücret üzerinden yapılacaktı), madem servis, 

fotokopi gibi işlere biz bakacaktık, madem çok düşük ücretlere uzun saatler (geceleri 

yine her zamanki gibi sabahlayarak, hafta sonları işe gelerek) çalışacaktık… Sahi 

biz niye mimar olduk?” (Ücretli Mimar, 2011). 

Tanyeli ise (2008), bu noktada tartışmaya daha farklı bir açıdan yaklaşmaktadır:   

“… Biz bugünün dünyasında yapıyı, yapı talebini, o yapı talebinin çeşitli biçimlerini, 

onun ekonomiyle buluşma noktalarını denetleme iktidarında değiliz. Orda bizim 

rolümüz sayısız aktörden sadece bir tanesi olmakla sınırlı. Onu denetleyen bizim 

dışımızda da bir dizi aktör var piyasa mekanizmasının içinde. Ama tasarım alanının 

içinde, biraz önce sözünü ettiğim o mitolojiler içinde, bir temel aktör olduğumuz 

gerçeğini görmek zorundayız. Orada bizim söyleyecek sözümüz var. Orada 

konuşabilecek olanaklarımız var.” Tanyeli’ye göre problem, mimarın -ya da 

mimarlığın- sorumluluk alanlarının tanımıyla ilgili ezelden beri var olan bir kafa 

karışıklığıdır: “belli ki yaklaşık beş yüz yıldır sevdiğimiz bir pratik gibi gözüküyor, 

kendi alanımızı ikinci plana düşüren bir sorumluluk kaygısı ve birinci planda 

toplumsal sorumluluğumuzu da pek az erişebildiğimiz bir alanda didişmelerle heba 

etme hali” (Tanyeli, 2008). 

Ancak Tanyeli’nin asıl -ya da gerçek- sorumluluğumuz olarak ortaya koyduğu 

tasarım alanı da, kendi sözleriyle; “doğrudan doğruya kapitalist üretim ilişkilerinin 



43 

 

olağan çıktısı, fonksiyonudur. Mimar(lığ)ın anlaması gereken de estetik veya kültürel 

boyutun da ötesindeki bu ekonomik gerçekliktir: …ne zaman ki yapı üretim işinden 

özerkleşmiş bir fikir üretme işini mümkün kılacak biçimde alanınız örgütlendiyse 

tasarım tam o noktada ortaya çıkıyor. Dolayısıyla tasarım aslına bakarsanız fikrin 

metalaştığı bir dünyanın ürünü. …kapitalist üretim ilişkileri içinde fikrin meta haline 

dönüşmesi ile birlikte, alınır, satılır, başka metalarla değiştirilebilir dolayısıyla da 

mimarın hayatını kazanabilir kıldığı bir evrenin ürünü tasarım.” Tanyeli’ye göre 

neoliberalizm bu özerkleşmeyi öyle bir noktaya getirmiştir ki; artık tasarlanmış 

nesneyle, onun tasarımı ve tasarımcısı arasındaki ilişki neredeyse mevcut değildir. 

Mimar(lığ)ın ürününün ekonomik değeri bir yana, mimarın kendisi -tasarımı- ya da 

fikri ekonomik bir değer halini almıştır.  

Tanyeli’nin tespitlerine katılmakla birlikte, sorumlulukta öncelik-sonralık ya da asıllık-

ikincilik gibi bir kategorileştirmenin bizi ‘değişmez bir şimdi’nin içinde tıkayacağını 

düşünüldüğünden bu denemede izlenecek yol, daha çok bu bağlantısız gibi görünen 

şeylerin bağlantılarını ve ilişkilerini sorgulamak olacaktır. Yani ürünün ekonomik 

değeri ile o ürünü ortaya çıkaran fikrin ekonomik değeri birbirlerinden ayrılarak ele 

alınabilecek gerçeklikler midir? 

Şimdiki bölümde araştırma biraz daha derinleştirilerek İstanbul’un fetiş olmasına 

giden yolda geçirdiği aşamalar, bugün doğrudan muhatap olunan sermaye ile 

ilişkileri çerçevesinde takip edilecektir. 

 

 

 



44 

 

4. BİR İSTANBUL OKUMASI 

4.1. DÜNYA KENTLERİNDEN BİR KENT: İSTANBUL 

Londra Kalkınma Ajansı (LDA), kendisine mübadil diğer dünya kentleriyle 

karşılaştırmalı olarak Londra’nın kültürel haritasını çıkardığı bir raporunda (URL-3, 

2008), kültür kadar tartışmalı bir kavram olarak Dünya Kentleri kavramının, Geddes 

(1915) ile başlayan, Hall (1966) tarafından yeniden sunulan ve Friedman (1986), 

Sassen (1991) ve diğerleri tarafından geliştirilen ve son dönemlerde kentler arası 

bağlantılara, özellikle de ulaşıma ve küresel şirketlerin konumuna vurgu yapan 

“Küresel ve Dünya Kentleri Projesi” (Global and World Cities Project-GaWC)’nin 

araştırmalarınca somutlanan bir kavram olduğunu belirtiyor. 

Londra kendisini, New York, Tokyo, Paris gibi GaWC’in Dünya Kentleri listesinin 

(URL-4, 1999) en üst sıralarında yer alan kentlerle karşılaştırırken, İstanbul 

GaWC’in (URL-5) 1998’de yaptığı ilk analize göre -sonraki yıllarda analizleri 

süreklileştirerek kentleri izlemeye devam etmiştir- ‘Gama dünya kentleri’ (minor 

world cities) grubunda yer almıştır: 

Alfa dünya kentleri   (full 

service world cities) 

Londra, New York, Paris, Tokyo, Chicago, Frankfurt, Hong 

Kong, Los Angeles, Milano 

Beta dünya kentleri 

(major world cities) 

San Francisco, Sidney, Toronto, Zürih, Brüksel, Madrid, 

Meksiko, Sao Paulo, Moskova, Seul. 

Gama dünya kentleri 

(minor world cities) 

Amsterdam, Boston, Karakas, Dallas, Düsseldorf, 

Cenevre, Houston, Cakarta, Johannesburg, Melbourne, 

Osaka, Prag, Santiago, Taipei, Washington, Bangkok, 

Beijing, Montreal, Roma, Stockholm, Varşova, Atlanta, 

Barcelona, Berlin, Budapeşte, Buenos Aires, Kopenhag, 

Hamburg, İstanbul, Kuala Lumpur, Manila, Miami, 

Minneapolis, Münih, Şanghay. 

Alfa olabilmek için bir kent, dört gelişmiş üretici sektörde birinci sınıf bir hizmet 

sağlayıcı olmak zorundadır: bankacılık, reklamcılık, muhasebe ve hukuk. Küresel 

hizmet merkezleri bu dört alana göre belirlenir; bir kent ya bu alanlardaki şirketlerin 

dünya yönetim merkezlerine sahip olmalı ya da çok sayıda şubelerini 

barındırmalıdır.  



45 

 

Neoliberal dönemin mekânsal kurgusu önceki dönemle karşılaştırıldığında çok daha 

hiyerarşik niteliktedir. Popüler ifadesi ‘dünya kentleri sistemi’ olan bu yeni mekânsal 

yapılanmada, yerel birimlerin, birbiriyle yarışması öngörülmektedir. New York, 

Londra, Frankfurt, Tokyo gibi Sassen’in (1996) tanımlamasıyla ‘şirketleşmiş’ dünya 

kentleri, bu sistemin tepesinde yer almaktadırlar. Bunlar iletişim ağlarıyla birbirine 

bağlanmış, mali sektörün geliştiği, dünyadaki üretim ve hizmetlerin denetlendiği 

kentlerdir (Doğan, 2001). 

GaWC’in yıllar içinde listelerindeki yükselişine bakılırsa (URL-6, 2010)  İstanbul bu 

alanlarda önemli gelişmeler kaydetmiş olmalıdır. 2010 listesinde İstanbul “alfa -“ 

grubuna yükselmiş görünürken Londra, New York gibi şehirler “alfa ++” ve Hong 

Kong, Paris gibi şehirler de “alfa +” olarak ayrışmış görünmektedir. Elbette bu parlak 

yükselişlerin yarattığı başka ayrışmalar da bulunmaktadır: 2011’de Londra’da ve 

2005’te Paris’te patlayan sokak hareketleri şöyle bir hafızalardan geçirildiğinde;  

sosyal ve mekânsal ayrışmaya uğramış kentlilerin başkaldırısı hatırlanabilir. Ancak 

yükseliş hedefleri devam eden İstanbul’da henüz böyle bir patlama olmadığından 

şimdilik bu gibi durumlar söz konusu edilmemiştir. Uzun yıllar kalkınma ve ilerleme 

planları ve çabalarıyla gelişmiş ülkeler seviyesine ulaşmayı hedeflerken, bugün 

bundan vazgeçilmiş ya da en azından kimi kentlerimizin ‘kurtarılmasına’ razı 

olunmuş gibidir. Bu, ulusal kalkınma projeleri iflas eden gelişmekte olan ülkelerin 

ellerinde kalan tek seçenek olarak sunulan küresel kentler yaratma stratejisidir. 

Sanki adil bir yarış sürmekte ve daha çok çalışan kent en üstlere sıçrayacakmış 

gibidir. Ancak ne yazık ki durum böyle değildir. 

Aslında bu derece analitik ve bilimsel görünen yapısına kavuşmadan önce de batıda 

70’li yıllardan başlayarak ve ülkemizde de 80’lerden itibaren neoliberalizm ya da 

küreselleşme rüzgârıyla bir takım gelişmeler yaşanmaktaydı.  Bugün yaygın bir 

şekilde değerlendirmelerde yer alan küresel dünya, küresel kent söylemleriyle 

olgular olarak karşı karşıya olunduğu şüphe götürmez, ancak söylemin ardındaki 

ideolojiye dikkat etmek, onu tekrar tekrar üretmemek gerekmektedir, tabi 

bulunduğumuz, durduğumuz mimarlık alanından. Çünkü mimarlık bir üretim alanı 

olduğu kadar, bir eleştiri alanıdır da. Üretimin dayattıkları ile kendi doğasından gelen 

zorunlulukların çelişkisinden doğan bir eleştiri alanı. Elbette ki burada bahsedilen, 

kapitalist üretim tarzı ile ilgili bir durumdur. Bu çelişki, yani üretim şartları-olanakları-

tarzları ile fiziksel çevrenin üretiminde doğadan gelen zorunluluklar arasındaki çelişki 

her zaman vardı ve olacaktır da, gelişim de zaten bu çelişkiden doğar. Doğal 

sınırlamalardan kastedilen, en temel gereksinmeler ile doğanın verileri arasındaki 



46 

 

ilişkidir. Yani bir konuta ihtiyaç duyulduğunda onu belirleyecek olan doğanın 

sunduklarıdır; taş, toprak, ahşap, su ile insan emeği ve yaratıcılığı. Ancak denklemin 

bu kadar basit olmadığı, öyle olsaydı herhalde hiçbir gelişme yaşanmayacağından 

ve sonsuz bir şimdinin içinde kalınacağından anlaşılabilir. Toplumların gelişimi 

üretim tarzlarındaki gelişim, değişim ile koşuttur. Her çağ -tarz- kendi fiziksel 

çevresini de üretir. Bu sebeple tarih öncesi ile antik çağ, antik çağ ile orta çağ ve 

orta çağ ile modern çağ görünümleri arasında büyük farklılıklar bulunur. Bu yüzden 

günümüz kenti ya da ele aldığımız haliyle kent biçimi, arkasındaki kendi çağının 

üretim tarzının görüngüsünden başka bir şey değildir. Küresel kent olgusunun ise, 

bu bağlamda üretimin küresel olarak yeniden düzenlenmesinin bir sonucu olduğu 

söylenebilir. 

Smith’e göre (2006) temel mesele şudur; sermaye ile devlet arasındaki ilişkiye dair 

bir yeniden yapılanmanın, toplumsal yeniden üretimde büyümekte olan bir krizin ve 

yükselmekte olan politik baskı dalgalarının ortasında, değişen küresel ilişkiler ve 

ulus-devletlerin dramatik biçimde değişen akıbeti bağlamında kentsel pratikler, 

kültürler ve işlevlerde de bir yeniden ölçeklendirme yaşanmaktadır. Smith’e göre 

bunun sonucunda karşı karşıya olduğumuz yeni bir şehircilik anlayışıdır:  “İlk olarak; 

“küreselleşmenin” ideolojik söylemi aracılığıyla yaygın olarak ifade bulan yeniden 

biçimlendirilmiş bir küresellik bağlamında, ölçek inşası kriterlerini bu sefer Asya, 

Latin Amerika ve Afrika’da üretim süreçlerine ve sıra dışı kentsel büyümeye yönelik 

yeniden gündeme getiren, kentsel ölçeğin köklü biçimde yeniden tanımlanması. 

İkinci olarak, daha çok Avrupa ve Kuzey Amerika’ya odaklanarak, görece yeni 

soylulaştırma sürecinin bu yeni şehirciliğin merkezi bir özelliği olarak 

yaygınlaştırıldığını iddia etmek istiyorum. Dolayısıyla, kapitalist kentleşmenin daha 

geniş tarihi içerisinde neoliberalizmin nasıl yeni biçimler geliştirdiğini açıklayan iç içe 

iki iddia sunuyorum” (Smith, 2006). 

Sonuçta karşılıklı olarak birbirlerini destekleyen iki değişiklik kentlerin işlevlerini ve 

aktif rollerini yeniden yapılandırdı. İlk olarak, daha önce (alt ulusal) bölgesel ölçekte 

yer seçen üretim sistemleri gittikçe artan şekilde belirleyici ulusal bağlamlarından 

koparıldılar ve bu sadece 1970 ve 1980’lerdeki endüstrisizleşme dalgası ile değil, 

aynı zamanda mevcut ölçek hiyerarşisinin yeniden biçimlendirilmesinin bir parçası 

olarak toptan bölgesel yeniden yapılandırma ve yıkım ile de sonuçlandı. Sonuç 

olarak üretim sistemleri küçültüldü. Üretimin mekânı artan şekilde daha büyük 

bölgeler yerine genişleyen metropoliten merkezlerde odaklanmaktadır. Tersi 

beklenirken, metropoliten ölçek yine bölgesel ölçeğe hükmetmektedir. Örneğin 



47 

 

Amerika’nın Kuzeydoğu ya da Ortabatı bölgeleri, İngiliz Midlands ve Alman Ruhr’un 

-modern endüstriyel kapitalizmin klasik coğrafi meyveleri- yerinde Sao Paulo ve 

Bangkok, Mexico City ve Şanghay, Mumbai ve Seul bulunmaktadır. Geleneksel 

endüstriyel bölgeler 19. yüzyıl ve 20. yüzyılın büyük bölümünde ulusal sermayenin 

omurgası iken, bu yeni ve dev kentsel ekonomiler artan şekilde küresel üretimin 

platformlarıdırlar. Üretimin metropoliten ölçeğe doğru yeniden ölçeklendirilmesi 

küresel değişimin bir ifadesidir; aynı zamanda, yeni şehirciliğin kalbinde yatmaktadır 

(Smith, 2006). 

Küresel şirketlerin ya da uluslararası sermayenin önündeki engellerin kaldırılmasına 

yönelik temel eleştiri ise ulusal ekonomi ve politikaların uluslararası lehine terk 

edilmesi olarak gelişmiştir. Keleş (2012) durumu, “En güçlü devletler bile, ülke 

toprakları üzerinde mutlak anlamda “egemen” bir devlet olma niteliğini yitirmeye 

başladılar…. Ulusal ekonomilerin uluslararası sermayenin boyunduruğuna 

sokulmasına koşut olarak, devlet yapılarında da amaca uygun düzenlemeler 

gerçekleştiriliyor….ulus devletler bir yandan ulus üstü kuruluşlar diye bilinen 

uluslararası örgütlere bir yandan da yerel ve bölgesel yönetimler gibi ulus altı 

kuruluşlara egemenlik haklarından ödünler vermek zorunda kalıyorlar” şeklinde 

özetler. 

Oysaki kapitalizmin iki yüzyılı geçkin tarihine bakıldığında, aslında durumun 

sermayenin akışkanlık isteği bakımından çok da değişmeden kendi yolunda gittiğini 

göstermektedir. Ulusal politikalardaki belirgin kırılmalar ise hep bu sınırı olmayan 

sermayenin sıkışmasının zaman zaman kritik düzeye ulaşmasından 

kaynaklanmaktadır. Bunlar da kriz dönemlerdir. Sermaye bugün gelinen noktada 

gerçekleşme -dolaşım ve artış- ihtiyacını kentler üzerinden sağlamak niyetindedir ki 

önceleri de durum çok farklı değildi. Ulusal egemenlikler, egemenliklerini sermayeye 

tanıdıkları imkânlar, verdikleri ödünler ölçüsünde sağlamaktaydılar. 70’lerin 

ekonomik krizi siyasete -ulusal sınırlar içindeki egemenlik alanlarına- doğrudan 

müdahale anlamına gelen askeri darbelerle aşılmaya çalışırken, 2000’lerin krizi sınır 

tanımayan neoliberal darbelerle aşılmaya çalışılmaktadır. 

Doğan (2001), kapitalist üretim biçiminin gelişiminde, ilkel sermaye birikiminin 

sağlanması bakımından coğrafi keşiflerin önemi ne ise, feodalizmden kapitalizme 

geçişte, tarihsel olarak özgün bir rol oynamış bulunan kentin keşfinin de o denli 

önemli olduğunu belirtir ve Lefebvre’den (1979)  aktarır: “Kapitalizm 20. yüzyılı 

(hatta 21. yüzyılı) görebilmişse bunu büyük oranda kent mekânını keşfetmesine 

borçludur.” 



48 

 

Harvey ise (2008b) bu bağlantıyı şöyle özetlemektedir: “…Engellerin herhangi biri 

aşılamadığı durumda sermayedarlar artı-ürünlerini kârlı bir şekilde yeniden yatırıma 

dönüştüremezler… O halde bu engelleri aşmak ve kârlı etkinlik alanını genişletmek 

gereksinimleri kapitalist kentleşmeyi ne şekilde yönlendirmiştir?” Harvey kendi 

sorusuna cevaben; askeri harcamalar gibi görüngülerin yanı sıra kentleşmenin 

sermayedarların kâr arayışlarında aralıksız ürettikleri artı-ürünü emmede özellikle 

etkin bir rol oynadığını, ileri sürer ve savını 1850’li yılların Parisi’nde yaşananlarla 

destekler:   

“İlk olarak İkinci İmparatorluk Parisi’nin durumunu düşünelim. 1848 yılı 

kullanılmayan artı- sermaye ve artı-işgücünün Avrupa çapındaki ilk açık krizlerinden 

birini beraberinde getirdi. Kriz özellikle Paris’i sert vurdu ve işsiz kalan işçiler ile 

Temmuz Monarşisi’nin açgözlülüğünün ve eşitsizliğinin panzehiri olarak toplumsal 

bir cumhuriyeti gören burjuva ütopyacılar tarafından gerçekleştirilen erken doğmuş 

bir devrimle sonuçlandı. Cumhuriyetçi burjuvazi devrimcileri şiddetle bastırdı ama 

krize çözüm getirmeyi başaramadı. Sonuç 1851’de darbe yapıp ertesi yıl kendisini 

İmparator ilan eden Louis-Napolyon Bonaparte’nin iktidara yükselmesiydi. 

Bonaparte siyasetini sürdürebilmek için, seçenek oluşturabilecek siyasi hareketlerin 

yaygın bir biçimde bastırılmasına başvurdu. Ekonomik durumla hem içeride hem de 

yurt dışında uygulanacak büyük bir altyapı yatırımı programı aracılığıyla ilgilendi. 

İkinci durumda bu Avrupa boyunca ve Doğu’ya doğru demiryolları yapımı ve Süveyş 

Kanalı gibi büyük işlere destek vermek iken, içeride ise demiryolu ağını 

sağlamlaştırmak, limanlar ve kanalizasyon inşa etmek anlamına geliyordu. 

Hepsinden öte, Paris’in kent altyapısının yeniden yapılandırılmasını gerektirdi. 

Bonaparte 1853’te kentin bayındırlık işlerinden sorumlu olmak üzere Georges-

Eugéne Haussmann’ı görevlendirdi. Haussmann görevinin artı-sermaye ve işsizlik 

sorunlarını kentleşme ile çözmek olduğunu açık olarak anlamıştı. Paris’i yeniden 

inşa etmek o zamanın standartlarına göre muazzam miktarda emek ve sermaye 

emiyordu ve Parisli işgücünün isteklerini bastırmakla da birleşince toplumsal 

istikrarın başlıca aracıydı. Haussmann Paris’i yeniden şekillendirmek için 1840’larda 

Fouriercilerin ve Saint-Simoncuların üzerinde tartıştığı hayalî planlardan ilham 

almıştı ama büyük bir farkla: o kent sürecinin tasarımlandığı ölçeği dönüştürdü. 

Mimar Jacques Ignace Hittorff yeni bir bulvar için planlarını Haussmann’a 

gösterdiğinde Haussmann bunları ona geri fırlatarak şöyle dedi: ‘yeterince geniş 

değil... Sizinki 40 metre genişliğinde oysa ben 120 istiyorum.’ Haussmann, 

banliyöleri ekledi ve Les Halles gibi semtleri bütün olarak yeniden tasarladı”  

(Harvey, 2008b). 



49 

 

Harvey’in bu pasajının, aradan geçen 150 yıldan fazla zamanı neredeyse 

unutturacak kadar günümüz kentselliğiyle benzerliği şaşırtıcıdır. Öyle ki Haussmann, 

günümüze Ağaoğlu suretinde geri gelmiş ve önüne konan projelerden hiçbirisini 

beğenmeyip masadan fırlatıp atmaktadır (URL-7, 2012).  

Evet, kentler ve İstanbul yarışıyor. İşin kötüsü kentin hiç kazanamayacağı bir yarış 

bu. Ama İstanbul kaybettikçe kazananlar da olmakta kuşkusuz. Bugün finans 

sektörüyle iç içe geçmiş gayrimenkul ve inşaat sektörü sermaye birikimine yeni 

dinamikler sağlayan bir ekonomik yapılanma olarak karşımızda (Şengül, 2011, 

Keskinok, 2006) durmaktadır Kentleri dönüştüren, büyüten, planlamayı ve devletin 

kentsel gelişmedeki rolünü yeniden tarifleyen bir yapılanma… (Penpecioğlu, 2011). 

Bu yapılanmada İstanbul finans başkenti de olabilir, kültür başkenti de olabilir, 

tasarım başkenti de… Yeter ki sermayenin önü açılsın.   Çalışmanın bundan sonraki 

bölümünde 2000’lerin İstanbulu, dünya kentinin dünya sermayesi eliyle aldığı biçim 

olarak örneklerle değerlendirilecektir. 

4.2. SERMAYENİN İSTANBUL TASARIMLARI 

Harvey gelişmiş kapitalist ülkelerdeki sermaye birikim süreçlerini analizinde, 

sermayenin postfordist dönemle birlikte aşamalı olarak endüstriyel üretimi terk 

ederek ticaret, turizm gibi tüketim-odaklı sektörlere ve bilgi ve teknoloji üretimi odaklı 

sektörlere yatırım yaptığını gözler önüne serer (Harvey, 1989;1990’dan aktaran 

Penpecioğlu, 2011). Türkiye’de sermayenin birinci çevrimden (endüstriyel üretim) 

ikinci çevrime (yapılı çevrenin üretimi) aktarılmasını tetikleyen ticaret ve hizmetler 

gibi sektörlerde de özellikle 1980 sonrası dönemde yaşanan büyüme oldukça 

çarpıcıdır.  Tüm bunların sonucunda karşımıza, Batılı kapitalist ülkelerdeki gibi bir 

sanayisizleşme süreci deneyimlememiş, ancak ekonomisi de artık büyük ölçüde 

kentler ve tüketim faaliyetleri üzerinden işleyen bir ülke çıkıyor. Türkiye’de sermaye 

birikim ilişkilerinin büyük resmi kısaca bu şekilde tasvir edilebilir (Penpecioğlu, 

2011). 

80’li yıllar çıkarılan yasalarla yerel yönetimlere yapılı çevre üretimini arttırmak 

yönünde önemli yetkilerin verildiği yıllarken 2000’li yılların yetkilerin merkezileştiği 

yıllar olduğu söylenebilir. Devlet bu dönemde kentsel yapılı çevre üretimini teşvik 

eden çok sayıda yasa yapıcı müdahalede bulunmuştur. Merkezi yönetimle birlikte bu 



50 

 

sürecin baş aktörleri, finans sektörüyle iç içe geçmiş “gayrimenkul yatırım 

ortaklıkları” olarak örgütlenen büyük sermayeli inşaat şirketleridir.11  

Kamu arazilerinin turizm, toplu konut, alışveriş merkezleri ve kentsel dönüşüm 

projeleri için özel sektöre tahsis edilmesi ve satılması, TOKİ’nin yetkilerinin 

arttırılması yönünde yeniden yapılandırılması ve toplu konut üretiminin teşvik 

edilmesi, kıyı alanlarında ve turizm merkezlerinde yatırımları kolaylaştıracak 

önlemlerle yapılı çevre üretiminin desteklenmesi, rant-farkını kapatmayı amaçlayan 

büyük ölçekli kentsel projelerin desteklenerek Büyükşehir Belediyelerinin ve kamu-

özel sektör ortaklıklarının (public-private partnerships)12 bu projeleri yaşama geçiren 

kurumsal yapılar olarak düzenlenmesi, planlama yetkilerinin farklı sektörlerde 

uzmanlaşmış devlet kurumları (Bakanlıklar ve Başbakanlığa bağlı kuruluşlar) 

arasında dağıtılarak kentsel mekâna bütünlükten yoksun müdahalelerin önünün 

açılması... vb. (Penpecioğlu, 2011). Türkiye’de ve İstanbul’da ele alınacak hangi 

proje olursa olsun tümü devletin ve sermayenin el ele verip yolunu açtığı bu 

gelişmelerin ürünüdür. Ancak bütün bu düzenlemelere rağmen sermaye bakımından 

problemin çözülebilmiş olduğu söylenemez. 2008’de ABD’den başlayan emlak krizi 

ülkemizin de kapısını çalmak üzeredir. 

Şengül (2012) bir sunumunda;  Harvey’in sermaye ve emeğin yeniden üretimine 

dayalı piyasa ve devletin kontrolünde yürüyen kapalı bir sistemi tarif ettiği 

şemasından yola çıkarak, sistemin artık bu şekilde kapalı olmadığını, finans 

sermayesinin sadece %5’inin üretime döndüğünü, gerisinin ise hisse senedi, bono 

gibi maddi karşılığı olmayan çeşitli araçlarda bulunduğunu belirtmiştir. Şengül’e göre 

eskinin yeniden üretimin mekânı olan konut da bu bağlamda şimdi bir yatırım aracı, 

hisse senedi haline gelmiştir. Ankara’da şimdiden 2025’e kadar planlanan konut 

ihtiyacının üç katı konut bulunmakta, dolayısıyla pek çok lüks konut boş kalmış 

durumdadır.  

Dolayısıyla bu tespitlere gayrimenkulün menkul haline geldiğini ve tek geçerli 

değerinin değişim değeri olduğu eklenebilir. O halde planlama-tasarım girdilerinin 

olmazsa olmaz koşulu olan insan, çevre, ihtiyaç gibi kullanım değerine ilişkin 

girdilerin bu sistemde boşa çıkması tesadüf, aymazlık ya da kötü niyet değil, olsa 

                                                           
11

 Zorlu Yapı Yatırım A.Ş., Karayolları arazisinde yapacağı Zorlu Center'ın finansmanı için Akbank ile 
400 milyon dolar tutarında döviz kredisi anlaşmasına imza attı. Akbank'ın sağladığı kredi paketi, 
gayrimenkul geliştirme projesi kapsamında, Türkiye'de tek bir banka tarafından tek seferde verilen en 
yüksek tutarlı kredi olma özelliğini taşıyor. Haber: Radikal Gazetesi Ekonomi servisi, 28.06.2007 

12
 Dubai Kuleleri, Sama Dubai ve İBB işbirliğiyle yaşama geçirilecek böyle bir projeydi ancak Dubai’nin 

çekilmesiyle rafa kalktı (Penpecioğlu, 2011). 



51 

 

olsa zorunlulukla açıklanacak bir durumdur.  Ancak hal böyleyken, plancı ve 

mimarlar olarak gerçekleşmelerinde aracı olduğumuz bu türden yatırımları 

desteklemek, yüceltmek, ya da entelektüel seviyeleri zorlayan felsefelere 

dayandırarak meşrulaştırmaya çalışmak da pek naiflik sayılmaz. Bu noktada 

özeleştiri kaçınılmaz olmaktadır.  

Artun (2012),  daha önce sözü geçen Mimarın Şöhret Düşkünlüğü adlı makalesinde 

pek haklı olarak bu meşrulaştırıcı düşüncelere ve bunları üretenlere ciddi bir eleştiri 

getirmiştir: “…küresel piyasa mimarları, piyasanın düşmanı radikal düşünürlerle aynı 

platformda buluşturularak meşrulaştırılır; eleştirel, kuramsal bir ton edinir; “kültürel 

sermaye” kazanır; başka deyişle markalandırılır. Kısacası sonuçta, Emre Arolat gibi, 

İstanbul’un yeniden inşasında en büyük sermaye güçleriyle çalışan bir mimarın da, 

20. yüzyılda sermayenin en keskin dilli düşmanlarından olan ve sanat yapmakla 

devrim yapmayı özdeşleştiren bir komünistle kendini markalandırmayı seçmiş 

olmasını belki de yadırgamamak gerekir. Zaten bu konuda bizim aristokratlar yeteri 

kadar cüretkârdır: Örneğin sanat yönetimi disiplininin ve sanatın 

endüstrileştirilmesinin pîri sayılması gereken biri, bu oluşumların sanatın sonu 

demek olduğunu iddia eden Adorno’yu göklere çıkarabilir. Gene bir başkası, 

“pazarlama, tasarım, reklamcılık gibi disiplinler, kısacası bütün iletişim disiplinleri 

sayesinde, filozof ve sanatçının işi, artık, bir ürünü, metayı ya da sanat eserini 

paketlemektir” diyen Deleuze’ün konferanslarının, “bir Akbank-Sanat Klasiği” olarak 

ilan edilmesine önayak olabilir. … Ama her şeye rağmen, sermayeyi Zorlu Center 

gibi bir heyulada alabildiğine yoğunlaştırarak, görülmemiş bir spekülasyonu 

yapılandıran mimarın, “gösteri yoğunlaşmış sermayedir” diyen ve gösteriyi çağımızın 

en hegemonik, en cehennemî hadisesi olarak kuramsallaştıran bir anarşistle aidiyet 

kurmaya çabalaması ve bu işi, yapılarını Guy Debord’un sinemasıyla birlikte 

sergileyecek kadar ileri götürmesi oldukça tuhaf kaçıyor. Ayrıca, yabancılaşmanın 

kaynağı saydıkları için insanların çalışmaya son vererek herkesin şair olmasını 

hayal eden, bu nedenle de “Çalışmaya Son” pankartlarıyla fabrika basan yıkıcı bir 

hareketin düşünceleriyle bir retorik kurmak, “toplama kampı mantığıyla” mimar 

çalıştırdığından şikâyet edilen bir şirketi meşrulaştırmıyor” (Artun, 2012). 

Elbette meşrulaştırıcı söylemin gerçek sahiplerinin plancı ya da tasarımcılar olduğu 

söylenemez. Toplumun geniş kesimlerinin erişimine kapalı mekânlar içerisinde 

kurgulanan, sosyo-mekânsal ayrışmayı ve kutuplaşmayı körükleyen, dar gelirli 

kesimlerin yaşam maliyetlerini arttıran ve bu kesimlerin yaşadıkları yerlerden 

edilmesine neden olan bu projeler;  “Kentlere yatırım çekmek ve istihdam 



52 

 

sağlamak”, “terk edilmiş, yıpranmış çöküntü alanlarını dönüştürmek”, “ekonomik 

açıdan atıl kalmış alanları yeni çekim merkezleri haline getirmek”, “hayallerdeki gibi 

bir yaşam” sağlayarak “yaşam kalitesini yükseltmek” gibi hegemonik söylemler 

temelinde (Penpecioğlu, 2011) kurgulanmaktadır.   

Yardımcı’ya göre (2005) İstanbul’u dünya kenti olarak yeniden düzenlemeyi 

amaçlayan bu çabalar ekonomik entegrasyon bakımından kısmen başarılı olsa da 

İstanbul asıl olarak küresel işbölümünün karanlık yüzünü görmektedir. Büyüyen 

metropolün yoksullaşan kesimleri ucuz işgücüne dayalı ve iş güvenliği çok düşük 

sektörlerde çalışmak zorunda bırakılır.  Kentin yeni konukları beklenen yabancı iş 

adamlarından daha çok, eski Doğu Bloğu ülkelerinden, Afganistan’dan, İran’dan, 

Bangladeş’ten ve Afrika’nın çeşitli bölgelerinden yasadışı yollarla gelen ve 

kayıtdışı/yasadışı ekonominin çeşitli sektörlerinde çalışan göçmenlerdir.  Gelir 

dağılımındaki eşitsizlik artmış, toplumsal ve mekânsal ayrışma şiddetlenmiştir. 

1978’de kent gelirinin yaklaşık %30’u kentin en zengin %10’una düşerken 1994’te 

aynı pay %1’in elindedir (Yardımcı, 2005).  

 

ŞEKİL 9: Sermayenin kenti yoksulluğu ötelemekle kalmıyor, onu arttırıyor da. 

Gelişmiş ulaşım ve iletişim teknolojileri sayesinde uluslararası bir hareketlilik 

kazanan seçkinler, İstanbul’un toplumsal mekânından kopar ve onunla neredeyse 

yalnızca görsel bir iletişim kurar. Mimari, kentsel tasarım, polis gücü ve özel güvenlik 

öğelerinin bir araya gelmesiyle oluşan yeni bir bileşim bu seçkin kesimlere kentin 

tehlikelerine karşı sahte bir güvenlik hissi vaat ederken, kamusal alanın daha da 

aşınmasına yol açar. Tüketime adanmış yerler, eriyen kamusallık içinde, bireylerin 

bir araya geldikleri yegâne mekânlar haline gelir. Konser veya sergi salonlarında, 

alışveriş merkezlerinde, turistlere ayrılmış eğlence mekânlarında tüketiciler, gerçek 

bir toplumsal etkileşim içine girmeden, ortak bir kamusal amaç gütmeden veya 



53 

 

politik herhangi bir güce sahip olmadan bir araya gelirler. Tüketimin farklılaşması ve 

yaygınlaşması gündelik hayatın estetikleştirilmesi kadar etkilidir. Artık kamu 

kuruluşları, şirketler ve devlet-dışı örgütler (Yardımcı burada büyük sermaye 

gruplarının desteğini alarak kurulmuş ve kısmen baskı gruplarına dönüşmüş Türk 

Sanayici ve İşadamları Derneği, İktisadi Kalkınma Vakfı ve İstanbul Kültür ve Sanat 

Vakfı gibi kuruluşları kastediyor), doğrudan alışverişi, meta tüketimini teşvik edecek 

festivaller düzenlemek için işbirliği yapmaktadırlar (Yardımcı, 2005).  

İlki 2011’in bahar aylarında düzenlenen ve 40 gün süren İstanbul Shopping Fest 

(Alışveriş Festivali) bu tür kamu ve özel sektör ortaklığı etkinliklerinin en tipik 

örneğidir. Kültür ve Turizm Bakanlığı ve İstanbul Valiliği himayesinde; İstanbul 

Büyükşehir Belediyesi ve Türkiye İhracatçılar Meclisi desteğiyle; Alışveriş Merkezi 

Yatırımcıları Derneği, Alışveriş Merkezleri ve Perakendeciler Derneği ve Birleşmiş 

Markalar Derneği koordinasyonunda gerçekleştirilen festival  “İstanbul’u dünyanın 

alışveriş, kültür ve eğlence merkezine dönüştürme” amacını taşımaktaydı (Adanalı, 

2011a). Benzer özellikler taşıyan Dubai ve Singapur kentleri Alışveriş Festivallerinin 

muadili olan İstanbul Shopping Fest, böylece kendi kamusal alanını yaratma 

iddiasıyla şekillenen ve alternatif kentsellikler yaratan alışveriş merkezleri 

etkinliklerinin sokağa, gerçek kamusal alana taşınmasını da meşrulaştırmış 

oluyordu. Artık tüm bir kent, ışıklı ve temalı -İstanbul gibi eşsiz bir teması olan- bir 

alışveriş merkezidir.  

 

ŞEKİL 10:  Alışveriş ve eğlencenin teması olarak İstanbul 

Kentin tamamı belirli bir ücret ödeyebilen izleyici/tüketici grubunun tüketimine 

sunulmuş bir deneyimdir;  İstanbul bir vitrin’dir artık.  Vitrin, renkli, parlak, saydam, 

temiz ve güvenli olmalı; hem ilgi çekecek bir egzotikliğe hem de sermayenin kendini 

güvende hissedebileceği konfora, altyapıya ve güvenlik sistemlerine sahip olmalıdır  



54 

 

(Yardımcı, 2005). İzmir’de Folkart Kuleleri, İstanbul’da Zorlu Holding’in tüketim 

kompleksi ya da Ankara’da Parkoran Rezidansları gibi kamu elindeki arsaların 

özelleştirilmesi ile yaşama geçmekte olan birçok büyük ölçekli kentsel projeyle 

kamuya kapalı bu korunaklı varsıllık adaları, devletin doğrudan desteği ile 

(Penpecioğlu, 2011) üretilmiş olur.  

Çalışmanın bundan sonraki bölümünde İstanbul’un arazi, proje ve söylem üretimleri 

bakımından tartışmalı ancak ölçeği, emlak değeri ve simgesellikleriyle öne çıkmış 

yapı ya da projelerinden bazılarına, sermayenin İstanbul tasarımları olarak daha 

yakından bir göz atılacaktır. 

4.2.1.  Zorlu Center 

‘Zorlu Center’i yapamazsın’ dediler yaptım, hayalim gerçek oldu”13 

Günümüzde hayallerini gerçekleştirenler ya gayrimenkul patronları ya da politikacılar 

olarak öne çıkmaktadır. Oysa bu hayallerin bedellerini bütün bir toplum beraber 

ödemektedir.  

Son yıllarda kamu mülkiyetindeki arsalar, Büyükşehir belediyeleri, TOKİ ve sermaye 

arasındaki işbirlikleri çerçevesinde, gayrimenkul yatırım ortaklıkları şeklinde 

örgütlenmiş büyük sermayeye aktarılıyor. Bu şekilde geliştirilen büyük ölçekli kentsel 

projeler kentsel mekâna bütünsellikten yoksun, parçacı ve ayrıcalıklı yapılaşma 

hakkı dağıtan müdahale kanalları yaratıyor. Çoğunluğu kentsel dönüşüm projeleri 

olmak üzere ayrıcalıklı yapılaşma hakkı tanınan bu tür projelerin birçoğundaki temel 

amaç yapılı çevrenin maksimum ekonomik getiriyi sağlayacak şekilde yeniden 

üretilmesidir (Penpecioglu, 2011). Penpecioglu’na göre bu tür projeler Lefebvre’in 

kavramsallaştırmasıyla “soyut mekânın üretim pratikleri”dir; yani rant açısından “atıl” 

konumdaki alanlarda alışveriş merkezleri, iş merkezleri, lüks oteller, rezidanslar ve 

tüketim kompleksleri inşa etme pratikleri. Çavuşoğlu da (2011) bu türden projeleri 

metalaşmamış mekânın kullanıma açılması olarak değerlendirmekte:  

“Metalaşmamış mekân kavramı ile açıklanan ve 2000 sonrası döneme damgasını 

vuran bu mekânsal politikanın dört temel biçimi bulunmaktadır. Bunlardan birincisi 

doğal varlıkların sermayeleştirilmesi başlığı altında toparlanabilecek olan tarım, 

orman, kıyı gibi kamusal alanların yapılaşmaya açılmasıdır.  İkincisi devletin 

                                                           
13

 ‘Zorlu Rezidans’ın İstanbul’un en pahalı projeleri arasında yerini aldığı’ belirtilen haberin içinden,  
Zorlu Holding Yönetim Kurulu Başkanı Ahmet Nazif Zorlu’nun beyanı (URL-8, 2010). 



55 

 

mülkiyetinde ya da tasarrufunda bulunan alanların kullanımının satış, devir, tahsis 

vb. gibi yollarla özelleştirilmesidir. Üçüncü biçim acil kamulaştırma, kentsel dönüşüm 

gibi yasal araçlarla mülkiyete el koyma ve düzenleyerek yeniden dağıtma 

yöntemidir. Dördüncü biçim ise ayrıcalıklı imar haklarıyla donatılmış bir kentsel 

arsanın çeşitli finansman modelleri geliştirilerek yüksek rant üretir hale getirilmesidir” 

(Çavuşoğlu, 2011).  

Eski Karayolları arazisinde yani bir zamanlar kamuya ait olan bir arazinin üzerinde 

yükselen Zorlu Center da bu şekilde üretilmiş büyük bir komplekstir. 2007 yılında 

arazinin özelleştirme idaresine devri ve açılan ihalede Zorlu grubu tarafından satın 

alınmasından beri İstanbul’un gündeminde yer almaktadır. İnşaatı Kasım 2012 itibarı 

ile devam etmektedir.   

       

ŞEKİL 11: Kamusalın özele terkine bir örnek olarak Karayolları arazisi ve Zorlu Center 

Nazım Hikmet “yükseliyor yapı kan ter içinde…” dizelerinde hayranlığını yapıcıların 

emeğine hasretmişti ama ‘popüler’ hayranlığın nesnesi daha ziyade inşaatın ‘sahibi’ 

yani oraya gömülü olan sermayedir. Betonlaşmış güç-kuvvettir (Bora, 2011). 

İstanbul’un son kalan en merkezi arsalarından birine yaptığı bu büyük yatırımla 

‘Zorlu’ da markalaşmış ismiyle böylesi bir popülerliğin nesnesidir bugün. 1970’lerde 

tekstil ve dokumacılıkla sanayi sermayesi olarak doğduktan sonra, 1990’larda 

tüketici elektroniği ve beyaz eşya üretimine yönelen grup 2000’lerin sonunda 

gayrimenkul sektörüne yönelmeye karar vermiştir (Gülhan, 2011). Zorlu’nun, 

Akkökler, İşbankası, Özdilekler, Doğramacılar, Tahincioğulları, Ülkerler ve Boydaklar 

gibi, metropol sermayesinin yıllarca küçümseyerek baktığı yap-satçı “Laz Müteahhit” 

mesleğine nasıl olup da yöneldiği ise Gülhan’a göre (2011)  Türkiye’nin sermaye 

birikim süreçlerine ve bunların altında yatan siyasi hegemonyanın oluşum seyrine 

dayanır. Yani cevap, devletin mekânla ilişkisine, kendini nasıl ölçeklendirdiğine ve 

Lefebvre’in 1970’lerde devleti tipi üretim biçimi adını verdiği, devletin sermayeyle 

olan girift, amorf, akışkan ve mümbit ilişkisinde yatmaktadır (Gülhan, 2011). 



56 

 

İnşaat müteahhitliği de artık müteahhitlik değil, gayrimenkul ya da konut geliştiriciliği 

olmuştur. Mühendis ve mimarlarla yapılan toplantıların yerini, reklamcılar ve 

pazarlama elemanlarıyla yapılan toplantılar alır. Zaten, bu şirketlerde bir elin 

parmaklarından fazla sayıda mimar veya mühendis çalıştırılmaz; şirketin bir 

kapitalist kurum olarak ana işlevi aldığı projeyi alt taşeronlara ihale etmektir. Alt 

taşeronlar da daha alt taşeronlara işleri ihale eder. Patronların görevi de arsa 

spekülasyonları için finans sermayesi sağlamak ve siyasi iktidarla gerekli bağlantıları 

kurmaktır (Gülhan, 2011). 

Zorlu Center arsasının elde edilişi bu şekilde geliştirilirken projenin elde ediliş şekli 

de çok farklı değildir. Çavuşoğlu’na göre (2011) imar ve inşaatın başlı başına bir 

değer haline geldiği bugünkü anlayışta estetik, kullanım değeri hatta kimi zaman 

akılcılık bile göz ardı edilebilir şeyler haline gelmiştir. Proje, 2007’de Zorlu 

Grubu’nun Dr. Suha Özkan ve şirketi danışmanlığında açtığı (Artun, 2012), 

Uluslararası Zorlu Center Mimarlık ve Kentsel Tasarım Yarışması sonucunda elde 

edilir. Ancak bu ‘yarışma olmayan bir yarışma’dır.   

Özkan’ın Zorlu Grubu’na sunduğu öneriyle, seçilmiş bürolardan teklif alınacak ve  

katılımcılardan “en az 100.000 m²’lik kentsel kullanım alanını, kavramsal düzeyden 

ihale dosyasına kadar bitirmiş olmaları ve ödüller, yayınlar, jüri üyelikleri gibi  

uluslararası niteliklere sahip olmaları” aranacaktır. Aslında sistem bir yarışma 

sisteminden çok, ihale sistemine yakındır. Ancak böylesi büyük ölçekli kentsel 

projelerin Çamlıca Camisi örneğinde olduğu gibi, yarışma ile elde ediliyor olması söz 

konusu projelerin meşrulaştırılmaları açısından önemlidir. Önceden belirlenen yerel 

ya da uluslararası bir büro ya da kişiye doğrudan çağrı yapmak ne de olsa 

tartışmalara yol açacaktır. Nitekim bu yarışma için de Mimarlar Odası ”Karayolları 

arazisinin yağmaya açılması, yarışma yoluyla meşrulaştırılamaz” üst başlığıyla bir 

açıklama yapmış (URL-9, 2007),  jüri önermek suretiyle yarışmada temsil edilme 

teklifini ise reddetmiştir. Gerekçeleri İnşaat Mühendisleri ve Harita ve Kadastro 

Mühendisleri Odaları ile birlikte, Başbakanlık Özelleştirme İdaresi aleyhine açılmış, 

“söz konusu yerde ayrıcalıklı imar haklarını içeren bir yapılaşma belirleyen bu 

değişikliğin imar mevzuatına aykırılıkları yanı sıra planlama ilke ve esaslarına 

aykırılıklar içermesi nedeniyle ilgili yerin plan kararının iptaline yönelik” davalarının 

bulunmasıdır.   

Zaten ‘yarışma olmayan yarışma’nın bir jürisi olması da beklenemezdi. Özkan’ın 

tartışmalara getirdiği açıklama şöyledir: “Değerlendirmeyi yapacak Jüri’nin 

açıklanması “Yarışmalar” için aranan ve doğal bir durumdur. Zorlu Center proje 



57 

 

edinme süreci ise doğrudan bir açık yarışma olmadığından seçimi bir “Jüri”nin 

yapması zorunluluğu da yoktur. Buna rağmen girişilen uluslararası arayış içinde, 

teklif verecek bürolar düzeyinde bir Değerlendirme Kurulu’nun oluşturulması ilke 

olarak benimsenmiştir. Böylesine ilgi çekici bir proje sunma ortamında, birçok yetkin 

mimarın teklif verme süreci içinde olmaları ise proje edinme organizasyonunu 

zamanlama açısından zorlamıştır”. Neyse ki  “dünya çapında bir eser elde etme 

dileği ve özlemi içindeki” (URL-9, 2007) işverenin çabaları boşa gitmemiş ve 

yoksunluklara rağmen bir değerlendirme kurulu oluşturulabilmiştir. Fumihiko Maki, 

Charles Correa, Martin Filler, Ömer Kanıpak ve Prof. Haluk Pamir’den oluşturulan 

kurulun yaptığı seçmeler sonucunda ulusal, uluslararası ya da uluslararası bir 

şirketle konsorsiyum yapmış bürolardan ‘yarışma’ ön elemesini geçen 12’si içinden 

Han Tümertekin, Cafer Bozkurt, Emre Arolat ve Murat Tabanlıoğlu projeleri finale 

kalır. Zorlu Gayrimenkul’ün oluruyla projelerini birleştirme kararı alan Arolat-

Tabanlıoğlu projesi ise son değerlendirmeyi yapan İstanbul III Numaralı Kültür ve 

Tabiat Varlıklarını Koruma Kurulu’nca, kendisine sunulan bu dört proje arasından 

seçilir.   

 

ŞEKİL 12: İstanbul’un en karma fonksiyonlu yapısı; beşi bir yerde Zorlu Center. 

Oluşan yeni konsorsiyum projenin ‘yeni bir merkez ve özgün bir kent parkı’ temasını 

hayata geçirmeyi amaçladığını belirtir. Proje, İstanbul’un kamusal mekân kurgusuna 

yeni bir halka olarak eklemlenecektir. Zengin yarı açık alanlarla bilindik alışveriş 

merkezlerinin yapısal ve sosyal normlarını kıracak ve özgün bir kent meydanı tarifi 

getirecektir. Aynı zamanda farklı işlevlere ilişkin karma kullanımlı planlama ile 

İstanbul’un kültürel hayatına önemli bir katkı koyması hedeflenmiştir. Zorlu 

Holding’in patronu Ahmet Nazif Zorlu ise, “50 yıl geçse bile İstanbul’da parmakla 

gösterilecek” sözleriyle Zorlu Center’ın simgesel değerine işaret eder.  Projeyi farklı 

kılan en önemli özellik olarak ise Türkiye’de ilk kez beş değişik fonksiyonu içinde 

bulunduracak olan ‘karma kullanım’ projesi niteliğine sahip olması gösterilir; 



58 

 

Rezidans-Ofis- AVM-Otel ve Performans sanatları merkezi (URL-10, 2008 ve URL-

11, 2007). 

Performans merkezi için planlandığı gibi Broadway’in ünlü işletmecilerinden bir 

şirketle anlaşılır. Çin, Tayvan, Brezilya, Singapur ve Küba’da işletmecilik yapan 

(URL-12, 2012) ve şimdi de Türkiye’ye açılan grubun uluslararası bir sermaye grubu 

olduğu ortadadır. Yine bir başka uluslararası sermaye, Amerikan markası bir otel de 

Türkiye’ye ilk kez Zorlu’daki kulelerden birinde yer alarak açılacaktır.  Zorlu’daki 

diğer üç kule ise konut alanı olarak ayrılır. Bir internet sitesinin verdiği bilgiye göre 

kendilerine özel sosyal alanlar bırakılmış olan ve büyük bir kısmı boğaz ve Marmara 

denizi manzaralı olan bu konutların m² fiyatları 11.000 ile 17.500 dolar arasında 

değişmektedir: Proje şehir hayatının kalbinde yer almayı seven insanlar için 

kuşkusuz çok cazip. Tabii ki burası için ayırabilecek ciddi bütçesi olanlara; 2+1 

evlerin bile 2 milyon dolardan başladığı düşünülürse… (URL-13, 2012). Tabi her 

bütçe sahibi de bu alışverişin tarafı olamayacaktır. Bir haberde, Ahmet Nazif Zorlu, 

CV'sini beğenmedikleri kişilere satış yapmayacaklarını, Zorlu Center'da yer alacak 

rezidanstan ancak dünyadaki itibarlı ve saygın kişilere satış yapacaklarını belirtmiştir 

(URL-14, 2007). Haber sitelerinin belirttiğine göre iş ve magazin dünyasının öne 

çıkan figürlerinden Ali Ağaoğlu ve Acun Ilıcalı şimdilik bu saygın kişiler arasına 

girmiş durumdadır (URL-15 ve 16, 2012).  

 

ŞEKİL 13: Zorlu Center’da bir daire planı 

Bu arada, en prestijli gayrimenkul fuarı olarak anılan MIPIM'e damgasını vuran ise 

yine Zorlu Gayrimenkul olmaktadır Sponsorluk için 100 bin Euro bütçe ayırdığı 

belirtilen Zorlu’nun, 18 bin kişinin ziyaret ettiği MIPIM’in açılış partisinde 6 bin özel 

davetliyi Burhan Öcal ve All Stars Grubu’nun davul zurna eşliğindeki müzikleri ve 

Türk mutfağı ile ağırladığı ve sonuç olarak İstanbul’un tanıtımına harcadığı paranın 

500 bin Euro’yu bulduğu duyurulur: “Amacımız Türkiye’yi tanıtmaktı, fazlasıyla 



59 

 

başardık” diyerek ne kadar gururlandığını belirtmektedir Zorlu (URL-17, 2012). 

Zorlu’nun hayalinin ya da tanıtımını yaptığı Türkiye’nin nasıl ve kimin için olduğu ise 

destekçilerinden  anlaşılabilir: Türk emlak sektörüne katkı sağlamak ve yeni 

yatırımları desteklemek amacıyla düzenlenen ve Silverline Ankastre, Ekonomist, 

Capital, maison Française ve hürriyet-emlak.com’un işbirliği ile yapılan “Türkiye’nin 

en başarılı emlak yatırımları araştırması 2011” sonuçlarına göre Zorlu Center büyük 

jüri tarafından, “Türkiye’nin en başarılı emlak yatırımı” olarak seçilmiştir. Hayallerinin 

başka kimlerle örtüştüğü ise yine aldığı diğer ödüllerden de takip edilebilecektir. 

(URL-18, 2012). 

Bu çok ödüllü ve ‘yeni bir merkez ve özgün bir kent parkı’ temasıyla üretilen ve 

hayata geçen proje zihinlerde canlandırılmaya çalışıldığında gerçekten de ‘özgün bir 

park’ olarak belireceği açıktır; muhteşem renk ve parlaklıklar içindeki 3d çizimlerin 

soyut insanlar parkı. Gerçeği bundan iyi tarifleyen bir soyutlama olamazdı. Tıpkı 

Tarlabaşı’ndaki, Sulukule’deki Süleymaniye’deki gerçeğin tarifleri gibi. Ancak Arolat 

CV’yle daire alınacak bu yerleşmenin yine de İstanbul’a katkısı olacağında ısrar 

etmektedir: "Proje sorumlusu olarak söylüyorum. Bu proje tepe tepe kullanılacak. 

Biz değilsek de, çocuklarımız, torunlarımız kullanacak. İstanbul'un yeni kentsel 

merkezi olacak. Yeşil alan bağlamında orası bakımsız ve sıhhi olmayan bir alandı. 

Şimdi çok daha bakımlı, çok daha az problem taşıyan bir yer olacak. Ayrıca 

ortasında kocaman bir kentsel mekân var, oraya herkes girebilecek. Kapalı bir 

alışveriş merkezi yapmak yerine, yeni bir meydan yapıyoruz. Ayrıca yapıların 

üzerindeki kabuklar yeşillendiriliyor. Zorlu Center'ın İstanbul'a olumsuz değil, olumlu 

katkısı olacağına inanıyorum" (URL-19, 2012). 

            

ŞEKİL 14: Zorlu’nun İstanbul'un kamusal mekân kurgusuna yeni bir halka olarak eklenme iddiasındaki 
özgün kent meydanı. 

Böylece belki de Özkan ve Arolat’ın bu optimist düşüncelerinin de yardımıyla 

hakkında açılmış davalar da bertaraf edilerek Zorlu projesi hayata geçmeye 

başlamıştır. 2010’a yetiştirilmesi beklenen ancak son teslim tarihi 2013 olarak 



60 

 

açıklanan projede bazı aksaklıklar sürmüyor değil, ne de olsa bu parlak resmin 

arkasında canıyla kanıyla insan ve insan emeği bulunmaktadır. Güvencesiz ve 

güvenliksiz çalışma koşulları sonucu işini ve daha kötüsü hayatlarını kaybeden 

işçiler, iflas eden taşeron firmalar, kapı önünde hak almak için yapılan direnişler ve 

şantiye kapısına yerleştirilen polis barikatı (URL-20, 2012). Bu noktada, bu ve 

benzeri projelerin kent mekânının kamusallığını sağlama yöntemleri sorgulanmaya 

açıktır. 

4.2.2. Demirören AVM 

Demirören AVM İstanbul’un hem merkezi hem tarihi hem de kültürel en önemli 

akslarından biri olan İstiklal Caddesi üzerinde yer almaktadır. 19. yüzyıldan bu yana 

kentin en canlı ve en özgün bölümünü oluşturan cadde şimdilerde Adanalı’nın 

deyişiyle “sermayenin caddeyi geri istemesi” durumu ile karşı karşıya bulunmakta. 

Yalçıntan’a göre Demirören Beyoğlu’nda gerçekleşen geniş çaplı bir dönüşümün 

tetikleyicisi ve hızlandırıcısı olmuştur Beyoğlu’nda bina kullanımları Demirören 

AVM’nin de damgasını vurduğu üzere, alışveriş ve tüketim üzerine biçimlenen 

kullanımlara dönüşmüştür. Acar’a göre ise bu şekilde etik olarak da çok şey 

kaybetmekte olan caddenin 19. yüzyıl tarihi dokusu bir tüketim malzemesi haline 

getirilmiştir (URL-21, 2011). Kitapçılar, sinemalar, çarşılar bir bir kapanmakta, 

yerlerini büyük özel sermayeye ait bina ve hatta Demirören AVM’de olduğu gibi ada 

ölçeğinde yapılar almaktadır. 

 

ŞEKİL 15: Sırasını bekleyen Cercle d'Orient ve tartışmalarla açılan Demirören AVM. 

Cadde üzerinde yerli ve yabancı sermayenin baş döndürücü hızdaki emlak 

yatırımlarına paralel bir şekilde, büyük bankaların (Garanti, Akbank, Yapı Kredi) ve 

holdinglerin (Sabancı, Koç, Borusan) sponsorluğunda kurumsal sanat merkezleri ve 



61 

 

büyük markaların (Lacoste, Nike, Converse, Mango) prestij mağazaları açılmakta ve 

AVM’ler Cadde tarihinde ilk defa cazip emlak yatırımları olarak öne çıkmaktadır. 

Belediye, yabancı ve yerli sermaye akışını kolaylaştırmak için mekânsal 

müdahalelerde bulunurken İstiklal Caddesi’ni ve çevresindeki toplumsal ve 

ekonomik yapıyı da ehlileştirmiş olmaktadır. Dolayısıyla, disipline edilmiş bir tüketim 

merkezi olarak işlev görmeye başlayan ve çeşitliliğini ve özgünlüğünü hızla yitiren 

İstiklal Caddesi dünyanın herhangi bir şehrinde yer alan ana caddeler ile 

aynılaşmaktadır (Adanalı, 2011a).  

Güzer (2012) bir değerlendirmesinde, benzer değerlerin kültür ve coğrafya farkı 

gözetmeksizin geçerlilik kazandığı böylesi bir ortamda cephenin, tipolojiyi örten, 

tasarımı farklı bir nesne gibi göstermek üzere işlevselleştirilen yegâne unsur olarak 

öne çıktığını belirtir. AVM’ler ise içe dönük yapılarıyla cephenin bu türden bağımsız 

bir ifade ortamına dönüşmesine yönelik son derece esnek bir zemin sunmaktadırlar.  

Bir yanda farklılık, özgürleşme ve çeşitlilik olarak sunulan tüketim kültürü, öte yanda 

onunla gelen alabildiğine standartlaşmış ve tipleşmiş üretim ilişkileri ve tüketim 

biçimleri, ilk anda bir çelişki gibi algılansa da “farklılık”, “zenginlik”, “çeşitlilik” gibi 

kavramların mimarlıkta olduğu gibi yüzey oyununa indirgenmiş olduğu 

görüldüğünde, bu çelişki anlamını yitirmektedir (Güzer, 2012).  

   

ŞEKİL 16: 19. yüzyılda Deveaux Apartmanları, 20 yüzyılda Emekli Sandığı Binası ve 21. yüzyılda 
Demirören AVM; değişen dönemler değişen temsiller ve değişen işlevler üretiyor. 

İstiklal Caddesi’nin eski cephelerinin temizliği ya da Demirören AVM’de olduğu gibi 

cephenin yeniden inşası ise içerinin tüm çelişkilerini gizleyen ve meşrulaşmak için 

başka da bir şeye ihtiyaç duymadığından sermayenin dört elle sarıldığı bir uğraştır. 

Üstelik kendi marka değeri için reklam olacak nitelikte bir geçmişi ihya etme 

yöntemidir bu. Oysa gerçek bunun tam tersidir: Demirören AVM geçmişi ihya etmek 

yerine geçmişten ihya olur. Sonuçta bu proje sahipleri gözünde öyle meşrudur ki, 



62 

 

ona sahip çıkacak, onunla karşılıklı ilişki içinde marka değerlerini arttıracak bir 

mimara dahi ihtiyaç duymamıştır. Mimarı belirsizdir ya da bir önemi yoktur.  

Yine de Nisan 2011’de kapılarını açan Demirören İstiklal, birçok açıdan ve çok farklı 

kesimlerden eleştiri oklarını üzerine çekmiştir. Kentsel sit alanı üzerinde yer alan bu 

projenin mevcut koruma kurallarına göre belediyeden ruhsat alamaması, Koruma 

Kurulu’ndan geçememesi gerekirken bir şekilde bu engelleri aşmıştır. İnşaat 

sürecinde bu yapı adası sınırları içinde yer alan diğer tescilli parseller tek tek yok 

olmuş ve bu yapı tarafından yutulmuştur. Ağa Lokantası, verdiği uzun yıllar süren 

mücadelenin sonucunda bu şekilde yok olur. Etrafındaki diğer onlarca tarihi yapı için 

oluşturduğu statik tehlike ve bu yapıların gördükleri geri dönüşü olmayan zararlar 

süreç içinde dile getirilmişken Demirören AVM bu durumdan da pay çıkarmayı bilir. 

Ağa Camisi yıkılmak üzereyken Demirören tarafından restorasyonuna başlanır ve 

restorasyon tehlike sebebiyle değil de sosyal sorumluluk gereği yapılıyormuş gibi 

ilan edilir (URL-22, 2011). Bütün bunların üstüne, bir de inşaat perdesi inip binanın 

devasa cephesi yüzünü gösterdiğinde ise bir sürpriz ile karşılaşılır: haksız rant elde 

etmek için bina neredeyse 10 metre kaçak olarak yükseltilmiştir (Adanalı, 2011a). 

        

ŞEKİL 17: Demirören AVM inşaatı komşu parseldeki Ağa Cami’nde ciddi hasarlara yol açmıştı. 

19. yüzyıldaki aslının kötü ve ölçeksiz bir kopyası olan cephesiyle Demirören AVM 

kamuoyunda rahatsızlık yaratan ya da tepki toplayan diğer projeler gibi kendine yeni 

bir meşrulaştırma zemini arar. Demirören’in Zorlu gibi meşrulaşmak için mimarlara 

ya da yarışmalara ihtiyacı olmamıştır. Şimdi de elinde bunlardan çok daha büyük bir 

güç olan “futbol” vardır. Aynı zamanda yüz binlerce taraftarı olan Beşiktaş futbol 

kulübünün de başkanı olan Yıldırım Demirören de meşrulaştırmayı bu zeminde arar; 



63 

 

kulübün anlaşma yaptığı Ronaldo, taraftarları ilk olarak Demirören AVM’nin 

balkonundan selamlayacaktır. Bu aynı zamanda gayrimenkul devlerinin şehrin ne 

denli yeni sahipleri olduğunun da göstergesidir (Adanalı, 2011c).  

Frederic Jameson (2003), Rem Koolhas’ın Harvard School of Design’da yönettiği 

lisansüstü seminerlerinde yapılan araştırmaları bir araya getirdiği Project on the City 

adlı çalışmasının ilk iki cildi olan, Great Leap Forward ile Guide to Shopping’in 

tanıtımını yaptığı bir yazıda, alışveriş merkezlerinin gelişimine ve anlamına değinir. 

Jameson’a göre banliyölerin, yeni süpermarketlerin, sonra da alışveriş merkezlerinin 

bizzat yıkıma uğrattığı eski şehir merkezi bugün yalnızca yeni alışveriş merkezlerine 

kucak açmamış, kendisi de aynı zamanda bir alışveriş merkezi haline gelmiştir. 

Koolhas’ın çalışmasından aktardığı bir örnek de bu tezini doğrular niteliktedir: 

“1994’te, alışveriş merkezi resmen geleneksel şehir merkezinin işlevlerini üstlenir 

hale geldi. New Jersey Yüksek Mahkemesi’nde görülen, alışveriş merkezlerinde 

siyasal broşürlerin dağıtımıyla ilgili bir davada mahkeme, “alışveriş merkezinin 

modern zamanların ana caddesini oluşturduğu” nu savunan protestoculardan yana 

çıkarak, “alışveriş merkezlerinin ‘geleneksel olarak ifade özgürlüğünün mekânı’ 

olagelmiş parklar ve meydanların yerini aldığını” açıkladı”  (Jameson, 2003). 

           

ŞEKİL 18: Yeni bir kamusal alan yaratmak Zorlu Center gibi Demirören’in de iddiasıydı. 

Demirören alışveriş merkezi de İstiklal Caddesi’ni içine aldığını iddia eden 

tasarımıyla kendisini caddenin kamusallığının bir devamı olarak sunmaktadır. Ancak 

Demirören AVM bu bakımdan iyi bir sınav veremez. Çünkü caddenin kamusallığı 

Demirören AVM’nin öngördüğünce yalnız alışverişle tanımlanmamaktadır.  Kendisi 

de çoğu protestonun muhatabı olan bir binanın New Jersey Yüksek Mahkemesi’nin 



64 

 

tanımlamasıyla ifade özgürlüğünün de mekânı olarak farklı protestolara ev sahipliği 

yapması da düşünülemezdi zaten.  

Jameson’a göre (2003) Guide to Shopping’in alışveriş merkezlerini odağına alan 

diğer araştırmalardan farkı; daha konuyu kavramadan, parasını, kiracılarını 

kaybeden, yerini kaybetmenin eşiğine gelmiş krizdeki alışveriş merkezinde 

bulmamızdır kendimizi. Peki, bunlar yerini neye mi bırakacak? Bu 19 yüzyılın 

başlarında gelişen, 1850’lerde ve 1860’larda kriz noktasına ulaşan pasajların tam da 

çöktükleri dönemde bir fotoğrafını çekmiş olan Benjamin’in geliştirdiği tarih teorisiyle 

açıklanabilirdi: “Bugünü en iyi şekilde, tarzı, modası biraz geçmiş olan yakın 

geçmişte durarak anlayabilirsiniz. Kriz, yalnızca alışverişin arkeolojisi ya da tarihiyle, 

hatta bugünüyle bile ilgilenmek üzere değil, daha ziyade geleceğine bakmak üzere 

burada durduğumuzu fark ettiriyor. Alışveriş merkezinin bu haliyle geleceği ne olursa 

olsun, “çok fazla çöp olacak”.  

Şimdiki bölümde çalışmanın yönü alışveriş merkezleri ya da çok fonksiyonlu 

yapılardan, daha sade ve kullanım amacına daha yakın olması gerektiği 

düşünülebilecek bir konut projesine çevrilmiştir.  

4.2.3. One Ortaköy 

Öncelikle ele alınacak hangi proje olursa olsun, bir karma işlevli yapı olgusuyla karşı 

karşıya kalınacağını belirtmek gerekmektedir. Konut işlevinin bu fonksiyonlar 

çokluğu içinde adeta yapının inşası için bir gerekçe olmaktan öte bir anlam 

taşımadığı görülmektedir. Zira bu tür büyük ölçekli, yüksek emlak değerli yapılardaki 

konutların, yatırım aracı olmak dışında ne tür bir ihtiyaca karşılık geldiği şüphelidir. 

Sonuçta A Plus alıcılar için tasarlanmış bu konutlara sahip olabilecek kesim, her 

türlü ihtiyaçlarının karşılandığı nitelikte yapılarda çoktandır yaşıyor olmalıdır. Peki, 

eğer bu konutlar esas olarak ihtiyaca karşılık gelecek bir işlevi tanımlamıyorlarsa 

tanımladıkları nedir? Cevabı sektörden bir yöneticinin ifadesinden almak yardımcı 

olabilir:  “Türkiye, konut sektöründe güzel projelerin hayata geçtiği ve modern 

mimarinin güzel örneklerinin yaşandığı bir ülke oldu artık. Çünkü sektörde markalı 

konut üretimi ile birlikte, hikâyesi olan, konsepti olan projeler yapılmaya başlandı. 

Çok başarılı mimarlarımız var. Konut sektörü “ihtiyaç” değil tam anlamıyla yaşam 

alanları yaratmaya başlayınca bu başarılı mimari örnekler de ortaya çıkmaya 

başladı. Artık hikâyesi ve konsepti olan projeler yapılıyor (URL-23, 2011). 



65 

 

 

ŞEKİL 19: One Ortaköy’ün terasında kamuya terki öngörülen spor ve yeşil alan düzenlemesi. 

Bu hikâyelerin ve konseptlerin neler olduğu, gazete-dergi, televizyon ya da internet 

gibi her türlü iletişim alanında karşılaşılabilecek reklamlardan anlaşılabilir. Hatta bu 

tür projelere ait 3D görsellerin çoğu da mimarlarca hazırlanmaktadır: Steril ortamlar, 

aydınlık ve güler yüzlü insanlar, gürbüz çocuklar ve ev hayvanları, işe giden mini 

etekli hanımlar, laptoplu beyler, koşu yapan sağlıklı insanlar, havuzda-fitness 

center’da-saunada keyfe varanlar… vs.  

          

ŞEKİL 20:  One Ortaköy’ün konsepti benzerlerinden pek az farklı 

One Ortaköy de Zorlu, Demirören AVM ve diğerleri gibi arkasındaki gerçek hikâyeyi 

gizleyen projelerdendir. Şimdi incelemeye ardından devam etmek üzere onun 

hikâyesine biraz daha yakından göz atmak gerekirse; proje için ‘Hayatı yakalamanın 

en iyi adresi’ başlığını seçen bir internet sitesinin haberi şöyle devam etmektedir:  

‘Bilgili Holding, ”One Ortaköy” projesiyle yepyeni bir hayatı sizler ile buluşturuyor. 

Projenin formu, cephesi ve genel organizasyonu bağlamsal elemanlar etkisinde 

gerçekleşen deneysel stratejiler serisiyle birlikte geliştirilmiştir. GAD'ın tasarım 



66 

 

çözümü, alana dağılan çeşitli programların kullanımıyla etkili kılınmıştır. Binanın 

çatısı rekreasyon alanları olacak şekilde peyzajlandırılmıştır. Yeşil çatılar bina kütle 

görüntüsünü küçülterek mevcut topografyayla kaynaşmasını sağlamaktadır. Binayı 

saran doğal taş cephesi, doğal yamaç dokusuyla harmanlanmıştır. İstanbul'un lüks 

ve hareketli merkezlerinden biri olan Ortaköy'de hayata geçirilen One Ortaköy, 

İstanbul'un en özel tasarımlı butik projesi olarak öne çıkıyor. 6.797 m² arazi üzerine 

kurulu toplam 17.713 m² inşaat alanından oluşmakta olup,  98 ile 325 m² arasında 

değişen konut tipleri ile 6 kat konut, yer altında 3 kat otopark ve depo alanları ile 

toplam 95 konuttan oluşmaktadır. 24 saat güvenlik hizmeti veren, her daireye özel 2 

kapalı otopark ve misafir otoparkı bulunduran, fitness center, sauna, buhar odası, 

kapalı ve açık yüzme havuzu ile eşsiz fırsatlar sunuyor. İç tasarımlarında ise 

mutfakta Alman markası Nolte, ankastre ürünlerde ise Siemens kullanılmıştır. Tüm 

çatının yeşil alanla kaplı olması One Ortaköy projesini benzerlerinden ayıran en 

önemli ayrıcalık olarak öne çıkıyor. Özel peyzajlı çatı bahçeleri ve çatıda 2600 

metrekarelik yürüyüş alanı ile sakinlerine keyifli ve doğayla iç içe bir yaşam sunuyor. 

“One Ortaköy” sizleri çatıda boğaz köprüsü ve boğaz manzarası eşliğinde açık 

yüzme havuzu keyfini çıkartmaya davet ediyor’ (URL-24, 2012). 

 

ŞEKİL 21: One Ortaköy’de bir daire planı. “Konut değil, yaşam alanı” gibi ne vaat ederse etsin, sonuçta 
satışa sunulan banyo, mutfak, biraz parke, biraz da boya. 

Benzerlerinden pek az farklı bir hikâyesi olduğu görülen projenin mimari konseptine 

bakıldığında ise, bu projenin ne Zorlu gibi meşrulaşmak için projesini yarışma ile 

elde etmiş olduğu ne de Demirören AVM projesinde olduğu gibi elinde, mimarının 

öne çıkmasını gerektirmemiş olan, hazır bir cadde dokusu bulunduğu görülmektedir. 

Böylece projenin konseptini oluşturmak ve sahiplenmek bol ödüllü mimarına 

düşmüştür. İşin sahibi eski futbol kulübü başkanı yeni gayrimenkul geliştirici Bilgili bu 

projede öne çıkmamıştır.   



67 

 

Kent içinde değerli arsa yaratımı söz konusu olduğunda merkezi ve yerel idarelerle 

özel sermayenin nasıl da bir araya geldiğine ve bütün kamu muhalefetine rağmen 

kamu yararı aleyhine nasıl işler başardıklarına çalışma boyunca değinilmiştir. One 

Ortaköy de kent merkezinde sıfırdan arsa üretimine ilişkin önemli örneklerden biridir 

Söz konusu proje alanı çok yakın tarihlere kadar semtteki spor kulübünün kullandığı 

bir toprak sahadan ibaret olan özel mülke ait bir alandır. Hiçbir şekilde imara 

açılması mümkün görünmeyen, hatta planlarda eğitim ve spor alanı olarak kamuya 

terki öngörülen alan, belediye afet yönetim planında da toplanma ve geçici yaşam 

ünitelerinin kurulacağı alanlar arasında yer almaktadır (URL-25, 2012).   

 

ŞEKİL 22:  One Ortaköy projesini Boğaziçi Köprüsünden geçerken hakkımızla izleyebiliriz. 

Yine Boğaziçi yasası gereği etkilenme alanında bulunan alanda yüzde 15 oranında 

bir yapılaşmaya izin verilmekte, belediyeye terk edilecek yüzde 35’ten sonra kalan 

yüzde 50’lik kısmın ise yeşil alan olarak bırakılması gerekmektedir.  Bütün bunlara 

rağmen bu alan bir anda nerdeyse yüzde yüz oranında imara ve özel sermayeye 

açılmıştır. Bu yasalar aleyhine işlemiş bildik bir rant üretme sürecidir; muhafazakârı, 

demokratı, eski futbol kulübü başkanı yeni inşaatçı ittifakıyla yürütülmüş ve başarıyla 

sonlandırılmış bir süreç14. Aynı ekip bölgede daha önce de bu tür başarılı olduğu 

iddia edilen işlere imza atmış ve sermayenin engel tanımazlığını açık bir şekilde 

Lotus Evleri projesiyle gözler önüne sermiştir. Burada söz konusu olan bir mezarlık 

alanıdır ve tek suçları ruhlarını değerli bir arazide dinlendirmek olan bedenlere ait 

kemikler kepçe ve dozerlerle bir çöplüğe gönderilmiştir  (URL-28, 2009). Ancak One 

Ortaköy kamudan aldığını koşu sahası, yüzme havuzu ve yeşil çatı olarak geri 

vermeyi nasıl vaat ediyorsa Lotus Evleri’nin de vaatleri olduğu tahmin edilebilir. 

Burası kamuya aittir denilip kapısından girilemese de şimdilik bu ideal dünyanın 

                                                           
14

 Bu sürece ilişkin haberler için bkz: (URL-26, 2009 ve URL-27, 2011). 



68 

 

köprüden gelip geçilirken izlenebilmek gibi kamusal bir hakkı gözettiği de 

unutulmamalıdır.15 

Mimarlar Odası’nın projeye ilişkin ÇED (Çevresel Etki Değerlendirme) Raporu ise 

konuya farklı açılardan yaklaşıldığında nelerin gözetilmesi gerektiğine ya da 

gözetilmediğine dair önemli bir belge değeri taşımaktadır. Raporda “…hukuki 

süreçlerin dejenere edilmesine ilginç bir emsal teşkil edecek söz konusu plan 

değişikliği ile oluşan imar şartları uygulandığında Ortaköy Vadisinin ölümcül bir imar 

darbesi daha alacağı” ve “şehircilik ilkeleri, planlama teknikleri ve kamu yararına 

aykırı olarak yapılaşma yoğunluğunu artırıcı ve plan bütünlüğünü bozucu nitelikte bir 

planlama kararına dayanılarak hazırlandığı” belirtilen projenin; “uygulanması halinde 

telafisi güç zararlara yol açacak ve örnek teşkil edecek olması kanaatiyle çekince ile 

karşılandığı” belirtilmiştir (URL-30, 2007). Raporun sunduğu gerekçeler ise şöyledir: 

“İstanbul’un eşsiz topografyasının simgeleri olan ve yoğun bir yapılaşma ve 

betonlaşma sonucunda temiz bir hava solunmasına engel olan egzoz ve sera 

gazlarını yaşam alanlarımızdan uzaklaştıran doğal havalandırma bacaları olarak, 

kentin iklimsel konforunu  ve doksanlara varan nem ve kentsel sellere neden olan 

kentsel iklim dengesini sağlayan, yer altı ve yer üstü su toplama kanallarını 

oluşturan ve bu özelliği ile floristik ve faunistik açıdan zengin bir doğal varlık olan 

vadi ve dere yataklarının sadece bu özellikleri nedeni ile korunması gelecek 

kuşaklar ve bizler için evrensel ve  hayati bir önem taşıyorken; son derece 

sorumsuzca teknik ve bilimsel gerçeklere uyulmadan alınmış plan kararları ile 

Otomotiv sektörünün ve otomobillerin güvenliğini sağlamak ve inşaat alanlarını 

arttırmak uğruna neredeyse İstanbul’un tamamını büyük bir saksıya çevirip; 

parsellerin tamamında kentsel toprağı yok ederek; yaşamın en önemli 

kaynaklarından olan toprak ve suyun buluşmasını önleyip; yok edilen doğanın 

ekolojik dengesini; betonlaştırılan alanlarda yapılacak mimari eserlerin çatılarına 

taşınacak 30 ila 40 cm’lik bitkisel topraktan ve kök salmasına izin verilmeyecek 

ağaçlardan beklemek; ekolojik olarak gezegenimize katkı sunmak için son derece 

ciddi araştırmalara girmiş bulunan meslek alanımızı, geleceğe karşı içinden 

çıkılamaz bir sorumlulukla karşı karşıya bırakmış olur.   

Bu nedenlerin yanı sıra; on binlerce canımızı yitirdiğimiz Marmara Depremi’nin 

yarattığı acı ve sıkıntılar henüz dinmemiş olup kentsel yerleşim ilkeleri açısından 

                                                           
15

 Projenin mimarı Gökhan Avcıoğlu, bir internet sitesinin haberine göre “Bina kimindir” sorusuna 

“kullanıcısı, sahibi ve nihayetinde izleyenindir” şeklinde cevap vermiştir (URL-29, 2012). 



69 

 

çıkarılan dersler apaçık ortaya çıkmış bulunmaktadır. Taşıdıkları yüksek topoğrafik 

eğim, heyelan potansiyeli ve jeolojik sakıncaları bulunan dere yatakları ve vadilerde 

bulunan mevcut yapılaşma yoğunluğunun oluşturduğu risklerin yönetilebilmesi için 

bu alanların kullanımına kısıt getirilmesi gerekirken; olası İstanbul depremi ve 

deprem sakınımlı genel yerleşim ilkeleri hiç göz önüne alınmadan yapılan plan ve 

plan değişiklikleri ile yüksek yoğunluklu yapılaşmaya açılması ve mevcut ulaşım, 

trafik ve yerleşme yoğunluğunu artıracak yeni fonksiyonlar yüklenmesi, bu karar 

sürecine katılan kamusal idare ve aktörlere ve meslek insanlarına ciddi sorumluklar 

yüklemektedir” (URL-30, 2007). 

 

ŞEKİL 23: One Ortaköy projesi de Zorlu Center gibi yeşil ve sürdürülebilir tasarım ödülü alanlardan. 

Ancak sürecin başarıyla tamamlanmasına hiçbir çekince ya da açılan hiçbir dava 

engel olamamıştır. Bol ödüllü proje çoktan tamamlanmış ve satışa çıkartılmıştır. En 

iyimser yaklaşımla kamuya terki unutulduğu varsayılabilen yeşil alanın ise, kat 

bahçeleri ve çatıya taşınmış olarak yerini bulduğu belirtilir. Hatta ‘2012 Green Good 

Design’ ödülünü de alan proje Türkiye’de yeşil ve sürdürülebilir tasarımın da öncü 

eserlerinden biri olarak gösterilmektedir (URL-31, 2012).  

Böylece bu tür projeler yeşil ve sürdürülebilir tasarımın ‘ne için ve kimin için olduğu 

ve neye hizmet ettiği’ gibi çok temel soruları sordurmuş bulunmaktadır. One Ortaköy 

projesinden bahsedilirken mimarı Avcıoğlu’nun da teslim ettiği gibi bir ‘izleyici 

hakkı’nın (URL-29, 2012) varlığından söz edilebilirse eğer, bu çalışmanın, hakkını 

bu soruların cevabını aramak üzere kullandığını belirtmek yerinde olacaktır. Tıpkı 

Zorlu, Demirören AVM ve diğerleri; Taksim yayalaştırma projesi, Emek sinemasının 

AVM içine alınması, Çamlıca’ya ikonik cami yapılması, Haydarpaşa’nın 

özelleştirilmesi, Galataport adı altında Karaköy Limanı’nın özel sermayeye terk 

edilmesi izlenirken de yapılması gerektiği gibi. 



70 

 

4.3. YANILSAMANIN BAŞKENTİ: FETİS(H)TANBUL 

Rem Koolhaas’a göre zamanımızın rönesansı, mimarlık 

yanılsamasının, mimarlığın hakikatini ele geçirdiği yer olan 

Dubai.16 

Dubai'nin çölde yaptığını biz niye cennet İstanbul'da 

gerçekleştirmeyelim?17 

Çalışmanın bir önceki bölümünde yabancılaşmanın mimarlık alanındaki etkileri, 

yaratılan fetiş özellikleriyle öne çıkan projeler üzerinden değerlendirilmeye 

çalışılmıştır. Fetişler kendilerini dayatır, ikna eder ve uyuştururlar. Ancak geçmişte 

dini yapılarda somutlanarak örneklenebilecek fetiş özelliği bu çalışmada gündelik 

işlevsellikteki konut, ticaret, ofis vb. yapılar üzerinden ele alınmıştır. Çünkü bugün 

tartışmaları devam eden Çamlıca, Taksim ya da Göztepe camisi inşalarının anlamı, 

bu yönüyle Zorlu Center ya da Demirören AVM inşalarından farklı bir değerlendirme 

gerektirmemektedir. Bir Amman’lı mimarın "Emlak geliştirme Ortadoğu'nun yeni dini 

olmuştur" (Adanalı, 2011b) sözleri ise bu savı destekler niteliktedir.   Adanalı’ya göre 

(2011b) bu, İstanbul'un da ayak uydurduğu "Dubaization" denilen "7 yıldızlı 

şehircilik" anlayışıdır: "İkonlara önem verme, tarihin yeniden inşası ve teşhiri, kültür 

mirasının tematik park anlayışı ile ele alınıp sunulması, mekânların özelleşmesi, 

güvenlik önlemleriyle kapatılması, 'super size' yapılaşma, AVM'ler ile kamusallık 

sağlanması, otomobil endeksli şehircilik, bu anlayışın temel temalarıdır” (Adanalı, 

2011b). 

         

ŞEKİL 24: Emlak geliştirme ve Dubaization 

                                                           
16

 Artun, 2012 içinde. 

17
 Ahmet Nazif Zorlu’nun; Zorlu Center’ın dünyanın saygın isimlerinin birinci adresi olma hedefiyle 

yola çıktığını belirttiği görüşmeden (URL-14, 2007). 



71 

 

Bu anlayışta insan ve doğa amaç değil yalnızca araçtır; hizmet eder ve tüketirsiniz. 

Kullanım değil gayrimenkul değeri esastır. Orman arazilerinin ya da su havzalarının 

imara açılıyor olmasını dert etmek ya da bunlara muhalefet etmek abestir. Her şeyin 

iktisadi akıl içinde mantıksal ve meşru bir zemini vardır. Sosyal ve sınıfsal 

ayrışmalar vardır ancak AVM’lerin kapısı herkese açıktır ve yeni yollar, köprüler, 

ulaşım olanaklarıyla üreticiler, hizmet ediciler ve tüketiciler olarak kentliler her yere 

ulaşabilmektedirler. Ve her şeyden önemlisi en önemli meşrulaştırma stratejisi 

olarak mülkiyet hakkı korunmaktadır. 

Sargın’a göre (2008) mülkiyet hakkı üzerinden yapılan meşrulaştırmayı, kente ilişkin 

büyük ölçekli tasarrufları salt büyükşehir belediyelerinin yetkesine devreden “kentsel 

dönüşüm yasası” açısından okumak olasıdır: “Kentsel alanların değer edinimini 

denetleyen akılcı araç ve bu araçları işletecek aktörlerin noksanlığı, kapitalist 

düzeneğin insafına terk edilmiş bir değer üretimine yol açacaktır. Burada söz konusu 

edilenin, sermayedarın istenciyle biçimlenmiş ve mülkiyete dayalı bir artı-değer 

edinimi olduğunun bilinmesi gerekir. Üstelik mülkiyet esaslı bir düzeneğin meşruiyeti 

ise sorgusuz kabul görmektedir. Bir diğer deyişle, bütün bu süreç içerisinde gerek 

yerel yönetici erk, gerekse bu sürecin oluşumuna katkıda bulunan sosyal aktörler, 

mülkiyet üzerinden edinilen artı-değeri kazanılmış bir “hak” kabul ederek, bireysel 

mülkiyeti kutsayan bir söylemi üretmekten geri kalmaz. Gerçekte, kamu yararından 

çok bireysel mülkiyet hakkını savunan bütün bu söylemlerde, bir tür iktidar arayışının 

izlerini yakalamak olasıdır. Gerçekte Lefebvre’in (1991) de değindiği gibi, kapitalist 

düzenekte, iktidar ve mevcut mülkiyet ilişkileri arasında açık bir mücadele söz 

konusudur: hiç şüphesiz ki, iktidarın gücü mülkiyet edinimiyle doğru orantılıdır” 

(Sargın, 2008). 

Bir başka meşrulaştırma da yalnızca ‘emlak değeri’ne indirgenen kent-mekân’ın 

paraya koşut bir simgesel değer edinmesinin doğallaştırılmasına yöneliktir. Yine 

Sargın’dan (2008) dinlendiğinde: “Sosyal aktörler arasında, yazılı veya değil, bir tür 

uzlaşma üzerinden geçerliliği sorgulanmayan bu simge sistemi ve onu üstlenmiş 

nesne, mekânın alınıp satılabilir bir “şeye” indirgenmesindeki son “mutabakat” 

alanıdır. Kapitalizmin son devresinde, kaçınılmaz bir üstünlüğü olduğu teyit edilen ve 

uluslararası pazarda dolaşımı meşru kılınan bu simge sistemi (bir diğer deyişle, 

para), mekânın maddesel ve sosyal bileşenlerini adeta göz ardı eden bir süreci de 

katıksız meşru kılmaktadır. Mübeccel Kıray’ın (1988) çok daha önceleri dile getirdiği 

bu kaçınılmaz ilişkisellik, kapitalizmin doğal kılınmasına bağıl bir söylemi kentsel 

mekân için de geçerli bir akçeymişçesine sosyal aktörlere sunar. …Ne de olsa salt 



72 

 

kullanım değeri üzerinden yapılacak bir takas, kentsoylunun varsıllığı önündeki en 

önemli engellerden bir tanesidir ve süratle bu sürecin başka mecralara itelenmesi 

gerekir. Üstelik bu itelemenin tarihselliği, ideolojik araçlarla gizlenmeli, saptırılmalı ve 

yukarıda değindiğimiz biçimiyle, toplumsal kurgulamalar aracılığıyla 

doğallaştırılmalıdır. İşte tam bu noktada, artı-değere yüklenen ve belki de son 

çeyreğin en önemli sorun alanlarından bir tanesi olarak kabul edilen ikincil simge 

sistemlerinin niteliği sorgulanmalıdır. Artı-değere eklemlenen ve tüketimin bir tür 

yansıması olarak benimsenen işaret-değeri (sign-value), sosyal aktörler arasındaki 

uzlaşmanın son kertesidir ve sosyal parçalanmayı/ayrıştırmayı/başkalaştırmayı, 

maddesel bir ortamda meşru bir düzeneğe çeken yeni bir değer sistemiymişçesine, 

kapitalist örüntü içerisindeki yerini sorunsuz bir biçimde alır. Sosyal aktörler arasında 

takasa zorlanan “şey” artık, nesnenin kendisi olduğu kadar nesneye bindirilmiş 

işaretlerin de “yekûnudur”. Satın alıp, tükettiğimiz “şey”, kendisine atfedilen artı 

değer ve ona takılı bütün işaretlerin kendisidir” (Sargın, 2008). 

Bu bölümün devamında, İstanbul’un kendisinin bir işaret değeri olduğundan yola 

çıkılarak bir tasarım-meta ve fetiş olarak sunuluşu üzerinde durulacaktır. Bu noktada 

Marks’ın meta fetişizmi kavrayışını da ele almak gerekir.  

Marks, emek ürünleri metalar olarak üretilmeye başlar başlamaz onlara yapışan ve 

dolayısıyla da meta üretiminden ayrılmaz olan şeye fetişizm adını verdiğini belirtir: 

“Burada, insanlar için şeyler arasındaki hayal ürünü bir ilişki biçimini alan, insanların 

kendilerinin belirli toplumsal ilişkisinden başka bir şey değildir. Bunun için de, bir 

benzetme yapmak istersek, din dünyasının sisli bölgesine yükselmemiz gerekir. 

Burada, insan kafasının ürünleri, kendilerine özgü hayatları olan, kendi aralarında ve 

insanlarla ilişki halindeki bağımsız biçimler gibi görünür. İnsan elinin ürünleri olan 

metalar dünyasında da böyledir” (Marks, 2011).  

Marks’a göre metaların fetiş karakteri toplumsal ilişkilerin doğası gereği böyledir:       

“Meta biçiminin esrarlı bir şey oluşunun nedeni, basitçe, insanlara, kendi emeklerinin 

toplumsal niteliğini, emek ürünlerinin nesnel nitelikleri olarak, bu şeylerin toplumsal 

doğal özellikleri olarak yansıtması ve dolayısıyla, üreticilerle toplam emek arasındaki 

toplumsal ilişkiyi de, şeyler arasındaki, üreticilerin dışında var olan bir toplumsal ilişki 

olarak göstermesidir” (Marks, 2011).  



73 

 

 

ŞEKİL 25: Minareleriyle yarışan gökdelenleriyle Fetis(h)stanbul. 

Burada söz konusu edilen kentler fetişizminin, özelde İstanbul fetişinin kuruluşudur; 

Lefebvre’in algılanan, tasarlanan, yaşanan mekân diyalektiği bağlamında bir 

sorgulamadır. Marks’ın (2011) yabancılaşmanın bir veçhesi olarak Kapital’de ortaya 

koyduğu meta fetişizmi kavrayışı ise, bir meta biçimi olarak üretilen mekânı 

anlamanın araçlarını sunar. Kapital’in sunduğu, üretim, toplumsal emek ve 

belirleyicileri, yani diyalektik, somut-soyutlama, hem metaların hem de işaretlerin 

değişimi, kullanım ve değişim değerleri gibi teorik, analitik ve kavramsal araçlarla, 

mekânın meta biçiminin politik ekonomisi geliştirilir. Metalar, bir kez pazarda 

değişime başlandıklarında, tuhaf bir “şey-lik” niteliği kazanırlar. Esasında insanlar 

arasındaki toplumsal ilişkiler, “şeyler-arasındaki” fantastik ilişkiler haline gelir ve öyle 

algılanır. Değişim, emek süreçlerinde ortaya çıkan toplumsal ilişkileri, eylemleri ve 

sömürüyü bütünüyle kavramayı neredeyse imkânsız kılar. Bu maskeleyici etkiyi 

Marks, fetişizm olarak adlandırır (Avar, 2009).   

Lefebvre’de toplumsal/yaşanan mekân, algılanan ve bilinen mekân birbirinden 

ayrılamaz. Ancak bilimsel pratikler içinde “mekân”ın bilinen, algılanan ve yaşanan 

boyutları birbirlerinden ayrılır; bunlar sırasıyla, fiziksel, zihinsel ve toplumsal 

mekânlara tekabül eder. Mekânın birbiriyle diyalektik olarak ilişkili bu üç ayrılmaz 

boyutunun birbirinden ayrılması, ayrı ayrı ideolojik amaçlara hizmet eder. Algılanan 

mekân, mekânsal pratiklerdir (spatial praxis) ve üretim ve yeniden üretimi içerir; 

günlük yaşam pratiği içinde ifade bulur. Bilinen mekân, mekân temsilleri 

(representations of space) ve kodlarla kurulmuş ve onlara indirgenmiştir ve üretim 

ilişkilerine ve bu ilişkilerin çelişkilerine tabidir; bu, mimarların, plancıların, 

yatırımcıların, coğrafyacıların, toplum mühendislerinin, yani mekânı temsillere ve 



74 

 

soyutlamalara indirgeyenlerin ve böyle kullananların mekânıdır. Yaşanan mekân ise, 

karmaşık semboller ve anlamlarla kurulan mekândır (spaces of representation); aynı 

zamanda, yerleşik, hâkim kodları kıran mekânsal pratikleri (bina işgalleri, ‘illegal’ 

konutlar vb) de içerir (Doğan, 2009). 

Savran da (1979), Meta fetişizmi teorisi ile birlikte kapitalist gerçekliğin çok önemli 

bir yönünün ortaya çıktığını belirtir: “Bu toplumda, üreticiler ürünlerinin egemenliği 

altındadır, özne ile nesne yer değiştirmiştir. Marks kapitalist toplumun bu özelliğine 

“altüst olma” adını verir. İlişkilerin bu “altüst” niteliği, ürünlerin üreticiler üstündeki 

egemenliği, insanlar arasındaki ilişkilerin özgül niteliğinin ürünlere, nesnelere 

atfedilmesine yol açar. Böylece, insanların dünyasına egemen olan ilişkiler nesneler 

arasında ilişkiler olduğundan, bu ilişkilerin doğal ilişkiler olduğu, bu ilişkilerin tâbi 

olduğu yasaların doğal yasalar olduğu inancı gelişir. Kapitalist toplumun özgül 

sonuçları, üreticilere doğal ve sonsuz gerçekler gibi görünür. Bu toplumun 

kaçınılmaz olarak sonsuza dek süreceği tartışılmaz bir gerçek niteliği kazanır. 

Kısacası, kapitalist gerçeklik bu toplumun sonsuzluğunu tartışmasız kabul eden 

burjuva ideolojisini üretir ve yeniden üretir” (Savran,1979).   

 

ŞEKİL 26: İdeolojiyi yeniden üretmeden Kapitalist gerçekliğin eleştirisi mümkün müdür? 

Sargın’a (2008) göre de temel sorun, genel geçer mülkiyet ilişkilerinin yarattığı ve 

önlenemez olduğu düşünülen “mekân fetişizminin” kendisidir. “…doğal bir hak 

olduğu savlanan bireysel mülkiyeti ön plana taşıyan siyasi bir söylem söz konusudur 

ve bu söylem, toprağın sürekli el değişimini istemleyen bir biçimde ustalıkla 

önümüze sürülmektedir. Örneklerin sayısını arttırmak olasıdır, ancak en yakın ve 

bildik olandan başlarsak, yakın dönemde gündeme taşınan bir “İstanbul projesi”, 

anlatımımızı kolaylaştırmak adına, adeta “biçilmiş bir kaftan” gibi durmaktadır. 

İstanbul’un su havzasına, meşru olmayan yollarla ve kamu kaynakları kullanılarak 



75 

 

yapılan, üstelik tüketim kültürünü sonuna kadar sömüren bir tür kentsoylu eğlence 

mekânının açılışı sırasında dillenen siyasi otoritenin söylemi, Lefebvre’in bütün 

öngörülerini doğrular biçimdedir. “10 liralık arazinin yeni yapılan eğlence alanıyla 

1000 liraya satılacağını, 1 milyon dolarlık konutların inşa edilmesiyle de, bölgenin 

varsıllaşacağını” bir emlakçi kimliğiyle muştulayan siyasi otoritenin, kapitalizmin 

istemlediği mekân fetişizminin bekçiliğine soyunduğunu savlamak, sanırız aşırı 

kaçmayacaktır” (Sargın, 2008).   

Böylece gerek meta, gerekse mekân fetişizmi önermelerinin merkezine 

yerleştirilebilecek İstanbul kurgusunun nasıl oluşturulduğu incelemeye geçilebilir. 

İstanbul finans başkenti olmaktadır şu sıralar.  Devlet Planlama Teşkilatı’nca 

hazırlanmış “İstanbul Uluslararası Finans Merkezi Stratejisi ve Eylem Planı” 2009’da 

İstanbul’un dünya kenti olma hedefine uygun bir politikayla ortaya çıkmıştır. Plana 

göre (URL-32, 2009) İstanbul,  “sanatın, bilimin, kültürün, tarihin ve hoşgörünün 

dünyadaki nadide merkezi olma vasfına şimdi de modern anlamda bir ekonomik ve 

ticari merkez olma vasfını”  katacaktır. 

Plan, esas olarak İstanbul’un uluslararası finans merkezi olması yolunda, önündeki, 

ekonomik, sosyal, hukuki, yönetsel vb. ne kadar engel varsa hepsinin 

düzenlenebilmesine yönelik olanaklar sunmuş ve bu yönde kimi öncelikler 

sıralamıştır. Tümünün değerlendirilmesi önemli olmakla birlikte çalışmanın kapsamı 

içinde özellikle önemli olan birkaç nokta ele alınabilir. Plana göre; “İstanbul’da 

yaşam kalitesi, güvenlik ve ulaşım imkânları artırılacak, finansal kuruluşların altyapı 

ihtiyaçlarını karşılayacak fiziksel koşullar sağlanacaktır”. Bu çerçevede; “gerekli ofis 

ve konut stokunun oluşturulmasına yönelik olarak finansal kuruluşların 

kümeleneceği ve çalışanlarının ikamet edeceği bölgelerde deprem ve güvenlik 

risklerini minimize edecek yapı teknolojileri kullanılacak, yeni teknolojileri kapsayan 

gayrimenkul yatırımları oluşturularak şehrin yaşam kalitesi yükseltilecektir. 

…İstanbul’un yurtiçi ve yurtdışı bağlantıları etkin ve hızlı bir ulaşıma imkân 

sağlayacak şekilde yapılandırılacak, şehir içi ulaşım (hava-deniz-kara-raylı sistem) 

projeleri tamamlanarak, özellikle havaalanı-kent merkezleri bağlantıları farklı ulaşım 

sistemleriyle entegre edilecektir. İstanbul’un, yabancılara da hizmet verebilecek 

şekilde sağlık, eğitim, eğlence, konaklama ve barınma imkânlarının iyileştirilmesi ve 

geliştirilmesi yönünde çalışmalar yapılacaktır”. Plan, geliştirilecek bu fiziksel 

koşullara uygun iş gücü ve eğitim engellerini de ortadan kaldırmak üzere kimi 

düzenlemelere gidileceğini belirtir: “Finans alanında insan kaynakları ve eğitim 

politikaları belirlenecek ve gözden geçirilecektir. Bu çerçevede, üniversite-finans 



76 

 

sektörü işbirliğinin güçlendirilmesi, üniversitelerdeki mevcut programların içeriklerinin 

sektörle işbirliği içinde güncellenmesi, üniversite-sektör işbirliğinin teşvik edilmesi, 

finans alanında ihtiyaca göre eğitimcilerin ve akademisyenlerin yetiştirilmesi gibi 

eylemlerin hayata geçirilmesi sağlanacaktır” (URL-32, 2009).  

Görüldüğü gibi plan kentin yalnız basitçe bir fonksiyon değişikliği içinde olduğuna 

değil çok daha kapsamlı bir dönüşümüne işaret etmiştir. Bu dönüşümün en önemli 

ayaklarından biri 2010 yılında gerçekleştirilir ve İstanbul bir yıl boyunca ‘Avrupa 

Kültür Başkenti’ unvanını taşır. Bu sadece bir unvan değil, aynı zamanda kentte bir 

yıl boyunca yapılacak kültürel, sanatsal, akademik, politik etkinlik ve mekânsal 

düzenlemeler (tarihi bina ve eserlerin restorasyonları, kentin tarihi mahallelerindeki 

sosyo-mekânsal yapıların korunması ve kente çağdaş müze, kültür sanat merkezleri 

ve benzeri yapıların kazandırılması ve geliştirilmesi, vs.) için Avrupa’dan akan bir 

maddi kaynak ve kente turist çekecek büyük bir fırsat anlamına gelmektedir 

(Kurtuluş, 2011). 

 

ŞEKİL 27: Kültürel pazarlama stratejisinin bir örneği; Haydarpaşa Garı’nda ışık gösterisi 

Avrupa Kültür Başkenti projesine yapılan başvuruya verilen destek Yardımcı’ya 

göre, yalnızca İstanbul’un tarihsel ve kültürel zenginliğine duyulan genel bir inanca 

değil, aynı zamanda böyle bir projeden faydalanabilecek sektörlerin çeşitliliğine de 

işaret etmiştir. Kentin bu unvanı hak ettiği düşüncesinden yola çıkan ve geniş sayıda 

kamu kuruluşu ve devlet-dışı örgütten oluşan destekçiler arasında İKSV (İstanbul 

Kültür ve Sanat Vakfı), İBB (İstanbul Büyükşehir Belediyesi), İTKİB (İstanbul Tekstil 

ve Konfeksiyon İhracatçıları Birliği), Reklamcılar Derneği ve Turizm Yatırımcıları 

Derneği gibi farklı alanlarda çalışan kuruluşlar yer almıştır. (Yardımcı, 2005). 



77 

 

O dönemde İstanbul’un “tarihi açıdan bir kültür başkenti olmaya belki dünyada en 

çok hak kazanmış mekân” olduğu, İKSV yetkilileri tarafından da sıkça dile getirilir. 

Bu düşünceye göre kent aslında her zaman zengin bir kültüre sahip olmuş, fakat bu 

mirasa sahip çıkılamamıştır; “bu mirasın tanıtımı, kültür aracılığıyla, sanat 

aracılığıyla tanıtımı, kültür turizminin gelişmesi açısından da çok önemlidir” 

(Yardımcı, 2005). Böylece ‘kültürel zenginlik’ İstanbul’un pazarlama stratejisinin 

temelini oluşturur. 

 

ŞEKİL 28: Bir pırlanta kolyeye dönüşmüş İstanbul imgesi 

Bu, büyük oranda kurulan bir İstanbul imgesine atfedilen bir özelliktir. Bu imge,  kenti 

bir köprü veya kavşak noktası olarak sunar. Avrupa’nın da Türkiye’den beklediği, 

küresel finans ve güvenlik ağının bir parçası olması, ama aynı zamanda Doğulu 

kimliğini korumasıdır. Bu amaçla, Sarayburnu’ndan Sultanahmet meydanına uzanan 

geniş alan, kilimleri ve nargileleriyle Doğululuklarını vurgulayan kafe, bar, restoran, 

pansiyon ve otelleri, tarihi anıtları ve müzeleriyle neredeyse bir açık hava müzesine 

dönüşür. Özellikle vurgulanan bu turistik yerelliğin tersine, Akmerkez, Metrocity gibi 

alışveriş merkezleri farklılaşmamış, batılı bir alışveriş merkezi kültürünü tüketicilere 

sunar. Miniatürk, temalı parkların İstanbul’da yaygınlaşacağının ilk işaretini verir. 

Beyoğlu’ndaki Fransız Sokağı, belirli bir tema etrafında gerçekleştirilen kentsel 

dönüşüm projelerinin en belirgin ve en yapay örneklerinden biridir.  Haydarpaşa ve 

Galataport projeleri küresel sermayeye olumsuz öğelerinden temizlenmiş bir 

İstanbul sunmayı amaçlar. İstanbul’un imajını Dubai’nin Yelken Oteli veya yapay 

Palmiye Adası’na benzeyen mekânlarla cilalamak isteyen Büyükşehir Belediyesi, 

hazırladığı projelere uluslararası yatırımcı desteği bulmaya çalışır.  Kısmen bu 

dönüşümlerin tetiklemesi sonucu, kimi profesyonellerle sanatçı ve aydın gruplarının 

Cihangir, Galata, Arnavutköy ve Kanlıca gibi bölgelere kayması, buralarda 

mutenalaşma (gentrification) sürecinin başlamasına sebep olur  (Yardımcı, 2005). 



78 

 

             

ŞEKİL 29: Kent içi çöküntü bölgelerinden biri olarak ilan edilen Tarlabaşı’nda soylulaştırma 

Ancak, İstanbul’un 2010 Avrupa Kültür Başkenti olarak ilan edilmesinin kente en 

belirgin etkisi, sosyal, politik, kültürel ve yapılı çevrede yarattığı dönüşümlerden 

daha çok kentin değişen temsilini meşrulaştırması bakımından olmuştur. Kentin son 

yirmi beş yıldır geçirdiği radikal dönüşümler, kentin kimliği üzerinde bir tartışma 

yaratmaktaydı. Kentin mekânsal temsili yerini, gecekonduların belirlediği üçüncü 

dünya kentinden, gökdelenlerin, lüks toplu konut projelerinin, dev alışveriş 

merkezlerinin, yeni oteller ve eğlence merkezlerinin belirlediği “küresel kent” 

temsiline bırakmalıydı. Kent ulusal ve uluslararası sermeye tarafından 

gerçekleştirilen büyük gayrimenkul yatırım projeleri, geniş yerleşim alanlarını 

kapsayan kentsel dönüşüm projeleri, TOKİ tarafından gerçekleştirilen toplu konut 

projeleri ve büyük ulaşım ve alt yapı projeleriyle hızla yeniden yapılanmaktaydı 

(Kurtuluş, 2011).  

Ve şimdi de İstanbul tasarımın başkenti olmaya aday gösterilmektedir. İstanbul 

Kasım 2013’te, kendisini “Dünya Tasarım Başkenti”ne dönüştürme vizyonu 

doğrultusunda önemli bir etkinlik olan ve Tasarımın “Davos zirvesi” olarak anılan 

IDA Kongresi’ne ev sahipliği yapmaya hazırlanmaktadır. Tasarım konusunda 

dünyanın en geniş katılımlı ve prestijli zirvesi olduğu belirtilen kongrede Türk 

tasarımının sektörün en büyük oyuncularıyla bir araya geleceği belirtilmektedir. 

(URL-33, 2012). 

Türk Tasarımı’ndan kastedilenin ne olduğunu tam olarak anlaşılamasa da, en 

azından mimarlık alanında bu kongrede kimlerin bulunacağı yıldız izleri takip 

edilerek bulunabilir. Elbette tasarım adının duyulduğu yere mimarlığı yakıştırmak da 

iyimser bir yorumdan başka bir anlam taşımamaktadır.  Mimarlık’ın bu sırada 

gayrimenkul fuarları,  yarışmaları ya da kongrelerinde boy gösteriyor olması daha 



79 

 

muhtemel görünmektedir.  Sektörün bahsi geçen oyuncuları ise bellidir; kolaylaştırıcı 

olarak kamu,  meşrulaştırıcı olarak üniversite ve niyetin gerçek sahibi olarak (daha 

çok uluslararası) yatırımcı. Türk Tasarımı da bu arada podyumda boy gösterecektir. 

İstanbul Büyükşehir Belediyesi desteklediği kongre için, kültür ve spor alanlarında 

dünya başkenti olma vizyonunu kanıtlamış olan İstanbul'un; önemli bir rekabet 

sahasında daha kendisini uluslararası düzeyde konumladığını belirtmiştir. Icsid İcra 

Kurulu Üyesi ve İTÜ Endüstri Ürünleri Tasarımı Bölümü Başkanı Prof. Dr. Alpay Er 

ise; İstanbul Büyükşehir Belediyesi'nin tasarıma olan desteğinin IDA Kongresi'yle 

artarak devam etmesinin, kentin küresel tasarım haritasında merkezi bir lokasyon 

olarak yer almasına yapacağı katkıya vurgu yapmıştır (URL-34, 2012). 

Yardımcı (2005), John Short ve Yeong-Hyum Kim’in (1999) günümüz kentlerinin 

sabit yatırımı ve dolaşımdaki sermayeyi çekmek için girdikleri ‘savaşlar’dan (place-

wars) söz ettiklerini belirtir: “Yenilenmiş bir kent merkezi, ılımlı bir iş dünyası veya 

telekomünikasyon ağları kadar, uluslararası etkinliklerle de renklenmiş bir kent 

yaşamı da ön koşullardan biridir. Bienal gibi etkinlikler, kentin, dünya kamuoyunu 

cezp edeceğine inanılan birçok imgesini yeniden üretir ve dolaşıma sokarlar; 

“kıtalararası köprü”, “medeniyetler için bir kesişme noktası”, “imparatorluklar 

başkenti”  veya “kültürel mozaik” gibi “ (Yardımcı, 2005).  

 

ŞEKİL 30: İstanbul imgesinin en sık başvuru kaynağı;“Kıtalararası köprü” söylemidir. 

Yardımcı, İstanbul’un küresel başarısı için festivallerin -ki bu tüm etkinlikler olarak 

genişletilebilir- parlak bir kent imgesi yaratmak adına önemli bir sorumluluğu 

olduğuna da vurgu yapmaktadır. “İKSV’nin de açıkça dile getirdiği gibi “adımızın 

geçtiği her yer”, İstanbul markasını tanıtmak için bir fırsattır. Yine bir başka 



80 

 

açıklamaya göre festivaller; “kentin kendini küresel dünyaya eklemlemek için yaptığı 

hazırlıkların sanatsal ve kültürel boyutu olarak” görülmektedir.  Bir anlamda bu tür 

etkinlikler, TEM otoyolunun, ikinci köprünün ve havalimanlarının inşası gibi 

örneklerde cisimleşen genel bir kentsel dönüşümün parçasıdır” (Yardımcı, 2005). 

Bugün de üçüncü köprü, bağlantı yolları, yeni havalimanı, iki yeni İstanbul, ya da 

kanal İstanbul gibi projelerle dönüşümün kendi kültürel ve estetik kodlarını 

oluşturarak devam ettiği söylenebilir. 

Kültür başkentliği kadar heyecan, ilgi ve tartışma yaratmasa da 2012 yılı da İstanbul 

için Avrupa Spor Başkentliği yılı olmuştur.  Yine 2020 Olimpiyat Oyunları için 

İstanbul’un adaylık başvurusunun Tokyo ve Madrid kentleriyle birlikte kabul edildiği 

duyurulmuştur (URL-35,  2012). Daha önceki başvurulardan bir sonuç alınamamışsa 

da -2000 yılından beri yapılan beşinci başvurudur bu- bu tür girişimlerin kendisinin 

bile kent arazisi üzerinde spekülatif değer artımı yaratmak için birer araç olduğu 

söylenebilir. İstanbul 2020 adaylığı resmi web sitesinin açıklamasına göre 

İstanbul’un Olimpiyat adaylığı arkasında güvenli bir ekonomik güç bulunmaktadır ve 

bu durum aynı zamanda Doğrudan Yabancı Yatırım (FDI)’ın Türkiye’yi dünyanın en 

ilgi çekici 15. ülkesi olarak gösteren Boston Danışma Grubu’nun yakın zamanda 

yayımladığı bir raporda vurgulanmıştır (URL-36,  2012).  

 

ŞEKİL 31: İstanbul 2012’de Avrupa Spor Başkenti de oldu.                          

Tıpkı kültürel zenginlik gibi, sportif zenginlik de kentsel rekabette önemli bir unsur 

olarak yer almaktadır. Son on yılda inşa edilen iki dev stadyum (Atatürk Olimpiyat 

Stadı ile Türk Telekom Arena) böylesi bir rekabetin kentsel mekândaki iki önemli 

işareti olarak durmaktadır. Ancak kentte spor etkinlikleri üzerinden geliştirilen 

yatırımlar bunlarla sınırlı değildir. İstanbul, 2020 Olimpiyatları ev sahipliği için 

adaylığa "Medeniyetler İttifakı ve Olimpiyat ruhuyla iki kıtayı buluşturuyoruz" 

mesajıyla çıkar. Bu aynı zamanda yine büyük bir dönüşüm hamlesi anlamına da 

gelmektedir:  “Projeler ile eşsiz bir olimpiyat şehri haline gelecek İstanbul, ulaşım, 



81 

 

şehirleşme ve turizm alanında yapılacak yatırımlarla adeta baştan yaratılarak 

"olimpiyatlara hazırız" mesajı verecek. Sorunlarını çözmüş, modern bir olimpiyat 

şehri oluşturacak projelerin yanında İstanbul'un tarihi ve kültürel misyonuyla 

dünyadaki yeri de öne çıkarılacak. İstanbul'un Avrupa ve Asya'yı buluşturan şehir 

olmasının yanında, farklı dinler ve kültürlere ev sahipliği yapması en büyük koz 

olarak kullanılacak. İstanbul'da tüm salaş ve kaçak yapılar yıkılarak yerine modern 

ve sağlam yeni binalar yapılacak. İstanbul'da kentsel dönüşüm ivedilikle Olimpiyat 

Köyü'nün bulunduğu alandan çemberler halinde genişletilerek Avrupa Bölgesi'ne 

yayılacak. İstanbul'u dünya başkenti yapacak "Kanal İstanbul" ve "İki Şehir" 

projelerinin de bu döneme kadar önemli mesafe kat etmesi ve Olimpiyat döneminde 

İstanbul için büyük prestij olması sağlanacak. Ayrıca metro ve metrobüs ağını da 

genişletecek olan İstanbul, en çok seyirci ile olimpiyat rekorlarını altüst etmeyi 

hedefliyor. İstanbul'da tüm tesisler çağdaş standartlarda olması için yenilenecek. 

Var olan tesislere ek olarak yapılacak kapalı yüzme havuzu ve tenis kortu dünyadaki 

benzerlerinin çok ötesine geçecek. Tüm uluslararası müsabakalarda İstanbul'un ev 

sahipliğini öne çıkaracak düzeyde bir yüzme havuzu olması hedefleniyor. Tenis 

kompleksi ise adeta gövde gösterisi niteliğinde olacak” (URL-37,  2012). 

 

ŞEKİL 32: Spor da İstanbul için temel pazarlama stratejilerinden biridir. 

Görüldüğü gibi, Olimpiyat Oyunları da diğer büyük ölçekli etkinlikler gibi kentlere 

yatırım çekmek ve büyük ölçekli kentsel projeleri hayata geçirmek için devlet ve 

sermaye tarafından stratejik bir araç olarak görülmektedir (Penpecioglu, 2011). 

Londra 2012 Yaz Olimpiyatları için hazırlanan bir rapora göre (Kumar, 2012) 

dünyanın dört bir yanındaki büyük (ve büyük olma sevdalısı) şehirlerin birbirleriyle 

yarışarak Olimpiyat Komitesini etkilemeye çalışmalarının sebebi; yüksek kârlılık 

oranıdır: “Olimpik vurguncular bu süreçten maksimum çıkar sağlamaya çalışırlar. Bu 

uğurda halkın vergileriyle, sadece birkaç hafta kullanılacak muhteşem stadyumlar ve 

tesisler yapılır. Bununla da kalmaz şehirler güvenlik adı altında askerileştirilir ve sivil 

özgürlükler kısıtlanır. Özetle kamu bütçesi özel sektörün önüne serilir. 2004 Atina 

Olimpiyatları için başta 250 milyon lira bütçe öngörülürken sonradan bu rakamın 25 



82 

 

milyar liraya çıkması Yunanistan’ın ekonomik krizini etkileyen nedenlerin arasında 

yer almıştır” (Kumar, 2012). 

Rapora göre (Kumar, 2012) yine, “yaygın inanışın aksine şehirlerin yoksul ve 

tarihsel olarak marjinalize edilmiş, dışlanmış gruplarının Olimpiyatlar’dan son derece 

kötü etkilenmesi Olimpiyatlar’ın istenmeyen bir yan etkisi değil; tam tersi, onun 

özüdür. Olimpiyatlar her zaman David Harvey’in “mülksüzleştirerek sermaye birikimi 

sağlama” dediği politikaya hizmet etmiştir. Günümüzde Olimpiyatlar sadece şehirleri 

“temizleyerek” zenginlerin arzularına uygun bir şehir yaratmak değil, aynı zamanda 

kâr edilebilir aktivitelerin gerçekleştiği alanları genişletmek içindir de… 2007′de 

Birleşmiş Milletler’in fonuyla yapılan Barınma Hakkı ve Tahliyeler Merkezi 

araştırmasına göre 1988-2008 arasında yapılan Olimpiyatlar 4 milyondan fazla 

insanın zorla tahliyesine neden olurken dünya çapında en büyük tahliye nedenlerinin 

arasında yer almaktadır “. 

Böylece, İstanbul’un ve İstanbullu’nun payına nelerin düşeceği sorusu ve bu konuda 

yapılan tartışmaların haklılığı teslim edilmelidir.  Ancak tartışma götürmeyen bir konu 

varsa o da İstanbul’un bu süreçte gayrimenkul yatırımları için aldığı önemli roldür. 

2011 Avrupa Gayrimenkul Piyasalarında Gelişen Trendler (Emerging Trends in Real 

Estate Europa 2011) Raporu’na göre, İstanbul mevcut yatırımlarda ikinci, yeni satın 

alımlar ve kalkınmada ise birinci sırada yer almıştır. Geçen yıl (2010) İstanbul 

mevcut yatırımlar için yedinci, yeni satın alımlar için ise beşinci sırada yer alıyordu. 

Böylece yatırımcılar 2010’dan bu yana İstanbul için daha pozitif düşünmeye 

başlamışlardır. Gayrimenkul sektörü için en uygun yatırım alanlarında ilk sırayı 2011 

itibarı ile ofis ve AVM’ler paylaşırken ikinci sırayı oteller, üçüncüyü endüstriyel ve 

lojistik yatırımları ve en son sırayı da konutlar almıştır (URL-38, 2012). 

Türk Yapı Sektörü Raporu’na göre İstanbul’un ofis piyasasının %41’i MİA’da 

(Levent, Etiler, Maslak, Zincirlikuyu, Esentepe, Gayrettepe,  Beşiktaş, Balmumcu),  

%25’i MİA-dışı Avrupa’da (Taksim-Nişantaşı, Şişli-Fulya-Otim, havaalanı),  %34’ü 

ise MİA-dışı Asya’da (Kozyatağı, Altunizade, Kavacık, Ümraniye) bulunmaktadır. 

Ataşehir, Kartal ve Kâğıthane de yakın zamanda bu ofis bölgelerine eklenecekler 

arasındadır. İstanbul Ofis Pazarı 2011 raporu verilerine göre bu bölgeler genelinde 

kiralanabilir ofis alanlarının  %30’u boş bulunmaktadır. Buna rağmen İstanbul, yerel 

ve uluslararası yatırımcılar için 2011 yılı itibarı ile gözbebeği olmayı başarmıştır.  

‘90’lı yıllardan bu yana Levent-Maslak aksının plazalar bölgesi olarak ayrışmasında 

II. Köprü ve Tem otoyolunun payı büyük olmuştur. Bölgenin III. Köprüyle yeni bir 



83 

 

atılım yapma arifesinde olduğu belirtilmektedir. Daha şimdiden 2016 yılına kadar 

tamamlanacak inşaat halinde ya da proje aşamasında olan 16 büyük proje 

bulunduğu ve bugüne kadar mevcut plazalardan gelen kiralanabilir ofis alanı toplam 

500.000 m² iken, bu yeni projelerden yalnızca birinin arz edeceği alanın 200.000 m² 

olduğu bilgisi iş dünyası ile ilgili haberlerde yer almaktadır (URL-39, 2012).  Avrupa 

yakasının Maslak ve Levent'e alternatif yeni ofis bölgeleri Kâğıthane, Sütlüce ve 

Bayrampaşa iken Ümraniye, Kavacık ve Kozyatağı hattı ise şirketler için Anadolu 

yakasındaki alternatif bölgeler olmaktadır. Ataşehir’in finans merkezi olmasıyla da 

pek çok finans kuruluşu merkezlerini bu bölgeye kaydırmıştır. Özel sektör yanında 

kamu sektörü de genel müdürlüklerini İstanbul’a taşımaktadırlar. Vakıfbank şimdiden 

Seyrantepe’ye yerleşmişken. Ziraat Bankası, Halkbank, SPK ve Merkez Bankası'nın 

da İstanbul'a taşınması gündemdedir (URL-40, 2011). Yine AVM’ler yoğunluğu 

bakımından da İstanbul, Ankara’yla birlikte başı çeken kentlerden biridir. AVM’lerin 

de yatırımcılar bakımından ne denli kârlı alanlar olduğu, 88’den bu yana büyüme 

ivmesinin gösterdiği artıştan da anlaşılabilir.  

  

                  

ŞEKİL 33: İstanbul artık sık sık iş ve ekonomi dünyası dergilerine kapak oluyor.                          

O halde İstanbul’u, inşaat, gayrimenkul ve finans sektörlerinin kol kola ve devletin de 

desteğini alarak giriştiği bu büyük ve hiç de yaratıcı olmayan yıkıma yönelten nedir? 

Bir taraftan da kültür,  tasarım ya da spor başkenti olmak gibi  -ancak yine adı geçen 

sektörlere hizmet eden- iddialarla. Öncelikle krizlerden inşaat sektöründeki 

yükselişler yoluyla çıkıldığını belirten uzmanlara kulak vermek gerekir. Üstelik yalnız 

ulusal değil uluslararası çapta gerçekleşen bir durumdur bu. Kapitalizmin 

uluslararası krizi sanıldığı gibi sınırlarımızı teğet geçmemiş olup, sadece türlü 

felsefe, manipülasyon ve inanışlarla kent ve toplum için iyi olduğuna ikna edildiğimiz 



84 

 

bu büyük inşa süreçleriyle,  kriz ertelenmeye çalışılmaktadır.  Aslında bu sadece 

topraklarımıza ya da ekonomimize özgü değil, kapitalizme içkin bir durumdur. 

Kapitalizm kriz üretir, sonra onu oyalayıcı tedbirler alınır, sonra yeni bir kriz gelir ve 

yeni tedbirler alınır. Bu böyle sürüp gider. Tabi ki bu tedbirler krizden etkilenen 

halkın çoğunluğu lehine değil, bir avuç azınlığın lehinedir. Harvey’in 1850’lerin kriz 

durumuna karşı Paris’in yeniden imarına nasıl girişildiği konusundaki anekdotu daha 

önce aktarılmıştı. Çarpıcı olması bakımından krizden çıkışta inşaat sektörünün 

rolüne ilişkin bir tabloya göz atmakta da fayda vardır: 

 

ŞEKİL 34: Krizlerden çıkışta inşaat sektörünün rolü 

Sektördeki artış ivmesinin kurtarıcı önemde olduğu açıkça görülmektedir. 2001 ve 

2009 yıllarında yaşanan dipten sonra, inşaat sektöründeki yükselişle birlikte GSYH 

(Gayri Safi Yıllık Hâsıla) da toparlanmıştır. 

İnşaat sektörü, ekonominin lider ve sürükleyici sektörlerinden birisi olarak kabul 

edilmektedir. Pek çok ülkede, inşaat sektöründeki büyüme, makroekonominin 

gelişmesi için bir araç olarak ele alınmıştır. Hükümetler, ekonomiyi dengede tutmak 

amacıyla inşaat yatırımlarını arttıracak ve destekleyecek politikaları devreye sokma 

eğiliminde olmuşlar ve ulusal kalkınma stratejileri kapsamında inşaat sektörüne 

önemli roller vermişlerdir. Örneğin 2000’li yılların başında Japonya’da, inşaat 

sektöründeki artan hareketliliğin ve yapım faaliyetlerine yönelik artan talebin 

ekonomik durumu iyileştireceği varsayımından hareketle kentsel dönüşüm projeleri 

gerçekleştirmek için özel bir yasa yürürlüğe konmuş ve bu yasanın uygulanmasını 

sağlamak için özel bir kurum oluşturulmuştur. Bu gün Tokyo’nun merkezinde, 1990’lı 

yıllarda Japonya ekonomisinde yaşanan ekonomik durgunluk ve bunalımı aşmak 



85 

 

amacıyla yapılmış, bir kısmı dönüşüm projesi olmak üzere çok sayıda kentsel proje 

yer almaktadır (Balaban, 2011). 

Ne var ki krizden çıkış yolu sağlayan sektör, aynı zamanda yeni bir krizin de kurucu 

unsuru olabilmektedir. Örneğin 2008’de başlayan ve dünyanın bütün büyük 

ekonomilerini ciddi bir biçimde etkileyen global ekonomik krizin nedeni de inşaat 

sektörü ve emlak piyasalarındaki irrasyonel büyüme ve bu tür bir büyümeyi temel 

alan konut finansman sisteminin çökmesidir. Emlak piyasasındaki büyümenin 

sınırlarına ulaşması ve spekülatif bir biçimde şişirilen emlak balonunun sönmesi ile 

birlikte baş gösteren emlak piyasasındaki değersizleşme, öncelikle gayrimenkullerin 

sürekli değer artışına dayanan konut finansman sistemini çökertmiş ve ardından tüm 

ekonomik sistemi bir kriz ortamına sürüklemiştir. İnşaat sektöründeki kontrolsüz 

büyümenin neden olduğu ve hemen her ortamda karşılaşılan temel sorunların 

başında, ihtiyaç fazlası yapılı çevre üretimi gelmektedir. Bu gibi durumlarda gerek 

ihtiyaç fazlası yapı stokunu gerek bu stokun gerektirdiği ihtiyaç fazlası altyapı 

yatırımlarını gerçekleştirmek için kamusal kaynaklar irrasyonel bir biçimde 

harcanmaktadır (Balaban, 2011).  

Piyasanın krize nasıl sürüklendiğine dair bir örnek olarak İspanya’ya bakılabilir:  

İspanya’da, 1998-2007 yılları arasında, çoğu birikmiş fonları ellerinden çıkarmak 

isteyen yatırım bankaları tarafından tetiklenen emlâk balonu sırasında, yaklaşık 5,7 

milyon lüks ev inşa edildi. Fiyatların normalin yüzde 52 üzerinde seyrettiği, daha 

2004’te, The Economist gibi liberal dergilerde yazılıp çiziliyordu. İnşaat şirketlerine 

devlet, çoğu sahil alanlarında ve tarımsal arazilerde olmak üzere, kelepir ve 

vergiden muaf arazi tahsis ediyordu. Ev sahipliğinin yüzde 80 civarında olduğu 

ülkede, 2007 yılında, en büyük inşaat şirketlerinden olan ve halka açıldığı için kâğıt 

üzerinde on kat büyümüş gözüken Astroc Mediterraneo SA iflasını açıkladı. Ülke 

topraklarında yaklaşık 1,2 trilyon dolarlık mortgage borcu birikmişti. İspanyol 

firmalarının ve hanelerinin mortgage borçları, ülkenin GSYH’sının yüzde 60’ına 

tekabül ediyordu. 2008’de ülke resmî olarak durgunluğa girerken, emlâk bazlı krizin 

tetiklediği işsizlik yüzde 6’dan yüzde 17,2’ye fırladı (Atayurt, 2010).  

Türkiye’de de Türkiye İstatistik Kurumu TÜİK verilerine göre, 2010 yılının ilk 

çeyreğinde emlâk satışları yüzde 26 azalmıştır. Yine, İstanbul’da satılmayı bekleyen 

400 bin boş konut bulunmaktadır, bu kadar boş konut bulunmasının sebebi olarak 

üst gelir gruplarının yatırım amaçlı alımlarının sınıra ulaşması, alt gelir gruplarının da 

kredi taksiti ödeyecek imkânlardan yoksun bulunması gösterilmektedir. Sonuç 



86 

 

olarak, bundan sonra emlâk piyasasına borçlanarak girecek her kurum ve kişi emlâk 

balonunu şişirerek ülkede kriz tehdidini besleyecek demektir (Atayurt, 2010).  

İktisatçı-yazar Mustafa Sönmez de (2012), Global Metro Monitor’ün araştırmasına 

göre, dünyada 2008-2009 krizinden en çok etkilenen kentler arasında ilk sırada yer 

alan İstanbul’un 2010’dan itibaren sıcak paranın yeniden dönüşüyle beraber kendine 

geldiğini belirtir. Sönmez’e göre krizden çıkışta etkili olan ise inşaat sektöründeki 

hızlı canlanmadır. 2011’in ikinci yarısından itibaren ise bütün dünya ekonomisi tekrar 

inişe geçmiştir. Özellikle Avrupa’da yaşanan ciddi borç krizi Türkiye’yi çok hızlı bir 

biçimde etkilemektedir. Bu ne demektir? Bu başta İstanbul olmak üzere bu bölgenin 

ciddi olarak bir inişe geçmesi, yeni baştan bir krizi yaşaması demektir. Yani burada 

Türkiye ekonomisi tekrar bir daralma, küçülme, beraberinde bir yoğun işsizlik 

süreciyle karşı karşıya kalacaktır. İstanbul’u bekleyen ise krizi göğüsleyebilmek için 

veya krizin ortaya çıkarmış olduğu yangını yatıştırmak için kullanılacak bütçeye 

kaynak olmaktır.  Dolayısıyla İstanbul belki bundan sonra daha fazla tehdit altındadır 

(Sönmez, 2012).  

       

ŞEKİL 35: Türkiye ya da İspanya; şimdi fırsatlar kadar tehditler de benzeşiyor. 

Kapitalizmin ölçek büyüttüğü önceki bölümlerde vurgulanmıştı. Gerçekten de böyle 

olmaktadır. Kentler tam da işaret edildiği gibi irrasyonel kararlar ve uygulamalarla 

delik deşik edilmektedir. Taksim yarılır, Haydarpaşa satılır, Çamlıca yükseltilirken, 

İstanbul fetişizmi hiç olmadığı kadar kendi tarihini yazmaktadır. Kentin kentliye 

yabancılaşması ise sınırları belirsiz bir hızda ilerlemektedir.  

Elbette bu noktada İstanbul yalnız değildir. Adanalı (2012), Neoliberal kentsel modeli 

takip eden, küresel kent olma yarışı içindeki birçok kentte benzer bir dönüşümün 

gözlenmekte olduğunu belirtir: “Her ne kadar Dubai’ye özgü olmasa da, 

Dubaizasyon olarak adlandırabileceğimiz bu modelin ortak özellikleri; öncelikle aşırı 

bir ikonik ve ‘cüsseli’ mimari vurgusu; ‘görkemli’ tarihin yeniden keşfi ve beraberinde 

kültür mirasının sanki Disneyland-mış gibi ele alınması; genel olarak mekânın 



87 

 

özelleştirilmesi ve kapatılması; sadece tüketim merkezleri olarak değil aynı zamanda 

kamusallık sınırı olarak AVM’ler ve otomobil merkezli bir şehircilik anlayışı, 

İstanbul’da da genel hatlarıyla böyle bir dönüşüm yaşanıyor “ (Adanalı, 2012).  

Yine Sayın’ın bir gözlemi de (2008), sürecin, ya da yanılsamanın, ne kadar gözler 

önünde ve İstanbul’a özel olmadığını ortaya koymaktadır: “Yakın zamanda birbirine 

hiç benzemeyen şehirler gördüm; Buenos Aires, Berlin, Amsterdam, Rotterdam. 

Bütün bunlarda coğrafi olarak birbirlerine hiç benzemeseler bile ortak bir şey var. 

İnanılmayacak kadar çok inşaat var. Şunu düşünüyor insan: Aslında bu kadar 

yapıya gerek var mı? Galiba yok. Bir araştırmaya göre İstanbul’da yaklaşık bir 

milyon konut fazlası var. Büyük sermaye ilk defa inşaata bu denli yüksek bir para 

yatırıyor. Ama ister Dubai’nin yeniden yapılıyor olmasını, ister İstanbul’da 

burnunuzun dibinde olup bitenleri düşünün, bunlara ihtiyacımız olmadığını biliyoruz 

ama bunların yapıldığını da görüyoruz” (Sayın, 2008). 

Yardımcı’ya göre (2005) kentin kendisi, yerel fiziki ve kültürel coğrafyasıyla bağını 

tüketim ve pazarlama üzerinden yeniden kurduğu ölçüde, temalı parklara 

benzemeye başlar: “ Estetik bir yanılsamanın üzerlerini renkli bir tülle örttüğü büyük 

kentlerin hemen hepsi bu bakımdan birbirine benzer hale gelir. Küresel iletişim 

altyapısına bağlanmış gökdelenler, oteller ve alışveriş merkezleri, güvenlikli konut 

siteleri ve mutenalaşmış tarihi bölgeler, dünyanın neredeyse her yerinde, tehlikeli 

metropolün güvenliği sağlanmış bölgelerini oluştururlar. … Artık çevrelenmiş, kontrol 

altına alınmış güvenli alanlar kentli tüketicinindir. Kentliler kendi kentlerinde birer 

turiste dönüşürler” (Yardımcı, 2005). 

Benjamin (2004), “totaliter estetik” ile faşizm arasındaki ilişkiyi dile getirirken farklılığı 

silmeye yönelik pratiklerin, karşımıza her zaman totaliter bir yönetim biçimi olarak 

değil gündelik hayatın stilize olmuş detayları arasında çıktığını belirtir.   Benjamin, 

totaliter estetik tanımlamasını Haussmann’ın 1850’ler Paris’inde gerçekleştirdiği 

dönüşümü betimlemek için kullanır. Amacı, bu projenin sınıf çatışmasının 

bastırılmasında, üretim ve mülkiyet ilişkilerini gizleyen ‘gösteri’nin kurulmasında 

nasıl bir rol oynadığını vurgulamaktır.  Farklılık -ya da çelişkiler- estetik kategoriler 

aracılığıyla denetim altına alınmaktadır (Yardımcı, 2005). Bu noktada, Ağaoğlu’nun 

(URL-7, 2012) bugün fikir ve sanat eserleri kapsamında değerlendirilen ve telif 

hakları bulunan mimari tasarımları masasından fırlatırken gösterdiği yaklaşımın 

benzer bir hükmetme ve denetim pratiğinden geliyor olabileceği sorusu akla 

gelebilmektedir. 



88 

 

5. SON SÖZ 

Çalışmanın son bölümünde İstanbul kentinin ya da kentin görünümünün ya da bu 

görünümdeki değişimlerin, gelişimlerin yabancılaşmış toplumsal ilişkilerin tezahürleri 

olarak meta ve mekân fetişizmi bağlamında eleştirel bir yaklaşımla ele alınması 

tercih edilmiştir. Marks’ın toplumsal yapı ve Lefebvre’in gündelik hayat eleştirilerine 

konu olan yabancılaşma, bu çalışmada gerek toplumsallığın gerek gündelik hayatın 

ayrılmaz bir temsili olarak mekân, kent ve kimi mimari ürünler üzerinden okumaya 

çalışılmıştır. Bu yabancılaşmış yapıda insan ve organik bir bütün olarak kent, asıl 

değil tali unsurlardır. Yalnızca alınıp-satılabilir, tüketilebilir olan gerçekliklerdir. Diğer 

her şey bunun etrafında döner. İnsanın en temel ve zorunlu etkinliği olarak üretim bir 

sır perdesinin ardındaymış gibidir. Sanki üreterek değil tüketerek var olunur ve 

tüketebilinen oranda da değer kazanılır. İhtiyaca karşılık gelen bir yerde 

yaşamaktansa, satış değeri daha yüksek olan tercih edilir. Mahalle baskısından 

kurtulunup özel güvenlik denetiminde yaşamak hayal edilir. Sahip olunmasa da hep 

sahip olunabilir hissi yaratan ışıltılı rezidanslar ve AVM’lerin gölgesinde, bir 

zamanlar buralarda yaşayan en alt sınıftakilerin nerelere sürüldüğünü sormak 

akıllara gelmez. Soranlar ayıplanır. Sermayenin kanunu doğanın kanunu üzerinde 

sayılır. Faklılık ya da özgünlükler ikea tasarımlarının çeşitliliğiyle sınırlıdır. Varlığın 

en özgün yanının yaratıcılık olduğu unutulur. Pazar günleri, alışveriş merkezlerinde 

değilse emlak geliştiricilerin satış ofislerinde geçer. Kendi ürettiği zenginliğin 20 yıl, 

30 yıl kölesi olur çoğumuz gönüllü olarak. En kötü ve güvencesiz çalışma 

koşullarına razı olunur böylece. Ve bütün bunların hepsi denetimi dışındaymış gibi 

gelir insana. Para, devlet ya da politika insan için ve insan ürünü değilmiş de insanı 

baskı altına alan doğaüstü güçlermiş gibi görünür.  

Kent ve mimarlık da bu yabancılaşmadan kurtulamaz; İstanbul’u İstanbul yapan 

tarihsel, toplumsal, kültürel birikimi değil de bunların pazarlanılabilirliğidir artık. 

Pazarlanamayan ya da bu resme uymayan ötelenir. Kente ilişkin her türlü sosyal 

kültürel değer, hatta İstanbul adının kendisi cilalanıp satışa sunulur. İstanbul onu var 

edenlerin değil, ona türlü şekillerde sahip olanlarındır. 

Mimarlığın da özellikle günümüzde amacına yabancılaşmış bir pratik sergilediği 

açıktır. Tıpkı insan unsurunu temel alması beklenen tüm diğer bilimsel pratikler gibi. 

Mimarlığın farkı aleniyeti ve iddiasıdır. Mimarlık sadece yaşama aracı değildir, 

yaşamı kurar da. Bu sebeple taşıdığı sorumluluk yüksektir ve bu sorumluluğu daima 

yüklenmiştir. Tarih boyunca konumu, ölçeği, malzemesi ve süslemesiyle hâkim 



89 

 

inanç ve ideolojilerin göstereni ve taşıyıcısı olması onun yalnız araç olma 

özelliğinden değil, aynı zamanda içinde bir ideal dünyayı yani bir amacı barındırıyor 

olmasından kaynaklanır. O halde mimarlık bir eleştiri potansiyeline de sahiptir. 

Ütopyaların kent planları ve mimarlık ürünleri üzerinden tasarlanması bu bakımdan 

bir tesadüf değildir. Mimarlığı felsefeden ayıran şey onun yalnız bir düşünce değil, 

gerçekleşen bir düşünce olmasıdır. Bu sebeple her mimarlık okuması, bir düşünce 

okumasıdır aynı zamanda. 

Henüz çok başında olduğumuz bir çağın mimarlığını konuşmak kaçınılmaz olarak 

bizi bir çağın bilinci üzerinde düşünmeye götürür. Aydınlanma, insan topluluklarının 

gelişiminde önemli bir ivme yaratmış olan, Tanrı’nın yerine insanı koymuş bir 

düşünce devrimidir. Ancak aydınlanmanın ilerlemeci, insan odaklı düşüncesi bir 

gelişme yarattıysa da ideal bir dünya yaratamamıştır. Hegel’den Marks’a, Marks’tan 

Lefebvre’e uzanan yabancılaşmış bilinç ile toplumsal pratikler arasında kurulan 

diyalektiğin bilgisi, son derece gelişmiş ancak ideal olmayan bu dünyayı ve 

mimarlığını kavrama çabamızda bize önemli araçlar sunmaktadır.  

Hegel yabancılaşmayı insanın zorunlu emek etkinliğinin sonucu bilincinin kendinden 

sonsuz bir kopuşu olarak ele alırken Marks onu geçici bir tarih kavramı olarak 

değerlendirir. Yabancılaşmış bilinç yine bilincin bu farkındalığıyla kendini aşacaktır. 

Zira bilinç toplumsal maddi pratiklerle karşılıklı bir belirlenim ilişkisi içinde dönüşür. 

Yabancılaşmayı gündelik hayatın eleştirisi için kavramsal bir aygıt olarak kullanan 

Lefebvre’e göre ise iş yaşamı ile birlikte özel yaşam ve boş vakit de 

yabancılaşmanın veçhelerindendir. Ancak bu hiçbirinin gerçek bir içeriğe sahip 

olmadığı anlamına gelmez. Ve bu gerçek içeriktir ki özünde bir yabancılaşma içerse 

de değişim umudunu barındırır. O halde mimar-lık- da kayıtsız şartsız boyun 

eğmemeli, eleştiri imkânlarının sınırları zorlanmalıdır. 

Tarih olasılıkların bilincine varmamızı sağlar. Mimarlık tarihi de bu bakımdan kendi 

içinde bir amaç olarak değil, bütünlük ’ü kavramanın bir aracı olarak ele alınmalıdır. 

Günümüz kent olgusu ve mekân üretimi de bu bağlamda toplumsal pratiklerle ilişkisi 

içinde ele alınmalıdır. 70’lerin eleştirel kent teorisi, kentleşmeyi, içinde sermayenin 

sürekli büyüyen bir ölçekte birikiminin gerçekleştiği süreçler olarak ortaya 

koymuştur. Lefebvre’in ifadesiyle kent yalnızca yapılı bir çevreden oluşmayıp, 

gerçekte kapitalist gelişmenin öznesidir. Ancak yeni toplumsal ilişkilerin gelişimi de 

mekânın alternatif üretimiyle mümkündür.  Harvey de bu ütopyacı yaklaşımı 

günümüze taşımış ve mekânı yaratma, kentsel farklılaşma getiren güçlere yaratıcı 

bir yön verme fırsatımız bulunduğunu belirtmiştir.  



90 

 

Bu noktada ütopyanın içeriği ve anlamına bir göz atmak ihtiyacı doğar. Bloch’un 

umut ilkesine göre varlık, henüz olmayanı gerçekleştirerek kendisini ifa ettiğinden 

temelde ütopyacı bir karaktere sahiptir. Gerçekten de umudu olmayan varlığın 

kendini gerçekleştirmesi de eksik kalır. Bu sebeple olgulara değişmez sonsuz 

gerçeklikler olarak bakmak yerine bağırlarında taşıdıkları değişim olasılıklarını 

görmeye çalışarak yaklaşmak gerekir.  

16. yüzyılda Thomas More’dan 20. yüzyılda Howard, Wright ve Le Corbusier’e 

uzanan ütopyalar da bu açıdan değerlendirilmelidir. Aynı zamanda çağlarına 

getirilmiş güçlü bir eleştiri olmakla beraber ütopyalar da eleştiriden muaf kalmazlar. 

Örneğin Tafuri’ye göre 20. yüzyıl modernist ideolojisi kapitalist-endüstriyel 

ütopyadan başka bir şey değildir. Yüzyıl sonunun postmodern eleştirisi ise 

modernizm ütopyasına karşın bir ütopyasızlık olarak gelişir. Modernite çerçevesinde 

somutlaştırılan bir sorunsal olarak yabancılık durumunun inşası aslında daha 

eskilere dayanır. Buna göre yabancılaştırıcı olan ve insanda tekinsizlik duygusu 

yaratan modern kenttir. Modernite insanı evsiz bırakmıştır. İnsana ait tasarım 

gerçekliğinin sanatsal olana yayıldığını ve bu yönüyle ütopik bir özlem barındırdığını 

savunan Bloch da tekniğin sınırlarında kalması ve süsten yoksunluğuyla modern 

tasarımı kapitalizmi kutsaması yönüyle eleştirir. Bloch’a göre gerçekte mimari, insani 

bir anavatan üretme çabasıdır. 

Bu noktada günümüz mimarlığı da böylesi bir eleştirinin muhatabı olmalıdır. 

Modernizmin soyut evrensel biçimciliğine somut yerel referanslarla karşı çıkmış olan 

postmodernizm ne yazık ki gerçek bir eleştiri olmaktan uzak kalır. Hatta postmodern 

düşüncenin zaman ve mekân bağlamını önemsiz sayan düşüncesi bir zamanlar 

Uluslararası Üslup’un hayal ettiğini günümüzde ondan daha çok gerçekleştirme 

şansı bulmuştur. Corbusier’nin Paris’in ölçeğini değiştirecek nitelikte önerdiği ışınsal 

şehir inşa edilmemiştir. Ancak bugün dünyanın her yerinde benzer kentsel dönüşüm 

süreçlerini yaşayan şehirler devasa ölçekteki yapılaşmalara maruz kalmaktadırlar. 

İnsanın aklına onca eleştirel birikimin nereye uçtuğu sorusu takılabilir. Bu da 

olgulara nasıl bakıldığıyla ilgili bir sorundur. Debord’un Gösteri Toplumu ciddi bir 

eleştiriyken, Arolat’ın bunu hiçbir şekilde eleştiri izine rastlanmayan mimarlığına 

felsefe yapması bu bakışın bir yönüdür. 

Kurtuluş, günümüz mimarlığına dair sosyolojik bir değerlendirmesinde, kapitalizmin 

bu evresinde “meslek” olarak mimarlığın doğrudan sermayenin yanında yer aldığını 

belirtmiştir. Buna göre mimarlığın hayalleri artık doğrudan sermayenin hayalleri ile 

örtüşmektedir. Mimar artık ne ütopyanın ne de üretilecek olan sosyo-mekânın 



91 

 

üzerinde söz sahibi değildir. Artun da günümüz mimarlığı için benzer bir 

değerlendirmede bulunmuştur. Buna göre günümüz mimarlığı bütün işlevlerinden 

arınmış, belli başlı yararı spekülatif emlak piyasasını tırmandırmak olan yapıların 

mimarlığıdır.  

Bu değerlendirmeler ışığında çalışma sermaye-kent-mimarlık ilişkisinin biraz daha 

yakından ele alındığı bir İstanbul okumasıyla son bulmuştur. Buna göre İstanbul 

dünya kentleri içinde niteliksel değil niceliksel bir karşılaştırması yapılabilen 

kentlerden biridir artık. Yeri belirlenir ve hangi hamlelerle yükseleceğinin işaretleri 

sunulur. Smith’e göre bu durum üretimin küresel yeniden düzenlenmesinin sonucu 

gelişen yeni bir şehircilik anlayışına işaret eder. İnsani önceliklerin en sona 

bırakıldığı bu anlayışta mimarlığın da -Bloch’un eleştirisine katılarak- ütopik bir 

özlem barındırmadığını ifade edilebilir.  

Oysa mimarlık, insana dair diğer tüm olgularla birlikte (felsefe, bilimler, sanatlar) bir 

üretim alanı olduğu kadar, bir eleştiri alanı da olmak zorundadır. Hadid-Gehry-Arolat 

mimarlıkları çağlarının mimarlıklarıdır, evet. Ancak kusurları estetik-akıl-beceri gibi 

unsurların eksikliğinden değil, eleştiri eksikliğinden kaynaklanır. Yine aynı şekilde 

Corbusier-Wright vb. mimarlıklarının gücü kusursuzluklarından değil, eleştiri 

yeteneklerinin gücünden kaynaklanır. 

Bu bağlamda İstanbul bugün sermayenin tasarımı olarak adlandırılabilecek bir 

değişim süreci içindedir ve bu tasarımın geliştirilmesinde her yol mubah 

sayılmaktadır. İstanbul’un her türlü değeri alınır satılır niceliklere dönüştürülmektedir. 

Kültür başkenti, finans başkenti, spor başkenti ya da tasarım başkenti gibi olguların 

tümü bu alışverişte değer artımını sağlayan unsurlardan başka bir şey değildir. 

Gayrimenkul bugün bir yatırım aracı hisse senedi haline gelmiştir ve tek geçerli 

değer değişim değeridir. O halde planlama-tasarım girdilerinin olmazsa olmaz 

koşulu olan insan, çevre, ihtiyaç gibi kullanım değerine ilişkin girdilerin bu sistemde 

boşa çıkması tesadüf, aymazlık ya da kötü niyet değil, olsa olsa zorunlulukla 

açıklanacak bir durum olabilir.  Ancak hal böyleyken, plancı ve mimarlar olarak 

gerçekleşmelerinde aracı olduğumuz bu türden yatırımları desteklemek, yüceltmek, 

ya da entelektüel seviyeleri zorlayan felsefelere dayandırarak meşrulaştırmaya 

çalışmak pek de naiflik sayılmaz. Bu noktada özeleştiri kaçınılmaz.  

Sonuç olarak gittikçe bizim olmayan bir bizim İstanbul yanılsamasıdır söz konusu 

olan. Ekonomik durgunluk ve bunalım dönemlerinden çıkışın bir aracı olarak 

geliştirilen büyük ölçekli kentsel projeler Sönmez’in deyişiyle İstanbul için daha fazla 



92 

 

tehdit olmaktan başka bir anlam taşımamaktadır. Öyle bir tehdit ki küçük bir azınlık 

için fırsatlar yaratacakken, çoğunluk için daha fazla yıkım demektir. Düne kadar 

yaşam garantisi olarak görülen evlerinin ya da küçük iş yerlerinin “başlara yıkılması” 

gibi hiç de mecazi olmayan anlamı dâhil. 

Ele aldığımız Zorlu Center, Demirören AVM ya da One Ortaköy projeleri, ada ya da 

parsel bazında sebep oldukları hukuki kusurları ya da biçimsel-işlevsel ilişkilerindeki 

sorunlar bakımından değil, böylesi bir yıkımın parçası olmaları bakımından 

eleştirilmiştir. Mimari bir ürün olarak değerlendirilmelerinden önce kentin sosyo-

ekonomisi içindeki yerlerinin açıklığa kavuşturulması daha önemli bulunmuştur. Bu 

projelerin her biri daha büyük ölçekteki bir sürecin parçaları olmaktan başka bir 

öneme sahip değildir, yani çalışmada bahsedilen büyük fırsatlar ve büyük yıkımlar 

sürecinin.  

Her çağın kendi mimarlığını yarattığı önceki bölümlerde belirtilmişti. Bu da 

kapitalizmin 21. yüzyıl mimarlığıdır. Burada söz sahibi sanıldığı gibi mimar ya da bu 

çağın mimarlık düşüncesi değildir. Bugünün mimarlığını mimarlık dergilerinden çok 

gayrimenkul dergilerinden takip etmek daha gerçekçidir. Bir inşaat müteahhidinin -ya 

da gayrimenkul geliştiricinin- “(…) inşaat olarak nasıl bir misyon yükleniyorsunuz?” 

sorusuna verdiği cevapsa oldukça manidardır:  “21. yüzyıl Türk mimarisi için 

çalışıyoruz. 17. yüzyıl Fransız mimarisinden veya eski Osmanlı mimarisinden 

bahsedebiliyoruz ama ne yazık ki 21. yüzyıl Türk mimarisinden bahsedebilmemiz 

zor. Biz de (…) olarak bunun için çalışıyoruz. Ne yazık ki Osmanlıdan sonra kaliteli 

Türk mimarisi yapılamadı. Bu anlamda 21. yüzyıl Türk mimarisini kurgulayabilmek 

için yola çıktık. Bizim birincil önceliğimiz ürettiğimiz konutları satmak değil, inşaat 

pazarında bir marka değeri oluşturmak, inşaat pazarındaki inşaat firmalarının 

sahiplerinin duyarlılığını arttırmak, mimari ve sanat anlamında Türkiye’de sivil 

toplum alanında bir siyaset kurulmasına ön ayak olmak…” (Marketing Türkiye, 

2012).  

Yine de umut ilkesi esastır. Varlık, bütün yabancılaşmasına rağmen özünde bir umut 

barındırır. Daha yaşanır bir dünya umudu. Kent hakkı ya da kentsel mücadeleler 

bugünün neoliberal kent olgusu kadar gerçekliktir. Yabancılaştırıcı gündelik hayatın 

her türlü kuşatmasına karşı şiirler, şarkılar yazılmaya, türküler okunmaya, resimler 

yapılmaya devam ettiği gibi daha adil ve özgür bir toplum için düşünceler de kent ve 

mimarlık ütopyalarında cisimleşmeye devam etmektedir. Yani varlık kendini 

gerçekleştirmeyi her zaman bilmiştir ve bilmeye de devam edecektir.  



93 

 

KAYNAKLAR 

Adanalı, Y., 2011a. ‘Neoliberal ütopya olarak mekânsız mekânlar: Soylulaştırılan 

İstiklal Caddesi ve ticarileştirilen kent mekânları’                                      

Red Thread, e-dergi, 3, (www.red-thread.org). 

Adanalı, Y., 2011b. ‘İstanbul 2023 neye ve kime rağmen?’ başlıklı sunum, Salt 

Beyoğlu, İstanbul, (www.arkitera.com). 

Adanalı, Y., 2011c. ‘İstanbul on Fire’, mashallahnews, e-gazete, 07.08.11 

(www.mashallahnews.com). 

Adanalı, Y., 2012. ‘a’dan z’ye kentsel dönüşüm’ röportaj Sarphan Uzunoğlu, Mesele 

Dergisi, 63, (mutlukent.wordpress.com). 

Arslan, E. ve Mura, B., 2001. ‘Bertell Ollman’ın Marksizm’e Katkısı: Diyalektiği 

Çalıştırmak’, Praksis, 3. 

Artun, A., 2012. ‘Mimarın Şöhret Düşkünlüğü - Emre Arolat ve Guy Debord’, 

skopbülten, Mart, (www.e-skop.com). 

Atayurt, U., 2010. ‘Bir istilacının portresi: Ali Ağaoğlu’, Express, 115.  

Avar, A. A., 2009. ‘Lefebvre’in Üçlü Diyalektiği’, Dosya 17, TMMOB Mimarlar Odası 

Ankara Şubesi. 

Balaban, O., 2011. ‘İnşaat neyin lokomotifi’, Birikim, 270. 

Baysal, C.U., 2011. ‘Kent hakkı yeniden hayat bulurken’, Eğitim Bilim ve Toplum 

Dergisi, 36, Cilt:9, Güz. 

Baysal, C.U., 2011. ‘Çılgın projeleri değil, Kent Hakkı’nı inşa etmeliyiz!’ Birgün 

Gazetesi, 13 Mayıs 2011. 

Benjamin, W., 2004. ‘Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretilebildiği Çağda Sanat 

Yapıtı’, Pasajlar ,Yapı Kredi yayınları, İstanbul. 

Bilgin, İ., 2008. ‘Neoliberalizm ve Mimarlık Eğitimi Paneli’, Proje Dikdörtgen Sergisi, 

YEM, İstanbul. 

Bloch, E., 1959.  Das Prinzip Hoffnung (Umut İlkesi), Frankfurt: Suhrkamp. 

Bloch, E., ve Adorno, W., 2001. ‘Bir şeyler Eksik: Ütopik Özlemin Çelişkileri 

Üzerine’ Defter, 42. 

Bora, T., 2011. ‘Türk muhafazakârlığı ve inşaat şehveti: Büyük olsun bizim olsun’, 

Birikim, 270. 

Castells, M., 1977. ‘The Urban Question’, Cambridge, MA: MIT Press. 



94 

 

Castells, M., 1983. ‘Crisis, Planning and the Quality of Life’ Environment and 

Planning 1. 

Çavuşoğlu, E., 2011. ‘İslamcı neo-liberalizmde inşaat fetişi ve mülkiyet üzerindeki 

simgesel hale’,  Birikim, 270.  

Debord, G., 1967. ‘La Société du spectacle (The Society of Spectacle)’, 

Paris:Lebovici. 

Doğan, A. E., 2001. ‘Türkiye Kentlerinde Yirmi Yılın Bilançosu’, Praksis, 2. 

Doğan, F., 2009. ‘Mimarlık ve Mekân Algısı’ Dosya editörü, Dosya 17, TMMOB 

Mimarlar Odası Ankara Şubesi. 

Dostoğlu, S., 1981. ‘Tarih, Mimarlık Tarihi ve Bazı Kavramlar’, Mimarlık, 81/3 

Duru, B., 2001. ‘Gökdelenler ve Kent’, Prof. Dr.Cevat Geray'a Armağan, Mülkiyeliler 

Birliği Yayınları, Ankara. 

Engels, F., 1872. Konut Sorunu, Sol yayınları (1992), İstanbul. 

Ergil, D., 1978. ‘Yabancılaşma Kuramına İlk Katkılar’, AÜSBF Dergisi, 3, Cilt:33  

Ertekin, H., 1980. ‘Mimarlık ve Ütopya: Kapitalist Gelişme ve Tasarım’, Mimarlık, 

80/1, ‘Mimarlık ve Ütopya II-III-IV’, Mimarlık, 81/1-2-3. 

Friedman, J., .1986. ‘The World City Hypothesis’, Development and Change,  

Fromm, E., 1993. ‘Marks’ın İnsan Anlayışı’, Arıtan yayınevi, İstanbul. 

Geddes, P., 1915 (reprinted 1997). Cities in Evolution. London: Routledge. 

Gideon, S., 1971. ‘Architecture and the Phenomenon of Transition’, Harvard U. 

Press. 

Gottdiener, M., 2001. ‘Mekân Kuramı Üzerine Tartışma: Kentsel Praksise Doğru’, 

Praksis, 2. 

Gülhan, S.T., 2011. ‘Devlet müteahhitlerinden gayrimenkul geliştiricilerine, 

Türkiye’de kentsel rant ve bir meta olarak konut üreticiliği: Konuta 

Hücum’,  Birikim, 270. 

Gümüş, K., 2012. ‘Ezber bozan bir örnek: Süheyl Bey Camii’, ‘eleştiri amacıyla 

kurgusal olarak hazırlanmış bu metin henüz yayınlanmadan önce 

mail yoluyla edinilmiştir’. Aralık, 2012. 

Güzer, A., 2012. ‘Ticaretin Mimarlığından, Mimarlığın Ticaretine Geçiş Süreci İçinde 

Ticaret ve İş Yapıları’, Değerlendirme, Vitra Çağdaş Mimarlık Dizisi 1: 

Ticari Yapılar, İstanbul. 



95 

 

Hall, P., 1966. ‘The World Cities’. London: Weidenfeld and Nicholson. 

Hauser, A., 1959. ‘The Philosophy of Art History’, New York: Alfred A. Knopf. 

Harvey, D., 1989. ‘The Urban Experience’, The John Hopkins University Press, 

Baltimore and London. 

Harvey, D., 1990. ‘The Condition of Postmodernity’, Blackwell Publishers. 

Harvey, D., 2002. ‘Sınıfsal yapı ve mekânsal farklılaşma kuramı’, 20. Yüzyıl Kenti 

içinde,  İmge kitabevi, Ankara. 

Harvey, D., 2003. ‘Sosyal Adalet ve Şehir’, Metis yayınları, İstanbul. 

Harvey, D., 2008a. ‘Umut Mekânları’, Metis yayınları, İstanbul. 

Harvey, D., 2008b. ‘Kent Hakkı’, Çev: Meriç Kırmızı,  New Left Review, 53, Eylül-

Ekim, (www.sendika.org). 

Harvey, D., 2012. ‘Paris, Modernitenin Başkenti’, Sel yayıncılık, İstanbul. 

Hegel, G.W.F., 1807. ‘Phänomenologie des Geistes’ (Tinin Fenomenolojisi), 

Bamberg/Würzburg 

Heynen, H., 2011. ‘Mimarlık ve Modernite: Bir Eleştiri’, Versus Kitap, İstanbul. 

Jameson, F., 2003. ‘Geleceğin Kenti’, Çev: Ebru Kılıç, New Left Review 21,   

Mayıs-Haziran. 

Jencks, C., 1973. Modern Movement in Architecture, London. 

Kıray, M., 1998. ‘Kentleşme Yazıları’, Bağlam Yayınları, İstanbul. 

Keleş, R., 2012. ‘Küreselleşme ve Kentleşme Kavramları Üzerine’, mimar.ist 43, 

Bahar, İstanbul. 

Keskinok, Ç.,  2006. ‘Kentleşme Siyasaları’, Kaynak Yayıncılık, İstanbul. 

Kostof, S., 1977. The Architect: chapters in the History of the Profession, NY,  

Kulak, Ö., 2011. ‘Karl Marks’ta Yabancılaşma, Meta Fetişizmi ve Şeyleşme 

Kavramları’, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 55, Ankara. 

Kumar, A., 2012. Londra Olimpiyatları: Şehri Soylulaştırmak için bir fırsat, Ceasefire 

Magazine Özel Raporu, BirGün için çeviren: Onur Erem, 04.05.2012 

Kurtuluş, H., 2009. ‘Mimarlığın Sosyolojisine Dair Bir Tartışma İçin Üç Başlık’, yazı-

arşiv, (www.mekanar.com.tr). 

Kurtuluş, H., 2011. ’Editörden: İstanbul: Üçüncü Dünya Metropolünden Avrupa 

Kültür Başkentine!’, İ.Ü. S.B.F. Dergisi, 44, Mart., İstanbul. 

http://www.sendika.org/


96 

 

Lefebvre, H., 1947. ‘Critique de la vie quotidienne I’, Paris: L'Arche. 

Lefebvre, H., 2011. ‘Gündelik Hayatın Eleştirisi 1’,  Sel Yayıncılık, İstanbul. 

Lefebvre, H., 1970. ‘La Revolution Urbaine, Paris: Gallimard. 

Lefebvre, H., 1973. ‘La Survie du Capitalisme’, Paris: Editions Anthopos. 

Lefebvre, H., 1979. ‘Space, Social Product and Use Value’, Critical Sociology: 

European Perspective içinde, New York: Grossman. 

Lefebvre, H., 1991. ‘The Production of Space’, Oxford and Cambridge: Blackwell. 

Lösch, A., 1954. ‘Economics of Location’, New Haven, Yale U. Press. 

Mandel, E., 1975. ‘Yabancılaşmanın Sebepleri’, Marksist Yabancılaşma Kuramı, 

Yücel yayınları, İstanbul. 

Marketing Türkiye, 2012. ‘Reklam filmleri kimsenin tekelinde değil!’, İnanlar İnşaat 

Yönetim Kurulu Başkanı Serdar İnan’la röportaj: Pınar Akbıyık Yıldız, 

Marketing Türkiye, Ocak 2012. 

Marks, K., 2000. ‘1844 El Yazmaları’, Birikim yayınları, İstanbul. 

Marks, K., 2010. ‘Yabancılaşma’, Sol Yayınları, Ankara. 

Marks, K., 2011. ‘Kapital, Cilt I: Sermayenin Üretim Süreci’, Yordam yayınları, 

İstanbul. 

Novack, G., 1975.  ‘Yabancılaşma Sorunu’, Marksist Yabancılaşma Kuramı, Yücel 

yayınları, İstanbul. 

Oliver, P., 1976. ‘Primitive Dwelling and Vernacular Architecture’, Shelter and 

Society, London. 

Ollman, B., 1993. Dialectical Investigations, London: Routleadge 

Ollman, B., 1998. ‘Why Dialectics, Why Now’, Science&Society, 62, 338-357 

Orbay Kaya, A., 2006. ‘Tarihsel Süreçte Yabancılaşma Kavramı’, Planlama 

Felsefesi, Yıldız Teknik Üniversitesi yayını, İstanbul. 

Özbudun, S. ve Demirer, T., 2008. ‘Yabancılaşma ve…’, Ütopya yayınevi, Ankara. 

Öz, E., 2006. ‘Yabancılaşma’, ‘Kavram Sözlüğü II: Söylem ve Gerçek’, Özgür 

Üniversite Kitaplığı, Ankara. 

Özaloğlu, S., 2009. ‘Yeni Gurna: Yerellik, Mimar: Hasan Fethi’, Dosya: Sıfırdan 

Başlamak  içinde, Mimarlık, 350. 



97 

 

Penpecioğlu, M., 2011. ‘Kapitalist kentleşme dinamiklerinin Türkiye’deki son 10 yılı: 

Yapılı çevre üretimi, devlet ve büyük ölçekli kentsel projeler’, Birikim, 

270. 

Rapoport, A., 1969. ‘House, Form and Culture’, Englewood Cliffs, NJ. Prentice-Hall. 

Rudolfsky, B., 1964. ‘Architecture Without Architects’, New York: MOMA. 

Sargın, G.A., 2008. ‘Yakın Dönem Kentleşme Süreçlerine İlişkin Eleştirel Notlar’, 

Mülkiye, 261, Cilt: XXXII  

Sassen, S., 1991 (second edition 2001). ‘The Global City: London, New York and 

Tokyo’, Princeton: PUP. 

Savran, S., 1979. ‘Siyasi İktisadın Eleştirisi’ Birikim, 49, Mart. 

Sayın, N., 2008. Neoliberalizm ve Mimarlık Eğitimi Paneli, Proje Dikdörtgen 

Sergisi,YEM, İstanbul. 

Schaar, J.,  1961. ‘Escape from Authority: The Perspectives of Erich Fromm’, New 

York: Basic Books. 

Scully, V., 1980. Modern Mimarlık, Çevre yayınları, İstanbul. 

Smith, N., 2006. ‘Yeni Küresellik, Yeni Şehircilik: Küresel Kentsel Strateji Olarak 

Soylulaştırma’, Çev: İlknur Urkun-Bowe, İbrahim Gündoğdu, 

Planlama, 36, TMMOB Şehir Plancıları Odası yayını, Ankara. 

Soykan, Ö.N., 2002. ‘Mimarlık-Felsefe ilişkisinin biçim-kavram ekseninde 

temellendirilmesi’, Mimarlık ve Felsefe, YEM Yayın, İstanbul. 

Sönmez, M., 2012. ‘Mustafa Sönmez ile Kentsel Rantı Tetikleyen Sosyo-Ekonomik 

Değişimler Üzerine: “İstanbul Belki Bundan Sonra Daha Fazla Tehdit 

Altında”’ Mimarlık, 364, Mart-Nisan. 

Şengül, T., 2011. ‘Muhafazakâr Popülizm, İki Rekât Bir Zekât Gerisi Rant’ İmge 

Kitabevi, Ankara. 

Şengül, T., 2012. ‘Yeni kentsel paradigma: Yeniden Üretimden Yaratıcı Yıkıcılığa’,  

Küreselleşme Sürecinde Kent ve Mimarlık Sempozyumu, TMMOB 

Mimarlar Odası İstanbul Büyükkent Şubesi, 13-14 Ocak 2012 

Tafuri, M., 1973. ‘Progetto e utopia: Architettura e sviluppo capitalistico’ 

(Architecture and Utopia. Design and Capitalist Development), Bari: 

Laterza. 

Tanyeli, U., 2008. ‘Neoliberalizm ve Mimarlık Eğitimi Paneli’, Proje Dikdörtgen 

Sergisi, YEM, İstanbul. 



98 

 

Timuçin, A., 2006. ‘Bugünün İnsanı-Yarının İnsanı-“Bir Ütopya İçin Felsefi İpuçları”’, 

Planlama Felsefesi, Yıldız Teknik Üniversitesi yayını, İstanbul. 

Tolan, B., 1981.  ‘Çağdaş Toplumun Bunalımı: Anomi ve Yabancılaşma’ AİTİA 

Yayınları, Ankara. 

Ücretli mimar, 2011. ‘Özel Sektörde Ücretli Çalışan Mimarlar için “Çalışma Yaşamı” 

Kılavuzu’, TMMOB Anakara Şubesi. 

Vaneigem, R., 1967. ‘Traité de savoir-vivre à l'usage des jeunes générations (The 

Revolution of Everyday Life)’, Paris: Gallimard. 

Vidler, A., 1992. ‘The Architectural Uncanny: Essays in the Modern Unhomely’ MIT 

Press 

Yardımcı, S., 2005. ‘Kentsel Değişim ve Festivalizm: Küreselleşen İstanbul’da 

Bienal’, İletişim yayınları, İstanbul. 

Yılmaz, Z.B., 2011. ‘Marks ve İnsani Varoluş’, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 55, 

Ankara. 

Zevi, B., 1975. ‘Architecture as Space’, New York. 

URL- 1, 2013. http://samuelmockbee.net/, Erişim tarihi, 14 Şubat 2013 

URL- 2, 2011. www.bianet.org/bianet/toplum/131915-yasam-agustos-sonunda-

basliyor, ‘Viranşehir Komünü’, 3 Ağustos 2011. 

URL- 3, 2008. static.london.gov.uk/mayor/culture/docs/cultural-audit.pdf, ‘London, 

“A Cultural Audit”, 20 Aralık 2012 

URL- 4, 1999. www.lboro.ac.uk/gawc/rb/rb5.html, ‘A Roster of World Cities’, GaWK 

Research Bulletin, 5,  20 Aralık 2012 

URL- 5, 1998. www.lboro.ac.uk/gawc/citylist.html, ‘Inventory of World Cities’,  20 

Aralık 2012 

URL- 6, 2010. www.lboro.ac.uk/gawc/gawcworlds.html, ‘The World According to 

GaWC’, 20 Aralık 2012 

URL- 7, 2012. www.youtube.com/watch?v=3XXl8NEehfM,  ‘Ağaoğlu, Maslak 1453 

Reklam Filmi’, Yayınlama tarihi: 12 Ekim 2012. 

URL- 8, 2010.  www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType= 

RadikalDetayV3&CategoryID=80&ArticleID=1025877, ‘Metrekareye 

18 bin dolarla lüksü ‘Zorlu’yor, 20 Ekim 2010. 

URL- 9, 2007. www.mimdap.org/?p=70,  ‘Zorlu Center Tasarım Yarışması: Bir konu 

üç açıklama’,  4 Temmuz 2007. 

http://www.lboro.ac.uk/gawc/rb/rb5.html
http://www.lboro.ac.uk/gawc/citylist.html
http://www.lboro.ac.uk/gawc/gawcworlds.html
http://www.youtube.com/watch?v=3XXl8NEehfM
http://www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType
http://www.mimdap.org/?p=70


99 

 

URL- 10, 2008. www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalDetayV3& 

ArticleID  =896159&CategoryID=, ‘Karayolları arazisinde yapılacak 

Zorlu Center’da Arolat-Tabanlıoğlu imzası’,  30 Ağustos .2008. 

URL- 11, 2007. v3.arkitera.com/news.php?action=displayNewsItem&ID=17702 

‘Zorlu Center Mimarlık ve Kentsel Tasarım Yarışması ile İlgili Merak 

Edilenler’,  20 Haziran 2007. 

URL- 12, 2012. www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalYazar& Article      

ID=1087959&Yazar=BULENT-MUMAY&CategoryID=101,                                   

‘Türkiye 'özelleştiriyor' Broadway bize geliyor’, 14 Mayıs 2012. 

URL- 13, 2012. www.3oda1salon.net/yurtici/zorlu-center-istanbulun-yeni-cazibe-

merkezi-olacak,  ‘Zorlu Center İstanbul’un Yeni Cazibe Merkezi 

Olacak’, 5 Mayıs 2012. 

URL- 14, 2007.  www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=224593, ‘Zorlu çok iddialı’, 

Radikal İnternet Baskısı, 20 Haziran 2007. 

URL- 15, 2011.  www.radikal.com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalDetay                      

V3&ArticleID =1042471&CategoryID=, ‘Zorlu, Cannes'da 6 bin 

davetliye göbek attırdı’, 10 Mart 2011 

URL- 16, 2011. www.arkitera.com/haber/index/detay/euromoney-den-zorlu-              

center-a-en-iyi-gelistirme---karma-kullanim-odulu/4438,  

‘Euromoney’den Zorlu Center’a en iyi Geliştirme/Karma Kullanım 

ödülü’, 4 Kasım 2011. 

URL- 17, 2012. www.arkitera.com/haber/index/detay/mimar-emre-arolat--sistem-

mimarlari-ajan-olmaya-zorluyor/8183,  ‘Mimar Emre Arolat: Sistem 

mimarları ajan olmaya zorluyor’, 14.Mayıs 2012. 

URL- 18, 2012. kadinmuhendisler.org/zc_birkazanimoykusu.aspx,       ‘                                   

‘Bir kazanım öyküsü’,  Kasım 2012 

URL- 19, 2011.  www.mimdap.org/?p=55197,  ‘İstiklal’de Ne Olur Ne Olmaz?’,                     

1 Nisan 2011. 

URL- 20, 2011.  www.sabah.com.tr/Yasam/2011/08/19/alisveris-merkezi-  aga-

camisini-catlatti, ‘Alışveriş merkezi Ağa Camisi'ni çatlattı’,                   

19 Ağustos 2011. 

URL- 21, 2011.  www.hurriyetemlak.com/g_plus,__dunya_mimarlik_festivali 

%E2%80 %99nde_finale_kaldi!/emlak-yasam-sektorden- haberler/ 

z6hsekMGmfA =/DjCVhESiNJk, ‘G Plus Dünya Mimarlık Festivalinde 

Finale Kaldı!’, 7 Eylül 2011. 

http://v3.arkitera.com/news.php?action=displayNewsItem&ID
http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=224593


100 

 

URL- 22, 2012. www.emlaktasondakika.com/t/Bilgili_holding_one_ortakoy/ 

Hayati_yakalamanin_en_iyi_adresi/18183.aspx, ‘Hayatı yakalamanın 

en iyi adresi’, Erişim tarihi: 21 Aralık 2012. 

URL- 23, 2012.yeni.besiktas.bel.tr/altsayfa.aspx?ID=6004, ‘Beşiktaş Belediyesi Afet 

Planı’nda söz konusu 42 pafta, 639 ada ve 168 parsel proje alanının 

tamamına bir ünitesi 50 m² olan 139 ünite kurulacağı belirtilmiştir’ 

Erişim tarihi 21 Aralık 2012. 

URL- 24, 2009. www.haber7.com/haber/20090320/CHPli-Ismail-Unalin-akil-almaz-

oyunu.php, ‘CHP’li İsmail Ünal’ın akıl almaz oyunu!’, 20 Mart 2009.  

URL- 25, 2011. haber.sol.org.tr/kent-gundemleri/besiktas-nasil-yagmalaniyor-haberi 

-38973,  ‘Beşiktaş nasıl yağmalanıyor?’, 10 Şubat 2011. 

URL- 26, 2009. www.emlakkulisi.com/13740_unal_ve_bilgili_nasil_1_milyar_ 

euro_luk_rant_elde_etti, ‘Ünal ve Bilgili nasıl 1 milyar euroluk rant 

elde etti’, 22 Mart 2009. 

URL- 27, 2007. www.mimarist.org/odadan/1854-TMMOBMimarlarOdasiIstanbul 

BuyukkentSubesiMeslekiDenetimdeCevreselEtkiDegerlendirmesiCeki

nceRaporu.html, ‘TMMOB Mimarlar Odası İstanbul Büyükkent Şubesi 

Mesleki Denetimde Çevresel Etki Değerlendirmesi Çekince Raporu’,                         

13 Temmuz 2007. 

URL- 28, 2012.  www.konutsitesi.com/cevre-tasarim-odulu-one-ortakoye-verildi. 

html, ‘Çevre Tasarım Ödülü One Ortaköy’e Verildi’, 27 Haziran 2012.  

URL- 29, 2009. İfm.ibb.gov.tr/Calismalar/Documents/Dokumanlar/DPT_IFM_                 

Stratejisi _ve_Eylem_Plani.pdf,  ‘İstanbul Uluslararası Finans Merkezi 

Stratejisi ve Eylem Planı’,  Ekim 2009. 

URL- 30, 2012. www.3oda1salon.net/bizden/istanbul-dunya-tasarim-baskenti-

olmaya-aday-2013-ida-kongresi, ‘İstanbul Dünya Tasarım Başkenti 

Olmaya Aday’, 5 Ekim 2012. 

URL- 31, 2012.  www.arkitera.com/haber/gunun-haberi/detay/istanbul-dunya-

tasarim-baskenti-olma-yolunda/10216, ‘İstanbul Dünya tasarım 

başkenti olma yolunda…’, 4 Ekim 2012. 

URL- 32, 2012.  www.evrensel.net/news.php?id=29566, ‘2020 Olimpiyatları 

adayları belli oldu’. 24 Mayıs 2012. 

URL- 33, 2012. www.istanbul2020.com.tr, ‘ İstanbul 2020 adaylığı resmi web sitesi’, 

20 Aralık 2012 

http://www.3oda1salon.net/bizden/istanbul-dunya-tasarim-baskenti-olmaya-aday-2013-ida-kongresi
http://www.3oda1salon.net/bizden/istanbul-dunya-tasarim-baskenti-olmaya-aday-2013-ida-kongresi
http://www.arkitera.com/haber/gunun-haberi/detay/istanbul-dunya-tasarim-baskenti-olma-yolunda/10216
http://www.arkitera.com/haber/gunun-haberi/detay/istanbul-dunya-tasarim-baskenti-olma-yolunda/10216
http://www.evrensel.net/news.php?id=29566
http://www.istanbul2020.com.tr/


101 

 

URL- 34, 2012.  www.arkitera.com/haber/index/detay/olimpiyat-istanbulu-bastan-

yaratacak/6817, ‘Olimpiyat İstanbul’u Baştan Yaratacak’,                          

22 Şubat 2012. 

URL- 35, 2012.  www.yapi.com.tr/YapiSektoruRaporu2012/index.html#/42/,                 

‘Türk Yapı Sektörü Raporu 2011’. 

URL- 36, 2012.   www.capital.com.tr/yukselis-suruyor-haberler/24926.aspx, 

Yükseliş Sürüyor, 1 Eylül 2012. 

URL- 37, 2011. www.capital.com.tr/tasinma-suruyor-haberler/23710.aspx, Taşınma 

Sürüyor, 1 Kasım 2011. 

ŞEKİL 1, http://www.karsi.com/photos/tartisma/1326832150.jpg 

ŞEKİL 2, http://img1.advisor.travel/f550x450px-3e99f1dbd2a2549b9bd58db06f76aee1.jpg 

ŞEKİL 3, http://www.mimdap.org/w/wp-content/uploads/planlama2.jpg 

ŞEKİL 4, http://2.bp.blogspot.com/_zH9Ue9rikWg/S4V78UtJ59I/AAAAAAAAAEs/npXRdwOb4SE/s

320/utopia.jpg ve http://www.magazine.ucla.edu/year1997/images97/utopia.gif 

ŞEKİL 5, http://2.bp.blogspot.com/-QZE0Tm78KMw/UHX1EM6QALI/AAAAAAAAATU/X-

Hgq4p4JcM/s1600/Phalanste%CC%80re.jpg  ve  

http://www.cottontimes.co.uk/cottonpix/New%20Harmony%20plan.jpg 

ŞEKİL 6, http://myhomepage.ferris.edu/~norcrosa/KCAH112web/Images/Early20century/33-

64.jpg ve http://www.e-skop.com/images/UserFiles/images/Editor/nesne12-300.jpg 

ŞEKİL 7, http://static.designspiration.net/data/l/3283319329250_DCmi7TpF_l.jpg ve 

http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/9/98/Pruitt-igoe_collapse-

series.jpg/240px-Pruitt-igoe_collapse-series.jpg 

ŞEKİL 8, http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/3/3e/Egypt-12B-021_-

_Step_Pyramid_of_Djoser.jpg/800px-Egypt-12B-021_-_Step_Pyramid_of_Djoser.jpg ve 

http://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/thumb/b/bf/Notre_Dame_de_Paris_by_

day.jpg/800px-Notre_Dame_de_Paris_by_day.jpg 

ŞEKİL 9, http://www.bisav.org.tr/images/yuvarlakmasa/445.jpg 

ŞEKİL 10, http://www.gezialemi.com/IMAGES_2/Fes_IstanbulShoppingFest_2011a.jpg 

ŞEKİL 11, http://i.radikal.com.tr/644x385/2008/07/30/fft5_mf35133.Jpeg  ve 

http://havadanemlakvideo.com/resimler/proje/orjinal_zorlu-centerin-son-havadan-

goruntuleri-MTIzMTY1OT.jpg 

ŞEKİL 12, http://emlakkulisi.com/resim/orjinal/MTA0MzY1Nj.jpg 

ŞEKİL 13, http://www.yapihayat.com/Content/images/proje/610/21-133-2765-3279.jpg 

http://www.arkitera.com/haber/index/detay/olimpiyat-istanbulu-bastan-yaratacak/6817
http://www.arkitera.com/haber/index/detay/olimpiyat-istanbulu-bastan-yaratacak/6817
http://www.yapi.com.tr/YapiSektoruRaporu2012/index.html#/42/
http://www.capital.com.tr/yukselis-suruyor-haberler/24926.aspx
http://www.capital.com.tr/tasinma-suruyor-haberler/23710.aspx


102 

 

ŞEKİL 14, http://v3.arkitera.com/UserFiles/Image/news/2011/04/08/zorlu.jpg  ve 

http://v3.arkitera.com/UserFiles/Image/news/2009/09/18/zorluproje,jpg.jpg 

ŞEKİL 15, http://www.omerkanipak.com/wp-content/uploads/2011/08/demiroren.jpeg 

ŞEKİL 16, http://www.dahafazlamuzik.com/wp-content/uploads/2011/12/demiroren.jpg ve 

http://img137.imageshack.us/img137/1633/tuncay1975beyoglu0010fl.jpg 

ŞEKİL 17, http://www.tarlabasiistanbul.com/page/2/ içinde ve 

http://i.radikal.com.tr/644x385/2011/11/23/fft5_mf861007.Jpeg 

ŞEKİL 18, http://www.magazinsortie.com/gundem/istiklal-caddesinde-buyuk-protesto-

h3260.html içinde 

ŞEKİL 19, http://www.gayrimenkulkulisi.com/img/haber/4537.jpg 

ŞEKİL 20, http://www.gadarchitecture.com/wp-content/gallery/ortakoy/ortakoy4-copy.jpg 

ŞEKİL 21, http://yeniprojeler.com/yeni-konut-projeleri-resimleri/bilgili-turizm-ve-

gayrimenkul-yatirimlari-one-ortakoy-133042399392779779.jpg 

ŞEKİL 22, http://emlakkulisi.com/resim/orjinal/MTI2NTY2MD.jpg 

ŞEKİL 23, http://www.bilgiliholding.com/BilgiliHolding.Projeler.OneOrtakoy.asp?startPos=6 

içinde 

ŞEKİL 24, http://www.academia.edu/385896/The_Emergence_of_a_New_Urban_Brand_Dub

aization_Dubaification_ içinde ve 

http://gulfnews.com/polopoly_fs/1.1084848!/image/1004604130.jpg_gen/derivatives/box

_640/1004604130.jpg 

ŞEKİL 25, http://www.gazetecileronline.com/upload/resimler/haber/istanbul.jpg 

ŞEKİL 26, http://www.starsofistanbul.com/media/photo/2011/09/22/339_b.jpg 

ŞEKİL 27, http://t0.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcSu1iOM1LQNETPkMFpHvJib2B1h44BR

I_He5b8neA3RBL_FoQb5CYZGP4oa8g 

ŞEKİL 28, http://www.e-aris.com/_images/products/Name-Pendants/PDF2400-1.jpg 

ŞEKİL 29, http://v3.arkitera.com/UserFiles/Image/news/2008/06/27/tarla1.jpg 

ŞEKİL 30, http://www.yapi.com.tr/Uploads/HaberMedya/2012/haberler/90754_istanbul-

480x268.jpg 

ŞEKİL 31, http://www.ibb.gov.tr/tr-

TR/SiteImages/Haber/mart2012/spor_baskent2012_13.jpg 

ŞEKİL 32, http://istanbul.gsb.gov.tr/HaberResimleri/istanbul-2020.jpg 



103 

 

ŞEKİL 33, http://i.sabah.com.tr/sbh/2011/07/06/Haber/370572358956.jpg ve 

http://i.sabah.com.tr/sb/fotohaber/ekonomi/tunelin_sonunda_isigi_goren_semtler/34kapa

k_d.jpg 

ŞEKİL 34, http://www.yapi.com.tr/YapiSektoruRaporu2012/index.html#/42/ 

ŞEKİL 35, http://www.emlakhaberleri.com/resimler/haber/orjinal__turkiye-de-emlak-

balonu-riski-var-mi__15_06_2012__10_39_48.jpg ve 

http://i.emlaktasondakika.com/Files/NewsImages2/2012/06/12/466x255/bb0aad4c-5896-

48a2-aefb-901ed5b36385.jpg 

 

 

 

 

 




