
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FARS DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÇAĞDAŞ İRAN ŞAİRLERİNDEN MÎRZÂDE-İ ‘IŞÚÎ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ VE EDEBÎ KİŞİLİĞİ 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

MELEK BODUR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANKARA 2013 

 

 

 

 

 

 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FARS DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÇAĞDAŞ İRAN ŞAİRLERİNDEN MÎRZÂDE-İ ‘IŞÚÎ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ VE EDEBÎ KİŞİLİĞİ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

MELEK BODUR 

 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI 

 

PROF. DR. HİCABİ KIRLANGIÇ 

 

 

 

 

 

 

ANKARA 2013 

 

 

 

 

 

 



 

T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

DOĞU DİLLERİ VE EDEBİYATLARI ANABİLİM DALI 

(FARS DİLİ VE EDEBİYATI BİLİM DALI) 

 

 

 

 

 

 

ÇAĞDAŞ İRAN ŞAİRLERİNDEN MÎRZÂDE-İ ‘IŞÚÎ’NİN HAYATI, 

ESERLERİ VE EDEBÎ KİŞİLİĞİ 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

    

     MELEK BODUR 

 

 

 

TEZ DANIŞMANI: PROF. DR. HİCABİ KIRLANGIÇ 

 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ: 

 

 

   ADI VE SOYADI          İMZASI    

 

....................................................................   ........................................ 

....................................................................   ........................................ 

....................................................................   ........................................ 

....................................................................   ......................................... 

....................................................................   ......................................... 

....................................................................   ......................................... 

 

 

 

 

 

TEZ SINAVI TARİHİ :.................................. 

 

 

 

 

 



 

 

TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 

 

 

 

 

 

Bu belge ile bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural ve ilkelerin 

gereği olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve sonuçları andığımı 

ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan ederim. (……/……/...…) 

 

 

 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan Öğrencinin 

 

Adı ve Soyadı 

Melek BODUR 

 

İmzası 

 

……………………………………… 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ.........................................................................................................................I  

KISALTMALAR......................................................................................................IV  

TRANSKRİPSİYON ALFABESİ............................................................................V  

GİRİŞ...........................................................................................................................1 

XIX. ve XX. Yüzyılda İran’ın Siyasi ve Sosyal Durumu.............................................1  

Kültürel Durum...........................................................................................................16  

BİRİNCİ BÖLÜM....................................................................................................24 

DÖNEM EDEBİYATINA GENEL BİR BAKIŞ......................................................24 

1. Meşrutiyet Dönemi Öncesi İran Edebiyatı.............................................................24  

1.1. Şiir........................................................................................................................24 

1.2. Nesir.....................................................................................................................28 

2. Meşrutiyet Dönemi İran Edebiyatı..........................................................................30 

2.1. Şiir........................................................................................................................30 

2.2. Nesir.....................................................................................................................39 

3. Pehlevî Dönemi İran Edebiyatı...............................................................................49 

3.1. Şiir........................................................................................................................49 

3.2. Nesir.....................................................................................................................51 

İKİNCİ BÖLÜM.......................................................................................................54 

MÎRZÂDE-İ ‘IŞKÎ.....................................................................................................54 

2.1. Hayatı:..................................................................................................................54 

2.1.1. Ölümü:..............................................................................................................63 



2.2. Eserleri:................................................................................................................83 

2.2.1. Manzum Eserleri:..............................................................................................83 

2.2.1.1.Özgürlük ve Vatan Hakkındaki (Meşrutiyet Temalı) Şiirleri:........................84 

2.2.1.2. Cumhuriyet Temalı Şiirleri:.........................................................................105 

2.2.1.3. Övgü Temalı Şiirleri:...................................................................................131 

2.2.1.4. Zindan Temalı Şiiri:.....................................................................................137 

2.2.1.5. Hiciv Temalı Şiirleri:...................................................................................139 

2.2.1.6. Tabiat Tasviri Temalı Şiirleri:.....................................................................150 

2.2.2. Mensur Eserleri:..............................................................................................157 

2.2.2.1. Makaleleri:...................................................................................................157 

2.2.2.2. Piyesleri:......................................................................................................170 

2.3. Edebî Kişiliği, Dili ve Üslubu:...........................................................................193 

SONUÇ....................................................................................................................205 

ÖZET.......................................................................................................................207 

ABSTRACT.............................................................................................................208 

KAYNAKÇA...........................................................................................................209 

DİZİN.......................................................................................................................213 

EKLER………………………………………………………………..…..…..…..217 

 



I 

 

ÖNSÖZ 

 

İran’da meşrutiyet yönetimine geçilmesi için girişimde bulunulduğu ve halkın 

özgürlüğünü kazanmak için mücadele ettiği dönemde, 1894-1925 yılları arasında 

yaşayan Mîrzâde-i ‘Işúî, üzüntü ve sıkıntı içinde bir hayat geçirmiştir. Gençliğinin ilk 

yıllarından itibaren siyasi faaliyetlerin içerisine girmiş, vatan ve özgürlük için 

mücadele vermiştir. Ortaya koyduğu eserlerin içeriğini genelde uğruna savaş verdiği 

düşünceleri oluşturmuştur. Bu düşüncelerini, İstanbul’da bulunduğu sıralarda 

derslere girerek edindiği edebiyat bilgisiyle birleştirip, İran edebiyatına yenilikler 

getirmeye çalışmıştır. Gerek kurduğu gazetede, gerekse de diğer gazetelerde yazdığı 

makalelerle, meşrutiyet taraftarlarına destek veren ‘Işúî, hapse düşmesine ve 

tehlikede olduğunu bilmesine rağmen ömrünün sonlarına kadar mücadelesini 

sürdürmeye devam etmiştir. 

 

Ülkemizde, çağdaş İran edebiyatının önemli temsilcilerinden Mirzâde-i ‘Işúî 

ve eserleri hakkında bugüne kadar kapsamlı bir çalışma yapılmamıştır. İran’ın yakın 

tarihinde önemli bir rol oynayan meşrutiyet döneminin öncesinde ve sonrasında 

yaşanan değişimlerin, Türk edebiyatına ve siyasetine yansımalarının incelenmemiş 

olması, bu bağlamda da döneme damgasını vuran Mîrzâde-i ‘Işúî gibi önemli şairler 

hakkında araştırma yapılmaması büyük bir eksikliktir. Bu eksikliğin giderilmesi 

amacıyla yüksek lisans tez konusu olarak bu araştırma seçilmiştir. Ayrıca İran’da 

meşrutiyet döneminde yaşanan gelişmelerin Türk edebiyatına yansıması da bu 

konunun seçilmesinde etkili olmuştur. Çalışmamızı hazırlarken İranlı ediplerin ve 



II 

 

araştırmacıların ‘Işúî hakkında yayınlamış oldukları eserler dikkatlice incelenmiştir. 

Çalışmanın girişinde, şairin hayatına ve edebî kişiliğine nasıl bir etki bıraktığını 

gözlemlememiz açısından, dönemin önemli tüm siyasi, sosyal ve kültürel olayları 

verilmeye çalışılmıştır. 

 

Birinci bölümde, şairin edebî üslubunun şekillenmesinde rol oynayan 

meşrutiyet dönemi ve öncesi ile Pehlevî dönemi edebiyatı anlatılmıştır. Tezimizin 

ikinci bölümünde ise ‘Işúî’nin hayatı ve eserleri hakkında tanıtıcı bilgi verilmiş olup, 

nazım ve nesir tarzındaki eserleri incelenmeye çalışılmıştır. Bu eserler doğrultusunda 

edebî kişiliği, dili ve üslubu ele alınmıştır. Çeşitli nazım şekillerinde yazmış olduğu 

şiirler sınıflandırılarak fişlenmiştir. ‘Işúî’nin, şiirlerini, hangi tarihte ve hangi amaca 

yönelik yazmış olduğu belirlenmeye çalışılmıştır. Bunun sonucunda yaklaşık 6 tema 

tespit edilmiş ve bu temalar numaralandırılarak her temaya çeşitli nazım şekillerinde 

yazmış olduğu aynı içerikteki bazı şiirleri örnek olarak verilmiştir. 

 

Son olarak çalışmam süresince bana özveriyle yardım eden, bütün hoşgörüsü, 

yol göstericiliği ve bilimsel katkıları ile bu tezin ortaya çıkmasını sağlayan 

saygıdeğer hocam Prof. Dr. Hicabi KIRLANGIÇ’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

 

Tez çalışmamızın her aşamasında yönlendirici tavsiyeleri ve değerli önerileri 

ile önemli katkılarda bulunan, sahip olduğu kaynak eserleri benimle paylaşan ve 

yardımlarını eksik etmeyen hocam Doç. Dr. Abdüsselam Bilgen’e şükranlarımı 



III 

 

sunarım. Ayrıca önerileri ve sağladıkları desteklerden dolayı Prof. Dr. Mürsel 

Öztürk’e ve Öğr. Gör. Dr. Soner İşimtekin’e en derin saygılarımla teşekkür ederim. 

Çalışmamızın her aşamasında benden desteklerini esirgemeyen değerli çalışma 

arkadaşlarım Arş. Gör. Esin EREN SOYSAL’a, Arş. Gör. Can KAYGIN’a, Arş. Gör. 

Ümit GEDİK’e, Arş. Gör. Ayşe Gül FİDAN’a, Arş. Gör. Emine ÖZKAN’a ve Arş. 

Gör. Dilek SAKAROĞLU’na derin şükranlarımı sunarım. 

 

      Arş. Gör. Melek BODUR 

                   2013 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

 

KISALTMALAR 

a.g.e.  : Adı geçen eser 

a.g.m.  : Adı geçen makale 

a.m.   : Aynı makale 

bkz.   : Bakınız 

C.   : Cilt 

Çev.  : Çeviren 

Nkl.  : Nakleden, Nakledilmiştir 

s.   : Sayfa 

vb.   : ve benzeri



V 

 

TRANSKRİPSİYON ALFABESİ 

 

Bu çalışmada Farsça ve Arapça yer adlarının ve özel isimlerin Türkçeye 

çevrilmesinde, aşağıda verilen Türkçe İslam Ansiklopedisi transkripsiyon sistemi 

kullanılmıştır. 

 ã : ص      â : آ  a : ا

 ø : ض        b : ب

 ù : ط        p : پ

 ô : ظ        t : ت

 ‘ : ع        å: ث

 à : غ        c : ج

 f : ف        ç : چ

 ḳ : ق        ó : ح

ک         ò : خ : k 

 g : گ        d : د

 l : ل        õ : ذ

 m : م        r : ر

  n : ن        z : ز

 v : و        j : ژ

 h : ه        s : س

y : ى        ş : ش



1 

 

                                                                 

GİRİŞ 

         XIX. ve XX. Yüzyılda İran’ın Siyasi ve Sosyal Durumu 

Muhammed Şâh’ın ölümünden sonra Kaçar silsilesinin IV. şâhı olan 

Nâṣıru’d-dîn Şâh, 1848 yılında Tebriz’den Tahran’a gelerek tahta oturdu ve Mîrzâ 

Taḳî Hân Emîr Kebîr’i kendisine sadrazam tayin etti.
1
 Bu yeni sadrazam, siyasi, 

iktisadî ve idarî bakımdan karışık olan ülkenin durumunu iyileştirmek için önemli 

adımlar atmaya başladı. İlk olarak gelirleri arttıran ve harcamaları buna göre 

ayarlayan dengeli bir bütçe programını yürürlüğe koydu; endüstri ve tarımı özendiren 

çeşitli kararlarla devleti yeni gelirler sağladı. Birçok kişiyi teknik eğitim almak ve 

öğrenim görmek üzere Rusya’ya gönderdi. Ülke genelinde imar faaliyetlerine girişti 

ve öncelikle Tahran’da bir çarşı ile (Bâzâr-ı Emîr) şehre su getiren bir kanal, Şiraz’da 

bir hisar, İsfahan’da ticarî merkez, Muóammere’de kışla inşa ettirdi. Modern bir ordu 

kurmak ve askerin eğitiminde Ruslar ile İngilizler’in etkisini azaltmak için İtalyan ve 

Avusturya’lı subaylardan faydalandı; silah ve mühimmat ithalatını asgari seviyeye 

düşürmek amacıyla Tahran, Horasan ve Azerbaycan’da fabrikalar kurdu. Yaptığı en 

önemli hizmetlerden biri, ülkede Avrupa tarzında ilköğretim kurumu olan Daru’l-

funûn’u kurmasıdır.
2
  

 

 Mîrzâ Taḳî Hân, İran için yaptığı bütün bu ıslahatlara rağmen Nâṣıru’d-dîn 

Şâh’ın emri üzerine öldürülerek yerine Mîrzâ Âúâ Hân Nûrî getirildi. Daha sonra 

Şâh, 1871 yılında Mîrzâ Hüseyin Hân Sipehsâlâr’ı İstanbul’dan çağırarak ona 

                                                 
1
 Yaóyâ Âryenpûr, Ez äabâ tâ Nîmâ, İntişârât-i Zuvvâr, C. I, Tahran, 1993, s. 223. 

2
 Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XI, İstanbul, 2005, s. 137. 



2 

 

äadru’l-‘A’ôam unvanını verdi. Sipehsâlâr, Şâh’ın, Avrupa devletlerinin yapısı ve bu 

devletlerin gelişmeleri hakkında bilgi sahibi olmasını istiyordu. Nâṣıru’d-dîn Şâh, 

Sipehsâlâr’ın teşvikiyle 1873 yılında ilk Avrupa seferine çıkmıştır. Ancak bazı 

kimseler bu durumdan rahatsız olup mollalara, Sipehsâlâr’ın İran’ı Avrupa ülkesi 

haline getireceğini ve demiryolu imtiyazını İngilizlere vereceğini söylemiştir. Bunun 

üzerine mollalar, Nâṣıru’d-dîn Şâh’a bir mektup yazarak, Sipehsâlâr’ı kendisiyle 

birlikte Tahran’a getirmemesi yönünde istekte bulunmuşlardır. Şâh, Gîlân 

hâkimliğini Sipehsâlâr’a vererek o dönemde önemli bir nüfuza sahip olan mollaların 

isteğini yerine getirmiştir.
3
 Nâṣıru’d-dîn Şâh, 1889 yılında resmî bir davetle tekrar 

Avrupa’ya gitti. Bu yolculuğu sırasında Şâh’ın yanında Sipehsâlâr’ın yerine geçen 

Emînu’s-salùanâ vardı. Fakat Avrupa’ya düzenlenen bu seyahatlerin hiçbir faydası 

olmadı. Şâh, bu seyahatten döndükten sonra Emînu’d-devle’ye, Úânûn adında bir 

ferman hazırlaması ve bunu Aòter gazetesinde yayınlaması yönünde bir talimat 

verdi. Ancak Şâh daha sonra bu politikasından vazgeçti.
4
  

 

Nâṣıru’d-dîn Şâh’ın, Rusya ve İngiltere gibi devletlerden borç alarak yaptığı 

Avrupa seferleri, İran’ın maliyesine aşırı derecede zarar vermeye başladı. İki devlet 

verdikleri borçları, İran’a ağır şartlar yükleyerek, imtiyaz olarak geri alıyorlardı. Bu 

art arda alınan borçlar, İran devletini, onların diğer şartlarına ve isteklerine boyun 

eğmeye mecbur bırakıyordu. Buna göre İngilizler, meşrutiyet hareketinden önce 

Julius Reuter aracılığıyla, Tahran-Bûşehr telgraf hattı çekme, Hazar Denizi’nden 

Fars Körfezi’ne kadar uzanan demiryolu ve tramvay hattı kurma, maden çıkarma, 

                                                 
3
 Ahmed Kisrevî, Târih-i Meşrûùe-i İrân, İntişârât-i Şehrâzât, Tahran, 2010, s. 18-19. 

4
 Aynı eser, s.21.  



3 

 

ormanlardan faydalanma gibi imtiyazları elde ettiler. Úârun’daki gemicilik imtiyazı 

Lynch kardeşlere, Bânk-ı Şâhinşâhî’nin imtiyazı Reuter’e, tütün imtiyazı Talbot’a ve 

son olarak petrol imtiyazı William Knox d’arcy’ye verildi. Ruslar da İran’ın kuzey 

eyaletlerinde önemli şose yolları yapmaya başladılar ve Nâṣıru’d-dîn Şâh’ın 

Rusya’ya yaptığı ikinci seferden faydalanarak, İran’da Kazak tugayı kurmak için İran 

ile görüş birliği sağladılar. Daha sonra da Bânk-ı İstiúrâøî’nin idaresini ele 

geçirdiler.
5
 

 

Nâṣıru’d-dîn Şâh’ın verdiği imtiyazlardan en çok ses getireni tütün imtiyazı 

olmuştur. 1890 yılında İran’ın tütün üretimi, alım ve satımı elli yıllığına Talbot’a 

bırakılmıştır. Bunun karşılığında Şâh’a ya da hükümete, on beş bin pound ve yıllık 

kendi payının ¼ ü ödenecekti.
6
 Ancak bu anlaşma tüccarın sert tepkisiyle karşılaştı. 

Zira yabancılara düşük miktarda sattıkları tütünü kendileri yüksek miktarlar ödeyerek 

satın alıyordu. Tüccarlar, Emînu’d-devle aracılığıyla Şâh’a mektup yazıp 

şikâyetlerini dile getirdiler, ancak Şâh ve Emînu’d-devle’den istedikleri cevabı 

alamadılar. Bunun üzerine halk yavaş yavaş tepkisini göstermeye başladı. Birçok 

şehirde ayaklanmalar ortaya çıktı ve bunlara ulema önayak oldu. Tebriz’de Hacı 

Mîrzâ Cevâd, İsfahan’da Âúâ Necefî ve Tahran’da Mîrzâ Muhammed Hasan 

Âştiyânî bu ayaklanmaların başını çekti.
7
 Ulema bu sorunu çözmek için çeşitli yollar 

düşündü ve bunun üzerine Mîrzâ Şîrâzî tütün içmenin haram olduğu yönünde bir 

fetva yayınladı. Bu fetvanın yayınlanması ile halk, imtiyaz karşıtı siyasi 

mücadelesini, kendisine şeri’ ve dinî bir görev addetti. Tütün satılan dükkânlar 

                                                 
5
 Âryenpûr, a.g.e. , C. I, s. 224. 

6
 Edward Browne, İnúılâb-ı Meşrûùiyet-i İrân, Tahran, 1997, s. 47. 

7
 Kisrevî, a.g.e., s. 27.  



4 

 

kapatılarak, birçok tütün ateşe verildi.
8
 Makamını tehlikede gören Şâh, şirket ile 

görüşerek 500.000 sterlin tazminat ödeme karşılığında imtiyaza son verdi. Şâh, bu 

parayı yeni kurulmuş olan Şâhinşâhî bankasından alarak şirkete verdi.
9
 

 

Lord Curzon, İran’ın XIX. yüzyılın sonları ve XX. yüzyılın başlarındaki 

iktisadî durumu şu şekilde nitelendirmiştir: “Köylerdeki felaketin şiddetlenmesi, işi 

köylü çocukları satmaya kadar götürdü. Vergileri ödemek için küçük yaştaki 

çocukların hatta genç köylülerin satılması Loristan, Sistan, Horasan ve Kirman 

eyaletlerinde olağan bir durum haline gelmişti. Belucistan köylüleri, açlıklarını 

karpuz kabuğu dışında başka bir şeyle gideremiyorlardı. Sistan ve Belucistan’daki 

devletin reayaları açlıktan ve perişanlıktan ot yiyorlardı ve hayvanlar gibi çıplak 

yaşıyorlardı.”
10

  

 

İran’ın kapalı iktisadı, şehirli ve köylü topluluklara egemen olan toplumların 

siyasi ve askerî sultasından kaynaklanmaktaydı. XIX. yüzyılda İran iktisadı için bir 

sarsıntı ve değişim dönemi başladı. İmparatorlukların rekabetinin, serbest ticaretin, 

teknolojinin ve demokrasi gibi etkenlerin zuhur ettiği XX. yüzyılda, İran’ın iktisadı, 

siyaseti gibi dengesini yitirdi. Bunun yanında gümüş değerinin hızla düşmesi ve 

sarayın harcamaları da enflasyonu yükseltti.
11

 

 

                                                 
8
 Browne, a.g.e., s. 64. 

9
 Kisrevî, a.g.e., s. 29. 

10
Alî Ekber Emînî, Goftimân-i Edebiyât-i Siyâsî-i İrân der Âsitâne-i do İnúılâb, Tahran, 2011, s. 122. 

11
 Aynı eser, s. 122-123. 



5 

 

 Bu dönemde, halkın ve ülkenin durumundan büyük üzüntü duyan bazı 

kimseler,  halkı durumdan haberdar etmeye çalıştılar. Bu kişilerin başında Mîrzâ 

Melkum Hân ve Seyyîd Cemâleddîn Afgânî gelir. 

 

 Seyyîd Cemâleddîn Afgânî, II. Abdülhamid’in Pan-İslamist siyasetine ilgi 

duymuş ve Şii İran’ın da bu İslam birliğine katılmasını istemiştir. Sultan II. 

Abdülhamid’in izni ile Tahran’a giden Afgânî, başta Nâsıru’d-dîn Şâh olmak üzere 

İran devlet ricali ve uleması ile görüşmüş ve İslam birliğine katılmalarını tavsiye 

etmişti. Ancak İranlılar, Osmanlı önderliğindeki bu Pan-İslamizm hareketine 

katılmak istememişlerdir. Bunu hem Şiilikten ayrılmamak ve hem de Türk 

hâkimiyetine girmemek için yapmışlardır.
12

 

 

 İran’ın istibdatçı hükümetinin ateşli muhalifi, özgürlükçü düşüncelerin ve 

İslam birliğinin savunucusu olan Seyyîd Cemâleddîn’in Şâh ile ilk irtibatı, makaleler 

vasıtasıyla oldu. Bu makalelerin Şâh’ı etkilemesi üzerine Cemâleddîn, Tahran’a 

davet edildi ve saltanat şûrasının üyesi seçildi. Bu konu, Emînu’s-salùanâ’nın onu 

kıskanmasına sebep oldu ve Osmanlı elçisini, Cemâleddîn’i sürgüne yollaması 

yönünde kışkırttı. Şâh’a, Cemâleddîn’in karışıklığa neden olacağını ve bazı kanunlar 

yayınlaması üzerine Hindistan, Mısır ve Türkiye’den sürgün edildiğini söyleyerek 

Şâh’ı, Seyyîd Cemâleddîn’in İran’dan sürülmesi yönünde ikna etti. 
13

 

 

                                                 
12

 Mehmet Saray, Türk-İran İlişkileri, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Araştırma 

Merkezi, Ankara, 2006, s. 99. 
13

 Sir Percy Sykes, Târiò-i İrân, Çev. Seyyîd Muhammed Taúî Fehr Dâî Gîlânî, C. II, Tahran, 1998, s. 

564-565. 



6 

 

 Seyyîd Cemâleddîn, Avrupa’ya seferi sırasında Nâṣıru’d-dîn Şâh’la görüştü. 

Nâṣıru’d-dîn Şâh, onun yurtdışında kalmasının İran’da kalmasından daha tehlikeli 

olacağı düşüncesiyle, kendisiyle birlikte İran’a getirdi. Cemâleddîn, bunu fırsat 

bilerek inkılâp yanlısı düşüncelerini yayınlamaya başladı. Bunun üzerine Şâh onu 

tutuklamayı istedi, ancak Cemâleddîn kaçarak Abdülaôîm’e
14

 sığındı. 7 ay burada 

kaldı ve Şâh’tan kendisini bırakmasını istedi. Sonunda bulunduğu yerde tutuklanan 

Cemâleddîn, tekrar 1890 yılında İran’dan sürgün edildi. İran’ın eskimiş saltanat 

rejimini eleştiren kişilerden Melkum Hân’ın yanına giderek, burada birlikte Úânûn 

gazetesini çıkarmaya başladılar. Melkum Hân, Paris’te bir Ermeni okulunda tahsil 

görmüş ve sonraları İran’a gelmiştir. Burada Ferâmûşòâne
15

 kurarak halkın çoğunun 

bu encümenin üyeleri olmasını sağlamıştır. Bu encümene karşı çıkan Nâṣıru’d-dîn 

Şâh, onun üyelerini tutuklatıp, Melkum Hân’ın da İran’dan ihraç edilmesi için emir 

vermiştir. 1872 yılında Londra’da İran elçisi olan Melkum Hân, prens lakabını aldı. 

Nâṣıru’d-dîn Şâh, 1889 yılında İngiltere’ye giderek Melkum Hân’a bir piyango 

dairesinin imtiyazını verdi. Melkum Hân da büyük bir meblağ karşılığında bu idareyi 

bir İngiliz şirketine devretti.
16

 

 

 Nâṣıru’d-dîn Şâh, her ne kadar ülkesi için ıslahat yapma girişiminde bulunsa 

da bunlar, başarısızlıkla sonuçlanmış, yabancılara verilen imtiyazlar, Avrupa 

                                                 
14

 Abdülaôîm, günümüzde Rey şehri olarak bilinen, Tahran’a yakın bir yerdir. 
15

 Diğer adı Faramason locası olan bu cemiyet, çok eski bir teşkilat olup Kilise Binaları Birliği olarak 

Ortaçağ’da faaliyet göstermiş ve localar vasıtasıyla faaliyetine devam etmiştir. Daha sonra siyasi 

kulüpler şeklinde yaygınlaşarak Fransa, İngiltere, İtalya ve diğer Avrupa ülkelerinden doğuya doğru 

yayılmıştır. İran’da bu fırkaya giren ilk şahıs Asker Han isimli Kaçar şehzadesi olup Fransa 

elçiliğinde bulunmuştur. Ondan sonra İngiltere’deki ilk İran elçisi olan Mîrzâ Ebu’l Hasan Hân Şîrâzî 

bu locaya girmiştir. Locaların İran meşrutiyet hareketine etkisi büyük olmuştur. Mehdî Enãârî, Şeyh 

Faølullah Nûrî ve Meşruùiyet, Tahran, 1997, nkl. Yılmaz Karadeniz, İran’da Sömürgecilik Mücadelesi 

ve Kaçar Hanedanı (1795-1925), Bakış Yayınları, İstanbul, 2006, s. 270. 
16

 Sykes, a.g.e., s. 567. 



7 

 

seyahatleri için alınan borçlar ülkenin durumunun giderek zayıflamasına sebep 

olmuştur. 

 

Nâṣıru’d-dîn Şâh öldükten sonra yerine ülke idaresi konusunda tecrübesiz 

olan oğlu Muôafferu’d-dîn Şâh geçti. Yukarıda da bahsettiğimiz gibi Nâṣıru’d-dîn 

Şâh’ın elli yıllık saltanatı boyunca yaptığı işler ve meydana gelen olaylar ülkeyi çok 

zor bir duruma soktu.  Bu durumdan hoşnutsuz olan halk, Muôafferu’d-dîn Şâh 

döneminde yavaş yavaş olayların farkına vararak tepkisini ortaya koymaya başladı. 

Böylece ülke içinde yaşananlar ve bunun yanında dünya çapındaki değişimler 

meşrutiyet hareketinin zeminini hazırladı.  

 

 İran, meşrutiyet inkılâbının ortaya çıktığı sıralarda geri kalmış bir tarım 

ülkesiydi. Köylerde ve göçebe aşiretlerin arasında feodal bir yapı hüküm 

sürmekteydi. Kirman ve Belucistan gibi ülkenin güneydoğu eyaletlerinde kölelik 

mevcuttu. Köylü ve esnaf Türkiye’ye, Rusya’ya ve özellikle Kafkas petrol 

madeninde çalışmak için Bakü’ye gidiyorlardı. Bunun yanında milletin omzuna ağır 

vergiler yükleniyordu.
17

 Daha önce bahsettiğimiz imtiyazlar sonucunda ise İranlı 

tüccarlar, İngiltere ve Rusya gibi büyük sermayedarların ülke içinde kurdukları 

şirketlerle rekabet edemiyordu. Ülke içinde yaşanan bütün bu ekonomik sıkıntılar, 

meşrutiyet hareketine ortam hazırladı.  

 

XIX. yüzyılda, dünyanın çeşitli noktalarında ise hükümet yapısı ve kanun 

adına bazı gelişmeler yaşanmaktaydı. İngiltere’de ıslahat kanunları tanzim edilerek 

                                                 
17

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 2-3. 



8 

 

parlamento kürsüleri oluşturulmuştur. Danimarka, Macaristan ve Almanya gibi 

ülkelerde meşrutiyet ilan edilmiştir. Osmanlı ülkesinde de Mithat Paşa tarafından 

Úânûn-i Esâsî hazırlanarak II. Abdülhamid’in onayına sunulmuştur.
18

 Diğer bir 

gelişme ise Asya ülkeleri üzerinde büyük etkisi olan 1905 Rus inkılâbıdır. Hükümet 

karşıtı olan Rus halkının mücadelesinin amacına ulaşması, istibdada karşı kendi 

mücadelesini vermeye başlamış olan İran halkını daha kararlı hale getirmiştir. 

Spector’ın şu sözleri bunu destekler niteliktedir: “Bu inkılâp, İran meşrutiyet 

inkılâbının çeşitli aşamalarında yer almıştır.”
19

  

 

Kuzey şehirleri, tüccar ve esnaf yoluyla halka ulaşan haberler, İran’daki 

mevcut fikrî değişimi daha da genişletti. Halk, kanuna dayalı bir düzen ve millî şûra 

meclisinin kurulmasını istiyordu. Bu isteklerini gerçekleştirmek için Tahran başta 

olmak üzere Meşhed, Kirman, Fars ve diğer yerlere sirayet eden ayaklanmalara 

başladılar.
20

 Halkın bu coşkusundan dolayı tehlike hissine kapılan Şâh, 1906 yılında 

meşrutiyet fermanını kabul ederek millî şûra meclisinin açılmasına karar verdi. Bu 

meclisin ilk vazifesi, Úânûn-i Esâsî’nin tedvini için merkezî bir komite seçmekti. 

Úânûn-i Esâsî hazırlanırken meclisin de kanunları incelemesi gerektiği hususunda bir 

kargaşa ortaya çıktı. Ancak sonunda Úânûn-i Esâsî, Şâh ve meclis tarafından 

imzalandı. Bu, Muôafferu’d-dîn Şâh’ın son işi oldu ve bir süre sonra hayata veda 

etti.
21

 

 

                                                 
18

‘Abdalhâdî Hâirî, Teşeyyo’ ve Meşrûùiyet der İrân, İntişârât-i Emîr Kebîr, Tahran, 2002, s. 15-16. 
19

Aynı eser, s. 20. 
20

Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 3. 
21

Sykes, a.g.e., s. 574.  



9 

 

 Muôafferu’d-dîn Şâh’tan sonra saltanata geçen Muhammed Alî Şâh’a karşı 

halkın güveni yoktu. Saltanata geldikten sonra meşrutiyet inkılâbını ortadan 

kaldırmak için Rusların himayesi ve teşvikinden yararlanarak bu yönde çalışmalara 

başladı. Muhammed Alî Şâh’ın bu tutumunun nedeni, meşrutiyetin dinle zıt 

olduğunu düşünmesiydi.  O ve taraftarı olan ruhaniler, şeri’ kanunları koruma 

bahanesiyle, şeriata dayalı istibdat yönetimini, daha önceden istibdatçıların dilinde 

kullanılır hale gelmiş olan “şeriata ait” ya da “şeriata uygun meşrutiyet” tabiriyle 

özetleyerek, hem içerik hem de şekil bağlamında, meşrutiyet ve onun temel dayanağı 

olan parlamenter sistemle savaşa kalkışmışlar ve eski bir mücadeleyi yeni bir tarzla 

gündeme getirmişlerdir.
22

 Rusların ise meşrutiyete sıcak bakmamasının nedeni, 

İngilizlerin, meşrutiyet liderlerinin ve meclis temsilcilerinin nüfuzundan 

faydalanarak devleti ve meclisi onlara karşı kışkırtacaklarını, bu şekilde kendilerinin 

siyasi ve iktisadî bakımdan tehlikeye düşeceklerini ve İran pazarındaki etkilerini 

yitireceklerini düşünmesiydi. Milletin ve meclisin sarayla çatışması ve istibdat 

unsurları Tahran’da ve vilayetlerde devam etmekteydi. Reşt, Tebriz, İsfahan, Yezd, 

Kirman ve Kum gibi şehirlerin durumu karışıktı. Ulema ve ruhaniler sırtını halka 

dayamıştı. Tahran’da ve eyaletlerde çeşitli encümenler kuruluyor ve bunlar günden 

güne artıyordu. Halkın çoğunu ayaklanmaya teşvik eden gazeteler yayınlanıyordu. 

Üyeleri arasında ruhaniler ve tüccarların bulunduğu ilk meclis, İran’ın en iyi 

meclisiydi. Ancak temsilciler, dünya siyasetinden ve dünyada olup bitenlerden 

habersizdi, inkılâbın öneminin ve onun doğurduğu sonuçların farkında değillerdi. 

                                                 
22

Mâşâllâh Âcûdânî, Meşrûùe-i İrânî, Neşr-i Aòterân, Tahran, 2003, s. 22.  



10 

 

Muhammed Alî Şâh da bu gevşeklikten faydalanarak meşrutiyet hareketini 

baltaladı.
23

 

 

Şâh, 1906 yılının sonlarından itibaren ilk muhalefetini göstererek Úânûn-i 

Esâsî’yi imzalamaktan vazgeçti. Bunun üzerine Tebriz halkı pazarı kapattılar ve 

telgrafhanede toplanarak devletin bu durumundan şikâyette bulundular. Şâh’ın 

meşrutiyeti kabul etmesini ve gerekenlerin yapılmasını istediler. Ancak bütün 

bunlara rağmen Şâh ve Atâbek, meşrutiyet ve özgürlük taraftarlarıyla olan 

düşmanlığını sürdürdü. 
24

 

 

Bu dönemde Çarlık Rusya, Fars körfezini ve Hindistan güzergâhını ele 

geçirme niyetindeydi. İngiltere ise Rusların güneye inmesini engellemek istiyordu. 

Kaçar sarayı daha çok Rus nüfuzu altındaydı. Ruslar mevcut durumu korumak 

istiyorlardı, İngilizler ise bu durumu değiştirerek Rusların İran’daki gücünü azaltıp 

kendi nüfuzlarını artırma peşindeydiler. İngiliz devleti Türkmençay anlaşması ile 

başlayıp, İran’da günden güne artan Rus nüfuzunu ortadan kaldırmak için özgürlük 

yanlılarından bir grupla gizli bir birlik kurdu.
25

  

 

Bir süre sonra İngiltere, Rusya ile anlaştı. İngilizlerin, Rusların Asya’da hızlı 

bir şekilde yayılmasından duyduğu endişe ve Rusların, İngilizlerin Orta Asya’da 

izlediği siyasetten dolayı korkusu, bu iki devletin yakınlaşmasına sebep oldu. Çünkü 

Avrupa’da bir savaşın başlaması ve iki devletin bu savaşta birlikte olması gerektiği 

                                                 
23

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 4. 
24

 Aynı eser, C.II, s. 5. 
25

 Aynı eser, C. II, s. 6. 



11 

 

öngörülüyordu.
26

 Bunun üzerine iki devletin İran’daki rekabetinin sona ermesi için 

1907 yılında bir anlaşma yapıldı. İran’ın güzeyi İngilizlerin, kuzeyi ise Rusların 

hâkimiyetinde olacak, merkez noktalar tarafsız sayılacaktı.
27

 Bu haber İran’da 

yayılınca, böyle bir hareketi İngiltere’den beklemeyen aydınlar ve özgürlük yanlıları 

buna karşı çıktılar. Millî şûra meclisi, oturumda bu anlaşmaya itiraz ederek onu 

tanımadı.
28

 

 

Şâh, 1907 yılında meclise gitti. Saraya bağlı kişilerden oluşan bir grup, 

meclisin etrafında meşrutiyetçilerle çatışmaya başladı. Sonuçsuz kalan bu mücadele 

neticesinde Şâh, çaresiz Kur’an mühürleyerek meclise gönderdi. 1908 yılında Şâh’a 

yapılan bir saldırı sonucu çatışma yeniden alevlendi. Kazaklar, Albay Liyahof’un 

emriyle meclisi muhasara ederek kurşun yağmuruna tuttular. Ertesi gün özgürlük 

yanlılarından birkaç kişiyi burada öldürdüler ve bir grubu da ya zindana attılar ya da 

sürgüne yolladılar, bir kısmı ise İngiliz elçiliğine sığındı.
29

 

 

Tarihçiler on üç gün süren bu dönemi, küçük istibdat diye adlandırırlar. Bu 

süre zarfında her ne kadar meşrutiyet sekteye uğrasa da Şâh ve meşrutiyet taraftarları 

arasında çekişme devam etti. 
30

 

 

Tebriz, meclisin kurşunlanmasından sonra inkılâbın merkezi oldu. 

Azerbaycan’ın özgürlük yanlıları, Settâr Hân rehberliğinde inkılâp bayrağını çektiler. 

Saltanat yanlılarını tedricen şehirden çıkarmaya başladılar ve Tebriz’in çoğu yerini 

                                                 
26

 Aynı eser, C. II, s. 6.  
27

 Browne, a.g.e., s. 170. 
28

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 6-7. 
29

 Aynı eser, C. II, s. 7. 
30

 Aynı eser, C. II, s. 7.  



12 

 

tasarrufları altına aldılar.
31

 Bu coşku ülkenin tümüne sirayet etti, ancak özgürlükçü 

hareket, inkılâpçı Rusya’ya özellikle Kafkasya’ya yakınlığı sebebiyle Azerbaycan’da 

daha da etkili oldu.  

 

İran meşrutiyet inkılâbı, feodalizm ve emperyalizmden dolayı sekteye uğradı. 

Sipehdâr’dan sonra iş başına Mustevfî’l-memâlîk hükümeti geldi. Amerika 

cumhurbaşkanı İran’ın bozuk maliyesinin düzeltilmesi bahanesiyle oraya birinin 

gönderilmesini istedi. Bunun üzerine Shuster, Amerikalı mali müsteşarlardan oluşan bir 

heyetle İran’a geldi. Ruslar, meclisin işine engel olmak ve Shuster’i göndermesi için 

Muhammed Ali Şâh’ı İran’a gönderdiler. Rusya, İran devletine Shuster ve ekibinin 

mümkün olan en kısa sürede İran’ı terk etmesi yönünde kesin bir ultimatom verdi. 

İngiltere, İran dış işleri bakanı Vuåûúu’d-devle’ye Rusların isteklerinin kabul edilmesini 

bildiren bir mektup gönderdi. Fakat İran meclisi ultimatomu önemsemedi, halk Tebriz 

ve Gîlân’da direnişlerine devam etti. Ruslar da İran’a yeni güçler tasfiye ederek Reşt, 

Meşhed ve diğer şehirlerde katliam yapmaya başladılar. Sonunda 1911 yılında İran 

devleti, ultimatoma boyun eğmek zorunda kaldı, Nâṣıru’l-mülk meclisi kapattı.
32

 

 

Meclis feshedildikten ve Shuster ülkeden ihraç edildikten sonra yabancıların 

ülkenin iç işlerine müdahalesi hat safhaya ulaştı. Ruslar, Tebriz-Culfa; İngilizler ise 

Miómere-Òurrem Âbâd demiryolu imtiyazını alarak İran devletini, hiçbir devletin 

tanımadığı 1907 anlaşmasıyla siyasetlerini uygulatmaya mecbur bıraktılar. Ruslar, 

                                                 
31

 Sykes, a.g.e., s. 588. 
32

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 10-11. 



13 

 

Kazvin ve Tebriz’de halktan vergi almaya başlamıştı. İngilizler ise İran’a verdiği 

borçlar karşılığında Bûşehr gümrüğünü elde etmişti. 
33

 

 

Úaçar silsilesinin en son padişahı Ahmed Şâh, Tahran’a gelerek 1914 yılında 

taç giydi. Ancak yaşı küçük olduğu için ona ‘Aøudu’l-mülk naiplik yaptı. Bunun 

üzerine ‘Aøudu’l-mülk, bir bakanlar kurulu kurarak, Serdâr-ı Es’ad’ı iç işleri, 

Sipehdâr’ı millî savunma bakanı, Muşîru’d-devle’yi ise adalet bakanı olarak seçti.
34

 

Bu sırada Avrupa’da büyük bir savaş patlak vermeye başlamıştı. Ancak İran devleti 

bu savaşta tarafsızlığını ilan ederek savaşın dışında kalmalıydı.
35

 Savaş başladığı 

sıralarda büyük emperyalist devletlerin İran ülkesindeki rekabeti daha da arttı. İran I. 

Dünya Savaşı’na girmedi ve savaş başladıktan sonra iş başına gelen Mustevfî’l-

memâlîk kabinesi İran devletinin tarafsızlığını ilan etti. Ancak emperyalist devletler, 

İran’ın tarafsızlığını bozmaya çalışarak bu ülkeyi, siyasi hilelerini uyguladıkları bir 

savaş alanı haline getirdiler. Seyyîd Cemâleddîn Afgânî’nin kurduğu İttióâd-i İslâm, 

Rus ve İngilizlerin zulümlerinden kurtulmak için İran’ın Osmanlılarla birlik olması 

gerektiğini savunuyordu.
36

 Savaş dönemi boyunca kuzeyde çarlık Rusya, batıda 

Türkler, güneyde güney polisi adıyla İngilizler güç denemelerinde bulunmuşlardır.
37

 

 

Sonuçta İran, büyük devletler tarafından savaşa çekilerek maddî ve manevî 

büyük zararlara uğramıştır. Şehirler viraneye dönmüş, halk kıtlığa ve açlığa maruz 

                                                 
33

 Aynı eser, C. II, s. 11. 
34

 Browne, a.g.e., s. 310. 
35

 Sykes, a.g.e., s. 613. 
36

 Âryenpûr, a.g.e.,  C. II, s. 199-200. 
37

 Aynı eser,  C. II, s. 203. 



14 

 

kalmıştır. Devletin ileri gelenleri para ve makam karşılığında kendilerini yabancıların 

ellerine teslim etmişlerdir.  

 

Meşrutiyetin başlarında kurulan Demokrat partisi (Óizb-i Demokrât) savaşın 

sonunda sağ ve sol olmak üzere iki kanada ayrılmıştır. Bu partinin sağ kolu 

Almanlarla işbirliği yapmış, sol kolunu ise daha çok tüccar ve işçi kesimi 

oluşturmuştur. 
38

 

 

 İngiliz tasallutundan bir türlü kurtulamayan İran, dönemin başbakanlık 

makamındaki Vuåûúu’d-devle tarafından İngiltere ile yapılan 1919 anlaşmasıyla birlikte 

tekrar bir kargaşanın içine düşmüştür. Bu anlaşmayla birlikte İran, resmen İngiliz 

himayesi altına girmiştir. Altı maddeden oluşan anlaşmanın maddelerinin tümü, 

İngiltere’nin İran’da elde edeceği birtakım yetkilerden oluşuyordu. İran hazinesi ve ordusu 

İngiliz müsteşarların gözetimi altında olacaktı.
39

 Bu anlaşmaya göre;  İran’ı büyük zarara 

uğratan olan bu altı maddelik anlaşma, meclis tarafından onaylanmadan yürürlüğe 

konmuştur.  

  

Eski bir devlet adamı ve gazeteci olan Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabaùâbâî rehberliğinde 

“Komite-i Âhen” (Demir Komite) adında bir komite oluşturulmuştur. Kazvin ve Mencil 

arasında geri çekilmiş Kazak kuvvetleri başına buyruk haldeydi. İngilizler onlara para 

vermekten kaçınıyorlardı. Kazakların komutanı Rızâ Hân, Kazvin’den Tahran’a hareket 

etti. Gizlice şehirden çıkmış olan Seyyîd Żiyâu’d-dîn, ülkeyi tehlikeden korumak 

                                                 
38

 Aynı eser, C. II, s.203. 
39

 Sykes, a.g.e., s. 724. 



15 

 

gerektiğini düşünerek Rızâ Hân’ın güçlerine katıldı. 1920 yılında ordu Tahran’a girdi. 

Bunun üzerine merkezî muhafız ordusu ve jandarma birlikleri onlara karşı koymadılar ve 

ayaklanma gerçekleşmiş oldu. Seyyîd Żiyâu’d-dîn’in emriyle ruhanilerden ve 

temsilcilerden bir grup tutuklandı. Ayaklanmadan birkaç gün sonra Şâh’ın yanına giden 

Żiyâu’d-dîn, kabinesini kurarak başbakan oldu.
 40

 

 

I. Dünya Savaşı’ndan sonra ve Rusya’da meydana gelen Ekim inkılâbının 

sonucunda kuzey sınırlarındaki tehdidin ortadan kalkmasının ardından Rızâ Şâh, zamanla 

eline aldığı sınırsız güçten faydalanarak İngilizlerin kurduğu birlikleri dağıtıp yeni bir 

ordu kurdu. 1923 yılında başbakan seçilerek Ahmed Şâh’ı tedavi için Avrupa’ya 

gönderdi.
41

 Şâh’ın Avrupa’ya gitmesinden sonra savaş bakanı Rızâ Hân, devlet işlerine 

müdahale ederek kontrol etmeye başladı. Bu haksız uygulamalara karşı çıkan muhalifler 

Rus elçiliğinden yardım istemişlerse de bekledikleri yardım verilmemiştir. Tahran’daki bir 

mahallede meydana gelen Yahudi ve Müslüman anlaşmazlığı ile oluşan gerginlik, Rızâ 

Hân için bahane olmuş, beklenen askerî baskıyı artırarak halkı kendi uygulamalarına 

inandırmaya çalışmıştır.
42

 

 

Rızâ Hân, görünüşte Şâh’ı desteklerken gerçekte ise Úaçarlara muhalif bir kişiydi. 

Bu muhalefetini zaman zaman yerli ve yabancı basın yoluyla dile getirecek kadar işi 

ileriye götürmüştür.
43

 Bu dönemde uluslararası arenada yaşanan, Çarlık Rusya yerine 

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği, Osmanlı devletinin yerine ise Türkiye 

Cumhuriyeti kurulması gibi bazı değişiklikler üzerine Rızâ Hân da saltanatı değiştirmek 

                                                 
40

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 216.  
41

 Aynı eser, C. II, s. 220. 
42

 Karadeniz, a.g.e., s. 353. 
43

 Aynı eser, s. 354. 



16 

 

ve Úaçar hanedanlığına son vermek istedi. Bunun en iyi yolu ise meclisten faydalanmaktı. 

IV. meclisin sona ermesiyle birlikte seçim ilan edilerek meclis açıldı.
44

 

 

Devletin bütün dizginlerini ele almayı hedefleyen Rızâ Hân, merkezî hükümetin 

nüfuzunun sağlanması, Huzistan ve Gürgan gibi yerlerde merkeze karşı isyanların 

önlenmesi, Şâh ve veliahdın devletin işlerine müdahalesinin önlenmesi bahanesiyle 

meclisten kendisine tam yetki verilmesini istedi. Beşinci meclis, muhalefete rağmen 

yetkiyi vererek saltanatın uhdesindeki yetkileri ortadan kaldırdı ve hiçbir özelliği 

kalmayan, yetkileri elinden alınan veliahd Avrupa’ya gitmeye karar verdi.
45

 

 

Rızâ Hân’ın çalışmalarıyla günden güne artan Şâh aleyhtarı gösteriler ve 

gazetelerdeki yazılar, 1925’te meclisin Şâh’ı tahttan indiren kanunu çıkarmasında etkili 

olmuştur. Beşinci mecliste çıkartılan bu kararla, yurtdışındaki Şâh’ın bütün yetkileri 

alınarak “meclis-i müessesana” devredilmiş ve Rızâ Hân, geçici hükümeti kurmakla 

görevlendirilmiştir. Böylece, Úaçar hanedanlığının İran tarihindeki rolü sona ermiş ve 

yönetim Pehlevîlere geçmiştir.
46

 

            Kültürel Durum 

Bu dönemde yaşanan siyasi birtakım olaylar, kültürel olarak bazı değişimleri ve 

gelişmeleri de beraberinde getirmiştir. Gerek Nâãıru’d-dîn Şâh tarafından gerekse Emîr 

Kebîr tarafından gerçekleştirilmeye çalışılan ıslahatlar bu gelişmelere önayak olmuştur. 

Daru’l-funûn’un açılması, İranlı öğrenciler için yurtdışından öğretmenlerin getirtilmesi ve 

Avrupa’dan matbaanın alınması bu ıslahat çalışmalarından bazılarıdır. Nâãıru’d-dîn Şâh 

                                                 
44

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 221. 
45

 Karadeniz, a.g.e., s. 355. 
46

 Aynı eser, s. 355. 



17 

 

zamanından itibaren yeni okulların açılmasından söz edilmeye başlandı. Eski okulların 

tarzının eleştirilmesi, Emîr Kebîr zamanında ciddiyet kazandı ve yeni okullara duyulan 

ihtiyaç, Emîr Kebîr’i Daru’l-funûn’u kurması yönünde cesaretlendirdi.
47

 1850 yılında 

yapımı biten bu okulda tıp, eczacılık ve matematik gibi çeşitli bölümler açıldı. Daru’l-

funûn’un kurulması, İranlıların Avrupa’nın yeni ilimleri ve fenleri ile tanışmasını sağladı.  

Avrupa’nın ilmî, fennî ve edebî metinlerinin Farsçaya tercüme edilmesi, Fars nesrinin 

şekil ve muhteva açısından değişmesine sebep oldu.
48

 Bu değişime, yabancı yazarların, 

târihî, ilmî romanlarının ve hikâyelerinin tercüme edilmesi de katkıda bulundu. Alexandre 

Dumas’nın Üç Silahşörler, Monte Kristo Kontu ve Daniel Defoe’nin Robinson Crusoe 

adlı eseri bu tercümelerden bazılarıdır.
49

 

 

 Nâãıru’d-dîn Şâh’ın son Avrupa seferinden döndüğü sırada matbaayı İran’a 

getirmesi de ülkede tam anlamıyla kitap ve gazete basımını başlatmıştır.
50

 Basılan ve 

yayınlanan kitaplar yoluyla sosyal ve kültürel anlamda yenilik akımları hız kazanmıştır. 

Muhammed Hasan Hân İ’timâdu’s-salùanâ, Muhammed Ùâhîr Mîrzâ, Mîrzâ Ali Hân 

Emînu’d-devle, Yûsûf Hân Müsteşâru’d-devle ülke içinde yaptıkları çalışmalarla; 

‘Abdurrahîm Ùâlibof, Hâc Zeyne’l-‘âbidîn Merâàaî, Melkum Hân ve Mîrzâ Fetó’alî 

Âòûndzâde ise ülke dışındaki faaliyetleriyle ve yayınladıkları eserlerle bu yenilik 

akımlarına destek vermişlerdir.
51

 

 

                                                 
47

 Âcûdânî, a.g.e., s. 259.  
48

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 13-14.  
49

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 260. 
50

 Aynı eser, C. I, s. 234.  
51

 Muhammed Ca’fer Yâóaúkî, Çûn Sebû-yi Teşne (Târîò Mu’âãır-i Fârsî), İntişârât-i Câmî, Tahran, 

1998, s. 15-16. 



18 

 

Siyasi ve sosyal anlamda sancılı geçen bu dönemde şairler, yazarlar ve aydınlar 

ülkenin durumu hakkındaki düşüncelerini gazeteler yoluyla ortaya koyuyor ve 

mücadelelerini bu şekilde veriyorlardı. Meşrutiyetin ilanından sonra bu gazetelerin sayısı 

günden güne arttı ve Tahran, Tebriz, Reşt ve ülkenin diğer şehirlerinde onlarca gazete 

yayınlandı.  

 

İran’da bugünkü anlamıyla gazete, Muhammed Şâh zamanından itibaren ortaya 

çıkmıştır. Bu dönemde ilk gazete, saray ve devlet hakkındaki çeşitli haberleri içeren ve 

kâàez-i aòbâr (haber kâğıtları) denilen küçük kâğıtlar şeklinde yayınlanmış ve Mîrzâ Sâlih 

Şîrâzî tarafından basılmıştır. Kâàez-i aòbârdan sonra İran’da 8 yıl kadar gazete 

basılmamıştır. Nâãıru’d-dîn Şâh döneminde, Emîr Kebîr’in emriyle, Tahran’da Rûznâmçe-

i Tahrân ve daha sonra Vaúâyi’ İttifaúiyye adında bir gazete yayınlandı.
52

 Haftada bir defa 

yayınlanan gazetede, Avrupa’nın siyasi durumu, inkılâp ve özgürlük yanlılarının 

düşünceleri, Hindistan’ın sosyal durumu gibi konular yer alıyordu.
53

 Bir süre sonra 

devredilen bu gazetenin adı Rûznâme-i İnùibâ’ât-i Dovlet-i Aliyye-i İrân şeklinde 

değiştirilip, çeşitli resimler eklenerek İran’ın ilk resimli gazetesi olmuştur.
54

 

 

Meşrutiyet döneminin ilk gazetesi, meclis açıldıktan sonra basılan Meclis 

gazetesiydi. Bu gazete, liberal parti kişilerinden biri olan Mîrzâ Seyyîd Muhammed äâdıú 

Ùabaùâbâî tarafından kurulmuş olup, millî şûra meclisinin toplantılarındaki haberlerden ve 

                                                 
52

 Şems Lengerûdî, Târîò-i Taólîlî-yi Şi’ir-i Nov, C. I, Tahran, 1998, s. 25-26. 
53

 Âryenpûr , a.g.e., C. I, s.237. 
54

 Lengerûdî, a.g.e., s. 26.  



19 

 

olaylardan bahsediyordu. Meclise ait haberlerin yanında kendisi de bir gazetenin müdürü 

olan Edîbu’l-memâlik Ferâhânî’nin şiirleri de derç ediliyordu.
55

 

 

 İran meşrutiyet tarihinde önemli bir yere sahip olan äûr-i İsrâfîl gazetesi, Mîrzâ 

Úâsım Hân Tebrîzî, Mîrzâ Cihângîr Hân Şîrâzî ve Mîrzâ Alî Ekber Hân Dehòodâ 

tarafından Tahran’da yayınlanmıştır. Mîrzâ Cihângîr Hân’ın devlet adamlarını eleştiren 

yazıları, onun 1908 yılında Muhammed Alî Mîrzâ tarafından öldürülmesine neden 

olmuştur.
56

 Özgürlük yanlılarının yenilgisinden ve I. meclisin kapatılmasından sonra bazı 

gazeteler gibi äûr-i İsrâfîl gazetesi de birkaç ay tatil edildi. Ancak İsviçre’nin Yverdon 

şehrinde Pîrniyâ’nın yardımıyla eski tarzıyla yeniden kurulmuştur. Bu kez gazetenin bütün 

konuları Dehòodâ tarafından hazırlanıp, “Çerend u Perend” adı altında kısa makalelere yer 

verilmiştir. Fakat bu gazete, üç sayıdan fazla yayınlanamamıştır.
57

 

 

 Gazeteciliğin yaygın olduğu meşrutiyet döneminde, başka dilde gazeteler de 

yayınlanmıştır. Bunlardan biri, Mîrzâ Hüseyin Hân Sipehsâlâr’ın kurduğu, dili Fransızca 

olan Vatan gazetesidir. İlk sayısı Farsça ve Fransızca olmak üzere iki dilde basılmıştır. 

Ancak özgürlük ve beraberlik taraftarı olan bu gazete, Nâãıru’d-dîn Şâh tarafından 

kapatılmıştır. 
58

 

 

 Döneminin ünlü şairlerinden biri olan Edîbu’l-memâlîk Ferâhânî’nin, 1898 yılında 

Edeb gazetesini kurmuştur. Bu gazete, haftalık bir gazete olup, dünyanın büyük bilgin ve 

                                                 
55

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 21. 
56

 Aynı eser, C. II, s. 78. 
57

 Aynı eser, C. II, s. 98.  
58

 Aynı eser, C. I, s. 241-242. 



20 

 

şahıslarının fotoğraflarına ve ilmî makalelere yer veriyordu. 17 sayıdan sonra durdurulan 

gazetenin basımı, Lokmaniye medresesinin kurulmasının ardından Edîbu’l-memâlîk’in 

müdürlüğünde, tekrar yayınlanmaya başladı. Edîbu’l-memâlîk Tahran’a giderek 1904 

yılında Edeb gazetesini burada kurmuştur. Daha sonraları gazeteyi, Mecdu’l-İslâm 

Kirmânî’ye devretmiştir. 
59

 

 

 Gazeteciler, seslerini yalnızca ülke içinde duyurmakla kalmamış, ülke dışında 

da yayınladıkları gazetelerle meşrutiyet hareketine destek vererek büyük yankı 

uyandırmışlardır. Bu gazetelerin en önemlilerinden biri Aòter gazetesidir. Yeni bir 

tarza ve ülke dışında yayınlanan ilk gazete olma özelliğine sahip bu gazete, Osmanlı 

devletinin başkentindeki İranlı memurlardan biri olan Mîrzâ Necef Úulî Hân 

Tebrîzî’nin teşvikiyle, Âúâ Muhammed Ùâhîr Tebrîzî’nin müdürlüğünde 

kurulmuştur. İran, Kafkasya, Osmanlı, Hindistan ve Irak’ta kendisine önemli ölçüde 

taraftar bulan bu gazete, aydınların ve özgürlük yanlıların birçoğu ile işbirliği 

halindeydi.
60

 Bu gazetede, tütün imtiyazı gibi dönemin önemli gelişmeleri hakkında 

halkı aydınlatan makalelere yer verilmiştir.
61

 Bunun yanı sıra İran’da yeni okulların 

açılması ve modern eğitim yöntemlerinin kullanılmasını destekleyen bir gazetedir.
62

 

Bu gazetenin önemini Edward Browne şu sözlerle vurgular: “1887-1888 yılları 

arasında İran’da bulunduğum zamanlarda Farsça olarak okunmaya değer tek 

gazete, haftada bir İstanbul’da yayınlanan Aòter gazetesidir.”
63

 

 

                                                 
59

 Aynı eser, C. I, s. 248. 
60

 Elhâmeh Miftâh, Nigâhî be Revend-i Nüfûz ve Gostereş-i Zebân ve Edeb-i Fârsî der Turkiyye, 

Tahran, 1995, s. 382. 
61

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 251. 
62

 Âcûdânî, a.g.e., s. 260. 
63

 Miftâh, a.g.e., s. 383. 



21 

 

 Meşrutiyet döneminin önemli şahsiyetlerinden biri olan Melkum Hân 

tarafından, 1889 yılında Londra’da kurulan Úânûn gazetesinin de İran’ın siyasi ve 

sosyal hareketinde önemli ölçüde etkisi olmuştur.
64

 Bu gazete, ilk sayfasının 

üzerinde yazılan birlik, adalet ve ilerleme sloganıyla mücadelesine başlamıştır. 

Úânûn gazetesi hakkında dikkate değer bir husus da siyasi-dinî görüşlerle ilgili 

olmasıdır. Bunun sebebi, bir ölçüde Melkum Hân’ın Seyyîd Cemâleddîn ile olan 

dostluğudur. Öte yandan, belki de halkın hareketlenmesinde dinin etkili olduğunu 

düşünmesidir. Bu yüzden ona göre bu gazete, hem Avrupa’nın kanunlarından hem de 

İslâm’dan etkilenmeliydi.
65

 

 

 Yalnızca haftalık yayınlanan Óablu’l-metîn gazetesi ise 1893 yılında 

Kalküta’da kurulmuştur. Hindistan’da basılan gazete, bu dönemde çıkan gazetelerin 

en önemlisidir. İran’ın siyasi sorunları hakkında düşüncelerin yayınlandığı bu gazete, 

bir rehber görevi üstleniyordu. Birçok kez kanun ve meşrutiyet hükümeti hakkında 

öneriler sunmuştur. Yazarı Seyyîd Celâleddîn Kâşânî’dir. Óablu’l-metîn’in 

yayınlanması her ne kadar devlet tarafından yasaklansa da İran halkı tarafından 

tedarik ediliyordu. Bir kısmı dinî konulara ayrılmış olan bu gazete İslâm birliğinin 

sembolü sayılıyordu.
66

 

 

 İran dışında yayınlanan diğer önemli bir gazete de 1898 yılında Kahire’de 

yayınlanan æureyyâ gazetesidir. Mîrzâ Alî Muhammed Hân Kâşânî tarafından 

                                                 
64

 Âryenpûr, a.g.e., s. 251. 
65

 Emînî, a.g.e., s. 152. 
66

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 252. 



22 

 

yazılan sert makaleleri içeriyordu.
67

 Bu gazete, halkı yabancı tehlikesine karşı 

uyarıyor ve onları, koyun kılığındaki kurt olarak nitelendiriyordu.
68

  

  

 Bu dönemde gazetelerin yanında siyasi ve edebî anlamda önemli bir yer 

edinen dergiler de yayınlanmıştır. Bu dergiler, halkın anlayacağı şekilde yazılar 

içermekle birlikte nesrin sadeleşmesinde önayak olmuşlardır. İran ve ülke sınırları 

dışında yayınlanan bu dergiler, ülkenin ilmî ve edebî akımlarında etkili bir rol 

üstlenmişlerdir.  

  

 Yûsûf İ’tiãâmî tarafından 1910 yılında kurulan Bahâr dergisi, yeni edebiyat 

türlerinin yaygınlaşmasına büyük hizmet vermiştir.
69

 Bu dergi, edebiyat, ahlak, tarih, 

sosyal bilimler ve ekonomi gibi çeşitli dallarda bilim adamları tarafından kaleme 

alınmış makalelere; siyaset ve eğitim konulu yazılara, şiirlere ve ünlü şahsiyetlerin 

biyografilerine yer vermiştir. Bunun yanında İranlıları Avrupa’nın bilimsel ve 

teknolojik gelişmeleri konusunda bilgilendirmiştir.
70

 

 

 1915 yılında,  Berlin’de Farsça olarak yayınlanmaya başlayan Kâve dergisi 

ise Alman taraftarı bir dergiydi. Propagandist bir tarza sahip olan bu dergi, daha çok 

siyasi içerikliydi. Bununla birlikte dergide, İran’da meydana gelen olaylar, 

milliyetçilerin faaliyetleri, ilmî ve edebî bazı meseleler hakkında makaleler 

yayınlanıyordu. 1919 yılında tekrar yayınlanmaya başladığı sıralarda savaş sona 

                                                 
67

 Aynı eser, C. I, s.251. 
68

 Emînî, a.g.e., s. 155. 
69

 Mânãûr Restgâr Fesâyî, Envâ’-i Neår-i Fârsî, İntişârât-i Sâzmân-i Mutâle’e ve Tedvîn-i Kutb-i 

Ulûm-i İnsânî-yi Dâneşgâhhâ, Tahran, 2001, s. 583. 
70

 Nimet Yıldırım, Fars Edebiyatında Kaynaklar, Atatürk Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Yayını, 

Erzurum, 2001, s. 382. 



23 

 

ermişti. Böylece Kâve de kendi savaşını sona erdirerek önceki tarzından uzaklaştı, 

ilmî ve edebî bir dergi haline geldi.
71

 

 

 Meşrutiyet döneminin diğer önemli bir dergisi de döneminin ünlü şairlerden 

olan Meliku’ş-şu’arâ Bahâr’ın öncülüğünde yayınlanan Dânişkede dergisidir. 

Yalnızca bir yıl yayınlanan bu dergide, Bahâr’ın makalelerinin ve şiirlerinin yanı sıra 

‘Abbâs İúbâl Âştiyânî ve Reşîd Kirmânşâhî gibi o dönemin tanınmış yazarlarının 

kaleminden makalelere de yer veriliyordu.
72

 

 

 Edebî anlamda büyük önem arz eden Armağân dergisi, 1919 yılında 

Tahran’da kurulmuştur. Edebiyat büyüklerinin eserlerini, eleştirel makaleleri, Hekîm 

Nizâmî encümeninin tercümelerini ve Vaóîd-i Destgirdî’nin eserlerini içerir. 

Sayfalarında ülkede yazılan şiirlerin derlemesine yer veren Armağân, İran manzum 

edebiyatının vaziyetini açık bir şekilde göstermiştir. Muhafazakâr olan dergi, kendini 

edebiyat pazarının muhafızı olarak bilir ve yenilikçilik adına teşebbüs edilen her 

davranışı, İran’ın eski edebiyatının sınırını aşmak olarak sayar.
73

 

 

                                                   

 

 

 

                                                 
71

 Âryenpûr, a.g.e.,  C. II, s. 231-232. 
72

 Aynı eser, C.II, s. 225. 
73

 Aynı eser, C. II, s. 227-228. 



24 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DÖNEM EDEBİYATINA GENEL BİR BAKIŞ 

              1. Meşrutiyet Dönemi Öncesi İran Edebiyatı 

     1.1. Şiir 

    Safeviler döneminde padişahların şiirde kelam, fıkıh, hadis, Kerbela şehitlerinin 

ve ehl-i beytin övgüsü gibi konulara ilgi duyması şairlerin İran dışına çıkıp Osmanlı ve 

Hind sultanlarının saraylarına yönelmesine neden olmuştur. Onların teşvikiyle ince 

mazmunlardan, mecaz ve istiarelerden oluşan Hind üslubunu benimsemişlerdir. Ancak 

şairler, daha önce söylenmemiş mazmunlar ararken ifrata kaçmışlar ve bu da şiirlerini 

anlaşılmaz kılmıştır.
74

 

 

Safeviler döneminde kendisine büyük bir yer edinen Hind üslubunun anlaşılması 

zor bir hal aldığını, Fars dilinin kullanımı açısından zayıf olduğunu ve eski büyük şairlerin 

eserlerindeki dilin örnek alınması gerektiğini düşünen bazı şairler, İsfahan’da bu üsluba 

karşı tepkilerini ortaya koymaya başladılar.
75

 XII. yüzyılın ikinci yarısında İsfahan’ın 

merkezinde “Encümen-i Edebî-yi Müştâú” (Müştâk Edebî Encümeni) adı altında 

toplanan, Fars dili ve edebiyatının kaybolan duruluğunu tekrar ona kazandırma ve Fars 

dilini eski haline getirme iddiasındaki Mîr Seyyîd Alî Müştâú, Seyyîd Muhammed Şu’le, 

Âõer Bîgdilî, Ùabîb İsfahânî, Süleyman äabâhî, Seyyîd Ahmed Hâtıf İsfahânî, ‘Âşık 

İsfahânî ve Mîrzâ Muhammed Nâãîr İsfahânî
76

 gibi şairlerden oluşan bir grup, amaçlarına 

ulaşmak için Firdevsî, ‘Unãurî, Ferruhî ve Menûçehrî gibi eski söz ustalarının tarzını ve 

                                                 
74

 Aynı eser, C. I, s. 6-7. 
75

 Ya’kûb Âjend, Târîò-i Edebiyât-i İrân Ez Âàâz tâ Emrûz, Neşr-i Gostere, Tahran, 2001, s. 438. 
76

 Muhammed Ca’fer Yâhaúkî, Külliyât-i Târîò-i Edebiyât-i Fârsî, Tahran, 2010, s. 116. 



25 

 

üslubunu izlediler.
77

 Böylece geçmiş şairlerin üslubunun izlendiği bu dönem “bâzgeşt-i 

edebî” olarak şöhrete ulaştı.
78

 

 

 Yenilikçiliğin geçmiş şairlerin tarzına dönmekle sağlanacağını düşünen 

Bâzgeşt dönemi şairleri, üslupta yenilik yapmak yerine eskilerin tarzını takip etmeye 

çalışmışlardır. Bâzgeşt döneminde dikkate değer iki şiir türü ve üslubu kullanılmıştır. 

Bunlardan ilki, Gazneli ve Selçuklu dönemi şairlerinin tarzındaki kasidecilik, diğeri 

ise Irakî tarzındaki gazelciliktir.
79

 Feth’alî Hân äabâ, Mahmûd Hân Meliku’ş-şu’arâ 

ve Surûş İsfâhânî gibi şairler Horasan üslubuna yönelirken, Viãâl, Micmer, Furûàî ve 

Neşât gibi şairler Irak üslubunu kullanmışlardır.
80

 Bu şairler gazelde Sa’dî’yi, 

kasidede Enverî’yi, savaş hamâsede Firdevsî’yi, manzum hikâyecilikte Nizâmî’yi, 

kıtada İbn Yemîn’i ve rubaîde Ömer Hayyam’ı izlemişlerdir.
81

 

 

Şairler, yenilik getirme çabasına girmeksizin şiirlerini geçmiştekilerin eserlerini 

mütalaa ederek kaleme almışlardır. Eskilerin kullandıkları kelime ve ibareleri değiştirerek 

söylemişlerdir. Bu şekilde hem eserin şeklini hem de içeriğini değiştirmişlerdir.
82

 Reşîd 

Yâãemî’nin şu cümleleri bu durumu vurgular niteliktedir: “Yüzyıllar geçtiğinde, uygarlık 

durağanlaştığında ve eskileri taklit etmekten başka bir iş yapılmadığında, doğal olarak 

edebiyat da durağanlaşacaktır ve zevk sahipleri eski konuların üzerinde öyle süslemeler 

                                                 
77

 Muhammed Óukûkî, Murûrî ber Târîò-i Edeb ve Edebiyât-i Emrûz-i İrân (naôm), C. II,  Neşr-i 

Úaùre, Tahran, 1998, s. 384. 
78

 Âjend, a.g.e., s. 438. 
79

 Ahmed Temîmdârî, Târîò-i Edeb-i Pârsî Mektebhâ, Dovrehâ, Sebkhâ ve Envâ’-i Edebî, Tahran, 

2000, s. 119. 
80

 Hukûkî, a.g.e., s.384. 
81

 Şems Lengerûdî, Mekteb-i Bâzgeşt (Beresî-i Şi’r-i Dovrehâ-yi Efşâriyye, Zendiye, Úacariye), 

Tahran, 1993,  s.76. 
82

 Temîmdârî, a.g.e., s.119. 



26 

 

yaparlar ki gördüğünde onu tanıyamazsın.”
83

  Bu duruma örnek olarak, döneminin ünlü 

bir şairi olan Úâ’ânî kendine has bir dil kullanarak, aynı tür kelimelerden eski teşbih ve 

istiarelerden faydalanarak yeni bir tarz geliştirmiştir.
84

 

 

Bu dönemin bazı şairleri taklitte öyle aşırıya kaçmışlardır ki sözleri, iyi şiirin temel 

özelliklerinden olan doğal rengini kaybetmiştir. Kelimeleri yerinde kullanan ve dilin 

kurallarına riayet eden geçmişteki şairlerin aksine bu dönemin şairleri, bu kullanımlara 

dikkat etmeyerek hata yapmışlardır.
85

 Başlangıçta dilleri çok ham olan bu şairler, edebî 

metinleri yeterince incelememişlerdir. Eski dilin kurallarını iyi idrak edememişler ve bu 

yüzden beyitlerinin çoğu sarf ve nahiv bakımından hatalara maruz kalmıştır.
86

 

 

Bu dönemdeki eserlerde Ferruhî ve Menûçehrî’nin şiirlerindeki âşıkane tasvirler 

görülür. Bu dönemin şiiri ister kelime anlamında, ister dilbilgisi kuralı anlamında olsun 

tekrar ve taklit içerir. Elbette anlatım ve dilin canlılığı bakımından Timur dönemi şiirinden 

farklıdır. Bu dönemin şiirinde yeni bir sembole rastlanmaz. Vezin ve kafiye açısından ise 

X. ve XI. yüzyıldaki şiirlerin vezin ve kafiyesi ile aynıdır. Şairler redif, terkipler ve 

kelimelerin şeklinde değişiklik yapma anlamında Sebk-i Hindî şairlerinden daha ileri bir 

adım atamamışlardır.  Kaside, medih ve mersiye için kullanılmış olup, gazelin içeriğini de 

âşıkane mazmunlar oluşturmuştur.
87

 

 

 Âryenpûr’a göre, eski ustalar bentten, vezin, kafiyeden ve sözü süslemekten 

çok anlama ve mazmunlara ilgi duyarak sanatlarını hissederek icra ederken bâzgeşt 

                                                 
83

 Lengerûdî, a.g.e., s.186. 
84

 Âjend, a.g.e., s. 443. 
85

 Zeyne’l-‘Âbidîn Mu’temen, Taóavvul-i Şi’r-i Fârsî, Tahran, 1992, s. 185. 
86

 Temîmdârî, a.g.e., s. 119. 
87

 Âjend, a.g.e., s. 441. 



27 

 

dönemi şairleri, bu hislere kapılmaksızın karşısındakinin istekleri üzerine karışık ve 

gereksiz bir yığın lafız ve ibareleri şiir kalıbına dökmüş ve o şekilde takdim 

etmişlerdir.
88

 Lengerûdî de, Âryenpûr ile aynı doğrultuda olan düşüncesini şu 

sözlerle dile getirmiştir: “Bâzgeştin en büyük kusuru, şairin kendi durumu ve 

arzusundan başka herkesin isteğine göre şiir söylemesidir. Onun hisleri ödünç 

hislerdi. Sanki kendisinin hayata dair bir tecrübesi yoktu. Hâkânî ve Ferruhî’nin 

dünyası temelde birbirinden farklıydı. Kendilerine ait bir dünyaları olmayan bâzgeşt 

şairleri şiiri, ruhun günlük sıkıntılarından değil, önceki şairlerin divanından 

öğrenmişlerdir. Hepsinden daha ilginci bu şairlerin, eski şairlerin inandıklarını, 

düşüncelerini ve ilgi duyduklarını taklit etmesiydi.”
89

 

  

 Bu dönemde zamanın durumuna, millî ve sosyal olaylara daha az ilgi 

duyulmuştur. Şairin söyledikleriyle kendi yaşamı arasında uçurumlar vardır. 

Dönemin sıkıntıları ve sorunları, savaşların ve yenilgilerin sonucunda ortaya çıkan 

huzursuzluklar şiirlere konu edilmemiştir.
90

 

 

 Geçmişin tekrarı sayılan bu dönemde, şiir alanına herhangi bir yenilik 

getirmeyen şairler, önceki şiir ustalarının üslubunu izleyerek yalnızca lafız ve 

ibarelerde değişiklik yapmaya çalışmışlardır. Bu sebeple bâzgeşt-i edebî hareketinin 

önemi, önceki dönemlerin önemli üsluplarının ve akımlarının hepsinin bir özetini 

kapsamasıdır.
91

  

            

                                                 
88

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s.16. 
89

 Lengerûdî, a.g.e., s. 78.  
90

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 19. 
91

 Şâfi’i Òusrev, Zindegî ve Şi’r-i Sed Şâir ez Rûdekî tâ Emrûz, Tahran, 2001, s. 231. 



28 

 

          1.2. Nesir 

Kaçarlar döneminin başlarında Fars nesri, önem açısından şiirden sonra yer 

almıştır ve nesirdeki edebî hareketlenme şiire göre daha geç başlamıştır. Bu 

dönemdeki nesir, daha çok edebî bakımdan pek önem arz etmeyen önceki dönemin 

üslubu ve tarzındaki eserlerden ibarettir. Fâøıl Hân Gerûsî, Mîrzâ Úâimmakâm 

Ferahânî, Mîrzâ Habîb Úâ’ânî, Mîrzâ Abdu’l-vehâb Neşât ve Hacı Alî Ekber Nevvâb 

gibi nesir yazıcıları, bir ölçüde münşeatlarında eskilerin tarzını ve üslubunu 

izlemişlerdir.
92

 Bu dönemdeki mektuplara, resmî yazışmalara ve münşeatlara 

bakıldığında sadeliğe ve akıcılığa meyledilmiş, tumturaklı ve tekellüflü sözler daha 

da azalmıştır.
93

  

 

Kaçarlar dönemi nesir yazarları eserlerinde anlaşılması zor, karmaşık 

mazmunlardan, zevksiz ve yersiz teşbihlerden kaçınmakla birlikte, özellikle hususî 

yazışmalarında sade ve konuşma diline yakın bir dil kullanmışlardır. Uzun cümle ve 

ibareler kullanmaktan uzak durmuşlardır. Sa’dî gibi eski ustalara has güzel seci’li 

anlatımlardan faydalansalar da Farsça ve Arapça şiirlere, Kur’an ayetlerine ve 

hadislere eskilere nazaran daha az meyletmişlerdir.
94

 

 

Òânlerî, 1946 yılındaki I. İran Yazarlar Kongresi’nde sunduğu “Nesr-i Fârsî 

der Dovrân-i Ahîr” (Son Dönemlerde Fars Nesri) adlı bildirisinde, İran’daki sosyal 

değişimlerin Kaçarlar dönemi ile başladığını, İranlıların, Kaçar döneminden sonraki 

yıllarda edebî ve fikrî eserlerine yansıyan coşkusunun ve şevkinin Arapların, İran’ı 

                                                 
92

 Fesâyî, a.g.e., s. 538-539. 
93

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 50. 
94

 Aynı eser, C. I, s. 64. 



29 

 

istilasının ilk III. ve IV. yüzyılıyla mukayese edilmesinin uygun olacağını düşünerek 

şu sözleri dile getirmiştir: “Her iki dönemde İran’ın milli ruhu, tehlikeyi hissetmiş ve 

telaşa düşmüştür.” 
95

 

 

Kaçarlar döneminde nesir giderek sadeleşmeye başlamıştır. Öyle ki Nâsîru’d-

dîn Şâh, sefernâmelerini çok sade bir dil kullanarak yazmıştır. Bu dönemde basılan 

ilmî ve dinî kitaplar ve salnâmeler nesre yeni bir soluk kazandırmıştır.  

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
95

 Îrec Pârsî Nejâd, Òânlerî ve Naúd-i Edebî, Tahran, 2008, s. 93.  



30 

 

         2. Meşrutiyet Dönemi İran Edebiyatı 

         2.1. Şiir 

           1906 yılında İran’da başlayan Meşrutiyet hareketi ile birlikte, istibdat 

yönetimi yerine kanuna dayalı bir hükümet kurma mücadelesi başlamıştır. Bu 

mücadele edebiyata da yansımış ve bu alanda birtakım değişiklikler meydana 

gelmiştir. Edebiyatçılar dönemin siyasi, sosyal ve kültürel durumunu yansıtan eserler 

kaleme almaya başlayarak nazmı ve nesri düşüncelerini duyurmaya yardımcı olan bir 

propaganda aracı haline getirmişlerdir.  

 

Bâúır Mu’mînî’ye göre meşrutiyet edebiyatı, eski edebiyatla mücadele 

esnasında şekillenmiş ve canlanmıştır. O, bunun nedenini ise şekil, içerik bakımından 

yeni, geleneği kırıcı olması, sıradan ve eğitimsiz halkla ilgili, sade bir dile sahip 

olması, eleştirel, realist olması, geri kalmışlığın karşısında yer alması, istibdadın 

eskimiş düzeniyle mücadele halinde diğer bir anlamda demokratik olması, dış 

unsurların nüfuzuna karşı yani milliyetçi olması ve toplumsal ilişkileri değiştirmeye 

istekli olmasına bağlamıştır.
96

 

 

Toplumsal durumun ve şartların giderek değişmesi şiir mazmunlarını etkiledi. 

Diğer bir ifadeyle şairlerin yaşadığı dönem, İranlıların Batı kültürü ve medeniyeti ile 

tanışması onları eski şiirin dışındaki mazmunlara ve kavramlara yönelmeye mecbur 

bıraktı.
97

 Bu dönemde, “vatan”, “devlet”, “millet”, “özgürlük ve hürriyet”, “eşitlik”, 

“adalet”, “meclis”, “kanun”, “hukuk” ve “vekil” gibi birçok kelime geçmişte sahip 

olduğu anlamlarından uzaklaşıp, yeni bir anlama bürünmüştür. Bunun yanı sıra 

                                                 
96

 Fesâyî, a.g.e., s. 564. 
97

 Hukûkî, a.g.e., s. 385. 



31 

 

“millî hükümet”, “millî devlet”, “kişisel özgürlük”, “toplumsal özgürlük” ve “insan 

hakları” gibi yeni terkip ve tabirler de edebiyatta yerini almıştır.
98

 

 

Bütün bunlarla birlikte meşrutiyet dönemi şairlerinin ve yazarlarının fikir 

mecrasına o dönemde yaygın olan Hümanizm, Liberalizm ve Secularism gibi Doğulu ve 

Batılı fikir akımları da girmiştir.
99

 

 

Bu dönemde şairlerin yöneldiği yeni mazmunlardan ilki, özgürlük 

kavramıdır. Özgürlük kelimesi, klasik Fars şiirinde defalarca kullanılmış, ancak 

kanuna dayalı hükümet ve temeli özgürlük olan sosyal düzen olarak Batılı anlamda 

özgürlük kavramı, şairlerin ve ediplerin Batı ile tanışması ile kullanılmaya 

başlanmıştır.
100

 Bu dönemde Bahâr, ‘Ârif, ‘Işúî ve Ferruhî Yezdî gibi şairler, 

eserlerinde bu kavrama geniş bir şekilde yer vermişlerdir.  

 

Bu dönemin şiirinin asıl temalarından biri vatan teması meşrutiyet dönemi 

edebiyatıyla başlar. Vatanseverlik, bu dönemin en temel seslerinden biridir. Bununla 

birlikte vatan, bu dönemin şairleri arasında farklı anlamlarda anılmıştır. Seyyîd 

Eşref’in söz ettiği vatan, İslam ve Şia özelliklerine sahiptir. ‘Işúî ise vatandan 

bahsederken İran’ı Sasaniler ve Arap istilasından önceki dönemde arar. Bundan 

dolayı ‘Işúî’nin şiirinde Arap mücadelesi belirgin bir şekilde göze çarpar.
101

 

 

                                                 
98

 Âcûdânî, a.g.e., s. 7. 
99

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Naôm), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002., s. 60. 
100

 Âjend, a.g.e., s. 447. 
101

 Meliha Anbarcıoğlu, “Çağdaş İran Nazmında Konu”, Ankara Üniversitesi, D.T.C.F., Doğu Dilleri 

Dergisi, C. I., Sayı: II, Ankara, 1966, s. 86. 



32 

 

Vatanseverlik coşkusu, Bahâr, ‘Ârif, Mîrzâde-i ‘Işúî ve Ferruhî Yezdî gibi 

dönemin önemli şairlerinin eserlerinde şiddetli bir şekilde görülür. Ancak bu 

vatanseverlik, Rızâ Hân döneminde yavaş yavaş şovenizme doğru ilerlemiştir.
 102

 

 

Haklar, siyasi eleştiri ve kişisel özgürlük meşrutiyet şiirinin temel 

konularından biri olmuştur. Bu dönemin seçkin şairlerinden ‘Ârif Kazvînî, “Óesb-i 

Óâlî der Teceddud-i Edebî-i İrân” (İran’ın Edebî Yenileşmesi Hakkında Durum 

Değerlendirmesi) adlı makalesinde şu sözleri dile getirir: “Bu dönem inkılâp 

dönemiydi. İnkılâp, geçmişin yıpranmış yapısını onarmak içindir. Çünkü o yapı 

ortadan kalkınca, fikirlerde ve hislerde bir ferahlama hâsıl olur ve şahsî özgürlük 

ortaya çıkar.”
103

 

 

‘Ârif, taassup, riya ve yabancıların ülke içindeki nüfuzuyla sürekli mücadele 

etmiş ve bu yönden İran’ın hürriyet ruhunun en iyi savunucusu olmuştur. Ferruhî ise 

hırsızlığı, hileyi, siyasi anlamda ikiyüzlülüğü ve millî çıkarlara ihanet edenleri 

eleştirmiştir.
104

 

 

 Klasik İran edebiyatında üzerinde durulmayan sosyal sorunlar,  meşrutiyet 

dönemi ile birlikte eserlere yansımaya başlamıştır. Bu dönemin önde gelen birçok 

şairi, sosyal meseleleri “başkaldırı edebiyatı” nın sanatsal diliyle şiirlerinde 

işlemişlerdir. Bunu yaparken klasik söz türlerini ve üsluplarını kullanmışlardır.
105

 

                                                 
102

 Muhammed Nâsır, Taóavvul-i Movzu’ ve Ma’nâ der Şi’r-i Mu’âsır, Neşr-i Nîşâne, Tahran, 2003, s. 

3. 
103

 Aynı eser, s. 6. 
104

 Aynı eser, s. 7. 
105

 Aynı eser, s. 8. 



33 

 

Her ne kadar şiirleri eski kalıplarda olsa da hayatın derin konularına ve sorunlarına 

yönelmişlerdir.  

 

 Mîrzâde-i ‘Işúî de klasik kalıplar içerisinde şiirlerinde, sosyal sorunları ve 

eleştirilerini beyan etmiştir. Geri kalmışlık, ülkedeki bozukluklar ve dış müdahale ile 

mücadele etmek için şiiri adeta bir silah olarak kullanmıştır.  

 

İrec Mîrzâ’nın şiirlerine demokratik fikirler iyi bir şekilde yansımış olup, 

ruhanilerin ikiyüzlülüğü, çaresizlik, halkın cahilliği, dinî bağnazlık gibi toplumun 

sıkıntılarını sert bir şekilde eleştirmiştir.
106

  

 

XX. yüzyıl Fars edebiyatında kadın konusu sosyal ve siyasi bir mesele olarak 

dikkat çeker. Şairler ve yazarlar tarafından, bu meseleye özel bir yer verilmiş ve 

kadın konusu birkaç yönden incelenmiştir. Dehòodâ, Meliku’ş-Şu’arâ Bahâr, ‘Işúî, 

İrec Mîrzâ ve Lâhûtî gibi şairlerin eserlerine diğer toplumsal konuların yanında kadın 

özgürlüğü konusu da yansımıştır. XX. yüzyılın başlarında yayınlanan gazete ve 

dergilerde kadın hakları ve özgürlüğü hakkında makale ve şiirlere yer verilmiştir.
107

 

 

İleri ve uygar memleketlerde kadının sosyal, kişisel durumunu ve düşünce 

seviyesini yakından izleyen şairler, bunu İran’da yüzyıllardan beri unutulmuş, ihmal 

                                                 
106

Aynı eser, s. 9. 
107

 Hüseyin Muhammedzâde-i äadîk, Mesâyil-i Edebiyât-i Novîn-i İrân, İntişârât-i Dünyâ, Tahran, 

1975, s. 68. 



34 

 

edilmiş kadının durumuyla ister istemez karşılaştırdıktan sonra kadınlık dünyasını 

kalkındırmanın lüzumuna inanmışlardır.
108

 

 

Kadın konusu, klasik Fars edebiyatında yeterince işlenmemiş ve meşrutiyet 

hareketi öncesine kadar kadınların eğitimlerine fazla önem verilmemiştir. Yalnızca 

eşraf ailelerinin kızları, çoğunlukla kadın olan eğitmenlerin yanında Kur’an ve 

Farsça okuma-yazma öğrenmişlerdir. Meşrutiyet döneminde kadınların okuma-

yazma ve özgürlük sorunu önem kazanmaya başlamıştır. Meşrutiyetle birlikte kadın 

hakları konusunu ele alan ilk kişi ise Dehòodâ olmuştur. Aynı zamanda Seyyîd Eşref 

de kadınların eğitimi ve hakları ile ilgili birçok şiir söylemiştir.
109

 

 

Bu dönemde İranlı aydınlar,  sürekli olarak kadınların durumuna yönelmişler 

ve bunda ilk sırayı yazarlar ve şairler almıştır. I. Dünya Savaşı’ndan sonra kadın 

sorunu, İran edebiyatına yansımış ve kendisine geniş bir yer edinmiştir.  Siyasi 

inkılâp düşüncelerinin tercümanı olarak bilinen ‘Ârif, gazelleri ve tasnifleriyle kadın 

haklarının savunucu olmuştur. İrec, Bahâr ve ‘Işúî gibi şairler, kadınların omzuna 

yüklenen sıkıntılarla mücadele etmişlerdir.
110

 İrec Mîrzâ, Mîrzâde-i ‘Işúî, Bahâr ve 

diğer şairler, kadınların mahkûmiyetinin sebebini, okuma yazma bilmemelerinde ve 

örtüde görmüşlerdir ve bu durumu ‘Işúî, Kefen-i Siyâh eserinde, İrec Mîrzâ ise 

Çâdor-i Şeb adlı eserinde dile getirmiştir.
111

 

 

                                                 
108

 Meliha Anbarcıoğlu, “Çağdaş Nazımda Sosyal ve Diğer Konular”, Ankara Üniversitesi, DTCF, 

Doğu Dilleri Dergisi, C. I, Sayı: III, Ankara, 1969, s. 83. 
109

 äadîk, a.g.e., s. 13.  
110

 Aynı eser, s. 13. 
111

 Aynı eser, s. 70. 



35 

 

 Bu dönemin şiirinin özelliklerinden biri de işçi edebiyatının ortaya çıkmasıdır 

ve Zerrînkûb’a göre yenileşme, özgürlük, vatanseverlik ile ilgili mazmunların 

yanında şiir ve edebiyata işçi sınıfının ve köylülerin durumları da girmiş ve bu, Fars 

şiirine yeni bir soluk kazandırmıştır.
112

 

 

 Şiir ve edebiyatın yüksek tabakadaki insanlardan vazgeçip sokaktaki halka 

yönelmesi toplumun genel ihtiyaçlarının şiire yansımasına sebep oldu. Halkın 

arasından çıkan ve onlarla birlikte yaşayan şairlerin çoğu, sözlerini onların 

hayatından alıyordu. İran uyanış dönemi edebiyatındaki bu temel eğilimler Rus 

inkılâbı başladığı ve aydınların Bolşevik edebiyatına hâkim fikirlerin etkisi altında 

kaldığı sıralarda, yoksul ve zengin iki tabaka arasındaki tezatlıkların üstünde 

durulmasıyla ortaya çıkmıştır. Lâhûtî gibi şairlerden birçoğu Rusya’ya gidiş gelişleri, 

sosyalist demokrat ve aydınlarla irtibat halinde olmaları sebebiyle şiirlerinde işçilere 

yönelmişlerdir.
113

 

 

 Lâhûtî, ‘Işúî ve ‘Ârif gibi şairler, işçilerin sorunları hakkında şiirler söylemiş 

ve işçi edebiyatının yükselen sesi olmuşlardır.
114

 

 

Meşrutiyet döneminde edebiyata yukarıda bahsettiğimiz konuların girmesi 

şairleri bu tür düşüncelerle uyumlu bir dil kullanmaya mecbur etti. Bu yüzden Fars 

şiiri, tarihî ve sosyal gereksinimlerine göre sarayın dar alanından çıkıp, sokak ve 

pazarın geniş meydanına adım atmıştır. Klasik şiir, okuma-yazma bilen tahsilli 

                                                 
112

 Nâsır, a.g.e., s. 11. 
113

 Muhammed Ca’fer Yâhakkî, Cûybâr-i Lahzehâ Edebiyât-ı Mu’âsır-ı Fârsî Naôm u Neår, Tahran, 

1999, s. 18-19. 
114

 Nâsır, a.g.e., s. 11. 



36 

 

kişilere hitap ediyordu. Fakat meşrutiyet dönemiyle birlikte ortaya çıkan çağdaş şiir, 

sıradan insanlarla arasında bağ kurarak onların yaşamına girdi. Bu dönemin şiir dili 

sosyal anlamda ihtiyacı karşılamak için sokak diline yaklaştı. Halkın kullandığı 

kelimeler, siyasi ve sosyal şiir alanına yeni bir anlam getirdiler.
 115

 

 

Şiir, bu dönemde sosyal ve ferdî ülkülerin hizmetindeki kültürel araç olarak yer 

almıştır.  Bu dönemdeki şairlerin, Osmanlıların kültür ve yeni edebiyatıyla tanışmaları 

onları iki yeni kaynaktan yararlanma yolunda cesaretlendirdi. Bunlardan ilki “inkılâp 

şiiri”, diğeri ise “modern Fransız şiiri” idi. Bu iki kaynak gitgide Fars şiirine yeni bir 

görüntü kazandırdı. Saray şiirinin edibane anlatımından vazgeçen şairler, sade ve halkın 

beğendiği bir anlatıma meyletmişler, halk dilindeki, Batı’ya ait ve gazete dilindeki 

kelimelerden, ıstılahlardan ve tabirlerden faydalanmışlardır.
116

 

 

Yeni kavram ve mazmunlar alışılmış şiir kalıpları içerisinde kullanılmıştır. 

Edîbu’l-memâlîk ve Bahâr gibi şairler, toplumsal ve eleştirel kavramları kaside 

kalıbında dile getirmişlerdir.
117

 

 

‘Işúî, Lâhûtî ve Ferruhî gibi şairler siyasi gazel ve vatanî tasnifler 

söylemişlerdir. Bunun yanında yazım tarzlarında diyaloglara ilgi duymuşlardır. İrec, 

sade dilden ve halk dilinden yararlanarak mesnevi kalıbında hicivler söylemiştir. 

 

                                                 
115

 Aynı eser, s. 15. 
116

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Naôm), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 59-

60. 
117

 Bozorg ‘Alevî, Târîò-i Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân Târîò ve Taóavvul-i Edebiyât-i Mu’âãır-ı Fârsî 

Naôm ve Neår, Çev. Sa’îd Fîrûzâbâdî, İntişârât-i Câmî, Tahran, 2007, s.55. 



37 

 

 Seyyîd Eşref, äâbir’den etkilenerek musammat ve müstezad kalıplarında eleştirel 

tarzda eserler meydana getirmiştir.
118

 äâbir, Kafkasya’nın inkılâpçı şairi olup Molla 

Naãru’d-dîn gazetesinde yazdığı mizahi şiirlerle tanınmaktadır.
119

 Realist bir şair olan 

äâbir, mizah yazarlığında Azerbaycan edebiyatı için yeni bir dönem başlattı. Eserlerinde 

yaşadığı dönemin sosyal bozukluklarını ve hayatın olumsuz yönlerini eleştirmiştir.
120

 

 

Klasik Fars şiirinde kullanılan ve meşrutiyet öncesi edebiyatta örnekleri bulunan 

müstezad bu dönemde çok revaçtadır.
121

 Bu tür, dönemin olaylarının, canlı ve ilginç bir 

tarzda anlatılmasını sağlamıştır. Bu şiir türü, İran’ın siyasi ve sosyal yaşamında ve halkın 

gaflet uykusundan uyanmasında çok etkili olmuştur.
122

 

 

Bahâr, ‘Işúî ve Lâhûtî gibi şairler, şiirin şeklinde yenilik yapmaya gereksinim 

duyarak, klasik kalıpları yıkmak için çabalamışlardır. Basit çeharpâreler söyleme 

yoluna, bentlerin mısralarının sayısında ve kafiyelerde değişikliğe gitmişler; 

terciibend, terkibibend, musammat ve müstezadlarda çeşitlilik oluşturmuşlardır.
123

 

Örneğin musammat, beşli, altılı ve sekizli şekilde Batı’nın romantik şairlerinin etkisi 

altında yapılmıştır.
124

 Ancak, klasik kalıplar üzerinde gösterilen bu çabalar, şiirin 

form ve yapısında temel bir değişiklik yapmak için yeterli değildi. Meşrutiyet 

şairlerinin şiir kalıplarına karşı muhafazakâr oluşu çeşitli nedenler içeriyordu. 

Öncelikle her yönden edebî bir inkılâp için uygun tarihî, sosyal ve kültürel bir ortam 

                                                 
118

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Naôm), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 61. 
119

 Âryenpûr, a.g.e. C. II, s. 46. 
120

 Aynı eser, s. 49. 
121

 Âjend, a.g.e., s. 453. 
122

 Âryenpûr, a.g.e., s. 35. 
123

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 61. 
124

 Fesâyî, a.g.e., s. 558. 



38 

 

yoktu. Klasik Fars şiirinin geleneklerinin önemi, ondan vazgeçilmesini zor ve 

imkânsız kılıyordu. Şairler, yenilik kavramının, dilin ve mazmunların yüzeyindeki 

yeniliklerin bir kısmına özgü olduğunu düşünüyorlardı. Onların siyasi ve sosyal 

olayların, mücadelelerin ortasında yer almaları sanatsal anlamda derinleşmelerini 

engelliyordu.  

 

Bu dönemde edebiyatın konusu inkılâptı. Edebiyatın temel hedefi, inkılâbın hedefi 

gibi edebiyatı değil, toplumu değiştirmekti. Bu dönemler, edebî ve sanatsal niteliği 

bakımından klasikten yeniliğe geçiş dönemleri sayılır.
125

 

 

Bu dönemde şiir işleyiş ve kapsam açısından bir bütünlük kazanarak 

meşrutiyet hareketinin keskin dili olarak basının ve gazetelerin eline geçti. Gazete 

nesri, tek başına siyasi ve sosyal düşünceleri dile getirmekte özgürlükçü 

propagandistlerin ihtiyacını karşılayamıyordu ve inkılâp için mücadele edenler, yeni 

fikirlerini tebliğ etmekte çaresiz kalıyorlardı. Bu nedenle düşünceleri ve hisleri beyan 

etmenin en iyi aracı olan şiirden medet umdular ve nesir, basındaki sorumluluğunun 

bir kısmını şiire bıraktı. Meşrutiyet hareketi öncesine kadar şairler halktan uzak 

yaşıyordu. Şiirler daha çok şarap, av, törenler ve memduhun fetihleri etrafında 

yazılıyordu. Böyle bir muhitte yaşayan şairler, halkın dertlerinden ve sıkıntılarından 

habersizdi. Meşrutiyetle birlikte şiir artık halkın kontrolüne geçti. Fakat inkılâp 

dönemi şairleri, ne klasik şiirin süslü diline aşinaydı ne de o üsluplar ve kalıplar yeni 

                                                 
125

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 61-62. 



39 

 

fikirleri, kavramları açıklamak için yeterli ve uygundu. Bunun üzerine şairler yeni 

kavramları, tabirleri ve zihinsel tasvirlerini daha sade ve kısa vezinlere aktardılar. 
126

 

 

İran’da eski zamanlardan beri şehirlerde ve köylerde dolaşıp gösteriler 

düzenleyen delkekler vardı. Bunlar açık bir şekilde yöneticileri yeren küçük kıtalar 

söylüyorlardı. Bu kişiler tarafından dönemin olayları ile ilgili ve sokaklarda halk 

arasında ağızdan ağza dolaşan tasnif ve teraneler söylenmeye başladı. Bu teraneler ve 

tasnifler, meşrutiyetten sonra basının özgür dili olarak yer aldı ve yeni edebiyat, 

onların şeklinden ve kalıbından faydalanmak için ilk adımını attı. Kendine has bir 

yapısı ve ahengi olan bu tasnifler, halk arasında geniş bir yer edinerek onları 

istibdatçı rejimle mücadele etmek için teşvik etti.
127

 

 

Tasnif türünden faydalanan şairlerden en bilineni ‘Ârif’tir ve bunda başarılı 

olmuştur. ‘Ârif, meşrutiyet edebiyatında önemli bir yeri olan vatanî tasnifleri ve onun 

önemi hakkında şu sözleri dile getirmiştir: “Eğer İran musikisine ve edebiyatına 

başka hiçbir hizmet yapmamış olsaydım, vatanî tasnifler yazdığımda on bin İranlıdan 

bir kişi bile vatan nedir bilmezdi.
128

 

 

          2.2. Nesir 

Meşrutiyet döneminde nesir de şiir gibi büyük önem kazandı. Bu dönemde 

yazarlar, nesirde birkaç alan üzerinde yoğunlaşmışlardır. Bunlar gazetecilik, risale, 

öykü, piyes yazarlığı ve tercümelerdir. Kaçar döneminde hatıra yazarlığı, risaleler, 

                                                 
126

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 28-29. 
127

 Aynı eser, s. 29. 
128

 Acûdânî, a.g.e.,  s. 7 



40 

 

eleştirel ve toplumsal makaleler açık ve anlaşılır bir tarzda yazılmıştır. Mîrzâ 

Melkum Hân, Mîrzâ Âkâ Hân Kirmânî, Mîrzâ Alî Hân Emînu’d-devle, Mîrzâ Alî 

Hân Ôahîru’d-devle, Hacı Yahyâ Devletâbâdî ve Alî Ekber Dehòodâ gibi bu 

dönemin risale ve makale yazarları, eleştiri yazıları yazarak yaşadıkları dönemin 

aydın düşüncelerini sert bir anlatımla yansıtmışlardır. Çoğunlukla bu eserlerin içeriği 

istibdat mağdurluğu, cehalet, hurafeler ve fakirlik gibi siyasi, sosyal ve kültürel 

olarak taşlaşmış görüntülerin eleştirisiydi. Sade ancak eleştirel bir üsluba sahip olan 

bu eserler, nasyonalist bir ruh içermektedir.
129

 

 

Kaçarlar döneminde nesir zor ve karmaşık olan görüntüsünden sıyrılarak sade 

bir hal aldı. Uyanış döneminde, özellikle meşrutiyet hareketinin ortaya çıkması ile 

birlikte nesir, toplumsal aydınlanmanın hizmetinde yer aldı. Edibâne görüntüsünden 

ayrıldı ve yeni fikirlerden faydalanarak halk diline yöneldi. Batı’nın nesir eserlerinin 

ve gazeteciliğin etkisi Fars nesrine sade bir yapı kazandırdı. Edebiyatın toplumsal 

işleyişi, yeni kavram ve konularla birlikte yeni edebî şekillere ilgi duyulmasına sebep 

oldu.
130

 

 

Nesirdeki Arapça kelimeler gözle görülür bir şekilde azalmıştır. Anlaşılması 

güç Arapça lafızlar terk edilmiştir. Yazarlar kendilerini sokaktaki halktan ayrı 

görmemiş, eserlerinde onların kullandığı dile, atasözlerine ve ıstılahlara yer 

vermişler, böylece nesirde sadeliğe gitmişlerdir. Meşrutiyet nesrinde sonraya doğru 

eş anlamlı kelimelerin kullanımı unutulmuş ve bu da kelimelerin kendi yerinde ve 

anlamında kullanılmasını, sözü uzatmaktan kaçınılmasını sağlamıştır. Yazarlar, 

                                                 
129

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 15. 
130

 Aynı eser, s. 14. 



41 

 

nesirde düşüncelerini açık bir şekilde dile getirip özel yerler dışında kinayeler ve 

belirsiz cümleleri terk etmişlerdir.
131

 

 

Meşrutiyetin başlaması ve gazeteciliğin ortaya çıkması ile birlikte Fars nesri 

dikkate değer bir aşama kaydetti. Özgürlükçü fikirler ve vatanseverlik duyguları, 

siyasi ve vatanî şiirlerin yanında makalelere ve mizahî kısa tefrikalara yansıdı. Bu 

yazılar, konuşma diline yakın olarak hazırlandı ve bu, edebiyatı halka yakınlaştırmak 

isteyen yazarlar için iyi bir yol oldu. Çeşitli halk tabakalarının dilinden istifade edilip 

halk arasında revaçta olan ibareler, ıstılahlar ve atasözleri kullanıldı.
132

  Bu dönemde 

yazılan makaleler özel bir nesir tarzına sahiptir ve bu yüzden “makale nesri” diye 

adlandırılır.
133

 

 

Yayınladığı Kânûn gazetesi ve bu gazetede yazdığı makaleler ile bilinen 

Melkum Hân, çağdaş Fars nesrinin öncülerinden sayılır. Çağdaşları onu kendine has 

bir üslubun kurucusu kabul ederler. Melkum Hân, yazılarında orta bir yol bulmaya 

çabalamış, Farsça klasik yazım tarzına riayet etmiş ve sıradan halkın anlayacağı 

şekilde yazmıştır. Maksadını kısa, akıcı ve karışık olmayan cümlelerle anlatmıştır. 

Hatta düşüncelerini daha iyi aktarmak için halk arasında kullanılan ıstılahlardan 

faydalanmaktan çekinmemiştir.
134

 

 

Gazete nesri, özgürlük taraftarı propagandistlerin siyasi ve sosyal fikirlerini 

beyan etmedeki ihtiyaçlarını yalnız başına karşılayamıyordu. Bu yüzden gazetecilik 

                                                 
131

 Fesâyî, a.g.e., s. 565-566. 
132

 Âryenpûr, a.g.e., s. 39. 
133

 Âjend, a.g.e., s. 457. 
134

 ‘Alevî, a.g.e.,  s. 92-93. 



42 

 

nesrinde mizah yazımcılığı gibi yeni türlere ilgi duyuldu. Bu türün rehberliğini 

Dehòodâ üstlenmiştir. Dehòodâ, Sûr-i İsrâfîl gazetesinde sade nesirle ve konuşma 

dilindeki ibarelerle eleştirel kıtalar yazmış ve onları “Dehû” imzasıyla, “Çerend u 

perend” adı altında yayınlamıştır.
135

 

 

Bu dönemde özel bir yere sahip olan Dehòodâ’nın “Çerend u perend”leri 

öykü yazarlığı alanındaki ilk tecrübelerdendir. Dehòodâ’nın nesri, öykü yazarlığı ve 

gazetecilik arasında bir köprüdür. Dehòodâ’nın mizah konusu, dönemin siyasi 

durumu ve toplumun mahrum bırakılan tabakasıdır ve Dehòodâ her iki durumu en 

canlı tasvirlerle sunar. Dehòodâ, her ne kadar hikâye yazmasa da Farsçaya en büyük 

katkıyı, hikâyenin ortaya çıkmasında yapmıştır.
136

 

 

Dehòodâ’nın makaleleri, mizahî ve eleştirel bir tarzdadır. “Çerend u perend” 

olarak bilinen makalelerini, siyasi, iktisadî sorunlar, dünyanın fikrî seyrini 

göstermek, ülke içindeki bozuklukları incelemek, cehalet, hurafe ile mücadele etmek, 

siyasetçilerin işleri, modernizmden ve özgürlükten uzaklaşmış olan halkın zihnini 

aydınlatmak için halk diline yakın, sade ibareler kullanarak yazıyordu. Toplum 

üzerinde derin etkiler bırakan bu makaleler, özel bir yazım tarzına sahip olup, 

gazetecilikte, yazarlıkta ve İran çağdaş nesrinde yeni bir ekolün temelini 

kurmuştur.
137

 

 

                                                 
135

 Fesâyî, a.g.e., s. 578. 
136

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 16. 
137

 Seyyîd Muhammed Debîrseyâúî, Makâlât-i Dehòodâ Çerend u Perend, İntişârât-i Tîrâje, Tahran, 

1983, s.11. 



43 

 

Dehòodâ’nın atasözü ve mizah tarzındaki yazıları, sokaktaki halkın ve 

edebiyatçıların kulağa hoş gelen kelimelerinden oluşur. Zekice yazılmış olan 

makalelerinin hepsi ince bir temel üzerine kuruludur. Her birinin yenilikçi ve ilginç 

bir mukaddimesi vardır. Çeşitli konularda yazılmış ve tekrardan uzak makaleler, 

çoğunlukla halkın dilinden anlatılmış dönemin sorunlarını konu alır. Dehòodâ, 

yazılarında sürekli insanların sıkıntılarını göstererek bunlara çare aramıştır. Yalnızca 

uygunsuz durumlara hücum eden, çirkinlikleri gösteren ve çözüm bulmayan birçok 

eleştirmenin aksine, yapıcı ve yol gösterici bir eleştirmen olmuştur. Bu özellik, 

Dehòodâ’nın kaleme aldığı tüm eserlerinde görülebilir.
138

 

 

Bu dönemde, Daru’l-funûn’un kurulması ile birlikte tercüme hareketlerinin 

başlandığından ve Batılı anlamda birçok eserin tercüme edildiğinden kültürel 

durumda bahsetmiştik. Çeşitli dillerden roman ve hikâye tercüme eden birçok kişi 

sade nesrin yaygınlaşmasına destekte bulunmuşlardır. İtimâdu’s-salùanâ ve 

Muhammed Ùâhîr-i Mîrzâ bu kişilerden bazılarıdır. İtimâdu’s-salùanâ, Şeró-i Óatırât-

i Matmazel de Mont Pansiye, Şeró-i Âhvâl-i Kristof Kolomb, Seyâhâtnâme-i Kaptan 

Âtras, Sergozeşt-i Hanum-i İngîlîsî, Dâstân-i Robinson Suvîsî gibi roman ve 

hikâyeleri
139

 tercüme etmiş; Muhammed Ùâhîr-i Mîrzâ ise büyük bir kısmı 

Alexandre Dumas’dan olmak üzere Se Tufengdâr, Kont de Monte Kristo, La Reine 

Margot, Luî-yi Çehârdehom ve ‘Asreş, Lord Hobb gibi romanları Farsçaya 

nakletmiştir.
140

  

 

                                                 
138

 Aynı eser, s. 33-34. 
139

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 267. 
140

 Aynı eser, C. I, s. 272. 



44 

 

Bu dönemde nesrin gelişmesinde önemli yere sahip diğer bir tür de 

romanlardır. Avrupa tarzında roman yazarlığı, Batı kültürünün İran’da yer 

edinmesiyle başladı. İran’a gelen Fransızca, İngilizce, Almanca ve Türkçe romanlar, 

bu dilleri bilen kişiler tarafından okunup tercüme ediliyordu. Bu eserleri tercüme 

edenler, yabancı dildeki metinleri Farsça olarak naklederken sade bir dile 

yöneliyordu. Ancak İranlı yazarlar roman tekniği, roman yazımı kuralları ve usulü 

hakkında yeterli bilgiye sahip değillerdi. 

 

Bu dönemde yazılan roman türleri arasında tarihî roman göze çarpmaktadır. Tarihî 

romanlar, Daru’l-funûn’daki kültürel çalışmaların sonucudur. Aslında yazarların amacı, 

tarihî bilgiler vermek ve bu arada güzel edebî hikâyeler anlatmaktı. Geçmiş dönemlerde 

de yazarlar, ahlakî ve dinî amaçları için bundan faydalanıyorlardı.
141

 Daru’l-funûn yoluyla 

İranlılar, Alexandre Dumas’nın romanlarını ve Corci Zeydan gibi Arap yazarların 

eserlerini tercüme ederek romanla tanıştılar.
142

 

 

Tarihî roman, meşrutiyet döneminin en temel türlerinden biriydi. Tarihî 

klasisizm, millî ve kurtarıcı bir kahramanın ortaya çıkma ümidini kendinde 

saklıyordu. Bu ümit ve arzu, yazara, İranlıların tarihî varlığı ve hüviyetindeki 

derinlikleri aramak için ortam hazırladı. Daha sonra ise meşrutiyet değerlerinin 

ortadan kalkmasından kaynaklanan ümitsizlik, sömürgecilik karşıtı hareketlerin 

yenilgiye uğraması ve ülkenin karışık havası tarihî araştırmalara destek verdi.
143

 

Bunun yanı sıra I. Dünya Savaşı başladığında, dış güçlerin İran’ı harap etmesi halkı 

açlığa ve hastalığa maruz bıraktı. Ülkenin bu durumu üzerine İranlılar, geçmişe 

                                                 
141

 Aynı eser, C. II,s. 236-237. 
142

 ‘Alevî, a.g.e., s. 151. 
143

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 58-59. 



45 

 

sığınarak ondan güç aldılar. Romantik eserlere ilgi duydular. İran’ın görkemli 

geçmişinden yararlanan yazarlar, vatanseverlik ruhunu güçlendirmek için tarihî 

romanlar tercüme ederek bu eserlerin tarzında romanlar yazdılar. İlk İranlı tarihî 

roman yazarlarından sayılan Mîrzâ Âúâ Hân Kirmânî, İran’ın eski dönemlerini 

ideolojik bir kalıba sokarak, Zerdüşt’ün ve Sasani şahlarının hayatını, Mani ve 

Mazdek’i incelemiştir.
144

  

 

İran’ın ilk tarihî romanı, Mîrzâ Feth’alî Âòûndzâde tarafından yazılan 

Sitâregân-i Ferîb Horde (Aldatılmış Yıldızlar) adlı romandır. Bu dönemin diğer tarihî 

romanları, Muhammed Bâúır Mîrzâ Òusrevî tarafından yazılan Şems u Tuğra (Şems 

ve Tuğra), Şeyh Musa’nın ‘Işú u Saltanat ya da Futuhât-i Kûreş-i Kebîr (Aşk ve 

Saltanat ya da Büyük Kûreş’in Fetihleri), Hasan Hân Bedi’’nin Dâstân-i Bâstân ya 

da Sergozeşt-i Kûreş ve Abdulhüseyin Sana’tizâde’nin Dâm Gosterân ya da 

İntikamhâhân-i Mozdî (Tuzak Kurucular ya da Mezdek’in İntikam Alıcıları )adlı 

eserleridir.
145

  

 

Kaçar dönemindeki tercüme hareketleri yeni tarzda piyes yazarlığına ilgi 

duyulmasını sağladı. Meşrutiyetin ilanından birkaç yıl önce ilk amatör gösteri grubu 

Tebriz ve Reşt’de ortaya çıktı. Bu gruplar, Kafkasya’dan gelen Ermeni erkeklerden 

ve kadınlardan oluşuyordu.
146

  

 

                                                 
144

 ‘Alevî, a.g.e., s.152. 
145

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 59. 
146

 Aynı eser, s. 288. 



46 

 

Meşrutiyet döneminde ise çağdaş piyes yazımcılığına Daru’l-funûn öncülük 

etti. İlk piyesler, bu okulun tiyatro salonunda sahnelendi. Batı’nın piyeslerini tercüme 

edenler, piyesleri tekrar yazarken kendi zevk ve görüşlerine göre, onlara İranlıların 

rengini ve ruhunu vermeye çalıştılar.  

 

Batılı tarzda en eski piyesler Mirzâ Feth’alî Âòûndzâde tarafından yazılmış 

olup, dili Azerice olan bu eserler, Mîrzâ Ca’fer Karacadaàî tarafından Farsçaya 

tercüme edilmiştir.
147

 Piyeslerinde Moliere ve Gogol’dan etkilenmiştir. Bunun 

yanında “kritik” kelimesini kullanan ilk kişiler arasında yer alır.
148

  

 

Âòûndzâde’nin ilk olan ve dram sanatının öne çıktığı piyesi Hikâyet-i Mollâ 

İbrâhîm Halil Kimyâger (Kimyager Mollâ İbrâhîm Halil’in Hikayesi) dir. 

Kimyagerlik iddiasında bulunan yalancı, maceraperest bir adam ve onun karşısındaki 

müspet görüşlü şair Hacı Nûrî piyesin ana karakterleridir. Bu piyeste,  Mollâ İbrâhîm 

Halîl Kimyâger üzerinden Noha şehrinin sıradan halkının yaşamını ve Hacı Nûrî 

karakteriyle de XIX. yüzyılın ikinci yarısının ileri gelen aydınlarını gözler önüne 

serer.
149

  

 

Âòûndzâde’den sonra Mîrzâ Âúâ Tebrîzî de piyesler yazmıştır. Böylece 

gitgide piyes toplulukları ve başka piyes yazarları ortaya çıkmıştır. Ancak İran’da 

ciddi anlamda piyes yazımcılığı Hasan Muúaddem ve Şehrazâd ile başlamıştır. 

                                                 
147

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 342. 
148

 Emînî, a.g.e., s. 202-203. 
149

 Âryenpûr, a.g.e., C. I, s. 351-352. 



47 

 

Nasyonalist bir tarza sahip bu piyesler, eleştirel ve toplumsal mazmunları 

içeriyordu.
150

  

 

Meşrutiyet döneminde yazarlar, ülke içinde yaptıkları çalışmaların yanında 

yurt dışında da eserler vererek meşrutiyet hareketine ve nesrin sadeleşmesine destek 

verdiler. Bu yazarların başında Mîrzâ ‘Abdurahîm Ùâlibof ve Hâcı Zeynul’âbidîn-i 

Merâàaî gelir. Bu kişiler, yazdıkları sefernâme türündeki eserleriyle, İranlı yazarın 

araştırmacı ruhunun görüş ufuklarının açıldığının, geliştiğinin ve İranlı düşünürün, 

vatanın çeşitli köşelerini seyahatler yoluyla gözlemleyerek ulusal kimliğine kavuşma 

çabasının bir göstergesi olmuşlardır.
151

 

 

‘Abdurrahîm Ùâlibof, yeni fikirlerin ve düşüncelerin neşredilmesinde önemli 

bir paya sahip, İran dışındaki yazarlardandır. İran halkını zulüm ve istibdattan 

kurtarmaya çalışan ‘Abdurrahîm Ùâlibof, istibdat hükümetinin kusurlarını ve 

meşrutiyetin devamlılığının gereğini anlatmaya çalışmıştır. En önemli eserlerinden 

biri, ilk cildi İstanbul’da basılmış olan Kitâb-ı Ahmed ya da Sefîne-i Ùâlibî 

(Ahmed’in Kitabı ya da Beklenen Gemi) adlı kitabıdır. Bu kitap, bir baba ve Ahmed 

adındaki oğlunun konuşmalarını içerir ve sade bir dille yazılmıştır. Mesâliku’l 

Muhsînîn adlı eserini ise Sir H. Davy’nin Âherîn Rûz-i Hekîm (Bir Filozofun Son 

Günleri) kitabını taklit ederek yazmıştır ve bu eserde gençlerden oluşan bir grubun 

ilmî amaçları için Demâvend dağına yaptığı yolculuk anlatılır.
152

 

                                                 
150

 Muhammed Rızâ Rûzbih, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neãr), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002, s. 109. 
151

 Hasan Mîr ‘Âbidînî, İran Öykü ve Romanının Yüz Yılı, C. I, Çev. Derya Örs, Nüsha Yayınları, 

Ankara, 2002, s. 6. 
152

 Fesâyî, a.g.e., s. 569. 



48 

 

 

Merâàaî ise yazdığı Seyahatnâme-i İbrahîm Beg ya da Belâ-yi Ta’aãsub 

(İbrahîm Bey’in Seyahatnâmesi ya da Ta’assub Belası) adlı eseriyle dikkat 

çekmektedir. Üç ciltlik olan bu eser, ülkesinden uzak kalmış İranlı bir taciri konu 

alır. Tacir, İran’a döndüğünde orayı zihninde yarattığından büsbütün farklı bulur. 

Harap olmuş bir ülke acze düşmüş, hurafeci, üstü başı dökük bir halkla, baskıcı ve 

yırtıcı tabiatlı bir yönetimle karşılaşır. Devlet makamlarına başvurarak onları reform 

yapmaya davet etmek isterse de bir sonuç alamaz; sonunda üzüntüsünün şiddetinden 

hasta düşer. Kitabın ikinci cildinde, İbrahim Bey Mısır’a geri dönerek şifa bulur, 

sevgilisiyle sözlenir; ama kısa bir süre sonra ikisi de mutsuz bir şekilde dünyaya veda 

ederler. Üçüncü cilt, İbrahim Bey’in mürebbisi ve yol arkadaşı olan Yusuf amcanın 

hatıraları, düşleri ve onun cennete ve cehenneme yaptığı hayalî yolculuğa 

ayrılmıştır.
153

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
153

‘Âbidînî, a.g.e., s. 7-8. 



49 

 

          3. Pehlevî Dönemi İran Edebiyatı 

          3.1. Şiir 

 Meşrutiyet inkılabının etkisini yitirip Pehlevî dönemine geçilmesi ile birlikte 

şairler şiirin yapısında ve içeriğinde birtakım değişiklikler yaparak yenilikçiliğe 

meylettiler.  

 

     Meşrutiyet döneminde şairler, düşüncelerini halka ulaştırmak için tasnif, 

müstezad ve terciibend gibi şiir kalıplarından faydalanıyorlardı. Ancak bu sade 

formlar sanatsal istekleri karşılayamıyordu. Bu yüzden yeni dönem şairleri ve 

yazarları hislerini aktarmak için yeni formlar ve üsluplar aramaya başladılar.
154

  

 

Nîmâ Yûşîc’in öncülük ettiği bu arayışlar neticesinde “şi’r nov” (yeni şiir) 

denilen bir üslup ortaya çıktı. Bu yenilikçi üslup dilin, düşüncenin ve içeriğin 

dokusunda kendini gösterdi. Nîmâ Yûşîc’in şiirdeki yeniliği, aruz vezinlerine riayet 

ederek uzunluklu kısalıklı dizeler meydana getirmesiydi.
155

 

 

“Nîmâî şi’r” (Nîmâî şiir) ya da “şi’r-i âzâd” (serbest şiir) adıyla kayda geçen 

bu ilk yeni şiir tecrübesi, gelenekçi şiir çevreleri tarafından birtakım saldırılara maruz 

kalmışsa da yenilikçi şairlerin büyük ilgisiyle karşılaşmıştır.
156

  

 

Nîmâ, getirdiği yenilikte yine aruz veznini temel almıştır. Aruz kalıplarının 

şaire değil, şairin aruz kalıplarına egemen olmasını istediğini dile getirmiştir.
157

 

                                                 
154

 Âryenpûr, a.g.e.,  C. III, s. 570. 
155

 Óukûkî, a.g.e., s. 448. 
156

 Hicabi Kırlangıç, “Yeni İran Şiiri”, Türk Edebiyatı Dergisi, sayı 392, İstanbul, 2006 s. 1. 



50 

 

Nîmâ’nın oluşturduğu yeni şiir aruzu esas almakla birlikte dizelerin uzunluklarının 

eşit olması gerekmez. Böylece vezne uyum sağlamak amacıyla dizelere giren 

fazlalıklar önlenmiş olmakta, dizelerin uzunlukları şairin meramına göre 

değişmektedir.  Bunun yanında Nîmâ, kafiyeyi oldukça önemsemektedir. Kendisinin 

kafiye anlayışının klasik kafiye anlayışından farklı olduğunu vurgulamaktadır.
158

 

 

 Nîmâ’dan sonra yeni şiir arayışları devam etti. Şairane nesir, kesik nesir, yarı 

serbest şiir, serbest şiir, mısranın beytin yerini aldığı ve kafiyesiz şiir demek olan 

beyaz şiir, dilbilgisi kurallarına uyulmayan ve halk diliyle söylenen halk şiiri bu 

arayışların durakları oldu. Tam manasıyla modern İran şiiri, 1940’lı yıllarda başladı. 

Ferîdûn Tevellolî, önceleri klasik tarzda şiir söylerken Nîmâ ile tanıştıktan sonra 

onun çizgisinde gitti. Daha sonra bu çizgiden çıkarak aşk şiirleri söylemeye, yeni 

tasvirler ve terkipler yapmaya çaba gösterdi.
159

 

 

 Nâdir Nâdirpûr, modern İran şiirinin gelişmesinde lokomotif görevini 

üstlenen şairlerden biri oldu. Klasik kalıp ve ifade tarzları üzerinde kafa yormanın 

anlamsız olduğunu, şairin daha derin ve köklü sorunlar üzerine eğilmesi gerektiğini, 

ilhamın şiir kalıbını, vezni ve musikiyi kendiliğinden doğuracağını belirtti. Mehdî 

Ehâvân Sâlîs ise hem eski hem yeni tarzda şiir söyledi. Horasan üslubunun 

özelliklerini Nîmâ’nın şiirlerindeki özelliklerle kaynaştırırken yeni şiirinde modern 

İran şiirinin kurucusu Nîmâ’nın etkisinde kaldı.
160

  

                                                                                                                                          
157

 Hicabi Kırlangıç, “İran Şiirinde Bir Yenilikçi: Nîmâ Yûşîc”, Nüsha (Şarkiyat Araştırmaları 

Dergisi), sayı 30, Ankara, 2010,  s. 108. 
158

 A.m., s. 110. 
159

 Mehmet Kanar, Çağdaş İran Edebiyatının Doğuşu ve Gelişmesi, İletişim yayınları, İstanbul, 1999, 

s. 245-246. 
160

 Aynı eser, s. 247. 



51 

 

 

 Nîmâî şiirin ardından Ahmed-i Şamlû’nun öncülük ettiği şi’r-i sepîd adlı yeni 

bir şiir akımı ortaya çıktı. Şi’r-i sepîd, mensur şiir izlenimi vermekteyse de 

kelimelerin musikisine dayanan ve kendine özgü esnek kuralları bulunan bir 

şiirdir.
161

 Sepid şiir, aruzun devamı olmadığı gibi Nîmâî şiirin de devamı değildir. 

“Şamlû-yi şiir” diye de adlandırılan bu eğilimde belirli bir biçimden söz edilemez. 

Ancak sepîd şiirin tümden vezinsiz olduğu da söylenemez.
162

 

 

 Bu dönemde şairler, edebî sanatları doğal bir şekilde kullanmışlardır. Şiirde 

kapalı anlatımlar, teşbih ve istiareler çokça kullanılmıştır. Kelimeler sınırlı 

tutulmamakla birlikte her kelime rahatlıkla kullanılabilir. Bu durumda şair, 

kelimelerin yazım şeklini değiştirebilir; kelimeleri düşüncelerine ve mazmuna göre 

dikey, eğri ve kırık şekillerde yazabilir.
163

 

 

           3.2. Nesir 

 Bu dönemde şiirin yanında nesir alanında da birtakım yenilikler 

gerçekleşmiştir. Yazılan romanların, roman tekniğine uygun yazılmaması ve halkın 

henüz bu tür romanlara alışamaması, onlara karşı büyük bir ilgi gösterilmemesine 

neden oldu. Bunun yanı sıra tarihi romanların çoğu Avrupa ve Türk romanlarının 

birer taklidinden ibaretti. Yerli romanlar yabancı romanların tercümeleri yanında bir 

hayli zayıf kalıyordu. Roman alanındaki bu başarısızlıkları gören Muhammed Alî 

Cemâlzâde gibi müellifler hikâye yazmayı tercih ettiler. Modern İran edebiyatında 

                                                 
161

 Hicabi Kırlangıç, “Yeni İran Şiiri”, Türk Edebiyatı Dergisi, sayı 392, İstanbul, 2006, s. 3. 
162

 A.m., s. 4. 
163

 Temîmdârî, a.g.e., s. 122. 



52 

 

hikâyeciliğin kurucularının başında Muhammed Alî Cemâlzâde gelir.
164

 

Cemâlzâde’nin bu alanda yazdığı ve öncülük ettiği eseri ise Farsî Şeker Est (Farsça 

Tatlıdır)’tir.  

 

 äâdık Hidâyet, İran edebiyatında Avrupai anlamda hikâyeciliğin kurucusu 

olarak kabul edilir. 1924’te İnsân u Heyvân (İnsan ve Hayvan) adlı kitabını bastırdı. 

1927 yılında Fevâyîd-i Giyâhòârî (Vejeteryanlığın Faydaları) Berlin’de, Zinde Be-

Gûr (Diri Gömülen) Tahran’da basıldı.
165

 Hidâyet’in eserlerinden Bûf-i Kûr (Kör 

Baykuş) İran edebiyatının tanınmış eserlerinden olduğu gibi dünyanın büyük 

ülkelerinde çevirileri yapılmıştır.
166

 

 

 Bûf-i Kûr, kendi zamanına göre, hatta yıllar sonrası için bile oldukça yeni bir 

öyküydü. Öyle ki çeşitli eleştirmenler, bu eserdeki (metamorfoz inancı, Hayyamcı ve 

Budist düşünceler, ölüm düşüncesi ve siyasi bunalım gibi toplumsal-felsefî; antik 

İran eğilimi ve Arap İslam’ının reddi gibi tarihî; Freud psikanalizindeki Oidipus 

kompleksi ve Jung psikolojisindeki kadınsı-erkeksi davranışlar gibi psikolojik ve 

biçimci) yönleri yorumlamaya girişmişleri her biri kendi anlayışları ve algıları 

doğrultusunda onun bir anlamını ortaya koymuşlardı.
167

 

 

 İran edebiyatında hikâyeciliğin kurucularından biri olan Bozorg ‘Alevî, 

Hidâyet’ten başka Freud’un öğretilerinden de etkilendi. Edebi çalışmalarına altı 

                                                 
164

 Kanar, a.g.e., s. 146-147. 
165

 Aynı eser, s. 154. 
166

 Muhammed’i İsti’lâmî, Modern İran Edebiyatına Giriş, Çev. Mehmet Kanar, Çantay Kitabevi, 

İstanbul,  s. 111. 
167

 ‘Âbidînî, a.g.e.,  s. 78. 



53 

 

hikâyeden oluşan Çemedân (Valiz) ile başladı. Bu hikâyelerde ilginç şahsiyetli ve 

dikkat çekici eğilimleri olan sıra dışı kimseleri kullanarak romantik duygu ve 

hayalleri yeni bir anlatım kalıbında sergiledi.
168

 ‘Alevî de Hidâyet gibi Freud 

psikanalizi hakkında bildiklerini kısa öykülerinde kullanarak, aşktaki başarısızlıkları 

yüzünden ölen ya da cinnet geçiren duyarlı ve yalnız kahramanlar yarattı.
169

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
168

 Kanar, a.g.e., s. 161. 
169

 Âbidînî, a.g.e., s. 89. 



54 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

MÎRZÂDE-İ ‘IŞÚÎ 

2.1. Hayatı: 

Seyyîd Muhammed Rızâ Mîrzâde-i ‘Işúî, 1894 yılında Hemedan’da dünyaya 

geldi. Babası, Seyyîd Ebû’l Kâsım Kürdistânî Tahran asıllı olup, annesi Fâtime 

Beygum ise Tebrizliydi.
170

 ‘Işî’nin en küçük kız kardeşi äafiye ‘Işúî ailesinden şu 

şekilde bahseder: “ Ben Seyyîd Ebû’l Kâsım Kürdistânî’nin ve Fâtime Beygum’un 

çocuğum. Babam Tahran asıllıdır ancak ailesinin çoğu Kürdistan’da olduğu için 

Kürdistanlı olarak tanınmaktadır. Biz altısı kız beşi erkek olmak üzere on bir 

kardeşiz. İki kardeşimiz ise biz küçükken vefat etti. Mîrzâde, dördüncü çocuktu. 

Evimiz,  Âúâ Yûsûf Emîn Ru’yâ sokağında idi. İçerisi ve dışarısı ile birlikte büyük bir 

evdi. Babam zengindi ve hepimiz rahattık. Hizmetçimiz, bahçemiz ve atımız vardı. 

Zaman geçti ve çocuklar büyüdü. Ağabeyim Mîr Şemseddîn Hân, İsfahan’ın maliye 

bakanı oldu. Diğer kardeşlerim evlendi. Kardeşim Sertîp ‘Işúî, Hemedan’da hizmet 

ediyordu. Kız kardeşlerimden biri öğretmen oldu. Bir süre sonra Berûcerd kültür 

bakanı olan eşi Alî Da’vetî ile Loristan’a gitti. Daha sonraları ben de evlendim ve ev 

hanımı oldum.”
171

       

 

‘Işúî, ilk olarak öğrenimine Hemedan’ın geleneksel tarzdaki okullarında 

başladı. Niãâb, Behrâm ve Gulendâm
172

 gibi kitaplarla burada tanıştı.
173

 Yedi 

yaşından itibaren tahsiline Tahran’daki Ulfet ve Alliance okullarında devam etti. Bu 

                                                 
170

 Alî Mîrenãârî, Numâyişnâmehâ-yi Mîrzâde-i ‘Işúî, İntişârât-i Ùuhûrî, Tahran, 2007, s. 21. 
171

 Alî Taúî Şehsûvârî, “Safiye ‘Işúî ile Söyleşi”, Gencine-i Esnâd, Bahar-Yaz, sayı: 37-38,Tahran, 

2000, s. 92. 
172

 Niãâb, Arapça dil öğretim kitabı; Behrâm ve Gulendâm ise, Emînu’d-devle äâfî’nin mesnevisidir.  
173

 Mîrenãârî, a.g.e., s. 21. 



55 

 

okullardan Alliance, Paris’teki bir kuruluşa bağlı bir okuldu ve amacı, Fransız dilini 

ve kültürünü dünyaya yaymaktı.
174

 Burada Farsça ve Fransızcayı iyi bir şekilde 

öğrendikten sonra Fransız bir tüccarın yanında mütercim olarak çalışmaya başladı. 

On beş yaşında İsfahan’a gitti ve daha sonra tahsilini tamamlamak üzere Tahran’a 

geldi. Üç ay geçmeden Hemedan’a geri döndü. Babasının ısrarıyla tekrar Tahran’a 

giden ‘Işúî, oradan Reşt’e ve Bender Pehlevî’ye hareket etti. On yedi yaşında okulu 

tamamen bırakarak, sosyal icraatlara yöneldi.
175

 

 

I. Dünya Savaşı başladığı sıralarda, Hemedan’da Nâme-i ‘Işúî adında bir 

dergi kurdu. Aynı yıl Alman ve Osmanlı taraftarı olan ve siyasi faaliyetlerde bulunan 

bir grupla İstanbul’a gitmek üzere yola çıktı.
176

 ‘Işúî, yaptığı bu yolculuk sürecinden 

diğer adı “göçmenlerden ve göç günlerinin olaylarından şikâyet” olan “savaş 

kasidesi” adlı eserinin mukaddimesinde şu şekilde bahseder: “Öyle bir zamandı ki, 

İngilizler Bağdat’ı almış, göçmenler Kasr-ı Şîrîn’e kadar çekilmişlerdi. Ruslar, 

Kirind’e kadar peşimizden gelmiş, bir taraftan da İngiliz güçleri Òankeyn’e kadar 

varmışlardı. Müderris Bey, bütün göçmenlerin İran’a dönmelerini, yani Ruslara 

teslim olmalarını uygun görmüştü. Fakat kendileri Seyyîd Ya’úûb ve Niôâmu’s-

salùana gibi birkaç kişiyle Osmanlı ülkesine gittiler. Bu esnada Müderris’in ve 

şirketin İstanbul’a gidip, Osmanlı ile Azerbaycan’ın İran’dan ayrılmasının 

                                                 
174

 Solmâz Nerâúî, Mîrzâde-i ‘Işúî Zindegî ve Âåâr, Neşr-i æâliå, Tahran, 2009, s. 15. 
175

 Alî Ekber Muşîr Selîmî, Külliyât-i Muãavver-i Mîrzâde-i ‘Işúî, Tahran, 1965, s. 4. 
176

 Muhammed Úâ’id, ‘Işúî Sîmâ-yi Necîb-i Yek Ânârşist, İntişârât-i Vezâret-i Ferheng u Erşâd-i 

İslâmî, Tahran, 1380, s. 38-39. 



56 

 

Osmanlıların tasarrufunda olduğu bir anlaşma yapmayı hayal ettikleri duyulmaya 

başlamıştı. Çünkü o eyaletlerdeki halk Türkçe konuşuyordu.”
177

 

 

İstanbul’daki İran büyükelçisi, ‘Işúî ile İstanbul’daki ilk görüşmesini şu 

şekilde anlatıyor: “Bir gece İtalya elçiliğinde misafirdim. Gece yarısı döndüğümde 

kapının yanındaki protokol polisi bana İranlı bir gencin her gece Taksim bahçesinin 

karşısındaki caddede bir bankın üzerinde mahzun bir halde uyuduğunu, adını ve 

kimliğini söylemediğini dedi. Görevim itibariyle onun yanına doğru gittim. Denildiği 

gibi onu uyurken gördüm, adını ve kimliğini sordum. Cevap vermedi ve tekrar ettim. 

Bana kimsiniz ve neden yanıma geldiniz diye sordu. Devletin Mu’aôzamu’s-

salùana’sıyım dedim. Gazetelerde okumuş olduğu eserlerimden beni tanıdığı belliydi. 

Göçmen olduğunu söyleyerek durumunu kısaca anlattı. Arkadaşlarım beni kötü bir 

halde bıraktılar ve paramı alıp gittiler. Demiryolu vasıtasıyla zahmet çekerek 

İstanbul’a geldim ve geceleri burada uyuyorum dedi. Rica ederim benimle elçiliğe 

geliniz dedim. Kabul etti ve elçiliğe geldik.”
178

 

 

‘Işúî, İstanbul’da bulunduğu süre zarfında Hasan-i Muúaddem ve Ebu’l 

Úâsım Lâhûtî ile arkadaşlık etti. Muúaddem ve Lâhûtî’nin Fransızca ve Farsça olmak 

üzere iki dilde yayınladığı Pârs gazetesine ortak oldu. İstanbul’da iken daha çok Ârif-

i Kazvînî ile irtibat halinde olan ‘Işúî, onun vasıtasıyla o dönemin ediplerinin 

                                                 
177

 Aynı eser, s. 42-43. 
178

 Külliyât, s. 27- 28. 



57 

 

çoğunun gidiş geliş yeri olan Haydar Ali Kemâlî’nin edebî mahfiline katılarak Sa’îd-

i Nefîsî gibi kişilerle tanıştı.
179

 

 

İstanbul’da yaşadığı süre zarfında Muhammed Alî Şâh’ a, birini kurtarmak 

için yazmış olduğu ancak elimizde mevcut olmayan bir methiyeden bahsedilir.
180

 

Devletin Mu’aôzamu’s-salùanası bu methiye hakkında şöyle rivayet eder: “Ebu’l 

Hasan Mîrzâ Şeyhu’r-reîs’in küçük oğlu Âgâ-yi Emîr, Türk devleti tarafından 

Osmanlı sultanının tavsiyesi üzerine Türk öğrencilerle tahsil için Berlin’e gitmişti. 

Babası Şehzâde-i Hâcı Şeyh-i Reîs’in ölüm haberini aldıktan sonra İstanbul’a geri 

dönüp, yol harçlığı olmadan Tahran’a gitmeye niyetlendi. Bana öyle geliyor ki, beni 

manevi babası olarak görüyordu. Tahran’daki faziletli görüntüsünden ve İstanbul’da 

da kendisinden feyiz aldığım Şehzâde Şeyh Reîs ile olan eski bir dostluğa istinaden 

onu kabul ettim. Bir fırsat bulup onu Tahran’a göndermeye imkân olmadı. Merhum 

‘Işúî, bir çare düşündü, irticalen on üç yaşından fazla olmayan şehzâdenin ağzından 

o tarihte İstanbul’da inzivaya çekilmiş olan Muhammed Alî Şâh’a hitaben bir kaside 

söyledi. Benim rehberliğimde bu şiirleri, bu yaştaki bir çocuk Âúâ-yi Hân Bâbâ Hân 

Sâhib Cem’in huzuruna götürüp, Muhammed Alî Şâh’a okudu. Şâh, zikredilen şiirleri 

onun söylemiş olduğuna inanmadı. Fakat Âúâ-yi Sâhib Cem’in iyi niyeti küçük 

şehzadeyi kucakladı. Bir şair evladının kasideyi kendisinin söyleyebileceğini 

onayladılar. Kasidenin ödülü için iki yüz lira yaklaşık üç yüz tumanı Tahran’a dönüş 

harçlığı olarak ona verdi. Genç şehzâde iyi niyeti gereğince paranın ihtiyacı 

kadarını kabul edip, ‘Işúî’nin parasızlığını gidermek için ‘Işúî’ye takdim etti. 

                                                 
179

 Mîrenãârî, a.g.e., s. 22. 
180

 Nerâúî, a.g.e., s. 29.  



58 

 

Merhum ‘Işúî, kabul etmedi ve dedi: Bağışladığım şeyi almayacağım. Bu olay 

‘‘Işúî’nin yüce görüşlülüğünü gösteriyordu.
181 

 

‘Işúî, birkaç yıl İstanbul’da kaldıktan sonra Hemedan’a gitti. Ancak buradan 

tekrar Tahran’a hareket etti. Bir grup yazarla irtibata geçerek Sosyalist parti safında 

yer aldı ve siyasi mücadelesine başladı. Bu siyasi mücadelede şairin kalemi, daha 

çok İran ve İngiltere arasında yaptığı talihsiz anlaşmadan dolayı, dönemin başbakanı 

Vuåûúu’d-devle’ye yönelmişti. ‘Işúî bu anlaşmayı, “İran’ın İngiltere’ye satışı’’ diye 

adlandırmıştır.
182

 Zira bu anlaşma sağlanırsa, İngilizler tarafından Vuåûúu’d-devle’ye 

iki yüz bin tuman, dış işleri bakanı Nuãretu’d-devle’ye yüz bin tuman, maliye bakanı 

äâremu’d-devle’ye yüz bin tuman ve gazete müdürlerine de rüşvet olarak para 

verilecekti.
183

  

 

‘Işúî’nin anlaşma aleyhindeki şiddetli sözleri, makale ve şiirleri, Vuåûúu’d -

devle’nin emriyle onun ve anlaşma karşıtı olanlardan bir kısmının tutuklanarak 

zindana atılmasına neden oldu. Diğer grup ise Kaşan’a sürgün edildi.
184

 

 

Ülke bu dönemde siyasi bir buhran içerisindeydi. 1920 yılındaki devrimle 

başbakan olan Seyyîd Żiyâe’d-dîn’i, şiirlerinden birinde “eski İran’ın yeni 

                                                 
181

 Külliyât, s.28-29. 
182

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 361.  
183

 Nerâúî, a.g.e., s. 38. 
184

 Kâ’id, a.g.e., s. 50. 



59 

 

kurucusu’’ diye adlandırdı. Fakat Żiyâe’d-dîn’in 90 günlük hükümeti düştü ve ondan 

sonra Rızâ Hân başbakan oluncaya kadar peş peşe birkaç hükümet geldi.
185

 

 

‘Işúî, Müderris ve Bahâr’ın da bulunduğu dördüncü meclise saldırıyor ve 

ülkenin siyasi durumunu eleştiren şiddetli makaleler yayınlıyordu. Bunlardan biri 

Şefek-i Sorò gazetesinde güçlükle yayınladığı “Eyd-i Òûn” adlı makalesidir. ‘Işúî’nin 

dördüncü meclise karşı çıkmasının sebebi, siyaset perdesinin ardındaki hilelerden 

haberdar olması ve cumhuriyet seslerini, saltanatı Úaçar hanedanından Rızâ Hân’a 

devretmek için bir örtü olarak kullanmalarıydı.
186

 Gerçekte ‘Işúî’nin sorunu,  

dördüncü meclis ve Müderris’in şahsıyla ilgili değildi. Onu öfkelendiren şey, 

parlamentodan beklentisinin gerçekleşmemesiydi.
187

 

 

Coşkulu ve inkılâpçı bir genç olan ‘Işúî, esasen cumhuriyet taraftarıydı. O, 

cumhuriyeti, yerinde ve uygun bir zamanda şekillenebilecek, halen olgunlaşma 

seyrinde olan bir merhale olarak görüyordu ve bunu şu şekilde ifade ediyordu: “Bu 

memlekette üniversite, eski bir evden daha azdır, bu memlekette idare eşeklerin 

elindedir, bu memlekette cehalet vardır, bu memlekette kerpiç ve çamur vardır, bu 

memlekette arabacılar vardır, bu ülkede pislik ve bit vardır, cumhuriyetin ne anlamı 

vardır? Bizim cumhuriyetten önce dermansız başka dertlerimiz vardır. Onların 

çaresine bakmalıyız… Üniversite istiyoruz, demiryolu istiyoruz ve bizim maden 

                                                 
185

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 362. 
186

 Muhammed Ca’fer Yâhakkî, Çûn Sebû-yi Teşne (Târîò-i Mu’âãır-i Fârsî), İntişârât-i Câmî, 

Tahran, 1998, s. 66. 
187

 Nerâúî, a.g.e., s. 88. 



60 

 

çıkarmaya ihtiyacımız vardır.
188

 ‘Işúî, ülkenin maddî ve manevî birtakım ıslahatlara 

ihtiyacı olduğunu, ancak bunlar gerçekleştiğinde cumhuriyetten söz edilmesi 

gerektiğini savunur.
189

 Bununla birlikte uygulanan hileli siyasetten ve gizli 

sahtekârlıklardan da haberdardı. Bu yapmacık cumhuriyete şiddetle karşı çıktı ve 

cumhurînâme manzumesine ilave olarak “Cumhûrî-yi Úollâbî” adındaki makalesinde 

resmen hoşnutsuzluğunu bildirdi.
190

  

 

‘Işúî, o dönemdeki cumhuriyeti yeterli olgunluğa erişememiş bir cumhuriyet 

olarak görüyor ve şu sözleri dile getiriyordu: “Cumhuriyet için otuz yıllık bir girişim 

gereklidir ve kesinlikle üniversite görmüş en az iki bin kişinin eliyle 

gerçekleştirilmelidir.”
191

 

 

‘Işúî, 1921 yılında Úarn-i Bîstom adlı gazeteyi kurdu. Bu gazetenin ilk 

sayısında, Tahran’ın fahişelerinin fakir ve kötü hayatı hakkında uzun bir makale 

yazmıştır. Bu makalenin sonunda da şunları söylemiştir: “Muşîru’d-devle 

kabinesinde, Rey fahişelerinin sayısının sınırlandırılması için bir ölçüde girişimlerde 

bulunulmuş, ancak sonraki kabineler bunu takip etmemişlerdir.”
192

 Nîmâ’nın efsâne 

adlı şiiri ilk defa burada basılmış olup, yenilikçi ve gelenekselliği kıran bir 

gazetedir.
193

 Ancak gazete, on yedi sayıdan fazla yayınlanmadı. Kısa bir aradan 

                                                 
188

 Kâ’id, a.g.e., s. 83. 
189

 Aynı eser, s. 86. 
190

 Muhammed Ca’fer Yâóaúkî, Çûn Sebû-yi Teşne (Târîò Mu’âãır-i Fârsî), İntişârât-i Câmî, Tahran, 

1998, s. 67. 
191

 Kâ’id, a.g.e., s. 82. 
192

 Aynı eser, s. 239. 
193

 Seyyîd Mehdî Zerúânî, Çeşmendâz Şi’r-i Mu’âãır-ı İrân, İntişârât-i æâliå, Tahran, 2004,  s. 125. 



61 

 

sonra 1924 yılında, bu gazete tekrar kuruldu. İlk sayısında, karikatür, şiir, cumhuriyet 

ve cumhuriyet taraftarlarını hicveden birçok şiddetli makale yayınladı.
194

 

 

‘Işúî, Úarn-i Bîstom gazetesinde, döneminin olaylarına ilave olarak işçiler ve 

onların sorunlarına da yer vermiştir. Gazetesini bastırdığı matbaanın işçileri için 

“‘eyd-i nevrûz-i kârgerân” adlı bir kıta yazarak şöyle söylemiştir: “Bu beyitleri, 

özellikle Bâúırzâde matbaasının çalışanlarının bayramını tebrik etmek için 

yazdım.”
195

 İşçiler için söylediği bu kıta şu şekildedir:
196

 

ای کارگر این خجسته نوروز   عید است و مبارک است و فیروز                                 

 این نکته ولی بدار در گوش                                                زین شاعر انقلاب آموز

کارگرهاست                                       ای قوم کشیده رنج و دلسوزاین دوره نه عید   

عید است و مبارک است و فیروز                                هر روز که یک غنی بمیرد    

گردد همه روزه عید نوروز                                                گر جملۀ اغنیا بمیرند  

Bayramdır, mübarektir ve kutludur, ey işçi bu mübarek nevruz. 

Yalnızca bu nükteye kulak ver, bu inkılap şairinden öğren. 

Bu zaman işçilerin bayramı değildir, ey sıkıntı çekmiş ve dertli kavim. 

Bir zenginin öldüğü her gün, bayramdır, mübarek ve kutludur. 

Eğer zenginlerin hepsi ölürse, her gün nevruz bayramı olur. 

 

‘Işúî, Úarn-i Bîstom’un sütunlarında, tanınmış birkaç İslamî gazeteye de yer 

verdi. İftiòâr Âştiyânî müdürlüğündeki äedâ-yi İslâm gazetesinin kuruluş ilanını 

yayınladı ve onun hakkında şöyle yazdı: “Onun yazarı, akıcı bir üslubu ve tarzı 

                                                 
194

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 343. 
195

 Kâ’id, a.g.e., s. 80. 
196

 Aynı eser, s. 80. 



62 

 

kullanmıştır. Her ne kadar içindekilerden, äedâ-yi İslâm yazarının düşüncesiyle 

Úarn-i Bîstom yazarının düşüncesinin bir ölçüye kadar zıt olduğu anlaşılsa da 

özgürlük adına, o kâğıtlardaki düşünceye saygı duyarız ve metanetle, İslâm’a ve 

diyanete dayanan bu gazeteyi öne çıkarabilmeyi ve bazı kötü gazeteler gibi her gün 

kendini meşhur bir rejimin taraftarı göstermemelerini ümit ederiz.”
197

 

 

Hasan Pîrniyâ Muşîru’d-devle, 1923 yılında baş vezirliğe atanınca ‘Işúî’yi de 

İsfahan belediye başkanlığı görevine getirdi. Bunun üzerine gazetesi tatil olan ve 

çalışmayan ‘Işúî de İsfahan’a gitti. Bu dönemde İsfahan’ın maliye bakanı olan 

‘Işúî’nin kardeşi Mîr Şemsu’d-dîn’in, onun bu seçiminde etkili olduğu 

düşünülmektedir. Ancak ‘Işúî, bu işte üç aydan fazla kalamadı ve tekrar Tahran’a 

döndü.
198

 Ancak Selîmî, bu görevi kabul etmediğini ileri sürmüştür.
199

   

 

Yaptığı siyasi mücadelelerinden dolayı hiç evlenmeyen genç şair, ömrünün 

sonlarına doğru kendisi gibi şiir seven ve yazan Âtife hanıma âşık olmuştur. Âtife 

hanım, ‘Işúî’den artık siyasi mücadelelerden elini çekmesini ve hükümet karşıtı 

şiirler yazmamasını ister. Ancak coşkulu ve mücadeleci ruhlu şair onun bu isteğini 

geri çevirerek şu sözleri dile getirir: “Her ne kadar senin aşkın, beni siyasi 

amaçlarımdan ve vatanperver mücadelemden alıkoysa da her zaman için sana sakin 

bir adam olacağıma ve tek düze bir hayat yaşayacağıma söz veremem. Ruhum 

                                                 
197

 Aynı eser, s. 243.  
198

 Mîrenãârî, a.g.e., s. 23. 
199

 Külliyât, s. 8. 



63 

 

durmadan heyecan ve coşkuya maruz kalmıştır. Ben siyaset şairiyim ve milletimin 

arzularını şiir olarak anlatmalıyım.”
200

 

 

          2.1.1. Ölümü: 

Siyasi mücadelesinden bir türlü vazgeçmeyen ‘Işúî, makale ve şiirlerle 

yaptığı sert eleştirilerden dolayı 1924 yılının temmuz ayında vurularak 

öldürülmüştür. Dönemin emniyet müdürü Muhammed Çaúû’nun
201

 gizlice, Żiyau’s-

sultan’ın oğlu Ebû’l-Úâsım Behmen ve Sultan Ahmed Hân gibi istihbarat 

memurlarını ‘Işúî’yi öldürmekle görevlendirdi.
202

 Bu kişilerden biri, ‘Işúî’ye 

verilmek üzere aynı evde yaşadığı amcasının oğlu Mîr Muhsin’e bir kâğıt verir ve 

diğer gün tekrar geleceklerini söyler. Kâğıtta yazılanlara göre, Serdâr-ı Ekrem 

Hemedânî’den şikâyette bulunmuşlardı ve ‘Işúî’den bu durumu gazetesinde 

yayınlamasını istiyorlardı. Ertesi sabah bu kişiler cevap almak için tekrar gelirler. 

‘Işúî, onları odaya davet eder ve aniden onlardan biri ‘Işúî’ye ateş eder.
203

 Kurşunun 

karnına isabet ettiği şairi, arkadaşları hastaneye götürür ancak öğle vakti hayata veda 

eder. Cenazesi meclis azınlık üyeleri ve gazetecilerden bir kısmı tarafından 

hastaneden evine ve daha sonra Sipehsâlâr mescidine nakledilir. Müderris, şairi 

uğurlamak isteyen herkesin Sipehsâlâr mescidinde hazır olmasını söyler. Bunun 

üzerine otuz bin kişiden oluşan bir grup, Sipehsâlâr mescidine yönelir ve aynı yerde 

                                                 
200

 Aynı eser, s. 79. 
201

 Seyyîd Hâdî Óâyrî Kûreş, Sedde-i Mîlâd-i Mîrzâde-i ‘Işúî, Neşr-i Merkez, Tahran, 1994, s. 179. 
202

 Mîrenãârî, a.g.e., s. 23. 
203

 Kûreş, a.g.e., s. 181. 



64 

 

merasim başlar. ‘Işúî’nin naaşını İbn-i Babuyye mezarlığına doğru götürüp orada 

toprağa verirler.
204

 

 

Rahîmzâde-i Safevî’nin yazdığına göre; şair ölmeden önce rüyasında 

Avrupalı bir kadınla bir bahçede gezdiğini, daha sonra bir kurşun yediğini, karakola 

götürüldüğünü, onu kurtarmaları için çabalasalar da tesir etmediğini, tek pencereli 

virane bir eve hapsedildiğini ve onun da ansızın toprak olduğunu görür.
205

 Bunun 

yanında yazdığı şu dizelerden de öldürüleceğini hissetmiş olduğunu anlıyoruz:
206

  

کنم  هدر حتوین کاسه خون به بستر را                   وم هلاک           گ طبیعی شمن آن نیم بمر     

Ben doğal bir ölümle yok olmam, bu kan kâsesini rahat yatağa heder ederim. 

 

 

‘Işúî’nin en küçük kız kardeşi Safiye ‘Işúî, şairin ölümünden şu şekilde 

bahseder: “ Ailecek Hemedan’ın kuzeybatısında bulunan Minuçehrî adındaki bir 

bahçede otururken birden annem kalbinin sıkıştığını ve Mîrzâde’ye bir şey olduğunu 

söyledi. Hepimiz annemin rahatsızlığı ve takatsizliği üzerine eve döndük. Ertesi gün 

‘Işúî’nin öldüğünü haber verdiler. Öldürülmesi şu şekilde olmuştu: Sabah onda 

‘Işúî’nin evine gelen üç kişi Hemedan hâkimi Serdâr-ı Ekrem Hemedânî bize zulüm 

etmiştir, onu gazetende yayınlamalısın derler ve onu vururlar. Saldırıya uğradıktan 

sonra onu hastaneye götüren kişilere beni karakol hastanesine götürmeyin, çünkü 

orada beni öldürecekler diye söyler. Bunun üzerine Meliku’ş-şu’arâ Bahâr onu 

yastığına yatırır. Mîrzâde’nin ölüm haberi geldiğinde ben okuldaydım ve eve 

geldiğimde herkes ağlıyordu. Konunun ne olduğunu yeni anlamıştım. Erkek kardeşim 

                                                 
204

 Mîrenãârî, a.g.e., s. 25.  
205

 Külliyât, s. 20. 
206

 Aynı eser, s. 377. 



65 

 

Serheng ‘Işúî, Tahran’a gelmemiz gerektiğini söyledi. Tahran’a hareket ettik, yol üç 

gün sürdü. Çünkü Kerec’de bizi oyaladılar ve askerler her yeri güvenlik altına 

aldılar. Sonunda Tahran’a vardık. Mîrzâde’nin İbn-i Babuyye’deki mezarı kıyamet 

günü gibiydi. Halkın çoğu gelmişti ve babam yüksek ve acı bir sesle ‘Işúî’nin 

şiirlerini okuyordu ve şöyle diyordu: Kara toprağın altında ‘Işúî ey ‘Işúî, ne güzel 

huzurlu uyursun ‘Işúî ey ‘Işúî!”...
207

 

 

Ölümünün Ardından Söylenenler: 

 

Meliku’ş-şu’arâ Bahâr: Yakın dostu ve yenilikçi bir şair olarak gördüğü 

‘Işúî’nin ölümünden duyduğu üzüntüyü belirtmiştir. 3 beyittir.
208

 

 شاعر نو رفت و شعر نو بمرد

ز خدنگ دشمن شبرو بمرد                                                      زندگیوه که عشقی در صباح    

آن فروغ افسرد و آن پرتو بمرد                                                           پرتوی بود از فروغ آرزو  

شاعر نو رفت و شعر نو بم                                                         شاعری نو و شعرش نیز نو                                                                                              

YENİ ŞAİR GİTTİ VE YENİ ŞİİR ÖLDÜ 

Vah ki ‘Işúî hayatının baharında, hırsız düşmanın okundan öldü. 

Arzu ışığından bir parlaklıktı, o ışık söndü ve o parlaklık öldü. 

Yeni bir şairdi ve şiiri de yeniydi, yeni şair gitti ve yeni şiir öldü. 

                                                 
207

 Şehsûvârî, a.g.m., s. 93. 
208

 Külliyât, s. 30. 



66 

 

 

Muhammed Hüseyin Şehriyâr: ‘Işúî’nin vatan uğruna canını feda 

etmesinden dolayı duyduğu üzüntüyü anlatmaktadır. 11 beyittir.
209

 

  وطن عشق ددر                                                                                                                     

  او بود مرد عشق که کس نیست مرد او                                         عشقی که  درد عشق وطن بود درد او

بس شعله ها  که بشکفد از آه سرد او                                 شمع گشته که باوی دمی است گرمچون دود   

پروانۀ تخیل آفاق گرد او                                           بر طرف لاله زار شفق پر زند هنوز  

از بزم خواجه سخت روا بود طرد او                                                 او فکر اتحاد غلامان بمغز پخت  

بردی نمیکنند حریفان نرد او                                               آن نرد باز عشق که در نبرد باخت  

عشقی نمرد و مرد حریف نبرد او                                        )هرگز نمیرد آنکه دلش زنده شد بعشق(  

چون باد تاختم نرسیدم بگرد او                                           که هر چه من ئیبجا عاشقی رشیددر   

    موج جنون شکافته دریا نورد او                                               کشتی عشق را نرسد تخته بر کنار

این کار مزد کشور و آن کار کرد او                                از جان گذشت عشقی و اجرت چه یافت مرگ  

با خون سرخ رنگ شود روی زرد او                                               آنرا که دل به سیم خیانت نشد سیاه  

د عشق وطن بود درد اوعشقی که در                                           درمان خود بدادن جان دید )شهریار(                                                                                                                         

VATAN AŞKI DERDİNDE 

‘Işúî’nin derdi, vatan aşkı derdiydi, o, kimsenin adamı olmayan bir aşk adamıydı. 

Mumun isi gibi nefesi sıcaktır, onun soğuk ahından çok kıvılcımlar çıkar. 

                                                 
209

 Külliyât, s. 30. 



67 

 

Şafak lale bahçesi tarafına doğru şimdi kanat çırpar, onun etrafındaki ufukların 

hayal kelebeği. 

Kölelerin birleşme düşüncesini beyinlere işledi, efendinin meclisinden kovulması 

revaydı. 

O aşkın tavla oyununda canını feda etti, tavlada rakipleri onu yenemedi.  

Aşkla canlı olan gönlü asla ölmez, ‘Işúî ölmedi ve onun mücadeleci rakibi öldü. 

Âşıklıkta sahip olduğum yere ulaştı, rüzgâr gibi savurdum onun etrafına 

ulaşamadım. 

Aşk gemisi kıyıya ulaşamaz,  gençlik dalgası onun mücadele denizini yardı. 

‘Işúî canından geçti ve ölüm ne ücret aldı, bu iş ülke için yapılan bir işti ve o da bu 

işi yaptı. 

Gönlü hıyanet gümüşüyle kararmadı, onun sarı yüzü kızıl kanla boyandı. 

Dermanını can vermede gördü (Şehriyâr), ‘Işúî’nin derdi, vatan aşkı derdiydi. 

 

Seyyîd Hâdî Óairî Kûreş: Genç yaşta hayata veda eden ‘Işúî’nin ölümünden 

duyduğu üzüntüyü anlatır. 02 beyittir.
210 

                                                                                                            نوریگلشن شعر و سخ

  در بیست سال پیش، درین ملک فتنه زا                                   آنروزها که بود بهرسو دو صد خطر

                                                 
210

 Külliyât, s. 34. 



68 

 

                                                                                                      شد تیر کین بقصد ادب پیشه ای رها                                       او را ز پا فکند و بخون ساخت غوطه ور

   *** 

د از دل آزادگان بلندآه و فغان ش                                            کآزادۀ رشید وطنخواه، جان سپرد               

 آن شاعری که گفت بس اشعار دلپسند                                      در راه عشق میهن خود، نو جوان بمرد

***    

     خورشید پر فروغ کمال و هنروری                                              از آسمان علم و ادب ناپدید شد

شاعری رفت از میانه نابغۀ شعر و                                          یعنی  که )میرزادۀ عشقی( شهید شد                                                                                                  

***                                                                                                     

ز دام رست نئخاوندر پناه مردم                                 قاتل فرار کرد و سلامت ببرد جان                                           

از انتقام جستدرین جهان اگرچه وی   لیکن رسد بکیفر خود اندر آنجهان                                            

***                                                                                                            

 عشقی بروزگار جوانی هلاک شد                                            جرمش همینکه عشق وطن را شعار کرد

این آب و خاک شد نخائ اما کسیکه                                          یکعمر بانشاط و خوشی بر گزار کرد                                                                                                                                                                                        

ŞİİR VE ŞAİRLİK BAHÇESİ 

Yirmi yıl önce bu devlette fitne doğar, her tarafta iki yüz tehlike olan o günler. 

Kin oku bir edebiyatçıya fırlatıldı, onu zayıf düşürdü ve kana boğdu. 

*** 

Özgürlük taraftarlarının gönlünden ah ve figan yükseldi, vatansever tecrübeli özgür 

canını teslim etti. 

Beğenilen çok sayıda şiir söyleyen o şair, vatan aşkı yolunda gencecik öldü. 



69 

 

*** 

Olgun ve hünerli ışıkla dolu güneş, ilim ve edebiyat göğünden kayboldu. 

Şiir ve şairlik rütbesinden gitti, yani Mîrzâde-i ‘Işúî şehit oldu. 

*** 

Katil kaçtı ve canın selametini götürdü, hain insanların sığınağı tuzaktan kurtuldu. 

Fakat o dünyada cezasını alır, bu dünyada her ne kadar intikamdan kurtulduysa da. 

*** 

‘Işúî gençlik zamanında helak oldu, onun suçu vatan aşkını haykırmaktı. 

Fakat bu su ve toprağın haini olan kişi, mutluluk ve hoşlukla bir ömür geçirdi. 

 

Seyyîd ‘Abbas Ferât: Vatansever ‘Işúî’nin edebiyat dünyasından 

ayrılışından ve ölümünden dolayı duyduğu üzüntüyü anlatmaktadır. 33 beyittir.
211

 

                         مادۀ تاریخ مسمط و                                                                                      

                                                                 شد بهار ادب و شعر خزان                                         ن               از نظر شد رخ عشقی پنها

نتوان داد ز غم شرخ و بیان                                            مان دل و جان      گشت افسرده و پژ  

این بود عاقبت میهن خواه                                                      عین جوانی صد  آه  رفت در    

دون نئخاجور و ستم هم ز                                                       ک بوقلمون         از جفای فل  

شد ز غم بزم خوشی دیگرگون                                                        در میهن پر خون   شد دل ما  

دور از شور و نوا شد عشقی                                                        جفا شد عشقی      کشتۀ تیر   

                                                 
211

 Külliyât, s. 35. 



70 

 

آفت هستی ارباب غرور                                     جوان بود وطنخواه و غیور               این   

عاقبت باشعف و وجد و سرور                                                         بود پیوسته مخالف با زور  

شد ز کین کشته و در خون غلطید                                                      در ره میهن خود گشت شهید   

رفت و بگذاشت بجا نام نکو                                                            بود دارای سعادت زآنرو  

عدوگشت بسیار سرافکنده                                                          متصل شد چو بدریا این جو  

رفت و گویند پس ا ز او مردم                                               رفت و نامش نامش نشد از گیتی گم  

شهرتش باد بهر دور زیاد                                                           که بفردوس برین جایش باد   

نرود نام نکویش از یاد                                                 ب شد آباد        چون از او ملک اد  

هر کجا میگذری زو اثر است                                                 درخشنده تر است    جانش از مهر   

تاد ز جوشلیک صد حیف که اف                            ان داشت بسی جوش و خروش                  این جو  

که چو گوش شنوا نیست: خموش                                             این ندا آمدش از غیب بگوش             

چهرۀ داد و دهش پنهان است                                             چون کنون دور ستمکاران است          

رسته گردد دلش از بند محن                                               گر کسی گشت شهید میهن                

شد چو بلبل سوی گلزار و چمن                                              جان عشقی چو جدا گشت ز تن          

باغ فردوس ازو پر ز نواست                                              حالیا گلشن خلدش مأواست               

نتوان گفت کزین دام بجست                                              قاتل او ز مکافات ار رست              

آخر در شستهمچو ماهی فتد                                               منتقم بوده در این عالم و هست          

TARİH MUSAMMATI VE MADDESİ 

‘Işúî’nin yüzü gözden kayboldu, edebiyat ve şiir baharı hazan oldu. 

Gönül ve ruh, soldu ve kederlendi, üzüntüden anlatılamaz ve açıklanamaz. 

Gençlik pınarında yüz ah gitti, vatanperestin akıbeti buydu. 

Bukalemun feleğin cefasından ve aşağılık hainin zulmünden ve siteminden, 

Şefkatli annenin gönlü kanla doldu, üzüntüden mutluluk meclisi değişti. 



71 

 

Cefa okunun öldürdüğü oldu ‘Işúî, coşku ve haykırıştan uzaklaştı ‘Işúî. 

Bu genç vatanperver ve gayretliydi, gurur erbabının varlık afeti. 

Daima zulümle muhalifti, sonunda neşe, coşku ve mutlulukla, 

Vatanı yolunda şehit oldu, kinden dolayı öldürüldü ve kana boğuldu. 

Ondan dolayı mutluydu, gitti ve iyi adlı oldu. 

Bu ırmak denize bitişince, düşman çok utandı. 

Gitti ve onun adı dünyadan kaybolmadı, gitti ve halk ondan bahsederler. 

Cennette onun yeri en üstte olsun, şöhreti her tarafta çok olsun. 

Çünkü ondan dolayı edebiyat mülkü âbâd oldu, iyi adı unutulmasın. 

Bedeni güneşten daha parlaktır, geçtiğin her yerde ondan bir alamet vardır. 

Bu genç büyük bir coşkuya sahiptir, ancak coşkudan yüzlerce zulüm oldu. 

Onun bu seslenişini gaipten dinle, kulak dinleyemeyince: Sus. 

Çünkü şimdi zalimlerin etrafındadır, adalet ve ihsan çehresi saklıdır. 

Eğer bir kimse vatan için şehit olursa, gönlü sıkıntıların bağından kurtulur. 

‘Işúî’nin ruhu bedenden ayrıldı, bülbül gibi gül ve çimen bahçesine gitti. 

Şimdi gül bahçesi onun ebedî yeridir, cennet bahçesi onunla ve nağmelerle doludur. 

Eğer katili cezadan kurtulursa, bu tuzaktan kurtuldu denilemez. 

Bu dünyada ve varlıkta intikam alınmıştır, bir balık gibi sonunda oltaya takılmıştır. 



72 

 

 

Kâôım Recevî (Îzed): Edebiyat dünyasının yitirdiği genç şairin 

öldürülmesinden duyduğu derin acıyı anlatır. 17 beyittir.
212

 

                                                                                       انتقام طبعیت                                  

در راه دوست، تیر جفاي بخورد و رفت                          بعشق میهن خود جان سپرد و رفت« عشقی»  

وز کوی عشق سوز و گدازی ببرد و رفت                               گذشت در بزم شعر، طرز نو آورد و در  

داغی نهاد در دل هر سالخورد و رفت                              شوری فکند در سر هر خرد سال و مرد  

رفت!اندر میان آتش دل ها فسرد و                                 آن لاله ها که رست ز خون شهید عشق  

بنگاه خود بدست اجانب سپرد و رفت!                         وآنکس که خون عشقی و دیگر کسان بریخت  

آخر سیاهروی و سیه دل بمرد و رفت!                                 چندی هم ار میان سیه پوستان بزیست،  

در مرکز سیاهرخان هم فشرد و رفت!                                    دیو اجل، گلوی سیه کار بد سرشت،  

یکروز نیز، چند نفس بر شمرد و رفت!                                    یکعمر، آنکه درهم و دینار میشمرد  

TABİATIN İNTİKAMI 

‘Işúî vatan aşkıyla canını feda etti ve gitti, dost yolunda cefa okunu yedi ve gitti! 

Şiir meclisine yeni tarz getirdi ve öldü, aşk sokağından yandı, eridi ve gitti. 

Her gencin kafasına bir coşku bıraktı ve öldü, her yaşlının gönlüne bir ateş bıraktı ve 

gitti. 

Aşk şehidinin kanıyla biten o laleler, gönüllerin ateşinde soldu ve gitti! 

                                                 
212

 Külliyât, s. 32. 



73 

 

‘Işúî ve diğerlerinin kanını döken o kimse, yerini yabancıların eline teslim etti ve 

gitti! 

Bir süre kara tenlilerin arasında yaşamışsa da, sonunda kara yüzlü ve kara gönüllü 

olarak öldü ve gitti! 

Ecel şeytanı, kötü tabiatlı işi kötü olan kurşunu, kara yüzlerin merkezine sıktı ve gitti! 

Dirhem ve dinar sayan bir ömür, bir gün birkaç nefes saydı ve gitti! 

 

Seyyîd Mehdî Melik Hicâzî Úalzem: ‘Işúî’nin öldürülmesinden dolayı 

duyduğu üzüntüyü anlatır. 14 beyittir.
213

 

                                                                                                                 کشتۀ عشق

چون بیاد آرم بگیرد آتشم از پای تا سر                  دوستان در یاد دارم داستانی حسرت  آور  

هیچ ماهی نگذرد کش بر زبان نارم مکرر                   بیست سال از مدت آن داستان بگذشته اما  

صورت )عشقی( شود در پیش چشمانم مصور                     لفظ عشق و معنی عشقی اگر آید بگوشم  

لیک عشق )عشقی( ما را بود معنای دیگر           عشق را معنی فزون باشد جنون هم قسمی از آن  

نام او جاوید ماند اندر قلوب اهل کشور               سیکشته شد روزی اگر )عشقی( بدست ناشنا  

آنکه هر پیر و جوان خواهد کند اشعارش ازبر                       عشقی آن یکتا جوان شاعر حساس ملی  

آنکه می نگذشت نادان تا شود نخلی تناور                      عشقی آن خرم نهال نورس بستان دانش  

آنکه تیری جست قلبی خست و او را بست حنجر              اخوان، بلبل گلزار عرفانعشقی آری آن نو   

                                                 
213

 Külliyât,  s. 38. 



74 

 

AŞKIN ÖLDÜRÜLMESİ  

Dostlar hatırımda hasret getiren bir hikâye vardır, aklıma geldiğinde başımdan 

ayağıma kadar ateşimi alır. 

O hikâyenin üzerinden yirmi yıl geçmiş fakat onun ateşini dile getirmediğim bir ay 

dahi geçmedi. 

Aşk kelimesini ve âşıklığın anlamını duyduğumda, gözlerimin önünde ‘Işúî’nin resmi 

belirir. 

Aşkın çok anlamı vardır, delilik de onun bir parçasıdır, fakat bizim aşkımızın 

(‘Işúî’nin) başka bir anlamı vardır. 

‘Işúî bir gün bilinmeyen birinin eliyle öldürüldü, onun adı ülke ahalisinin kalplerinde 

ebedi kaldı. 

‘Işúî millî hislerin şairi o yegâne genç, şiirleri her yaşlı ve gencin ezberinde 

olacaktır. 

‘Işúî o bilgi bahçesinin taze mutlu fidanı, güçlü bir hurma ağacı olsun diye 

bilgisizliğin geçmediği. 

‘Işúî evet o nağme okuyan, irfan bahçesinin bülbülü, bir kurşun sıçradı, bir kalp 

yaralandı ve onu susturdu. 

 



75 

 

Mûsâ Pervâne: ‘Işúî’nin ölümünden dolayı duyduğu derin üzüntüsünü dile 

getirmiştir. 11 beyittir.
214 

                                                                                                                     شوریدهعشقی  

دلم بحلقۀ گیسوی او مکان گیرد                                        و بلبلی که بشاخ گل آشیان  چ    

  که این شراره بدامان آسمان گیرد                                     بسوی آتش عشقم جنانکه میترسم

عجب مدار اگر ره بپاسبان گیرد   شه مات و محتسب مست اس                      در آندیار که  

که تیر نخوت او عشقی جوان گیرد                               جهان پیر مگر عشق پیری اش جنبید  

هزار عاشق شوریده جای آن گیرد                                  شقی شهید شد امابگو بخصم که ع  

که لطف توده در آغوش همچو جان گیرد                                 کدام شاعر دیدی چو )عشقی( ناکام  

ون روان گیردبجای اشک همی سیل خ                                 سزد که ملت ایران بمرگش از دیده  

رضا نشد که بهای یکی دونان گیرد                                ببین تو عزت نفسش بعمر از دونان  

که هیچکس نتواند از او امان گیرد                                رسانده کار ستم ئیبجاعدو ببین که   

که انتقام تو را صاحب الزمان گیرد                        ب ناز خوشدل باشبخواب عشقی در خوا  

بیاد طبع روانت ز نو روان گیرد                      «پروانه»بگرد عشق تو چون شمع سوخت   

COŞKULU ‘IŞÚÎ 

Gülün dalına yuva kuran bülbül gibi, gönlüm onun saçının halkasına mekân kurar. 

Aşk ateşim öyle ki korkarım, bu kıvılcım gökyüzünün eteğini sarar. 

O diyarda şah mat ve bekçi sarhoştur, şaşırma eğer yolu muhafızlar tutmuşsa. 

                                                 
214

 Külliyât, s. 39. 



76 

 

Yaşlı dünya yaşlılığının aşkıyla mı kımıldar, onun kibir oku genç‘Işúî’yi alır. 

Düşmana ‘Işúî’nin şehit olduğunu söyle fakat binlerce coşkulu âşık onun yerini alır. 

Hangi şairi gördün ‘Işúî gibi ümitsiz, halkın lütfu can gibi onu kucağına alır. 

İran milletinin gözünden onun ölümü için, gözyaşı yerine kan seli akması yaraşır. 

Bak, düşman zulmü yerine getirdi, hiç kimse ondan güvende olamaz. 

‘Işúî, nazlı uykunda mutlu ol, intikamını zamanın hâkimi alır. 

Senin aşkının etrafında Pervâne mum gibi yandı. 

 

Alî Ekber Muşîr Selîmî: ‘Işúî’nin Külliyât’ının yazarı olan Selîmî, onun 

ölümünden duyduğu derin acıyı ve şaire karşı çektiği hasretini dile getirmiştir. 10 

beyittir.
215

 

                                                                                                                    رنج هجران

بسر آوررنج هجران ما                                                    عشقی از خاک سر بدر آور  

بیقراریش در نظر آور                                                     دیده بر ره گشوده مام وطن  

بر کنارش از این خطر آور                                                        کشتی ما فتاده در گرداب  

دستی از آستین بدر آور                                                             پی قطع نهال بدبختی  

و آتشین نطق نغز و تر آور                                                 باز هم چامه های تازه، سرای  

                                                 
215

Külliyât,  s. 40. 



77 

 

یک جهان شعر پر شرر آور                                                     بهر عشاق شعر، باز از نو  

شایگان گنج پر گهر آور                                                      ای جهان علم و ادبوز بر  

تو بیا بذر بارور آور                                                    بذر ما چونکه بذربی باریس  

قدرت و عزت و ظفر آور                                                   جای ضعف و حقارت و ذلت  

یادی از یار خونجگر آور                                              از مرگت« سلیمی»خونجگر شد   

 HİCRAN DERDİ 

‘Işúî topraktan başını çıkar, ayrılık sıkıntımızı sona erdir. 

Göz vatanın annesinin yoluna açılmış, onun düzensizliğine bak. 

Gemimiz girdaba girmiş, onun kenarını bu tehlikeden çıkar. 

Kötü bahtlılığın fidanını kesmek için, elbisenin yeninden bir el çıkar. 

Tekrar yeni şiirler söyle, daha güzel ateşli konuşmalar yap. 

Şiir âşıkları için yeniden söyle, dünyayı şiir kıvılcımıyla doldur. 

İlim ve edebiyat dünyası için, hazineye yaraşır mücevherlerle doldur. 

Çünkü bizim tohumumuz meyvesiz tohumdur, sen gel verimli tohum getir. 

Zayıflık, hakaret ve zillet yerine, güç, izzet ve zafer getir. 

Selîmî’nin ciğeri kanla doldu senin ölümünden, ciğeri kanlı yardan bir hatıra getir. 

 



78 

 

Muhammed Hâşim Mirzâ Efser (Şeyhu’r-reîs): Önemli bir edebiyatçı 

olarak gördüğü şairin ölümünden duyduğu üzüntüyü dile getirmiştir. 13 beyittir.
216

 

                                                                                          دسنانسرای ملک سخن        

دسنانسرای ملک سخن عشقی                                      حساس و هوشیار و جوان و رند      

تن عشقیمشهور هند و جین و خ                                معروف روم و روس و فرنگستان         

نه همچو بوم و زاغ و زغن عشقی                               چون بلبلان برای وطن بسرود               

میساختش بوجه حسن عشقی                               هر نکته بر خلاف رضا میدید                

با نظم همچو عقد پرن عشقی                                  با نثر همچو نجم رخشنده                   

خلاق بود در همه فن عشقی                                       میساخت« اپرا« »تراژدی»او  هم  

ننموده سجده جون به وثن  عشقی                                   بی پرده گفت عیب ستمکاران             

آن سرو سرفراز چمن عشقی                                   د             از تیر ناکسان به زمین افتا  

چون ز لاله کفن عشقی                                      ماند از گلوله بر دل او داغی پوشید   

زان غرقه شد بخون بدن عشقی                                       « عید خون»او همه « آیدآل»بود   

بسر و علن عشقی ونچ میگفت                                        عشقی شهید عشق وطن بادا        

«بادا شهید عشق وطن عشقی»                                       چون کشته شد بسال مهش گفتم     

آسود از این سرای محن عشقی                                  فزون  دو از هزار و سیصد و چهل ا  

SÖZ MÜLKÜNÜN HİKÂYECİSİ 

Hassas, akıllı, genç ve rint; söz mülkünün destancısı ‘Işúî. 

                                                 
216

 Külliyât,  s. 31. 



79 

 

Rum, Rusya ve Avrupa’da tanınmış, Hindistan’da, Çin ve Hoten’de meşhur ‘Işúî. 

Bülbüller gibi vatan için şiir söyledi, baykuş, karga ve çaylak gibi olmayan ‘Işúî. 

Razı görmediği her nükteyi, gerektiği gibi güzel yapan ‘Işúî. 

Nesriyle yıldızlar gibi parlak, nazmıyla Süreyya yıldızının gerdanlığı gibi olan ‘Işúî. 

O trajedi ve opera da yapıyordu, her ilimde yaratıcı olan ‘Işúî. 

Zalimlerin ayıbını açıkça söyledi, puta secde etmeyen ‘Işúî. 

Alçakların kurşunuyla yere düştü, o çimenin onurlu selvisi ‘Işúî. 

Kurşundan onun gönlünde bir ateş kaldı, laleden kefen örtünen ‘Işúî. 

İdeal ve kan bayramı hepsi onundu, bu yüzden bedeni kana bulanan ‘Işúî. 

‘Işúî vatan aşkının şehidi olsun, çünkü gizli ve açık olarak söylüyordu ‘Işúî. 

Öldüğü yıl dedim: “Vatan aşkının şehidi olsun ‘Işúî”. 

1340’dan iki fazla, bu sıkıntı sarayından kurtuldu ‘Işúî. 

 

Nîmâ Yûşîc: ‘Işúî’nin edebiyatçı yakın dostu olan şair, onun ölümünden 

duyduğu üzüntüyü anlatmaktadır. 16 beyittir.
217

 

 

                                                 
217

 Sîrûs Ùâhbâz, Mecmue-i Kâmil-i Eş’âr-i Nîmâ Yûşîc, İntişârât-i Negâh, Tahran, 2004, s. 163-164. 



80 

 

                                                                                            قلب قوی                       

                                                                                                  دیده ای یک گلوله یا تیری

                                                                                               به خاک اندر آورد شیری؟    

                                                                                               دیده ای پاره سنگ کم وزنی

                                                                                        أش برون بپردکه چو از مبد

                                                                                                      دل بحر عظیم را بدرد؛   

 در همه موجها شود نافذ؟

ای نبوده دمی به دهر آرام   

  پی هنگامه ی دل ناکام،

  مرد؛ ای بینوای راه نشین!

 پاره ی سنگ و آن گلوله تویی

 که ترا انقلاب و دست تهی 

 می کند سوی عالمی پرتاب

 گر چنین بنگری به قصه ی خویش 

ننگری بعد از این به جثه ی خویش   

 وقع ننهی که هیکلت خُرد است. 

 پیش این آسمان پهنوار

 چه تفاوت اگر بر آری سر



81 

 

 اندکی مرتفع و یا کوتاه؟ 

 نشود پهنی و بلندی تو

 مایه ی عزّ و ارجمندی تو

  ارجمندی پس از کجا پیداست؟

  ارجمندی ز قوّت دل توست

 همه زانجاست آنچه حاصل توست

   چو ترا دل بود، به دل بنگر!

  پی دشمن بسی لجاجت کن

 چون لجاجت کند، سماجت کن

   مرد را زندگی چنین باید

 خیز با قوّت دل و امیّد

 شب خود را بکن چو روز سفید

  با هیکل و تو با دل خویش.خصم، 

 خویش را با سلاح زینت کن

 از همه جانبه مرمّت کن

 خانه ای را که فقر ویران کرد.

GÜÇLÜ KALP 

Toprağa aslan düşüren bir kurşun veya ok gördün mü?  



82 

 

Gördün mü? Kaynağından fırlatıldığı zaman hafif bir taş parçası, 

Kocaman denizin kalbini yarar. 

Bütün dalgalara nüfuz eder. 

Ey dünyada bir an bile huzur bulamayan, murat alamamış gönül arzusunun peşinde 

koşan, 

Ey yolda oturup duran zavallı adam! 

O taş parçası ve mermi sensin, inkılabını ve boş elini. 

Bir dünyaya fırlatır. 

Böyle bakarsan hikâyene, bundan sonra kendi cüssene bakmazsın. 

Bedeninin küçük olmasına önem vermezsin. 

Bu engin gökyüzünün karşısında, ne fark vardır başını kaldırırsan, 

Biraz yükselsen veya alçalsan? 

Yayılmaz ve senin yüksekliğin, şeref mayası ve senin kıymetin. 

O halde kıymet nereden bellidir? 

Kıymet gönlünün kuvvetindendir, hâsılın olan her şey oradandır. 

Gönlündedir, gönlüne bak! 

Düşmanın karşısında diren, o direnince ısrar et. 

Adamın yaşamı böyle olmalı. 



83 

 

Gönül ve ümit kuvvetiyle kalk, geceni beyaz gün gibi yap. 

Düşman, bedeninle ve gönlünledir. 

Kendini silahla donat, her taraftan onar. 

Fakirliğin viran ettiği evi.                                                                  

           

  2.2. Eserleri: 

 

              Gençliğinin ilk dönemlerinden itibaren şiir yazmaya başlayan ‘Işúî’nin, 

manzum ve mensur eserlerinden oluşan ve Ali Ekber Muşîr Selîmî tarafından basılan 

bir Külliyât’ı vardır. Manzum eserlerini kaside, gazel, mesnevi, musammat ve 

müstezâd vb. kalıplarda yazdığı şiirleri; mensur eserlerini ise gazetelerde yayınladığı 

makaleleri ve piyesleri oluşturur.  

 

          2.2.1. Manzum Eserleri:  

Bu eserlerinin çoğunu vatan ve özgürlük hakkında yazdığı şiirleri oluşturur. 

Vatan ve meşrutiyet içerikli şiirlerinin hemen hemen hepsinde dönemin siyasi ve 

sosyal aksaklıklarını, dönemin devlet adamlarını ve yabancılar karşısında izledikleri 

politikaları şiddetli bir şekilde eleştirmiştir. 

 

Piyes tarzındaki eserlerinden bir kısmını da şiir kalıbına dökerek yazmıştır. 

Ancak bu şiirlerini, piyesleri kısmında incelemeyi uygun gördük.   

 



84 

 

2.2.1.1. Özgürlük ve Vatan Hakkındaki (Meşrutiyet Temalı) 

Şiirleri: ‘Işúî’nin külliyatında işlenen temaların çoğunu yukarıda da bahsettiğimiz 

gibi vatan ve özgürlük için kaleme aldığı şiirleri oluşturur. Küçük yaşlarda okulu 

bırakıp meşrutiyetçilerin safhına katılan şair, ülkesinin içinde bulunduğu istibdat 

dönemlerinde, bu iki kavrama duyduğu özlemini dile getirmiştir. Eleştirel bir içeriğe 

de sahip olan bu şiirlerini kaside, gazel, musammat ve mesnevi gibi şiir kalıplarında 

yazmıştır.  

 

1- Benâm-i ‘Işú-i Vatan (Vatan Aşkı Adıyla): 1919 yılında Vusuku’d-

devle’nin İngilizlerle yaptığı ve şairin de İran’ın satışı olarak adlandırdığı anlaşmayı 

eleştiren bu musammat (3+1) bentler şeklinde 40 beyitten oluşur.
218

 

 

‘Işúî, söylediği bu musammattan önce kısa bir mukaddime yazmıştır: “Bu 

beyitler, yalnızca İngiltere ve İran devletlerinin yaptıkları anlaşmadan kaynaklanan, 

benim mizacımdan sızan düşüncelerin sonucuydu. Yoksa bu anlaşma bendenizin 

zihninde İran’ın İngiltere’ye satış sözleşmesinden başka bir şey değildi. Başka bir 

şekilde telakki olmadı! Bu meseleden dolayı gece gündüz korku içerisindeyim, 

yürüdüğüm her yerde düne kadar benim, şimdi ise başkasına ait olan bir toprağın 

üzerinde yürüdüğümü farz ediyorum. Her vakit su içiyorum, biliyorum bu 

su…Bundan dolayı bu alışverişi yapana beddua ediyordum, kasideleri, gazelleri ve 

makaleleri bu hususta hazırladım, fakat etrafımda onları kaydedip ezberleyecek 

                                                 
218

 Külliyât, s. 309. 



85 

 

kimse olmadığı için hepsi zihnimden gitti. Zihnimde, onların arasından yalnızca 

aşağıdaki beyitler kaldı.”
219

  

 

Şair, her ne kadar düşüncelerini açık bir şekilde ifade etmekten çekinse de 

ülkesinin durumundan duyduğu üzüntü, onu konuşmaktan alıkoyamıyor ve 

Vuåûúu’d-devle’den, onun misafirleri olarak nitelendirdiği İngilizlerden serzenişte 

bulunuyor, ülkesinin artık yok olduğunu dile getiriyor:
220

 

                                بنام عشق وطن        

بهر احساسات خود، مشکل تراشی میکنم   از دل، تحاشی میکنم          هر چه من ز اظهار ر  

باز طبعم بیشتر، آتش فشانی میکند    اشی میکنم           ز اشک خود بر آتش دل، آب پ  

غسل بر نعش وطن، خونابۀ دل کرده است    گل کرده است ز انزلی تا بلخ و بم را ، اشک من   

بر زوال ملک دارا، نوحه خوانی میکند           دلدار را، ول کرده است    دل دگر پیرامن   

نی اندر ملک ما، از خون خلق آرسته اندخوا      گله با دست شبانشان بسته اند      دست و پای   

هم بهرشان، خوان گسترانی میکند! هیئتی      ن، بر آن بنشسته اند      گرگهای آنگلوساکسو  

 رفت شاه و رفت ملک و رفت تاج و رفت تخت    باغبان زحمت مکش، کز ریشه کندند، این درخت

ایخدا با خون ما، این میهمانی میکند!میهمانان وثوقالدوله، خونخوارند سخت                 

VATAN AŞKI ADIYLA 

Gönlümde olan her sırrı açıklamaktan korkuyorum, düşüncelerimi güçlükle 

yontuyorum. 

                                                 
219

 Külliyât,  s. 309. 
220

 Külliyât,  s. 309. 



86 

 

Gözyaşımdan gönlümün ateşine su saçıyorum, mizacım tekrar daha fazla ateş 

saçıyordu. 

Enzeli’den Belh ve Bem’a kadar gözyaşım söndürmüştür, vatanın naşını gönlün kanlı 

gözyaşı guslettirmiştir. 

Gönül artık sevgilinin etrafını terk etmiştir, mülk sahibinin zevaline ağıt yakıyordu. 

Sürünün elini ve ayağını çobanlarının eliyle bağladılar, bizim ülkemizde halkın 

kanından bir sofra süslediler. 

Anglosakson kurtları ona oturdular, bir heyet de onlar için sofra yayıyordu! 

Şah gitti, mülk gitti, taç gitti ve taht gitti, bahçıvan zahmet çekme, çünkü bu ağacı 

kökünden söktüler. 

Vuåûúu’d-devle’nin misafirleri çok kan içicidirler, ey allahım, bu misafirlere bizim 

kanımızla ziyafet veriyor! 

 

Bütün bu olanlara rağmen hiçbir tepki göstermeyen halka, vatanın elden 

gittiğini ve artık harekete geçip, bu kötü gidişata dur demeleri gerektiğini söylüyor.  

از چوب بتراشیده اند؟              بر سر این خلق، خاک مردگان پاشیده اند؟بارب این مخلوق را   

 در رگ این قوم، جای حس و خون شاشیده اند          کاین چنین با خصم جانش، رایگانی میکند!

 به بحال خویشتن، این مردم، افسرده را                   مرده اند این مردم، آگه کن دل آزرده را

تقسیمش کنند، این ملک صاحب مرده را          تا بردش آنکس که بهتر پاسبانی میکند!به که   

 ای عجب دندان ز استقلال ایران کنده اید!               زنده ای ملت! سوی گور، از چه بخرامنده اید؟

نی میکند!دست از تابوت بیرون آورید ار زنده اید!                 گفته شد کاین نیم مرده سخت جا  



87 

 

 اینکه بینی، آید از گفتار )عشقی( بوی خون              از دل خونینش این گفتار میآید برون

 چشم بد مجرای این سرچشمۀ خون تا کنون               زین سپس ریزش ز مجرای زبانی میکند!

 Yarabbi bu mahlûku odundan mı yontmuşlardır? Bu halkın başına ölü toprağı mı 

saçmışlardır? 

Bu kavmin damarına his ve kan yerine idrar yapmışlardır,  böylece can düşmanıyla 

dost olur. 

Bu solgun halk kendinde değildir, bu halk ölmüşler, incinmiş kalbi haberdar et. 

En iyisi bu sahibi ölmüş mülkü pay etmeleridir, böylece kim daha iyi bekçilik 

yaparsa o alsın. 

Ne tuhaf İran’ın bağımsızlığını ortadan kaldırmışsınız, ey diri millet! Neden mezara 

doğru salınarak yürüdünüz? 

Eğer yaşıyorsanız tabuttan elinizi çıkartınız! Denilir ki bu yarı ölü can çekiyor. 

Burna (‘Işúî)’nin sözünden kan kokusu gelir, onun kanlı gönlünden bu söz dışarı 

çıkar. 

Göz şimdiye kadar bu kan kaynağının mecrasıydı, bundan sonra o dökülüşünü dil 

mecrasından yapar! 

 

2- Muhâlefet bâ Úarârdâd-i Îrân ve İngilîs (İran ve İngiliz Anlaşmasıyla 

Muhalif):  1919 yılında söylediği 28 beyitten oluşan bu kaside de, yukarıda 

bahsettiğimiz 1919 anlaşmasına yapılan bir eleştiri mahiyetindedir. Şair, 

İngiltere’nin, İran’ı geliştirmek bahanesiyle, yapılan bu anlaşma yoluyla ülkeyi ele 

geçireceğinden yakınmaktadır.
221

 

                                                 
221

 Külliyât,  s. 334. 



88 

 

      قرارداد ایران و انگلیس     بامخالفت        

 پس بدین خونخوار، اگر شد روبرو چون میکند؟                         بشنود خون میکند نام دژخیم وطن، دل 

        عنقریب این گفته با سرنیزه مقرون میکند!                         آنکه گفتی، محو قرآن را همی باید نمود

      پای صاحب خانه را، از خانه بیرون میکند!                نه ننهاده هنوز از این مهمان، که پا در خاوای 

     موش را گر گربه بر گیرد، رها چون میکند؟                 گربه است، عهد ما و انگلیس  داستان موش و

     شیر را روباه معروف است، مغبون میکند؟                 و       شیر هم باشیم گر ما، روبه دهر است ا

            اینهمه خرج گزافی را که اکنون میکند!             ر؟        چه دارد در نظهیچ میدانی حریف ما، 

    آنکه بهر یک وجب خاک اینقدر خون میکند!                  ن و تو سوخته؟    انگلیس آخر دلش، بهر م

              غاز، فردا دعوی پنجاه میلیون میکند!                    ه بر ما داده پنج: امروز، ار کآنقدر میدانم 

بی نصیب از آب و خاک و دشت و هامون میکند!                            ویشتندانم آخر جملۀ ما را بملک خ  

              چشم پوشی، از دیار گنج قارون میکند؟                    آنکه در آفریک برریگ بیابان چشم داشت

              دزد دانا دزدی از مجرای قانون میکند!         ، راحت پشت میز           دزد رهزن دزد نادانست

İRAN VE İNGİLİZ ANLAŞMASIYLA MUHALİF 

Vatanın celladının adını, gönül kan döküyor diye duyar, o halde bu kan içicinin 

karşısına geçilirse nasıl yapar? 

Dediğin o ki Kur’an’ı yok etmeli
222

, bu söz aceleyle namluyla bir olur!  

Vah bu misafirler şimdi eve ayak basmışlar, ev sahibinin ayağını, evden keserler!  

Bizim İngilizlerle anlaşmamız fare ve kedi hikâyesidir, fareyi kediye çevirirse nasıl 

kurtulur? Biz aslan olursak onun mücadelesi tilkiyledir, aslanı tilki olarak 

tanıtmıştır, zarara duçar olmaz mı? 

Hiç bilmez misin, düşüncesinde ne vardır? Bütün bu yaptığı aşırı harcamalara, 

                                                 
222

Şair, İngiltere başbakanı William Ewart Gladstone’u ve onun İngiltere avam kamarasında Kur’an-ı 

Kerîm hakkında yaptığı konuşmayı kastetmektedir. 



89 

 

İngiliz’in gönlü benim ve senin için yanar mı? Toprağın her yerine bu kadar kan 

döker! 

 Şu kadarını biliyorum ki bugün bize beş verirse, yarın elli milyonun davasını yapar. 

Bilirim ki sonunda bizim hepimizi kendi mülkünde, suya, toprağa, çöle ve sahraya 

hasret bırakır!  

Afrika’da çölün taşına hasret olan, Úârûn’un hazinesini görmezden mi gelir? 

Yol kesen hırsız cahil hırsızdır, rahatça masanın ardında, bilgin hırsız, hırsızlığı 

kanun yoluyla yapar! 

 

Şiirlerinde daima halkın sözcülüğünü üstlenen ‘Işúî, bazı devlet adamlarının 

çıkarları yüzünden ülkede yaşanılan kötü durumları onların diliyle anlatmakta ve 

bunu da kendisine bir görev addetmektedir. Fakat halkın bütün bu olanlara karşı 

tepkisiz kalmasını, herhangi bir girişimde bulunmayıp, kendisini böyle bir anlaşmaya 

teslim etmesini eleştirmektedir.   

  گوش از این گوش، از آن گوش بیرون میکند!                       دینها! ور دهد:  گوش آوخ ندهد، این ملت ب

          هان بوجدانم مرا، تاریخ مدیون میکند!     نم ار                تاریخ است و ساکت ما مسئول طبع من

     گفته های من نه چیزی کم نه افزون میکند!                      سات این بی حس نژاد ورنه میدانم در احسا

  نعش خود با دست خود، این مرده مدفون میکند!                            و اینش امتیازملتی کو مرده در تاریخ 

      براسارت، خصم را از خویش ممنون میکند!                       ل امتنان:          ملتی کز دادن تن، با کما

           چاره باختم و دعا و ذکر و افسون میکند!                    قرن بیستم بر درد خود          لتی کو باز م

                افیون میکند!دائم آگنده دماغ، از گند                             شام  ملتی کالودۀ تریاک باشد صبح و

        آنچه با یوسف نمود از بخل شمعون میکند!                      ملتی کاو با چو من پور عزیز این وطن    



90 

 

          دشمنان را دعوت از بهر شبیخون میکند!                 ملتی کو روز و شب بر خون خود شد تشنه لب

      صرف احساسات من احیاء ورا چون میکند!                 ملتی کز هر جهت بهر زوال آماده است         

         حیرت از اوضاع ما، خلاق بیچون میکند!                  خود نه تنها خلق دنیا، جملگی در حیرتند       

Ahı duyulmaz, bu millet bütün bunlara mahal verir, bu kulaktan girer öbüründen 

çıkar!  

Benim tabiatım tarihten mesuldür ve sessiz kalırsam eğer, vicdanım beni tarihe 

borçlu kılar!   

Yoksa hissizleşmiş bu soyun fikirlerini, benim sözlerim ne azaltır ne çoğaltır!  

Tarihte ve bu imtiyaz içinde ölmüş millet, kendi naaşını kendi eliyle defneder!  

Büyük bir şükran duygusuyla teslim olan millet, esaretiyle düşmanını memnun eder!  

Yirminci yüzyılda dertlerine çare bulduğum millet, dua, zikr eder ve büyü yapar. 

Sabah akşam afyona bulanan milletin beyni, sürekli afyonun kötü kokusuyla dolar!  

Millet, bu vatanının dostu olan bana, Şem’ûn
223

’un Yûsûf’a yaptığı kıskançlığı 

yapar! 

 Gece gündüz kanına kendi kanına susamış millet, düşmanları gece baskınına davet 

eder! 

Her yerden gelen zevale hazır olan millet, onun için sarf ettiğim düşünceleri nasıl 

canlı tutar!  

                                                 
223

 Ya’kûb aleyhisselamın ikinci oğludur. Hz. Yûsûf’u kıskanıp, kuyuyuya atma ve öldürme önerisini 

veren kardeşidir. Şair de Hz. Yûsûf’un kuyuya atılma olayına telmihte bulunmuştur.  



91 

 

Yalnız kendileri değil dünya halkının hepsi hayrettedirler, bizim durumumuzun 

hayretini yaratıcı benzersiz yapar! 

 

3- Derd-i Vatan (Vatan Derdi): ‘Işúî yazdığı 14 beyitlik kasidesinde, 

vatanın içinde bulunduğu durumun konuşmakla ve geçmişteki İran’ı anmakla 

çözülemeyeceğini, harekete geçilmesi gerektiğini ve bunun da ancak canı pahasına 

savaşmakla ve kan dökmekle mümkün olabileceğini savunur.
224

  

 درد وطن

 ز اظهار درد، درد مداوا نمیشود                                            شیرین دهان بگفتن حلوا نمیشود 

 درمان نما، نه درد که با پا زمین زدن                                  این بستری ز بستر خود پا نمیشود

  گاشته، خوانا نمیشود            با خون نشد ن                 میدانم ار که سر خط آزادگی ما                         

 باید چنین نمود و چنان کرد دچار جست                                لیکن چه چاره با من تنها نمیشود؟   

میشود    تنها منم که گر نشود حکم قتل من:                                      حاشا، چنین معاهده امضا ن  

 گر سیل سیل خون ز درو دشت ملک هم                                جاری شود؟ معاهده اجرا نمیشود

 مرگی که سرزده بدرخلق سرزند                                         من دربدر پی وی و پیدا نمیشود

ایرانزمین بسان اروپا نمیشود               ایرانی ار بسان اروپاءیان نشد                                

 زحمت برای خود کش که خود بخود                                      اسباب راحت تو مهیا نمیشود

 کم گو که کاوه کیست تو خود فکر خود نما                               با نام مرده، مملکت احیا نمیشود

                                                 
224

 Külliyât,  s. 339. 



92 

 

تو روی خاک                                  زاهد برو، معاملۀ ما نمیشودمن روی پاک سجده نهادم   

 ضایع مساز رنج و دوای خود ای طبیب                                   دردیست درد ما که مداوا نمیشود

وا نمیشودمرغی که آشیانه بگلشن گرفته است                                       او را دگر ببادیه مأ  

 جانا فراز دیدۀ عشقی است جای تو                                         هر جا مرو، ترا همه جا، جا نمیشود

VATAN DERDİ 

Sıkıntı söylenerek tedavi edilmez, tatlı ağız konuşmakla tatlanmaz. 

Deva göster,  ayağı yere vurmakla bu hasta yatağından kalkmaz. 

Biliyorum ki özgürlük yazımız kanla boyanmazsa okunaklı olmaz.  

Böyle göstermeli, bu şekilde yapmalı ve çare aramalı, fakat hangi çare yalnız 

benimle olur? 

Yalnız benim, eğer öldürülme hükmüm olmazsa, haşa böyle bir anlaşma imzalanmaz. 

Eğer kan seli ülkenin çölünden akarsa, anlaşma gerçekleşmez. 

Halka apansız bir ölüm uğrar, ben onun peşinde derbeder olurum ve ortaya çıkmaz. 

İranlı Avrupalılar gibi olmazsa, İran ülkesi Avrupa olmaz. 

Sen kendi kendine zahmet çek, senin rahatın için olan sebepleri o hazırlamaz. 

Az konuş Kâve kimdir, sen kendi fikrini göster, ölünün adıyla memleket 

canlandırılmaz. 

Ben yüzümü temiz secdeye koydum sen ise toprağa, zahid git, bizim işimiz olmaz. 

Ey tabip, çabanı ve devanı zayi etme, bizim sıkıntımız tedavi edilemez bir sıkıntıdır. 



93 

 

Bir kuş gül bahçesine yuva yapmıştır, ona artık kurak yerde ev olmaz. 

Ey can senin yerin ‘Işúî’nin gözünden uzaktadır, gittiğin her yerde yer olmaz. 

 

4- ‘Işú-i Vatan  (Vatan Aşkı): 11 beyitten oluşan bu kasidede şair, vatanının 

yabancı güçler tarafından işgal edilmesinden dolayı derin bir üzüntü duymaktadır.  

Ancak ne olursa olsun şairin yüreğindeki vatan sevgisi, onu güçlü kılmaktadır ve 

şair, bütün bu olanlara rağmen boyun eğmemektedir.
225

 

                                                                                                    عشق وطن                      

خاک وطن که رفت، چه خاکی بسر کنم؟                         کنم  خاکم بسر، ز غصه بسر، خاک اگر   

                 برداشتند، فکر کلاهی دگر کنم                                 آوخ کلاه نیست وطن تا که از سرم

             نامردم ار به بی کله، آنی بسر کنم              بر سر است و من        مرد آن بود که این کلهش 

                تسلیم هرزه گرد قضا و قدر کنم                      من آن نیم که یکسره تدبیر مملکت            

   ای چرخ! زیر و روی تو، زیر و زبر کنم                 خصم ما               زیر و زبر اگر نکنی خاک

           از روی نعش لشکر دشمن گذر کنم                              ن بآن رسمجائیست آرزوی من، ار م 

          من نیز اگر قوی شدم از تو بتر کنم!                دشمن قوی!               هر آنچه میکنی؟ بکن ای

      وین کاسه خون به بستر راحت هدر کنم                ی شوم هلاک                 من آن نیم بمرگ طبیع

        ای آنکه ذکر عشق تو شام و سحر کنم                   ای وطن، ای عشق پاک!     « عشقی»معشوق 

    «مهرت نه عارضیست که جای دگر کنم»                 «   است که از سر بدر شود عشقت نه سرسری»

                                                 
225

 Külliyât,  s. 377. 



94 

 

     «با شیر اندرون شد و با جان بدر کنم»                   «             هر تو در دلمعشق تو در وجودم و م»

VATAN AŞKI 

 Başıma toprak saçayım üzüntüden, eğer toprak saçarsam, vatan toprağı gitti, hangi 

toprağı başıma saçayım? 

Ah vatan külah değil ki başımdan alsınlar, fikir külahımı takarım. 

Bu külahı başına takan adamdır ve ben, alçak eğer şapkasızsa başıma takayım. 

Ben memleketin çaresini tamamen boş yere kaza ve kadere teslim eden değilim. 

Toprağın altını üstüne getirmezsen, bizim düşmanımız ey felek! Senin altını üstüne 

getiririm. 

Benim arzum öyle bir yerdedir ki, eğer ona ulaşırsam düşman ordusunun naaşının 

üzerinden geçerim. 

Ne yaparsan yap ey güçlü düşman! Ben de eğer güçlenirsem senden beter olurum! 

Ben doğal bir ölümle helak olmam, bu kan kâsesinden rahat yatağımda heder 

olurum. 

‘Işúî’nin maşuku ey vatan ey temiz aşk, ey sabah akşam senin aşkını zikrederim. 

Senin aşkın serserilik değildir ki baştan çıkarsın, senin sevgin yüzeysel değildir ki 

vazgeçeyim. 

Aşkın vücudumda ve sevgin gönlümde, sütle içime girdi ancak canla çıkar. 
226 

 

                                                 
226

 Son iki beyti Hâfız’dan iktibas etmiştir.  



95 

 

5- Der äafóe-i áarb (Batı Safında): ‘Işúî, 57 beyitten oluşan bu mesneviyi, 

I. Dünya Savaşı sırasında Batı halkının Alman siyasetini kötü karşılamasından ve 

siyasi olaylardan dolayı Kirmanşah’da yazmıştır. Meliku’ş-şu’arâ Bahâr aracılığı ile 

Ahmed Şâh Úaçar’a yollamıştır.
227

 

 

I. Dünya Savaşı sırasında İran, tarafsız olduğunu ilan etmesine rağmen, 

yabancı devletlerin mücadele alanı haline gelmişti. Şair, İran’ın bu esnada içinde 

bulunduğu zor ve karışık durumdan, hâkim tabakanın para peşine düşüp, Rusya ve 

Almanya gibi yabancı devletlerin taraftarlığını yapmalarından şikâyet etmekte ve bu 

devletlerin ülkesine verdiği zarardan bahsetmektedir.
228

 

   در صفحۀ غرب                                                                                                                  

              ز کلک تموزین دی، وی بسوز                                              پائیز ما، دیده دوزبه بهارا 

                که پیش آمد ملک نبود نکوی!                                       این نکته گوی ملک را ز ما نیز 

                    بیندیش زانگه که افتد گرو                             اقلیم تو                 شها! صفحۀ غرب؛ 

           که آورده اینسان ز ری بس خزان                                باد گران                بپاداش این جمله 

               ازین باد شد، خاک، ما را بسر                             ده زرد زین باد زرد          رخ ما زر ش

               ز کشور فروشان دون میخرند                                     خود این ملک غربت، برز میبرند 

                    باد شمالز باد جنوب و ز                                           حال   هوا تیره گردید در این م

                 هم اندر یمین و هم اندر یسار                                         بلند است ابر ره، از هر کنار    

                                                 
227

Külliyât,  s. 387. 
228

Külliyât,  s. 387. 



96 

 

         هم از سوی دیگر ز زر بارش است                                      سوئی رعد پلتیک، در غرش است  

                  خمار زرین باده در میکده                                       اهالی همه خواب و غفلت زده       

                   همه پیرو اجنبی گشته اند                                         ز باران بیگانه، آغشته اند          

                 دگر پای بند پروسان شده!                                            یکی بندۀ بند روسان شده         

       در این گیرودار، از زمین و زمان                                            نهان گشته خورشید خاور نشان 

                   سپس آن بیگانه بگذاشتند                                             نشانهای خود،جمله برداشتند    

            بباید زمانی که روس و پروس                                               همیدانم ایشاه شمس شموس    

             مر اینسو زمین را اروپا کنند                                                     برسم نبرد، فتنه بر پا کنند

            بپاشند هر سو،   بر آئین جنگ                                       سپس تیر و توپ و خدنگ و تفنگ   

             ه دارند زرمرآن مردمی را ک                                                   بسی قاتل و غارت نمایند بر

              شهیدان شهوت، بسی ساختند                                               سپس خویشتن هیچ نی باختند   

               ز ایرانیان بود، ار داده اند!                                               در ای ره کجا، کشته بنهاده اند؟ 

         !خراب ار شده، ملک ایران شده                                                کجا رزمگه خاک، از آن شده؟ 

           و گر افتخار است، ایشان برند                                            اگر اقتدار است، آنان برند           

                    بماند بر ایرانیان تهی!                                              فقط پس، هوس، دونی و گمرهی   

     که مرعا جز است، از بیانش زبان!                                                  بود تیره ما را، افق آنچنان      

              شهنشاهی خویش، حاشا کند                                              ، گر تماشا کند      شهنشه خود این

        ز تو تنگ باشد، شهی این چنان!                                               )ملک احمدی( نامدار جهان        



97 

 

     ولی این شهی، زشت بهرت گزید                                                      آفرید   ایشاه، خوش ترا گیتی

     نگهبان این ملک ویران شدی                                                        نشایسته تو شاه ایران شدی      

BATI SAFINDA  

Ey bahar bizim sonbaharımıza göz dikmiş, dey
229

in temmuz hilesi yaktı. 

Mülke bizden de bu nükteyi söyle: Devletin başına gelen iyi bir olay değildi. 

Ey şâh! Batı cephesi olan senin ülkenin rehin düştüğünü görürsün. 

Bu cümlenin karşılığında sert rüzgâr, Rey’den bu şekilde çok hazan getirmiş. 

Yüzümüz bu sarı rüzgârdan sarardı, bu rüzgâr başımıza çok toprak saçtı. 

Bu gurbet ülkesine kendileri altın götürürler, aşağılık satıcılar ülkeden satın alırlar.  

Bu yerde güney ve kuzey rüzgârından dolayı hava karardı.  

Yolun her yerinden bulut yükseldi, hem sağ tarafta hem sol tarafta. 

Bir taraftan siyasetin gök gürültüsünden, diğer yandan da altın yükünden 

kükremededir. 

Bütün uykudaki ve gafletteki ahali, altın kadehten şarap emmektedir. 

Yabancıların yağmuruna tutulmuşlar, hepsi ecnebinin peşindedirler. 

Kölenin biri Ruslardan olmuş, diğeri Pruslardan olmuş! 

Güneşin nişanesi doğuda gizlenmiş, ülkedeki ve zamandaki kargaşada. 

Bütün nişanelerini kaldırdılar, daha sonra onu yabancıya bıraktılar. 

                                                 
229

 İran takviminin 10. ayıdır (20 Aralık-22 Ocak). 



98 

 

Ey güneşlerin güneşi şah biliyorum, savaş kuralınca Ruslar ve Pruslar, 

Fitne çıkardıkları zaman ülkenin bu tarafını Avrupa yaparlar. 

Daha sonra mızrağı, topu, oku ve tüfeği savaş âdeti üzere her tarafa saçarlar. 

Çok katliam yaparlar, altına sahip insanlığı yağmalarlar. 

Kendileri bir şey kaybetmezler, şehvetin şehitlerini yaparlar. 

Bu yolda nerede ölü bırakmışlardır? Eğer vermişlerse İranlılardandır. 

Nerede toprak ondan dolayı savaş yeri olmuş? Eğer harap olmuşsa İran mülkü 

(harap) olmuş. 

Onların götürdükleri iktidarsa ve iftiharsa, 

İranlılara yalnızca heves, bayağılık ve yoldan çıkmışlık kaldı! 

Ufuk bize karanlıktı, dil onu anlatmaktan acizdir! 

Eğer bu şehinşâh kendini seyrederse, şehinşâhlığını inkâr eder. 

Dünyaca ünlü Ahmed’in mülkü senden utanır, böyle bir şahtan. 

Ey şah dünya seni güzel yarattı, fakat bu şahlık senin için çirkinliği seçti. 

Sen İran şahlığına yaraşmazsın, bu mülkün muhafızını viran edersin. 

 



99 

 

Ancak şair, Ahmed Şâh’a, İran’ın birçok yerini işgal eden ve ülkesini ele 

geçirmeye çalışan güçlere karşı İran milletinin birlik olup, savaşması gerektiğini 

söyler:
230

  

       نگر گویم ار گویمش: چاره جنگ                                         از من بپرسد، کسی بیدرنگ  گر 

           چه روی سیاهی، دگر رنگ نیست                                         کنون چارۀ ما، بجز جنگ نیست 

                  بدست دودسته، دودسته شویم                                             همه ما که بایست کشته شویم 

                     نبایستی آخر، نمودن نگه؟                        مرا این ملک را، ای شها رزمگه!              

                     بپا گردد این داسان اینچنین                                     بهتر که از بهر ایرانزمین        چه

                   ببایستی اول، شهریار از میان                                 همی گر بجنگم، بخود این زمان        

  Eğer biri bana sorarsa, vakit kaybetmeden bak ona çare savaştır derim.  

 Şimdi bizim çaremiz savaştan başkası değildir, siyahlığın üzerinde artık renk yoktur. 

 Hepimiz ölmeliyiz, iki koldan birlik olmalıyız. 

 Ey şah benim bu savaş alanı olan mülkümü, sonuna kadar koruman gerekmez mi? 

 İran ülkesi için bu hikâyeyi bu şekilde başlatmak daha iyidir. 

Eğer bu zamanda kendim savaşırsam ilk olarak şahı ortadan kaldırman gerekir. 

 

6- Çekâme-i Cenk (Savaş Şiiri): ‘Işúî, bu kasideyi 1914 yılında I. Dünya 

savaşı sırasında göç ettiği günlerde söylemiştir. I. Dünya Savaşı sırasında ülkesinin 

                                                 
230

 Külliyât,  s.  387. 



100 

 

diğer devletler tarafından işgal edildiğini ve bu savaşın çok sert olduğunu ve savaşın 

geleneğine uymadığını belirtmiştir.  111 beyittir. 
231

 

             چکامۀ جنگ                                                                                                           

            آموخت از نیاش به جای برادری                       ۀ قابیل، جابرینوع بشر، سلال

          در زیر یک صحیفۀ پولاد اخگری          جنگ است جنگ، خاک اروپا نهفته است

و هنگریبلغار و ترک و ژرمن و اتریش                و روس و انگلیس ایتالی و فرانسه و   

           ترسم دگر فتد، کره از این مدوری   جای بجا کرده کوه و دشت     بس بمب و توپ 

             ریسگباران آتش است نه آیین ع               دریای آهن است نه عنوان رسم جنگ

       برینی مانده زین مجادله، بی بهره و         انه، نه اندر صف جدال     ایران در این می

        در فکر استفاده، از اوضاع حاضری    بۀ ایرانیان شدند               یک دسته ای ز نخ

             در سر هوای یاری آلمان عبقری    و بدل کین انگلیس           در دیده خشم روس 

   SAVAŞ ŞİİRİ 

 İnsanoğlu, Úâbîl sülalesi, atalarından kardeşlik yerine zorbalığı öğrendi.                    

Savaş vardır, savaş Avrupa toprağında saklıdır,  ateşli çelikten bir yeryüzünün 

altında,  

 İtalya, Fransa, Rusya, İngiltere, Bulgar, Türk, Alman, Avusturya ve Macar, 

 Birçok bomba ve tüfekle dağı ve sahrayı yerle bir etmiştir, korkarım dünya artık bu 

yuvarlaklıktan çıktı. 

 Demir deryasıdır, savaş geleneğinin adı değil, ateş yağmurudur, askerliğin töresi 

değil. 

 İran bu arada mücadele safında değildir, bu mücadelede faydasız ve günahsız 

kalmamıştır. 

                                                 
231

 Külliyât,  s. 354. 



101 

 

  İranlıların seçimiyle,  mevcut durumdan faydalanma fikriyle bir grup oldular. 

 Gözünde Rus öfkesi, kalbinde İngiliz kini, kafasında yüce Alman dostluğu hevesi… 

 

 7- Şarâb-ı Merg (Ölüm Şarabı): 10 beyitten oluşan gazelde şair, vatanı için 

canını seve seve feda edebileceğini ve bundan da gurur duyduğunu dile getirmiştir. 

Ölümünün vatandan dolayı olmasını arzulamaktadır.
232 

                                                                                                                         شراب مرگ

                 بجاست گر که بدین مستی افتخار کنم                  شراب مرگ خورم بر سلامتی وطن     

                        که گر اجل بکند همت، انتحار کنم                چنان در آرزوی درک نیستی هستم  

                     چرا نه هستی خود را، فدای یار کنم                ز پیش آنکه، اجل هستیم فدا سازد   

                       بدان شدم که دگر، مستی اختیار کنم           ز بسکه صدمۀ هشیاری، از جهان دیدم 

ÖLÜM ŞARABI 

Vatanın selameti için ölüm şarabı içerim, bu sarhoşlukla iftihar edersem yerindedir. 

O kadar yokluğu anlama arzusundayım ki, eğer ecel himmet ederse intihar ederim. 

Varlığımı ecele feda etmeden önce neden onu yâre feda etmeyeyim. 

 Dünyadan o kadar uyanıklık darbesi gördüm ki, artık sarhoşluğu seçtim. 

 

8- Ostâd-ı ‘Işú (Aşk Hocası): 1921 yılında yazmıştır. 9 beyitten oluşan 

gazelde şair, vatan ve özgürlük sevgisinin yalnızca dile getirmekle 

gösterilemeyeceğini ve vatanın insanın canından daha üstün olması gerektiğini dile 

                                                 
232

 Külliyât,  s. 380. 



102 

 

getiriyor. Düşüncelerini dile getirmek hususunda ise özgür davranamadığını belirtip, 

artık istibdat yönetimine son verilmesini ümit ediyor.
233

  

      استاد عشق                                                                                                                    

          تا کسی از جان شیرین نگذرد فرهاد نیست       ناله و فریاد نیست          را شرط تنها عاشقی

          نیم رسوا عاشق، اندر فن خود استاد نیست      م کس نشد استاد عشق         تا نشد رسوای عال

        اد نیستما دو تن شوریده را کاری بجز فری       ای دل از حال من و بلبل چه میپرسی برو      

          من چه بنویسم قلم در دست کس آزاد نیست             ی و آزادی فکر     به به از این مجلس مل

             اندرین دوره مناسبتر کس از شداد نیست       ز برای انتخاب          رأی من اینست کاندید ا

             بلکه از چنگیز هم تاریخ را در یاد نیست         هم ناگفته بود         فرعون خرفهای تازه را 

     گرچه در سر تا سرش یک گوشه ای آباد نیست                ویران نما      ایخدا این مهد استبداد را 

AŞK HOCASI 

Âşıklığın şartı yalnızca inlemek ve feryat etmek değildir, tatlı canından 

geçmeyen kimse Ferhad değildir. 

Kimse dünyaya rüsva olmadıkça aşk hocası olmadı, rüsva değilim, âşık kendi 

ilminde hoca değildir.  

Ey gönül benim ve bülbülün halini ne sorarsın git, biz iki coşkulu kişinin işi 

feryattan başkası değildir. 

Ne güzel bu milli meclis ve fikir özgürlüğünden ben ne yazayım, elinde kalem 

olan kimse özgür değildir. 

Düşüncem oydu ki, bu dönemde zalimlerden seçmenin daha uygun olduğunu 

gördü. 

                                                 
233

 Külliyât,  s. 364. 



103 

 

Firavun da yeni sözler söylememişti, belki Cengiz’in de tarihini hatırlamadı. 

Ey Allah’ım bu istibdat beşiğini viran eyle, zaten baştanbaşa onun bir köşesi 

dahi mamur değildir. 

 

9- Yekrengî (Tek Renklilik): Şair, 10 beyitlik bu gazelinde, kendisini 

Mecnun ile karşılaştırmıştır ve Mecnun’un Leyla’ya olan aşkı gibi şair de ülkesine 

büyük bir aşk duymaktadır.
234

  

یکرنگی                                                                                                                  

             اثبات با ادله و فرهنگ میکنم              من اینسخن   « مجنون»است نه « یعشق»دیوانه  

        لیلی و دل بطره اش آونگ میکنم                     ی عقل همیگفت دلبر است:     مجنون ز رو

از عشق آب و خاک گل و سنگ میکنم                          شق وطن دارم و فغان  مجنون منم که ع  

TEK RENKLİLİK 

‘Işúî divanedir, mecnun değildir, ben bu sözü kanıt ve ilimle ispatlarım. 

Mecnun akıllı olduğu için Leyla dilberdir ve gönlü onun kâkülüne asarım 

diyordu. 

Vatan aşkına sahip olan ve inleyen Mecnun benim, su ve toprağın aşkından 

dolayı çamur ve taş olurum. 

 

10- Luzûm-i İnúılâb (İnkılâbın Gerekliliği): Şair, söylediği 2 beyitlik 

kıtada, ülkesinin eskimiş baskıcı yönetimden kurtulmasını ve inkılabı 

arzulamaktadır.
235

  

                                                                                                       لزوم انقلاب       

                                                                          این ملک، یک انقلاب میخواهد و بس

                                                 
234

 Külliyât,  s. 381. 
235

 Külliyât,  s. 412. 



104 

 

                                 ریزی بیحساب میخواهد و بس   خون

                                                                              امروز دگر درخت آزادی ما       

                             ز خون من و تو آب میخواهد و بس    ا

İNKILABIN GEREKLİLİĞİ  

Bu mülk, bir inkılap ister, sayısız kan döküş ister. 

Bugün özgürlük ağacımız benim ve senin kanınla sulanmak ister. 

 

11- Perîşânî-i İrân (İran’ın Perişanlığı): Şair 7 beyitten oluşan bu kasidede, 

ülkesinin içinde bulunduğu kötü durumdan dolayı İran’ın bir zamanlar sahip olduğu 

görkemli günlerini ve şahlarını aramaktadır:
236

 

 پریشانی ایران

 ایدوست ببین بی سر و سامانی ایران                           بدبختی ایران و پریشانی ایران

ت ما را                              این ذلت ایرانی و ویرانی ایراناز قبر برون آی و ببین ذل  

  آوخ که لحد، جای تو شد تا بقیامت!                            رفتی و ندیدی تو پریشانی ایران

زین فقر و پریشانی و ویرانی ایران                              او وضع کنونی و ز بدبختی ملت   

  گوئی که شدم حبسی و زندانی ایران                       جهان تیره و گشته ست دلم تنگگردیده 

İRAN’IN PERİŞANLIĞI 

Ey dost İran’ın düzensizliğine bak, İran’ın bedbahtlığına ve perişanlığına 

bak. 

            Kabirden çık bizim zilletimize bak, bu İranlının zilletine ve İran’ın 

viraneliğine bak. 

           Vah ki mezar kıyamete kadar senin yerin oldu, gittin ve İranlının perişanlığını 

görmedin. 

                                                 
236

 Külliyât, s. 368. 



105 

 

           Şimdiki durumdan ve milletin bedbahtlığından, bu fakirlikten, perişanlıktan ve 

İran’ın viraneliğinden, 

  Dünya karardı ve gönlüm daraldı, sanki İran’a hapis ve esir oldum. 

 

2.2.1.2. Cumhuriyet Temalı Şiirleri: Meşrutiyet dönemi şairleri, Rızâ 

Hân’ın uyguladığı kötü ve hileli siyaseti gizlemek için cumhuriyeti bir perde olarak 

kullandığını düşünmüşlerdir. Bu şairler arasında olan ‘Işúî de Rızâ Hân’ın 

cumhuriyetini her defasında eleştirmiş, Úarn-i Bîstom adlı gazetesinde yayınladığı 

şiirlerinde ve makalelerinde bunu açık bir şekilde dile getirmiştir. Gerçekte 

cumhuriyet karşıtı olmayıp, ülkesi için böyle bir yönetim şeklinin erken olduğu 

görüşünü savunmuştur. ‘Işúî’nin deyimiyle uydurma olan bu cumhuriyeti 

destekleyen gazeteleri ve dergileri de sert eleştiri yağmurlarına tutmuştur. Ancak 

yazdığı bu şiir ve makaleler sonunda şairin öldürülmesine neden olmuştur.  

 

1- Cumhûrî-yi Sevâr (Binek Cumhuriyeti): Şair, Úarn-i Bîstom gazetesinin 

son sayısında, ayağı küpe bağlı ve şıra yemekle meşgul olan eşeğe binmiş bir adam 

karikatürü göstermiş ve karikatürün kenarında da şöyle yazmıştır: “Aşağılık 

hazretleri cumhuriyet eşeğine binmiş, milletin şırasını emiyor ve başına sürmek 

istiyor”. Daha sonra da gazetenin ikinci sayfasında bu şiiri yayınlamıştır.
237

 

 

70 beyit olan bu mesnevide, Ye’s adındaki açıkgöz bir hırsız ile ‘Âbidîn 

adındaki bir köy muhtarının arasında geçenleri anlatır. Ye’s adındaki hırsızı 

                                                 
237

 Külliyât,  s. 277. 



106 

 

İngiltere’ye benzetmiştir. Zira bazı devlet adamlarının ülke için izlediği politikanın 

ardında İngilizler vardır. Şair, Vuåûúu’d-devle’nin yaptığı anlaşmanın İran’ı kötü bir 

duruma sürüklediğini, bu durumu örtbas etmek ve halkı ayaklandırmamak için 

cumhuriyeti kullandığını ve yine bunun altında da İngiltere’nin rolü olduğunu dile 

getirmiştir. Âbidîn’in durumunu ise onun gibi çaresiz kalan ülkesine benzetmiştir.
238

 

                                                                                                         جمهوری سوار

                         خاندان چند کرد ابلهی                                                تااطراف کردس هست در

       این حکایت، اندر آن واقع شده                                          قاسم آباد است آن ویرانه ده   

                 سرپرست مردم آنسر زمین                                           کد خدائی بود کاکا عابدین    

             از برای خود ذخیره داشته                                       خمره ایرا پر ز شیره داشته      

       اهل ده در زحمت از او صبح و شام                                         بنام  « یاسی»مرد دزدی ناقلا 

              ازگاروای از همسایۀ ناس                                     بود همسایه بر آن، کاکی زار      

           اندر خانه میرفتی درون« یاسی»                                    عابدین هر گه که میگشتی برون   

    هم از آن شیرین، همیکردی دهان                                       خم شیره، بگرفتی مکان     نزد 

         شیره هم رو بر کمی میهشته است                                   این عمل تکرار هی میگشته است   

             دید از مقدار شیره کم شده                                     تا که هر روزی، کدخدای دهکده  

               دید پای خمره، جای پای غیر                                      لاجرم اطراف خم را، کرد سیر  

          رسید« یاسی»تا بدرب خانۀ                                        پس همه جا، جای پاها را بدید   

                  ری چرا؟اینقدر همسایه آزا                                       بانگ زد ای یاسی! از خانه درآ 

         کرد گردن را ز لای در دراز                                         دزد شیره، یاسی نیرنگ باز   

«تو چه حق داری خوری از رزق من!»                                       گفت او را این چنین، کاکا سخن  

   خواست تا گوید که من کی کرده ام                                     شیره من، از بهر خود پرورده ام 

             «جای های پای های خود ببین                          نظر کن بر زمین           »عابدین گفتش: 

                                                 
238

 Külliyât,  s. 278. 



107 

 

  استغفار نیست چاره ای جز عرض                                    دید یاسی، موقع انکار نیست        

          «بنده را بر حضرت مولا ببخش                                 من کردم ولی، کاکا ببخش،   » گفت: 

            کن برونم یکسر، از این سرزمین                                         باردیگر، گر که کردم این چنین

     ید و شد یاسی خجلشجرم او بخ                                          از ترحم، عابدین صاف دل     

   نفس اماره، به یاسی چیره گشت                                     چونکه از این گفتگو چندی گذشت 

      اشتها برد از کفش، صبر و قرار                                          شیره کرد آن نابکارباز میل  

فکر    که ندزدد شیره اش را بعد از این                                           دید بسته عهد، او با عابدین   

              تا در این بابت، برد حیله بکار                                                 آن نابکار بسیاری نمود،

        راند خر را در سرای عابدین                                     زین رفت بر پشت خری شد جایگ

        تا دلش میخواست از آن شیره خورد                                       خود را در درون خم ببرد  دست 

         با همان خر، آمد از خانه بدر                                 خر  کار خود را کرد، چون بر پشت 

                   تا نماید شیره اش را باز دید                                         بار دیگر باز، کاکا در رسید   

           م شدههمچنین از شیرۀ خم ک                                      اوضاع خم، بر هم شده   باز دید 

                 دید پای خمره، جای پای خر!                                      م را کرد با دقت نظر       پای خ

            پدیدهست جای  پنجۀ یاسی                                        اندرون خمره هم، سر برد و دید

           هم ز خر بد دل، هم از یاسی ظنین                                      شد عابدین سخت در حیرت، فرو

        ایخدا اینکار، آخر کار کیست؟                                    یگریست:پیش خود میگفت این و م

       یاسی ار کردست، یاسی بی سم است؟                             را نیست دست! گر که خر کردست خر 

    وز تعجب بانگ بر زد این چنین!                              ابدین        زد دو دستی بر سر، آخر ع

                                                                         منکه از این کار، سر نارم بدر!                                    ای خر     چنگ چنگ یاسی و پا پ

   ***                                                       

                تا شوند آگاه ابنای زمان                               کردم بیان       حکایت زین سبب این

                    پای های خویشتن را سم کند                                       گم کند    گر بخواهد آدمی، پی 



108 

 

       همچو یاسی دارد، او همسایه ای                                   مایه ای      هر که اندر خانه دارد

                    حضرت جمبول یعنی انگلیز                                   ار عزیز       یاسی ما هست ای ی

                وز طریق دیپلماسی میکند                                       می کند    آنکه دائم، کار یاسی

               بر سر ما شیره ها، مالیده است!                                    ردنی فهمیده استملک ما را، خو

  همچو شیره، سرزمینی خوردنی است                                  که ایران بردنی استاو گمان دارد 

         دید از آن، حاصلی نامد بکار                        ل قرار             بست، او« وثوق الدوله»با 

                پشت پا بر فکر و تدبیرش زدند                             د، بر زیرش زدند          پول او خوردن

       کودتائی کرد و ایران شد شلوق                           گردید از وثوق           چونکه او مأیوس 

                       زد بفکر پست آنها پشت پا         «                              ءسید ضیا»همچنین زیر جلی  

     این حنا هم دست او، رنگین نکرد                                     شیرین نکرد     کودتا هم کام او 

                     ملت آنرا زود، بر هم میزند                                       میکند        دید هر چه مستقیما  

                  مقصدش را زود، بر هم میزنند                                     مردمان از نام او، رم می کنند  

             از رهی کآنجا، نباشد نام من                                       ر آید کام من    گفت آن به تا ب

             تا که آخر کرد، کار یاسی پیشه کرد                                        کرد  اندرین ره، مدتی اندیشه

       هم از آن بر دست خود گیرم عنان                                  گفت جمهوری، بیارم در میان    

                 زانچه کردم، بعد از این بدتر کنم                                خلق جمهوری طلب را، خر کنم    

                       خر شوند  از رؤیتش ایرانیان                                  پای جمهوری، چو آمد در میان   

        جمله را افسار سازم، زین طریق                      ق               پس بریزم در بر هر یک علی

                             میشوم بر گردۀ آنها سوار                                        ر نگردد مانع من روزگار گ

             خمره را از شیره، خالی میکنم                                  شیره مالی میکنم    فرق جمعی،

                            وز تجدد هم، کله آنرا بفرق                            ظاهرا  جمهوری پر زرق و برق    

           خر شود بد نام و یاسی شیره لیس                                        نا  یاسی ایران، انگلیسباط

                    گفت با آنها، روم در یک جوال                         ل    کرد زینرو، پخت و پز با سوسیا  

                  پس بگیرد پنج میلیون لیره را                               شد سوار خر که دزدد شیره را  



109 

 

                  دست محرمانه زد بخم شیره                                 نقش جمهوری، بپای خر ببست

                    هم ز خر بدبین و هم از خر سوار                               ناگهان، ایرانیان هوشیار           

           در قواره از چه او یغفوری است؟                        هوری است،های و هو کردند کاین جم

                            دزد آمد دزد آمد، ای پلیس!                                 پای جمهوری و دست انگلیس!  

             مردم، این جمهوری قلابی است                           این چه بیرق های سرخ و آبی است 

                 کره خر رم کرد، پا بر دو گذاشت                هو گذاشت                  ناگهان ملت، بنای  

               ، یارو گشت بورشیره باقی ماند                                 نه بزر قصدش ادا شد نه بزور

BİNEK CUMHURİYETİ 

Kürdistan çevresinde bir köy vardı, birkaç aptal Kürt ailesi vardı. 

O virane köyün adı Úâsım Âbâd’dır, bu hikâye orada meydana gelmiştir. 

Úâúâ ‘Âbidîn bir köy muhtarıydı, o diyarın halkının yöneticisiydi. 

Şırayla dolu bir küpü vardı, kendisi için hazırlamıştı. 

Ye’s adında uyanık bir adam vardı, köy ahalisi sabah akşam ondan 

şikâyetçiydi. 

(‘Âbidîn)’e, komşu oldu, aman! (o) munzır komşudan. 

‘Âbidîn’in dışarı çıktığı her vakit, Ye’s evin içine giriyordu. 

Şıra küpünün dibinde bitiyordu, o tatlı şırayla ağzını tatlandırıyordu. 

Bu iş sürekli tekrar ediyordu, şıra tükenmeye yüz tutuyordu. 

Ta ki köy muhtarı, şıranın miktarının azaldığını görünceye kadar. 

Şıranın etrafını dolaştı, küpün dibinde yabancı birinin ayak izini gördü. 

Her yerde ayak izleri gördü, Ye’s’in evinin kapısına varınca, 

Ey Ye’s diye bağırdı, (Ye’s) evden çıktı, komşu neden bu kadar bağırıyorsun?  

           Şıra hırsızı Ye’s bir plan yaptı, kapının arasından boynunu uzattı. 

           Úâúâ, ona bu sözü söyledi: Ne hakkın var benim rızkımı yemeye!  



110 

 

           Şırayı kendim için yaptım, ne zaman yapmışım demek istedi. 

          ‘Âbidîn ona ağabey yere bak, kendi ayak izlerini gör, dedi. 

         Ye’s inkârın yeri olmadığını gördü, af dilemekten başka çaresi yoktu. 

         Dedi: Ben yaptım, fakat Úâúâ bağışla, Hz. Mevlâ için ben kulu bağışla. 

        Tekrar böyle bir şey yaparsam, bu diyardan temelli giderim. 

       Temiz kalpli ‘Abidîn (ona) acıdı, suçunu bağışladı ve Ye’s utandı. 

       Bu konuşmanın üzerinden bir süre geçince, Nefs-i emaresi Ye’s’e galip geldi. 

      Elinde olmadan şıranın hasretine düştü, iştahı elinden sabrı ve kararı götürdü. 

      Bundan sonra onun şırasını çalmayacağına dair, Âbidîn ile anlaştığını hatırladı. 

     O alçak birçok fikir düşündü, sonunda bu konuda hile yaptı. 

     Gitti bir eşeğe bindi, eşeği Âbidîn’in evine götürdü. 

    Elini küpe soktu, şıradan yemek istiyordu. 

    Eşeğin üstünde (o) işi yaptı, aynı eşekle evden çıktı. 

   Úâúâ tekrar döndü, tekrar şırasını inceledi. 

   Küpün tekrar telef olduğunu gördü, küpteki şıra azalmıştı. 

   Dikkatle küpün dibine baktı, küpün dibinde eşeğin ayak izini gördü! 

  Küpün içine doğru eğildi ve Ye’s’in el izini gördü. 

 Âbidîn çok şaşırdı ve hem kötü kalpli eşekten, hem zanlı Ye’s’ten dolayı hayal 

kırıklığına uğradı. 

Kendi kendine bunu diyordu ve ağlıyordu: Ey Allahım, bu iş kimin işidir? 

Eğer eşek yaptıysa, el eşeğin değildir, eğer Ye’s yaptıysa, Ye’s’in toynağı yok. 

Sonunda Âbidîn iki elini başına vurdu, şaşkınlıkla bu şekilde bağırdı:   

El Ye’s’in eli, ayak eşeğin ayağı, bu işten bir şey anlamadım… 

*** 



111 

 

Bu hikâyeyi zamane insanlarından haberdar olsunlar diye anlattım. 

Eğer bir adam kaybolmak isterse, ayaklarına toynak yapar. 

Her kimin evinde mal varsa, onun Ye’s gibi komşusu vardır. 

Ey aziz yar bizim Ye’s’imiz vardır, aşağılık hazretleri yani İngiliz, 

Sürekli Ye’s’in işini yapar, diplomasi yoluyla yapar. 

Devletimizi yenilecek bilir, bizim başımıza şıralar sıvamıştır! 

O, İran’ı ele geçirilecek sanır, şıra gibi yenilecek bir ülke (sanır). 

Vuåûúu’d-devle ilk anlaşmayı bağladı, onun bir sonuç vermediğini gördü. 

Onun parasını yediler, onu yere vurdular, fikrini ve tedbirini tekmelediler. 

Çünkü Vuåûúu’d-devle’den ümitsiz oldu, darbe yaptı ve İran’ı karıştırdı. 

Çul altındaki Seyyîd Żiyâ onların aşağılık düşüncelerinden sırt çevirdi. 

Devrim onun arzusu gibi tatlı olmadı, bu kına da onun elini boyamadı. 

Her ne gördüyse dosdoğru yapar, hemen o milleti perişan ederler. 

Halk onun adından ürker, onun varmak istediği yeri hemen birbirine katarlar. 

Benim muradımın yerine gelmesi daha iyidir dedi, benim adımın olmadığı yerden. 

Bir süre bu yolda endişelendi, Ye’s’in işini sonuna kadar baltaladı. 

Bir cumhuriyet yapayım dedi, onun dizginlerini de elime alayım. 

Cumhuriyet isteyen halkı eşek yapayım, yaptığımı bundan sonra daha kötü yapayım. 

Cumhuriyetin ayağı ortaya çıkınca, onun görüntüsünden dolayı İranlılar eşek 

olurlar. 

Her birine yem dökerim, böylece hepsine yular takayım. 

Eğer zaman bana engel olmazsa, onların omzuna binerim. 

Bir topluluğu diğerinden şıra sürerek ayırırım, küpü şıradan boşaltırım. 

Görünüşte cumhuriyet şatafatla dolu, yenilikten dolayı kafası onu farklılaştırır. 



112 

 

Gerçekte İran’ın Ye’s’i İngiltere, eşek kötü adlı olur ve Ye’s şıra yalar. 

Bu yolla halkla yüz göz oldu, onlarla bir çuvalda gideyim dedi. 

Eşeğe bindi ve şırayı çaldı, böylece beş milyon lirayı alır. 

Cumhuriyetin resmini eşeğin ayağına bağladı, gizlice şıra küpüne el vurdu. 

Ansızın akıllı İranlılar, hem kötü görünüşlü eşekten hem eşeğe binen kimseden 

dolayı, 

Bu cumhuriyettir diye bağırıp çağırdılar, görünüşte o neden yaàfûrî?
239

 

Cumhuriyetin ayağı ve İngiltere’nin eli! Hırsız geldi, hırsız geldi, ey polis! 

Bu kızıl ve mavi bayraklar nedir, insanlar, bu uydurma cumhuriyettir. 

Halk ansızın bağırıp çağırmaya başladı, sıpa ürktü, koşmaya başladı. 

Onun amacı ne altınla oldu ne de güçle, geriye şıra kaldı, herif de kızıl oldu… 

  

2- Cumhurînâme: Cumhuriyet çatışmasından sonra halk ve çeşitli gazeteler 

ayaklanmış ve bunun üzerine birçok şiir yazılmıştır. Bu şiirlerden biri de bir kısmının 

‘Işúî ve diğer kısmının da Bahâr’a ait olduğu bilinen Cumhurînâme’dir. Amonyak 

kâğıdı vasıtasıyla basılmış olan bu şiirler, halk arasında çok talep görmüş, birçok 

beyti ezberlenmiş ve meclislerde okunmuştur.
240

 İki şair bu şiiri, Horasanlı bir şair 

olan olan Vâle’nin evinde söylemişlerdir.
241

  

 

Cumhurînâme’nin tam olarak Bahâr’a mı yoksa ‘Işúî’ye mi ait olduğu bazı 

edebiyatçılar tarafından tartışılmıştır. Hüseyin Mekî bu konu hakkındaki görüşlerini 

şu şekilde belirtmiştir: “O dönemde bu şiirleri söyleyen şair bilinmiyordu ve bir grup 

                                                 
239

 Yaàfûrî, bir eşek adıdır. 
240

 Aynı eser, s. 285. 
241

Hâirî, a.g.e., s. 111. 



113 

 

Mîrzâde-i ‘Işúî’nin söylemiş olduğunu tasavvur ettiler. Fakat o öldürüldükten sonra 

sanatçı üstadın ve yüce makamlı şairin tabiatının onu söyleme girişiminde bulunmuş 

olduğu anlaşılabiliyor ve şiir tarzından da teşhis edilebiliyordu. Neticede Rahîmzâde 

Safevî, Resâ ve Kûhî Kîrmânî gibi yazarlardan ve şairlerden azınlık bir grup, mısra 

ya da beyitlerin bazısında ‘Işúî’nin tabiatının izi olduğu fakat şiirlerin çoğunun 

Meliku’ş-şuarâ Bahâr’a ait olduğu sonucuna vardılar.”
242

 

 

Bahâr’ın Divân’ında yer alan şiirin mukaddimesinde Ahmed Şâh Kaçar’ın 

saltanatının son dönemlerinde cumhuriyet sesleri yükseldiği sıralarda Bahâr’ın bu 

eseri yazıp Mîrzâde-i ‘Işúî’nin adına yayınlandığı belirtilmiştir.
243

   

 

(3+1) şeklinde 39 bentten oluşan terciibendde şair, Rızâ Hân’ı ve onun ortaya 

koyduğu cumhuriyeti eleştirmiştir. Rızâ Hân’a ve cumhuriyete taraftar olan, ancak 

milletin durumundan haberdar olmayan, onlara ihanet eden siyasetçilerden, tüccar ve 

eşraftan kimseler ile bazı gazetelerden şikâyet etmektedir.
244

  

                                                                                                       امهن جمهوری

    چه ذلتها کشید این ملت زار       

 دریغ از راه دور و رنج بسیار       

که در این مملکت قحط الرجال استخرابی                                ترقی اندر این کشور محال است  

                        بر این مخلوق آزادی وبال است                                           از جنوب از شمال است

                که گردد شرح بد بختی پدیدار                                      ز اسرار نباید پرده بگرفتن

                                                 
242

 Nerâkî, a.g.e., s. 119. 
243

 Muhammed Taúî Bahâr, Dîvân-i Eş‘âr-i Meliku’ş-Şuèarâ-yi Bahâr, Tahrân Hş. 1378, s. 308, nkl. 

Soner İşimtekin, Muhammed Taúî Bahâr’ın (Meliku’ş-Şu‘Arâ) Divanının İçerik Açısından 

İncelenmesi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 2012, s. 27. 
244

 Külliyât,  s. 286. 



114 

 

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

     بمانند رضا خان جوان مرد                                             داگر پیدا شود در ملک یکفر

  بفکر اینکه باید ضایعش کرد                              کنندش دوره فورا  چند ولگرد              

بفرق خویشتن آن تاج بگذار                                                      اج بر داربگویند از سر شه ت

                                                      دریغ از راه دور و رنج بسیار                                         

    علامت های سرخ انقلابی                                                  سازیم آفتابی نخستین بار

  چو گشتی تو رئیس انتخابی                                          ه جمهوری بود حرف حسابیک 

         بود خود پادشاهی را سزاوار                                         گفت کاین مرد فداکار       بباید 

غ از راه دور و رنج بسیاردری  

مبارک باد این جمهوری زور              حقیقت بارک الله چشم بد دور                                  

   چنین جمهوری بر ضد جمهور                                        ین پس گوشها کر چشمها کوراز ا 

    نباشد هیچ در، قوطی عطار                                         ندارد یاد کس، در هیچ اعصار    

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

     علمدارش بود شیطان رشتی                چه جمهوری شود آقای دشتی                               

   نشنید عصرها در توی هشتی                                                     سفیه کهنه مشتیتدین آن 

                 ز خلاج و ز رواس و ز سمسار                                  کند کور کچل ها را خبردار

                          دریغ از راه دور و رنج بسیار        

  نموده گوز جمهوری کلافه                                               صبا آن بیشعور بد قیافه    

که جمهوری شود دارالخلافه                                            زند بس لاف در زیر ملافه   

نجارز علاف و ز بقول و ز                                            ولیکن بی خبر از لحن بازار  

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

  که آن بالا بلند بی کفایت                                      ز عدل الملک بشنو این حکایت 

نماید گه سلیمان را حمایت                                       میانجی گشته بین بول و غایت   

ایندو را با یکدگر یار که سازد                                        شود گاهی تدین را مددکار      



115 

 

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

       نموده نوحۀ جمهوری ازبر                                       دین کهنه الدنگ قلندر         ت

    گهی عرعر نماید، چون خر نر         عجب جنسی است این، الله اکبر                            

    ولی غافل ز گردن بند و افسار          د چون سگ هار                          زمانی پاچه گیر

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

  برای کارهای محرمانه                                        گشته روانه« رهنما»یران از ا

        زده در بصره و بغداد چانه                                         رفته پول های بی نشانه      گ

  نه من گویم خودش کردست اقرار                                     که جمهوری شود این ملک ادبار

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

          العراقینجلمبر زادۀ شیخ                                                   ها نماید اندرین بینتقلا 

که جمهوری بود بر گردنم دین                                            کند فریاد ها، با شیون و شین  

     بباید جست از دست طلبکار                                           ادا بایست کرد این دین ناچار 

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

    کند از بهر جمهوری هیاهو          سالوس ریقو                                  ضیاءالو اعظین

مگر او غافلست از قصد یارو                                    چه جمهوری عجب دارم من از او   

  آنمرد افشارهمانطوریکه کرد                                          که میخواهند نشیند جای قاجار  

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

     بافسون های نرم دیپلماسی                                             ر اعظم آن رند سیاسی     دبی

       بقانون اساسی« تیپا»زند                                           ز کمپانی نماید حق شناسی         

که جمهوری نباشد کار دشوار                                           گوید باصرار        بسردار سپه   

      بهمراهی اعضای معارف                                           « عارف»نمایش میدهد این هفته 

جمهوری ندارد یک مخالف شود معلوم با جزئی مصارف                                               که  

که مشروطه ندارد یک طرفدار  مدلل میشود با ضرب و با تار                                              

 دریغ از راه دور و رنج بسیار



116 

 

 نمودم من جراید را اداره                                              شفق، کوشش، وطن، گلشن، ستاره

              دگر معنی ندارد استخاره                                  ا یک اشاره          د بقیامت میشو

میتینگ و کنفرانس و نطق و اشعار                           همین فردا شود، غوغا پدیدار               

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

               تمام کار ها با قاله قاله                                               بعالم پیش رفته بالا صاله 

            بباید کرد جمهوری اماله                                         نطق و شعر و سر مقاله  بزور

     شت از اعیان و تجاربدون وح                                        بر این مخلوق بی عقل و لنگار

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

     مشیر الدوله مرعوب و خیالی                                        که مستوفی است شخص لا ابالی

      بود فیروز هم در فارس والی                                         وثوقوالدوله جایش هست خالی  

بغیر از ذات اشرف لیس فی الدار                                           نه، مطرود سرکار قوام السلط  

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

معین محتاط و معقول                                           امین الضرب در عدلیه مشغولبود حاجی   

فقیه التاجرین هم میخورد گول                          علی صراف هم مستغرق پول                       

    ز بزاز و ز عطار و بنکدار                        ار                            اهمیت ندارد صنف باز

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

          نمایم اکثریت را معین                                                 تدین گفته مجلس هست با من

    بجمهوری بگیرم رأی قطعا                                      ز عید روشن         شود این کار قبل ا

دهم کارفیصل میبزور مشت،                                                نه قانون میشود مانع نه افکار  

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

       مهیا تلگرافات و شکایات                                                  به تعلیم قشون اندر ولایات

    ز جمهوری اشارات و کنایات                                بارش روایات             ز ظلم شاه و در

   ز بلدان و ز اقطار و ز انصار         و چاپار                                      با سیم مسلسل میرسد

 دریغ از راه دور و رنج بسیار



117 

 

ز کرمانشاه و کردستان و گیلان                           ز زنجان                    ز تبریز و ز قزوین  

     ز شیراز صفاهان و خراسان                           د و کرمان               بروجرد و عراق و یز

   اروتقاضا ها رسد خروار خرو                   و قم و لار                        ز بجنورد و ز کاشان

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

       دهشت نداریمما بود قشون با                                             ز ملاها جوی وحشت نداریم 

شب عید است و ما فرصت نداریم                                            حذر از جنبش ملت نداریم      

      بگیرد حضرت اشرف بدربار                                             سلام عید را بایست این بار 

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

      بجز مشروطه خواهان حسابی                               ن انقلابی            تهران نیست یکتبه 

           اگر گردند  خیلی بد لعابی                                             حشت نگردند آفتابیکه از و

             بنام ارتجاعیون و اشرار                                       بیاویزیمشان بر چوبۀ دار        

 دریغ از راه دور و رنج بسیار

CUMHÛRÎNÂME 

Bu perişan millet ne zilletler çekti, ne yazık ki yol uzak ve sıkıntı çoktur. 

Bu ülkede ilerlemek imkânsızdır, çünkü bu memlekette adam kıtlığı vardır. 

Kuzeyden ve güneyden zarar vardır, bu mahlûkatlara özgürlük vebaldir. 

Sır perdesini açmak gerekmez, çünkü ebedî bedbahtlığı anlatır. 

  Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur.                                                    

Eğer memlekette bir kişi peyda olursa, Rızâ Hân gibi genç bir adam, 

Birkaç serseri hemen onun etrafını sararlar, onu kaybetme düşüncesinde olmak 

gerekir. 

Derler ki onun başından tacı al, o tacı kendi başına koy. 

              Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

İlk olarak açığa vuralım, inkılâbın kızıl alametlerini, 



118 

 

Cumhuriyet iddialı bir söz olur, sen başkan seçildiğinde, 

Bu fedakâr insanın, padişahlığa yaraşır denmesi gerekir. 

      Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

 Gerçekten maşallah nazar değmesin, bu sözde cumhuriyet mübarek olsun. 

Bundan sonra kulaklar sağır, gözler kördür, halka karşı olan böyle bir cumhuriyeti, 

Kimse hiçbir asırda hatırlamaz, hiçbir atarın kutusunun böyle bir kapağı yoktur. 

                Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Nasıl olur cumhuriyet Deştî Bey,
245

şeytanın alemdarı idi Reştî
246

. 

O bir avuç eski akılsızın Tedeyyon’u
247

, asırların dehlizine oturur. 

Kör ve kelleri haberdar eder, hallaçtan, kelle paçacıdan, komisyoncudan. 

                Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

O kötü görünüşlü bilinçsiz äabâ
248

, cumhuriyet cevizinden dolayı sersemlemiş. 

Çarşafın altında çok palavra atar, cumhuriyetin Darulòelafe
249

 olacağı hususunda. 

Fakat pazarın durumundan habersizdir, oduncudan, bakkaldan ve marangozdan. 

                Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Bu hikâyeyi Adele’l-mülk
250

’ten dinle, o yeteneksiz uzun boylu,  

İdrar ve dışkı arasında aracı oldu, bazen Süleyman
251

’ı himaye eder, 

Bazen Tedeyyon’a medet eder, bu ikisini birbiriyle kim uzlaştırabilir, 

                                                 
245

 Alî Deştî, siyasetçi, yazar ve araştırmacıdır. Dindar bir ailede dünyaya geldi. Dönemin hükümetine 

muhalif olduğu ve sert makaleler yayınladığı için hapse atıldı. Sitâre-i İrân ve Şefek-i Sorò 

gazetelerini yayınladı.  
246

 Mîrzâ Kerîmhân Reştî, meşrutiyet dönemi siyasetçilerindendir.   
247

 Bîrcend halkındandır. Siyasete girdi, demokrat partinin güçlü üyelerinden olunca, dördüncü ve 

beşinci dönemlerde meclis temsilciliğine seçildi ve sonra da meclis başkanı oldu.  İlerleyen 

zamanlarda kültür bakanı ve Tahran üniversitesinde Arap dili bölümünde öğretim üyesi olarak görev 

aldı.   
248

 İran’ın Sitâre gazetesinin müdürü Hüseyin äabâ. 
249

 Kaçarların II. dönemindeki başkent. Nâãıru’d-dîn Şâh döneminde Tahran şehrinin adı.  
250

 Hüseyin Dâdger, Seyyîd Muhammed Tedeyyon’dan sonraki millî meclis şûrası başkanı. 
251

 Süleyman Muhsin (Süleyman Mirzâ), İran’ın Tûdeh partisi kurulduktan sonra sosyalist partisinin 

başkanı olmuştur.  



119 

 

                Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Dervişin köhne Tedeyyon’u utanmaz, cumhuriyet ağıtını ezberlemiş. 

Bu ne tuhaf bir yaratıktır, Allah-ü ekber, bazen erkek eşek gibi anırır. 

Bazen kuduz köpek gibi paça kapar, fakat gafildir gerdanlıktan ve taçtan. 

             Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Rehnumâ
252

 gizli işler için İran’dan yola çıktı. 

Menşei belli olmayan paralar almış, Basra ve Bağdat’ta pazarlık yapmış. 

Bu talihsiz devlette Cumhuriyet olsun diye, ben demedim kendisi itiraf etti, 

            Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Bak bunun için çok çaba gösterdi, Celemberzâde-i Şeyòu’l-‘ırâkeyn
253

, 

Bağırır, feryat figan eder, Cumhuriyet boynumun borcu olsun diye. 

Bu borcu çaresiz eda etmeli, alacaklının elinden onu istemeli. 

            Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Çelimsiz dalkavuk Żiyâu’l va’ôîn
254

, cumhuriyet için kargaşa çıkarır. 

Ondan gelen nasıl bir cumhuriyet olur şaşarım, o, herifin amacından gafildir. 

Kaçar’ın yerine oturmak isterler, o adam Afşâr
255

’ın yaptığı şekilde yaptı. 

Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Debîr-i A’ôam o siyasi rint, diplomasinin yumuşak büyüleriyle, 

Vefa gösterir kumpanyaya, Úânûn-i Esâsîye tekme vurur. 

Israrla ordu komutanına söyler, cumhuriyet zor iş değildir. 

‘Ârif
256

 bu hafta gösterime sokar, maarifin üyeleri ile birlikte. 

                                                 
252

 Zeyne’l-Abidin Rehnumâ, İran gazetesinin müdürü. 
253

 Zeyne’l-Abidin Rehnumâ’nın kardeşi, Teceddud gazetesinin müdürü. 
254

 Seyyid İbrahim Ziya, Hablu’l metin gazetesinin müdürüyle birlikte çalıştı. İngilizler tarafından 

hapse atıldı. Daha sonra hapisten çıkarak İran-ı Azad gazetesini kurdu. Burada eleştirel makaleler 

yazdı ve Hindistan’a sürgün edildi. Halk tarafından milli şura meclisi temsilciliğine seçildi.  
255

 Nâdir Şâh Afşâr, Afşâriyye hanedanının kurucusu olan İranlı padişahtır. 



120 

 

Az bir masrafla bellidir, cumhuriyete bir (kişi) muhalif olmaz. 

Ritim ve tar kanıttır, meşrutiyete bir (kişi) taraftar olmaz, 

               Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Ben gazete idarelerini gösterdim, Şefek, Kûşeş, Vatan, Gulşen ve Sitâre. 

Bir işaretle kıyamet kopar, artık istiharenin anlamı yoktur. 

Hemen yarın kargaşa çıkar, miting, konferans, nutuk ve şiirler. 

               Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Dünyada kendiliğinden ilerlemiş, işlerin tamamı konuşa konuşa, 

Nutuk, şiir ve makalenin gücüyle, cumhuriyeti temizlemeli. 

Bu akılsız ve aylak mahlûkatlara zarar vermeden, ayanlar ve tacirlerden korkmadan. 

Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Laubali bir kişidir Mustevfî
257

, Muşîruddevle
258

 korkak ve hayalî,  

Vuåûúu’d-devle’nin yeri boştur, Fîrûz
259

 da Fars’ta valiydi. 

Úıvâmu’s-salùana işten sürülmüş, hayatta olmayan zât-ı eşref dışında. 

             Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Hacı Mu’în
260

 ihtiyatlı ve makuldü, Emînu’ø-zerb
261

 adliyede meşgüldü. 

                                                                                                                                          
256

 Meşrutiyet dönemi şairlerinden ünlü şair Ârif-i Kazvînî. 
257

 Hasan Mustevfî Âştiyânî, Kaçar ve Rızâ Şâh döneminde birkaç dönem başbakanlık yapmıştır. 11 

yaşında maliye bakanlığına getirilmiştir. 10 yıl sonra buradan ayrılıp, Avrupa’ya gitmiş ve bir süre 

orada kalmıştır. Meşrutiyetin başlarına İran’a geri dönerek, Atâbek zamanında savaş ve maliye bakanı 

olmuştur. I. Dünya Savaşı sırasında meşrutiyetçi bir grupla göç etmiş ve millî komite kurmuştur. Daha 

sonra ise Tahran vekilliğine seçilmiştir.  
258

 Hasan Pîrniyâ Na’ini, Muşîru’d-devle lakaplı, Kaçar ve Pehlevî dönemlerinde yaşamış devlet 

adamıdır. Moskova’da askerî eğitim ve hukuk eğitimi almıştır. Muôafferu’d-dîn Şâh’ın yaptığı 

Avrupa seferlerinde yanında olmuştur. O ve kardeşi Mîrzâ Hüseyin Hân Mu’temenu’l-mulk’ün 

Úânûn-i Esâsî’nin ve meclisin iç nizamnamesinin hazırlanmasında büyük payı vardır.  
259

 Fîrûz Nusretu’d-devle, Ahmed Şâh zamanında, Vuåûku’d-devle kabinesinde dış işleri bakanlığı 

görevinde bulunmuştur. Rızâ Şâh Pehlevî döneminde ise maliye bakanlığı yapmıştır.  
260

 Bûşehr tüccarı Hacı Mu’in. 
261

 İran’ın saygın tüccarlarından olan İsfahanlı meşhur Hacı Muhammed Hasan Emînu’ø-zerb ‘in 

oğludur. Millî şûra meclisi vekilliğine seçildi. Ömrünün sonlarına doğru Tahran ticaret odası başkanı 

oldu. O ve babası İran’ın zenginlerindendir. 



121 

 

Alî äarraf
262

 da paraya boğulmuştu, Faúiyye’t-tâcirîn
263

 de kandırılıyordu. 

Pazar esnafının önemi yoktur, manifaturacının, aktarın ve toptancının. 

             Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Tedeyyon meclis benimledir dedi, çoğunluğu belirleyeyim. 

Bu iş bayramdan önce aydınlanır, cumhuriyet için kesin görüş alırım. 

Ne kanun engel olur ne de düşünceler, çoğunluğun gücüyle işi bitiririm. 

                Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Ordunun talimiyle vilayetlerde, telgraflar ve şikâyetler hazır. 

Şahın ve sarayın zulmünden rivayetler, cumhuriyetten işaret ve kinayeler. 

Art arda gümüşle ve arabalarla ulaşır, ülkelerden, şehirlerden yardımlarla. 

                 Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Tebriz, Kazvin’den ve Zencan’dan, Kirmanşah, Kürdistan ve Gilan’dan, 

Burucerd’ten, Irak’tan, Yezd’den ve Kirman’dan, Şiraz, İsfahan ve Horasan’dan, 

Bojnurd, Kaşan, Kum ve Lar’dan, eşek yüküyle istekler ulaşır. 

                  Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Mollalardan korkumuz yoktur, ordudan korkumuz yoktur. 

Milletin ayaklanmasından kaçınmayız, bayram gecesidir ve fırsatımız yoktur. 

Bayramın selamını bu defa Hz. Eşref
264

 saraya almalı. 

                  Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur 

Tahran’da inkılâpçı bir kişi, yoktur, birçok meşrutiyet isteyenlerden başka, 

 (Kendilerini) korkudan ifşa etmezler, eğer çok uyumsuz olurlarsa, 

Onları darağacına asarız, gericilerin ve kötülerin adına. 

                                                 
262

 Ünlü tüccar Mîrzâ Alî äarraf. 
263

 Ünlü tüccar Faúiyye’t-tâcirîn. 
264

 Şair, Serdâr Sipeh’i kastediyor.  



122 

 

                 Uzak yoldan ve çok sıkıntıdan uzak dur. 

                               

3- Bâver Mekon (İnanma): 41 beyitlik bu terkibibendde şair, halkın, 

sahtecilik yapanlara güvenmemesini öğütlemekte, cumhuriyet girişimlerinin 

olumsuzlukla sonuçlandığını ve bundan dolayı artık İran’ın huzura kavuştuğunu 

belirtmektedir.
265

 

    باور مکن                                                                                                                     

             بشنو و باور مکن                                                            جان پسر، گوش بهر خر مکن 

              بشنو و باور مکن                                                               رر مکن   تجربه را باز مک

از همدان تا طبس و سیستان                                                                مملکت ما شده امن و امان  

ششتر و کرمانشه و مازندران                                                        مشهد و تبریز و ری و اصفهان  

 امن بود، شکوه دگر، سر مکن

 بشنو و باور مکن

نیست کسی را ز کسی وا همه                                                          یافته اجحاف و ستم خاتمه       

   حاکم مطلق چو بود محکمه                                                مجازات برای همه                هست 

 محکمه را مسخره دیگر مکن

 بشنو و باور مکن

        هیچ دخالت نکند لشکری                                                    نسخ شد آئین ستم گستری           

نیست بقانون شکنی کس جری                                                        در عمل مذهبی و کشوری       

 شکوه سپس بر سر منبر مکن

 بشنو و باور مکن

فکر نو و صحبت نو مد بود                                                                عصر نو، آئین تجدد بود     

       اصل ندارد ز تعمد بود                                                                گر چه کله های سپهبد بود

                                                 
265

 Külliyât,  s. 295. 



123 

 

 فکر اطاعت تو ز سر در مکن

 بشنو و باور مکن

      کهنه پرستیش محل نزاع                                                             نیت ملت چه بود: ارتجاع!  

          دولتیان ده نکنند ابتیاع                                                             قصد وزیران نبود: انتفاع   

 نیت بد، جان برادر مکن

 بشنو و باور مکن

فتغصه مخور این نیت از بین ر                                                  صحبت جمهوریت از بین رفت  

         فرقۀ بی تربیت از بین رفت                                                      زمزمۀ عاریت از بین رفت

 خاطر آسوده مکدر مکن

 بشنو و باور مکن

فکر اجانب پس از این رهنما                                               نیست بر این ملت یک لا قبا  

نیست ز هم دولت و ملت جدا                                           قع صلح و صفا   هست دگر مو  

 وا همه از توب شنبدر مکن

 بشنو و باور مکن

  مفسدینزود ببرید سر                                            مجلس شوری ظنین گر بشود 

ملک شود رشک بهشت برین                     پر خط آهن شود ایران زمین                        

 

تو بر عدل مظفر مکن تکیه  

 بشنو و باور مکن

    ملت از آن، حامی این دولت است                                          تکیۀ دولت همه بر ملت است

ین واقعه در زحمت استلندن از این حادثه در حیرت است                                    مسکو از ا  

 دولت حقه است، فغان سر مکن

 بشنو و باور مکن

 آنکه نکردست جوانان بگور!                                            زر نستاندست ز مردم بزور!



124 

 

      لندنیان را بنمودست بور!                                    ا زده زیر چهل و یک کرور!       پ

طلب خویش مکرر مکنزو   

 بشنو و باور مکن

 عصر تجدد بود و بلشویک                                                 خلق با موال تو یکسر شریک

      مقصد احرار بود نام نیک                                              از پی زر کس نکند آنتریک  

 حمل تو بر مقصد دیگر مکن!

 بشنو و باور مکن

İNANMA 

Yavrucuğum her eşeğe kulak verme, dinle ve inanma. 

Tecrübeyi tekrarlama, dinle ve inanma. 

Memleketimiz güvenli olmuştur, Hemedan’dan, Tebes ve Sistan’a kadar. 

Meşhed, Tebriz, Rey, İsfahan, Şuşter, Kirmanşah ve Mazenderan. 

Güvenlidir, artık sızlayarak yaşama, dinle ve inanma. 

Sonunda zulüm ve sitem etmiş, kimsenin kimseden endişesi yoktur. 

Mahkemede mutlak hâkim olunca, herkes için bedel vardır. 

Mahkemeyi artık alaya alma, dinle ve inanma. 

Zulüm dağıtan gelenek bozuldu, ordu hiç müdahale etmez. 

Mezhep ve ülke ile ilgili işlerde, kanun bozucu cesur kimse yoktur. 

Minberde sızlanma, dinle ve inanma. 

Yeni asır yenileşme geleneğiydi, yeni fikir ve yeni sohbet modaydı. 

Her ne kadar ordu komutanının külahı olsa da kasıtlı bir amacı yoktur.  

İtaat fikrini aklından çıkarma, dinle ve inanma. 

Niyeti ne idi milletin: İrtica! Eskiye tapması çekişme sebebiydi. 

Bakanların amacı değildi: İntifa, devletliler köy satın almazlar. 



125 

 

Kardeşinin canına kastetme, dinle ve inanma. 

Cumhuriyet muhabbeti ortadan kalktı, yok olan bu niyetten dolayı üzülme, 

Edepsiz fırka ortadan kalktı, eğreti uğultu yok oldu. 

Huzurlu gönlü bulanıklaştırma, dinle ve inanma, 

Bu millete bir aba yoktur, bu kılavuzdan sonra yabancıların fikrinde, 

Artık barış ve sefa yeridir, devletten ve milletten ayrılık yoktur. 

Şenebder topundan korkma, dinle ve inanma. 

Eğer meclis şurası kuşkulanırsa, hemen bozguncuların başını kesiniz. 

İran ülkesi demiryolu dolar, bu cennet devlete gıpta edilir. 

Adalete dayanarak galip gelme, dinle ve inanma. 

Devletin dayanağı millettir, millet bu devletin hamisidir. 

Londra bu olaydan dolayı hayrette, Moskova bu hadiseden dolayı zahmettedir. 

Hukuk devletidir, feryat figan etme, dinle ve inanma. 

Gençler mezara gömülmedi! Zorla halktan altın almadı! 

Kırk bir kuruşa ayak vurdu, helak olmuş ülkeyi gösterdi. 

İsteğini tekrarlama, dinle ve inanma. 

Bolşevik yenileşme asrıydı, halk senin mallarına tamamen ortaktır. 

Kimse altın peşinde entrika yapmaz, özgürlerin amacı iyi adlı olmaktı. 

Başkasının amacına hamallık yapma, dinle ve inanma. 

 

  4- Taãnîf-i Cumhûrî (Cumhuriyet Tasnifi): 15 beyitten oluşan bu 

terciibendde şair, cumhuriyet fikrinin yabancı güçlerin bir oyunu olduğunu, onun asıl 



126 

 

amacından saptırıldığını ve bu fikrin yalnızca onların İran’ı ele geçirmek için ortaya 

koyduğu bir fikir olduğunu belirtmektedir.
266

 

 تصنیف جمهوری                                                                                                                 

این و آندست اجنبی چون کرد، کشور عجم ویران                           تخم لق شکست آخر، در دهان   

        هاتفی ز غیب، خوش گرفت عیب              هندستان                 گفت فکر جمهوری، هست قند

 جمهوری نقل پشکل است این

 بسیار قشنگ و خوشگل است این

 تا تهیه در لندن، شد اساس جمهوری                                  خود سری تدارک شد، بر قیاس جمهوری

                     آمد و نمود، حیله با رنودلباس جمهوری                                 اع و استبداد، در ارتج

 جمهوری نقل پشکل است این

 بسیار قشنگ و خوشگل است این

 شد خزان جمهوری، نو بهار امساله                                  دست اجنبی بنهاد، داغ بر دل لاله

           بلبل سحر، کرد نوحه سر                    لت، غصه و غم و ناله          نصیب این مشد 

 جمهوری نقل پشکل است این

 بسیار قشنگ و خوشگل است این

بین ملت و دولت اختلاف و کین افتاد               وطن طنین افتاد               زین صدای نازیبا، در  

                  رفتمان ز یاد، نام اتحاد                        رحم جنین افتاد         طفل پاک آزادی، از

 جمهوری نقل پشکل است این

 بسیار قشنگ و خوشگل است این

مملکت بداد آمد، بسکه بیحسابی شد                           ای بیهنگام، مایۀ خرابی شد   این صد  

    روس و انگلیس، گشته هم جلیس  ی شد                                چیان ما، اجنبی مآبکار هو

 جمهوری نقل پشکل است این

 بسیار قشنگ و خوشگل است این

                                                 
266

 Külliyât, s. 298. 



127 

 

CUMHURİYET TASNİFİ 

Ecnebinin eli virane ‘Acem ülkesine uzanınca, sonunda çürük yumurta bunun ve 

onun ağzında kırıldı. 

Dedi, cumhuriyet fikri Hindistan şekeridir, gaipten güzel bir ses geldi kötülükleri 

aldı. 

Bu cumhuriyet gübre taşımaktır, çok hoş ve güzeldir, sonunda Londra’da 

cumhuriyetin temeli hazırlandı. 

Cumhuriyetin yerine başına buyrukluk hazırlandı, irtica ve istibdat cumhuriyet 

elbisesinde. 

Geldi ve açıkgözlerin hilesini gösterdi, bu cumhuriyet gübre taşımaktır. 

Çok hoş ve güzeldir,  cumhuriyet hazan oldu, bu yıl ilkbaharda. 

Ecnebinin eli lalenin gönlüne ateş bıraktı, bu millete üzüntü, keder ve feryat nasip 

oldu. 

Seher bülbülü ağıt yaktı, bu cumhuriyet gübre taşımaktır. 

Çok hoş ve güzeldir,  bu hoş olmayan sesten dolayı vatana uğultu düştü. 

Millet ve devlet arasına ihtilaf ve kin düştü, özgürlüğün temiz çocuğu rahimden 

düştü. 

Birlik adı aklımızdan gitti, bu cumhuriyet gübre taşımaktır. 

Çok hoş ve güzeldir, bu zamansız ses zararın temeli oldu. 

Memleket feryada geldi, ne çok hesapsızlık yapıldı diye, bizim şarlatanlarımızın işi 

yabancıya hayran olmaktır. 

Rus ve İngiltere arkadaş oldu, bu cumhuriyet gübre taşımaktır. 

Çok hoş ve güzeldir. 

 



128 

 

5- Novóe-i Cumhûrî (Cumhuriyet Ağıtı): Úarn-i Bîstom’un son sayısının 

beşinci sayfasında, bir grubun uğurladığı bir tabut resmi gösterilir. Leş yiyen kuşlar 

tabutun başında uçuyorlardı ve resmin aşağısında merhum uydurma cumhuriyetin 

cenazesi diye yazılarak, bu şiirler yer almıştı.
267

 

  

Şair kişilere ya da ülkelere çeşitli isimler takarak yaptıkları kötü işleri dile 

getirmiştir. Kravatlı, leş yiyiciler ve baykuş diye nitelendirdikleri zamanın devlet 

adamlarıdır, aşağılık diye nitelendirdiği ise İngiltere’dir. Şair, her birin cumhuriyeti 

küçük düşüren sözler söylettirmiştir. Bunların yanında halkın adına bir amelenin de 

ağzından cumhuriyet hakkındaki görüşleri ve cumhuriyet yüzünden maruz kaldığı 

durumu aktarmıştır:
268

 

   نوحۀ جمهوری                                                                                                                  

                                                                                                                         فکلی گوید:

مشت جماعت کلهم کرده قیف                                            شد فکلم چرک و کتم شد کثیف  

)نم دودیو( زین حرکات عفیف                                         شد این کراوات ظریف «ژندره»  

 گشته طرف، ملت جاهل بما

 آه که جمهوری ما شد فنا

Kravatlı der: 

Kravatım pislendi, ceketim kirlendi, cemaatin çoğu şapkamı huni yaptı. 

Bu zarif kravat kirlendi, (….) bu iffetli hareketlerden dolayı. 

Cahil millet bizden taraf oldu, ne yazık ki cumhuriyetimiz yok oldu. 

                                                                                                    گوید:            جناب جمبول

د برونجان وی از پیری او ش                                           جمهوری اگر شد نگون  بیرق  

                                                 
267

 Külliyât, s. 283. 
268

Külliyât,  s. 283. 



129 

 

زنده شود لیک بحال جنون                                        «انژکسیون»غصه نخور میزنم   

 بام زند بر سر خلق خدا

 آه که جمهوری ما شد فنا

Sayın aşağılık der:
269

 

Cumhuriyet bayrağı ters dönerse, ihtiyarlıktan onun canı çıkar. 

Üzülme, enjeksiyon vururum, fakat deli olarak diriltirim. 

Allahın kulunu etki altında bırakır, ne yazık ki cumhuriyetimiz yok oldu. 

                                                                                                                 فعله گوید:

    صحبت جمهور، مرا کرده خوار                                            کی فعله ام، ای کردگار  من که ی

          طفلک من، مانده بزیر آوار                                          د شب عیدی، جگرم داغدار       ش

                                                            در جلو حملۀ قزاق ها

                                              شکر که جمهوریتان شد فنا

ز دستم برونرفت جگر گوشه                                             بیرق قرمز جگرم کرد خون  

شکر که آخر علمش شد نگون                                                دولت ما گشته دچار جنون  

 

  بسکه نمودند خلایق دعا                                                 

                                                          شکر که جمهوریتان شد فنا         

Amele der: 

Amelenin biriyim, ey yaratıcı, halkın konuşması beni aşağıladı. 

Bir bayram gecesi ciğerim yandı, yavrucağızım, göçük altında kaldı. 

Kazakların saldırısını önlerken, şükür ki cumhuriyetiniz yok oldu. 

Ciğerimin kırmızı bayrağı kan oldu, ciğer köşem elimden gitti, 

Devletimiz deliliğe duçar oldu, şükür ki sonunda bayrağı ters döndü. 

                                                 
269

 Sayın aşağılıktan kasıt İngiltere devletinin temsilcisidir. 



130 

 

İnsanlar ne çok dua etti, şükür ki cumhuriyetiniz yok oldu. 

                                                                                             لاشخور گوید:           

  بهر فروش وطن، آماده ام                                     ه ام         من که یکی لشخور آزاد

در پی این تازه لش افتاده ام                     م                          لنگ بود امشبه، عراده ا  

 تا بکنم لقمه یی از آن جدا                                                 

                                                   آه که جمهوری ما شد فنا

 Leş yiyici der: 

Özgür bir leş yiyici olan ben, vatanı satmak için hazırım. 

Mancınığım bu gece hedefi şaşırdı, bu yeni leşin peşine düşmüşüm. 

Ondan bir lokma koparayım diye, ne yazık ki cumhuriyetimiz yok oldu. 

                                                                                                     گوید:  جغد          

، مبهود بوداز سخن لشخوره                             آنجا سر تابوت بود« جغدکی»        

       عاشق سرداری ماهوت بود                         وحه کنان در طلب قوت بود    ن       

  بال بهم بر زد و گفت ای خدا                                            

              آه که جمهوری ما شد فنا                                                  

Baykuş der: 

Baykuş orada tabutun başındaydı, leş yiyicinin sözünden dolayı şaşırmıştı. 

Ağıt yakanlar ölüm istemekteydi, çuhanın komutanlığının aşığıydı. 

Kanadı kırıldı ve ey Allahım dedi, ne yazık ki cumhuriyetimiz yok oldu. 

 



131 

 

2.2.1.3. Övgü Temalı Şiirleri: ‘Işúî, bu içerikte yazdığı şiirlerinde 

vatanı için faydalı faaliyetlerde bulunan kişileri övmüştür. Bunun yanında sürekli 

olarak Osmanlı ile İran’ın dostluğu arzusu içinde olan şair,  Osmanlı ülkesindeki 

devlet adamlarına da methiyelerde bulunmuştur.   

 

1- Der Vaãf-i Tabîat ve Õikrî Ez Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî (Tabiatın 

Vasfı Ve Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî’yi Anmak Hakkında): ‘Işúî, 29 beyitlik 

bu kasideyi ayaklanma zamanında Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî’nin bakanlığının ilk 

dönemindeki hizmetlerini takdir etmek amacıyla söylemiştir.
270

 Şair, bu kasidesinin 

mukaddimesinde şu sözleri dile getirir: “Bu manzumeyi Seyyîd Żiyâu’d-dîn beyin 

liderliği zamanında söyledim ve Úarn-i Bîstom gazetesi haftalık olarak yayınlandığı 

sırada dalkavukluk olarak sanılmaması için o günlerde bu manzumeyi derç etmekten 

kaçındım. Fakat Seyyîd, Tahran’dan uzaklaşınca (şiiri) Úarn-i Bîstom’da 

yayınlamak için girişimde bulunup, onlara karşı olan ilgimi belirttim ve hayatımdaki 

bu yegâne methiyeyi söyledim.”
271

 

                                                                   و ذکری از سید ضیاءالدین طباطبائی  در وصف طبیعت

  خجسته صدر اعظم شد« سید ضیاءالدین»مهین                          فیروزی نسل پاک ساسانی  پی تجدید     

    او اندر سخاوت آن، کزو شرمنده حاتم شد شد           شد او اندر شجاعت آن کزو، درمانده ضیغم شد 

        قوم مرهم شدکزو صد ساله زخم مهلک این               ندانم این طبیب، اجتماعی را چه درمان شد؟

        کنون در مغز استقلال این کشور مجسم شد            ایران را بچشم خویش میدیدم    من اضمحلال 

    کش از احکام تو، بنیان سست ملک محکم شد             ملک محکم سزد قدر تو محکم رأی را داند   

                                                 
270

 Külliyât, s. 331. 
271

 Külliyât, s. 331.  



132 

 

          ز فوق العادگی ات، فوق العادگان خم شد             فوقی بفوق العادگان یکسر    تو فوق العاده ما

        تاریخ: تاریخی ترین تاریخ عالم شد چنان تاریخ ایران شد، ز تاریخ تو تاریخی                 که این

          بنام ایزد، کنون، با دست ایرانی منظم شد             یران را، منظم سازد ایرانی؟   نداشت اکه میپ

         چسان در مدح این کابینۀ قدرت مصمم شد      ود اینک   که هر کابینه را نفرین نم« عشقی»ببین 

TABİATIN VASFI VE SEYYÎD ŻİYÂU’D-DÎN ÙABÂÙABÂÎ’Yİ ANMAK 

HAKKINDA 

Sasani’nin temiz, mübarek nesli yenileşme peşinde, büyük, mübarek Seyyîd Żiyâu’d-

dîn,  äadru’l a’ôam oldu. 

Onun cesaretinden dolayı aslan aciz kaldı, cömertliğinden dolayı Óâtem utandı. 

Bu tabip topluma nasıl derman oldu bilmiyorum, bu kavmin yüz yıllık öldürücü 

yarasına merhem oldu. 

Ben İran’ın yok oluşunu gözlerimle gördüm, şimdi bu ülkenin beyninde istiklal 

canlandı. 

Senin kadrine layık olan güçlü bir padişahtır hükmünü o bilir, senin hükümlerinden 

dolayı mülkün gevşek temeli sağlamlaştı. 

 Sen fevkaladelerin fevkaladesinin üstündesin, senin fevkaladeliğinden fevkaladelerin 

fevki eğildi. 

Senin tarihinle İran’da öyle bir tarih oldu ki, bu tarih, dünyanın en tarihî tarihi oldu. 

İranlı İran’ı düzenlediğini mi sandı? Allah aşkına şimdi İranlının eliyle düzenlendi. 



133 

 

Bak ‘Işúî, her kabineye beddua etti, nasıl da bu kudretin kabinesini methetmeye 

karar verdi.  

 

2- Tebrîk-i Eyd-i Muteøemmin-i Sitâyeş-i A’lâhaøretân-i Pâdişâh-i 

Osmânî u İrân Òalledallahu Mulkehâ u Medh-i Niôâmu’s-salùana-i Mâfî (İran 

ve Osmanlı Zâtıdevletlilerinin Övgüsünü ve Allah’ın Ebedî Ülkelerini ve 

Niôâmu’s-salùana-i Mâfî’nin Övgüsünü İçeren Bayram Tebriki): ‘Işúî’nin 

Nevrûzînâme adlı eserinden alınan bu şiir, 5+1 şeklinde 8 bentten oluşur. 

Nevrûzînâme, toplamda beş bölümden meydana gelmektedir. İlk bölüm 5+1 şeklinde 

16 bentten, ikinci bölüm 5+1 şeklinde 3 bentten, üçüncü bölüm 20+1 şeklinde 1 

bentten, dördüncü bölüm 5+1 şeklinde 4 bentten oluşmaktadır. Yukarıda 

belirttiğimiz şiir ise eserin son bölümüne aittir.  

 

Şair, 1918 yılında, İstanbul’da bir nevruz vakti kaleme aldığı bu musammatta, 

ülkesinin ve göç ettiği Osmanlı diyarının padişahlarını, Muhammed Alî Şâh 

döneminin önemli devlet adamlarından olan Hüseyinkulî Nizâmu’s-saltana Mâfî’yi 

övmüş ve nevruzlarını kutlamıştır.
272

 

ظام تبریک عید متضمن ستایش اعلیحضرتان پادشاه عثمانی و ایران خلدالله ملکها و مدح ن

 السلطنۀ مافی

               نگارا! اولین گامی که بردارم، بهر راهم:

        ترا گویم، ترا پویم، ترا جویم، ترا خواهم 

                                                 
272

 Külliyât, s. 270. 



134 

 

   همین امروز هم مدح تو میبایست و آنگاهم 

 ثنا شاهان ملک خویش و تو، در یک سخن با هم

       یکی گو مدح من گوید که مداح دو در گاهم 

        روزیغلام این دو در گه باد، دائم فتح و فی                                       

  خوشا امروز روز ما که خوش شد، روزگار ما 

     چنین روز خوشی بنگر، چگونه کرد، کار ما 

  زهر حیثی خوش اندر خوش، نموده کار و بار ما

        تو در این شهر یار ما و این دو شهریار ما 

       خوشا بر شهریار ما و در این شهر یار ما

خوشا نوروزشان و روزشان خوش، در چنین روزی                                         

    نظام السلطنه، سر خط از این دو پادشه دارد

      که اینسان مردو، مردانه سر از بهر کله دارد 

               خداوند این نگهدارندۀ ما را نگهدارد 

     ه داردگذشت آنگه که میگفتند: می خوردن گن 

 بزن جامی بجام من چه خوش ضوئی قدح دارد 

          که بر ایران و ایرانی، مبارک عید نوروزی                                        

 

 

İRAN VE OSMANLI ZÂTIDEVLETLİLERİNİN ÖVGÜSÜNÜ VE 

ALLAH’IN EBEDÎ ÜLKELERİNİ VE NİÔÂMU’S-SALÙANA-İ MÂFÎ’NİN 

ÖVGÜSÜNÜ İÇEREN BAYRAM TEBRİKİ 

Ey sevgili! Yolda attığım ilk adımda, seni anarım, sana koşarım, seni ararım, 

seni isterim. 



135 

 

İşte bugün de seni övmeli, o zaman da, tek sözle kendi ülkemin ve senin 

ülkenin şahlarını övmek gerekir. 

Dergâhımda iki meddah benim övgümü yapıyor der birisi,  daima fetih ve 

zaferler olan bu iki dergâhın kölesi ol. 

Ne güzel bugün bizim günümüz güzel oldu, bizim zamanımız, böyle güzel bir 

güne bak, nasıl bizim işimizi yola koydu. 

Her bakımdan işimizi gücümüzü fevkalade duruma getirmiş, bu şehirde sen 

bizim dostumuzsun ve bu ikisi de bizim hükümdarımızdır. 

 Ne mutlu bizim hükümdarımıza ve bu şehirdeki şehriyarımıza, ne güzel 

onların nevruzu, böyle bir günde ne güzel onların günleri. 

Niôamu’s-salùana’nın bu her iki padişahtan da yetkisi vardır, her ikisinin de 

külah için yiğitçe başları vardır. 

Allah bu bizim koruyucumuzu korusun, içki içmenin günah olduğunu 

söyledikleri o devir geçti. 

Kadehlerimizi tokuşturalım, çünkü onun ne güzel ışığı vardır, İran ve 

İranlıların nevruz bayramı mübarek olsun. 

 

3- Soòen Der İttióâd u Yegânegî İrâniyân u Turkân u Pîrûzî-i În do 

Millet Der Sâye-i İttióâd u Yegânegî (İranlıların ve Türklerin Birlik ve 

Beraberliği ve Birlik ve Beraberlik Gölgesinde Bu iki Milletin Zaferi): 

Nevrûzînâme adlı eserinde yer verdiği bu şiirinde şair, Osmanlı ile İranlıların 

arasında geçmişten gelen tarihi ve kültürel bir bağ olduğunu vurgulayarak, bu bağı 

koparmak isteyen yabancı devletlere karşı bu kardeş iki ülkenin birlik olmasını 



136 

 

arzulamaktadır. Bunun yanında Osmanlı ülkesinin iki önemli devlet adamı olan Talat 

ve Enver Paşa’yı övmektedir.
273

  

           سخن در اتحاد و یگانگی ایرانیان و ترکان و پیروزی این دو ملت در سایۀ اتحاد و یگانگی

همان مهری که ما بین من و تو هست میدانی   نگارینا! من آن خواهم که با توفیق یزدانی                

همانروز است می بینم، تبه این شام ظلمانی   شود تولید بین ما هر ایرانی و عثمانی                     

که تو با طلعت خود، علم افروزیهمانگونه      ز ظل )طلعت( و )انور( فضای شرق نورانی         

دارد                        دلیل منطق من را، کتاب مثنوی داردمیان دو قوم، الفت مقام معنوی   

بویژه هان که الفتمان، ز نو طرح نوی دارد«      چه خوش یادی هنوز ایران ز شاه غزنوی دارد»  

اگر چه تو زبان من، ندانی و نیاموزی!  ن الفت، ز من ار بشنوی دارد            بتا بس سود ای  

که در ما مثنوی بنهاد حیف آن صوت نائی را          بهمزد آن بنائی را:      چسان بدخواهمان، آخر  

افول آن بنا آوردمان، این تنگنائی را          «        پی بیگانگان از دست دادیم آشنائی را»  

یکنون ظلمت بما فهماند، قدر روشنائی را                  سزد اکنون تو شمع مرده را، از نو بیفروز  

ازینرو اندرین ره، همرهیم و همسفر با هم ز یک ره میرویم، ار ما سوی بیت الحجر با هم            

قرین یکدگر روز خوش و گاه خطر با هم چرا زینرو نیامیزیم، چون شهد و شکر با هم                

        اقبال و فیروزی بتوفیق خداوندی و با             فرا گیریم باز از سر، جهان را سر بسر با هم 

İRANLILARIN VE TÜRKLERİN BİRLİK VE BERABERLİĞİ VE 

BİRLİK VE BERABERLİK GÖLGESİNDE BU İKİ MİLLETİN ZAFERİ 

Ey sevgili! Ben Allahın izniyle, benim ve senin aranda dostluk olmasını 

istiyorum. 

Bilirsin bu her İranlı ve Osmanlı arasında doğar, bu karanlık akşamın yok 

olduğu günü görüyorum. 

Talat ve Enver Paşa’nın gölgesi nurlu doğunun ufkunda, tıpkı senin ışığınla 

dünyayı aydınlattığın gibi. 

                                                 
273

 Külliyât, s. 271. 



137 

 

Bu iki kavim arasında manevi dostluk makamı vardır, benim sözümün delili 

mesnevi kitabındadır. 

Ne güzeldir hala İran’da Gazneli şahın bir hatırasının olması, özellikle de 

aramızda bir dostluk olması. 

Eğer benden dinlersen bu yakınlık son derece faydalıdır, her ne kadar benim 

dilimi bilmesen de öğrenmesen de! 

             Nasıl bizim kötülüğümüzü isteyenler sonunda o binayı (dostluğu) yıktılar, ne 

yazık ki mesnevi yalnızca bize ney sesini bıraktı. 

  Yabancılar için o tanışıklığı kaybettik, o binanın çökmesi bize bu sıkıntıyı 

getirdi. 

             Şimdi bize karanlık, aydınlığın kıymetini anlattı, şimdi sen sönmüş muma 

senden dolayı aydınlanmak yaraşır. 

 Beytü’l-hacere aynı yoldan ve birlikte gidiyorsak, bundan dolayı bu yolda 

yoldaşız, yol arkadaşıyız. 

 Bal ve şeker gibi neden birbirimize karışmayalım? İyi günde ve kötü günde 

birbirimize yakın olup, 

            Birlikte dünyayı yeni baştan ele geçirelim, Allah’ın izniyle, şans ve talih 

sayesinde. 

 

2.2.1.4. Zindan Temalı Şiiri: ‘Işúî, yöneticilerin ülkeyi zor durumda 

bırakan tutumları ve izledikleri politikaları sert bir şekilde ve çekinmeden eleştirmiş, 

bu da onun hapise düşmesine neden olmuştur. Şair, burada da ülkesinin kötü 

durumunu düşünerek eleştirilerine devam etmiştir. ‘Işúî’nin bu tema hakkında 

Külliyât’ında bir adet şiiri bulunmaktadır. 



138 

 

 

Zindânî Şoden-i Şâir (Şairin Tutsak Olması): 23 beyitten oluşan bu 

kasidede şair, İngilizlerle yaptığı 1919 anlaşmasıyla anılan Vuåûúu’d-devle’yi sert 

bir şekilde eleştirmiş ve bunun sonucunda hapse atılmıştır. ‘Işúî bu kasideyi Tahran 

karakolunun karanlık hapishanesinde söylemiştir. Şair, Vuåûúu’d-devle’ye, hapiste 

olmasının kendisini konuşmaktan alıkoyamayacağını ve ne durumda olursa olsun 

surat asmanın gereksiz olduğu mesajını vermiştir.
274

  

                                                                                          زندانی شدن شاعر           

          خوشا باغات شمرانشخوشا اطراف تهران و           

شا شبهای شمران و خوشا بزم مقیمانشخو  

مه است آنقدر آکنده  «زرکنده»شب اندر صحن   

تابانشکه گردون است شرمنده، ز یکتا ماه   

 نگاران خود آرسته، بهر یک لحظه یکدسته   

      بناز آهسته آهسته، خرامان در خیابانش

 من بیچاره درویشم، نه در فکر کم و بیشم       

 نه در اندیش تجریشم، نه در تشویش بستانش

      پا بندم« زرکنده»نه بر « دربندم»نه من در بند 

بانشافکندم، همی در بند خو« قلهک»همانا   

   وثوق دولت و دین را، ز من گوی این مضامین را: 

 که بر چین ز ابروان چین را، چنین پرچین مگردانش

 

 

 

                                                 
274

 Külliyât, s. 345. 



139 

 

ŞAİRİN TUTSAK OLMASI 

Ne güzel Tahran’ın etrafı ve ne güzel onun Şemirân
275

 bahçeleri, ne güzel 

Şemirân geceleri ve ne güzel onun sürekli eğlence meclisleri. 

Geceleyin Zerkende
276

 meydanını ay öylesine kaplamıştır ki, gökyüzü utanır. 

Ayın bir parıltısı kendi sevgilisini süslemiş, her an bir grupla nazla aheste 

aheste sokaklarında salına salına yürüyen güzeller, 

Ben çaresiz bir dervişim, azın çoğun düşüncesinde değilim, tohumun 

düşüncesinde ve onun bahçesinin mücadelesinde değilim. 

Derbend’de esir değilim, Zerkende’ye tutsak değilim, onun güzellerinin esiri 

olarak Úolhak
277

’a düştüm. 

Devletin ve dinin Vuåûúu’na benden bu mazmunu söyle, çatık kaşlarını topla, 

onu böyle çatık çatık yapma. 

 

          2.2.1.5. Hiciv Temalı Şiirleri: Ülkesine ve meşrutiyete duyduğu sevgi 

ve özlem bazen şairi, vatanına ihanet ettiklerini ve yabancıların ülkesini işgal 

etmesine göz yumduklarını düşündüğü bazı yöneticileri ve vekilleri ağır bir dille 

eleştirmeye sevketmiştir. Eleştirdiği bu kişilerin başında ise Vusukud-devle, onun 

kardeşi Kıvamu’s-saltana ve Rıza Şah gelir. Bunun yanı sıra bu kişilere taraftarlık 

eden ve sahte mollalar olarak gördüğü kişilerden de şikâyet etmektedir.    

  

 1- Ey Kolâh-i Nemedîhâ (Ey Keçe Külahlılar): 40 beyitten oluşan bu 

terciibendde, yabancılarla işbirliği yapan, ülkeyi ve halkı kötü durumlara sokan 

                                                 
275

 Tahran’ın kuzeyinde, Elburz ve Şemîrân dağlarının güney eteğinde temiz havası ve suyu ile bilinen 

yayladır.   
276

 Tecriş’in güneyine üç km. yakınlığında bulunan bir kasaba.  
277

 Tahran şehrinin Şemîrân bölümünde, Tahran’ın kuzeyine 9 km. ve Tecriş’e 4 km. yakınlığında 

bulunan kasabadır.  



140 

 

Vuåûúu’d-devle ve Úıvâmu’s-salùana gibi kişileri eleştirmek için söylemiştir. Şair, bu 

beyitlerin kahvehanelerde ve halkın olduğu yerlerde muhataplarına ulaşıncaya kadar 

okunmasını istemiştir.
278

 

       ای کلاه نمدیها                                                                                                               

شهر فرنگ است ای کلانمدیها!                         موقع جنگ است ای کلانمدیها!                                

ای کلانمدیها!                                ی رود، تو ببین روش               آهن و سنگ استخصم که از رو نم

بنده قلم دستم است و دست شماها                        بیل و کلنگ است، ای کلانمدیها!                               

      ای کلانمدیها!                                 دست در آرید     زور بیارید ای کلانمدیها!                            

             EY KEÇE KÜLAHLILAR 

 Avrupa şehridir, ey keçe külahlılar, savaş yeridir ey keçe külahlılar! 

Diklenen düşmanın tarzına bak, demir ve taştır ey keçe külahlılar! 

Bendenizin elinde kalem ve sizin elinizde kazma kürek vardır ey keçe 

külahlılar! 

Zulmediniz ey keçe külahlılar, ele geçiriniz ey keçe külahlılar! 

 

Şair, bahsettiğimiz kişilerin, vatan haini olduklarını belirtiyor ve ülkede 

yaptıkları hırsızlıkları ifşa ediyor. Halkı ise bu kişilere karşı birlik olmaya davet 

ediyor. 

 باد صبا! رو بگو، بمردم میدان                                        ما و شما راست، نام ملت ایران

 مال شما را برد وزیر، شد ار دزد                                     دزد سیاستمدار دورۀ ساسان    

رد و سیاهست                                  هیچ شماها ز مردمان خیابان:              فرق من و تو، کلاه ز  

ای کلانمدیها!                 ای کلانمدیها!                                               دست در آرید فرق ندارید   

            Sabah rüzgârı git meydan halkına söyle, İran milletinin adı biz ve sizsiniz. 

                                                 
278

 Külliyât, s. 317. 



141 

 

Vezir malınızı götürdü, eğer hırsız olursa, Sasan döneminin siyasetçisinin 

hırsızıdır. 

Benim ve senin arandaki fark sarı ve siyah külahımızdır, sizin hiç sokaktaki 

halktan, 

Farkınız yoktur, ey keçe külahlılar, ele geçiriniz ey keçe külahlılar. 

 

2- Mâstmâlî (Örtbas Etme): 37 beyittir. ‘Işúî, bu kasidede yaşadığı 

dönemde, iyilik ve dürüstlük yerine riyakârlığın revaçta olmasından dolayı 

yakınmakta, Batı’ya seyahat eden devlet adamlarının burada ülkesine ihanet etmeyi 

öğrendiklerini dile getirmektedir.
279

 

ماستمالی                                                                                                                 

    بی خبر، از فن خایه مالی شد                           دچار زندگی پست و نان خالی شد! هر آنکه

که پشتشان همه از بار غم هلالی شد!                              بمیرند، آن صاحبان عزت نفسبهل   

برین گروه، در این مملکت محالی شد                             سعادت و خوشی و روزگار بهبودی  

ت حالی شدکه هر که گفت خداوند زش                         مگوی از شرف و علم و معرفت حرفی  

بهین مکتب مرالی شد« لاله زار»که                         خدای را مفرستید، کس دگر بفرنگ       

     که حکمران لرستان و آنحوالی شد                      از این مکتب آمدست برون « قوام دوله»

          کام جناب اجل عالی شدجهان ب                          «  تقیخان آصف الدوله»بگو به صبا 

ÖRTBAS ETME 

Yağ çekme ilminden habersiz olan herkes, aşağılık ve ekmeksiz bir hayata 

maruz kaldı. 

Bırak ölsünler, o izzet-i nefis sahipleri, çünkü hepsinin sırtları gam yükünden 

dolayı hilal gibi oldu! 

                                                 
279

 Külliyât,  s. 418. 



142 

 

Saadet, mutluluk ve güzel günler bu gruba bu memlekette imkânsız oldu. 

Şereften, ilimden ve sözün marifetinden bahsetme, çünkü her bahseden 

kötülük sahibi oldu. 

Allah rızası için kimseyi artık Batı’ya göndermeyiniz, çünkü lale bahçesi bu 

maralın mektebi oldu.  

Úıvâmu’d-devle, bu mektepten çıkmıştır, Loristan ve onun çevresine 

hükümdar oldu. 

Sabah rüzgârı, Taúî Hân Âãufu’d-devle’ye de ki, dünya zât-ı âlîlerinin 

arzusunda yüce oldu. 

 

3- Her to Her (Eşeksin Sen Eşek): Şair, bu terciibendi 14 yaşında söylemiş 

ve 1915 yılında Nâme-i ‘Işúî’de yayınlamıştır. Ülkesinin içerisinde bulunduğu kötü 

durumun farkında olmalarına rağmen halkın buna sessiz kalmasını eleştirmektedir.
280

 

                                                                       خر تو خر                                         

 نیست بدزدی شما، در جهان؟                                       کیست که خر کرده، شما را چنان؟

           وه بشما، ای همه افتادگان!                      چیست که خفتند، همه بی گمان؟              

 به به از این مملکت خر تو خر!

   دخترک اندر پی هر کج سبی                                           مادر بیچاره، فتاده علیل

          جمله فتادند، بفکر آجیل                                      پرستارانش ز وزیر و وکیل

 به به از این مملکت خر تو خر!

EŞEKSİN SEN EŞEK 

Dünyada sizin hırsızınız yok mudur? Sizi böyle eşek yapan kimdir? 

Şüphesiz uyuyanların hepsi kimdir? Yazık size ey daima düşkünler! 

                                                 
280

 Külliyât, s. 424. 



143 

 

Ne güzel ne güzel bu memlekette eşeksin eşek. 

Çaresiz anne hasta düşmüş, kızcağız kaytan bıyıklının peşindedir. 

Vezir ve vekilden oluşan bakıcılarının hepsi çerez derdine düşmüşlerdir. 

Ne güzel ne güzel bu memlekette eşeksin eşek. 

 

4- Der Hicv-i Şeyò Memúânî (Şeyò Memúânî’yi Hicvetmek Hakkında): 

Meşrutiyet inkılabı başladığı sıralarda, Necef’ten İstanbul’a giden Şeyh Esedullah 

Memúânî denilen biri, insanları kandırarak özgürlük taraftarlarına katılmış ve bu 

şekilde kendini İstanbul müsteşarı olarak tanıtmıştır. Bir grup Osmanlı ile aşina 

olduğu sırada yaptığı hileyle İranlıların büyükelçisi olarak üne kavuşur. ‘Işúî de 

yazdığı şiirin mukaddimesinde bu kişi ile ilgili şu sözleri dile getirir: “Göçmen 

olarak İstanbul’da iken, İstanbul’da ikamet eden İranlıların tümünün onu 

övdüklerini ve onların da kendisinden geri kalmadığı göçmenleri susturmak için 

ayda bir iki defa göçmenlerin liderini davet ettiğini görüyorduk. Benden aşırı bir 

şekilde korkar ve nefret ederdi. Onun gibi şahıslara bazen şiirle saldırdığım 

duyulmuştu. Tesadüfen nevruz bayramı gecesi I. Dünya Savaşı münasebetiyle yazmış 

olduğum manzum kitabım basıldı, kendileri nüshasını gördükleri her yerde onu 

parçalıyor ve bu kaba hareketten geriye hiçbir iz bırakmıyordu…”
281

  

 

‘Işúî, 1918 yılında yazdığı 44 beyitlik bu kasidesinde, halka karşı sahtekârlık 

yapan bu kişiyi eleştirmiştir. 

                                    در هجو شیخ ممقانی                                                              

از دست هر که هر چه، بستانده و ستانی           از دست تو ستانند، با دست آسمانی                   

                                                 
281

 Külliyât,  s. 434. 



144 

 

 اموال این و آنرا، حینی که میستانی                            کف رنج بیوهگانرا، مال یتیمه گانرا

ترس از خدا نداری؟ ای شیخ ممقانی!                          ی!گیرم حیا نداری، شرمی ز ما ندار  

  ŞEYÒ MEMÚÂNÎ’Yİ HİCVETMEK HAKKINDA            

  Kimin ya da neyin elinden almışsan ve alıyorsan, semâvi el ile senin elinden 

alırlar. 

Dulların sıkıntısını, yetimlerin ve onun bunun malını avcuna aldığında, 

Farz ediyorum ki hayân yok, bizden utanmazsın! Allah’tan da mı 

korkmazsın? Ey Şeyò Memúânî! 

 

5- Yek ‘Omr-i Âh ve Nâle (Âh ve Figan Eden Bir Ömür): 5 beyittir. 1920 

yılında yazılmıştır. Ülkesinin ve kendi durumundan hoşnut olmayan şair, 

kasidesinde, İranlıların vatanlarına sahip çıkmamalarını eleştirmekte ve vatanına olan 

derin sevgisini halka da aşılamayı kendisine görev olarak addetmektedir.
282

 

                                                                         یک عمر آه و ناله                             

 مرا چکار که یکعمر، آه و ناله کنم؟                           که فکر مملکت ششهزار ساله کنم!

 وطن پرستی، مقبول نیست در ایران                         قلم بیار، من این ملک را قباله کنم

لتزام ندادم که گر، در این مات                          نبود حس وطن دوستی، اماله کنم!من ا  

حواله کنم!وطنت، زین سپس بمادر                         بگو به خر آماده باش و حاضر کار   

        چرا ز خر آنقدر استماله کنم؟                        ادر این ملک، انگلیس دهد!سزای م

 ÂH VE FİGAN EDEN BİR ÖMÜR 

Ben ah ve figan eden bir ömrü ne yapayım? Altı bin yıllık memleketi 

düşüneyim! 

                                                 
282

 Külliyât, s. 440. 



145 

 

Vatanseverlik, İran’da makbul değildir, kalem getir ben bu ülkeyi üstüme 

geçireyim. 

Eğer bu millette vatanseverlik hissi yoksa ben (onlara) aşılamayı üstlenirim. 

Eşeğe hazır ol ve iş başında ol de, bundan sonra vatanının annesine havale 

ederim. 

Bu ülkenin annesine yaraşanı İngiliz verir! Neden eşekten o kadar medet 

umayım. 

 

6- Müstezâd-i Meclîs-i Çehârom (Dördüncü Meclis Müstezâdı):  118 

beyittir. 1919 anlaşması ile İngilizlere verilen birçok imtiyaz bu meclis döneminde 

gerçekleşmiştir. Şair de yazdığı müstezâd türündeki şiirinde, bu meclisi eleştirmekte, 

ülkeye faydadan çok zarar getirdiğini ve buradaki vekillerin artık yerlerini 

başkalarına bırakmalarını dile getirmektedir.
283

 

هارم                                                                                         مستزاد مجلس چ  

 این مجلس چارم بخدا ننگ بشر بود!                                               دیدی چه خبر بود؟

ر روی ضرر بود                                         دیدی چه خبر بود؟هر کار که کردند، ضر  

ثمر داشت؟                                        واّلله ضرر داشت« خودمانیم»این مجلس چهارم   

 صد شکر که عمرش، چو زمانه بگذر بود                                        دیدی چه خبربود

وکلا جوش زد و کف شد و سر رفت                                        باد همه در رفتدیگ   

 ده مژده که عمر وکلا، عمر سفر بود                                              دیدی چه خبربود 

DÖRDÜNCÜ MECLİS MÜSTEZÂDI 

Bu dördüncü meclis, Allah’a yemin olsun ki insanlık utancıydı! Gördün mü ne 

oldu? 

                                                 
283

 Külliyât,  s. 441. 



146 

 

Yaptıkları her iş zarar üstüne zarardı, gördün mü ne oldu? 

Bizim bu dördüncü meclisimizin faydası var mıydı? Vallahi zararı oldu. 

Yüzlerce şükür ki ömrü zamane gibi geçiciydi, gördün mü ne oldu? 

Vekillerin kazanı kaynadı, köpürdü ve taştı, rüzgâr hepsini savurdu. 

Müjde ver ki, vekillerin ömrü tamamlandı, gördün mü ne oldu? 

 

7- Sovgend-i Vekâlet (Vekillik Yemini): 11 beyitten oluşan bu kasidede 

‘Işúî, para karşılığında yöneticilerin taraftarlığını yapan ve ülkenin kötü bir duruma 

girmesine alet olan Żiyâu’l-va’ôîn’i eleştirmektedir.
284

 

 سوگند وکالت                                                                                                           

    زده پشت تریبون، پاک وارو                  یاءالواعظین، آن رند جیغو                       ض

         بپا نموده، فریاد و هیاهو                                          برای خاطر هم مسلکانش    

       برای خودنمائی، نزد یارو                                          بقانون اساسی پشت پا زد    

خو ته امفکه بر هوچیگری بگر                                       بگفتا من نخواهم خورد سوگند   

   ز دست این وکیل لوس پر رو                                    خدا رحمی، بقشقائی نماید         

آنوضع و اینصورت تو بر گو چه بودسم خورد                               ولی بعد از دو روز، آخر ق  

*** 

           برای پول میکرد، این هیاهو                                   دارم نخست این سید لات    گمان

          بزد پشتک ز بعدش چند وارو                                         چو پولی دید نبود در میانه  

           چنین اشخاص را نامند پر رو                          است!          عقیده، اینچنیننباشد چون 

        ناچار                                        که با شمر است، حالا هم ترازو« یعقوب»بمثل او بود 

           چنین مخلوق، باید کرد جارو!                                ز صحن مجلس شورای ملی        

             

                                                 
284

 Külliyât, s. 433. 



147 

 

            VEKİLLİK YEMİNİ 

Żiyâu’l-va’ôîn, o çığırtkan rind, tribünün arkasında iyi bir parende attı. 

Tarikatları için feryat edip kargaşa çıkardı.  

Adamlara gösteriş yapmak için Úânûn-i Esâsî’ye tekme attı. 

Şarlatanlıkla içli dışlı olmaya yemin etmeyeceğim dedi. 

Allah, bu yüzsüz dalkavuk vekilin elinden Kaşkay’a merhamet etti. 

Fakat iki gün sonra nihayet yemin etti, sana dediği o durum ve bu şekil 

neydi? 

*** 

Sanırım bu avare seyyîd başta bu kargaşayı para için çıkarıyordu. 

Ortada para olmadığını görünce, birkaç parende attı. 

Düşündüğü gibi olmadı, böyle kişileri yüzsüz diye adlandırırlar. 

Çaresiz Ya’kûb
285

 onun gibiydi, Şimr
286

 ile şu anda denktir. 

Millî şûra meclisinden böyle bir mahlûku silip süpürmeli.  

 

8- Âbrû-yi Dovlet (Devletin Onuru): 17 beyittir. Kaside türünde kaleme 

aldığı bu şiirde ‘Işúî, para hırsı için yabancıların taraftarlığını yapan kabinedeki bazı 

vekilleri eleştiriyor.
287

 

آبروی دولت                                                                                                             

           کناس را بیار، که کابینه بو گرفت               آبرو گرفت          « ظهیر»د دولت بریش زر

ضل آب حوض سفارت، وضو گرفتبا فا                      کند نماز« تدین»بعد از دو سال، خواست   

        در پیشگاه اجنبی و مزد او گرفت            کشید رنج:           « ینتد»که « رهنما»نازم به 

                                                 
285

 Seyyid Ya’kûb Envâr XIII. döneme kadar mecliste bulunan Fars temsilcisi.  
286

 Kerbela’da Hz. Hüseyin’in başını keserek öldüren kişidir.  
287

 Külliyât, s. 417. 



148 

 

پنبه زن، وطن خویش را فروخت                   با پول آن، دو دست لخاف و پتو گرفت« حلاج»  

   را که ملک بداد و لبو گرفت« حلاج»بود                            آری شکم: عزیز تر از مملکت 

دستی که، دوستانه دو دست عدو گرفت                  دست رسد اگر تو، بکن قطع بیدرنگ:        

DEVLETİN ONURU 

Devlet, Ôahîr
288

’in sarı bıyığına itibar etti, lağımcıyı getir, çünkü kabine 

koktu. 

İki yıl sonra Tedeyyon namaz kılmayı istedi, elçilik havuzunun suyunun 

faziletiyle abdest aldı. 

Nazım Rehnumâ’ya idi, Tedeyyon ecnebinin huzurunda sıkıntı çekti ve onun 

ücretini aldı. 

Pamukçu Óallac
289

 vatanını sattı, onun parasıyla iki çift yorgan ve battaniye 

aldı. 

Karnı büyür, memleketten daha azizdi, Óallac’a mülk verdi ve pancar oldu. 

Eğer gücün yeterse hemen kes, dostluk eliyle düşmanın iki elini tuttu. 

 

9- Nemâyendegân-i Riyâkâr (Riyakâr Temsilciler): 24 beyittir. ‘Işúî, 

kıyafeti ve dış görünüşüyle halkı kandıran sahte rintleri hicvetmektedir.
290

 

نمایندگان ریاکار                                                                                                        

یک کت و شلوار و یک سرداری است                           شیادی که دارائی وی                      رند   

 راست بالا رفته، کج دمداری است                         بیل از دو سوی              ریش بتراشیده، اس

         هیکلش چون مردم درباری است                         دیناری بجیب               گرچه او را نیست،

                                                 
288

 Nâãıru’d-dîn Şâh döneminin devlet adamlarındandır. Özel teşrifât bakanlığı yapmıştır. Bir müddet 

de Tahran hâkimliğinde bulunmuştur. Encümen-i uòuvvet (kardeşlik encümeni) in kurucusudur.  
289

 Hasan Hallaç, Hallaç gazetesinin müdürü. 
290

 Külliyât, s. 413. 



149 

 

     گوید این شارژدافر بلغاری است                          ه بیندش اینچنین               در خیابان هر ک

       در خیابانها قدم برداری است                           الیجناب                     عشغل این جنتلمن 

        للعجب بهر وطن غمخواری است                              مسلکش دزدی ز هر ره شد، کنون:       

        از فضا روزی، خیابان دیدمش                                          تند از بالا روان چاپاری است

             از در و دیوار، آتش بای است                                       ظهر تابستان و خور بالای سر   

  کاین چه طرز تازۀ طراری است؟                               داده او تغییر پز، من در عجب!        

       در برش جای کت و سرداری است                                جبه و لباده و شال و قبا                  

         فینه ئی و رشتۀ چلواری است                                   بر سرش عمامه، رنگی نو ظهور  

  ین و خروزین ریش یکخرواری است                           هشته یک خروار ریش و عقل مات      

   بازت این چه بازی و بیعاری است؟                                   زود بگرفتم سر راهش که هان:   

    ای خر این پالانت سنگین باری است!                                      ا، تب میکند    خر ز گرمای هو

 کاین چنین در صورتت گلناری است!                                وآنگه این ریش دم گامیش چیست؟   

                م بازاری است!ریشخند مرد گفت این ریشی که بینی ریش نیست:                                

     با عوامم عزم خوشرفتاری است!                                            تازه در خط وکالت رفته ام 

      در وکالت، چون نظام اجباری است؟                                         هم« اونیفورم»گفتمش: تغییر  

    گفت: این رسم کله برداری است!                                           تی!هشتی عمامه، کله برداش 

            اولین فرمول مردم داری است!!                                       وین لباس و هیکل مردم فریب  

RİYAKÂR TEMSİLCİLER 

Riyakâr rindin sahip olduğu bir takım elbise ve bir pardösüdür. 

Bıyığı tıraş edilmiş, sakalı iki taraftan yukarı kıvrılmış. 

Cebinde bir dinarı yoksa da görüntüsü saraylı gibidir. 

Onu her kim caddede görse şöyle der: Bu Bulgar valisidir. 

Bu saygıdeğer centilmenin işi caddelerde gezmektir. 

Onun mesleği her yoldan hırsızlık oldu, şimdi ise tuhaf vatan için üzülür. 



150 

 

Tesadüfen bir gün onu caddede hızlıca yukardan gelirken gördüm. 

Yazın öğle vakti başının üstünde güneş kapıdan ve duvardan ateş saçıyordu. 

Görüntüsü değişmişti, şaşırdım, bu yankesiciliğin yeni şekli miydi? 

Üzerinde ceket ve pardösü yerine cübbe, hırka, şal ve aba vardır. 

Başında yeni çıkan bir sarık ve pamuklu bir ip vardır. 

Bir kucak sakal bırakmış aklı yok, bu eşeklikten ve bir kucak sakaldan 

dolayıdır.  

Hemen yolunu kestim ve bu nasıl bir oyundur ve utanmazlıktır? 

Eşek havanın sıcaklığından yanar, ey eşek palanın ağırdır. 

Bu mandanın kuyruğu gibi bıyığın nedir ki yüzünde gülnar olmuştur. 

Bu gördüğün bıyık değildir, pazar halkıyla alay etmek içindir dedi. 

Vekilliğe yeni gelmişim, halkımla iyi geçinmek içindir. 

Ona vekillikte üniforma değişikliği kanun gibi gerekli midir dedim. 

Sarığı bırakırsın, şapka alırsın, bu şapka takma âdetidir. 

Bu hilekâr elbise ve görüntü insancıllığın ilk formülüdür… 

 

 2.2.1.6. Tabiat Tasviri Temalı Şiirleri: ‘Işúî, yazdığı siyasi ve sosyal 

temalı şiirlerin yanında tabiatın hoşuna giden manzaralarını da tasvir etmiştir. Bu 

temadaki şiirlerinin çoğu I. Dünya Savaşı sırasında bulunduğu İstanbul hakkındadır.  

 

 1- Berg-i Bâd Borde (Rüzgârın Götürdüğü Yaprak): 31 beyitten oluşan bu 

müstezadın mukaddimesinde şair bu şiiriyle ilgili şu sözleri dile getirir: “Bu beyitleri 

yeni bir tarzda, Fars edebiyatının inkılâbı ve onun yeni yapısı hakkında sahip 

olduğum düşünce ve görüşlerle, vatandan uzak perişan düşüncenin bana baskı 



151 

 

yaptığı İstanbul’da tutuklu olduğum zamanda söyledim.”
291

 Şair, İstanbul boğazının 

etrafındaki güzel bir mesire alanının manzarası karşısında bu şiiri söylemiştir. 

Buranın tabiatını tasvir ederken aynı zamanda beyitlere ruh halini de yansıtmıştır:  

       برگ باد برده                                                                                                                 

نگاهش دیده افروز                                                             بگردش بر کنار بوسفور اندر مرغزاری     

 چه نیکو مرغزاری؟ طرف دریا در کناری                                     رهم افتاد دیروز                        

بهر سو با گلی، راز                                      درختان را حریر سبز بر سر زمین را از زمرد جامه دربر

                                نموده مرغی آغاز                                                                                  

قد جمله دوتا کرد                                                                  افق ناگه چه بادی زد، بر بخت درختان 

از آنجمله جدا کرد                                                         بر همه رخت درختان چه ترس آورد لرزش، 

بهرسویش کشانید و بیازرد                                                           ز شاخی برگی و ورد از چمن برد 

             رد گرداندرخش بس ز                                                          دلش پر درد گرداند 

RÜZGÂRIN GÖTÜRDÜĞÜ YAPRAK 

 Bir mesire yerinde boğaz kıyısında gezerken, öyle bir yer ki onu görmek gözlere 

canlılık verir. 

Ne güzel bir mesire yeri, denizin kenarında, dün oraya yolum düştü. 

Ağaçların yeşil ipeği yeryüzünün üzerine zümrütten elbise giydirmiş, her tarafa gül. 

Bir kuş sırrını açmaya başladı. 

Ufuk ansızın nasıl bir rüzgâr estirdi ağaçların bahtına, hepsinin gövdesini büktü. 

Nasıl korkudan titretti, hepsinin elbisesini ayırdı. 

Yaprağı dalından, çimenden gülü götürdü, her tarafa sürükledi onu ve incitti. 

Gönlünü dertle doldurdu, yüzünü çok sararttı. 

 

                                                 
291

 Külliyât, s. 306. 



152 

 

Şair, bu tabiat manzarasının etkisi altında, geçmişten hatırladığı ve 

unutamadığı sevgilisini tasvir eder. 

                                 

که زیبا ماه دختی                                        مرا از دیدن آنحال، یاد آید زمانی                                  

بر انگیزاند در من، عادت عشق و جوانی                              بدین گونه بسختی                                 

هانی                                             برای خاطر او زندگانی                         که می گفتم ز هر چیز ج 

ز یزدان خواستارم                                                           چنینش دوست دارم                              

آنکه جسمی فربه، اندامی رسا داشت                              سپس بر روی ماهش                          بحکم

چه شهلا بد نگاهش                              هوه سا داشت                   خورد، گونه سرخ و چشمی قدهانی 

مو بهر دوش                  چه زیبا میفتادی                  چهره، خرما رنگ گیسوش                         فراز  

Ben o durumu görünce bir an ay yüzlü güzel bir kızı hatırladım. 

Aşk ve gençlik alışkanlığı beni harekete geçirir, bu şekilde bir zorlukla, 

Söylüyorum, dünyanın her şeyinden, onun hatırası için bir hayat, 

İsterim Allahtan, onu böyle seviyorum. 

Tombul bir beden hükmünde olgun bir endamı vardı, daha sonra onun ay yüzüne, 

Bir ağız isabet etti, kırmızı yanağı ve kahverengi gözleri vardı. 

Onun bakışı nasıl da şehlaydı. 

Yüzünün üstündeki hurma renkli saçı, ne güzel düşüyordu her iki omzuna. 

 

2- Kûh-i Elvend ve Şehr-i Hemedân (Elvend Dağı ve Hemedan Şehri): 

‘Işúî, bu şiirin beyitlerini, vezin, redif ve mazmun bakımından Sa’dî’nin bir 

gazelinden iktifa etmiştir.
292

 Şair, bu kasideyi 1906 yılında göç etmeden önce 

doğduğu yer olan Hemedan’da söylemiştir. Şair, 14 beyitten oluşan bu kasidede,  

Hemedan’ın güzel doğasını tasvir ederek, tabiatla insanı birbirine benzetmektedir.
 293

   

                                                 
292

Hâirî, a.g.e., s. 6. 
293

 Aynı eser, s. 329. 



153 

 

                                                                                         کوه الوند و شهر همدان     

دامنش است             جامۀ سبز ببر دارد و طوطی منش است کوه الوند که شهر همدان  

 صبحدم تازه چو خورشید، بدو تابد نور            سنگهایش زر و آبش همه سو نقره وش است

یزد بنظر                 نقرۀ ذوب شده، از سر زر در پرش استآبشار از کمر کوه، چو ر  

 دور شهر از دو طرف، رشتۀ کهساری آن       چون دودستی است که معشوقه، در آغوش کش است

کهسار، طبیعت همه سوی          از ز مرد قلمی در کفش و نقشه کش استدر پناه صف   

همه جا طفل گیاهیست که در پرورش است   همه سودایۀ جوئیست، که در تربیت است        

 وه! ازآنگه که یکی تند نسیم، از پس که           تند و چالاک چو یک دشت سپه، در یورش است

 همه درختی بمصافش، سری آورد فرود          یا که در کرنش یا در صدد کشمکش است

وان جهان، در سرش استوه! چه سخت است که انسان بزبانش آرد        آنچه از نقشۀ ای  

ELVEND DAĞI VE HEMEDAN ŞEHRİ 

Hemedan şehrinin onun eteğinde olduğu Elvend dağının üzerinde yeşil elbise 

vardır ve papağan gibidir. 

Sabahın erken vakitlerinde güneş ona ışık yansıtınca, altın taşlar ve su her 

tarafı gümüş gibidir.  

Dağın kemerindeki şelale akınca eritilmiş gümüş kanadında altından bir 

baştır. 

Şehrin iki tarafındaki dağlık bölge, sevgiliyi kucaklayan iki el gibidir. 

Dağ dizisinde bütün tabiatın elinde zümrütten bir kalem ve resim vardır.  

Her taraf ırmağın sütannesinin gözetimindedir, her yer büyütülen bir bitki 

çocuğudur. 

Vah! Sert rüzgâr, çöldeki güçlü ve çevik bir ordu gibi hücum etmektedir. 

Onun savaş alanında başını aşağı eğen her ağaç ya boyun eğmekte ya da 

mücadele niyetindedir. 



154 

 

Vah! İnsanın, dünya eyvanın resminden diline getirdiği şeyin başında olması 

ne zordur! 

 

3- Ta’rîf-i Manôara-i Zîbâ-i Sehergâhî-i Modâ (Moda’nın Seher Vaktinin 

Güzel Manzarasının Tasviri): 10 beyittir. Şair, 1918 yılında İstanbul’da ikamet 

ettiği sırada yazdığı bu eserinde, nevruz zamanı İstanbul’un Moda semtini tasvir 

etmiştir. 
294

 

«                                                                            مدا»تعریف منظرۀ زیبای سحرگاهی   

بنگر فضائی بس مصفا را« مدا»ز دامان              ا ای صبح نوروزی، نظر کن منظر ما رابی  

مطلا رااز این پرپو « قزل طورپاق»عمارت                ز نور تازۀ خورشید، فرش سرخ دریا را   

و آن تل در آب شگفت آر معما را« قز»همه باغات تازه سبز در اطراف آنجا را                   

اپا را             کشیده زان میان سروی، بهر سو راست بالا رادرختان را شکوفه، زیورین کرده سر  

 که ما را میدهد یادی، ز اندام تو دلدارا                   نسیمی میوزد خوش، تازه سازد، روح دنیا را

انبساط حال حالا راچسان تشریح سازم،                  بهارانه دهد بر ما، نوید مرگ سرما را   

طلوع شمس، به به! بین چه حالت داده دنیارا؟     ین فضاگوئی، ندیدم ار چه آنجا را  بهشت است ا  

بدست نور خود بنهاده زرین تاج تل ها را!        مشعشع کرده هر جسم لطیف صیقل آسا را!       

طبعیت گوئیا خندد: چو بیند وضع حالا را    درخشان کرده دریا را، زر افشان کرده صحرا را   

نگارینا! بیا بشمر غنیمت، این تماشا را      فرابگرفته بانگ قهقهش، این دشت زیبا را            

 که عالم را چنین خرم نمی بینی بهر روزی

 

MODA’NIN SEHER VAKTİNİN GÜZEL MANZARASININ TASVİRİ 

Gel bu nevruz sabahı bizim manzaramıza bak, Moda’nın eteğinden o parlak 

ufkuna bak. 

                                                 
294

 Külliyât, s. 268. 



155 

 

Güneşin taze ışığından, denizin kızıl halısına (bak), bu altın ışıktan Úızıl 

toprak binasına (bak). 

Onun etrafındaki bahçeler yeşil ve taptazedir,  suyun içindeki kız kulesi 

şaşırtıcı bir muammadır. 

Ağaçları baştan aşağı tomurcuklar süslemiş, her yüksek surun arasından bir 

selvi çıkmış. 

Ey sevgili bize senin endamından bir anı hatırlatır, güzel bir rüzgâr eser, 

dünyanın ruhunu yeniler. 

Bizi bahar gibi yapar, soğuk ölümü müjdeler, nasıl anlatayım şu anki 

rahatlığımı. 

Bu gökyüzü sanki cennettir, her ne kadar orayı görmesem de, güneşin doğuşu 

ne güzel! Dünyaya ne güzel bir hal vermiş bak. 

Cilalı gibi olan her parlak cismi gösterişli bir hale getirmiş, nurlu eline 

tepelerin altın tacını koymuş. 

Denizi aydınlatmış, sahraya altın saçmış, tabiat sanki gülüyor, şimdiki halini 

görünce, 

Büyük kahkahasıyla bu güzel çölü kuşattı, ey sevgili! Gel bu seyri ganimet bil. 

Çünkü dünyayı her gün böyle mutlu göremezsin. 

 

 4- Der Vasf-i Tabîat ve Zikrî Ez Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî (Tabiatın 

Vasfı Ve Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî’yi Anmak Hakkında): ‘Işúî, 29 beyitlik 



156 

 

bu kasideyi filozoflardan bir kısmının düşüncesine göre bitkilerin ve hayvanların 

yaradılış çeşitliliğini anlatmak için söylemiştir.
295

 

در وصف طبیعت و ذکری از سید ضیاءالدین طباطبائی                                                                    

همانا فارغ آفاق آفرین، از نظم عالم شد                 چو این منظومۀ آفاق، سر تا سر منظم شد        

که آخر رشته ای زآنروح، ارواح مکرم شد                    روان فرمود از انوارانجم، بر زمین روحی   

نخستین مرتبت آنروح، اندر قلزم ویم شد                     بدآنروح عمومی، سایه ای از پرتو یزدان     

درون ابر رفت و بر زمین بنشست و شبنم شد                     پس از تولید اجسام نباتی، در بن دریا          

درون در چشمه ها گردید و کوه و دشت خرم شد              و اشک آسمان شد او، بشد چشم زمین روشن  چ  

روان بخشید بر هر جسم بیجانی که توأم شد               پس از تولید اجسام نباتی سر ز حیوان زد         

و گشت و گه چنگال ضیغم شدگهی چنگال آه              تجلی کرد در هر عضو هر گون جانور آخر      

نمیدانم چه با این دم بریده کرد؟ کآدم شد!               همین سان تا بجلد جانورهای دوپا آمد             

شناسانید فرداٌ فرد و جمعیت فراهم شد                کشید از جنگل و از غار بیرونشان، بیکدیگر   

TABİATIN VASFI VE SEYYÎD ŻİYÂU’D-DÎN ÙABÂÙABÂÎ’Yİ ANMAK 

HAKKINDA 

Bu ufuklar dizisi baştanbaşa düzenlenince, aynı şekilde ufukların yaratıcısı âlemin 

düzeninden dolayı rahatladı. 

Ruhî dünyaya yıldızların ışığından ruh bağışladı, sonunda o ruhun kıvrımından 

ruhlar ihsan oldu. 

O umumi ruha yaratıcının ışığından bir gölge ihsan oldu, o ruhun ilk aşaması büyük 

bir sıva içinde oldu.  

Denizin dibinde bitkiler oluştuktan sonra bulut içeri girdi, yeryüzüne oturdu ve 

şebnem oldu. 

                                                 
295

Külliyât, s. 331.  



157 

 

Gökyüzünün gözyaşı olduğunda yeryüzünün gözü aydınlandı, kaynaklara girdi, dağ 

ve sahra mutlu oldu. 

Bitkiler oluştuktan sonra hayvanlar ortaya çıktı, her cansız varlığa ruh bağışladı, bir 

oldu. 

Her türlü canlının uzvunda tecelli etti, bazen ahunun ve bazen de bir aslanın pençesi 

oldu. 

İki ayaklı hayvanlar deriyle kaplandı, neden bu kuyruğu kesti insan oldu bilmiyorum! 

Onları ormandan ve mağaradan dışarı çıkardı, birbirleriyle tanıştırdı ve topluluğu 

bir araya getirdi. 

          

2.2.2. Mensur Eserleri:  

 

‘Işúî, vatan ve özgürlük temasını, şiirlerinin yanında makale ve piyeslerinde 

de işlemiştir. Şiirlerinde olduğu gibi bu tarz eserlerinde de ülkesine ve hürriyete 

duyduğu sevgiyi anlatmış, ülkesinin içinde bulunduğu siyasi ve toplumsal 

sıkıntılardan ve bu sıkıntılara neden olan devlet adamlarından serzenişte 

bulunmuştur.  

 

          2.2.2.1. Makaleleri: 
 ‘Işúî gerek kendisine ait olan Úarn-i Bîstom gazetesinde gerekse de dönemin 

Şefek-i Sorò gibi diğer önemli gazetelerinde siyaset adamlarını eleştiren ve halkı, bu 

kişilerin izledikleri kötü siyasetten haberdar etmeye çalışan çok sayıda makale 



158 

 

yayınlamıştır. Bu sert ve eleştirel tarzdaki makalelerinde, şiirlerinde olduğu gibi 

hedef aldığı kişiler arasında daha çok yabancılarla yaptığı anlaşmalardan dolayı 

kendilerini hain olarak adlandırdığı Vuåûúu’d-devle ve kardeşi Úıvâmu’s-salùana yer 

almıştır. 

 

‘Işúî, 1921 yılında Úarn-i Bîstom gazetesinin ikinci sayısında dört başlık 

altında kaleme aldığı “Elifbâ-yi Fesâd-i Ahlâú” (Ahlak Bozucu Alfabe) adlı 

makalede, zamanın siyasi karışıklıkları, bu karışıklıklara sebep olan Vuåûúu’d-devle 

ve Úıvâmu’s-salùana gibi yöneticilerin ülke aleyhindeki tutumlarını konu edinmiş 

olup, halkı küçümseyen ve halkın olup bitenin farkında olmadığını düşünen bu 

yöneticileri eleştirmiştir. İran milletinin bu yöneticilerin düşündükleri gibi ülkenin 

durumundan habersiz olmadıklarını ve ülkeleri için mücadele edeceklerini şu 

cümlelerle dile getirmiştir: “Bizim vazifemiz, evvela Mîrzâ Ahmed Hân Úıvâmu’s-

salùana’ya, İran milletinin gözünün kapalı olmadığını ve İran halkının tümünün esnaf 

olmadığını, kişisel kazanç sağlamak için genel bir zarara razı olmayacaklarını, 

onunla ortak olmayacaklarını ve yaşadıkları sürece siyasi karışıklıklara ve onun 

haince düşüncelerine engel olacak nice insanlar olduğunu anlatmaktır.”
296

 

 

Şair, Vuåûúu’d-devle’nin hıyanet öğreten okulunda okutulan, siyasi ahlakın 

bozguncu ilk alfabesi diye nitelendirdiği “para veren herkes onun için çalışmalı” 

cümlesinin giderek yayılmasından ve dürüst siyasetçileri de olumsuz bir şekilde 

                                                 
296

 Külliyât,  s. 109. 



159 

 

etkileyeceğinden dolayı endişelenmektedir: “Bu utanç verici olan para veren herkes 

onun için çalışmalı cümlesi giderek o kadar güçlenir ve genelleşir ki bütün dürüst 

siyasetçiler gelecekte kendi kabinelerinin devamı için onun yararına davranmaya 

mecburdurlar. Ben bu düşüncenin yayınlanmasından korkuyorum, bu mikrobun 

yayılmasından korkuyorum. Ben İran’ın bu düşüncenin pençesinde yok olmasından 

korkuyorum…”
297

  

 

‘Işúî, bunun yanında Úıvâmu’s-salùana’nın aslında yetenekli ve zeki bir 

siyasetçi olmadığını, birtakım partilere ve kişilere para vererek işleri yürüttüğünü 

savunur. Bunu da verdiği şu örnekle dile getirir: “İçinde balık olan bir nehre gidiniz 

ve seyrediniz. Suyun akışı ve gidişatıyla yüzen o balık öyle süratli yüzer ki normal 

insan o balığın ustalığını yaratılışındaki yüzücülüğe bağlar. O balığı bilgisizliğinden 

dolayı su götürür. Yoksa diğer balıklardan daha açıkgöz değildir. Fakat akımın ve 

suyun gidişatının tersine yüzen ve çaresiz epeyce çırpınarak yavaşça hareket eden 

bir balığa bakınız, sade insan o balığı en tembel balık zanneder. Suyun akışının onun 

hareket hızını engellediğinden habersizdir. Úıvâmu’s-salùana da o ilk balık gibidir. 

Úıvâmu’s-salùana’yı rüşvet isteme akımı hızlı hareket ettirir ve açıkgöz gösterir. 

Mustevfî’l-memâlîk ve Muşîru’d-devle, esnaf partilerinin akımlarına ve hükümetten 

para isteyen unsurlara ters oldukları için yetersiz ve gözü kapalı bilinirler. Hâlbuki 

Úıvâmu’s-salùana açıkgöz değildir, Mustevfî’l-memâlîk ve Muşîru’d-devle de yetersiz 

değildir.”
298

  

                                                 
297

 Külliyât,  s. 109. 
298

 Külliyât,  s. 112. 



160 

 

 

Şair, yazdığı diğer bir makalesinde, bu kişilerin ülkeden uzaklaştırılmasının 

gelecekteki kabineler için yararlı olacağı kanısındadır. Bunun ülkede iş imkânı 

yaratmakla mümkün olacağını savunur. Çünkü bu kişiler, amaçlarına halkı işsiz 

göstererek ulaşma gayesindedirler. Şair, daha da ileri giderek Vuåûúu’d-devle ve suç 

ortaklarının asılmasını uygun görür ancak buna imkânı olmadığı için bu kişilerin 

derhal İran’dan ilişkilerinin kesilmesini önerir.  

 

‘Işúî, ülkenin kötüye gitmesine sebep olan Úıvâmu’s-salùana ve diğer devlet 

adamlarının yok edilmesi gerektiğini savunarak, 1922 yılında, “Eyd-i Òûn” (Kan 

Bayramı) adı altında Alî Deştî’nin müdürlüğünü üstlendiği Şefek-i Sorò gazetesinde 

çok ses getiren bir makale yayınlamıştır. O, yazdığı bu makalede muhatabının 

yalnızca İranlılar değil tüm dünya olduğunu belirtir.
299

  

 

Şair, o zamana kadar birçok devletin kanunlar düzenlediğini, ancak bu 

kanunları koyanların menfaatlerine ve hırslarına göre hareket ettiklerini vurgular.  

Ona göre, geçmişteki devlet adamları gibi Vuåûúu’d-devle de kanunları bu şekilde 

kendi menfaatine göre uygulamaktadır. Bu yüzden yılın belli dönemlerinde kan 

bayramı yapılmasını ve eğer bu şekilde olursa bu kişilerin istedikleri gibi hareket 

edemeyeceklerini belirtir. Bunun da yöntemini, Avrupa’da meydanlarda ve 

sokaklarda halkın değişik kıyafetler giyerek yaptığı çeşitli eğlenceli etkinlikleri örnek 

                                                 
299

 Ka’id, a.g.e., s. 91. 



161 

 

vererek göstermiştir. Halkın da bu şekilde yılın belli günlerinde işlerini bırakıp, 

Avrupa’daki gibi meydanlara çıkıp şiirler okumalarını, vatana ihanet eden kişileri 

cezalandırmalarını önerir ve şu şekilde söyler: “Yalnızca kan bayramının beş günü, 

cezalandırmanın beş günü ve inkılabın beş günü kanunun yapısını güvence altına 

almak için mümkündür. O halde toplumun mutluluğu ve halkın haklarını güvence 

altına alması için Avrupa’da olduğu gibi yılın birkaç günü insanlar işe ara verip, 

eğlenceli etkinliklerle (maskeli balo, noel bayramı vb.) meşgul olsunlar…”
300

 

 

 “Önereceğim şudur ki; yaz aylarının ilk günlerinden itibaren her ülkeden 

insan işe ara verip, kan bayramı elbiseleriyle ve küçük kırmızı bir nişaneyle bu ayın 

beşinci gününe kadar eğlence ile meşgul olsunlar. Gruplar halinde çimenliklere 

gitsinler, gül bahçesinde dönsünler, marş okusunlar ve güzel hitabeler dinlesinler. 

Bu beş gün zarfında bir gün de kan bayramının aslî merasimini yapsınlar. Yani yıl 

boyunca kanunlara hıyanet eden o yöneticileri toplumun huzurunda yargılayıp, bu 

hıyanetlerinin bedelini onlara ödetsinler. Bizim gibi birkaç bin kişinin hayatta 

kalması için siz birkaç kişiyi öldürünüz. Aynı zamanda onları sosyal hayattan 

mahrum bıraksınlar. Bana göre, bu güzel iş toplum için dünya eğlencelerinin hepsine 

bedeldir. Birkaç yıl bu şekilde bir gösteri devam ederse her kan bayramının beş günü 

kötü filozofların göğsüne aslan kalbi de koysalar, hıyanet etmeye cesaret 

edemeyeceklerdir.“301 

 

                                                 
300

 Külliyât,  s. 132. 
301

 Külliyât,  s. 133. 



162 

 

Reşîd Yâãemî, filozof kelimesini yanlış bir şekilde kullanmasından dolayı 

şairi eleştirmiş, ‘Işúî de edebiyatçı dostu Yâãemî’nin eleştirisine karşılık bir makale 

yazarak şu sözleri dile getirmiştir: “…Aziz dostum, bugün filozofun anlamı felsefe 

alanında ihtisas sahibi olan yani metafizik ilmini okumuş, sonunda varlıkların ve 

kavramların durumlarını, her birini derin mütalaa etmiş kişidir. Bu gibi kişilerin iyi 

karakterli ve kötü karakterli olmaları mümkündür. Eğer iyi karakterli olurlarsa 

onlara iyi filozof derim, ancak kötü karakterli olurlarsa onlara kötü filozof 

derim.”
302

 

 

Şair, “Penc Rûz-i Eyd-i Òûn” (Kan Bayramının Beş Günü) adlı 

makalesindeki kan dökme önerisinin aslını ise yazdığı “Pîşnihâd-i Òûnrîzî” (Kan 

Dökme Önerisi) başlıklı başka bir makalede şu şekilde açıklar: “Derler ki bir 

zamanlar hırsızlık ayıptı ve eğer birisi hırsızlık yaptıysa onun elini kesmişler ya da 

geçerli olan ağır başka bir ceza vermişlerdir. Hırsızlığı nispet ettikleri kişiyi hakir 

görmüşlerdir. Eğer bir kimse hırsızlıkla tanınmışsa, hırsızlar için çok ağır sonuçlar 

doğurması amacıyla, meclisin ve halkın karşısında sürekli aşağılanıyordu.”
303

 

 

“…Bugün de hırsızlık için cezalar vardır, ibrik, birkaç parça halı çalan ve az 

çok bir kurumun parasını zimmetine geçiren kişilerin emniyete götürüldükleri 

devamlı görülür. İbrik ve kilim hırsızlarının cezaya çarptırıldıkları doğrudur. Ancak 

                                                 
302

 Külliyât,  s. 134. 
303

 Külliyât,  s. 135. 



163 

 

büyük hırsızlar, memleket ve toplum hırsızları, eyalet hırsızları ve bir milletin hakkını 

çalan hırsızlar cezalandırılmazlar mı ve saygınlardır mı?”
304

  

 

“…Bu şekilde olması nasıl oldu? Ne oldu da bir zamanlar ayıp olan hırsızlık 

şimdi normal oldu? Normal olan o dönemdeki toplum yapısı mıydı, yoksa hırsızlığın 

ayıp olmadığı şimdiki toplum yapısı mı? Elbette hırsızlığın ayıp olmadığı şimdiki 

toplum yapısı doğaldır! 
305

 

 

‘Işúî, toplumun olumsuz yönde değiştiğini belirttikten sonra bu durumu 

örneklendirerek, Kıvâmu’s-salùana gibi kişilerin, ülke aleyhindeki tutumlarını 

eleştirmiş ve bunun üzerine halkı kan bayramı yapmaya davet ederek, bunun 

sebebini de şu şekilde açıklamıştır: “Faydasız bitkilerle, ısırgan otlarıyla, çirkin uzun 

ve geniş bitkilerle, kötü kokulu başaklarla dolu kötü manzaralı bir çimenlikte, 

nadiren de olsa güzel güller bulunsa bu güller arasında bütün kötü otlar yok 

olacaktır. Bu doğal bir bahçedir. Güzel renkli bitki türlerinin, güzel ve hoş kokulu 

çiçeklerin sahip olduğu, dikensiz bir bahçe isterseniz, yılda bir defa o bahçeyi 

kazmalısınız ki yabani otların tohumunu yok edesiniz. Ancak sizin bahçeniz doğal bir 

bahçe olmayacaktır. Her ne kadar güzel olsa da…”
306

 

 

                                                 
304

 Külliyât,  s. 136. 
305

 Külliyât,  s. 137. 
306

 Külliyât,  s. 137. 



164 

 

“…Mutlak özgürlük büyük kurtlar ve kötüler için vardır. İşte şimdi toplumsal 

yapımız tam manasıyla normal şeklindedir. Eğer istersek bu şekilde olmaz. Bahçeyi 

yılda bir kez kazıp, kötü otların tohumunu yok etmeli. Zulüm, hırsızlık ve cinayet 

özgürlüğü düşüncesinde olmayan halk toplanmalı. Yılın başından sonuna kadar 

çalarlar, götürürler, yerler, alırlar. Yavaş yavaş yaparlar. Bizim inkılaptan ve kan 

dökmekten başka çaremiz yoktur. Fakat nasıl; aşırı kan dökmek, gözlerimizi 

bağlarız.  Adının sonu devle, el-mulk ve es-saltana olan herkes yavaş yavaş yaparlar. 

Yoksa makale, eleştiri, âcizane istekler ve şefkatli nasihatlerle durumlar ve bugünün 

büyük kurtlarının sahip olduğu cinayet özgürlüğü bertaraf olmayacaktır. Öğüt ve 

nasihat, Úıvâmu’l-mulk, Şeyh Hez’el ve Úıvâmu’l-mulk gibilerinin çocukluğundan 

itibaren sahip olduğu vahşi ve yağmacı karakteri değiştirmeyecektir.”
307

 

 

‘Işúî, şiirlerinde geniş bir şekilde yer verdiği cumhuriyet konusunu 

makalelerinde de işlemiş, Rızâ Şâh’ın cumhuriyetine karşı eleştirilerini “Cumhûrî-yi 

Úollâbî” (Uydurma Cumhuriyet) ve “Cumhûrî-yi Nâbâlià” (Genç Cumhuriyet) adı 

altında yazdığı makalelerde sürdürmüştür. Úarn-i Bîstom’da, cumhuriyetin ortaya 

çıkışını, sağ elinde tüfek, sol elinde para kesesi, başının üzerinde yabancı gölge olan, 

silahlı ve öfkeli bir adam şeklinde tasvir etmiştir. 
308

 

 

O, İran’ın durumunun, cumhuriyet için uygun olmadığını, cumhuriyet 

kavramının halk tarafından tam olarak idrak edilemediğini düşünmektedir ve bu 

                                                 
307

 Külliyât,  s. 137-138. 
308

 Âryenpûr, a.g.e., s. 363-364.  



165 

 

durumu alay konusu eden şair makalesinde şu sözlere yer vermektedir: “Komik olan 

Sakız çobanlarının cumhuriyet istemeleridir ve ben bu kravatla cumhuriyet 

karşıtıyım. Meseleyi komik gören kimdir? Acaba Sakız çobanları gerçekten 

cumhuriyet istemişler mi, cumhuriyet nedir anlıyorlar mı? Cumhuriyet yiyecek mi, 

giyecek mi, cumhuriyeti budayabilirler mi veya onu pişirebilirler mi? Cumhuriyet 

canlı ismi mi? Cumhuriyet bitki ismi mi? Eğer canlı ise hangi varlık şeklindedir? 

Eğer bitki ise hangi bitki şeklindedir? Bu tarz kişilerin cumhuriyeti acaba iyi bir şey 

olur mu? Acaba bu istenilen cumhuriyet olur mu? Eğer bir kimse böyle bir şeyi 

isterse ve ondan şahsî bir çıkar beklememişse o akıl sahibi olarak bilinebilir mi?”
309

 

 

‘Işúî, cumhuriyet kavramının ülkeye birden bire yerleşemeyeceğini, bunun 

için uzun yıllar ve çalışmalar gerektiğini savunur. Bu düşüncesini de verdiği bu 

değişik örnekle açıklar: “Hemedan’da bir adam vardı. Çamur yığını taşıyordu. Bu 

çamurdan çocukların oynaması için kedi şeklinde oyuncak yapıyordu. Güneşin 

karşısına bırakıyordu ve kuruduktan sonra satıyordu. Bu iş yalnızca bir saatini 

alıyordu. Bir gün ona neden bu kediler sessizler ve hareket etmiyorlar diye sordum. 

Cevap verdi: Çamur yığınıyla bir saatte yapılan bir kedi elbette ses çıkaramayacak 

ve hareket edemeyecektir.”310 

 

Daha önce de söylediğimiz gibi ‘Işúî, Rızâ Şâh’ın getirmeye çalıştığı 

cumhuriyetin gerçek bir cumhuriyet olmadığını, yalnızca onun siyasi bir hilesi 

                                                 
309

 Külliyât, s. 140. 
310

 Külliyât,  s. 141. 



166 

 

olduğunu savunur. Halkın ise bunu anlamamasından dolayı sitem etmektedir ve yine 

verdiği bir örnekle cumhuriyet taraftarı olan kişileri eleştirmektedir: “Hemedan’a ilk 

defa sinema getirdiler. İnsanların çoğu gözlerini sinema perdesine diktiklerinde 

insanların ekranda oynadıklarını anladılar. Bu yüzlerin gerçek insan yüzü 

olmadığını ve hepsinin birer fotoğraf olduğunu anladılar. Hepsi birer birer ekrana 

doğru gittiler. Ekrana dokundular ve bunların gerçek insan olmadığını, bunların 

yalnızca ışık ve fotoğraf olduğunu gördüler. Aynı şekilde bir grup da henüz bu 

cumhuriyetin cumhuriyet olup olmadığını anlamadılar. Cumhuriyet sinemasıydı, 

fakat kesinlikle bir süre daha anlamayacaklar.”
311

 

 

Bunun yanında şair, önce insanların düşünce yapılarının değişmesi gerektiğini 

belirtir, bunun ise kıyafetle değil eğitimle olacağını savunur ve şöyle der: “Siz 

Sakız’ın cahil, dünyadan bîhaber, okumamış çobanının başından o basit keçe külahı 

almayı ve onun yerine Avrupai silindir bir şapka koymayı istersiniz, ne hayal 

ediyorsunuz?”
312

 

 

“Onunla konuştuğumuzda bu kerameti olmayan şapkanın, bu dağlı basit 

çobanın kafasında herhangi bir değişiklik yapmadığı bellidir. Ne Fransızca bilir ne 

de İngilizce. Dünyada olup bitenler hakkında tek kelime bilgisi yoktur. Yaşadığı yerin 

                                                 
311

 Külliyât, s. 142. 
312

 Külliyât,  s. 142. 



167 

 

dahi ismi nedir bilmez. Ne coğrafya bilir, ne hesap bilir, ne de edebiyattan anlar. Ne 

gazete okur, ne de kendi dilindeki harflerden birini yazabilir.”
313

  

 

“İngilizlerin başına silindir şapka koyduğu yalnızca bir Sakız çobanıdır. Bu 

çaresizi rezil eden hilekâra aferin demeli. Silindir şapkanın, o çobanın hayat şartları 

karşısında kirlenmesi ve eskimesi uzun sürmez. Sonuçta silindir şapkadan başka her 

şeye benzeyecektir.”
314

 

 

“Sakız köyünde yaşayan dört beş yaşlarındaki bir çocuğu XX. yüzyılın 

sistemine uygun okullardan birine göndermelisiniz. Mezun olduktan sonra birkaç dil 

öğrenmeli, zamanın resmî meclis adaplarını öğrenmeli. Bunları yaptıktan sonra 

medeni ülkelerin çeşitli giyim tarzlarını zaten öğrenmiştir. Önemli resmî davetlerden 

birine çağrılınca orada siyah bir takım ve silindir bir şapkayla hazır olması 

gerektiğini bilir ve bu işi artık ona söylenmeden kendisi yapacaktır. İlk görüntüsüne 

göre duruşu güzel ve muaşerete uygun olacaktır. Neden? Bu adamın ilk önce kafası 

sonra şapkası değiştiği için. Şimdi gelelim İran’ın cumhuriyet merakına. O uydurma 

cumhuriyet ve yıllarca İran’ı yenmeyi hayal eden komşu, onu külah şeklinde bedbaht 

İranlıların başına takmak ister.”
315

 

 

                                                 
313

 Külliyât,  s. 143. 
314

 Külliyât,  s. 143. 
315

 Külliyât,  s. 143-144. 



168 

 

Şair, üç başlık altında kaleme aldığı “Âdemhâ-yi Tâze Kâr” (Yeni İş 

Adamları) adlı makalesinde, ülke işlerinin başına şimdiki devlet adamlarının yerine 

genç ve eğitimli kişilerin gelmesini istemektedir. Devletin başında olan kişilerin artık 

yetersiz olduklarını ve daha coşkulu kişilerin bu işleri üstlenmesi gerektiğini verdiği 

gramofon örneğinde şu şekilde vurgulamaktadır: “Gramofonun iğnesi ilk plağı iyi 

çalıştırır ve sesini iyi çıkarır. İkinci plağı yavaşlatır. Üçüncüsünü ise harap eder. 

İnkılabın ilk dönem devlet adamları, inkılabı iyi bir şekilde uygularlar. İkinci dönem 

yavaşlatır. Üçüncüleri ise yok ederler. 15 yıl önce yaşasın meşrutiyet yok olsun 

istibdat diye feryat edenler, birkaç sebepten dolayı bugün artık siyâsî ve toplumsal 

işlerde olmamalıdırlar.”
316

 

 

Meclis ve milletvekillerini “İskelethâ-yi Conbende” (Sallanan İskeletler) 

olarak adlandırdığı makalesinde ise artık görevini bırakması gereken kişilere 

seslenerek, kendi neslinin sözcülüğünü üstlenir ve yine işlerin genç beyinlere ve 

çağın gelişmelerinden haberdar olan kişilere devredilmesi gerektiğini şu şekilde 

belirtmiştir: “Ey sallanan iskeletler! Ey sallanan kemikler! Ey eğreti dişli, gözüne 

gözlük takmış, eline baston almış yamalı heykeller, hayatınızın sonuna kadar 

parlamento kürsüleri sizin mülkiyetinizde değildir. Kürsüde oturmanın süresi 

bitmiştir. Sizin şimdi başka bir vazifeniz vardır. Bundan sonra sıra bizdedir.”
317

 

 

                                                 
316

 Külliyât,  s. 150. 
317

 Külliyât,  s. 160. 



169 

 

‘Işúî, bu düşüncesini, Hemedan’da eğitim gördüğü okuldaki bir hatırasını 

örnek vererek savunmuştur: “Hemedan’da bir okul yöneticisi vardı. Yalnızca 

alfabeyi, ebcedi ve nisâb kitabını okutabiliyordu. Aynı okulda hattatlık yapan ve 

öğrencilere başlangıç düzeyinde hat resmi öğreten uzun şapkalı bir adam vardı. Ben 

Hemedan’da yeni bir okul kurulana kadar çocukluğumun birkaç yılını o yatılı okulda 

geçirdim. Ben ve benim gibi birkaç öğrenciyi o okuldan çıkarıp, medreseye 

gönderdiler. Çok geçmemişti ki aynı okul yöneticisi medresenin birinci sınıfında 

öğretmen oldu. Okulun müfredatı artık niãâb, Kitâb-i Behrâm ve Gulendâmla sınırlı 

değildi. Birçok yeni kitap getirmişlerdi. İsmi duyulmamış yeni ilimlerden birçoğu 

okutuluyordu. Fizik, kimya, coğrafya…Bu derslerin bütün öğretmenleri gençti ve 

yatılı okulun öğretmenlerinden daha farklı bir görüntüye sahiplerdi. Birkaç ay ciddi 

ve güzel bir şekilde eğitim verdiler. O birkaç ayı ilköğretim sınıflarının eğitimi için 

medreseye gelmiş olan yatılı okulun öğretmenleri, fizik, kimya ve coğrafya 

kitaplarının hepsi Farsçadır ve nisâb ve diğer Arapça kitapları okutabiliyoruz, o 

kitapları okutmamız için sebep yoktur diye homurdanarak geçirdiler. Fizik kitabının 

basit cümlelerini okutmaya istekli değiller. Fizik ve kimya öğretmeninin ders verdiği 

şeyin teknik bilgisine sahip olması gerektiği onları ikna etmiyordu. Sonunda feryatlar 

edilerek genç öğretmenlere cevap verdiler. Eski okul yöneticimiz geldi,  fizik ve 

kimya dersini o vermeye başladı!!”
318

 

 

“Meşrutiyet alfabesinin hocaları olan bu beyler bugün de yenileşme 

döneminin üst sınıflarının kitaplarını okutan öğretmen ve hoca olmak isterler. 

                                                 
318

 Külliyât,  s. 160-161. 



170 

 

Arkadaşım, bu beyler parlamento kürsülerine sağlam oturdukları gibi nasihatle ve 

dostça kalkmayı, yerlerini gençlere bırakmayı düşünmezler. Çünkü bunlar yerlerini 

ısıtmışlardır. Bu kürsülerin üzerinde tembel olmuşlardır. Bu kürsüden kalkmaya 

mecalleri yoktur. Yıllarca bu kürsüde uyuklamışlardır. Bunları bu kürsülerden 

hemen kaldırmalı. Kucaklayıp, onlara kalkın beyler biz oturmak istiyoruz denilmeli. 

Onlardan bazılarını kollarından tedbirli tutup kaldırmalı, çünkü onlar çoktan 

çürümüşlerdir ve kollarını koparabilmek mümkündür…”
319

 

 

          2.2.2.2. Piyesleri: 

‘Işúî, şiirlerinin yanı sıra çeşitli piyesler de kaleme almıştır. Bu piyeslerde 

tema yine vatan ve şairin vatan sevgisidir. Bunun yanında piyeslerindeki diğer 

temaları hurafeler, yapılan düzenbazlıklar ve ülkesindeki kadınların durumu 

oluşturmuştur. Şair, bu piyesleri manzum ve mensur şeklinde kaleme almıştır. 

Manzum olarak yazdıklarında yenilikçiliğe meyletmiş, klasik kalıpların dışına 

çıkmıştır.  

 

‘Işúî’nin şairlik yönünün güçlenmesinde ve piyes tarzında eserler vermesinde, 

İstanbul’da bulunduğu sıralar Daru’l-funûn’da dinleyici olarak felsefe ve sosyal 

bilimler derslerine katılması
320

 ve burada özellikle sinema, tiyatro ve musikiyle 

tanışması etkili olmuştur.
321

 

                                                 
319

 Külliyât,  s. 161. 
320

 Mîrensârî, a.g.e., s. 22. 
321

Hamid Hâşemî, Zindegînâme-yi Şâirân-i İrân Ez Âğâz Tâ Asr-i Hâzır, İntişârât-i Ferheng u Kalem, 

Tahran, 1998, s. 246. 



171 

 

 

1- Dâstân-i Bîçârezâde ya Cemşîd-i Nâkâm (Çaresizin Hikâyesi ya da 

Zavallı Cemşîd): Mîrzâde-i ‘Işúî’nin piyes tarzında yazdığı ilk eseridir. Bu eserini, 

1914 yılında kaleme almaya başlamıştır. ‘Işúî, bu eserini zavallı kardeşi Mîr 

‘Abdâlalî’nin intihar etmesinden duyduğu derin acı sonucu yazmıştır. Ancak 

‘Işúî’nin bu piyesi, Alî Mîrenãârî’nin yaptığı araştırmaya göre, Külliyât’ta eksik ve 

farklı bir şekilde verilmiştir. Enãârî’nin bahsettiğine göre, piyesin asıl metni, yıllardır 

‘Işúî’nin kayıp eserleri arasında sayılıyordu. Fakat birkaç yıl önce yazar, “Çağdaş 

İran Edebiyatının Ünlüleri” belgelerini topladığı sırada 1922 yılında sansür idaresi 

tarafından mühürlenmiş olan bu piyesin tam metnine rastlamıştır ve Gencine-i Esnâd 

dergisinde yayınladığı “Numâyeşnâme-i Tâzeyâb ez Mîrzâde-i ‘Işúî” (Mîrzâde-i 

‘Işúî’nin Yeni bulunan Piyesi) adındaki makalesinde onun tam metnini bulduğunu 

belirtmiştir.
322

 Biz de bu bilgiye dayanarak, piyesi Enãârî’nin kaynağından almayı 

daha uygun gördük. 

 

Eser, dört perde olarak tanzim edilmiştir. Sefâku’d-devle, Meúrâø Mîrzâ, 

Hâcı Verrâc, Velengâr Hân, Hacı Bîçâre ve Cemşîd (Hüdhüd) eserin başlıca 

kişilerini oluşturur.  

 

                                                 
322

 Mîrensârî, a.g.e., s. 49-50. 



172 

 

Sefâku’d-devle, Kirman ve Kirmanşah hâkimliğine getirilir. Meúrâø Mîrzâ, 

Sefâku’d-devle’nin gününü gün eden oğludur. Hacı Verrâc, Sefâku’d-devle ve 

Meúrâø Mîrzâ’nın hizmetçisidir. Velengâr Hân, Meúrâø Mîrzâ’nın yandaşıdır. Hacı 

Bîçâre, meşrutiyet inkılabından sonra zorbaların hilelerinden dolayı varlığını yitirmiş 

meşrutiyet taraftarlarındandır. Cemşîd ise Hacı Bîçâre’nin oğludur.  

 

Piyesin ilk hikâyesi, Meúrâø Mîrzâ’nın Paris’e gidişi ve orada Cemşîd’le 

tanışması ile ilgilidir. Bu tanışma, Meúrâø Mîrzâ aracılığıyla Cemşîd’i, İran’a 

çekmeye sebep olmuştur. Onu aynı zamanda felakete ve sonunda da intihara 

sürüklemiştir. ‘Işúî, Cemşîd’i meşrutiyet ve onun taraftarlarının bir sembolü olarak 

gösterir. O, bu şekilde meşrutiyet inkılabının yarattığı hayal kırıklığını ifade eder.  

 

Birinci perdede, hikâye Paris’te bir otelde geçmektedir. Cemşîd, Meúrâø 

Mîrzâ ve onun yol arkadaşları Hacı Verrâc ve Velengâr Hân ile tanışır. Sohbetleri 

meşrutiyet ve hükümet etrafında dönmektedir.  

 

İkinci perdede, Meúrâø Mîrzâ geri dönmek ve Cemşîd’i İran’a götürmek için 

girişimlerde bulunur. Sohbetin geçtiği yer bu defa Velengâr Hân’ın Paris’teki evidir. 

 



173 

 

Üçüncü perdede, Meúrâø Hân İran’dadır. Babasının gazetede basılan ilanının 

üzerine çeşitli tabakadan kişiler onunla görüşme peşine düşmüşlerdir. Bu kişiler, 

zalim gericiler, ruhaniler, meşrutiyet için mücadele verenler ve Tahran’da bulunan 

yabancı siyasi temsilcilerdir. Meúrâø Mîrzâ bu kişilerle görüşürken değişken 

davranışlar sergiler. Onların karakterlerine ve adetlerine uygun olarak davranmaya 

çabalar. Meşrutiyet taraftarları ile konuşurken babasının tavsiyesi üzerine İran ve 

vatanseverlik duygusundan dem vurur. Bu diyaloglar ise Tahran’daki Sefâku’d-devle 

parkında geçmektedir.  

 

Dördüncü perdede, Meúrâø Hân’ın Cemşîd Hân’a yaptığı baskı ve 

sıkıştırmalar, onu felakete ve sonunda da intihara sürükler. 

 

2-  Kefen-i Siyâh (Siyah Kefen): ‘Işúî’nin piyes tarzında yazdığı ikinci 

eseridir. Şair, geçmişe bakarak Eski İran’ın görkemini anlattığı bu manzum eserini 

1915 yılında İstanbul’a göç ettiği esnada yazmıştır. İran’ın geçmişiyle övünen ‘Işúî, 

Arap istilasından dolayı Sâsânî hanedanının yağmalanmasından söz eder ve üzülür.  

Bu manzum eser, Medâyin harabelerini görmekten dolayı şairin tabi gözünden 

kâğıtlara damlayan birkaç damla gözyaşıdır.
323

  

 

                                                 
323

 Külliyât,  s. 201. 



174 

 

‘Işúî, eserinde dönemindeki siyaha bürünen kadınların durumunu tasvir eder. 

Bu dönemdeki kadınların bedbahtlıklarından bahseder. Cemşîd-i Nâkâm piyesinden 

farklı olarak bu eserini nazım şeklinde kaleme almıştır. Şiirler çeşitli başlıklar 

halinde tanzim edilmiş ve bu başlıklar birer perde olarak kabul edilmiştir. Olayın 

anlatıcısı da bizzat ‘Işúî’nin kendisidir.  

 

İlk perdede ‘Işúî, bir kafile ile Medâyin yakınlarındaki Mih Âbâd adında 

içinde tarih barındıran bir köye girişini anlatır. Kafile, bir yer bulma peşindedir, 

ancak şair bir yer bulma düşüncesinden çok buranın seyrine dalmıştır. Sonunda yaşlı 

bir kadının evindeki havuzun kıyısına varır. Pencereden içeriye yansıyan ayın zayıf 

ışığında, şahların harabe olmuş kalelerini görür.  Şairin gözünde görkemli bir geçmiş 

belirir ve yaşlı kadınla konuşmaya başlar:
324

 

ن خراب ابنیه کز پنجره پیداست کجاست؟                      خیره بر پنجره شد و بزانو بر خاستآ  

گاهیست که ویران شده و باز بپاستدیر                   ه که مخروبۀ آبادی ماست         گفت: آن قلع  

Pencereden beliren o harabe binalar neresidir? Yaşlı kadın pencereye doğru 

baktı ve dizlerinin üstünde ayağa kalktı. 

O bizim Âbâd’ımızın yıkıntısı olan kaledir dedi, uzun zaman önce viran oldu 

ve tekrar ayaktadır. 

 

                                                 
324

 Külliyât,  s. 203. 



175 

 

Yaşlı kadının geçmişten bahsetmesi üzerine şair de Arap istilasını hatırlar ve 

gönlüne ateş düşerek şöyle söyler:
325

 

 حرف آخرش همین بود و زدر بیرون شد                لیک از این حرف چگویم که دل من چون شد؟

     گوئی آن جنگ عرب در دل من اکنون شد!    وز آن دل خون شد            یاد شد وقعۀ خونینی، 

Sonunda bu söz dışarı çıktı, fakat bu sözden dolayı gönlüm nasıl oldu ne 

diyeyim? 

Kanlı olayı hatırladı, ondan dolayı gönlü kanla doldu, sanki o Arap savaşı 

şimdi benim gönlümde oldu. 

 

İkinci perdede ‘Işúî, İran’ın geçmişteki şahlarının saraylarını bir sinema 

perdesi üzerinde tasvir ediyor. Şiirin başlığı olan Sînemâ-yi Ez Târîò-i Gozeşte 

(Geçmişteki Tarihten Bir Sinema) de bunu apaçık gösteriyor:
326

 

 واندر آن پرده، بسی نقش و صور میدیدم                      بارگه های پر از زیور و زر میدیدم

میدیدمیک بیک پادشهان را بمقر میدیدم                              همه بر تخت و همه، تاج بسر   

O perdede çok resimler ve şekiller görüyordum, ziynet ve altınlarla dolu 

saraylar görüyordum. 

Padişahları tek tek payitahtlarda görüyordum, hepsini tahtta ve hepsinin 

başında taç görüyordum. 

 

                                                 
325

 Külliyât,  s. 204. 
326

 Külliyât,  s. 204. 



176 

 

Gûristân (Mezarlık) isimli üçüncü perdede şair, şahları ve onların saraylarını 

tasvir ettikten sonra mezarlığa gider:
327

 

  بچمن چون درختان بریده ز کمر در                  هر مقبره یی، کرده وطن       تیره سنگی، سر 

با همه خامشی، آنان بسخن با من و من                                  یر پایم همه جا جمجمۀ خلق کهنز  

 گوئی از مرده دلی، در دهنم مرده سخن

Kara bir taş vatanın her mezarının başını belinden kesilmiş çimendeki ağaçlar gibi 

yapmış. 

Ayağımın altındaki her yerde geçmişteki halkın kafatası, bütün bu sessizliğe rağmen 

benimle konuşmaktalar. 

Benim ise sanki ölü gönülden dolayı ağzımda ölü söz vardır. 

 

Dördüncü perde olan Kale-i Òarâbe (Harabe Kale) de şair mezarlıktan çıkar 

ve harabe olmuş olan kaleyi aramaya koyulur. Sonunda kaleye ulaşır, oraya girerek 

tekrar İran’ın görkemli geçmişini ve Arap istilasını hatırlar:
328

 

نسبت تاج شه پای عرب سنجیدم!       دیدم                     جای پای عرب برهنه پائی   

آن هر چه که دیدم ز فلک خندیدم! آنجه بایست بفهمم، ز جهان فهمیدم!                       بعد از  

Arap’ın çıplak ayak izini gördüm, şahın tacını ve Arap’ın ayağını tarttım. 

Dünyadan anlamam gereken şeyi anladım, felekten gördüğüm her şeye 

güldüm. 

                                                 
327

 Külliyât,  s. 206. 
328

 Külliyât,  s. 211. 



177 

 

 

Buk’e-i Esrârengîz (Esrarengiz Mezar) başlığı altındaki perdede ‘Işúî, siyah 

kefenli bir kadın cesedine rastlar. Burada şair, kadınların çarşafını kefene 

benzetmiştir:
329

 

 دیدم این هر دو، نه، کالبد بیجانی است                         گفتم: این نعش یکی جلد سیه حیوانی است

 دیدمش حیوان نه، نعش زنی است                              جلد هم جلد نه، تیره کفنی است

Bu her ikisini gördüm, cansız beden değildir, bu ceset siyah vücutlu bir 

hayvanındır dedim. 

Onun hayvan olmadığını gördüm, bir kadın cesedidir, bedeni beden değildir, 

siyah kefendir.  

 

Teôâhur-i Melike-i Kefen Pûşân (Kefen Giymiş Kraliçenin Ortaya Çıkışı) 

kısmında ise gördüğü bu ceset dile gelir ve İran kadınlarının çaresizlikleri onun 

ağzından şu şekilde dile getirilir:
330

 

زین گناه است که تا زنده ام اندر کفنم                          مر مرا هیچ گنه نیست بجز آنکه زنم        

تو سیه بختی و بدبخت چو بخت تو منم                              من سیه پوشم و تا این سیه از تن نکنم  

Benim kadın olmaktan başka suçum yok, bu suçtan dolayı yaşadığım 

müddetçe kefenin içindeyim. 

                                                 
329

 Külliyât,  s. 212. 
330

 Külliyât,   s. 214. 



178 

 

Ben siyah giyerim ve bu siyahlığı tenimden çıkarmadıkça, benim de bahtım 

seninki gibi karadır. 

 

Bergeşt ez Buk’e be Deh (Mezardan Köye Dönüş) başlıklı şiirde ise şair, 

duyduğu bu sözlerden dolayı hayretler içinde kalır ve şaşkınlığını şu şekilde ifade 

eder:
331

 

همه را زنده درون کفن انسان دیدم!                     هر چه زن دیدم آنجا همه آنسان دیدم!              

Orada ne kadar kadın gördüysem hepsini o şekilde gördüm, hepsini kefenin 

içinde canlı gördüm. 

 

3- Restâòîz-i Şehriyârân-i İrân (İran Şahlarının Kalkışı): ‘Işúî, tarihî 

piyeslerinden biri olan bu eseri, 1915 yılında kaleme almıştır. Eserde şair, İran’ın 

geçmişteki tarihinden bahseder ve göç ettiği sırada Medâyin harabelerini görür ve 

hislerini şu şekilde anlatır: “Bu şair, 1915 yılında Bağdat’tan Musul’a yaptığı 

yolculuğu sırasında Medâyin şehrinin harabelerini ziyaret ettim, o dünya 

medeniyetinin beşiğinin harabelerini seyretmek beni kendimden geçirdi. Bu restâòîz 

operası, bedbaht ataların harabelerinin matemi için kâğıda döktüğüm gözyaşı 

damlalarının nişanesidir.
332

  

 

                                                 
331

 Külliyât,  s. 218. 
332

 Külliyât,  s. 231. 



179 

 

 Bu eseri yazma sebebi hakkında başka bir yerde yine şu sözleri dile getirir: 

“İstanbul’da iken Osmanlının büyük edipleri bana sürekli şöyle diyordu: Çok garip, 

dünya edebiyatının kaynağı olan İran’ın operası yoktur. O sözler, sonunda naçiz 

hislerime ve tabiatıma Farsça bir opera yazmak sorumluluğunu yükledi. Bu vicdani 

hadise arasında yoğun tesir ve hislerle 1915 yılındaki Bağdat’tan Musul’a 

yolculuğum esnasında ziyaret ettiğim muazzam şehir Medâyin’in harabeleri hatırıma 

geldi. Bu vicdani istek ve zihni inkılap ikisi birlikte beni Medâyin harabelerindeki 

İran sultanlarının uyanış sesini tasnif etmeye mecbur bıraktı.”
333

  

 

Bu opera İran’ın çeşitli şehirlerinde, Tahran’da yedi defa, İsfahan’da beş, 

Reşt’te iki, Tebriz’de bir defa olmak üzere birçok kez gösterime girmiştir. 1923 

yılında ise Hint Farsları tarafından İngilizce olarak Bombay’da sergilenmiştir. Eserin 

ilk sahnelenişi Tahran’daki otelin büyük salonunda olmuştur.
334

 Şair, bu gösterimi 

Úarn-i Bîstom gazetesinin aidatı için gerçekleştirmiştir.
335

 Gitgide meşhur olan eser, 

şair aracılığıyla Úarn-i Bîstom ve Şefek-i Sorò gibi gazetelerde yer almıştır. 

Naúîbzâde, Sa’du’l-mulk ve äârem Dıreòşân gibi kişiler bu opera hakkında 

makaleler kaleme almışlardır.
336

 

 

 İran’ın köklü geçmişinin etkisi altında olan şair, eserindeki şahısları da İran’ın 

geçmişteki büyük ve önemli şahsiyetleri arasından seçmiştir. İlk konuşmacı şairin 

                                                 
333

 Mîrensârî, a.g.e., s. 143. 
334

 Aynı eser, s. 147. 
335

Hâirî, a.g.e., s. 173. 
336

Aynı eser, s. 147. 



180 

 

kendisidir. İkinci konuşmacı ise kefen giymiş olan Òusrev Deòt’tir. Diğerleri ise İran 

tarihinde önemli bir yere sahip olan Dâryûş, Sîrûs, Enûşîrvân ve Zerdüşttür.  

 

 Operanın ilk sahnesinde, Medâyin harabelerine giren ‘Işúî, gördüğü manzara 

karşısında derin üzüntü duymaktadır. Bir zamanlar içinde büyük ve görkemli bir 

tarih barındıran İran’ı, şimdiki durumuyla mukayese eder ve derin bir ah çeker. Daha 

sonra ‘Işúî, derin bir uykuya dalar ve rüyasında Türkçedeki Leyla ve Mecnun 

operasından iktibas ettiği bazı beyitler okur:
337

  

بینم که زنی با کفن از قبر در آمد                            اکنون که مرا وضع وطن در نظر آمد                    

                  بر اطراف نظر کرد                                سر از خاک بدر کرد                                   

شیون از درونش برون شد                            که چون شد                                          ناگهان چگویم   

       Şimdi vatanımın durumu görüldü, bir kadının kefenle mezardan çıktığını 

görürüm. 

       Topraktan başını çıkardı, etrafına baktı. 

       Ansızın nasıl oldu ne diyeyim, içinden feryat koptu. 

 

 ‘Işúî, bu beyitleri okurken aniden mezardan ziynetle süslenmiş, mat ve 

mahzun görünüşlü bir kadın çıkar ve etrafında bakar. Bu kadın Òusrev Deòt’tir ve 

                                                 
337

 Külliyât, s. 234. 



181 

 

‘Işúî gibi gördükleri karşısında şaşırır, buranın bir zamanlar yaşadığı yer olduğuna 

inanamayarak şöyle söyler:
338

 

 این خرابه قبرستان نه ایران ماست                              اینخرابه ایران نیست ایران کجاست؟

 ای مردم چون مردۀ استادۀ ایران                                 من دختر کسرایم و شهزادۀ ایران    

 ملک زادۀ دیرین                                                   جگر گوشۀ شیرین                      

 غصۀ شما قوم رنجور                                          مرده ام برون کرده از گور            

اینخرابه ایران نیست ایران کجاست؟     این خرابه قبرستان نه ایران ماست                       

           Bu harabe mezarlık İranımız değildir, bu harabe İran değildir, İran nerede? 

 Ey halk İran’ın kâim ölüsü gibi ben Kisrâ’nın kızıyım ve İran şehzâdesiyim. 

 Eski şehzâde, Şîrîn’in ciğer köşesi. 

 Zahmet çeken kavminizin üzüntüsü, cesedimi kabirden dışarı çıkardı. 

 Bu harabe mezarlık İranımız değildir, bu harabe İran değildir, İran nerede? 

 

Daha Sîrûs, büyük bedeni ve azametli görüntüsüyle belirir, elini güçlükle 

alnına koyar ve üzüntü içerisinde şöyle söyler:
339

 

 ای داد، اگر من، سرم از شرم بزیر است                        شرم من از ارواح سلاطین اسیر است

 که بودند به بندم                                                       کنون طعنه زنندم                          

                                                 
338

 Külliyât,  s. 234. 
339

 Külliyât,  s. 235. 



182 

 

                 کای اسیر تو ما سلاطین                                    حال اسارت ملک خود بین 

   اینخرابه ایران نیست ایران   کجاست؟              این خرابه قبرستان نه ایران ماست                

 Ey adalet, eğer başım utançtan dolayı yerdeyse, utancım esir sultanların 

ruhlarından dolayıdır.  

Şimdi beni kınamak niyetindedirler.  

           Ey sultanlarımız senin esirin, kendi mülkünün esaretinin haline bak. 

          Bu harabe mezarlık İranımız değildir, bu harabe İran değildir, İran nerede? 

Aynı şekilde Daryûş belirir ve gördüğü manzaradan dolayı aynı üzüntü 

içerisinde şu beyitleri dile getirir:
340

 

به رمم بوده مسخر چو بمردم                               نصف کرۀ خاک بر اسلاف سپردم چین تا   

 کنون رفته بغارت                                                      گرفتار اسارت                          

 حیف از این جهانگیر اقلیم                                      نک نماند از صد یکش نیم             

 این خرابه قبرستان نه ایران ماست                              اینخرابه ایران نیست ایران   کجاست؟

Çin’den Rum’a kadar ele geçirdim, ölünce yarım küreyi öncekilere emanet 

ettim. 

Şimdi ise yağmalandı, esarete giriftar oldu. 

Bu ülkenin cihangirine yazık, şimdi yüzlercesinden bir yarım kalmadı. 

Bu harabe mezarlık İranımız değildir, bu harabe İran değildir, İran nerede? 

                                                 
340

Külliyât, s. 236. 



183 

 

 

 Enûşîrvân, ağırbaşlı ve üzgün bir yüz ifadesiyle, duvarın ardından belirir, 

büyük bir azametle konuşmaya başlar:
341

  

 ایوای که ویران شده این مملکت پیر                    کش روی زمین کشور خون خواندی و شمشیر

                                   مهین بیرق ایران     به نیروی دلیران                                          

بد بلند در رم و در چین                                   سرفراز ملک سلاطین                                

              این خرابه قبرستان نه ایران ماست                  اینخرابه ایران نیست ایران   کجاست؟    

           Eyvah bu yaşlı memleket viran olmuş, yeryüzünde ona kan ve kılıç ülkesi diye 

çağırırsın. 

Yiğitlerin gücüyle, en büyük İran bayrağı, 

Rum’da ve Çin’de yükselmişti, sultanların onurlu mülkünden. 

Bu harabe mezarlık İranımız değildir, bu harabe İran değildir, İran nerede? 

 

Òusrev, saltanat kıyafeti ve ziyneti ile aynı duvarın ardından belirir. 

Topluluğa yönelerek, yüksek sesle şu gazeli dile getirir:
342

  

آنکه زنده اید                             ای قوم خواجه اید شما، یا که بنده اید؟   معلوم نیست مرده یا   

زندگانی است شما میکنید؟ مرگ:                        زین زندگانی به است برای چه زنده اید؟این   

 اجدادتان بحال شما گریه میکنند                               کز چه میانۀ ملل اسباب خنده اید؟         

                                                 
341

 Külliyât,  s. 236. 
342

 Külliyât,  s. 236. 



184 

 

گشته است شما سر فکنده اید؟      ایرانی از قدیم مهین بود و سر بلند                           آیا چه  

 جانش بلب رسید ز دست شما مگر:                         دل از نگاهداری این ملک کنده اید؟      

Ölü müsünüz diri misiniz belli değildir, ey siz zengin kavim misiniz yoksa 

fakir mi? 

Bu yaşadığınız hayat mıdır? Ölüm bu hayattan daha iyidir, ne için 

yaşıyorsunuz? 

Atalarınız halinize ağlıyorlar, neden milletin arasında gülme nedeni 

olmuşsunuz? 

İranlı önceden büyük ve yüceydi, neden utangaç olmuşsunuz? 

Elinizden canı ağzına geldi, bu mülkün koruyuculuğundan vaz mı geçtiniz? 

 

Şîrîn de siyah bir elbise giymiş, fevkalade görüntüsü ile Òusrev’in yanında 

belirerek, bu harabelere şahitlik eder ve üzüntüsünü şu beyitlerle ortaya koyar:
343

 

 

                ایران ای حجله گاه شیرین              پاک ایران زمین                               ای خاک

در بار گه شوهر من                                       کو تاج و تخت و کو نگین                                     

                       خاک عالمی بر سر من -ایران ای

همه با تیغ و دست خونی                                                                 کو آن سرداران قشونی  

ایران ای مهد و مفخر من                                                             و آن سپاه میلیون میلیونی   

                                                 
343

 Külliyât,  s. 237. 



185 

 

                                                      خاک عالمی بر سر من  -ایران ای

Ey İran ülkesinin temiz toprağı, ey Şîrîn’in gerdek odası İran. 

O taç, taht, o yüzük, eşimin sarayı 

Ey İran âlemin toprağı başıma. 

O ordunun komutanları, hepsinde kılıç, elleri kanlı. 

O milyonların milyonu ordu, İran ey beşiğim ve övünme yerim. 

Ey İran âlemin toprağı başıma. 

 

Sonunda bir mersiye söyleyerek Zerdüşt’ten yardım isterler. Zerdüşt, beline 

kadar olan beyaz saçı ve kıyafetiyle orada belirir. Onlara Batı’ya karşı Hindistan, 

İran, Türkiye ve Çin gibi Doğu ülkelerinin birlik olmasını söyler:
344

 

 ای گروه پاک مشرق، هند و ایران ترک و چین        بر سر مشرق زمین شد جنگ در مغرب زمین

 در اروپا، آسیا را لقمه ای پنداشتند                        هر یک اندر خوردنش، چنگالها برداشتند      

گر که این لقمه فرو بردند، روی من سیاه                بی خبر کآخر نگنجد، کوه در حلقوم کاه        

 یاد از آنعهدی که در مشرق، تمدن باب بود             وز کران شرق، نور معرفت پرتاب بود      

Ey Doğu’nun temiz grubu, Hindistan, İran, Türk ve Çin, Doğu, Batı ülkesinin 

savaşında yerle bir oldu. 

Avrupa’da Asya’yı lokma sandılar, her biri onu yemek için çatallar aldılar. 

                                                 
344

 Külliyât,  s. 239. 



186 

 

Dağın dar boğazına sığmadığından habersizdi, eğer bu lokmayı yutarlarsa 

yüzüm kara çıkar. 

Doğunun medeniyet kapısı olduğu ve Doğu’nun sınırından marifet ışığının 

parladığı o dönemi hatırla. 

 

Bir süre sonra Zerdüşt kaybolur ve İran şahları yerlerine geri dönerler. Òusrev 

Deòt de yavaş yavaş mezarına girer. Uykusundan uyanan ‘Işúî, gördüğü rüya 

karşısında hayrete düşer. 

 

 4-Óelvâu’l-Fukarâ (Fakirlerin Tatlısı): ‘Işúî, nesir tarzında yazdığı bu 

piyesi 1921 yılında kaleme almıştır. Toplumsal bir piyes olup, halkın inandığı 

hurafeleri eleştirmektedir. Piyes, Tahran ve İsfahan şehirlerinde birkaç defa 

gösterime sunulmuştur. İlk defa ise şairin gazetesi olan úarn-i bîstom’da 

yayınlanmıştır.
345

 

 

 Piyesin ana karakterleri, Nedîm Bâşî, Giriftâr Hân, Remâl Bâşî, Cemşîd Hân, 

Mîrzâ Yave ve Kîmyâgerdir. Piyeste Cemşîd Hân modern düşünceli bir kişi olarak; 

Nedîm Bâşî, Giriftâr Hân, Remâl Bâşî, Mîrzâ Yâve ve Kîmyâger ise hurafelere 

inanan kişiler olarak karşımıza çıkar.  

 

                                                 
345

 Mîrensârî, a.g.e., s. 173. 



187 

 

 Hikâye Giriftâr Hân’ın etrafında döner. Hizmetçisi Nedîm Bâşî aracılığıyla 

Remâl Bâşî, Mîrzâ Yâve ve Kîmyâger gibi kişiler Giriftâr Hân’ın etrafında 

toplanırlar. Remâl Bâşî dünyada olup bitenleri görebildiğini iddia ettiği bir kâseyle 

gelir ve onu hidayete erdirmeye çabalar. Mîrzâ Yâve yazdığı şiirlerle onu 

methetmeyi ve Kîmyâger de onun tehlike altında olduğunu ve yüzünün kararacağını 

söyleyerek kimya bilgisiyle onu bu dertten kurtarmayı ister. Avrupa’da tahsil görmüş 

olan Cemşîd Hân ise onların bu durumu ile alay eder. Ancak Nedîm Bâşî’nin sert 

çıkışlarıyla karşılaşır ve sonunda gider.  

 

 5- Beççe-i Gedâ ve Doktor-i Nikûkâr (Dilenci Çocuk ve Hayırsever 

Doktor): Şair, eleştirel, ahlakî ve aynı zamanda komedi tarzındaki bu eserini 1921 

yılında nesir tarzında kaleme almıştır.
346

 Toplumda baş gösteren hırsızlık ve 

düzenbazlıkları eleştirmiş ve eserin başında bu konu ile ilgili şu sözleri sarf etmiştir: 

“Bu piyesten maksat, halka ders verilmemesi neticesinde İranlıların iyi yeteneklerini 

hırsızlığa, dolandırıcılığa ve rezalete harcamalarını tasvir etmektir. İkinci perdede 

kötü işlerde geliştirdikleri yeteneklerin, aslında onları bu işlerden vazgeçirebileceği 

ve güzel işlerde ilerletebileceği gösterilmiştir.”
347

 

 

 İki perde şeklinde tanzim edilen eser üç kez Tahran’da gösterime 

sunulmuştur. Erkek oyuncu, o dönemde kadınların sahneye çıkmasındaki kısıtlılık 

                                                 
346

 Aynı eser., s. 189. 
347

 Külliyât, s. 242. 



188 

 

yüzünden kız gibi gösterilir.
348

 Piyesin ana karakterleri, Úurbânalî Kâşî, Ekber, Batı 

hayranı bir kişi, sarhoş, ressam, hamal, yaşlı kadın, hayırsever doktor, Türk sarhoş, 

bekçi, postacı ve hacıdır. Úurbânalî Kâşî, sahtekâr bir dilencidir. Ekber, hacının 

áezal adındaki kızıdır. Batı hayranı kişi, Úurbânalî’nin, Ekber’in ilk dilenciliği 

sırasında yanında olmasını istediği kişidir. Sarhoş, Ekber’e âşık olur, onu kendisiyle 

birlikte götürür. Ancak yolun yarısında Ekber, onu ikna edip geri döner. Ressam, 

Ekber’i Úurbânalî’den satın alır ve Tahran’a götürür. Ekber yolda eşyasını alıp kaçar. 

Hamal, esrar bağımlısıdır. Úurbânalî ona sitem eder ve ondan bir parça çalar. Yaşlı 

kadın, harabede yaşayan bir dilencidir. Úurbânalî onu dışarı atar ve orayı kiraya 

verir. Hayırsever doktor, Ekber’i Úurbânalî’den satın alır ve sonra ikisi birbirine âşık 

olur. Türk sarhoş, Meşhedli Kanber adında bir simsardır. Bir kadına âşıktır, ancak 

saçı olmadığı için kadın tarafından terkedilmiştir. O da bunun üzerine doktorun 

yanına gelerek ondan saç çıkaran bir ilaç vermesini ister. Bekçi, Türk sarhoş 

mahkemeden çıkarması için getirdiği kişidir. Postacı, Úurbânalî’nin Ekber’i ona geri 

vermesi için ona telgraf getirttiği kişidir. Hacı ise Ekber’in babasıdır.  

 

 İlk perdede, Úurbânalî, Ekber’e erkek kıyafetleri giydirerek onu dilenciliğe 

zorlar ve büyücülüğü öğreteceğini söyleyerek onu kandırır. Dilencilik yaptığı sırada 

birilerine satılan kız sonunda muayene olmak için gittiği doktor tarafından satın 

alınır. İkinci perdede ise kız doktora âşık olur. Doktor da onun aslında bir kız 

olduğunu anlar ve evlenirler. 

                                                 
348

 Kâid, a.g.e., s. 69. 



189 

 

 

 6- Tiyatr-ı Der Movżu-i Miting (Miting Konusu Hakkında Tiyatro): 

Miting hakkında yazdığı piyes tarzındaki eseri daha çok gösteri sohbetine benzer. 

Siyasi içerikli bu piyes, Úıvâmu’s-salùana’yı yermek için yazılmıştır. Úıvâmu’s-

salùana’nın istifasından önce onun taraftarları mecliste toplandılar ve bir miting 

verdiler. Bu konu Úıvâmu’s-salùana’ya muhalif olan çeşitli gazete ve dergilere 

yansıdı. Bu gazetelerden biri de ‘Işúî tarafından yayınlanan úarn-i bîstom 

gazetesiydi. Bunun üzerine gazetesinde sert makaleler yayınladı. Úıvâmu’s-

salùana’nın istifasından iki hafta sonra da gazetesinde bu piyese yer verildi.
349

 

 

7- İdeâl-İ Pîr Merd-İ Dehgânî (Köylü Yaşlı Adamın İdeali): ‘Işúî’nin 

piyes tarzında yazdığı son eseridir. 1923 yılında, musammat kalıbında kaleme almış 

olduğu bu piyes, şairin siyâsî eserleri arasında yer alır. Şair, bu eserini bulunduğu 

dönemde yapılan şiir inkılabının en iyi örneği sayar ve şimdiye kadar Fars dilinde 

böyle bir manzumenin kaleme alınmadığını belirtir. Bu eserle birlikte Fars 

edebiyatında yeni bir tarza adım attığına ve kendisinden sonrakilerin bu tarzı daha da 

geliştirip ilerleteceklerine inanır.
350

 ‘Işúî’nin İdeal şiiri çağdaş Fars şiirine 

realizmden bir örnektir.
351

 Bu eser için birçok yazar da beğenilerini dile getirmiştir. 

Bu kişilerden biri olan Zerúânî, eser için şöyle söylemiştir: “Bu eseri, yeni dönem 

                                                 
349

 Mîrensârî, a.g.e, s. 227. 
350

 Külliyât,  s. 172-173. 
351

 Husrev, a.g.e., s. 294. 



190 

 

şiirinin atıf noktası saymak gerekir.”
352

 Aynı zamanda bu eser, Kalküta’da 

İngilizceye tercüme edilmiştir.
353

 

 

 ‘Işúî, bu eseri yazması için onu teşvik eden durumu şu şekilde açıklar: 

“Bilinmelidir ki 1923 yılında savaş bakanlığı kabine başkanı Debîr-i A’ôam 

Fercullah Behrâmî, önemli bir yarışma düzenleyerek İran’ın bütün düşünürlerinden 

güzel olan ideallerini yazmasını o dönemin en itibarlı gazetesi olan Şefek Sorò’ta 

yayınlanmasını istedi. Bazılarının tahmin ettiğine göre, Debîr-i A’ôam Bey’in 

düşüncesi, yazarların çoğunun ideallerini, Serdâr Sipeh’in iktidarda olduğu merkezi 

bir hükümet icat etmek için dile getirmeleriydi ve daha sonra da Şefek-i Sorò 

gazetesinde İdeâl başlığı altında bu konular hakkında birtakım makaleler görüldü. 

Bendenizden de istediler ve ben de mütalaa ettiğiniz Se Tablo İdeâl’i yazdım ve 

elbette kabul edeceksiniz ki bendenizin ideali onların çıkarlarına ters düşüyordu. 

Bütün yazarlar nesir tarzında yazdılar, yalnızca bu şair, nazım şeklinde söyledi ve 

Şefek-i Sorò gazetesinde derç edildi.”
354

 Şair, piyesin sonunda zaten Debîr-i A’ôam 

için düşüncelerini anlattığı bir şiir söylemiştir.  

 

 Şair, piyesini bu defa perdeler şeklinde değil, tabiatın çeşitli tablolarını 

kullanarak sunmuştur. Ruh halini tabiat unsurları ile benzeştirmiştir. Piyes üç 

                                                 
352

 Zerúânî, a.g.e., s. 128. 
353

 ‘Alevî, a.g.e., s. 127. 
354

 Külliyât,  s. 172. 



191 

 

tablodan oluşmaktadır. Birinci tablo mehtap gecesi, ikincisi Meryem’in ölüm günü 

ve üçüncüsü ise Meryem’in babasının macerası ve idealidir.  

 

Şeb-i Mehtâb (Mehtap Gecesi) adlı birinci tablo, şairin ağzından güzel bir 

bahar gecesinin tasviriyle başlar ve şair de mutludur:
355

 

نمایان شدچو آفتاب پس کوهسار، پنهان شد                              ز شرق از پس اشجار، مه    

 هنوز شب نشده، آسمان جراغان شد                          جهان ز پرتو مهتاب نور باران شد 

                   چو نوعروس، سفیداب کرد روی زمین

        Güneş dağların ardına gizlenince, doğuda ağaçların arkasından ay belirdi. 

        Henüz gece olmadı, gökyüzü şehri aydınlattı, dünya ay ışığının parıltısından ışık 

yağmuru oldu. 

        Yeryüzü yeni gelin gibi beyaza büründü. 

 

Daha sonra şair, fakir bir köylü kızı olan Meryem ile şehirli ve zevk düşkünü 

olan bir gencin âşıkane hallerini ve gencin kızı, şarap içmeye ikna etme çabalarını ve 

aşk sözleri söyleyerek kandırmasını anlatır.  

 

İkinci tablo, Şemîrân’ın güzel tabiatının tasviri ile başlar, ancak bu defa 

mevsim sonbahardır. Şair de tabiatın sonbahardaki görüntüsüne paralel olarak üzüntü 

                                                 
355

Külliyât,  s. 174. 



192 

 

ve kederle doludur. Aynı zamanda bahara benzettiği gençliğin bittiğinden ve 

sonbahar gibi olan yaşlılıktan söz etmektedir:
356

 

فضای شمیران، از باد مهرگان، پر گرد             یز و برگها همه زرد            دو ماه رفته ز پائ  

پس از جوانی پیری بود چه باید کرد؟                  از قرب ماه آذر سرد        « دربند»هوای   

       بهار سبز به پائیز زرد شد منجر

Sonbaharın üzerinden iki ay geçti ve yapraklar sarardı, Şemîrân’ın ortamı 

mihrigân
357

 rüzgârıyla doldu. 

Derbend
358

’in havası âõer
359

 ayının yaklaşmasından dolayı soğuktur, 

gençlikten sonra yaşlılık vardır ne yapmalı? 

Yeşil bahar sarı sonbahara döndü. 

 

Şiirin geri kalanında ise zengin genç tarafından kandırılan Meryem’in başına 

gelenlerden dolayı duyduğu üzüntü ve utanç sonucu intihar etmesinden bahsedilir.  

 

Üçüncü tablo, adından da anlaşılacağı gibi Meryem’in babasının macerası ve 

ideali ile ilgilidir. Bu bölüm, ‘Işúî ve Meryem’in babasının, Meryem’in mezarı 

başında yaptığı konuşmalarla başlar. Yaşlı adam kızının üzüntüsünü dile getirirken 

bir yandan da hayat hikâyesini anlatır. İstibdat döneminden, bu dönemde çektiği 

                                                 
356

 Külliyât,  s. 179. 
357

 Mihrigan, eski İran’da Mihr (Kasım) ayının 16. günü kutlanan bir tören; burada sonbahar 

mevsiminin gelişini haber vermek için kullanılmıştır.  
358

 Tahran şehrinin Şemiran bölgesinde bulunan bir kasabadır. 
359

 İran takviminin 9. ayıdır (21 Kasım-22 Aralık). 



193 

 

sıkıntılardan, fedakârlıklarından, dertlerinden, inkılaptan sonra bazı kimselerin işlerin 

dizginini ele geçirdiğinden bahseder. Şiirin sonunda ise inkılapla ilgili idealini 

anlatır.  

 

  2.3. Edebî Kişiliği, Dili ve Üslubu: 

‘Işúî’nin edebî kişiliğinin oluşmasında, yaşadığı dönemin siyasi ve toplumsal 

olayları etkili olmuştur. Bundan dolayı gerek ülkenin içinde bulunduğu durum, 

gerekse şairin yaşadığı birtakım olaylar eserlerine konu olmuştur. Gençliğinin ilk 

yıllarından itibaren siyasi meseleleri klasik kalıplarda dile getiren şair, I. Dünya 

Savaşı sırasında ülkesinden göç ettiği esnada yaşadıklarını, içinde bulunduğu ruh 

halini, vatanına olan özlemini ve sevgisini özellikle İstanbul’da ikamet ettiği sırada 

Daru’l-funûn’da aldığı edebiyat eğitimiyle birleştirerek yenilikçi bir tarzla eserlerine 

yansıtmıştır.  

 

Daru’l-funûn’da katıldığı felsefe, musiki ve tiyatro gibi dersler, girdiği çeşitli 

edebî meclisler ve burada edindiği edebiyat çevresi, bunun yanında Osmanlı’daki 

dönemin edebiyat özellikleri şairin edebî kişiliğinin oluşmasına etki ederek şiirin 

yapısında yenilik denemelerinde bulunmasını sağlamıştır. Çağdaşı ve edebiyatçı 

dostu Meliku’ş-Şu’arâ Bahâr, onun şairlik yeteneğinin, yaptığı göçler sayesinde 

harekete geçtiğini belirtmiştir.
360

 

                                                 
360

 Muhammed Ali Sepânlû, Çehâr Şâ’ir-i Âzâdî, Costucû der Sergozeşt ve Âsâr-i ‘Ârif, ‘Işúî, Bahâr, 

Ferrûhî Yezdî, İntişârât-i Nigâr, C. I, Tahran, 1990,  s. 147. 



194 

 

 

İranlıların çağdaş şairlerinin ve yazarlarının edebî eserleri hakkında araştırma 

yapan ve mütalaa eden yabancı araştırmacılar ‘Işúî ve eserleri hakkında daha az 

yorumda bulunmuşlardır. Ancak bazı edebiyat tarihçileri onu, yeni tarzın değerli ve 

tartışmasız öncülerinden biri olarak bilirler, bir kısmı da onun yeterli derecede ilmî 

bir mayaya sahip olmadığını iddia ederler. Gerek İran’ın eski edebiyatına gerekse de 

dünyanın yeni edebiyatı hakkında derin bir bilgisi olmadığını düşünürler.
361 

áulamrıza Reşîd Yâãemî bu yöndeki düşüncelerini şu şekilde ifade eder: “‘Işúî, 

edebiyat hakkında yeterli bir bilgiye sahip değildi ve kasıtlı olarak geçmişteki 

fasihlerin eserlerini mütalaa etmekten kaçınıyordu.”
362

 

 

Mu’aôzamu’s-salùana’nın İstanbul’da beraber kaldıkları sırada şair hakkında 

yaptığı gözlemlerinden,  yukarıda bahsettiğimiz yorumun ve düşüncelerin aksine 

şairin geçmişteki ustaların eserlerine ilgi duyduğu anlaşılmaktadır: “Fransızca edebî 

kitapların yanında Sadî’nin külliyatını da mütalaaa ediyordu. Aynı şekilde haftada 

bir kez Hâfız ve Minuçehrî gibi geçmişteki şairlerden şiirler okuyordu ve bunlar 

hakkında söyleşilerde bulunuyordu. Yalnızca Hayyam’a ilgi duymuyor ve onun 

asaletinin olmadığını dile getiriyordu”.
363

 Bunun yanı sıra şiirlerini incelerken 

belirttiğimiz gibi Kûh-i Elvend u Şehr-i Hemedân (Elvend Dağı ve Hemedan Şehri) 

adlı şiirinde vezin ve mazmun açısından Sa’dî’nin bir gazelini örnek almış, ‘Işú-i 

Vatan (Vatan Aşkı) eserinin son iki beytini ise Hâfız’dan iktibas etmiştir. 

                                                 
361

 Âryenpûr, a.g.e., C. II, s. 366. 
362

 Aynı eser, s. 366-367. 
363

 Hâirî, a.g.e., s. 5. 



195 

 

 

 Melikü’ş-Şu’arâ Bahâr onun avam şairi olduğunu ve bu durumun bazen en 

iyi şiirlerinde bile hissedildiğini belirtir. Ancak Bahar’ın şu sözlerinden ‘Işúî’yi yine 

de iyi bir şair olarak gördüğünü anlıyoruz: “Bir parça zihin gücü vardı. O, şairlikte o 

denli güçlüydü ki eğer bahçıvanın acımasız orağı onun fazilet tohumunu biçmeseydi, 

edebiyatın güllerinden, tabiatının canlılığındaki tomurcuğundan ve şairane 

karihasından İran milleti ve belki dünya için daha fazla hatıra bırakırdı.”
364

 

 

‘Işúî’nin şiirlerinin temel konusunu vatan sevgisi ve meşrutiyet özlemi 

oluşturmuştur. Ayrıca meşrutiyet dönemi şairi olarak çağdaşları gibi eserlerinde 

yaşadığı dönemin siyasi olayları, işçi sınıfının sıkıntıları ve kadınların örtü sorunu 

gibi konuları işlemiş, ülkenin içinde bulunduğu karışık durumu ve bu duruma sebep 

olan yöneticileri, sınıfsal farklılıkları, cahilliğin ve hurafelerin halk arasında yaygın 

hale gelmesini sert bir şekilde eleştirmiştir.   

 

‘Işúî’nin edebî yenilik konusundaki notlarına bakıldığında ilki “İdeâl-i 

Dihgân” adlı eserinin mukaddimesindedir. ‘Işúî burada şöyle yazar: “ Çağdaşların 

Fars dilinin şiir inkılâbı için çabaladıklarını ancak şimdiye kadar istenilen sonucun 

elde edilmediğini düşünüyorum. Bu manzumenin birinci ve ikinci tablosunda şairin 

Fars dili şiirlerinde yeni ve güzel bir tarz icat etmeye muvaffak olduğunu hayal 

ediyorum. Eğer okuyucular dikkatle mütalaa ederlerse şairane fikirlerin 

                                                 
364

 Aynı eser, s. 155. 



196 

 

gelişmesindeki fikir tarzı ve kavrama gücünün eski ya da yeni şairlerin düşünce 

tarzıyla tamamen farklı olduğunu tasdik edeceklerdir. Bu üç tablo bu dönemin şiir 

inkılâbının en iyi örneğidir. Fars edebiyatı inkılâbının bu adımlarla gerçekleşeceğini 

önce kendim hayal ettim.
365

 

 

‘Işúî, Nevruzînâme adlı eserinin mukaddimesinde de şiir üslubunda yenilik 

yapılması gerektiğini belirtmiştir. Geçmiştekilerin üslubunun üzerinde yapılacak olan 

değişikliklerin Fars edebiyatına yeni bir renk kazandıracağını düşünür ve şu sözleri 

dile getirir: “Uzun zaman kendi kendime şöyle düşünüyordum: Fars edebiyatı, yazı 

ve konuşma dilinden daha çok ilgi görmüştür. Böylece dünyadaki bütün insanlar 

tarafından sürekli övülmüştür. İşte bu, İranlıları diğer kavimlerin nazarında 

saygıdeğer gösteren bir harekettir. Fakat bu sözlerin hepsi bizi, eskimiş, birkaç yıllık 

edebî üsluba bağlı kalmaya ve geçmişteki şairlerin tarzını tekrar etmeye mahkûm 

edemez. Bana göre her birini ne kadar iyi ve güzel tasavvur etsek de, olduğundan 

daha iyi ve güzel gösterilebilir. Fars edebiyatı her ne kadar övgüden fazlasına layık 

olsa da onun beğenisini artırabiliriz. Eğer Fars edebiyatının üslubunun şeklini çok 

güzel bir kâğıt parçası farz edersek, bu parçanın ömründen birkaç yüz yıl geçtiğinde, 

zamanın olaylarının rengi bu parçanın resminin üzerini kaplar.  Şüphe yoktur ki bir 

cilaya, yani o cila vasıtasıyla tekrar ilk makamını ve şeklini elde edebileceği yeni bir 

üsluba ihtiyacı vardır.”
366

 

 

Ancak edebiyatçılar tarafından Batı’dan alınan yeniliklerin, Fars dili ve 

edebiyatının benliğine zarar vermeden uygulanması gerektiğini şu ifadelerle belirtir: 

                                                 
365

Sepânlû, a.g.e., s. 173. 
366

 Külliyât, s. 257-258. 



197 

 

“…İran edebiyatının yenileşmesinde ciddiyetle çalışan ediplerin bir kısmından ümitli 

değilim. Zira onlar, Fars edebiyatının yenileşmesini, onun üslubunun Batı üslubuna 

dönüşmesinde görmüşlerdir. Yazdıklarının çoğu Farsçadan ibarettir. Yoksa onda 

tamamen Batı’nın ruhu ve sözleri yeşermiştir. Bu da tamamen Fars edebiyatının 

şerefini kaybetmesine ve gelecekte İran edebiyatının ahengini batılı ediplerin rehin 

almasına sebep olur. Amaçlarının bu olduğuna şüphem yoktur. İranlıların millî 

hissiyatları karşısında serzenişte bulunacaklardır. Benim düşüncem şudur; Fars 

şairlerinin üslubunda değişiklik yapılması gerekiyordu. Fakat bu değişiklik, onun 

asaletini yitirmemeliydi. İran edebiyatının üslubu o kadar eskimiştir ki değişime 

ihtiyacı vardır. Bu yüzden onun görüntüsüne yaraşır, el değmemiş yeni kumaştan bir 

kıyafet giydirilmeli.”
367

 

 

‘Işúî, kafiye konusunda da değişiklikler yapmıştır. Şöyle ki, iki kelimenin 

duyusal anlamda ahenkli olmasının, birbirleriyle kafiye oluşturması açısından bir 

sorun teşkil etmediğini düşünür.  Bu düşüncesini Nevrûzînâme adlı eserinde, “günah-

kadeh” ve “mîhâhem-hem” ile “rûzî ve âmûzî” kelimelerini aralarında kafiye 

yaparak göstermiştir.
368

 

 

Sepânlû, ‘Işúî’nin şiirde yenilikçi adımlar attığını düşünerek genç yaşta 

ölmesinden dolayı daha ileri gidememesini şu sözleriyle ifade eder: “Eğer ‘Işúî 

yaşasaydı edebî yenileşme ve kültürel inkılâp alanında yeni bilgilerin, yeni sanat 

tekniklerinin ve Avrupaî şiir teorilerinin de yardımıyla kendi mecrasında 

ilerleyebilirdi. Büyük ihtimalle o, sonraki nesiller için Nîmâ’nın rakibi olabilir ve 

                                                 
367

 Külliyât,  s. 258-259. 
368

 Külliyât,  s. 259. 



198 

 

belki de ondan daha kalabalık bir mürit grubuna sahip olabilirdi. Çünkü onun görsel 

alanlar yaratmadaki yeteneğinin de yardımıyla, yeni şiir, yetenek sahibi, okuryazar 

kimseler ve halk kitleleri arasında daha hızlı bir şekilde yaygınlık kazanabilir ve haz 

alınabilir duruma gelebilirdi. ‘Işúî gibi şairane bir fidanın büyümesi ve gelişmesi 

için daha özgür bir alan gerekliydi. Ancak 16 yıl boyunca Rızâ Şâh hükümeti buna 

imkân vermedi.
”369

 

 

Daha önce de bahsettiğimiz gibi Nîmâ’nın efsane adlı manzumesi ilk defa 

‘Işúî tarafından Úarn-i Bîstom’da yayımlanmıştır. Şair, bunu yayımlamadan önce 

Nîmâ hakkında şu sözleri dile getirmiştir: “Nîmâ’nın tatlı manzumeleri gelecek 

sayıdan itibaren gazetenin alt bölümlerinde kitap haline getirilebilir bir tarzda 

yayınlanacaktır. Muhterem abonelerimize onun bu güzel manzumelerini okumalarını 

tavsiye ederiz.” Nîmâ Efsâne adlı eserini yayınlanmak için bu gazeteyi bilerek 

seçmiştir. Zira o zamanda geleneksel edebiyatın yörüngesinden dışarı çıkan çok az 

gazete bulunuyordu. Nîmâ da bu gazetelerden birinin sahibi olan ‘Işúî’ye yönelmiş 

ve bu seçimi hakkında şunları dile getirmiştir: “Efsâne adlı eserimi ilk defa tanınmış 

bir gencin gazetesine verdim. Onu eline almıştı, düşünüyordu ve gel gör ki anlıyordu. 

Bana dedi: İyi bir yol bulmuşsun. Sonraları kendi İdeal eserini yazdı ve bana okudu. 

Bu, eserimin tarzına yakındı. Bana öyle geliyor ki yeni şiiri yaygınlaştırmaya çok 

erken muvaffak olacağım. Sonunda birbirimizden uzak kaldık. Dostum sustu, soğuk 

ve karanlık bir mezara yerleşti. Defalarca, düşüncelerinden dolayı ona nasihat 

                                                 
369

 Sepânlû, a.g.e., s. 202. 



199 

 

etmeme rağmen ölümü, onun gibi birini buluncaya kadar yıllarca yalnız kalmama 

sebep oldu.” 
370

  

 

Nîmâ ile ‘Işúî girdikleri bir diyalogda şiir hakkındaki çeşitli görüşlerini 

bildirmişlerdir. ‘Işúî, Firdevsî ve Sa’dî’nin İran’ın onuru olduklarını, eski edebiyattan 

tamamıyla uzaklaşılmamasını, ancak edebiyatta yapılacak olan yeniliğin Fars 

edebiyatının asaletini yitirmemesi gerektiğini düşünmektedir. Ayrıca şiirin 

üslubunun tamamıyla Batı üslubuna dönüştürülmesinin doğru olmayacağını, aksi 

takdirde gelecekte İran edebiyatının, Batı ediplerinin rehini olarak bilineceğini 

belirtmiştir.
371

 

 

Kâ’id, Nîmâ ile ‘Işúî’nin yenilikçilik anlayışını belirterek bu iki şairin 

tarzlarını şu şekilde kıyaslamıştır: “Nîmâ Yûşîc’in yenilikçiliğinde ve ‘Işúî’nin yeni 

tarzında hamlık göze çarpmaz. Yeni yollar açmada deneme ve hata yapmaktan 

kaçınmamışlardır. Her ikisi de söyledikleri ve yaptıkları şeye sadıktırlar, redif ve 

kafiyenin dar alanından çıkmak gerektiğine inanırlar. Nîmâ ve ‘Işúî’nin tarzlarının 

farkı, sade olmaları ve günlük konuşma dilindeki kelimelerden istifade etmeleridir. 

Şiir ve nesirde ‘Işúî’nin dili konuşma diline yakındır. Nesri, her ne kadar yazıların 

basımevine ulaştırılması için çalakalem yazılmış gibi görünse de genellikle etkileyici 

ve çok güçlüdür. Kelimelerinde onu ruhsal durumu ve arzuları görülebilir. Nîmâ’nın 

nesri daha çok öğütleri içerir, özellikle mektupları monoton, yüzeysel, hoş, iniş 

çıkışlardan yoksun ve haddinden fazla didaktiktir. Nîmâ’nın kalemi çoğu yerde 

                                                 
370

 Kâ’id, a.g.e., s. 183-184. 
371

 Geniş bilgi için bkz. Sepânlû, a.g.e., s. 175.  



200 

 

floresan lambaya benzetilir; ışığı vardır ancak sıcaklığı yoktur. ‘Işúî’nin kalemi ise 

daha yeni yeni yanmaya başlayan bir lambaya benzetilir fakat genellikle sıcak ve 

aydınlıktır. ‘Işúî’nin klasik şiirleri Nîmâ’nın benzer işlerinden daha iyidir. ‘Işúî’nin 

gazellerinde ve kıt’alarında iniş çıkışlar vardır. Fakat aynı zamanda şiirlerinde 

yetenek ve canlılık açıkça görülür. Eğer yaşasaydı büyük ihtimalle bugün yeni şiirin 

öncülerinden biri sayılırdı.
372

 

 

Bazı kimseler ‘Işúî’nin Nîmâ’nın takipçisi olduğunu savunmuşlardır. 

Muhammed Ziyâ Huşterûdî, ‘Işúî’nin Nîmâ’nın yeni tarzını taklit eden ilk kişi olarak 

tanımlar, Nîmâ’nın efsanesinin üslubunu İdeal adlı eserinde uyguladığını savunur. 

Aryenpur ise bu görüşün doğru olmadığını, ‘Işúî’nin kendi tarzında müstakil ve 

yenilikçi olduğunu İdeal’in tablolarında seçmiş olduğu üslubu daha eski şiirlerinde 

de kullandığını vurgular.
373

 Muhammed Kâ’id’e göre, onun Nîmâ’dan ilham alması 

doğaldı. O, Nîmâ’nın adını duymadan önce başka ülkelerde ikamet ettiğinde ve 

başkalarının tecrübelerini gözlemlediğinde eskilerin dilinin zamanın isteklerini 

karşılamadığını anladı. Nîmâ, ondan daha iyi bir şair olsa da ‘Işúî yaşasaydı 

Nîmâ’dan daha çevik bir yazar olacaktı.
374

 Lengerudi’ye göre ise, ‘Işúî, İdeal ve 

diğer modern şiirlerinde Nîmâ’yı örnek almamıştır. O, döneminin gelişen şiir tarzına 

tabi olmuştur.
375

 Şefî’i Kedkenî onun hakkında şöyle der: “Eğer daha fazla gayret 

etseydi sahip olduğu gelenekselliği kırıcı yeteneği sebebiyle Nîmâ’dan önce onun 

                                                 
372

 Kâ’id, a.g.e., s. 184-185. 
373

 Hayri, a.g.e., s. 198. 
374

 Kâ’id, a.g.e., s. 187. 
375

 Lengerûdî, a.g.e., s. 145. 



201 

 

işlerinin fazlasını yapabilirdi.”
376

 ‘Işúî, her ne kadar yazdığı İdeal manzumesinde 

Nîmâ’yı örnek almış olsa da daha önce İstanbul’da kaleme aldığı Nevrûzînâme ve 

diğer eserlerinde şiirin yapısında ve kafiyesinde yaptığı değişikliklerle yeni bir tarza 

yönelmeye çalıştığı göze çarpmaktadır.  Bu çabalarını daha önce belirttiğimiz gibi 

eserin mukaddimesinde de dile getirmiştir.  

 

 

Nîmâ’nın Efsâne’si ile ‘Işúî’nin İdeal-i ‘Işúî’ si arasında bazı benzerlikler 

vardır. Özellikle doğa manzaralarının betimlenmesinde, mevsimlerin geçişlerinde, 

aynı zamanda konuşma tarzında her ikisi de piyes tarzında, mısralar ise soru-cevap 

şeklinde nazmedilmiştir. Hatta şekil bakımından her iki şiir de beş mısralı kıtalardan 

oluşmuştur. Fakat içerik açısından ‘Işúî’nin İdeal’inde mücadeleci bir romantizm, 

Nîmâ’nın Efsâne’sinde ise içe dönük bir romantizm görülür.  

 

‘Işúî’nin dili, şiir dışı geleneğin kavramlarını kullanmaya imkân tanıyan bir 

esnekliğe sahiptir. Günlük kelimeleri ve tabirleri çekinmeden kullanan bu dil, 

gelecektekiler için yolu hazır hale getirmiştir. ‘Işúî’nin kullandığı şiir dilinin 

çağdaşlarının siyasi ve edebî gazetelerinin (Sûr-i İsrâfîl, Nesîm-i Şimâl) diliyle farkı, 

onun edebî boyuta sahip olması ve çoğunlukla dramatik anlardan faydalanmış 

olmasıdır.
377

 Onun şiirdeki hedeflerinden biri, halkın dilinden esinlenilmiş bir 

anlatım tarzı elde etmekti. Klasik Fars edebiyatına olan ilgisi akıcılık, olgunluk ve 

yenileşme bakımından zirveye ulaşmasını sağlıyordu. Onun gözü eskilerin 

                                                 
376

 Muhammed Rızâ Şefî’i Kedkenî, Edvâr-i Şi’r-i Fârsî Ez Meşrûtiyet Tâ Sukût-i Saltanât, İntişârât-i 

Sohen, Tahran, 2011, s. 42. 
377

 Sepânlû, a.g.e., 201-202. 



202 

 

eserlerinde, kulağı sokaktaki ve pazardaki halkın dilindeydi. Bazen günlük konuşma 

tarzını kaside ve gazel kalıplarına döküyordu.
378

  

 

Şiirleri, dış görünüşü bakımından daha çok klasiktir. Ancak, hem geleneksel 

bir içeriğe ve hem de yeni mazmunlara sahiptir.
379

 Nevrûzînâme ve Der Nikûhiş-i 

Rûzgâr gibi eserlerini yeni bir tarzla kaleme almasına rağmen Horasanî üslupta 

kullanılan Nîşâbûrî fillere yer vermiştir. Ancak şair, şiir alanına “beyaz gece”, “gam 

bayrağı”, “kan bayrağı”, “kızıl dil”, “ölüm karı”, “kefen yağmuru”, “ömrün aydın 

gölgesi”, “hırsızların sığınma yeri”, “efsane yeri”, “gönül derdinin kokusu”, “zanlı 

insanların fikri gibi vahşi olmak”, “beynin aydın olması” gibi yenilikçi mazmun ve 

ibareler getirmiştir.  

  

Aynı zamanda edebî dile “kazma”, “kürek”, “dalkavuk”, “palavracı”, “zırva, 

saçma”, “çığırtkan”, “tutuklamak”, “boş vermek”, “yüzsüz”, “işi tıkırında olmak”, 

“birine ısınmak”, “homurdanmak”, “edepsiz”
 
 gibi amiyane kelime ve terkipler 

sokmuştur.  

 

‘Işúî de dönemindeki birçok şair gibi şiirlerinde “enjeksiyon”, “personel”, 

“formül”, “üniforma”, “tribün”, “kravat”, “entrika” gibi yabancı kelimelere yer 

vermiştir. Şiirlerinde argo kelimeleri kullanmaktan kaçınmayan şair, kimi zaman işi 

ileriye götürerek küfre varacak sözler kullanmıştır. Çe Mu’âmele Bâyed Kerd (Ne 

Muamele Yapmalı) adlı şiirinde kafiyeyi bir küfür ifadesiyle yapmıştır.
380

 

                                                 
378

 Zerúânî, a.g.e., s. 126. 
379

 Aynı eser, s. 126. 
380

 Külliyât,  s. 423. 



203 

 

 

‘Işúî, Fars edebiyatının ilk operet yazarlarındandır
381

. Piyesleri daha çok 

dönemin siyasi ve sosyal durumu hakkında olup bu eserlerini manzum ve mensur 

şeklinde kaleme almıştır. Manzumelerinde o zamana kadar kullanılan mesnevi kalıbı 

yerine musammat türünü kullanmıştır. İçerik olarak ise geçmiştekilerin eserlerinde 

işlediği ahlaki ve tasavvufi konuların aksine o,  siyasi ve sosyal meselelere 

yönelmiştir. Hikâyesindeki kahramanların sözlerini şiir kalıbına “dedi, der, cevap 

verir, sorar” gibi kelimeleri tutumlu kullanarak dökmüş böylece tekrarlardan 

kaçınmıştır.
382

  

 

Edebiyatçılar arasında romantik bir şair olarak bilinen ‘Işúî bu özelliğini daha 

çok manzum şeklinde yazdığı piyeslerine yansıtmıştır. Ancak ‘Işúî’nin romantizmi 

duygusal ve âşıkane değil, vatanî ve meşrutiyetçi hissiyatlar içerir. Bu yüzden 

piyeslerinde romantizmden çok nasyonalist yanı ön plana çıkar.  

 

Piyeslerinde de şiirlerinde olduğu gibi amiyane kelime ve terkipler görülür. 

“Çene çalmak”, “canına susamak”, “kadın kıtlığı”, “afallamak”, “görüntü iyi cep 

boş” ve “gözü kara olmak” bunlardan bazılarıdır.  

 

Makalelerinde ise diğer eserlerinde olduğu gibi günlük konuşma dilinden 

faydalanmıştır. Zira yaşadığı dönemin edebî özelliği itibariyle şairler, halka 

mesajlarını onların diliyle iletiyorlardı. Ancak Şefî’i Kedkenî bu durumun şairi dilde 

                                                 
381

Âjend, a.g.e., s. 455.  
382

 Hâirî, a.g.e., s. 184. 



204 

 

bazı hatalara sürüklediğini belirterek şöyle söylemiştir: “‘Işúî, dil, edebiyat ve halk 

arasında bir sentez oluşturmak istediği için dili, dilbilgisi yanlışlarıyla doludur. 

Bundan dolayı ‘Işúî kültürel açıdan gazetecilik deneyiminden faydalanarak şiire 

adım atmıştır.”
383

 

 

İçeriğini dönemin siyasi ve sosyal olaylarının oluşturduğu makalelerinde ‘Işúî 

üstü kapalı anlatımlar yerine doğrudan eleştirilerde bulunmayı tercih etmiştir. Bunun 

yanında savunduğu görüşlerini pekiştirmek için günlük hayatın içinden verdiği 

örnekler makalelerine canlılık kazandırmıştır.  

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
383

 Şefî’i Kedkenî, a.g.e., s. 43. 



205 

 

SONUÇ 

 

Çalışmamızın konusu, Mîrzâde-i ‘Işúî’nin hayatı, edebî kişiliği ve eserlerinin 

tahlili olup, giriş bölümünde, çeşitli kaynaklardan faydalanılarak, şairin düşüncelerini 

ve edebî kişiliğini etkileyen, dönemin siyasi, sosyal ve kültürel durumu incelenmiştir. 

 

Tezimizin birinci bölümünde şairin edebî üslubuna etki eden meşrutiyet 

dönemi ve öncesi ile Pehlevî dönemi edebiyatı anlatılmıştır. Tezimizin ikinci 

bölümünde ise ‘Işúî’nin hayatından bahsedilerek, yaşadıklarının eserlerine ne şekilde 

yansıdığı anlaşılmaya çalışılmıştır. İki yönlü bir şahsiyet olarak karşımıza çıkan 

‘Işúî’nin, eserleri manzum ve mensur eserleri şeklinde ayrılarak incelenmiştir. 

Şiirleri, temalarına göre ayrılmış olup, bu temaların her biri için şiirlerinden örnekler 

verilmiştir. ‘Işúî’nin külliyatında tespit ettiğimiz temalar vatan, cumhuriyet, hiciv, 

tabiat tasviri, habsiye, övgü ve methiyedir. Şair külliyatında özellikle vatan temalı 

şiirlerine ağırlık vermiştir. Bu temada yazılmış yaklaşık 23 şiir mevcuttur. Yine 

şairin külliyatında yazılmış şiirlerinden hiciv temalı eserleri ise hacim olarak ikinci 

sırayı almaktadır; bu temada yaklaşık olarak 18 şiir mevcuttur. Külliyatında şair 

kaside, gazel, mesnevi, terciibend, terkibibend vs. gibi nazım biçimlerini kullanmış 

olup, bu nazım biçimlerinden özellikle kaside türünü daha fazla tercih etmiştir.  

 

Mensur eserlerini ise, dönemin olaylarını anlattığı, bu olaylar hakkında 

düşüncelerini beyan ettiği makaleleri ve piyesleri oluşturmuştur. Burada bize göre 

özellikle belirtilmesi gereken olgu, ‘Işúî nesir eserlerini kaleme alırken şiirlerinde 

olduğu gibi tematik olarak vatan sevgisini ve eleştiriyi sıklıkla kullanmasıdır. Bu 



206 

 

durum ‘Işúî’nin makalelerinde de geçerlidir. Şairin makale ve piyeslerine de örnekler 

verilerek, içerik olarak incelenmiştir. İncelenen bu eserler doğrultusunda, ‘Işúî’nin 

edebî kişiliği, dili ve üslubu ele alınmıştır. Yaptığımız çalışmada yine ‘Işúî’nin 

bilhassa İstanbul’da bulunduğu esnada şiir üslubu hakkında, Türk edebiyatından 

etkilenerek kafiye ve vezinde yapmış olduğu değişiklere ve yeniliklere tezimizde yer 

verilmiştir.  

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



207 

 

ÖZET 

 

Bu çalışmanın konusu, Kaçar Hanedanlığı sonu ile Pehlevî Hanedanlığı’nın 

başlangıcında edebî faaliyetleri ve siyasi görüşleri ile önemli bir yere sahip olan 

Mîrzâde-i ‘Işúî’nin hayatını, eserleri ve edebî kişiliğini ele almaktadır. Tez çalışması 

giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Girişte, ‘Işúî’nin hayatına, eserlerine ve edebî 

kişiliğine etki eden dönemin siyasi, sosyal ve kültürel durumu incelenmiştir. Birinci 

bölümde, meşrutiyet, meşrutiyet öncesi ve Pehlevî dönemi edebiyatının özellikleri 

anlatılmıştır. İkinci bölümde ise, şairin hayatı, eserleri, edebî kişiliği, dili ve üslubu 

ele alınmış; külliyatında işlediği konulara değinilerek gerek nazım tarzındaki, 

gerekse de nesir tarzındaki eserlerinden örnekler verilmiştir. Sonuç olarak, ‘Işúî’nin 

külliyatında işlediği konuların tamamı ele alınarak yazmış olduğu şiir, makale ve 

piyeslerle İran edebiyatına ve kültür tarihine yaptığı katkılar ve getirdiği yenilikler 

belirtilmek istenmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 



208 

 

ABSTRACT 

 

 This study is related to literary works, literary personality and life of 

Mirzadeh Eshghi who has an important place at the late of the Qajar’s era and at the 

beginning of Pahlave era with his literary activities and political opinions. Thesis is 

consists of an introduction and two separate sections. In introduction part, we have 

investigated the political, social, cultural and literary statu properties of that time 

which affects Eshghi's life, his personality and literary works. In the first section pre-

constitutionalism, constitutionalism and the era of Pahlave literary’s features are 

introduced. In the second section, the poet's life, works, literary personality, language 

and his literary style are discussed. In addition to these, both verse and prose style 

example works are given with the reference of the poet’s corpus subjects. In 

conclusion, our aim is to determine his contributions and innovations to the Persian 

literature and culture history with his poetry, articles and play that are all about 

Eshghi’s corpus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



209 

 

KAYNAKÇA 

 

‘ÂBİDÎNÎ, Hasan Mîr,  İran Öykü ve Romanının Yüz Yılı, C. I, Çev. Derya Örs, 

Nüsha Yayınları, Ankara, 2002. 

ÂCÛDÂNÎ, Mâşâllâh, Meşrûùe-i İrânî, Neşr-i Aòterân, Tahran, 2003. 

ÂJEND, Ya’úûb, Târîò-i Edebiyât-i İrân Ez Âàâz tâ Emrûz, Neşr-i Gosterde, Tahran, 

2001. 

‘ALEVÎ, Bozorg, Târîò-i Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Târîò ve Taóavvul-i Edebiyât-i 

Mu’âãır-ı Fârsî Naôm ve Neår), Çev. Sa’îd Fîrûzâbâdî, İntişârât-i Câmî, Tahran, 

2007. 

ANBARCIOĞLU, Meliha, “Çağdaş İran Nazmında Konu”, Ankara Üniversitesi, 

D.T.C.F., Doğu Dilleri Dergisi, C. I., Sayı: II, Ankara, 1966. 

______________, “Çağdaş Nazımda Sosyal ve Diğer Konular”, Ankara Üniversitesi, 

D.T.C.F., Doğu Dilleri Dergisi, C. I., Sayı: III, Ankara, 1969. 

ÂRYENPÛR, Yaóyâ, Ez äabâ Tâ Nîmâ, İntişârât-i Zuvvâr, C. I-II, Tahran, 1993. 

BAHÂR, Muhammed Taúî, Dîvân-i Eş‘âr-i Meliku’ş-Şuèarâ-yi Bahâr, Tahrân Hş. 

1378, s. 308, nkl. Soner İşimtekin, Muhammed Taúî Bahâr’ın (Meliku’ş-Şu‘Arâ) 

Divanının İçerik Açısından İncelenmesi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara, 

2012. 

BROWNE, Edward, İnúılâb-ı Meşrûùiyet-i İrân, Tahran, 1997. 

DEBÎRSEYÂÚÎ, Seyyîd Muhammed, Makâlât-i Dehòodâ Çerend u Perend, 

İntişârât-i Tîrâje, Tahran, 1983.   

EMÎNÎ, Ali Ekber, Goftimân-i Edebiyât-i Siyâsî-i İrân der Âsitâne-i do İnúılâb, 

Tahran, 2011. 



210 

 

ENäÂRÎ, Mehdî, Şeyh Faølullah Nûrî ve Meşrûùiyet, Tahran, 1997, nkl. Yılmaz 

Karadeniz, İran’da Sömürgecilik Mücadelesi ve Kaçar Hanedanı (1795-1925), Bakış 

Yayınları, İstanbul, 2006 

FESÂYÎ, Mânãûr Restgâr , Envâ’-i Neår-i Fârsî, İntişârât-i Sâzmân-i Mutâle’e ve 

Tedvîn-i Kutb-i Ulûm-i İnsânî-yi Dâneşgâhhâ, Tahran, 2001. 

HÂİRÎ, ‘Abdalhâdî, Teşeyyo’ ve Meşrûùiyet der İrân, İntişârât-i Emîr Kebîr, Tahran, 

2002. 

HÂŞİMÎ, Óamîd, Zindegînâme-yi Şâ’irân-i İrân ez Âàâz tâ ‘Aãr-i Óâøır, İntişârât-i 

Ferheng u Úalem, Tahran, 1998. 

ÓUKÛKÎ, Muhammed, Murûrî ber Târîò-i Edeb ve Edebiyât-i Emrûz-i İrân (naôm), 

C. II,  Neşr-i Úaùre, Tahran, 1998. 

ÒUSREV, Şâfi’i, Zindegî ve Şi’r-i Sed Şâ’ir ez Rûdekî tâ Emrûz, Tahran, 2001. 

İSTİ’LÂMÎ, Muhammed, Modern İran Edebiyatına Giriş, Çev. Mehmet Kanar, 

Çantay Kitabevi, İstanbul. 

ÚÂ’İD, Muhammed, ‘Işúî Sîmâ-yi Necîb-i Yek Ânârşist, İntişârât-i Vezâret-i Ferheng 

u Erşâd-i İslâmî, Tahran, 2001. 

KANAR, Mehmet,  Çağdaş İran Edebiyatının Doğuşu ve Gelişmesi, İletişim 

yayınları, İstanbul, 1999. 

KARADENİZ, Yılmaz, İran’da Sömürgecilik Mücadelesi ve Kaçar Hanedanı (1795-

1925), Bakış Yayınları, İstanbul, 2006. 

KIRLANGIÇ, Hicabi, “Yeni İran Şiiri”, Türk Edebiyatı Dergisi, sayı 392, İstanbul, 

2006. 

____________,“İran Şiirinde Bir Yenilikçi: Nîmâ Yûşîc”, Nüsha (Şarkiyat 

Araştırmaları Dergisi), sayı 30, Ankara, 2010. 

KİSREVÎ, Ahmed,Târiò-i Meşrûùe-i İrân, İntişârât-i Şehrâzât, Tahran, 2010. 

KÛREŞ, Seyyîd Hâdî Hâirî, Sedde-i Mîlâd-i Mîrzâde-i ‘Işúî, Neşr-i Merkez, Tahran, 

1994. 



211 

 

LENGERÛDÎ, Şems, Târîò-i Taólîlî-yi Şi’ir-i Nov, C. I, Tahran, 1998. 

________________,Mekteb-i Bâzgeşt (Berresî-i Şi’r-i Dovrehâ-yi Efşâriyye, 

Zendiye, Úacariye), Tahran, 1993. 

MİFTÂH, Elhâmeh, Nigâhî be Revend-i Nüfûz ve Gostereş-i Zebân ve Edeb-i Fârsî 

der Turkiyye, Tahran, 1995. 

MÎRENäÂRÎ, Alî, Numâyişnâmehâ-yi Mîrzâde-i ‘Işúî, İntişârât-i Ùuhûrî, Tahran, 

2007. 

MU'İN, Muhammed, Ferheng-i Fârsî, İntişârât-i Emîr Kebîr, C. V-VI, Tahran, 1981. 

MU’TEMEN, Zeyne’l-‘Âbidîn, Taóavvul-i Şi’r-i Fârsî, Tahran, 1992. 

NÂSIR, Muhammed,  Taóavvul-i Movøu’ ve Ma’nâ der Şi’r-i Mu’âãır, Neşr-i 

Nîşâne, Tahran, 2003. 

NEJÂD, Îrec Pârsî, Òânlerî ve Naúd-i Edebî, Tahran, 2008. 

NERÂÚÎ, Solmâz, Mîrzâde-i ‘Işúî Zindegî ve Âåâr, Neşr-i æâliå, 2009. 

RÛZBİH, Muhammed Rızâ, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Neår), Neşr-i Rûzgâr, 

Tahran, 2002. 

_______________, Edebiyât-i Mu’âãır-ı İrân (Naôm), Neşr-i Rûzgâr, Tahran, 2002. 

äADİK, Hüseyin Muhammedzâde, Mesâyil-i Edebiyât-i Novîn-i İrân, İntişârât-i 

Dünyâ, Tahran, 1975. 

SARAY, Mehmet, Türk-İran İlişkileri, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih Yüksek Kurumu 

Atatürk Araştırma Merkezi, Ankara, 2006 

SELÎMÎ, Alî Ekber Muşîr, Külliyât-i Muãavver-i Mîrzâde-i ‘Işúî, Tahran, 1965. 

SEPÂNLÛ, Muhammed Alî, Çehâr Şâ’ir-i Âzâdî, Costucû der Sergozeşt ve Âåâr 

‘Ârif, ‘Işúî, Bahâr, Ferruhî Yezdî, İntişârât-i Nigâr, C. I, Tahran, 1990. 

SYKES, Sir Percy, Târîò-i İrân, Çev. Seyyîd Muhammed Taúî Fehr Dâî Gîlânî, C. 

II, Tahran, 1998. 



212 

 

ŞEFÎ’İ KEDKENÎ, Muhammed Rızâ, Edvâr-i Şi’r-i Fârsî Ez Meşrûtiyet Tâ Sukût-i 

Saltanât, İntişârât-i Sohen, Tahran, 2011. 

ŞEHSÛVÂRÎ, Alî Taúî, “Safiye ‘Işúî ile Söyleşi”, Gencine-i Esnâd, Bahar-Yaz, 

sayı: 37-38,Tahran, 2000. 

ÙÂHBÂZ, Sîrûs, Mecmue-i Kâmil-i Eşâr-i Nîma Yûşic, İntişârât-i Negâh, Tahran, 

2004. 

TEMÎMDÂRÎ, Ahmed, Târîò-i Edeb-i Pârsî Mektebhâ, Dovrehâ, Sebkhâ ve ‘Envâ’-i 

Edebî, Tahran, 2000. 

TÜRKİYE DİYANET VAKFI İSLAM ANSİKLOPEDİSİ, C. XI, İstanbul, 2005. 

YÂÓAÚKÎ, Muhammed Ca’fer Çûn Sebû-yi Teşne (Târîò Mu’âãır-i Fârsî), 

İntişârât-i Câmî, Tahran, 1998. 

__________________, Külliyât-i Târîò-i Edebiyât-i Fârsî, Tahran, 2010. 

__________________, Cûybâr-i Lahzehâ Edebiyât-ı Mu’âsır-ı Fârsî Naôm u Neår, 

Tahran, 1999. 

YILDIRIM, Nimet, Fars Edebiyatında Kaynaklar, Atatürk Üniversitesi Fen-

Edebiyat Fakültesi Yayını, Erzurum, 2001. 

ZERÚÂNÎ, Seyyîd Mehdî, Çeşmendâz Şi’r-i Mu’âãır-ı İrân, İntişârât-i æâliå, Tahran, 

2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



213 

 

DİZİN 

 

 

A                                                               Daru'l-funûn, 1, 16, 17, 44, 45, 170 

                                                         

‘Abdurahîm Ùâlibof, 17, 48 

Ahmed Şâh, 13, 15, 95, 99, 113 

Ahmed-i Şamlû, 51 

Âòûndzâde, 17, 46 

Âúâ Necefî, 3 

Albay Liyahof, 11 

Alexandre Dumas, 17, 43, 44 

Alî Deştî, 118, 160 

Alî Ekber Muşîr Selîmî, 76, 83 

‘Ârif, 32, 34, 35, 39, 120 

 ‘Âşık İsfahânî, 24 

Atâbek, 10 

Âõer Bîgdilî, 24 

‘Aøudu’l-mülk, 13 

B 

 

Bâúır Mu’mînî, 30 

Bozorg-i ‘Alevî, 52, 53 

C 

 

Corci Zeydan, 44 

D 

Daniel Defoe, 17 

Darulòelafe, 118 

Dehòodâ, 19, 33, 34, 40, 42, 43 

E 

 

Edîbu’l-memâlik Ferâhânî, 19, 20, 36 

Edward Browne, 20 

Emînu’d-devle, 2, 17, 40 

Enverî, 25 

F 

 

Fâøıl Hân Gerûsî, 28 

Ferruhî Yezdî, 31, 32 

Feth’alî Hân äabâ, 25 

Firdevsî, 24, 25, 199 

Furûàî, 25 

H 

 

Hacı Alî Ekber Nevvâb, 28 

Hacı Mîrzâ Cevâd, 3 

Hacı Yahyâ Devletâbâdî, 40 

Hâc Zeyne’l-‘âbidîn Merâàaî,17,47,48 

Hasan Hân Bedi’, 45 

Hasan-i Muúaddem, 56 



214 

 

Òânlerî, 28 

Haydar Ali Kemâlî, 57 

Òurrem Âbâd, 12 

 Hüseyin Mekî, 112 

İ 

 

İbn Yemîn, 25 

İftiòâr Âştiyânî, 61 

İrec Mîrzâ, 33, 34 

İtimâdu’s-salùanâ, 43 

K 

 

Úıvâmu’s-salùana, 120,140,158,159, 

160, 189 

Úolhak, 139 

L 

 

Lâhûtî, 33, 35, 36, 37, 56 

Lord Curzon, 4 

M 

 

Mahmûd Hân Meliku’ş-şu’arâ, 25 

Meliku’ş-şu’arâ Bahâr, 31, 32, 33, 36, 

37, 59, 65, 95, 112, 113, 193 

Melkum Hân, 5, 17, 21, 40, 41 

Menûçehrî, 24, 26 

Micmer, 25 

Miómere, 12 

Mîr Seyyîd Alî Müştâú, 24 

Mîrzâ Âkâ Hân Kirmânî, 40 

Mîrzâ Alî Hân Emînu’d-devle, 40 

Mîrzâ Alî Hân Ôahîru’d-devle, 40 

Mîrzâ Alî Muhammed Hân Kâşânî, 21 

Mîrzâ Ca’fer Karacadaàî, 46 

Mîrzâ Cihângîr Hân Şîrâzî, 19 

Mîrzâ Habîb Úâ’ânî, 26, 28 

Mîrzâ Hüseyin Hân Sipehsâlâr, 2, 19 

Mîrzâ Necef Úulî Hân Tebrîzî, 20 

Mîrzâ Sâlih Şîrâzî, 18 

Mîrzâ Seyyîd Muhammed äâdıú, 18 

Mîrzâ Taḳî Hân Emîr Kebîr, 1 

Mîrzâ Úâimmakâm Ferahânî, 28 

Mithat Paşa, 8 

Mu’aôzamu’s-salùana, 56, 57, 194 

Muhammed Alî Cemâlzâde, 51, 52 

Muhammed Alî Şâh, 9, 57 

Muhammed Hasan Âştiyânî, 3 

Muhammed Nâãîr İsfahânî, 24 

Muóammere, 1 

Muhammed Şâh, 1, 18 



215 

 

Muhammed Ùâhîr Mîrzâ, 17, 43 

Mustevfî’l-memâlîk, 12, 13, 159 

Muşîru’d-devle, 13, 60, 62, 120, 159 

Muôafferu’d-dîn Şâh, 7, 8, 9 

Müderris, 55, 59, 63 

N 

 

Nâdir Nâdirpûr, 50 

Nâṣıru’d-dîn Şâh, 1, 2, 3, 5, 6,7,18 

Neşât, 25 

Nîmâ Yûşîc, 49, 50, 79, 198, 199, 200, 

201 

Niôâmu’s-salùana, 55, 133 

Nuãretu’d-devle, 58 

Ö 

 

Ömer Hayyam, 25, 52, 194 

 

R 

 

Rahîmzâde-i Safevî, 64 

Rehnumâ, 119, 148 

Reşîd Yâãemî, 25, 162, 194 

Reuter, 3 

Rızâ Hân, 14, 15, 16, 59, 105, 113, 

117 

S 

 

äâbir, 37 

Sa’îd-i Nefîsî, 57 

Safiye ‘Işúî, 54, 64 

äâdık Hidâyet, 52 

Sana’tizâde, 45 

äâremu’d-devle, 58 

Settâr Hân, 11 

Seyyîd Cemâleddîn Afgânî, 5, 13, 21 

Seyyîd Eşref, 31, 34, 37 

Seyyîd Muhammed Şu’le, 24 

Seyyîd Żiyâu’d-dîn Ùabâùabâî, 14, 

131, 132 

Spector, 8 

Surûş İsfâhânî, 25 

Süleyman äabâhî, 24 

Ş 

 

Şemîrân, 139, 191 

Şeyh Esedullah Memúânî, 143 

Şeyh Hez’el, 164 

T 

 

Ùabîb İsfahânî, 24 

Talbot, 3 

Tedeyyon, 118, 119, 148 

U 

 



216 

 

 ‘Unãurî, 24 

V 

 

Vaóîd-i Destgirdî, 23 

Viãâl, 25 

Vuåûúu’d-devle, 12, 14, 58, 85,106, 

120, 138, 158, 160 

W 

 

William Knox d’arcy, 3 

Y 

 

Yusuf Hân Müsteşâru’d-devle, 17 

Yusuf İ’tiãâmî, 22 

Z 

 

Zerkende, 139 

Żiyâu’l-va’ôîn, 119, 146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

                                                   

 

 

 



217 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ek 1: Mîrzâde-i 'Işúî 16 yaşındayken                              Ek 2: Mîrzâde-i 'Işúî 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

Ek 3: Mîrzâde-i 'Işúî’nin kız kardeşi Safiye 'Işúî  



218 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ek 4: Ayaktakiler hizmetçiler, oturanlar (sağdan sola),  Mîr Muhammed Alî Muşîr El 

Eşrâf ('Işúî’nin halasının oğlu), Mîr Ebu’l-‘Alâ ('Işúî’nin amcası), Mîr Şemse’d-dîn 

Hân ('Işúî’nin abisi), Hâc Mîr Ebu’l-Úâsım ('Işúî’nin babası), Mîr Muhammed Taúî 

Mu’temedu’l-Eşrâf ('Işúî’nin halasının oğlu), Mîr Ebu’l-Hasan ('Işúî’nin amcası), 

Mîr Muhammed äâdıú ('Işúî’nin amcasının oğlu), Mîr Muhammed Mehdî (Işki’nin 

amcasının oğlu) 

 

 

 

 



219 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                 Ek 5: 'Işúî’nin Cemşîd-i Nâkâm adlı piyesinin gösterimden 

                                          kaldırılmasına ilişkin belge 1.       

                                                                         

 

  

 

 

 

             

                   Ek 6: 'Işúî’nin Cemşîd-i Nâkâm adlı piyesinin gösterimden 

kaldırılmasına ilişkin belge 2. 




