
TC. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

İLKÖĞRETİM DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ 

DERS KİTAPLARINDA ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

 

 

Büşra DUMAN 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Şükrü KEYİFLİ 

 

 

 

 

İZMİR- 2021 

 

 



T.C. 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

İLKÖĞRETİM DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK 

BİLGİSİ DERS KİTAPLARINDA ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

 

BÜŞRA DUMAN 

 

 

DANIŞMAN 

Doç. Dr. Şükrü KEYİFLİ 

 

 

 

İZMİR-2021 

 



TEZ ONAY SAYFASI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak 

Bilgisi Ders Kitaplarında Özdenetim Değeri” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik 

kurallara ve etik değerlere uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin 

kaynakçada gösterilenlerden oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış 

olduğunu belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 

 

 

 

                                                                                                                05/08/2021 

                                                                                                         BÜŞRA DUMAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 

 

ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

İlköğretim Din Kültürü Ve Ahlak Bilgisi Ders Kitaplarında Özdenetim Değeri 

Büşra DUMAN 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Felsefe Ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Felsefe ve Din Bilimleri Programı 

 

Bu araştırmanın amacı İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim 

programı ve ders kitaplarında özdenetim değerinin nasıl ortaya konduğunu ve 

konu içeriklerinin bu değerin gelişimine ne ölçüde katkı sağladığını tespit 

etmektir. Araştırmanın konusu ve problemi, amacı, önemi,  yöntemi giriş 

kısmında tespit edilmiş ve ortaya konmuştur. Araştırmamız iki bölümden 

oluşmaktadır. Birinci bölümde kuramsal çerçeve taranmış, değer ve değerler 

eğitimi kavramları ele alınmıştır. Değerler eğitimi yaklaşımları örnekler ışığında 

incelenmiş ve bu yaklaşımlardan bazılarının özdenetim değerini geliştirici 

örnekleri sunulmuştur. Özdenetim kavramına detaylı olarak yer verilmiş ve bu 

değerin gelişimi açıklanmıştır. Özdenetimin bireye ve topluma olan katkıları ve 

işlevi ile İslam dinindeki inanç, ibadet ve ahlak alanlarının bu değerin gelişimine 

olan etkileri incelenmiştir. İkinci bölümde İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi öğretim programı ve ders kitapları değerler eğitimi ve özdenetim değeri 

ışığında ele alınmış, ders içeriklerinden özdenetimi geliştirici olanlar tablolar 

ışığında açıklanmıştır. Sonuç kısmında çalışmamızda ulaşılan sonuçlar ve 

önerilere yer verilmiştir. Araştırmada öğretim programı ve ders kitaplarında 

özdenetim değerine doğrudan yeterli düzeyde yer verilmediği, genellikle dolaylı 

olarak ilişkilendirmeler yapıldığı tespit edilmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Özdenetim, Değer, Değerler Eğitimi, Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi 

 



v 

 

ABSTRACT 

Master Thesis 

The Value of Self-Control in Religious Culture and Ethics Course Textbooks in 

Primary Schools 

Büşra DUMAN 

 

Dokuz Eylül University 

Institute of Social Sciences 

Department of Philosophy and Religious Sciences 

Philosophy and Religious Sciences Program 

 

The study aims to determine how the value of self-control is presented in 

Religious Culture and Ethics Course curriculum and textbooks in primary 

schools and how contents of the subject contribute to the development of this 

value. The subject and problem, purpose, importance and method of the research 

have been determined and presented in the introduction part. The research 

consists of two parts. In the first part, the theoretical framework is scanned and 

the concepts of value and values education are discussed. Values education 

approaches are examined with examples. In addition, examples of some of these 

approaches that improve the value of self-control are included. The concept of 

self-control is given in detail and the development of this value is explained. The 

contributions and function of self-control to the individual and society, and also 

the contributions to the domains of belief, worship and morality in Islam are 

examined. In the second part, the Primary Education Religious Culture and 

Ethics Course curriculum and textbooks are discussed in consideration of values 

education and self-control, and the ones which improve self-control among the 

course contents are explained with tables. In the conclusion part, the results 

which are obtained in the study and recommendations are included. In the study, 

it is seen that the value of self-control is not directly and adequately included in 

the curriculum and textbooks, and generally indirect associations are made. 

 



vi 

 

Keywords: Self-Control, Value, Values Education, Religious Culture and Ethics 

Course 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 

İLKÖĞRETİM DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERS 

KİTAPLARINDA ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI        ii 

YEMİN METNİ         iii 

ÖZET           iv 

ABSTRACT          v 

İÇİNDEKİLER         vii 

KISALTMALAR         xi 

TABLOLAR LİSTESİ        xii 

 

GİRİŞ           1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DEĞER, DEĞER EĞİTİMİ, DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLŞARIVE 

ÖZDENETİM 

 

1.1. DEĞER NEDİR?         7 

1.1.1. Değer Kavramının Özellikleri ve İşlevi     9 

1.1.2. Değerlerin Sınıflandırılması      11 

1.2. DEĞERLER EĞİTİMİ        13 

1.3. DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLARI     15 

1.3.1. Değer Aktarma Yaklaşımları      17 

1.3.1.1. Değer Telkini       17 

1.3.1.2. Davranış Değiştirme      18 

1.3.2. Değer Geliştirme Yaklaşımları      19 

1.3.2.1. Ahlâki Muhakeme      19 

1.3.2.2. Değer Analizi       22 

1.3.2.3. Değer Açıklama       25 

1.3.3. Bütüncül Değerler Eğitimi      29 

1.3.3.1. Adil Topluluk Okulları      29 



viii 

 

1.3.3.2. Karakter Eğitimi       30 

1.4. BAZI DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLARINDA ÖZDENETİM 

ÖRNEĞİ          35 

1.4.1. Değer Telkini Yaklaşımının Özdenetim Değeri Öğretimine 

Uygulanması          35 

1.4.2. Değer Açıklama Yaklaşımının Özdenetim Değeri Öğretimine 

Uygulanması          37 

1.4.3. Ahlâki Muhakame Yaklaşımının Özdenetim Değeri Öğretimine 

Uygulanması          39 

1.5. ÖZDENETİM KAVRAMI: KURAMSAL ÇERÇEVE    40 

1.5.1. Özdenetim Kavramı       40 

1.5.2. Özdenetimin Gelişimi       43 

1.5.3. Özdenetimin İşlevi Ve Etkileri      50 

1.5.4. İslam’da Özdenetim       53 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İLKOKUL DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSLERİNDE 

ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

2.1. DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSİ (4-8. SINIF) ÖĞRETİM 

PROGRAMINDA DEĞERLER EĞİTİMİ VE ÖZDENETİM DEĞERİ  63 

2.1.1. Milli Eğitim Bakanlığı Öğretim Programları    64 

2.1.1.1. Öğretim Programlarının Genel Amaçlarında Değerler Eğitimi ve 

Özdenetim Değeri         64 

2.1.1.2. Programın Genel Çerçevesinde Değerler Eğitimi ve Özdenetim 

Değeri           66 

2.1.2. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programının 

Uygulanmasında Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri    70 

2.1.2.1. Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçlarına Göre Değerler 

Eğitimi ve Özdenetim Değeri       70 

2.1.2.2. DKAB Programının Uygulanmasına İlişkin İlke ve 

Açıklamalarda Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri    72 



ix 

 

2.1.3. Programın Yapısında Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri  73 

2.1.3.1. Üniteler, Konular, Kazanımlar, Açıklamalar ve Anahtar 

Kavramlarda Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri    74 

2.2. İLKOKUL DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERS KİTAPLARINDA 

ÖZDENETİM DEĞERİ        82 

2.2.1. 4. Sınıf Günlük Hayattaki Dini İfadeler Ünitesi   82 

2.2.2. 4. Sınıf İslam’ı Tanıyalım Ünitesi     84 

2.2.3. 4. Sınıf Güzel Ahlak Ünitesi      87 

2.2.4. 4. Sınıf Hz. Muhammed’i Tanıyalım Ünitesi    89 

2.2.5. 4. Sınıf Din ve Temizlik Ünitesi     91 

2.2.6. 5. Sınıf Allah İnancı Ünitesi      95 

2.2.7. 5. Sınıf Ramazan ve Oruç Ünitesi     98 

2.2.8. 5. Sınıf Adab ve Nezaket Ünitesi     100 

2.2.9. 5. Sınıf Hz. Muhammed ve Aile Hayatı Ünitesi   103 

2.2.10. 5. Sınıf Çevremizde Dinin İzleri Ünitesi    106 

2.2.11. 6. Sınıf Peygamber ve İlahi Kitap İnancı Ünitesi   106 

2.2.12. 6. Sınıf Namaz Ünitesi       111 

2.2.13. 6. Sınıf Zararlı Alışkanlıklar Ünitesi     115 

2.2.14. 6. Sınıf Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Hayatı Ünitesi   119 

2.2.15. 6. Sınıf Temel Değerlerimiz Ünitesi     123 

2.2.16. 7. Sınıf Melek ve Ahiret İnancı Ünitesi    126 

2.2.17. 7. Sınıf Hac ve Kurban Ünitesi     132 

2.2.18. 7. Sınıf Ahlaki Davranışlar Ünitesi     134 

2.2.19. 7. Sınıf Allah’ın Kulu ve Elçisi Hz. Muhammed Ünitesi  141 

2.2.20. 7. Sınıf İslam Düşüncesinde Yorumlar Ünitesi   144 

2.2.21. 8. Sınıf Kader İnancı Ünitesi      144 

2.2.22. 8. Sınıf Zekât ve Sadaka Ünitesi     150 

2.2.23. 8. Sınıf Din ve Hayat Ünitesi      153 

2.2.24. 8. Sınıf Hz. Muhammed’in Örnekliği Ünitesi    157 

2.2.25. 8. Sınıf Kur’an-ı Kerim ve Özellikleri Ünitesi   159 

 

 



x 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER        163 

KAYNAKÇA          168 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

KISALTMALAR 

 

a.s.                       Aleyhisselam 

c.c.                       Celle celalühu 

DKAB                 Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Hz.                       Hazreti 

MEB                   Milli Eğitim Bakanlığı 

r.a.                       Radıyallahu anh 

s.                          Sayfa 

s.a.v.                    Sallallahu aleyhi vesellem 

TDK                    Türk Dil Kurumu 

vb.                       Ve benzeri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

 

Tablo 1: Sınıf Seviyelerine Göre Üniteler ve Kazanım Sayıları   s.75 

Tablo 2: 4. Sınıf “Günlük Hayattaki Dini İfadeler” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle 

İlgili Durumu                                           s.82 

Tablo 3: 4. Sınıf “İslam’ı Tanıyalım” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu      s.84 

Tablo 4: 4. Sınıf “Güzel Ahlak” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu  s.87 

Tablo 5: 4. Sınıf “Hz. Muhammed’i Tanıyalım” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu                     s.89 

Tablo 6: 4. Sınıf “Din Ve Temizlik” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu      s. 91 

Tablo 7: 5. Sınıf “Allah İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu  s.95 

Tablo 8: 5. Sınıf “Ramazan ve Oruç” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu     s. 98 

Tablo 9: 5. Sınıf “Adap ve Nezaket” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu      s. 100 

Tablo 10: 5. Sınıf “Hz. Muhammed ve Aile Hayatı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle 

İlgili Durumu                   s.103 

Tablo 11: 6. Sınıf “Peygamber ve İlahi Kitap İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri 

İle İlgili Durumu                        s.106 

Tablo 12: 6. Sınıf “Namaz” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu     s.111 

Tablo 13: 6. Sınıf “Zararlı Alışkanlıklar” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu                   s.116 

Tablo 14: 6. Sınıf “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Hayatı” Ünitesinin Özdenetim Değeri 

İle İlgili Durumu                  s.119 

Tablo 15: 6. Sınıf “Temel Değerlerimiz” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu                   s.123 

Tablo 16: 7. Sınıf “Melek ve Ahiret İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu                   s.126 

Tablo 17: 7. Sınıf “Hac ve Kurban” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu       s. 132 

Tablo 18: 7. Sınıf “Ahlâki Davranışlar” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu                       s.135 

Tablo 19: 7. Sınıf “Allah’ın Kulu ve Elçisi Hz. Muhammed (s.a.v)” Ünitesinin 

Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu                s.142 

Tablo 20: 8. Sınıf “Kader İnancı” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu          s. 144 



xiii 

 

Tablo 21: 8. Sınıf “Zekat ve Sadaka” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu     s. 150 

Tablo 22: 8. Sınıf “Din ve Hayat” Ünitesinin Özdenetim İle İlgili Durumu          s. 153 

Tablo 23: 8. Sınıf “Hz. Muhammed’in Örnekliği” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle 

İlgili Durumu                  s. 158 

Tablo 24: 8. Sınıf “Kur’an-I Kerim ve Özellikleri” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle 

İlgili Durumu                  s.160 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

GİRİŞ 

 

ARAŞTIRMANIN PROBLEMİ 

 

Eğitimle ilgili olarak gerçekleştirilen tüm planlı faaliyetler belirlenen hedeflere 

ulaşmak içindir. Eğitimin hedefleri toplumlara, eğitim politikalarına, bireylerin 

ihtiyaçlarına, kültürlere, zamana ve eğitim felsefesi gibi pek çok unsura göre farklılık 

arz etmektedir. (Yakar, 2016: 1) 

Genel olarak bakıldığında eğitimin amaçları konusunda eğitimciler üç noktada 

birleşmişlerdir. Buna göre eğitimin amaçları; insanın zihnini ve düşünme yeteneğini 

geliştirmek, bedenini eğitmek, duygu ve irade yönünü güçlendirmektir. (Meydan, 

2014: 94) Bu kapsamda eğitimin, bireyin zihinsel, fiziksel ve duygusal yönünü 

geliştirmeyi amaçladığı ifade edilmişse de bireylerin kişiliklerinin, karakterlerinin ve 

davranışlarının doğru ve düzgün olması da eğitim ile mümkündür. (Ulusoy ve Dilmaç, 

2016: 1) 

Eğitim ile bir toplumun kültürü, örf ve adetleri, değerleri yeni yetişen nesle 

aktarılmaktadır. Eğitim, herkes için iyi bir dünya amacıyla değerleri ruhunda 

barındırmakta ve eğitimin amaçları arasında ahlaklı insan yetiştirmek yer almaktadır. 

(Ulusoy ve Dilmaç, 2016: 1) Değerler bireylerin duygu, düşünce, davranış ve 

inançlarına yön veren bir ölçüt olarak kabul edilmektedir. (Aydın ve Gürler, 2018: 3) 

Bu nedenle hangi davranışın iyi ve güzel, hangisinin kötü ve çirkin olduğu değerler 

sayesinde anlaşılmaktadır. Kişiler bu sayede ahlaklı ve doğru davranışlara yönelmekte, 

hayatı anlamlandırıp ideal davranış biçimlerine uygun hareket etmektedirler.  

Değerler bireylerin olumlu davranışlar sergilemelerini sağlayarak toplumda 

düzenin, huzurun ve bağlılığın oluşmasını sağlarlar. Barışın, hoşgörünün, toplumsal 

düzenin sağlanarak toplumsal çözülmenin engellenmesi ve böylece toplumların 

dimdik ayakta kalabilmesi değerler, gelenek ve görenekler ile mümkündür. Tüm bu 

özelliklerinden dolayı değerler eğitim sistemi içerisinde yer almaktadır. (Aydın ve 

Gürler, 2018: 15) Özellikle günümüz dünyasında hızla artan modernizm, şiddet 

olayları, zararlı alışkanlıklar, ahlaki bozulmalar, akran zorbalığı, haz merkezli yaşam, 

suç olayları, aile yapısındaki bozulmalar ve gençlerin topluma karşı yabancılaşması 

gibi durumlar eğitimde değerlerin yer alması gerektiğini açıkça ortaya koymaktadır. 



2 

 

(Köylü, 2019: 90-91) Son yıllarda dünyadaki pek çok ülkenin bu gerekliliği fark ettiği 

ve öğretim programlarına değerler eğitimini de aldığı görülmektedir. (Köylü, 2019: 

93) 

Değerler eğitiminin gerekliliği konusunda araştırmalar yapan Lickona bir 

ilköğretim öğrencisinin haftada ortalama olarak 30 saat televizyon izlediğini ve 16 

yaşına gelinceye kadar 200.000 şiddet içerikli sahneye tanıklık ettiğini belirtmektedir. 

Yine bu öğrencinin 18 yaşına kadar yaklaşık 20.000 cinsel içerikli olaya şahit 

olduğunu ifade etmektedir. (Yiğittir ve Öcal, 2011: 118) Dünyada meydana gelen buna 

benzer daha pek çok olumsuzluğun giderilmesi, herkes için yaşanılabilir bir dünya 

oluşturulması ancak değerler eğitimiyle ve bu eğitimin kazanım ifadeleri, öğretim 

programları ve ders kitaplarına yansıtılması ile mümkündür. (Meydan, 2014: 94) 

Son yarım yüzyılda dünyada meydana gelen değişmeler, kadının çalışma 

hayatına katılması, çekirdek aileye geçiş ve bilginin sürekli genişlemesi,  geniş aileler 

ile toplumdaki rol modellerin değerleri yeni nesle aktarma işlevinin zamanla 

azalmasına sebep olmuştur. Bu aktarma görevi eskiden toplum içindeki geleneksel 

kurumlar tarafından yapılırken günümüzde bu sorumluluğu okullar devralmıştır. 

(Kaymakcan ve Meydan, 2011: 32) Bu nedenle okullarda toplumun ihtiyaçlarına 

cevap veren, birlik ve beraberliği sağlayan, ahlaki yozlaşmayı gideren, bilgi ve bilim 

ile birlikte insani değerleri de geliştiren bir eğitim sistemine ihtiyaç vardır.           

Ülkemizde değerler eğitimi 2003 yılından itibaren farklı yoğunlukta eğitim 

sistemi içerisinde yer almaktadır. (Meydan, 2014: 93) Türk Milli Eğitimi’nin genel 

amaçlarına bakıldığında milli ve manevi değerleri benimsemiş bireylerin 

yetiştirilmesinin amaçlandığı görülmektedir. (MEB, 2010: 1) Şuan uygulanmakta olan 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programının amaçlarında da ahlaki değerleri 

tanıyan, bunları hayatlarına yansıtan, milli ve manevi değerleri içselleştirmiş 

vatandaşlar yetiştirmek hedeflenmiştir. Ayrıca öğretim programında kazandırılmak 

istenen kök değerler verilmiş ve böylece bu değerler doğrudan öğrencilere aktarılmaya 

çalışılmıştır. (MEB, 2018: 3,8,9) 

İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programında içselleştirilmesi 

istenen kök değerlerden bir tanesi de özdenetim değeridir. Özdenetim sözlükte “Daha 

önemli bir amaca ulaşabilmek için kişinin tepkilerini, davranışlarını veya başka amaca 

yönelme eğilimini denetleyip kısıtlaması, otokontrol.” (TDK, 2020) anlamında 



3 

 

tanımlanmıştır. Kişinin belirlenen hedeflere ulaşabilmesinde ve olumsuz davranışların 

gerçekleşmesine sebep olan dürtülerden kaçınabilmesinde özdenetim sahibi olmak 

gereklidir. 

Özdenetim birey ve toplum hayatının düzen ve refah içerisinde tesis 

edilebilmesi için önemli bir değerdir. Günümüzde gittikçe artan şiddet olayları, zararlı 

alışkanlıklar, psikolojik rahatsızlıklar ve bağımlılıklar gibi pek çok olumsuz durum, 

dışsal uyaran olmadan iç kontrol yoluyla dürtülerini bastıran bireylere olan ihtiyacı 

daha da artırmaktadır. (Yakut, 2019: 1410) Özdenetim sayesinde kişiler duygularını 

tanıyabilmekte ve kontrol edebilmektedir. (Gözütok, 2017: 1041) Hangi davranışların 

doğru ve iyi, hangilerinin yanlış ve kötü olduğu özdenetim değeri sayesinde ayırt 

edilebilmektedir. Sağlıklı ilişkiler kurabilmek, empati yapabilmek, olumsuz söz, 

duygu ve davranışları kontrol etmek de yine özdenetim ile mümkün olabilmektedir. 

Özdenetim stresle başa çıkma, alkol ve madde bağımlılığını engelleme, olumlu 

sosyal ilişkiler kurma, akademik başarıyı artırma, beden ve ruh sağlığını iyileştirme, 

sorumlu ve disiplinli bireyler yetişmesini sağlama gibi insanın farklı birçok noktada 

gelişmesine, kötü istek ve arzularını denetlemesine yardımcı olan bir değerdir. (Friese 

ve Hofmann'dan aktaran Duyan ve diğerleri, 2012: 28) Bu değere sahip kişiler 

toplumsal kurallara uyduğu ve sorumluluklarını yerine getirdiği için (Karatekin ve 

diğerleri, 2013: 12) toplumun işleyişi, huzuru ve güveni artmakta, güçlü bir devlet 

yapısı oluşmaktadır. 

Özdenetim insanın sadece bir gelişim döneminde ortaya çıkıp tamamlanan bir 

değer değil, aksine tüm gelişim dönemlerinden etkilenerek şekillenen bir değerdir. 

(Yakut, 2019: 1410) Ancak çocuğun empati yeteneği, duygusal beceri ve 

özdenetiminin gelişmeye başladığı iki yaş civarı ve çocukluğun ilk dönemleri dürtü ve 

heyecanları kontrol etme açısından önemli bir yere sahiptir. (Goleman, 2012: 157) Bu 

değerin bireylerde gelişmesi ve içselleştirilmesi ise uzun zaman gerektiren bir süreçtir. 

(Gözütok, 2017: 1041) Bu nedenle özdenetim değerinin bireylerde yerleşmesinde aile, 

okul ve toplumun birlikte hareket etmesi gereklidir.  

Özdenetim değerine İslam dininde büyük önem atfedilmiş ve kişinin kendini 

kontrol etmesi nefis terbiyesi olarak adlandırılmıştır. (Gözütok, 2017: 1043) Dinimizin 

kişinin kendini tanıma ve dürtülerini kontrol etme yönündeki tavsiyeleri, iyiliğe 

yönlendirme ve kötülükten uzak durma konusundaki emir ve yasakları özdenetimi 



4 

 

sağlama amacına yöneliktir. Özellikle nefis muhasebesi yoluyla kişilerin kendilerini 

sorgulamalarını, eleştirmelerini ve davranışlarını gözden geçirmelerini isteyen İslam 

dini böylece iç kontrollü bireyler yetişmesini sağlamak istemiştir. (Akbaş A. , 2007: 

33)  

İslam dininin ortaya koyduğu inanç, ibadet ve ahlak ilkeleri, tevbe, istiğfar ve 

ölüm konuları kötü istek ve arzularını kontrol altında tutan özdenetimli bireyler 

yetişmesine büyük katkılar sağlamaktadır. Allah, melek, ahiret, peygamber ve kader 

inancı sayesinde kişi söylediği her sözde ve yaptığı her davranışta bilinçli ve kontrollü 

olmaktadır. Bununla beraber namaz, oruç, hac, zekât ve dua gibi ibadetler 

insanoğlunun dürtülerini sınırlamasına, kötülüklerden uzak kalmasına, 

sorumluluklarını yerine getirmesine ve isteklerini denetlemesine yardımcı olmaktadır. 

Yine İslam dininin bireylerin ahlaklı olmaları konusundaki her türlü emir ve yasakları 

da özdenetim değerinin gelişmesine katkıda bulunmaktadır. (Akbaş A. , 2007: 34-35) 

İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programında yer alan kök 

değerler arasında özdenetim değeri de bulunmaktadır. (MEB, 2018: 3) Ancak literatür 

taraması yapıldığında özdenetim değeri ile ilgili çalışmaların yeterli seviyede olmadığı 

anlaşılmıştır. Bu anlamda araştırmanın amacı özdenetim değerinin İlköğretim Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı ile ders kitaplarındaki yerini araştırmaktır. 

Araştırmada özdenetim kavramının derinlemesine incelemesi yapıldıktan sonra ders 

kitaplarında bu değeri geliştirici ifadelerin ve özdenetimle ilgili kısımların 

çözümlemesi yapılmıştır.  

Bu çerçevede araştırmamızın amacı ve problemi İlköğretim Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi ders kitaplarında özdenetim değerine ne şekilde yer verildiğini ve bu 

değerin öğretim süreçlerine nasıl yansıtıldığını, ayrıca ders kitaplarının bu değerin 

gelişimini ne ölçüde etkilediğini ortaya koymaktır. 

 

 ARAŞTIRMANIN AMACI 

 

Bu araştırmanın amacı MEB tarafından oluşturulan bir komisyon tarafından 

yazılan ve Talim ve Terbiye Kurulu’nca onaylanan İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi ders kitaplarında özdenetim değerinin nasıl yer aldığını ve kitapların içeriğinin, 



5 

 

etkinliklerinin, alıştırmalarının bu değerin gelişimine ne oranda katkıda bulunduğunu 

ortaya koymaktır.  

 

ARAŞTIRMANIN ÖNEMİ 

 

Bireysel ve toplumsal alanda baş gösteren olumsuzluklar, kendilerini 

kötülüklerden koruyacak, toplumda huzur ve mutluluğu sağlayacak ve nefislerini 

kontrol edecek insanlar yetiştirilmesi ihtiyacını her geçen gün artırmaktadır. Bu 

anlamda özdenetim değerini kazanmış bireyler yetiştirmek eğitimin temel 

amaçlarından birisi haline gelmiştir. (MEB, 2018: 3) 

Milli Eğitim Bakanlığı, özdenetim değerinin birey ve toplumlar üzerindeki 

önemini kavradığından dolayı, İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim 

programında kazandırılması amaçlanan on kök değer arasına bu değeri de almıştır.  

Özdenetim hayatın birçok alanında kullanılan ve araştırılan bir kavram 

olmasına rağmen İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi alanında bu değerle ilgili 

herhangi bir çalışmaya rastlanmamıştır. Bu çalışma ile özdenetim değerinin İlköğretim 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders kitaplarındaki yeri tespit edilecektir. Yine bu 

çalışma özdenetimin derinlemesine kavranması, ders kitaplarının bu değerin 

kazanılması noktasındaki katkısı ve öğretim süreçlerine özdenetim değerini 

kazandırıcı etkinlik, faaliyet, çalışma ve alıştırmaların dâhil edilmesi açısından önem 

taşımaktadır. Ayrıca bu çalışma ile ders kitaplarında özdenetim değerinin daha açık, 

sistematik ve doğrudan yer almasına katkı yapılmaktadır.  

Sonuç olarak öğretim programında yer alan özdenetim değerinin öğretim 

programı ve özellikle ders kitaplarında ne şekilde,  hangi düzeyde ve anlamda 

bulunduğunun tespiti açısından araştırmamız önem arz etmektedir. Araştırma 

sonucunda ders kitaplarının yazımı, öğretim programının geliştirilmesi ve sürecin 

yönetimi gibi konulara katkı sağlanacaktır. 

 

ARAŞTIRMANIN SINIRLILIKLARI 

 

Araştırma 2018 yılında yürürlüğe giren İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

öğretim programı ve ders kitaplarıyla sınırlı kalacaktır. İncelenecek olan kitaplar 2020-



6 

 

2021 eğitim öğretim yılında ilkokullarda okutulan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders 

kitaplarıdır. Bu kitaplardan 4., 5. ve 8. sınıf düzeyinde ele alınanlar MEB yayınları; 6. 

sınıf düzeyinde incelenen Dörtel yayınları ve 7. Sınıf düzeyinde okutulan FCM 

yayınlarıdır. 

 

ARAŞTIRMANIN YÖNTEMİ 

 

Araştırmada İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı ve 

özellikle ders kitapları incelenecektir.  

Araştırmanın ilk aşamasında değer, değerler eğitimi ve değerler eğitimi 

yaklaşımları ile ilgili yapılan çalışmalar, kitap, dergi, makale, sözlük, online veri 

tabanları ve benzeri kaynaklar incelenecektir. Aynı yöntemle özdenetim değeri, 

öğretim programı ve ders kitaplarına ilişkin taramalar yapılacaktır. 

Taramalar sonucunda bir kavram olarak değer, değer eğitimi, değerler eğitimi 

yaklaşımları ile özdenetim kavramı, bu kavramın gelişimi ve işlevleri, İslam dininde 

özdenetimin yeri ve dinimizin bu değeri geliştirmedeki rolü nitel araştırma yöntemiyle 

tespit edilecektir.  

Son bölümde İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programında 

yer alan üniteler, konular, kazanımlar ve açıklamalar özdenetim değeri bağlamında 

nitel araştırma yöntemiyle incelenecek ve metin analizi yapılacaktır. Daha sonra 

özdenetim değerinin İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders kitaplarında kaçıncı 

sınıf düzeylerinde, hangi ünite, konu, etkinlik ve alıştırmalarda yer aldığı nitel 

araştırma yöntemi ile tespit edilip tablo haline getirilecektir. Tablo haline getirilen 

verilerin özdenetim değeriyle ilişkisi, doğrudan veya dolaylı olup olmamasına göre 

açıklanacaktır. 



7 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

DEĞER, DEĞER EĞİTİMİ, DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLARI VE 

ÖZDENETİM 

 

1.1.  DEĞER NEDİR? 

 

Değer kavramı günümüzde psikologlar, felsefeciler, eğitimciler ve sosyologlar 

tarafından farklı anlamlarda kullanılmaktadır. Çünkü bu kavram reel bir şeyi dile 

getirmediğinden yani genel ve soyut olduğundan dolayı kullananlar tarafından farklı 

şekillerde anlaşılmıştır. (Kuçuradi, 1971: 17) Değer kavramının bu kullanım alanının 

genişliğinden dolayı birçok tanımı yapılmıştır. Farklı alanlarda yapılmış olan değer 

tanımlarının ortak noktası ise değerin bireyin duygu, düşünce ve davranışlarını 

yönlendiren güzellik, iyilik ve kıymet ölçütleri olduğudur. (Superka ve Johnson, 1975: 

VIII) 

En genel anlamda bir değer tanımlaması yapmak gerekirse değer sözcüğü “bir 

şeyin önemini belirlemeye yarayan soyut ölçü; bir şeyin sahip olduğu kıymet; yüksek 

ve yararlı nitelik” olarak ifade edilebilir. (Arslan ve Yaşar, 2007: 8) Değer kavramı 

sözlükte şöyle tanımlanmaktadır:  

“Bir şeyin önemini belirlemeye yarayan soyut ölçü, bir şeyin değdiği karşılık, 

kıymet; kişinin isteyen, gereksinim duyan bir varlık olarak nesne ile 

bağlantısında beliren şey; bir ulusun sahip olduğu sosyal, kültürel, ekonomik ve 

bilimsel değerlerini kapsayan maddi ve manevi öğelerin bütünü; üstün nitelik, 

meziyet ve kıymet”  (TDK, 2020) 

Değer kavramının sözlükteki anlamını incelediğimiz zaman insanın varlığı 

anlamlandırma ve değerlendirme gayreti ile ortaya çıktığı ve zaman içerisinde 

toplumun ortak mirası olan öğeler haline geldiği sonucunu görmekteyiz. (Kaymakcan 

ve Meydan, 2020: 24) 

Değerler konusunda yaptığı çalışmalarıyla bilinen Güngör’e göre ise ‘değerler 

bir şeyin arzu edilebilir veya edilemez olduğu hakkındaki inançtır.’ (Güngör, 1993: 

18) Değer bireyin duygu, düşünce, davranış ve tutumlarına yön veren bir ölçüt, inanç 

ve kuraldır. Hangi davranışların iyi, güzel ve ahlaki olduğuna, neyin daha fazla anlam 

ve öneme sahip olduğuna karar vermemizi sağlayan ve bizi o davranışa yönelten bir 

ilke ve kriterdir. (Hökelekli, 2011: 258) 



8 

 

Değerler doğuştan var olmaz, kişi gözlem ve etkileşim sonucunda yaşayarak 

değerleri öğrenir ve kazanır. (Bostrom'dan aktaran Akbaş, 2004: 45) Değerler insan 

ile nesne arasındaki ilişkiden doğmaktadır. İnsanın birtakım şeyleri benimsemesi veya 

bunların tam karşısında olması gibi özelliğinden temel bulan değer; 

arzulama/kaçınma, isteme/reddetme, hoşlanma/hoşlanmama gibi tutumlarda kendisini 

gösterir ve ortaya çıkar. (Büyükdüvenci, 2002: 252-253)   

Değerlerin öğrenilmesi kuşaktan kuşağa aktarılarak gerçekleşir. Değerlerin 

gelecek nesiller tarafından kabul görüp devam ettirilebilmesi için yerleşen ve 

sürdürülen değerlerin genç yetişkinler tarafından desteklenmesi ve onaylanması 

gerekir. Böylece miras alınan değer algısı tüm bireyler tarafından tam anlamıyla kabul 

görüp sürdürülebilir. Ancak var olan bu toplamsal destek süreci zayıflamaya ya da 

kaybolmaya başlarsa değerler yok olma tehlikesiyle karşı karşıya kalır ki bu da 

değerler sisteminin çöküşü anlamına gelir. (Dilmaç, 2007: 6)  

Değerler bir bakıma hayatın gayeleridir. Sadece kendi hayatımızın değil, 

başkalarının hayatlarında da gaye olmasını arzuladığımız şeylerdir. (Güngör, 1993: 

61) Bireyin tüm yaşamında yer alan tutum, ideoloji, kıyaslama, değerlendirme, ahlaki 

yargı, sosyal tepki, kendini başkalarına ifade etme ve başkalarını etkileme gibi 

davranış biçimlerinin sebebi değerlerdir. (Rokeah'dan aktaran Dilmaç ve Bircan, 2019: 

3) Hayatın anlaşılıp yorumlanmasına ve ideal davranış biçimlerinin belirlenip buna 

uygun davranılmasına da değerler rehberlik ederler. 

Değerler bireysel ve toplumsal boyuta sahiptir. İnsanın tutum, inanç, ihtiyaç, 

duygu, düşünce, güdü ve karar verme yönleri bireysel boyutu temsil ederken; toplumca 

en faydalı, en iyi ve en güzel olduğu kabul edilen şeyler toplumsal boyutu ifade eder. 

(Akbaş, 2004: 44) Değer birey ve topluma bakış açısı kazandırması, hayatı ve varlığı 

konusunda onu bilinçlendirmesi açısından büyük öneme sahiptir. Kişinin ve toplumun 

çevresindeki olgu ve olaylara değer biçmesinde, önem vermesinde ve kendine konum 

belirlemesinde onları yönlendiren ve onlara kriterler belirleyen de değerlerin ta 

kendisidir. (Yeşil ve Aydın, 2007: 67) Toplumsal düzenin sağlanması, kişinin toplum 

içerisindeki davranışlarının kontrol edilmesi, toplumsal birlik ve beraberliğin 

sağlanması yine değerler ile olmaktadır. 

Özet olarak değer kavramı ile ilgili şunları söyleyebiliriz: 

1) Değer arzu edilen şey, olaylarla ilgili insan davranışı ve tutumu demektir. 



9 

 

2) Değer, hayatın amaçları ve uygun davranış biçimleri hakkındaki 

inançlarımız, davranışlarımıza rehberlik eden bir ölçüttür. 

3) Değer bir varlığa, faaliyete veya nesneye, bireysel ve toplumsal açıdan 

verilen önem ya da üstünlüktür. (Aydın, 2010: 1-2) 

 

1.1.1. Değer Kavramının Özellikleri Ve İşlevi 

 

Sürekli olarak öğrenme, değişimlere açık olma ve kendini geliştirme insanların 

temel özelliklerinden biridir. Toplumda meydana gelen değişimlere paralel olarak 

insanlık insani değerlerini yeniden keşfetme mecburiyetindedir. Çünkü her geçen gün 

ilerleyen teknoloji insanın otomatikleşmesine neden olmakta, bundan dolayı insan bir 

çıkış noktası aramaktadır. Bu çıkışın yolu ise insani değerlerdir. (Çetin, 2004: 5) 

Değerlerin öneminin tam olarak anlaşılabilmesi için temel özelikleri ve 

işlevlerinin bilinmesi gerekir.  Bireyin yaşamını, amaçlarını, hedeflerini ve 

davranışlarını belirlemesinde ve bunlara uygun bir hayat sürmesinde değerlerin önemi 

büyüktür. İnsanın kişilik ve karakterinin oluşması ve gelişmesinde değerler büyük bir 

standart sağlamaktadır. Özetle değerler insanı insan yapan şeylerdir. (Aydın, 2010: 2) 

Değerlerin fonksiyonlarının başında bireysel ve toplumsal huzurun geldiğini 

söylemek mümkündür. Bireyleri bir arada tutma, ortak bir zeminde birleştirme, onların 

toplum içerisindeki davranışlarını düzenleme ve birbirlerine olan bağlılıklarını artırma 

özelliklerine sahip olan değerler sayesinde bireyler olumlu davranışlar 

gösterebilmektedir. Örneğin yardımlaşma, dayanışma, hoşgörü, vatanseverlik, anlayış 

gibi değerler sayesinde bireyler arasındaki ilişkilerin kalitesi daha da artmakta ve 

toplumsal huzur sağlanmaktadır. (Kumbasar, 2011: 23) Değerler sayesinde birey 

kendisinden ne beklendiği ya da başkalarından ne beklemesi gerektiği konusunda bilgi 

sahibi olmaktadır. (Yazıcı, 2006: 505) Bununla birlikte değerler kişinin varlık sebebini 

farkına varmasını, etrafında gelişen olayları anlamlandırmasını sağlayarak kişilere bir 

yaşam görüşü sunmaktadır. (Aydın ve Gürler, 2018: 5) 

İnsanların değerlerden uzaklaşması ve iç dünyalarındaki değer 

yoksunluğundan dolayı şiddet, anarşi, ahlaki bunalım ve menfaat odaklı olaylar her 

geçen gün artmaktadır. Bütün bu olumsuzlukların ortadan kalkması, birey, toplum ve 



10 

 

insanlığın gelişmesi değerlere ve onların hayata yansımasına bağlıdır. (Aydın, 2010: 

3) 

Toplumda var olan kültür de bir değerdir. Toplumsal yapıyı ve toplumun 

kültürünü oluşturan temel kurumlar olan aile, eğitim, din, ekonomi, siyaset, hukuk gibi 

kurumların kendine ait değerleri vardır. Değerler kalıtımsal olarak doğuştan gelmez, 

birey bu kurumların içerisinde değerlerini edinir. Bizler bu kurumların işleyişini nasıl 

ki birbirinden ayrı düşünemiyorsak değerleri de birbirinden bağımsız düşünemeyiz.  

(Özensel, 2004: 7-8) Toplumsal yapıda var olan bu değerlerin bireyler tarafından 

korunması, gelecek nesillere aktarılması, bireyde kişilik haline gelmesi ise ancak 

eğitim ile mümkündür.   

Değerlerin en önemli özelliklerinden biri de değişebilir olmalarıdır. Değerler 

toplumdan topluma, zamandan zamana ve kişiden kişiye göre farklılık gösterebilir. 

Değerler, nesilden nesle aktarıldığı ve her toplumun kendine ait kültürü, öncelikleri, 

sosyo-ekonomik özellikleri olduğu için zaman içerisinde değişime uğramaktadır. 

Bunun yanında bir toplumda toplumsal şartlar değiştikçe buna bağlı olarak değerler 

hiyerarşisi de değişebilir. Birey belli bir toplumsal durumda önemsediği bir değeri 

başka bir toplumsal durumda göz ardı edebilir. Örneğin anarşi ve savaş durumlarında 

kişi güvenlik değerini önemserken, böyle bir tehlikenin olmadığı durumlarda özgürlük 

değerini önemli görebilir. Değişebilir değerlerin yanında bir de sonul değerler vardır 

ve bireyler davranışlarını bunlara göre ayarlar. Fakat bu değerlerin sayısı oldukça 

azdır. Mesela siyasal sistemde demokratik anlayış, aile sisteminde şefkat, dinde tek 

tanrılık ve adalet sonul soyut değerlerdendir. (Özensel, 2004: 14) Bunlar evrenseldir 

ve her toplum tarafından kabul edilir. Aynı zamanda bireyler tarafından bilişsel ve 

duyuşsal olarak oldukça içselleştirilen değerler de vardır ki bunlar değişime karşı 

direnç gösterirler. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 26) 

Tüm bunlardan hareketle değerlerle ilgili şu öz bilgileri söylememiz 

mümkündür:  

1) Değerler inançlardır. Fakat duygulardan arındırılmış, tamamıyla nesnel bir 

fikir niteliği taşımazlar. 

2) Değerler bireyin hedefleriyle ve bu hedeflere ulaşmada gösterilen davranış 

biçimleriyle ilgilidir. Örneğin; yardımseverlik ve hak bilirlik gibi. 



11 

 

3) Değerler, özgül durum ve eylemlerin üzerindedir. Örneğin, itaatkârlık 

değeri, evde, okulda, işte ya da tanımadığımız kişilerle kurduğumuz ilişkilerin 

hepsinde geçerlidir. 

4) Değerler, insanların, olayların ve davranışların seçilmesini veya değişimini 

yönlendiren ölçütler olarak işlev görürler.  

5) Değerler kendi içlerinde taşıdıkları öneme göre sıralanırlar. Bu sıralanmış 

değerler, değer önceliklerini gösteren bir sistem oluşturur. Bireyler ve kültürler 

benimsedikleri değer öncelikleri sistemleriyle tasvir edilebilirler. 

6) Zaman içerisinde meydana gelen etkileşim nedeniyle ve ortaya çıkan 

ihtiyaçları karşılamak amacıyla değer öncelikleri değişebilirler. (Schwartz ve Bilsky' 

den aktaran Kuşdil ve Kağıtçıbaşı, 2000: 60) 

7) Değerler bulundukları kültürlere göre değişebilir. Hatta aynı kültürün içinde 

dahi farklılık gösterebilir. Farklı iki toplum aynı değere farklı derecelerde önem 

verebilir. Mesela Hristiyan toplumlarında merhamet adaletten daha önemli bir 

değerken sosyalizm, adaleti her şeyi üstünde kabul eder ve merhameti de bir zaaf 

olarak görür. (Reboul, 1995: 366) 

 

1.1.2. Değerlerin Sınıflandırılması 

 

Hayatımızda bizleri yönlendiren çok çeşitli değer türleri vardır: İyi-kötü gibi 

ahlaki; sağlık gibi biyolojik; güzel-çirkin gibi estetik değerler; doğru-yanlış gibi 

mantıksal değerler; haz-acı gibi hazcı değerler; faydalı-zararlı gibi faydacı değerler ve 

sevap-günah gibi dini değerler. Bununla birlikte şekil olarak öznel-nesnel, olumlu-

olumsuz ve mutlak-göreli şeklinde ayrılan değerler de mevcuttur. (Aydın ve Gürler, 

2018: 8) 

Değer kişiden kişiye, toplumdan topluma değişen bir standart olduğundan 

dolayı farklı bilim dallarına ve araştırmacılara göre sınıflara ayrılmıştır. Değerler 

konusunda farklı sınıflandırmalar olup herkes tarafından kabul edilen bir değer 

sınıflaması yapılamamıştır. Bu alanda ilk sınıflama yapan kişi Spranger’ dir. Spranger 

değerleri altı temel gruba ayırmıştır. Daha sonraki yıllarda Allport, Vernon ve Lindzey, 

Spranger’ın çalışmalarını takip etmişler ve ‘Study of Values’ isimli çalışmalarından 

sonra değerler altı sınıfta toplanmaya başlanmıştır. Bunlar: estetik, teorik (bilimsel), 



12 

 

iktisadi, dini, siyasi ve sosyal değerlerdir. Bu gruplandırma insan yaşamının temel bir 

takım varlık alanlarına göre oluşturulmuştur ve herkes hayatının her aşamasında farklı 

derecede bunlara önem verir. (Güngör, 1993: 61) Güngör bu gruplandırmalardan 

ilham almış ve altılı tasnife ahlaki değerleri de ekleyerek yediye çıkarmıştır.  

Güngör’ün tasnifi şu şekildedir: 

Estetik değerler: Hayatın düzenli ve ahenkli olması, güzelliklerde dolu bir 

dünya, 

Ahlâkî değerler: Yalansız bir dünya, vicdan huzuru, 

Teorik değerler: Bütün gerçeklerin bilinmesi, cahillikten arınmış bir dünya, 

İktisadi değerler: Ekonomik bağımsızlık, konforlu bir hayat, 

Dini değerler: Öbür dünyayı kazanma, günahlardan arınma, 

Siyasi değerler: Eşitliğin sağlanması, hürriyet için mücadele, 

Sosyal değerler: Gerçek dostluk, insanlara yardım. (Güngör, 1993: 62) 

Nelson, Rokeach ve Schwartz’ın değer sınıflandırmaları da en çok kabul gören 

gruplandırmalardır.  

Nelson değerleri üçe ayırmaktadır. Bunlar: bireysel değerler, grup değerleri ve 

sosyal değerlerdir.  

Bireysel Değerler: Kişinin yaptığı seçimlerde, aldığı ürünlerde ve hobilerinde 

olduğu gibi kişisel tercihleriyle ilgilidir. (Michaelis'den aktaran Yazıcı, 2006: 501) 

Grup Değerleri: Belirli bir gruba bağlı olan üyeler tarafından paylaşılan 

değerlerdir. Bu grup; kulüp, aile, politik veya dini bir grup olabilir. (Naylor ve 

Diem'den aktaran Yazıcı, 2006: 501) 

Sosyal Değerler: Bireyin mevcut olan toplumsal yapı içerisinde yaşamını 

devam ettirmesini sağlayan saygı, eşitlik, adalet ve farklılık gibi değerlerdir. 

(Michaelis'den aktaran Yazıcı, 2006: 502) 

Rokeach değerleri; Amaç Değerler ve Araç Değerler olarak ikiye ayırmaktadır.  

Amaç Değerler: Yaşamın temel değerleridir. Kişinin varmak istediği hedefleri 

gösterir. Mutluluk, eşitlik, özgürlük, rahat bir yaşam, ulusal güvenlik gibi. 

Araç Değerler: Amaç değerlere ulaşmak için kullanılabilecek davranış 

biçimleridir. (Bilgin, 1995: 84) Örneğin mutlu bir hayat sürebilmek için mantıklı 

hareket etmek, barış içinde yaşayabilmek için bağışlayıcı olmak, rahat bir hayat için 

sorumluluklarını yerine getirmek gerekir. (Aydın ve Gürler, 2018: 10-11) 



13 

 

Schwartz ise değerleri bireysel ve kültürel olarak ikiye ayırarak incelemiştir. 

Bireysel Değerler: Bireylerin hayatlarını yönlendirme önemlerine göre 

incelenir. 

Kültürel Değerler: Toplumda paylaşılan ve toplumsal kurallara dayanan 

soyut fikirlere dair bilgi üretmek amacıyla incelenir. 

Schwartz’a göre bireysel değerlerin sınıflandırılması şu şekildedir: Güç, 

Başarı, Hazcılık, Uyarılım, Öz yönelim, Evrenselcilik, İyilikseverlik, Geleneksellik, 

Uyma ve Güvenlik. (Kuşdil ve Kağıtçıbaşı, 2000: 60-61) 

Hilmi Ziya Ülken, her kültürün ve her toplumun kendine ait değerleri olduğunu 

ifade eder ve değerleri içkin, aşkın ve normatif değerler olarak üç sınıfa ayırır: (Ülken, 

1965: 6) 

İçkin Değerler: Duygular, kavramlar ve eşya ile ilişkiden ortaya çıkar. 

İnanmadan çok bilgi ağırlıklı olan bir değerdir.  

Aşkın Değerler: Kişinin sosyal çevresiyle olan münasebetinden doğan 

değerlerdir. Bilgiden çok inanma ile ilgilidir. Bu değerler din ve ahlaktır. 

Normatif Değerler: Kişiler arası söz ve eylemlerin değişimiyle ortaya çıkan 

değerlerdir. Bu değerlerde sözün söz ile değişiminde ölçü dil, eşyanın eşya ile 

değişiminde ölçü iktisat, eylemin eylemle değişiminde ölçü hukuk olmaktadır. 

(Poyraz, 2011: 68) 

 

1.2. DEĞERLER EĞİTİMİ 

 

Günümüz dünyasında salt bilgi ve beceri aktarmaya odaklanan eğitim bireyler 

için yeterli olmamaktadır. Çünkü insan, duyguları, değerleri ve tutumları olan çok 

yönlü bir varlıktır. Verilen eğitim insanın bu bütünselliğini programlarına yansıtmalı, 

bireyin duygu, tutum, ahlak, beceri ve davranışlarının hepsini bir bütün olarak 

geliştirmelidir. Eğitimin insanın bu tüm yönlerini içine alması ise ancak değerler 

eğitimi ile mümkündür. (Aydın ve Gürler, 2018: 50-51) 

Değerler eğitimi bireylerin nasıl, hangi özelliklere ve davranışlara sahip olarak 

yetiştirilmek istendiğinin adıdır. (Şişman, 2007: 5) Temel insani değerleri gelecek 

nesillere kazandırma, onlar için duyarlılık oluşturma ve bireylerin onları davranışa 

dönüştürerek hayata geçirmelerine katkı sağlamak için yapılan eğitimdir. (Durmuş, 



14 

 

2007: 323) Değerler eğitiminin ana gayesi insanın yaşamını anlamlı kılmak, kişiliğini 

güçlendirmek, ruhsal dengesini korumak, ahlak ve karakterini güçlendirmektir. (Aydın 

ve Gürler, 2018: 16) Bireyin kendisine ve çevresine karşı sorumluluklarını yerine 

getirmesini, kişinin ve toplumun kötü ahlaktan korunmasını ve iyi, mutlu ve huzurlu 

bir hayat sürdürülmesini sağlamak da değerler eğitiminin amaçları arasındadır. 

Günümüzde artarak devam eden şiddet, saldırganlık, ailede yaşanan sorunlar, 

toplumsal kuralları önemsememe, zararlı alışkanlıkların kullanım oranının artması, iş 

ahlakında düşüş, suç oranlarının artması, ahlaki değerlerin zayıflaması gibi sorunlar 

değerler eğitimine duyulan ihtiyacı gözler önüne sermektedir. (Aydın ve Gürler, 2018: 

15) 

Değerler eğitimi hayatla iç içe geçmiştir ve hayatın her safhasında vardır. 

(Aydın, 2010: 6) Birey değerleri öğrenmeye yaşamının ilk aşamasında başlamaktadır. 

Bir aile içerisinde dünyaya gelen çocuk büyürken o ailede var olan değerleri 

gözlemlemekte, model alma, taklit etme ve etkileşim yoluyla bu davranışları 

benimseyerek hayatına geçirmektedir. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 195) Bu 

anlamda aile değerler eğitiminin verildiği ilk kurum olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Aile çocuğa ahlaki kuralları, değer yargılarını, iyi-kötü, doğru-yanlış, güzel ve çirkin 

olan duygu ve davranışları kazandırarak onu topluma hazırlamaktadır. (Aydın ve 

Gürler, 2018: 31) Çocuğun düzgün bir kişilik ve karakter kazanmasında ilk ve en 

önemli basamak görevini dolayısıyla aile üstlenmektedir. 

Çocuğun aileden öğrendiği bilgi ve tecrübelerini okul ve çevre geliştirerek 

devam ettirir. Zira kadının iş hayatına katılması ve çekirdek aileye geçiş nedeniyle 

değerler eğitiminde ailenin boş bıraktığı alan okul tarafından doldurulmaktadır. 

(Köylü, 2019: 91) 

Okul, değerler eğitimi uygulamalarıyla toplumsal ahlakı tesis etme ve 

geliştirme potansiyeline sahiptir. Etkili ve her seviyeye uygun eğitim programlarının 

olması, planlı ve sistemli bir yapıya sahip olması ve sürekli denetlenmesi, geniş 

kitlelere ulaşabilmesi, kişinin öğrenmeye hazır olduğu kritik dönemlerinin okul 

dönemine rastlaması ve nitelikli öğretmen kadrosunun bulunması gibi unsurlarla 

okulda etkili ve kalıcı bir değerler eğitimi yapılabilmektedir. (Köylü, 2019: 89) 

Böylece kişilere ve topluma saygılı, sorumluluklarının bilincinde, özgüven sahibi, 

hayatın anlamını kavramış, hedefinin ve düşüncelerinin farkında olan, düzgün bir 



15 

 

kişilik ve karaktere sahip bireyler yetişir ve toplum huzurlu bir ortama kavuşur. Çünkü 

bu ve benzeri değerler olmadan düzenli bir toplumsal hayatın varlığı 

düşünülememektedir.  Ancak etkili bir değerler eğitimi için aile, okul, arkadaş 

grupları, kitle iletişim araçları ve diğer tüm topluluk ve kuruluşların işbirliği içerisinde 

olması gerekmektedir. (Köylü, 2019: 90) 

Ülkemizde değerler eğitimi çeşitli aşamalardan geçmiştir. Değerler eğitimi 

bazen ayrı bir ders olarak okutulmuş bazen de diğer derslerin içerisinde yer almıştır. 

Günümüzde ise diğer derslerin içerisinde öğrencilere aktarılmaya çalışılmaktadır. Bu 

durum tesirli bir değerler eğitimi için planlı bir eğitim anlayışının gerekliliğini ortaya 

çıkartmaktadır. (Yazıcı, 2006: 514) Değerler yalnızca bir dersin konusu değildir. 

Bununla birlikte bir dersin işleyişinde yapılan uygulamalar ve etkinlikler, öğretmenler 

tutumları ve kullanılan öğrenim materyalleri değerler eğitimine olanak tanır. DKAB 

dersi tüm bunlara hem konuları hem de amaçları açısından imkân tanır. (Kaymakcan 

ve Meydan, 2011: 32) 

 

 1.3. DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLARI 

 

Geçmişte eğitimin genel hedefleri arasında yer alan değerler, yeni ilkokul 

programlarının bir parçası haline gelmiş, bu da değerler eğitimi akımlarının bir bütün 

olarak yeniden incelenmesini zorunlu kılmıştır. Günümüzde eğitim kurumlarının 

hedeflerine bakıldığında birçoğunun adil olma, yaratıcı olma, vatansever olma, 

girişimci olma ve düzenli olma gibi değerleri içerdiği görülmektedir. (Akbaş O. , 2008: 

10) Ancak eğitim programlarında var olan bu değerleri ‘Nasıl öğretmeliyim?’ sorusu 

neredeyse tüm öğretmenlerin zihinlerini meşgul eden bir soru olmuştur. Bu nedenle 

değerlerin eğitiminde hangi metotların, yaklaşımların, yöntem ve tekniklerin 

kullanılması gerektiği hususunda farklı görüşler bulunmaktadır. (Aydın ve Gürler, 

2018: 67) 

Değerlerin nasıl öğretilmesi gerektiği konusunda farklı fikirler olsa da hemen 

hepsi değerlerin gelecek nesle kazandırılması ve benimsetilmesi düşüncesindedir. 

Değerler eğitiminin tarihine bakacak olursak, tüm akımlar değerlerin, eğitim 

öğretiminin bir parçası haline gelmesi gerektiği görüşündedir. Ancak bu değerlerin 



16 

 

nasıl öğretilmesi gerektiği özellikle 20. yüzyılda çok fazla tartışılmış ve konu karmaşık 

bir hal almıştır. (Aydın ve Gürler, 2018: 67) 

Değerler eğitimi yaklaşımlarını incelediğimizde bunlar genelde arka planda var 

olan eğitim felsefesine, özelde ise bunları ortaya koyanların; 

a) İnsanın doğasını ve insan-çevre/toplum bağlantısını tanımlamalarına, 

b) Değer kazanma süreçleri üzerine olan açıklamalarına, 

c) Değerlerin kaynağı hakkındaki görüşlerine, 

d) Değerler eğitiminden beklentilerine, 

e) Uygulamak istedikleri metotlara vb. göre sınıflandırılmaktadır. (Meydan, 

2014: 96) 

Değerler eğitimi ile ilgili literatürü incelediğimizde geçmişten günümüze 

değerlerin öğrencilere nasıl benimsetileceği ile ilgili farklı yaklaşımların geliştiğini 

görmekteyiz.  Bu yaklaşımlarla ilgili literatürdeki genel eğilim ise şu şekildedir: Genel 

kabul gören değerlerin bireylere aktarılmasını amaçlayan değer aktarma yaklaşımları 

ve bireylerin değerlerini kendilerinin keşfetmesini, böylece genel doğrulara yine 

kendilerinin ulaşmasını sağlayan değer geliştirme yaklaşımlarıdır. Bu iki yaklaşıma 

bütüncül yaklaşımlar dediğimiz ve içerisinde karakter eğitimi ile adil topluluk okulları 

bulunan eğilimi de ilave edebiliriz. (Kaymakcan ve Meydan, 2011: 35) 

Değerler eğitimi yaklaşımları birbirinden ayrı düşünülmemelidir. Değerler 

eğitimi yapılırken bütüncül bir yöntemin kullanılması yani farklı metot ve yöntemlerin 

birlikte uygulanmasının daha faydalı ve verimli olacağı düşünülmektedir.  Birey 

eğitiminin farklı aşamalarında değişik yaklaşımlardan faydalanabilmektedir. Yapılan 

araştırmalar ahlak eğitiminin ve kimlik kazanmanın bireylerde bilhassa küçük yaşlarda 

pekiştirme ve model alma yoluyla olduğunu göstermiştir. Bu şekilde bir öğrenme ise 

ancak değer aktarımı yaklaşımları ile mümkündür. Bireyin içsel ahlakının gelişmeye 

başladığı ergenlik döneminde kişi düşünmeye, araştırmaya ve kültürel birikime 

ulaşmaya başladığından bu süreçte değer geliştirmeye yönelik yaklaşımların 

kullanılması uygundur. (Helstead ve Taylor'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 

170) Bu nedenle bu yaklaşımların her birinden istifade ederek bir değerler eğitimi 

yapılmalıdır. 

Bu bölümde literatürde genel kabul görmüş değer aktarma yaklaşımları olan 

değer telkini, davranış değiştirme; değer geliştirme yaklaşımları olan ahlaki 



17 

 

muhakeme, değer analizi, değer açıklama ve bütüncül değerleri eğitimi olan adil 

topluluk okulları, karakter eğitimi aktarılmaya çalışılacaktır.  

 

1.3.1. Değer Aktarma Yaklaşımları 

 

1.3.1.1. Değer Telkini 

 

Değerlerin öğretilmesinde kullanılan en eski yaklaşımdır ve kökleri klasik 

eğitim anlayışına dayanır. Değer telkini yaklaşımına göre evrende değişmeyen, kesin 

olan evrensel birtakım değerler vardır. Bu değerler tartışılmaksızın tüm insanlar 

tarafından genel geçer kabul edilir. Öğrencilerin önceden var olan bu değerleri 

eleştirmeden, sorgulamadan, tartışmadan kabul etmeleri beklenir. (Dilmaç, 2007: 36) 

Çünkü uzun yıllardır tecrübeyle var olan, üzerinde kuşku duyulmayan ve gerçek olan 

bu değerler, topluma olumlu katkı yapan, toplumsal hayatın devamını sağlayan bir 

nitelik taşırlar. (Ekşi ve Katılmış, 2015: 16) Bu nedenle birey onlar hakkında doğru ve 

yanlış herhangi bir yargıda bulunmaz aksine kendini bu değerlere uydurur. Toplumda 

var olan değerler böylece korunmuş olur.  

Bu yöntemin temelinde “Yeterince söyler ve davranışlarınızla gösterirseniz 

bireyler sonunda istediğiniz gibi davranacaktır” kabulü vardır. Dolayısıyla bu 

yaklaşımın temelinde önceden var olan değerleri telkin etme, doğrudan söyleme 

anlayışı bulunmaktadır. (Köylü, 2019: 54) Örneğin, adalet değeri öğrencilere 

öğretilirken, telkin ve tavsiyelerde bulunulur, bununla ilgili ilkeler ve örnekler verilir. 

İnsanların tüm iş ve davranışlarında adil olmaları gerektiği vurgulanır.  

Bu yaklaşımda eğitimciler tarafından önceden belirlenen değerlere uygun 

çeşitli araç, yöntem ve teknikler kullanılır. Efsanevi kahramanlar, kahramanlık 

şarkıları, töresel oyunlar ve öyküler yoluyla değerler aktarılır. (Welton ve Mallan'dan 

aktaran Sarı, 2007: 61) Dolayısıyla bu yaklaşım öğretmen merkezli bir yaklaşımdır ve 

okullarda sıklıkla kullanılmaktadır. Burada öğretmen eğitim sürecine rehberlik eden 

bir liderdir. Öğrencilerin değerlerini sorgular ve açıklar. Öğrenciler ise öğretmenin 

sorularına cevap verir ve davranışlarını buna uygun düzenler. (Kaymakcan ve Meydan, 

2020: 172) 



18 

 

Değer telkininde amaçlar Suparka ve Johnson tarafından şöyle ifade 

edilmektedir: 

1. Öğrencilere birtakım değerleri aşılamak ve bu değerleri içselleştirmelerini 

sağlamak. 

2. Öğrencilerin değerlerini var olması istenen değerlere en yakın hale 

getirmektir. (Suparka ve Johnson'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 

2020: 172) 

Bu amaçlara ulaşmak için eleştirme, azarlama, öğüt verme, buluş yoluyla 

öğretme, olumlu ya da olumsuz pekiştirme, taklit, oyun, canlandırma ve model olma 

gibi metotlar kullanılır. Özellikle yapılan hataları doğrusu ile düzeltmek oldukça 

kullanılan bir yöntemdir. (Fernandes'ten aktaran Yazıcı, 2006: 510) 

Değer telkini yaklaşımının aşamaları ise şunlardır: 

 Benimsetilmek istenen değerler önceden belirlenir. 

 Değerlerin ne düzeyde benimsetilmek istendiği belirlenir. 

 Değerler ile ilişkili olarak gösterilmesi amaçlanan davranışlar ortaya konur. 

 Belirlenen değere uygun metot seçilir. 

 Seçilen metot uygulanır. 

 Sonuçlar değerlendirilir. (Suparka'dan aktaran Dilmaç, 2007: 36) 

 

1.3.1.2. Davranış Değiştirme 

 

Davranışçı öğrenme kuramının değerler eğitimi alanındaki uygulamasını 

içeren bu yaklaşım koşullanmaya bağlı olarak kişinin davranışlarının değişmesini 

amaçlayan yöntemdir. (Wattenberg'den aktaran Dilmaç, 2007: 37) Bu yaklaşımda 

önce öğrenciye kazandırılacak davranışlar tespit edilir. Sık ve vurgulu tekrarlar, ödül, 

ceza, olumlu ve olumsuz pekiştirme ile hedeflenen davranış kazandırılmaya çalışılır. 

(Erden ve Akman, 2000: 138) Örneğin öğrencilere temizlik ile ilgili bazı sorumluluklar 

kazandırmak hedefi varsa, öncelikle bunların neler olduğu listelenir, sonra bunların 

nasıl ve kaç defa tekrar edileceği belirlenir. Temizlik ile ilgili kurallara uyan veya 

uymayan öğrencilere verilecek ödül-ceza tespit edilir. Uygulama aşamasına 

geçildiğinde öğretmen temizlik ile ilgili genel bilgiler verir ve kuralları açıklar. 

Öğrencilerden beklentilerini, kurallara uyanların alacağı ödülleri, uymayanlara 



19 

 

verilecek cezaları açıklar. Daha sonra öğretmen öğrencilerini gözlemlemeye başlar. 

Hedeflenen davranışı gerçekleştirenleri hemen ödüllendirir, bilgiye ihtiyaç duyan, 

eksik davranışta bulunanlara dönüt verir. Bu süreçte öğretmen öğrencilerine adil 

davranmalı ve iyi bir model olmalıdır. Belirlenen süre içerisinde hedeflenen davranışı 

gösteren öğrenciler övülür, ödül verilir, ismi sınıfa ve okula asılır. (Köylü, 2019: 54-

55) Bu şekilde davranışı övülen ve ödül alan öğrenciler o davranışı yapmaya devam 

eder. 

Davranış değiştirme yaklaşımına Afdal sınır belirleme yöntemi ismiyle yeni 

bir boyut kazandırmıştır. Buna göre sınıfta ve okulda kurallar açıkça belirlenir ve 

ısrarla uygulanırsa istenen davranış gelişebilir. Belirlenen kurallara farklı yaptırımlar 

uygulanarak sağlıklı bir okul ortamı oluşturulabilir. Yaptırım uygulanmayan, takip 

edilmeyen ve dönütü olmayan kurallar yok olmaya hazırdır. (Afdal, 2007: 333-334) 

 

1.3.2. Değer Geliştirme Yaklaşımları 

 

1.3.2.1. Ahlaki Muhakeme 

 

Ahlak eğitimi ve gelişiminde Piaget’in yolundan giden ve onun çalışmalarını 

geliştiren Kohlberg, çocuklarda ahlaki gelişimi izah etmeye yönelik çalışmalarda 

yargılama ve ahlaki düşünüş yeteneğine odaklanmıştır. (Nucci'den aktaran 

Kaymakcan ve Meydan, 2020: 175) Bu yaklaşımın ana fikri bireylerin ahlaki 

gelişimini sağlayacak dengesizlik oluşturarak bu dengesizliği ortadan kaldıracak 

arayış halini oluşturmak ve farklı bakış açıları ile fikirlerin takas edilmesini 

sağlamaktır. (Power'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 175) 

Yaklaşımın değerler eğitimi açısından amacı; çocuklara gerçek veya 

kurgulanmış ikilemli hikâyeler anlatarak onların ahlaki yargılarını fark etmelerini 

sağlamaktır. (Akbaş O. , 2008: 15) Öğrenciler bu şekilde gelecekte karşılaşabilecekleri 

olası sorunlarda nasıl davranmaları gerektiğini tecrübe ederler.  Kohlberg’in bu amaca 

yönelik kullandığı bir hikâye şöyledir: 

Bir kadın kanser hastalığı sebebiyle ölüm döşeğindedir. Onu kurtaracak olan 

ilacı aynı kasabada bulunan bir eczacı üretmektedir. İlaç bu eczacıdan başka kimse 

tarafından yapımı bilinmeyen özel bir ilaçtır. Ancak eczacı ilacı maliyetinin 10 katı 



20 

 

fiyatına satmaktadır. Hasta kadının kocası Heinz, bu parayı bulmak için tanıdığı 

herkesten borç istemiş ama ilacın sadece yarı parasını bulabilmiştir. Böyle bir durumda 

Heinz karısının iyileşmesi için gerekli olan ilacı eczaneden çalmalı mıdır? Çalmamalı 

mıdır? Neden? (Köylü, 2019: 58) 

Bu ve buna benzer ahlaki durumlarla öğrencilerin görüşleri alınmakta, çözüm 

önerileri sunulmakta, tartışmalar yapılmakta ve hangi ahlaki gelişim düzeyinde 

oldukları tespit edilmektedir. Ancak burada önemli olan öğrencilerin ahlaki ikilemler 

karşısında buldukları çözüm önerileri değil, bu çözüme ulaşırken nasıl bir akıl yürütme 

sürecinden geçtikleri ve neden o çözüme ulaştıklarıdır. (Köylü, 2019: 59) Alınan 

cevaplara göre Kohlberg bireylerin altı yargı aşaması ve üç gelişim düzeyi olduğunu 

belirtmiştir. Bunlar şu şekildedir: 

1. Gelenek Öncesi Düzey (4-10 yaş ) 

Değerler otorite tarafından oluşturulmuştur. Değerlerin ve davranışların 

sonuçlarına göre olan ahlaki yargıları içerir. İki dönemden oluşur: 

Dönem 1: İtaat ve ceza evresidir. Cezadan kaçınmak için otoriteye soru 

sormaksızın itaat edilir.  Ahlaki davranışı belirleyen ödül ve cezadır. 

Dönem 2: Bireyin kişisel ihtiyaçlarını karşılamak için çaba sarf ettiği ve 

çıkarlarına dayalı davranışta bulunduğu dönemdir. 

2. Geleneksel Düzey ( 10-18 yaş ) 

Diğer kişiler tarafından kabul edilen davranışlar doğrudur. Birey bu seviyede 

kuralları benimseyen, destekleyen ve koruyan bir konumdadır. İki dönemden oluşur: 

Dönem 3: Birey çevresinde bulunan kişilere yardım etme, onların onayını alma 

uğruna davranışlarda bulunur. Kararlarının ve davranışlarının oluşmasında başkalarını 

memnun etme düşünmesi vardır. 

Dönem 4: Kanunlara ve düzene uyma eğiliminin yüksek olduğu evredir. Birey 

mevcuttaki sosyal düzeni korumak için çaba sarf eder. Ülkeye, akrabalara, aileye 

sadakat, otoriteye saygı vardır.  

3. Geleneksel Ötesi Düzey (18 ve sonrası yaşlar ) 

Ahlaki değer ve ilkeler grupların otoritelerinden üstündür. Evrensel ahlaki 

ilkelerle uyumlu değerler kabul edilir. 

Dönem 5: İnsan hakları ve toplumca benimsenmiş sorumluluklara bağlılık ön 

plandadır. Davranışlar ve kararlar yasal bakış açısına uygundur. 



21 

 

Dönem 6: Karar verilirken eşitlik, adalet gibi ahlaki değerler göz önünde 

bulundurulur. Evrensel ahlaki değerler ve ilkeler davranışları yönlendirir. (Yazıcı, 

2006: 513) 

Öğretmenin bu yaklaşımın uygulanması aşamasındaki rolü ahlaki ikilemlerin 

bulunduğu örnekler sunmak ve öğrencilerin gerek bireysel gerekse gruplar halinde 

çalışarak ahlaki çelişkileri çözmelerine yardım etmektir. Bununla birlikte sınıfta 

demokratik bir öğrenme ortamı oluşturmak, herkesin fikrini özgürce ortaya koymasını 

sağlamak, öğrencilerin karşılıklı diyalog oluşturmalarına ve farklı gerekçeleri 

duymalarına rehberlik etmek de görevli arasındadır. (Köylü, 2019: 59) 

Ahlaki muhakeme yaklaşımı sınıfta genellikle küçük grup tartışmaları olarak 

uygulanır.  Ahlaki ikilem içeren örnek olayların ‘neden ve niçin?’ sorularına cevap 

verilerek küçük gruplarca tartışılması istenir. (Suparka ve Johnson'dan aktaran 

Kaymakcan ve Meydan, 2020: 176) Bu yaklaşımın uygulama basamakları Savage ve 

Armstrong tarafından şöyle belirlenmiştir: (Keskin, 2008: 32-33) 

 Ahlaki İkilemi Anlatma: Öğrencilerin seviyelerine uygun ve gerçek hayatta 

karşılaşmaları mümkün olan bir ikilem sözel, görsel veya yazılı olarak sunulur. 

 Öğrencilerden geçici cevaplar (tepkiler) önermeleri istenmesi: Her 

öğrencinin gerçek hayatta böyle bir durumla karşılaştığında nasıl bir tepkide bulunarak 

kararlarının neler olacağını nedenleri ile yazmaları istenir.  

 Öğrencileri akıl yürütmelerini tartışmaları için gruplara ayırma: Öğrenciler 

gruplara ayrılır ve kendi yazdıklarını nedenleri ile arkadaşlarıyla paylaşmaları 

sağlanır.  

 Muhakemeyi tartışma ve bir sonuç saptama: Öğretmen kendi rehberliğinde 

tüm görüşleri içine alan bir tartışma başlatır. Tartışmadan sonra her öğrenciden bir 

kâğıt çıkarmasını ve kendi desteklemediği görüşü savunacak olumlu nedenler 

yazmasını ister. Bu şekilde öğrenciler kendi fikirleri dışındaki diğer çözüm önerileri 

hakkında da düşünerek fikir üretmiş olurlar. Sonra her öğrenci kendi düşüncesini 

savunan nedenleri tekrar yazar. 

Ahlaki muhakeme yaklaşımının sonucunda öğrencilerin davranışlarını 

yönlendirecek ahlaki ilkeler geliştirmeleri beklenir. Öğretmen dersini bu yaklaşıma 

göre işleyecekse getirdiği ahlaki ikilem öğrencilerin zihinsel gelişim seviyelerinin 

biraz üzerinde olmalıdır. Bu ikilem farklı değer alanlarından da olabilir. Örneğin, suç 



22 

 

ve ceza, itaat, adalet, hukuk, özgürlük, yaşam, ödül, mülkiyet gibi konular ikilem 

olarak sunulabilir. Gerçekçi olmayan ve gelişi güzel ikilemler öğrencilere herhangi bir 

fayda sağlamayacağı gibi isteksizliğe ve memnuniyetsizliğe neden olabilir. 

Öğretmenin de belli kabulleri öğrencilere dayatması, onların düşünmesi için fırsat 

vermemesi, sadece belirli öğrencilerle tartışma yapması ve belli cevaplara 

yönlendirmesi de bu yöntemin başarısız olmasına neden olur. Bu sebeple fikirlerin 

özgürce ifade edilebileceği, ahlaki tartışmaların kısıtlanmadan yapılabileceği bir 

eğitim ortamı öğretmen tarafından oluşturulmalıdır.  (Köylü, 2019: 59) Ahlaki 

ikilemler de basit, açık, anlaşılır, görüş bildirmeye müsait yani açık uçlu, belirlenen 

hedefe uygun, akıl yürütmeye müsait ve öğrenci seviyelerine uygun olmalıdır.  

Ahlaki muhakeme yaklaşımı uygulama açısından bazı sınırlılık 

oluşturduğundan dolayı eleştirilmiştir. Çünkü bu yöntem sınıfta kolaylıkla 

uygulanacak bir yöntem değildir. Öğretmenlerin bu yaklaşımı derslerinde uygulaması 

için ahlaki gelişim kuramlarını çok iyi bilmeleri, grup tartışmalarını yönetecek iktidara 

sahip olmaları, öğrencilerin bilişsel ahlaki düzeylerini iyi bir şekilde bilmeleri ve 

verilen cevapları yorumlayıp öğrencileri yönlendirme becerilerine sahip olmaları 

gerekir. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 177) Ancak tüm bunları yapmak zor ve 

uzmanlık gerektiren bir durumdur. Ayrıca her değer için ahlaki bir ikilem bulup bunu 

öğrencilerle paylaşıp sınıfta tartışmak oldukça zaman isteyen bir süreçtir. 

 

 1.3.2.2. Değer Analizi 

 

Toplumsal hayatta pek çok ahlaki sorun içeren durumla karşılaşabiliriz. Bir 

otobüste yolculuk yapmak, internette sohbet etmek, bir apartmanda başka insanlarla 

yaşamak hatta sokakta yürümek gibi. Bu çağın bireyleri pek çok sorun ve seçimle karşı 

karşıya kaldıklarından daha fazla karmaşa, anlaşmazlık ve değer çatışması 

yaşamaktadırlar. İşte değer analizi yaklaşımı, bu anlaşmazlık ve karmaşıklık 

dönemlerinde bireylerin düşünme, sorgulama ve ahlaki değerlerini açığa çıkararak 

benimsetme süreçlerine yardım edilirse, onların kendi değerlerini kolaylıkla farkına 

varabilecekleri anlayışına dayanır. (Köylü, 2019: 57) 

Değer analizi yaklaşımı, içerisinde ahlaki değerler olan örnek olaylar ile 

mantıksal düşünme ve bilimsel araştırma süreçlerini kullanarak öğrencilerin ahlaki 



23 

 

değerleri kazanmalarını amaçlayan bir sistemdir. Bu yaklaşım gerçek veya yapay 

sorunlar karşısında öğrencilere öğüt ve direktif verilmesine karşı çıkarak, duygusal 

olmadan neden ve niçin soruları ile delillerin analiz edilmesini içerir. (Doğanay, 2006: 

272) Örneğin; ‘başkalarının eşyalarını almamalıyız’ cümlesinde olduğu gibi öğüt 

vermek yerine, yerde bulduğu bir cüzdanı sahibine götüren bir bireyin davranışının 

doğruluğu ve dürüstlüğü ile cüzdanın sahibinin parasını bulmasaydı neler olabileceği 

tüm yönleriyle tartışılır. (Erden ve Akman, 2000: 127) Değer analizinde bilimsel 

düşünme süreçleri olan sorunu belirleme, sorunu açıklığa kavuşturma, sorun hakkında 

bilgi toplama, bilgi ve kanıtların doğruluğunu değerlendirme, mümkün olan olası 

çözüm yollarını belirleme, çözüm yollarının olası doğurgularını belirleme ve 

değerlendirme ile seçeneklerden birini seçme aşamaları uygulanır. (Doğanay, 2006: 

272-273) Öğrenciler bu şekilde bilimsel problem çözme yöntemini günlük hayatta 

sosyal problemlerini çözerken kullanmış olurlar.  Bu yaklaşım nedenselliği, objektif 

araştırmayı ve mantıksal olmayı vurgulayan yaklaşımdır. 

Değer analizi yaklaşımının hedefleri şöyledir: (Metcalf'dan aktaran Bacanlı, 

2006: 34-35) 

 Öğrencilere, bir değer nesnesini uygun bir şekilde değerlendirmeyi öğretmek, 

 Öğrencilerin, değer nesnesi ile ilgili en akılcı yargıya ulaşmalarını sağlamak, 

 Öğrencilerin, en akılcı yargıya ulaşmalarına yardım etmek, 

 Öğrencilere, birtakım değer nesneleri hakkında değer yargısında bulunan bir 

grubun üyesinin nasıl olunabileceğini öğretmek. 

Bu yaklaşım bireylerin kendi akıl ve mantıklarını kullanarak bilimsel 

yöntemlerle kendi değerlerini bulabileceklerine ve içselleştireceklerine dayanır. Değer 

analizi yöntemi bu nedenle bilimsel problem çözme basamaklarıyla benzer bir süreci 

izler. Bu basamaklar şu şekildedir: 

1. Var olan değer sorununun tanımlanması 

2. Değer sorunu için alternatif çözüm yollarının açıklanması 

3. Sorun ile ilgili deliller toplayarak sonucun tahmin edilmesi 

4. Delillerin uygunluğunun ve doğruluğunun değerlendirilmesi 

5. Alternatif çözüm yollarının belirlenmesi 

6. Her durum için olabilecek sonuçların değerlendirilmesi ve açıklanması 

7. Alternatif çözüm yollarından tercihte bulunulması 



24 

 

8. Tercih edilen öneriye göre davranışta bulunulması (Welton ve Mallan'dan 

aktaran Doğanay, 2011: 242-243) 

 Bu aşamalar, öğrenciler istenilen yeterliliği kazanana kadar uygulanmaya 

devam eder. Öğretmenin bu yaklaşımdaki rolü, öğrencilerin sosyal hayatta 

karşılaşabilecekleri değer sorunu içeren örnek olaylar getirmesi ve öğrencilere 

rehberlik etmesidir. (Köylü, 2019: 58) Öğretmen sorularıyla öğrencileri düşündürür ve 

ufuklarını açar. Öğretmenin bu yaklaşımın uygulama aşamasında dikkate alması 

gereken bazı kurallar vardır. Bunlar şu şekildedir: 

1. Öğretmen öğrencilerin seviyelerine ve ilgi düzeylerine dikkat etmelidir. 

2. Öğrencileri küçük gruplara ayırarak bu yaklaşımı uygulamalıdır. Böylece 

zamanı iyi kullanarak verimi artırmış olacaktır. 

3. Öğrencilerin dikkatlerinin dağıldığını fark ettiğinde özetleme yapmalıdır. 

4. Problemi çözmeye yetecek kadar zaman yoksa ve konuyla ilgili yeterli içerik 

bulunmazsa değer analizine başlamamalıdır. (Aydın ve Gürler, 2018: 81) 

Öğrenciler de yukarıda var olan problem çözme aşamalarını uygulayarak 

ahlaki sorunu çözmeye çalışır. Bireysel ya da grup çalışmasıyla sorun çözülebilir. 

Öğrencilerden değer konuları veya araştırma konuları ile ilgili kanıtlanabilir 

gerçeklikler elde etmeleri beklenir. (Köylü, 2019: 58) 

Trafik kurallarına uyulması, çevrenin temiz tutulması, sokak hayvanlarının 

korunması, okula geç kalma sorunun ortadan kaldırılması, ortak görevlerin yerine 

getirilmesi gibi pek çok duruma dair çözümler bu yaklaşım sayesinde değerlerle 

ilişkilendirilebilir. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 179) Örneğin bir çocuk okuluna 

bisikletle gitmektedir. Ancak okul yolu taşıt trafiğine açık ve bisiklet kullanmaya 

elverişli değildir. Çocuk sabah erken kalkmaması nedeniyle de okula geç kalmıştır. 

Böyle bir sosyal problem değer analizi yöntemiyle analiz edildiğinde sorumluluk, 

kurallara uyma ve can güvenliği değerleri ortaya çıkmakta ve problem bu değerler 

açısından incelenmektedir. (Çengelci, 2010: 21) 

Değer analizi yaklaşımında şu metotlar sıklıkla kullanılır: 

 Akıl yürütme ve kanıt göstermeyi gerekli kılan yapılandırılmış akılcı 

müzakereler, 

 Ahlakla ilgili farklı durum ve işleri analiz etmek, 

 Prensipleri analiz etmek, 



25 

 

 Tartışma ve araştırmadır. 

Gerçek hayatta karşılaşabileceğimiz sosyal problemlerle ilgili çalışmalar yapıp 

bunu seminer ya da diyalog yöntemiyle sınıfta sunmak da sıklıkla kullanılan bir 

yöntemdir. (Suparga ve Johnson'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 178-179) 

Bu yaklaşım ahlaki problemleri objektif ve nesnel bir bakış açısıyla ve bilimsel 

yöntemler kullanılarak çözmeye çalıştığı için takdir edilse de uygulama aşamasında 

bazı sınırlılıklar getirdiğinden dolayı eleştirilmiştir. Ahlak eğitimi gibi duyguların 

ağırlıklı olduğu bir alanda çok fazla mantıksal ve duygular olmadan araştırma yapmayı 

vurguladığı ve uzun zaman alan bir süreci gerektirdiğinden dolayı eleştirilmiştir. 

(Sunal ve Haas, 2002: 183) 

 

1.3.2.3. Değer Açıklama 

 

Değer açıklama yaklaşımı ABD’de 1960’lardan 1980’lerin ortalarına kadar en 

çok kullanılan değerler eğitimi yöntemlerinden biridir. (Kirschenbaum'dan aktaran 

Öztürk, 2012: 238) Bu yaklaşımın temelinde bireylerin hayatlarında önemli olan 

şeyleri nasıl belirledikleri düşüncesi bulunmaktadır. John Dewey’in çalışmalarını takip 

eden Raths, Harmin ve Simon tarafından 1966 yılında oluşturulan bu yaklaşıma göre 

birey nelere değer vereceğini alternatif ve mümkün olan tüm sonuçları inceledikten 

sonra kendisi özgürce karar vermelidir. (Öztürk, 2012: 238) 

Bu yaklaşımın amaçları şöyledir: 

1. Öğrencilere hem kendilerinin hem de başkalarının değerlerinin farkında 

olmalarını ve bu değerleri tanımlamalarını sağlamak. 

2. Öğrencilerin kendi değerleri ile ilgili başka kişilerle olan münasebetlerinde 

açık ve dürüst olmalarına yardımcı olmak. 

3. Öğrencilerin kendi duygu, düşünce, değer ve davranışlarını değerlendirmek 

için hem mantıksal hem de duygusal açıdan yaklaşabilmelerini sağlamaktır. (Suparga 

ve Johnson'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 180) 

Simon değer açıklama yaklaşımının amacını ise şu şekilde ifade etmektedir: 

Daha üretken, daha azimli ve kararlı, birbirleri ile sağlıklı ilişkiler kurabilen ve eleştirel 

düşüncesi daha gelişmiş bireyler yetiştirmektir. (Kupchenko ve Parsons'dan aktaran 

Kaymakcan ve Meydan, 2020: 180) 



26 

 

Bu yaklaşım kişinin kendi değer, inanç, duygu ve önceliklerini fark etmesini, 

bunların güçlü ve zayıf yönlerini inceleyip kendisinin seçmesini ve hayatına 

yansımasını kapsar. Bireyin tüm hayatı boyunca ona yardım edecek bilgi, beceri, 

tutum, değer ve davranışların öğrenilmesine yardım eder. (Aydın ve Gürler, 2018: 83) 

Günümüzde öğrenciler, veliler ve öğretmenlerinin dışında pek çok faktörden 

etkilenmektedir. Mesela televizyon, akran grupları, sinema ve magazin dünyasının 

yıldızları, yazılı basın bunlardan bazılarıdır. Öğrencilerin model alacağı faktörlerdeki 

artış onun karar alma sürecini ve kararının sonucunu da etkilemektedir. Çünkü model 

sayısında artış yaşandığında bireyin doğru kararlar alması zorlaşmakta ve 

bocalamasına neden olmaktadır. İşte değer açıklama yöntemi böyle bir dünyada 

bireyin kendi değerlerinin farkına vararak akran gruplarının ya da diğer faktörlerin 

etkisi altında kalmadan kendi doğrusunu bulmasını hedef edinmektedir. (Simon ve 

diğerleri, 1972: 3) Çünkü birey her geçen gün farklı olaylar ve durumlarla karşı 

karşıyadır. Birey yaşadığı hayatta, ilişkilerinde, tercihlerinde, kararlarında, 

davranışlarında ve aklına gelen soruların cevabında değer tercihlerini kullanır. Öyle ki 

değerleri üzerine düşünmüş, değerlerini benimsemiş ve açığa çıkarmış kişilerin 

tercihleri, kararları, davranışları kısaca tüm hayatı kolaylaşmış, sağlam temellere 

oturmuş demektir.  

Bu yaklaşımda öğretmenin görevi öğrencilerin kendi değer yargılarını fark 

etmesine, seçmesine ve karar vermesine yardım etmektir. Öğretmen öğrencileri belirli 

değerleri kabul etmek için zorlamaz. Herkesin düşüncesine saygı duymasının esas 

olduğunu göstererek sınıfta bu yöntemin uygulanmasını kolaylaştırır. Öğretmen 

öğrencinin kendi iradesiyle değerini seçmesi için fırsatlar sunar ve seçtiği değeri 

açıkça ifade etmesi için teşvikte bulunur. Öğrencileri eleştirmez ve azarlamaz. 

(Kaymakcan ve Meydan, 2020: 181) Raths, Harmin ve Simon, (Kupchenko ve 

Parsons, 1987: 15) değer açıklama yaklaşımında öğretmenin rolünü şöyle ifade 

etmiştir: 

 Öğrencilerin değer ve tutumlarına yönelik görüş ve açıklamalarını almak; 

 Eleştirmeden, yargılamadan, değiştirmeye çalışmadan öğrencilerin duygu, 

düşünce, fikir ve inançlarını kabul etmek; 

 Öğrencilerin kendi değerleri ile ilgili düşünmelerini sağlayacak sorular 

sormak; 



27 

 

 Kendi duygu, düşünce ve fikirlerini sadece bir örnek olarak sunmaktır. 

Bu yaklaşımın temelinde öğretmenlerin kurgusal olay ve durumlar sunması, 

öğrencilerin de bu durumlara dair görüşleri tartışması ve karar vermesi vardır. 

Canlandırmalar, rol yapmaya dayalı oyunlar, küçük grup tartışmaları, 

tümevarım, problem çözme, düşünce kâğıtları, açık uçlu sorular, gerçek ya da yapay 

yüklü durumlarla yüzleşmek, sınıf dışı etkinlikler ve otobiyografi gibi metotlar bu 

yaklaşımda sıklıkla kullanılır. (Bazarkulov, 2008: 79) Bu metotlar uygulanırken yedi 

aşamadan geçilir ve öğrencilerin pek çok değer seçeneği arasından kendi değerini 

başkasının telkiniyle değil, yaptığı inceleme ve değerlendirme sonucu seçmesi 

amaçlanır. Uygulanan yedi basamaktan oluşan süreç şöyledir: (Öztürk, 2012: 238-239) 

I. Seçme 

1. Öğrencilerin baskı ya da etkileme olmadan özgürce seçim yapmalarını teşvik 

etme. 

2. Öğrenci seçme durumuna geldiğinde, alternatif durumlar oluşturmaya 

yardımcı olma. 

3. Öğrencilerin her bir alternatifin sonuçlarını ince ve mantıklı düşünmelerini 

sağlayarak alternatifleri değerlendirmede onlara yardım etme. 

II. Ödüllendirme 

1. Öğrencileri hangi davranışların korunup ödüllendirildiği konusunda 

düşünmeleri için teşvik etme. 

2. Değer tercihlerini başkalarının teyit etmesi için fırsatlar sunma. 

III. Davranma (Harekete Geçme) 

1. Seçtiği değere göre yaşaması ve davranması için öğrenciyi özendirme. 

2. Bu davranışının hayatının sonraki aşamalarında tekrarlanması için onlara 

destek olma. 

Örneğin bir öğretmen öğrencilerine sınavda kopya çekme ve çekmeme 

davranışının sonuçlarını bu yaklaşımla sorgulatabilir. Kopya çekince ve çekmeyince 

ne gibi durumlar oluşur, neler kazanılıp neler kaybedilir öğrencilerle tartışılıp değer 

kazanmalarını sağlanabilir. Bu aşamada doğru davranışı seçen ve bunu gerekçeleriyle 

savunan öğrenciler motive edilir. Daha sonra öğretmen, öğrencilerin kazandığı bu 

davranışı koruyabilmesi ve hayatları boyunca uygulayabilmesi için fırsatlar sunar ve 

destekler. (Köylü, 2019: 57) 



28 

 

Değer açıklama yaklaşımı dört ana maddeye sahiptir. (Leming'den aktaran 

Aladağ, 2009: 29-30) Bunlar şöyledir: 

1. Yaşam üzerine bir odak: Bu yaklaşım insanların dikkatini kendi yaşam 

yönlerine çeker. Böylece onların değerleri belirlenmiş olur. 

2. Ne olduğunun kabulü: Değerleri açıklamak başka insanların kararsızlık 

durumlarını kabul etmektir. 

3. Daha uzağı yansıtmaya bir davet: Hem başkalarının düşünce ve durumlarını 

kabul etmiş olmalı, hem de onların bu durumları üzerine birtakım şüpheleri teşvik 

etmiş olmalıdır. 

4. Kişisel güçlerin bir gıdası: Değer açıklaması, ustalıkların aydınlanma 

çalışmasını destekler ve kendine hâkim olma duygusunu besler. Bu sayede bireyler 

değerleri bilirse davranışlarının sorumluluğunu alabilirler. 

Bu yaklaşım 1980’lerden sonra popülerliğini kaybetmiş ve eleştirilmeye 

başlanmıştır. Dini açıdan değerlerin göreceliliğine sebep olduğu düşüncesiyle 

eleştirilmiştir. Liberal siyasi düşüncenin eğitime etkisi olarak görüldüğü için siyasi 

açıdan eleştirilmiştir. Sistemin sınıfta uygulanma aşamasında ise konunun önemsizmiş 

gibi düşünülmesine varacak kadar düzensiz ve karışık görüntülerin ortaya çıkması 

yaklaşımın eleştirilen diğer bir noktasıdır. (Corder'dan aktaran Kaymakcan ve 

Meydan, 2020: 182) Öğrencilerin neredeyse kişisel alanına girmesi, tüm değerlerin 

eşit doğrulukta olduğu düşüncesinden hareket etmesi, ahlaki olan ve olmayan konu ve 

durumların ayrımında sorun yaşanabilmesi ve öğretmenin bir psikolojik danışmanmış 

gibi davranması gerektiği gibi noktalar açısından da eleştirilere maruz kalmıştır. 

(Welton ve Mallan'dan aktaran Akbaş, 2004: 100) Bu yaklaşımın hedeflerinin başarılı 

olup olmayacağı şüpheyle karşılanmış; hatta yaklaşımın öncülerinden Kirschenbaum 

bile bunu sorgulamıştır. O’na göre bu yaklaşımın uygulandığı sınıfta değer açıklama 

sistemini devam ettirebilmek için bile bazı ortak değerleri kabullenmeye ihtiyaç vardır. 

Öğrencilerin kendi değerleriyle ilgili düşüncelerini başkalarıyla paylaşabilmesi için 

öncelikle birbirini dinleme ve saygı duyma gibi değerleri kazandırmak ya da hiç 

olmazsa kabul ettirmek gerekir. (Kirschenbaum'dan aktaran Meydan, 2014: 103)  

 

 

 



29 

 

1.3.3. Bütüncül Değerler Eğitimi 

 

1.3.3.1. Adil Topluluk Okulları 

 

Bir bireyin ahlaki gelişimi ilişki içerisinde olduğu kurumların yapılarıyla 

yakından ilgilidir. (Scharf ve Scharf'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 184) 

Bu düşünceden hareketle Kohlberg, ahlaki gelişim için bilişsel işlevlerin yeterli 

olmadığını, sosyal çevrenin şartlarını da göz önünde bulundurmak gerektiğini 

vurgulayarak adil topluluk okullarını kurmuştur. (Scharf, Sandra, Power'dan aktaran 

Kaymakcan ve Meydan, 2020: 184) 

Kohlberg’in bu okulları kurma amacı öncelikle ahlaki muhakeme yaklaşımının 

öğrencilerin ahlaki düşünüşlerini hayata geçirme noktasındaki yönteminin eksik 

olması ve ahlaki muhakeme yöntemi süreçlerinin öğretmenin yanlış rehberliğiyle bir 

telkin sürecine dönüşme tehlikesinin bulunmasıdır. Bu okullarının kurulmasının bir 

başka nedeni ise o dönemlerde ABD okullarında var olan bireysellik ve bireysel 

başarıyı esas alan eğitim anlayışının toplumsal kültüre zarar vermiş olmasıdır. 

Kohlberg’e göre toplumsal gelişim ve ahlaki gelişim aynı paralelde 

değerlendirilmelidir.  Bu görüşünden dolayı O, J. Dewey’in “eğitim ahlaki ve 

entelektüel gelişimi hedeflemelidir” sözünü temel alarak öğrencilerin öğrendikleri 

bilgileri içselleştirmesini ve yapılandırıp özümsemesini sağlayacak okullar kurmuştur. 

(Power'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 184) Kohlberg’in bu eğitim 

anlayışında toplumsal etkileşimi artırmak, demokratik bir ortamda sorumluluk almayı 

sağlamak ve sorumluluğu eşit olarak paylaştırmak, akıl yürütme ve mantıksal 

çözümlemeyi desteklemek ve temel değerleri irdelemek esastır. (Dilmaç ve Ekşi, 

2007: 28) 

Adil topluluk okullarında öğrencilere düşünme ve ahlaki muhakeme yapabilme 

gücünü kazandırmayı sağlamak amaçlanır. (Dilmaç ve Ekşi, 2007: 28) Toplum ve 

okulların istedikleri değerleri öğrencilere kazandırmak ve kazanılan değerlerin 

devamını sağlamak bu okulların görevleri arasındadır. Okulların önerdiği ve 

benimsetmeye çalıştığı değerler eşsiz ve temel değerler olarak kabul edilir. (Hunt, 

Whitney ve Warnock'tan aktaran Dilmaç ve Ekşi, 2007: 28) 



30 

 

Adil topluluk okullarının temelini eşitlik, adalet ve demokrasi oluşturmaktadır. 

Bu okulda kararlar ve kurallar tüm personelin katıldığı proje grupları ve ahlaki 

tartışmalar ile alınır. (Yüksel'den aktaran Akbaş, 2008: 15) Bu okullarda var olan 

demokratik ortam sayesinde öğrenciler okulun yönetiminde ve düzeninde söz sahibi 

oldukları için gerçek yaşam ikilemleri ile karşılaşmış olurlar. Özellikle okul meclis 

toplantılarında okulun yönetsel süreçlerinin incelenmesi öğrencilerin sorumluluk ve 

demokrasi anlayışlarını geliştirmektedir. Bunun dışında küçük grup toplantıları, 

disiplin komitesi, personel-öğrenci danışma kurulu, sınıf içi ahlaki müzakere grupları 

ve danışma grupları gibi çeşitli kurullar da öğrencilerde pek çok değerin gelişimine 

katkıda bulunmaktadır. (Sandra'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 185) 

Bu yaklaşımda öğretmenin öğrenciler üzerinde herhangi bir baskı ve etkisi 

yoktur. Öğretmenin görüşleri ve yönergeleri uyulması gereken tek ölçüt değildir. 

Aksine onun görüşleri diğer kişilerin görüşlerinden sadece bir görüştür. Öğrenci,  

farklı görüşleri inceleyerek mantıksal akıl yürütmeler doğrultusunda kendisi için en 

doğru olana yönelir ve benimser. (Dilmaç ve Ekşi, 2007: 28) 

Kohlberg’in adil topluluk okullarının iki temel özelliği vardır. Bunlar şöyledir: 

1. Katılımcı demokrasi dediğimiz okuldaki tüm kişilerin yönetim süreçlerine 

katılımını sağlayan bir uygulamaya imkân tanımış olması, 

2. Güçlü birlik duygusu ile nitelenen bir toplum inşasına olan inanç ve bağlılık. 

(Power'dan aktaran Kaymakcan ve Meydan, 2020: 185)  

Adil topluluk okullarında ahlaki düşünce ve ahlaki muhakeme ile birlikte 

okullarda edinilen tecrübeye bağlı olarak demokratik toplum değerleri de kazanılır. 

Çünkü bu okullarda gerçek yaşam durumları hem bilişsel olarak hem de yaparak 

yaşayarak öğrenilir. Bu nedenle öğrenciler daha okul çağlarında sorumluluk aldıkları 

ve gerçeklik duygusunu yaşadıkları için tüm hayatları boyunca tecrübe, en büyük 

öğretmenleri olur. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 186) 

 

1.3.3.2. Karakter Eğitimi 

 

Karakter eskiden beri önemsenen ve üzerinde çalışılan bireylerin sahip olduğu 

bir özelliktir. Kişinin karakteri kalıtımla gelen bir nitelik taşımadığı için, benimsediği 

değerler neticesinde kendisine ve topluma yararlı olabileceği gibi bunun aksine zararlı 



31 

 

da olabilir. (Akbaş O. , 2008: 16) Bu nedenle iyi karakter özelliğine sahip bireyler 

yetiştirmek ancak değerlerle mümkündür. Çünkü medeniyetlerin devamı ancak 

değerlerin yeni nesle aktarılmasıyla sağlanır.  

İnsanlar arasında saygı duyulan, hayran olunan ve öne çıkan kişilerin 

özelliklerine baktığımızda çoğunun benzer olduğunu görürüz. Dürüst, kibar, 

alçakgönüllü, sorumluluk sahibi, sabırlı, içten, saygılı ve sadık kişiler diğer insanlar 

tarafından hep karakterli olarak nitelendirilmişlerdir. (Kelley'den aktaran Akbaş, 2008: 

16) Bireylerin var olması istenen bu değerleri kazanabilmesi ancak etkili bir karakter 

eğitimi ile mümkündür. “Karakter eğitimi, öğrencilerin sorumluluklarını 

taşıyabilecekleri makul seçimler yapabilmelerine imkân tanıyan bilgi, beceri ve 

yeteneklerin geliştirilmesi demektir.” (Ryan ve Bohlin'den aktaran Ekşi, 2003: 81) 

Karakter eğitimi çok boyutlu bir yapıya sahiptir. Bireyin düşüncesini göz 

önünde bulundurup duygularına hitap etmeden, onu eğitirken sosyal çevresini dikkate 

almadan, sınıf etkinlikleri ve ders içerikleriyle değer öğretmeye çalışırken okul kültürü 

oluşturmadan, iradeyi güçlendirirken alışkanlık kazandırmadan etkili bir karakter 

eğitimi yapılması zordur. Bu nedenle karakter eğitimi belirli yöntem ve teknikler ile 

etkinlikleri birleştirip bir arada uygulamakta ve değer odaklı bir eğitim reformu 

gerçekleştirmektedir. (Meydan, 2014: 103) Bu nedenle karakter eğitimi bütüncül bir 

sistem olduğundan ahlaki muhakeme yaklaşımından değer telkinine pek çok yaklaşımı 

içermektedir.  

Karakter eğitiminin amacı, okulun değerler ve karakter gelişimindeki rolü de 

dikkate alınarak, örtük veya açık program yoluyla, çocuklara temel insani değerleri 

kazandırarak duyarlılık oluşturma ve onları içselleştirerek davranışa dönüştürmelerine 

yardımcı olmaktır. Bu amaçla ilk olarak ABD’de Thomas Lickona tarafından 

sistemleştirilmiştir. (Meydan, 2014: 103) Lickona, Amerikan toplumundan hareket 

ederek karakter eğitimine ne kadar ihtiyaç duyulduğunu gözler önüne sermiştir. Onun 

bazı tespitleri şöyledir:  

ABD’de gençler arasında işlenen suç Kanada’ya göre yedi kat, Japonya’ya 

göre ise kırk kat daha fazladır. 100.000 genç ile yapılan bir araştırma, bu gençlerin 

yarısının hayatında bir defa hırsızlık yaptıklarını göstermiştir. Şiddet ise her geçen gün 

daha da artmaktadır. Yine Amerika’da 14 yaşın altında 14.000 kız, her yıl çocuk 

doğurmaktadır. Her üç gençten birinin ise alkol sorunu vardır. İşte tüm bu sorunların 



32 

 

çözümü için karakter eğitiminin ne kadar gerekli olduğu ifade edilmiş ve uygulamaya 

geçirilmiştir. (Lickona'dan aktaran Akbaş, 2008: 17) 

 Ailelerinde çok az ahlak eğitimi alan ve değerlerden uzak büyüyen pek çok 

çocuk vardır ve okullar bu eksiklikleri değerler eğitimi ile kapatmalıdır. Öğrencilerin 

kazanması gereken temel değerler önceden saptanmış ve bu değerlerin kazandırılıp 

içselleştirilmesi için uygulanması gereken yöntemler önerilmiştir. Bu önerilen 

yöntemler okul, aile ve çevreyi içine alan geniş bir yelpaze oluşturmaktadır. (Ekşi, 

2003: 84-85) Yeni nesle verilmek istenen karakter eğitimi sadece belirli bir dersin 

müfredatında değil, tüm derslerin programlarında ve okul yaşamının tümünde yer 

almalıdır. Okul sorumluluk, saygı, vatan sevgisi, dürüstlük ve çok çalışma gibi 

değerler için topluma model olmalıdır. (Ryan ve Bohlin'den aktaran Akbaş, 2008: 17) 

Ancak bu eğitimin verilmesinde sadece okullar değil, toplum da sorumludur. 

(Lickona'dan aktaran Akbaş, 2008: 17) Lickona karakter eğitiminde toplumların 

sorumluluklarını şöyle ifade etmiştir:  

1. Yalnızca erdemli insanlar demokratik ve özgür hükümete destek olabilirler. 

2. Kişinin karakteri kendiliğinden iyi olmaz, öğretim aşamasına destek 

olunarak ve örnek öğrenme uygulamalarıyla zaman içerisinde gelişir. 

3. Çocuğun karakterinin gelişmesi ilk olarak ailenin sorumluluğundadır. Bunu 

toplum, okul, dini kurumlar ve gençlere destek veren diğer kurumlar izler. 

4. İyi karaktere sahip bir vatandaş yetiştirmek ancak akademik eğitim ve 

karakter geliştirmeyle mümkündür.  

5. Etkili bir karakter eğimi sayesinde öğrencilerin olumsuz davranışları azalır, 

gençler sorumluluklarını bilir ve akademik başarı artar. (Lickona'dan aktaran Akbaş, 

2008: 18) 

Bu yaklaşımda öğretmenler görüşlerini rahatça ifade eden, öğrencilerin ahlaki 

düşünüş ve davranışlarını geliştirmeye çalışan örnek bir modeldirler. Nelerin ve hangi 

davranışların iyi ve doğru, hangilerinin ise kötü ve yanlış olduğunu açıkça ifade 

ederler. (Ryan ve Bohlin'den aktaran Akbaş, 2008: 18) 

Karakter eğitiminin temel ilkeleri ise şöyledir: (Lickona'dan aktaran Ekşi, 

2003: 80-83) 



33 

 

1. Karakter eğitimi iyi karakterin özü olarak temel ahlaki değerleri teşvik eder: 

Karakter eğitimi iyi karakterin temeli olan dürüstlük, sorumluluk, adalet ve saygı gibi 

değerleri temel felsefesi olarak kabul eder. 

2. Karakter duygu, düşünce ve davranışı kapsayacak şekilde tanımlanmalıdır: 

Etkili bir karakter eğitimi programı bilişsel, duyuşsal ve davranışsal alanların 

tamamını kapsamalıdır. 

3. Etkili bir karakter eğitimi okuldaki tüm kademelerde temel değerleri teşvik 

eden kasıtlı, amaçlı, inisiyatifi eline alan ve kapsamlı bir nitelik taşır: Böyle bir 

yaklaşım sadece fırsatların oluşmasını beklemez, karakter gelişimi için maksatlı 

planlar kurarak yeni yollar üretir. 

4. Okul şefkatli ve insancıl bir topluluk olmalıdır: Okulun tüm organları insani 

değerlerin yaşandığı ve iyi karakterin vücut bulduğu mekânlar olmalıdır.  

5. Öğrencilerin karakterinin gelişmesi için ahlaki aksiyon fırsatlarına ihtiyaç 

vardır: Öğrenciler yaparak yaşayarak kalıcı öğrenmeyi gerçekleştirebilirler. Onlar 

gerçek yaşam durumlarıyla karşılaştırılarak temel değerler hakkında tecrübe edinirler. 

6. Etkili karakter eğitimi öğrenci merkezli, teşvik edici ve anlamlı bir müfredatı 

içerir: Karakter eğitimi ile akademik öğrenme birbirlerini destekleyici bir ilişki 

içerisinde olmalıdır.  

7. Karakter eğitimi öğrencilerde içsel bir güdüleme geliştirme çabası içinde 

olmalıdır: Öğrencilere temel değerler öğretilirken içsel bir bağlılık geliştirmeleri 

sağlanmalı, dışsal disiplin yerine içsel bir motivasyon sağlanmalıdır.  

8. Okuldaki tüm personel, etkili bir karakter eğitimi için sorumlulukları 

paylaşmalı, aynı ahlaki değerlere bağlı olmalı ve ortak bir ahlak topluluğu 

oluşturmalıdır: Okuldaki herkes karakter eğitimi için çaba harcamalı, değer ve normlar 

öğrenci ve yetişkin herkes için geçerli olmalı ve okul tüm personelin ahlaki karaktere 

sahip olması için zaman ayırmalıdır. 

9. Karakter eğitimi hem öğrencilerden hem de personelden ahlaki liderlik 

gerektirmektedir: Karakter eğitiminin yapılabilmesi için bir lider, bir karakter eğitimi 

komitesi ve öğrenci inisiyatifi gereklidir.  

10. Okul karakter eğitimi çalışmalarında ailenin ve çevresel imkânların 

desteğini almalıdır: Aile çocuğun ilk eğitim aldığı kurum olduğundan karakter 



34 

 

eğitiminin her aşamasında desteğini sunmalıdır. Sivil toplum kuruluşları ve medya gibi 

çevresel faktörler de okula bu eğitimde katkı sağlamalıdır.  

11. Karakter eğitiminin değerlendirilmesi; okulun karakterini, okul 

personelinin fonksiyonunu ve öğrencilerin iyi karakter gösterme eğilimini içermelidir. 

Karakter eğitiminin programları şu öncüllere dayanmaktadır:  

 Demokratik ve özgür bir toplumda her bireyin kişisel ve toplumsal 

sorumlulukları vardır.  

 Yalnızca erdemli bireyler özgür ve demokratik bir iktidarın devamını 

sağlayabilir.  

 İyi karakter kendiliğinden meydana gelmez. Bu istenilen karakter belli 

aşamalardan geçilerek zaman içerisinde oluşur. Bu aşamalar şunlardır: öğretme, model 

olma, öğrenme ve uygulamadır. 

 Çocuklarda iyi karakter geliştirmek için aile, okul, toplum, gençliğe destek 

veren kişi, grup ve kurumlar ile dini kurumların ortak hareket etmelidir.  

 Etkili bir karakter eğitimi için özenli ve medeni okullar meydana 

getirilmelidir. (Lickona'dan aktaran Ekşi, 2003: 84) 

Karakter eğitiminin; 

 Diğer tüm yaklaşımlara göre daha bütüncül bir sistemi öngörmesi,  

 Diğer yaklaşımlardan istifade ederek veya onların eleştirilerinden yola 

çıkarak ortak bir kabul ile gelişmesi,  

 Bireyin bilişsel, duyuşsal ve davranışsal tüm yönlerini geliştirmeyi içermesi,  

 Değer telkini ve değer geliştirme yaklaşımlarını birleştirmesi, 

 Karakter eğitiminde manevi, geleneksel ve dini değerlere önem vermesi, 

 Türk milli eğitiminin amaçlarına uygun olması, 

 Okul temelli değerler eğitimi yaklaşımlarının benzediği bir sistem olması 

nedenleriyle bu yaklaşıma büyük önem verilmiştir. (Kaymakcan ve Meydan, 2020: 

191) 

Tüm bunların yanında; 

 Farklı inanç sistemlerine hoşgörü manasına gelen dini çoğulculuğun 

zedelenebileceği, 

 Kilise- devlet ayrımının bozulma riskinin olabileceği, 



35 

 

 Değerlerin okul vasıtasıyla öğretilmesiyle ailenin ayrıcalığının elinden 

alınmış olabileceği gibi eleştiriler de yöneltilmiştir. (Heft'ten aktaran Ekşi, 2003: 91) 

Kohn ise karakter eğitimin öğrencilere denileni yapmalarını ve daha çok 

çalışmalarını içeren nasihat ve dışsal teşvikten ibaret olduğunu söylemiştir. (Kohn, 

1997: 429) 

 

1.4. BAZI DEĞERLER EĞİTİMİ YAKLAŞIMLARINDA ÖZ DENETİM 

ÖRNEĞİ 

 

Bu bölümde bazı değerler eğitimi yaklaşımlarının öz denetim değeri 

öğretimine uygulanmasına dair örnekleri verilecektir.  

 

1.4.1. Değer Telkini Yaklaşımının Öz Denetim Değeri Öğretimine  

Uygulanması 

 

ÖĞRENME ALANI: AHLAK 

SINIF: 7 

ÜNİTE: AHLAKİ DAVRANIŞLAR 

ÜNİTE KAZANIMLARI:  

1. Güzel ahlaki tutum ve davranışları örneklerle açıklar. 

2. Örnek tutum ve davranışların, birey ve toplumların ahlaki gelişimine olan 

katkısını değerlendirir. 

3. Tutum ve davranışlarında ölçülü olmaya özen gösterir. 

4. Hz. Salih’in (a.s.) hayatını ana hatlarıyla tanır. 

5. Felak suresini okur, anlamını söyler. (MEB, 2018: 33) 

YÖNTEMLER: Örnek olay, Didaktik soru, Düz anlatım 

Öz denetim dışarıdan herhangi bir baskı olmadan kişinin istek ve davranışlarını 

kontrol etmesi, kendine hâkim olması demektir. Bu ünite genel olarak bireyin sahip 

olması gereken güzel ahlaki tutum ve davranışlardan bahsetmektedir. Adalet, 

dürüstlük, dostluk, özdenetim ve sabır, saygı ve sevgi, sorumluluk, vatanseverlik ve 

yardımseverlik üniteye konu olan değerlerdir. Öz denetim sahibi kişi bu değerleri 

kendi iç kontrolü ile yapacağından öz denetimin tüm bu değerleri kapsadığını ifade 



36 

 

edebiliriz. Öz denetim aynı zamanda ahlaki bir tutum olduğundan dolayı bu ünitenin 

kazanımları öz denetim ile ilgilidir.  

Yukarıda verilen kazanımlar incelendiğinde bunlardan 1 ve 3. kazanımların 

değer telkini yaklaşımına uygun olduğu görülür. Değer telkini yaklaşımının 

aşamalarına baktığımızda öncelikle değer belirlemenin yer aldığını görürüz. Ahlaki 

Davranışlar başlıklı bu ünitede de kazandırılmak istenilen değerlerin açıkça 

belirlendiği görülür. Daha sonra belirlenen değerlere uygun amaç belirlenir. Burada 

öğrencilere kazandırılmak istenen amaç onların ahlaklı olmalarıdır.  

Öğretmen bu aşamalardan sonra örnek olaylar, sorular ve hikâyelerle süreci 

yürütür. Öz denetim ile ilgili kısa bir açıklamadan sonra şu ayet ile konuya dikkat 

çeker: 

“Ne zaman sen bir işte bulunsan, ne zaman Kur’an’dan bir şey okusan ve siz 

ne zaman bir iş yaparsanız o işe daldığınız zaman biz mutlaka üstünüzde şahidizdir. 

Ne yerde ne gökte zerre ağırlığınca bir şey Rabb’inden uzak (ve gizli) kalmaz…” 

(Yunus 10/61) 

Ardından öğretmen şu örnek olayı anlatır: 

Güneşli bir gün 7/A şubesinde öğrenim gören Ali sıra arkadaşı Mehmet’in yeni 

aldığı kalemini çok beğenmiş ve keşke benim de böyle bir kalemim olsa diye 

düşünmüştür. Ali ertesi gün zilin çalmasına beş dakika kala sınıfa gelmiş ve sınıfta 

kendisinden başka kimsenin olmadığını görmüştür.  Sınıfta kimsenin olmadığını gören 

Ali, Mehmet’in kalemine doğru yönelmiş ancak onu alacakken aslında sınıfta tek 

olmadığını onu gören Kiramen- Kâtibin meleklerinin var olduğunu düşünerek hemen 

oradan ayrılmıştır.  

Örnek olaydan sonra öğretmen Ali’nin davranışının doğru olduğunu, öz 

denetim sahibi kişinin tek olsa bile içsel kontrolü sağladığını ifade eder. Öğrencilere 

böyle bir durumla karşılaştıklarında başka kavramlardan da örnekler vererek Ali gibi 

davranmalarını ister. Daha sonra öğrencilere konuyla ilgili sorular sorar. Son bir 

değerlendirmeyle konuyu tekrar eder. 

 

 

 

 



37 

 

1.4.2. Değer Açıklama Yaklaşımının Öz Denetim Değeri Öğretimine  

Uygulanması 

 

ÖĞRENME ALANI: AHLAK 

SINIF: 6 

ÜNİTE: ZARARLI ALIŞKANLIKLAR 

ÜNİTE KAZANIMLARI:  

1. İslam dininin yasakladığı zararlı alışkanlıklara ayet ve hadislerden örnekler 

verir. 

2. Zararlı alışkanlıkların başlama sebeplerini sorgular. 

3. Zararlı alışkanlıklardan korunma yollarını tartışır. 

4. Zararlı alışkanlıklardan kaçınmaya istekli olur. 

5. Hz. Yahya’nın (a.s.) hayatını ana hatlarıyla tanır. 

6. Tebbet suresini okur, anlamını söyler. (MEB, 2018: 28) 

YÖNTEMLER: Örnek olay, açık uçlu sorular, beyin fırtınası, düz anlatım ve 

buldurma yöntemi 

Zararlı alışkanlıklar olan alkol, uyuşturucu, kumar ve sigaranın birey ve toplum 

açısından zararlı olduğunu bilip herhangi bir baskı ve zorlama olmadan bunlardan uzak 

durmak kişinin öz denetime sahip olduğunu gösterir. Dolayısıyla bu ünite dolaylı 

olarak da olsa öz denetime vurgu yapmaktadır.  

Yukarıdaki ünite kazanımlarına baktığımızda 1, 2, 3 ve 4. kazanımların değer 

açıklama yaklaşımına uygun olduğu görülür. Çünkü bu yaklaşım öğrencilerin 

değerleri sorgulamaları, tartışmaları ve kendi değerlerini fark edip örnekler 

vermelerini içermektedir. Öğretmen öğrencilerinin öz denetim değerini fark edip 

zararlı alışkanlıklara başlamamaları için örnek bir olay üzerinden hareket eder. Bu olay 

şöyledir: 

Âdem yıllar sonra hayallerindeki işe kavuşmuştu. Güzel de bir arkadaş çevresi 

vardı. Arkadaşları Âdem’i bir gün dışarıda bir eğlence mekânına davet etti. Âdem de 

onları kırmamak için bu daveti kabul etti. Eğlence mekânında arkadaşları alkol 

tüketiyor, yiyip içiyorlardı. Âdem de bir kereden bir şey olmaz deyip arkadaşlarına 

eşlik etti. Ancak vakit ilerleyince ayakta durmakta bile zorluk çektiğini fark etti. Eve 

gitmek üzere arabasına bindi. Bilinci tam yerinde olmadığı için dikkatini tam yola 



38 

 

veremiyordu. Bu sırada aniden bir kaza yaptı. Çarptığı arabada bir kız ile babasının 

ölümüne neden oldu. 

Örnek olay öğrencilere sunulduktan sonra öğretmen şu soruları yöneltir: 

1. Bu metindeki olay hakkında ne düşünüyorsun? 

Öğretmen bu soruyla öz denetimini kaybeden bir insanın hem kendisine hem 

de başkalarına nasıl zarar verdiğini düşündürmek istemektedir.  

2. Âdem’in alkole başlama nedeni nedir?  

Bu soruyla kişinin öz denetimini kaybetmesine neden olan faktörleri 

buldurmaya çalışmaktadır. Cevaplardan sonra öğretmen soruyu genelleştirerek zararlı 

alışkanlıklara başlama nedenleri nelerdir diye bir soru yöneltir ve cevapları tahtaya 

herhangi bir görüş belirtmeden yazar.  

3. Âdem’in çarptığı aile bu durumda ne hissetmiş olabilir? 

Burada kişinin öz denetimini sağlayamayıp kendini kontrol edememesinin yol 

açtığı bireysel ve toplumsal sonuçlar öğrenciler tarafından tahmin edilir ve bulunur. 

Öz denetimsiz ve sorumsuz bir davranışın, bunun etkisinde kalanlar tarafından nasıl 

yorumlandığının fark edilmesi amaçlanır. Öğrencilerin empati yapıp kendi başlarına 

böyle bir durum geldiğinde nasıl tepki verecekleri gözler önüne serilir. Çünkü empati 

sahibi kişi öz denetimli kişidir.  

4. Sen Âdem’in yerinde olsaydın ne yapardın?  

5. Sen bu ailenin yerinde olsaydın ne hisseder ve yapardın? 

6. Sence alkol gibi zararlı alışkanlıkların zararları nelerdir? 

7. Sence zararlı alışkanlıklardan nasıl korunabiliriz? 

8. Öz denetim sahibi olma ve olmama durumunda hayatımızda neler olabilir? 

Öğrencilerden 4, 5, 6, 7 ve 8. sorular ile tahtaya yazılan cevapları da 

değerlendirerek seçimlerini ve cevaplarını açıklamaları beklenir. Ulaştıkları sonucu ve 

fark ettikleri değeri değerlendirip buna uygun davranmaları bu yaklaşımın nihai 

hedefidir. Sınıfça alınan kararlar doğrultusunda ortak belirlenen davranışlar panolara 

asılıp herkesçe hayata geçilir.  

 

 

 

 



39 

 

1.4.3. Ahlaki Muhakeme Yaklaşımının Öz Denetim Değeri Öğretimine  

Uygulanması 

 

ÖĞRENME ALANI: AHLAK 

SINIF: 7 

ÜNİTE: AHLAKİ DAVRANIŞLAR 

ÜNİTE KAZANIMLARI:  

1. Güzel ahlaki tutum ve davranışları örneklerle açıklar. 

2. Örnek tutum ve davranışların, birey ve toplumların ahlaki gelişimine olan 

katkısını değerlendirir. 

3. Tutum ve davranışlarında ölçülü olmaya özen gösterir. 

4. Hz. Salih’in (a.s.) hayatını ana hatlarıyla tanır.  

5. Felak suresini okur, anlamını söyler. (MEB, 2018: 33) 

YÖNTEM: Tartışma, Örnek olay, Düz anlatım 

Bu ünite bireyin hayatını hangi değerlere göre yaşaması gerektiği konusunda 

ona yol gösterir. Ünite içerisinde ayrı bir öz denetim başlığı olsa da diğer verilen 

değerler de öz denetimle ilişkilidir. Öyle ki bir insan dürüst, adil, yardımsever ve 

saygılı ise aynı zamanda öz denetime de sahip demektir. Dolayısıyla öğretmenin 

sunacağı ahlaki ikilem içeren olay öz denetimle bağlantılıdır.  

Yukarıda verilen kazanımlardan 2. ve 3. kazanımların bu yaklaşıma uygun 

olduğu görülür. Öğretmenin sunacağı örnek olay şöyledir: 

Polis memuru olan Ali çalıntı telefon ihbarı üzerine yaptığı araştırmalar 

neticesinde olay anını görüntüleyen bir kamera kaydına ulaşmıştır. Kamera 

görüntülerini izlediğinde suçlunun babası olduğunu öğrenmiştir. Kamera görüntüsü 

suçlunun tespitine yönelik elde edilen tek kanıt olup, bu görüntü Ali dışında kimse 

tarafından izlenmemiştir. Bu durumda Ali; 

1. Duygularına hâkim olup görevinin gereğini yerine getirmeli midir? Neden? 

2. Kamera kaydını yok edip babasını suçtan kurtarmalı mıdır? Neden? 

Öğrencilere bu sorular yöneltilerek tartışma ortamı oluşturup, onların çözüm 

önerisi geliştirmeleri istenir. Öğrencilerin verilen cevaplardan yola çıkarak kişinin ne 

olursa olsun öz denetimini kaybetmeden her zaman doğru olanı yapması gerektiği 

ahlaki ilkesini içselleştirmeleri hedeflenir. 



40 

 

1.5. ÖZDENETİM KAVRAMI: KURAMSAL ÇERÇEVE 

 

1.5.1. Özdenetim Kavramı 

 

Eğitim, sağlık, sosyoloji, psikoloji ve spor gibi pek çok bilim tarafından 

kullanılan ve değer atfedilen özdenetim kavramı, dışarıdan herhangi bir müdahale 

olmadan kişinin kendini kontrol etmesi ve davranışlarını denetleyip disiplin altına 

alması olarak tanımlanmaktadır. (Karatekin ve diğerleri, 2013: 12)  

İnsan duyguları, hisleri ve dürtüleri olan çok yönlü bir varlıktır. (Gözütok, 

2017: 1042) Bireyde var olan dürtüler kontrol edilmediğinde veya aşırı ifade 

edildiğinde acelecilik, sabırsızlık, acımasızlık, kötülük ve zararlı alışkanlıklara 

yönelme gibi davranışlar baş gösterir. Görüldüğü gibi dürtülerin önemli bir kısmı 

olumsuz, zarar verici, yıkıcı ve ahlaki olmayan davranışlara yol açtığı için bunlara esir 

olan kişi ahlaki anlayışını geliştirememekte ve kendine hâkim olamamaktadır. 

(Tarhan, 2008: 21) İşte özdenetim bireyin içinden gelen arzu ve tepkileri denetleyerek 

bastırma ya da değiştirme kabiliyeti ile istenmeyen davranışları sergilemekten uzak 

durmasıdır. (Tangney ve diğerleri, 2004: 275)  

Toplumsal ilişkilerin sağlıklı bir şekilde sürdürülmesi ve yaşadığımız hayatın 

düzen içerisinde devam etmesi için bireylerin özdenetime sahip olmaları gerekir. Bu 

anlamda özdenetim bireyin kendisi ve dünya arasında olumlu ilişkiler kurarak daha 

iyi, daha ideal bir uyum gerçekleştirmesi için kendini değiştirme ve sınırlandırma 

becerisi olarak değerlendirilebilir. (Tangney ve diğerleri, 2004: 275) Özdenetim aynı 

zamanda bireyin kişilik yapısındaki en faydalı ve en önemli değerlerden biridir. 

(Mehta, 2010: 174) Kişinin bilişsel, duyuşsal ve davranışsal potansiyelini tanıyıp 

farkına varması, sorumluluklarının bilincinde olup buna uygun yaşaması, sınırsız olan 

ihtiyaçlarını ve isteklerini denetlemesi, sorunlarını bilip en uygun çözümü bulması ve 

ne yapıp ne yapmayacağı noktasında sınırını çizebilmesi özdenetim ile mümkündür.  

Bireylerin bir şeyi yapmak veya yapmamak ile tercih etmek ya da etmemek 

konusunda özgür iradeleri vardır. (Karatekin ve diğerleri, 2013: 16) Bu iradelerini 

doğru yönde kullanmaları için düşünmeleri, olası sonuçları öngörmeleri ve mutlak 

değerlendirmeler yapmaları gerekir. Yapılan her tercih, verilen her karar kendimizi ve 

çevremizi doğrudan veya dolaylı olarak etkiler. Bu nedenle kendini hesaba çeken ve 



41 

 

değerlendiren kişi yeni durumlarla karşılaştığında hatalarını en aza indirerek olumlu 

davranışlar sergiler. 

Özdenetim kendi içinde iki alt boyutu kapsamaktadır. Birincisi kişiye uzun 

vadede fayda sağlayacak ve gerekli olduğunda elde edilecek olan şeylerin öngörülerek 

hazzın ertelenmesi; ikincisi ise iç kontrolün dışarıdan bir baskı olmadan kendi kendine 

başlatılmasıdır. Zaten bireyin kendini kontrol etmesi arttıkça dışarıdan hatırlatmalar 

da azalmakta dışsal pekiştireçlere ihtiyaç duyulmamaktadır. (Özdenetim Becerisini 

Geliştirme, 2020: 1) 

Özdenetim kişinin yaşamını mutlu bir şekilde devam ettirmesine, olumlu 

benlik yapısına sahip olmasına katkı sağlamalıdır. Ancak bu özdenetim her bireyde 

farklı düzeylerde ve farklı zamanlarda gelişmektedir. Parmak izimiz kadar farklılık 

gösteren yapı ve kişilik özelliklerimiz, fizyolojik süreçler, aile, kültür, deneyimler, 

sosyal çevre, içinde bulunulan durumlar ve daha pek çok faktörün etkisiyle özdenetim 

düzeyi kişiden kişiye farklılık göstermektedir. (Özdenetim Becerisini Geliştirme, 

2020: 3) Özdenetimi yüksek olan ve düşük olan insanlar hayatlarını farklı şekillerde 

yapılandırıp yaşamaktadırlar. (Duyan ve diğerleri, 2012: 25) Olumlu, kendilerine katkı 

sağlayan deneyimlerini en üste çıkarmak isterken, olumsuz ve faydasız olanları en alt 

düzeye indirmeye çalışırlar. Çünkü insanlar yapı itibariyle hoşlandıkları tecrübelerinin 

devam etmesini isterken, hoşlanmadıklarından uzak dururlar. (Alicke ve Sedikides'ten 

aktaran Duyan ve diğerleri, 2012: 24-25) Bu anlamda bazı insanlar öfkelerine hâkim 

olma, para biriktirme, sır saklama, hayatlarını idare etme, verdikleri sözleri yerine 

getirme, işlerinin üstesinden gelme, tasarruf etme, diyetlerini sürdürme, birkaç içkiden 

sonra içmeyi kesme gibi durumlarda kendilerine hâkim olurken bazı insanlar kontrolü 

sağlayamamaktadır. (Tangney ve diğerleri, 2004: 272) Yine özdenetimi düşük bireyler 

birçok davranışı zor ve külfetli olarak görürken, yüksek olanlar ödüllendirici ve iddialı 

olarak görmektedir. (Mehta, 2010: 176)  

Özdenetim kişinin sosyal ve eğitimsel ortamlarda sözel ve motor fiillerinin 

sıklığını, süresini ve yoğunluğunu ayarlaması; isteğine ve hedefine göre eylemlerini 

ertelemesi ve dışarıdan herhangi bir baskı ile gözetim olmadan toplumca doğru kabul 

edilen davranışları sergilemesidir. Buradan hareketle denilebilir ki özdenetim bireyin 

sosyalleşme sürecinin ana karakterlerinden biridir. Çünkü özdenetim sayesinde kişi 



42 

 

toplumsal olarak kabul edilen davranışları fark ederek buna uygun 

davranabilmektedir. (Kopp'tan aktaran Metin, 2013: 19) 

Özdenetim bireyin günlük yaşam içerisinde belirlediği bir hedefe yönelik 

fiillerini değişen koşullara, şartlara ve zamana göre ayarlamasını sağlayan içsel ve 

etkileşimsel süreçtir. (Karoly, 1993: 25)  “Daha önemli bir amaca ulaşabilmek için 

kişinin tepkilerini, davranışlarını veya başka amaca yönelme eğilimini denetleyip 

kısıtlaması, otokontrol” anlamına gelmektedir. (TDK, 2020) Yani bireyin hedef 

oluşturup bu hedefe ulaşması ve elde ettiği hedefleri hayatı boyunca devam ettirmesi 

sürecini içermektedir.  Ayrıca özdenetim kişinin hayatını herhangi bir etki altında 

kalmadan bağımsız yaşaması, yaşadığı sıkıntı ve aksiliklere rağmen hayatını devam 

ettirmesi, kendine ait kurallar alıp bunları uygulaması ve bunların sorumluluğunu 

üstlenmesi, olumsuz duygu ve düşünceleri yönlendirmesi ve terbiye etmesi, zorluklar 

karşısında pes etmemesi ve düşmemesi, engellere rağmen sapasağlam ve sabırla 

ayakta kalması, kendisi için faydalı ve zararlı olan şeyleri ayırt etmesi gibi durumları 

kapsamaktadır. (Karatekin ve diğerleri, 2013: 12) Bu anlamda bireyin hayatına 

kılavuzluk eden, ona yol gösteren ve kişiliğinin olumlu yönde gelişmesine katkı 

sağlayan değer şüphesiz özdenetimdir. 

Kişilerin kendilerini kontrol etme gücü zamanla azalabilir. Özdenetim gücü 

modeline göre özdenetim güç gerektiren bir süreçten oluşmaktadır. Bireyin bir 

davranışı gerçekleştirmesi veya sonlandırması, karar alması, aldığı kararı uygulaması 

için gerekli olan özdenetim gücü sınırlıdır ve birey aynı anda sınırlı sayıda dürtüyü 

kontrol edebilir. Bütün özdenetim eylemleri aynı kaynaktan yararlandığı için kişinin 

özdenetim sahibi olma çabasını tek bir amaca yöneltmesi sonraki eylemler için ihtiyaç 

duyulan özdenetim gücünü azaltır. Bu nedenle özdenetim gücü hayat boyu sabit 

değildir. Birey özdenetim gerektiren davranışlarda bulunduğunda kısa vadede 

özdenetim gücü azalırken uzun vadede deneyim, alıştırma ve dinlenmeye bağlı olarak 

özdenetim gücü artarak devam eder. (Muraven ve Baumeister, 2000: 248) 

 

 

 

 

 



43 

 

1.5.2. Özdenetimin Gelişimi 

 

Özdenetimin nasıl geliştiği konusunda farklı görüşler ve tartışmalar mevcuttur. 

Bu meleke insanın sadece bir gelişim döneminde ortaya çıkıp tamamlanmamakta, tüm 

gelişim dönemlerinden etkilenerek şekillenmektedir. (Yakut, 2019: 1410)  

İnsan beynindeki işlemlerin pek çoğunu duyguların işlendiği alan 

oluşturmaktadır. (Gözütok, 2017: 1041) Çocuğun beyin ve biyolojik gelişimi ile 

birlikte duygusal alan da ilerleme göstermekte ve bazı duygular sinir sistemi gelişimini 

tamamladığında olgunluk düzeyine ulaşmaktadır. Örneğin alçakgönüllülük tutumunu 

üretecek olan utangaçlık hissi beş yaşından sonra ortaya çıkarken, kendinden emin 

olma, gurur, kıskaçlık ve güvensizlik gibi duygular kişinin kendisini diğerleriyle 

karşılaştırmaya başladığı zaman ortaya çıkmaktadır. Empati ve duygusal özdenetim 

gibi duygular ise neredeyse çocuğun doğumuyla birlikte belirmektedir. (Goleman, 

2012: 356)  

Çocuğun gelişimine paralel olarak ilerleyen beyindeki duygusal alanlar 

olgunlaşması en geç tamamlanan kısımdır. Duygusal alanlar erken çocukluk 

döneminde olgunlaşmaya başlarken, bilinçli düşünmeden sorumlu, davranışı 

yönlendiren, kendini izlemeyi sağlayan özdenetimin beşiği olan beyin bölgesi yani 

frontol loblar geç ergenliğe kadar gelişim göstermeye devam eder. (Kolb'dan aktaran 

Gözütok, 2017: 1041) 

Çocuk bir aile içerisinde dünyaya gelmekte ve zaman içerisinde yeni insanlarla 

tanışarak sosyalleşmektedir. Doğumundan itibaren çocuk gözlem, taklit ve model alma 

yoluyla yeni bilgiler, davranışlar ve tepkiler öğrenmektedir. Örneğin çocuğun herhangi 

bir davranışına ani ve sert tepkiler veren ebeveynleri gözlemleyen çocuk, benzer bir 

durumla karşılaştığında aynı tepkiyi vermektedir. Özellikle empati yeteneği, 

başkalarının duygularını idare edebilme yeteneği ve özdenetim duygularının 

olgunlaşmaya başladığı çocukluğun ilk dönemleri ve iki yaş civarı, kişilik gelişimi için 

önemli olan dürtü ve heyecanları, öfke ve sıkıntıları kontrol altına alma yeteneğinin 

başlangıcını oluşturmaktadır. (Goleman, 2012: 157) Birey bu zamanlarını çoğunlukla 

aile içerisinde geçirdiği için özellikle ebeveynlere burada önemli görevler 

düşmektedir. Anne babalar çocuklarının hatalı davranışları karşısında öfkelerine 



44 

 

hakim olup kendilerini tutabilirse çocuklar da bu davranışı görüp taklit edecek ve 

öfkelerini yatıştırmayı yani özdenetimi öğreneceklerdir. (Güngör, 2000: 62)  

Özdenetimin gelişmesi ve olgunluk seviyesine ulaşması uzun zaman 

gerektirdiği bilindiğine göre bu duygunun yerleşmesinde okul, toplum ve çevrenin de 

etkilerinin olması kaçınılmazdır. Zira çocuk okula başladığı andan itibaren zamanının 

çoğunu okulda arkadaşları ve öğretmenleri ile geçirmektedir. Birey özellikle bu 

süreçten sonra topluma karışmakta ve sosyalleşmektedir. Tüm bunlardan hareketle 

başta aile olmak üzere okul, toplumsal çevre, kurulan sosyal ilişkiler, arkadaş grupları 

ve kültür kişinin özdenetimini etkilemektedir denilebilir. 

Uzun süredir tartışma konusu olan özdenetimin nasıl geliştiği sorusuna 

filozoflar ve psikologlar, dürtüleri kontrol altına almaya katkı sağladığı için “Bir 

olasılıkla dildir.” cevabını vermişlerdir.  (Tullet ve Inzlicht, 2010: 252) Gelişim 

psikoloğu olan Vygotsky’ ye göre dil bireyler arasında paylaşılan tüm kişisel ve 

psikolojik süreçlerin açık bir örneğidir. (Senemoğlu, 2005: 56) O, dilin yani içsel sesin 

bireyin kendisini denetlemesinde, sınırlandırmasında öz düzenleyici olduğunu ifade 

etmektedir. Ona göre özdenetim bireyin hedeflerine ulaşmasında davranışlarına 

rehberlik eden bir yol göstericidir. (Tullet ve Inzlicht, 2010: 252) 

Vygotsky’ye göre konuşma gelişimi üç evreden meydana gelmektedir. İlk evre 

sosyal konuşma evresidir. Konuşmanın amacı bebeklikten başlayarak diğer kişilerle 

iletişim ve sosyal ilişki kurmaktır. Bu dönemde çevresinden etkilenen çocuk, etrafında 

bulunan kişilerin onunla konuştuğu gibi kendisiyle konuşmaya başlar. Ancak dışsal 

etkenler onu düşünmek durumunda bırakırsa sesli düşünür. İkinci evre benmerkezci 

konuşma evresidir. Benmerkezci konuşma duyguların boşalımı, problemlerin çözümü 

ve öfke, gerginlik ve stres gibi sorunların dışa vurulmasında önemli bir vasıtadır. Bu 

konuşma çocukta sadece belirli zamanlarda ortaya çıkmakta ve uzun süre devam 

etmemektedir. Üçüncü evre ise içsel konuşma evresidir. Bu dönemde benmerkezci 

konuşma ve sosyal konuşma birbirinden farklılaşarak benmerkezci konuşmanın vokal 

yani sesli ifade edilme yönü azalır. Buna bağlı olarak içsel konuşma artmaya ve 

gelişmeye başlar. İçsel konuşma gelişmeye başladıkça seslendirme gereksiz ve 

anlamsız hale gelir. Burada düşünce sesten soyutlanır ve içsel konuşma halini alır. 

Tüm bunlardan yola çıkarak Vygotsky’ye göre çocuk bebeklikten itibaren sosyaldir ve 

konuşma ile düşüncenin gelişiminde sosyallikten bireyselliğe doğru bir geçiş söz 



45 

 

konusudur. (Erdener, 2009: 90-91) Çünkü çocuk doğumundan itibaren sosyal bir 

kurumda bulunmakta ve onların yönlendirmelerine göre yaşamaktadır. Gelişimine 

bağlı olarak dışsal yönlendirmelerden uzaklaşmakta, ailesinden ve sosyal çevresinden 

gözlemlediklerini kendi hayatında uygulamaya başlamaktadır. Böylece birey içsel 

kontrolü sağlamaktadır. 

Özdenetimin gelişimine dair Kopp tarafından oluşturulan gelişimsel modele 

göre özdenetimin temelleri doğumdan sonraki ilk aylarda atılmaktadır. Kopp 

özdenetimi doğumdan itibaren gelişen bir değer olarak görmüş ve bireylerde 

gelişimini çeşitli evrelere ayırmıştır. Yaşamın ilk iki-üç ayını kapsayan Nörofizyolojik 

düzenleme, bebeğin dış çevreden gelen uyaranlara karşı tepkilerini oluşturduğu ve 

reflekslerini düzenlediği dönemi oluşturmaktadır. Bu dönemde bebeğin uyuma, bakım 

ve rutin beslenme gibi ihtiyaçlarının karşılanması onun dış dünya hakkında bilgi sahibi 

olmasını sağlayarak içsel kontrolünü harekete geçirmektedir. Bebek zaman içerisinde 

bilişsel süreçlerini ve duygularını denetlemeye başladığında bakıcının sağladığı 

kontrolü hayatına yansıtıp içselleştirmektedir. (Kopp, 1982: 202-203)  

Bebeğin üç aydan dokuz-on iki aya kadar olan dönemi sensorimotor düzenleme 

dönemidir. Bu dönemde bebek uzanma, kavrama, yakalama gibi motor eylemlerinde 

bulunur ve bunların sonucunda ortaya çıkan duruma göre eylemini ya devam ettirir ya 

da sonlandırır. Bu dönem kişinin kendini kontrol etmesi noktasında daha sonraki 

başarılar için temel sağlar. (Kopp, 1982: 203-204) 

Dokuz-on iki ila on sekiz aylar arasını kapsayan kontrol dönemi çocuğun 

bilişsel ve motor becerilerinin gelişmeye başladığı bir süreçtir. Buna bağlı olarak 

çocuk belirlenen hedefe yönelik davranışlar sergilemeye ve kendi kendine başlatılan 

davranışları izlemeye; kendi duygularını, eylemlerini ve iletişimini denetleyerek 

kontrol altına almaya başlamaktadır. Yine bakıcısının kendisinden istediği taleplere ve 

komutlara uyma bu dönem çocuklarında görülen başka bir özellik olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Uyma gelişimde bir dönüm noktası olarak kabul edilmektedir. Çünkü 

uyma, kontrolün başlangıcına bağlı bir davranıştır. Buna bağlı olarak kontrol dönemi 

özdenetime giden yolda bir geçiş dönemidir. (Kopp, 1982: 204-206) 

Yirmi dört aydan sonrasını kapsayan öz kontrol döneminde çocuklar sembolik 

düşünme becerisi kazanmaya başlamaktadır. Belleğin gelişimine bağlı olarak anılar 

biriktirme, önceki başından geçen olayları düşünüp buna göre hareket etme, çeşitli 



46 

 

sebeplerle davranışları erteleme ve beklenti ile taleplere uygun eylemlerde bulunma 

gibi beceriler bu dönemde kazanılmaktadır. Ancak çocuğun bekleme ve erteleme 

süresi bu dönemde sınırlı olduğundan davranışlarını yeni durumlara uygun sergilemesi 

pek mümkün gözükmemektedir. (Kopp, 1982: 206-207) 

Otuz altı ay sonrasını kapsayan süreç ise özdenetimin kazanıldığı dönemdir. 

Çocuk bu dönemden itibaren sorun çözme, stratejik düşünüp karar verme, neden-

sonuç ilişkisi kurma, davranışlarını kendi isteğine göre durdurma veya uzun süre 

erteleme, beklentilere göre eylemlerini değiştirme gibi becerileri açık bir şekilde 

göstermektedir. Bu dönemde artık dış etkenlerden bağımsız bir özdenetim söz 

konusudur. (Kopp, 1982: 208-210) 

Freud tarafından geliştirilen yapısal kurama göre kişilik id, ego ve süperego 

denilen üç ana sistemden oluşmaktadır. Birey bir eylemde bulunacağı zaman bu üç 

sistemin etkileşimi söz konusu olur. Freud’a göre id insanın kişiliğinin temel 

sistemidir. Doğuştan var olan id, haz ilkesiyle hareket ederek ahlaksız, mantıksız ve 

içgüdüsel gereksinimlerin karşılanmasını ister. İdi engelleyerek tatmin eden ve 

gerçeklik ilkesine göre hareket eden egodur. Ego, idin dürtülerini düzenleyici, kontrol 

edici, denge ve uyum sağlayıcı bir işleve sahiptir. Kişiliğin en son gelişen sistemi ise 

süperegodur. Süperego bireyin kişiliğinin vicdani ve ahlaki yönünü oluşturmaktadır. 

Toplum ideallerinin, geleneksel değerlerin ve ahlaki yargıların içsel temsilcisi olan 

süperego anne-babalar tarafından çocuklara aktarılarak ödül ve ceza yöntemleriyle 

pekiştirilmektedir. (Taşçıoğlu, 2015: 5-7)  

Freud’un yaklaşımına göre bebeklikten itibaren çocuğa gösterilen yeterli 

miktarda ilgi, sevgi ve bakım onun yetişkinlik yıllarında nasıl bir kişiliği olacağının 

belirleyicisi olmaktadır. Yapılan araştırmalar da sıcak ve sevecen bir ortamda büyüyen 

çocuğun yetişkin olduğunda güçlü bir psikolojik yapıya sahip olduğunu 

göstermektedir. (Erden ve Akman, 2000: 88-89) Bu anlamda idden gelen dürtülerin 

bastırılması, haz, zevk ve arzuların ahlak ve değerlere uygunluğunun kontrol edilerek 

denetlenmesi, uzun süreli faydanın düşünülmesi için özdenetim sahibi olmak önemli 

gözükmektedir. 

Bireyin kişilik gelişimini belirli dönemlere ayırarak inceleyen Erikson, kişilik 

gelişiminin yaşam boyu devam eden bir süreç olduğunu ifade etmektedir. Birey her 

bir gelişim döneminde kendini daha iyi tanımaya, dış dünya ile yeni ilişkiler kurmaya, 



47 

 

kurduğu ilişkileri gözden geçirmeye ve onlara yeni anlamlar yüklemeye başlar. 

Erikson kişilik gelişiminin oluşumunda kalıtımın yanında anne-babalar, arkadaşlar, 

öğretmenler ve toplum yani sosyal çevrede yer alan herkesin etkili olduğunu 

düşünmektedir. Ona göre benlik gelişimi kişilik gelişimini oluşturmaktadır. Kişilik 

gelişimi ise sekiz aşamadan oluşan hiyerarşik bir sıra ile gerçekleşmektedir. Sekiz 

aşamadan oluşan her gelişim döneminde kişi farklı bir çatışma ya da karmaşa durumu 

ile karşı karşıya gelmekte ve bu karmaşalar birey için kritik dönemler olarak ifade 

edilmektedir. Karmaşaların üstesinden gelerek gelişim görevini ustalıkla tamamlayan 

kişiler benliğinin güçlenmesini ve özerklik kazanmasını sağlayarak bir sonraki gelişim 

dönemine rahatlıkla geçebilmektedir. (Erden ve Akman, 2000: 89) Erikson’a göre 

gelişim dönemlerinde kriz yaşandığında ego sentezi ile çözüme 

kavuşturulabilmektedir. Ego kişilik gelişiminde biyolojik süreçler ve sosyal çevrenin 

bütünleyicisi olma işlevine sahiptir. (Türkeş, 2004: 36)  

Tüm gelişim dönemleri başarı ile tamamlandığında bireylerde güven, özerklik, 

girişimcilik, çalışma ve başarı, yetkin bir kimlik ve üretkenlik durumları birlikte 

bulunmaktadır. Erikson burada özdenetimin gelişimini ego kimliğinin gelişimine 

benzetmiş ve aileye pek çok görevler düştüğünü ifade etmiştir. (Türkeş, 2004: 39) 

Çocuk büyüdükçe sosyal çevreyle etkileşim haline geçtiği için özdenetimin 

oluşumunda sosyal çevre de etkili olmaktadır. 

Piaget bilişsel gelişimi biyolojik temellere dayanarak incelemiştir. Ona göre 

bilişsel gelişim olgunlaşma ve öğrenmenin birlikte varlığı ile mümkündür. Çocuklar 

biyolojik gelişim temelleri ve yaşadıkları tecrübelerin karşılıklı etkileşimine bağlı 

olarak çevrelerinde olup bitenlere anlam verebilirler. Yani bir çocuğun içinde 

bulunduğu bilişsel gelişim dönemi etrafındaki olayları ve durumları açıklama ve 

anlamlandırma biçimini etkilemektedir. Piaget’ye göre bilişsel gelişim kişinin 

yaşantılar edinirken ve yeni karşılaştığı bir durumda var olan dengesinin bozulması ve 

bu bozulan dengenin yeniden kurulmasının sağlanmasıyla ortaya çıkmaktadır. (Erden 

ve Akman, 2000: 62-64) 

Piaget bilişsel gelişimi sırasıyla devam eden dört dönem içerisinde ele almıştır. 

Çocuklar dönemler içerisinde ilerledikçe problem çözme ve kavrama yeteneklerinde 

niteliksel gelişmeler yaşanmaktadır. Bilişsel gelişim büyük oranda biyolojik 

olgunlaşmadan etkilenmesine rağmen kişinin yaşını bilmek hangi gelişim döneminde 



48 

 

olduğunu tahmin etmek için yeterli olmamaktadır. Çünkü yaşantılar da bilişsel 

gelişimi etkilendiğinden dolayı olgunlaşma ve tecrübeleri birlikte ele almak 

gerekmektedir. (Erden ve Akman, 2000: 64)  

Piaget’nin bilişsel gelişim dönemleri şu şekildedir: 

1) Duyusal- Motor Dönemi: Doğumdan iki yaşına kadar olan süreci 

kapsamaktadır. Çevreden gelen uyarıcılara sadece refleksler yoluyla tepki veren bebek 

bu dönemde istemli tepkiler vermeye başlar. Nesne devamlılığının kazanılması, 

bebeğin kendisini dış dünyadan farklı görmesi bu dönemin özellikleridir. 

2) İşlem Öncesi Dönem: 2-7 yaş arasını kapsamaktadır. Çocukların ben-

merkezci düşünce yapısına sahip olmaları, olayları sonuçlarına bakarak 

değerlendirmeleri, monolog tarzı konuşmalarını 4 yaşından itibaren ben-merkezli 

konuşmaya dönüştürmeleri ve nesnelerin görüntülerinin etkisinde kalmaları bu 

dönemin önemli özellikleridir. 

3) Somut İşlemler Dönemi: 7- 12 yaş arasını kapsayan bu dönemde 

benmerkezci konuşma ve düşünmede azalma görülür. Çocuklar olayları, durumları ve 

işlemleri mantıklı olarak muhakeme etmeye başlarlar. Sınıflama, sıralama ve 

karşılaştırma becerileri için şemalar geliştirirler. Nesneleri çeşitli özelliklere göre 

sınıflayıp sıralayabilirler. Basit aritmetik işlemleri yapmaya başlarlar. Bu dönemde 

problem çözülebilmesi için mevcut problemin somut nesnelerle bağlantılı olması 

gerekir. 

4) Soyut İşlemler Dönemi: 12 yaş sonrasından başlayarak yetişkinlik 

dönemlerine kadar giden süreci kapsamaktadır. Bu dönemde bir sorun değişik 

açılardan ele alınıp incelenirken tümevarım, tümdengelim ve genelleme becerileri de 

yapılmaktadır. Bir konuda hipotezler kurulup çözüm önerileri geliştirilmekte ve 

doğrulukları test edilmektedir. (Erden ve Akman, 2000: 65-68) Problem çözme, akıl 

yürütme, ilgi çekilen konu üzerinde düşünme ve onunla uğraşma bu dönemin diğer 

özellikleridir. Soyut işlemler döneminde olan bir bireyin taşıması gereken özelliklere 

bakıldığında özdenetim sahibi olma için gereken pek çok özelliğin mevcut olduğu 

görülür.  Bununla birlikte geleceği değerlendirme yetisi de özdenetimin gelişimi için 

gereklidir. Nitekim soyut olaylara, durumlara ve sorunlara yönelik incelemeler yapıp 

tahmin ve değerlendirmelerde bulunma, daha sonra bunlara ilişkin davranma 

özdenetim sahibi kişilerin özellikleridir. (Türkeş, 2004: 43) 



49 

 

Bireyin kendi davranışlarını kontrol edip düzenlemesiyle ilgili Kanfer 

tarafından etkileşimsel model geliştirilmiştir. Bu modele göre birey tarafından ortaya 

koyulan bir davranış birbirileriyle etkileşen üç değişkenle izah edilmektedir. Bunlar;  

durumsal (situational), kişinin kendisinin ürettiği (self-generated) ve biyolojik 

değişkenlerdir. Kanfer’e göre kişinin davranışlarını denetleyip düzenlemesi üç 

aşamada gerçekleşmektedir. Bunlar şöyledir: 

1. İçsel olayları kendi kendine izleyebilme (self-monitoring) 

2. İçsel olayları kendi kendine değerlendirebilme (self-evaluation) 

3. Kendi davranışlarını pekiştirme (self-reinforcement) (Güloğlu ve Aydın, 

2007: 157-158)  

Bandura ise bireyin davranışlarını düzenlemesini bilişsel, durumsal ve 

davranışsal faktörlerin etkileşimi modeli ile açıklamıştır. O bu model için öz yeterlilik 

kavramını geliştirmiş ve bu kavramın davranışı yönlendiren bilişsel faktörlerden biri 

olduğunu söylemiştir. Öz yeterlilik kişinin herhangi bir durumu başaracağı ve 

üstesinden geleceği konusunda kendisine duyduğu inançtır. Ancak kişide bazı 

yetenekler yoksa sadece duyulan inanç davranışın gerçekleşmesi için yeterli 

olmamaktadır. Rosenbaum’a göre bu yetenek ise öğrenilmiş güçlülüktür. Öğrenilmiş 

güçlülük kavramı içsel olayları düzenleme sürecinde gerekli olan bilişsel becerilerin 

üzerinde durmaktadır. Bu yönüyle bu kavram yukarıda bahsedilen modellerin bir 

tamamlayıcısı konumundadır. Bir davranışın öğrenilmiş güçlülük kavramı içerisinde 

yer alması için içsel bir olay tarafından başlatılmış olması gerekir. Devamında ise içsel 

olay hedeflenen davranışı gerçekleştirmek için ortaya konulan eylemlerin karıştırıcı 

etkisini ortadan kaldırmalıdır. Bunun gerçekleşmesi ise kişinin içsel olayları izlemesi, 

eleştirerek kendini değerlendirmesi ve duyguları adlandıracak sözel beceriler edinmesi 

ile mümkündür. (Bandura ve Rosenbaum'dan aktaran Güloğlu ve Aydın, 2007: 158) 

Tüm bunları gerçekleştirecek kişinin özdenetim sahibi olması gerektiği açıktır. Bu 

anlamda öğrenilmiş güçlülük düzeyi yüksek olan bireylerin özdenetimleri de yüksektir 

denilebilir. Bu becerilerin ise çocukluk döneminde kazanıldığı düşünülmektedir. 

(Güloğlu ve Aydın, 2007: 159) 

Tüm görüş ve tartışmalardan hareketle özdenetim çocuklarda erken yaşlardan 

itibaren olması gereken ve zaman içerisinde yaş, olgunlaşma, yaşanan tecrübeler, 

çevre etkisi gibi faktörlerle gelişim gösteren bir değerdir. Çocuklar doğruyu yanlışı, 



50 

 

iyiyi kötüyü bilseler bile bunları hayatlarına uygulamaları zaman isteyen bir durumdur. 

Bu nedenle ebeveynler ve çocuğu etkileyen diğer kişiler onların olgunlaşma 

düzeylerini dikkate alarak hareket etmeli ve kontrol becerilerinin gelişmesini 

desteklemelidir. Özdenetim çabuk kazanılan bir özellik değildir. Aksine yaşam boyu 

devam eden, süreklilik gösteren bir beceriden söz edilmektedir. Birey toplumsal 

hayatta uyumlu olmak, doğru kararlar almak, uzun süreli mutluluğu yakalamak ve 

hedeflerini gerçekleştirmek için özdenetime ihtiyaç duymaktadır. 

 

1.5.3. Özdenetimin İşlevi Ve Etkileri 

 

Özdenetim iş hayatı, sağlık, sosyal ilişkiler, başarı, güven, zararlı alışkanlıklar, 

psikoloji gibi pek çok alanda bireyin tüm yönlerini etkileyen fonksiyonel bir 

kavramdır. Son yıllarda artan şiddet olayları, alkol ve uyuşturucu bağımlılığı, düşük 

akademik başarı, artan psikolojik sorunlar gibi durumlardan dolayı sosyal bilimler 

alanında özdenetim değeri daha fazla incelenen bir konu olmuştur. (Gözütok, 2017: 

1040) 

Araştırmalara göre pozitif duyguları tecrübe etmek ruh ve beden sağlığını 

artırırken, negatif duygularla dolu olmak fizyolojik ve psikolojik hastalıklara sebep 

olmaktadır. Pozitif duyguları destekleyerek artırma ve negatif duyguları engelleme 

noktasında güdüleyici bir unsur olan özdenetim değeri kişinin psikolojik, fizyolojik ve 

ruhsal bakımdan sağlıklı olmasını sağlamaktadır. (Yakut, 2019: 1410) Özdenetim kötü 

duyguları, düşünceleri ve güdüleri yok etmek ve kendini olumsuz durumlardan 

kurtarmak anlamına geldiğinden (Goleman, 2012: 79) bu değere sahip kişi stres ve 

öfke durumunda etkili başa çıkma metotlarını kullanarak olumsuz duyguları kontrol 

edebilmektedir. Aspinwall ve Taylor (1997)’ ye göre özdenetime sahip bireyler strese 

neden olabilecek etkenleri önceden tahmin ederek bunların ortaya çıkmasını 

engellemek için eylemlerini planlayabilirler. Böylece strese sebep olacak etkenlerin 

sayısını ve etkilerini de azaltmış olurlar. (Aspinwall ve Taylor'dan aktaran Metin, 

2013: 3) Özdenetim ve stres arasındaki ilişkiyi ele alan pek çok çalışmada özdenetim 

sahibi kişilerin daha az stres ve kaygı yaşadığı ortaya konulmaktadır. Örneğin, Bowlin 

ve Baer (2012)’ın 280 üniversite öğrencisi ile yaptıkları bir araştırmada yüksek 

özdenetime sahip öğrencilerin daha az stres, kaygı ve depresyon yaşadıkları; psikolojik 



51 

 

sağlıklarının ise yüksek düzeyde olduğu tespit edilmiştir. (Bowlin ve Baer'den aktaran 

Yücel ve Şirin, 2020: 150) 

Özdenetim ve madde kullanımı arasındaki ilişki incelendiğinde özdenetimi 

düşük olan bireylerin yüksek düzeyde uyuşturucu kullandıkları, alkol tükettikleri ve 

sigara içtikleri tespit edilmiştir. Burada aile içerisindeki ilişkiler, ebeveynler arası 

boşanma durumu, sıcak ve istikrarlı bir aile yapısı bireylerin kişiliklerini ve 

özdenetimlerini etkilemektedir. Aile çocuğunu sapkın davranışlardan koruma 

konusunda başarılı bir yöntem takip ederse çocuk bunların zararlarını düşünerek uzak 

durmaktadır. Bu konuda Kandel ve Andrews (1987)  ebeveyn iletişiminin, disiplininin 

ve katılımının madde kullanım oranını azalttığını ifade etmişlerdir. (Allahverdıpour ve 

diğerleri, 2006: 420-421) 

Günümüzde gittikçe artan suç oranlarının toplumun huzur ve mutluluğunu 

kaçırmasına karşılık özdenetim değeri suçları azaltmada ve engellemede önemli bir 

faktör olarak karşımıza çıkmaktadır. (Gözütok, 2017: 1036) Çünkü özdenetim sahibi 

birey alışılagelmiş dürtülerini, hazlarını, duygu ve davranışlarını bastırabilmekte, 

bireysel ve toplumsal faydayı düşünebilmektedir. Olumsuz çevre koşullarına ve 

arkadaş çevresine sahip olsa bile birey, tüm zararlı alışkanlık ve davranışlardan kendini 

koruyabilmektedir. 

Özdenetim ve öz-düzenleyici öğrenme günümüzde başarıyı sağlayan iki 

önemli yaklaşım olarak kabul edilmektedir. Günümüzde yapılan pek çok araştırmaya 

göre özdenetime sahip bireyler ister akademik ister sportif alanda olsun kendilerine 

uygun hedefi belirlemekte ve bu hedefe ulaşma yolunda gerekli olan öğrenme 

stratejilerini seçmektedirler.  Ne istediğini ve neye ulaşmaya çalıştığını bilen, amaçları 

uğruna etkili planlamalar yapan ve kendisini bu yolda değerlendiren bireylerin, bu 

beceriye sahip olmayanlara göre daha başarılı oldukları ve daha yüksek performans 

gösterdikleri tespit edilmiştir. (Kovach, Kolovelonis, Goudas ve Dermitzaki'den 

aktaran Peker, 2012: 40) Özdenetim düzen, dikkat, planlı çalışma, sorumluluk ve 

güvenilirlik gibi temel bazı yetkinlikleri kazandırdığı için bu değere sahip kişiler 

azimli, işlerinde başarılı ve iletişimi yüksek kişilerdir. (Barrıck ve Mount, 1991: 4) 

Yine bu bireyler amaçlarına ulaşma yolunda duygu, düşünce ve davranışlarını kontrol 

etme eğiliminde olduklarından işlerinde daha profesyonel hareket ederek başarıyı 

sağlamaktadırlar.  



52 

 

Artan teknolojik gelişmelere bağlı olarak zamanı etkili ve verimli kullanma, 

teknolojiden yeterli ve doğru yararlanma üzerinde çokça durulan konular arasında yer 

almıştır. Özdenetim burada da etkili olmakta ve bireylerin özellikle dijital oyunları 

oynama noktasında kendilerini kontrol etmelerini sağlamaktadır. Çünkü zamanını boş 

geçirme ve dijital oyunları oynamada bağımlılık seviyesine ulaşarak teknolojiyi kötü 

kullanma özdenetim sahibi bir bireyin özelliği değildir. (Aksel ve Sarı, 2020: 437) 

Rosenbaum’a göre özdenetim davranışının üç ana işlevi vardır. Bunlar: Onarıcı 

özdenetim, yenileyici özdenetim ve yaşantısal özdenetimdir.  

Onarıcı özdenetim: Kişinin hedefe ulaşma yolundaki duygularını, bilişlerini ve 

acılarını denetleyebildiği davranışları içermektedir. Bu davranışlar meydana gelen 

aksaklıkları düzenleyerek bireyin dengeye ulaşmasına yardımcı olur. Mesela stresle 

başa çıkmak, anksiyete bozukluğunu gidermek onarıcı özdenetim kapsamındadır.  

Yenileyici özdenetim: Kişilerdeki değişim sürecine rehberlik edecek 

davranışları içerir. Bu davranışlar bireyde dengesizliğe sebep olurken yeni 

davranışların benimsenmesini kolaylaştırır. 

Yaşantısal özdenetim: Bireyi zevkli aktiviteler olan müzik, sanat ve spor gibi 

etkinliklere yönlendirmeyi ve kişinin bunları deneyimlemesini içerir. (Rosenbaum'dan 

aktaran Çutuk, 2020: 855) 

Özdenetim bir bireyim tüm yönlerini etkileme potansiyeline sahip bir değerdir. 

(Yakut, 2019: 1410) Özdenetimi üst seviyede olan kişilerin daha güvenilir, disiplinli, 

kararlı, başarılı ve pozitif oldukları, etik davranışlar sergileme ve kişiler arası 

ilişkilerde daha olumlu davranışlarda bulundukları belirlenmiştir. (Somer ve diğerleri, 

Demir, Baumeister ve Alquist'ten aktaran Yakut, 2019: 1410)  

Özdenetimi düşük kişilerin davranışsal ve tutumsal özelliklerin bir birleşimini 

sergiledikleri tespit edilmiştir. Buna göre özdenetimi düşük bireyler; 

1. Ertelenmiş hazzın yerine bir şeye hemen sahip olma eğilimi gösterirler. 

2. Sabır, gayret ve azim gerektiren eylemlerden kaçınarak kolay ve hemen 

sonuca götürecek etkinlikleri tercih ederler. 

3. Akılcı, mantıklı ve tedbirli eylemlerden çok heyecanlı ve riskli davranışlara 

yönelirler. 

4. Toplumsal kurumlara yatırım yapmanın uzun süreli faydasını düşünmezler. 

5. Uzun uğraş ve planlama gerektirmeyen işlere ilgi gösterirler. 



53 

 

6. Kaba, bencil, sinirli, kırıcı, umursamaz ve başkalarına karşı duyarsızdırlar. 

(Delisi ve diğerleri, 2010: 32) 

Bunlara ek olarak şiddet, zararlı alışkanlıklar, depresyon, düzensiz beslenme, 

düşüncesizlik, dikkatsizlik, fazla endişe duyma, saldırganlık ve suç işleme gibi sosyal 

ve kişisel sorunların pek çoğunluğu özdenetim eksikliğinden kaynaklanmaktadır. 

(Vohns ve diğerleri, Baumeister ve Alquist, Johnson ve Ostendorf, Eisenberg ve 

diğerlerinden aktaran Yakut, 2019: 1410) Tüm bunlardan hareketle özdenetimin 

olumsuz yaşam durumlarının bireye olan etkilerini azaltan ve insanın psiko-sosyal 

dünyasını anlamlandırıp biçimlendiren önemli bir araç olduğunu söyleyebiliriz. Kişi 

kendi hâkimiyetini sağladığında toplumsal sorunlar da azalmakta ve huzur, güven, 

mutluluk artarak daha yaşanabilir bir dünya oluşmaktadır.  

 

1.5.4. İslam’da Özdenetim 

 

Dünya zıtlıklarla yaratılmış bir âlemdir. İnsanın iç dünyasında birbirine zıt 

unsurlar olan isyan ve itaat, iyilik ve kötülük, takva ve fücur birlikte bulunmaktadır. 

(Göktaş, 2011: 138) İnsanın iyi huyları edinerek içselleştirmesi ve kötülüklerle 

mücadele etmesi ancak nefsin kontrol altına alınması ile mümkündür. (Akbaş A. , 

2007: 32) Bireyin istek, arzu, nefret, hırs gibi kötü içsel istek ve dürtülerini oluşturan 

nefis, İslam kültüründe insanın negatif yönü olarak değerlendirilmektedir. (Kaval, 

2011: 160) İnsanın bu negatif yönünü eğitmesi, kontrol etmesi ve duygularını 

dengelemesi meselesi İslam dininde ‘Nefis Mücadelesi’ ismiyle incelemeye konu 

olmuştur. (Gözütok, 2017: 1043) 

Kişinin kendini kontrol edip nefsini kötülüklerden arındırması İslamiyet’in ilk 

yıllarından beri imani bir mesele olarak kabul edilmiştir. Kur’an-ı Kerim’de yer alan 

pek çok ayet ve Peygamberimizin sözleri oto kontrol, sabır, öfke ve duygulara hâkim 

olunmasına yöneliktir. Nefis kontrolü ile Allah’ın rızası ve sevgisine kavuşulacağı 

“Nefsini arındıran elbette kurtuluşa ermiştir” (Şems 91/9) ayeti ile açıkça ifade 

edilmektedir. (Gözütok, 2017: 1036) Resulullah (s.a.v.)’da “Akıllı kimse, (bu 

dünyada) nefsini hesaba çekip ölüm sonrası için çalışandır; aciz kimse ise, nefsinin 

hevasına uyup Allah’tan temennide bulunandır.” (Tirmizî, Sıfatu’l-Kıyame, 90) 



54 

 

buyurarak kendisini hesaba çekip nefis muhasebesi yapan kimsenin aklını önde tutan 

kimse olduğunu belirtmiştir. 

İslam dinine göre özdenetim kişinin kendini tanıma süreci olarak ifade 

edilebilir. Birey eksikliklerini, zaaflarını, dürtülerini, nefsinin hilelerini ve değer 

dünyasını ancak kendini tanıyarak fark edebilir. (Meydan, 2016: 264) “Kendini bilen 

Rabbini bilir” cümlesiyle ifade edilen bu tanıma kişinin özünü, hakikatini bulma 

yolunda önemli bir adım olarak görülmektedir. Yaratılışını, taşıdığı potansiyelini, var 

olma amacını ve eksikliklerini bilen insan bu sayede potansiyelini ortaya çıkaracak, 

hatalarını düzeltecek, dürtülerini dizginleyecek ve Allah’ın rızasına ulaşacaktır.  

Kur’an ahlaki bir yaşam oluşturma yolunda özdenetimi önemli bir değer olarak 

görmektedir. İnsanları güzel davranışlara yönlendirmek ve istenen yöne sevk etmek 

hedefinde olan Kur’an, bu hedefi gerçekleştirmek için dış güçlerden ziyade insanın iç 

gücüyle hareket etmesini amaçlamıştır. Çünkü dışarıdan yapılan baskı, telkin gibi dış 

güçler insanın sahip olduğu iç güç kadar etkili olamaz. (Köylü, 2007: 71) İyilik ve 

kötülük yollarından birini seçme hürriyetine sahip olarak yaratılan insan, bu 

özgürlüğünden dolayı yaptıklarından sorumlu tutulmaktadır. (Akbaş A. , 2017: 32) O 

iradeli bir varlıktır ve bu iradesini Allah’ın istediği yönde kullanmalıdır. Bu ise ancak 

nefsin terbiye edilmesi ile mümkündür. 

 Nefis sorgulama, iç kritik, iç değerlendirme ve içe dönüştür. Geçmişte yaşanan 

olaylar, gelecekte nasıl bir insan olunacağı, özdeki güzellik ve çirkinlikler böylelikle 

değerlendirilir, gözden geçirilir ve yeni hedefler belirlenir. Bu sayede insan hesap günü 

gelmeden kendini hesaba çekme fırsatı bulmuş olur. Kendini sorgulama yolunda nefis 

yaptığı hatalardan dolayı pişmanlık duyup Rabbinden af diler, kendisini yargılayıp 

kınar ve yanlışlarını düzeltmeye çalışır. Bu süreç İslam dini tarafından çok önemli 

görülmüş ve kendini kınayan nefse yemin edilmiştir. (Akbaş A. , 2007: 33) 

Peygamberimiz de insanın en büyük düşmanının kendi nefsi olduğunu belirtmiş ve 

onun şerrinden sık sık Allah’a sığınmıştır. (Kaval, 2011: 163) Kişinin nefsi ile 

mücadele etmesinin düşman ile mücadeleden daha zor olduğunu buyuran Resulullah 

nefse karşı mücadeleyi “büyük cihat” olarak adlandırmıştır. (Beyhakî, 1987, 165)  

Birey nefse hoş gelen şeylerden uzak durarak, dünyaya fazla değer 

vermeyerek, nefsinin hoşuna giden istek ve arzularını kontrol ederek bu büyük cihatı 

gerçekleştirip Rabbi katında yükselebilir. Bu kişinin dünyadaki kulluk sınavıdır ve 



55 

 

duygu, düşünce ile eylemlerini iyiye yönlendirenler bu sınavdan kazançlı 

çıkacaklardır. (Akbaş A. , 2007: 34) Nitekim Allah “Kim de Rabbinin huzurunda 

(hesap vermekten) korkar ve nefsini kötü arzulardan uzaklaştırır ise, şüphesiz cennet 

onun sığınağıdır.” (Naziât 79/40-41) buyurarak bu konuya dikkat çekmektedir. 

İslam dinindeki ilk ve en önemli gaye bir olan Allah inancını yerleştirmek ve 

Allah’ın varlığını esas alan bir değerler sistemi oluşturmaktır. Allah inancı bireylerde 

yerleştiğinde daha kontrollü ve denetimli bir hayat yaşayacaklardır. Çünkü kişinin her 

an kendisini gören, duyan ve kontrol eden bir zatın var olduğunu bilmesi hayatını 

düzenli ve tedbirli yaşamasını sağlayacaktır. (Gözütok, 2017: 1047) Kur’an-ı Kerim 

Allah’ın sadece insan nefsinde olup biteni değil, sır ve fısıltıları, gönüllerin gizlediğini, 

gözün hain bakışını, yerde ve gökte ne varsa hepsini bildiğini, hiçbir şeyin O’na gizli 

kalmadığını ifade etmektedir. Nitekim Bakara suresinin 184. ayetinde yer alan 

“…Aklınızdan geçeni açıklasanız da gizleseniz de, Allah sizi onun için hesaba 

çekecektir..” ayeti bunu destekler niteliktedir. (Köylü, 2007: 71-72)  

Kur’an-ı Kerim’in insanların kontrollü bir hayat yaşamalarını sağlama 

noktasında başvurduğu yöntemlerden biri de ödül ve cezadır. Allah’ın kendisini 

sürekli kontrol ettiğini bilen ve yaptığı iyi davranışların karşılığında mükâfat, kötü 

davranışların karşılığında ise ceza alacağını farkında olan kişi dürtülerini bastıracak ve 

oto kontrolü sağlayacaktır. (Gözütok, 2017: 1048) Nitekim ödül ve ceza yönteminde 

amaç, bir davranışı sevdirmek ve özendirmektir. Beyin böylece zihinsel bir şartlanma 

oluşturur ve davranışlara sınır koymayı öğrenir. (Tarhan, 2008: 47) Kur’an-ı Kerim 

yaptığı eylemlerin ahirette karşısına çıkacağını hatırlatarak kişiye dikkatli bir hayat 

sürmesini öğütlemektedir. Bunu Lokman (a.s.)’ın oğluna yaptığı öğütte şu şekilde 

görmekteyiz: “Yavrucuğum! Ortada yalnızca hardal tanesi kadar bir şey de olsa, 

(yaptıklarınız) bir kayanın içinde (saklı) da bulunsa yahut gökler(in tepesi)de ve yer(in 

derinliklerin)de de olsa, Allah onu aydınlığa çıkarır…” (Lokman 31/16)  

Kur’an-ı Kerim’in diğer bir oto kontrol sağlama yolu insanlara “Allah’ın size 

bahşettiği nimetleri ve ‘duyduk ve itaat ettik’ dediğinizde Allah’a karşı altına 

girdiğiniz kesin taahhüdü hatırlayın…” (Maide 5/7) ayetidir. Buna göre Allah ezelde 

insanların kendisine vermiş oldukları sözü hatırlatmakta ve bununla sorumlu 

tutmaktadır. Allah insanlardan bu sözü yerine getirmelerini ve O’na karşı 

gelmemelerini beklemektedir. (Köylü, 2007: 71-72) 



56 

 

İnsanların her davranışı Allah tarafından bizzat görülüp bilinmekle beraber 

bunlar melekler tarafından sürekli kaydedilmektedir. Kur’an-ı Kerim’de yer alan “Oku 

kitabını, muhasebeci (olarak) bugün üzerinde nefsin yeter.” (İsra 17/14) ayeti buna 

işaret etmektedir. Bununla birlikte bireyin yaptığı her davranışa ahiret hayatında kendi 

uzuvlarının yani gözleri, kulakları, elleri, ayakları ve derilerinin bizzat şahitlik edeceği 

ifade edilerek güçlü bir özdenetim ağı kurulmaktadır. (Fussilet 41/20) (Köylü, 2007: 

71-72) Allah insanlara ilahi öğütler vermekte ve bunları hayatlarına geçirmelerini 

istemektedir. Bu nedenle bireyler tüm davranışlarında dikkatli olmalı, ilahi öğütlere 

kulak asmalı ve nerede olursa olsun Allah’ın daima kendileriyle birlikte olduğunu 

unutmamalıdır. Nitekim bu inançta olan kişi dış güçlere ihtiyaç duymadan iç denetimle 

kendini kontrol edebilmekte ve kötülüklerden uzak durmaktadır. Kendi kendini fark 

edip kontrol etme ile ilgili Allah şöyle buyurmaktadır: “Onlar, kendi nefisleri hakkında 

hiç tefekkür etmezler mi?” (Rum 30/8) Bizler kendi nefsimizi düşünerek, deneyler 

yaparak, okuyarak veya insanların bizim hakkımızda ne düşündüğünü önemseyerek 

bilemeyiz. Kendimizi yine kendi içimizde ve hiçbir aracı olmadan bilebiliriz. (Sayar, 

2016: 299-300) 

Allah’a iman başarı, çaba sarf etme, doyum sağlama, dini ve ahlaki alanda 

öğrenme, katılımcı olma gibi açılardan bireylere içsel bir motivasyon sağlar. Böyle 

kişiler amaçlarına ulaşmada ısrarcı davranırlar. Çünkü davranışlarının sonucunda 

Allah’ın rızasını kazanacaklarını ve ebedi saadete ulaşacaklarını bilirler. (Demir, 2017: 

773) Allah’a olan inanç aynı zamanda zor durumlarla baş etmede, sıkıntılara 

katlanmada ve olumsuz durumlara çözüm üretmede bireye güç verir. Allah’ın her an 

yanı başında olduğunu bilen kişi kendini güvende hisseder ve emrinden çıkmamak için 

istek, arzu ve dürtülerini sınırlayarak denetler. 

Kur’an-ı Kerim’in içerisinde yer alan, ibadet, ölüm, tövbe, ahiret âlemi ve dua 

gibi konular bireyin nefsinin Allah yolunda eğitilmesi ve ilahi rızanın kazanılması 

yolunda önemli bir fırsattır. Nefsin Allah’ı, ölümü ve ahiret hayatını hatırlaması 

kendisini dizginlemesini sağlamakta ve ölümsüzlük fikrinden uzaklaşarak hesaba 

çekilme gerçeğini gözler önüne sermektedir. (Akbaş A. , 2007: 34)  Özellikle İslam 

dininin emrettiği ibadetler kişinin özdenetim sahibi olmasına büyük katkı 

sağlamaktadır. Çünkü ibadet eden insan duygularının ve ruh halinin farkındadır ve 



57 

 

onları kontrol etme eğilimindedir. (Gözütok, 2017: 1051) Bu şekilde dinin emrettiği 

kurallara riayet eden bireyler ise ahlaklı ve vicdanlı olarak nitelendirilmektedir. 

İslam inancının temel ibadetlerinden olan namaz benliği kontrol etmede büyük 

bir fırsat ve motivasyon aracıdır. Namaz kılan insan özüyle, duygu ve düşünceleriyle, 

gönlüyle yani tüm benliği ile Rabbine yönelmekte ve O’nunla baş başa kalmanın 

heyecanını yaşamaktadır. Günde beş defa namaz kılan bir mümin Allah’ın kendisini 

daima gözetip koruduğunu bilmekte ve hayatını buna uygun olarak doğru ve güzel 

yaşamaktadır. (Akbaş A. , 2007: 34) Nitekim Kur’an-ı Kerim’de yer alan “Muhakkak 

ki namaz, kötülüklerden ve aşırılıklardan alıkoyar” (Ankebut 29/45) ayeti namaz kılan 

kişinin duygularına, dürtülerine ve hislerine dikkat edip olumsuz tavır ve 

davranışlardan kaçınacağını ifade etmektedir. (Gözütok, 2017: 1050) Namaz günde 

beş kere abdest alınarak yapılan bir ibadet olduğu için bireylerde sabır tutumunun 

gelişmesine de katkı sağlamaktadır. Çünkü devamlılık gerektiren bir ibadet sabırlı 

olmayı gerektir; sabırlı olmak ise öz denetimi geliştirir. Namaz ile Allah’ın huzuruna 

çıkan bireylerde Allah inancı ve kulluk bilinci daima canlı kalmakta ve onlar yaşanan 

sıkıntılar karşısında daha tahammüllü olmaktadırlar. (Karslı, 2020: 59)  

Namaz ibadetine devam eden kişide kendini kontrol etme, sınırlama ve 

denetleme durumları meydana gelmezse, namaz istenilen amacı gerçekleştirmemiş 

olacaktır. (Gözütok, 2017: 1050) Böyle kimseler Kur’an-ı Kerim’de yer alan “Yazıklar 

olsun o namaz kılanlara ki,  onlar namazlarını ciddiye almazlar” (Maun 108/4-5) ayeti 

gereği kınanmayı hak etmiş olurlar. Yani namaz sadece birkaç ritüeli yapmaktan ibaret 

olarak görülüyorsa, kişinin kendini, hislerini ve dürtülerini kontrol etmesini 

sağlamıyorsa boşa kılındığı ifade edilmekte ve böyle namaz kılan kimseler 

kınanmaktadır.  

Kendini denetleme, sınırlama ve otokontrol ile planlı yaşama arasında olumlu 

bir ilişki vardır. Namaz insanlar için sadece bir ibadet olmaktan ziyade hayatlarını 

düzenleyen ve zaman yönetimi sağlayan bir planlayıcıdır. Kişiyi manevi açıdan şarj 

ederek hayata hazırlayan, hayatına yön veren bir vakit düzenleyicisidir. Namaz 

psikolojik, fiziksel ve biyolojik zamanın birlikte yaşanmasını sağlayan bir ibadettir. 

(Demir, 2017: 763) Günde beş defa namaz kılan bir insan, gününü beş vakte ayırmakta 

ve böylece boş vakit geçirmeden Müslümana yakışır bir hayat sürmektedir.  



58 

 

Dinimizde önemli bir yere sahip olan oruç tan yerinin ağarmasından güneş 

batıncaya kadar yeme, içme, kötülük, cinsel ilişki ve çirkin söz ve davranışlardan uzak 

durmak anlamına gelen bir ibadettir. Kişi oruç tuttuğu süre zarfında bilinçli bir şekilde 

arzu edilmeyen söz ve davranışlardan kaçınarak nefsini eğitmeye çalışmaktadır. 

Resulullah bu konu ile ilgili “Oruçluyken kötü söz ve fiilleri bırakmayanın, yeme ve 

içmeyi bırakmasına Allah'ın ihtiyacı yoktur.” (Buhârî, Savm, 8) buyurarak orucun asıl 

amacın kişinin nefsini terbiye etmesi ve sınırlaması olduğunu belirtmiştir. (Gözütok, 

2017: 1054) Dolayısıyla oruç bireyin kontrollü olmasını sağlamakta ve dürtülerine 

sınır koymasına yardımcı olmaktadır. Nitekim Resulullah orucun kişiye otokontrol 

sağlayarak kötülüklerden koruduğuna ilişkin şöyle buyurmaktadır: "Kimin evlenmek 

külfetine gücü yeterse, evlensin. Zirâ evlilik, gözü (haramdan) men eder; iffeti de 

korur. Gücü yetmeyen kimse ise, oruç tutsun; zirâ oruç, oruç tutanı(n kötülük 

yapmasını) engeller." (Buhârî, Savm, 10) 

Bir zırh ve kalkan nasıl ki kişiyi düşmanların saldırılarından koruyorsa oruç da 

olumsuz tutum ve davranışlardan korumaktadır. (Gözütok, 2017: 1054) Birey 

kendisine yapılan saldırı ve sataşmalara tuttuğu oruç sayesinde karşılık vermemekte 

ve kendisini engellemektedir. Peygamber Efendimizin “Oruç kalkandır” (Buhârî, 

Savm, 3) sözü de bu ibadetin kötülükleri engelleme yolunda çektiği seti gözler önüne 

sermektedir. Yine Resulullah’ın “Oruçlu iken biri ona sataşırsa, ben oruçluyum desin” 

(Buhârî, Savm, 3) buyurması saldırılar karşısında iradeye nasıl hâkim olunacağını 

göstermektedir.  

Oruç tutarak nefsine hâkim olan kişi sabır duygusunu öğrenmekte ve duygu 

yönetimini gerçekleştirmektedir. (Tarhan, 2008: 130) Sabrı öğrenen kişi ise 

duygularını ve dürtülerini kontrol ederek kendine hâkim olmakta böylece hem kendine 

hem de başkalarına zarar vermekten kaçınmaktadır. Resulullah bu konu ile ilgili “Oruç 

sabrın yarısıdır.” (Tirmizî, Da’avat, 92) buyurmuş ve tüm gün boyunca nefsin 

arzularına dikkat etmenin sabır gerektiren bir durum olduğunu belirtmiştir. Allah 

Kur’an-ı Kerim’de sık sık sabır konusuna değinmiş ve müminlere sabır yarışında 

düşmanlarınızı geçin diyerek tavsiyede bulunmuştur.(Ali İmran 3/200) 

İnsanoğlu hayatta kendisini derinden etkileyen pek çok üzücü durumla karşı 

karşıya kalmaktadır. Kaza, bela, musibet, hastalık, ölüm gibi olaylar kişide psikolojik 

ve fizyolojik etkileri olan durumlardır. (Karslı, 2020: 57-58) Allah Kur’an-ı Kerim’de 



59 

 

insanın dünyaya imtihan için gönderildiğini ve çeşitli vesilelerle imtihana tabi 

tutulacağını ifade etmektedir. Nitekim Enbiya suresi 35. ayette yer alan “Her nefis 

ölümü tadıcıdır. Biz sizi şerle de, hayırla da deneyerek imtihan ediyoruz ve siz Bize 

döndürüleceksiniz.” ifadesi bu gerçeğe işaret etmektedir. Allah insanın başına gelen 

olumsuz durumların birer imtihan vesilesi olduğunu buyurduktan sonra müminlere 

sabrı tavsiye etmektedir. (Bakara 2/155) İslam dini böylece negatif yaşamsal 

durumların arka planında başka bir amacın olduğunu bildirmekle bu olaylara yüksek 

anlamlar yüklemektedir. Ayrıca olumsuz durumlara sabır gösterilmesini tavsiye 

ederek bireylerin sakin kalmalarını, tahammül ve gayretlerini devam ettirmelerini ve 

kontrolü elden bırakmamalarını sağlamaktadır. Bu sayede insanoğlunun fıtratında var 

olan acelecilik dizginlenmekte beden ve ruh sağlığı korunmaktadır. (Karslı, 2020: 57-

58) Kur’an-ı Kerim sabır gösteren müminlerin ahirette mükâfatlandırılacağını ifade 

ederek bireyleri motive etmekte, bu da özdenetimin artırılmasını sağlamaktadır. Sabır; 

dinin yasakladığı kötü davranışlardan sakınmada sabır, bela ve musibetlere karşı sabır 

ve iyi işler yapmada sabır şeklinde çeşitli kısımlarda ele alınmıştır. (Karslı, 2020: 60) 

Dolayısıyla nefsin terbiye edilmesi, dürtülerin kontrol altına alınması, olgunlaşma ve 

Allah’ın rızasına erişme sabır ile mümkündür. Sabır ise özdenetimin bir bileşenidir. 

Dinimizde farz kılınan ibadetlerden olan zekât ve haccın da özdenetim 

üzerinde büyük etkileri vardır. Belirli miktarda mala sahip olan kişiler verdikleri zekât 

sayesinde cömertlik duygusu kazanmakta ve böylece mal denetimi yapabilmektedir. 

Zekât ile kişi malının ve bir yıllık zamanının hesabını tutmaktadır. Hac ibadeti ise 

ömrün hesabı açısından büyük önem taşımaktadır. (Demir, 2017: 763) Kişi sadece 

Allah emrettiği için hac yapmakta, Allah’ın rızasına erişmeye çalışmakta ve nefsin 

isteklerine ket vurmaktadır. Nitekim Resulullah bir hadisinde “Kim Allah için 

hacceder de hac esnasında kötü sözlerden ve Allah’a karşı gelmekten sakınırsa 

annesinin onu doğurduğu günkü gibi(günahlardan arınmış olarak hacdan) döner.” 

(Buhârî, Hac, 4) buyurmaktadır. Kişi hac ibadeti sırasında Allah resulünün yaşadığı 

toprakları görmekte ve çektiği sıkıntıları düşünmektedir. Bu da onun zorluklar 

karşısında dayanma gücünü artırmakta ve kendini hesaba çekmesini sağlamaktadır.  

İslam dininde arzu ve isteklerin meşru ölçülerde tatmin edilmesi; öfke, nefret, 

şehvet ve akıl gibi kuvvetlerin ise adalet ölçüsünde haddi aşmadan tutulması esas 

alınmaktadır. (Akbaş A. , 2007: 35) Dinimizin emir ve yasaklarını incelediğimizde 



60 

 

öfke, şiddet ve saldırganlık gibi nefse ait davranışların kontrol altına alınmasına 

yönelik pek çok tavsiyenin bulunduğunu görmekteyiz. (Karslı, 2020: 57-58) Örneğin 

Resulullah’ın “Yiğit, başkasını yenen değil, kızgınlık anında kendi nefsine hâkim olan 

kimsedir.” (Buhârî, Edeb, 75) sözü öfkeyi yatıştırmanın önemini anlatmaktadır. Hadis-

i şeriflerde öfke ve sinirlilik anında yapılması gereken belli başlı prensiplerin şu 

şekilde olduğu belirtilmektedir: 

1) Dua ederek Allah’a sığınmak: Peygamber Efendimiz öfke halinde Allah’a 

sığınmış ve müminlere de bunu tavsiye etmiştir. Peygamberimizin Ümmü Seleme 

annemize öğrettiği “Ey Nebi olan Muhammed’in Rabbi Allah’ım! Günahlarımı 

bağışla ve kalbimin öfkesini gider.” (Hanbel, 1985, 302) duası öfkeden kurtulmanın 

bir yolu olarak görülmektedir. Peygamberimiz, huzurunda birbirine hakaret eden iki 

kişiden birinin öfke içinde olduğunu gördüğünde “Ben bir söz biliyorum, eğer şu adam 

bunu söylerse öfkesi geçer. Bu söz, euzu billahi mine’ş-şeytani’r-racim: kovulmuş 

şeytandan Allah’a sığınırım, cümlesidir.” (Ebu Davud, Edeb, 3) buyurmuş ve öfkenin 

nasıl giderileceğini ifade etmiştir.  

2) Abdest almak: Peygamberimiz öfkenin ateşinin abdest ile söneceğini ifade 

etmiş ve şöyle buyurmuştur: “Öfke şeytandandır. Şeytan da ateşten yaratılmıştır. Ateş, 

ancak su ile söndürülür. Biriniz kızdığı zaman abdest alsın.” (Ebu Davud, Edeb, 4) 

Resulullah’ın böyle buyurması öfkeye hâkim olmada duygu ve düşüncelerin yönünü 

değiştirmenin önemini göstermektedir. Çünkü kişi öfke anında içinde bulunduğu 

durumu değiştirdiğinde başka düşüncelere yönelecek ve başka olaylarla karşılaşacak, 

böylece öfkesi dinerek sakinleşecektir.  

3) Bulunduğu konumu değiştirmek: Öfkeyi kontrol etmenin bir başka yolu 

bulunduğu konumdan daha pasif bir duruma geçmektir. Bununla ilgili Resulullah 

şöyle buyurmuştur: “Sizden biri öfkelendiğinde, ayakta ise otursun, eğer öfkesi 

geçmiyorsa uzansın.” (Ebu Davud, Edeb, 4) Peygamberimizin bu sözü öfkenin diğer 

düşüncelerle beslenmesini de önleyici niteliktedir. (Gözütok, 2017: 1051) Çünkü öfke 

onu tetikleyen başka düşünce ve durumlarla beslenirse önü alınmaz bir hale 

gelebilmektedir.  

4) Öfke anında susmak: Kavga eden iki kişinin öfkeli olup birbirlerine sert 

sözler söylemesi öfkenin şiddetini daha da artırmaktadır. Bu sebeple Peygamberimiz 

kişinin haklı dahi olsa karşısındakine hakaret etmemesini, öfkesini kontrol etmesini 



61 

 

tavsiye etmiş ve “Biriniz öfkelendiğinde sussun.” (Hanbel, 1985, 1100) buyurmuştur. 

Bu şekilde bilinçli olarak duygularını bastıran kişiler yetişkin olduklarında dikkatli, 

soğukkanlı ve kendilerine hâkim olabilmektedirler. (Goleman, 2012: 113) İslam 

ahlakında haklı olan kişinin öfkesini yenip karşı tarafı affetmesi büyük bir erdem 

olarak görülmektedir.  

Allah Kur’an-ı Kerim’de kişinin nefsine hâkim olmasını ve öfkesini kontrol 

etmesini tavsiye etmektedir. Nitekim Al-i İmran suresi 134. ayette takva sahiplerinin 

bir özelliğinin de öfkeleri yenenler ve insanları affedenler olduğu buyrulmaktadır. Kişi 

Allah’ın rızasına ve sevgisine ulaşmak istiyorsa bilinçli olarak öfkesini kontrol edecek 

ve böylece ilahi rızaya ulaşma yolunda ilerleyecektir. 

Kişinin kendi içinde davranışlarını denetleyen ve kontrol eden bir mekanizma 

olan vicdan özdenetimde büyük bir role sahiptir. Kişi vicdan sayesinde davranışlarını 

akıl süzgecinden geçirmekte ve onların dini emir ve yasaklar ile toplumsal düzene 

uygunluğunu kontrol etmektedir. Vicdanlı insan sistemli bir mekanizma kurduğundan 

hayatının her safhasında davranışlarında tutarlılık ve düzen mevcuttur. (Güngör, 2000: 

68 ) Hayatlarını tutarlılık içinde yaşayan bu kimseler sadece öfke ve kızgınlık değil 

tüm alanlarda, hayatın tüm yelpazesinde ölçülü bir yaşam sürmektedirler. (Gözütok, 

2017: 1053) 

Benliği kontrol etmede hayatımızın pek çok yönünde bulunan dua ibadetinin 

de önemi büyüktür. Çünkü dua etmek kendini kontrol etme tehlikesi yaşayan bireye 

önemli bir sığınak olmaktadır. Allah’a ve emirlerine teslim olup tevekkül etmek 

rahmani kuvvetin, nefsani kuvvete galip gelmesini sağlamakta ve böylece nefsin dürtü 

ile arzuları kontrol edilmektedir. Kişi nefsin kötü isteklerinden ve şerrinden Allah’a 

sığındığında Allah, onu şeytanın kışkırtmalarından ve nefsin kötü emellerinden 

korumaktadır. (Akbaş A. , 2007: 34) Nitekim Mü’minun suresi 97 ve 98. ayetler 

Resulullah’a şeytanın şerrinden Allah’a sığınmasını öğütlemektedir: “ …şeytanların 

gizli kışkırtmalarından sana sığınırım. Onların yanımda bulunmalarından da sana 

sığınırım Rabbim!” (Mü’minun 23/97-98) 

Dua müminlerin bütün olumsuz duygu ve hislere karşı kendilerini koruyan ve 

kontrol altında tutan bir silah olarak görülmektedir. Peygamberimiz bir hadisinde “Dua 

müminin silahı, dinin direği, yer ile göğün nurudur.” (Hâkim, Dua, 1) buyurmaktadır. 

Kişi dua ettiğinde zihni uyanık ve şuuru taze kalmakta ve böylece olumsuz duygu ve 



62 

 

düşüncelere fırsat vermemektedir. Çünkü birey dua ederken beyindeki duyguları 

yöneten bölüme olumlu mesajlar iletmekte, bu da olumlu düşüncenin ortaya çıkmasını 

sağlamaktadır. (Gözütok, 2017: 1056) Samimiyetle yapılan bir dua beynin yaratıcı 

düşünme ve karar vermeden sorumlu kısmının güçlenmesini; buna karşılık dürtülerin 

ana merkezi olan limbik sistemin zayıflayarak daha sağlıklı kararlar alınmasını 

sağlamaktadır. (Gürsu, 2017 :510) Buradan hareketle duanın duyguları denetlemede 

önemli bir unsur olduğu söylenebilir. (Gözütok, 2017: 1056) Allah Kur’an-ı Kerim’de 

duanın önemini şu şekilde belirtmektedir: “De ki: Duanız olmasa, Rabbim size ne diye 

değer versin.” (Furkan 25/77) 

Dua etmek kaygı, korku, depresyon ve intihar gibi olumsuz durumların 

azalmasını sağlamakta, kişiyi Allah’a yakınlaştırmaktadır. (Gözütok, 2017: 1056) Her 

şeyi gören, bilen ve her şeye gücü yeten bir yaratıcıya duyulan güven sayesinde kişi 

her anında Allah’a dayanmakta ve psikolojik olarak kendini huzurlu hissetmektedir. 

Dua ile sıkıntı ve sorunlar Allah’a arz edilmekte ve O’ndan gelecek yardım sabır ile 

beklenmektedir. Bu da kişi için dikkatli, düzenli ve güven içerisinde bir hayatı 

mümkün kılmaktadır.  

Görüldüğü gibi İslam dininin emir ve yasaklarının pek çoğu kişinin kendini 

tanıması, farkına varması ve kontrolü elinde bulundurup nefsani istek ve arzularına ket 

vurmasına yöneliktir. Bu emir ve yasaklara dikkat ettiğinde insanoğlu hem bu dünyada 

hem de ahirette mutlu olmakta ve insan olmanın bilincine ulaşmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

İLKOKUL DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSLERİNDE 

ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

 2.1. DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERSİ (4-8. SINIFLAR) ÖĞRETİM 

PROGRAMINDA DEĞERLER EĞİTİMİ VE ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

Türkiye’de yürürlükte olan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı 

uzun çalışmalar ve tartışmalar sonucunda şimdiki halini almıştır. Zorunlu olarak 

okutulan Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi öğretim programı ilk kez Talim ve Terbiye 

Kurulu’nun 8.12.1981 gün ve 213 sayılı kararıyla temel eğitim ve orta öğretimde ‘Din 

ve Ahlak Bilgisi’ adı altında düzenlenmiştir. Bu düzenlemeye uygun olarak hazırlanan 

programlar ise 28 Mart 1982 tarihinde yürürlüğe girmiştir. (Altaş, 2002: 154) 1982 

anayasasına göre Din ve Ahlak Bilgisi dersi ilkokul dördüncü sınıftan sekizinci sınıfın 

sonuna kadar okutulan zorunlu dersler arasında yer almaktadır. Din ve Ahlak Bilgisi 

dersinin zorunlu dersler arasında yer almasını sağlayan 1982 anayasasının 24. maddesi 

şöyledir: 

“Din ve ahlak eğitim ve öğretimi Devletin gözetim ve denetimi altında yapılır. 

Din kültürü ve ahlak öğretimi ilk ve ortaöğretim kurumlarında okutulan zorunlu 

dersler arasında yer alır. Bunun dışındaki din eğitim ve öğretimi ancak, kişilerin kendi 

isteğine, küçüklerin de kanuni temsilcisinin talebine bağlıdır.” 

Din ve Ahlak Bilgisi dersinin öğretim programında mevcut olan ilkeleri 1986 

yılında yeniden düzenlemiş, dersin ismi de Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi olarak 

değiştirilmiştir.  (Öcal, 2011: 480) 13 Nisan 1992 tarihinde ise tekrar niteliği taşıyan 

bazı üniteler programdan çıkarılmış ve böylece yapılan son düzenleme ile program 

2000 yılına kadar devam etmiştir. (Altaş, 2002: 154) 2006 yılına gelindiğinde Din 

Öğretimi Genel Müdürlüğü tarafından program yeniden düzenlenmiş ve “İlköğretim 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı” ismiyle 28.12.2006 tarihinde 

yürürlüğe girmiştir. (Karataş ve Tabak, 2010: 58) Bu programın 2011 yılına kadar 

uygulanmasının ardından Din Öğretimi Genel Müdürlüğünün teklifi üzerine 

30.12.2010 tarihinde “İlköğretim İDKAB Dersi Öğretim Programı ve Kılavuzu” kabul 

edilmiştir. (Tetik, 2018: 67)  Bu program 19.01.2018 tarihinde yeniden düzenlenmiş 



64 

 

ve 2018-2019 öğretim yılından itibaren uygulanmak üzere kabul edilmiştir. (MEB, 

2018) 

 

2.1.1. Milli Eğitim Bakanlığı Öğretim Programları 

 

Günümüz dünyasında salt bilgiyi aktaran bir eğitim sisteminden ziyade bilgiyi 

üreten ve işlemeye izin veren bir eğitime ve programa ihtiyaç vardır. Çünkü öğretim 

programlarımız problem çözebilen, eleştirel düşünen, bilgi üreten, yaratıcı ve 

yeniliklere açık, girişimci, iletişim becerileri yüksek, toplumun faydasını düşünen 

özellikte bireyler yetiştirmeyi hedeflemektedir. Bu hedefe uygun olarak bireysel ilgi 

ve ihtiyaçları dikkate alan, beceri ve değer kazandırma amacına yönelik, sade ve 

anlaşılır bir öğretim programı hazırlanmıştır. (MEB, 2018: 1) 

 

2.1.1.1. Öğretim Programlarının Genel Amaçlarında Değerler Eğitimi ve                           

Özdenetim Değeri                

                  

Günümüzde artan şiddet olayları, aile kurumunun zayıflaması, internet ve 

medyanın olumsuz etkileri, suç oranlarının artması ve toplumsal yabancılaşma gibi 

olumsuzluklar değerlere verilen önemi artırmaktadır. Eğitim ile bireylere hem değerler 

öğretilmekte hem de çevrenin olumsuz etkilerinden korunmaları sağlanmaktadır. Bu 

çerçevede değerlerin öğretimi ülkemizde 1739 sayılı Milli Eğitim Temel Kanunu’na 

göre Türk Milli Eğitimi’nin Genel Amaçları ile Türk Milli Eğitiminin Genel İlkeleri 

arasında yer almaktadır. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı da bu genel 

amaçlara ve ilkelere uygun olarak hazırlanmıştır. Türk Milli Eğitimi’nin genel 

amaçları üç madde halinde ele alınmıştır. Birinci maddede yer alan “Türk Milleti’nin 

milli, ahlaki, insani, manevi ve kültürel değerlerini benimseyen, koruyan ve geliştiren 

yurttaşlar yetiştirmek” (MEB, 2010: 1) ifadesinden eğitimin ilk ve en önemli görevinin 

değerlerin benimsetilmesi ve aktarılması olduğu görülmektedir. Bu eğitim 

programında yer alan genel amaç olduğundan değerlerin öğretimi tüm okulların, tüm 

derslerin ve tüm okul çalışanlarının ortak hedefi olmalıdır. Birinci maddenin 

devamında “Ailesini, vatanını, milletini seven ve daima yüceltmeye çalışan; insan 

haklarına ve Anayasa’nın başlangıcındaki temel ilkelere dayanan demokratik, laik ve 



65 

 

sosyal bir hukuk devleti olan Türkiye Cumhuriyeti'ne karşı görev ve sorumluluklarını 

bilen ve bunları davranış hâline getirmiş yurttaşlar olarak yetiştirmek” (MEB, 2010: 

1) ifadesi yer almaktadır. Her devlet yıkılmadan uzun yıllar ayakta kalabilmek için 

bünyesinde bulunan toplumun ona olan sevgisine, bağlılığına, birlik ve beraberliğine 

ihtiyaç duyar. Bu nedenle eğitim ile var olan tüm değerlerin bireylere kazandırılması 

hedeflenmiştir. 

Genel amaçlardan ikincisi şöyledir:  

“Beden, zihin, ahlak, ruh ve duygu bakımından dengeli ve sağlıklı şekilde 

gelişmiş bir kişiliğe ve karaktere, hür ve bilimsel düşünme gücüne, geniş bir dünya 

görüşüne sahip, insan haklarına saygılı, kişilik ve teşebbüse değer veren, topluma karşı 

sorumluluk duyan; yapıcı ve verimli kişiler olarak yetiştirmek;” (MEB, 2010: 1) Bu 

ifadeden sağlıklı ve dengeli bir kişiliğin oluşmasının eğitim ile mümkün olduğu, 

eğitimin amacının kendini gerçekleştirmiş, yeniliklere açık ve düzgün karakterli 

bireyler yetiştirmek olduğu anlaşılmaktadır. Amaç içerisinde yer alan dengeli ve 

sağlıklı kişilik, insan haklarına saygı, topluma karşı sorumluluk, yapıcı ve verimli 

olmak özdenetim değeri ile mümkün olmaktadır. Kendini farkında olan, ne yapıp 

edeceği konusunda bilinçli, hak ve sorumluluklarını bilen, yeniliklere açık ve kontrollü 

kişiler ancak düzgün ve dengeli bir karaktere sahip olabilir. Bu nedenle başarılı bir 

eğitim öncelikle bireylere denetimli ve kontrollü olmayı öğretmelidir.  

Üçüncü amaç bireylerin kendilerini geliştirerek mutlu olmalarını sağlamaya 

yöneliktir. Özdenetim ve öz düzenleme ile gerçekleşecek bu hedef şöyledir:  

“İlgi, istidat ve kabiliyetlerini geliştirerek, gerekli bilgi, beceri, davranış ve 

birlikte iş görme alışkanlığı kazandırmak suretiyle hayata hazırlamak ve onların, 

kendilerini mutlu kılacak ve toplumun mutluluğuna katkıda bulunacak bir meslek 

sahibi olmalarını sağlamak;” (MEB, 2010: 1)  

Her insan tek, özel ve biriciktir. Herkesin ilgi ve kabiliyetleri farklıdır. Başarı, 

kişinin ilgi ve yeteneklerinin farkında olması, ileriye dönük bir hedefinin olup buna 

ulaşmak için çabalaması ve dışarıdan bir kontrole ihtiyaç duymadan gerekli bilgi, 

beceri ve davranışları edinmek istemesiyle gerçekleşir. Tüm bunlar ise özdenetime, 

kendini tanıyan bireyler yetişmesine bağlıdır. 

Öğretim programı incelendiğinde eğitim ve öğretim çalışmalarının okulöncesi, 

ilkokul ve ortaokul seviyelerinde birbirini tamamlayıcı nitelikte olduğu görülmektedir. 



66 

 

Buna göre ilkokulu tamamlayan öğrencilerin şu yeterliliklere ulaşmaları 

hedeflenmiştir:  

“Gelişim düzeyine ve kendi bireyselliğine uygun olarak ahlaki bütünlük ve öz 

farkındalık çerçevesinde, öz güven ve öz disipline sahip, gündelik hayatta ihtiyaç 

duyacağı temel düzeyde sözel, sayısal ve bilimsel akıl yürütme ile sosyal 

becerileri ve estetik duyarlılığı kazanmış, bunları etkin bir şekilde kullanarak 

sağlıklı hayat yönelimli bireyler olmalarını sağlamak.” (MEB, 2018: 1)  

Özdenetim erken yaşlardan itibaren kazanılması gereken bir değer olduğundan 

özellikle ilkokul çağındaki çocukların kendilerini denetleme, farkına varma ve 

disipline etme ahlakı kazanmaları istenmektedir.  

Ortaokulu tamamlayan öğrencilerin ise şu yetkinliklere sahip olmaları 

amaçlanmıştır: “İlkokulda kazandıkları yetkinlikleri geliştirmek suretiyle milli ve 

manevi değerleri benimsemiş, haklarını kullanan ve sorumluluklarını yerine getiren, 

‘Türkiye Yeterlilikler Çerçevesi’nde ve ayrıca disiplinlere özgü alanlarda ifadesini 

bulan temel düzey beceri ve yetkinlikleri kazanmış bireyler olmalarını sağlamak” 

(MEB, 2018: 1-2) Öğrenciler ortaokula geldiklerinde özellikle sorumluluk,  vatan ve 

millet sevgisi ile milli ve manevi değerleri kazanmaları hedeflenmiştir. Özdenetim 

sorumluluk, sevgi ve saygı gibi pek çok değeri kapsayıcı nitelikte olduğu için hem 

doğrudan hem de dolaylı olarak amaçlarda yerini bulmuştur.  

 

2.1.1.2. Programın Genel Çerçevesinde Değerler Eğitimi ve Özdenetim  

Değeri 

  

Bir ülke nasıl bir insan tipi yetiştirmek istiyorsa bunu eğitim sistemine 

yansıtmak zorundadır. Eğitim sistemi öncelikle toplumda birlik ve beraberliği 

sağlayacak, milli ve manevi bütünlüğü koruyacak olan değerleri, yeni yetişen nesle 

kazandırmak amacıyla işe başlamaktadır. Benimsenen ve aktarılmaya çalışılan 

değerler o eğitim sisteminin amacını, perspektifini ve ana çerçevesini oluşturmaktadır. 

Öğretim programımızın perspektifine baktığımızda eğitim sistemimizin temel 

amacının değerler ve yetkinliklerle donatılmış bilgi, beceri ve davranışlara sahip 

kişiler yetiştirmek olduğu görülmektedir. Değerler ve yetkinlikler bilgi, beceri ve 

davranış arasındaki bütünlüğü kuran bir ufuk ve bağ olarak kabul edilmektedir. (MEB, 

2018: 2) Bu anlamda değerler karakterli ve düzgün bir insan yetiştirmede köprü 



67 

 

vazifesi görmekte, ana unsur olarak görev yapmaktadır. Değerler eğitim sisteminin ana 

direkleri, eğitimi ayakta tutan başkahramanlardır. Öğretim programımızda değerler 

“Toplumumuzun milli ve manevi kaynaklarından damıtılarak dünden bugüne ulaşmış 

ve yarınlarımıza aktaracağımız öz mirasımızdır. ” şekilde tanımlanmaktadır. Bu mirası 

hayata ve insanlığa katan ise yetkinlikler yani eylemsel bütünlüklerdir. (MEB, 2018: 

2)  Eğitim sistemimiz de bu mirası alarak teori-pratik bütünlüğü içerisinde aktarmak 

için gerekli tüm unsurları kullanarak ve gelişmelere ayak uydurarak faaliyet 

göstermektedir.  

Öğretim programımızda “Değerlerimiz” isimli bir başlık bulunmakta ve 

değerlerin temel insani özelliklerin özünü teşkil ettiği ifade edilmektedir. Hayatta 

karşılaşılan zorluklarla başa çıkmada ve sıkıntılara rağmen dimdik ayakta kalabilmede 

değerlerin öneminden bahsedilmektedir. (MEB, 2018: 2) Bir toplumu millet yapanın 

o toplumun geçmişi, kültürü, gelenekleri, inançları ve değerleri olduğu bilindiğine 

göre yine o toplumun geleceğinin parlak olması değerlerini benimsemiş ve buna uygun 

hareket eden insanlara bağlıdır. Eğitim sistemimize hedef, içerik ve yöntem olarak 

baktığımızda bireylerin akademik başarı yanında ahlaklı olmalarını sağlamaya 

çalıştığı görülmektedir. Öğretim programında değerlerin işlevinin bu denli üzerinde 

durulması, değerler eğitiminin Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersinin yanında tüm 

derslerin bir parçası haline geldiğini göstermektedir. Öğretim programları, öğrenme-

öğretme ortamları, ders dışı etkinlikler, eğitim araç- gereçleri ve mevzuat gibi eğitim 

sisteminde yer alan tüm unsurlar değerlerin öğretiminde yer almaktadır. (MEB, 2018: 

3) 

Öğretim programında kök değerler olarak on değer sıralanmıştır. Bunlar: 

adalet, dostluk, dürüstlük, öz denetim, sabır, saygı, sevgi, sorumluluk, vatanseverlik 

ve yardımseverliktir. (MEB, 2018: 3) Bu değerlerin öğrenciler tarafından diğer 

değerlerle de ilişki kurarak içselleştirmesi beklenmektedir. Kök değerler arasında öz 

denetim değerinin yer alması bu değerin eğitim sisteminin ana ögelerinden olduğunu 

göstermektedir. Bu sıralanan değerler arasında öncelik sonralık ilişkisi 

bulunmamaktadır. Her bir değer kendi içerisinde önemli kabul edilmektedir.  

Eğitim sistemimizin kazandırmak istediği yetkinlikler öğretim programımızda 

yer almaktadır. Aşağıda açıklamalarına yer verilen yetkinlikler, özdenetim değeri ile 



68 

 

ilişkili olan yetkinliklerdir. Buna göre Türkiye Yeterlilikler Çerçevesinde öğrencilerde 

var olması hedeflenen yetkinlikler şunlardır: 

1. Anadilde iletişim 

2. Yabancı dillerde iletişim 

3. Matematiksel yetkinlik ve bilim/teknolojide temel yetkinlikler 

4. Dijital yetkinlik 

5. Öğrenmeyi öğrenme: Günümüzde kullanılan yapılandırmacı öğrenme 

modeline göre öğrencilere bilgi direkt olarak aktarılmamakta, bilgiye ulaşma yolları 

öğretilmektedir. Öğrenmeyi öğrenen bireyler hangi becerileri kullanacağının farkında 

olan ve bunları rahatlıkla uygulayabilen kimselerdir. Böyle kişiler öğrenme eylemini, 

zamanın etkili kullanılması, gerekli bilgilerin edinilmesi ve ihtiyaçların karşılanması 

amaçlarını göz önünde bulundurarak planlar. Yaşadığı başarısızlıklar ve ortaya çıkan 

sorunlar bu kimseleri yıldırmaz. Öğrenmeyi öğrenme sadece okul yaşamında değil, ev, 

iş yeri ve günlük hayatın tamamında önceki hayat tecrübelerinden de yararlanarak 

bireylerin bilgi ve becerilerini harekete geçirmeleri anlamına gelmektedir. (MEB, 

2018: 4) Öğrenmeyi öğrenme sadece öz denetimli bireylerin yapabileceği bir 

yetkinliktir. Çünkü kendi ilgi ve yeteneklerini bilip, pes etmeden öğrenmeye devam 

etmek sadece kontrollü bireylerde mümkündür. Bunun kazandırılması gereken 

yetkinliklerde yer alması ise kendini tanıyan, eleştirilere açık ve kendini hep bir adım 

ileriye götürmeye çalışan otokontrollü bireylere ne kadar ihtiyacımız olduğunu 

göstermektedir.  

6. Sosyal ve vatandaşlıkla ilgili yetkinlikler: Kişisel, kişilerarası ve 

kültürlerarası yetkinlik ve sorumlulukları edinme ile ilgilidir. Topluma ve çalışma 

hayatına katılıp katkılar sunmak, ortaya çıkan sıkıntı ve çatışmaları çözmek, vatandaş 

olmanın bilincinde olup devlete karşı görev ve sorumlulukları yerini getirmek öz 

denetimli bireylerin özelliğidir. Toplumsal hayatın düzen içerisinde sürdürülmesi ve 

sağlıklı ilişkiler kurulması ancak öz denetim ile mümkün olmaktadır. Çünkü 

özdenetim sorumluluk sahibi olmayı, görevleri ertelememeyi, olumlu ilişkiler kurmayı 

ve denetimli olmayı gerektirmektedir.  

7. İnisiyatif alma ve girişimcilik: Yaratıcılık, yenilik ve risk almadır. Belirli bir 

amaca ulaşmak için planlamalar yapma, projeler yönetme ve bunları uygulamayı 

içermektedir. Etik değerleri farkına varma ve bunları hayata geçirmeyi de ifade 



69 

 

etmektedir. Bir hedefe ulaşmak için gereken tüm çabayı gösterme, özgün bilgi ve 

beceriler elde etme, kendini bilme ve farkında olma ile yakından ilgilidir. Bu anlamda 

inisiyatif alma ve girişimcilik yetkinliği kazanıldığında biraz da olsa özdenetim değeri 

kazanılmış olacaktır. 

8. Kültürel farkındalık ve ifade: Çeşitli kitle iletişim araçları kullanılarak 

duygu, görüş ve tecrübelerin yaratıcı bir şekilde ifade edilmesidir. (MEB, 2018: 3-4) 

Özdenetimli bireyler, geçmiş, bugün ve gelecek hakkında bilgi sahibi olan kişiler 

olduğundan kültürel değerlerin farkındadırlar. 

Öğretim programı hazırlanırken öğrencilerin gelişim süreçleri dikkate 

alınmıştır. İnsan gelişimi belirli bir süre geçtikten sonra sonlanmadığı, hayat boyu 

devam ettiği için öğretim programı yaşamın tamamını kapsayacak şekilde 

hazırlanmıştır. Her gelişim döneminde bireyin neye ihtiyaç duyduğu, hangi kritik 

davranışları kazanması gerektiği dikkate alınmıştır. Öğretim programının amacını ve 

içeriğini incelediğimizde özdenetim, öz farkındalık ve öz disiplin gibi becerilerin 

ilkokuldan sonra öğrenciler tarafından kazanılmış olması beklenir. Aslında özdenetim 

çocuklarda erken yaşlardan itibaren kazandırılmaya çalışılan ve okul ile desteklenen 

bir değer olmalıdır. Aileler özdenetim konusunda bilinçli olmalı ve çocukların 

özellikle örtük öğrenmeyle her davranışı bir kamera gibi kaydettiğini unutmamalıdır. 

Özdenetim sadece bir gelişim alanıyla sınırlı olacak bir değer değildir. Öğretim 

programına baktığımızda da ilkokulda amaçlanan yetkinliklerin ortaokul ve lisede 

geliştirilerek devam etmesi hedefini görmekteyiz. Buna göre ilkokulda benimsetilen 

özdenetim değeri ortaokul ve lisede geliştirilerek devam edecektir. Buradan hareketle 

özdenetimin tek bir gelişim dönemiyle sınırlı olmayacağı gerçeğinin öğretim 

programıyla uygunluk gösterdiği görülmektedir.  

Her insan ilgi, ihtiyaç, kabiliyet, yaşadığı çevre, duygu vb. yönden birbirinden 

farklıdır. Öğretim programı bu bireysel farklılıklar dikkate alınarak hazırlanmıştır. 

Burada öğretmen her öğrencisinin yeterliliklerini bilmeli ve gelişimine uygun 

ilerlemesini sağlamalıdır. Özdenetim değeri kazandırılmaya çalışılırken de bu bireysel 

farklılıklar dikkate alınmalıdır.  

 

 

 



70 

 

2.1.2. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim  

Programının Uygulanmasında Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri 

 

Milli Eğitim Bakanlığı son yıllarda değerlerin bireysel ve toplumsal açıdan ne 

kadar önem arz ettiğini görmüş ve 2003 yılından itibaren öğretim programlarında 

değerlere daha fazla yer vermeye başlamıştır. (Meydan, 2014: 93) Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi öğretim programının amaçları incelendiğinde değerlerle donatılmış bir 

insan tipinin yetiştirilmesinin hedeflendiği görülmektedir Burada eğitim sisteminin 

amacının sadece akademik açıdan başarılı, belirlenmiş bazı bilgi, beceri ve davranışları 

kazanan bireyler yetiştirmek olmadığı, temel değerleri kazandırmanın asıl amaç 

olduğu ifade edilmektedir. Öğretim programında kazanımların merkeze alındığı ve 

değerlerin de kazanımların içerisine yerleştirildiği görülmektedir. Kazanımlar ve 

kazanımları sınırlayan açıklamalar eğitim kademelerine uygun olarak değerler, 

beceriler ve yetkinlikler çerçevesinde bütünlük oluşturacak şekilde meydana getirilen 

bir içeriğe işaret etmektedir. (MEB, 2018: 8-12) 

 

2.1.2.1. Programın Temel Felsefesi ve Genel Amaçlarına Göre Değerler  

Eğitimi ve Özdenetim Değeri 

 

Öğrenmenin yaşantılar, önceki bilgileri düzenleme ve yeni bilgileri kurma 

yoluyla oluştuğu ilkesini benimseyen yapılandırmacı yaklaşım, Din Kültürü ve Ahlak 

Bilgisi Öğretim Programı’nın geliştirilmesinde esas alınmıştır. Programda 

öğrencilerin öğrenme sürecine aktif katılmalarını, eleştiri yapmalarını, problem 

çözmelerini, araştırma ve keşif yapmalarını sağlayan ortamın önemine vurgu yapılmış 

ve bunun çoklu zekâ, öğrenci merkezli öğrenme, beceri merkezli öğrenme gibi 

yaklaşımlar ile mümkün olduğu ifade edilmiştir. (MEB, 2018: 8) Amaç öğrencinin 

farklı öğrenme stillerini kullanıp kendini gerçekleştirmesi, bilgiye kendisinin 

ulaşması, bilgiyi ön bilgilerini de kullanıp anlamlandırması, yaratıcı ve düşünen bir 

birey olmasıdır. Tüm bunların gerçekleşmesi ise ancak özdenetime sahip bireylerle 

mümkün olduğundan, özdenetim kök değerler içerisinde yer almaktadır. 

Günümüzde farklı din, dil ve ırka sahip insanların bir arada yaşadığı toplum 

sayısı oldukça fazladır. Böyle toplumlarda demokrasi, eşitlik, adalet, özgürlük ve insan 



71 

 

hakları gibi değerler sayesinde bir arada huzurlu ve düzen içerisinde yaşama anlayışı 

etkisini göstermiştir.  Bu durum eğitim alanına da yansımış ve din derslerinin okuldaki 

herkesi kapsayacak şekilde düzenlenmesi esas alınmıştır. Türkiye de farklı 

mezheplerden oluşan çoğulcu bir toplum yapısına sahip olduğundan İslam 

düşüncesinde ortaya çıkan yorumlar mezhepler üstü yaklaşımla ele alınmıştır. Amaç 

dinimizin tüm mensuplarının mezhep ayrımı gözetmeden aynı sınıfta yer almalarını 

sağlamaktır. Programda belirtilen diğer dinler ise bilimsel bir metotla, dinler açılımlı 

ve olgusal bir yaklaşımla ele alınmıştır. Bunun amacı toplumda ötekileştirmeyi 

azaltarak hoşgörüyü geliştirmek, öğrencilerin farklı yorum ve dinler hakkında fikir 

edinmelerini buna bağlı olarak da bilinçli bir inanç oluşturmalarını sağlamaktır. 

Bilinçli bir inanış ise özdenetime sahip bireylerde mümkündür. Çünkü böyle kimseler 

dinin öğretilerini, amaçlarını, ritüellerini akıl süzgecinden geçirirler ve akıl-nakil 

ilişkisini tam olarak kurabilirler. Dinin kendilerine sağladığı faydayı farkına varan bu 

kimseler, yaratıcının emir ve yasaklarını gözeterek kendilerini kontrol ederler. İstek ve 

dürtülerini sınırlayıp, dinin öngördüğü bir insan olmaya çalışırlar. Programda İslam 

dini anlatılırken ana kaynaklar olan Kur’an ve sünnetin esas alındığı ifade 

edilmektedir. Bu da ortak bir paydada buluşmayı sağlama ve tartışmaları önleme 

amacına yöneliktir. (MEB, 2018: 8) 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı yukarıda ifade edilen felsefeye 

uygun olarak geliştirilmiş ve öğrencilerin on maddeyle ifade edilen amaçları 

kazanmaları hedeflenmiştir. Bu amaçlar şöyledir: 

1. Dini ve ahlaki kavramları tanımaları, 

2. Dinin sosyal hayat, kültür ve medeniyet unsurları üzerindeki etkilerini 

kavramaları, 

3. Farklı inanç ve yorumları tanımaları ve bunlara saygı duymaları, 

4. Çevresindeki dini davranış, yorum, tutum ve deneyimlerinin farkında 

olmaları, 

5. Ahlaki değerleri tanımaları ve bunları içselleştirmeleri, 

6. İslam dininin ana kaynaklarını tanımaları, 

7. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatını ve örnek ahlakını tanımaları, 

8. İslam dininin inanç, ibadet ve ahlak ilkelerini açıklamaları, 

9. Bazı dua ve surelerin muhtevasını ana hatlarıyla tanımaları, 



72 

 

10. İnanç ve ibadetlerin davranışları güzelleştirmedeki olumlu etkisinin farkına 

varmalarıdır. (MEB, 2018: 8) 

Yukarıdaki amaçlardan üç ve dördüncüsü dolaylı olarak değerlere ve 

özdenetime katkı sağlamaktadır. Çünkü farklı dini inançlara, yorumlara ve tutumlara 

saygı duyan bir birey aynı zamanda kendinin farkında olan, kendini tanıyan ve 

kontrolü sağlayan bir bireydir. Bu kişi toplumsal düzeni sağlamak adını yeniliklere ve 

farklılıklara açıktır. 

Beşinci amacı incelediğimizde doğrudan değerleri kazandırmanın ve bunu 

hayata yansıtmanın hedeflendiği görülür. Ahlaki değer ve ilkelere olan ihtiyacı 

düşündüğümüzde bunun yerinde bir hedef olduğu düşünülmektedir.  

Yedinci amaç en güzel örnek olan Peygamber Efendimizin üstün ahlakını 

tanımaya yöneliktir. Resulullah’ın hayatını ve ahlakını tanıyan bir birey zorluklar 

karşısında nasıl mücadele ettiğini, nefsinin arzularına rağmen disiplini elden 

bırakmadığını kavrayacak ve böylece hayatını kontrollü yaşamaya çalışacaktır.  

Onuncu amaç bir dini inancın ve bu dinde yer alan ibadetlerin davranışlarımızı 

nasıl değiştirip güzelleştirdiğini fark etme yönündedir. Yukarıda İslam’da özdenetim 

başlığı altında açıklandığı üzere İslam dinindeki Allah inancı, ahiret inancı, ibadetler, 

dua gibi pek çok faktör kişinin özdenetimli olmasına katkı sağlamaktadır.  

Programın vizyonu incelendiğinde ise “milli, manevi ve ahlaki değerleri 

benimseyen” ifadesiyle değerlere doğrudan atıf yapıldığı görülmektedir. Programın 

yetiştirmek istediği insan tipinin özellikleri; değerleri bilen, benimseyen ve hayatına 

yansıtandır. (MEB, 2018: 9) 

 

2.1.2.2. DKAB Programının Uygulanmasına İlişkin İlke ve  

Açıklamalarda Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri 

 

Programın uygulanmasına ilişkin ilke ve açıklamalar kısmında değerlerin 

öğretilmesine yönelik ifadelerin yer aldığı görülmektedir. Bu maddelerden dokuzuncu 

maddede yer alan “Öğrencilerin dini duygu ve düşüncelerini açıklamaya, bilgi ve 

kültür sahibi oldukları dini pratikleri yerine getirmeye zorlanmaması” ifadesi vicdan 

ve düşünce hürriyeti ile ilgilidir. (MEB, 2018: 9) İslam dinine baktığımızda “Dinde 

zorlama yoktur.” (Bakara 2/256) ayeti kişilerin gerek İslam’a girişte gerekse dini 



73 

 

pratikleri yerine getirme hususunda zorlanmaması gerektiğini ifade etmektedir. 

Nitekim bu madde dışarıdan herhangi bir baskı olmadan kişinin yerine getirmesi 

gereken tüm sorumluluklarını bilip uygulaması anlamına gelen özdenetim ile 

bağlantılı gözükmektedir. Çünkü duygu ve düşüncelerini ifade etmek için 

zorlanmayan kişi, kendisine verilen bilgileri objektif olarak değerlendirecek ve 

böylece istediği bilgiyi kabul edecektir. Bu da kişide özdenetim değerinin 

güçlenmesini sağlayacaktır.  

İlke ve açıklamalar kısmındaki on birinci maddede yer alan “Sevgi, saygı, 

kardeşlik, arkadaşlık ve dostluk bağlarını güçlendiren; vatan, millet, bayrak, şehitlik, 

gazilik gibi milli birlik ve beraberliği pekiştiren değerlerin öğrencilerin zihninde güçlü 

bir şekilde yer etmesine özen gösterilir” (MEB, 2018: 10) ifadesinden toplumdaki 

düzen ile milli birlik ve beraberliği sağlamada değerlerin ne kadar önemli olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu maddede özdenetim değerine yer verilmemiş olsa da bilinen şudur 

ki; değerlerin hepsi bir bütün olup, birbirleri ile ilişkilendirildiğinde amaçlanan bu 

dostluk bağı ve beraberlik sağlanmış olacaktır. 

Öğrencilerin insana, düşünceye, hürriyete, kültürel mirasa ve ahlaki olana 

saygı duyması, farklılıklara açık olup bunu bir zenginlik olarak görmesi on altıncı 

maddede yer alan ilkedir. (MEB, 2018: 10) Daha mutlu ve ideal bir dünya için kişilerin 

hem kendileri hem geçmişleri hem de toplumla iyi ilişkiler kurmaları gerekir. Bunun 

gerçekleşmesi ise genelde değerlere özelde ise kişilerin kendilerini değiştirmeleri ve 

sınırlandırmaları olan özdenetime bağlıdır. 

 

2.1.3. Programın Yapısında Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri 

 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı’na baktığımızda üniteler, 

konular, kazanımlar, açıklamalar ve anahtar kavramlar şeklinde bir sıralamanın var 

olduğunu görmekteyiz. (MEB, 2018: 11) 

 

 

 

 

 



74 

 

2.1.3.1. Üniteler, Konular, Kazanımlar, Açıklamalar ve Anahtar  

Kavramlarda Değerler Eğitimi ve Özdenetim Değeri 

 

Öğretim programını incelediğimizde her sınıf düzeyinde beş ünitenin var 

olduğunu görmekteyiz. Üniteler ve konular hazırlanırken, kazandırılmak istenen 

hedefler, dersin amaçları, öğrencilerin hazır bulunuşlukları, gelişim düzeyleri, 

konuların sıralanışı ve aşamaları, ünite ve konuların birbirleri ile olan ilişkileri dikkate 

alınmıştır. Geniş bölüm arz eden bir konu, sınıf kademelerine ve öğrencilerin gelişim 

düzeylerine uygun olarak bölünmüştür. İnanç, ibadet ve ahlak gibi öğrenme alanlarını, 

öğrencilerin 8. sınıf sonunda bir bütünlük içerisinde ve birbirleriyle ilişkili olarak 

öğrenmeleri hedeflenmiştir. Öğretim programında yer alan konu başlıkları “Ünite 

Açıklamaları” kısmında yer almıştır. (MEB, 2018: 11) 

Öğretim programına göre kazanımlar, eğitim süreci sonucunda öğrencilerin 

kazanması hedeflenen bilgi, beceri, tutum ve değerleri ifade eder. Kazanımların elde 

edilmesine ve hayata geçirilmesine bağlı olarak öğrenciler öğrenme alanlarında başarı 

ve gelişme gösterirler. Kazanımlar hazırlanırken değerler ve değerlerin içerisinde 

bulunan özdenetim değeri de dikkate alınmıştır. Açıklamalar kısmı kazanımı izleyen 

satırda yer almaktadır. Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı’nın amacına 

ulaşabilmesi ve kazanımların gerçekleşmesi için açıklamaların dikkate alınması 

gerekir. Öğretim programında kazanımlar ünitelere göre sınıflandırılmıştır. (MEB, 

2018: 11) Her ünite ile ilgili “Anahtar Kavramlar” bölümüne yer verilmiştir. (MEB, 

2018: 12) Bu kavramlar kalıcı ve anlamlı öğrenme açısından faydalı görülmektedir.  

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi Öğretim Programı’nda mevcut olan 

üniteler, kazanım sayıları ve ders süresi aşağıda tablolar halinde verilmiştir. (MEB, 

2018: 13-15) 

 

 

 

 

 

 

 



75 

 

Tablo 1: Sınıf Seviyelerine Göre Üniteler ve Kazanım Sayıları 

 

4.SINIF 

Ünite 

Sırası 

Ünite Adı Kazanım Sayısı Ders Saati 

1 Günlük Hayattaki Dini İfadeler 4 16 

2 İslam’ı Tanıyalım 4 16 

3 Güzel Ahlak 3 12 

4 Hz. Muhammed’i Tanıyalım 6 16 

5 Din ve Temizlik 2 12 

Toplam 19 72 

              

 

 

 

5.SINIF 

Ünite 

Sırası 

Ünite Adı Kazanım Sayısı Ders Saati 

1 Allah İnancı 8 18 

2 Ramazan ve Oruç 5 12 

3 Adap ve Nezaket 6 12 

4 Hz. Muhammed ve Aile Hayatı 5 16 

5 Çevremizde Dinin İzleri 5 14 

Toplam 29 72 



76 

 

6.SINIF 

            Ünite 

Sırası 

Ünite Adı Kazanım Sayısı Ders Saati 

1 Peygamber ve İlahi Kitap İnancı 7 16 

2 Namaz 5 16 

3 Zararlı Alışkanlıklar 6 12 

4 Hz. Muhammed’in Hayatı 4 16 

5 Temel Değerlerimiz 2 12 

Toplam           24 72 

 

 

 

 

 

7.SINIF 

Ünite 

Sırası 

Ünite Adı Kazanım 

Sayısı 

Ders Saati 

1 Melek ve Ahiret İnancı 7 16 

2 Hac ve Kurban 6 14 

3 Ahlaki Davranışlar 5 12 

4 Allah’ın Kulu ve Elçisi: Hz. 

Muhammed 

3 16 

5 İslam Düşüncesinde Yorumlar 4 14 

Toplam 25 72 



77 

 

8.SINIF 

Ünite 

Sırası 

Ünite Adı Kazanım Sayısı Ders Saati 

1 Kader İnancı 6 14 

2 Zekât ve Sadaka 5 14 

3 Din ve Hayat 4 14 

4 Hz. Muhammed’in Örnekliği 9 16 

5 Kur’an-ı Kerim ve Özellikleri 4 14 

Toplam 28 72 

 

Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4-8. Sınıflar) Öğretim Programı’nda yer 

alan ünitelere ve ünite açıklamalarına baktığımızda özdenetim değerine doğrudan atıf 

yapılmadığı görülmektedir. Ünitelerde yer alan kazanımlarda doğrudan özdenetim 

kavramı bulunmasa da dolaylı olarak bu değerden söz edilmektedir. Kazanımların 

altında yer alan açıklamalar kısmında ise verilmek istenen değerler arasında 

özdenetimin de olduğu hem doğrudan hem de dolaylı olarak ifade edilmiştir.  

Özdenetimden dolaylı olarak bahseden kazanımlar, kazanımın yer aldığı ünite 

ve sınıf düzeyi şöyledir: (MEB, 2018: 16-40) 

 4.sınıf Güzel Ahlak ünitesinde yer alan: “Bireyin güzel ahlaklı olmasında 

dinin rolünü fark eder” kazanımı.  

Din insanları her yönden geliştirmek, düzgün karakter sahibi kılmak amacında 

olduğundan, bu amacı bilen ve uygulayan insan, hareketlerine dikkat edecek, 

davranışlarını kontrol altında tutarak güzel ahlaklı bir birey olmaya çalışacak ve bunun 

özdenetim ile mümkün olduğunun farkında olacaktır. 

 4. Sınıf Güzel Ahlak ünitesinde yer alan: “İnsani ilişkilerin gelişmesinde 

sevgi ve saygının önemini ve gerekliliğini savunur” kazanımı. 

Bu kazanımın açıklama kısmında güzel ahlaklı olmanın birey ve toplum 

açısından önemine vurgu yapılması istenmektedir. Kişi güzel ahlaklı olmanın nasıl bir 



78 

 

fayda sağladığını öğrendiğinde davranışlarına dikkat edecek ve isteklerini kontrol 

altında tutacaktır. Gerek kişiler arası gerekse toplumsal ilişkilerde karşılıklı sevgi ve 

saygıya dayalı bir iletişimin sağlanması, davranışlarını kontrol edebilen özdenetim 

sahibi bireyler ile mümkündür. 

 4. Sınıf Hz. Muhammed’i Tanıyalım ünitesinde yer alan “Hz. Muhammed’in 

çocukluk ve gençlik yıllarındaki davranışlarını kendi hayatı ile ilişkilendirir” 

kazanımı.  

Bu konuda Resulullah’ın hayatından örnek davranışlar sunularak öğrencilerin 

kendi davranışlarını sorgulamaları ve gözden geçirmeleri sağlanır. Ünite kazanımının 

açıklamasında yer alan Hz. Muhammed’in cahiliye adetlerinden uzak durduğunun 

vurgulanmasının amacı, Resulullah’ın üstün ahlakını vurgulayıp öğrencilere bu 

konuda örnek olmak ve kendilerini kontrol ederek güzel ahlak sahibi olmalarını 

sağlamaya çalışmaktır. 

 4. Sınıf Din ve Temizlik ünitesinde yer alan “İslam dininin temizliğe verdiği 

öneme örnekler verir” ve “Temiz ve düzenli olmaya özen gösterir” kazanımları. 

İslam dininin temizliğe ne kadar önem verdiğini bilen kişi temiz ve titiz olmaya 

özen gösterecektir. İkinci kazanımın açıklama kısmında yer aldığı üzere öğrenciler bu 

konudan sonra ev, okul ve çevre temizliğinin yanında öz bakım becerilerini de edinmiş 

olacaklardır. Çünkü özdenetim kişide disiplini sağlayarak rehavete kapılmasını 

engeller, düzenli ve titiz bir hayat yaşamasını sağlar. Dolayısıyla bu konu öğrencilerin 

özdenetim, öz farkındalık ve öz bakım yetilerinin gelişmesine katkı sağlamaktadır.  

 5. Sınıf Allah İnancı ünitesinde yer alan “ Allah’ın (c.c.) her şeyi işittiğinin, 

bildiğinin, gördüğünün ve her şeye gücünün yettiğinin farkında olur” kazanımı. 

Bu ünite sonunda birey Allah’ın her zaman yanında olduğunu, onu 

gözetlediğini farkına varacak ve davranışlarını kontrol altında tutmaya çalışacaktır. 

 5. Sınıf Allah İnancı ünitesinde yer alan “Allah’a (c.c.) imanın, insan 

davranışlarına etkisini açıklar” kazanımı. 

             Allah’a iman eden kişinin davranışlarının nasıl güzelleşeceği üzerinde 

durulmaktadır. Böyle insanlar nefsani arzu ve isteklerini sınırlayacakları için bu 

konunun kavranması özdenetimin gelişmesinde etkili olmaktadır.  

 5. Sınıf Allah İnancı ünitesinde yer alan “Duanın anlamını ve önemini 

örneklerle açıklar” kazanımı. 



79 

 

Dua eden kişinin daha sağlıklı kararlar alacağı, kendisini güvende hissedeceği 

ve olumsuz duygu ve davranışlardan kaçınacağı düşünüldüğünde bu konunun sonunda 

öğrencilerde özdenetim değerinin gelişmesi beklenmektedir.  

 5. Sınıf Ramazan ve Oruç ünitesinde yer alan “Ramazan ayı ve orucun 

önemini fark eder” kazanımı. 

Orucun kişinin kendisini sınırlaması, denetlemesi, nefsinin arzu ve isteklerini 

kontrol etmesi yönündeki faydası özdenetimi geliştirme yolunda önemli bir işlevdir.  

 5. Sınıf Adap ve Nezaket ünitesinde yer alan “Toplumsal hayatta nezaket 

kurallarına uygun davranışlar sergilemeye özen gösterir”, “Selamlaşma adabına riayet 

eder”, “İletişim ve konuşma adabına uygun davranır” ve “Sofra adabına riayet eder” 

kazanımları. 

Dinimizce ve toplumca kabul edilen birtakım adap ve nezaket kuralları vardır. 

Öğrenciler bu kuralları öğrendiğinde toplum içinde nasıl davranmaları gerektiğini 

anlayarak bu kurallara riayet edecek ve otokontrol düzeylerini geliştirmeye 

çalışacaklardır. 

 5. Sınıf Hz. Muhammed ve Aile Hayatı ünitesinde yer alan “Hz. 

Muhammed’in aile içi iletişimine örnekler verir” ve “Hz. Muhammed’in aile 

fertlerinin güzel davranışlarını değerlendirir” kazanımları. 

Peygamber Efendimizin örnek uygulamaları davranışlarını düzeltmede ve 

otokontrolü sağlamada öğrencilere rehberlik edecektir. 

 5. Sınıf Hz. Muhammed ve Aile Hayatı ünitesinde yer alan “Hz. Hasan(r.a.) 

ve Hz. Hüseyin’in (r.a.) ahlaki erdemlerini kendisine örnek alır” kazanımı. 

Peygamberimizin ehl-i beytinin hayatını ve özelliklerini bilen öğrenciler onları 

örnek alacak ve bu doğrultuda davranışlarını düzeltmeye çalışacaklardır.  

 6. Sınıf Namaz ünitesinde yer alan “İslam’da namaz ibadetinin önemini, ayet 

ve hadislerden örneklerle açıklar” kazanımı. 

Namaz ibadetinin önemini bilen ve namaz kılan bireylerde kendini, 

duygularını, davranışlarını ve zamanı kontrol etme becerisi gelişecektir. Çünkü günde 

beş defa namaz kılan bir mümin Allah’ın huzuruna çıkmakta, Allah’ı hatırlayarak 

kendisini daima gözetip koruduğunu bilmekte ve hayatını buna uygun olarak doğru ve 

güzel yaşamaktadır. 



80 

 

 6. Sınıf Temel Değerlerimiz ünitesinde yer alan “Toplumumuzu birleştiren 

temel değerleri fark eder” kazanımı. 

Vatana ve millete karşı görev ve sorumlulukların yerine getirilmesinde 

özdenetim değeri büyük bir öneme sahiptir. Bu görev ve sorumlulukları yerine getiren 

kişiler topluma uyum sağlayan, toplumsal düzeni koruyan özdenetimli kişilerdir. 

Dolayısıyla bu konudan sonra öğrencilerde kontrol becerisinin gelişmesi beklenir. 

 7. Sınıf Melek ve Ahiret İnancı ünitesinde yer alan “Melekleri özellikleri ve 

görevlerine göre sınıflandırır” ve “Dünya hayatı ile ahiret hayatı arasındaki ilişkiyi 

yorumlar” kazanımları. 

Meleklerin ve özellikle Kiramen-Kâtibin meleklerinin, bununla birlikte ahiret 

hayatının var olduğunu öğrenen öğrenciler arzu, istek ve dürtülerini kontrol ederler ve 

davranışlarını düzenlerler.  

 7. Sınıf Hac ve Kurban ünitesinde yer alan “İslam’da hac ibadetinin önemini 

ayet ve hadisler ışığında yorumlar” kazanımı. 

Hac ibadeti ömrün gözden geçirilmesi için büyük bir fırsat olduğundan bu 

ibadet, kişinin kendisini sorgulayıp düzeltmesi yolunda önemli bir adım olarak 

görülmektedir.  

 7. Sınıf Hac ve Kurban ünitesinde yer alan “Kurban ibadetini İslam’ın 

yardımlaşma ve dayanışmaya verdiği önem açısından değerlendirir” kazanımı. 

Kurban kişinin malının denetimi için büyük bir önem taşımaktadır. Kurban 

ibadeti ile bireyler, Allah’ın emri çerçevesinde, keyfi harcamalardan uzak durarak, 

Allah’ın rızası ve yardımlaşma niyeti ile mallarından harcama yapmaktadır. Kurban 

ile Allah’a bağlılığını gösteren birey, davranışları ile de her daim Rabbinin emirleri 

çerçevesinde yaşamaya çalışacaktır. 

 7. Sınıf Ahlaki Davranışlar ünitesinde yer alan “Güzel ahlaki tutum ve 

davranışları örneklerle açıklar” kazanımı. 

Özdenetim değerinin, tüm değerlerle birlikte ele alınması gerektiği ifade 

edilmektedir.  

 7. Sınıf Ahlaki Davranışlar ünitesinde yer alan “Örnek tutum ve 

davranışların, birey ve toplumların ahlaki gelişimine olan katkısını değerlendirir” ve 

Tutum ve davranışlarında ölçülü olmaya özen gösterir” kazanımları. 



81 

 

Güzel ahlaki tutum ve davranışların bireysel ve toplumsal faydalarını öğrenen 

öğrenciler bunları hayatlarına yansıtacaklardır. Dolayısıyla ahlaki değerlerden olan 

özdenetim gelişmeye başlayacaktır. 

 8. Sınıf Kader İnancı ünitesinde yer alan “İnsanın ilmi, iradesi, sorumluluğu 

ile kader arasında ilişki kurar” kazanımı. 

Kader inancından hareketle insanın iradeli bir varlık olduğu, bu sayede kendini 

kontrol edebileceği üzerinde durularak özdenetime katkı sağlanır. 

 8. Sınıf Zekât ve Sadaka ünitesinde yer alan “İslam’ın paylaşma ve 

yardımlaşmaya verdiği önemi ayet ve hadisler ışığında yorumlar” ve “Zekât, infak ve 

sadakanın bireysel ve toplumsal önemini fark eder” kazanımları. 

Zekât ve sadakanın bireysel ve toplumsal faydalarını bilen kişi, parasının 

hesabını tutacak ve nefsine zor da gelse malından muhtaçlara verecektir. Bu nedenle 

konu sonunda öğrencilerin nefislerine zor gelen şeyleri Allah rızası için yapmaları, 

davranışlarını sorgulamaları beklenir.  

 8. Sınıf Din ve Hayat ünitesinde yer alan “İslam dininin can, nesil, akıl, mal 

ve din emniyetiyle ilgili ortaya koyduğu ilke hedefleri analiz eder” kazanımı. 

İslam dininin koruma altına aldığı beş alanı bilen kişi başkalarına zarar verme 

adına herhangi bir girişimde bulunmaz ve daima kendini denetime tabi tutar. 

 8. Sınıf Hz. Muhammed’in Örnekliği ünitesinde yer alam tüm kazanımlar 

dolaylı olarak özdenetimle ilişkilidir.  

Öğretim programında yer alan konu ve kazanımları özdenetim değeriyle 

ilişkilendirsek de bu kadar önemli bir değerin kazanımlarda asıl amaç olarak ortaya 

konmaması programdaki bir eksiklik olarak görülmektedir. Kazanımların açıklamaları 

kısmına baktığımızda da özdenetim değerine sadece 7. Sınıf Ahlaki Davranışlar 

ünitesinde yer alan “Güzel ahlaki tutum ve davranışları açıklar” kazanımından sonra 

yer verildiğini görmekteyiz. Özdenetim sahibi olmadan kişinin ibadet, ahlak, 

sorumluluk gibi pek çok alanda yetersiz olacağı düşünüldüğünde öğretim programının 

bu değer üzerinde daha fazla durması gerektiği kanaatindeyiz. Özellikle İslam 

dinindeki Allah, melek, peygamber ve ahiret inancı ile ibadetlerin özdenetim 

üzerindeki katkısı öğretim programına yansıtılmalı ve bu değer kazanımlarda 

amaçlanan bir değer olmalıdır. . Çünkü bu değer ahlaklı ve karakterli bir birey olmada, 

topluma uyum sağlamada, İslam’ın istediği gibi bir birey olmada ana faktör olarak 



82 

 

görülmektedir.  Daha kapsamlı bir değerlendirme ders kitaplarının incelenmesi 

kısmında yapılacaktır. 

 

 2.2. İLKOKUL DİN KÜLTÜRÜ VE AHLAK BİLGİSİ DERS 

KİTAPLARINDA ÖZDENETİM DEĞERİ 

 

Bu bölümde İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders kitapları, öğretim 

programı ile ilişki kurularak özdenetim değeri açısından incelenecektir. Öğretim 

programında 7.sınıf “Ahlaki Davranışlar” ünitesi hariç olmak üzere özdenetim 

değerinin doğrudan geçtiği herhangi bir başlık, kazanım ve açıklama 

bulunmadığından, bu değerin ilişkili olduğu ünite ve konulara yer verilecektir. 

Öğretim programı ve ders kitaplarının uyumuna bakılacak, eksiklik ve öneriler ifade 

edilecektir. Ders kitaplarının içeriği, etkinlik örnekleri ve değerlendirmeleri 

özdenetimi kazandırma açısından değerlendirilecektir. Öğretim programının değerleri 

kazandırma açısından yeterli açıklıkta olup olmadığı tespit edilecek ve gerekli öneriler 

sunulacaktır.  

 

2.2.1. 4. Sınıf Günlük Hayattaki Dini İfadeler Ünitesi 

 

Ünitenin kazanımlarına baktığımızda özdenetim ile ilgili herhangi bir hedef 

görülmemektedir. Ancak ders kitabını incelediğimizde dolaylı olarak kişinin kendini 

sorgulaması, denetlemesi ve davranışlarını değiştirmesine yönelik ifadeler yer 

almaktadır.  

 

Tablo 2: 4. Sınıf “Günlük Hayattaki Dini İfadeler” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

4. Sınıf “Günlük Hayattaki 

Dini İfadeler” Ünitesinde 

Yer Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Günlük Konuşmalarda 

Dini İfadeler 

Yok Yok Yok Yok 



83 

 

1.1. Allah ve Peygamber 

1.2. Besmele Yok Yok Yok Yok 

1.3. Selam Yok Yok Yok Yok 

1.4. Hamd ve Şükür Yok Yok Yok Yok 

1.5. Estağfirullah ve 

Sübhanallah 

Yok Var Yok Yok 

1.6. Tekbir ve Salavat Yok Yok Yok Yok 

1.7. Sevap ve Günah Yok Yok Yok Yok 

2. Dilek ve Dualarda 

Geçen İfadeler 

Yok Yok Yok Yok 

3. Bir Dua Tanıyorum: 

Sübhaneke Duası ve 

Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Yok Yok Yok 

 

Ünitede yer alan “Estağfirullah ve Sübhanallah” konusunda dolaylı olarak 

özdenetimden söz edilmektedir. Bu konu içerisinde yer alan; 

“Rabbimiz hem insanlarla olan ilişkilerimizde hem de kendisiyle olan 

ilişkilerimizde hatalarımızdan dönmemizi tavsiye eder. Arkadaşlarımızla veya 

büyüklerimizle ilişkilerimizde zaman zaman onları rahatsız edecek sözlerimiz ve 

davranışlarımız olabilir. Nasıl ki hatamızın farkına vardığımızda bundan 

rahatsız olan kişilerden özür diliyorsak, Allah’ın (c.c.) hoşlanmadığı bir şey 

yaptığımızda O’ndan af ve bağışlanma dileriz.” (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 19)  

ifadeleri insanların hata yaptıklarında hatalı davranışlarını sorgulamaları ve bunları 

düzeltmeye çalışmalarını konu edinmektedir. İnsanoğlu sevap ve günah işlemeye 

namzet yaratılmış bir varlıktır. Kişi iradesine hâkim olamayıp günah işlese de asıl olan 

bu günahtan pişman olup tekrar yapmamasıdır. Özdenetimli kişilerin özelliklerine 

baktığımızda onların dürtülerine yenik düşmediği, davranışlarını sorguladığı ve hata 



84 

 

yapsa bile ders çıkardığı görülmektedir. Dolayısıyla kitaptaki bu ifade özdenetimi 

kazandırmaya etki etmektedir. Ancak bu etki yüzeysel bir etkidir. Burada hatalardan 

pişman olma ve hataları tekrar etmemenin özdenetim ile ilgisi daha fazla 

vurgulanmalıdır. 

 

2.2.2. 4. Sınıf İslam’ı Tanıyalım Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak İslam’ın ve imanın şartlarından bahsedilmektedir. Konu 

ve kazanımlara baktığımızda özdenetim ile ilgili herhangi bir amaç bulunmamaktadır. 

Ancak metin incelemesi yapıldığında dolaylı olarak özdenetimi geliştirici bilgilerin 

yer aldığı görülmektedir.  

 

Tablo 3: 4. Sınıf “İslam’ı Tanıyalım” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

4. Sınıf, “İslam’ı 

Tanıyalım” Ünitesinde 

Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalar

da 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve Hadis 

Var mı? 

1. İslam’ın İnanç 

Esasları 

1.1. Allah’a İman 

Yok Yok Yok Yok 

1.2. Meleklere İman Yok Var Yok Yok 

1.3. Kitaplara İman Yok Yok Yok Yok 

1.4. Peygamberlere 

İman 

Yok Yok Yok Yok 

1.5. Ahirete İman Yok Var Yok Yok 

1.6. Kader ve Kazaya 

İman 

Yok Yok Yok Yok 

2. İslam’ın Şartları Yok Yok Yok Yok 



85 

 

2.1. Kelime-i Şehadet 

Getirmek 

Yok Yok Yok Yok 

2.2. Namaz Kılmak Yok Var Yok Var 

2.3. Zekât Vermek Yok Var Yok Yok 

2.4. Oruç Tutmak Yok Var Yok Var 

2.5. Hacca Gitmek Yok Var Yok Yok 

3. Kur’an-ı Kerim Yok Yok Yok Yok 

3.1. Kur’an-ı Kerim’in 

İç Düzeni 

Yok Yok Yok Yok 

4. Bir Sure Tanıyorum: 

Âmentü Duası ve 

Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

5. Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

Ünitede yer alan “Meleklere İman” konusunda; 

“Melekler insanları koruyup kollar, onlar için dua eder ve insanların iyiliğini 

isterler. Bazı melekler insanların davranışlarını kayıt altına alır. Meleklerin varlığına 

iman eden insanlar kötü davranışlardan uzak durur ve meleklerin onlar için dua 

ettiklerini bilip huzurlu olurlar.” (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 33) ifadesi meleklere 

imanın kişiye sağladığı faydaları göstermektedir. Meleklerin kendileri için dua ettiğini, 

davranışlarını kayıt altına aldığını bilen insanlar kötü arzu ve isteklerinden uzak 

duracaklardır. Burada meleklere iman etmenin özdenetimi geliştirme üzerindeki etkisi 

görülmektedir. Ancak meleklere imanın birey açısından faydası anlatılırken 

özdenetimi geliştirme noktasında sadece kötü davranışlardan uzak durmayı 

sağladığının ifade edilmesi bir eksiklik olarak görülmektedir. Konuya bu kadar 

yüzeysel yer verilmesinin nedeninin 7. Sınıfta var olan “Melek ve Ahiret İnancı” 

ünitesiyle bu eksikliğin giderileceği düşüncesidir.  

Ahiret dünyada yapılan iyi ve kötü tüm davranışların karşılığının alınacağı 

yerdir. Ünitenin “Ahirete İman” konusunda insanın sorumlu bir varlık olduğu ve tüm 



86 

 

yapıp ettiklerinin karşılığını ahirette göreceği ifade edilmektedir. Bu nedenle ahirete 

inanan bireyler davranışlarına dikkat ederek kötülüklerden uzak durmaya 

çalışacaklardır. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 35) Görüldüğü üzere burada da ahiret 

hayatına iman etmenin özdenetim üzerindeki etkisi ifade edilmiştir. Ancak bu etkinin 

detaylarına girilmemiş, 7. sınıfta yer alan “Melek ve Ahiret İnancı” ünitesine 

bırakılmıştır.   

Ünitenin “Namaz Kılmak” konusunda namazın insanı güzel davranışlara 

yönlendireceği ve kötü davranışlardan uzaklaştıracağı ifade edilmektedir. Konu ile 

ilgili Kur’an-ı Kerim’de yer alan “…Namaz, insanı her türlü kötülükten ve 

hayâsızlıktan alıkoyar...” (Ankebut 29/45) ayetine de yer verilmiştir. (Yiğit ve 

diğerleri, 2020a: 39) Burada namaz gibi önemli bir ibadetin gereği gibi yerine 

getirildiğinde kötülüklerden uzak tutması gerektiği üzerinde durularak, ibadetlerin 

özdenetim üzerindeki etkisine vurgu yapılmaktadır. Ancak namaz konusundaki detaylı 

açıklama 6.sınıfta yer alan “Namaz” ünitesine bırakılmıştır. “Zekât Vermek” 

konusunda da zekâtın bireysel ve toplumsal faydalarına yer verilerek bu ibadet teşvik 

edilmiştir. Zekâtın cimrilik, bencillik gibi kötü duygulardan arınmayı sağladığı ifade 

edilmiş, zekâtın davranışlar üzerindeki olumlu etkileri belirtilmiş ve böylece 

özdenetimin gelişmesine katkıda bulunulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 39) 

“Oruç Tutmak” konusunda, oruç tutan kimsenin sabırlı ve iradeli olacağı, güzel 

söz ve davranışlarda bulunacağı, kötü söz ve davranışlardan ise kaçınacağı vurgulanır. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020a: 40) Oruç ibadeti ile nasıl davranması gerektiğini öğrenen 

birey bu davranış biçimleriyle örtüşen özdenetim kavramını anlamış olacaktır. 

Peygamberimizin orucun tüm kötülüklere karşı bir kalkan olduğunu söylediği hadis-i 

şerifi ile konu desteklenmektedir. Hac ibadetinin kişinin günahları için pişman olması, 

Allah’a yakınlaşması için bir fırsat olduğu bu ünitede anlatılmış ve ibadetlerin kişinin 

kontrollü olmasına olan katkısı yüzeysel olarak ifade edilmiştir.  (Yiğit ve diğerleri, 

2020a: 41) 

Ünitemizi Değerlendirelim bölümünde ahiret hayatının faydaları ile ilgili bir 

bölüm anlatılmıştır. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 49) Burada da dolaylı bir özdenetim 

ilişkisi kurulabilmektedir. 

 

 



87 

 

2.2.3. 4. Sınıf Güzel Ahlak Ünitesi 

 

Bu ünitede güzel ahlaktan, güzel ahlaklı insanların özelliklerinden 

bahsedilmekte ve bazı değerlere yer verilmektedir. Özdenetim doğrudan yer almasa 

da güzel ahlaklı olmanın gereklerinden biri de özdenetim olduğundan, ünite bu değeri 

geliştirmede etkilidir diyebiliriz. 

 

Tablo 4: 4. Sınıf “Güzel Ahlak” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

4. Sınıf, “Güzel Ahlak” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Din Güzel Ahlaktır 

 

Yok Var Var Yok 

2. İnsani İlişkilerin 

Temeli: Sevgi ve Saygı 

Yok Var Yok Yok 

2.1. Anne Babayla 

İlişkiler 

Yok Var Yok Yok 

2.2. Kardeşlerle İlişkiler Yok Var Yok Yok 

2.3. Akrabalarla 

İlişkiler 

Yok Var Yok Yok 

2.4. Komşularla 

İlişkiler 

Yok Var Yok Yok 

2.5. Arkadaşlarla 

İlişkiler 

Yok Var Yok Yok 

2.6. Öğretmenlerle 

İlişkiler 

Yok Var Yok Yok 

3. Bir Sure Tanıyorum: 

Fâtiha Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Yok Yok 

 



88 

 

“Din Güzel Ahlaktır” konusunda, güzel ahlak sahibi olmanın kişiyi hem bu 

dünyada hem de ahirette mutlu edeceği ve güzel ahlakın bireysel ve toplumsal huzuru 

sağlayacağı ifade edilmiştir. Konuda yer alan “Yorumlayalım” kısmında güzel ahlaka 

sahip olanların yapacakları güzel davranışlar şiirle anlatılmıştır. Öğrencilerden de bu 

şiirde verilmek istenen mesajları bulmaları istenmiştir. Şiire baktığımızda paylaşmak, 

yalan söylememek, yapılan yanlışları kibarca uyarmak, dedikodu yapmamak, saygılı 

ve sevgili olmak gibi güzel davranışlardan bahsedildiği görülmektedir. (Yiğit ve 

diğerleri, 2020a: 52) Öğrencilerin bu olumlu davranışlara yönelmesi ve kötülüklerden 

uzak durması, bireyin eylemlerini sorgulayarak davranışları üzerinde otokonrol 

sağlamasına yol açacağından özdenetimi kavrama noktasında faydalı bir etkinlik 

olduğu düşünülmektedir. Ancak öğrencileri düşünmeye ve araştırmaya sevk eden 

etkinliklere daha fazla ihtiyaç duyulmaktadır.  

Konunun devamında ibadetlerin ahlakın güzelleşmesine katkısı vurgulanmış 

ve namazın insanı kötülüklerden alıkoyacağı ifade edilmiştir. Allah’ın insanlardan 

ahlaklı olmalarını ve iyi davranışlar sergilemelerini istediği ve hoşlanmadığı 

davranışlardan da uzak durmalarını tavsiye ettiği ifade edilerek güzel ahlak 

özendirilmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 53) Tüm bunları hayatına yansıtan, Allah’ın 

istediklerini yerine getirmek için kendi istek ve arzularından vazgeçmeye çalışan 

insan, aynı zamanda özdenetimli olacağından, konu dolaylı olarak özdenetimden 

bahsetmektedir.  

Konunun içerisinde yer alan “Boyayalım” etkinliği ile güzel ahlaklı bir insanda 

olmaması gereken davranışların boyanması istenmiştir. Böylece öğrencilerin kontrol 

altında tutmaları gereken kötü istek ve arzuların neler olduğu öğretilmeye çalışılmıştır. 

“Bulalım” etkinliği ile öğrencilerden güzel ahlak örneklerini kutulara yazmaları 

istenmiştir. Bu da tavsiye edilen örnek davranışları öğrencilere sunma açısından 

önemli gözükmektedir. “Tamamlayalım” etkinliği öğrencilerin düşünmelerine fırsat 

verdiği için yerinde bir etkinliktir. Verilen etkinlikte evden okula gelene kadar 

yapabileceğimiz güzel davranışların kutulara yazılması istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 

2020a: 54-55) Bu şekilde öğrenciler gözlem yeteneklerini kullanarak davranışları 

üzerinde sorgulama yapacak, zihinlerinde eylemleri gruplara ayıracak ve kendileri için 

uygun olanı seçip ona yöneleceklerdir. Dolayısıyla özdenetim değerinin kişilere 



89 

 

benimsetmek istediği yetiler bu okul çağındaki öğrencilere kazandırılmaya 

çalışılmaktadır. 

Ünitede aileye, arkadaşlara, akrabalara, komşulara ve öğretmenlere nasıl 

davranılması gerektiği ayet ve hadisler ışığında anlatılmıştır. Birey bunları 

gerçekleştirdiğinde diğer insanlara nasıl ve ne şekilde davranılacağını kavrayacak ve 

düzgün bir karaktere sahip olacaktır. Ünite değerlendirme sorularına baktığımızda ise 

güzel ahlaklı kişilerin özelliklerine dair soruların yer aldığı görülmektedir. Konuyu 

pekiştirme açısından bu sorular önemlidir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 74-76) 

 

2.2.4. 4.sınıf Hz. Muhammed’i Tanıyalım Ünitesi 

 

Bu ünitede peygamberimizin doğduğu sırada Mekke’nin durumu, 

Peygamberimizin çocukluk ve gençlik yılları anlatılmaktadır. Konularda Resulullah’ın 

daha peygamberlik gelmeden önceki ahlakına vurgu yapılmış ve örnek davranışları 

ortaya konmuştur. Ünite sonunda bunları öğrenen öğrenciler peygamberimizi örnek 

alacaklar ve kendilerini denetime tabi tutacaklardır. Dolayısıyla bu ünitede dolaylı 

olarak özdenetime vurgu yapılmıştır. 

 

Tablo 5: 4. Sınıf “Hz. Muhammed’i Tanıyalım” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

4. Sınıf, “Hz. Muhammed’i 

Tanıyalım” Ünitesinde Yer 

Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Doğduğu Çevre 

Yok Yok Yok Yok 

2. Hz. Muhammed’in 

Ailesi 

Yok Yok Yok Yok 

3. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Doğumu, Çocukluk 

ve Gençlik Yılları 

Yok Yok Yok Yok 



90 

 

3.1. Muhammedü’l-Emin 

(Güvenilir Muhammed) 

Yok Var Yok Yok 

3.2. Hz. Muhammed 

(s.a.v.) Hilfü’l-Fudûl’a 

Katılıyor 

Yok Yok Yok Yok 

3.3. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Evliliği ve 

Çocukları 

Yok Var Yok Yok 

4. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Mekke ve Medine 

Yılları 

Yok Yok Yok Yok 

5. Bir Dua Tanıyorum: 

Salli ve Barik Duaları ve 

Anlamları 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Var Yok Yok 

 

Ünitede yer alan “Muhammedü’l-Emin” başlığındaki konuda 

Peygamberimizin kimseye yalan söylemediği, kimseyi aldatmadığı, emanetleri 

koruduğu, kötü alışkanlıklar olan içki ve kumardan uzak durduğu, haksızlık 

yapmadığı, dürüst, güvenilir, adaletli ve merhametli bir insan olduğu ifade 

edilmektedir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 89) Peygamberimizin güzel ahlaki 

özelliklerini örnek alıp hayata yansıtabilmek için en başta otokontrollü bireyler olmak 

gerekmektedir. Peygamberimizin bu özelliklerini sayarken özdenetimle ilişki kursak 

da Resullullah’ın daha peygamber olmadan özdenetimli bir insan olduğunun açıkça 

vurgulanmasına ihtiyaç vardır. Resulullah’ın da bir insan olduğu, nefsi ve dürtülerinin 

olduğu, ancak bunları kontrol edebildiği özellikle vurgulanmalıdır. Böyle olduğunda 

özdenetimin hayata yansıtılması daha kolay olacaktır. Peygamberimizi örnek alan 

Müslümanların doğru ve dürüst olacağı, yalan söylemeyeceği, emanetleri koruyacağı, 

sorumluluklarını yerine getireceği, verdiği sözde duracağı, adaletli olacağı, aile 

büyüklerine sevgili ve saygılı davranacağı ve onları incitmeyeceği düşünüldüğünde bu 

örnekliğin özdenetim üzerindeki etkisi daha iyi anlaşılacaktır. 

Ünite içerisinde yer alan “Yazalım” etkinliği ile Hz. Peygamber’den öğrenilen 

güzel davranışların aşağıda var olan kutuya yazılması istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 

2020a: 91) Öğrencileri düşündürme, öğrendiklerini pekiştirme adına özdenetim 



91 

 

açısından faydalı bir etkinlik olduğu düşünülmektedir. Ünitemizi Değerlendirelim 

kısmında peygamberimizin üstün özellikleri sayılmış, neden “el-emin” lakabını aldığı 

sorulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 100-101) Bu sorular peygamberimizi örnek 

alıp buna uygun yaşama önemlidir. 

 

2.2.5. 4. Sınıf Din ve Temizlik Ünitesi 

 

4. sınıfın son ünitesi olan “Din ve Temizlik” bedenimizin, giysilerimizin, 

çevremizin, kalbimizin ve duygularımızın temizliği açısından büyük öneme sahiptir. 

Bu ünitede temizlik maddi temizlik ve manevi temizlik olarak ikiye ayrılmıştır. 

Özdenetimin kişiye hem sorumluluk hem de kötü isteklerden kaçınma duygusunu 

sağladığı düşünüldüğünde bu ünite özdenetim değerini kazandırma açısından büyük 

önem taşımaktadır. Ünitede direkt özdenetimi kazandırma amacı bulunmasa da, 

amaçlanan kazanımları yerine getiren kişinin aynı zamanda özdenetiminin gelişeceği 

açıktır.  

 

Tablo 6: 4. Sınıf “Din ve Temizlik” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

4. Sınıf, “Din ve 

Temizlik” Ünitesinde 

Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. İslam Dini ve 

Temizlik 

Yok Var Var Var 

2. Bedenimi ve 

Giysilerimi Temiz 

Tutarım 

Yok Var Var Var 

3. Evimi ve Okulumu 

Temiz Tutarım 

Yok Var Var Var 

4. Çevremi Temiz 

Tutarım 

Yok Var Var Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Yok Yok 

 



92 

 

Ünitenin ilk konusu “İslam Dini ve Temizlik”tir. Burada temizlik, maddi 

temizlik ve manevi temizlik olarak ikiye ayrılmıştır. Allah’ın bedenimizi, 

kıyafetlerimizi, çevremizi temiz tutmamızı ve Allah rızası için güzel davranışlarda 

bulunup, kötü duygu ve eylemlerden uzak durmamızı emrettiği ifade edilmektedir. 

“Elbiseni temiz tut. Kötü şeyleri terk et.” (Müddessir 74/ 4-5) ayetiyle bu emir 

desteklenmektedir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 104) Kişinin sorumluluklarını bilip buna 

uygun yaşaması, kendisini tanıması ve farkında olması, sınırsız isteklerini kontrol 

altında tutmasının özdenetim ile mümkün olduğu düşünüldüğünde hem maddi temizlik 

hem de manevi temizlik özdenetimi geliştirici bir etkiye sahiptir. Kendilerini ve 

çevrelerini temiz tutan insanların öz bakım becerileri gelişmiştir. Duygu ve kalplerini 

kötü duygulardan uzaklaştıran kimselerin iradeleri güçlüdür. Bunlar özdenetim 

değerini geliştirme yolunda önemli adımlar olarak görülmektedir. Konunun içerisinde 

yer alan “Yazalım” etkinliği ile manevi temizliğin tanımı istenmiş ve manevi temizliğe 

örnek olabilecek güzel davranışların neler olabileceği öğrencilere sorulmuştur. (Yiğit 

ve diğerleri, 2020a: 104) Burada temizliğin özdenetimi sağlama yönündeki etkileri 

üzerinde öğrencileri düşünmeye sevk edici etkinliklerin daha faydalı olacağını 

düşünüyoruz. Hem maddi hem manevi temizliğin insanın kontrolünde olduğu yönünde 

yapılacak alıştırmalara ihtiyaç vardır. Aynı zamanda burada İslam dininin temizliğe 

verdiği önemin özdenetimi kazandırmayı sağlama amacı, kazanımlarda açıkça ifade 

edilmelidir.  

Konuda temizliğin bireysel ve toplumsal faydalarının açıklanması, konunun 

öneminin anlaşılması ve hayata yansıtılması için gereklidir. Temizliğin sağlık, 

insanlarla ilişkiler ve ibadetler için en önemli şartlardan biri olduğu ifade edilerek bu 

gereklilik vurgulanmıştır. Manevi temizliği sağlama adına Allah için yapılan her güzel 

iş ve davranışın kalbi kötü duygulardan arındıracağı ifade edilmiş ve güzel ahlaklı 

bireylerin özellikleri sayılmıştır. “…Şunu iyi bilin ki, Allah tövbe edenleri de sever, 

temizlenenleri de sever.” (Bakara 2/222) ayetiyle temiz olanları Allah’ın sevdiği 

vurgulanmış ve böylece iradeye hâkim olma desteklenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 

2020a: 105) İçerik olarak kitabımız bu konuyla da özdenetimi sağlamada büyük etkiye 

sahiptir. Ancak yukarıda da ifade edildiği gibi bu etki yüzeysel bir etki olarak 

kalmaktadır. Özellikle 4. sınıf öğrencilerinin daha somut örneklere ihtiyaç duyduğu 

düşünüldüğünde, onlara özdenetimi kazandırmak için hikâyeler, masallar veya gerçek 



93 

 

hayatta meydana gelen olaylar anlatılmalı ve bunlar kitabın içerisinde yer almalıdır. 

Manevi temizliği sağlama yönünde kitapta yer alan “Yorumlayalım” kısmında Âşık 

Veysel’in bir şiiri verilmiş ve öğrencilerden şiiri manevi temizlik açısından 

yorumlamaları istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 109) Şiire baktığımızda ise 

öğrencilerin seviyelerinin üzerinde olduğu ve onları düşünmeye, araştırmaya sevk 

etmediği, yalnızca verilen bilgiyi almalarını istediği görülmektedir.    

“Bedenimi ve Giysilerimi Temiz Tutarım” konusunda temizliğin faydaları 

anlatılmış ve konu içerisinde yer alan “Okuyalım” bölümü ile Peygamberimizin 

temizlik konusundaki tavsiyeleri ifade edilmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 110) 

Peygamberimizin bu konudaki davranışlarını öğrenen öğrenciler O’nu örnek alacak ve 

temiz olmaya gayret göstereceklerdir. Böylece dışarıdan herhangi bir baskı olmadan, 

iç denetim ile davranışlarını düzenleyeceklerdir.  

“Evimi ve Okulumu Temiz Tutarım” konusunda öğrencilere evde yapmaları 

gerekenler anlatılmış ve temizlik ile ilgili tavsiyelerde bulunulmuştur. “Paylaşalım” 

bölümünde dağınık bir çalışma odasında yaşanacak zorluklar sorularak öğrencilerin 

böyle bir durumla karşılaştıklarında nasıl zorluklar çekeceklerini anlamaları 

sağlanmıştır. Devamında okulun temiz tutulması ile ilgili tavsiyeler verilmiş ve 

bunların faydaları sıralanmıştır. Görüleceği üzere öğrencilerin her alanda sergilediği 

davranışları üzerinde otokontrollü olmaları sağlanmaya çalışılmıştır. 

Peygamberimizin “Rahatsızlık veren şeyi yoldan kaldırmak sadakadır.” (Buhârî, 

Cihad, 128) hadisiyle de kendini düşünme kadar başkalarını düşünme adına faydalı 

eylemlerde bulunma teşvik edilmiş ve özdenetim değerini kazandırma desteklenmiştir. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020a: 112-114) 

“Çevremi Temiz Tutarım” konusunda çevremizde başka insanlar ve canlıların 

yaşadığı, bu yüzden onların hayatlarını tehlikeye atmamamız gerektiği ifade 

edilmektedir. Peygamberimizin çevre temizliği konusundaki hassasiyeti vurgulanmış 

ve bu hassasiyet şu hadis-i şerif ile açıklanmıştır: “Yolları ve gölgelikleri, insanların 

oturup dinlendikleri yerleri kirletmekten sakının.” (Müslim, Tahâret, 68) Bu konuda 

yer alan “Yorumlayalım” kısmı öğrencilerin insanların çevreye verdikleri zararı 

anlamaları açısından önemli görülmektedir. Bu kısımda doğal dengenin bozulmasının 

evrende yol açtığı sonuçlar açıklanmış ve bunları öğrencilerin yorumlamaları 

istenmiştir. “Biliyor Musunuz?” bölümünde çevreye atılan atıkların zararları ifade 



94 

 

edilmiştir. “Yazalım” bölümünde ise kullanmadığımız eşyaları geri dönüşüme nasıl 

kazandırabiliriz şekilde bir soru sorulmuş ve öğrencilerden düşüncelerini yazmaları 

istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 114-116) Yaşadığımız ortamda insanlar, 

hayvanlar, bitkiler, canlı ve cansız unsurlar birlikte bir denge içerisinde görevlerini 

sürdürmektedir. Allah’ın koyduğu bu düzen sayesinde doğada bir ekolojik denge 

oluşmakta ve yaşanabilir bir çevre oluşmaktadır. Yaşanabilir bir çevre ise başta biz 

insanlar için gereklidir. İnsanlar bu ekolojik dengeye yaptığı fiil ve faaliyetleriyle zarar 

verdiğinde çevre kirlenmekte ve bu doğal denge bozulmaktadır. Çevreyi temiz 

tutmanın birey, toplum ve diğer canlılar açısından öneminin kitabımızda yer alma 

nedeni öğrencilerin bu noktada davranışlarını hassasiyetle seçmeleri, empati 

duygusuna sahip olmaları ve kontrol mekanizmalarını geliştirmeleridir.  

Ünitenin geneline baktığımızda dolaylı olarak özdenetimi sağlamaya etki ettiği 

görülmektedir. Ancak kitabın içeriğinde genellikle tavsiye niteliğinde cümlelerin 

olduğu dikkat çekmektedir. Burada peygamberimizin ve bilinmiş kişilerin 

hayatlarından kesitler verilerek örnek olaylar üzerinden özdenetimin gelişmesine 

vurgu yapılabilir. Sınıf olarak evde ve okulda temiz olmaya dair kurallar koyulup 

birlikte aktif etkinlikler yapılabilir. Manevi temizliği geliştirmenin özdenetime etkisi 

özellikle vurgulanmalıdır. Ancak temizlik gibi önemli bir konunun özdenetime ne 

kadar katkı sağladığının gerek öğretim programında gerekse kitabın içeriğinde açıkça 

ifade edilmemesi büyük bir eksiklik olarak görülmektedir. 

Ünitenin sonunda yer alan “Çizelim” etkinliği kalıcı bir öğrenme açısından 

faydalıdır. Etkinlikte “Piknik yapmak için gittiğiniz yerin nasıl olmasını istersiniz?” 

ve “Pikniğe giden her insan doğada bir çöpünü bırakmış olsa burası nasıl bir yere 

dönüşür?” sorularını öğrencilerin çizmeleri istenmiş ve böylece gerçek hayatla 

bağlantı kurulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020a: 117) Ünitemizi değerlendirelim 

bölümü içerisinde yer alan temizliğin faydaları ile ilgili olan sorular, öğrencilerin 

davranışlarını istenilen şekilde değiştirdiğinde kendilerine sağlayacağı katkıyı gözler 

önüne sermektedir. 

 

 

 

 



95 

 

2.2.6. 5.Sınıf Allah İnancı Ünitesi 

 

“Allah İnancı” ünitesi 5. sınıfların ilk ünitesidir. Ünitede genel olarak Allah’ın 

var ve bir olduğu, her şeyi işittiği, gördüğü ve yarattığı, her şeye gücünün yettiğinden 

bahsedilir. Kazanımlara ve hedeflenen davranışlara baktığımızda özdenetim yer 

almasa da dolaylı olarak bu değeri geliştirdiği söylenebilir.  

 

Tablo 7: 5. Sınıf “Allah İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

5. Sınıf, “Allah 

İnancı” Ünitesinde 

Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Allah (c.c.) Vardır 

ve Birdir 

Yok Yok Yok Yok 

2. Allah (c.c.) 

Yaratandır 

Yok Yok Yok Yok 

3. Allah (c.c.) 

Rahman ve Rahimdir 

Yok Var Yok Yok 

4. Allah (c.c.) Görür 

ve İşitir 

Yok Var Yok Var 

5. Allah’ın (c.c.) Her 

Şeye Gücü Yeter 

Yok Yok Yok Yok 

6. Allah (c.c.) İle 

İrtibat: Dua 

Yok Var Var Yok 

6.1. Kur’an-ı 

Kerim’den ve 

Peygamberlerden 

Dua Örnekleri 

Yok Yok Yok Yok 

7. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. 

İbrahim (a.s.) 

Yok Yok Yok Yok 

8. Bir Sure 

Tanıyorum: İhlâs 

Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 



96 

 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

Ünite çeşitli örneklerle Allah’ın var ve bir olduğunu ispat ederek 

başlamaktadır. Allah’ın var olduğu, hiçbir varlığa benzemediği ve hiçbir şeye ihtiyaç 

duymadığını ifade eden kitabımız, bu sözlerle öğrencilerin rablerini tanımalarını 

sağlamakta ve O’nun emirlerini yerine getirmeye teşvik etmektedir. 

Allah’ın kullarına merhametli olduğunu açıklayan “Allah Rahman ve 

Rahimdir” isimli konuda özdenetim ile ilgili şu ifadeler yer almaktadır:  

“Allah’ın (c.c.) kullarına merhametli olması bizlerin de O’na karşı sorumlu 

davranmamızı gerekli kılar. Yüce Allah insana sonsuz merhametle yaklaşırken insanın 

bunu karşılıksız bırakmaması ve kulluk görevlerini yerine getirmesi beklenir. Böylece 

insan Allah’ın (c.c.) emirlerine uygun bir hayat yaşamaya yönelir.” (Yiğit ve diğerleri, 

2020b: 19) Allah’ın kullarına merhamet edip nimetlerini eksiksiz verdiğini bilen 

insanların bunu karşılıksız bırakmamaları ve Allah’ın emirlerini yerine getirmeleri 

gerekir. Allah’ın emir ve yasaklarını ise ancak nefsini kontrol eden, dürtülerini 

dizginleyen özdenetimli insanlar yerine getirebilir. Dolayısıyla Allah’a karşı sorumlu 

olmak özdenetimi geliştirmede büyük bir etkiye sahiptir.  

Allah’ın her şeyi görüp işitmesi kişilerde özdenetimi sağlama adına büyük 

katkı sağlamaktadır. Allah’ın her şeyi görüp işitmesi konusunun girişinde özdenetimi 

geliştirmeyi destekleyen şu ayet yer almaktadır: “…O, karada ve denizde ne varsa 

bilir; O’nun bilgisi dışında bir yaprak bile düşmez. O, yerin karanlıklarındaki tek bir 

taneyi bile bilir…” (Enam 6/59) (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 19) Allah’ın her şeyi 

bildiğini, gördüğünü ve işittiğini bilen insan, yaptığı her davranışın izlendiğini farkına 

vararak kötü istek ve arzularını sınırlayacak, nefsani duygularını kontrol edecek ve 

güzel ahlaklı olmaya çalışacaktır. Konunun devamında özdenetimi geliştirici şu 

sözlere yer verilmiştir: 

“Yüce Allah bizlere şah damarımızdan daha yakındır. Allah (c.c.) her an 

bizimledir. O’na her dua ettiğimizde bizi duyar. Nerede olursak olalım yaptığımız 

her şeyi görür. İçimizden geçirdiklerimizi bilir. Düşündüklerimizden 

haberdardır. Bu durum bizi davranışlarımıza ve sözlerimize özen göstermeye 

yöneltir. Böylelikle Allah’ın (c.c.) her şeyi biliyor ve görüyor olması bizi 



97 

 

kötülüklerden uzaklaştırır. İyi ve güzel ahlaklı olmamızı sağlar.” (Yiğit ve 

diğerleri, 2020b: 21)            

Ünitenin “Dua” konulu başlığı Allah ile yakınlaşma adına büyük katkılar 

sağlamaktadır. Dua ibadetinin kişinin kötü arzu ve isteklerini kontrol etmesindeki 

önemine yukarıda değinmiştik. Dua ile kişi Allah’a dayandığı, O’ndan af dilediği, 

halini yaratıcısına arz ettiği için Allah bu kişiyi nefsinin kötü isteklerinden korumakta 

ve bu kişi aynı zamanda davranışlarına dikkat etmektedir. Dua konusunda kitabımızda 

dua etmenin faydaları üzerinde durulmuş ve bu ibadet teşvik edilmiştir. Konunun 

içerisinde yer alan “Paylaşalım” etkinliği ile öğrencilerin ailelerden iki kişiye “Dua 

ederken ne hissediyorsunuz?” ve “Niçin dua ediyorsunuz?” sorularını sormaları 

istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 24) Bu etkinlik öğrencileri araştırmaya sevk 

ettiği için faydalı görülmektedir. Öğrenciler bu sayede kişilerin Allah’a dua ve 

tevekkül ettiklerinde nefislerini nasıl yendiklerini ve vicdanlarının nasıl huzura 

kavuştuğunu gözlemlemiş olacaklardır.  

Kitabımızda Allah’tan bir istekte bulunacağımız zaman öncelikle üzerimize 

düşen sorumluluğu yerine getirmemiz gerektiği vurgulanır. Yanlış bir davranışta 

bulunduğumuzda ise hatamızı kabul etmemiz ve bu yanlıştan dönmek için dua 

etmemiz gerektiği ifade edilir. Burada kişinin bir istekte bulunacağı zaman bile 

sorumluluğunu yerine getirmesi gerektiği vurgulanarak özdenetime vurgu yapılmıştır. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020b: 24) “Ünitemizi Değerlendirelim” bölümünde Allah’ın her 

şeyi bilmesi ve görmesinin insan davranışlarını nasıl etkileyeceği sorusuyla 

özdenetimin gelişmesine katkıda bulunulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 33) Diğer 

sorular konuyu pekiştirme açısından önemlidir. 

Ünitenin geneline baktığımızda özdenetime direkt vurgu yapılmadığı dolaylı 

olarak özdenetimi geliştirici ifadelerin yer aldığı sonucuna ulaşılır. Allah’ın varlığının, 

her şeyi görmesi, duyması ve işitmesinin bireylerin özdenetimi üzerindeki etkisi 

düşünüldüğünde kitabın buna açıkça vurgu yapmasının faydalı olacağı 

düşüncesindeyiz. Burada hikâye ve kıssalarla desteklenerek özdenetimi sağlayıcı 

etkinlikler düzenlenebilir. Allah’ın her an yanımızda olduğu vurgulanarak, hiçbir 

insanın olmadığı yerlerde neler yapılabileceği veya yapılamayacağı konulu özdenetimi 

geliştirici etkinlikler içerikte yer almalıdır.  

 



98 

 

2.2.7. 5.sınıf Ramazan ve Oruç Ünitesi 

 

Bu ünitede Ramazan ayı ve bu ayda tutulan orucun önemi, orucun kişi ve 

toplum açısından faydaları, oruç ile ilgili kavramlar, kültürümüzde oruç ibadetinin yeri 

ve önemi gibi konular yer alır. Kişinin oruçluyken kötü istek ve arzularından bilinçli 

bir şekilde uzak durmaya çalıştığı bilindiğine göre bu ünite özdenetimi geliştirme 

açısından önemli bir paya sahiptir.  

 

Tablo 8: 5. Sınıf “Ramazan ve Oruç” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

5. Sınıf, “Ramazan ve 

Oruç” Ünitesinde Yer 

Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Ramazan Orucu ve 

Önemi 

Yok Var Var Var 

2. Ramazan ve Oruçla 

ilgili Kavramlar 

Yok Yok Yok Yok 

3. Kültürümüzde 

Ramazan ve Oruç 

Yok Var Var Yok 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. 

Davud (a.s.) 

Yok Yok Yok Yok 

5. Bir Dua 

Tanıyorum: Rabbena 

Duaları ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

Ünitenin ilk konusu olan “Ramazan ve Oruç” başlığında orucun hayatımızda 

var olan pek çok nimetin değerini anlamamız için büyük bir fırsat olduğundan 

bahsedilir. Buna göre oruçlu kişi akşama kadar bir şey yiyip içemeyeceği için özellikle 

suyun hayatındaki önemini fark eder, aç ve susuz insanların halinden anlar. (Yiğit ve 

diğerleri, 2020b: 40) Bunun özdenetim ile ilişkisi kurulduğunda şu sonuca ulaşılır: 



99 

 

Suyun değerini anlayan kişi artık suyu israf etmeyecek, israf edenleri gördüğünde 

uyaracak, susayan ve acıkan insan veya hayvanlara yardım edecektir.         

Kitabımızda oruçlu kişinin sabırlı olması ve kötü davranışlardan uzak durması 

gerektiği vurgulanır. Bunu destekleme adına Peygamberimizin şu sözüne yer verilir: 

“Oruç bir kalkandır. Oruçlu, saygısızlık yapmasın, kötü konuşmasın. Eğer biri 

kendisine sataşırsa, iki defa, ‘Ben oruçluyum.’ desin.” (Buhârî, Savm, 2) Ardından 

oruç tutan bireylerin yalandan, dedikodudan, kalp kırmaktan, iftiradan, kötü söz ve 

eylemlerden uzak durup iyi davranışlar sergilemeleri gerektiği belirtilir. Bu ifade de 

Resulullah’ın sözüyle teyit edilir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 41) Orucun asıl amacının 

nefsin kötü arzu ve isteklerine direnç göstererek sabırlı davranmak olduğu bilindiğine 

göre bu ibadet öğrencilerde özdenetim değerini geliştirmede büyük etkiye sahiptir. 

Orucun İslam dininde yerine getirilmesi farz olan bir ibadet olduğunu kavrayıp 

Ramazan ayında oruç tutmaya başlayan öğrenciler, kendi istekleri ile kötü söz, duygu 

ve davranışlardan kaçınacaklar böylece özdenetim sahibi olacaklardır. 

Konu içerisinde yer alan “Yazalım” etkinliği ile öğrencilere oruçlu kişilerin 

yapmaları ve yapmamaları gereken davranışların neler olduğu sorulmaktadır. (Yiğit 

ve diğerleri, 2020b: 41) Oruçlu bireylerin nefislerine hâkim olmaları gerektiğinden bu 

soru aynı zamanda özdenetimli insanların hangi davranışlarda bulunacakları ve 

hangilerinden kaçınacaklarını ifade etmesi bakımından önemlidir.  

Ünitede Ramazan ayının yardımlaşma, paylaşma ve iyilik ayı olduğu, zekâtlar, 

sadakalar ve ramazan kolileriyle insanların birbirlerine yardımlar yaptığı anlatılır. 

Bununla ilgili “Osmanlı’da Bir Ramazan Geleneği” isimli bir parça verilerek 

öğrencilerin bu ayda iyilik yapmaları teşvik edilir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 49-50) 

Bu içerik de öğrencileri güzel ahlaka yönelttiği için özdenetimle ilişkilidir diyebiliriz. 

Çünkü kişi özdenetim sahibi olduğunda kötülüklerden kaçınır ve güzel davranışlarda 

bulunmaya gayret eder. Ünitemizi değerlendirelim bölümünde “Oruç tutarken 

davranışlarımızda nelere dikkat etmeliyiz?” sorusuyla bireylerin kontrol altına 

almaları gereken istek ve arzuları sorulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 56) Diğer 

sorularla beraber bu kısım konuyu pekiştirme açısından önem arz etmektedir. 

 

 

 



100 

 

2.2.8. 5. Sınıf Adap ve Nezaket Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak adap ve nezaket kurallarından, selamlaşma adabından, 

iletişim ve konuşma üslubundan ve sofra adabından bahsedilmektedir. Bunların 

topluma uyuma olan katkısı düşünüldüğünde bu ünite dolaylı olarak özdenetim sahibi 

olmaya etki etmektedir denilebilir. 

        

Tablo 9: 5. Sınıf “Adap ve Nezaket” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

5. Sınıf, “Adap ve 

Nezaket” Ünitesinde Yer 

Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Nezaket Kuralları Yok Var Var Var 

2. Selamlaşma Adabı Yok Var Yok Var 

3. İletişim ve Konuşma 

Adabı 

Yok Var Var Var 

4. Sofra Adabı Yok Var Yok Yok 

5. Hz. Lokman’dan (a.s.) 

Öğütler 

Yok Var Var Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

           

İnsanların birbirleriyle iyi geçinmeleri ve uyum içinde yaşamaları için uymaları 

gereken bazı nezaket kuralları vardır. İlk konuya baktığımızda “Biriyle karşılaşınca 

selamlaşmak, hasta ziyaretini kısa tutmak, güler yüzlü olmak, yapılan bir iyiliğe karşı 

teşekkür etmek” bazı nezaket kuralları olarak ifade edilir. İnsanlara saygı duymak, 

onları kırmamak, rahatsız edici yüksek gürültülerden uzak durmak, ölçülü bir ses tonu 

ile konuşmak, mahremiyete saygı göstermek de nezaket kuralları olarak vurgulanır. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020b: 60-61) Özdenetimi yüksek olan insanlar hayatta mutlu 

olabilmek, toplumsal ilişkileri sağlıklı bir şekilde sürdürebilmek, toplumsal düzeni 



101 

 

koruyabilmek, kendisi ve dünya arasında mükemmel bir uyum kurabilmek için 

davranışlarını değiştirirler ve düzenlerler. Dolayısıyla bu adap ve nezaket kuralları 

öğrenciler tarafından kavranıp içselleştiğinde özdenetim değeri de gelişmiş olacaktır. 

Kitabımızda bunu destekler nitelikte olan şu cümleler yer almaktadır: “Nezaket 

kuralları insana nerede, nasıl davranılması gerektiğini öğretir. Bireylere toplumsal 

kurallar konusunda rehberlik eder. Güzel ahlaklı olmak isteyen bir kimse adap ve 

nezaket kurallarına uymalıdır. İslam dininde güzel ahlak çok önemlidir.” (Yiğit ve 

diğerleri, 2020b: 61) Nerede, nasıl davranılacağını bilmek, güzel ahlaklı olmaya 

çalışmak özdenetimi yüksek bireylerin özelliğidir. Konunun içerisinde yer alan ayet 

ve hadisler de özdenetimin gelişmesine dolaylı olarak katkı sağlamaktadır. 

Konunun devamında adap ve nezaket kurallarına dikkat etmenin faydaları 

sıralanmış ve böyle insanları Allah’ın sevdiği vurgulanarak güzel ahlak teşvik 

edilmiştir. “Yazalım” etkinliği ile evde, okulda, sokakta, ziyarette, toplu taşımada ve 

sosyal medyada uyulması gereken nezaket kurallarının neler olduğu sorulmuştur. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020b: 62) Öğrenciler bu sorunun cevabını yazarken bir yandan 

özdenetim sahibi insanın nasıl olacağı sorusunu da cevaplamış olurlar.  

İkinci konu olan “Selamlaşma” ile insanların birbirlerine verdikleri selamın 

sevgi, huzur, güven, mutluluk ile toplumdaki birlik ve beraberliği artırdığı açıklanır. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020b: 65) Bu konuyu kavrayan öğrenciler toplumun huzur ve 

mutluluğunu düşünecek ve davranışlarını özenle seçecektir. Selamlaşmanın bu 

katkıları ayet ve hadislerle desteklenerek öğrenciler teşvik edilmiş ve dıştan herhangi 

bir etki olmadan kendilerinin bu davranışı yapmaları istenmiştir.  

Doğru sözlü ve dürüst olmak, kırıcı ve itici konuşmamak, kötü sözlerden uzak 

durmak, açık ve anlaşılır konuşmak ve kalabalık içinde gizli konuşmamak bazı 

konuşma kurallarındandır. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 65-66) Konuşma kurallarına 

dikkat eden bireyin sözlerini ince eleyip sık dokuduktan sonra söyleyeceği bilindiğine 

göre konu, kişinin eylemde bulunmadan önce davranışlarını akıl süzgecinden 

geçirmesi bakımından özdenetim değerini geliştirmektedir. Özdenetimi yüksek 

bireylerin tüm kötülüklerden uzak durmaya çalıştığı bilindiğine göre konuşmalarında 

dikkatli olan, kötü söz kullanmayan kişilerin de özdenetimli olduğu sonucunu 

çıkarabiliriz.  



102 

 

Konunun devamında “Yorumlayalım” kısmında öğrencilerin Hac-ı Bektaş-ı 

Veli’nin bir sözünü konuşma adabı açısından yorumlamalarının istenmesi konunun 

kalıcı hale gelmesi açısından önem arz etmektedir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 66) 

“Tamamlayalım” bölümünde öğrencilerden konuşma adabına uygun örnek davranış 

modelleri istenmiş ve böylece yapılandırmacı modele uygun bir etkinlik sunulmuştur. 

(Yiğit ve diğerleri, 2020b: 67) Özdenetim bireyin hayatına kılavuzluk eden, ona yol 

gösteren bir değer olduğu için bu ünitede amaçlanan hedefler öğrenciler tarafından 

içselleştiğinde olumlu bir kimliğe sahip olmaları sağlanacaktır. 

Sofra adabı konusunda yediğimiz yemeğin helal olması, yemekten önce ve 

sonra ellerin yıkanması, yemeğe başlarken besmele çekilmesi, ağzı şapırdatmadan 

yenmesi, ağızda yemek varken konuşulmaması, ölçülü yenmesi ve yemekten sonra 

şükredilmesi gerektiği ifade edilir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 68-70) Burada 

özdenetim ile pek ilişki kurulamasa da özdenetim değerine sahip bireylerin sofra 

adabına da dikkat edeceği düşünüldüğünde, konu özdenetimi geliştirmeye katkı 

sağlamaktadır denilebilir. 

 Ünite içerisinde yer alan Hz. Lokman’ın (a.s.) oğluna öğütleri özdenetim 

sahibi olmaya büyük katkı sağlamaktadır. Öğrenciler verilen bu öğütleri kendilerine 

verilen öğütler olarak öğrenecek ve davranışlarında daha dikkatli olacaklardır. 

Özellikle “Listeleyelim” bölümünde Hz. Lokman’ın (a.s.) oğluna verdiği öğütlerin yer 

aldığı ayetler sıralanmış ve öğrencilere ayetler ışığında hayatlarında dikkat etmeleri 

gereken hususlar sorulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 72) Otokontrollü kişilerin 

verilen örneklerden ders çıkardığı, planlı ve kurallı olduğu ve daima kötü 

davranışlarını düzeltme eğiliminde olduğu bilindiğine göre konunun özdenetime etkisi 

açıkça görülmektedir.  

Hz. Lokman’ın (a.s.) oğluna verdiği şu öğüt doğrudan özdenetim ile 

bağlantılıdır: “Lokman, “Sevgili oğlum” (dedi), “Yaptığın iş bir hardal tanesi 

ağırlığında bile olsa, bir kayanın içinde saklansa veya göklerde yahut yerin dibinde 

bulunsa yine de Allah onu açığa çıkarır. Kuşkusuz Allah her şeyi bütün gizlilikleriyle 

bilir, O her şeyden haberdardır.”(Lokman 31/16) Allah’ın her şeyi bildiğini ve 

gördüğünü bilen bireyler gizli ve açık hiçbir kötülük yapmayacak ve nefislerine hâkim 

olacaklardır. Onlar daima iyilik peşinde koşacak ve Allah’ın rızasına ulaşmaya 

çalışacaklardır. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 73)  



103 

 

“Ünitemizi Değerlendirelim” kısmında adap, nezaket, selamlaşma, sofra adabı 

ve Hz. Lokman’ın öğütleri ile ilgili açıklama ve örnekler sorulmuştur. (Yiğit ve 

diğerleri, 2020b: 76-78) Özdenetim sahibi kişide bu özelliklerin de bulunduğu 

yukarıda açıklanmıştır. Dolayısıyla konuyu pekiştirme açısından sorular yerinde 

görülmektedir. Ünitenin geneline baktığımızda edinilen bilgileri hayata geçirecek 

etkinliklerin eksik olduğu kanaatindeyiz. Somut örnekler, alıştırmalar ve etkinliklerle 

konunun desteklenmesi öğrenmenin tam ve kalıcı olması açısından önemlidir. 

Özdenetim değeri ünitede açıkça yer almamış olmasına rağmen amaçlanan hedefler 

dolaylı olarak özdenetim ile bağlantılı durumdadır. Ancak yine de özdenetimi açık 

olarak hedefleyen kazanımlara ihtiyaç olduğu açıktır.  

 

2.2.9. 5. Sınıf Hz. Muhammed ve Aile Hayatı Ünitesi 

 

Bu ünitede peygamberimizin Hz. Hatice ile evliliğinden, bir eş, baba ve dede 

olarak peygamberimizden ve Resulullah ile ailesinin örnek davranışlarından 

bahsedilmektedir. Ünitenin hedeflerinde ve içeriğinde özdenetimden doğrudan 

bahsedilmese de peygamberimizin üstün ahlakı özdenetimli olmaya katkı 

sağlamaktadır.  

 

Tablo 10: 5. Sınıf “Hz. Muhammed ve Aile Hayatı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

5. Sınıf, “Hz. Muhammed 

ve Aile Hayatı” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Evliliği ve 

Çocukları 

Yok Yok Yok Yok 

2. Bir Eş Olarak Hz. 

Muhammed (s.a.v.) 

Yok Var Yok Yok 

3. Bir Baba Olarak Hz. 

Muhammed (s.a.v.) 

Yok Var Yok Yok 



104 

 

4. Bir Dede Olarak Hz. 

Muhammed (s.a.v.) 

Yok Var Yok Yok 

5. Hz. Muhammed 

(s.a.v.) ve Ailesinin 

Örnek Davranışları 

Yok Var Var Var 

6. Hz. Hasan (r.a.) ve Hz. 

Hüseyin (r.a.) 

Yok Var Yok Var 

7. Bir Sure Tanıyorum: 

Kevser Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

Özdenetim kazanmış kişilerin özelliklerinden biri sorumluluklarını yerine 

getirmesidir. Toplumun güzelleşmesi, güven ve mutluluğun olması ancak huzurlu 

aileler ile mümkündür. Ailelerin mutlu ve huzurlu olması ise eşlerin birbirlerine iyi 

davranmalarına ve sorumluluklarını yerine getirmelerine bağlıdır. (Yiğit ve diğerleri, 

2020b: 82) Her konuda bizlere örnek olan peygamberimiz eşlere nasıl davranılacağı 

konusunda da örnek olmuştur. Kitabımız peygamberimizin eşlerine anlayışlı, sevgi 

dolu, yardımsever ve destekçi olduğunu ifade ederek öğrencilere güzel bir örneklik 

sunmaktadır. Peygamberimizin bu davranışlarını öğrenen öğrenciler ileriki yaşlarında 

bunları hayatlarına geçirecek ve güzel ahlaklı olmaya çalışacaklardır.  

Kişinin ailesine karşı sorumluluklarından biri çocuklarına örnek bir ebeveyn 

olmaktır. Peygamberimiz çocuklarına sevgi ve şefkatle yaklaşarak bu sorumluluğu en 

güzel şekilde yerine getirmiştir. “Bir Baba Olarak Hz. Muhammed” konusunda ifade 

edildiği gibi peygamberimiz kızların değer görmediği bir toplumda kızlarını sırtında 

gezdirmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 83) Peygamberimizin öğrencilere olan bu 

örnekliği onların, çevrelerinde var olan olumsuzluklara rağmen bağımsız olarak güzel 

ve doğru olan davranışlara yönelmelerini sağlayacak ve bunu hayatlarına 

yansıtmalarına destek olacaktır.  

Hz. Peygamberin torunlarına karşı şefkat ve merhametle yaklaşması, onlarla 

şakalaşması, oyunlar oynaması, sıkıntılarını gidermesi, Müslümanlar için en güzel 

örnektir. Resulullah’ın torunlarına karşı bu örnek davranışları kitabımızda örnek 

olaylar anlatılarak sunulmuştur. Örnek olaylar ile kazandırılmak istenen hedef 

davranış daha somut hale getirilmiştir.  



105 

 

Peygamberimiz bizler için en güzel örnek olduğu gibi O’nun ailesi de en güzel 

örnektir. “Hz. Muhammed ve Ailesinin Örnek Davranışları” konusunda 

peygamberimizin ailesinde saygı, sevgi, merhamet ve adalet gibi değerlerin ön planda 

olduğu ifade edilmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 88) Bu konu başlığının altında 

peygamberimizin ailesinde şu örnek davranışların sergilendiği vurgulanmıştır: (Yiğit 

ve diğerleri, 2020b: 88-94) 

 Mutluluklar ve Üzüntüler Paylaşılırdı. 

 Akrabalık ve Komşuluk İlişkilerine Özen Gösterilirdi. 

 Yetimler ve Yoksullar Gözetilirdi. 

 Misafirler En Güzel Şekilde Ağırlanırdı. 

 İsraftan Kaçınılırdı. 

Bu örnek davranışlar kitabımızda ayet ve hadislerle desteklenerek 

açıklanmıştır. Peygamberimiz ve ailesinin yaptığı bu güzel davranışlara özdenetim ile 

doğrudan bağlantı kuramasak da bunları hayatlarına geçiren öğrenciler yardımsever, 

merhametli, komşuluk ve akrabalık ilişkilerine dikkat eden, zor durumda olanların 

yanında olan, misafirperver ve israftan kaçınan kişiler olacağından özdenetim ile 

dolaylı bir ilişki kurabiliriz. Öğrenciler bu güzel ahlaki özellikler sayesinde 

davranışlarını düzeltecek, kötü istek ve arzularına engel olacak ve peygamberimizi 

örnek alacaklardır. Konunun öğrenciler tarafından içselleştirilmesi için aralara 

etkinlikler koyulduğunu görmekteyiz. Örneğin “Mutluluk ve üzüntüler paylaşılırdı” 

konusunda yer alan “Yorumlayalım” kısmında öğrencilere sevinçli ve üzüntülü 

durumlar verilmiş ve böyle durumlarda neler yapacakları sorulmuştur. (Yiğit ve 

diğerleri, 2020b: 89) “Misafirler en güzel şekilde ağırlanırdı” konusunda yer alan 

“Tamamlayalım” bölümünde eve gelen misafiri nasıl ağırlayacağı öğrencilere 

sorulmuştur. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 92) “İsraftan kaçınırdı” konusundaki 

“Tamamlayalım” kısmında ise verilen cümlelerin hangi türden israf olduğu öğrenciler 

tarafından bulunması istenmiştir. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 94) Özellikle israf 

konusundaki etkinlik özdenetimi sağlama adına büyük bir paya sahiptir. Çünkü verilen 

olumsuz cümlelerle öğrencilerde farkındalık oluşturulmaya çalışılmış ve böylece 

davranışlarını dikkatle seçmeleri amaçlanmıştır.  

Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin’den bahseden kitabımız “Hz. Peygamberin 

öğütlerini, davranışlarını kendilerine örnek almışlar ve toplumda erdemli bireyler 



106 

 

haline gelmişlerdir. Hz. Hasan (r.a.) ve Hz. Hüseyin (r.a.), İslam ahlakıyla yetişmiş ve 

güzel davranışlarıyla herkese örnek olmuştur.” ifadeleriyle öğrencilere örneklik 

sunmaktadır. Yine konu devamında yer alan;  

“Çok cömert ve takva sahibiydiler. Hz. Hasan (r.a.) hayır yapmayı çok severdi. 

Bir avuç yiyeceği varsa yarısını dağıtırdı. Hz. Hasan’a (r.a.) “Güzel ahlak 

nedir?” diye sorulduğunda o; “Doğru söz, isteyene vermek, sıla-i rahim, komşu 

hakkında utanmak, arkadaş hakkında riayet, misafire ikram ve nihayet bunların 

başında hayâdır.” şeklinde cevap vermiştir.” (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 95)  

ifadeleri de öğrencilerin onları örnek alıp davranışlarını buna uygun 

gerçekleştirmeleri açısından önemlidir.  

Ünite değerlendirme sorularında Hz. Peygamber ve ailesinin örnek 

davranışlarını soran sorular, konunun pekişmesine ve özdenetimi içselleştirmeye 

büyük katkı sağlamaktadır. (Yiğit ve diğerleri, 2020b: 98-100) 

 

2.2.10. 5.Sınıf Çevremizde Dinin İzleri Ünitesi 

 

Bu ünitede özdenetim ile ilişkili herhangi bir ifade bulunmamaktır.  

 

2.2.11. 6. Sınıf Peygamber Ve İlahi Kitap İnancı Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak peygamberlere inanmak gerektiği, peygamberlerin 

özellikleri ve görevleri, peygamberlerin insanlar için en güzel örnek olduğu, vahyin 

gönderiliş sebepleri ve ilahi kitaplardan bahsedilmektedir. Konulara baktığımızda 

özdenetimi kazandırma doğrudan bir hedef olmasa da dolaylı hedefler arasındadır. 

Peygamberlere iman eden bir kimse, hayatında kılavuz olarak inandığı peygamberleri 

göreceği için davranışlarını buna uygun olarak sergileyecektir.  

 

Tablo 11: 6. Sınıf “Peygamber ve İlahi Kitap İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

6. Sınıf, “Peygamber ve 

İlahi Kitap İnancı” 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

İçerikte 

Özdenetim 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 



107 

 

Ünitesinde Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Değeri Var 

mı? 

Değeri Var 

mı? 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Hadis Var 

mı? 

1. Allah’ın (c.c.) Elçileri: 

Peygamberler 

Yok Yok Yok Yok 

2. Peygamberlerin 

Özellikleri ve Görevleri 

Yok Var Yok Yok 

3. Peygamberler İnsanlar 

İçin En Güzel Örnektir 

Yok Var Var Var 

4. Vahiy ve Vahyin 

Gönderiliş Amacı 

Yok Var Var Yok 

5. İlahi Kitaplar Yok Var Yok Yok 

6. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Âdem 

(a.s.) 

Yok Var Var Var 

7. Bir Dua Tanıyorum: 

Kunut Duaları ve 

Anlamları 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Var Var Yok 

 

Peygamberlerin üstün ahlakını kabul edip hayata yansıtmak için öncelikle 

peygamberlere iman etmek gerekir. İlk konuda bu gerçeğe şu şekilde işaret edilmiştir: 

“Her Müslüman, aralarında ayrım yapmaksızın Allah (c.c.) tarafından gönderilen 

bütün peygamberlere iman eder. Çünkü peygamberlerden birini inkâr etmek, hepsini 

inkâr etmek anlamına gelir.” (Özdemir, 2019: 10) Peygamberlerin Allah tarafından 

gönderilen birer elçi olduğunu kabul eden bireyler hayatları boyunca onları örnek 

alacak ve dürtülerinin esiri olmayacaklardır. Bu kişiler peygamberlerin çektikleri 

sıkıntılara, işkencelere ve zorluklara rağmen nasıl özdenetimli olduklarını, sabrı hiçbir 

zaman bırakmadıklarını bilecek buna uygun yaşayacaklardır. 

Peygamberler zor ve meşakkatli bir görev üstlendiklerinden, bu görevi gereği 

gibi yerine getirebilmeleri için bazı özelliklere sahip olmaları gerekmektedir. 

“Peygamberlerin Özellikleri ve Görevleri” başlığında bu görevler açıklanmıştır. Buna 

göre öncelikle peygamberlerin getirdikleri mesajın kabul edilmesi ve üstün ahlaklı 



108 

 

olmaları için doğru sözlü olmaları gerekir. Kitabımızda peygamberimizin doğru sözlü 

olduğu şu hadis-i şerif ile desteklenerek sunulmuştur: “Ben şaka da olsa sadece 

doğruyu, hak ve hakikati söylerim.” (Tirmizî, Birr, 57) Peygamberlerin güvenilir 

kişiler olmaları insanların onlara inanmaları için gerekli olan şartlardan birisidir. Yine 

onların akıllı ve zeki olmaları, günah işlememeleri ve Allah’tan aldıkları mesajları 

insanlara ulaştırmaları diğer özellikleridir. (Özdemir, 2019: 12-14)  Peygamberlerin 

insanlara sundukları bu modellik karşısında öğrenciler hayatları boyunca onların 

yaşam biçimlerini kendi yaşam biçimlerine uygun hale getirmeye ve nefislerini terbiye 

etmeye çalışacak, böylece istenmeyen davranışları sergilemekten uzak duracaklardır. 

Konunun devamında peygamberlerin görevleri anlatılırken onların, yanlış inanç ve 

davranışlara sapanların Allah tarafından cezalandırılacağını, iman eden ve güzel 

davranışlara yönelenlerin ise cennetle mükâfatlandırılacağını söylemeleri özdenetime 

katkı sağlamaktadır. (Özdemir, 2019: 15) Öğrenciler konu sonunda ödül ve cezayı 

düşünerek kendilerini hesaba çekecek ve güzel davranışlara yöneleceklerdir. Nitekim 

hiçbir Müslümanın cehennem ile cezalandırılmak, Allah katında kötü bir kul olmak 

istemediği nazara alındığında Müslümanların özdenetim değerine sahip olmaları 

gerektiği anlaşılacaktır.  

“Peygamberler İnsanlar İçin En Güzel Örnektir” konusu Hz. Musa ve Hz. İdris 

peygamberlerin güzel ahlaki özelliklerini yansıtan iki ayet ile başlamaktadır. 

Peygamberlerin görevlerinden birinin insanlara örnek olmak olduğu belirtilerek konu 

devam etmektedir. Yukarıda da ifade ettiğimiz gibi peygamberler inanç, ibadet ve 

ahlak gibi pek çok alanda bizlere örnek olmuşlardır. Onlar bu alanlarda Allah’ın 

emirlerini öncelikle kendileri yerine getirmişler ve böylece üstün ahlaklarıyla insanlara 

model olarak kılavuzluk yapmışlardır. (Özdemir, 2019: 16) Kitabımızda yer alan bu 

ifadelerle öğrencilerin peygamberleri örnek almaları, hayatları boyunca önder olarak 

onları görmeleri sağlanmak istenmiştir. Çünkü insanlar örnek aldıkları kişiye 

benzemek isterler. Öğrenciler de peygamberleri örnek aldığında kendilerini kontrol 

edecek ve denetimli bireyler olacaklardır. Konunun devamında Hz. Eyüp, Hz. Yusuf, 

Hz. İbrahim ve Hz. Muhammed (s.a.v.) peygamberlerden kısa kesitler verilerek 

hedeflenen örnek alma kazanımı gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. (Özdemir, 2019: 17-

19)  “Yorumlayalım” kısmında verilen şu ayet özdenetime dolaylı olarak etki 

etmektedir: “(Resulüm!) De ki: Eğer Allah’ı seviyorsanız bana uyunuz ki Allah da sizi 



109 

 

sevsin ve günahlarınızı bağışlasın. Allah son derece bağışlayıcı ve esirgeyicidir.” (Al-

i İmran 3/31)  Ayete göre Allah’ın insanları sevmesi ve bağışlaması Resulullah’a 

uymaya bağlıdır. Bunu öğrenen öğrenciler hayatlarının her aşamasında 

peygamberimize uyacaklar ve yaşadıkları sıkıntılara rağmen sapasağlam ayakta 

duracaklardır. “Etkinlik” bölümünde peygamberleri örnek alan müminlerin hangi 

güzel özelliklere sahip olacakları sorulmuştur. (Özdemir, 2019: 19) Bu soru 

özdenetimli kişilerin özelliklerinin neler olacağı sorusuna verilecek cevapla yakından 

ilgilidir. Bu nedenle etkinlik özdenetimi geliştirme adına büyük önem arz etmektedir.   

Vahyin gönderiliş amacı konusuna baktığımızda Allah’ın insanların akıllarını 

kullanıp doğru yolu bulmaları için vahiy gönderdiği ifade edilir. İnsanın akıl ve irade 

sahibi bir varlık olduğu, bu nedenle yaptıklarından sorumlu tutulacağı vurgulanır. 

(Özdemir, 2019: 20) Öğrenciler vahyin iyiyi, doğruyu ve güzeli göstermek ve 

sorumlulukları hatırlatmak amacıyla geldiğini öğrendiklerinde, bu sorumluluğu yerine 

getirmek için uğraşacaklar, yaptıklarının karşılığını alacakları için kötülüklerden uzak 

duracaklardır. Konunun devamında Allah’ın neden vahiy gönderdiği ifade edilmiştir. 

Konunun geneline baktığımızda Allah’ın vahiy göndermesinin sebeplerinden birinin 

de güzel ahlak sahibi ve ibadetlerini yapan bireyler yetişmesini sağlamak olduğu 

görülür. (Özdemir, 2019: 21) Özdenetimli kişilerin aynı zamanda güzel ahlaklı ve 

hayırlı işlerde koşan kişiler oldukları bilindiğine göre konu dolaylı olarak özdenetimle 

ilişkilidir diyebiliriz. Konunun “Etkinlik” kısmında ilahi mesajlara uygun bir hayatın 

kişiye neler kazandıracağı sorulmuştur. (Özdemir, 2019: 21) Kişi ilahi mesajlara 

dikkat ederek yaşadığında kötü istek ve arzularına engel olacağı, sınırsız ihtiyaçlarını 

denetleyeceği ve Allah’ın istediği gibi bir kul olacağı için bu etkinlik ile özdenetimli 

kişilerin özellikleri de sorulmuş olmaktadır. Etkinlik aynı zamanda düşünmeye ve iyi 

özellikleri bulmaya sevk ettiği için güzel davranışları içselleştirme adına önemli 

gözükmektedir. 

İlahi kitaplar bizleri doğru yola iletmek üzere gönderilen kutsal kitaplardır. 

Kitabımızda Kur’an-ı Kerim’in dinimizin ana kaynağı ve hayat kılavuzumuz olduğu 

belirtilmektedir. İnanç, ibadet ve ahlak kuralları ile helaller ve haramları Kur’an-ı 

Kerim’den öğrendiğimiz vurgulanmaktadır. (Özdemir, 2019: 24) Dolayısıyla ilahi 

kitaplara inanan, içinde var olan emir ve yasakları yerine getiren bireyler güzel ahlaklı 



110 

 

ve doğru karakterli kişiler olacaktır. Güzel ahlaklı olmanın gereklerinden biri de 

özdenetim olduğundan bu konuda da dolaylı olarak özdenetimden bahsedilmektedir.  

Hz. Âdem konusunda, Hz. Âdem ile Hz. Havva’nın yaratılışı ve cennetten 

çıkarılışı anlatılmaktadır. Şeytanın onları cennetten çıkarmak için yasak ağaca 

yaklaşma konusunda kandırması, insanları doğru yoldan uzaklaştırmak ve kötülük 

yaptırmaya yönlendirmek için ant içmesi ve bunun için Allah’tan kıyamete kadar süre 

istemesi, insanoğlunun kötülüklerden uzak durma adına özdenetimli olması 

gerektiğini açıkça göstermektedir. (Özdemir, 2019: 26) Öğrenciler bu konu sonunda 

şeytanın insanları kıyamete kadar kötülüğe yönlendireceğini, Allah yolundan 

uzaklaştıracağını öğrenecek ve ona uymamak için kendilerini sürekli kontrole tabi 

tutacaklardır. Allah bu konuyla ilgili şeytana uyanların, onun yolundan gidenlerin 

ahirette cehennemle cezalandırılacağını ifade etmiş ve şöyle buyurmuştur: “Haydi, 

yerilmiş ve kovulmuş olarak oradan çık! Andolsun ki onlardan kim sana uyarsa sizin 

hepinizi cehenneme dolduracağım!” (A’raf 7/18) (Özdemir, 2019: 26) Konunun 

devamında yer alan “Bilgi Notu”nda şeytanın insanları saptıracağı ile ilgili şu ayet 

bulunmaktadır: “İblis dedi ki: Bundan böyle benim sapmama izin vermene karşılık, 

ant içerim ki ben de onları saptırmak için senin doğru yolunun üstüne oturacağım.” 

(A’raf 7/16)  Hz. Âdem ve Hz. Havva’nın yasak meyveden yedikten sonraki 

pişmanlıkları ve Allah’a tövbeleri kitabımızda yer almıştır. (Özdemir, 2019: 27) 

Bununla insanların davranışlarını sürekli sorgulamaları ve kendilerini hesaba 

çekmeleri, hata yapsalar bile tövbe edip af dilemeleri gerektiği vurgulanmaktadır. 

Beşer olmanın doğal bir sonucu olarak hata yapan insan tövbe etmekle hem hatasının 

farkına varacak hem de aynı hatayı yapmamak adına davranışlarını kontrol altında 

tutmaya çalışacaktır. Hz. Âdem konusunun sonunda yer alan “Etkinlik” kısmındaki 

sorular konuyu pekiştirme ve özdenetimi hayata yansıtma açısından önemli 

görülmektedir. (Özdemir, 2019: 28) 

Ünitemizi Değerlendirelim bölümünde yer alan peygamberlerin örnek oluşu, 

peygamberlerin sıfatları, vahyin gönderilme sebepleri soruları özdenetim değerini 

kazandırmaya etki etmektedir. (Özdemir, 2019: 30) 

 

 

 



111 

 

2.2.12. 6. Sınıf Namaz Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak namaz ibadetinin önemi, neden namaz kılmak gerektiği, 

namaz çeşitleri, namazın kılınışı, abdest çeşitleri gibi konulardan bahsedilmektedir. 

Namaz kılan bir kişinin kötü istek ve arzulardan kaçındığı, günah işlememek için 

çabaladığı ve davranışlarını Allah’ın istediği şekilde yapmaya gayret ettiği bilindiğine 

göre bu ünite dolaylı olarak özdenetime katkı sağlamaktadır diyebiliriz.  

 

Tablo 12: 6. Sınıf “Namaz” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

6. Sınıf, “Namaz” 

Ünitesinde 

Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Namaz İbadeti ve 

Önemi 

Yok Var Var Var 

2. Namaz Çeşitleri Yok Yok Yok Yok 

3. Namazın Kılınışı 

3.1. Namazın 

Farzları 

Yok Yok Yok Yok 

3.2. Abdest, Boy 

Abdesti ve 

Teyemmüm 

Yok Yok Yok Yok 

3.3. Ezan ve Kamet Yok Yok Yok Yok 

3.4. Beş Vakit 

Namaz 

Yok Var Yok Yok 

3.5. Cemaatle 

Namaz 

Yok Var Yok Var 

3.6. Cuma Namazı Yok Yok Yok Yok 

3.7. Bayram Namazı Yok Yok Yok Yok 



112 

 

3.8. Cenaze Namazı Yok Yok Yok Yok 

3.9. Teravih Namazı Yok Yok Yok Yok 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. 

Zekeriya (a.s.) 

Yok Var Yok Var 

5. Bir Sure 

Tanıyorum: Fil 

Suresi ve Anlamı 

Yok Var Var Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

Ünitenin ilk konusu olan “Namaz İbadeti ve Önemi”nde namazın Müslümanlar 

üzerine farz olan bir ibadet olduğu ayet ve hadislerle desteklenerek ifade edilmiştir. 

Namazın önemi ile ilgili peygamberimizin hadis-i şeriflerine yer verilerek konunun 

önemine dikkat çekilmiştir. Bu hadisler şöyledir: (Özdemir, 2019: 33)       

 “Kıyamet gününde kulun hesaba çekileceği ilk ameli onun namazıdır. Eğer 

namazı düzgün olursa diğer hesapları iyi gider ve kazançlı çıkar. Namazı düzgün 

olmazsa kaybeder ve zararlı çıkar…” (Tirmizî, Mevâkıt, 188) 

“…Namaz dinin direğidir...” (Tirmizî, İman, 8) 

“Amellerin en üstünü hangisidir?” diye soran bir sahabiye “Vaktinde kılınan 

namazdır…” (Buhârî, Mevâkıtu’s-Salât, 5) buyurması. 

Konunun devamında neden namaz kılmak gerektiği ayet ve hadisler ışığında 

açıklanır. Buna göre Allah’a kulluk görevini yerine getirmek, verdiği nimetlere karşı 

şükretmek, Allah’a olan sevgi ve saygıyı göstermek, Allah’ın kesin ve açık olan 

“namaz kılın” emirini yerine getirmek için namaz kılmak gerektiği vurgulanır. Bu 

ibadetin yerine getirilmesinin kişiye sağlayacağı faydalar açıklanarak namaz kılmaya 

teşvik edilir. Namazın kişiye huzur, mutluluk, güven vereceği ve bireyin kendisini 

değerli hissetmesini sağlayacağı açıklanır. Her gün namaz kılmanın sıkıntı ve 

telaşelerden uzaklaşmayı, Allah’ın her an yanı başımızda olduğunu hatırlamayı 

sağladığı vurgulanır. (Özdemir, 2019: 35) Namazın kılınması gerektiğini ve 

faydalarını öğrenen öğrenciler namaz kılmaya başladıklarında özdenetim değeri de 

gelişmeye başlayacaktır. Çünkü günde beş kere Allah’ın huzuruna çıkmak, O’nunla 



113 

 

iletişim kurmak kötü duygu ve davranışlardan uzak kalmayı sağlayacaktır. İnsanlar 

günde beş kez Allah’ın kulu olduklarını hatırladıklarında kötü isteklerini 

sınırlandıracak ve Allah’a layık bir kul olmaya çalışacaklardır. Böyle kişiler aynı 

zamanda kendilerini değerli ve güvende hissedecek, yapabilirim duygusuyla hareket 

ederek planlı bir hayat yaşayacaklardır.  

Namazın insanları güzel davranışlara yönlendirerek özdenetim sağladığı 

kitabımızda şu ifadelerle dile getirilmiştir: 

 “Günün belirli vakitlerinde namaz kılan, Rabb’inin huzuruna çıkan insan, 

Allah’ın (c.c.) her an kendisini görüp gözettiğini bilir. Kulu olmaktan şeref 

duyduğu, çok sevdiği Rabb’inin (c.c.) huzuruna günah işleyerek çıkmaktan hayâ 

eder. Onun razı olacağı hayırlı ameller işlemeye çalışır. Yalan, hile, dedikodu, 

iftira, haksızlık gibi kötü davranışlardan uzak durma konusunda özenli olur. 

Başkalarına yardım etmeye, dürüst ve güvenilir bir insan olmaya gayret eder. 

Namaz kılan insana güzel davranışların yakışacağını, kötü davranışların 

yakışmayacağını bilir. Böylece namaz, insanın güzel davranışlara yönelmesini, 

kötülüklerden uzak kalmasını sağlar.” (Özdemir, 2019: 35)  

“Yorumlayalım” kısmında verilen ayet ile namazın kötülüklerden alıkoyacağı 

şu şekilde belirtilerek konu desteklenmiştir: “(Resulüm!) Sana vahyedilen kitabı oku 

ve namazı kıl. Muhakkak ki namaz, hayâsızlıktan ve kötülükten alıkoyar. Allah’ı 

anmak elbette (ibadetlerin) en büyüğüdür. Allah yaptıklarınızı bilir.” (Ankebut 29/45) 

(Özdemir, 2019: 36)  

Namazın özdenetimi kazandırma yolunda bir diğer faydası zamanın 

planlanmasını sağlamaktır. Kitabımızda bu fayda ile ilgili şu cümlelere yer 

verilmektedir:  

“Namazın belli vakitlerde kılınması, insana zamanı planlama ve iyi 

değerlendirme alışkanlığı kazandırır. Çünkü namazlarını kılmaya özen gösteren 

bir Müslüman, işlerini planlarken namaz vakitlerini dikkate alır. Gününü beşe 

ayırır. Sabahtan öğleye, öğleden ikindiye, ikindiden akşama, akşamdan yatsıya 

kadar ve yatsıdan sonra neler yapacağını planlar.” (Özdemir, 2019: 36)  

Özdenetim değeri gelişmiş bir birey zamanını boşa harcamayacağı, vakitlerini 

planlayıp buna göre hareket edeceği için namaz kılmak özdenetimi geliştirir 

diyebiliriz. Ayrıca insan günün beş vaktinde istek ve arzuları doğrultusunda keyfi bir 



114 

 

zaman geçirebilecekken bu isteklerini sınırlayarak namaz kılmakla özdenetimini 

geliştirmektedir.  

Namaz ibadetinin özdenetim ile ilgisini kursak da kitabımızın içeriğinde ve 

kazanımlarda buna direkt vurgu yapılmaması bir eksiklik olarak görülmektedir. Çünkü 

özellikle bu ibadet özdenetimin kazandırılması adına büyük bir öneme sahiptir. 

Nitekim gereği gibi namaz kılanların tüm kötülüklerden uzak durmaları gerektiğine 

göre özdenetimin bireye kazandırmak istediği davranışlar namaz ile mümkün 

olacaktır. Konunun içeriğinde namazın özdenetimi geliştirme konusundaki faydasına 

dair somut örneklere ve öğrencileri düşündürmeye sevk eden etkinliklere ihtiyaç 

vardır. Konu sadece bir tavsiye niteliğinde kalmış gözükmektedir. Namaz kılanların 

günden güne azaldığı toplumumuzda bu ibadeti teşvik edici, hayata geçirici ve böylece 

özdenetimi sağlayıcı etkinlikler, planlar, örnek kişi ve olaylar kitapta yer almalıdır.  

Kitabımızda beş vakit namaz anlatılırken şu hadis-i şerife yer verilmiştir: 

“Büyük günahlardan kaçınıldığı sürece beş vakit namaz, kendi aralarında işlenen 

günahlara, cuma namazı, diğer cumaya kadar olan zaman diliminde, ramazan orucu da 

diğer ramazana kadar olan zamanda işlenen günahlara kefarettir.” (Müslim, Tahâret, 

16) (Özdemir, 2019: 45) Namaz kılmak günahların affına vesile olduğu için bunu bilen 

bireyler günah işlememeye, kötülüklerden uzak durmaya gayret ederler. Dolayısıyla 

namazın günahların affını sağlaması ile özdenetim arasında ilişki vardır diyebiliriz. 

Yine peygamberimizin bir hadisinde “Bir kimse evinde güzelce temizlenir de Allah’ın 

farzlarından birini yerine getirmek için Allah’ın evlerinden birine giderse (camiye) 

attığı her adımdan biri onun bir günahını siler, diğeri de derecesini yükseltir.” (Müslim, 

Mesâcid, 51) (Özdemir, 2019: 51) buyurması namazın günahların affına vesile 

olduğunu, bunu bilen kişilerin isteklerini sınırlayıp dürtülerini dizginleyeceğini ve 

dolaylı olarak özdenetim değerini geliştirdiğini vurgulamaktadır. 

“Cemaatle Namaz” konusunda ifade edildiği gibi cemaatle namaz sırasında 

okunan vaaz ve hutbeler halkın çeşitli konularda bilgi sahibi olmasını sağlamaktadır. 

Dini konularda verilen bilgiler ile insanlar ders çıkarmakta ve eylemlerini 

denetlemektedir. Bu husus kişinin özdenetimini geliştirmeye katkı sağlamaktadır. 

Yine cemaatle namaz toplumda birlik, beraberlik, dayanışma ve kaynaşmayı sağladığı 

için özdenetim ile ilişkilidir diyebiliriz. Toplu namaz kılınan ortamlar, büyük küçük 

toplumun her kesiminden insanların kaynaşma imkânı bulduğu, tüm kötü duygulardan 



115 

 

uzak ortak bir amaç etrafında toplandığı, ortama sevgi, saygı ve şefkat duygularının 

hâkim olduğu mekânlardır. Bu ortamlarda insanlar yalnızca güzel eylemlerde 

bulunmaya gayret ederler. Kişilerin bu gayreti özdenetimin ilke ve esaslarıyla 

bağdaşmaktadır. Çünkü özdenetimli insanlar topluma uyum sağlayan, toplumun 

huzuru, mutluluğu, birlik ve beraberliği için uğraşan kimselerdir. Konunun devamında 

yer alan “Etkinlik” kısmında sorulan cemaatle namaz kılmanın faydaları sorusu da 

konuyu pekiştirme açısından faydalıdır. (Özdemir, 2019: 51) 

Namaz kılan insanlar bu ibadeti yerine getirerek Allah’a olan sevgi, saygı ve 

bağlılıklarını ifade ederler. Allah’a sevgisini gösteren bu kişiler yaratıcısının 

istemediği fiilleri işlemekten uzak dururlar. Namaz kılarak Allah’ın da kendilerini 

seveceğini bilir ve özdenetimli bireyler haline gelirler.  

Hz. Zekeriya ve oğlu Hz. Yahya’nın anlatıldığı “Bir Peygamber Tanıyorum: 

Hz. Zekeriya (a.s.)” konusunda bu peygamberin güzel özellikleri verilerek 

öğrencilerin örnek almaları istenmiştir. (Özdemir, 2019: 58) Bu özellikler öğrenciler 

tarafından içselleştirildiğinde özdenetimli olmalarına katkı sağlayacaktır.  

Fil suresinde anlatılan Ebrehe’nin Kâbe’yi yıkmak istemesi ancak ordusunda 

bulunan fillerin Kâbe’ye doğru hareket etmemesi, ebabil kuşlarının gelip Ebrehe’nin 

ordusunu hezimete uğratmaları öğrencilerin Allah’ın gücü ve kuvvetini anlamaları 

açısından önemlidir. (Özdemir, 2019: 58) Bunu anlayan öğrenciler Allah’ın emirlerini 

yerine getirerek kötü istek ve arzularına uymayacak ve otokontrollü bireyler haline 

geleceklerdir. Ünite değerlendirme sorularında yer alan namazın önemi ve faydaları 

soruları özdenetim değerini geliştirme açısından faydalı gözükmektedir. (Özdemir, 

2019: 60) 

 

2.2.13. 6. Sınıf Zararlı Alışkanlıklar Ünitesi 

 

Bu ünitede zararlı alışkanlıkların neler olduğu, bunlara başlama nedenleri ve 

bunlardan korunma yolları genel hatlarıyla anlatılmıştır. Ünitenin kazanımları ve 

içeriğinde doğrudan özdenetim yer almasa da zararlı alışkanlıklardan bilerek ve 

bilinçli olarak uzak durmak dolaylı olarak bu değerin gelişmesine etki etmektedir.  

 

 



116 

 

Tablo 13: 6. Sınıf “Zararlı Alışkanlıklar” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

6. Sınıf, “Zararlı 

Alışkanlıklar” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Bazı Zararlı 

Alışkanlıklar 

Yok Var Var Var 

2. Zararlı 

Alışkanlıklara 

Başlama Sebepleri 

Yok Var Var Var 

3. Zararlı 

Alışkanlıklardan 

Korunma Yolları 

Yok Var Var Yok 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. 

Yahya (a.s.) 

Yok Var Var Var 

5. Bir Sure 

Tanıyorum: Tebbet 

Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

Ünitenin başında yer alan “Bazı Zararlı Alışkanlıklar” konusu “Alkollü içki ve 

uyuşturucunun insanlara ne gibi zararları olabilir?” sorusuyla başlamaktadır. Allah’ın 

insanı en güzel şekilde yarattığı, onu yaratılmışların en üstünü kıldığı ifade edilerek 

insanın kendisine verilen bu nimetin farkında olması ve sağlığını koruması gerektiği 

önemle vurgulanmaktadır. (Özdemir, 2019: 63) Alkol, uyuşturucu maddeler, sigara ve 

kumarın hem birey hem de toplum açısından zararları ayet, hadis ve etkinliklerle 

desteklenerek kitabımızda sunulmaktadır. (Özdemir, 2019: 63-68) Zararlı 

alışkanlıkların sebep olduğu bireysel ve toplumsal olumsuzlukları gerek kendi 

sorgulamaları gerekse de ünitede verilen bilgiler çerçevesinde öğrenen öğrencilerin 

kendilerini kontrol etmeleri ve dışarıdan herhangi bir baskı olmadan iç denetim 

yoluyla bunlardan uzak durmaları kitabımızda sağlanmaya çalışılmaktadır.  İçki, 

sigara, kumar ve uyuşturucu maddelerin kul hakkına sebep olduğu; mesela sigara 



117 

 

dumanının etrafta bulunan insanlara zarar verdiği, alkollü araç kullanmanın 

başkalarının hayatını tehlikeye attığı ifade edilerek öğrencilerin bu davranışlardan 

kaçınmaları istenmiştir. (Özdemir, 2019: 68) Söz konusu somut örneklerle içki, sigara, 

kumar ve uyuşturucu maddelerin toplumsal zararlarını açık bir şekilde kavrayan 

öğrenciler bu alışkanlıklara başlama, başlanılmış olması durumunda devam etme 

noktasında davranışlarını kontrol etmeye çalışacaklardır. Konunun sonunda yer alan 

“Dinimiz, başkalarına zarar verecek her türlü davranışı yasaklar. Dünyadayken yapılan 

bütün kötülüklerin, işlenen küçük ya da büyük her türlü günahın cezasının ahirette 

çekileceğini bildirir. ‘Kim de zerre miktarı şer (kötülük) işlemişse onu görür.’(Zilzal 

99/8) mealindeki ayette bu gerçek açıkça ifade edilir.” cümleleriyle kitabımız 

öğrencilerin yaptıklarının karşılığını mutlaka alacaklarını ifade ederek zararlı 

alışkanlıklardan uzak durmalarını sağlamaya çalışır. Öğrenciler bu kötü alışkanlıkların 

ortaya çıkardığı zararları ve dinimizin bu konudaki emirlerini öğrendiklerinde bilinçli 

olarak istek ve arzularını denetleyecek, kendileri için neyin zararlı neyin faydalı 

olduğunu anlayacak ve böylece özdenetimleri gelişecektir.  

Kitabımız zararlı alışkanlıklara başlama sebeplerini de sunarak öğrencilerin 

dikkatli ve bilinçli olmalarını istemektedir. Taklit, özenti, arkadaş çevresi, merak ve 

yaşanan sorunların zararlı alışkanlıklara başlama nedenleri olduğunu ve öğrencilerin 

bu tuzaklara düşmemelerini tavsiye etmektedir. (Özdemir, 2019: 69) Öğrenciler bu 

konuyu içselleştirdiklerinde akıllı ve irade sahibi varlıklar olduklarını daha da 

kavrayacak ve kötü davranışlara bilinçli olarak yönelmeyeceklerdir. Konunun 

devamında öğrencilerin iradelerine hâkim olup özdenetimli olmaları konusunda şu 

ifadeler yer almaktadır:  

“Bizler de kötü alışkanlıkların başlama nedenleri konusunda duyarlı olalım. 

Okuyarak, araştırarak, gözlem yaparak kötü alışkanlıklar ve bu alışkanlıkların 

zararları konusunda bilgi edinelim. Allah’ın (c.c.) bizlere verdiği aklın, iradenin, 

beden ve ruh sağlığının kıymetini bilelim. Bizlere, ailemize, topluma ve 

devletimize zarar veren her türlü kötü alışkanlıktan uzak duralım.” (Özdemir, 

2019: 71)  

“Etkinlik”  bölümünde zararlı alışkanlıklara başlama nedenleri verilmiş ve 

bunun öğrencilere nasıl bir fikir verdiği sorulmuştur. Bu bölüm öğrencilerde 

farkındalık oluşturmak, fikir alışverişi sağlamak ve düşünmeye sevk etmek açısından 

önemli görülmektedir. Çünkü günümüzde gençlerin pek çok değerden yoksun olmaları 



118 

 

nedeniyle bu tarz kötü alışkanlıklara başladığı, bu alışkanlıkların gençlik önünde 

büyük bir tehdit olduğu bilinmekte ve bu husus öğrencilerin dikkatine verilerek hem 

kendilerini farkına varmaları hem zararlı alışkanlıkların dünya ve ahiret mutluluğunu 

engellediğini bilmeleri hem de ferdî, ailevî ve toplumsal huzursuzluklara yol açtığını 

içselleştirmeleri kavratılmaya çalışılmaktadır. (Özdemir, 2019: 71) 

Öğrencilerin zararlı alışkanlıklara yönelmelerini engellemek için bunlardan 

korunma yollarını bildirmek gerekir. Kitabımıza baktığımızda zararlı alışkanlıklardan 

korunma yollarının ayet ve hadislerle desteklenerek anlatıldığı görülür. Kötü 

alışkanlıklardan korunma yolu olarak şu ifadelere yer verilir: “Şayet bizler dinimizin 

ilkelerini iyi öğrenirsek, hayatın amacını doğru kavrayıp bu dünya hayatının geçici bir 

imtihan yeri olduğunu bilirsek günahlardan, haramlardan, kötü alışkanlıklardan 

korunma konusunda daha duyarlı oluruz.” (Özdemir, 2019: 73) Dinimiz hayatın her 

alanında bizi doğruya yöneltecek ve mutlu kılacak bilgiler ve emirler içermektedir. Bu 

nedenle Allah’ın emir ve yasaklarına uyan bireyler kötü alışkanlıklara yönelmeyecek 

ve bunlardan korunacaklardır. Öğrencilerin kötü alışkanlıklara yönelmeme, 

kendilerini kontrol etme, kötü istek ve arzularını sınırlandırma ve daha dikkatli 

olmalarını sağlama adına zararlı alışkanlıklardan korunma yollarını kitabımızın 

içermesi yerinde olmuştur. “Etkinlik” bölümüyle öğrencilerin bu korunma yollarının 

neler olduğunu söylemelerinin istenmesi de konuyu pekiştirme açısından faydalıdır. 

(Özdemir, 2019: 73) 

Ünitenin devamında Hz. Yahya’nın (a.s.) hayatı hakkında bazı bilgiler 

verilmiştir. O’nun üstün ahlakı ve güzel özellikleri anlatılmış, böylece öğrencilerin 

onu örnek alması sağlanmak istenmiştir. (Özdemir, 2019: 75) Hz. Yahya’yı model 

alarak güzel ahlak sahibi olmaya çalışan öğrencilerde özdenetim değeri gelişeceği için 

konu dolaylı olarak özdenetimle ilgilidir.   

Ünite değerlendirme sorularında yer alan kötü alışkanlıkların zararları, 

onlardan korunma yolları, kul hakkı ile zararlı alışkanlıklar arasındaki ilişki ve zararlı 

alışkanlıklara başlama nedenleri konularıyla ilgili sorular öğrencilerde farkındalık 

oluşturup davranışlarına dikkat etmeleri açısından önemli görülmektedir. (Özdemir, 

2019: 77-78) Günümüzde özellikle gençler arasında yaygınlaşan ve çığ gibi büyüyen 

zararlı alışkanlıkların kullanımının ne boyuta geldiğini gözler önüne serebilmek ve 

ciddiyetini anlatabilmek adına ünitede daha fazla somut istatistiklere ve örneklere yer 



119 

 

verilmesi, öğrencilerin bu alışkanlıklardan uzak durarak özdenetimlerini geliştirme 

bakımından daha faydalı olacağı görüşündeyiz.      

 

2.2.14. 6. Sınıf Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Hayatı Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak peygamberimize ilk vahyin gelmesi, İslam’a davet süreci, 

hicret ve Medine yıllarından bahsedilmektedir. Konularda ve kazanımlarda özdenetim 

değeri yer almamasına rağmen peygamberimizin zorluklarla mücadele etmesi, yapılan 

işkencelere gösterdiği tavır ve üstün ahlakı öğrencilerde özdenetimin gelişmesine katkı 

sağlamaktadır. Dolayısıyla ünite dolaylı olarak özdenetimle ilgilidir diyebiliriz. 

 

Tablo 14: 6. Sınıf “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Hayatı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle 

İlgili Durumu 

 

6. Sınıf, 

“Hz.Muhammed’in (s.a.v.) 

Hayatı” Ünitesinde Yer 

Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Daveti: Mekke 

Dönemi 

1.1. Hira Günleri ve Vahiy 

Yok Yok Yok Yok 

1.2. Yakın Çevreye Çağrı 

ve İlk Müslümanlar 

Yok Yok Yok Yok 

1.3. Davetin Yaygınlaşması 

ve Müşriklerin Tepkileri 

Yok Var Yok Var 

1.4. Habeşistan Hicretleri 

ve Boykot Yılları 

Yok Yok Yok Yok 

1.5. Taif Yolculuğu, İsrâ ve 

Miraç 

Yok Var Yok Yok 

2. Hicret Yok Yok Yok Yok 



120 

 

3. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Daveti: Medine 

Dönemi 

3.1. Mescid-i Nebi ve 

Toplumsal İşlevi 

Yok Yok Yok Yok 

3.2. Toplumsal Barışın 

Sağlanması 

Yok Var Yok Yok 

3.3. Eğitim Öğretim 

Faaliyetleri 

Yok Yok Yok Yok 

3.4. Mekkeli Müşriklerle 

İlişkiler: Bedir, Uhud, 

Hendek Savaşları, 

Hudeybiye Antlaşması ve 

Mekke’nin Fethi 

Yok Yok Yok Yok 

3.5. Diğer Din 

Mensuplarıyla İlişkiler 

Yok Yok Yok Yok 

3.6. Veda Haccı ve Veda 

Hutbesi 

Yok Var Yok Var 

3.7. Hz. Muhammed’in 

Vefatı 

Yok Yok Var Var 

4. Bir Sure Tanıyorum: 

Nasr Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Var Var Yok 

 

Peygamber Efendimizin İslam’a davet sürecinde yapılan işkencelere, verilen 

tekliflere rağmen bu kutlu görevi devam ettirmesi özdenetiminin ne kadar yüksek 

olduğunu göstermektedir. Kitabımızda yer alan ifadeye göre müşriklerin 

peygamberimizi davasından vazgeçirmek için istediği ne varsa vereceklerini 

söylemelerine rağmen O’nun bu teklifleri geri çevirmesi kararlılığını ve azmini 

göstermektedir. Yine Resulullah’ın “Bilgi Notu”nda yer alan ifadeye göre güneşi sağ 

eline, ayı da sol eline verseler yine de bu davadan vazgeçmeyeceğini buyurması 

Allah’a bağlılığı, sabrı ve iradesinin nasıl kuvvetli olduğunu göstermesi bakımından 

önemlidir. (Özdemir, 2019: 83) Öğrenciler bu bilgilerden sonra peygamberimizin 

özdenetimini örnek alacak ve zorluklarla mücadele etmeyi, iradelerine hâkim olmayı 



121 

 

ve hedeflenen yolda dış etkenlerden bağımsız olarak ilerleyebilmeyi öğrenecekler ve 

özdenetimlerini kazanacaklardır.  

Peygamber Efendimizin İslam’ı Mekke şehri dışında yaymak için gittiği 

Taif’te taşlanması ve ayaklarının kanlar içinde kalmasına rağmen onlara beddua 

etmemesi, aksine İslam’a girmeleri için dua etmesi öğrenciler için özdenetim örnekliği 

taşımaktadır. (Özdemir, 2019: 84) İnsanlar kendilerine kötü davranan, alay eden, 

küçük düşüren ve şiddet gösteren kişileri kolay kolay affedip sabır gösterememektedir. 

Ancak öfke kontrolü ile sabırlı davranıldığında ve bu kişilere hoşgörülü olunduğunda 

kişi, karşılık verme, kin duyma ve intikam benzeri kötü duygularından vazgeçerek iyi 

ve kötü arasındaki ikilemde doğru olan tarafı seçecek ve kazançlı duruma gelecektir. 

Aynı zamanda özdenetim değerini de geliştirme yolunda büyük bir adım atmış 

olacaktır. 

Kitabımızda yer alan “Medine Dönemi” konusunda anlatıldığı üzere; Resullah 

Medine’ye hicret edince ensar ve muhaciri kardeş ilan etmiş, Evs ve Hazrec 

kabilelerini barıştırmış ve Medine’de bulunan Yahudi kabileleriyle barış anlaşmaları 

yapmıştır. Peygamberimizin bunları yapmaktaki amacı toplumda huzuru, mutluluğu 

ve barışı tesis etmektir. Toplumdaki çatışmaların sonlanabilmesinin, barış ortamının 

sağlanabilmesinin, kişilerin uyum içinde yaşamasıyla mümkün olduğu 

peygamberimizin davranışlarıyla anlatılmaya çalışılmaktadır. Bunun ön koşulu ise 

bireyin kendi iç huzurunu sağlayabilmesi ve ardından çevresindekiler ile iyi ilişkiler 

kurabilmesi, kısaca toplumda özdenetimli bireylerin bulunması olduğundan 

öğrencilere barış ve huzurun özdenetim değeriyle mümkün olduğu ünitede anlatılmaya 

çalışılmaktadır.  

Mekkeli müşriklerle Müslümanlar arasında yapılan Uhud Savaşı başlamadan 

önce Resulullah bazı sahabileri Ayneyn Geçidi’ne yerleştirmiş ve ne olursa olsun 

yerlerinden ayrılmamalarını tembihlemiştir. Ancak bu sahabilerin pek çoğu savaşı 

kazandık diye düşünerek yerlerini bırakmış ve savaş Müslümanların aleyhine 

neticelenmiştir. (Özdemir, 2019: 92-93) Buradan Müslümanların peygamberimizin 

sözünden ne olursa olsun çıkmamaları ve sorumluluklarını yerine getirerek nefsin 

güzel isteklerini sınırlamaları gerektiği sonucuna ulaşabiliriz. Aksi durumun kişi veya 

toplum aleyhine istenmedik sonuçlar doğurabileceği gözler önüne serilmiştir. 



122 

 

Peygamberimizin sabırlı olması, affediciliği ve öfkeli olmaması gibi 

özellikleri, insanlara örnek olması açısından kitabımızın “Etkinlik” kısmında 

bahsedilmiştir. Buna göre şu ifadelere yer verilmiştir:  

“Mekke’nin Müslümanların eline geçmesiyle şehir halkı endişeye kapıldı. 

İnsanlar, korku ve endişe içinde Hz. Peygamber’in (s.a.v.) kendileri için vereceği 

kararı beklemeye başladılar. Allah Resulü (s.a.v.) Kâbe’nin çevresinde kendisini 

bekleyen halka sordu: “Ey Kureyş topluluğu! Size ne yapacağımı sanıyorsunuz?” 

Kureyşliler hep bir ağızdan, “İyilik yaparsın. Sen saygıdeğer bir kardeşsin. 

Saygın bir kardeş oğlusun.” dediler. Bunun üzerine Rahmet Peygamberi Hz. 

Muhammed (s.a.v.) onlara şunu söyledi: “Gidiniz. Sizler artık serbestsiniz.” 

(Özdemir, 2019: 94)  

Bu olay ile özdenetimin bir önder olarak dahi keyfi hareketlerde bulunmamayı, 

daha önemli bir amaca ulaşabilmek için tepkilerin, davranışların bir kontrol 

mekanizmasından geçirilerek çevreye arz edilmesi gerektiğini kitabımız öğrencilere 

göstermiştir.  

Ünitenin devamında yer alan Veda Hutbesi’nde Allah Resulünün 

Müslümanlara öğüt ve tavsiyeleri yer almıştır. (Özdemir, 2019: 97) Veda hutbesi 

hayatın her alanında bireyleri mutlu edecek, dünya ve ahiret saadetini sağlayacak 

ilkeler içermektedir. Bu ilkeler insanların iradelerini kuvvetlendirmelerini amaç 

edinerek nefsani eylemlerine yönelme eğilimlerini denetleyip kısıtlamalarını 

hedeflemektedir. Burada etkinlik ve sınıfça yapılan uygulamalarla tavsiyelerin hayata 

geçirilmesi daha kolay olacaktır.  

Peygamberimizin vefatı konusunda yer alan “Etkinlik” Müslümanlara 

sorumluluklarını düşündürmesi, hatırlatması ve teşvik etmesi açısından faydalı 

görülmektedir. Buna göre Peygamberimizin ahlaki yönden bizler için en güzel model 

olduğu vurgulanmış ve şu ayete yer verilmiştir: “Andolsun ki Resulullah sizin için, 

Allah’a ve ahiret gününe kavuşmayı umanlar ve Allah’ı çok zikredenler için güzel bir 

örnektir.” (Ahzab 33/21) Ayetten sonra Resulullah’ın dürüst, güvenilir, anlayışlı, 

merhametli, kolaylaştırıcı, sabırlı ve kararlı olduğu ifade edilerek bizlerin nasıl bir 

sorumluluk yüklendiğimizi öğrencilerin açıklaması istenmiştir. (Özdemir, 2019: 99) 

Öğrencilerin sorulan bu soruya şu cevapları vermeleri istenmektedir: Müslümanlar 

hayatlarının her anında Allah Resulünü örnek almalı ve onun gibi olmaya 

çalışmalıdırlar. Allah’ın bizlere böyle üstün ahlaklı bir peygamber göndermesini her 



123 

 

birey kendisi için bir fırsat bilmeli ve duygu, düşünce, davranışlarını ahlaklı olacak 

şekilde yönlendirmelidir. Nitekim hayatın her alanında özdenetim sahibi olmak çaba 

gerektiren bir durum olduğundan her alanda özdenetim sahibi olan Peygamberimizin 

rehberliği, bu değerin öğrencilere kazandırılmasında büyük bir fırsat sunmaktadır. 

Ünite sonunda bulunan değerlendirme soruları konunun pekişmesi için faydalıdır.  

 

2.2.15. 6. Sınıf Temel Değerlerimiz Ünitesi 

 

Bu ünitede toplumumuzu birleştiren değerler olan peygamber ve ehl-i beyt 

sevgisi, vatan ve millet sevgisi, bayrak ve istiklal marşı sevgisi, şehit ve gazilerimize 

sevgi ve saygı ile dini bayramlar, önemli gün ve geceler anlatılmaktadır. Toplumu 

birleştiren bu değerlere saygı gösteren kişinin aynı zamanda özdenetime de sahip 

olduğu, toplumun huzur, mutluluk, birlik ve beraberliğini düşündüğü bilindiğine göre 

ünite dolaylı olarak özdenetime vurgu yapmaktadır.  

 

Tablo 15: 6. Sınıf “Temel Değerlerimiz” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

6. Sınıf, “Temel 

Değerlerimiz” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Toplumumuzu 

Birleştiren Temel 

Değerler 

Yok Yok Yok Yok 

1.1. Peygamber ve 

Ehl-i Beyt Sevgisi 

Yok Yok Yok Yok 

1.2. Vatan ve Millet 

Sevgisi 

Yok Var Yok Yok 

1.3. Bayrak ve İstiklâl 

Marşı Sevgisi 

Yok Var Yok Yok 

1.4. Şehit ve 

Gazilerimize Sevgi ve 

Saygı 

Yok Var Yok Yok 



124 

 

2. Dinî Bayramlar, 

Önemli Gün ve 

Geceler 

2.1. Cuma Günü 

Yok Yok Yok Yok 

2.2. Dini Bayramlar Yok Var Yok Yok 

2.3. Kandil Geceleri Yok Var Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Yok 

 

“Vatan ve Millet Sevgisi” konusunda vatanımızın bizler için çok değerli 

olduğu ve onu tarihiyle, kültürüyle, toprak bütünlüğüyle korumamız gerektiği ifade 

edilir. Ünitede öğrenciye vatan ve millet sevgisi aşılanarak toplumda birlik ve 

beraberlik duygusu oluşturulmaya çalışılmaktadır. Çünkü toplumun en küçük birimi 

bireydir. Bireydeki her gelişme ise toplumu doğrudan etkilemektedir. Bu nedenle 

özdenetimin öğrencilerde kazanılması toplumda bu değerin yaygınlaşmasını 

sağlayacak ve birlik ve beraberlik duygusu gelişmiş olacaktır. Nitekim özdenetim, 

yalnızca bireyin kendisini değil, etrafında bulunan insanları ve çevresini de 

etkilemektedir.  

Konunun devamında milletimizin aziz bir millet olduğu, dürüstlük, 

kahramanlık, misafirperverlik, erdemlik, yiğitlik gibi özelliklerle tanındığı ve hiçbir 

zaman tarihimizde utanç duyulacak bir lekenin olmadığı vurgulanmaktadır. Bu 

bilgilerle öğrencilerin milli ve manevi değerleri korumaları, sorumluluklarını yerine 

getirmeleri, milli birlik ve beraberlik ile tarihi ve doğal güzellikleri korumaları, 

ülkemizin gelişip kalkınması için ellerinden geleni yapmaları amaçlanmıştır. 

(Özdemir, 2019: 110) Konu sonunda edinilen bilgiler çerçevesinde öğrenciler 

kültürünü öğrenerek geçmiş ve günümüz arasındaki bağlantıyı kurmaya çalışacak ve 

toplumca kabul edilen değerleri korumaya ve yaşatmaya çalışacaktır. Ayrıca bu 

sorumluluk bilinci ile tüm iş ve görevleri yerine getirecek, davranışlarına dikkat 

edecek ve kendi kendini yönetme yetisine sahip olacaktır.  

Bayrağımız milli birlik ve beraberliğimizin, bağımsızlığımızın sembolüdür. 

Milli ve manevi değerlerimizin en önemlilerinden biri bayrağımızdır. Kitabımız 

öğrencilerin bayrağı canları pahasına olsun korumaları gerektiğini ifade ederek 



125 

 

bağımsızlığın ne denli önemli olduğunu vurgulamaya çalışmıştır. Yine İstiklal 

Marşı’mızın milletimiz için değeri ifade edilmiştir. Hem bayrağımızı hem İstiklal 

Marşı’mızı korumak ülkemizde yaşayan tüm bireylerin bağımsızlık adına bir görevi 

olduğu vurgulanmıştır. Bağımsızlığın korunması ise toplum içinde özdenetim sahibi 

bireylerin bulunması ile mümkündür. Nitekim özdenetim sahibi bireyler, her durum 

ve şartta kontrolü elinden bırakmayan, kendi kendini yönetebilen ve topluma da bu 

anlamda yön verebilen, sorumluluk bilinci gelişmiş kişiler olduğundan bu kişiler, 

ülkenin bağımsızlığını koruma adına da doğru kararları alacaklardır. Kitabımızda da 

özdenetim değerinin gelişmesi amacıyla konu sonunda birlik ve beraberlik 

duygusunun gelişmesi, toplum içindeki farklılıkların zenginlik olarak görülmesi ve 

fertlerin dayanışma içinde olması ile bağımsızlığın korunacağı ifade edilmiştir. Ayrıca 

başta milletimiz fertlerine ve insanlara faydalı olmak için çalışmak gerektiği 

vurgulanarak Peygamber efendimizin “İnsanların en hayırlısı, insanlara faydalı 

olandır.” (Buhârî, Mağâzî, 35) sözüyle de faydalı bir birey olmanın önemi 

kavratılmaya çalışılmıştır. (Özdemir, 2019: 110-113) Öğrencilere bu bilinç küçük 

yaşta kazandırılarak bu duyguyla yetişmeleri sağlanmaktadır. Vatanını, milletini, 

bayrağını düşünen insanlar aynı zamanda özdenetime sahip insanlardır.  

“Şehit ve Gazilerimize Sevgi ve Saygı” başlığında şehit ve gazilerin ne 

zorluklar içerisinde bu vatanı koruduğu anlatılmıştır. Bizlerin şehitlere ve gazilere 

minnet borcumuzun olduğu, bu nedenle şehitleri sık sık anıp dua etmemiz, gazilere ise 

saygı gösterip ziyaret etmemiz gerektiği ifade edilmiştir. (Özdemir, 2019: 115) 

Dinimizin de şehitlik ve gazilik makamlarına verdiği önem dile getirilmiş ve 

öğrencilerden de duyarlı olmaları beklenmiştir. Şehit ve gazilere saygı gösteren ve 

sevgi duyan öğrenciler aynı zamanda özdenetim değerleri gelişmekte olan kimselerdir.  

Çünkü özdenetime sahip kişiler toplumda var olan değerleri bilen ve korumaya çalışan, 

sevgi, saygı, merhamet gibi değerleri benimsemiş, davranışlarını toplumun huzuru için 

değiştiren kişilerdir.  

Dini Bayramlar konusu içerisinde ramazan ayında Müslümanların çok arzu 

etseler dahi bir şeyler yiyip içmedikleri, Allah’ın rızasını düşündükleri ifade edilir. 

Orucu sadece Allah emrettiği için tutan Müslümanlarda özdenetim duygusunun 

geliştiğini, nefislerini kontrol altına tuttuklarını belirtmiştik.  Ramazan ayında 

Müslümanların her zamankinden daha fazla ibadet yapmaları ve iyiliklere yönelmeleri 



126 

 

nefislerine uymalarını engelleyecek, dürtülerini kontrol etmelerini sağlayacaktır. 

(Özdemir, 2019: 118) Kurban Bayramı’nda kurban kesmek kitabımızın ifadesiyle 

“Allah (c.c.) için her türlü fedakârlığı yapmaya hazır olunduğunu göstermektir.” 

(Özdemir, 2019: 119) Allah rızası için nefsin isteklerine uymayarak kesilen kurban, 

kişinin davranışlarını düzeltmesine ve kötülük yapmamasına vesile olmaktadır. 

Kandil gecelerinde Müslümanların yaptıkları ve yapmaları gereken davranış ve 

ibadetler kitabımızda sunulmuştur. (Özdemir, 2019: 121-123) Bununla öğrencilerin bu 

örnek davranışları model almaları ve hayatlarına geçirmeleri sağlanmak istenmiştir. 

Onlar bu davranış ve ibadetleri yaptıklarında nefislerine uymama, kötülüklere 

yönelmeme konularında önemli gelişmeler göstereceklerdir. Ünite değerlendirme 

sorularında vatan ve millet sevgisi, dini, milli ve manevi değerleri koruma ile ilgili 

sorular özdenetimi geliştirme açısından önem arz etmektedir. (Özdemir, 2019: 124-

125) 

 

2.2.16. 7. Sınıf Melek ve Ahiret İnancı Ünitesi 

 

Bu ünitede görülmeyen varlıklar olan melekler, cinler, şeytan ve ahiret 

hayatından bahsedilmektedir. Konular ve kazanımlarda doğrudan özdenetim değeri 

yer almamaktadır. Ancak içeriğe baktığımızda meleklerin, şeytanın ve ahiret hayatının 

varlığını bilen bireyler istenmeyen davranışları sergilemekten uzak duracakları için 

konular özdenetim değerinin gelişmesine katkı sağlamaktadır.  

         

Tablo 16: 7. Sınıf “Melek ve Ahiret İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

7. Sınıf, “Melek ve 

Ahiret İnancı” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Görülen ve 

Görülmeyen 

Varlıklar 

Yok Var Yok Yok 

2. Melekler ve 

Özellikleri 

Yok Var Var Var 



127 

 

3. Dünya ve Ahiret 

Hayatı 

Yok Var Yok Var 

4. Ahiret Hayatının 

Aşamaları 

Yok Var Var Var 

5. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. İsa 

(a.s.) 

Yok Var Var Var 

6. Bir Sure 

Tanıyorum: Nas 

Suresi ve Anlamı 

 

Yok Var Yok Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

Görülmeyen varlıklardan bahseden ilk konuda şeytanın Allah’ın emrine 

rağmen Hz. Âdem’e secde etmediği, kendisinin ateşten, onun ise topraktan 

yaratıldığını söyleyerek Allah’a isyan ettiği belirtilir. İnsanları saptırmak ve kötü yola 

iletmek için Allah’tan kıyamete kadar süre istediği ve Allah’ın da bu süreyi ona verdiği 

vurgulanır. (Macit, 2019: 11) Şeytanın dünya hayatında insanları kandırmak için 

elinden geleni yapması ve doğru yoldan uzaklaştırmak için gayret sarf etmesi 

insanoğlunun özdenetim sahibi olması gerektiğinin açık bir göstergesidir. Öğrencilere 

bu bilgilerin verilmesinin amacı, dünyaya neden gönderildiklerini unutmamaları, 

şeytanın tuzaklarına düşmemeleri, heva ve heveslerine uymamaları yani özdenetimli 

olmalarıdır. İnsanoğlu iyi ile kötüyü, hak ile batılı ayırt edip özgür iradesiyle tercihini 

ortaya koyarken meleklerin ve şeytanın yönlendirmelerine maruz kalır. Özdenetimli 

birey tam bu noktada olumlu ve olumsuz duygularını yönlendirme iradesine sahip 

olarak ne yapıp yapmaması gerektiğini bilir ve iradesini doğru yönde kullanır.  

İkinci konu olan “Melekler ve Özellikleri”nde bilinen bazı melekler ve 

görevleri anlatılmıştır. Bunlardan özdenetim değerinin gelişmesine etki edenler 

şunlardır:  

Kiramen-Kâtibin Melekleri: İnsanın sağında ve solunda bulunup yapılan 

iyilik ve kötülükleri yazan meleklerdir. (Macit, 2019: 14) Öğrenciler her yaptıkları 

eylemin melekler tarafından izlendiğini ve kayıt altına alındığını bu konu sonunda 

öğrenirler. Bundan sonraki hayatlarında ise kötülük yapmamaya, nefislerinin kötü 



128 

 

isteklerine uymamaya gayret gösterirler. Kitabımızda “Şunu iyi bilin ki üzerinizde 

bekçiler, değerli yazıcılar vardır. Onlar, yapmakta olduklarınızı bilir.” (İnfitar 82/10-

11) ayeti de yer almış ve her an denetlenmenin verdiği bilinçle kendini 

sınırlandırabilmek ve özdenetimli olmak gerektiğine vurgu yapılmıştır. Kiramen-

Kâtibin meleklerinin varlığının kişiye nasıl özdenetim kazandıracağı kitabımızda şu 

şekilde belirtilmiştir:  

“Meleklere iman eden kişi, hiç kimsenin olmadığı yerde bile kötülük yapmaz. 

Çünkü o, herkesi her yerde takip eden Kirâmen Kâtibin meleklerinin olduğuna 

iman eder. Bu meleklerin, yapılan en küçük bir iyiliği de kötülüğü de kaydettiğini 

aklından çıkarmaz. Bu bilinçle de her zaman iyi davranışlarda bulunan, 

kötülüklerden sakınan güzel ahlaklı bir insan olur. Böyle insanlar hem Allah’ın 

(c.c.) sevgisine ve rızasına erişir hem de toplumda sevilir ve sayılır.” (Macit, 

2019: 16)  

Konu içerisinde yer alan “Yorumlayalım” kısmında verilen ayet ile bu 

meleklerin ağızdan çıkan her sözü yazdığı ifade edilerek öğrenciler, yapılan her 

eylemde meleklerin ilahi bir kamera ile gözetimi altında olduklarının farkında olarak 

her alanda kendilerini yönetme ve yönlendirme gücüne ve yetkinliğine sahip olmaya, 

dolayısıyla özdenetimli olmaya teşvik edilir. (Macit, 2019: 14) 

Koruyucu Melekler: İnsanları kötülük ve olumsuzluklardan koruyan 

meleklerdir. (Macit, 2019: 14) İnsanlar kendilerini her türlü kötülüklerden koruyan 

meleklerin varlığını bildiklerinde iyi işler yapmaya yönelerek Allah’a layık bir kul 

olmaya çalışırlar. Çünkü Allah’ın insanoğlunun kötülük yapmamasını ve emirlerini 

yerine getirmesini istediğinin bilincindedirler.  

Rahmet Melekleri: İnsanları seven, onların iyiliğini isteyen, onlar için dua 

eden meleklerdir. Bu melekler zor durumda olan insanlara yardım eder ve Allah’tan 

insanların affedilmesini isterler. (Macit, 2019: 14) İnsanlar kendileri için bu kadar 

iyilikte bulunan meleklerin varlığı sayesinde davranışlarını kontrol etme ve düzeltme 

gereği duyacaklardır. Kendi yaptıkları hatalara meleklerin bile dua ettiğini, af 

dilediğini bilmek, bireyin etkili bir değişimi ve otokontrol becerisi için büyük bir 

destek sunmaktadır. 

Münker ve Nekir Melekleri: Kabirde insanları sorgulayacak olan 

meleklerdir. (Macit, 2019: 15) Konu sonunda öğrenciler dünyadaki tüm tutum ve 

eylemlerinden hesaba çekileceğini, iyi olan davranışları nedeniyle ödüllendirilip kötü 



129 

 

davranışları nedeniyle cezalandırılacaklarını öğrenecekler, böylece kötü iş ve 

eylemlerde bulunmamak, Allah’ın emirlerini yerine getirmek, güzel ahlaklı olmak için 

iç kontrol becerilerini güçlendirecekler, dolayısıyla özdenetimli bireyler haline 

geleceklerdir. 

Kitabımızda meleklere iman etmenin kişinin davranışlarını kontrol etmesini 

nasıl sağladığı şu ifadelerle belirtilmiştir:  

“Meleklerin insanların iyiliğini istediğini, onlar için dua ettiğini bilen kişi, mutlu, 

huzurlu ve moralli olur. Meleklerin duasına uygun şekilde davranmaya, kendisi 

de Rabb’ine (c.c.) yönelip dua etmeye, istiğfarda bulunmaya yönelir. 

Peygamberimizin (s.a.v.) haber verdiğine göre insanın içinde her zaman onu 

iyiye ve kötüye yönelten iki ses bulunur. İnsanı iyiye yönelten ses meleğin, kötüye 

yönelten ses de şeytanın sesidir. Bu bilinci taşıyan bir mümin, her zaman içindeki 

iyiliğe çağıran sese kulak verir. Çünkü bu sesin, kendisinin iyiliğini isteyen 

meleklere ait olduğunu bilir.” (Macit, 2019: 15)  

İnsan iradesi olan bir varlıktır. Bu iradesini iyi ve doğru yönde kullanmak kendi 

elindedir. İyi yönde kullanan insanlar kendisi için faydalı ve zararlı şeyleri ayırt eden, 

özdenetimi yüksek bilinçli kişilerdir. Bu bilgilerden sonra öğrenciler içlerindeki iyi 

sesi dinlemeye ve şeytana uymamaya gayret göstereceklerdir.  

“Dünya ve Ahiret Hayatı” konusunda dünyanın geçici ve ölümlü olduğu, kalıcı 

ve esas hayatın ise ahiret hayatı olduğu ayetlerle desteklenerek açıkça belirtilir. 

Kitabımızda yer alan bilgilere göre dünya bir imtihan yeridir. İnsan söz ve 

davranışlarından sorumlu olan bir varlık olup bu dünyada ne yaparsa ahirette 

karşılığını mutlaka görecektir. Bunu dünya ahiretin tarlasıdır sözüyle de 

açıklayabiliriz. (Macit, 2019: 17) Dünyada iyilik yapanlar ahirette 

mükâfatlandırılacak, kötülük yapanlar ise cezalandırılacaktır. Ahiret hayatına inanıp 

iman eden insan da yaptıklarının bilindiğinin farkına vararak Allah’ın kendisine 

yüklediği sorumluluklara göre yaşamaya gayret edecek, doğru ve kontrollü bir hayat 

yaşamaya özen gösterecektir. Kitapta bu konunun yer alması ile öğrenciler bu dünyada 

var olma amaçlarının bir imtihan olduğunu, iyilik ve kötülüğün karşılığının mutlaka 

alınacağını öğrendiklerinde isteklerini zarara dönüşebilecek noktada durduracak, 

doğru, dürüst, bilinçli, kontrollü yani özdenetimli olmaya çalışacaklardır.  

Ahiret hayatının aşamalarının anlatıldığı kitabımızda, aslında her aşama kişinin 

özdenetimli olmasına katkı sağlamaktadır. Çünkü ahirette neler yaşayacağını, nelerin 



130 

 

onu beklediğini bilmek insanın davranışlarına dikkat etmesine etki eder. Ayrıca 

dünyanın imtihan yeri olarak geçici bir yer olduğunun idrakiyle yaşadığı olumsuz 

olaylar karşısında sabır ve tahammül göstererek tavırlarını düzenler, taşkınlıklardan 

kaçınır, başarısızlıkları karşısında direnerek önüne çıkan engelleri aşma noktasında 

duygularına yenik düşmez.  

Ahiret hayatının aşamalarının özdenetim ile ilgisi şu şekildedir: 

Ölüm: Ahiret hayatının ilk aşaması olan ölüm konusunda yer alan “Etkinlik” 

kısmı özdenetimli olmaya teşvik etmektedir. Bu kısımda peygamberimizin şu hadis-i 

şerifi yer almıştır: Peygamberimize (s.a.v.), “İnsanların en akıllısı hangisidir?” diye 

soruldu. Hz. Peygamber (s.a.v.) şu cevabı verdi: “Ölümü en çok hatırlayanlar ve 

ölümden sonrası için en güzel şekilde hazırlananlardır. İşte onlar, en akıllı olanlardır.” 

(İbn-i Mâce, Zühd, 31) (Macit, 2019: 19) Peygamberimizin burada belirttiği en akıllı 

olan kişiler kötü arzu ve isteklerine uymayan, davranışlarında kontrollü olan, ne 

yaptığını bilen otokontrollü insanlardır.  

Kıyamet ve Yeniden Diriliş: Kıyametin kopup dünyadaki düzenin altüst 

olması ve insanların kabirlerinden hesap vermek üzere çıkarılması da insanları 

korkutan, düzgün bir hayat yaşamak için teşvik eden ahiret aşamalarındandır.   

Haşr ve Mahşer: Yeniden diriltilen insanların bir araya toplanması ve hesap 

vermek üzere mahşer meydanına gelmeleri ahiret hayatında yaşanacaklar için 

bireylere büyük bir uyarı niteliğindedir. (Macit, 2019: 20) Mahşer meydanında 

yaşanan telaş ve korku ayet-i kerimelerde de tasvir edilmekte, böylece insanların 

dünya hayatını Allah’ın emirleri doğrultusunda değerlendirmeleri istenmektedir.  

Hesap ve Mizan: Mahşer meydanında toplanan insanların dünyada 

yaptıklarından sorguya çekilmeleri, yaptıkları en küçük bir iyiliğin de kötülüğün de 

karşılığını görmeleri ve yaptıklarına kendi organlarının şahitlik edecek olması 

öğrencilerin düşünmelerine, nefislerinin heva ve heveslerine uymamalarına, 

kendilerine sınır koymalarına ve kontrollü birer birey olmalarına katkı sağlamaktadır. 

Hatta yapılan iyilik ve kötülüğün mizan adlı teraziden tartılacak olması öğrencileri 

iyilik yapmak ve sevap işlemek konusunda motive etmektedir. Konunun sonunda yer 

alan ayet-i kerime ile iyilik yapanların mükâfatlandırılacağı şu şekilde belirtilmiştir: 

“O gün amellerin tartılması da haktır. Kimlerin sevabı ağır basarsa işte onlar kurtuluşa 

erenlerdir.” (A’raf 7/8) (Macit, 2019: 21) 



131 

 

Cennet ve Cehennem: İyilik ve sevapları ağır basanların cennete, günah ve 

kötülükleri ağır basanların ise cehenneme gideceğinin belirtilmesi, cennet ve 

cehennem tasvirlerinin yapılması ve cennet ile cehennem hayatının ebedi olduğunun 

ifade edilmesi özdenetim sahibi olmak için büyük bir destek sağlamaktadır.  (Macit, 

2019: 21) İnsan yaratılış itibariyle sonsuzluk duygusu barındıran bir varlıktır. O 

sonsuza kadar mutlu ve rahat bir hayat yaşama arzusuyla doludur. Dünyadan sonra 

ebedi olarak rahat ve mutlu yaşamak için insanoğlu, bu dünyada kötü istek ve 

arzularını sınırlandıracak ve özdenetim sahibi olacaktır. 

Allah kullarının iyilik yapmalarını ve kötülükten uzak durmalarını 

istemektedir. Bunu teşvik etmek üzere Kur’an-ı Kerim’de şöyle buyrulmaktadır: “Kim 

(Allah’ın huzuruna) iyilikle gelirse ona, getirdiğinin on katı vardır. Kim de kötülükle 

gelirse o, sadece getirdiğinin dengiyle cezalandırılır. Onlar haksızlığa uğratılmazlar.” 

(En’am 6/160) (Macit, 2019: 23) Bu ayeti öğrenen öğrenciler yaptıkları iyiliklerin on 

katı sevap olduğunu bilerek iyiliğin kendisi için kat kat kazanç getireceğini anlayacak 

ve güzel davranışlara yöneleceklerdir.  

 Konunun sonunda dünyada adaletin tam olarak gerçekleşmediği, suçluların 

her zaman cezasını çekmediği, ancak ahirette suçlu ile suçsuzun adil olarak karşılığını 

görecekleri vurgulanır. Dünyada adalet yanıltılabilse de ahiret için bu söz konusu bile 

değildir. Bu da özdenetimli olmaya büyük bir teşviktir. (Macit, 2019: 23) 

Hz. İsa’nın hayatından kesitler veren kitabımız, Hz. İsa’nın sözleri ve örnek 

davranışlarıyla bir beşer olarak yaşadığı zorluklar karşısında her zaman iyiliğe 

yönelmesi ve yerine kararlar alması ile özdenetim açısından öğrencilere güzel bir 

model sunmaktadır. (Macit, 2019: 24-26) Nas suresine de yer verilerek bütün 

kötülüklerden ve kötü varlıklardan Allah’a sığınmak gerektiği ifade edilmektedir. Bu 

sure gereğince birey başına gelen musibetler karşısında Allah’a sığınması gerektiğini 

öğrenecek, kötülüğe misliyle karşılık verilmemesi gerektiğini anlayacaktır. Konunun 

devamında yer alan “Etkinlik” bölümüyle kötülüklerden Allah’a sığınmanın kişiye 

neler kazandıracağı sorularak öğrencilerin yorumlama becerisi kazanmaları ve kötülük 

işlemekten uzak durmaları da sağlanmaya çalışılmaktadır. (Macit, 2019: 27) Ünite 

değerlendirme sorularında meleklerin insan davranışlarına etkisi ve ahiret hayatı ile 

ilgili sorular özdenetim değerinin öğrencilerde yerleşmesi adına önemli görülmektedir. 

(Macit, 2019: 28-29) 



132 

 

2.2.17. 7. Sınıf Hac ve Kurban Ünitesi 

 

Bu ünitede hac ve kurban ibadetinin önemi, hac ve umrenin yapılışı ve kurban 

ibadetinin kuralları gibi konular anlatılmaktadır. Konu ve kazanımlarda doğrudan 

özdenetim değeri yer almasa da bu ibadetlerin önemi ve yapılışında dolaylı olarak 

özdenetimin gelişimi amaçlanmıştır. 

 

Tablo 17: 7. Sınıf “Hac ve Kurban” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

7. Sınıf, “Hac ve Kurban” 

Ünitesinde Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. İslam’da Hac İbadeti ve 

Önemi 

Yok Var Yok Var 

2. Haccın Yapılışı Yok Yok Yok Yok 

3. Umre ve Önemi Yok Yok Yok Yok 

4. Kurban İbadeti ve 

Önemi 

Yok Var Yok Yok 

5. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. İsmail 

(a.s.) 

Yok Var Var Var 

6. Bir Ayet Tanıyorum: 

En’am Suresi 162.Ayet ve 

Anlamı 

Yok Var Var Var 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Var Var Yok 

 

İlk konu olan “İslam’da Hac İbadeti ve Önemi”nde haccın önemi ve faydaları 

anlatılmıştır. Kitabımıza göre haccın özdenetimi sağlama açısından faydaları şöyledir: 

Hac ibadeti Allah’ın açık bir emri olduğundan bu ibadeti yapan bireyler Allah’ın 

rızasını kazanma yolunda önemli bir adım atmış olurlar. Kabul edilen haccın karşılığı 



133 

 

günahların bağışlanması ve cennet olduğundan öğrenciler, ileride hacca gitme imkânı 

bulduklarında bunu hatırlayacak ve böylece bu ibadeti yerine getirdikten sonra 

denetimli bir hayat yaşayacaklardır. Hacca giden insanlar orada peygamberimizin ve 

ashabının yaşadığı yerleri görüp kutsal mekânları ziyaret edeceğinden manevi olarak 

güçlenecekler ve haccın bitiminde söz ve davranışlarına dikkat edeceklerdir. (Macit, 

2019: 33) 

Hac ibadeti esnasında giyilen ihramın özdenetimi sağlama ve kötülüklerden 

uzak durma konusunda pek çok faydası vardır. Kitabımızın belirttiğine göre ihram 

herkesin eşit olduğunu ifade eder. İhram giyen kişiler birbirlerini küçümsemez ve 

kibirlenmez. İhram giyildikten sonra başlayan ihram yasaklarıyla kişi olumsuz tutum 

ve davranışlarına ket vurarak bu beceriyi tüm zamana ve davranışlarına yansıtmaya 

çalışır. Böylece bundan sonraki hayatında yaptığı yanlışlıkları düzeltme imkânı bulur. 

Hac ibadetinin bir parçası olan Arafat’ta vakfe ile Müslümanlar, mahşer meydanını 

hatırlarlar ve hesap veremeyecekleri tüm eylemlerden kaçınarak özdenetimli olmaya 

çalışırlar. (Macit, 2019: 34) 

Kitabımız samimi olarak yapılan haccın günahların affına vesile olduğunu 

belirtmiş ve şu hadis-i şerif ile bunu desteklemiştir: “Kim Allah için hacceder de (bu 

esnada Allah’ın yasakladığı) kötü söz ve fiillerden sakınırsa annesinden doğduğu 

günkü gibi günahlarından arınmış olarak (evine) döner.” (Buhârî, Hac, 4) (Macit, 

2019: 34) Dolayısıyla haccın günahların affedilmesi için bir fırsat olduğunu bilen 

bireyler tüm söz ve hareketlerine dikkat edecekler ve günah işlememe konusunda 

gayret göstereceklerdir. Öğrenciler kitapta yer alan bu bilgilerden sonra hac ibadeti 

yapma imkânı bulduklarında bir daha kötü bir iş yapmamak, dürüst ve ahlaklı olmak 

üzere Allah’a söz vereceklerdir. Hac ibadetini yapmaya karar veren kişi daha gitmeden 

çevresindeki kişilerle helalleştiği, onlarla olan ilişkilerini düzelttiği için hac ibadeti 

kişiye daha gitme kararından itibaren fayda sağlamaktadır.  

Kurban ibadeti konusunda, kurban kesmenin bireysel ve toplumsal pek çok 

faydası belirtilmiştir. Öncelikle kurban kesmek Allah’ın açık bir emri olduğu için bu 

emri yerine getiren kişi Allah’a daha fazla yaklaşmaktadır. Allah emrettiği için para 

ve malından harcamakta böylece heva ve hevesine uymaktan kaçınmış olmaktadır. 

Kitabımızda belirtildiği üzere kurban kesen kişi Allah’ın rızasını kazanma uğruna her 

fedakârlığı yapacağını göstermiş olur. (Macit, 2019: 45) Verilen bilgiler ışığında 



134 

 

kurbanın, toplumda kardeşlik, yardımlaşma ve dayanışma ruhunu canlı tutacağı ve 

sosyal adaleti gerçekleştirileceği anlaşılmaktadır.  

Kurbanın faydalarına baktığımızda kişiye cömertlik duygusunu kazandırdığı, 

cimrilikten uzaklaştırdığı, paylaşmayı ve yardımlaşmayı sağladığı ve insanların 

kaynaşmalarına, dayanışma içerisinde olmalarına yardımcı olduğu görülür. (Macit, 

2019: 45) Görüldüğü üzere kurban kesen kişi, malını Allah’ın rızası yolunda harcama 

zevk ve alışkanlığını kazanarak, cimrilik hastalığından ve dünya malına tutkunluktan 

kurtulmaktadır. Kurban kesmek insanların kötü duygu ve davranışlardan uzak 

kalmalarını, iyi düşünce ve eylemlerinin ise artmasını sağlamaktadır. Dolayısıyla bu 

ibadet dolaylı olarak bireyi iyi düşünce ve eylemlere yönlendirerek özdenetimin 

gelişmesine yardımcı olmaktadır.  

Hz. İsmail’in hayatının anlatıldığı ünitenin son kısımlarında onun güzel ahlaki 

özelliklerinden bahsedilmiş ve öğrencilerin onu örnek almaları amaçlanmıştır. 

Konunun sonunda yer alan “Etkinlik” kısmında Hz. İsmail’in hayatından neleri örnek 

alabiliriz sorusuyla öğrencilerin onun üstün özelliklerini hayatlarına geçirmeleri 

sağlanmak istenmiştir. (Macit, 2019: 49-50)  

En’am suresi 162. ayete yer veren kitabımız, bu ayetle yaptığımız her işi ve 

ibadetleri sadece Allah için yapmamız gerektiğini vurgulamaktadır. (Macit, 2019: 51) 

Öğrenciler bu ayeti kavrayıp içselleştirdiklerinde tüm iş ve eylemler ile ibadetlerini 

sadece Allah rızasını kazanma için yapacak, Allah’ın emrinden çıkmayacak yani 

otokontrollü bireyler olacaklardır. Allah’ın emirleri çerçevesinde nasıl hareket etmek 

gerekiyorsa dış uyarılara gerek kalmadan bu kurallara kendiliğinden riayet 

edeceklerdir. Çünkü kendini kontrol edemeyen, arzu ve isteklerinin peşinden giden 

kişiler Allah’ın emir ve yasaklarını yerine getirme konusunda istek ve duyarlılığı 

olmayan kişilerdir. Ünite değerlendirme sorularında hac ve kurban ibadetinin kişiye 

ve topluma faydaları konusundaki sorular da özdenetim değerinin gelişimine etki 

etmektedir. (Macit, 2019: 52) 

 

2.2.18. 7. Sınıf Ahlaki Davranışlar Ünitesi 

 

Bu ünitede güzel ahlaki tutum ve davranışlardan olan adalet, dürüstlük, 

özdenetim, saygı, sevgi, yardımseverlik, sorumluluk, vatanseverlik ve sabır genel 



135 

 

hatlarıyla işlenmektedir. İçerikte ayrı bir özdenetim başlığının yer alması bu değeri 

kazandırma adına önemli görülmektedir. Konu ve kazanımlara baktığımızda da 

özdenetim değerinin öğrencilere kazandırılması amaçlanır. Diğer değerler de dolaylı 

olarak özdenetim ile ilişkili olduğundan bu ünitede hem doğrudan hem dolaylı olarak 

özdenetimden bahsedilmektedir denilebilir. 

 

Tablo 18: 7. Sınıf “Ahlaki Davranışlar” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

7. Sınıf, “Ahlaki 

Davranışlar” Ünitesinde 

Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Güzel Ahlaki Tutum 

ve Davranışlar 

Yok Var Var Var 

1.1. Adalet Yok Var Var Var 

1.2. Dostluk Yok Var Var Var 

1.3. Dürüstlük Yok Var Var Var 

1.4. Özdenetim ve Sabır Var Var Var Var 

1.5. Saygı ve Sevgi Yok Var Var Var 

1.6. Sorumluluk Yok Var Var Var 

1.7. Vatanseverlik Yok Vat Var Var 

1.8. Yardımseverlik Yok Var Var Var 

2. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Salih 

(a.s.) 

Yok Var Yok Yok 

3. Bir Sure Tanıyorum: 

Felak Suresi ve Anlamı 

Yok Var Yok Var 



136 

 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

Ünitenin girişinde yer alan hazırlık çalışmalarındaki sorular öğrencileri konuya 

hazırlama açısından büyük öneme sahiptir. Burada yer alan “Niçin güzel ahlaklı bir 

insan olmalıyız?” sorusu özdenetimin faydalarını öğrencilere dolaylı yoldan 

sorgulatmakta iken “Peygamberimizin nasıl bir ahlaka sahip olduğunu araştırınız.” 

soruları ahlaklı bir insanın nasıl olması gerektiği konusunda öğrencilere model 

sunmaktadır. (Macit, 2019: 55) Peygamberimizin nasıl bir ahlaka sahip olduğunu 

benimseyen öğrenciler hem ahlaklı olmanın dünya ve ahiretteki getirilerini öğrenecek 

hem de bu bilinç ile hareket ederek dünyayla aralarında daha ideal bir uyuma sahip 

olmak için davranışlarına yön vereceklerdir. 

İlk konu olan “Güzel Ahlaki Tutum ve Davranışlar”da ahlaklı insanların 

oluşturduğu toplumun özelliklerinden bahsedilerek öğrenciler güzel ahlaka teşvik 

edilir. İslam dininin insanları iyiye, güzele ve doğruya yöneltmek için geldiği ve güzel 

ahlaklı olmaya davet ettiği vurgulanır. Peygamberimizin güzel ahlak konusunda 

söylediği şu hadis-i şerif ile konu desteklenir: “Müminlerin iman bakımından en 

üstünü, ahlakı en güzel olandır.” (Ebu Davud, Sünen, Sünnet, 15) Verilen “Bilgi Notu” 

bölümüyle güzel ahlak sahibi olmak için çaba harcamak gerektiği, söz ve davranışlara 

dikkat edip dua etmek gerektiği belirtilmiştir. (Macit, 2019: 56) Söz ve davranışlara 

dikkat etmek, güzel ahlak sahibi olmak için çaba göstermek ancak özdenetim sahibi 

bireylerin yapabileceği bir davranıştır. Konu ile güzel ahlaklı olmaya yönlendirilen 

öğrencilerin özdenetim sahibi bireyler olmasına katkı sağlanmış olmaktadır.  

Güzel ahlaki tutum ve davranışların alt başlıklarına baktığımızda adalet, 

dostluk, dürüstlük, özdenetim ve sabır, saygı ve sevgi, sorumluluk, vatanseverlik ve 

yardımseverlik değerlerinin anlatıldığı görülmektedir. Bu değerlerin içeriği 

incelendiğinde hepsinin ya doğrudan ya da dolaylı olarak özdenetim ile ilişkili olduğu 

anlaşılmaktadır. Değerlerden adalet, dostluk, dürüstlük, saygı ve sevgi, vatanseverlik 

ile yardımseverlik özdenetimi kazanmaya dolaylı olarak katkı sağlamaktadır. Bu 

değerlerin içeriği incelendiğinde öncelikle tanımları yapılmakta, daha sonra bu 

becerileri kazanmanın birey ve topluma faydalarının neler olduğu açıklanmaktadır. 

Allah’ın ve peygamberimizin bu güzel ahlaki tutum ve davranışları kazanma 

yönündeki tavsiyeleri ayet ve hadislerle açıklanmaktadır. Peygamber efendimizin bu 



137 

 

değerlerle ilgili örnek davranışları anlatılarak öğrencilere model sunulmakta ve onların 

bu davranışları hayatlarına geçirmeleri amaçlanmaktadır. Verilen etkinliklerde 

bahsedilen değerleri kazanmanın ne gibi faydalar sağlayacağı, bu değerlerin nasıl 

kazanılacağı sorularak öğrenciler düşünmeye sevk edilmektedir. (Macit, 2019: 57-77) 

Özdenetim değeri kazanmış olan bireylerin kötü söz ve davranışlardan uzak, aynı 

zamanda adaletli, dürüst, vatansever, yardımsever, sevgili ve saygılı ve insani 

ilişkilerde ölçülü olduğu bilindiğine göre bu değerlerin benimsenmesi özdenetimli 

olmaya katkı sağlar diyebiliriz. Nitekim özdenetimi yüksek bireylerin genel 

özelliklerine baktığımızda iyi ilişkiler kurabilen, kendisine ve topluma faydalı olan, 

empati yeteneği ve yönetim gücü yüksek, problemleri çözümleyebilen sorumluluk 

sahibi kişiler oldukları görülmektedir. Bireylerin bu özelliklere sahip olması ise kitapta 

başlıklar halinde yer verilen diğer tüm değerlerin bireyde bulunması ile mümkündür.  

Ünitede yer alan “Sorumluluk” konusu özdenetimli olmaya doğrudan fayda 

sağlamaktadır. Konunun başında yer alan “Sizi sadece boş yere yarattığımızı ve sizin 

hakikaten huzurumuza geri getirilmeyeceğinizi mi sandınız?” (Mü’minun 23/115) 

ayeti insanın bu dünyada sorumlu bir varlık ve yaratılmasının bir nedeni olduğunu 

ifade etmektedir. Yine “…Yaptıklarınızdan mutlaka sorguya çekileceksiniz.” (Nahl 

16/93) ayeti de insanın yaptığı her şeyden sorumlu olduğunu ve hesaba çekileceğini 

vurgulamaktadır. (Macit, 2019: 70) Buna göre öğrenciler yaptıklarının bir karşılığı 

olduğunu ve bu dünyada var olmalarının bir amacı olduğunu öğrendikten sonra 

davranışlarını yönlendirme konusunda çok daha hassasiyet göstereceklerdir. 

Konunun devamında sorumlu olduğumuz başlıca kişiler sayılmıştır. (Macit, 

2019: 70) Bunlar şöyledir:  

 Allah’a karşı 

 Peygamberimize karşı 

 Kendimize karşı 

 Anne ve babamıza karşı 

 Akraba ve komşularımıza karşı 

 Doğa ve topluma karşı 

Kitabımızda öncelikle insanın Allah’a karşı sorumlu olduğu, Allah’ın insanları 

yaratma amacının sadece kulluk etmek olduğu ifade edilerek vurgulanmıştır. Bu 



138 

 

nedenle insanın kendisini kontrol etmesi ve sorumluluklarını yerine getirip özdenetim 

sahibi olması gerektiği şu şekilde belirtilmiştir:  

“Öyleyse insan, Allah’a (c.c.) gönülden iman etmeli, kulluk vazifelerini yerine 

getirme konusunda titiz olmalıdır. Namaz, oruç, hac, zekât, kurban, dua vb. ibadetler 

konusunda duyarlı olmalıdır. Allah’ın (c.c.) bildirdiği hak dine inanmalı, 

Rabbb’imizin (c.c.) emir ve yasaklarına uygun bir hayat yaşamalıdır.” (Macit, 2019: 

70) İnsanın dünyaya nefsi istek ve arzularını gerçekleştirmesi için gönderilmediği 

kitapta açıkça anlatılmaya çalışılmıştır. Konu ile öğrencilerin Allah yolunda yaşayan, 

otokontrollü bireyler olabilmeleri istenmiştir. 

Kur’an-ı Kerim’de yer alan “Kim Peygamber’e itaat ederse Allah’a itaat etmiş 

olur. Kim yüz çevirirse (bilsin ki) biz seni onlara bekçi göndermedik” (Nisa 4/80) 

ayetinin ilk kısmına göre peygamberimize itaat edip onun sünnetleri yerine 

getirildiğinde Allah'a da itaat edilmiş olunduğu belirtilmiş, son kısmında ise 

Peygambere itaat etmekte herhangi bir zorlama olmayacağı vurgulanmıştır. (Macit, 

2019: 71) Dolayısıyla pek çok yerde insanın iradesi olan bir varlık olduğuna vurgu 

yapan Kur’an-ı Kerim, bu ayette de insana seçim hakkı tanındığını açıkça beyan 

etmiştir. İnsanlar bu seçim hakkını ne yönde kullanacaklarını özgür iradeleriyle 

belirleyecek olup iyiye ve doğruya ya da kötüye ve yanlışa yönelmek bireyin 

özdenetimi ile ilgili bir husustur.  Bu çerçevede konu incelendiğinde Peygamberimizin 

hayatına uygun bir yaşam sürüldüğü takdirde bireyin özdenetim değerinin gelişeceği 

anlaşılacaktır. 

Her bireyin kendi üzerinde hakkı olması ve kendisini zarara uğratacak her türlü 

kötülükten uzak durması özdenetimli olmayı gerektirir. Kişinin kendi üzerindeki 

hakları kitabımıza göre şunlardır: “Kendimize zarar vermemek, kötü alışkanlıklardan 

uzak durmak, derslerimize iyi çalışmak, kendimizi iyi yetiştirmek, bilgili ve kültürlü 

bir birey olmak için gayret göstermektir.” (Macit, 2019: 71) İnsanlar bahsedilen bu 

güzel davranışları yaptığında ve kötülerden uzak durduğunda aslında kendilerini 

kontrol etmiş, kötü istek ve arzularını sınırlamış olurlar.  

Anne babanın rızasını düşünerek onları üzmemek, komşu ve akrabalarla iyi 

geçinmek, onların sıkıntı ve sorunlarını gidermeye çalışmak da özdenetimi geliştirici 

etkiye sahiptir. Çünkü anne baba, akrabalar ve komşuları sevip sayma, onları kırmama, 

her zaman yardımcı olma ve onların iyiliği için uğraşma özdenetime sahip kişilerin 



139 

 

özellikleridir. Nitekim özdenetim değerine sahip bireyler topluma en iyi şekilde adapte 

olduğundan kardeşlik ve dayanışma duyguları gelişmiş olan kişilerdir. 

“Etkinlik” bölümünde insanların sorumluluk bilincine sahip olmadıklarında 

toplumda ne gibi olumsuzlukların baş göstereceği sorularak özdenetim eksikliğinin 

zararları ortaya çıkarılmak istenmektedir. (Macit, 2019: 72) 

Özdenetim değerinin doğrudan kazandırılmaya çalışıldığı “Özdenetim ve 

Sabır” konusunda öğrencilere özdenetimin ne olduğu ve özdenetime sahip insanların 

nasıl davranacağı sorularak konuya başlanmıştır. Bu soru ön bilgileri yoklama 

açısından faydalı görülmektedir. Konunun girişinde özdenetimin tanımı şu şekilde 

yapılmıştır: “Öz denetim; insanın bir amaca ulaşabilmek için kendi davranışlarını 

kontrol etmesi, iradesine hâkim olması, nefsinin her isteğine boyun eğmemesi 

demektir.” (Macit, 2019: 65) Kazandırılmak istenen değerin konunun girişinde 

tanımının yapılması yerinde görülmektedir. Çünkü öğrencilerin bilmedikleri bir 

kavramı hayatlarına geçirmeleri mümkün görünmemektedir.  

Özdenetim değerine sahip insanların özellikleriyle konu devam etmektedir. 

Buna göre bu değere sahip insan;  

 Sorumluluk duygusuyla hareket eder. 

 Sözleri, işleri ve eylemlerinde ölçülüdür. 

 Birileri tarafından denetlenmeden iyi davranışlara yönelir ve kötülüklerden 

kaçınır. (Macit, 2019: 65) 

Bu özelliklerin konu içerisinde yer almasının amacı; öğrencilerin kendi 

hayatlarında bu davranışları örnek alarak yaşamalarını sağlamaktır.  

Kitabımızda Allah’ın insanların her yaptığını gördüğü, bildiği ve işittiği 

anlatılır. O’nun karanlıktaki küçücük bir taneyi bile gördüğü vurgulanarak öğrencilere 

somut bir örnek sunulur. Hiçbir şeyin Allah’tan gizli tutulamayacağı Yunus suresi 61. 

ayet ile desteklenerek ifade edilir. Bu bilgiler ile öğrencilerin her yaptıklarının kayıt 

altına alındığını, tek başlarına dahi olsalar Allah’tan kaçamayacaklarını, bu nedenle 

her zaman denetimli bir hayat yaşamaları gerektiğini anlamaları amaçlanmıştır. 

“Etkinlik” bölümünde Mücadele suresinin 7. Ayeti verilmiş ve bu ayetin özdenetim 

bilincinin gelişmesine katkıları öğrencilere sorulmuştur. (Macit, 2019: 65) Ayete 

bakıldığında genel olarak Allah’ın her an insanlarla beraber olduğu anlatılmaktadır. 

Öğrenciler bu ayeti yorumladıklarında hem düşünme becerileri gelişecek hem de 



140 

 

Allah’ın her an yanımızda olmasının davranışlarımız üzerindeki etkisini kavramış 

olacaklardır.  

Kitabımızda Allah inancının yanı sıra melek ve ahiret inancının da özdenetim 

sahibi olmaya etki ettiği vurgulamaktadır. Kiramen-Kâtibin meleklerinin tüm 

yapılanları kayıt altına aldığı bu nedenle de sorumlulukların yerine getirilmesi 

gerektiği belirtilmektedir. Konunun devamında özdenetim bilincine sahip insanların 

anne babaya, akrabalara, komşulara ve topluma karşı sorumluluklarını yerine getiren, 

kimsenin olmadığı yerde bile kötülük işlemeyen, her türlü olumsuz söz ve 

davranışlardan kaçınan kimseler olduğu belirtilerek öğrencilere bu davranışlar tavsiye 

edilmiştir. Özdenetim sahibi olmak için öfkeyi yenmek gerektiği de “Yorumlayalım” 

kısmında yer alan hadis-i şerif ile vurgulanmıştır. (Macit, 2019: 65) Özdenetim bu 

ünitede doğrudan bir başlık altında yer almasına rağmen içerik itibariyle yüzeysel bir 

kapsamda yer verildiği, öğrencilerin kavramı içselleştirerek davranışları üzerindeki 

etkisinin ne denli yüksek olduğunu farkına varmalarına imkân verilmediği, etkinlik vb. 

yollarla da değerin somutlaştırılmadığı anlaşılmaktadır.  

Özdenetim değeriyle bağlantılı olan sabır kavramı, sabırlı insanın özellikleri 

anlatılarak konu içerisinde açıklanmıştır. Sabırlı kişilerin zorluklar karşısında 

tahammüllü, öfkelerine hâkim, tepkilerinde ölçülü, haramdan uzak duran, ibadetlere 

devam eden ve olumsuzluklar karşısında karamsarlığa düşmeyen kimseler olduğu 

bilindiğine göre sabırlı olmak özdenetimli olmanın ayrılmaz bir parçasıdır. Sabırlı 

olmak ayetler ve hadislerle de desteklemiş ve peygamberimizin çocukluğundan 

itibaren yaşadığı sıkıntı ve zorluklar gözler önüne serilmiştir. Bu sıkıntılara rağmen 

peygamberimizin sabrı ve tahammülü elden bırakmadığı, bizlere de bunları tavsiye 

ettiği örneklerle anlatılmıştır. (Macit, 2019: 66-67) 

Özdenetim konusunun geneline baktığımızda özdenetimin tanımı, özdenetim 

sahibi kişilerin özellikleri ve hangi inanç ve ibadetlerin özdenetimi geliştireceği 

açıklanmıştır. Öğrencilerin özdenetim sahibi olduklarında bireye ve topluma ne gibi 

faydaları olacağının detaylı olarak vurgulanmaması konuda bir eksiklik olarak 

görülmektedir. Ayrıca diğer değerlerin anlatıldığı konuların sonunda yer almasına 

rağmen özdenetim değerinin anlatıldığı konunun sonunda herhangi bir etkinliğin yer 

almaması başka bir eksikliktir. Öğrencilere özdenetim değeri nasıl kazanılır veya 

özdenetime sahip insanlar hangi davranışlarda bulunur gibi soruların sorulduğu 



141 

 

etkinliklere ihtiyaç vardır. Ayrıca sınıf olarak kötü söz ve davranışlardan uzak durmayı 

teşvik edici, toplu yapılan uygulamalar da kitapta etkinlik olarak yer alabilir.  

Güzel ahlaki tutum ve davranışlar konusunun sonunda yer alan şu ifadeyle bu 

davranışların bireye ve topluma faydaları sıralanarak, öğrencilerin bu özellikleri 

hayatlarına yansıtmaları amaçlanmıştır: “Sabırlı, vatansever, yardımlaşmaya önem 

veren insanlardan oluşan; hak ve hukukun egemen olduğu, sevgi ve saygıya dayalı 

ilişkilerin kurulduğu toplumlarda bireyler huzurlu ve mutlu olur. Millî birlik ve 

beraberlik güçlenir.” (Macit, 2019: 77) 

Hz. Salih peygamberin anlatıldığı ünitede, O’nun güzel özellikleri ve kavminin 

başına gelen olaylar anlatılarak öğrencilere özdenetim değeri yüksek bir kişilik örneği 

olarak sunulmaktadır. (Macit, 2019: 79-81) Felak suresinde tüm olumsuzluklardan ve 

kötülüklerden Allah’a sığınılması gerektiği ifade edilerek, olumsuzluk ve kötülükler 

karşısında duygu ve tutumun kontrolünün sağlanması açısından manevi yönden 

kendimizi güvende hissedebileceğimiz Allah’a sığınma duygusunun kavratılmaya 

çalışılması ile özdenetime vurgu yapılmaktadır. (Macit, 2019: 81) “Etkinlik” kısmında 

yer alan “Allah’a sığınmak bize neler kazandırır?” sorusuyla kişinin kendisini kontrol 

etmesini, güven ve huzur içinde yaşamasını kazandırır cevabını öğrencilerin vermeleri 

ve bunu yaşamlarına geçirmeleri amaçlanmıştır. (Macit, 2019: 82) Bu kapsamda iç 

huzura kavuşan öğrenciler, topluma da huzur ve mutluluklarını yansıtarak faydalı bir 

birey olma adına gayret göstereceklerdir. Ölçme ve değerlendirme soruları ise hem 

doğrudan hem de dolaylı olarak özdenetimin gelişimine katkı sağlamaktadır. (Macit, 

2019: 83-84) 

 

2.2.19. 7. Sınıf Allah’ın Kulu ve Elçisi Hz. Muhammed (s.a.v.) Ünitesi 

 

Bu ünitede peygamberimizin hem beşeri yönü hem de peygamber olması yönü 

işlenmiştir. Kazanım ve konularda özdenetim değeri yer almasa da peygamberimizin 

üstün ahlakını örnek alan öğrenciler, onun davranışlarını hayatlarına yansıtacaklardır. 

 

 

 

 



142 

 

Tablo 19: 7. Sınıf “Allah’ın Kulu ve Elçisi Hz. Muhammed (s.a.v.)” Ünitesinin Özdenetim 

Değeri İle İlgili Durumu 

 

7. Sınıf, “Allah’ın 

Kulu ve Elçisi Hz. 

Muhammed (s.a.v.)” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var mı? 

1. Allah’ın (c.c.) Kulu 

Hz. Muhammed 

(s.a.v.) 

Yok Yok Yok Yok 

2. Allah’ın (c.c.) Elçisi 

Hz. Muhammed 

(s.a.v.) 

Yok Var Var Var 

3. Bir Sure 

Tanıyorum: Kafirun 

Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

Peygamberimiz dünyada pek çok kötülük ve olumsuzluğun yaşandığı bir 

dönemde peygamber olarak görevlendirilmiş ve insanların yaptıkları hatalardan 

vazgeçmeleri için ömrü boyunca uğraşmıştır. İnsanları kötülüklerden uzak durmaya 

çağırmış ve böylece toplumda barış, huzur ve mutluluğun tesis edilmesini sağlamıştır. 

(Macit, 2019: 90) Kitabımız peygamberimizin son derece şefkatli ve merhametli 

olduğunu, çocukları sevdiğini, kadınları ve kimsesizleri koruduğunu, yetimlere sahip 

çıktığını ve tüm canlılara şefkatle yaklaştığını ifade ederek öğrencilere güzel bir model 

sunmaktadır. (Macit, 2019: 91)  

Resulullah iman edip iyi ve güzel davranışlarda bulunanların cennetle 

mükâfatlandırılacağını müjdelemiş, inkâr eden ve Allah’ın emirlerine uymayanların 

ise cehennemle cezalandırılacağı uyarısında bulunmuştur. (Macit, 2019: 94) 

“Yorumlayalım” kısmında peygamberimizin insanları güzel ve salih amele davet 

yolunda söylediği şu hadis-i şerife yer verilmiştir: “Hz. Peygamber’in (s.a.v.) haber 

verdiğine göre Allah (c.c.) şöyle buyurmuştur: “Ben salih kullarım için cennette hiçbir 



143 

 

gözün görmediği, hiçbir kulağın işitmediği ve hiç kimsenin hayal edemeyeceği 

nimetler hazırladım.” (Buhârî, Bed’ü’l-Halk, 8) (Macit, 2019: 95) 

Allah Resulü hayatı boyunca güzel ahlaklı olmuş ve Müslümanlara da böyle 

olmalarını tavsiye etmiştir. Kitabımız peygamberimizin güzel ahlaka teşvikini şu 

hadisler ile ortaya koymaktadır: “Müminlerin iman bakımından en mükemmeli, ahlak 

bakımından en güzel olanıdır.” (Ebu Davud, Sünnet, 15) ve “Kıyamet gününde 

müminin mizanında güzel ahlaktan daha ağır gelecek hiçbir şey yoktur. Muhakkak ki 

Allah, söz ve fiilleri çirkin olan kimselere öfkelenir.” (Tirmizî, Birr, 62) Konu 

içerisinde peygamberimizin anne babaya iyi davranmayı, doğru sözlü olmayı, misafire 

ikramda bulunmayı, akraba ve komşu hakkını gözetmeyi, dürüst davranmayı, 

merhametli ve alçakgönüllü olmayı tavsiye ettiği vurgulanarak öğrencilerin bu 

davranışları yerine getirmeleri amaçlanmıştır. Aynı sayfada yer alan “Bilgi Notu”nda 

peygamberimizin müminler için en güzel örnek olduğunu ifade eden Ahzab suresi 

21.ayet ile bu amaç desteklenmiştir. (Macit, 2019: 96) 

Konu içerisinde bulunan “Etkinlik” kısmında dört tane ayet verilmiş ve bu 

ayetlerden hangi ahlaki ilkelerin çıkarılabileceği öğrencilere sorulmuştur. Öğrencilerin 

yorumlama becerisi kazanmaları ve çıkarılan ahlaki ilkeleri içselleştirip davranışlarına 

dikkat etmeleri açısından önemli bir etkinliktir. Allah Resulü tüm alanlarda insanlığa 

verilebilecek en güzel örnektir. Konu içerisinde Peygamberimizin nübüvvet 

sürecinden kesitler verilerek insanların zevk peşinde koştuğu, sadece bu zevkleri 

tatmin arayışında bulunduğu ve dünyevileşmenin zirvesinde bulunduğu bir dönemde 

tutum ve davranışlarının nasıl olduğu üzerinde durularak öğrencilere özdenetim değeri 

açısından verilebilecek en iyi örnek gözler önüne serilmiştir. Peygamberimizin üstün 

ahlakı ve güzel davranışlarına yönelik verilen tablo ve ünitenin geneli ile çocukların 

Allah Resulünün bu güzel davranışlarını kendilerine örnek almaları ve özdenetimli 

olmaları sağlanmaya çalışılmıştır. (Macit, 2019: 97) Ölçme ve değerlendirme 

sorularında peygamberimizin örnekliğinden bahseden sorular özdenetimin 

gelişmesine katkı sağlamaktadır. (Macit, 2019: 99) Diğer sorular konunun pekişmesi 

açısından faydalıdır.  

 

 

 



144 

 

2.2.20. 7. Sınıf İslam Düşüncesinde Yorumlar Ünitesi 

 

Bu ünitede Ahmet Yesevi, Abdulkadir Geylani, Mevlana, Bahauddin 

Nakşibent ve Hacı Bektaşi Veli’nin insanın kendisini tanıması, nefsini ıslah etmesi ve 

hesaba çekmesi, arzularını kontrol altına alması, kalbini uyanık tutması ve güzel 

ahlaklı olması gerektiği gibi görüşleri ile iyiliğe, doğruluğa yönelten ve Kur’an ve 

sünnetle uyumlu olan ilkeleri özdenetimi sağlama adına öğrencilere örnek olmaktadır. 

(Macit, 2019: 108-118) 

 

2.2.21. 8.Sınıf Kader İnancı Ünitesi 

 

Bu ünitede kader ve kazanın ne anlama geldiği, insanın iradesiyle kader ilişkisi 

ve kaderle ilgili bazı kavramlara yer verilmiştir. İnsan bu dünyaya Allah’a kulluk 

etmek için gönderilmiştir. Allah insanların iyiyi ve kötüyü ayırt etmelerini sağlayacak 

akıl ve irade özgürlüğü vermiştir. İnsanın iradeli bir varlık olması özdenetim değerinin 

gelişmesindeki ana faktördür. Dolayısıyla kader konusundaki insan iradesi mevzusu 

özdenetim sahibi olma yolunda iyi anlaşılması gereken bir noktadır. 

 

Tablo 20: 8. Sınıf “Kader İnancı” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

8. Sınıf, “Kader İnancı” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Kader ve Kaza İnancı Yok Yok Yok Yok 

1.1. Allah Her Şeyi Bir 

Ölçüye Göre Yaratmıştır 

Yok Yok Yok Yok 

1.2. Kader ve Evrendeki 

Yasalar 

Yok Yok Yok Yok 

1.2.1. Fiziksel Yasalar Yok Yok Yok Yok 



145 

 

1.2.2. Biyolojik Yasalar Yok Yok Yok Yok 

1.2.3. Toplumsal Yasalar Yok Var Var Var 

2. İnsanın İradesi ve 

Kader 

Yok Var Yok Var 

3. Kaderle İlgili 

Kavramlar 

Yok Var Var Var 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Musa 

(a.s.) 

Yok Var Yok Var 

5. Bir Ayet Tanıyorum: 

Ayet el- Kürsi ve Anlamı 

Yok Var Yok Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

“Toplumsal Yasalar” konusunda bir toplumun huzur, mutluluk ve güven 

içerisinde olmasının sevgi, kardeşlik, doğruluk, adalet ve kul hakkı gibi ilkelere bağlı 

olduğu ifade edilmektedir. Sevgi, kardeşlik ve dostluğun olmadığı yerde düşmanlık ve 

nefretin olacağı vurgulanarak öğrencilerin bu tutumlardan uzak durmaları 

amaçlanmıştır. Adalet değerinin toplumun dimdik ve sağlıkla ayakta kalabilmesi için 

uygulanan bir ilke olması gerektiği ayetlerle desteklenerek açıklanmıştır. 

“Listeleyelim” bölümünde Nahl suresinin 90. ayeti verilmiş ve öğrencilere bu ayette 

hangi toplumsal yasalara işaret ettiği sorulmuştur.  (Nayir ve diğerleri, 2020: 19) 

Öğrencilerin böylece ayetteki güzel davranışları farkına varmaları, davranışlar 

üzerinde düşünmeleri ve bu düşünceler içerisinde doğruya yönelerek özdenetim sahibi 

olmaları sağlanmak istenmiştir. Bu konuda öğrencilerin beyin fırtınası yapmalarına 

yönelik etkinliklerin yer alması özdenetim değerinin içselleştirilmesi açısından faydalı 

olacaktır. 

Toplumsal yasalara uymanın sağlayacağı faydalar konunun devamında 

belirtilmiş ve bu yasalara uymak gerektiği şu ifadelerle teşvik edilmiştir:  

“Toplum olarak varlığımızı devam ettirebilmek ve huzur içinde birlikte yaşamak 

istiyorsak bizler de toplumsal yasaların bir gereği olarak başkalarına iyilikte 

bulunmalı ve yararlı bireyler olmaya çalışmalıyız. Ecdadımız bu yasalara uygun 



146 

 

yaşayarak büyük bir medeniyet kurmuştur. Bize düşen de aynı hassasiyetle bu 

günümüzü ve geleceğimizi sorumluluk içinde inşa etmektir.” (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 20)  

Kitaptaki bu bilgiler aynı zamanda toplumun birlik ve beraberliği için çalışan, 

topluma uyum sağlama adına davranışlarını değiştiren ve toplumu bir adım ileriye 

götürme çabasında bulunan özdenetimli bireylerin özellikleridir. Öğrenciler tüm bu 

tavsiye ve teşviklerden sonra topluma uygun davranmanın önemini kavrayacak ve 

böylece topluma zarar verici kötü duygu, düşünce ve eylemlerden uzak duracaklardır. 

Dolayısıyla bu konu doğrudan olarak özdenetimin gelişmesine katkı sağlamaktadır.  

“İnsan İradesi ve Kader” başlıklı konunun girişinde insanın özellikleri tablo 

halinde verilmiştir. Buna göre insan; 

 Akıl ve irade sahibi bir varlıktır. 

 Eylemlerinden sorumludur.  

 İnsana düşünme yeteneği verilmiştir. 

 İnsana vahiyle doğru yol gösterilmiştir. 

 Özgür bir varlıktır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 21)  

İnsanın akıllı bir varlık olması davranışlarından sorumlu olmasını gerektirir. 

Çünkü kitabımıza göre insan iyiyi kötüyü ve doğruyu yanlışı aklı sayesinde ayırt eder. 

Aklı sayesinde düşünür, araştırmalar yapar, üretimde bulunur ve sorumluluk alır. 

İnsanın akıllı bir varlık olmasından dolayı aldığı sorumluluk konu içerisinde ayetlerle 

de desteklenmiş ve konu pekiştirilmiştir. İyilik ve kötülük tabelası bulunan resim ve 

altında yazılı olan “Allah insana iyiliği de kötülüğü de göstermiş, iyiliği tercih 

etmesinin kendisi için daha hayırlı olacağını bildirmiştir.” sözüyle insanın tercihlerini 

her zaman doğru ve iyi olandan yana kullanması gerektiği vurgulanarak özdenetim 

sahibi olmaya katkı yapılmıştır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 21) 

İnsanın iradeli ve sorumluluk sahibi olması nedeniyle yaptığı tercihlerin 

sonucuna katlanmak zorunda olması öğrencilerde özdenetimi geliştirme adına önemli 

görülmektedir. Bu konu hakkında kitabımızda şu cümlelere yer verilmektedir: “İnsan 

aklı ve iradesi sebebiyle tercihlerinde özgürdür ve bu tercihler sonucu ortaya çıkan 

durumlardan da sorumludur. Bu durum, Kur’an-ı Kerim’de şöyle ifade edilmiştir: 

‘Kim iyi bir iş yaparsa faydası kendisinedir ve kim kötülükte bulunursa zararı 

kendisinedir…’” (Casiye 45/15) (Nayir ve diğerleri, 2020: 22) İnsanın yaptığı 



147 

 

seçimlerden ve sergilediği davranışlardan dolayı ahirette sorguya çekilmesi, iyi işler 

karşılığında ödüllendirilmesi, kötü eylemler karşılığında cezalandırılması, 

davranışların kontrol edilmesini, nefsi tatmin edecek her türlü yoldan alıkonulmayı, 

kötü arzu ve isteklerin sınırlandırılmasını gerekli kılmaktadır. Bu nedenle birey kendi 

isteği ile yaptığı iş ve eylemlerden sorumlu olduğunu bildiğinde bu seçme hürriyetini 

doğru ve iyi işlerde kullanacaktır. Nitekim insan iradeli ve özgür bir varlık olmayıp 

sadece belirlenen kadere göre hareket etseydi kendi kendini kontrol etme gereği söz 

konusu olmayacaktı. Bu nedenle iyi ve kötüye namzet yaratılan bir varlık olan insanın, 

iradesi sayesinde davranışlarından sorumlu olduğu vurgulanarak öğrencinin 

özdenetimli olması gerektiği düşüncesi kazandırılmaya çalışılmıştır.  

Allah insanların iradelerini doğru yönde kullanmaları ve iyi yönde tercihte 

bulunmaları için peygamberler ve kutsal kitaplar göndermiştir. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 23) Kişiler akılları ile bu rehberlere bakacak, onların dediklerini anlayacak ve 

öğrendiklerini hayatlarına yansıtacaklardır. Ancak bu rehberlere uyan bireyler olacağı 

gibi uymayanlar olacaktır. Bireyin özgür iradesi ile hareket etmesi seçimlerdeki bu 

farklılığı meydana getirecektir. Özdenetim değerinden yoksun kişiler seçimlerinde 

doğru olana yönelme düşüncesinde ve girişiminde olmayacaklarından ahlaki 

zafiyetlerine yenik düşecekler ve nefislerini tatmin eden her türlü davranışta 

bulunmaktan imtina etmeyeceklerdir.  Peygamberleri örnek alan ve kutsal kitaplardaki 

emir ve yasaklara uyan kişiler ise davranışlarını kontrol edecek, kötülük yapmayacak, 

yani özdenetimli olacaklardır.  

  Konunun sonunda insanın tercihlerini bilinçli bir şekilde yaptığı için 

sorumluluktan kaçamayacağı ifade edilerek kötü söz ve fiillerden uzak durması 

gerektiği vurgulanır. Sergilenen davranışların kendisini hayra mı yoksa şerre mi 

götüreceğinin, yapılan tercihin sonucunun kendisine ceza mı mükâfat mı getireceğinin 

insanlar tarafından önceden düşünülmesi gerektiği ifade edilir. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 23) Birey seçimlerinden oluşan bir varlık olduğundan kitapta bu hususa sık sık 

yer verilerek iradenin önemi vurgulanmaya çalışılmıştır. Zira iradenin 

kuvvetlendirilmesi nispetinde bireyin dürtülerinden uzak kalması sağlanacaktır. Bu 

nedenle bireyin otokontrol mekanizmasının güçlendirilmesi için çaba gösterilmesi 

gerekmektedir. Bu açıdan konu başlığı altında öğrencilerin iradelerini güçlendirecek, 

nefsani duygularına karşı çıkabilecek yöntemlerin düşündürülmesi açısından bir 



148 

 

etkinlik veya düşünmeye sevk edecek örnek ve soruların yer alması daha uygun 

olacaktır. 

İnsan ölümlü bir varlıktır. Dünyada belirli bir süre yaşadıktan sonra ahiret 

hayatına intikal edecek ve yaptıklarının karşılığını görecektir. Bu nedenle kitabımızda 

insanın bu dünyada nasıl bir hayat yaşaması gerektiğine dair açıklamaların yapıldığı, 

bireyi özdenetimli olmaya yönlendiren şu ifadelere yer verilmiştir:  

“İnsan kendisine verilen ömrü, Allah’ın (c.c.) rızası doğrultusunda iyi ve doğru 

işler yaparak geçirmelidir. Söylediği söz ve yaptığı davranışlardan sorumlu olduğunu 

bilerek yaşamını sürdürmeli; kendisine, ailesine ve yaşamış olduğu topluma faydalı 

olmaya çalışmalıdır. Yaptıklarından sorumlu olduğunu unutmamalıdır.” (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 24) “Yorumlayalım” kısmında peygamberimizin insanın kıyamet 

gününde hesaba çekileceği beş şeyi söylediği hadisi yer almaktadır. Hadis-i şerif 

şöyledir:  “İnsanoğlu kıyamet günü beş şeyden hesaba çekilmedikçe bir tarafa hareket 

etmeyecektir. Ömrünü nerede ve nasıl tükettiğinden, gençliğini nerede ve nasıl 

geçirdiğinden, malını nereden kazandığından, malını nereye harcadığından ve 

bildikleriyle amel edip etmediğinden.” (Tirmizî, Sıfâtu’l-Kıyâme, 1) (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 25) Hadise baktığımızda bir insanın hayatı boyunca iç dünyasında 

sorması gereken sorulara yer verildiği görülmektedir. Ömrün hesabının tutulması 

açısından doğru soruları bireye sorduran bu hadis kişiyi kendisine verilen iradeyi 

doğru yönde kullanmaya yönlendirecektir.  

Tevekkül kişinin yapılması gereken tüm işleri yaptıktan sonra o işin sonuncunu 

Allah’a bırakması, Allah’a güvenmesidir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 28) Tevekkül 

sorumluluk gerektiren bir durum olduğundan, dolaylı olarak özdenetim ile 

bağlantılıdır. İşin sonucu Allah’a bırakıldığından sonuç ne olursa olsun bundan razı 

olunacağı için tevekkül, kötü iş ve eylemlerde bulunmaya da engeldir. Ayrıca tevekkül 

arzu edilen sonuç gerçekleşmese de meydana gelen durumla bireyin kendi duygu ve 

düşüncelerini uyumlu hale getirmesine yol açacağından özdenetimin bireyde 

gelişmesini sağlamaktadır. Kişinin elde ettiği başarı, tercihleri sonucunda olduğundan, 

bu başarıya haksızlık ve adaletsizlik de karışmamış olacaktır. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 29) Başarıyı elde etmek her zaman kolay gerçekleşen bir durum değildir. 

Başarıya ulaşma yolunda çıkan engellere rağmen vazgeçmemek ve pes etmemek 

özdenetimi sağlamada önemli bir adımdır. Kitabımız da peygamberimizin çektiği 



149 

 

sıkıntılara ve başına gelen olumsuzluklara rağmen ısrarla ve sebat göstererek, 

beklediği sonuçtan bağımsız olarak insanları bir olan Allah’a davet ettiğini belirterek 

öğrencilere güzel bir model sunmaktadır. “Karşılaştıralım” bölümünde başarılı olmak 

isteyen iki sporcunun irade ve sorumluluk açısından karşılaştırılması istenmiştir. 

(Nayir ve diğerleri, 2020: 30) Öğrencilerden başarılı olan sporcunun gereken tüm 

antrenmanları yaptıktan, sağlığına ve uykusuna dikkat ettikten sonra Allah’a 

güvendiği sonucuna ulaşmaları beklenmiştir. Buna göre sorumluluk almak ve işin 

sonunu Allah’a bırakmak özdenetimi geliştirmeye büyük katkı sağlamaktadır. Verilen 

örnek de değerin kavranması açısından faydalı olmuştur.  

“Yorumlayalım” kısmında yer alan okuma metninde İstanbul Zeytinburnu 

Belediyesi’nin bir sosyal sorumluluk projesinden bahsedilmektedir. Buna göre daha 

önce parklarda yatan ve madde bağımlısı 20 gençten bir buz hokeyi takımı 

kurulmuştur. Bu gençler çok çalışarak Türkiye Buz Hokeyi Süper Ligi’nde güçlü 

takımları yenmişler ve şampiyon olmuşlardır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 31) Bu okuma 

metninden sonra öğrenciler 20 gencin davranışlarını, durum ve koşullarını 

istediklerinde nasıl değiştirdiklerini, hedeflerine ulaşma yolunda uzun vadede 

getirilerini düşünerek alışkanlıklarını kırdıklarını, kötü eylemlerini bırakıp başarılı 

birer birey olduklarını görecek ve özdenetimlerini artıracaklardır.  

İnsanların haramlardan ve kötü davranışlardan uzak durmaları beden ve ruh 

sağlığı açısından önemli görülmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 32) Ayrıca bu 

davranışlardan uzak durmak kalbi kuvvet, manevi huzur, sebat ve şecaat meydana 

getirir. Kalpte meydana gelen bu kuvvetlenme sayesinde birey nefsine, şeytana, heva 

ve hevesine karşı koyma melekesini daha da kuvvetlendirir.  

Ünitenin sonlarına doğru Hz. Musa’nın (a.s.) hayatından kesitler anlatılmış ve 

bu kıssadan öğrencilerin dersler çıkarmaları istenmiştir. Çıkarılacak dersler 

özdenetimin kavranması açısından önem arz etmektedir. Ünitenin son konusu olan 

Ayetel- Kürsi ayetinin Allah’tan yardım ve koruma istemek için okunduğu 

belirtilmektedir. Peygamberimizin hadisleri ile desteklenerek bu ayeti okuyan kişilerin 

Allah’ın koruması altında olduğu ifade edilmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 36) 

Nefsani duygulardan uzak bir hayat yaşamak için Yüce Allah’ın desteğinin göz ardı 

edilmemesi gerekmekte olup yaratıcısına sığınmayan ve O’na kulak vermeyen insanın 

benliğiyle mücadelesi oldukça güç olacaktır. Zira Allahu Teâla insanı benlikleri ile 



150 

 

yaratan, özelliklerini insanın kendisinden daha iyi bilendir. Bu nedenle nefsi kontrol 

becerisinde Allah’tan yardım istemek manevi açıdan da bireye özdenetimin 

kazandırılmasını sağlayacaktır. Bu ayet ile Allah’ın koruması altında olduklarını 

bildikleri için bireyler kötülük yapmamaya dikkat edecek ve nefislerinin arzularına 

boyun eğmeyeceklerdir. Ünite değerlendirme sorularında insanın iradesi, sorumlu bir 

varlık olması ve tercihlerinin sonucuna göre muamele göreceği soruları özdenetimi 

geliştirme açısından faydalıdır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 39-43) 

 

2.2.22. 8. Sınıf Zekât ve Sadaka Ünitesi 

 

Bu ünitede İslam dininin paylaşma ve yardımlaşmaya verdiği önem, zekât 

ibadeti ve bu ibadetin faydaları anlatılmaktadır. Konu ve kazanımlarda özdenetim 

değeri yer almasa da, zekât gönlün temizliğini ve cimrilik gibi kötü duyguların 

giderilmesini sağladığı için dolaylı olarak özdenetimin gelişmesine katkıda 

bulunmaktadır.  

 

Tablo 21: 8. Sınıf “Zekât ve Sadaka” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

8. Sınıf, “Zekât ve 

Sadaka” Ünitesinde Yer 

Alan Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. İslam’ın Paylaşmaya 

ve Yardımlaşmaya 

Verdiği Önem 

Yok Var Var Var 

2. Zekât ve Sadaka 

İbadeti 

Yok Var Yok Var 

3. Zekât ve Sadakanın 

Bireysel ve Toplumsal 

Faydaları 

Yok Var Yok Var 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Şuayb 

(a.s.) 

Yok Var Yok Var 



151 

 

5. Bir Sure Tanıyorum: 

Maûn Suresi ve Anlamı 

Yok Var Var Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

İnsan doğumundan itibaren çevresindeki insanların yardımına muhtaçtır. 

Bireysel ve toplumsal pek çok ihtiyaç başkalarının yardımı sayesinde giderilebilir. 

İnsanların birbirleriyle yardımlaşırken iyi ve doğru şeyler üzerinde yardımlaşmaları 

gerekir. Bu konuda kitabımızda şu ayete yer verilmiştir: “ … İyilik ve takva (Allah’a 

karşı gelmekten sakınma) üzere yardımlaşın. Ama günah ve düşmanlık üzere 

yardımlaşmayın. Allah'a karşı gelmekten sakının…” (Maide 5/2) Kitabımızda 

Müslümanların insanlara olduğu gibi bitki ve hayvanlara da merhametle yaklaşmaları 

gerektiği ifade edilmiştir. Bununla ilgili peygamberimizin şu hadis-i şerifine yer 

verilmiştir: “Merhametliler (var ya!) ... Rahman, işte onlara merhamet eder. Siz 

yeryüzündekilere merhamet edin ki gökyüzündekiler de (melekler) size merhamet 

etsin.” (Tirmizî, Birr, 16) Başkalarına yardım edildiğinde Allah’ın dünya ve ahirette 

Müslümanların sıkıntılarını gidereceği hadislerle desteklenerek belirtilmiştir. (Nayir 

ve diğerleri, 2020: 47) Peygamberimizin yardımlaşmaya ve paylaşmaya verdiği önem 

söz ve davranışlarıyla konu içerisinde sunulmuştur. (Nayir ve diğerleri, 2020: 48) Bu 

şekilde yardımlaşma ve paylaşmanın önemini ve faydasını öğrenen öğrenciler bu 

konuda nefislerinin kötü arzu ve isteklerini kontrol edecek, başkalarına yardım 

etmenin mutluluğu içerisinde olacaklardır. Her birey kendinin hâkimi olabilecek bir 

özdenetime sahip oldukça, çevresinde bulunanlara, kendi sahip olduğu haktan 

tanıyabilmek için özveride bulunur, yardımlaşma duygusu gelişir. Yardımlaşma ile 

birlikte toplumsal barışın sağlanması mümkün hale gelir, kardeşlik ve dostluk 

duyguları pekişir, insanlar, kötü duygu ve düşüncelerden arınır ve toplumda saygı ve 

sevgi bağı kurulur. Bu şekilde yardımlaşma duygusunun geliştiği bireylerde özdenetim 

değeri de gelişmiş olacaktır.  

“Değerlendirelim” kısmında peygamberimizin bir hadisi verilmiş ve 

arkadaşlarımızın kötü davranışlarına engel olmamızın ona yapılacak güzel bir yardım 

olduğu belirtilmiştir. Öğrencilerin bu yardımı değerlendirmeleri istenerek onların hem 

kendilerinin hem de etrafındaki insanların davranışlarını kontrol etmeleri istenmiştir. 

(Nayir ve diğerleri, 2020: 49) 



152 

 

Zekât ve sadaka konusunda sadakanın Allah’ın rızasına erişme yolunda önemli 

fırsat olduğu vurgulanmaktadır. Sadaka ile kişilerin Allah’a verdikleri sözü 

hatırladıkları ve Allah’ı unutmadıkları ifade edilmektedir. Birine yol tarif etmek, 

hayvanlara su vermek, yaşlılara yardım etmek gibi pek çok güzel davranışın sadaka 

olduğu belirtilerek öğrenciler güzel eylemlerde bulunmaya teşvik edilmektedir. Ayet 

ve hadislerle de bu güzel hareketler desteklenmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 51-

52) Bu bilgilerden sonra öğrencilerin insanların faydasına olan söz ve davranışlarda 

bulunmaları beklenmektedir. Davranışı ve ahlakı güzelleştiren bu davranışlar, 

özdenetimi de geliştirecektir. Çünkü özdenetim sahibi kişi iyilik yapan, kötülüklerden 

uzak duran, yüksek düzeyde sorumluluk bilinci bulunan kişidir.  

Kötü söz ve davranışlardan uzak durmanın sadaka sevabı almayı sağlayacağını 

belirten kitabımız, her hayırlı işin de bir sadaka olduğunu ifade etmiştir. 

Peygamberimizin “Kardeşine gülümsemen senin için bir sadakadır...” (Tirmizî, Birr, 

36) sözüyle insanlara güzel davranmanın önemine vurgu yapılmıştır. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 56) 

Zekât ve sadakanın bireysel ve toplumsal faydaları bu ibadetin teşvik edilmesi 

açısından önemli görülmektedir. Bu davranışlar bencillik ve cimrilik duygularının 

ortadan kaldırılmasını sağladığı için özdenetim değerinin gelişmesine etki etmektedir. 

Zekât ve sadaka mal ve paranın gözden geçirilmesi ve denetlenmesine de büyük fayda 

sunmaktadır. Ayrıca bu ibadetler imanın tadına varma, nimetlerin şükrünü eda etme, 

malın bereketlenmesi ve ahiret hayatının güzelleşmesi gibi katkılar da sağlamaktadır. 

Zenginler fakirleri bu ibadet sayesinde düşünmekte ve böylece toplumda adaletin, 

sevgi ve beraberliğin olduğu huzurlu insanlar yaşamaktadır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 

57) Zekât ve sadakanın bu faydalarını öğrenen öğrenciler başkalarına yardım etmeye, 

toplumda birlik ve beraberliği sağlamaya çalışacak ve özdenetimli olacaklardır.  

Müslümanların öldükten sonra da sevap kazanayım düşüncesiyle hayır 

işlerinde koşmaları özdenetimi geliştirmede etkili olmaktadır. Çünkü hayır işlerinde 

koşan kişiler kötü arzularını denetleyecek, olumlu benlik yapısına sahip olacak ve 

istenmeyen davranışları sergilemekten uzak duracaklardır.  

Hz. Şuayb’ın (a.s.) ve kavminin anlatıldığı ünitede, Şuayb peygamberin örnek 

davranışlarının ve üstün ahlakının anlatıldığı kısımlar öğrencilere güzel bir örneklik 



153 

 

sunmaktadır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 59-61) Maun suresinde verilen mesajları konu 

edinen kitabımız; 

“Samimiyetle inanan ve ahirette hesap verme sorumluluğunu hisseden her 

Müslüman hem Allah’a (c.c.) hem de yaratılmışlara karşı sorumluluk duygusu 

taşır. Kendisi birçok iyilik yaptığı gibi başkalarının da iyilik yapmasına ön ayak 

olur. Yardımlaşma ve dayanışmanın önünü tıkamaz. Aksine yardımseverliğin 

gelişip yaygınlaşmasına, toplumsal ve kurumsal bir yapı kazanmasına katkıda 

bulunur.” 

 ifadeleriyle öğrencilerin sorumluluk duygusuna sahip olmaları ve iyilik 

yapmalarını amaçlamıştır. Maun suresinde namazı gösteriş için kılanların riya yaptığı 

ve böyle kılınan namazın kabul edilmeyeceği buyrulmaktadır. Namazın özdenetimi 

sağlama konusundaki faydasını bildiğimize göre bu sure öğrenildiğinde namaz samimi 

olarak kılınacak ve özdenetim gelişecektir. “Yazalım” kısmında maun suresinde 

verilen mesajların yazılması istenerek konunun pekişmesi sağlanmıştır.  (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 63) Ünite değerlendirme sorularında zekât ve sadakanın faydaları ile 

ilgili sorular özdenetimin gelişmesi açısından önemli görülmektedir. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 64-67) 

 

2.2.23. 8.Sınıf Din ve Hayat Ünitesi 

 

Bu ünitede dinin birey ve topluma olan faydaları, dinin temel amacı ve koruma 

altına aldığı bazı hususlar anlatılmaktadır. Konu ve kazanımlarda özdenetim değeri yer 

almasa da dinin faydaları ve amacı düşünüldüğünde, bu faydalar arasında özdenetimi 

sağlama da bulunmaktadır. Ayrıca aşağıda açıkladığımız dinin koruma altına aldığı 

beş alana dikkat eden öğrenciler tepkilerini ve eylemlerini denetleyerek bu alanları 

ihlal etmeyeceklerdir. Dolayısıyla bu ünite dolaylı olarak özdenetimin gelişmesine 

katkı sağlamaktadır. 

 

Tablo 22: 8. Sınıf “Din ve Hayat” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili Durumu 

 

8. Sınıf, “Din ve Hayat” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

İçerikte 

Özdenetim 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 



154 

 

Değeri Var 

mı? 

Değeri Var 

mı? 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Hadis Var 

mı? 

1. Din, Birey ve Toplum Yok Var Var Yok 

2. Dinin Temel Gayesi Yok Var Var Var 

3. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Yusuf 

(a.s.) 

Yok Var Var Var 

4. Bir Sure Tanıyorum: 

Asr Suresi ve Anlamı 

Yok Var Yok Var 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

İlk konu olan “Din, Birey ve Toplum”da dinin bireylere ve toplumlara olan 

faydasından söz edilmektedir. İnsanların zaman zaman olumsuz durumlarla 

karşılaştığı, kendilerini yalnız hissettiği, hastalık ve felaketlere maruz kaldığı ancak 

Allah ve ahiret inancının tüm bu olumsuzluklarla baş etme gücünü verdiği ifade 

edilmektedir. Dinin bireylere dünya ve ahiret mutluluğunu sağladığı belirtilmektedir. 

(Nayir ve diğerleri, 2020: 72) Din bunların yanında sevgi, şefkat ve merhamet 

duygularının yaygınlaşmasını sağlayarak toplumda birlik ve beraberlik ile mutluluğu 

artırmaktadır. Yardımlaşma, dayanışma, adalet, akraba ve komşularla iyi ilişkiler gibi 

güzel davranışların insanlar arasında artmasını tavsiye etmektedir. Dinin emrettiği bu 

ahlaki davranışları yerine getiren, din duygusu yüksek toplumlar daha uzun yıllar 

sağlıkla yaşamakta ve zorluklar karşısında yıkılmadan direnç göstermektedirler. 

(Nayir ve diğerleri, 2020: 73) Öğrenciler dinin birey ve topluma olan bu etkilerini 

öğrendikten sonra dinin emir ve yasaklarına daha fazla dikkat etmeye çalışarak 

davranışlarını düzenleyecekler, hareketlerine belli bir sınır getirmeyi sağlayacaklardır. 

Çünkü davranışlarından ahirette sorumlu tutulacaklarını bildikleri için daha düzgün ve 

doğru bir insan olmaya çalışacaklardır. Davranışlarını düzenleyen, dinin 

yasakladıklarından kaçınan öğrencilerde ise özdenetim değeri gelişecektir. Dolayısıyla 

bu konu dolaylı olarak özdenetime etki etmektedir. Konunun devamında dini 

ibadetlerin, emir ve yasakların kişiye olan katkılarına da değinilerek öğrencilerin 



155 

 

bunları yerine getirmesi teşvik edilmiş ve özdenetimlerine katkı yapılmıştır. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 73) 

İkinci konuda dinin temel amacının ne olduğu açıklanmıştır. İslam dininin 

temel amacının insanların dünya ve ahiret mutluluğunu sağlamak olduğu ifade 

edilmiştir. İnsanları ahlaken yüceltmek, onların ebedi hayatta mutlu olmalarını 

sağlamak ve haklarını korumak da dinimizin gayeleri arasındadır. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 74) Dinimizin bizi bizden çok düşündüğünü, bizlerin iki dünyada da mutluluğu 

için uğraştığını öğrenen öğrenciler, Allah’ın emir ve yasaklarını yerine getirecekler ve 

özdenetimleri gelişmeye başlayacaktır. Çünkü mutlu olmak için dışımızdaki hayatın 

tamamen arzularımıza uygun bir şekilde sürmesini beklemek gerçekleşmesi hiçbir 

zaman mümkün olmayan bir ihtimali ummak anlamına gelmektedir. Özdenetimli birey 

ise dışsal koşullardan bağımsız mutluluğu içinde nasıl büyütebileceğini kendisine 

sorabilecek beceriye sahiptir.  Özdenetimli kişi hayatın kendisine sunduğu olumsuz 

durumlara karşı motivasyonunu kaybetmeden hedefine ulaşma yolunda en iyi şekilde 

devam etmesini bilir ve mutlu bir yaşam sürer. Konu başlığı altında yer alan din ile bu 

değerin öğrencilere kazandırılmasına çalışılarak dünya ve ahiret mutluluğu sağlanmak 

amaçlanmıştır. 

“Değerlendirelim” bölümünde peygamberimizin müflis kişinin özelliklerini 

anlattığı hadis-i şerif kıyamet gününden bir sahne sunduğu için dikkat çekici 

görülmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 74) Hadis ile asıl müflis kişinin dünyada 

yaptığı kötü davranışlardan dolayı ahirette kaybeden kişi olduğu vurgulanmaktadır. 

Dolayısıyla dünyadaki maddi kayıpların geçici olduğu asıl kaybedenin nefsinin arzu 

ve isteklerine boyun eğen kişi olacağı öğrencilerin dikkatine sunularak özdenetimleri 

geliştirilmeye çalışılmıştır. 

Kitabımız dinimizin insanların canlarının, nesillerinin, akıllarının, mallarının 

ve dinlerinin dokunulmazlığı olduğunu ve hiç kimsenin bu alanlarda birbirine zarar 

vermemesi gerektiğini ifade etmektedir. “Değerlendirelim” bölümünde verilen hadis-

i şerif ile de bu ifade desteklenmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 75) Dinimizin bu 

alanları koruma altına alması toplumda huzurun ve güveninin yaygınlaşmasını 

sağlamaktadır. Öğrenciler de bu alanların dokunulmaz olduğunu öğrendiklerinde 

eylemlerine dikkat edecek ve nefislerinin arzularına engel olacaklardır. Örneğin 

kitabımız aklın korunması konusunda, İslam dininin akla zarar veren alkol ve 



156 

 

uyuşturucu maddelerden uzak durulmasını emrettiğini belirtmektedir. Bu zararlı 

maddelerin sağlığı tehlikeye soktuğu, aile içi kavgalara neden olduğu ve toplumun 

huzurunun bozulmasına yol açtığı bu nedenle de insanların uzak durmaları gerektiği 

ayet ve hadislerle desteklenerek vurgulanmaktadır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 77-78) 

İnsanın en değerli varlığı sağlığıdır ve İslam dini insanın kendisini koruması 

gerektiğini tavsiye etmiştir. İnsan kendi canını tehlikeye atacak davranışlarda 

bulunamayacağı gibi başkalarının canını da tehlikeye atacak eylemlerde 

bulunamayacaktır. İslam dini aynı zamanda insanı diğer canlılardan ayıran ve onu 

üstün kılan en büyük nimet olan aklı sayesinde insana dini ve beşeri sorumluluklar 

yükler ve bu sorumlulukların da yerine getirilmesi beklenir. İnsan İslam dininin bu 

tavsiye ve emirlerini yerine getirmeye çalışarak davranışlarını da kontrol etmeyi, 

kendini sınırlamayı öğrenir. Tüm bunlar bireyde özdenetim değerinin gelişmesine 

katkıda bulunur.  

İslam dininin koruma altına aldığı insanların canlarının, nesillerinin, 

akıllarının, mallarının ve dinlerinin dokunulmazlığının hayata yansıması için Allah’ın 

emir ve yasaklarının eksiksiz yerine getirilmesi gerekmektedir. Yine malın korunma 

altına alınması için rüşvet, kumar, hile, faiz ve israf Allah tarafından yasaklanmıştır. 

(Nayir ve diğerleri, 2020: 79-80) Dünyada en önemli imtihanlarımızdan biri de maldır. 

Dinimiz malın koruma altına alınması hususunda hassasiyetle durarak helal kazanç ile 

korumanın sağlanacağını bizlere öğretmiştir. Her bireyin kendi kazancını helal yoldan 

elde ederek, mal hırsı ve açgözlülük hislerine kapılmayarak ve başkalarının malına el 

uzatmayarak yaşaması durumunda malın korunması sağlanmış olacaktır. Bu husus da 

malın korunmasının bireyin öncelikle kendi davranışlarını kontrol altına alması ile 

sağlanacağını göstermekte ve özdenetimin ne kadar gerekli olduğu dinimizce de 

vurgulanmış olmaktadır. İslam dini her bireyin canını, malını, dinini, namusunu, 

onurunu ve özgürlüğünü garanti altına alarak dünyada sevgi, huzur ve güven ortamı 

içerisinde yaşamamızı sağlamaktadır. Dinin emir ve yasakları yerine getirildiğinde ve 

kötü davranışlardan uzak durulduğunda ise din korunacak ve aslına uygun 

yaşayacaktır. Din korunup buna uygun yaşandığında da toplum kurtulacak ve huzura 

kavuşacaktır.  

“Yorumlayalım” kısmında verilen hadis-i şerifi öğrencilerin insanların 

sorumlulukları açısından yorumlamaları istenmiştir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 82) 



157 

 

Öğrencilerin bu hadisten dersler çıkarıp hayatlarında uygulamaları açısından önemli 

görülmektedir. 

Hz. Yusuf (a.s.)’un hayatının anlatıldığı kitabımızda onun üstün ahlakı ve 

yaşadığı zorluklara yer verilmiştir. Çektiği sıkıntılara rağmen sabrı hiç bırakmadığı ve 

her zaman Allah’a dayandığı örneklerle açıklanmıştır. Sabrın anlaşılması ve 

içselleştirilmesi açısından verilen Hz. Yusuf örneği öğrencilerin bu değeri hayatlarına 

yansıtabilmelerini sağlamak adına faydalı görülmektedir. “Yazalım” kısmında verilen 

etkinlikte öğrencilerden Hz. Yusuf (a.s.)’un üstün özellikleriyle ilgili örnek yazmaları 

istenmiştir. Bu etkinlik konunun pekişmesi açısından önemli görülmektedir. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 82-85) 

Asr suresinin içeriğinin anlatıldığı kitabımızda Müslümanların sahip olmaları 

gereken birtakım özellikler açıklanarak bu özelliklere sahip olmak teşvik edilmiştir. 

Bu özelliklere uygun yaşandığında dünya ve ahiret mutluluğunun sağlanacağı ifade 

edilmiştir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 86) Ünitede değerlendirme sorularında dinin 

koruma altına aldığı alanlar,  dinin gayesi ve insanların sorumlulukları konusuyla ilgili 

olan sorular da özdenetimi geliştirme adına faydalı görülmektedir. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 87-89) 

 

2.2.24. 8. Sınıf Hz. Muhammed’in Örnekliği Ünitesi 

 

Peygamberimizin üstün ahlakı Müslümanlar için en güzel örnektir. Bu ünitede 

Resulullah’ın bazı örnek davranışları sunulmuş ve bu davranışları öğrencilerin 

kendilerine örnek almaları istenmiştir. Peygamberimiz davranışlarını kontrol eden, 

nefsinin arzu ve isteklerine uymayan ve Allah’ın emir ve yasaklarını yerine getiren bir 

insan olduğundan bu konu dolaylı olarak özdenetimin gelişmesine fayda 

sağlamaktadır.  

 

 

 

 

 



158 

 

Tablo 23: 8. Sınıf “Hz. Muhammed’in Örnekliği” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

8. Sınıf, “Hz. 

Muhammed’in Örnekliği” 

Ünitesinde Yer Alan Konu 

Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim 

İle İlgili 

Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Doğruluğu ve 

Güvenilir Kişiliği 

Yok Var Var Var 

2. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Merhametli ve 

Affedici Oluşu 

Yok Var Var Var 

3. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) İstişareye Önem 

Vermesi 

Yok Var Var Var 

4. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Davasındaki 

Cesaret ve Kararlılığı 

Yok Var Var Var 

5. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) Hakkı Gözetmedeki 

Hassasiyeti 

Yok Var Var Var 

6. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) İnsanlara Değer 

Vermesi 

Yok Var Yok Var 

7. Bir Sure Tanıyorum: 

Kureyş Suresi ve Anlamı 

Yok Yok Yok Yok 

Ünitemizi Değerlendirelim Yok Var Var Var 

 

Peygamberler Allah tarafından seçilmiş ve üstün ahlaki niteliklere sahip 

kişilerdir. Peygamberlerin peygamberlik görevlerini yapabilmeleri için sıdk yani 

doğruluk, emanet, akıllı ve zeki olmak, günah işlememek ve tebliğ görevini yerine 

getirmek gibi bazı özelliklere sahip olmaları gerekir. Kitabımız peygamberimizin 

“üsve-i hasene” yani insanlar için en güzel örnek olduğunu belirtmiştir. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 92) Onun hayatı boyunca doğruluktan yana olduğu, insanlara güven 



159 

 

verdiği, sözünü tuttuğu, tüm canlılara merhametle yaklaştığı, yetim ve yoksullara 

şefkat gösterdiği, istişare yapıp alınan ortak karara uyduğu, çektiği sıkıntılara rağmen 

kararlılık ve cesaretten vazgeçmediği, ümitsizliğe kapılmadan azimle insanları doğru 

yola iletmeye çalıştığı, her zaman adaletten yana olduğu, haksızlıkları önlemek için 

canla başla çalıştığı, insanlar arasında renk, ırk, cinsiyet ayrımı yapmadan herkese 

değer verdiği, komşuları farklı dinden dahi olsa onlarla güzel ilişkiler kurduğu, dert ve 

sıkıntıları dinlediği ve çocuklarla oyunlar oynadığı gibi daha pek çok güzel davranışı 

ayet, hadis ve örnek olaylarla öğrencilere sunulmuştur. Bu güzel davranışların bireysel 

ve toplumsal faydaları açıklanarak teşvik edilmiştir. Etkinlik ve alıştırmalarla 

öğrenciler düşünmeye sevk edilmiş ve konu pekiştirilmiştir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 

92-106) Öğrenciler peygamberimizin bu örnek davranışlarını öğrendikten sonra onu 

kendilerine örnek alacaklar ve olumsuz duygu, düşünce ve eylemlerini 

yönlendireceklerdir. Öğrencilerin peygamberimizin ahlakıyla ahlaklanmaya 

çalışmaları özdenetim değerlerinin gelişmesine katkı sağlayacaktır. 

Ünite değerlendirme sorularında peygamberimizin örnek davranışlarını ve bu 

davranışların faydalarını konu alan sorular özdenetimin gelişmesine katkı 

sağlamaktadır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 108-111) 

 

2.2.25. 8. Sınıf Kur’an-ı Kerim ve Özellikleri Ünitesi 

 

Ünitede genel olarak İslam dininin temel kaynakları olan Kur’an-ı Kerim ve 

sünnet ile bunların özellikleri ve katkıları, Kur’an’ın ana konuları ve Kur’an-ı 

Kerim’in temel özellikleri anlatılmaktadır. Konu ve kazanımlarda özdenetim değeri 

yer almasa da, Kur’an ve sünnetin emir ve istekleri ahlaklı bireyler yetiştirmek 

olduğundan, ünitede dolaylı olarak özdenetime vurgu yapılmaktadır. Kur’an’ın emir 

ve yasaklarından söz edilmekte ve peygamberimizin örnek davranışlarına yer 

verilmektedir. 

 

 

 

 



160 

 

Tablo 24: 8. Sınıf “Kur’an-ı Kerim ve Özellikleri” Ünitesinin Özdenetim Değeri İle İlgili 

Durumu 

 

8. Sınıf, “Kur’an-ı Kerim 

ve Özellikleri” 

Ünitesinde Yer Alan 

Konu Başlıkları 

Kazanım ve 

Konularda 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

İçerikte 

Özdenetim 

Değeri Var 

mı? 

Etkinlik ve 

Alıştırmalarda 

Özdenetim 

Değeri Var mı? 

Özdenetim İle 

İlgili Ayet ve 

Hadis Var 

mı? 

1. İslam Dininin Temel 

Kaynakları 

Yok Var Yok Var 

2. Kur’an-ı Kerim’in 

Ana Konuları 

Yok Var Var Var 

3. Kur’an-ı Kerim’in 

Temel Özellikleri 

Yok Var Var Var 

4. Bir Peygamber 

Tanıyorum: Hz. Nuh 

(a.s.) 

Yok Var Var Yok 

Ünitemizi 

Değerlendirelim 

Yok Var Var Var 

 

İlk konu olan “İslam’ın Temel Kaynakları”nda Kur’an-ı Kerim’in insanların 

dünya ve ahiret mutluluğunu sağlamada rehber olduğu ifade edilmiştir. Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) örnek yaşayışının ise Müslümanlara güzel bir model sunduğu 

açıklanmıştır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 116-117) Peygamberimizin Müslümanlara 

örnek olması ile ilgili kitabımızda şu bilgilere yer verilmiştir:  

“Hz. Peygamber, güzel ahlakı ile Müslümanlara örnek olmuş, sevgi, merhamet, 

şefkat, samimiyet, sadakat, kardeşlik gibi pek çok ahlaki değeri öğretmiştir. 

Bunun yanında bir işe başlarken Allah’ın (c.c.) adını anmayı (besmele çekmeyi), 

küçüklere şefkatli, büyüklere saygılı olmayı, anne babaya iyilik yapmayı, 

hediyeleşmeyi, hastaları ziyaret etmeyi, selamlaşmayı, kısaca hayata dair her 

şeyi öğretmiştir.”  

Peygamberimizin Müslümanların kötü söz ve davranışlardan uzak kalıp güzel 

işlere yönelmeleri için çevresi ile verdiği mücadele özdenetim değerinin anlaşılması 

açısında faydalı görülmektedir. Peygamberimiz tüm nefsani arzularından kendisini 

alıkoymayı başarabilmiş, bir beşer olarak güzel kişilik, ahlak ve hayat örneği olmuştur. 



161 

 

Hayatı ve hayat yolu bilinen Peygamberimiz, örnek alındığı takdirde seven, sevilen ve 

dünya ve ahirette kendisinden hoşnut olunan bir birey olma niteliği kazandıracak en 

iyi modeldir. Konunun devamında Müslümanların akıl ve iradelerini kullanarak 

Kur’an ve sünnete göre yaşamaları gerektiği vurgulanarak öğrencilerin kontrollü ve 

denetimli bir hayat yaşamaları istenmiştir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 118) 

Kitabımızda Allah rızası içi yapılan her davranışın, söylenen her sözün ibadet 

olduğu vurgulanarak bu davranışlar teşvik edilmiştir. Yapılan bu davranışların 

insanları iyiliğe ve güzelliğe yönlendirdiği örneklerle açıklanmıştır. İbadetlere devam 

edildiğinde ahlaki değerlerin kişilere yerleşeceği belirtilerek özdenetime vurgu 

yapılmıştır. “Not Edelim” kısmında ibadetlerle ilgili ayetlere verilmiş ve namazın 

insanı hayâsızlıktan ve kötülükten uzak tutacağı buyrulmuştur. (Nayir ve diğerleri, 

2020: 122) 

Kur’an-ı Kerim’de ahlaki pek çok hükmün yer aldığını bildiren kitabımız; 

iyilik yapmak, güzel söz söylemek, sabır, yardımlaşmak, doğruluk, sözünde durmak, 

adaletli olmak gibi güzel davranışların kutsal kitabımızda emredildiğini, dedikodu, 

iftira, israf, haksız kazanç, yalan ve cimrilik gibi kötü davranışların ise yasaklandığını 

ayetlerle destekleyerek ifade etmektedir. (Nayir ve diğerleri, 2020: 123) Müslümanlar 

bu davranışlara uygun yaşadıklarında ahlaki değerleri hayatlarına geçirmiş 

olacaklardır. Özdenetimli kişiler konuda belirtilmiş olan güzel ahlaki niteliklere sahip 

olan kimseler olduğundan bu ahlaki ilkelerin içselleştirilmesi özdenetim değerinin 

gelişmesini sağlayacaktır. 

Kur’an-ı Kerim’in özellikleri Müslümanların üstün bir ahlaka sahip olmaları 

için önem arz etmektedir. Kur’an’ın bu özellikleriyle bireye ne kadar katkı sağladığını 

bilmek, onu hayatta kılavuz yapmayı, emir ve yasaklarına uygun yaşamayı gerektirir. 

Kuran-ı Kerim’in özelliklerine baktığımızda; insanları iyiye ve doğruya yönlendirdiği, 

kötülüklerden sakındırdığı, hak ile batılı, iyi ile kötüyü, doğru ile yanlışı, haram ile 

helali ve iman ile küfrü birbirinden ayırdığı görülmektedir. O toplumsal ilişkileri 

düzenleyen, toplumda birlik ve beraberliği sağlayan bir kitaptır. İnsanların verilen 

nimetlere karşı Allah’a şükretmeleri gerektiğini ifade eder. (Nayir ve diğerleri, 2020: 

125-126) Kur’an-ı Kerim insanların düşünmelerini, akıllarını kullanmalarını ister. 

Yaratılış, kâinattaki düzen ve ölümden sonra diriliş gibi pek çok konuda insanları 

düşünmeye çağırır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 127) Kur’an-ı Kerim indirildiği ilk 



162 

 

günden itibaren beşeriyetin ufkuna bir güneş gibi doğmuştur ve kıyamete kadar 

insanlığı aydınlatmaya devam edecektir. Öğrenciler Kur’an’ın emirlerine uyup 

yaratılış gayelerini düşündüklerinde, Allah’ın kudretini, dünyanın kalıcı bir yer 

olmadığını anlayacaklar ve Allah’ın emirlerini yerine getireceklerdir. Öğrenciler konu 

sonunda Kur’an yolunun dünya ve ahirette mutluluk vadettiğini anlayacaklar ve bu 

çerçevede yaşamaya gayret edeceklerdir. Bu gayretleri ise öğrencileri özdenetimli bir 

birey haline getirecektir.  

Hz. Nuh (a.s.)’ın anlatıldığı kitabımızda onun güzel ahlakı, kavmini bir Allah’a 

inanmaya davet mücadelesi ve kavminin başına gelenler konu edilmektedir. (Nayir ve 

diğerleri, 2020: 129-131) Konu ile Hz. Nuh’un kavminin sonu anlatıldığından dünyada 

arzu ve isteklerine yenik düşenlerin akıbeti gözler önüne serilmektedir. Allah’ın 

emirleri doğrultusunda güzel iş ve eylemlerde bulunanların ise mutluluğu 

yakaladıklarını öğrenciler konu sonunda anlayacaklar, Hz. Nuh’u (a.s.) kendilerine 

örnek alacaklar ve kavminin başına gelenlerden dersler çıkaracaklardır. Ünite 

değerlendirme sorularında Kur’an’ın insanları doğru yola iletmesi ve temel özellikleri, 

Kur’an’da emredilen güzel davranışlar ve yasaklanan kötü eylemler, insanların 

Kur’an’a ve sünnete uymaları ile ilgili olan sorular özdenetimin gelişmesine katkı 

sağlamaktadır. (Nayir ve diğerleri, 2020: 132-135) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

 

Teknoloji çağı olarak nitelendirilen günümüz dünyası, bilim, teknik, uygarlık 

ve kültürdeki gelişmeleri insan olma yolunda gösterebilmiş değildir. Modern dünyanın 

ortaya çıkardığı pek çok sorun insan ilişkilerini, toplum yapılarını, yaşam tarzlarını, 

bireylerin tutum ve davranışlarını etkilemekte ve ahlaki bir yoksunluk günden güne 

artarak etkisini hissettirmektedir. Özellikle yetişmekte olan genç nesil arasında 

gözlemlenen bencillik ve şiddet eğilimi, sosyal problemler, madde bağımlılığı, aileye 

ve topluma karşı sorumsuzluk, evlilik dışı ilişkiler, intihar ve saygıdan yoksunluk gibi 

pek çok olumsuz durum, bireylerin dengeli bir kişilik yapısına ve sağlam bir karaktere 

ulaşmasında davranışlara yön veren standartları belirleyen değerlerin benimsenmesi 

ile giderilecektir.  

İnsanı erdemli kılan, onu ahlak ve karakter olarak yücelten ve sağlam bir 

toplum yapısı oluşmasını sağlayan değerlerin yetişen nesle aktarılması görevi eğitim 

ile mümkün olmaktadır. Eğitim dünyada meydana gelen değişimlere ve oluşan yeni 

gelişmelere bireylerin öz benliklerini, değerlerini yitirmeden uyum sağlamaları 

yönünde çalışmalar yapmaktadır. Çünkü değerler bireylerin davranışlarına yön 

vermede birer kılavuz, iyi ve doğru olana ulaşma yolunda söz ve eylemlerini kontrol 

etmelerini sağlayan birer ölçüt görevinde olduklarından, eğitim sisteminde değerlere 

büyük bir önem atfedilmiş ve eğitim sisteminin bir parçası haline gelmeye başlamıştır. 

Dünyada toplumsal, kültürel, siyasi ve ekonomik alanlarda meydana gelen 

olumsuz değişimler ve oluşumlar bu olumsuzluklardan kendilerini koruyabilecek, 

iradelerine hâkim olarak kötü isteklerini sınırlandırabilecek bireylere olan ihtiyacı 

artırmaktadır. Değerler eğitimi bu noktada faaliyet göstermekte,  özdenetim ile birlikte 

birçok farklı değeri yetişen yeni nesillere aktarma görevini üstlenmektedir. Özdenetim 

kişilerin zararlı ve olumsuz pek çok duygu ve tutumdan kaçınmaları, güzel ve ahlaki 

olana yönelmeleri, iradelerine hakim olup insanca yaşamaları, topluma uyum 

sağlayabilmek için davranışlarını istenilen yönde değiştirmeleri yönündeki ana kriter 

olduğundan, tüm yıkıcı ve bozucu faktörlere rağmen var olan ahlaki erozyonu aşan ve 

iyi olma kapasitesini artıran bireyler yetişmesi ancak kendini kontrol etme olarak 

bilinen özdenetim ile mümkün olacaktır.  



164 

 

Milli Eğitim Bakanlığı değerlerin bireye ve topluma olan tüm bu faydalarından 

dolayı İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programında değerler eğitiminin 

önemini vurgulamış, öğrencilere kazandırılması gereken on kök değeri listelemiş ve 

ders kitaplarında bunların benimsenmesine yönelik içerik ve etkinliklere yer vermiştir. 

İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı ile İlköğretim Din Kültürü 

ve Ahlak Bilgisi ders kitaplarını özdenetim değeri açısından incelediğimizde şu 

sonuçlara ulaşabiliriz: 

1. İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programının amaçlarında 

öğrencilerin milli ve manevi değerleri kazanmaları, özgüven, öz disiplin ve 

sorumluluk becerilerini edinmelerinin amaçlanması ile özdenetim değerinin 

kazandırılmak istenmesine atıf yapılmıştır. 

2. Öğretim programında yer alan “Değerlerimiz” başlığında öğretim 

programının değerler perspektifinde oluşturulduğu, eğitimin asli görevinin temel 

değerleri benimsemiş bireyler yetiştirmek olduğu ifade edilmiş ve on kök değer 

sıralanmıştır. Bu değerlerin arasında özdenetimin de bulunması dikkat çekmektedir. 

3. Öğretim programında yapılandırmacı öğrenme modelini destekleyen çoklu 

zekâ, öğrenci merkezli öğrenme, beceri temelli öğrenme gibi yaklaşımların dikkate 

alındığı ve içeriğin buna uygun hazırlandığı ifade edilmiştir. Ancak ders kitaplarını 

incelediğimizde verilen örnek ve etkinliklerin yetersiz olduğu, genellikle verilen 

bilgileri öğrencilere aktarma şeklinde bir yaklaşımın benimsendiği görülmektedir. 

Ders içeriklerinde sorulan soruların ve verilen etkinliklerin ise öğrencileri yeterince 

düşünmeye, problem çözmeye, araştırmaya ve keşfetmeye yönlendirmediği, yaparak 

yaşayarak öğrenmeyi tam olarak gerçekleştirmediği anlaşılmaktadır.  

4. Öğretim programında yer alan kazanımlarda ve kazanımların hemen altında 

bulunan açıklamalarda özdenetim değerinin açıkça sadece 7.sınıfın üçüncü ünitesinde 

ifade edilen “Güzel ahlaki tutum ve davranışları örneklerle açıklar” kazanımının 

altında bulunan açıklamalar kısmında yer aldığı görülmektedir. Diğer sınıf 

düzeyindeki kazanımlarda ve açıklamalarda doğrudan özdenetim değerine yer 

verilmese de amaçlanan pek çok tutum ve davranışın özdenetim ile mümkün olduğu 

düşünüldüğünde, 4. sınıftan 8. sınıfa kadar hedeflenen kazanımların birçoğunda 

özdenetim değerine bir şekilde değinilmiştir denilebilir.  



165 

 

5. Öğretim programında hedeflenen değerleri benimsetme ve hayata uygulatma 

amacına yönelik ders içeriklerinde hangi değer eğitimi yaklaşımının kullanılacağı 

önemli bir nokta olarak karşımızdadır. Ders kitaplarını incelediğimizde öğretim 

programında böyle olması istenmemesine rağmen genellikle öğrencilere var olan 

değerleri aktarmaya yönelik olan yaklaşımların kullanıldığı görülmektedir. Çünkü 

içeriklerde öğrencilerin ahlaki ikilemlerde kalmalarına, mantıksal düşünme ve bilimsel 

araştırma metotlarını kullanarak en doğru seçimi yapmalarına, neden ve niçin 

sorularını derinlemesine analiz etmelerine ve değer yargılarının zayıf ve güçlü 

yönlerini fark edip değerlendirmeler yapmalarına imkân tanıyan yeterli düzeyde 

örnek, soru, etkinlik ve tartışma metinleri bulunmamaktadır.  

6. Ders kitaplarının içerik incelemesi yapıldığında sadece 7. Sınıf düzeyinin 

üçüncü ünitesi olan “Ahlaki Davranışlar” başlığının altında doğrudan özdenetim 

değerini kazandırmaya yönelik bir başlık bulunmaktadır. Diğer ünite ve konuların pek 

çoğu hem doğrudan hem dolaylı olarak bireylerin özdenetim kazanmasına etki 

etmektedir. Sağlam ve üstün bir karaktere sahip olmada ve dürtüleri bastırarak yüce 

bir ahlaka ulaşmada ve böylece dünya ve ahiret mutluluğunu elde etmede ana 

faktörlerden biri olan özdenetim değerinin diğer sınıf düzeylerinde sadece atıf 

yapılarak ele alınması, İslam dininin inanç, ibadet ve ahlak alanlarında ortaya koyduğu 

esasların özdenetimi geliştirme noktasındaki katkısına pek çok yerde açıkça vurgu 

yapılmaması ders kitaplarındaki büyük bir eksiklik olarak görülmektedir.  

7. Peygamber efendimizin hayatının ve üstün ahlakının anlatıldığı üniteler pek 

çok değerin öğrencilere somut bir örneğini sunduğu için faydalı görülmektedir. Ancak 

bu ünitelerde de Resulullah’ın özdenetimi kazanma noktasında bizler için en güzel 

model olduğunun açıkça belirtilmesine ve detaylı örnek davranış modellerine ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

8. Öğrencilerde kalıcı öğrenmenin gerçekleşmesi için yaparak yaşayarak 

öğrenmeyi sağlayıcı, araştırmaya, keşfetmeye, analiz edip değerlendirmeye yönelten 

etkinliklere ve örneklere ihtiyaç vardır. İçerik incelemesine göre gerek özdenetime 

direkt vurgu yapan gerekse bu değere atıfta bulunan konularda özdenetimi hayata 

geçirmeye yönelik olan etkinliklerin ya hiç olmadığı ya da yetersiz olduğu 

görülmektedir. İlkokul çağındaki çocukların somut ve deneyimleyerek 

öğrendiklerinde kalıcı öğrenmeyi gerçekleştirecekleri bilindiğine göre öğrencilerin 



166 

 

öğrenme-öğretme sürecinde aktif rol oynayacakları ve kendilerini kontrol etmelerini 

sağlayıcı etkinliklere daha fazla ihtiyaç olduğu aşikârdır. 

9. Öğretim programında kazandırılması amaçlanan on kök değer arasında yer 

alan özdenetim değerinin ders kitaplarında bir konu hariç üstü kapalı yer alması ve 

bunun nasıl kazandırılacağının öğretmenlerin inisiyatifine bırakılması eğitimde birlik 

ilkesine aykırı davranılmasına sebep olacaktır. 

10. Ders kitaplarında sadece 7. Sınıf düzeyinin bir ünitesinde özdenetim 

değerine açıkça vurgu yapılsa da diğer konuların bu değeri geliştirme üzerindeki etkisi 

öğretmenin rehberliği sayesinde ortaya çıkacak ve böylece İslam dininin inanç, ibadet 

ve ahlak alanlarındaki emirleri yapıldığında otokontrol becerisi gelişmiş olacaktır. 

11. Özdenetim değerinin gelişmesine etki eden konu ve kazanımlar pek çok 

yerde ayet ve hadislerle desteklenmiştir. 

12. İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi dersi İslam dininin emir ve yasakları 

sayesinde değerlerin ve özdenetim değerinin öğrencilere kazandırılması için bulunmaz 

bir fırsat konumundadır. 

 

Çalışma sonucunda şu önerilerde bulunmak mümkündür: 

1. İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı’nda öğrencilere 

kazandırılmak istenen on kök değerlerden bir tanesi de özdenetim değeridir. Ancak 

ders kitaplarını incelediğimizde bu değeri geliştirmek için daha açık ve net içeriklere 

ihtiyaç vardır. Ders kitaplarında yer alan konularda İslam dininin inanç, ibadet ve ahlak 

gibi alanlardaki emir ve yasaklarının özdenetimi geliştirme üzerindeki etkisi genellikle 

dolaylı bir etki olarak işlenmektedir. Kişinin kendini kontrol etmesinin tüm kötülükler 

önündeki bir engel olduğu düşünüldüğünde özdenetim değerine ders kitaplarında daha 

açık, fazla ve doyurucu olarak yer verilmelidir. 

2. Kalıcı öğrenmenin gerçekleşmesi öğrencilerin öğrenme-öğretme süreçlerine 

katılmaları oranında gerçekleşen bir durumdur. Değerleri ve özdenetim değerini 

öğrencilerin hayatlarına yansıtmaları için yeterli miktarda gerçek hayat durumlarıyla 

karşılaşmaları, etkinlikler yapmaları, düşünmeye, araştırmaya ve değerlendirmeye 

başvurmaları gerekir. Ders kitapları ve öğretim programı bu anlamda etkinlik ve örnek 

eksikliklerini gidermeli ve yaparak yaşayarak öğrenmeye uygun hale gelmelidir. 



167 

 

Resim, şiir, hikâye, örnek olaylar, broşür ve karikatür gibi dikkat çekici durumlara 

daha fazla yer verilmelidir.  

3. İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı ile değerler eğitimi 

ve özdenetim değeri ile ilgili yapılan çalışmalar günümüze ışık tutacak düzeyde 

bulunmamaktadır. Bu konuda daha fazla çalışmaya ihtiyaç duyulmaktadır. 

4. Değerlerin öğrencilere kazandırılması yönünde çeşitli yöntemler 

benimsenmesini içeren değer eğitimi yaklaşımlarından en uygun olanı, benimsetilmek 

istenen değere göre ve konuya uygun olarak seçilmelidir. Seçilen yaklaşım sürece 

öğrencinin aktif katılımını sağlamalıdır. 

5. İlkokul Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi öğretim programı ile ders kitaplarının 

içerikleri arasında daha fazla uyum olmalıdır. 

6. Bir bütün olarak ders içeriklerine bakıldığında değerlerin karmaşık olarak 

yer aldığı görülmektedir. Bu anlamda daha düzenli ve kapsamlı bir değerler eğitimi 

içeriği hazırlanmalıdır. 

7. Peygamber efendimizin hayatının ve örnekliğinin anlatıldığı ünitelerde, 

özdenetim değeri üzerindeki rehberliğine ders içeriklerinde daha fazla yer verilmelidir.  

8. Öğretim programında ve ders içeriklerinde değerleri öğrencilere kazandırma 

noktasında öğretmenlere yol gösterici daha fazla içerik, bilgi ve etkinlik yer almalıdır. 

9. Öğretim programında ve ders kitaplarında özdenetim değerinin geçtiği 

sadece bir başlık ve açıklama bulunmaktadır. Özdenetim değerine yönelik doğrudan 

kazanımlara, başlıklara ve açıklamalara daha fazla yer verilmelidir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



168 

 

KAYNAKÇA 

 

Afdal, G. (2007). Ahlak Eğitiminin Analizi: Bir Tipoloji. Değerler ve Eğitimi 

Uluslararası Sempozyumu Kitabı (ss.333-353), İstanbul. 26-28 Kasım 2004. 

 

Akbaş, A. (2007). Özdenetim Bilinci: Nefsi Aşma. Diyanet Aylık Dergi. (196): 1-68. 

 

Akbaş, O. (2008). Değerler Eğitimi Akımlarına Genel Bir Bakış. Değerler Eğitimi 

Dergisi. 6(16): 9-27. 

 

Akbaş, O. (2004). Türk Milli Eğitim Sisteminin Duyuşsal Amaçlarının İlköğretim II. 

Kademedeki Gerçekleşme Derecesinin Değerlendirilmesi. (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi). Ankara:  Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

 

Aksel, N. ve Sarı, E. (2020). Ortaokul Öğrencilerinin Dijital Oyun Bağımlılığı, 

Özdenetimi ve Sosyal Eğilimleri. ODÜ Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi. 10(2): 

436-444. 

 

Aladağ, S. (2009). İlköğretim Sosyal Bilgiler Öğretiminde Değer Eğitimi 

Yaklaşımlarının Öğrencilerin Sorumluluk Değerini Kazanma Düzeyine Etkisi. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Ankara: Gazi Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü 

 

Allahverdıpour, H., Hidarnia, A., Kazamnegad, A., Shafii, F., Fallah, P.A. ve Emami, 

A.  (2006). The Status of Self-Control and Its Relation to Drug Abuse-Related 

Behaviors Among Iranian Male High School Students. Social Behavior and 

Personality. 34(4): 413-424. 

 

Altaş, N. (2002). Türkiye'de Zorunlu Din Öğretimini Yapılandııran Süreç, Hedefler ve 

Yeni Yöntem Arayışları (1980-2001). Dini Arştırmalar. 4(12), 145-168. 

 

Arslan, Z. Ş. ve Yaşar, F. T. (2007). Yükselen "Değer" Kavramı Üzerine Eleştirel Bir 

Yaklaşım. DEM Dergi.(1): 8-11. 

 



169 

 

Aydemir, B. (2020). Ergenlerde İnternet Bağımlılığı Belirtileri İle Bağlanma 

Özellikleri, Arkadaş İlişkileri ve Öz Denetim Becerileri Arasındaki İlişki. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: İstanbul Gelişim Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü. 

 

Aydın, M.Z. (2010). Okulda Çalışan Herkesin Görevi Olarak Değerler Eğitimi. 

Değerler Eğitimi Buluşması.(ss. 1-35), Düzenleyen Ankara TOBB Ekonomi ve 

Teknoloji Üniversitesi Ceceli Eğitim Kurumları. Ankara. 10 Nisan 2010. 

 

Aydın, M. Z. ve Gürler, Ş. A. (2018). Okulda Değerler Eğitimi Yöntemler Etkinlikler 

Kaynaklar. Ankara: Nobel Yayınları. 

 

Bacanlı, H. (2006). Duyuşsal Davranış Eğitimi. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

 

Barrıck, M. R. ve Mount, M. K. (1991). The Big Five Personality Dimensions and Job 

Performance: A Meta-Analysis. Personel Psychology. 44: 1-26. 

 

Bazarkulov, S. (2008). Değer Öğretimi ve Dinden Öğrenme. (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi). Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

 

Beyhakî, E.A., Tahkik Haydar, A.A. (1987). ez-Zühdü’l-Kebir. Beyrut: Daru’l-Cinan. 

 

Bilgin, N. (1995). Sosyal Psikolojide Yöntem ve Pratik Çalışmalar. İstanbul: Sistem 

Yayıncılık. 

 

Buhârî, E.A.M.İ. Sahîhü'l-Buhârî. İstanbul: Mektebetu’l- İslami, ts. 

 

Büyükdüvenci, S. (2002). Değer'in Değeri Üzerine. Ankara: Vadi Yayınları. 

 

Çengelci, T. (2010). İlköğretim Beşinci Sınıf Sosyal Bilgiler Dersinde Değerler 

Eğitiminin Gerçekleştirilmesine İlişkin Bir Durum Çalışması. (Yayınlanmamış 

Doktora Tezi). Eskişehir: Eskişehir Anadolu Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

 



170 

 

Çetin, Ş. (2004). Değişen Değerler ve Eğitim. Milli Eğitim Dergisi. 161: 5-16 

 

Çutuk, Z.A. (2020). Üniversite Öğrencilerinde Özdenetim İle İnternet Bağımlılığı 

İlişkisi. Trakya Eğitim Dergisi. 10(3): 854-863. 

 

Delisi, M., Beaver, K. M., Vaughn, M. G., Trulson, C. R., Kosloski, A. E., Drury, A. 

J., ve Wright, J. P. (2010). Personality, gender, and self-control theory revisited: 

Results from a sample of institutionalized juvenile delinquents. Applied Psychology in 

Criminal Justice. 6(1): 31-46. 

 

Demir, Ö. (2017). Erteleme Eğilimi ve Baş Etme Yolları Araştırmaları Bulgularının 

Dini Erteleme Açısından Yorumlanması. Bayburt Eğitim Fakültesi Dergisi. 12(24): 

747-780. 

 

Dilmaç, B. (2007). Bir Grup Fen Lisesi Öğrencisine Verilen İnsani Değerler 

Eğitiminin İnsani Değerler Ölçeği İle Sınanması. (Yayınlanmamış Doktora Tezi). 

Konya: Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

 

Dilmaç, B. ve Bircan, H.H. (2019). Değerler ve Değerler Psikolıjisi. Ankara: Pegem 

Akademi. 

 

Dilmaç, B. ve Ekşi, H. (2007). Değerler Eğitiminde Temel Tartışmalar ve Temel 

Yaklaşımlar. İlköğretmen Eğitimci Dergisi. 14: 21-29 

 

Doğanay, A. (2011). "Değerler Eğitimi", Sosyal Bilgiler Öğretimi Demokratik 

Vatandaşlık Eğitimi. Ankara: Pegem Akademi Yayınları. 

 

Doğanay, A. (2006). Hayat Bilgisi ve Sosyal Bilgiler Öğretimi Yapılandırmacı Bir 

Yaklaşım. Ankara: Pegem A Yayıncılık. 

 

Durmuş, A. (2007). Karakter Eğitiminde Çevre İmkanları. Değerler ve Eğitimi 

Uluslararası Sempozyumu Kitabı (ss. 323-331), İstanbul. 26-28 Kasım 2004. 

 



171 

 

Duyan, V., Gülden, Ç. ve Gelbal, S. (2012). Öz-Denetim Ölçeği:ÖDÖ: Güvenirlik ve 

Geçerlik Çalışması. Toplum ve Sosyal Hizmet. 23(1): 25-38. 

 

Ebu Davud, S.E.S, Tahkik El-Hut, K.Y. (1988). Sünen. Beyrut: Daru'l-Cinan. 

 

Ekşi, H. (2003). Temel İnsani Değerlerin Kazandırılmasında Bir Yaklaşım: Karakter 

Eğitimi Programları. Değerler Eğitimi Dergisi. 1(1): 79-96. 

 

El-Beyhakî, E.A.H. (1987). ez-Zühdü’l-Kebir. Beyrut: Daru’l-Cinan. 

 

Erden, M. ve Akman, Y. (2000). Gelişim Öğrenme- Öğretme. Ankara: Arkadaş 

Yayınevi. 

 

Erdener, E. (2009). Vygotsky'nin Düşünce ve Dil Gelişimi Üzerine Görüşleri: Piaget'e 

Eleştirel Bir Bakış. Türk Eğitim Bilimleri Dergisi. 7(1): 85-103. 

 

Goleman, D. (2012). Duygusal Zeka Neden IQ'dan Daha Önemlidir?. İstanbul: Varlık 

Yayınları. 

 

Göktaş, V. (2011). Tasavvufi Terbiye’nin Günümüz Din Eğitim-Öğretimine 

Sunabileceği İmkânlar. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 52(2): 137-

155. 

 

Gözütok, Ş. (2017). Özdenetimde Din Eğitiminin Etkisi. Cumhuriyet İlahiyat Dergisi. 

21(2): 1035-1060. 

 

Güloğlu, B. ve Aydın, G. (2007). İlköğretim 5. Sınıf Öğrencilerinin Öğrenilmiş 

Güçlülük ve Otomatik Düşünce Biçimi Arasındaki İlişki. Hacettepe Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Dergisi. 33: 157-168. 

 

Güngör, E. (1993). Değerler Psikolojisi. Amsterdam: Hollanda Türk Akademisyenler 

Birliği Vakfı Yayınları. 

 



172 

 

Güngör, E. (2000). Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak. İstanbul: Ötüken Yayınları. 

 

Gürsu, O. (2017). Nöropsikoloji, Din ve Psikolojik İyi Oluş. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi. 10(53): 502-513. 

 

Hâkim, E.A.N. (1998). Müstedrek Alâ’s-Sahihayn. Kahire: Daru’l-Bahreyn. 

 

Hanbel, A.B. (1985). el- Müsned. Beyrut: el-Mektebetu'l-İslami. 

 

Hökelekli, H. (2011). Ailede, Okulda, Toplumda Değerler Psikolojisi ve Eğitim. 

İstanbul: Timaş Yayınları. 

 

İbn-i Mâce, E.A.M.Y.K. es-Sünen. İstanbul: Çağrı Yayınları. 

 

Karataş, S. ve Tabak, N. (2010). İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim 

Programına İlişkin Öğretmen Görüşleri. Kuramsal Eğitimbilim Dergisi. 3(1): 56-65. 

 

Karatekin, N., Yıldırım, P.K., Ekşi, H., Durmuş, A., Durmuş, H.I. ve Otrar, M. (2013). 

Perese Değerler Eğitimi Öğretmen Kitabı Özdenetim. İstanbul: Edam Yayınları. 

 

Karoly, P. (1993). Mechanisms of Self-Regulation: A Systems View. Annual Review 

of Psychology. 44: 23-52. 

 

Karslı, N. (2020). Üniversite Öğrencilerinde Sabır ve Dindarlık İlişkisi. Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 17: 52-72. 

 

Kaval, M. (2011). Mevlânâ’nın Mesnevî’sinde Nefis Kavramı. Uşak Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi. 4(2): 160-175. 

 

Kaymakcan, R. ve Meydan, H. (2020). Ahlak Değerler ve Eğitimi. İstanbul: Dem 

yayınları. 

 



173 

 

Kaymakcan, R. ve Meydan, H. (2011). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Programları ve 

Öğretmenlerine Göre Değerler Eğitimi. Değerler Eğitimi Dergisi. 9(21): 29-55. 

 

Keskin, Y. (2008). Türkiye'de Sosyal Bilgiler Öğretim Programlarında Değerler 

Eğitimi: Tarihsel Gelişim, 1998 ve 2004 Programlarının Etkililiğinin Araştırılması. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). İstanbul: Marmara Üniversitesi Eğitim Bilimleri 

Enstitüsü. 

 

Kohn, A. (1997). How not to teach values: A critical look at the character education. 

Phi Delta Kappan: 78: 429-439. 

 

Kopp, C. B. (1982). Antecedents of Self-Regulation: A Developmental Perspective. 

Developmental Psychology. 18(2): 199-214. 

 

Köylü, M. (2007). Kur'an'ın İnsanlığa Getirdiği Değerler ve Hedefler. Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 24: 65-88. 

 

Köylü, M. (2019). Teoriden Pratiğe Değerler Eğitimi. Ankara: Nobel Yayınları. 

 

Kuçuradi, İ. (1971). İnsan ve Değerleri. İstanbul: Yankı Yayınları. 

 

Kumbasar, E. (2011). Muzaffer İzgü'nün Romanlarının Değerler Eğitimi Açısından 

İncelenmesi. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). Trabzon: Karadeniz Teknik 

Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü. 

 

Kupchenko, I. ve Parsons, J. (1987). Ways of teaching values, an outline of oix values 

approaches. ERİC Document Reproduction Service. (288806). 

 

Kuşdil, M. E. ve Kağıtçıbaşı, Ç. (2000). Türk Öğretmenlerin Değer Yönelimleri ve 

Schwartz Değer Kuramı. Türk Psikoloji Dergisi. 15(45): 59-76. 

 

Macit, S. (2019). Ortaokul ve İmam Hatip Ortaokulu Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

Ders Kitabı 7. Ankara: Fom Yayıncılık. 



174 

 

MEB. (2010). İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi (4, 5, 6, 7 ve 8. Sınıflar) 

Öğretim Programı ve Kılavuzu. Ankara. 

 

MEB. (2018). Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Öğretim Programı (İlkokul 4 ve Ortaokul 

5, 6, 7 ve 8. Sınıflar). 

 

Mehta, R. (2010). Exploring Self-Control: Moving Beyond Depletion Hypothesis. 

Advances in Consumer Research. 37: 174-178. 

 

Metin, G.T. (2013). Düşük Sosyo-Ekonomik Düzeye Sahip Ergenlerde Olumsuz Yaşam 

Olayları ve Duygusal-Davranışsal Uyum İlişkisinde Özdenetimin Aracı Rolü. 

(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sağlık Bilimleri 

Enstitüsü. 

 

Meydan, H. (2016). Kişilik Gelişiminde İçsel Çatışmanın Rolü: Nefsin 

Mertebelerinden Olumlu Çözülme. Turkish Studies International Periodical for the 

Languages, Literature and History of Turkish or Turkic. 11(7): 247-268. 

 

Meydan, H. (2014). Okulda Değerler Eğitiminin Yeri ve Değerler Eğitimi 

Yaklaşımları Üzerine Bir Değerlendirme. Bülent Ecevit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi. 1(1): 93-108. 

 

Muraven, M. ve Baumeister, R.F. (2000). Self-Regulation and Depletion of Limited 

Resources: Does Self-Control Resemble a Muscle?. Psychological Bulletin. 126(2): 

247-259. 

 

Müslim, E.H.H.K.N. (1972). Sahihu'l-Müslim. Beyrut: Daru İhyai't-Turasi'l-Arabi. 

 

Nayir, S., Açık, A., Beyazal, M. ve Paksoy H.B. (2020). Ortaokul Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi Ders Kitabı 8. Sınıf. Milli Eğitim Bakanlığı. 

 

Öcal, M. (2011). Osmanlı'dan Günümüze Türkiye'de Din Eğitimi Mukaddime Kitap. 

Bursa: Düşünce Kitabevi Yayınları. Ankara: Pegem Yayınları. 



175 

 

Özdemir, S. (2019). Ortaokul ve İmam Hatip Ortaokulu Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

6 Ders Kitabı. Ankara: Dörtel Yayıncılık. 

 

Özdenetim Becerisini Geliştirme. (Kasım 2020). Özdenetim Becerisini Geliştirme. 

https://resources.finalsite.net/images/v1603874416/hisar/ioqbffkzbfqp9qynakpz/Kas

m2020-OzdenetimBecerisiniGelistirme.pdf, (10.04.2021). 

 

Özensel, E. (2003). Sosyolojik Bir Olgu Olarak Değer. Değerler Eğitimi Dergisi, 1(3): 

217-240. 

 

Özensel, E. (2004). Türk Gençliğinin Değerleri Liseli Gençlik Üzerine Bir Araştırma. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Sakarya: Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü. 

 

Öztürk, C. (2012). Sosyal Bilgiler Öğretimi Demokratik Vatandaşlık Eğitimi. Ankara: 

Pegem Akademi Yayınları  

 

Peker, N. (2012). Özdenetimin Sporcuların Performans ve Kaygı Düzeylerindeki 

Rolü. İstanbul Ticaret Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 11(21): 39-48. 

 

Poyraz, H. (2011). Değerler Nasıl Oluşur?. Kalem Eğitim ve İnsan Bilimleri Dergisi. 

1(1): 61-71. 

 

Reboul, O. (1995). Değerlerimiz Evrensel Midir?. Kuram ve Uygulamada Eğitim 

Yönetimi. 3(3): 363-373 

Sarı, M. (2007). Demokratik Değerlerin Kazanımı Sürecinde Örtük Program: Düşük 

ve Yüksek 'Okul Yaşam Kalitesi'ne Sahip İki İlköğretim Okulunda Nitel Bir Çalışma. 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi) Adana: Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü  

Sayar, K. (2016). Sufi Psikolojisi. İstanbul: Kapı Yayınları. 

 

Senemoğlu, N. (2005). Gelişim Öğrenme ve Öğretim. Ankara: Gazi Kitabevi. 



176 

 

Simon, S.B., Howe, L.W. ve Kirschenbaum, H. (1972). Values Clarification, A 

Handbook of Practical Strategies for Teachers and Students. İnc. New York: Hart 

Publishing Company. 

 

Sunal, C. S. ve Haas, M. E. (2002). Social Studies for the Elementary and Middle 

Grades: A Constructivist Approach. Boston: Allyn and Bacon. 

 

Superka, D. P. ve Johnson, P. L. (1975). Values Education: Approaches and Materials. 

ERİC Document Reproduction Service. 

 

Şişman, A. (2007). Yeni Bir Dergiye Başlarken. DEM Dergi. 1(1): 1-96. 

 

Tangney, J.P., Baumeister, R.F. ve Boone, A.L. (2004). High Selfcontrol Predicts 

Good Adjustment, Less Pathology, Better Grades and Interpersonal Success. Journal 

of Personality. 72(2): 271-324. 

 

Tarhan, N. (2008). Duyguların Dili. İstanbul: Timaş Yayınları. 

 

Taşçıoğlu, G. Psikanalitik Teori- Psikanalizin Temel Kuramları.  

http://docs.neu.edu.tr/staff/gonul.tascioglu/psy%20450_1.pdf , (20.04.2021) 

 

TDK. (2020). Türk Dil Kurumu Sözlükleri. 

http://www.sozluk.gov.tr, (16.02.2021) 

 

Tetik, H. (2018). İlköğretim Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi Dersi 2010-2018 Öğretim 

Programı Ünite ve Kazanımları Üzerine Bir Değerlendirme. Universal Journal of 

Theology. 3(1): 64-86. 

 

Tirmizî, E.İ.M.İ., Tahkik Şakir, A.M. Sünenü't-Tirmîzî. Beyrut: Daru't-Turasi'l-

İlmiyye, ts. 

 

Tullet, A.M. ve Inzlicht, M. (2010). The Voice of Self-Control: Blocking the Inner 

Voice Increases Impulsive Responding. Acta Psychologica. (135): 252-256. 



177 

 

Türkeş, M.C. (2004). Ergenlerde Sapkın Davranışın Nedenleri Olarak Özdenetim ve 

Aile İçi Denetim Mekanizmalarının Analizi. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi). 

Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü  

 

Ulusoy, K. ve Dilmaç, B. (2016). Değerler Eğitimi. Ankara: Pegem Akademi. 

 

Ülken, H.Z. (1965). Değerler, Kültür ve Sanat. İstanbul: İstanbul Teknik Üniversitesi 

Yayınları. 

 

Yakar, A. (2016). Geleceğin Eğitimi Üzerine Program ve Tasarım Modeli Önerileri: 

“Yaşamsal Eğitim Programları” ve “Yaşamsal Öğretim Tasarımları”. MSKU Eğitim 

Fakültesi Dergisi. 3(2): 1-15 

 

Yakut, S. (2019). Üniversite Öğrencilerinde Öz-Denetim. Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi. 12(65): 1409-1418. 

 

Yazıcı, K. (2006). Değerler Eğitimine Genel Bir Bakış. Türklük Bilimi Araştırmaları 

Dergisi. 19: 499-522. 

 

Yazır, E. M. (2016). Hak Dini Kur'an Dili Tefsiri. Ankara: Akçağ Yayınları. 

 

Yeşil, R. ve Aydın, D. (2007). Demokratik Değerlerin Eğitiminde Yöntem ve 

Zamanlama. Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi. 11(2): 65-84 

 

Yiğit, H., Doğan, E.Ö., Kırman, S., Özüdoğru, F. ve Menküç, D. (2020a). İlkokul Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi 4 Ders Kitabı. Milli Eğitim Bakanlığı. 

 

Yiğit, H., Açık, A., Doğan, E.Ö., Dirlik, E.E. ve Macit, A. (2020b). Ortaokul Din 

Kültürü ve Ahlak Bilgisi 5. Sınıf Ders Kitabı. Milli Eğitim Bakanlığı.. 

 

Yiğittir, S. ve Öcal, A. (2011). Lise Tarih Öğretmenlerinin Değerler ve Değerler 

Eğitimi Konusundaki Görüşleri. KMÜ Sosyal ve Ekonomı̇k Araştırmalar Dergı̇si. 

13(20): 117-124. 



178 

 

Yücel, İ. ve Şirin, S. (2020). Özdenetim ile İş Stresi Arasındaki İlişkide Meslektaş 

Desteğinin Aracılık Rolü. Uluslararası Sosyal Bilimler Akademik Araştırmalar 

Dergisi. 4(1): 148-158. 

 

 

 

 


	s.                          Sayfa
	s.a.v.                    Sallallahu aleyhi vesellem
	TDK                    Türk Dil Kurumu

