
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

 

 

ERKEN DÖNEM SÛFÎLERİNDE İNSANIN HAKİKATİ VE 

AHLÂK: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ CÜNEYD-İ BAĞDÂDÎ 

HALLÂC-I MANSÛR 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

AYNUR SİNGİN 

 

 

 

 

 

Ankara - 2021 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

 

 

ERKEN DÖNEM SÛFÎLERİNDE İNSANIN HAKİKATİ VE 

AHLÂK: HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ CÜNEYD-İ BAĞDÂDÎ 

HALLÂC-I MANSÛR 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

 

AYNUR SİNGİN 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Ahmet Cahid Haksever 

 

Ankara - 2021 



TÜRKİYE CUMHURİYETİ 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TASAVVUF BİLİM DALI 

 

 

ERKEN DÖNEM SÛFÎLERİNDE İNSANIN HAKİKATİ VE AHLÂK: 

HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ CÜNEYD-İ BAĞDÂDÎ 

HALLÂC-I MANSÛR 

 

Aynur SİNGİN 

 

Doktora Tezi 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Ahmet Cahid HAKSEVER 

 

TEZ JÜRİSİ ÜYELERİ 

Adı ve Soyadı         İmzası 

1- Prof. Dr. Ahmet Cahid Haksever 

 

 

2- Prof. Dr. Müfit Selim Saruhan 

 

 

3- Prof. Dr. Bülent Akot 

 

 

4- Doç. Dr. Mahmud Esad Erkaya 

 

 

5- Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Yıldız 

 

 

 

Tez Savunma Tarihi: 09/06/2021 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 

 

Prof. Dr. Ahmet Cahit Haksever danışmanlığında hazırladığım “Erken Dönem 

Sûfîlerinde İnsanın Hakikati ve Ahlâk: Hâris el-Muhâsibî Cüneyd-i Bağdâdî Hallâc-ı 

Mansûr” adlı doktora tezimdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik davranış 

ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri 

metinde ve kaynakçada eksiksiz olarak gösterdiğimi, çalışma süresinde bilimsel araştırma 

ve etik kurallarına uygun olarak davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda her 

türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim. 

 

 

Tarih: 09/06/2021 

Aynur SİNGİN 

 



i 

ÖNSÖZ 

Erken dönem tasavvuf tarihi içerisinde yer alan sûfîler insanla ilişkili muhtelif 

meseleler üzerinde çok çeşitli görüşler ortaya koymuşlardır. İnsan tanımları, insanın en 

son gayesi, insanın epistemik, ahlâki ve ontolojik yetkinliği etrafında ortaya konan 

tartışmalar, kavramsal bir zenginlik ve özgün düşünüm çerçeveleri içerir. Öte yandan her 

bir sûfînin takdim ve tehir ettiği konular, vurguladıkları meselelerin ve terminolojinin 

çeşitliliği araştırmacılar için bir dezavantaj oluşturabilir. Bununla birlikte, tasavvuf 

metinlerine yakınlaştıkça ve literatürdeki tartışmalar tasnif edildikçe tüm bu çeşitliliğin 

ortak bir fikrî deseni özünde barındırdığı kolaylıkla fark edilir. Literatür taramaları 

neticesinde tüm sûfîlerin insan söz konusu olduğunda vurguda bulundukları şu üç kavram 

ortaya çıktı: Hatırlamak, akletmek ve yakınlaşmak. Bu üç kavram, aynı zamanda tezin 

ana iddiasını ortaya koymak bakımından önemlidir. Her bir sûfî insanın dünyevî ölçekte 

varoluşunu metafizik bir unutma olarak tanımlamakta, gayesinin ise varlığın başlangıcını 

hatırlamak olduğunu söyler. Onlara göre hatırlama ise ancak insan idrâkinin 

yetkinleşmesiyle mümkündür. Ahlâkî anlamda yetkinleşen kâmil insan ise Allah’a en 

yakın noktaya ulaşır. Bu tezin ana konusu söz konusu üç terimi erken dönem tasavvuf 

düşüncesi içerisinde sistemlerinin merkezine taşımış olan Hâris el-Muhâsibî, Cüneyd-i 

Bağdâdî ve Hallâc-ı Mansûr cihetiyle incelemektir. Böylece insan doğası ile ilgili pek çok 

soru mezkûr mutasavvıflara yöneltilerek, onların insan tanımları ile ahlâk arasında 

kurdukları irtibatı ortaya koymak amaçlanmıştır. Bununla irtibatlı olarak tez çerçevesinde 

yanıtını aradığımız sorular şu şekilde özetlemek mümkündür: (a) "İnsan nedir?”  (b) 

“İnsanın bir gayesi var mıdır?” (c) “İnsan nasıl yetkinleşir?” (d) “Yetkin insanın 

özellikleri nelerdir?” (e) İnsanın kötü olarak isimlendirilen eylemlerinin kaynağı nedir?  

Bu çalışma pek çok kişinin tenkit, tavsiye ve katkılarıyla vücûd bulduğu için tez 

süresince, katkılarını esirgemeyen pek çok kişiye müteşekkir olduğumu ifade etmem 

gerekir. Bunların başında tez danışmanlığımı yürüten Prof. Dr. Ahmet Cahid Haksever 

geliyor. Daha sonra tezin kontrol süreçlerinde tashih ve uyarılarıyla kendisinden istifade 

ettiğim değerli hocam Prof. Dr. Müfit Selim Saruhan’a cömert katkıları nedeniyle 

teşekkür ederim. Arapça metinlerde karşılaştığım güçlükleri aşmam konusunda ise Dr. 

Mehmet Yıldız’ın yardımları son derece kıymetli, bu nedenle kendisine müteşekkirim. 

Mesleki birikimime sağladığı katkılar nedeniyle zikretmem gereken bir diğer isim Prof. 

Dr. Ethem Cebecioğlu’dur ki, kendisinden tez süresi boyunca tasavvufun hem kâl hem 

de hâl ilmi şeklindeki ikili tabiatının ne anlama geldiğini kısmen de olsa tecrübe etmiş 



ii 

oldum. Bu nedenle teze sunduğu katkılar nedeniyle kendisine teşekkür ederim. Tezin 

bölümlerinin istişare edilme sürecinde çeşitli vesilelerle görüşlerine başvurduğum Dr. 

Nuriye İnci, Dr. Nurhan Ramazanoğlu Özcan ve Cemile Aygül Sagir arkadaşlarıma da 

ayrıca şükrân borçluyum. Şimdiye kadar ilim yolunda beni maddi-manevi 

fedakarlıklarıyla destekleyen sevgili anne ve babama bilhassa şükrân borçluyum. Son 

olarak manevî destekçim kıymetli eşim Yüksel’e ve neşe kaynağım oğlum Fatih Eren’e 

çalışmam boyunca bana sundukları zaman dilimleri için teşekkür ederim.  

 

Aynur SİNGİN 

Haziran-2021/Ankara 

  



iii 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ ............................................................................................................................. i 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................. iii 

KISALTMALAR ........................................................................................................... vi 

TABLOLAR LİSTESİ ................................................................................................. vii 

GİRİŞ ............................................................................................................................... 1 

1. Tezin Konusu Amacı ve Yöntemi ........................................................................... 1 

2. Erken Dönem Tasavvufta İnsanın Hakikati ve Ahlâk Probleminin Tarihsel Arka 

Planı ...................................................................................................................... 4 

3. Literatür ve Kaynakların Değerlendirilmesi .......................................................... 14 

BİRİNCİ BÖLÜM ........................................................................................................ 22 

MÜREKKEP İNSAN TANIMLARI .......................................................................... 22 

1.1. Nefs Akıl/Kalp ve Beden .................................................................................... 24 

1.1.1. Nefs: Övülme Arzusu Yerilme Korkusu ve Hırs ........................................ 24 

1.1.2. Akıl-Kalp İlişkisi ......................................................................................... 30 

1.1.3. Aklın Mâhiyeti Hakkında İleri Sürülen Yaklaşımlar .................................. 32 

1.2. Ruh Nefs Beden .................................................................................................. 34 

1.2.1. Elest Bezmi ile Ruh Arasındaki İlişki ......................................................... 35 

1.2.2. Nefs: Şehvet ve Konfor Arzusu .................................................................. 40 

1.3. Âlemin İlkesi Bakımından İnsan: Nûr-ı Muhammedî ........................................ 45 

İKİNCİ BÖLÜM .......................................................................................................... 50 

İNSANIN NİHAİ GAYESİ MARİFETULLAH ........................................................ 50 

2.1. Niyet İrade ve Eylemlerin Allah’a Tahsis Edilmesi: İhlâs ................................. 53 

2.2. İnsanın Nihai Gayesini Hatırlaması .................................................................... 59 

2.2.1. Bilmek ve Hatırlamak Eyleminin İçerikleri ................................................ 62 

2.2.1.1. Ünsiyet................................................................................................. 62 

2.2.1.2. Kurbiyyet ............................................................................................. 65 

2.2.1.3. Mahabbet ............................................................................................. 69 



iv 

2.2.2. Olmazdan Önceki İlk Hale Dönmek: Fenâ ................................................. 74 

2.2.3. İnsanın Kemâlinin İkinci aşaması: Bekâ ..................................................... 81 

2.3. Allah’a Yakınlaşmak: Hakikat Hakikatin Hakikati Hakk .................................. 89 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ....................................................................................................... 99 

NEFSİN ISLAHINDA YÖNTEM MESELESİ ......................................................... 99 

3.1. Kademeli Akıl Teorisi ...................................................................................... 102 

3.1.1. Fıtrî Akıl: Garîze ....................................................................................... 104 

3.1.2. Tecrübî Akıl: Fehm/Beyân ........................................................................ 105 

3.1.3. Allah ile Akletmek: Basîret/Marifet ......................................................... 107 

3.1.4. Kâmil Akıl ................................................................................................. 109 

3.2. Kur’ân’ın Anlaşılmasında Aklın İşlevi ............................................................. 112 

3.3. Murâkabe .......................................................................................................... 123 

3.3.1. İnsan ile Allah Arasındaki Perdelerin Kaldırılması .................................. 126 

3.3.2. Bireysel ve Toplumsal Ahlâkın İnşasından Sorumlu Otorite: Hakîm ...... 131 

3.4. Safa Ehlinin Kırk Makamı ................................................................................ 137 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM ............................................................................................... 143 

BİLGİ-EYLEM İLİŞKİSİ ......................................................................................... 143 

4.1. İlmin Amelden Üstünlüğü Meselesi ................................................................. 144 

4.1.1. Kalbin Eylemleri ....................................................................................... 144 

4.1.2. İhlâs ve Sıdk .............................................................................................. 147 

4.2. İlim-Amel Birlikteliği Meselesi ........................................................................ 150 

4.3. İlim-Amel Eleştirisi .......................................................................................... 155 

4.3.1. Riya ........................................................................................................... 156 

4.3.2. Te’vil/Te’vile Sapmak .............................................................................. 164 

4.4. İlim-Amel Arasında İndeterminist İlişki ........................................................... 166 

4.4.1. Niyet-Amel Arasındaki Boşluk Fikri ........................................................ 167 

4.4.2. Havf-Recâ ile Va’d-Vaîd Arasındaki İlişki............................................... 170 

 



v 

BEŞİNCİ BÖLÜM ...................................................................................................... 175 

KÖTÜLÜK PROBLEMİ ........................................................................................... 175 

5.1. Nefsin Kötülüğün Kaynağı Olduğuna Dair Yaklaşım ...................................... 176 

5.2. İnsanın Fiillerinden Bağımsız Olarak Ortaya Çıkan Doğal Kötülükler     

Meselesi ............................................................................................................ 181 

5.3. Kötülüğün Allah ile İnsan Arasındaki Perdelerden Kaynaklandığını Öne Süren 

Yaklaşım ........................................................................................................... 183 

5.4. İyi-Kötünün Belirlenmesinde Şeytan’ın Rolü .................................................. 186 

SONUÇ ........................................................................................................................ 191 

KAYNAKÇA ............................................................................................................... 196 

ÖZET ........................................................................................................................... 213 

SUMMARY ................................................................................................................. 214 

  



vi 

KISALTMALAR 

Bkz.  : Bakınız 

bs.  : Baskı, basım. 

c.c.  : Celle celâlühû 

C.  : Cilt  

Çev.  : Çeviren  

Der.  : Derleyen 

DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

Ed.  : Editör 

Haz.  : Hazırlayan 

Krş.  : Karşılaştırınız 

Nşr.  : Neşreden  

Sayı  : Sayı 

s.  : Sayfa  

s.a.  : Sallallâhu aleyhi’s-selâm 

ss.  : Sayfaları arası  

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı  

thk.  : Tahkik eden  

ö.  : Ölümü  

SBE  : Sosyal Bilimler Enstitüsü  

vb.  : Ve benzeri 

Yay.  : Yayınları, Yayıncılık, Yayınevi  

  



vii 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1. İnsan Yaklaşımlarında Eleştirel ve Parçacı İlk Yaklaşımlar ............................. 8 

Tablo 2. İnsan Yaklaşımlarında İlk Nazarî Teşebbüsler ................................................ 11 

Tablo 3. İnsan Yaklaşımlarında Sentez Arayışı: Hücvîrî Örneği .................................. 11 

Tablo 4. Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’nin Nefsin Tabiatına İlişkin Yaklaşımı ............ 42 

Tablo 5. Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’nin Havâtır Hakkındaki Yaklaşımı ................... 45 

Tablo 6. İbadetlerde Zâhir-Bâtın.................................................................................. 153 

 



1 

GİRİŞ 

1. Tezin Konusu Amacı ve Yöntemi 

Tezin temel konusu, erken dönem sûfîlerinden Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 297/909), 

Hâris b. Esed el-Muhâsibî (ö. 243/857) ve Hallâc-ı Mansûr’un (ö. 309/922) insanın 

hakikati ve ahlâk meselesine yaklaşımları üzerinedir. İnsanın hakikati ve ahlâk sorunu 

daha geniş bir perspektifte değerlendirildiğinde, mevzunun aslında insan doğası ve ahlâk 

probleminin bir parçası olduğu görülecektir. Nitekim antik çağdan modern döneme kadar, 

insanı diğer canlılardan ayıran ve insanı insan yapan temel özün ne olduğu tartışılmış, 

üzerinde ittifak edilen bir tanımdan ziyade birbirinden farklı teori ve yaklaşımların 

üretildiği verimli bir zemin ortaya çıkmıştır.1 Günümüzde ise giderek yaygınlık 

kazanmaya başlayan bir yaklaşıma göre, verili bir insan doğasından bahsetmemiz, 

akıntıya karşı boşa kürek çekmek gibi anlamsız bir arayışı anımsatır. Bu nedenle, verili 

bir insan doğası araştırmak yerine, yumuşak bir madde gibi şekillenmesi kolay doğadan 

hareketle yeniden inşâ kurguları üzerinde epeyce imâl-i fikr edildiğini görmekteyiz.2 

Dolayısıyla insan doğası etrafında cereyan eden tartışmalar önem ve hararetinden bir şey 

kaybetmemekle birlikte, en azından modern dönemde konunun ele alınışı bir mecra 

değişikliğine uğramış görünmektedir. Tüm bu gelişmelere rağmen, tasavvufî düşüncenin 

insan doğası ve ahlâk hakkındaki anlatısının ne işe yarayacağı sorgulanabilir. Bu soru 

aynı zamanda tez çalışmamızın da mihverini oluşturmaktadır. İnsanı oluşturan temel 

niteliğin neliği, bir gayesinin bulunup-bulunmadığı, belirlenmişliği ya da özgürlüğü, 

ahlâkî bakımdan değişip-değişmediği, epistemik ve ontik açıdan nasıl kemâle ulaşacağı, 

kâmil insanın niteliklerinin neler olduğu ve insanın kötü eylemlerinin kaynağının ne 

olduğu tez çalışmamızın kapsam alanını belirleyen temel sorulardır. 

Temel sorun olarak insanın hakikati ve ahlâk probleminin, temel mutasavvıflar 

olarak ise Cüneyd-i Bağdâdî, Hâris el-Muhâsibî ve Hallâc-ı Mansûr’un bu çalışmada 

tercih edilmesinin muhtelif nedenleri vardır. İnsanın hakikati ve ahlâkın temel çalışma 

konusu olarak seçilmesi bu mevzunun, tasavvufun en temel meselelerinden birisi olması 

nedeniyledir. Zira insanın mâhiyeti, gayesi ve ahlâklanma süreciyle ilgili tasavvufun pek 

çok problemi, insanın tabiatını izah etmeksizin tartışmak mümkün değildir. Bu çalışmada 

 
1 Yavuz Kılıç, İnsan Doğası Üzerine Bir Çalışma, (Doktora) Hacettepe Üniversitesi SBE, 2004.; Semra 

Tüfenkçi, Din Felsefesi Açısından İnsan Doğası, (Doktora), On dokuz Mayıs Üniversitesi SBE, 2016.  
2 Esra Kartal Soysal, Genetikten Epigenetiğe: "İnsan Doğası" Kavramının Biyolojik İçerimleri, 

(Doktora), İstanbul Üniversitesi SBE 2017. 



2 

temel olarak üç sûfînin tercih edilmesi, insan doğası ve ahlâk problemine ilişkin ilk nazarî 

eğilimlerin söz konusu mutasavvıflar tarafından ele alınmasından kaynaklanmaktadır. 

Hicri üçüncü asırda yaşamış olan Cüneyd-i Bağdâdî, sünnî tasavvuf anlayışının kurucu 

isimlerinden biridir. Düşünceleri sebebiyle sahv ekolünün temsilcisi ve görüşleri 

sayesinde Seyyidü’t-tâife unvanıyla anılmaktadır.3 Ortaya koyduğu elest mîsâkı ve fenâ 

nazarîyesi nedeniyle erken dönem tasavvuf düşüncesinde insan yaklaşımları içerisinde 

belirgin ve ayrıcalıklı bir konuma sahiptir. İnsanın cismânî bir yapıya sahip olmadan önce 

ruh cihetiyle Allah ile irtibat kurması ve insanın yetkinleşme sürecini unutma (gaflet) ve 

hatırlama (zikir) üzerine inşâ etmesi, onun düşünüm çerçevesini özgün kılmaktadır. 

Muhâsibî ise Hicri ikinci ile üçüncü asırlarda yaşamış, iyi ve kötü eylemler 

hakkında sürekli kendini sorgulaması ve bu konudaki titizliğinde dolayı Muhâsibî 

lakabıyla tanınmakta olup Bağdat tasavvuf ekolünün önemli temsilcilerinden biridir. 

Ortaya koyduğu kademeli akıl teorisiyle birlikte, tasavvufî düşüncede akıl üzerine 

doğrudan bir metin kaleme alan ilk mutasavvıflardandır. Onun er-Riâye adlı eseri ahlâk 

hakkında içerdiği detaylı analizler ile her asra hitap eden tespitleri sebebiyle klasik bir 

baş yapıt mahiyetindedir. 

Hicri üçüncü asırda yaşamış olan Hallâc-ı Mansûr ise daha çok ene’l-Hakk sözüyle 

tasavvufî düşüncede ön plana çıkmıştır. Talihsiz bir idam süreci, öğretisinin erken dönem 

için ifade ettiği anlamı gölgede bırakmıştır. Nitekim insanın hakikati ve ahlâk ile ilgili 

çağdaşlarından farklı olarak insanın tümel ve ezelî örnekliği anlamında nûr-ı Muhammedî 

fikrini sisteminin mihverine yerleştirir. İnsanın yetkinleşmesi ile mirac arasında kurduğu 

paralellik, dahası tüm bu süreci bir tür dairesellik içerisinde izahı onu çağdaşlarından 

farklı kılmaktadır. Dolayısıyla her üç sûfî insanın dünyada bulunmasının anlamı, gayesi, 

ahlâkî yetkinliği (kemâli) gibi insanın hakikati ve ahlâk ile ilişkili sorulara cevaplar verme 

noktasında özgünlükleri ile temerküz ederler. 

Bu araştırmada, insan doğası, insanın gayesi ve ahlâklanma süreciyle irtibatlı olarak 

birbirlerinden ne derecede istifade ettikleri ne oranda farklılaştıkları ve hangi hususlarda 

ayrıldıkları, bu çalışmada araştırılacak temel sorulardır. Bununla irtibatlı olarak üç sûfî 

arasındaki müşterek ve muhtelif kavramlar kadar, takdim ve tehirde bulundukları 

meselelerin tespiti de bu çalışmanın amaçlarından biridir. Çalışma, söz konusu üç 

mutasavvıfın insan doğası çerçevesinde, insanın gayesi ve ahlâklanma sürecine ilişkin 

 
3 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman Uludağ, Dergâh Yay., İstanbul 1996, s. 300.  



3 

hususlarla sınırlıdır. Bu nedenle, bir bütün olarak söz konusu sûfîlerin yaşam hikâyeleri, 

eserleri ve içinde yaşadıkları sosyal, kültürel ve siyasî çerçevenin tasvîri ve aktarımı 

çalışmanın sınırları dışında bırakılmıştır. Dolayısıyla, her bir mutasavvıf insan doğasına 

ilişkin sahip oldukları görüşler ve yaklaşımları cihetiyle incelenmiştir. 

Çalışmada başvurulan yöntem, söz konusu mutasavvıfların, eserlerinde ortaya 

koydukları tasnif ve yaklaşımları olduğu gibi aktarmak değildir. İncelediğimiz sûfîlerin 

düşüncelerini yüzeysel, bire-bir aktarmak yerine, insan doğası problemiyle ilişkili olan 

bölümlerin tek tek incelenmesi, daha sonra da insan tanımı çerçevesi altında bir araya 

getirilmesi şeklinde, önce analiz sonra da sentez yoluna gidilmiştir. Böylece, sadece 

sûfînin kendini izah biçimiyle yetinmeyerek onun insan hakkındaki bütüncül perspektifi, 

çoğu zaman dağınık metinlerden toplanan parçaları bir araya getirilmek suretiyle yeniden 

inşa yoluna gidilmiştir. 

Çalışma giriş, beş bölüm ve sonuç kısmından ibarettir. Birinci bölümde her üç 

sûfînin insan görüşleri “Mürekkep İnsan Tanımları” adı altında ve kendi içinde şu üç 

başlık çerçevesinde incelenmiştir: Nefs Akıl/Kalp ve Beden, Ruh Nefs Beden ve Âlemin 

İlkesi Bakımından İnsan: Nûr-ı Muhammedî. İnsanın diğer canlılardan farklılaşan ve onu 

o yapan temel öze göre değil aksine ahlâkın kaynağı (iyi-kötü) bakımından 

değerlendirildiği için farklı unsurların (nefs, beden, ruh, akıl, kalp, sır, vb) bir bileşkesi 

olarak tanımlandığı bu bölümün hareket noktasını oluşturur. Kâmil insanın tümel 

örnekliği anlamında nûr-ı Muhammedî fikrinin Hallâc-ı Mansûr tarafından sisteme dahil 

edilmesiyle birlikte insan sadece ahlâkî vasıflarıyla değil aynı zamanda metafizik bir ilke 

olarak sistemde yerini almaya başlaması bu bölümün bir diğer iddiasını oluşturur. 

“İnsanın Nihai Gayesi: Allah’ı Tanımak” başlığı altında ele alınan ikinci bölümde 

her üç sûfînin “İnsanın varoluş gayesi nedir?”, sorusuna verdikleri yanıtlar, terimsel 

farklılıklar ve izah biçimleri dikkate alınarak incelenmiştir. Bunun neticesinde 

Muhâsibî’nin ihlâs, Cüneyd-i Bağdâdî’nin olmazdan önceki ilk hâle dönmek ve Hallâc-ı 

Mansûr’un ise Hakk kavramları etrafında konuya yaklaşımları ortaya konulmuştur. 

İnsanın nihai gayesi ile ahlâkî eylemlerin gerekçesi hakkında doğrudan bir irtibatın 

olduğu, elest bezmi ve misâk ahdinin insan tabiatının izahında başvurulan tarih üstü bir 

referans noktası oluşturduğu ve mutlak hakikatin Hakk olarak tasviri bu bölümün temel 

iddialarını oluşturmaktadır. 



4 

“İnsanın Kemâlinde Yöntem Meselesi” başlıklı üçüncü bölümde her üç sûfînin 

insanın nihai gayesi bakımından özde birleşmelerine rağmen (Allah’ı tanımak) “İnsan 

nasıl kemâle erer?” sorusu cihetiyle ise farklılaştıkları temellendirilmeye çalışıldı. 

Bununla irtibatlı olarak, Muhâsibî’nin aklın yetkinleştirilmesi (kademeli akıl teorisi), 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin tasfiye (ruhun saflaştırılması) anlamında bâtınî murâkabe, Hallâc-

ı Mansûr’un ise kırk makam yöntemi incelendi. Böylece her üç sûfînin insanın kemâl 

süreci hakkında ortaya koydukları yöntemler arasında benzerlikler kadar farklıların 

olduğuna işaret edildi. Nefsin ıslahı ve olgunlaştırılmasında akıl, vahiy ve ahlâk arasında 

güçlü irtibat noktalarının olduğu vurgulandı. 

“Bilgi-Eylem İlişkisi” başlıklı dördüncü bölümde ise her üç sûfînin ilim-amel 

arasındaki ilişkiyi nasıl temellendirildikleri, ilmin amelden üstünlüğü, ilim-amel 

birlikteliği, ilim-amel eleştirisi ve ilim-amel arasındaki indeterminist ilişki şeklindeki alt 

başlıklar çerçevesinde incelendi. Bu doğrultuda her üç sûfînin ilmin amelden üstün 

olduğu, amel olmaksızın ilmin tek başına insanın kemâlinde yetersiz kalacağı ve ilim-

amel arasında zorunlu bir nedensellik yerine Allah’ın inâyetinin başat unsur olarak kabul 

edildiği indeterminist bir yaklaşımın hâkim olduğu ortaya konuldu. 

“Kötülük Problemi” başlıklı son bölümde ise her üç sûfînin kötülüğe yaklaşımları 

incelenerek şu sorular etrafında tartışıldı: Kötülüğün kaynağı nedir? İnsanın fiillerinden 

bağımsız olarak ortaya çıkan doğal afetler ile kötülük arasında ne türden bir ilişki 

bulunmaktadır? Kötülüğün mitsel bir sembolü haline gelen şeytan hakkındaki genel sûfî 

yaklaşım nasıldır? Sûfîlerin kötülük problemine sundukları en temel özgün yaklaşım 

nedir? Bu sorular çerçevesinde her üç sûfînin düşüncelerinin analizi neticesinde, ilk 

olarak nefsin kötülüğün kaynağı olarak betimlendiği, doğal afetlerin ontolojik anlamda 

bir gerçekliğinin bulunmadığı detaylandırıldı. İkinci olarak insan ile Allah arasında engel 

olan iyi yahut kötü görünümlü herşeyin gerçek kötülük olarak nasıl temellendirildiği 

tartışıldı. Son olarak ise şeytan imgesinin, havâtır bahsinde yanlışı doğru, kötüyü iyi, 

çirkini güzel olarak gösterme konusundaki insanı ayartan işlevinden nasıl gerçek bir 

muvahhid ve âşık sembolü haline dönüştüğü üzerinde duruldu. 

2. Erken Dönem Tasavvufta İnsanın Hakikati ve Ahlâk Probleminin Tarihsel Arka 

Planı 

Çalışmamızın başlığını oluşturan “İnsanın Hakikati ve Ahlâk” en genel çerçevede 

insan doğası ve ahlâk sorununun bir parçasıdır. Bu meyanda insanın hakikati problemi, 



5 

insanı diğer canlılardan ayıran ve insanı insan yapan şeyin tam da ne olduğu sorusu 

etrafında varlık kazanır. Bu çerçevede “İnsan nedir?” “İnsanın doğuştan getirdiği 

verili/belirlenmiş bir doğası var mıdır?”4 “İnsan nihai bir gayeye sahip midir ve sahipse 

bu ne türden bir gaye olabilir?” “İnsanın fiziksel değişiminden bahsettiğimiz gibi onun 

epistemik ve ahlâkî değişiminden bahsetmemiz mümkün müdür?” “Dahası insan kaderin 

yazgısına bağlı olarak mı yahut özgür bir irâdeyle mi varlığını sürdürmektedir?” “Nihai 

gayesine ulaşan yetkin insanın nitelikleri nelerdir?” “İnsanın kötü olarak nitelenen 

eylemlerinin kaynağı nedir?” şeklinde özetleyebileceğimiz sorular insan doğası ve ahlâk 

problemiyle doğrudan irtibatlıdır.5 

Tasavvuf, insanın bir başlangıcını ve sonu olduğunu, nihai bir gayeye sahip olarak 

dünyaya geldiğini, bu gayenin ise Allah’ı bilmek şeklinde formüle edildiği dinî-ahlâkî bir 

sistem şeklinde tebellür eder. Allah’ı bilmek ise esasında biri insanın hakikatinin 

(mâhiyet/doğa) araştırılması, diğeri ise buradan devşirilecek yakîne dayalı bilgiyle 

uyumlu ahlâkî bir hayat sürmekle mümkündür. Dolayısıyla insanın hakikati ve ahlâk 

probleminin, tasavvuf düşüncesinin en temel sorunu olduğunu söylemek mümkündür. 

Tasavvufta insanın doğası ile ilgili yapılan tanımların detaylı tarihçesini vermek 

için öncelikle söz konusu problem etrafında uzun bir dönemi kapsayan çalışmaların 

yapılması ve birleştirilmesi gerekmektedir. Bunun için yüzeysel bir çerçeve çizmek 

yerine Gazzâlî (ö. 505/1111) öncesi, sünnî tasavvuf dönemini merkeze alarak tarihsel ve 

tematik bir çerçeve vermeyi daha doğru bulduk.6 Sünnî tasavvuf döneminde ortaya çıkan 

insan tanımı arayışlarını; (a) eleştirel ve parçacı yaklaşımlar, (b) ilk nazarî teşebbüsler, 

(c) sentez arayış/ları olmak üzere üç aşamada değerlendirmek mümkündür. İlk aşamada, 

sûfîlerin insan hakkındaki söylemleri, daha çok zühd ilkesi etrafında odaklanır. Bu ise 

eleştirel ve muhâlif bir söylemi açığa çıkartmıştır. İkinci kademede, insanı oluşturan 

 
4 Günümüzde insan doğası içeren tartışmaların eksen değişimi için bkz. Berfin Kart, “Günümüz 

Düşünürleri ve Habermas’ta İnsan Doğası” Ankara Üniversitesi Dil Tarih ve Coğrafya Fakültesi Felsefe 

Bölümü Araştırma Dergisi, Sayı: 10, 2008, s. 12.  
5 Yavuz Kılıç, İnsan Doğası Kavramı Üzerine Bir Çalışma, (Doktora) Hacettepe Üniversitesi, SBE, 

2004. İnsanın mâhiyeti probleminin kelâm, felsefe ve tasavvuf cihetiyle tartışılması noktasında Bkz. Ömer 

Türker, “İnsanın Mâhiyeti Üzerine Bir İnceleme”, Ahlâk: Yeni Bir Yaklaşım, Ketebe Yay., İstanbul 2020, 

ss. 23-33. 
6 Tasavvufun insan tanım/ları üzerine Hacı Bayram Başer, “Sünnî tasavvuf dönemi” ve “İbnü’l-Arabî 

dönemi” olmak üzere ikili bir tasnif ortaya koymuştur. Söz konusu tasnifte, biri Gazzâlî’nin yer almaması 

diğeri ise İbnü’l-Arabî döneminin Konevî’yle birlikte sınırlandırılmasından mütevellit birtakım boşluklar 

içermektedir. Bu nedenle Konevî sonrası ve özellikle çağdaş dönem tasavvuf araştırmalarında insan 

tanımları konusunda birtakım kırılmaların ve dönüşümlerin yaşanıp-yaşanmadığı sorunu araştırılmaya 

muhtaç görünmektedir. Bkz. Hacı Bayram Başer, “Yükümlü Varlıktan Varlığın Gâyesi Olan İnsana: 

Tasavvufta İnsan Tanımlarının Dönüşümü Üzerine”, İnsan Nedir?, Ed. Ömer Türker, Halil İbrahim Üçer, 

İlem Yay., İstanbul 2019, ss. 501-544. 



6 

temel unsurların (akıl, kalp, ruh, beden, nefs) neler olduğunun tespiti ile idrâk 

yetkinliğinin nasıl gerçekleşeceği üzerinde bir takım öncü tartışmalar gerçekleşmiştir. 

Sentez arayış/larının görünürlük kazandığı son aşamada ise sûfîlerinin kendilerine kadar 

gelen insan teması etrafında şekillenen arayışları, farklılıkları ve problemleri yeniden ele 

alma, eleme, tasnif etme ve sünnî düşünce ile uyum noktalarını gösterme çabalarına şâhit 

oluruz. Bu dönemde insanın hakikati etrafında din bilimleri içerisinde üretilen muhtelif 

yorumlara ilk defa sistematik olarak yer vermesi bakımından Hücvîrî ayrıcalıklı bir 

konuma sahiptir. 

(a) Eleştirel ve Parçacı Yaklaşımlar 

Tasavvuf tarihinde ilk insan tanımları, M. VII. ve VIII. yüzyıllarda Emeviler ile baş 

gösteren siyasi gelişmelerin yol açtığı tartışmaların içerisinde yer almak istemeyen 

böylece pasif bir muhâlefeti tercih eden bireysel tepkiler şeklinde ortaya çıkmıştır. 

Münferit olarak dile getirilen bu eleştirel söylemin mihverinde, devlet yöneticileri ve 

çevresinin zenginleşmesinin neticesinde ortaya çıkan dünyevileşme arzularının yanı sıra 

kanaatin terk edilmesiyle şehir yaşamında baş gösteren ahlâkî bozuluş bulunur. Bu 

kimseler sert eleştirilerinin yanı sıra sade ve gösterişsiz kıyafetleriyle somut bir 

görünürlük kazanmaya başlarlar. Böylece zühd, ilerleyen süreçte tasavvuf düşüncesinin 

insan tanımlarında merkezi ve yerleşik bir ilke haline gelir. Hasan-ı Basrî (ö. 110/728), 

İbrâhim b. Edhem (ö. 161/778), Abdullah b. Mübârek (ö. 181/797) ve Fudayl b. İyâz (ö. 

187/803) bu dönemde öne çıkan mutasavvıflardır.7 

İnsanın hakikati konusunda Râbia el-Adeviyye’nin (ö.185/801) düşünüm çerçevesi 

önemli bir istasyon kabul edilir.8 Nitekim insanın nihai gayesinin uhrevî bir ödülden 

(cennet) ziyade Allah sevgisi olduğunu dile getirmesi, tasavvufî düşünce açısından 

önemli bir makas işlevi görür. Çünkü Râbia el-Adeviyye, İslâm düşüncesi içerisinde yer 

alan hadis, fıkıh, kelâm gibi dini geleneklerin uhrevî ödül ve ceza odaklı söylemlerini 

eleştirerek insanın maksadı düşüncesini tahkîk etmiştir. Bu çerçevede Allah sevgisi yerine 

ilk defa Allah aşkı terimini kullanan Ebü’l Hüseyin en-Nurî’yi de zikretmek gerekir. 

Onun insanın nihai gayesini Allah’a âşık olmak şeklinde ifade etmesi, Allah ile insan 

 
7 Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, Klasik Yay., İstanbul, ss. 42-65. 
8 Ebu’l-Vefâ el-Guneymî et-Taftazânî, “Zühd Hareketinin Tasavvufa Dönüşüm Süreci: Râbiatü’l-

Adeviyye Örneği”, Çev. Ahmet Ögke, EKEV Akademi Dergisi Sosyal Bilimler, 2001, C. 3, Sayı: 1, ss. 

107-114. 



7 

arasındaki ilişkiyi âşık-maşûk zemininde değerlendirmesi daha sonra bir dizi tartışmaya 

yol açar. 

İnsanın hakikati probleminde kriz yaratan süreç Şakîk-ı Belhî’nin (ö. 194/810) 

tevekkül ve kesb arasındaki ilişkiyi bozan zühd yaklaşımıyla başlar.9 Tevekkül ilkesine 

aykırı olarak geçim için çalışmanın ve şehirlerin terkini savunan bu aykırı söyleme, Ebû 

Süleyman ed-Dârânî’nin (ö. 215/830) evlilik ve aile hayatını, insanın ahlâkî tekâmülünü 

bozduğunu iddia etmesi mezkûr krizi tırmandırır.10 Horasan’da neşet eden Melâmetîlik 

akımının kurucularından Hamdûn el-Kassâr,11 özellikle Kerrâmiyye’ye mensup 

zâhidlerin kulluk eylemlerinde gösterişi ve aleniliği benimsemelerine bir tepki olarak 

nefsin sürekli kınanması ve ahlâkî eylemlerin insanlardan gizlenmesi anlamında ‘gizli 

ibadet’ öğretisine yaptığı vurguyla ön plana çıkar.12 Bu öğretiye göre insan, ahlâkî 

eylemlerini özellikle erdemli fiillerini, benliğinde bir kibir ve gurur türünden bir his 

oluşmaması için insanların ve toplumun nazarından gizlemelidir. 

Son olarak insanın sahip bulunduğu maddî-manevî tüm imkânlarda arkadaşını 

kendine tercih etmesi anlamına gelen îsâr ahlâkını savunan Ebü’l Hüseyin en-Nurî gelir. 

Kendisinden sonra bu ahlâk görüşünü benimseyen ekol, Nuriyye adıyla anılacaktır.13 Îsâr 

ahlâkının karşıtı insanın kendi menfaatinin öncelemesi anlamında bireysellik ve 

narsisizmdir. Fakat tasavvufu diğer fedakârlık örneklerinden ayrıştıran husus, kişinin 

neredeyse tüm şart ve koşullarda arkadaşını kendine öncelemesidir. Nitekim Ebü’l-

Hüseyin kendisi ve arkadaşı hakkında verilen idam kararının önce kendisine tatbîk 

edilmesini isteyerek bu görüşün en uç temsilciliğini yapmıştır.14 

  

 
9 “Muhâsibî (ö. 243/857), el-Mekâsib’inde Şakîk’i ismen anarak rızık elde etme hususunda faaliyet 

göstermenin terkini bildiren sözlerine ve bu sözlerin takipçilerine yönelik kısmî bir tenkit yöneltse de bunun 

bir meşreb farklılığını vurgulama seviyesinde kaldığı gözlenir.”  M. Nedim Tan, “Tasavvuf Istılahlarının 

Teşekkül Dönemi Açısından Şakîk-i Belhî’nin Âdâbü’l-İbâdât’ı”, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2013, Sayı: 45, s. 156.  
10 Emrah Sağmak, İlk Dönem Sufilerinde Evlilik ve Aile Hayatı, (Yüksek Lisans), İstanbul Üniversitesi 

SBE, 2019. 
11 Hamide Ulupınar, “İlk Dönem Melâmetî Şeyhlerinden Hamdûn Kassâr’ın Tasavvuf Anlayışı”, Marife: 

Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim], 2017, C.17, Sayı: 1, ss. 67-80. 
12 Ali Bolat, Bir Tasavvuf Okulu Olarak Melâmetilik, İnsan Yay, İstanbul 2003. 
13 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 301.  
14 Ahmet Subhi Fırat, “Abu’l-Huseyn an-Nuri ve Makamat al-Kulub Adlı Er-Risâlesi”, İslâm Tetkikleri 

Enstitüsü Dergisi, C. 7, Sayı: 1-2, 1978, ss. 339-356. 



8 

Tablo 1. İnsan Yaklaşımlarında Eleştirel ve Parçacı İlk Yaklaşımlar 

 Eleştiriler Teklîf/ler Sûfîler 

1 
Lüks ve israfın, insanın yetkinleşmesini 

bozacağını iddia eden ilk eleştirel söylem 
Zühd 

Hasan-ı Basrî 

İbrâhim b. Edhem  

Abdullah b. Mübârek 

Fudayl b. İyâz  

2 
İnsanın nihâi gayesinin sadece uhrevî ödül olursa 

bunun bir tür faydacılık olacağı eleştirisi 

Allah Sevgisi 

Allah Aşkı 

Râbia el-Adeviyye 

Ebü’l Hüseyin en-

Nurî 

3 
İnsanın rızık peşinde koşmasını tevhîd ilkesine 

aykırı olduğunu ileri süren yaklaşım 
Tevekkül Şakîk-i Belhî 

4 
İnsanın arkadaşının fayda ve iyiliğini kendisine 

öncelemesi. (İnsanın bencil yönünün eleştirilmesi) 
Îsâr 

Ebü’l-Hüseyin en-

Nuri 

5 
İnsanın erdemli eylemlerini görünür kılmasının 

ahlâkî bozulmaya yol açacağı iddiası 
Melâmet Hamdûn el-Kassâr 

6 
Evlilik ve aile hayatının insanın yetkinleşmesinde 

engel olacağını savunusu 

Zühdün Aşırı 

Biçimleri 

Ebû Süleyman ed-

Dârânî 

(b) İlk Nazarî Teşebbüsler 

Tasavvufî düşüncede insan tanımları hakkında ilk nazarî eğilimlerin ortaya çıkış 

tarihini Muhâsibî ile başlatabiliriz. O, insanı, nefs, beden ve akıl/kalp’ten müteşekkil bir 

varlık olarak tanımlar. İnsanın nihai gayesini Allah’ı bilmek anlamında ihlâs terimi ile 

ifade eder. İhlâsa ulaşmanın yolu ise aklın yetkinleştirilmesinden geçer. Bu çerçevede 

Muhâsibî, kademeli akıl teorisini vazeder. Yetkin insanın Allah ile irtibatını fenâ-bekâ 

gibi bir ittisalden ziyade işçi-işveren ya da seven-sevilen ilişkisi çerçevesinde ele alır. 

İnsanın nihâi amacını fenâ-bekâ şeklinde izah eden ilk sûfî15 Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 

286/899)’dır.16 Daha sonra bu gaye fikrini sisteminin merkezine taşıyarak sistematik bir 

şekilde ilk bahseden mutasavvıf Cüneyd-i Bağdâdî olacaktır.17 Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

insan tanım/larına getirdiği en özgün yaklaşım, elest bezmi ve mîsâk ilkesinden hareketle 

insanı unutmak (gaflet) ve hatırlamak (zikir) ikilemi içerisinde bir varlık şeklinde 

tanımlamasıdır. Öte yandan, Cüneyd-i Bağdâdî’yle birlikte tasavvuf tarihinde sekr ve 

gaybet halinin hâkim olduğu insan portreleri ikincilleşerek onun yerine sahv ve temkîn 

ilkesinin hâkim olduğu insan tanımları yerleşik hale gelmeye başlayacaktır. 

 
15 Tasavvuf tarihinde fenâ-bekâ terimlerinden ilk bahseden kişinin Ebû Sâid Harrâz olduğu nakledilir. Onun 

eserlerinde müstakil olarak bu iki kavramdan bahsetmemesi ve Kitâbu’l-Hakâik’te tanımı yapılan 

kavramlar arasında fenâ-bekâ kelimelerine yer vermemesi dikkat çekicidir. Bkz. Naile Baltacı, “Ebû Sa’îd 

el-Harrâz ve Üç El Yazma Eseri: Kitâbü’l-Keşf ve’l-Beyân, Kitâbü’l-Ferâğ, Kitâbü’l-Hakâik”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2015, C. 15, Sayı: 2, s. 104.  
16 Ali Bolat, Ebu Said el-Harraz: Hayatı, Eserleri ve Tasavvuf Anlayışı, Samsun, E-Yazı Yay., 2016.  
17 Süleyman Ateş, Cüneyd-i Bağdâdî: Hayatı Eserleri ve Mektupları, Sönmez Nşr., İstanbul 1969.  



9 

İnsanın ahlâk değişim ve dönüşümünde bir izlek olarak benimsenen haller ve 

makamlar teorisi, insan yaklaşımları içinde merkezi bir yere sahiptir. İlk defa tasavvufun 

bilgi ve yöntemine dair nazarî eğilimler taşıyan Zünnûn el-Mısrî (ö. 245/859) tarafından 

dile getirilmiştir.18 İnsanın gayesine (Allah’ı bilmek/marifet) erişebilmesi için on yedi 

makamdan geçmesi gerektiğini, bu makamların ilkinin Allah’a iman, sonuncusunun ise 

mutlak bir tevekkül hali olduğunu söyler. Haller ve makamlar ile ilişkili kendisine atıf 

yapılan bir diğer sûfî ise Mâruf el-Kerhî’dir (ö. 200/815-16)19 

Zikir, mücâhede ve nûr-ı Muhammedî fikrine yaptığı vurguyla insan tanımında ön 

plana çıkan sûfî ise Sehl b. Abdullah et-Tüsterî’dir. (ö.283/896).  İnsanın nasıl 

yetkinleşmesi gerektiği konusunda, katı denebilecek pratikleri benimseyen Sehl, nefisle 

mücâhede ve zikir ilkelerini sisteminde ön plana çıkartır. Sürekli yapılan zikrin, insana 

nihai gayesini hatırlatacağını ve bunun sonucunda Allah’ın nuruna mazhar olacağını iddia 

eder. Öte yandan temel düsturu mücâhede olan Sehliyye ekolü kendisine atfedilir ki, 

insanın yetkinleşmesinin tek yolunun mücâhede olduğu fikri, Allah’ın kudreti ile çeliştiği 

için eleştirilir. Bununla birlikte nûr-ı Muhammedî düşüncesinin ilk kez onun tarafından 

dile getirildiği öne sürülmektedir.20 

Erken dönem tasavvufta insan hakkındaki yaklaşımıyla ön plana çıkan sûfîlerden 

bir diğeri Hakîm et-Tirmizî’dir (ö. 320/932).21 Onun insan tanımında kademeli idrak 

teorisi ve velî kavramları ön plana çıkar. İnsan idrâkini sadr, kalp, fuâd, lübb şeklindeki 

sıra düzeni içerisinde tasnifi noktasında Ebü’l Hüseyin en-Nurî ile benzer bir yaklaşım 

 
18 Haller ve makamlar konusunun ilk olarak kim tarafından ortaya konulduğu konusunda-her ne kadar 

Zünnûn ibâre yoluyla ortaya koysa da- tam bir netlik yoktur. Buna delil olmak üzere Zünnûn’dan önce 

konuya içerik bakımından eğilen sûfîler gösterilir. Bunlardan biri de Şakîk-i Belhî’dir. Onun Âdâbü’l-

ibâdât adlı er-Risâlesi, Horasan bölgesinde haller ve makamlar konusunu ele alan ve günümüze intikal eden 

ilk metinlerden biridir ve mânevî yolculuktan (seyr ü sülûk) bahseder. Buna göre insanın yetkinleşmesinin 

aşamalarını ifade etmek için Şakîk, şu dört menzilden bahseder: Zühd menzili, havf menzili, şevk (cennet) 

menzili ve mahabbet menzili. Öte yandan bu dört menzil için verdiği yıldız, ay ve güneş teşbihi ise söz 

konusu yetkinlik sürecinin epistemik olduğunu, dahası bir sonraki menzile varıldığında önceki menzilin 

hükümlerinin hala devam ettiğini göstermesi açısından temsil gücü yüksek bir anlatıdır. Bkz. M. Nedim 

Tan, “Tasavvuf Istılahlarının Teşekkül Dönemi Açısından Şakîk-i Belhî’nin Âdâbü’l-İbâdât’ı”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2013, Sayı: 45, s. 174.  
19 Hayatı ve görüşleri içib bkz. Hamide Türk, Ma’rûf el-Kerhî: Hayatı, Tasavvufî Görüşleri ve 

Menâkıbu Ma’rûf el-Kerhî İsimli Eser, (Yüksek Lisans Tezi), Konya Selçuk Üniversitesi SBE, 2005. 

Bununla birlikte, Marûf el-Kerhî’nin İmam Ali Rızâ aracılığıyla Müslüman olup-olmadığı kaynaklarda 

tartışılmış, bazı oryantalist çalışmalarda ise tasavvufun menşeinin Hrıstiyanlık yahut Sabiilik ile irtibatları 

kurulmak istenmesinden mütevellit tasavvuf-teşeyyü’ münasebetini gündeme getirmiştir. Bk. Soner 

Eraslan, “İlk Dönem Sûfîlerinde İslamî Yorum: Marûf el-Kerhî Örneği”, Uluslararası İslam ve Yorum 

Sempozyumu, III, 2019, s.2-3, 16; Hikmet Yaman, “İsmi Olmayan Bir Hakikatten Hakikati Olmayan Bir 

İsme Varan Yolculuk: Oryantalist Çalışmalarda Tasavvufun Menşeine Dair Tartışmalar Üzerine Bir 

Değerlendirme”, Akademiar: Akademik İslam Araştırmaları Dergisi, 2016, Sayı: 1, ss. 15-48. 
20 Mustafa Öztürk, “Sehl et-Tüsterî (ö.283/896) ve Tasavvufî Tefsiri Üzerine Bazı Tespit ve 

Değerlendirmeler,” Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2002, C. 3, Sayı: 9, ss. 239-265. 
21 Salih Çift, Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı, (Doktora Tezi), Bursa Uludağ Üniversitesi SBE, 2003.  



10 

sergiler.22 Bu şemanın odak noktası, insanın idrakinin çeşitliliği ve vahiy ile ilişkisi 

üzerine kuruludur. Bununla irtibatlı olarak evliyâu hakkillah, evliyâullah, hatmü’l-evliyâ, 

nebi ve resul gibi yaptığı hiyerarşik tanımlar nedeniyle birbirinden farklı derecelerde 

ayrışan yetkin insan örnekliklerinden bahsetmesi Ebü’l Hüseyin en-Nurî’nin düşünce 

dünyasının tezâhürüdür. Bu yaklaşımın özgül yanı ise kâmil insanın, velî kavramı 

etrafında değerlendirilmesidir.23 

İnsan yaklaşımında sekri esas almasıyla ön plana çıkan isim, Tayfûriyye’nin 

kendisine nispet edildiği Bâyezid-i Bestâmî’dir (ö. 261/875). Bâyezid-i Bestâmî, nazarî 

düşüncenin ilk temsilcileri arasında değerlendirilir.24 Onun insan yaklaşımı tasavvuf 

düşüncesi içerisinde sahv ekolü dikkate alındığında benimsediği sekr yaklaşımıyla 

irtibatlı olarak vecd ve coşkulu bir veçheye sahiptir. 

İnsanın metafizik tümel örnekliği olarak nûr-ı Muhammedî fikrini tasavvuf 

düşüncesine taşıyan bir diğer sûfî Hallâc-ı Mansûr (309/922)25 ise insanın nihai 

yetkinleşme sürecini, Hz. Muhammed’in mirac hadisesinden alımlamak suretiyle yeniden 

yorumlar. İnsanın yetkinleşmesini kırk makam teorisi ile temellendirir. Hallâc’ın 

düşüncesinde insan tanımı için getirdiği en özgün yaklaşım ise konuyu bir tür dairesellik 

içerisinde ele almasıdır. Tasavvufta nihai gayesine yakınlaşan insanın ulaşabileceği en 

son noktayı ene’l-Hakk ifadesi ile ortaya koyar. 

  

 
22 Ahmet Subhi Furat, “Abu’l-Huseyn an-Nuri ve Makamat al-Kulub Adlı Er-Risâlesi”, ss. 339-356. 
23 Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, ss. 516-518; Salih Çift, “Hatmu’l-Evliyâ, Ebû Abdullah 

Muhammed b. Ali el-Hakîm et-Tirmizî (ö. 320-932)”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 

2005, C. 6, Sayı: 15, ss. 351-376; Bernd Radtke, “İbnü’l-Arabî’nin Öncülerinden Biri: Hakîm Tirmizî ve 

Velâyet Görüşü”, Çev. Salih Çift, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2007, C. 9, Sayı: 21, 

İbnü’l-Arabî Özel Sayısı, ss. 501-507. 
24 M. Nazif Şahinoğlu, “Bâyezîd-i Bistâmî, Düşünceleri ve Tasavvufî Görüşleri”, M. Nazif Şahinoğlu 

Makaleler ve Hatıralar, 2017, ss. 417-428. Mustafa Öztürk, “Sehl et-Tüsterî (ö.283/896) ve Tasavvufî 

Tefsiri Üzerine Bazı Tespit ve Değerlendirmeler”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 

2002, C. 3, Sayı: 9, ss. 239-265.  
25 Yaşar Nurî Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, Yeni Boyut Yay., İstanbul, 1997; Ethem Cebecioğlu, 

“Hallâc-ı Mansûr”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1988, C. 30, ss. 329-350. 



11 

Tablo 2. İnsan Yaklaşımlarında İlk Nazarî Teşebbüsler 

 İnsanın Hakikati Nedir? 
Öğretilerinde Öne Çıkan 

Konular 
Sûfîler 

1 Nefs-Beden-Akıl/Kalp 
İnsanın yetkinleşmesi: Kademeli 

akıl teorisi 
Hâris el-Muhâsibî 

2 Nefs-Beden-Ruh 
İnsanın gayesi: Olmazdan önceki 

ilk hale dönmek 

Cüneyd-i Bağdâdî-i 

Bağdâdi 

Ebû Saîd el-Harrâz 

3 Nefs-Beden-Kalp 
İnsanın yetkinleşmesi: 

Kademeli idrak teorisi 

Hakîm et-Tirmizi 

Ebü’l Hüseyin en-

Nurî 

4 Lâhût-Nâsût 
İnsanın tümel örnekliği:  

Nur-ı Muhammedî 

Hallâc-ı Mansûr 

Sehl et-Tüsterî  

(c) Sentez arayışı 

Hicri dördüncü ve beşinci asra geldiğimizde Hücvîrî’nin, insanın hakikati ve ahlâk 

ile ilgili kendinden önceki görüşleri derleyip tasnif eden ve sistematik şekilde ifade 

bakımından çağdaşlarından ayrıldığını görmekteyiz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb’ta insanın 

hakikati (mâhiyeti) ile ilgili şu beş yaklaşımın yaygın olduğunu aktarmakla birlikte, 

bunlardan birinin muttaki sûfîler tarafından ittifakla kabul edildiğini söyler. Hücvîrî’ye 

göre insanın hakikati (mâhiyeti) hakkında yaygın olan yaklaşımlar şu şekildedir: (a) ruh, 

(b) ruh ve beden, (c) cüz-i lâ yetecezzâ (atom), (d) ilâhî sır, (e) ruh, beden ve nefs. Ona 

göre insanın, ruh, beden ve nefsten müteşekkil bir varlık olduğunu iddia edenler, 

muhakkik sûfîlerdir.26 Bununla birlikte, Hücvîrî, sûfîlerin nefsin fonksiyonun arzu 

anlamında hevâ, bedenin işlevinin duyular ve ruhun ise akıl27 olduğunu iddia ettiklerini 

söyler.  

Tablo 3. İnsan Yaklaşımlarında Sentez Arayışı: Hücvîrî Örneği 

 
İnsanın Hakikati 

Nedir? 
Ekoller ve Gruplar  

1 Ruh Bir cemaate göre 

2 Ruh ve Beden Bir cemaate göre 

3 
Cüz-i lâ yetecezzâ 

(atom) 
Bir cemaate göre 

4 İlâhî Sır Bir cemaate göre 

5 Nefs-Beden-Ruh Muhakkik Sûfîler  

 
26 Hücvîrî, ehl-i sünnet ve muhakkik sûfîlerin kimler olduğuna eserinde yer vermektedir. Bu tasavvufî 

ekoller şu şekildedir: Muhâsibiye, Kassâriye, Tayfûriyye, Cüneydiyye, Nurîyye, Sehliye, Hakîmiye, 

Harrâziye, Hafîffiye ve Seyyâriye’dir. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 232. 
27 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 311.  



12 

Netice itibariyle, tasavvuf düşüncesinin teşekkül etmeye başladığı dönemden sünnî 

tasavvuf dönemine kadar geçen süre içerisinde sûfîlerin benimsedikleri yöntem gereği 

insanın mâhiyeti ve ahlâk noktasında bir takım arayışlar içerisine girdiklerini, 

sistematiklikten uzak da olsa birtakım nazarî eğilimler sergiledikleri, tasavvuf içerisinde 

ortaya çıkan yaklaşımların da etkisiyle sünnî düşünce ile uyum arayışları ve kendilerine 

yöneltilen eleştirilere karşılık apolojik tavırlar sergilemeleri, bu dönemdeki insan 

yaklaşımları üzerinde etkili olmuştur. Gazzâlî öncesi dönemde ilk dönem sûfîler 

tarafından insan hakkında ortaya konan görüşler şu maddeler altında özetlenebilinir:  

(a) İnsanın hakikati hakkında müstakil kaleme alınan ve teorik yönü güçlü eserler 

neredeyse yok denecek kadar azdır. Bu dönemde sûfîler daha çok, insanı ahlâka 

kâbiliyetli bir varlık şeklinde değerlendirmişler ve insan ahlâkî açıdan nasıl kemâle erer 

sorusunun etrafında durmuşlardır. Bunun neticesinde insanı bütünüyle kuşatan 

nazarîyeler yerine insanı belli bir maksatla ele alıp inceleyen ve değerlendiren çalışmalar 

ortaya çıkmıştır.  

(b) İnsanın hakikati üzerine yürütülen inceleme ve soruşturmalar, sadece 

tasavvufun bakış açısını sunmak gibi bir gayenin dışında, fıkıh ve kelâm gibi spekülatif 

ve normatif dini geleneklerin insan hakkındaki görüşlerinin eleştirilmesi şeklinde ortaya 

çıkmıştır.  

(c) Bu dönemdeki insan tanım/larının dikkat çeken bir diğer yönü ise değişim ve 

süreklilik vurgusuna yani insanın sürekli değişen bir varlık oluşuna dair yapılan kuvvetli 

atıflardır. Dolayısıyla mutasavvıflar teorik açıdan her ne kadar insanın ahlâkî 

olgunlaşması ve yetkinleşmesinden bahsetseler de mutlak anlamda kemâlin mümkün 

olmadığının altını çizerler. Daha açık bir şekilde ifade etmek gerekirse insan nihai 

gayesine eriştikten sonra da söz konusu kemâl süreci kesintisiz bir şekilde devam 

etmektedir. Bu durum ise tasavvuf cihetiyle insanın merkez noktasının değişim olduğunu 

gösterir.  

(d) İnsan tanımlarında dikkati çeken bir diğer husus ise mevcut insan ile ideal insan 

arasındaki belirgin ayrımdır. Mutasavvıfların odaklandıkları nokta, tikel insan 

örnekliğinden daha çok onun tümel temsilidir. Dolayısıyla mevcut insan yetkin insana ne 

kadar ve nasıl yakınlaşabilir sorusu, bu dönemdeki sûfî düşünürlerin çözümleme 

çabalarının yoğunlaştığı momentum olarak gösterilebilir. Bu nedenle erken dönem sûfî 



13 

metinlerin, barındırdıkları insan görüşü bakımından idealist olduklarını söylemek 

mümkündür. 

(e) Bu dönem sûfîleri, insanın nihai gayesinin Allah’ı bilmek olduğu noktasında 

hem fikirdirler. Öte yandan bu gaye fikrini, insanın doğasında verili bir kabiliyet olarak 

değerlendirirler. Sadece terimsel birtakım farklılıklar görülmektedir. Tasavvuf, insanın 

nihai gayesinin Allah’ı bilmek anlamında marifet olduğu konusunda fıkıh ve kelâm 

gelenekleriyle uzlaşı içinde bulunmakla birlikte, marifetin sadece teorik değil aynı 

zamanda tasavvufi yöntem ile desteklenmesi gerektiği konusunda onlardan ayrışır. Öte 

yandan insanın nihai gayesi ile uhrevî faydacılık arasındaki ilişkiyi uzlaştırmak yerine, 

cennet ve cehennem gibi ilkelerin paranteze alınarak insanın düşünce, irade ve 

eylemlerinin odak noktasının Allah olması gerektiği hususundaki tevhîd görüşleri 

tasavvufun özgün düşünüm çerçevesini gösterir.  

(f) Bu dönemde insan tanımlarında öne çıkan bir başka husus ise bilgi-eylem ilişkisi 

çerçevesinde, amel anlamında eylemin, farzlar söz konusu olduğunda ruhsattan ziyade 

azimet çerçevesinde yapılması gerektiği ve buna ilaveten nafile ibadetlerle amelin 

çoğaltılması gibi, tasavvufun pratik yöntemine aşırı bir vurguyu görmekteyiz. Bilgi-

eylem ilişkisinde, eylemin bu kadar ön plana çıkmasında dönemin etkili bir akımı olan 

İbâhîlerin etkisi yadsınamaz. 

(g) Son olarak Sünnî tasavvuf döneminin ideal/yetkin insan arayışları, aynı 

zamanda akıl-vahiy ilişkisi bağlamında, sûfîlerin düşünüm çerçevesin ve özgül yanları 

için bir ayraç mâhiyetindedir. Nitekim akıl-vahiy karşıtlığından ziyade, Allah ve vahiy 

ile yetkinleşen akla vurgu yapmakta olduklarını görürüz. Bu meyanda sûfîler için akıl, 

insanın varoluş gayesini idrak etme ve yetkinleşme hususunda temel bir öneme sahiptir. 

  



14 

3. Literatür ve Kaynakların Değerlendirilmesi 

Tezin öncelikli temel kaynakları, Hâris b. Esed el-Muhâsibî, Cüneyd-i Bağdâdî ve 

Hallâc-ı Mansûr olmak üzere üç sûfînin insan tanımları ile yakından ilgili gördüğümüz 

eserleridir. Bununla birlikte metinde, tartışılan konuyla irtibatlı durumlarda ilgili erken 

dönem diğer mutasavvıfların metinlerine de başvuruldu. Bu çerçevede ilk olarak Ebû Saîd 

el-Harrâz ve Hakîm et-Tirmizî’nin çalışmalarından daha sonra ise birinci şerh dönemi 

müellifleri olarak kabul edilen Kuşeyrî, Hücvîrî, Kelabâzi, Serrâc gibi mutasavvıfların 

metinlerinden istifade edildi. 

Tezin birinci bölümünde Cüneyd-i Bağdâdî’nin Resâil’i için, Ali Hasan 

Abdülkâdir’in edisyonunu gerçekleştirdiği28 Arapça metinden istifade edilmiştir. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanın nihaî gayesi olarak belirlediği fenâ-bekâ görüşünün 

değerlendirilmesinde Ebû Sâid el-Harrâz’ın Risâleler’i, söz konusu fikrin kökenlerinin 

takibinde önemli bir izlek işlevi görmektedir. Yine Cüneyd-i Bağdâdî’nin insan görüşü 

ve ahlâk çerçevesinde tartıştığımız kavramların ana hatlarını muhtasar-müfîd bir şekilde 

göstermesi bakımından Kuşeyrî’nin Risâle’sine sıklıkla başvurulduğunu ifade etmek 

gerekir. Risâle için Halil el-Mansûr’un yayına hazırladığı edisyonu29 esas almakla 

birlikte, yaptığımız çevirilerde yer yer Süleyman Uludağ’ın çalışması esas alındı.30 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin risâle ve mektupları hacim bakımından az, içerik açısından 

yoğun, anlaşılması zor metinler olması itibariyle onun, insanın hakikati ile ilgili 

yaklaşımını tespit zorlaşmaktadır. Faruk Karaarslan’ın, “Toplumsal Hafıza ve 

Dönüşümü” adlı doktora tezi karşılaşılan güçlüğün aşılmasında olumlu işlevsel bir katkı 

sunduğunu belirtmek gerekir.31 Nitekim söz konusu bu çalışma, Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

tasavvuf düşüncesini unutmak ve hatırlamak ekseninde hafıza terimi etrafında 

yorumlama noktasında ufuk açıcı perspektifler sunması hasebiyle tez çalışmamıza katkısı 

oldu. Muammer Cengiz’in,  “Tasavvuf Tarihinde Elest Mîsâkına Dair Yorumlar” adlı 

makalesi ise Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanın nihaî gayesini olmazdan önceki ilk hale 

dönmek şeklinde formüle ettiği ilkenin tarihsel süreçte değişen ve sabit kalan yönlerini 

 
28 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâilü’l-Cüneyd, thk. Ali Hasan Abdülkadir, Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kâhire, 

1988. 
29 Abdülkerîm Kuşeyrî, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, Haz. Halil el-Mansûr, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut, 

H. 1422/M. 2001.  
30 Süleyman Uludağ, Tasavvuf İlmine Dair Kuşeyrî er-Risâlesi, Haz. Dergâh Yay., İstanbul Aralık 2003.  
31Faruk Karaarslan, Toplumsal Hafıza ve Dönüşümü, (Doktora), Selçuk Üniversitesi SBE, 2014.  



15 

tespit noktasında istifade edildi.32 Cüneyd-i Bağdâdî’nin mektup ve risâlelerinin 

tercümesinde, kavram analizlerinde sıklıkla başvurulan kaynaklardan biri de Süleyman 

Ateş’in Cüneyd-i Bağdâdî hakkındaki çalışmasıdır.33 Süleyman Ateş’in çalışmasının 

birinci bölümü Cüneyd-i Bağdâdî’nin hayatı, eserleri ve görüşlerine tahsis edildiği için 

bu konuda araştırma yapmak isteyenler için başvurulacak bir kaynak olma özelliğini 

korumaktadır. 

İkinci bölümünde öncelikle, Muhâsibî’nin el-Akl34, Fehmü’l-Kur’ân35 ve er-

Riâye36 adlı eserleri ile tasavvufa dair diğer risâle ve kitaplarından yararlanıldı. Bu 

çerçevede onun Risâletü’l-Müsterşidîn,37 Âdâbu’n-Nüfûs,38 el-Kasd ve'r-Rücû' İllallah39 

ve Kitâbü’t-Tevehhüm40 adlı eserlerinden istifâde edildi. El-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân için 

Mustafa Abdülkadir Ata ile Hüseyin Kuvvetli’nin tahkîk neşrini kullandık. Bununla 

birlikte, Kuvvetli’nin çalışması, Muhâsibî’nin içinde yaşadığı dönem, hayatı, eserleri ve 

fikriyatı hakkında önemli bilgiler ihtiva etmesi sebebiyle tasavvuf literâtüründe önemli 

bir kaynak olarak yer almaktadır. Özellikle “Hâris Mezhebinde Aklın Yeri” adlı bölüm, 

antik felsefede, Kitap ve Sünnet’te Hâris’ten önceki İslâm felsefesinde ve onun çağında 

akıl meselesine eğilmekte ve böylece Muhâsibî’nin akıl düşüncesinin zeminini tespit 

etme çabası gütmektedir. 

Muhâsibî’nin başyapıtı konumundaki er-Riâye adlı eseri için ise Abdülhalim 

Mahmud’un çalışmasını esas aldık. Er-Riâye, Muhâsibî’nin tasavvuf ve ahlâk 

düşüncesini ana hatlarıyla bulabileceğimiz, tasavvufun kurucu metinleri arasında yer alır. 

Bu metin esasında havf ve recâ, nefs muhâsebesi, takva, verâ, ilim ve riâyet olmak üzere 

altı terim üzerine inşâ edilmiş, ihlâs ve riya kavramlarının detaylı analizini içeren ve 

 
32 Muammer, Cengiz, “Tasavvuf Tarihinde Elest Mîsâkına Dair Yorumlar”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, C. 10, Sayı: 50, Haziran 2017, ss. 904-924.  
33 Süleyman Ateş, Cüneyd-i Bağdâdî (Hayatı, Eserleri ve Mektupları), Yeni Ufuklar Nşr., İstanbul.  
34 Muhâsibî, Şerefü'l-Akl ve Mahiyyetuhu, thk. Mustafa Abdülkadir Ata, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut 

1986/1406, ss. 17-47.  
35 Muhâsibî, el-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân, thk. Hüseyin Kuvvetli, Dârü’l- Fikr, 1. bs., 1971.  
36 Muhâsibî, er-Riâye li-Hukûkillah, thk. Abdülhalim Mahmud, Dârü'l-Maârif, 2. bs., Kâhire: 1990. 
37 Muhâsibî, er-Risâletü'l-Müsterşidin, thk. Abdülfettah Ebû Gudde, Dârü’s –Selâm, 5. bs., Kahire 1983. 

Bu eserin tercümesi için Bkz. Muhâsibî, Hakikati Arayanlara Kılavuz, Çev. Ahmet Odabaşı, Takdim 

Yay., Ankara 2019.  
38 Muhâsibî, Âdâbu'n-Nüfûs, thk. Abdülkadir Ahmed Ata, Dârü'l-Cil, Beyrut 1987/1407. 
39 Muhâsibî, el-Kasd ve'r-Rücû' İllallah, (el-Vesâyâ), thk. Abdülkadir Ahmed Ata, Dârü'l-Kütübi'l-

İlmiyye, Beyrut 1986/1406, ss. 222-321.  
40 Muhâsibî, et-Tevehhüm (el-Vesâyâ), thk. Abdülkadir Ahmed Ata, Dârü'l Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut 

1986/1406, ss. 385-445. 



16 

Allah’ın haklarını gözetme ilkesini (er-riâye li-hukukillah) insanın nihaî gayesi olarak 

belirleyen ender metinlerinden biridir. 

Muhâsibî’nin Âdâbu'n-Nüfûs için Abdülkadir Ahmed Ata’nın tahkîki esas alındı. 

Tez çalışmasında bu eserden epey istifade edildiğini belirtmek gerekir. Nefs muhasebesi, 

kalp, marifetullah, korku ve hüzün, ihlâs, riya, irade, ilim ve amel konularını içeren alt 

başlıklar Muhâsibî’nin insan görüşünü tespit etmede tamamlayıcı bir işleve sahip oldu. 

El-Kasd ve et-Tevehhüm için ise Abdülkadir Ahmed Ata’nın tahkîkleri esas alındı. 

Bunlar, Muhâsibî’nin düşüncesinin tasvîr ve tahlîli için başvurulması elzem iki önemli 

metindir. İlki, soru-cevap şeklinde inşâ edilmiş küçük hacimli ve fakat içerik açısından 

anlam yoğunluğu içerir. İkincisi ise fiziksel ebat ve muhteviyat bakımından daha zayıf, 

temel iddiası bakımından da tek boyutlu bir eserdir. Kitâbü’t-Tevehhüm’ün temel iddiası, 

insanın zihninde eskatolojik geleceğinde karşılaşacağı Allahsal sorgulama, ceza ve ödül 

gibi metafizik yaşamı tahayyül yoluyla canlandırmaktır. 

Muhâsibî’nin eserleri büyük oranda Türkçeye kazandırılmış olduğundan, tez 

çalışmasının kavram ve metin tahlillerinde söz konusu tercümelerden istifade edildiğini 

belirtmek gerekir. Bunun için el-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân için Veysel Akdoğan’ın;41 er-

Riâye için Şahin Filiz ve Hülya Küçük’ün ortaklaşa hazırladıkları çalışma;42 Risâletü’l-

Müsterşidîn için Mehmet Odabaş’ın;43 Âdâbu’n-Nüfûs için Ersan Urcan’ın;44 el-Kasd için 

Cemal Aydın’ın;45 Kitâbü’t-Tevehhüm için ise Abdülaziz Hatip’in46 tercümelerine metin 

ve kavram analizlerinde başvuruldu. 

Muhâsibî’nin tasavvuf düşüncesi üzerine hazırlanmış çok sayıda lisansüstü tez 

bulunmaktadır.47 Bu noktada ilk olarak Zafer Erginli’nin, “İlk Sûfîlerde Nefis Kavramı: 

 
41 Muhâsibî, el-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân (Akıl ve Kur’an’ı Anlamak), thk. Dr. Hüseyin el-Kuvvetli, Çev. 

Veysel Akdoğan, İşaret Yay., İstanbul 2018. 
42 Muhâsibî, er-Riâye li-Hukukillah, Çev. Şahin Filiz-Hülya Küçük, İnsan Yay., İstanbul 1998. 
43 Muhâsibî, Hakikati Arayanlara Kılavuz (Risâletü’l-Müsterşidîn), Takdim Yay., Ankara 2019.  
44 Muhâsibî, Nefis Âdâbı (Âdâbu’n-Nufûs), Çev. Ersan Urcan, İ’tisam Yay., Ankara 2019.  
45 Muhâsibî, Allah’a Dönüş (el-Kasd ve'r-Rücû' İllallah), Cemal Aydın, Sufi Kitap Yay., İstanbul 2020. 
46 Muhâsibî, Farzet ki Öldün (Kitâbü’t-Tevehhüm), Çev. Abdülaziz Hatip, Polen Yay., İstanbul 2006. 
47 Şimdiye kadar Muhâsibî ile ilgili yapılan tezler şunlardır: 

Mohammed Fawzi Kareem, El-Hâris El-Muhâsibî’nin El-Mesâil fi A’mâli’l-Kulûb ve’l Cevârih adlı 

Eserinin İncelenmesi ve Tahkiki, (Yüksek Lisans), Yalova Üniversitesi SBE, 2017. Muhammed 

Kızılgeçit, Hâris el-Muhâsibî’de Dini Davranış Teorisi, (Yüksek Lisans), Atatürk Üniversitesi SBE 

2006. Ali Bolat, Muhâsibî’nin Marifet Anlayışı, (Yüksek Lisans), Ondokuz Mayıs Üniversitesi SBE, 

1998. İhsan Memişbey, İlk Sufilerde Riya Kavramı: Muhasibi Örneği, (Yüksek Lisans), Fatih 

Üniversitesi SBE, 2014. Mıhdat Aktulga, Haris el-Muhasibi’de Ahlak, (Yüksek Lisans), Yüzüncü Yıl 

Üniversitesi, SBE, 2009. Cengiz Tüccar, Haris el-Muhâsibî’nin Kelâmî Görüşleri, (Yüksek Lisans), 

Sakarya Üniversitesi SBE, 1998. Şahin Filiz, Haris b. Esed el-Muhasibi’nin Hayatı Eserleri Fikirleri, 



17 

Hâris Muhâsibî Örneği”48 adlı çalışmasını zikretmek gerekir. Bu çalışma hem erken 

dönem tasavvuf düşüncesindeki nefs tartışmaları hem de Muhâsibî’nin nefs hakkındaki 

yaklaşımını belirginleştirme noktasında istifade ettiğimiz kaynaklardan biri oldu. Tez 

çalışmamız boyunca faydalandığımız bir diğer tez araştırması ise tasavvufun teşekkül 

döneminde akıl-ahlâk problemine eğilen Hacer Nur Babacan’a ait “Erken Dönem 

Tasavvufunda Akıl-Ahlâk İlişkisi”dir.49 Babacan, nefs terbiyesinin esasında bir akıl 

terbiyesi olduğunu, kendini beğenme, kibir, haset gibi reziletlerin, aklı zayıflatırken hayâ, 

sabır, şefkat, cömertlik gibi faziletlerin ise doğru düşünmeyi sağladığını iddia etmektedir. 

Bununla birlikte insanın idrak yetkinliği olarak sadece Hakîm et-Tirmizî’nin bilgi edinme 

araçları hakkındaki görüşünü yani sadr, fuâd, kalp ve lübb şeklindeki tasnifine yer 

vermektedir. Bu bölüm, Muhâsibî’nin kademeli akıl teorisini anlamlandırma konusunda 

harici bir mukayese imkânı barındırmaktadır. Öte yandan Babacan’ın odak noktasında 

sadece Hakîm et-Tirmizî’nin yer alması ise akıl-ahlâk ilişkisinde Muhâsibî ile ilgili bir 

boşluğu ortaya çıkarmaktadır. 

Muhâsibî üzerine yapılan makaleler arasında, akıl-ahlâk arasındaki irtibatı 

irdeleyen çalışmasıyla Dürdane Zeynep Tekmen’in, “Tasavvuf Geleneğinde Akıl ve 

Ahlâk İlişkisi” zikredilebilir.50 Tasavvuf disiplini açısından akıl ile ahlâk arasındaki 

ilişkiyi erken ve metafizik dönem olmak üzere iki açıdan ele alır. Erken dönemde 

Muhâsibî ile Hakîm et-Tirmizî’nin yaklaşımlarına yer verirken, metafizik dönemde ise 

İbnü’l-Arabî’nin görüşlerini tahlil eder. Bu makale başlangıçta insanın yetkinleşmesinin 

tabii bir gücü olarak işaret edilen aklın, İbnü’l-Arabî sonrası tüm âlemin akıl sahibi kabul 

edilmesiyle birlikte insanın ayırıcı özelliğinin salt akıl değil, canlı ve akıl sahibi âleme 

karşı mükellef bir varlık olarak insana doğru nasıl evrildiğini göstermesi açısından 

dikkate değer bir çalışma olarak görülebilir. 

Tezin üçüncü bölümünde kullandığımız birincil kaynak Hallâc’ın Kitâbu’t-Tavâsîn 

adlı eseridir. Hallâc’ın hapiste iken kaleme aldığı olgunluk devri ürünü bu eserini, 

dostlarından İbn Atâ hapisten gizlice dışarı çıkarıp saklayarak günümüze ulaşmasını 

 
(Yüksek Lisans), Selçuk Üniversitesi SBE 1990. Emrullah İşler, Muhâsibî ve Fehmü’l-Kur’an’ı, (Yüksek 

Lisans), Ankara Üniversitesi SBE, 1989. 
48 Zafer Erginli, İlk Sufilerde Nefis Kavramı: Haris Muhasibi Örneği, (Doktora), Uludağ Üniversitesi 

SBE 2001. Doktora tez çalışması olarak yürütülen bir diğer çalışma için bkz. Hatice Çöpel, Haris b. Esed 

Muhasibi’de Akıl-Ahlak İlişkisi, (Doktora) İstanbul Üniversitesi SBE. (Devam ediyor) 
49 Hacer Nur Babacan, Erken Dönem Tasavvufunda Akıl-Ahlak İlişkisi, (Yüksek Lisans), İstanbul 

Üniversitesi Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı Tasavvuf Bilim Dalı, 2019.  
50 Bkz. Dürdane Zeynep Tekmen, ‘‘Tasavvuf Geleneğinde Akıl ve Ahlâk İlişkisi’’, Temel İslâm Bilimleri 

Araştırmaları, 2018, ss. 489-506.  



18 

sağlamıştır.51 Eserin ismi, Şuarâ, Neml ve Kasas sûrelerinin başlangıcındaki “tâ” ve “sîn” 

harflerinin okunuşuyla elde edilen “tâ-sîn” (çoğulu “tavâsîn”) kelimesinden esinlenilerek 

oluşmuştur. Eser, her biri birkaç sayfalık sirâc, fehm, safâ, daire, nokta, ezel ve iltibas, 

meşîet, tevhîd, esrar, tenzîh ve mârifet tâ-sîni adını verdiği on bir tâsînden meydana 

gelmektedir.52 

Kitâbu’t-Tavâsîn’in aslı Arapçadır. İlk baskısı L. Massignon’nun tarafından 

Fransızcadır.53 Massignon’un çevirisi hakkında Yaşar Nuri Öztürk’ün değerlendirmesi, 

metnin kelime kelime karşılığı yerine genel anlamın esas alındığı yönündedir.54 Öztürk, 

kendi Tavâsin tercümesinde Arapça metni esas aldığını, Arapça yazma metinde silinme 

ve başka bir sebeple bulunmayan yerleri ise Farsça çevirisinden tamamladığını ifade 

etmektedir.55  Yaşar Günenç56 tarafından yapılmış bir çeviri daha vardır. Tavâsîn Âişe 

Abdurrahman57 ve Herbert Mason58 tarafından yapılmış İngilizce çevirileri 

bulunmaktadır. 

Hallâc’ın günümüze intikâl eden bir diğer çalışması, şiirlerinden oluşan Divân’ıdır. 

Bu eser L. Massignon tarafından derlenerek divan haline getirilmiş ve ilk olarak Journal 

Asiatique’te ([1931], CCXVIII) yayımlanmıştır.59 Daha sonraki yıllarda müstakil 

baskıları yapılarak Kâmil Mustafa eş-Şeybî tarafından neşredilmiştir.60  Hallâc’ın bize 

ulaşan son eseri, muhtelif yazmalarda geçen söz ve menkıbelerinin bir araya getirilmesi 

suretiyle61 Massignon’un Paul Kraus ile birlikte 1936’da yayınladığı Ahbâru’l-

 
51 Yaşar Nurî Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, Yeni Boyut Yay., İstanbul, 1997, s. 287.  
52 Süleyman Uludağ, “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, İstanbul, 1997, C. 15, ss. 377-381.  
53 Hüseyin b. Mansûr Hallâc, Kitâbu’t-Tavâsîn, thk. L. Massignon, Paris, 1913; La Passion de Hallaj: 

Martyr Mystique de I'Islam. I-IV. (Paris, 1975). Bu kitap Herbert Mason tarafından İngilizceye; İsmet 

Birkan tarafından ise Türkçeye tercüme edilmiştir. Bkz. Louis, The Passion of Hallaj, Mystic and Martyr 

of Islam, (Translated from the Faranch: Herbert Mason), Princeton Unıversity Press, New Jersey, 1982; 

Hallâc-ı Mansur’un Çilesi: İslâm’ın Mistik Şehidi, Çev. İsmet Birkan. C.1, İstanbul, Ardıç Yay., 2006. 
54 “Rahmetli Massignon, yer yer çeviri yerine Hallâc’ın sözlerinden anlamak istediklerini, 

Fransızcalaştırmış gibi görünüyor.  Öyle ki birçok zaman eser metnindeki kelimelerin karşılığı yerine 

Hallâc’ın sözlerinin bir tevili verilmiştir denebiliyor. Kısacası Fransızca tercüme bir karışımdır. Bu karışım 

Arapça metin, Farsça metin ve Bakli şerhi ile Massignon’un yorumlarını birleştirmiş gibi görünüyor.” 

Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 289. 
55 Yaşar Nurî Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri: Kitabü’t-Tavâsîn, İstanbul, Fatih Yayınevi Matbaası, 

1976. 
56 Hallâc-ı Mansûr, Tavâsîn: Ene’l-Hakk (Ben Allahyım), Çev. Yaşar Günenç, Ankara, Yaba Yay., 1995.  
57 Hallâc-ı Mansûr, The tawasin of Mansur al- Hallaj, translated by Aisha Abd ar-Rahman at-Tarjumana, 

Berkeley, Diwan Press, 1974. 
58 Louis Massignon, The Passion of Hallaj, Mystic and Martyr of Islam, (Translated from the Faranch: 

Herbert Mason), Princeton Unıversity Press, New Jersey, 1982 
59 Yaşar Nuri Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 378. 
60 Kâmil Mustafa Şeybî, Şerhu Divani’l-Hallâc, Köln, Menşuratü’l-Cemel [Al-Kamel Verlag]. Aynı 

zamanda bkz. Abdülkadir el-Hısnî, Şerhu Divani’l-Hallâc, Dımaşk, Darü’l-Ferkad, 2011. 
61  Yaşar Nuri Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 303.  



19 

Hallâc’tır.62 Öztürk, Hallâc’ın Divân’ında olduğu gibi, Ahbâr’dan seçtiği bazı bölümleri 

tercüme ederek eserinin sonunda yer vermiştir. Bununla birlikte, Hallâc’ın günümüze 

ulaşmayan eserleri de vardır. İbnü’n-Nedîm, Hallâc’a ait yaklaşık kırk altı eserin fihristini 

vermektedir.63 Bu tez çalışmasında Tavâsîn için Muhammed Bâsil Uyûn es-Sevved’in 

hazırladığı Arapça nüsha64 esas alınmakla birlikte, mezkûr eserin İngilizce ve Türkçe 

tercümelerinden de istifade edildiğini belirtmek gerekir. 

Hallâc-ı Mansûr üzerine Massignon’un yaptığı çalışmalar neredeyse alanda 

herhangi bir boşluk bırakmayacak ölçüde ayrıntılı, geniş kapsamlı olmasının yanı sıra bir 

takım problemli addedilebilecek değerlendirmeleri olduğu da bilinmektedir.65 Hallâc-ı 

Mansûr’un düşünce ve öğretileri üzerine Rıza Bakış tarafından yapılan Âşığın Tevhîdi 

(Hallâc’a Göre Varlık ve Dinî Tecrübe)66 başlıklı kitabı, faydalandığımız bir diğer 

çalışmadır. Hallâc-ı Mansûr’un enel-Hakk ifadesinin anlam ve atıfları üzerine Türkiye’de 

öncü bir eserdir. Bu çalışma daha çok Hallâc’ın ene’l-Hakk ifadesi ve bunun dinî tecrübe 

açısından değerlendirilmesinin anlam ve neticeleri üzerine odaklanmıştır. 

Hallâc-ı Mansûr’un tasavvuf düşüncesi üzerine makale düzeyinde araştırmalar da 

bulunmaktadır. Bunar daha çok Hallâc’ın yargılanma süreci ve onun hakkındaki olumlu-

olumsuz yorumların değerlendirilmesi şeklinde tebârüz etmektedir.67 Biyografi,68 ene’l-

Hakk sözünün şatahat ile ilişkisi69 ve onun düşüncesinde Allah, varlık ve İblîs gibi temalar 

 
62 Hallâc-ı Mansûr, Ahbâru’l-Hallâc, (Derleme ve Neşr: L. Massignon, Paul Kraus), Paris: Editions 

Larose, 1936. 
63 Yaşar Nuri Öztürk, Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, ss. 281-284; Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi (Hallâc’a Göre 

Varlık ve Dinî Tecrübe), İstanbul, İnsan Yay., 2013, s. 40.  
64 Hallâc-ı Mansûr, Ahbâru’l-Hallâc ve Kitâbu’t-Tavâsîn, Haz. Muhammed Bâsil Uyûn es-Sevved, 

Beyrut.  
65 İsmail Kara, “O Abdesti Kanla Almak”, Dergâh, Sayı: 373, Mart 2021, ss. 22-23.  
66 Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi (Hallâc’a Göre Varlık ve Dinî Tecrübe), İstanbul, İnsan Yay., 2013. 
67 Eyyup Akdağ, “Hallâc’ın Mahkeme Süreci ve Katline Fetva Verenler”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. 20, Sayı: 2, 2020, ss. 1167-1194; Akif Dursun, “Hallâc-ı Mansur’un Yargılanma 

Sürecinin Değerlendirilmesi”, Akademik İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı: 8, 2020, ss. 63 – 102.; Betül 

Gürer, “Övgü ve Yergi Bağlamında Sûfîlerin Nazarında Hallâc-ı Mansûr”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 

Sayı: 47, 2017, ss. 171 – 197. 
68 Ethem Cebecioğlu, “Hallâc-ı Mansûr”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 30, Sayı: 1, 

1988, ss. 329-350; Zülfikar Güngör, “Tâhirü’l-Mevlevî’nin “Hallâc-ı Mansûr’a Dâir” Risalesi, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1999, C. 39, ss. 581-597.; Kadir Gökhan Uğur, “Hallâc-ı Mansûr 

Menâkıbnâmesi”, Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 2008, Sayı: 48, ss. 241-248. 
69 M. Mustafa Çakmaklıoğlu, Hallâc’ın “Ene’l-Hakk” Sözü Bağlamında Mevlânâ’nın Şatahât Yorumu, 

Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, C.6, Sayı: 15, 2005 ss 191-223.; Rıza Bakış, “Dini 

Tecrübe Bağlamında Hallac’ın Ene’l-Hakk İfadesinin Tahlili”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2011, C. 15, Sayı: 2, ss. 65-77. 



20 

etrafında şekillenen makaleler de vardır.70 Dolayısıyla Hallâc’ın insan tanımı üzerine 

müstakil hazırlanmış akademik nitelikte bir çalışma bulunmamaktadır. 

İkincil literâtür içerisinde fikir ve perspektif olarak sürekli beslendiğimiz Prof. Dr. 

Ekrem Demirli’nin “Zahirî” İlimlerin Otoritesi Karşısında Tasavvuf'un Meşruiyet 

Arayışı”71 adlı makalesini zikretmek gerekir. Çalışma, ilk sûfîlerin tasavvufu pratik ve 

zühd esaslı bir anlayıştan nasıl müdevven bir ilme dönüştürdüklerini, dâhili ve hârici 

sebepleri ile incelemesi bakımından önem arz eder. Bunun dışından müellifin İslâm 

Düşüncesi Üzerine72, İbnü’l Arabî Metafiziği73 ve İslâm Metafiziğinde Allah ve İnsan74 

başta olmak üzere diğer çalışmalarından istifade ettiğimizi belirtmekte fayda vardır.75 

Günümüz tasavvuf çalışmalarında, insan etrafında yürütülen araştırmaların iki 

yönden ele alındığını söyleyebilir. İlki, herhangi bir zaman ve şahıs sınırlandırılmadan, 

daha çok insan hakkında genel bir değerlendirme mâhiyetindedir.76 İkincisi ise belli bir 

mutasavvıfın tasavvuf düşüncesinden hareketle yapılan araştırmalardır. İlkinin genel ve 

yüzeysel kalmak, ikincisinin ise parçacı yaklaşımlar olmak bakımından 

dezavantajlarından bahsedilebilir. Tasavvuf tarihinin belli bir dönemini bütüncül bir 

perspektifle sunan çalışmalar yok denecek kadar azdır.77 Konuyla ilgili makale türünde 

 
70 Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Tasavvuf Geleneğinin İblis Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi [Darulfunun İlahiyat], 2002, Sayı: 5, ss. 1-15.; Darshan, Singh, “Cüneyd-i Bağdâdî ve 

Hallac’ın Sünnet, Ahvâl ve Makâmât’a Karşı Tutumları”, Çev. Ahmet Cahid Haksever, Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 2000, C. 2, Sayı: 4, ss. 231-238; Ağırman, Ferhat-Bilal Bekalp, “Hallac-ı 

Mansur’da Allah-Varlık ve Benlik Problemi”, Felsefe Dünyası, 2012/1, Sayı: 55, ss. 84-98; Pakize Aytaç, 

“Hallac-ı Mansur’un Düşünce Dünyasına Günümüz Açısından Bir Bakış”, I. Uluslararası Hacı Bektaş 

Veli Sempozyumu, Çorum, 2011, C. 1, ss. 205-222; Mehmet Necmeddin Bardakçı, “Hallâc-ı Mansûr’dan 

Ahmed Yesevî’ye İlâhi Aşk”, I. Uluslararası Hoca Ahmed Yesevi Sempozyumu Bildirileri, Ankara, 

2017, ss. 425-444. 
71 Ekrem Demirli, “Tasavvuf Araştırmalarında Dönemlendirme Sorunu: Din Bilimleri ile Metafizik 

Arasında Tasavvufun İlim Olma Mücadelesi”, Nazarîyat: İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi Araştırmaları 

Dergisi, 2016, C. 2, Sayı: 4, ss. 1-29. 
72 Ekrem Demirli, İslâm Düşüncesi Üzerine, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2016. 
73 Ekrem Demirli, İbnü’l Arabî Metafiziği, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2016.  
74 Ekrem Demirli, İslâm Metafiziğinde Allah ve İnsan, Alfa Yay., İstanbul 2017.  
75 Ekrem Demirli’nin istifade ettiğimiz diğer çalışmaları Şâir Sûfiler (Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2018) ile 

Tasavvufun Altın Çağı (Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2015) 
76 İrfan Gündüz’ün “Tasavvuf ve İnsan” (1987) adlı makalesi tasavvuf düşüncesinde insan problemini belli 

bir zaman yahut sûfî ile sınırlandırmadan, ünsiyet, nisyan ve zikir kavramları etrafında insan konusunu 

yorumlamaktadır. Birkaç yerde ise psikoloji ilmindeki bazı uygulamalar ile tasavvufun yöntem ve metodu 

hakkında yüzeysel benzerliklere işaret eder. (İnsanın elest mîsâkını hatırlaması anlamında zikir ile Jung’un 

çağrışım psikolojisi arasında benzerlik kurulabileceğini iddia etmesi gibi…) İnsan konusu içerik itibariyle 

çok geniş olmasından mütevellit herhangi bir zaman ve mutasavvıf ile sınırlandırmadan konuyu tartışmak, 

tasavvuf düşüncesi içerisindeki farklılık ve problemlerin anlaşılmasını zorlaştırması, bu makalenin en 

önemli eleştiri noktasını oluşturmaktadır. Bkz. İrfan Gündüz, “Tasavvuf ve İnsan” Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 5-6, Ocak 1987-1988, ss. 217-229. 
77 Bu tespiti erken dönem tasavvuf düşüncesi için yaptığımızı belirtmekte fayda vardır. Zira insan terimiyle 

irtibatlı olmak üzere özellikle ‘insan-ı kâmil’ kavramı etrafında makale düzeyinde yapılan çalışmaların 

sayısı epeyce fazladır. İnsan-ı kâmil kavramının ise tasavvuf literâtürüne hicri yedinci yüzyılda İbn Arabî 

(ö. 638/1240) tarafından kazandırıldığı kabul edilir. 



21 

ortaya konan öncü çalışmalardan biri Hacı Bayram Başer’e aittir. Erken dönem ve 

metafizik dönem bir bütün olarak ve genel hatlarıyla değerlendirilmeye çalışılmıştır. 

Büyük oranda Şeriat ve Hakikat adlı doktora tezine dayanarak yaptığı tahlillerde Başer, 

sünnî tasavvuf ile vahdet-i vücûd anlayışında insanın ele alışını karşılaştırmaktadır. 

Başer’in tespitleri, böylesi tahliller içeren tasavvuf çalışmalarının azlığı bakımından 

önem arz etmektedir.78 

Bu çalışmada, mevcut literâtürden farklı olarak üç sûfînin, insanın doğası 

hakkındaki görüşleri, kendi öğretilerinde ön plana çıkan kavramlar üzerinden ele alındı. 

Mevcut literâtürden farklı olarak üç ayrı sûfînin öğretisinde ön plana çıkan akletmek, 

hatırlamak ve yakınlaşmak kavramlarının erken dönem tasavvuf düşüncesinin insan 

tanımları için uygulanabilir ortak bir modelleme olabileceği fark edildi. Böylece, üç sûfî 

düşünürün insan hakkında ortaya koydukları parçacı ve dağınık fragmanlar tespit 

ettiğimiz model çerçevesinde bir araya getirilmek suretiyle, tasavvuf düşüncesinin hem 

üzerinde uzlaşı sağlayabileceği bir insan tanımı olduğunu göstermek hem de sûfî 

düşünürlerin insan için ortaya koydukları paradigmanın anlaşılmasına ve betimlenmesine 

akademik bir katkının sunulması hedeflendi. 

  

 
78 Hacı Bayram Başer, “Yükümlü Varlıktan Varlığın Gayesi Olan İnsana: Tasavvufta İnsan Tanımlarının 

Dönüşümü Üzerine”, ss. 501-543. 



22 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MÜREKKEP İNSAN TANIMLARI 

Erken dönem tasavvuf literatüründe insanın hakikati (mahiyeti) ile ilgili müstakil 

teorik çalışmalar neredeyse yok denecek kadar az bulunmaktadır.79 Bununla birlikte, 

insanın hakikati ile ilgili tartışmalara ve yaklaşımlara ilk defa sistematik olarak yer veren 

sûfî müellif Hücvîrî’dir (ö. 465/1072). Hücvîrî, Hakk’a talip olan herkesin aynı zamanda 

insanın hakikatini bilmesinin zorunlu olduğunu söyler. Onun insanın hakikati hakkında 

elde edilecek bilgi ile kastettiği şey nefsin bilgisidir. Bu meyanda tasavvuf literatüründe 

sıklıkla atıfta bulunulan “Nefsini bilen Rabbini bilir” hadisine atıfta bulunur. Hücvîrî’nin 

söz konusu hadisi yorumlama biçimi, insan ile Allah arasındaki diyalektiğe dayalıdır. 

Buna göre insan kendisinin fâni olduğunu bilirse Rabbinin bâki bir varlık olduğunu bilir; 

nefsini zilletle tanıyan Rabbini izzetle tanımış olur.80 

Hücvîrî, içinde yaşadığı toplumda insanın hakikati ile ilgili şu beş yaklaşımın 

olduğunu söyler: (a) İnsan, ruhtan başka bir şey değildir. (b) İnsan ruh ve bedenden 

müteşekkil bir varlıktır. (c) İnsan cüz-i la yetecezza (atom)dır. (d) (Müddei ve iddiacı 

mutasavvıflara göre) İnsan, yiyen, içen ve değişime uğrayan bir varlık değildir. İlâhî bir 

sırdır.81 (e) Muhakkiklere göre insan, ruh, nefs ve bedenden müteşekkil bir varlıktır.82 

Muhakkikler ruhun işlevinin akıl83, nefsin hevâ, bedenin ise duyular olduğunu iddia 

ederler. Hücvîrî bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar:  

“Muhakkiklere göre en kâmil insanın terkibi üç manadan meydana gelir. Birincisi ruh, 

ikincisi nefs, üçüncüsü bedendir. Bunlardan her ayn ve varlık için bir sıfat mevcut olup bu 

sıfat onunla kaim olur. Ruhun akıl, nefsin hevâ ve bedenin his sıfatı vardır. İnsan her 

alemden bir numunedir. Âlem iki cihanın adıdır. İnsanda her iki cihandan da nişan vardır. 

Bu cihandan insandaki nişan hava, toprak, su ve ateştir. İnsanın terkibi balgam, kan, safra 

ve sevdadandır. O cihanın insandaki nişanı cennet, cehennem ve Arasat’tır. Letâfet 

itibariyle ruh cennet makamında, afete ve sıkıntı sebebi olması yönünden nefs, cehennem 

mevkiinde ve bedende Arasat mahallindedir. Hulasa müminin ruhu, onu cennete davet 

eder. Çünkü cennetin dünyadaki örneği ruhtur. Nefsi ise onu cehenneme çağırır. Zira 

cehennemin dünyadaki numunesi nefstir. İlkinin bir müdebbiri ve idarecisi vardır ki bu tam 

 
79 H. Bayram Başer, “Yükümlü Varlıktan Varlığın Gâyesi Olan İnsana: Tasavvufta İnsan Tanımlarının 

Dönüşümü Üzerine”, ss. 501-544. 
80 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 310.  
81 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 310-311.  
82 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 312.  
83 Erken dönem tasavvuf literatüründe ruh kavramı etrafında yürütülen tartışmalar genellikle şu üç noktada 

toplanır: (a) Ruh hakkında konuşmanın beyhude bir çaba olduğu (b) Ruhun mahlûk (yaratılmış) olduğu (c) 

Haşrın cismânî mi ruhânî mi olup-olmayacağı. Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 73-74. Dolayısıyla ruh ile akıl 

arasındaki geçişi ilk defa kim tarafından vurgulandığı önem kazanmaktadır. En azından Hücvîrî’nin ruh ile 

nefs-i nâtıka arasında bir ilişki kurduğunu söylemek mümkündür.   



23 

olan akıldır. İkincisinin de bir güdücüsü ve sevk edeni vardır ki bu da eksik olan hevâdır. 

Ruhu akıl, nefsi arzu idare eder. Birincisinin idare edilmesi doğrudur, ikincisinin idare 

edilmesi hatalıdır. İmdi bu dergâha talip olanlara lazım olan dâimi surette nefse muhalefet 

etme yolunda yürümektir. Nefse muhalefet etmekle ruhu ve aklı desteklemiş olurlar. 

Yüceliği yüce olan Allah’ın sırrının mahalli de burasıdır, yani ruh ve akıldır.”84 

Burada ilk dikkati çeken husus, sûfîlerin insanı diğer canlılardan ayıran temel 

özelliği itibariyle değil, aksine birtakım unsurların toplamı yahut bileşkesi olarak 

tanımlama girişimleridir. Bunun temel sebebi ise insana ahlâka kabiliyetli bir varlık 

olarak yaklaşmalarıdır. İyi ve kötü eylemlerin insanın tabiatıyla irtibatlı kökenlerinin 

tespiti, aynı zamanda birtakım unsurlardan mürekkep bir insan tanımına zemin 

hazırlamıştır. Erken dönem tasavvuf literatüründe iyiliğin kaynağının ruh (belki bununla 

irtibatlı olmak üzere akıl, melek, Allah), kötülüğün mahallinin ise nefs (buna ilaveten 

cismânî varlık anlamında beden ve düşman) olduğu yönündeki genel kabul bileşke insan 

tanımına yol açtığı söylenebilir.85 

Hücvîrî öncesi dönemdeki sûfîlerin mürekkep insan tanımlarının içeriklerinde 

küçük farklılıklar gözlemlenmektedir. Muhâsibî, insanı nefs, akıl/kalp ve beden şeklinde 

tanımlarken; Cüneyd-i Bağdâdî ruh, nefs ve beden; Hallâc-ı Mansûr ise lâhût-nâsût 

şeklinde bir tasnifi benimser. Söz konusu farklılıkların temel sebebi, her bir sûfînin 

sisteminde takdim-tehir ettiği konular ve problemlerle ilgilidir. Buna göre Muhâsibî 

insanın daha çok akıl/akletme özelliği üzerinde dururken; Cüneyd-i Bağdâdî ruh 

meselesine yoğunlaşmaktadır. Hallâc-ı Mansûr’un yaklaşımı ise lâhût-nâsût şeklinde 

olmakla birlikte onu diğer sûfî müelliflerden ayıran esas husus, âlemin varlık sebebini 

yetkin insanın tümel örnekliği anlamında nûr-ı Muhammedî olarak tanımlamasıdır. 

Hallâc-ı Mansûr’un bu yaklaşımı erken dönem tasavvuf literatürü açısından önemli bir 

kırılma noktası olarak kabul edilir. 

“Mürekkep İnsan Tanımları” bölümü kendi içinde üç alt başlıktan oluşmaktadır. İlk 

olarak Muhâsibî’nin insan tanımı “Nefs, Akıl/Kalp ve Beden” daha sonra da Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin “Ruh, Nefs Beden” adı altında incelenecektir. Bu iki bölümün ortak 

paydasını sûfîlerin benimsedikleri nefs görüşü oluşturur. İki sûfînin sisteminde nefsin 

tabiatı, işlevleri ve havâtır ile ilişkisi bakımından terminolojik farklılıklar bir yana büyük 

oranda benzerlikler içerir. Bununla birlikte Muhâsibî, sisteminde aklı ön plana çıkarmak 

 
84 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 312-313. 
85 Kuşeyrî, Risâle’de insanı nefs, beden, rûh, kalp ve sır gibi niteliklerin bir bileşkesi olarak resmeder. Bkz. 

Kuşeyrî, Risâle, s. 123; Bedriye Reis, “Kuşeyrî’nin Letâifü’l-İşârâtı Bağlamında Kalbin İdrâki”, İnsan ve 

Toplum Bilimleri Araştırma Dergisi (2019), 8, 556. 



24 

suretiyle insan hakkındaki fikrini formüle ederken; Cüneyd-i Bağdâdî ise ruh kavramını 

düşüncesinin mihverine taşıyarak, insanı tarih üstü bir olguya yani elest bezmi ve misak 

ahdine referansla ele alır. “Âlemin İlkesi Bakımından İnsan: Nûr-ı Muhammedî” alt 

başlıklı son bölümde ise insan hakkında ahlâkla sınırlı ortaya çıkan yorum çerçevesinin 

Hallâc-ı Mansûr tarafından kırılarak daha geniş bir zemine taşındığına işaret 

edilmektedir. 

1.1. Nefs Akıl/Kalp ve Beden 

Muhâsibî’nin mürekkep insan tanımları noktasındaki yorumu insanın nefs, 

akıl/kalp ve bedenden müteşekkil bir varlık olduğu yönündedir.86 Bununla birlikte, 

O’nun, erken dönem tasavvuf literatüründe akıl üzerine müstakil risâle kaleme alan tek 

sûfî müellif olduğu söylenebilir.87 Ayrıca nefs hakkında son derece sarih ve anlaşılır bir 

teorisinin olduğunu da eklemek gerekir. Bu bölümde öncelikle Muhâsibî’nin nefs 

hakkındaki yaklaşımı ortaya konulacak daha sonra akıl-kalp ilişkisine değinilecek en son 

da aklın mâhiyeti ile ilgili yaygın tanımlardan bahsedilecektir. O’nun mürekkep insan 

görüşünü oluşturan temel niteliklerin içerik ve sınırlarını ortaya koymak bu bölümün 

temel amacını oluşturmaktadır. 

1.1.1. Nefs: Övülme Arzusu Yerilme Korkusu ve Hırs 

Muhâsibî, insan doğası ile ilgili bireysel fikrini formüle ederken insanın hakikatinin 

araştırılmasının zorunluluğundan hareket eder. Ona göre insanın hakikatinin 

soruşturulması esasında nefsin mahiyetinin araştırılmasından başka bir şey değildir.88 

Âdabû’n-Nüfûs’ta sepet içindeki muhtelif şişeler benzetmesi, nefsin yapısı ve işlevlerine 

atıfta bulunur. Buna göre insanın kendi doğası hakkında sahip olduğu ilk bilgi, yolda 

bırakılmış içi şişelerle dolu bir sepet hakkındaki bilgisine benzer. Başlangıçta, insan, bu 

sepetin içinde ne kadar şişenin olduğu ve içlerinde nelerin bulunduğu hakkında bir fikir 

sahibi değildir. Fakat bu kişi, sepetin üzerindeki örtüyü kaldırarak tek tek şişelerin 

ağızlarını açmak suretiyle, bir kısmında anber, yasemin, gül kokularının; diğerlerinde ise 

katran, kükürt gibi dayanılması zor kötü kokuların yayıldığını görür. Muhâsibî’ye göre 

 
86 Aynur Singin, “Hâris b. Esed el-Muhâsibî’de İnsan Doğası ve Ahlâk Üzerine Bir Deneme”, Akademiar: 

Akademik İslam Araştırmaları Dergisi, Sayı: 9, 2020, ss. 69-98.  
87 Hâris b. Esed el-Muhâsibî, Şerefü'l-Akl ve Mahiyyetuhu, thk. Mustafa Abdülkadir Ata, Dârü'l-Kütübi'l-

İlmiyye, Beyrut 1986/1406; Ali Bolat, Muhasibi'nin Marifet Anlayışı, (Yüksek Lisans Tezi), Ondokuz 

Mayıs Üniversitesi SBE, 1998; “Muhâsibî’nin Bilgi Kaynaklarına Bakışı”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 12-13, 2001, ss. 363-389. 
88 Muhâsibî, Riâye, ss. 257-258.  



25 

bu durum insanın hakikatini özetler. Tıpkı, insan da güzel ve kötü kokuların bir arada 

bulunuşu gibi, şerrin ve hayrın mahallidir.89 Dolayısıyla insan, doğasında iyi ve kötü 

olana dair çift yönlü bir eğilimin bulunduğunu bilmelidir. Fakat buradaki bilgi, zannî 

değil aksine yakîne dayalı bir bilgi olmalıdır. Bu nedenle Muhâsibî, insanın hakikatinin 

araştırılması ile nefsin doğasının incelenmesini kastederek bu çerçevede detaylı analizler 

ortaya koyar. 

Muhâsibî’nin nefs hakkında benimsediği açık bir yaklaşımı vardır. Ona göre nefsin 

doğasında övülme arzusu, yerilme/kınanma korkusu ve hırs olmak üzere üç temel nitelik 

bulunmaktadır. Nefsin bu üç bileşeni, insan karakterinin temel zeminini oluşturur. İnsan, 

tüm eylemlerini ya övülmek maksadıyla ya yerilmekten korktuğu için ya da mevki, 

makam, zenginlik, güzellik vb gibi hususlarda hırs duyarak gerçekleştirir. Bu noktada 

nefsin doğası emredici ve buyurgan yapısıyla ön plana çıkar. Nefs, arzu duyduğu şeyleri 

zaman kaybetmeden elde etmek ister. Fakat arzuladığı şeyler arasında iyi-kötü şeklinde 

bir tefrîk yapma kabiliyetine sahip değildir. Bu nedenle Muhâsibî, nefsin doğası gereği 

kötü olmadığını iddia eder.90 

Bu husus, sûfîlerin niçin nefsin yok edilmesi fikrine karşı durduklarını da açıklar.91 

Onlara göre nefsin ıslahı yahut terbiyesinden bahsedilebilir ki, bunun anlamı, arzu 

duyulan şeyler arasında iyi-kötü, doğru-yanlış ayrımının yapılmasından başka bir şey 

değildir. Dolayısıyla Muhâsibî açısından nefsin kötülüğün kaynağı olarak adlandırılması 

ancak yetkin olmayan nefs için söz konusudur. Teodise cihetiyle kötülüğün tanımlarından 

birinin yetkin olmama hali olduğu hatırlanacak olursa sûfîlerin nefsi kötülüğün kaynağı 

olarak betimlemelerinin nedeni anlaşılabilir. Çünkü nefs terbiye edildiğinde kötülüğün 

değil, iyiliğin mahalline dönüşecektir. Dolayısıyla Muhâsibî’ye göre, akıl/kalp, nefsin bu 

üç arzu gücünü kontrol edebilirse buradan erdemler; aksi takdirde ise erdemsizlikler 

ortaya çıkacaktır.92 Muhâsibî aklın nefsi kontrol etmesi gerektiği konusundaki 

yaklaşımını şu sözleriyle ifade eder: 

 
89 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 95.  
90 “İnsanlar nefisleriyle mücâhede etmekle emr olunmuş; nefislerindeki şehvete çağıran içgüdüyü tamamen 

yok etmekle, şeytanın vesveselerinden tamamen kurtulmakla emr olunmamışlardır. Onlara akıl gibi 

(değerli) bir yeti verilmiştir.” Muhâsibî, Riâye, ss. 194-195. 
91 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 320-321.  
92 Erken dönem tasavvuf literatüründe insan doğası iyi-kötü eğilimlerin bir arada bulunduğu bir terkip 

şeklinde tarif edilir. Genel kabul kötülüğün kaynağının nefs ve düşman (şeytan), iyiliğin kaynağının ise ruh 

olduğu yönündedir. Bununla birlikte, iyiliğin ancak nefsin terbiye edilmesi yoluyla gerçekleşeceği, bunun 

içinde nefs üzerinde otorite kurması gereken niteliklerin akıl, kalp yahut ruh olduğu yönünde muhtelif izah 

biçimleri ile karşılaşılır. Bu problem, Gazzâlî öncesi tasavvufun belirsizlik içeren boyutlarından birini teşkil 



26 

“-Nefs muhâsebesi nedir? 

-Aklın, nefsin yapıp ettiklerinin fazlalıklarını ve noksanlarını denetleyerek kulu onu 

şerrinden korumasıdır. 

-Nefis muhâsebesi hakkında bana biraz daha bilgi verir ve bu konuda beni biraz daha 

aydınlatır mısın? 

-Yaptığın her hareketi gözünün önüne getir ve kendi kendine sor: Niçin? Kim için? Eğer 

Allah içinse devam et! Allah rızasını gözetmeyen başka bir şey içinse vazgeç.”93 

Muhâsibî insan iradesine bağlı olarak ortaya çıkan kötülükleri nefsin eğilimlerinin 

akıl tarafından kontrol edilmemesine bağlar.94 Onun havâtır hakkındaki yaklaşımı, nefs 

ile akıl arasında kurduğu ilişkide merkezi bir öneme sahiptir. Muhâsibî’ye göre insan 

herhangi bir şey hakkında karar vermeden önce bir takım his ve düşüncelere maruz kalır 

ki, bunun tasavvuf literâtüründeki karşılığı kalbe gelen hitâp anlamında havâtırdır.95 

Muhâsibî, bu noktada daha çok hatre ve hâtır kelimelerini kullanır.96 Öte yandan insanın 

maruz kaldığı olumsuz hitâpları ise hatarât olarak niteler. Dolayısıyla ona göre hatarâtın 

kaynağı, nefs ve düşman iken, iyiliğin kaynağı ise Allah’ın insana bahşettiği akıldır. 

Böylece kötülük dolaylı olarak insana isnat edilirken; iyilik ise Allah’a ircâ edilir.97 

Muhâsibî, düşmanın (şeytan) işlevinin insana kötü ve çirkin şeyleri iyi ve güzel gibi 

göstermesi olduğunu söyler.98 Ona göre şeylerin hakikatini çarpıtan anlamında düşmanın 

Kur’ân’daki tasviri şu şekildedir: “Şeytan onlara yapmakta oldukları şeyleri süslü 

gösterdi” (Neml, 27/ 24; Ankebut, 29/38)99 Dolayısıyla düşmandan kaynaklanan 

hâtırların mahiyeti daha çok insanı yanıltmak üzeredir. Muhâsibî, düşmanın insanı kötü 

eylemlere çağırmaktan ziyade erdemli eylemler aracılığıyla kandırma işlevine dikkat 

çeker.100 Bu meyanda, Kur’ân’da İblîs’in: “Elbette onlara önlerinden, arkalarından, 

 
eder. Akıl, kalp, ruh ve nefs arasındaki söz konusu bu müphemlik sûfîlerin öğretilerinde ön plana 

çıkarttıkları unsurlara göre değişkenlik göstermiştir. Bu meyanda Muhâsibî’de akıl (kademeli akıl teorisi), 

Hakîm et-Tirmizî’de ise kalp (sadr, fuâd, kalp, lübb) daha belirgin bir şekilde görünmektedir. Dolayısıyla 

mezkûr farklılık henüz yeni şekillenen tasavvuf öğretilerinin yaslandıkları kavramsal çerçeve ile alakalı 

görünmektedir.  
93 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 229-230.  
94 “-Bana aklın mahiyeti hakkında bilgi verir misiniz? 

      -Bu konuda çok farklı görüşler var. 

      -Sizin görüşünüz ne? 

      -Akıllar, yüce Allah’ın kalplere koyduğu basîret nurlardır. Kul, içinden geçen bütün düşüncelerin, 

şeytanın telkinlerinin, nefsinin kuruntularının hepsinde (hatarât) ve kulluk için gözettiği her hususta 

doğruyu yanlıştan işte bu nur ile ayırır.” Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû ilallâh”, s. 251. Aklın nefsin güçleri 

üzerinde hâkim otorite olması için bkz. Muhâsibi, Riâye, ss. 84-85.  
95 Ethem Cebecioğlu, “Havâtır”, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara 2014, s. 

200.  
96 Zafer Erginli, İlk Sûfîlerde Nefs Kavramı, Hâris el-Muhâsibi Örneği, (Doktora Tezi), s. 94.  
97 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 104.  
98 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 232-235.  
99 Muhâsibî, Riâye, s. 85.  
100 “Allah’ın habis düşmanı olan şeytan, insanların çoğunu hayırla da şerle de saptırır. Şeytanın hayırla 

saptırdığı kişiler, birbirine karışmış olan hayır ve şer konusunda az bilgiye sahiptir. Onlar bu konuda 

cahildir. Şeytan, nefsleri hayra ve hidayete, sevgi ve istikamet yoluna ötürdüğüne dair onlara vehimlerde 



27 

sağlarından, sollarından sokulacağım” (A’râf, 7/17) meâlindeki sözlerine yer verir. Bu 

âyette düşmanın insanı tüm yönlerden kuşatmasının anlamı sadece günahlar ile değil aynı 

zamanda salih ameller üzerinden de yanıltma ve çarpıtma fonksiyonunu 

gerçekleştireceğidir. Muhâsibî, bu durumu iyiliklerle fitneye düşmek ile ifade eder.101 

Nitekim erdemli eylemlerde bulunurken ahlâkî bozulmanın gerçekleşebileceği fikri, 

tasavvuf düşüncesinin özgün düşünüm çerçevesi göstermesi bakımından önemlidir. 

Muhâsibî, insanların düşmandan (şeytan) sakınmak için üç farklı tavır takındıklarını 

söyler: (a) Sürekli düşmanın saldıracağı anı gözetleyenler. (b) Âhiret düşüncesine 

odaklanarak düşmandan sakınanlar. (c) Sadece Allah’ı düşünenler. Muhâsibî, bu üç 

yaklaşım arasında en doğru yönteme sahip olanların son gruptaki ilim ehli olduğunu 

söyler. Dolayısıyla ona göre sakınmanın ve korkmanın gerekçesi, şeytan ya da âhiret 

(uhrevî ödül-ceza) değil Allah olması gerekir.102 

Muhâsibî, nefsi kötülüğün kaynağı olarak temellendirirken nefs ile duyular 

arasındaki ilişki biçimine atıfta bulunur. Ona göre, duyular kanalıyla dışarıdan gelen 

bilgiler, nefsin doğasında mündemiç olan arzu güçlerini uyandırır ve tetikler. İştah açıcı 

bir yemek gördüğümüz zaman yemek yeme arzumuzun artması gibi. Muhâsibî, bu 

noktada zühd ilkesine başvurarak duyuların terbiye edilmesinden bahseder. Çünkü nefs, 

işitme aracılığıyla herşeyi duymak, göz aracılığıyla güzel-çirkin herşeyi görmek, dil 

aracılığıyla yalan-doğru herşey hakkında konuşmak ister. Halbuki duyuların bu şekilde 

dışarıdaki bilgileri insanın idrâk alanına taşıması aklın onları ayırt etmesini 

güçleştirebilir. Bu nedenle Muhâsibî, dışarıdan duyular kanalıyla algılanan bilgilerin 

zühd filtresinden süzülmesini öğütler. Az yemek, az uyumak, az konuşmak gibi.103 

Muhâsibî, nefsin aceleci karakterinin kötülüğe zemin hazırladığını söyler. Bu 

nedenle insanın kalbine hatarât türünden bilgiler geldiğinde aceleci olmamasını, durup 

biraz beklemesini öğütler. O, insanın maruz kaldığı havâtır karşısında temkinli olmasını 

teennî ve tesebbüt kavramları ile ifade eder.104 Muhâsibî’ye göre Allah’ın insana her an 

nazar ediyor oluşu teennî ve tesebbüt hali içerisinde bulunmayı sağlayan bir ilkedir. 

Çünkü bu şuurda olan insan, yaptığı eylemlerin neticesinde karşılaşması muhtemel bir 

 
bulunur. Oysa onlar Allah yolunda da O’nun sevgisi ve istikameti yolundan da sapmışlardır.” Âdâbu’n-

Nüfûs, s. 49. 
101 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 57; “Şeytanın Âlimlere Kurduğu Tuzaklar”, Vesâya, ss. 208-209.  
102 Muhâsibî, Riâye, ss. 162-163.  
103 Muhâsibî, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 182-197.  
104 Muhâsibî, Riâye, ss. 85-86 



28 

azabın korkusuyla, aceleci davranmaktan imtina edecektir.105 Dolayısıyla yavaşlamak 

aklın nefs üzerindeki otoritesini kolaylaştıracaktır. Muhâsibî bu konudaki yaklaşımını 

“Eğer aklın tutkuya üstün gelmesini istiyorsan sonucunu kestirinceye kadar önemli bir işe 

girişme” diyerek ortaya koyar.106 

Muhâsibî, teennîli davranmak hususunda somut bir örnek verir. Ona göre insanda 

yemek yeme arzusu belirdiği zaman, önce durup beklemeli, daha sonra da yemekten 

alacağı haz geçtikten sonra ortaya çıkacak ağrıyı düşünmelidir. Böylece, biraz önce nefste 

beliren iştah arzusu, yemeğin doğuracağı kötü sonuçların tahayyül edilmesiyle 

azalacaktır. Muhâsibî yemeğe duyulan söz konusu iştah örneğini şu sözleriyle Allah-

insan ilişkisine taşır: “Bir ya da iki günlük kötü âkıbet yemeğe olan sevgiyi çabuklaştırma 

ateşini söndürüyorsa Allah’tan utanarak ve kendisini O’nun gözetiminde hissederek ebedî 

azabın kötü sonucunu düşünmek, günah tutkusunun zevkini haydi haydi söndürür.”107 

Muhâsibî, havâtırın tefriki konusunda tesebbüt ve teennî sahibi olmayı tek başına 

yeterli görmez. Buna ilaveten, akıl ve ilim şartını ortaya koyar. Akıl ile kastettiği basîret 

ve kâmil akıl iken; ilimle ise Kur’ân, sünnet ve icmâ’nın kaynaklık ettiği bilgiye işaret 

eder.108 Dolayısıyla Muhâsibî’ye göre insan maruz kaldığı havâtırı akıl, ilim ve tesebbüt 

ile ayırt edebilir.109 Nitekim onun bu konu hakkındaki yaklaşımını şu sözleri açık bir 

şekilde ortaya koyar: 

“Yer yer korkunç çukurlarla dolu kopkoyu karanlık bir yolda ve yağmurlu bir havada 

yürüyen bir insanı düşünün, bu haldeki bir insana gözleri hiçbir fayda vermez, önünü 

aydınlatmak için lamba kullanması gerekir. Yok eğer gözü sağlıklı değilse lamba fayda 

vermez. Nereye basacağını ve adımını nereye atacağını bilmiyorsa ne lamba ne de göz bir 

işe yarar. Sağlıklı göz şuna benzer: Sağlıklı göz, akıl demektir, lamba ise ilimdir, tesebbütle 

bakmak ya da nazar etmek, akılla teennîli olmak demektir. Kitap ve sünnete motive eden 

bir durum ilimle aydınlanmak demektir.”110 

Muhâsibî, tesebbüt ve teennî içerisinde hareket edebilmek için basit ve pratik iki 

kıyas örneği verir. (a) Ona göre, havâtıra maruz kalan insanın kendisine hatırlatması 

gereken temel düstur şu olmalıdır: Bu his yahut düşünce Allah’ın rızasına uygun mudur 

 
105 Muhâsibî, Riâye, ss. 85-86.  
106 Muhâsibî, Riâye, ss. 85-86. Muhâsibî, bu çerçevede Vehb’den şöyle bir rivâyet aktarır: “Nefis hevâsına; 

hevâ da akla bakar. Akıl onu azarlarsa geri durur, müsaade ederse istediği şeyi yapar.” Muhâsibî, Riâye, 

ss. 195-196. 
107 Muhâsibî, Riâye, ss. 79-80. 
108 Muhâsibî, Riâye, ss. 88-89. 
109 Muhâsibî, Riâye, ss. 85-86. 
110 Muhâsibî, Riâye, ss. 85-86. 



29 

değil midir?111 Muhâsibî, Allah rızası ilkesine göre takdir olarak adlandırabileceğimiz bu 

ilkenin Hz. Peygamber’in “Allah’ın en çok sevdiği kimse, yapacağı herşeyi, attığı her 

adımı, söyleyeceği her sözü, aklından geçireceği her düşünceyi, iyice gözden geçiren, 

Allah’ın râzı olduğu bir şey ise onu yapan, değilse vazgeçen kimsedir”112 meâlindeki 

hadisinde ifadesini bulduğunu düşünür. (b) Muhâsibî’nin önerdiği ikinci kıyas ise kişinin 

kendisine “Bu davranışı toplumdan uzaktayken, yani yalnızken de yapar mıyım?” 

şeklinde sormasıdır. Ona göre, söz konusu kıyas neticesinde kişi hem tek başınayken hem 

de toplum içindeyken yapabileceği bir amel olduğuna kanaat getiriyorsa söz konusu 

davranışı erdemli bir eylemdir.113 Bununla birlikte Muhâsibî, bir kimse övgüyle havalara 

uçuyor, kınanma ile de yerin dibine giriyorsa bu onun akılsız olduğunun en büyük 

delilidir, der.114 Bu nedenle, kişinin insanlar tarafından kendisine yöneltilen övgü ve 

yerginin eşdeğer olduğunu bilmesi gerektiğini söyler. Peki, insan beğenilme ile tarifsiz 

bir mutluluk yaşarken, öte taraftan kınanma sebebiyle de kalbinde derin bir acı 

hissederken nasıl bu iki zıt duyguyu özdeş görebilir ki? 

Muhâsibî bu noktada şöyle bir muhâsebe teklif eder: İnsan şunu düşünmelidir: 

İnsanlar kendisini övdüğünde yahut yerdiğinde ömründe ve rızkında bir azalma yahut 

artma oluyor mu olmuyor mu? Ona göre bu durumda insanın durumunda bir değişme söz 

konusu olmazken; Allah’ın övgü ve yergisine muhatab olmanın ciddi neticeleri 

olabilmektedir. Bu nedenle, Muhâsibî’nin yetkin insanı bu muhâsebeye uygun hareket 

etmelidir. Dolayısıyla insanın yapması gereken şey, nefsin doğasından kaynaklanan 

övülme ve yerilme arzularını toplumdan Allah’a çevirmesidir. Muhâsibî bunu havf ve 

recâ ilkesi ile ortaya koyar.115 Bu çerçevede, Hz. Peygamber’den bir rivayet aktarır: 

“Kendisine Temim oğullarının şâiri olan birisi, “Ya Rasulullah, övgüm güzel, yermem 

acıdır” dedi. Nebi (a.s.) “Söylediğin doğru değil. Allah’ın övmesi güzel, yermesi acıdır, 

buyurdular.”116 

Muhâsibî insanın iyi olana yöneldiğinde, buna karşılık nefsinde büyük bir direnç 

ile karşılaştığını ve fakat erdemli eylemleri yapa yapa, bir süre sonra nefsinin 

muhâlefetinden kaynaklanan acının yerini ahlâki bir hazzın almaya başladığı söyler. Ona 

göre insan ilk defa erdemli bir eylemde bulunduğunda nefsinde bir zorlanma ile 

 
111 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 100-102.  
112 Muhâsibî, Vesâyâ, s. 120. 
113 Muhâsibî, Riâye, ss. 228-229.  
114 Muhâsibî, Riâye, ss. 226-227.  
115 Muhâsibî, Riâye, ss. 226-227. 
116 Muhâsibî, Riâye, ss. 223-224.  



30 

karşılaşabilir. Öte yandan bir süre sonra sürekli olarak gerçekleştirdiği erdemli eylemleri 

kendisinde bir tabiata dönüşür ve böylece başlangıçta hissettiği isteksizlik ve 

hoşnutsuzluk durumu iyi davranışlardan mütevellit yerini huzura bırakacaktır. Muhâsibî, 

bu durumu erdemin insan doğasına nakşedilmesi olarak niteler. Fakat ona göre nefsin 

doğası hiçbir zaman tam anlamıyla yok olmayacağı için, erdemli eylemler alışkanlığa 

döndüğü esnada nefs bu sefer düşman (şeytan) vasıtasıyla yeni aldatma yolları 

keşfederek, paradoksal olarak öncekinden çok daha zorlu bir mücâhedeye sebebiyet 

verebilir.117 Erdemli eylemlerde bulunurken insanın ahlâkî bozuluşa uğrayabileceği fikri, 

Muhâsibî’nin metinlerinde merkezi bir yere sahiptir. Bu nedenle insanın daima nefsine 

karşı aklî olarak tetikte olmasını öğütler. 

Sonuç olarak Muhâsibî, kötülüğün kaynağı olarak nefsi temellendirirken, nefsin 

bilkuvve yapısını dikkate almaktadır. Ona göre nefsin ıslâh edilmiş haliyle basîret yahut 

kâmil akıl (el-akl anilallah) arasında doğrudan bir irtibat bulunmaktadır. Nefs-akıl 

ilişkisini analiz ederken başvurduğu merkezi terimler hâtır, hatre ve hatarât kelimeleridir. 

Öte yandan ahlâkî eylemlerin ortaya konmasında bilginin eyleme üstünlüğünü vurgular. 

Bu nedenle ahlâkî yetkinleşme sürecini ağır riyazet ve mücâhede pratikleri yerine118 

muhâsebe kavramı üzerine inşâ eder. 

1.1.2. Akıl-Kalp İlişkisi 

Yunan felsefesinden İslâm düşünce geleneğine ve günümüze değin süregelen en 

çetin tartışmalardan biri de bilincin ve düşünmenin merkezinin akıl mı yoksa kalp mi 

olduğu üzerinedir. Kalbin akletmenin ve düşünmenin merkezi olarak telakkisi sadece 

Aristo’nun etkisinde değil özellikle Kur’ân’da kalbe yüklenen idrak, düşünme ve akletme 

içerikleriyle geliştiği açıktır.119 Bu bakımdan sûfîler tüm bilişsel, duyusal ve duygusal 

eylemlerin merkezini kalbin eylemleri başlığı altında bir araya getirmişlerdir.120 Bu 

 
117 Muhâsibî, Riâye, ss. 279-280.  
118 Erken dönem tasavvuf düşüncesinde riyazet ve mücâhede yönteminde mutedil ve aşırı diyebileceğimiz 

iki eğilim görülür. Ağır riyazet ve mücâhede konusunda Hücvîrî, Sehliyye ekolünün kurucusu Sehl et-

Tüsterî (ö. 283/896)’yi örnek olarak gösterir. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 308. Tüsterî’ye göre 

riyazet ve mücâhedenin temel unsurları, az yemek/açlık, az konuşmak/susmak, az uyumak/geceyi ibadetle 

geçirmek ve halvet/çile olmak üzere dört şekilde özetlenebilir. Bkz. Fatma Gedik, Sehl et-Tüsterî ve 

Tasavvufî Görüşleri, (Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi SBE, 2019.  
119 Esra Ateş, Kur’an ve Hadis Rivayetlerinde Kalp Kavramı, (Yüksek Lisans Tezi), Ankara Üniversitesi 

SBE, 2012; Muammer Esen, “Kur’ân’da Akıl-İman İlişkisi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 52, Sayı: 2, ss. 86-87; Fatma Çalık, “Bir Semantik Analiz Denemesi: Kur'ân’da ‘Kalp’ 

Kavramı”, Uludağ İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 20, Sayı: 2, 2011, s. 186; Abdulbaki Güneş, Kuranda 

Kalp Kavramının Semantik Analizi, Ahenk Yay., Van 2003. 
120 M. Nedim Tan, “İslâm Düşüncesinde Akıl-Kalp İkilemi Üzerine”, İslam ve Yorum, C. 3, Malatya 

İlahiyat Vakfı, 2017, ss. 397-398.  



31 

bakımdan tasavvuf literatüründe sıklıkla maddi kalp anlayışı, ortaya çıkaracağı muhtemel 

sonuçlar nedeniyle eleştirilmiş ve kalbin lafzî yorumunu terk etmeden onu te’vîl ederek 

kalp ile ancak soyut bir şeyin kastedilmiş olabileceğine sonucuna ulaşmışlardır. Sûfîlerin 

akıl karşısında kalbe yaptıkları vurgunun sebeplerinden biri de klasik kelâm-fıkıh 

anlayışına bir tepki olarak görülebilir. Buna göre sûfîler şekilci dindarlığın karşısına içten 

ve samimi bir dindarlığı tesis etmeyi hedeflemişlerdir. Bu tepki ise zamanla akıl-kalp 

arasında bir denge kurmak yerine daha çok kalbin lehine aklın ise aleyhine doğru 

gelişerek bozulduğu söylenebilir.121 

Tasavvufun bir ilim olarak teşekkül ettiği süreçte ortaya konan ilk yazılı metinlerin 

akıl, sadr, kalp, fuâd ve lübb gibi insanın idrâk yetileri üzerine olması dikkat çekici bir 

husustur. Bunun tasavvuf düşüncesi için ifade ettiği anlam, ilk eserlerin insanın sahih 

düşünme melekeleri üzerine odaklanmasıdır. Bu nedenle başlangıç noktasını idrâk 

araçlarının yetkinleşmesi üzerine tayin etmiş bir ilim dalının aklı metot dışı bırakması 

yahut kesin bilgiye ulaşmada aklı yetersiz görebileceği iddiası sorgulanmaya muhtaçtır. 

Çünkü tasavvufun başlangıcı diyebileceğimiz bir dönemde teşekkül etmeye başlayan ilk 

yazılı literatür söz konusu genel yargının aksine işaret etmektedir: Muhâsibî (ö. 243/857), 

el-lAkl; Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî (ö. 295/908), Makâmâtü’l-Kulûb; Hâkîm et-Tirmizî (ö. 

320/932), Beyânü’l-Fark ve Sıfâtü’l-Kulûb ile Ebû Tâlib el-Mekkî (ö. 386/996) Kûtü’l-

Kulûb. 

Bu eserler içerisinde öncelikle Muhâsibî’nin el-Akl başlıklı risâlesinin durduğu 

zemini tespit etmek gerekir. İlk dikkati çeken husus, Muhâsibî dışındaki mutasavvıfların 

insanın idrâk araçlarından bahsederken kalp (kalbin amelleri/makamları/azıkları) 

kelimesini eserlerinin başlığına taşımış olmalarıdır. Erken dönem İslâm düşüncesinde 

gerek tasavvuf gerekse kelâm geleneğinde akıl ile kalp arasındaki ilişkinin tam olarak 

nasıl gerçekleştiği ise birtakım belirsizlikler içermektedir. Aklın insan bedenindeki 

yerinin beyin olduğu, neticelerinin ise kalpte ortaya çıktığı yönünde yaklaşımlar 

bulunmaktadır.122 Bu konuda sûfîlerin ön plana çıkarttıkları esas unsur insan idrâkinin 

 
121  M. Nedim Tan, “İslâm Düşüncesinde Akıl-Kalp İkilemi Üzerine”, ss. 402, 414.  
122 Fehmi Soğukoğlu, “Kelam ve Tasavvufta Aklın Tasnifi”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 7, Sayı: 1, s. 523; Dürdane Zeynep Tekmen, “Tasavvuf Geleneğinde Akıl ve Ahlâk 

İlişkisi”, Temel İslâm Bilimleri Araştırmaları, 2018, ss. 489-506; Mehmet Zeki Süslü, “Tasavvufî 

Tefsîrlerde Müşterek Yorumlar: Nefs, Kalp ve Ruh’a İşaret Ettiği İddia Edilen Kur’ân Kelimeleri 

Bağlamında Bir Çalışma”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2016, C. 

2, Sayı: 24, ss. 119. 



32 

yetkinleşmesinde vahiy, Allah, nübüvvet ve tasavvufî yöntemin işlevini belirginleştirmek 

şeklindedir.123 

Tasavvuf literatürü içerisinde Muhâsibî, insanın idrâk yetkinliği meselesiyle özel 

olarak ilgilenmesiyle temeyyüz eder. Onun gerek akıl hakkındaki müstakil risâlesi 

gerekse diğer çalışmalarında ön plana çıkan husus insanın iyi-kötü, fayda-zarar ve insanın 

varoluş gayesine uygun olan-olmayan şeyler arasında gözettiği ayrımın dayanağı olmak 

bakımından muhâsebe kavramıdır. Muhâsebe, esas anlamıyla, insanın düşünme ve 

akletme yeteneğini ifade eden bir terim olmakla birlikte, tasavvufun insan idrâkinin 

işleyiş biçimini nasıl yorumladığını göstermesi bakımından anahtar bir kavramdır. Bu 

nedenle Muhâsibî, aklın mâhiyeti, aklın yetkinlik dereceleri, akıl-vahiy/Allah/nübüvvet 

ilişkisini insanın epistemik ve ahlâkî yetkinliğiyle irtibatlı olarak inceleme, analiz etme 

ve buradan kendi içinde tutarlı bir öğretiye ulaşma noktasında mümeyyiz bir 

mutasavvıftır.124 

1.1.3. Aklın Mâhiyeti Hakkında İleri Sürülen Yaklaşımlar 

Muhâsibî, el-Akl’a “Aklın mâhiyeti nedir?” şeklinde kendisine yöneltilen bir soru 

ile başlar. Daha sonra içinde yaşadığı toplumda tedâvülde bulunan akıl tanımlarına yer 

verir. Buna göre aklın sözlük, Kur’ân ve sünnet ile din bilginleri (âlim) zâviyesinden 

olmak üzere üç farklı tanımı mevcuttur.125 Muhâsibî, ilk olarak, aklı ruhun özü (lübb) 

olarak tanımlayan kelâm bilginlerinin görüşlerine yer verir. Muhâsibî, bu konuda âyet, 

hadis ve yazılı herhangi bir metin olmadığı için söz konusu iddiayı kabul edemeyiz, der. 

Bu gerekçelendirme biçimi onun tasavvufi pozisyonu hakkında bize bir fikir verir. 

Herhangi bir konuda âyet ve hadisin dikkate alınması demek, mezkûr sûfî düşünürün 

kullandığı epistemolojik araçlarda salt akla dayanmadığını, dini referansları güçlü bir 

delil olarak kullandığını gösterir. Bunun yanı sıra ‘Kur’ân ve Sünnet’ten delil 

getirmedikçe’ ifadesi, İslâm perspektifinde bir akıl tanımını ortaya koymak gayesinde 

olduğuna işaret eder. 

 
123 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 69-71.  
124 Erken dönem tasavvuf düşüncesinde akıl üzerine yapılan çalışmalar arasında bazıları şu şekildedir: 

Hacer Nur Babacan, Erken Dönem Tasavvufunda Akıl-Ahlâk İlişkisi, (Yüksek Lisans), İstanbul 

Üniversitesi SBE, 2019; Dürdane Zeynep Tekmen, ‘‘Tasavvuf Geleneğinde Akıl ve Ahlâk İlişkisi’’, ss. 

489-506; Bekir Köle, “Tasavvufa Göre İlâhî Hakikatlerin İdrâkinde Aklın Konumu”, Iğdır Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 3, Nisan 2013, ss. 81-96; Fehmi Soğukoğlu, “Kelam ve Tasavvufta Aklın 

Tasnifi”, ss. 513-540.  
125 Muhâsibî, Akl, s. 17.  



33 

Aklın mâhiyetine yönelik yaygın olan tanımlarından ikincisi ise aklın bilgi 

anlamında marifet olduğu iddiasıdır.126 Muhâsibî, marifetin aklın kendisi değil ancak bir 

sonucu olması gerektiğini ileri sürerek bu görüşü reddeder.  Şayet akla marifet diyecek 

olursak bir kimsenin sahip olduğu malumat/bilgi arttıkça aklının da artması, aksi durumda 

azalması gerekecektir. Bu durumda en akıllı kimse, bir ya da daha fazla konu hakkında 

bilgisi çok olan kimse olacaktır. Bunun anlamı ise bilgi arttıkça aklın da buna paralel 

olarak artacağı yahut güçleneceğidir. Muhâsibî, içinde yaşadığımız dönemde böyle 

düşünen bir kesim var ve fakat biz bunu kabul edemeyiz, der. Çünkü O’na göre marifet 

aklın kendisi değil ancak onun bir neticesi olabilir.127 Bu nedenle Muhâsibî, Allah’ın 

Âdem’e eşyanın isimlerini öğretmesine referansta bulunarak aklı duyulardan ayrıştırmak 

ister. Aksi takdirde akıl, duyular yoluyla elde edilen bilgilerin bir toplamı olsaydı, marifet 

fotoğraf makinesinin objektifine takılan resimlerin suretlerinin birer kopyasından ibaret 

olurdu. Dolayısıyla Muhâsibî, aklın birleştirme ve ayrıştırma işlevine dikkat çekerek 

“Akıllı bir insan, eşyanın isimlerini ancak çocukluğundan itibaren, görerek ve işiterek 

öğrenmek suretiyle bilir. Aklıyla eşyanın isimlerini bilir ve manaları arasında ayrım 

yapar”128 diyerek bilgilerin zihnimizde salt gölgeler olmadığını göstermek ister. 

Muhâsibî, aklın doğası hakkında konuşmayı tercih etmez, bunun yerine iman etmiş aklın 

nitelikleri ve fonksiyonlarına geçmek için, bu konuyu adeta geçiştirir. 

Yaygın akıl tanımlarından üçüncüsü ise aklın nur olduğu yönündeki söylemdir. Bu 

görüş sahipleri akıl sayesinde basîret sahibi olunduğunu söylemekle birlikte onun 

mukayese-çıkarım işlevine atıfta bulunurlar. Onlara göre, nasıl ki görme gözdeki bir nur 

ise akıl da kalpteki bir nurdur. 129 Bu anlamıyla akıl, kalbin bir fonksiyonudur. Aklın nur 

olduğu iddiası her ne kadar sûfîlerin yaklaşımını anımsatsa da Muhâsibî bu tanımın kime 

ve hangi grup/lara ait olduğunu açık bir şekilde belirtmez.130 

 
126 Muhâsibî, Akl, s. 20. 
127 Mütekaddimîn kelâm döneminde, akıl ile bilgiyi özdeş kabul edenlerin Eş’arîlerin olduğu, daha sonra 

ise Mu’tezile’den Cübbâî ve Kadı Abdulcebbar’ın da aynı görüşte olduğu ifade edilir. Burada kastedilen 

bilgi, aklın sahip olduğu zorunlu bilgilerdir. Kelâmcıların büyük bir kısmının, bilgiyi zorunlu ve sonradan 

kazanılan anlamında müktesep olarak kabul ettiklerini dikkate alırsak aklın bilgi olduğunu iddia edenlerin, 

müktesep bilgilerin zemini olarak akıl-bilgi özdeşliğini savunduklarını söylemek mümkündür. Bkz. Fehmi 

Soğukoğlu, “Kelam ve Tasavvufta Aklın Tasnifi”, ss. 524-525. 
128 Muhâsibî, Akl, s. 21. 
129 Muhâsibî, Akl, s. 19. 
130 Ebû Saîd el-Harrâz, aklın tanımında nur terimine şu şekilde yer verir: “Aklın aslı/mahiyeti (zatiyyet) 

nedir? Akıl, nefsi amelin esaslarına/usulüne götüren kalpteki bir nurdur. Yani kim Allah’ı tanımanın 

/marifetin nuru ile Allah’tan gayrıya iltifat etmeksizin Allah için amel ederse o, akıllıdır.” Kitâbü’l-

Hakâik, (Risâleler), s. 86.  



34 

Muhâsibî’nin aklın kullanım alanlarına dair yaptığı aktarımlarda dikkati çeken en 

önemli husus akla bir yöntem olarak değinmemesidir. Daha çok insan doğasındaki 

bilkuvve akıl gücüne işaret etmektedir. Fakat bilgiye ulaşmada bir yöntem olarak akılcı 

metot, yukarıdaki söylemlerinde müstakil olarak yer almamaktadır. Bir diğer husus, 

Muhâsibî’nin aklın sözlük ve felsefî anlamlarını neredeyse bir iki cümle ile 

geçiştirmesidir. Özellikle Mu’tezile’yi açık bir şekilde eleştirmemesi dikkate alınacak 

olunursa bunun iki temel sebebi olduğu söylenebilir: (a) Mu’tezile’yi eleştirmenin aynı 

zamanda kelâmcılara ait yöntem ve metodu yaygınlaştırabileceği endişesi131 (b) Aklın 

felsefî ve nazarî yorumunun odak noktası olmayışı.132 Dolayısıyla Muhâsibî’nin 

temellendirmek için uğraş verdiği esas husus iman etmiş aklın mâhiyeti ve nitelikleri 

olduğunu söylemek mümkündür.133 

Muhâsibî iman etmiş aklın niteliklerini ortaya koymak için aklın fayda-zarar 

ilişkisini gözeten işlevini düşüncesine hareket noktası kılar. Bununla irtibatlı olarak bir 

kimseye akıllı diyebilmenin asgari şartlarını tartışır. Bunun neticesinde, kişinin lehinde 

ve aleyhinde olan şeyleri tespit ve tefrik edebilmesi durumunda toplum tarafından akıllı 

olarak tavsif edileceğini söyler.134 İnsanın menfaatini merkeze taşınması, Muhâsibî’nin 

düşüncesini faydacı bir çizgiye yaklaştırmakla birlikte, faydanın sadece dünyevî değil 

aynı zamanda uhrevî olanı içermesi gerektiği fikri ise onun yaklaşımını söz konusu 

çizgiden ayrıştırır.135 Çünkü Muhâsibî’nin esas gayesi uhrevî fayda üzerinden 

beklentisizlik ilkesine açılan bir hat bulmak olduğu söylenebilir. 

1.2. Ruh Nefs Beden 

Erken dönem tasavvuf literatüründe ruh ile ilgili yaklaşımlar genel olarak şu 

maddeler etrafında ele alınmaktadır: (a) Ruhun varlığı ve mahiyetinin delilleri136, (b) 

Ruhun mahlûk olup-olmadığı137, (c) Ruh hakkında farklı yaklaşımlar ileri sürenler138, (d) 

Ruhun görülmesinin câiz olup olmadığı.139 Sûfîler tarafından genel kabul, ruhun 

varlığının bir delili olduğu ve fakat mâhiyeti hakkında yeterli bilginin olmadığı 

 
131 Hüseyin Aydın, Muhâsibî’nin Tasavvuf Felsefesi: İnsan Psikoloji Ahlâk Görüşü, Pars Matbaacılık, 

Ankara 1976, s. 142.  
132 Muhâsibî, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 159-160.  
133 Muhâsibî, Akl, ss. 24-25.  
134 Muhâsibî, Akl, ss. 17-18. 
135 Muhâsibî, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 159-160. 
136 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 389-391.  
137 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 390, 394; Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 74; Kuşeyrî, Risâle, s. 124.  
138 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 390-393.  
139 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 393-394.  



35 

yönündedir.140 Bu meyanda, ruhun varlığı için getirilen şer’î deliller, elest bezmi ile ilgili 

âyet ile Hz. Peygamber’den rivâyet edilen şu hadistir: “Şüphe yok ki Allah bedenlerden 

önce ruhları yaratmıştır.”141 Bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî ruhun mâhiyeti hakkında 

konuşmanın spekülatif bir tartışma olduğunu şu sözleriyle ifade eder: “Ruhla ilgili 

bilgileri Allah kendisine tahsis etmiştir. Yarattıklarından hiçbirini buna vakıf kılmamıştır. 

De ki, ruh Rabbimin emrindendir (İsra, 17/85) âyetine göre ruh hakkında: O vardır, 

demekten fazla bir şey söylemek mümkün değildir.”142 Ruhun Allah tarafından yaratılan 

bir cism-i latif olduğu, dolayısıyla kıdem ve ezelîlik söz konusu olmadığı, ruh hakkında 

yaygın olan farklı yaklaşımlara rağmen en doğru görüşün ehl-i sünnete ait olduğu sûfîler 

tarafından ittifak edilen diğer hususlardır.143 Erken dönem sûfîlerinin ruh bahsi ile 

irtibatları daha çok eleştirel zeminde, bir karşıt tepki şeklinde ortaya çıkmıştır. Ruhun 

mahlûk olduğu, ruh tenâsühünün yanlışlığı, ölümden sonraki yeniden dirilişin (haşr) ruh 

ve bedenle birlikte gerçekleşeceği yönündeki görüşler, antitez şeklinde ortaya 

çıkmıştır.144 Şayet ruh ile ilgili bu türden yanlış fikirlerin yaygınlığı olmasaydı, 

mutasavvıflar Kur’ân’daki uyarıdan hareketle ruh hakkında konuşmayı bir tür retorik 

kabul ederek eserlerinde yer açmayabilirlerdi. 

1.2.1. Elest Bezmi ile Ruh Arasındaki İlişki 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın başlangıcını, ruhun bedenden önce yaratılması fikrine 

dayandırır ve bunu olmazdan önceki ilk hâle dönmek şeklinde tanımlar. Cüneyd-i 

Bağdâdî, bu fikre elest bezmi ile ilgili âyetin işârî yorumundan hareketle ulaşır. Buna 

göre, insan, nefs ve bedenden müteşekkil cismânî bir yapı içerisinde var olmadan önce, 

ezelde ruhun yaratılması sebebiyle, bir tür ilk hafızaya sahip olarak dünyaya gelir. İnsan 

kuvve-fiil ilişkisi bağlamında ele alındığı takdirde Cüneyd-i Bağdâdî’nin benimsediği 

yaklaşımın fiil-kuvve yönünde olduğu söylenebilir. Nitekim onun tarafından mîsâk 

ilkesine yapılan atıf, insanın tamlığının başlangıçta (ezelde) mevcudiyetini gösterir. Buna 

göre insanın cismânî bir yapı içerisindeki ikinci varoluşu ise bilkuvve bir özellik taşır. Şu 

halde insanın nihai gâyesi fiil-kuvve-fiil şeklinde betimlenebilir. 

 
140 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 73-74.  
141 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 391. 
142 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 73-74.   
143 Mehmet Dalkılıç, İslâm Mezheplerinde Ruh, İz Yay., İstanbul 2012, ss. 164-181. 
144 Kelâbâzî, ruhun tanımı ile ilgili tartışmalarda sûfîlerin çoğunluğunun ittifak ettikleri hususun, ruhun 

bedene hayat veren bir mana olduğu yönünde olduğunu söyler. Bununla birlikte ruhun, soğuk bir rüzgâr ve 

esintiye benzetilirken; nefsin ise hareket, sükûn ve arzuların kaynağı olmak bakımından sıcak bir esinti 

şeklinde betimlendiğine dair bir rivâyet aktarır. Bkz. Ta’arruf, s. 74.    



36 

Buradaki esas problem, fiilin kuvveden önce gelmesiyle, kuvveden sonra ortaya 

çıkan fiilde bir farklılığın bulunup bulunmadığı noktasında ortaya çıkar. Bu meyanda 

ilkinde Allah’ın bilgisi zorunlu ve doğal yollarla elde edilir. Diğerinde ise buna insanın 

‘görece’ cehd ve iradesi eklemlenir ve ikinci bilfiil olma hali, ilkinden farklılaşır. 

Dolayısıyla fiil-kuvve-fiil şeklindeki ayrımda yer alan ilk bilfiil olma halinin nisbî bir bil-

kuvvelik içerdiğini söylemek mümkündür. Burada Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanın 

yetkinlik sürecini tanımlarken kuvve-fiil şeklinde ikili bir ontolojiden hareket etmek 

yerine, birinci ve ikinci bilkuvve ile bilfiil olma şeklinde üçlü bir ontolojiyi benimsediğini 

söylemek mümkündür. Cüneyd-i Bağdâdî, ruhun bedene kıyasla ezelî oluşu fikri ve 

insanın nihai gayesinin bu geriye dönük ilk hali hatırlamak şeklinde vazetmesi 

bakımından Platon felsefesini,145 özellikle mağara istiâresini146 çağrıştırmaktadır. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin mîsâk ilkesi çerçevesinde insan tanımını unutmak ve 

hatırlamak terimleri etrafında şekillenen ilk hafıza’nın (saf benlik) hatırlanması, terki ve 

yeniden inşâsı gibi izlekler üzerinden takip etmek mümkündür. Burada hafıza terimi, 

esasen psikoloji ilminden tevârüs edilen bir kavramdır. Ancak muhtelif disiplinler 

tarafından farklı zâviyelerden tetkîk ve tahlîle tâbi tutulabilecek bir muhteviyata sahiptir. 

Nitekim sosyoloji disiplini, hafıza terimine toplumsal bir içerik yüklerken siyaset bilimi, 

onun siyasal boyutuna işaret eder.147 Tasavvuf ise hafızanın hem ontik hem de epistemik 

boyutlarını irdelemek suretiyle, hafızanın insanın hakikati arayış sürecindeki konumuna 

ve işlevine referansta bulunur. Bu nedenle Cüneyd-i Bağdâdî’nin elest mîsâkına yaptığı 

atıf ve vurgunun148, insanın ilk hafızasını oluşturan saf benliğe yönelik bir açıklama 

girişimi şeklinde okumak mümkündür. 

İnsanın yetkinleşme sürecinin başat unsuru hafızadır. Hafızanın temel bileşenleri 

ise unutmak ve hatırlamaktır. Buna göre Cüneyd-i Bağdâdî, insanın cismâni bir yapı 

içerisinde ilk doğal var oluşunu bir gaflet formu içinde tanımlar. Bu nedenle nefs ve 

bedenle şekillenen yeni hafızanın (mürekkeb benlik) en önemli özelliği, insanın aslî 

vatanına yabancılaşması şeklinde tezâhür eder. Buna göre insanın yapması gereken, 

geride bıraktığı anılarına yeni-den dönerek onları hatırlamak (zikir) suretiyle gerçek 

 
145 Platon (ö. M.Ö. 347), bilginin esasında zihnimizde bulunduğunu ancak maddeden uzaklaşarak onu 

hatırlayabileceğimizi iddia eder. Bkz. Hümeyra Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, İLEM 

Yay., İstanbul, Aralık 2019, s. 8.  
146 Ömer Aygün, “Platon Mağarasına Dönüş”, ODTÜ Pazartesi Konuşmaları, (11.11.2011), ss. 1-22.  
147 Faruk Karaaslan, “Göç Öykü ve Hafıza”, Sosyoloji Divanı (Dosya: Göç), Yıl: 3, Sayı: 6, Temmuz-

Aralık 2015, s. 119; Modern Dünyada Hafıza ve Toplumsal Dönüşümü, (Doktora), Selçuk Üniversitesi, 

SBE, 2014. 
148 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 417.  



37 

varlığını inşâ etmek olacaktır. Cüneyd-i Bağdâdî bunu fenâ, bekâ ve tevhîd kavramları 

etrafında izah edecektir. (Yetkin/Mecâzi Benlik) Dolayısıyla biz bu çalışmamızda, 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin insan tanımını, elest mîsâkı149 ve tevhîd ile kurduğu bağlantılar 

sebebiyle, saf benlik (ilk hafıza), mürekkeb benlik (unutma yoluyla oluşan hafıza) ve 

mecâzi benlik (yeniden hatırlama ile inşa edilen hafıza) şeklinde üç hat üzerinden 

inceleyeceğiz. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanı, asli vatanından gurbete intikâl eden bir varlık 

şeklinde tanımlaması, insanın varoluş hikâyesini bir göç kurgusuna yaslar. Bu öykünün 

bizzat kendisi, insanın yetkinleşme sürecinden başkası değildir. Böylece insanın varoluş 

serüveni, karar verme, yola çıkma, geride bıraktıklarını terk etme, yolda karşılaşılması 

muhtemel yaşantılardan, aslî vatana duyulan özlem duygusuna kadar geniş bir alanı 

içinde barındırır. Allah ile yapılan sözleşme (mîsâk ahdi), insanın ezelî bir varlık olarak 

tanımlanmasına yönelik temâyül, ilâhî seçilmişlik (velâyet) fikri, insan doğasının Allah’ı 

bilme konusundaki ezelî kâbiliyeti ve Allah-insan arasındaki ilişkinin bir hitap-muhatap 

ilişkisi zemininde tanımlanması gibi hususiyetler, saf benlik olarak adlandırdığımız ilk 

hafıza ile kökten bağlantılı problem alanlarıdır. 

İnsanın yetkinleşme serüvenine nüfuz etme yollarından biri, öznenin hafızasına 

odaklanmaktır. Özne olarak insanın hafızasını temelde nelerin şekillendirdiğini 

irdelemek, insanı tanımada işlevsel bir rol üstlenebilir. Buna göre Cüneyd-i Bağdâdî, ilk 

hafıza olarak saf benliğe dikkat çekmek suretiyle, insan hafızasını başlangıç ve son 

itibariyle tarih üstü bir olguya odaklayarak insan tanımları için yeni bir modelleme örneği 

sergilemektedir.150 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın doğası itibariyle unutmaya yatkın bir tabiata sahip 

olduğunu söylemekle birlikte, unutmamak için çabalayabileceğini söyler. Bu meyanda, 

unutmamanın en önemli yollarından biri de hatırlamak istenen şeye dair muhtelif 

kodlamalardır. Bu türden kodlamalar çoğu zaman eşya ve nesne üzerinden olabilirken 

 
149 Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu konuda “Kitâbu’l-Misâk” adlı müstakil bir risâlesi mevcuttur. Bkz. Resâil, ss. 

42-45.  
150 “Cüneyd’in (r.a.) şöyle dediği nakledilir: “Tevhîd, kulun Allah’ın huzurunda bir karaltı ve hayalet 

olmasıdır. Kulun üzerinde Allah’ın tedbir ve iradi tasarrufları kudretinin hükümleri ve icapları mecrasında 

cereyan eder. Bu durumda kul, kendinden de halkın (veya Hakk’ın) kendisini davet etmesinden de ve ona 

icabet etmesinden de fâni olarak tevhîd deryalarının derinliklerine gark olmuştur. Allah’ın vahdaniyetinde 

mevcut hakikatlerle yine Allah’ın kurbunun ve O’na yakın olma halinin hakikati içindedir. Hissi ve hareketi 

(fiil ve amel yapma imkânı) gitmiştir. Çünkü kulundan irade ve talep ettiği şeyi bizzat Hakk yerine 

getirmektedir. Bu ise kulun son halinin ilk haline dönmesi ve böylece olmadan evvelki gibi olmasıdır.” 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 416-417.  



38 

kimi zaman da bir söz üzerinden gerçekleştirilebilir.151 Cüneyd-i Bağdâdî, insanın ilk 

hafızasını teşkil eden elest mîsâkına dair kodlamayı naslar aracılığıyla yani A’râf Sûresi 

172. âyet üzerinden tercih eder. Elest âyetini tefsir etmek suretiyle insana ilk hafızasını, 

nereden gelip nereye gittiğini ve bulunduğu varlık küresi içindeki anlamına dair pek çok 

hatırayı sözel ve zihnen kodlayarak yükler. Böylece, elest âyeti müminler için insana 

varlığının başlangıcını ve gayesini hatırlatan bir işlev yüklenir. 

Cüneyd-i Bağdâdî insan hakkındaki kişisel fikrini formüle ederken ruh kavramını, 

nefs ve bedene kıyasla merkeze taşır. Ruhun mahlûk oluşu, ruhun tenâsühü, haşrın 

cismânî olup-olmayacağı gibi meselelere doğrudan ilgilenmez. Bunun yerine inşâ etmek 

istediği fikri destekleyen argümanları seçer. Bunun için öncelikle A’râf Sûresi 172. 

âyete152 atıfta bulunarak ruhun bedene kıyasla ezelîliğini tartışır.153 Allah’la birlikte ikinci 

bir ezelî varlık fikrinin doğuracağı problemler âşikardır. Cüneyd-i Bağdâdî, söz konusu 

problemin farkındadır. Bu nedenle ruhun ezelde Allah tarafından yoktan var edildiğini 

söylemek suretiyle iki ezelî varlık fikrini benimsemediğini açıkça ortaya koyar. Buna 

göre, Allah için kullanılan ezel, varlığının bir başlangıcının bulunmaması anlamına 

gelirken; insan söz konusu edildiğinde ise ezelde bir başlangıca sahip oluşu ifade eder.154 

Bununla birlikte Cüneyd-i Bağdâdî, Allah ile insanın ezelî oluşunu kavramsal düzeyde 

tefrîk ederek Allah’ın ezelîliğini ezelü’l-âzâl terkibi ile ifade eder.155 Öte yandan, Allah 

Teâlâ’nın insana, ‘Ben sizin Rabbiniz değil miyim?’ şeklindeki soruyu soran ve 

yanıtlayanın, Allah’ın kendisinden başkasının olmadığını söyleyerek156 tevhîd ilkesine 

muhâlif davranmadığının altını bir kez daha çizer.  Cüneyd-i Bağdâdî, insanın ilk 

hafızasını temsil eden saf benlik hakkındaki bilgisinin sınırlarını nereye kadar 

genişletilebilir? şeklindeki soruya müspet bir yanıt vermez. Aksine Allah-insan 

 
151 Faruk Karaaslan, “Göç Öykü ve Hafıza”, Sosyoloji Divanı (Dosya: Göç), Yıl: 3, Sayı: 6, Temmuz-

Aralık 2015, s. 121.  
152 “Rabbin Âdemoğulları’ndan -onların sırtlarından- zürriyetlerini alıp bunları kendileri hakkındaki şu 

sözleşmeye şahit tutmuştu: Ben sizin Rabbiniz değil miyim? "Elbette öyle! Tanıklık ederiz." dediler. Böyle 

yaptık ki kıyamet gününde, "Bizim bundan haberimiz yoktu." demeyesiniz.” (Â’râf, 7/172) 
153 Ebû Saîd el-Harrâz, Kitâbü’l-Hakâîk adlı eserinde insanın elest bezminde Allah ile yaptığı sözleşmeye 

uygun davranması gerektiğinin yanı sıra Allah’ın ezelde kâfirlerin ve mü’minlerin ruhunu nasıl ayırdığı 

konusunda detaylı bilgi verir. Dolayısıyla Harrâz, insanın başlangıcı için elest âyetinden hareketle ezelî bir 

çerçeveye atıf yapan sûfîlerden biridir. Bkz. Naile Baltacı, “Ebû Sa’îd el-Harrâz ve Üç El Yazma Eseri: 

Kitâbü’l-Keşf ve’l-Beyân, Kitâbü’l-Ferâğ, Kitâbü’l-Hakâik”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2015, C. 15, Sayı: 2, ss. 103-122. 
154 Erken dönem tasavvuf literatüründe ruh bahsi, metinlerde etraflı bir şekilde tartışılmak yerine son derece 

sınırlı bir çervevede ela alınır. Kuşeyrî, Risâle’de ruh bahsine sadece bir-bir buçuk paragraf ayırarak şu 

noktalar üzerinde durur: (a) Ruhun mâhiyetinin neliği konusundaki fikir ayrılıkları (b) İnsanın ruh ve 

bedenden müteşekkil bir varlık oluşu (c) Yeni-den dirilişin ruh-beden birlikteliğinde gerçekleşeceği (d) 

Ruhun kıdemi fikrinin yanlışlığı ve ruhun yaratılmışlığı (mahlûk). Bkz. Kuşeyrî, Risâle, s. 124.  
155 Muammer Cengiz, “Tasavvuf Tarihinde Elest Mîsâkına Dair Yorumlar”, Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, C. 10, Sayı: 50, Haziran 2017, ss. 906-907.  
156 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 42.  



39 

arasındaki ezelî ahdin mâhiyetinin ancak Allah tarafından bilinebileceğini söyleyerek157 

bu çerçevede ortaya çıkabilecek tartışmaları sonlandırır.158 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin ezelî mîsâk ilkesine yöneltilebilecek sorulardan bir diğeri ise 

Allah’ın ezelde ruhlar arasında ilâhî belirleme yoluyla ortaya çıkabilecek bir seçkincilik 

(velâyet) fikrine alan açıp açmadığıdır. Başka bir ifadeyle insanlar arasındaki bireysel 

farklılıkların kaynağında, ilâhî bir belirlenmişlik ve seçkincilik söz konusu mudur yoksa 

tüm insanlar doğaları gereği eşit imkânlara sahip mi var olmaktadırlar?159 Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin risâle ve mektuplarında, özel bir seçilmişliği ifade eden cümlelerine 

rastlamak mümkündür. Diğer taraftan onun, insanın amel ve cehdine yaptığı vurgu da 

ortadadır. Dolayısıyla, ilâhî belirlenmişlik fikrine ilaveten cebrî bir anlayışın, onun 

düşüncesinde yer aldığını söylemek makul bir yorum olmayacaktır. Öte yandan Allah 

tarafından seçilmiş ruhlar fikrine dolaylı şekilde atıf yapmasının nedeni, nübüvveti teorik 

açıdan temellendirmek gibi bir gayeye mâtuf olabilir. Bu konuda bizim görüşümüz, Allah 

tarafından ezelde takdir edilen bir velâyet fikrinin insanlar arasındaki bireysel 

farklılıkların izahında başvurulması gereken belirleyici anahtar bir kavram olmadığı 

yönündedir.160 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin ruhun ezelî oluşundan hareketle, insanın Allah’ın kıdemiyle 

çelişmeyen ikinci ezelî varlık şeklinde insanı tanımlaması, Mu’tezile’nin taaddüd-i 

kudemâ fikrinin farklı bir çözümlemesi olarak okunabilir.161 Bununla birlikte, elest 

mîsâkı ile insanın maksadı (tevhîd) arasında kurulan bağlantılar, Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

yaklaşımını özgün kılmaktadır. Buna göre, Müslüman bilinç için tevhîd sadece lafzî bir 

 
157 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 32-33.  
158 Ruh-beden arasındaki öncelik-sonralık ilişkisi antik Yunan felsefesinin ilgilendiği sorunlardan biridir. 

Bu çerçevede Platon, ruhun bedene kıyasla kıdemi fikrini savunurken Aristo, ruh-beden birlikteliğini yani 

ruhun bedenle birlikte var oluşunu iddia etmektedir. İslâm düşünürleri arasında, ruhun bedene kıyasla 

önceliği problemi, daha çok nakli delillerden hareketle birkaç açıdan tartışılmaktadır. İlk olarak düalist 

insan tanımının getirdiği problemler, ikinci olarak kader inancı bağlamında, üçüncü olarak insanın 

Âdem’den yaratılması (mîsâk) fikri çerçevesinde, üçüncü olarak insanın Allah’ı bilmeye yatkın bir tabiatla 

yaratılıp-yaratılmadığı konusunda, son olarak ise insanlar arası bireysel farklıların kaynağının 

belirlenmesinde etkili olmuştur. Bkz. Erkan Yar, Ruh-Beden İlişkisi Açısından İnsanın Bütünlüğü 

Sorunu, ss. 73-79. 
159 Cüneyd-i Bağdâdî’nin tasavvufî düşüncesinde velâyet fikrini sistematik olarak değerlendiren bir makale 

için Bkz. Ahmet T. Karamustafa, “Cüneyd-i Bağdâdî’ye Göre Velâyet”, Çev. Melek Gündüz Karacan, 

Mütefekkir (Aksaray Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi), C. 7, Sayı: 13, Haziran 2020, ss. 

283-290.  
160 İslâm düşüncesinde seçilmişlik fikri Mûtezîle, Şîa, Ehl-i Sünnet ve tasavvuf geleneklerinin ayrıştıkları 

yönlerin belirlenmesinde bir turnusol kâğıdı işlevi görebilir. Nitekim Allah tarafından seçilmişlik fikrine 

muhâlif Mu’tezîle karşısında, bu fikre farklı kademelerde olumlu bakan -Şîa’nın seçilmişliği kan bağına 

isnat etmesi, tasavvufun ise  ahlâkî mertebeye yer açması gibi- diğer disiplinlerin mevcudiyeti, söz konusu 

temanın mukayeseli bir araştırmaya konu olması için elverişli bir zemin sunmaktadır. 
161 Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, ss. 127-132. 



40 

tasdikten ibaret olmayıp, bilfiil insani yetkinlik sürecinin bir neticesi şeklinde vazedilir. 

Öte yandan Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanın maksadı olarak tayin ettiği tevhîdi tanımlama 

biçimi, İslâm düşünce geleneğine içerisinde yer alan disiplinlere yönelik bir iç tenkiti de 

barındırır. Gerek Cüneyd-i Bağdâdî gerekse diğer mutasavvıfların tevhîd için getirdikleri 

hiyerarşik tanımlar, fıkıh ve kelâm okullarının tevhîd yorumlarının bir tür 

ikincilleştirilmesidir. 

Saf benlik kavramsallaştırması içeriği itibariyle, tüm insanlarda ortak bir Allah 

fikrine işaret eder. Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre ruhlar, ezelî ahitleşme aracılığıyla Allah ile 

bir şekilde birlikte bulunmuşlar ve O’nun varlığını tasdik etmişlerdir. Bu nedenle dini 

düşüncenin temel meselesi Allah’ın varlığı değil, O’nun tevhîdidir. Başka bir şekilde 

ifade etmek gerekirse insan için Allah’ın varlığı vehbî iken tevhîdi kesbî olarak 

görünmektedir. Çünkü Allah’ın varlığı prensipte kabul edilen bir şeydir ve tartışmaya 

açık değildir.162 Öyleyse niçin yeryüzünde Allah’ı inkâr eden gruplar bulunmaktadır? 

sorusu gündeme gelir ki, Cüneyd-i Bağdâdî açısından bunun yanıtı, bedensel varoluşun 

gerektirdiği gaflet ve unutma halidir. Ona göre insan, doğduğu andan itibaren cismânî 

şekliyle perdelenmekte, bir nevi uyku içinde var olmaktadır. Doğasında bilkuvve haldeki 

Allah fikri, açığa çıkmak için uygun şartları beklemektedir. Kimi zaman aile, sosyal çevre 

ve gelenekler insandaki bu bilgiyi açığa çıkarabilirken kimi zaman da onun üzerini daha 

kalın perde/ler ile örterek köreltebilmektedir. Peki, burada insan tamamen dışsal şart ve 

koşullar tarafından belirlenmiş bir varlık olarak mı resmedilmektedir? Cüneyd-i 

Bağdâdî’ye göre akıl, Allah tarafından gönderilen vahiy ve peygamberler ile hakîm/ler163 

insana unuttuğunu hatırlatmak için sunulmuş imkânlardır. 

1.2.2. Nefs: Şehvet ve Konfor Arzusu 

Erken dönem tasavvufî düşüncede sûfîler, insanın ahlâkî eylemlerini tanımlamak 

için çerçeve çizerken şu iki hususu özellikle vurgularlar: İnsanın doğasından kaynaklanan 

huylar ile onun irâdî fiilleri.164 İrâdî fiillerin nasıl olması gerektiğinin sınırları her ne kadar 

 
162 İnsanı doğasında Allah’ın varlığının verili olduğuna dair bir başka sûfî perspektif, Kuşeyrî’nin, Ma’rûf 

Kerhî’nin hâl tercümesinde yer verdiği hayat hikâyesidir. Buna göre, başlangıçta Hıristiyan iken Ma’rûf, 

çocukluk çağında hocası tarafından öğretilen teslis ilkesine karşı çıkmasına mukâbil hocası tarafından 

dövülür ve evden kaçar. Bunun üzerine derin bir hüzne kapılan ebeveyni, geri dönmesi şartı ile onun din 

değiştirmesine razı olurlar. Ma’rûf’un bu başlangıç hikâyesi, bozulmamış çocuk fıtratının Allah’ın varlığı 

ve tevhîdi noktasında doğasında mündemiç olan yetiye işaret etmesi bakımından yorumlanabilir. Bkz. 

Kuşeyrî, Risâle, s. 26.  
163 Cüneyd-i Bağdâdî, hakîm terimini genel anlamıyla mutasavvıf için özel olarak ise mürşîd için kullanımı 

için Bkz. “Âlim-Hakîm Risâlesi”, Resâil, ss. 8-23.  
164 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 309; Kuşeyrî, Risâle, s. 123.  



41 

şeriat tarafından belirlense de (haram, mekruh, mubah vb), insanın tabiatından 

kaynaklanan huyların nasıl terbiye edilmesi gerektiği konusu, -İslâm filozofları hariç-

sûfîler dışında bir zümrenin özel ilgi alanı haline gelmemiştir. Mutasavvıflar insan 

doğasının yapısı ve bunun ahlâk ile ilişkisini çok erken dönemlerde fark etmek 

bakımından kelâm ve fıkıh okullarından ayrışırlar. Bununla birlikte sûfîler, öncelikle 

insanın nasıl yetkinleşeceği konusuna odaklandıkları için insandaki eksik ve noksan 

yönlerin zeminini tespit edip bunların nasıl dönüştürülmesi gerektiği üzerinde dururlar. 

Bu noktada insanın yapısı ile ilgili önlerinde ruh, beden ve nefs olmak üzere üç unsur 

vardır. Dolayısıyla şehvet ve arzuların kaynağı olması bakımından nefsin, değişimin 

zemini olması gerektiği yönündeki eğilim, Kur’ân’da yer alan nefsle ilgili olumsuz 

betimlemelerin etkisiyle zor olmadığını söylemek mümkündür. Hâlbuki nefsin yaygın 

kullanımı, sûfîlerin kastettikleri anlam ile uyuşmamaktadır.165 

Bundan sonraki süreçte sûfîler, tüm uğraş ve çabalarını nefsin tabiatının 

araştırılması ve tanımlanmasına daha sonra da buradan hareketle ahlâklanma sürecinin 

nasıl takip edilmesi gerektiğinin izleğini ortaya koymaya çalışmışlardır. Bununla birlikte 

insanın ahlâkî eğitim sürecinde karşılaşması muhtemel ve aşılması en zor olan husus, 

aşağı huylarını iyi ve güzel olarak görmesi ve kendisine bir değer benlik) atfetmesidir.166 

Bu nedenle sûfîler, insan doğasının araştırılması ve tanınması bahsine özel bir ilgi 

duymuşlardır.167 

Cüneyd-i Bağdâdî, nefsin yapısının şehvet ve konfor (rahat) arzusu olmak üzere iki 

cihetle ele alır. Şehveti ise biri görünen diğeri ise görünmeyen şeklinde, nefsânî ve 

cismânî olarak ikiye ayırır. Ona göre nefsânî şehvetler, makam ve mevki sahibi olma, 

öfke anında kızarak parlama, muhâlefeti küçük görmek gibi durumları ifade eder. 

Cismânî şehvetler ise yemek, içmek, evlenmek, iyi elbise giyinmek, süslenmek şeklinde 

daha çok davranışlarda tezâhür etmektedir.168 Cüneyd-i Bağdâdî, insanın cismânî 

 
165 Kuşeyrî, sûfîlerin nefs ile insanın kendisini ya da insanın bedenini değil, kötü huy ve fiillerin kaynağını 

kastettiklerini, böylece mutasavvıfların nefs kavramını gündelik dilden alıp terimsel olarak nereye 

taşıdıklarını şu sözleriyle ortaya koyar: “Lügatte bir şeyin nefsi, o şeyin varlığı (ve kendisi) anlamına gelir. 

Sûfîler nefs sözünü kullandıkları zaman bu kelime ile ne bir şeyin varlığını (vücûd) ne de vaz olunmuş 

kalıbı (cismi) kastederler. Onların nefs kelimesinden muradı, kulun kötü (ve illetli) vasıfları ile yerilen 

(zemmedilen) huy ve fiillerdir.” Kuşeyrî, Risâle, s. 123; Gazzâlî öncesi tasavvufta mutasavvıflar tarafından 

nefsin nasıl anlaşıldığı konusunda bakınız. Mehmet Uyar, Sûfî Benliğin İnşâsında Nefs, Litera Yay., 

İstanbul 2017. 
166 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 84.  
167 Kuşeyrî, Risâle, s. 123. 
168 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 66-69. 



42 

şehvetlerden uzaklaştığı oranda onlara duyduğu ihtiyacın paradoksal şekilde artacağını, 

“Her cins, kendi cinsine şiddetle ihtiyaç duyar” diyerek ifade eder.169 

Nefsin ikinci niteliği ise zahmetten uzaklaşma isteği ile beliren konfor arzusudur. 

Örneğin oruç tutma fikri, aç kalmanın getirdiği rahatı bozucu etkisiyle nefsi, aç kalmanın 

insanı zayıflatarak ibadetlerinde takatsiz bırakacağı yönünde telkinde bulunmasına 

sebebiyet verir.170 Dolayısıyla nefs, bu konudaki isteksizliğini, iyi bir hâtır (düşünce) 

formunda insana sunar. Hatta bu konuda şer’î deliller bile sunabilir. Kadına şehvet duyan 

bir insana evlenmenin sünnet olduğu ya da “İslâm’da ruhbanlık yoktur” meâlinde hâtırlar 

aracılığıyla, rahatını temin etmek ister.171 Çünkü nefs, buyurgandır, emredicidir ve bu 

amacını gerçekleştirerek var olmak için ısrar eder. 

Tablo 4. Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’nin Nefsin Tabiatına İlişkin Yaklaşımı (Resâil, 

ss. 66-69) 

A-Şehvet ( الشهوة) B-Konfor Arzusu (احة  (طلب الرَّ

1-Nefsânî Şehvetler  (شهوة نفسانية) 

Örnek:  

Mevki-makam sahibi olma gibi. 

Nefsin her durum ve şartta rahatının temini 

yönünde hareket etmesi 

2-Cismânî Şehvetler ( شهوة جسمانية) 

Örnek:  

Yeme, içme, cinsellik gibi. 

Örnek:  

Oruç tutmak isteyen kimseye, açlığın kendisini 

ibadetlerde güçsüz bırakacağı endişesi 

Burada şunun altını çizmek gerekebilir. Nefsin şehvet ve konfor arzusu bizatihi 

kötü bir şey değildir. Başka bir ifadeyle nefsin yemek yeme arzusu sadece bu ihtiyacın 

karşılanmasından ibarettir. Aslında nefs yemek isterken haram bir malı yemek istemez, 

bilakis o bu konuda kör bir tabiata sahiptir ki sûfîler bunu nefsin cehâleti olarak 

adlandırırlar. Peki, nefsin kötülüğü nereden çıkmaktadır? Burada sûfîlerin açıklama 

biçimi, terbiye edilmemiş nefsin kötülüğün kaynağı olduğu yönündedir.172 Nefsin nasıl 

terbiye edilmesi gerektiğine dair yaptıkları tavsiyeler ise göstermektedir ki nefsin istek ve 

arzularının akıl ya da kalp tarafından kontrol edilmesi, yani nefsin akla itaat etmesi 

sonucu iyilikler, aksi durumda kötülükler ortaya çıkmaktadır.  Peki, hâtırın nefsten 

 
169 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 66. 
170 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 66-69. 
171 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 66. Ahmed Cahid Haksever, “Ruhbanlık” Kavramındaki Anlam Kayması 

ve Tasavvufla İlişkilendirilmesi Üzerine Bazı Değerlendirmeler, Hitit Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 12, Sayı: 23, ss. 5-30.  
172 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 312, 320, 321.  



43 

kaynaklandığını nasıl bilebiliriz? Ya da insanın maruz kaldığı hâtırlar sadece nefsten mi 

kaynaklanmaktadır? 

Cüneyd-i Bağdâdî, hâtırın kaynaklarını, şeytânî, nefsânî ve rabbânî olmak üzere üç 

şekilde tasnif eder.173 Ona göre şeytânî hâtırın sebebi vesvese, nefsânî hâtırınki şehvet ve 

rahat, rabbânî hâtırın sebebi ise tevfîktir.174 Nefsânî ile şeytânî hâtır her ne kadar insanı 

yanlışa sürükleme konusunda benzerlik gösterse de aralarında şöyle bir farklılık 

bulunmaktadır.  Nefsânî hâtırın şehvet ve konfor arzusu süreklilik arz ederken şeytânî 

hâtır ısrarcı değildir. Vazgeçer ancak sonra yine vesvese verir.175 Şu halde insan maruz 

kaldığı hâtırların hangisinin nefsânî, şeytânî ya da rabbânî olduğunu nasıl tespit ve tefrik 

edebilecektir? 

Cüneyd-i Bağdâdî bu konuda bir takım tespit ve tavsiyelerde bulunur. Ona göre, 

hâtırın nefsânî olup olmadığını bilmek iki yolla mümkündür. Bunlardan ilki, insanda 

herhangi bir şehvete karşı ihtiyacın ortaya çıkmasıyla, nefsânî hâtırın bununla eş zamanlı 

olarak belirmesidir. Örneğin insanda acıkma şehveti ortaya çıkar çıkmaz, nefsânî hâtır, 

yemek yenirse ancak ibadetlerin tam olarak yerine getirileceği fikrini telkin eder. Nefsânî 

hâtırı tanımanın diğer yolu ise onun süreklilik arz eden ısrarcı karakteridir. Bu konu 

hakkındaki görüşünü Cüneyd-i Bağdâdî şu şekilde ifade eder: 

“Çünkü nefs çocuk gibidir. Ne zaman bir şeyden menedilse, daha çok ister, direnir. Bu iki 

hal, iki âdil şâhittir. İkisi bir arada bulundu mu o hâtırın nefisten olduğunda asla şüphe 

etme. Bu hususta nefsi tedavi etmenin çaresi, tamamen ona muhâlefet ve onu zora 

koşmaktır.”176 

 
173 Erken dönem tasavvufta havâtırın kaynakları meselesi genellikle birbirine yakîn tasnifler çerçevesinde 

ortaya konmaktadır. Bununla birlikte, metinlerde üçlü ya da dörtlü bir taksimle karşılaşırız. Buna göre 

Cüneyd-i Bağdâdî’den farklı olarak Kuşeyrî, Risâle’de havâtırın kaynaklarını melek, şeytan, nefs ve Allah 

olmak üzere dört şekilde tespit eder. Melekten geleni ilham, şeytandan geleni vesvese, nefsten geleni 

hevâcis ve Allah’tan geleni ise hâtır-ı Hakk olarak adlandırır. Bkz. Kuşeyrî, Risâle, ss. 119-120; 

Kelâbâzî’nin havâtır tasnifi için bkz. Ta’arruf, ss. 170-171. 
174 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 66. 
175 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 68. Cüneyd-i Bağdâdî’in nefsâni ve şeytâni hâtır arasında yaptığı ayrım, 

daha sonra Kuşeyrî tarafından muhafaza edilerek Risâle’de “Havâtır” bahsine taşındığını görmekteyiz. 

Burada Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’den yaptığı rivayetle söz konusu ayrımı şu şekilde ortaya koyar: 

“Cüneyd-i Bağdâdî, nefsin hevâcisi ile şeytanın vesvesesini şu şekilde ayırmıştır: Nefs senden bir şey 

isterse bunda inat eder, direnir. Bu hususta bir zaman sonra bile olsa muradına vasıl olup maksadını elde 

edinceye kadar ısrar eder, durur. Meğerki nefse karşı açılan savaş samimi bir şekilde devam ettirilmiş olsun. 

Bu halde bile isteği konusunda sana tekrar tekrar müracaat eder. Şeytan seni bir günah işlemeye çağırır da 

sen o işi yapmamak suretiyle muhâlefet edersen başka bir günah işletmek için seni kandırmaya çalışır. 

Çünkü şeriata muhâlif bütün davranışlar şeytana göre müsâvidir. Şeytanın maksadı dâimi surette seni 

herhangi bir günaha davetten ibarettir. Hususi surette belli bir günahı işletmek onun gâyesi değildir.” 

Kuşeyrî, Risâle, 120 
176 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 66-67. 



44 

Cüneyd-i Bağdâdî, nefsânî hâtırı tanımanın yollarını gösterdikten sonra, rabbânî 

hâtırı bilmenin de iki şekilde mümkün olduğunu söyler. Ona göre insana gelen hâtırın 

rabbânîliğinin ilk delili, onun Kur’ân’a ve sünnete muvâfık olmasıdır. Bu dini kontrol 

mekanizmasına ilaveten, nefsin doğası gereği rabbânî hâtırlara karşı isteksizlik göstererek 

direnmesidir ki, bu Cüneyd-i Bağdâdî’nin öne sürdüğü psikolojik delildir.177 

Cüneyd-i Bağdâdî nefsânî, şeytânî ve rabbânî hâtırın nasıl bilinebileceğini ortaya 

koyduktan sonra, insanın nefsinin, doğası gereği, rabbânî hâtıra direnirken, şeytânî hâtıra 

çabuk ve süratle intikal ettiğinin altını çizer. Bu nedenle, insanın rabbânî hâtırı fark eder 

etmez, ona uygun hareket etme noktasında çabuk davranmasını öğütler. Zira her erdemin 

ideal bir vakti vardır. Söz konusu zaman aralığı kaçırılırsa erdemin niteliği de azalacaktır. 

Erdemli eylemlerin insanda alışkanlık yoluyla yerleşik kılınması isteniyorsa da rabbânî 

hâtırı yerine getirme konusunda aceleci davranmak gerekir.178 Bu meyanda Kuşeyrî, 

Risâle’de şeyhlerin hâtır-ı sâni (ikinci hâtır) konusunda farklı görüşleri benimsediklerini 

aktarır. Buna göre sûfîler Allah’tan iki hâtır geldiği takdirde hangisinin daha üstün 

olduğunu tartışırlar. Bir kısmı ikinci gelen hâtırın, diğerleri ise ikisinin de eşit derecede 

olduğunu iddia etmektedir.179 Cüneyd-i Bağdâdî ise ilk hâtırın daha kuvvetli olacağını 

söyleyerek kendi düşünüm çerçevesini şu şekilde ortaya koyar: 

“Şeyhler ikinci hâtır (hâtır-ı sâni) konusunda da konuşmuşlardır. Yani Hakk Teâlâ’dan iki 

hâtır gelirse, acaba birincisi mi yoksa ikincisi mi daha kuvvetlidir konusunda fikir beyân 

etmişlerdir. Cüneyd-i Bağdâdî bu konuda: Birincisi daha kuvvetlidir. Çünkü birincisi bâki kalır 

ve devam ederse sahibi bu hususta düşünme haline döner. Düşünme ise ilim şartına bağlıdır. 

Birinci hâtırla ameli terk, ikinci hâtıra zaaf verir demiştir.”180 

Görüldüğü üzere Cüneyd-i Bağdâdî, insanın doğuştan sahip olduğu psikolojik 

yapının nefsâni ve şeytâni hâtırlara meylinden dolayı unutmaya yatkın, rabbâni hâtır 

dolayısıyla ise hatırlamaya kabiliyetli bir varlık olduğunu belirtir. Unutmaya sebebiyet 

veren nefs ile düşman (şeytan) iken; hatırlamaya sevk eden esas unsur ise rabbâni hâtırın 

hitâbına muhâtap olan akıldır. Şu halde Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre insan doğası söz 

konusu üç güçten müteşekkil bir mengene tarafından sıkıştırılmış bir gerilim alanı 

 
177 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 68. Kuşeyrî, melekten gelen hâtır ile Allah’tan geleni ayırt ettiği için, 

Kur’ân ve sünnetle kontrol edilmesi gerekenin ilki olduğunu; ikincisine ise (hâtır-ı Hakk) insanın hiçbir 

şekilde karşı koyamayacağını belirtir. Öte yandan insanın kendisine gelen havâtırı tefrik edememesinin en 

önemli sebeplerinden birinin haram yiyecek olduğunu belirtir. Bkz. Kuşeyrî, Risâle, ss. 120-121.  
178 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 69. 
179 Kuşeyrî, Risâle, s. 120. 
180 Kuşeyrî, Risâle, s. 120. 



45 

şeklinde betimlenir. Bu doğrultuda Cüneyd-i Bağdâdî’nin insanı nefse karşı bir savaşçı 

olarak tasvir ettiği şu pasaj insan doğasının çatışmacı yapısını ortaya koyar: “Şimdi sen 

sakınma cilbablarını (çarşaflarını) giy, havf zırhını kuşan, eline takva kalkanını al, nefsine 

dikkat et, onu koru. Ahvâlini teftişe, çok muhâsebeye, güzel tahsil (cevdetü’t-tahsîl) ve 

doğru talep (sıdkü’l-bahs) ile Allah için nefsine sahip olmaya devam et.”181 

Tablo 5. Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’nin Havâtır Hakkındaki Yaklaşımı (Resâil, s. 66) 

Havâtır İşlevi Belirtisi Neticeleri 

Nefsâni Hâtır 

 (خاطر نفساني)

Şehvet ve Konfor 

 (شهوة و راحة)
Sürekli ısrar 

Unutkanlık 

(Gaflet) 

Şeytâni Hâtır 

 (خاطر شيطاني )

Vesvese  

 (وسوسة)

Israrcı değil 

Farklı yöntemler denemeye 

yatkın 

Unutkanlık 

(Gaflet) 

Rabbâni Hâtır 

 (خاطر رباني)

Tevfîk  

 (توفيق )
Nefste beliren isteksizlik 

Hatırlamak 

(Zikr/etmek) 

1.3. Âlemin İlkesi Bakımından İnsan: Nûr-ı Muhammedî 

Erken dönem tasavvuf literatüründe ortaya konan insan yaklaşımları içerisinde 

âlem ve Hz. Peygamber ile insan arasında kurduğu özgün irtibat ve yorumlar nedeniyle 

sûfîler arasında ön plana çıkan isim Hallâc-ı Mansûr’dur. Onu çağdaşlarından ayıran 

husus, insanı nefs, beden, ruh, akıl, kalp, sır vb unsurların bileşkesi yerine lâhût-nâsût 

şeklinde düalist bir çerçevede değerlendirmesidir.182 İnsanın ilâhî yönü lâhûtu 

oluştururken; beşerî yönü ise onun nâsûtunu teşkil eder. 

Burada lâhût-nâsût kavramlarının kullanımı ile ilgili kısa bir parantez açmak 

gerekebilir. Nitekim bu iki kavram Allah için mi yoksa insanın tabiatı için mi 

kullanılmaktadır? Gerek lâhût-nâsût terimlerinin neye nisbetle kullanıldığı gerekse 

içerikli birtakım belirsizlikler içermektedir.183 Dolayısıyla Hallâc-ı Mansûr’un içerik ve 

sınırları net bir şekilde ortaya konmuş bir lâhût-nâsût nazariyesi yoktur. Aksine çok az 

pasajda ve manzûm olarak geçtiği için belirsiz bir betimlemedir. Bununla birlikte 

 
181 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 15. 
182 Hatîb el-Bağdâdî, Târihu’l-Bağdâd, C. 1, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrût, s. 129.  
183 Hallâc-ı Mansûr’un tasavvuf düşüncesindeki söz konusu bu belirsizlik, daha sonra onun hulûlîk ile 

suçlanmasına sebebiyet vermiştir. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 388-389.  



46 

Nicholson, Tasavvufun Menşei adlı çalışmasında Hallâc’ın bu terimleri Tanrı için 

kullanmış olabileceğine dair bir yorumda bulunmaktadır.184 

Öte yandan lâhût-nâsût insanın doğasını izah için de kullanılmış olabilir. Bu 

noktada iki sorun karşımıza çıkar. İlki insanın ilâhî yönüyle tam olarak neyin anlaşılması 

gerektiğidir. İnsanın lâhûtî yönü onun ezelî bir varlık olduğunu mu gösterir yoksa 

Allah’la irtibat kurabilecek bir tabiata mı işaret eder? Bu sorularla irtibatlı olarak kesin 

bir şekilde söylenmesi mümkün olan şey, onun insanı kadîm bir varlık olarak tasvir 

etmediğidir. Nitekim gerek Tavâsin’de gerekse diğer kitaplarda aktarılan ifadelerinde 

mutlak anlamda ezelî olanın Allah olduğunu açık bir şekilde söylemektedir.185 

Lâhût-nâsût terimlerini insanın tabiatı için bir izah biçimi olarak kabul edilecek 

olursa, bu yaklaşımın bir benzerini Hücvîrî’de görebiliriz.186 Hücvîrî, insanın esasında iki 

nisbet arasında bulunduğunu söyler. İnsan, bir yönden Âdem’e öbür yönden ise Hakk’a 

nisbetle bir varlık olarak tanımlanır. İnsanın Âdem ile ilişkili tabiatı, şehvet ve arzu iken; 

Hakk’a intisab ettiğinde ise keşf, masumiyet, velâyet ve burhân açığa çıkar.187 Bununla 

birlikte nâsûtiyet ve lâhûtiyet kavramlarının Hallâc-ı Mansûr’dan önce yaygın bir 

kullanıma sahip olmadığı ifade edilir.188  Bazı batılı araştırmalar ise Hallâc’ın bu 

kavramları Süryânî Hristiyanlarından aldığı yönündedir.189 Bu hârici bir inanç ve 

kültürden alımlama olabileceği yönündeki yaklaşımın hareket noktasını lâhût-nâsût 

arasındaki ilişki ile Hz. İsa’nın durumu arasında kurulan benzerlik oluşturur. 190 

Hallâc-ı Mansûr’u benimsediği insan görüşüyle çağdaşların ayıran bir diğer husus, 

nûr-ı Muhammedî fikrini sisteminin merkezine yerleştirmesi ile Hz. Peygamber’in mirac 

hâdisesiyle insanın kemâl süreci arasında kurduğu paralellik üzerinden geliştirdiği fikri 

 
184 Reynold A. Nicholson, Tasavvufun Menşei Problemi, Çev. Abdullah Kartal, İz Yay., İstanbul 2004, 

s. 143.  
185 “Hüseyin b. Mansûr Hallâc diyor ki: Kıdem ve ezeliyet Allah’a mahsus olduğu için sen bütün hâdis ve 

yaratıkları dikkatli bir şekilde tetkik etmelisin ve bunların mahlûk olduklarına hükmetmelisin.” Kuşeyrî, 

Risâle, ss. 12-13.  
186 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 264.  
187 “(Nasrabazî) Şöyle dediği nakledilmiştir: Sen iki nisbet arasındasın. Bir yönden nisbetin Âdem’e (ve 

beşeriyete) dir; öbür yönden nisbetin Hakk’adır. Âdem’e nisbet ettiğin zaman şehvet ve arzu meydanlarına 

hata ve afetler sahasına düşmüş olursun. Tabiata mensup olmak kıymetsizdir. Beşeriyeti gerçekleştiren bu 

nisbettir. Hakk Teâlâ’nın “Âdem yani insan çok zalim ve pek cahildir” (Ahzab 33/72) buyurmuş olması 

bunu gösterir. Hakk’a intisâb ettiğin vakit keşf, masumiyet, velâyet ve burhanlar meydanına ve 

makamlarına girmiş olursun” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 264.  
188 Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi, s. 119.  
189 R. A. Nicholson, İslâm Sûfîleri, Çev. Yücel Belli, Murat Temelli, Ataç Ya., İstanbul 2014, ss.  102.  
190 Hallâc-ı Mansûr’un insana bu yaklaşımının Yahudilikten kaynaklanabileceği yönünde birtakım iddialar 

bulunmaktadır. Başlangıçta dışarıdan bir alımlamanın olabileceğinden bahseden Massignon ise daha sonra 

bu fikrini değiştirmiştir. Bkz. Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi, s. 119. 



47 

formülasyondur. Erken dönem tasavvuf literatüründe nur kavramı ilk defa Sehl et-Tüsterî, 

Ebü’l-Hüseyin en-Nurî, Hallâc-ı Mansûr ve Hakîm et-Tirmîzi tarafından kullanılır. 

Kur’ân ve sünnetle ilişkili âyet ve hadislerin yorumunda, bilginin zannîlikten yakîne 

doğru olan seyrinde, Hz. Peygamber’in metafizik varlığından hareketle Allah-insan 

ilişkisinin yorumlanmasında nur kavramı anahtar bir işleve sahiptir. Öte yandan nur 

teriminin kadîm inanç ve kültürlerde zulmet/karanlık terimi ile bir arada kullanılması, 

onun Şia, Neoplatonizm, Karmatî akımlardan alımlanıp-alımlanmadığı noktasında 

birtakım tartışmaların ortaya çıkmasına sebep olmuştur.191 

Bu noktada oryantalist akademik söylemin temel iddiası İslâm düşüncesinin özgün 

bir veçheye sahip olamayacağı bunun ancak hâricî inanç, felsefe ve kültürlerden 

alımlandığı yönündedir.192 Fakat tasavvuf düşüncesinin nur kavramına yüklediği anlam 

içerikleri ve bunun tarihsel süreçte kazandığı yeni anlam daireleri söz konusu söylemin 

aksini ispat etmektedir. Başta Gazzâlî’nin Mişkâtü’l-Envâr adlı eseri, daha sonra ise 

İşrâkî düşüncenin yeni yorumları, Abdülkerim el-Cîlî ile İbn Arabî’nin sistematik ve 

bütüncül yaklaşımları neticesinde nur kavramı zamanla metafizik bir terim haline 

gelmiştir.193 Öte yandan erken dönem tasavvuf düşüncesinde nur kavramının sûfî 

düşünürler tarafından ihtiyatla kullanılır. Bunun temel nedeni, sûfîlerin Allah-insan 

ilişkisine getirdikleri fenâ yorumunu sebebiyledir. Çünkü ittihad ve ittisal fikrini 

çağrıştıran fenâ, nur kavramı ile izah edildiğinde, insan ile Allah arasındaki mesafeyi 

flulaştırabilmektedir. Bu nedenle Ebû Nasr es-Serrâc, el-Lüma’da nurun mahlûk 

olduğunu şu sözleriyle vurgulamaktadır: 

“Bir grup da nurlar konusunda yanılmış ve nur gördüklerini sanmışlardır. Bazıları da 

kalplerinde nur olduğunu ve bunun Allah’ın kendisini vasf ettiği nur sanmışlardır. Bu tâife 

bu nuru, güneş ve ayın ışıklarının özelliğiyle anlatmıştır. Sanmışlardır ki, bu marifet, 

tevhîd, azamet nurlarıdır ve yaratık değildir. Böyle düşünenler büyük bir yanlış içindedir. 

Çünkü nurların hepsi yaratıktır. Arş, kürsi, güneş, ay ve yıldızların nurları hep mahlûktur. 

Allah sınırlı özellikleri bulunan bir nur değildir. Allah’ın kendisini vasf ettiği nur, 

kavranabilecek, sınırlı ve yaratıklarının bilgisinin kuşatılabileceği bir şey değildir.”194 

Sehl et-Tüsterî’den İbnü’l-Arabî’ye uzanan tarihsel süreçte, nur kavramı etrafında 

üretilen kavramsal terminoloji, tasavvuf düşüncesinin epistemolojik ve ontolojik 

 
191 Salih Çift, “İlk Dönem Tasavvuf Düşüncesinde Nur Kavramı” Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C.13, Sayı: 1, Ocak 2004, ss. 139-157 
192 Hikmet Yaman, “İsmi Olmayan Bir Hakikatten Hakikati Olmayan Bir İsme Varan Yolculuk: Oryantalist 

Çalışmalarda Tasavvufun Menşeine Dair Tartışmalar Üzerine Bir Değerlendirme”, Akademik İslam 

Araştırmaları Dergisi, C.1, 2016, ss. 15-48. 
193 Salih Çift, “İlk Dönem Tasavvuf Düşüncesinde Nur Kavramı”, ss. 139-157. 
194 Ebû Nasr es-Serrâc, el-Lümâ’ (İslâm Tasavvufu), Çev. Hasan Kâmil Yılmaz, Erkam Yay, İstanbul 2019, 

s. 513. 



48 

boyutuna önemli katkılarda bulunmuştur. Hallâc’ın nur kavramına etkisi ise nûr-ı 

Muhammedî fikrini öğretisinin mihverine taşımasıdır.195 Hallâc, yetkin insanın ezelî ve 

küllî örnekliği fikrini gündeme getirerek bunun Hz. Peygamber’de temerküz ettiğini iddia 

eder. Ona göre yetkin insanın bireysel tezâhüründen ayrı olarak ezelî planda genel bir 

taslağı vardır. Allah’ın ilk yarattığı varlık hem yetkin insanın hem de âlemin tümel bir 

taslağı olmak bakımından Hz. Peygamber’in nurudur.196 Bununla birlikte diğer 

peygamberler tıpkı Hz. Peygamber gibi bir nur ve kandil olarak tasvir edilir. Fakat Hallâc 

kademeli bir nur fikrinden bahseder. Ona göre peygamberler arasında dahası varlık 

arasında bir hiyerarşi mevcuttur ve bunu ifade etmek için ışığın güçlü yahut zayıf oluşuna 

vurguda bulunur.197 Öte yandan sadece Peygamberler değil aynı zamanda Allah, tüm bu 

nurların en parlağı ve en kadîmi olmak bakımından sistemde yerini alır. Dolayısıyla 

Hallâc’ın öğretisi, varlığı Allah’tan hiyerarşik olarak süzülen bir ışık tayfı olarak tasvir 

etmeye müsait bir içeriğe sahiptir. Bu konudaki düşüncelerini ifade ettiği pasajlardan biri 

şu şekildedir: “Peygamberlik nuru, yalnız O’nun nurundan çıkmıştır.  Nurların aydınlığı 

bile O’nun nurundandır. Nurlar içinde kıdem (ezelî olan) den daha parlağı, daha eskisi 

daha belirgini olamaz. Ama o Kerem sahibinin nuru müstesnadır.”198 

Hallâc, Hz. Peygamber’in nurunu aynı zamanda âlemin kozmik bir prensibi olarak 

vazeder. Bu konudaki yaklaşımını Tavâsîn’de “O’dur yeryüzündeki varlıklar kadar 

yıldızlara da peygamber olan”199  sözleriyle ifade eder.200 Dolayısıyla onun varlık 

görüşünde yetkin insanın tümel örnekliği merkezi bir konuma sahiptir. Bununla irtibatlı 

olarak Hallâc’ın sisteminde yer verdiği ilkelerden bir diğeri başlangıcın sonda mündemiç 

oluşudur. Onun “Hak O’nunla belirginleşir, hakikat ancak O’nunla vücûd bulur. O, 

vuslatta evveldir, nübüvvette ise sondur; hakikatte bâtın ve fakat ilimle zâhirdir”201 

minvalindeki sözleri bunun açık bir göstergesidir.  Başlangıcın sonda mündemiç olarak 

bulunduğu fikri, Allah’a yakınlık anlamında ilk yaratılanın Peygamber’in nuru iken; onun 

nübüvvetinin tezâhürünün ise dünyevî ölçekte en son gerçekleştiğiyle alakalıdır.202 Son 

 
195 Hallâc’ın nûr-ı Muhammedî düşüncesinde kendisinden etkilendiği isim olarak Sehl et-Tüsterî (ö. 

283/896) zikredilir. Bkz. Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi, s. 124.  
196 Sehl et-Tüsterî’nin Kur’ân’daki âyetleri Nur-ı Muhammedî ile ilişkili olacak şekilde te’vîli için bkz. 

Fatma Gedik, Sehl b. Abdullah et-Tüsterî ve Tasavvufî Görüşleri, (Doktora Tezi), ss. 190-196. 
197 Kelâbâzî, peygamberler arasında belli bir hiyerarşinin olduğu ve en yetkin insanın Hz. Peygamber (s.a.) 

olduğu konusunda sûfîlerin hem fikir olduğunu teyit eder. Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 76-77.  
198 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsin, s. 94.  
199 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsin, s. 94. 
200 Carl W. Ernst, Tasavvuf Öğretileri, Çev. Cangüzel Güner Zülfikar, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2019, 

ss.36-41.  
201 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsin, s. 94. 
202 Afîfî, Hallâc’ın tasavvuf metafiziğinin kurucu ismi olan İbn Arabî üzerinde en etkili olan sûfî 

düşünürlerden biri olduğunu iddia eder. Bu çerçevede iki mutasavvıf arasındaki benzerlikleri şu dokuz 



49 

olarak Hallâc, Hz. Peygamber’den hareketle yetkin insanda şu üç temel niteliğin 

bulunduğunu söyler: Ümmî, haremî ve mekkî. Ona göre, insanın niyet ve maksadını tek 

bir noktada toplaması (himmetini toplamak) ümmî; Allah’tan kendisine verilen nimet/ler 

bakımından haremî ve Allah’a yakın olmakla birlikte temkîn ile durabilme hali ise mekkî 

olarak isimlendirilir.203 Hallâc bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“Hakk, ona “Ümmî” dedi: Bütün himmetleri (gayret ve niyetleri) topladığı için. “Haremî” 

dedi ona: Kendisine verdiği nimetlerin büyüklüğü yüzünden ve “Mekkî” diye andı onu: 

Yakınında temkînle durabildiği için.”204 

  

 
madde altında özetleyerek dile getirir: 1-Bir ve çok meselesi. 2-Kelâm görüşü ve Muhammed’in ezelde 

varlığı. 3-Muhammed’in nuru ile bâtının bilginin ilişkisi. 4- Bizatihi Allah’a ait olan birlik ile O’na atfedilen 

birlik. 5-Hakkın perdesi olan halk âlemi. 6-İlâhî aşk nazariyesi. 7-Meşia ile irâde arasındaki fark ve şeriatla 

ilâhî buyruk arasındaki münasebet. 8-Allah’ın bilinemezliği. 9-Kur’ân’ın te’vîli. Bkz. Ebu’l-Âla Afîfî, 

Muhyiddin İbnü’l-Arabî’de Tasavvuf Felsefesi, Kırkambar Yay., İstanbul 1999, ss. 183-184. 
203 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsin, s. 93. 
204 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsin, s. 93. 



50 

İKİNCİ BÖLÜM 

İNSANIN NİHAİ GAYESİ MARİFETULLAH 

Erken dönem tasavvuf literatüründe, insanın nihai gayesi Allah’ı bilmek ve tanımak 

anlamında marifetullah kavramı ile ifade edilir. İnsanlar arasındaki bireysel farklılıkların 

kaynağını kalpteki marifet belirler.205 Allah hakkında marifetin nasıl elde edileceği 

noktasında birtakım görüş ayrılıkları mevcuttur. Bu yaklaşımlardan ilki Mu’tezile’ye 

aittir. Mu’tezile, marifetin kaynağını akıl olarak görmektedir. Fakat Hücvîrî’ye göre 

çocukların ve delilerin akıl sahibi olmamakla birlikte iman sahibi kabul edilmeleri bu fikri 

zayıflatmaktadır. Marifetin kaynağı hakkındaki ikinci yaklaşım, kelâmcıların 

benimsedikleri istidlâl yöntemidir. İstidlâl yönteminin bazı insanlar marifete ulaşırken 

niçin diğer bazılarının vâsıl olamadığını izah etmede yetersiz olduğu için bu fikir de 

reddedilir.206 Bu konuda son yaklaşım ise Ehl-i sünnetin inâyet teorisidir. 

Ehl-i sünnetin benimsediği görüş, sıhhatli akıl ile istidlâlin marifetin kaynağı değil 

ancak sebebi olabileceği yönündedir. Marifetin gerçek kaynağı Allah’ın inâyetidir.207 

Başlangıçta birtakım belirsizlikler içeriyor gibi görünmekle birlikte sûfîlerin 

yaklaşımının ehl-i sünnete yakın olduğunu söylemek mümkündür. Onların “İnsan nasıl 

marifet sahibi olur?” sorusuna sundukları çözümleme biçimi şöyledir: Allah dışındaki 

herşey insan için birer sebeptirler. Duyular, akıl ve eşya bunların her biri insanın marifete 

ulaşmasına hizmet eden birer sebepten ibarettirler.208 Tasavvuf terminolojisine göre ise 

birer hicaptırlar. Bu anlamda hicabın olumlu-olumsuz iki işlevi vardır. İnsan ile Allah 

arasında engel olması sebebiyle negatif bir anlama sahip iken; hicabın kaldırılmasıyla 

yani Allah tarafından yaratılmış ve insanın hizmetine sunulmuş bir sebep olarak telakki 

edilmesiyle ise olumlu bir anlama sahiptir. Bu konudaki sûfî bakış, “İlâhi inâyet olmazsa 

akıl amâ olur”209 sözüyle özetlenebilir. 

 
205 “Herkesin kıymeti sahip olduğu marifet iledir. Marifet sahibi olmayanın kıymeti yoktur.” Hücvîrî 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 398.  
206 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 398.  
207 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 399. 
208 Marifet konusunda en çok tartışılan konulardan biri de insanın Allah’ı tanıma sürecinde sahip olduğu 

akıl ve duyuların işlevi meselesidir. Bu konuda sûfîler, aklı ve duyuları işlevsiz görmezler, aksine gerekli 

ve fakat yeterli olmadıklarını vurgularlar. Kelâbâzî, “Marifet” bahsinde insanda aklın konumuyla marifet 

arasındaki ilişkiyi bu çerçevede ayrıntılandırır. Genel yaklaşım, aklın ve duyuların marifete ulaşmada birer 

âlet oldukları ve fakat tam anlamıyla bilginin ancak Allah’ın inâyetiyle mümkün olduğu yönündedir. Bkz. 

Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 69-71.  
209 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 399. 



51 

İlkiyle irtibatlı olarak altı çizilmesi gereken ikinci husus şudur: Duyular ve akıl 

marifetin elde edilmesinde gereksiz, dolayısıyla terk edilmesi gereken araçlar değildir. 

Aksine insan ancak duyular ve aklını kullanmak suretiyle marifete ulaşabilir. Fakat bir 

sûfî her zaman, söz konusu araçların kendilerini mutlaklaştırmamalıdır. Bunun anlamı ise 

kişinin marifete ulaşmada duyular ve aklın zemin olduğunu kabul etmesi ve fakat bu iki 

ilkeye hiçbir zaman mutlak sebep anlamını yüklememesidir. Sâlikin marifete vâsıl 

olmasının tek bir sebebi vardır o da Allah’ın lütfu ve inâyetidir. Müsebbib (Hakk) 

olmadan sebepler insan için rehber değil reh-bür yani ancak birer yol kesen olabilirler. 

Hücvîrî tarafından bunun aksini savunanlar ise ehl-i hevâ ve ilhâd taifesi olarak 

isimlendirilir.210 

Marifetin mutlak kaynağının Allah olarak tayin edilmesi, sûfîleri sistematik bir 

tedris ve talim faaliyetinin zorunluluğu ilkesinden uzaklaştırmıştır. Bazı sûfîler ulemanın 

bakış açısından hareketle (yani ilmi marifetin zorunlu bir ilkesi olarak görmeleri 

nedeniyle) tırnak içindeki ilme negatif anlamlar yüklemek suretiyle eleştirmişlerdir. Bu 

meyanda, Kuşeyrî sâdık müridin ulemanın ilmine ihtiyaç duymayacağını söylemesi 

dikkat çekicidir.211 Bir başka örnek ise ilim ve kitap meşguliyetinin Allah’a yakınlığı 

engellediğini düşünen sûfîlerin kitaplarını denize atmaları hadisesidir.212 

Esasında bu sûfîler, ilmin ve kitabın kendisini değil, onlara yüklenen anlamın 

(mutlak sebep olarak telakki edilmesini) Allah ile aralarında bir tür engel olarak 

görmektedirler. Bu meyanda Hücvîrî’nin “Ağyara iltifat edenin marifeti zünnârdır”213 

cümlesi aynı zamanda sert bir eleştiridir. Nitekim zünnâr, gayr-i Müslimlerin dinî 

alametleri olarak takmakla yükümlü kılındıkları kuşak veya kemerdir.214 Allah dışındaki 

sebepleri mutlak sebep olarak gören kimseler, zaruret olmadan isteyerek ve özenerek 

kâfirlere ait dini alamet sayılan bir simgeyi takmakla, dolayısıyla onlara benzemekle 

eleştirilir. 

İnsanın nihai gayesini oluşturan marifetle ilgili bir diğer husus, marifetin keyfiyeti 

ile ilgilidir. Bu konuda ortaya konan yaklaşımlar, marifetin ilham ve zorunlu bir bilgi 

olmadığı yönündedir. Brahmanlar ve İlhâmiyyun gibi akımlar, marifetin ilham olduğunu 

savunmaktadırlar. Fakat her biri ilham neticesinde ulaştıkları marifet noktasında 

 
210 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 400.  
211 Kuşeyrî, Risâle, 238. 
212 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 219.  
213 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 406. 
214 Yusuf Şevki Yavuz, “Zünnar”, DİA, C. 44, İstanbul 2013, ss. 572-574.  



52 

farklılaşmaktadırlar. Sûfîlere göre bu durum ilhamın marifet olarak kabul 

edilemeyeceğini gösterir. Bir diğer yaklaşım ise marifeti zorunlu bir bilgi olarak kabul 

edenlerdir ki, bu durumda insanın sorumlu bir varlık olduğunu açıklamak güçleşecektir. 

Öte yandan marifetin zorunlu olduğu kabul edilecek olursa niçin bazı insanlarda marifetin 

bulunmadığını açıklamak noktasında birtakım problemlerin ortaya çıkacağı aşikardır.215 

Dolayısıyla söz konusu iki görüş, sûfîlerin marifet ile ilgili karşısında yer aldıkları 

yaklaşımlardır. 

Marifetle ilgili son husus ise, nihai gayesine vâsıl olan insanın nasıl bir bilgi elde 

edeceği ile alakalıdır. Nihai gayesi Allah’ı tanımak olan insan söz konusu maksadına 

ulaştığında Allah’ı gerçek anlamda bilebilir mi? Bu konuda sûfîlerin genel yaklaşımı şu 

cümle ile ifade edilebilir: “Hakkın vücûdunda yakîn; keyfiyetinde ise hayret 

kalmaktadır.”216  Bu cümlenin anlamı, insanın Allah’ın varlığı noktasında kesin (yakîn) 

bilgiye ulaşırken; Allah’ın zatı ve mahiyeti hakkında ise kesin bilgiye ulaşamayacağını 

(hayret) idrâk etmesidir. Nitekim insan kendisini bilen bir varlık olarak tanımlamaktadır 

ve ulaştığı nihai noktada mutlak hakikati kuşatamayacağını fark etmesiyle, acziyet 

anlamında hayret açığa çıkacaktır. Bu minvalde sıklıkla dile getirilen “Kendine bilen 

Rabbini bilir” hadisi, esasında insanın hakikati mutlak anlamda elde edemeyeceğini 

bilmesiyle, Allah’ın zatını da bilemeyeceğini idrak etmesinden ibarettir.217 Dolayısıyla 

insanın kendi doğasını keşfettikten sonra buradan hareketle Allah’ı mutlak manada 

bilmesi anlamında değildir. Bu nedenle Şiblî, “Marifetin hakikati marifette âciz 

kalmaktır”218 diyecektir. 

Marifetle ilgili bu genel çerçeveden sonra tez çalışmasının odak noktasını oluşturan 

üç sûfînin insanın nihai gayesini ifade etmek üzere tercih ettiği terimler ve benimsedikleri 

yaklaşımların ortaya konması gerekir. Fakat şu unutulmamalıdır ki, yukarıda marifet ile 

ilgili Hücvîrî’den hareketle resmedilen ana çerçeve, mezkûr üç sûfînin benimsedikleri 

görüşün ortaya konmasında bütüncül bir perspektif sunmaktadır. Nitekim her bir sûfî 

farklı birer terminoloji kullanmasının yanı sıra birbirinden muhtelif bahisleri takdim ve 

tehir edecekleri için, bu uzun girizgâh onların yaklaşımlarını sentezleme noktasında bir 

işlev sunacaktır. Buna göre Muhâsibî insanın nihai gayesini ihlâs terimi etrafında 

tartışırken; Cüneyd-i Bağdâdî elest bezmi ve misâk ahdi ile irtibatlı olarak “Olmazdan 

 
215 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 403.  
216 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 408.  
217 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, ss. 408-409. 
218 Hücvîrî Keşfü’l-Mahcûb, s. 409. 



53 

önceki ilk hale dönmek” ifadesine atıfta bulunacak; Hallâc-ı Mansûr ise hakikat, 

hakikatin hakikati ve Hakk olmak üzere üçlü bir kavramsallaştırmaya başvuracaktır. Bu 

bölümde her bir sûfînin yaklaşımlarına müstakil olarak yer verildikten sonra ulaşılan 

neticeler değerlendirme kısmında özetlenecektir. 

2.1. Niyet İrade ve Eylemlerin Allah’a Tahsis Edilmesi: İhlâs 

Muhâsibî, insanın nihai gayesini ihlâs terimi ile ifade eder. Ona göre ihlâs219, niyet, 

düşünce ve amelin sadece Allah’a tahsis edilmesi anlamına gelir. Bu çerçevede, el-

Kasd’da, ihlâsı “Yüce Allah’a kulluk ederken insanların varlığını ve yokluğunu akıldan 

çıkarmak, mükafatı sadece Allah Teâlâ’dan bekleyerek halkın övgüsü ve yergisini 

dikkate almamaktır”220 şeklinde tanımlar. Bu bakımdan ihlâs, insanın ahlâkî eylemlerinin 

gerekçesi ile doğrudan irtibatlı olmaktadır. Mahza Allah için yapılan her eylem, ahlâkî 

anlamda bir eylemin ulaşabileceği en üst değer formuna yükselmiş demektir.221  Bununla 

irtibatlı olarak Muhâsibî, ihlâs teriminin içeriğini daha belirgin kılmak için tahlîs 

kelimesini kullanır. 

“Tahlîs, iyi ile kötüyü, hak ile batılı birbirinden ayırmak demektir. İhlâs ise hakkın 

ve iyinin her türlü karışıklıktan, her türlü şâibeden uzak ve saf olmasıdır.”222 Görüldüğü 

üzere Muhâsibî, ihlâs terimini, iyi ile kötünün sadece birbirinden ayrıştırılması için değil 

aynı zamanda iyinin saflaştırılması anlamında kullanır. Bunu daha belirgin kılmak için 

ağaç ve aşk mecazlarına başvurur. Burada ağacın kökünün toprak içinde oluşuyla 

insanların nazarından uzak gerçekleştirilen ihlâs üzere eylemler arasında benzerlik 

vurgulanır. Tıpkı ağacın kökünün açıkta kalması onun kurumasına sebebiyet verebileceği 

gibi, toplumun övgüsü yahut yermesi dikkate alınarak gerçekleştirilen eylemler de 

yaslandıkları gerekçeye binaen eksik ve kusurlu sayılabilecektir.223 

 
219 Yunus Ekin, “İhlâs Kavramının Semantik Analizi”, Tasavvuf: İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, 

C. 3, Sayı: 9, 2002, ss. 147-160; Esma Sayın, “Tasavvuf Kültüründeki İhlâs Anlayışının Psikolojik ve 

Terapik Etkileri”, Türk-İslam Medeniyeti Akademik Araştırmalar Dergisi, C. 9, Sayı: 17, 2014, ss. 69-

76.  
220 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, ss.  259-260.  
221 Kuşeyrî, Risâle, s. 242.  
222 Muhâsibî, Riâye, ss. 162-163.  
223 “Ağacın kökleri açıkta kaldığı zaman, ağaç susuz kalır, dalları canlılığını kaybeder, yaprakları kurur, 

artık meyve vermez olur ve faydası da değeri de kalmaz. Buna karşılık kökleri toprağa gömülür ve gözlere 

görünmez olursa, ağaç kendi su ihtiyacını karşılar, özsuyu her yanına ulaşır, yaprakları yeşerir, meyveleri 

olgunlaşır ve sahibi de onları devşirir ve bundan çok yarar sağlar.” Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 

259-260; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 96.   



54 

Muhâsibî’nin ihlâs ile arasında irtibat kurduğu bir diğer kelime ise saf aşk 

kavramıdır. O, Araplardan bir kimsenin âşık olduğu zaman hislerinin gerçekliğini ifade 

etmek için şu cümleyi kullandığını söyler: “Falan kişi, filana aşkında ihlâslıdır.” Ona göre 

ihlâs ve aşk terimlerinin ortak paydası homojen ve katışıksız olma halidir. Bu meyanda 

ihlâs ile yapılan bir amele ne riyakârlık ne tanınma ne kendini beğenme ne övülme arzusu 

ne de yerilme korkusu türünden bir şey karışmaz. Aksine ihlâs, Allah dışındaki tüm 

unsurlardan süzülerek ortaya çıktığı için, ahlâkî eylemler içerisinde en saf davranış olarak 

temeyyüz eder.224 

Muhâsibî, insanın iradesi dışında erdemli eylemine diğer insanların şahit olduğu 

durumda en küçük bir hazdan bile kaçınması gerektiğini söyler.225 Çünkü ona göre, insan 

için erdemli eylemler tıpkı erdemsizlikler gibi imtihan sebebi olabilir.226 Muhâsibî, 

sûfîlerin bu konudaki yaklaşımını “Birisinin içinden ağlamak gelirdi ama şöhret 

korkusuyla ağlamasını, gülmeye çevirirdi”227 diyerek ifade eder. Öte yandan “Kim güzel 

bir yol açar ve bu yolda gidilirse bu yolu açan kişiye hem kendi sevabı hem de kıyamete 

değin o yoldan, gidenlerin sevabı verilir” şeklinde aktarılan hadisin varlığı Muhâsibî’nin 

savunduğu amellerin gizliliğini zayıflatır. Buna rağmen o, hadisi görmezden gelmek 

yerine erdemli eyleminden kibir duymayacak kadar ahlâkî anlamda yetkin bir kimsenin 

ancak amelini açıktan yapabileceğini söyleyerek söz konusu hadise şerh düşer.228 

Muhâsibî içinde yaşadığı dönemde yaygın olan toplumsal dindarlık biçimlerine 

referansta bulunarak inşâ etmek istediği ihlâs öğretisinin zeminin güçlendirmeyi arzular. 

Bu çerçevede içinde yaşadığı insanları Allah’ın hukukunu gözetme(k) ilkesi ekseninde 

üç farklı şekilde kategorize eder: (a) Allah’ın hukukunu sürekli gözetmekle birlikte, 

küçük sayılabilecek hatalarda bulunan kimseler. (b) Erdemsizlikleri sıklıkla tekrarlayan 

ve fakat bir süre sonra pişmanlık duyan kimseler. (c) Bir Allah fikrine sahip olmakla 

birlikte erdemsiz davranışlarda ısrarcı olan kimselerdir ki, bu grubun en önemli özelliği 

gaflet ve unutkanlık içinde bulunmaktır.229 

Muhâsibî, son iki grubu hastalık ve uzun süre giyilen ve fakat yıkanmayan bir 

elbisenin durumuna benzetir. Sürekli ibadetlerini aksatan ve erdemsizlikler içerisinde 

 
224 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, s. 259. 
225 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 35-36.  
226 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 73. 
227 Muhâsibî, Riâye, ss. 207-208.  
228 Muhâsibî, Riâye, ss. 203-205, 207.  
229 Muhâsibi, Riâye, ss. 55-58. 



55 

bulunup da tövbe eden, hastalığını başlangıç safhasında öğrenen kimse gibidir. Aynı 

şekilde bir Allah fikrine sahip olmakla birlikte günah ve hatada ısrar edenlerin hali ise 

hastalığını ilerledikten sonra öğrenen kimseye yahut yıkanmayarak kirden yıpranmış bir 

elbisenin durumuna benzer.230 Görüldüğü üzere, yukarıdaki tasnifin iki ana unsuru vardır: 

Allah’a iman etmek ile buna uygun davranmak. Dolayısıyla ihlâs öğretisinin mihveri 

iman ile amel yahut bilgi ile eylem arasındaki mutabakattır. Bunun Muhâsibî’nin 

düşüncesindeki karşılığı sıdk ve sâdık terimleridir.231 

Muhâsibî, sıdk ve sâdık terimlerini el-Kasd, Âdâb ve Risâletü’l-Müsterşidîn’de 

ayrıntılandırarak açıklar.232 Sıdkı ihlâs ile yakın anlamda233daha çok iman-amel, niyet-

davranış yahut bilgi-eylem ilişkisini ifade etmek için kullanır. Fakat buradaki esas 

problem, ihlâs ve sıdkın eş anlamlı olarak mı yoksa birinin niyet diğerinin davranış için 

mi kullanıldığıdır? Muhâsibî, bu iki kavramın sınırlarını belirgin bir şekilde tespit etmez. 

O, sıdk kavramını üç anlamda kullanır: Niyetin, dilin ve amelin sıdkı.234 

Niyetin sıdkı, kişinin sırf Allah için eylemesi; dilin sıdkı, kişinin sadece hakikati 

konuşması; amelin sıdkı ise kişinin amelini (riyadan koruyarak) tamamlaması.235 

Görüldüğü üzere sıdk, insanın niyet, dil ve amel bütünlüğünü ifade eder. Muhâsibî’nin 

içinde yaşadığı topluma niyet-amel arasındaki uyuşmazlıktan hareketle yönlendirdiği 

dindarlık eleştirilerini hatırlayacak olursak onun sıdk ile ilgili görüşünü biri münâfıklar 

diğeri de günahkâr müminlere karşıt olarak oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

Dolayısıyla Muhâsibî’nin ihlâs ve sıdk öğretisinin temelini toplumsal ahlâk ve dindarlıkta 

ortaya çıkan yozlaşma oluşturmaktadır. Bu bozulma ve yozlaşmanın mihverinde ise 

insanın iç-dış bütünlüğünü yitirmesi bulunmaktadır.236 

Muhâsibî insanlardaki dil ve amelin birer maske işlevi gördüğünü, dolayısıyla sıdk 

ve ihlâsı tespit etmenin kolay bir iş olmadığını söyler. Ona göre sıdkın kaynağının çokça 

namaz kılmak, oruç tutmak yahut zekât vermek değil, aksine marifettir.237  İnsan 

kalbindeki niyeti sadece Allah’a tahsis etmeli ve böylece açığa çıkan sıdkı dile ve amele 

 
230 Muhâsibi, Riâye, ss. 69-70. 
231 Burhan Sümertaş, Kur’ân-ı Kerim’de Sıdk Kavramı, (Doktora), Dokuz Eylül Üniversitesi SBE, 2009, 

ss. 99-103.  
232 Muhâsibi, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 163-171. 
233 Ebû Saîd Harrâz, Kitâbu’l-Hakâîk’te, sıdktan sonra ihlâs kavramına yer verirken; Kuşeyrî ise Risâle’de 

ihlâstan peşi sıra sıdk terimine yer verir. Bkz. Kitâbu’l-Hakâîk, s. 87; Risâle, ss. 242-248.  
234 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, s. 254. 
235 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, s. 254.  
236 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, s. 255. 
237 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, s. 255.  



56 

koruyarak taşımalıdır. Muhâsibî’ye göre sıdkın marifeti, amel tamamlanıncaya kadar 

bozulmaya açıktır. Bu nedenle niyet, dil ve amel bütünlüğünün sağlanması, dikkatli bir 

muhâsebeyi, azim, cehd ve iradeyi gerektirir.238 Ona göre bu durum tahakkuk ettiğinde 

insanda sevinç, neşe ve bedensel bir sağlık yerine hüzün, ağlama, bedenen zayıf düşme 

ve vecd hali ortaya çıkar. Muhâsibî bu konudaki düşünceleri şu sözleriyle ifade eder: 

“-Sıdkın kalbe nasıl yerleştiğini anlatır mısınız? 

-Sıdk, Allah Teâlâ’nın bir bağışıdır. Bu bağış kalbe inince oradan bir nur yükselir. O nur, 

kalbi coşturur. Beyine ulaşır, oradan bütün vücuda yayılır. Böylece her organ, kalbin 

duyarlılığına ve aklın sağlıklı oluşuna uygunluğu oranında, o doğruluk coşkusundan az 

veya çok nasibini alır. Sıdk, kalbi çok güçlü bir şekilde kuşatınca, onu onulmaz bir aşkla 

coşturur. Fakat aynı zamanda hayranlık ve şaşkınlık içinde de bırakabilir. Yanı sıra 

ağlatabilir, hüzne de boğabilir. Ayrıca yemekten içmekten kesebilir. Sürekli ağlamaya 

itebilir. Sessizce ve için için ağlayışlara sürükleyebilir. Öte yandan tam bir sessizliğe de 

büründürebilir. Bağırıp çağırmaya veya hıçkırıklara boğulmaya da götürebilir. Bir saat, bir 

veya iki gün aklını başından alabilir. Ya da kalbini alt üst eden sıdkın şiddetine göre iki 

gün hatta daha fazla onu doğruya eğriden ayırma kabiliyetinden veya her türlü ayırt etme 

yetisinden yoksun bırakabilir. Öte yandan kulun sıdkın cezbesiyle onun ağırlığı altında bir 

çok hayırlı işi bıraktığı, başıboş dolaştığı, insanlardan kaçıp yalnızlığı dost edindiği, 

hüzünlere gark olduğu, acılarla kıvrandığı, benzinin solduğu, soğukta kalmışçasına 

derisinin ürperip pütür pütür olduğu, organlarında canlılık veya gevşeme hissettiği, artık ne 

karısına ne de çocuklarına yararlı olabildiği, lokmalarını yutamadığı ve güç bela yedirilip 

içirildiği, ağlamaktan dolayı gözlerinin görmez hale geldiği, göz kapaklarının yanıp 

kavrulduğu veya kendisinin ağlayışları karşısında başkalarının ağladıklarını gördüğü de 

olur. İşte delikanlı, sıdkın kalplerde ve bedenlerde bıraktığı acılar bunlardır. Sıdkın niteliği 

de işte budur.”239 

Muhâsibî’nin sıdkın tahakkuk ettiği kişiyi resmederken kullandığı ifadeler fenâ ve 

vecd halinin tesiriyle kendinden geçen bir sûfî portresini anımsatır. Bu türden pasajlar, 

Muhâsibî’nin metinlerinde oldukça ender olarak bulunmaktadır. Dolayısıyla söz konusu 

cümleler orijinal metne dışarıdan eklemlemlenmiş hissini verir. Çünkü Muhâsibî, insanın 

nihai gayesini fenâ-bekâ cihetiyle değil daha çok ihlâs ve sıdk terimleri zemininde ele 

alır. Tasavvuf düşüncesinde onun insan tanımı, diğer sûfîlerle kıyaslandığında daha 

mutedil ve realist bir zeminde temerküz eder. Nitekim Âdâbû’n-Nüfûs240 ve Risâletü’l-

Müsterşidîn’de241 tanımladığı sıdk ve sâdık terimleri onun öğretisiyle daha uyumlu bir 

görünüm arz etmektedir. 

 
238 “Ameldeki doğruluk, girişilen iş gerçekleşinceye kadar nefsin rahatını bir yana bırakarak yapılması 

gerekeni canla başla yapmaktır. Böylece iş azim ve kararlılıkla, fırsatı kaçırma korkusu ve maksada erişme 

arzusu sayesinde güçlü bir hırsla tamamlanır. Bu öyle bir iştir ki, mü’minin onu yapmasına hiçbir şey engel 

olamaz ve onu hiçbir şey bundan mahrum edemez.” Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, s. 254.  
239 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, ss. 255-256.  
240 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 150-155.  
241 Muhâsibî, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 163-171. 



57 

Muhâsibî’nin metinlerinde sûfîler arasında sâdık insanın niteliklerinin neler 

olduğunun tartışıldığına dair ifadeler yer alır. O, bu konuda mevcut metinlerinde dağınık 

tasvirlerde bulunur. Bununla birlikte, biz onun bu parçalı betimlemelerini yapısalcı bir 

bütün içinde toplayarak sunmaya çalışacağız. Muhâsibî’ye göre sâdık insanın ilk özelliği, 

insanların övgüsünü talep etmemek, kınamasından da korkmamaktır. Onun bu konudaki 

yaklaşımı şu şekildedir: 

“Hâris Muhâsibî’ye sıdkın alameti sorulunca, şöyle demişti: “Sâdık o kimsedir ki, halk 

nezdindeki itibarının hepsi insanların gönlünden çıksa buna hiç aldırmaz. Sahip olduğu 

güzel amellerinden bir zerresine bile halkın vakıf olmasını arzu etmez. Kötü amelinin halk 

tarafından bilinmesinden hoşnutsuzluk duymaz. Zira bundan hoşnutsuzluk duyması halk 

arasında itibarının artmasını arzuladığının delili olur. Bu ise sıddîklerin ahlâkından 

değildir.”242 

Sâdık insanın ikinci özelliği, konuştuğu zaman doğruyu ve hakikati söylemesidir.243 

Buna göre sâdık kimse, dedikodu, gıybet türünden zannî bilgilere dayalı konuşmalarda 

bulunmaz. Bununla birlikte, niyetiyle mutabık olmayan sözleri de sarf etmekten sakınır. 

Buna mukâbil, günahkâr mü’minlerin en bâriz vasfı, niyet ve sözleri arasındaki tutarsızlık 

ve çelişkidir. Bu çerçevede Muhâsibî’nin çağdaşı Ebû Saîd el-Harrâz’ın (ö.277/ 890?) 

sıdk kavramını, kalp ile dil arasındaki uyumu dikkate alarak tanımlaması dikkat çekicidir. 

Onun sıdk tanımı şöyledir: “Sıdkın aslı nedir? Gönlün doğruluğuyla lisanın doğruluğunu 

itiraf etmektir. Kim kalbin doğruluğuna yakın bir oranda marifet ve iman nuruna uygun 

olarak diliyle doğru söylerse işte o sâdıktır.”244 

Sâdık kimsenin üçüncü özelliği, ahlâkî eylem ve ibadetlerini sadece uhrevî bir ödül 

için değil aksine Allah’a karşı bir şükür ifadesi olarak yerine getirmesidir.245 Bu, 

Muhâsibî’nin formüle etmek istediği fikrin hem güçlü hem de zayıf yanını 

oluşturmaktadır. Çünkü bir taraftan Allah insan ilişkisini işçi-işveren yahut mülk sahibi-

kiracı şeklinde betimlerken246 diğer taraftan mahza Allah fikrini ön plana çıkartması onun 

düşüncesinin paradoksal kısmını oluşturmaktadır. 

 
242 Kuşeyrî, Risâle, s. 248. 
243 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, ss. 256-257; Âdâbu’n-Nüfûs, s. 66. 
244 Ebû Saîd el-Harrâz, Kitâbu’l-Hakâîk, s. 87   
245 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 66. 
246 Muhâsibî, bu konuda Ömer b. Abdülaziz’den şu rivâyeti aktarır: “Onlar amellerini tamamladıkları 

zaman ancak, bitirip olgunlaştırmış olurlar. Kendilerine kiraya verecekleri şeyleri sunmazdan önce 

yaptıkları şeyleri tamamladıktan sonra aranan ve istenen şeye uygun olması için sağlamlaştırır ve onu kiraya 

hazır hale getirirler. İnsanlar da Allah’a karşı öyle yaparlar: Amellere başlamazdan önce durup düşünür ve 

onları tamamlayıp bitirdikten sonra Allah’a sunarlar.” Muhâsibî, Riâye, ss. 51-53. 



58 

Muhâsibî Âdâb’ta sıdk kavramını savâb, şükür, havf ve recâ olmak üzere semantik 

bir çerçevede tartışır. Burada savâb ile Kur’ân ve sünnete ittibâyı, şükür ile ibadetlerin 

maksadını, havf ile akıbetten emin olamamaktan kaynaklanan korkuyu, recâ ile ise son 

hakkında ümid sahibi olmayı247 işaret eder.248 Muhâsibî’ye göre insanlar şükretmek 

bakımından muhteliftirler. Ona göre şükrün en üst kademesi insanın başına gelen belâ ve 

musibetlere şükretmesidir. Kötü olan bir şeye şükretmenin anlamı, kişinin maruz kaldığı 

belânın daha büyüğünün bulunduğuna dair inancıdır. Dolayısıyla Muhâsibî’nin idealize 

ettiği insan profili, musibet ve belâlara tahammül ve sabretmek yerine Rabbine 

şükreder.249 Görüldüğü üzere Muhâsibî, sâdık insanı aynı zamanda bir mürşit gibi 

betimlemektedir. Nitekim bu durum erken dönem tasavvuf düşüncesinde şeyh/mürşit 

probleminin kökenlerinin aydınlatılmasına katkı sunabilir: 

“Baktığında ibret alır, sustuğunda tefekkür eder, konuştuğunda zikreder, karşısına bir engel 

çıktığında sabreder, verilene şükreder, başına bir musibet geldiğinde bir gün muhakkak 

Allah’a döneceğini düşünerek “Biz Allah’tan geldik yine O’na döneceğiz” (Bakara, 2/156) 

der. Kendisine karşı bir saygısızlık yapıldığında anlayışlı davranarak hilm ile muâmele 

eder, bilgisi olsa bile mütevazı davranır, başkalarına öğretirken rıfk ile muamele eder ve 

bir soruya muhatap olduğunda elinden gelen bütün çabayı göstererek meseleyi açıklamaya 

çalışır. Sâdık insan Allah yoluna koyulanlara şifa, doğru yolu bulmak isteyenlere yardımcı, 

sıddîkler için sâdık bir yâren ve korku içinde olanlar için güvenli bir sığınaktır. Bütün 

erdemlerle bezenmiştir. Kendi hakkı söz konusu olduğunda hoşgörülü olur, kolayca rıza 

gösterir ama Allah hakkı söz konusu olduğunda bu tavrı göstermez. Onun niyeti amelinden 

daha üstün ve ameli sözünden daha etkilidir. Vatanı hak ve barınağı hayâdır. Şâhidi 

takvadır. O kendisine lütfedilen nur ile basîretlere sahiptir. İlmin hakikatlerine vakıftır ve 

konuştuğunda bu hakikatleri söyler. Yakîni bilginin delillerini bilir ve bunları anlatır.”250 

Muhâsibî, sıdk ve ihlâsı, insanın niyet, düşünce ve amellerini Allah’a tahsis etmesi 

anlamında kullanmaktadır. Bu çerçevede el-Kasd’da kendisine iki soru yöneltilir. İlk 

soru, insanın ahlâkî eylemlerinin kaynağının Allah olduğunu nasıl tespit edeceğimizle 

alakalıdır. Ona göre bunun iki göstergesi vardır: Allah’ın emir ve yasaklarına riâyet etmek 

ve tüm tikel ahlâkî eylemlerini sadece Allah’ın rızasını gözeterek yerine getirmek. 

Muhâsibî, bir kimsede bu iki şart bir araya gelirse bu kişinin aynı zamanda Allah’ı seven 

olarak adlandırılacağını söyler.251 Bunun üzerine “İnsanın Allah’ı sevmesinin göstergesi 

Allah’ın rızasını gözetmesi ise Allah’ın insanı sevdiğinin belirtisi nedir?” şeklinde 

 
247 Muhâsibî, ihlâs sahibi olan kimsenin mutlak bir ümit içinde olmadığını, âkıbeti hakkında emin 

olamamaktan dolayı korku duyduğunu; günahkâr mü’minin âkıbetinden korkmakla birlikte ümidini 

yitirmediğini ve son olarak ‘müfteri’ (iftiracı)’nin ise âkıbeti hakkında mutlak bir ümit içinde olduğunu 

söyler. Bu tasnifin en dikkat çekici kısmı, yetkin insanı temsil eden muhlîsin bile âkıbetinden tam olarak 

emin olmamasıdır. Bkz. Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 49-50.  
248 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 65-68.  
249 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 66-67.  
250 Muhâsibî, Risâletü’l-Müsterşidîn, ss. 163-165.  
251 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 305-308. 



59 

yöneltilen ikinci soruya ise “Bu soruyu nasıl keşfettin? Sen bana âlimlerin birçoğunun 

tam kavrayamadığı çok önemli bir bilgiyi ve oldukça tehlikeli bir konuyu soruyorsun?” 

diyerek karşılık verir. Muhâsibî’nin bu soruya verdiği yanıt oldukça dikkat çekicidir: 

“Allah bir kulu sevdi mi, kulun içine onu hayra yönlendiren ve şerden uzaklaştıran bir 

vâiz ve kalbine de bir uyarıcı yerleştirir.”252 

Muhâsibî’nin bu ifadelerinden anlaşılmaktadır ki, insan ahlâkî eylemlerinde 

Allah’ın rızasını gözeterek hareket ederse Allah onun bu yetkinlik sürecine müdâhil 

olarak iyi-kötü tefrîkini yapmasını kolaylaştıran ve sağlayan bir kuvvesini açığa 

çıkarır.253 O, bu fikrini desteklemek gayesiyle Hz. Peygamber’in şu hadisine başvurur: 

“Rabbin hiçbir tutkusu ve aşkı olmayan gençten hoşlanır.”254 Muhâsibî, hadiste geçen 

‘hoşlanmak’ kelimesinin anlamının artmak yahut arttırmak olarak te’vîl edilmesi 

gerektiğini söyler. Ona göre hadisin gerçek anlamı, Allah’ın, nefsinin istek ve tutkularına 

boyun eğmeyen gencin ahlâkî yetkinliğini arttıracağı olmalıdır. Dolayısıyla Allah’ın 

insanı sevmesi, onun ahlâkî olarak olgunlaşmasını desteklemesi ve kuvvetlendirmesi 

anlamına gelmektedir. 

2.2. İnsanın Nihai Gayesini Hatırlaması 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin öğretisinde, insanın nihai gayesi, tasavvufî düşüncenin genel 

yaklaşımıyla uyumlu olarak Allah’ı tanımak ve bilmektir. Bununla birlikte onun düşünce 

sisteminde bilmek ile hatırlamak arasında güçlü bir bağlantı vardır. Bilmek bir yönüyle 

hatırlamaktır. Buradaki hatırlama eyleminin özünde metafizik bir sürece gönderme 

yaptığını yani insanın nihai gâyesiyle irtibatlı sorular manzumesini içeren bir anımsama 

olduğunu belirtmek gerekir. Nitekim Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Yakup Yusuf İbn el-

Hüseyin ar-Râzî’ye gönderdiği bir mektubunda, “Hatırlat, zira hatırlamak müminlere 

fayda verir” (Zâriyat, 51/55) âyetini bu çerçevede zikreder.255 

Hatırlamak kelimesinin terimsel karşılığı ise zikir-zikretmektir.256 Gayelerini 

hatırlama noktasında insanlar arasında epistemik bir hiyerarşi bulunur. Bu çerçevede 

Kuşeyrî’nin aktardığı genel çerçeve, dil (lisan), kalp ve sır ile zikretmek (hatırlamak) 

şeklindedir. Sır ile yapılan zikre, zikr-i hakîkî de denir. Zikrin bu en üst idrak seviyesi 

 
252 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 305-306. 
253 Kuşeyrî, Risâle, s. 244.  
254 Muhâsibî, Riâye, ss. 55-56.  
255 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 28.  
256 Kuşeyrî, Risâle, ss. 255-260. Kelâbâzî, Ta’arruf, 122-125; Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 547.  



60 

aynı zamanda Allah dışındaki herşeyin (masivanın) unutulması anlamına gelir. Şiblî, bu 

durumu “Gerçek zikir, zikri unutmaktır” şeklinde dile getirir. Bununla birlikte Ebû Ali 

Dekkâk zikir hakkında “veliliğin menşûru” (şehâdetnâmesi) tabirini kullanması, tasavvuf 

düşüncesinde insanın nihai gayesi ile zikir arasında kurulan irtibatı göstermesi açısından 

dikkate değer bir tespit olarak görülebilir. Tarikatlar dönemine gelindiğinde ise zikir, 

insanın ahlâkî olgunlaşmasında bir riyâzât ve eğitim modeli olarak kullanılarak daha 

somut, belli şekilsel kurallar dâhilinde yorumlanarak oldukça renkli ve zengin bir 

çeşitlilikle karşımıza çıkar.257 Bununla birlikte, tüm bu çeşitliliğe rağmen, zikirden 

maksat birinci aşamada insanın nihai gayesi olan Allah’ı hatırlamak, daha sonra da O’nu 

bilmek, O’nunla ünsiyet kurmak ve O’nda fenâ olmak şeklinde tahakkuk etmesi 

arzulanan bir kemâl süreci olduğudur. 

Tasavvufta, insanın varoluş sebebinin araştırılması en temel ilke olarak vazedilir ve 

bu konuda araştırma yapmayan kimse yerilir. Varoluş gayesini araştırmayan insan sûfîler 

tarafından ‘âdî bir insan’ yahut gâfil kimse şeklinde tavsif edilir.258 Bu çerçevede Zünnûn 

el-Mısrî, kendisine tevbeden sorulunca “Avâm günahtan tevbe eder, seçkinler (havâs) ise 

gafletten tevbe eder”259 şeklinde verdiği cevap, tevbenin maksadının kişiye varoluş 

gâyesini hatırlatmak olduğunun özlü bir ifadesidir. Bu çerçevede, Ahmed b. Hadraveyh 

(ö. 240/854)’in “Gafletten ağır bir uyku yoktur. İnsana en çok mâlik olan ve onu kul 

olarak kullanan şehvettir.  Üzerinde gafletin ağırlığı olmasaydı, şehvet sana karşı zafer 

kazanamazdı”260 meâlindeki sözleri gafleti ağır bir uykuya benzeterek, insanın varoluş 

gayesini hatırlamasını metafizik bir uyanışa (intibâh) benzetmektedir. Bununla birlikte 

tasavvuf literatüründe gaflet terimi aynı zamanda hiyerarşik anlam katmanlarına sahiptir. 

Gafletin kavramsal yapısı, ibadetlerden, uhrevî akıbetten ve varlığın başlangıcı ve sonu 

hakkında gaflet içinde bulunmak şeklinde özetlenebilir. Bu çerçevede İbn Atâ (ö. 

309/921) “En büyük gaflet, kulun Aziz ve Celil olan Allah’tan gâfil olması” diyerek 

gafletin esas anlamının Allah’ı unutmak olduğunun altını çizer.261 

 
257 Reşat Öngören, “Zikir”, DİA, C. 44, İstanbul 2013, ss. 409-412.  
258 Es-sifletü/ âdî adam terimi Zünnûn Mısrî’ye aittir. “Zünnûn’a âdî adam (es-sifletü) kimdir, diye 

sorulunca Allah’a giden yolu bilmeyen ve öğrenmek için çabalamayandır.” Kuşeyrî, Risâle, s. 24.  
259 Kuşeyrî, Risâle, s. 24.  
260 Kuşeyrî, Risâle, s. 44 
261 Kuşeyrî, Risâle, s. 64.  



61 

İnsanın gaflet hal/lerinin, tedrîci olarak hatırlamaya ircâ edilmesinin başlangıcı 

tevbe olarak ifade edilir.262 Başka bir ifadeyle tevbe, uyku halinden bir tür uyanıklığa 

doğru geçiş sürecini ifade eder. Nasıl ki gaflet birtakım derecelere sahiptir, onunla paralel 

olarak tevbenin de kademeli bir yapısı vardır ve tevbenin yetkinleşmesiyle birlikte, gaflet 

azalır.263 Böylece hatırlama dediğimiz uyanıklık hâli tahakkuk eder. Tasavvufun tevbeyi, 

metafizik bir uykudan uyanış hali olarak tanımlaması, onu normatif bir gelenek olan 

fıkıhtan ayrıştırır. Nitekim fıkıh disiplini için tevbenin anlamı, onun şekilsel şartları ile 

sınırlıdır. Bu meyanda, tasavvuf hem tevbe terimini anlam çerçevesini genişletir hem de 

onun insan tabiatı ile olan ontolojik irtibatını ortaya koyar. Bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî, 

“Tevbe günahını unutmaktır”264 şeklinde taze bir bakış ortaya koyar. Günahını unutmak 

ifadesinin biri geçmişe takılıp kalmamak diğeri ise Allah’ın kuşatmasına maruz kalan 

insanda geçmiş, şimdi ve geleceğe dair beşerî bilgilerin silinmesi şeklinde iki anlama 

gelmektedir. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin bahsettiği bu tevbe şekli, yetkin insanın uyanış biçimidir. 

Buna mukâbil sıradan (avam) bir insanın tevbesi bundan farklı olabilir. Bu konuda gerek 

Cüneyd-i Bağdâdî gerekse diğer mutasavvıflar, insanları yaşadıkları hal ve tecrübenin 

kademesine göre tasvir etme konusunda oldukça isteklidirler. Tevbe etmek suretiyle 

gaflet halinden ilk uyanış insanın yetkinlik sürecinin sadece bir başlangıcıdır. Bundan 

sonraki süreçte insanın niyeti, iradi fiilleri ve akıbeti arasında zorunlu bir determinizm 

yoktur. Başka bir ifadeyle, insan niyet eder, amel edemeyebilir; niyet eder, amel eder ve 

fakat sona doğru bu hali muhâfaza edemeyebilir.265 Dolayısıyla gafletten uyanmak, tek 

başına bir şey ifade etmez. İnsanın yetkinlik sürecini anlamlı kılan şey, onun Allah’ı bilme 

 
262 Kuşeyrî’nin Risâle adlı eserinde dokuz sûfî tasavvufa yönelişlerini tevbe ile ifade ederler. Bkz. Kuşeyrî, 

Risâle, ss. 24, 25, 30, 36, 48, 128, 129, 409, 411.  Ebû Kasım Nasrabâzî ile Ebû Osman Mağribî ise tasavvuf 

yoluna girişlerini yeniden Müslüman olmak fiiliyle ifade etmeyi tercih ederler. Bkz. Risâle, ss. 15-17.  
263 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss. 43-44; Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 155-156.  
264 “Cüneyd-i Bağdâdî diyor ki: Bir gün Serî es-Sakatî’nin yanına gittim. Onu değişmiş (ve üzgün) gördüm. 

Ne oldu, diye sordum. Şu cevabı verdi: Yanıma gelen bir delikanlı benden tevbenin ne olduğunu izah 

etmemi istedi. Günahını unutmaman diye cevap verdim. Genç buna itiraz etti ve: Hayır! Belki tevbe, 

günahını unutmaktır, dedi. Cüneyd-i Bağdâdî: Benim kanaatim de o gencin kanaati gibidir, deyince, Serî, 

bunun sebebini sordu. Cüneyd-i Bağdâdî dedi ki: Allah beni cefâ halinden vefâ haline nakletse safâ halinde 

cefâyı hatırlamak cefâ olmaz mı? Bunun üzerine Serî sükût etti.” Kuşeyrî, Risâle, s. 130. 
265 Erken dönem sûfîlerin sülûk süreçleri doğrusal bir hat üzrinden değil, inişli-çıkışlı bir zeminde, dahası 

akıbeti belirsiz bir süreç çerçevesinde değerlendirilir. Bu konuda Kuşeyrî bazı sûfîlerin duraksama, 

gerileme yahut yoldan ayrılma şeklinde tezâhür eden hikâyelerine yer verir ki, bunlardan biri şöyledir: 

“Derler ki Ebû Amr b. Nüceyd (tasavvuf yolunun) başlangıcında Ebû Osman’ın sohbet meclislerine devam 

ederdi. Sözlerinin tesirinde kaldı ve tevbe etti. Sonra bir ara işi gevşetti. Ebû Osman’ı gördükçe ondan 

kaçıyor ve meclislerine devam etmiyordu. Bir gün yolda Ebû Osman’la karşılaştı, yolu değiştirdi. Başka 

bir yola saptı. Ebû Osman onu takip etmeye başladı ve nihayet yakaladı: Evladım, sadece günahsız olduğun 

zaman seni sevenle arkadaşlık etme! Ebû Osman sadece bu nevi hallerinde (gevşeklik) sana faydalı olur 

dedi. Bunun üzerine Ebu Amr tevbe etti. Önceki (müritlik) haline döndü ve bunu başarı ile devam ettirdi.” 

Kuşeyrî, Risâle, ss. 128-129. 



62 

aşamalarının yakîne doğru olan seyri ile mümkün olur ki burada anahtar kavram, bu 

bilmenin içerdiği tazammumlardır. Buna göre Allah’ı bilmek, O’nu hatırlamak O’na 

yakınlaşmak, O’nu sevmek, O’nunla ünsiyet kurmak ve O’nunla dost olmak gibi birden 

fazla içeriğe sahiptir.266 

2.2.1. Bilmek ve Hatırlamak Eyleminin İçerikleri 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın nihai gayesinin Allah’ı bilmek anlamında tevhîd 

olduğunu tespit ettikten sonra, bunun ne türden bir bilme olduğunu ayrıntılandırır. Bu 

noktada birtakım kavramlara atıfta bulunur. Bunlar, kurbiyyet, ünsiyet, velâyet ve 

mahabbet şeklindedir.267 Dolayısıyla Allah’ı bilmek, aynı zamanda O’na yakınlık 

kurmak, O’nunla ünsiyet içerisinde olmak, O’nunla dost olmak, dahası O’nu sevmek 

anlamlarına gelir.  Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre Allah ile insan arasındaki bu epistemolojik 

ilişki, adeta bir mıknatıs ile demir partikülleri arasındaki çekimi anımsatır. 

2.2.1.1. Ünsiyet 

Erken dönem tasavvuf literatüründe insan doğası gereği yakınlık kurabilen 

(üns/iyyet) bir varlıktır. Bununla birlikte sûfîler insanın kiminle bağ kuracağı/kurması 

gerektiği konusunda bir takım tespit, eleştiri ve teklifte bulunurlar. Sûfîlere göre insan 

tikel olarak insanla daha genel ölçekte toplumla, ahlâkî eylemleriyle yahut Allah ile 

ünsiyet kurabilir.268 Tasavvufun bu konudaki temel eleştirisi, insanın, insan yahut toplum 

ile kurduğu irtibat biçimini mutlaklaştırmasıdır. Mutasavvıfların bu konudaki teklifi ise, 

insanın temel ünsiyet bağının sadece Allah’a tahsis edilmesi gerektiğidir.269 Bunun 

anlamı ise, insanın kendini toplumsal ilişkilerden izole etmesi değil aksine insanlarla 

ilişkisini Allah merkezli bir zeminde tanımlamasıdır. 

Üns konusunda sûfîlerin benimsediği genel yaklaşım insanın doğası gereği Allah 

ile ünsiyet kurmaya yatkın bir varlık olduğudur.270 Bununla birlikte tasavvufu özgün kılan 

 
266 Hücvîrî, insanın nihai gayesine ulaşma sürecini zamirler aracılığıyla, Allah ile (meallah), Allah’tan 

(minellah) ve Allah ile (billah) şeklinde ifade eder. Ona göre, Allah insana hidâyet verir, daha sonra şeriatını 

gönderir ve bunun neticesinde insan Allah ile birlikte bulunma halinden mütevellit kemâle ulaşır. Bkz. 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 96.   
267 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 1. 
268 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss. 64-65.  
269 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 526-527; Necmuddîn-i Dâye, Mirsâdu’l-İbâd (Sufilerin Seyri), Çev. 

Hakkı Uygur, İlk Harf Yay., İstanbul 2013, ss. 119-126. 
270 “(İbn Mesrûk): Bir kimsenin neşesi, Hakk’tan başkası ile olursa, neşesi dertler doğurur. Ünsiyeti, 

Rabbinin hizmetinde olmayan kimsenin ünsiyeti sıkıntı meydana getirir. Hakk Teâlâ’dan başkası ile şen ve 

şad olan kimsenin, şen ve şad olma hali, baştan ayağa kadar üzüntüye dönüşür. Ünsü ve zevki Hakk 



63 

husus, insanın Allah ile kurduğu ünsiyetin bizatihi kendisinin bile arada bir mesafeye yer 

açmaması için gösterilen titizliktir. Daha açık ifade etmek gerekirse, insanın Allah ile 

ünsiyet etmeye yönelik bir arzu ve istek içinde bulunmasının kendisi bile mâsiva 

sayılabilir. Bu nedenle sûfîler insanın herhangi bir sebebe istinat etmeden sadece Allah 

ile ünsiyet kurması gerektiğini söylerler.271 

Bilmek ile ünsiyet arasında doğrudan diyebileceğimiz bir ilişkinin olduğunu 

gösteren ikinci kanıt, haller ve makamlar teorisinde üns teriminin sıra-düzenidir. Kuşeyrî, 

üns kavramını muhalifi olan heybet ile değerlendirir. Ona göre üns, havf-recâ, kabz-

basttan sonra gelir. Haller ve makamların zandan-yakîne doğru sıralandığı dikkate 

alınacak olursa üns teriminin kesin bilgiye daha yakın bir yerde konumlandırıldığı 

görülecektir. Bu çerçevede Kuşeyrî, Allah’ın cemâl tecellisini müşâhede ederek huzurda 

bulunmayı üns ile ifade ederken; Allah’ın celâl tecellileri karşısında insanın beşerî 

varlığının silinmesini ise heybet ile tanımlar.272 Öte yandan literatürde ünsiyetin sahv mı 

yoksa sekrin bir neticesi olarak mı ortaya çıkıp çıkmadığı konusunda çetin bir tartışma 

mevcuttur. Bu probleme Cüneyd-i Bağdâdî’nin sunduğu çözüm, ünsün her ikisi için de 

kullanılabileceği yönündedir.273 Bununla birlikte onun, sahv halindeki ünsiyeti ön plana 

çıkaran ve diğerini ikincilleştiren yorumları ise tartışmaya mahal vermeyecek şekilde 

açıktır.274 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin temel iddiası, ünsiyet kavramının bilgi ve ahlâk olmak üzere 

iki boyutu olduğu yönündedir. Onun bilgiyle ilgili yönü müşâhedenin neticesinde ortaya 

çıkması iken, ahlâkî boyutu ise kâmil insanı temsil etmesidir. Bununla birlikte, ünsün 

bilgi boyutuyla ilgili ayrı bir tartışma konusu bulunmaktadır. Buna göre cevaplanması 

gereken esas soru insanın idrâk yetkinliğinin nihai kademesinin üns olup-olmadığıyla 

ilgilidir. Kuşeyrî’nin yaklaşmı, üns ve heybet hallerinde insanın kemâl sürecinin hala 

devam ettiği yönündedir.  Ona göre, söz konusu bu değişim ancak temkîn halinde sona 

 
Teâlâ’nın hizmetinde olmayanın, üns ve zevk hali tümü ile sıkıntı haline gelir. Bunun izahı şudur: Ondan 

başka olan herşey fânidir. Fâni olan birşeyle sevinen bir kimse fâni olan şey yok olunca üzülür. Onun 

hizmetinden başka olan herşey hebadır, boştur. Mükevvanatın ve masivanın değersizliği zahir olunca üns 

halinin tümü sıkıntıya dönüşür. Tüm alemdeki dertlerin ve sıkıntıların kaynağı Ondan başka olanı 

görmektir, mâsivayı görmededir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, 250. 
271 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 125.  
272 Kuşeyrî, Risâle, ss. 95-96.  
273 Bkz. Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 8. “ أنس منهم من غاب أو حضر بشرف مكانه“ 
274 Kuşeyrî’nin, ünsün sahv halinin bir neticesi olarak ortaya çıktığı konusunda yaklaşımı berraktır: “Ünsün 

hakkı ise Hakk ile sahv durumunda olmaktır. Üns sahibi her sâlik sahv sahibidir. Sahv sahipleri şirb 

hallerindeki değişik durumlarına göre farklılıklar gösterirler. Bunun için ünsün en aşağısı mertebesi sâlik 

kızgın ateşler içine atılsa bile, üns halinin bozulmaması ve kederinin hissedilmemesidir, denilmiştir.” 

Kuşeyrî, Risâle, ss. 95-96.  



64 

erer. Temkîn ise her türlü değişimin son bulduğu sükûn ve hareketsizliği ifade eder. 

Dolayısıyla ona göre üns, insanın kemâlinin nihai noktasına işaret etmez.275 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin yaklaşımı ise, insanın değişiminin son bulduğu bir kemâl 

noktası bulmak imkânsız görünmektedir. Ona göre insanın en son gayesi Allah’ı bilmenin 

içeriklerinden biri olması nedeniyle ünsiyet olsa da nihai noktada mutlak bir yakınlık 

hiçbir zaman mümkün değildir. Öte yandan insan cismânî yapısı nedeniyle sürekli 

değişim içerisinde olmak zorundadır. Ölümden sonra insanın Allah ile yakınlığının 

derecesi konusunda ise Cüneyd-i Bağdâdî’nin açık ve sarih bir ifadesi bulunmamaktadır. 

Bununla birlikte ünsün Allah-insan arasında bir ittisal ilişkisi olarak yorumlanıp-

yorumlanmayacağı sûfîleri iki gruba ayırmıştır. Sûfîlerin bir kısmı, ünsün Allah’ın 

kendisiyle değil zikri ile kurulabileceğini söyler iken diğer bir kısmı ise Allah ile ünsün 

imkânlarını aramışlardır. İlk grubun üzerinde yoğunlaştıkları husus heybet kavramı iken; 

ikinci grubun dikkat noktası Allah’ın rahmeti ve insana şah damarından daha yakın 

olduğunu ifade eden naslar olmuştur.276 Hücvîrî, söz konusu bu iki yaklaşımı, Keşfü’l-

Mahcûb’ta uzlaştırarak heybeti üstün tutanların celâl tecellisiyle fenâ; ünsü üstün 

tutanların ise cemâl tecellisi ile bekâ hallerini yaşadıklarını söyler. Hücvîrî’nin 

değerlendirmesine göre birinciler tenzîhe; ikinciler teşbihe vurgu yapmaktadır.277 

İnsanın bilme eylemi ile Allah arasında ünsiyet bağı kurmasının toplumsal 

ölçekteki tezâhürü ise halvet ve yalnızlık olarak ortaya çıkar. Bu çerçevede Cüneyd-i 

Bağdâdî düşüncelerini “Bir kimse din bakımından selamette, beden ve kalp yönünden 

rahatta olmak isterse halktan ayrılıp uzlete çekilsin. Çünkü şu zaman halktan sıkılacak bir 

zamandır. Akıllı olan yalnızlığı tercih eder”278 diyerek ortaya koyar. Öte yandan onun 

biyografisi uzlet ve halvet pratiğine yaşamında geniş bir yer açtığını gösterir. Bununla 

birlikte, insanın toplumsal ölçekteki bağlarının sıhhati, uzlet ve halvet ile beslenen bir 

damara benzetilebilir. Dolayısıyla bu durum sûfîlerin insanın toplumsal bir varlık olduğu 

 
275 Kuşeyrî bu konudaki düşüncelerini şu şekilde ifade eder: “Heybet ve üns hali her ne kadar yüce haller 

ise de hakikat ehli bunları eksiklik sayarlar. Çünkü bu haller kulun değişmesi anlamına gelir. Temkîn ehli 

olanlar, hallerin değişmesi mertebesini aşmışlardır. Onlar için ne heybet ne üns ne de şuur ne de his bahis 

konusu olur. Kul, bu halden daha üstün hale ancak vücûd ile yükselebilir.” Bkz. Risâle, ss. 95-96.  
276 “Cüneyd, üns nedir, şeklindeki bir soruya şu cevabı verdi: Heybet hissi mevcut olmakla beraber haşmet 

duygusunun ortadan kalkmasıdır. Haşmet duygusunun ortadan kalkması, kul üzerinde korkudan çok ümit 

halinin galip olması manasına gelir.” Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 125.  
277 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 527.  
278 Kuşeyrî, Risâle, s. 140.  



65 

gerçeğini göz ardı etmelerine sebebiyet vermez. Aksine toplum ile iç içe olan insanın esas 

sabitesinin Allah olduğu fikrini yerleştirmeye çalışırlar.279 

2.2.1.2. Kurbiyyet 

Cüneyd-i Bağdâdî, Allah’ı bilmeyi O’na yakınlaşmak (kurb), gafleti ise O’ndan 

uzaklaşmak (bu’d) şeklinde tanımlar. Böylece insan ve Allah arasındaki ilişkiyi, fıkhın 

normatif ve şekilsel, kelâm disiplinin spekülatif bağlamından alarak dost (velâyet) ve 

sevgili (mahbûb) arasındaki bir zemine taşır. Bunun şer’î hükümlülükler alanındaki 

yansıması, kullanılan dilde kendini gösterir. Sûfî terminolojiye göre şeriatın emirlerine 

uymak anlamında ibadetleri yerine getirmek, Allah’a yakınlık ile ifade edilirken, herhangi 

bir ibadetin terki ise Allah’tan uzaklaşmak olarak izah edilir.280 Buna mukâbil fıkhın 

başvurduğu dil ve kavramsallaştırma, ibadetlerin yerine getirilmesi durumunda farz, 

vâcip, sünnet şeklinde iken, terkinde ise haram, mekruh gibi kuralsal bir içeriğe sahiptir. 

Fakat bu durum mutasavvıfların fıkhın yaklaşımını gereksiz buldukları anlamına gelmez. 

Aksine sûfîlerin üzerinde ittifak ettiği konulardan biri, fıkhın söz konusu çerçevesinin her 

zaman temel alınarak muhâfaza edilmesi gerektiği yönündedir.281 Onların eleştirdikleri 

esas nokta ise fıkhın bu ameli formunun dindarlık hiyerarşisi içerisinde sadece belli bir 

kademeyi ifade ediyor olmasıdır. 

Tasavvuf literatüründe Allah’a olan yakınlığın ve uzaklığın neticeleri üzerinde 

müstakil olarak durulur.282 Kuşeyrî, uzaklığın tezâhürünü Allah’ın yardımından 

(tevfîk)283 ve hakikatinden (tahkîk) uzak düşmekle izah eder. Buna mukâbil yakınlığın 

neticesini ise Allah’ın insanın kulağı, gözü olmak olarak sıkça dile getirilen Hz. 

 
279 İnsan doğası gereği toplumsal bir varlık mıdır yahut insanın toplum ile kurduğu bağ/ları belirleyecek 

temel evrensel kriterlerin ne olması gerektiği antik çağdan günümüze değin tartışılagelmiş kadim bir 

problemdir. Bu konuda Aristo ile Thomas Hobbes’un yaklaşımları için bkz. Celal Yeşilçayır, “Thomas 

Hobbes’un Geleneksel Siyaset Felsefesine Karşı Çıkışı”, Mavi Atlas GŞÜ Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

Sayı: 2, Bahar 2014, ss. 62-72. Mutasavvıfların bu konudaki yaklaşımları ise insanın doğası gereği Allah 

ile ünsiyet kurabilen bir varlık olduğu dolayısıyla toplumsal ilişkilerin de bu zemin üzerinden inşâ edilmesi 

gerektiği yönündedir. Dolayısıyla Aristo ve Hobbes teorilerini daha çok insanı biyolojik doğası üzerine 

kurarken; sûfî düşünürlerin ise insanın metafizik doğası üzerine öğretilerini yasladıklarını söylemek 

mümkündür.  
280 Kuşeyrî, Risâle, s. 116. 
281 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 243.  
282 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 126-127.  
283 Cüneyd-i Bağdâdî’nin havâtır bahsinde rabbâni hâtırı tevfîk olarak adlandırması ile Kuşeyrî’nin Allah’a 

yakînlığı tevfîk olarak tanımlaması arasındaki benzerlik dikkat çekicidir. Bu benzerliğin anlamı, insan 

Allah’a yakınlaştıkça Allah’ın bir bilgi kaynağı olarak etkin oluşunun kuvvetlendiğini de gösterir. Bkz. 

Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 66.  



66 

Peygamber’in kurb-ı nevâfil hadisine binâen ortaya koyar.  Böylece Allah’a yakınlık 

tahakkuk ettiğinde, insan, Allah ile gören, duyan, irade eden bir varlığa dönüşür.284 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin öğretisinde, Kuşeyrî’nin çizdiği bu çerçevenin muhâfaza 

edildiğini söylemek mümkündür. Bununla birlikte, onun Allah’a yakınlık ile vurguladığı 

terim hayret kelimesidir. Bunun anlamı insanın Allah’a yakınlaştıkça bilgisinin hayret ve 

şaşkınlık ile neticelenmesidir. Başka bir ifadeyle Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre insanın Allah 

hakkındaki bilgisi arttıkça, muknî ve mutmain olmak yerine, âciz ve bilgisiz olduğunu 

fark etmektedir. Bu durum ise insanda sekr olarak da ifade edilen hayret ve şaşkınlık 

halini açığa çıkarmaktadır. Şu halde Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre sekr hali, insanın Allah 

hakkında ulaştığı nihâi noktayı mı temsil etmektedir? Cüneyd-i Bağdâdî, her ne kadar 

insanın vücudunun en tam hali olarak sekrin ortaya çıktığı fenâ halini görse de sahv ve 

bekâ ile tamamlanmadıkça, onu eksik bir bilgi ve hatırlamanın henüz tam olarak tahakkuk 

etmediği bir gaflet hali olarak tanımlamaktadır.285 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin yazdığı risale ve mektuplarda Allah’ı bilmeye yönelik istek 

ve eylem aynı zamanda Allah’a yakınlaşmak olarak resmedilse de diğer taraftan, iki varlık 

arasında gerçek bir ayrılığın olmadığını ima eden ifadeleri vardır. Cüneyd-i Bağdâdî 

Resâil’de insan ile Allah arasındaki ilişkiyi O’ndan, O’na, O’nun için, O’nunla gibi 

zamirler aracılığıyla ifade eder.286 Cüneyd-i Bağdâdî’nin insan için betimlediği bu ilişki 

biçimi yani Allah’tan Allah’a, dahası Allah için ve Allah ile hareket etmenin anlamı ne 

olabilir? Mu’tezile’nin Allah’ı tenzîh metodu bir anlamda tevhîd ilkesi gereği insan ile 

Allah arasındaki mesafeyi büyük oranda genişletirken, buna karşın tasavvufun söz 

konusu boşluğu kapatmak için geliştirdiği bu sofistike yorumu nasıl anlamak gerekir? 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın yetkinleşme süreci için ortaya koyduğu zamirler arası 

çözümleme modeline, çağdaşlarının bildiğini farz eden bir yaklaşımla detaylandırmak 

yerine yüzeysel olarak değinir. Öte yandan uzaklık ve yakınlık terimleri sabit bir noktaya 

göre tanımlanabilir. Başka bir ifadeyle, uzak ve yakın kelimeleri ancak bir yere kıyasla 

 
284 “Kulum kendisinin üzerine farz kıldığı ibadetleri işleye işleye yaklaştığı kadar başka hiçbir şeyle bana 

yaklaşamaz. Kul dâimi surette nafile ibadetlerle bana yaklaşır. Hem o kadar çok yaklaşır ki, en nihayet ben 

onu severim. Onu sevdim mi, kulağı ve gözü olurum. Artık, o benimle görür, benimle işitir.” Kuşeyrî, 

Risâle, s. 116.  
285 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s.1. 
286 Cüneyd-i Bağdâdî, insanın yetkinlik yolculuğunu Allah’tan Allah’a olarak zamirler vasıtasıyla şu şekilde 

ifade eder: “O’nunla ( ِِبه), O’ndan (  مِنْه) O’na ( ِإلِيَْه). Senin için sevdiği şeye tâlip olasın. Onun nimetleri ve 

yüce ilhamları içinde Allah’ı arzu edesin. Sendeki Allah sevgisine tâlib olasın ki Allah onu sana ihsan 

etmiştir ve o sevgi vasıtasıyla seni yanına çeker.” Bkz. Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 3, 60. Benzer bir izah 

biçim için bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 96.  



67 

kullanabilir. O halde, neye/kime uzak ve yakın olduğu sorusu her zaman bu iki terime 

eşlik eder. Bu anlamda Cüneyd-i Bağdâdî’nin yapmak istediği şey, insanın gerek erdemli 

eylemler içerisindeyken gerekse reziletler esnasında Allah’a yakın ya da uzak ama hiçbir 

şekilde kopuk ve bağımsız olmadığını vurgulamak şeklinde ortaya konabilir. 

İnsanın Allah’ı bilme sürecinin zamirler aracılığıyla anlatım şeklinin bir diğer 

veçhesi, irade ve kudret noktasında düğümlenmektedir. Bilmek insanın irade ve 

gayretiyle mi yoksa Allah’ın inâyet ve lütfuyla mı gerçekleşmektedir? Başka bir ifadeyle 

bilmek yoluyla tahakkuk edecek yakınlığın ilk muharrik sebebi Allah mı yoksa insanın 

iradesi midir? Cüneyd-i Bağdâdî bu soruyu ıstınâ’ kavramıyla yanıtlar. Ona göre ıstınâ’ 

Allah’nın kulunu kendine seçmesi anlamına gelmektedir ve bu çerçevede Allah Teâlâ’nın 

Musa’ya (a.s.) hitâben “Seni nefsim için seçip ayırdım” âyetini delil olarak getirir.287 Öte 

yandan Allah insan ilişkisine dair kullandığı dilin Allah cihetiyle etkin ve fakat insan 

tarafından edilgin bir üslupla ifade edilişi, söz konusu yakınlığın ilk ve etkin sebebinin 

Allah olduğu yönündeki yorumlara daha yakın görünmektedir. Bu konuda Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin yaklaşımını somutlaştırmak için şu ifadelerine bakmak gerekir: 

“O, seni özellikle senin için seçip ayırdığı ve sevdiği şeye öz kılsın. Yaratılışının gerçek 

mâhiyetini sana açsın. Başkalarına vermediği lütuflara seni tercih etsin. Seni kendine, kendi 

huzuruna celbetsin, yaklaştırsın. Seni kendine yaklaşma mahallinde kendisiyle üns ile 

ferahlandırsın. Seni en güzel işine seçsin ve seni arındırsın. Seni o büyük yerlerde kendisine 

yaklaşma hallerinde kuvvet, temkîn, sükûn, huzur ve teskin ile te’yit etsin; ta ki sana gelen 

ilhâmlar, garip haberler sana güç gelip de seni daha başlangıçta şaşırtmasın.”288 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu ifadeleri her ne kadar cebrî yaklaşımı anımsatsa da diğer 

taraftan, müşâhedeyi insanın cehdinin kemâli olarak görmesi ve amele yaptığı güçlü 

vurgu/lar nedeniyle onu fikriyatını kaderci bir çizgiden ayrı tutmak gerekir.289 

Tasavvufun dilde Cebrîliğe yakın bir üslubu tercih etmesini, Hücvîrî şu sözleriyle izah 

eder: “Muâmale ve mücâhedesiz mücerred tevhîd Cebrîyecilik olur. Muvahhid, söz 

itibariyle cebrî, fiil itibarı ile kaderî ve Mu’tezili olmalıdır ki, cebr ile kader arasındaki 

gidişatı sıhhatli olsun.”290 

 
287 Cüneyd-i Bağdâdî’in öğretisinde seçilmişlik fikri ve velâyet görüşünü, sistematik bir biçimde ele alan 

bir makale için Bkz. Ahmet T. Karamustafa, “Cüneyd-i Bağdâdî’ye Göre Velâyet”, Çev. Melek Gündüz 

Karacan, Mütefekkir (Aksaray Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi), C. 7, Sayı: 13, Haziran 

2020, ss. 283-290.  
288 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s.1. (Benzer ifadeler için aynı eserde şu sayfalara Bkz. s. 3, 10, 16.) 
289 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 11.  
290 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 96-97.  



68 

Allah’ı bilmek ile yakınlık arasındaki ilişkinin bir diğer boyutunu ise, insanın içinde 

yaşadığı toplumla geliştirdiği diyalog biçimi oluşturur. Tasavvufun genel yaklaşımı, 

insanlardan uzaklaştıkça Allah’a yakınlaşıldığı; Allah’a yakınlaştıkça ise insanlardan 

uzaklaşıldığı yönündedir. Dolayısıyla Allah’a yakınlık ile topluma yakınlık arasında 

paradoksal bir ilişki vardır.291 Bu noktada Cüneyd-i Bağdâdî, insanın toplumsal hayattan 

tümüyle tecrit edildiği bir inzivâ ve halvet hayatını benimsemez.292 Daha çok insanın 

toplumla kuracağı sosyallik bağının mihverine Allah ilkesini yerleştirir. Böylece Allah’ın 

insanın niyet, irade ve amellerinde tek belirleyici ilke olması halinde inzivâ ve uzletin 

esas anlamının tahakkuk edeceğini düşünmektedir. 

Sûfîler, insan ile Allah arasındaki perdelerin kalktıkça yakınlığın tahakkuk 

edeceğini ve fakat bir süre sonra yakınlığın kendisinin bir nevi perdeye dönüşeceğini 

düşünmektedirler. Bununla irtibatlı olarak sûfîler arasında “Kurbu görmek, kurba 

hicâptır”293 şeklinde bir söylem yaygındır. Allah’a yakınlığın perde olabileceği fikri, bir 

sonraki aşamada nübüvvetin de insan ile Allah arasında bir hicâba dönüşebileceği fikrine 

yol açmıştır. Bu konuda sûfîler, insan ile Allah arasındaki nihai yakınlığı meleklerin bile 

müdâhelesinden korumuş bir alan olarak tasvir ederler. Kuşeyrî’nin Ebû Saîd el-

Harrâz’dan aktardığı rivâyet bu hususu vurgulamaktadır: 

“Nebi (s.a.v.)’i rüyamda gördüm ve: Yâ Rasulullah! Beni mazur gör. Zira Allah’ın 

mahabbeti senin mahabbetinle meşgul olmama imkân vermiyor, dedim. Bunun üzerine 

Rasulullah buyurdu ki: Yâ Mübârek! Bilmez misin ki, Allah Teâlâ’yı seven, beni sevmiş 

olur.”294 

Erken dönem tasavvuf metinlerinde “Allah’nın zâtına yakınlık yoktur” şeklinde 

müstakil bir şerhin düşüldüğü görülmektedir.295 Bu nedenle Cüneyd-i Bağdâdî insanın 

nihai gayesinin Allah’ı bilmek olduğunu ortaya koymakla birlikte, insanın hiçbir şekilde 

Allah’ın zâtını tam anlamıyla kuşatamayacağını söyler. Nitekim Yahya b. Muâz er-

Râzî’ye yazmış olduğu mektupta, Allah ile insan arasındaki ittisalin, sınırların ortadan 

kalktığı bir birleşme olarak görmediğini “Gaybtan gelen bir şeyle kendi beşerî varlığından 

 
291 Bu yaklaşım tasavvuf içerisinde Hamdûn Kassâr’ın öncülüğünde melâmet anlayışının doğmasına zemin 

hazırlamıştır. Melâmetiliğin ana ilkesi, toplumun kınamasından korkmamak şeklinde özetlenebilir. Çünkü 

onların yakınlık (kurb) kurduğu tek varlık Allah’tır. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 145.  
292 Ebû Hüseyin en-Nûrî’ye göre uzlet makbul bir şey değildir. O, yöntem olarak sohbeti farz olarak 

görmekle birlikte, isâr içerikli sohbet yöntemini benimsemiştir. Buna mukâbil Bayezîd-i Bistâmî’nin 

yöntemi ise sohbet yerine uzlet şeklindedir. Dolayısıyla sûfîler arasında yöntem bakımından birtakım 

farklılıklar bulunmaktadır. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 145, 299.  
293 Kuşeyrî, Risâle, s. 117. 
294 Kuşeyrî, Risâle, s. 356.  
295 Kuşeyrî, Risâle, s. 118. 



69 

yok olduğun zaman ruhî ferdiyetini kaybetmezsin”296 sözleriyle ortaya koyar. Allah’ın 

zâtının kuşatılamayacağı fikri, tasavvuf düşüncesi açısından üzerinde ittifak edilen 

konulardan biri olmasının yanı sıra, bu düşüncenin biri tevhîd diğeri ise Hulûlîlik 

iddialarıyla ilgili iki veçhesi olduğunu unutmamak gerekir.297 

2.2.1.3. Mahabbet 

İslâm düşünce geleneği içerisinde yer alan yaratılış modellerine bakıldığında özde 

tevhîd ilkesini muhafaza etme noktasında hem fikir olmakla birlikte, teferruatta birtakım 

farklılıklara sahip oldukları görülür. Bununla irtibatlı olarak İslâm felsefesi feyz ve sudûr 

teorisini benimsediği için Allah’tan âlemin zorunlulukla var olduğunu iddia ederken; 

kelâm ilmi ise âlemin Allah’ın iradesiyle yaratıldığını öne sürmektedir. Buna mukâbil, 

tasavvuf, Allah’ın âlemi ve insanı yaratmasını sevgi (mahabbet) ilkesi etrafında 

yorumlamaktadır. Bu meyanda, Cüneyd-i Bağdâdî’nin mektup ve risâlelerinde, Allah’ın 

yaratması ile sevgiyi (mahabbet) özdeş kılan ifadeleri mevcuttur.298 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin öğretisinde sevmek aynı zamanda ilâhî yaratma eyleminin 

zorunlu bir sonucu olarak resmedilmektedir ki, bu konudaki düşüncesini “Onları yarattığı 

zaman onlara sevgisini verdi299  diyerek ortaya koyar. Bununla birlikte, insanın, bilme 

eylemiyle Allah’a yönelmesini sevgiliye (mahbûb) yaklaşma ile ifade eder.300 Burada 

sormamız gereken esas soru, Cüneyd-i Bağdadî’nin Allah’a atfettiği bilmek ve sevmek 

terimlerini niçin özdeş olarak kullandığıdır? Bunun sebebi, farklı düşünce ve kültürlerden 

yapılan bir alımlama mıdır301 yoksa Kur’ân’dan devşirilen bir fikirden mi ya da 

mutasavvıfların kendilerine has özgün yorumlarından mı kaynaklanmaktadır?302 

 
296 Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî, Resâil, s. 2.  
297 Muhâsibî, semâya düşkün ve hâl sahibi bir zat olan müridi Ebû Hamza Bağdâdî’nin horozun ötüşüyle 

nara ataması karşısında verdiği sert tepki, erken dönem tasavvufta Hulûlî eğilimlerin sûfî çevrelerde 

uyandırdığı rahatsızlığı göstermesi bakımından kayda değer bir örnektir. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 291. 
298 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 3.  
299 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 32.  
300 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 32.  
301 Tasavvufta insan ve Allah arasındaki ilişkinin mihverine ‘sevgi ilkesi’nin yerleştirilerek 

yorumlanmasının kökleri oldukça eskilere dayanır. Her ne kadar Hıristiyanlık, Manieizm ve Yeni 

Eflatunculuk gibi kadim kültürlerden tevârüs edilen etkiler söz konusu olsa da âyet ve hadislerde de Allah’ı 

sevmek/Allah’ın sevgisi gibi ifadelerin geçmesi, ilâhî sevgi bahsini dış tesirlere indirgenemeyeceğini 

gösterir. Bununla birlikte sûfîler arasında ilâhî sevgi bahsini ilk açan kişinin Râbia el-Adeviyye olduğu 

düşünülür. O’nunla tohumları atılan bu düşünce daha sonra tasavvufi düşüncenin de seyrini belirlemiş ve 

vahdet-i vücûd düşüncesinde zirvesine ulaşmıştır. Bkz. Ebu’l-Alâ Afîfî, Tasavvuf: İslâm’da Manevî 

Hayat, Çev: Ekrem Demirli, Abdullah Kartal, İz Yay., İstanbul 1996, s. 176. 
302 Hicri üçüncü yüzyılda sûfîlerin mahabbet kavramından haberdar olduklarını dahası aralarında bu konuda 

konuşmaların geçtiği bilinmektedir. Bu meyanda Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî ile Serî es-Sakatî arasında 

Ebû Ali ed-Dekkâk’tan rivâyetle şöyle bir diyalog geçer: “Bir gün Serî bana mahabbetten sordu, şöyle 



70 

Bu soruların açık ve kesin yanıtları Cüneyd-i Bağdâdî’nin yazılarında 

bulunmamaktadır. Fakat erken dönem tasavvuf metinlerinde sûfîlerin Allah-insan 

arasındaki ilişkiyi izah etmek için mahabbet terimi vurguladıklarını söylemek 

mümkündür.303 Buna örnek olmak üzere ilk olarak Kuşeyrî’nin Risâle’de çizdiği 

çerçeveye bakılabilir. Kuşeyrî mahabbet terimi ekseninde tartışılan soru (n) ları şu 

maddeler altında özetler: (a) Allah’ın insanı yahut insanın Allah’ı sevmesinin anlamı ve 

neticeleri nelerdir? (b) Allah’ı sevmenin bir sınırı ve sonu var mıdır? Allah’a duyulan 

sevgi belli şartlarda artıp eksilir mi? (c) Allah’ı seven insanın musibet ve belâlar 

karşısındaki tutumu ne olur? (d) Allah’ı sevmek ile O’nun emir ve yasaklarına riâyet 

arasında ne türden bir ilişki vardır? (e) Allah bilgisi marifet ile mi yoksa mahabbet ile mi 

elde edilir? (f) Allah sevgisi insanı değiştirir mi ya da mahabbet insanın Allah’la 

birleşmesi anlamına gelir mi?304 

Hücvîrî’nin Keşfü’l-Mahcûb’ta mahabbet için çizdiği çerçeve Kuşeyrî’nin 

yaklaşımına büyük oranda benzemektedir. Bununla birlikte vurgulanan hususlar 

bakımından birtakım ayrılıklar bulunmaktadır. İlk olarak Hücvîrî, mahabbet terimine 

perdelerin kaldırılmasına dair verdiği sıra-düzen içerisinde namazla birlikte beşinci sırada 

yer verir.305 Daha sonra mahabbet terimini izah etmek için tohum (çekirdek), içi su dolu 

sızdırmayan bir testi ve göz bebeğindeki saf beyazlık vb gibi mecazlara başvurur.306 Son 

olarak ise Allah’ın insanı ve insanın Allah’ı sevmesinin içerdiği anlamlar üzerinde detaylı 

bir şekilde durduktan sonra, mahabbetin mahiyeti ve dil ile ifadesinin tam anlamıyla 

mümkün olmadığını belirtir. Onun en özgün yaklaşımlarından biri, Amr b. Osman 

Mekki’nin Kitabu’l-Mahabbet adlı eserinden yaptığı uzunca anlatıda vurguladığı 

namazın geriye dönük bir tür hatırlama olduğudur. Ruhlar bedenden önce yaratılmışlardır 

 
dedim: Bir kavme göre Allah’ın emirlerine uymak ve muvafakat etmektir, bir kavme göre diğergamlıktır. 

Bir kavme göre şöyledir, şöyledir. Bunun üzerine Serî kolunun derisini çekti, fakat derisi hiç uzamadı, sonra 

izzet sahibi Yüce Allah’a yemin ederim ki, şu deri şu kemik üzerinde Allah aşkından kurudu ve yapıştı, 

desem doğru söylemiş olurum dedi ve bayıldı. Aslında esmer olduğu halde Serî’nin yüzünü ayın on dördü 

gibi pırıl pırıl parlıyordu.” İşte Allah aşkı budur.” Kuşeyrî, Risâle, s. 29.  
303 “(Muhâsibî): Rıza, mahabbetin neticesidir. Zira seven, sevgilisinin yaptığı şeye râzı olur. Seven kişi azap 

içerisinde olursa gönlü sevgi ile şad olur. Nimet içinde bulunursa bu nimet onunla sevgisi arasında bir perde 

teşkil etmez. Hakk’ın ihtiyarı ve iradesi karşısında kendi ihtiyarını ve iradesini terk eder.” Hücvîrî, Keşfü’l-

Mahcûb, s. 288. 
304 Kuşeyrî, Risâle, ss. 347-357. 
305 Hücvîrî’nin perde (hicap) lerin kaldırılması için verdiği sıra-düzen şöyledir: 1-Marifetullah, 2-Tevhid, 

3-İman, 4-Taharet Abdest, 5-Namaz-Mahabbet, 6-Zekat-Cud Sehavet, 7-Oruç-Açlık, 8-Hac-Müşahede,9-

Sohbet Adabı, 10-Sufilerin kullandıkları ıstılahlar, 11-Sema. Bu tasnifte dikkati çeken ilk husus, 

kaldırılması gereken perdelerin başında marifet veilimle ilgili terimlerin gelmesidir ki, bu durum sûfîlerin 

ilmi amele öncelemesiyle ilgili yaklaşımıyla uyumlu bir görünüm arz etmektedir. Bir diğer husus ise, 

ibadetlerin zâhir-bâtın içerikli anlamlarıyla birlikte, yan yana yer almasıdır. İbadet metafiziği açısından 

önemli olan bu bölümler Hücvîrî’nin şârihliği sayesinde pek çok kıymetli izah ve tespiti içinde 

barındırmaktadır. Bkz. Keşfü’l-Mahcûb, ss. 397-517.  
306 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 442-444. 



71 

ve mahabbet ezelî inâyet gereği tüm ruhlarda potansiyel olarak yaratılmıştır. Namaz, 

insanın ruhunda mündemiç ve fakat cismânî yaratılışı ve dünyevî şartlar çerçevesinde 

unuttuğu mahabbeti hatırlamasından ibarettir.307 Buradan hareketle Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin Allah’ı bilmek ile sevmek (mahabbet) arasında kurduğu ilişki hakkında 

aşağıdaki şu tespitleri yapmak mümkündür: 

i. İslâm düşünce geleneğinde Allah ile âlem arasındaki ilişki, Mu’tezile tarafından 

tenzihçi bir yöntemle ele alınırken, fakihler tarafından ise normatif kurallar çerçevesinde 

değerlendirilmiştir. Buna mukâbil tasavvuf içerisinde Cüneyd-i Bağdâdî’nin sevgi, 

ünsiyet, yakınlık ve velâyet terimleri etrafında yorumladığı Allah-insan ilişkisi, kelâmın 

tenzîhçi yönteminin ortaya çıkardığı uzaklık fikrini yakınlık ile fıkhın ortaya çıkardığı 

şekilcilik ve kuralcılığı ise sevgi ilkesi ile yeniden yapılandırır.308 Cüneyd-i Bağdâdî’ye 

göre mahabbet kalbin bir meyli iken, sûfîlere göre muvâfakat ve tercihi sevgili için 

yapmak şeklinde tanımlanır.309 

ii. Cüneyd-i Bağdâdî’nin Allah’ı bilmek ile sevmek arasında kurduğu irtibat, 

felsefenin hikmeti sevmek anlamındaki philo-sophia terimini anımsatır. Bununla birlikte, 

Yunan felsefesinde hikmeti sevmek, insanın kudret sahibi ve kimi zaman zâlim Tanrı/lar 

karşısında duyduğu gücü ve ölümsüzlüğü elde etme çabası olarak yorumlanabilir. Buna 

mukâbil, Cüneyd-i Bağdâdî’nin düşüncesinde insanın Allah’ı bilme isteği, herhangi bir 

menfaat beklemeksizin, Allah’ın bizatihi kendisine yönelik bir sevgi şeklinde temeyyüz 

eder. Öte yandan, felsefede hikmeti bulan kimse, Tanrı karşısında bir güç ve ölümsüzlük 

devşiren fâil ve etken bir varlık olarak resmedilirken, tasavvufta ise Allah’ın varlığının 

kuşatıcılığı karşısında münfâil ve edilgen bir şekilde betimlenir.310 Böyle bir durumda, 

insanın varlığı her ne kadar yokluğa taalluk etse de bunun yerini Allah ile kâim bir 

varlığın almasıyla, eskisinden daha kesin bir bilgiye ve daha tam bir varlığa sahip bir 

insan portresi ortaya çıkar. Böylece insan, fenâdan sonra Allah ile görür, O’nunla işitir, 

O’nun iradesiyle hareket eder hale gelir. Cüneyd-i Bağdâdî insandaki bu değişim ve 

 
307 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 449.  
308 Erken dönem sûfîlerinde özellikle Bâyezîd-i Bistâmî ve Hallâc-ı Mansûr gibi sekr tarafı güçlü olan 

sûfîlerin sevgi konusundaki aşırı gibi gözüken sözleri bazı ilim erbâbınca hoş karşılanmamıştır. Özellikle 

kelâmcılar, Allah’ın insanlar tarafından sevilip sevilmeyeceği, sevginin birbirine benzeyen varlıklar 

arasında mümkün olduğunu, dolayısıyla Allah ile insan arasında mahiyetleri gereği bir benzerliğin 

bulunmamasından mütevellit aralarında herhangi bir sevgi bağının olamayacağını dile getirmişlerdir. 

Gazzâlî ise aksine Allah’ı sevmenin zorunlu bir gereklilik olduğunu ileri sürecektir. Bkz. Süleyman Derin, 

“Gazzâlî’de Allah Sevgisi”, Tasavvuf: İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi, C. 2, Sayı: 5, 2001, s. 143.  
309 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 128-129.  
310 Kuşeyrî, Risâle, s. 350.  



72 

dönüşümü, “Âşıkın kendi sıfatlarını terk etmesi ve bunun yerine sevgilisinin sıfatlarına 

girmesidir”311 diyerek ortaya koyar. 

iii. Sevmek-bilmek özdeşliği ile ilgili bir diğer husus, her iki eylemin özünde belli 

bir fayda/ menfaat fikrinden tecrit edilmiş olmasıdır. Bunun anlamı Allah’ın zâtı dışında 

hiçbir fayda gözetmemektir. Bu noktada, Râbia el-Adeviyye’nin uhrevî maksadı (ödül), 

insan ile Allah arasından kaldırarak insanın ibadet ve ahlâkî eylemlerinin merkezine 

Allah’ın bizatihi kendisini konumlandırması İslâm düşünce geleneği açısından, muazzam 

bir çıkış olarak hatırlanması gerekmektedir.312 Başka bir ifadeyle tasavvuf “İnsan hiçbir 

beklenti ve fayda gözetmeden sevebilir mi?” yönündeki çetin bir soruyu, İslâm 

düşüncesinin gündemine getirmekle kalmamakta aynı zamanda buna olumlu cevap 

vermekle özgün bir yaklaşım sergilemektedir.313 

Cüneyd-i Bağdâdî bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: “Maksada 

ve menfaate dayanan her sevgi, o maksadın ortadan kalkması ile ortadan kalkar.”314 Bu 

nedenle sevmek, mutlak anlamda bir beklentisizlik anlamına gelmektedir. Peki bunun 

insanın kemâli açısından anlamı ve netice/leri nelerdir? Cüneyd-i Bağdâdî bu soruyu, 

“Hiç şüphen olmasın ki Allah’tan başkasının kulu olduğun sürece gerçek anlamda 

Allah’ın kulu olamazsın, onun kulluğunu ikmâl etmedikçe tam anlamıyla özgür 

olamazsın. Sadece Allah’ın kulu olduğunda, ondan gayrısına karşı hür olursun”315 diyerek 

ahlâkın kaynağının beklentisizlik olduğunu ve bunun da insanı özgürleştirileceğini iddia 

etmektedir.316 

iv. Cüneyd-i Bağdâdî’nin sisteminde sevmek ve bilmek aynı zamanda Allah ile 

insan arasında tek taraflı değil aksine çift yönlü bir etkileşime sahiptir. Bu bağlamda, 

“İnsanın Allah’ı yahut Allah’ın insanı sevmesinin alametlerinin ne/lerdir?” sorusu söz 

konusu tartışmanın mihverini oluşturmaktadır. Tasavvuf düşüncesinin genel eğilimi, 

 
311 Kuşeyrî, Risâle, s. 350. Ser’i es-Sakatî: Biri diğerine ‘Ey ben!’ demedikçe iki kişi arasındaki mahabbet 

sâlih ve sahih olmaz, demiştir. Kuşeyrî, Risâle, s. 353.  
312 Süfyân es-Sevrî’nin (ö.161/778) “İmanının hakikati nedir?” şeklinde kendisine yönelttiği soruya Râbia 

el-Adeviyye (ö. 185/801?) şu şekilde cevap verir: "Ben O'na ne cehennem korkusu ve ne de cennet sevgisi 

ile ibadette bulunurum. Eğer korkudan dolayı amel işlersem kendimi kötü bir ücretli sayarım. Bilakis ben 

O'na olan aşk ve şevkimden dolayı ibadet ederim” Ebu'l-Vefâ el-Guneymî et-Taftazânî, “Zühd Hareketinin 

Tasavvufa Dönüşüm Süreci” Çev. Ahmet Ögke, Ekev Akademi Dergisi, C. 3, Sayı: 1, Bahar 2001, s. 112. 
313 Süleyman Derin, Love in Sûfîsm: From Rabia to Ibn al-Farid, İnsan Publication, İstanbul 2008, p.73-

103.  
314 Kuşeyrî, Risâle, s. 353.  
315 Süleyman Uludağ, Sırlar Menbaı ve Tarikat Sultanı Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî, Harf Yay., 

Ankara, Haziran 2018, s. 74. 
316 Sûfîler sâlikin nefsin istek ve arzularından kurtulmasını ve sadece Allah’a yönelmesini hürriyet kavramı 

ile ifade ederler. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 123. 



73 

insanın Allah’ı sevmesinin en belirgin göstergesinin ihlâs olduğu yönündedir.317 Bununla 

birlikte, ihlâsın yeme-içmede zühd ve hüzün ilkesiyle irtibatlı insanda fiziksel birtakım 

tezâhürleri de açığa çıkabilmektedir. Cüneyd-i Bağdâdî bu konuda Serî es-Sakatî’den 

aktardığı rivayet temsil gücü yüksek bir içeriğe hâizdir: 

“Serî elime bir kâğıt parçası verdi ve: Bu senin için yedi yüz kıssadan ve fevkalade 

menkıbeden daha hayırlıdır, dedi. Kâğıtta şu şiir yazılı idi: Âşıkı olduğumu iddia edince 

sevgilim bana dedi ki: Yalan söylüyorsun, görüyorum ki, kemiklerin etli. Aşk dediğin 

insanın kalbini eritir ve kalbi kalpteki zara yapışır. İnsanı o derece soldurur ki, kendisine 

çağırana cevap vermeye kâdir olamaz. Aşk insanı o kadar zayıf ve arık hale getirir ki, onda 

ağlayan ve niyazda bulunan bir göz bebeğinden başka bir şey kalmaz.”318 

Buna mukâbil, Allah’ın insanı sevmesinin nasıl yorumlanması gerektiği konusunda 

bir takım fikir ayrılıkları mevcuttur. Fakat Cüneyd-i Bağdâdî’nin benimsediği yaklaşım, 

sevmek-bilmek özdeşliğinin yanı sıra319 Allah’ın insanı sevdiğinin en önemli belirtisi için 

onun gören gözü, işiten kulağı, yürüyen ayağı olması olarak sıklıkla zikredilen kurb-ı 

nevâfil hadisine işaret edilir. Bu meyanda Cüneyd-i Bağdâdî mahabbeti şöyle tanımlar: 

“Sevenin sıfatlarının yerine sevilenin sıfatlarının geçmesidir.”320 Bunun tasavvuf 

düşüncesi için ifade ettiği anlam ise kâmil insanın niyet, irade ve eylemlerinde sadece 

Allah’a tahsis etmesidir. Bu konudaki yaklaşımını Cüneyd-i Bağdâdî, “Mahabbet kalbin 

meylidir” sözüyle ortaya koyar. Ona göre mahabbet, kulun kalbinin Allah’a ve O’na ait 

olan şeye meyletmesi ve yönelmesidir.321 Bunun neticesinde Allah, insana doğru 

düşünmeyi ve buna uygun yaşam sürmeyi kolaylaştırır ki, tasavvuf terminolojisinde bu 

durum tevfîk olarak da isimlendirilir.322 

v. Son olarak Cüneyd-i Bağdâdî’nin içinde yaşadığı dönemde, Allah ile insan 

arasındaki ilişkinin seven-sevilen yahut âşık-mâşuk şeklinde betimlenmesinin özellikle 

sûfîler açısından olumsuz birtakım neticeleri olduğuna değinmek gerekmektedir. Gulâm 

Halîl olayında mutasavvıflar Halife Muvaffak’a şikâyet edilmiş ve bunun neticesinde 

içlerinde Cüneyd-i Bağdâdî’nin de bulunduğu pek çok sûfî soruşturma ve tatbikata 

 
317 Zünnûn Mısrî, Allah’ı seven ve O’na âşık olan insanın en önemli göstergesinin, Allah’ın habîbi olarak 

nitelediği Hz. Peygamber’in fiilleri ve ahlâkını izlemesi olduğunu söyler. Ona göre, Hz. Peygamber’e ittiba’ 

etmek, ilâhî sevginin bir tezâhürüdür. Bkz. Kuşeyrî, Risâle, s. 24.  
318 Kuşeyrî, Risâle, s. 353-354.  
319 Tasavvuf disiplinin Allah’ın yaratması ile sevgi ilkesi arasındaki ilişkiyi Konevî özelinde ele alan bir 

çalışmanın ulaştığı sonuca göre, Allah, bilinmeye dair arzu ve sevgisi sebebiyle âlemi yaratmıştır. Buna 

göre Allah bilinmeyi sever ve bu sevgi, yaratmayı tetikler. Bkz. Naim Şahin, “Sadreddin Konevî’de 

Yaratma-Sevgi İlişkisi”, I. Uluslararası Sadreddin Konevî Sempozyumu Bildirileri, 2010, ss. 211-219.  
320 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), s. 59.  
321 Kelâbâzî, Ta’aaruf (Doğuş Devrinde Tasavvuf), s. 176. 
322 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 81.  



74 

uğramıştır.323 Bu olay, bize Allah-insan ilişkisinin mahabbet ilkesi etrafında 

yorumlanmasının bazı çevrelerce hoş karşılanmadığını, dahası eleştirildiğini göstermesi 

bakımından önemlidir.324 Bu karşı çıkışın sebeplerinde ilki, özellikle kelâm cihetiyle, 

tenzîh ilkesinin zarar göreceği endişesidir. Bir diğeri ise, sünnî düşüncenin uhrevî maksat 

ile ödül fikri arasında kurduğu irtibatın flulaşmasının doğurabileceği ibâhî eğilimlerdir. 

2.2.2. Olmazdan Önceki İlk Hale Dönmek: Fenâ 

Erken dönem tasavvuf literatüründe fenâ-bekâ hakkında kelâmî (ilmi) ve tasavvufî 

(hâl ilmi) olmak üzere iki izah şekli mevcuttur. Kelâm terminolojisi bakımından fenâ-

bekâya göre varlıklar üç kategoride sınıflandırılabilir: (a) Başlangıcı ve sonu olan 

varlıklar. Örneğin dünya gibi. (b) Başlangıcı bulunan ve fakat sonunda fâni olmayacak 

olan varlıklar. Örneğin Ahiret, cennet ve cehennem gibi. (c) Başlangıcı ve sonu ezelî ve 

ebedî olan. Sadece Allah. Dolayısıyla, kelâm perspektifinden fenâ-bekânın anlamı, 

dünyanın fâni âhiretin ise bâki olduğunu bilmekten ibarettir.325 

Erken dönem tasavvuf literatüründe içerik bakımınından fenâ-bekâ iki anlam 

boyutuna sahiptir: Ahlâkî değişim ve beşerî varlığın Hakk karşısında fâni olması 

anlamında havâss ehlinin maksadı olan fenâ. Ahlâkî bakımdan fenâ-bekâ, kötü huyların 

yok edilip (fenâ) yerlerine iyi huyların ikâme (bekâ) edilmesi anlamına gelir.326 İnsanın 

ahlâklanma süreci iyi-kötü eylemlerin bir tür zıtlık içinde kurgusu üzerine kuruludur. 

Cömertlik, cimrilik ve savurganlığın itidal noktası olarak değil, cimriliğin ortadan 

kaldırılması esasına dayanır. Bu konuda sûfîlerin genel yaklaşımı birbirine zıt içeriklere 

sahip iki şeyin aynı anda aynı mekanda var olmasının mümkün olamayacağı üzerine 

kuruludur. Kuşeyrî ise Risâle’de fenâ-bekâ bahsini insanın ahlâklanma süreci açısından 

ele alır ve daha sade ve açık bir terminoloji kullanır. Ona göre insanda iyi ve kötü olmak 

 
323 Süleyman Ateş, Cüneyd-i Bağdâdî (Hayatı, Eserleri ve Mektupları), ss. 66-70.  
324 Tasavvuf literatüründe mahabbet görüşüyle tanınan Semnûn Muhib, Gulâm Halîl olayından olumsuz 

anlamda etkilenmiş sûfîlerden biridir. Hücvîrî bu konuda şu dikkat çekici bilgileri aktarır: “Gulâm Halîl 

mürâî bir adamdı. Zâhidlik ve sûfîlik davasında bulunurdu. Çeşitli hileler ve oyunlarla kendisini halifenin 

ve halifenin çevresinde bulunan devlet adamlarının katında meşhur etmişti. Şimdi zamanımızda bulunan 

pek çokları gibi dinini dünya karşılığında satmıştı. Şeyhlerin ve dervişlerin kötülüklerini ele alır, halifenin 

önüne sererdi. Maksadı şeyhleri terk edilmiş bir hale getirmek, halkın onlarla teberrük etmelerinin önüne 

geçmekti. Böylece durumunu sağlamlaştırmak ve mevkiini korumak isterdi. Ne mutludur Semnun ve öbür 

şeyhler ki, bu sıfatta tek bir kişiden başkası çıkmadı. Şimdi şu zamanda ise bir muhakkıkın yüzbin Gulam 

Halil’i vardır. Fakat korkuya mahal yok leş için en layık olan, kerkesler ve akbabalardır! (Gulam Halil gibi 

riyakâr hocalar, muhakkik âlimlerin gıybetini yaparak murdar ve ölü eti yemiş gibi olurlar)” Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 239.   
325 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 365. 
326 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm tasavvufu), ss. 400-401; Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 200-212; Kuşeyrî, 

Risâle, ss. 102-104.  



75 

üzere iki tür ahlâkî vasıf bulunmaktadır. Cimrilik ve cömertlik, kibir ve tevazu türünden 

birbirine zıt ahlâkî nitelikler insan tabiatında aynı anda bulunamaz. Bunlardan biri 

geldiğinde diğeri gider. Kuşeyrî insandaki ahlâklanma sürecini bu türden bir diyalektik 

içerisinde betimler ve fenânın esasında insandaki kötü huyların giderilip yerine iyi 

huyların yerleşik kılınması olarak yorumlar.327 Bununla birlikte tasavvufa göre fenâ-

bekânın esas anlamı bu değildir. 

Fenâ-bekânın gerçek anlamı havassın yaşadığı tecrübe yani beşerî varlığın Hakk’ın 

varlığı karşısında fânî olmasıdır. Fenâ, sâlikin nefsinin haz ve arzularından fâni olması 

anlamına gelir.328 Sâlik bu durumda temyiz özelliğini kaybeder. Temyiz ise ancak bir 

şeyle diğer bir şey arasında söz konusu olur. Sâlik için, fenâ durumunda eşya tek bir şey 

haline geldiği için temyiz hali düşer.329 Bu durumda sâlikin nezdinde her şey eşit hale 

gelir. Bunun anlamı, sâlikin tüm hal ve hareketlerinde sadece Allah’ın rızasına uygun 

davranır hale gelmesidir. Sûfîler sâlikin bu yönelimini, ta’zim ve muvâfakat olarak 

adlandırırlar. Muvâfakatın esası, sâlikin tüm niyet ve amellerinde, şimdi ve ileride Allah 

dışında hiçbir dünyevî ve uhrevî fayda beklentisi içerisine girmemesi anlamına gelir.330 

Böylece sâlik olmazdan evvelki gibi olur.331 

İlk dönem sûfîleri fenâ için sıklıkla şu iki hadise atıfta bulunurlar: Hârise ve kurb-ı 

nevâfil hadisi.332 Allah’ın fâil insanın ise münfâil bir şekilde resmedilmek suretiyle beşerî 

varlığın fenâsı ile kastedilen şey, insanın maddi varlığının yok olması anlamına gelmez. 

Öte yandan bunun anlamı, insanın melek, ruhani yahut deli olması da değildir. Beşerî 

varlığın fenâsıyla kastedilen şey, nefsâni hazlarını görmekten fâni olmasıdır.333 Nitekim 

erken dönem tasavvufta fenâ-bekâyı sufilerden farklı bir şekilde tanımlayan ve 

kendilerini tasavvufa nisbet eden ibâhi ve hulûlî eğilimlerin varlığı ile külli fenâyı 

savunanların varlığı, ilk dönem sufilerini aynı zamanda fenâ-bekânın ne olmadığına dair 

açıklamalar yapmalarına sevk etmiştir.334Üstelik cem’-tefrika, gaybet-şuhud, sekr-sahv 

gibi kavramlar esasında fenâ-bekâ halinin bir başka terimlerle yeniden ifade edilmesinden 

ibarettir. Fenâ ile ilgili bir diğer önemli husus, sâlikin fenâdan sonra eski vasıflarına, 

önceki ahlâkî durumuna iade edilip-edilmeyeceği ile alakalıdır. Bu tartışma esasında fenâ 

 
327 Kuşeyrî, Risâle, ss. 101-102.  
328 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 142.  
329 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 146-147. 
330 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 142-143.  
331 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 145. 
332 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 143-144. 
333 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 145-147.  
334 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 367. 



76 

ile gerçekleşen ahlâkî değişimin kalıcı olup-olmadığıyla ilgilidir. Bu konuda sûfîlerin 

genel yaklaşımı, sâlikin değişiminin kalıcı olduğu yönündedir.335 

Kuşeyrî’ye göre “beşerî sıfatlarından fâni oldu” sözünün anlamı, sâlikin sadece 

Allah ile meşgul bir halde bulunmasını ifade eder. Bunun için şöyle bir örnek verir: Bir 

kimse saltanat sahibi birinin huzuruna girdiğinde, onun makamının ve şahsiyetinin 

yüceliğinden dolayı kalbini istila eden heybetten dolayı bulunduğu odayı ve içindekileri 

çıktıktan sonra hatırlamaz. Dolayısıyla Kuşeyrî, yaratılmış bir varlığın kendi cinsinden 

bir mahlûk karşısında bu türden kısa süreli bir değişim yaşarken, yaratıcısı karşısında 

geçireceği değişim anlaşılır hale gelecektir.336 Hücviri ise salikin fenâda geçirdiği 

değişimi ise demir-ateş metaforundan hareketle izah eder.337 

Fenâ sürecinde iki tip insan ortaya çıkar. Bunlardan ilki, fenâdan bekâya dönmeyen 

sâlikin durumudur. Kendisine rehberlik ve mürşitlik görevi verilmez. Halk arasında 

divâne gözüyle bakılır. Temyiz kabiliyeti yoktur ve fakat Allah tarafından günah 

işlemekten muhafaza edilir. Bilal Habeşi ve Üveys Karnî gibi. İkinci fâni ise, bekâya 

döndürülen ve insanları terbiye ile mükellef tutulan mürşitlik göreviyle mücehhez hale 

gelen sâliktir. Nefsinin vasıfları ile değil Allah’ın vasıfları ile tasarrufta bulunur.338 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin düşünüm çerçevesini özgün kılan husus, insanın nihai 

yetkinliğini ifade eden fenâ-bekâ terimlerini elest bezmi ve mîsâk ilkesi etrafında 

sistematik olarak tartışmasıdır. Ona göre insanın başlangıcı ile sonu aynı noktada 

birleşmektedir. İnsan ilk olarak elest bezminde ruhlar âleminde yaratılmış olmakla 

birlikte, nihai yetkinlik süreci sonrasında varacağı menzil olmazdan önceki ilk hâle 

dönmekten ibarettir. Olmazdan önceki ilk hale dönmenin anlamı ise insanın fenâ halinde 

her türlü beşerî his ve iradeden soyutlanmak suretiyle Allah karşısında tam bir edilginlik 

pozisyona geçmesidir.339 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin Kitâbü’l-Fenâ adlı risâlesini şu üç soru etrafında 

değerlendirmek gerekir: (a) Allah ile insan ilişkisinin sınırları nereye kadar gider? 

Bununla irtibatlı olarak Allah, insanın zihninde bir kavram olarak mı bulunur yoksa insan 

Allah’ı gerçekten görebilir mi? (b) İnsan mı Allah’ı bilir yoksa Allah mı insanı 

 
335 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 146-147.  
336 Kuşeyrî, Risâle, ss. 101-102. 
337 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 369.  
338 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 150-151.  
339 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, ss. 32-37.  



77 

bilmektedir? (c) En son gaye olan fenâ haline ulaşıldığında insandan tam olarak geriye ne 

kalmaktadır?340 Bu ve benzeri soruların, fenâ hâlini tecrübe etmeden yanıtlanıp 

yanıtlanmayacağı müstakil bir sorun olmakla birlikte, Cüneyd-i Bağdâdî’nin söz konusu 

tecrübeyi yaşamış olsa bile bu konuda vereceği cevapların ikincil bir aktarımdan öteye 

geçemeyeceği belirtilmelidir.341 Şu halde fenâ etrafında yapılan tüm konuşma ve 

tartışmaların meselenin doğrudan değil aksine dolaylı olarak incelenmesiyle 

şekillendiğini unutmamak gerekir. 

Cüneyd-i Bağdâdî, fenâ terimini üçlü bir tasnifle ele alarak onun hiyerarşik yapısına 

işaret eder ve insanın yetkinleşme sürecinin kendi içinde birtakım dereceleri olduğunu 

söyler. Fenânın ilk aşaması, cehd ve amel ile birlikte, nefse muhâlefet ederek kötü huy ve 

sıfatları terk etmektir. Fenânın ikinci aşaması, ibadetlerden haz almaktan sakınmaktır. 

Son aşama ise insanın müşâhedesinde fâni olmasıdır. 342 Bu durumda insan benliğine 

eklenen tüm dünyevî ve beşerî sıfatlardan kurtulur. Bununla birlikte Cüneyd-i Bağdâdî, 

fenânın son kademesini insan için varlığın en tam hali olarak tanımlar.343 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın fenâ mertebesindeki halini, yağmur bulutuna 

benzetir.344 İnsan ahlâkî olgunlaşması yolunda ortaya koyduğu cehd ile bir yağmur bulutu 

kümesini kendisine doğru çeker. Böylece başlangıçta etkin bir pozisyona sahip olan 

insan, söz konusu sorumlulukları yerine getirdikçe edilginleşmektedir. Böylece fenâ 

mertebesine gelince, adeta bir yağmur sağanağına maruz kalır. Cüneyd-i Bağdâdî, burada, 

suyun ölü toprağı diriltmesi ve hayat verici (şifa) özelliği ile ilâhî bilginin insanı 

 
340 İnsanın nihai yetkinliğe ulaştığında ne olacağı ya da geçirdiği değişim ve dönüşümü ele alan fenâ ile 

ilgili metinler, insanlık tarihinde mevcuttur. Bunun için Bkz. Cündüllah Avcı, Fenâ ve Bekâ Anlayışının 

İslâm Öncesi Kökenlerine Dâir İnceleme, Pamukkale Üniversitesi SBE, 2019.  
341 Hücvîrî’nin sûfîlerin tevhîdin kendisinden değil ancak tevhîdin bilgisinden konuştuklarını ilm-i tevhîd 

ve ayn-ı tevhîd ayrımından hareketle izahı için Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 416. 
342 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 60.  Fenâ, özü itibariyle insanın yetkinleşme sürecini ifade eden bir terim 

olmak bakımından, hiyerarşik bir süreci ifade eder. Önce kötü ahlâki vasıfların fenâsı, daha sonra iyi ahlâki 

niteliklerden doğabilecek kibir gibi duyguların ortadan kalkması ve son olarak da kişinin müşâhedesinde 

yok olarak bir tür bilinçsizlik hali içerisinde bulunması. İnsani yetkinliğin bir matruşkayı andıran bu iç içe 

katmanlı yapısı, kimi zaman zühd kavramı ile de ifade edilegelmiştir. Bu meyanda Beyazıd Bistâmî’ye (ö. 

243/848) sülûkunun başlangıcı anlamında nasıl zühd yoluna girdiği sorulduğunda, “zühdün tek bir menzili 

yoktur ki, bir tek cevap vereyim” diyerek, onun esasında üçlü hiyerarşik doğasına işaret etmiştir. Buna göre, 

zühdün ilk aşaması, dünyevî; ikincisi uhrevî sonuncusu ise, Allah dışındaki tüm varlığa karşı zühd içinde 

olmaktır. Bu son aşamadan sonra ise, Beyâzıd, ilâhi aşkın kendisini kuşatmasıyla birlikte, ortaya çıkan 

şaşkınlık hali neticesinde Allah’ın zâtını bilmenin imkânsızlığını idrak ettiğini ve hâtiften gelen bir sesin, 

nihâyet maksadına eriştin, şeklinde kendisine hitâp ettiğini söyler. Böylece, insani yetkinliğin ulaştığı nihai 

nokta, Allah karşısında insanın derin bilgisizliğinin ufkuna ulaşması şeklinde ifade edilebilir. Bkz. Kuşeyrî, 

Risâle, s. 38.  
343 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 33.  
344 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 17-18. 



78 

yetkinleştirmesi arasında benzerlikler bulur. Ve bu konudaki düşüncelerini şu şekilde 

ifade eder: 

“Bil ki, övgüsü parlak olan Allah, halkına indireceği rahmetinin bir damlasıyla ölüyü 

diriltir. Sen bu hayat veren yağmuru talep et, iyice suya kandırılmış olsun. Çünkü bu 

bulutun ilk çisintileri sana şifa verir. Eğer yağmuru artarsa sırrından dünya meylini yıkar, 

cismine değerse senden diğer hastalıkları temizler. Onu tatman nefsinden hevâyı 

öldürür.”345 

Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil’de fenâ ile ilgili kendisine yöneltilen şu sorulara yer 

verir: “Fenâ halinde insanda hiçbir sıfatın kalmamasının ve insana hiçbir şeyin câzip 

gelmemesinin anlamı nedir?” “Ben yok iken benim varlığımı inşâ ettiği gibi, benim 

varlığımı yok etti, ne demektir?” “Fenâ mertebesinde bulunanlar, vücûtlarını ve ilimlerini 

kaybettiklerine göre, içinde bulundukları hâli nasıl bilebilirler?” “Allah’ın huzurunda 

bulunmanın insan üzerindeki etkisi nedir?” “Allah’ı müşâhede etmenin zevki, niçin 

cehdin kemâli olmaktadır?” “Fenâ mertebesine ulaşanlar, belâ/lara mı maruz kalırlar?”346 

Cüneyd-i Bağdâdî, soru-cevap şeklindeki bir diyalog içerisinde bu soruları yanıtlandırır. 

İlk olarak, Cüneyd-i Bağdâdî, sâlikin fenânın son mertebesinde köklü bir değişim 

geçirdiğini düşünür. Bu, insanın beşerî varlığının Hakk’ın varlığı karşısında fâni olması 

anlamına gelir. O, Allah insanı nasıl yoktan var ettiyse; var iken de yok edebilir, der.347 

Dolayısıyla zâhir âlimlerinin anlamakta güçlük çektiği bu noktanın izahı ancak bu şekilde 

olabilir.348 Yoktan yaratmayı kabul eden bir kişi için var iken yok etme anlaşılır birşeydir. 

Fenânın bu aşamasında insan pâsif ve edilgen bir varlığa dönüşürken; Allah ise fâil ve 

etken bir özne konumuna yükselir. Cüneyd-i Bağdâdî, bu konudaki yaklaşımını şu 

sözleriyle ifade eder: “O’na karşı hiçbir tesir yapamadım. Çünkü O’na tesir kâr etmez. 

O’ndan haber vermedim. Zira haberleri idare eden O’dur. Sıfatıyla benim resmimi 

mahvetmemiş miydi? Mahvolduğum için O’nun yakınında bilgim yok oldu. Önce yaratan 

sonra tekrar kendine çeviren O’dur.”349 

Cüneyd-i Bağdâdî, Allah’ı müşâhede etmekten kaynaklanan şevkin, nefsten 

kaynaklanan tüm arzuların yerini alacağını söyler. Fenâ içerisindeki sâlik nezdinde 

 
345 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 17.  
346 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitabü’l-Fenâ, ss. 32-37. 
347 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitabü’l-Fenâ, s. 32.  
348 Hücvîrî, fenâ-bekânın ilim (kelâm) ve hâl ilmi (tasavvuf) açısından iki anlamının bulunduğunu söyler. 

Bununla birlikte sufilerin fenâ-bekâyı biri ahlâk diğeri de havâss açısından olmak üzere kendi içinde iki 

kısımda mütalaa ettiklerini, zâhir âlimlerinin ise anlamakta güçlük çektikleri noktanın havâssın maksadı 

olan fenâ olduğunu söyler. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 365.  
349 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitabü’l-Fenâ, s. 32. 



79 

dünyadaki bütün zevkler uçar gider ve eşya cezbedici özelliğini yitirir. Böylece o dünyevî 

alakaların tümünden kesilerek adeta başlangıçta olmamış gibi olur.350 Rabbânî sıfatlar, 

ezeliyet etkileri ve süreklilik işaretleri insanı kuşatır.351 Kelâbâzî, sâlikin geçirdiği bu 

değişimi temyizin ortadan kalkması olarak yorumlar.352 Cüneyd-i Bağdâdî ise tasavvuf 

ehlinin seçkinlerinin (havâss) maksadını oluşturan fenâ hakkındaki yaklaşımını şu 

sözleriyle ortaya koyar: 

“Ne varlık zevkini tadıyorum, ne onu görmekten tat alıyorum. Ne nimet cinsinden bir nimet 

buluyorum ne de azap cinsinden bir azap. Zevklerim benden uçtu, halimi tavsif edecek 

kelimeler yok oldu. Ne görünecek bir sıfat ne de beni kendisine davet edecek câzip bir şey 

var. Bu iş bana görününce, ta başlangıçta olmamış gibi oldum.”353 

Cüneyd-i Bağdâdî’ye yöneltilen sorulardan bir diğeri, fenânın nihai mertebesinde 

sâlik beşerî varlığından ve ilminden fâni oluyorsa, içinde bulunduğu hâli nasıl bileceği 

problemidir. Bu konuda onun yaklaşımı, insanın tüm hal ve hareketlerinin kaynağının 

Allah olduğu yönündedir. Sâlik bu makamda, Allah ile var olur, Allah ile görür, Allah ile 

işitir, Allah ile irade eder. Kelâbâzî, sâlikin fenâdaki bu durumunu muvâfakat ve ta’zim 

(hürmet) terimleri ile izah eder.354 Muvâfakatın esası ise, sâlikin tüm niyet ve amellerinde, 

şimdi ve ileride Allah dışında hiçbir dünyevî ve uhrevî fayda beklentisi içerisine 

girmemesi anlamına gelir.355 Bu noktada Cüneyd-i Bağdâdî ise kurb-ı nevâfil hadisine 

atıfta bulunarak onu şerh eder. Onun yorumunda hâkim olan fikir, insanın tüm niyet, 

düşünce ve eylemlerinin kaynağının Allah olduğu yönündedir. Cüneyd’in kurb-ı nevâfil 

hadisine getirdiği yorum şöyledir: 

“Allah, o kulu teyid eder, ona tevfîk verir, ona hidâyet eder, ona gösterir: Dilediğini dilediği 

şekilde. Doğru ve gerçeğe uygun şekilde gösterir. Bu, Allah’ın o kulda yaptığı işi ve ona 

lütuflarıdır. Bu hal, Allah’a ait bir şeydir. Bu fiiller, kendinden zuhur eden kula ait değildir. 

Çünkü bunlar ondan sudur etmemiştir. Ondan değildir ve onunla da değildir. Bunlar ona 

başkasından gelmiştir. O halde bunların o başkasına (yani Allah’a) atfedilmesi daha 

uygundur. İşte o kula ait olmayan o fiilleri bu manada tefsir etmek mümkündür.”356 

Cüneyd-i Bağdâdî’ye yöneltilen sorulardan biri de sâlikin müşâhede zevkinin niçin 

cehdin kemâli neticesinde ortaya çıktığıyla alakalıdır.357 Bu soru esasında tasavvuf 

 
350 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 416-417.  
351 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 42-43.  
352 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 146-147. 
353 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 32.  
354 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 146-147. 
355 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 142-143.  
356 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, ss. 33-34.  
357 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 34; Ali Hasan Abdülkadir, The Life, Personality and Writings 

of Al-Junayd, The Trustees of the E.J.W, Gıbb Memorial, London, 1976, ss. 81-88.  



80 

literatüründe mücâhede-müşâhede ilişkisinin bir uzantısıdır. Sûfîlerin çözümleme 

modellerinde esas sorun insanın irade, çaba ve gayreti ile Allah’ı müşâhede arasındaki 

bağın belirli bir determinizm içerip içermediğiyle ilgilidir. Bu konuda sûfîlerin 

yaklaşımları paradoksal bir görünüm arz etse de çoğunlukla uzlaşmacı bir tavır 

sergilerler. Hücvîrî’nin konuya yaklaşımı bu minval üzeredir.358 O, sûfîlerin mücâhede-

müşâhede ilişkisinde dilde cebrî iken; amelde Mu’tezili olduklarını söylemektedir ki359, 

söz konusu tespit sûfîlerin söylemleri ile yaşamları mukayese edildiğinde yerinde bir 

değerlendirme olarak kabul edilebilir. Dolayısıyla Cüneyd-i Bağdâdi’nin yaklaşımı, 

Hücvîrî’nin tespitinden hareketle Cebrîlik ile Mu’tezile arasında bir pozisyon olarak 

yorumlanabilir. Nefsin ıslâhı için cehd ve gayret gereklidir ve fakat müşâhedenin gerçek 

sebebi insanın ameli değil Allah’ın inâyetidir. Cüneyd-i Bağdâdî’nin nefsin terbiyesinde 

amele yaptığı vurguyu gösteren ifadelerinden biri aşağıdaki gibidir: 

“Allah hakkında marifet sahibi olanlar, iyilik ve ibadet gibi amelleri terk etme ve aziz ve 

celil olan Allah’a yaklaşma derecesine ulaşan kimselerdir, diyen bir adam görmüş ve şöyle 

demişti: Bu, amellerin lüzumsuzluğuna inanan bir topluluğun lafıdır. Bana göre bu büyük 

bir hatadır. Hırsızlık ve zina yapanın durumu, bu sözü söyleyenin halinden daha iyidir. 

Şüphe yok ki, Allah Teâlâ hakkında marifet sahibi olan arifler, amelleri Allah Teâlâ’dan 

alırlar ve bu amellere göre hareket etmek suretiyle yine ona dönerler, amelle arama bir 

mâninin (şer’î bir mazaretin) girmesi hali müstesna, bin sene ömrüm olsa iyi amellerimden 

zerre kadar eksiltmezdim.”360 

Bununla birlikte, Cüneyd-i Bağdâdî, insana beşerî varlığın iade edilmesi 

neticesinde (bekâ) önceki halinden ayrılmaktan kaynaklanan bir özlem ve hüzün ile 

dolacağını söyler.361 Bu hasret ve üzüntü, onda Allah’a duyulan iştiyak ve ihtiyaç ile 

ikinci bir kemâl sürecinin başlamasına sebep olacaktır. O, bu hali “Allah’tan 

kaybolduktan sonra Allah tarafından beşeriyete çıkarılmasından, O’nunla dolduktan 

sonra O’nun tarafından hasrete atılmasından nasıl hasrete düşmez ki!”362 sözleriyle ifade 

edecektir. 

Cüneyd-i Bağdâdî’ye fenâ ile ilgili yöneltilen son soru, sâlikin fenâ mertebesine 

ulaştığından niçin belâ/lara maruz kaldığı yönündedir. Buradaki belâ, sâlikin fenâdan 

sonra bekâya döndürülmesiyle alakalıdır. İnsana beşerî varlığı yeniden iade edilmesinin 

anlamı, Allah ile arasında ince bir perde (hicab) nin oluşması anlamına gelmektedir. 363 

 
358 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 317.  
359 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 96-97.  
360 Kuşeyrî, Risâle, s. 50.  
361 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 35 
362 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 35.  
363 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, ss. 35-36.  



81 

Nitekim erken dönem tasavvuf literatüründe Allah ile insan arasında perde (hicap) olan 

herşey belâ kapsamı içerisinde değerlendirilir. 364 Cüneyd, beşerî varlığın iade edilmesiyle 

sâlikin karşılaştığı belâ/ları şu sözleriyle ifade eder: 

“Belâ ehli, Hakk’ın kendilerinde yaptığı işe, Allah’ın kendilerinde cereyan eden hükmüne 

bitiştikleri zaman sırları garipleşir, ezelde olduğu gibi ruhlarını yitirirler. Vatanlar onları 

barındırmaz. Vücudun ilk mekanları onları setretmez. Kendilerini belâya düşürenin aşkıyla 

yanarlar. Ve ikinci defa o hali kaybedip beşeriyete dönmenin ızdırabı içinde daima inlerler. 

Bu kaybediş, onları derinden yaralamış, onların beşerî vücutları kendilerini sıkmıştır. Onlar 

Allah’ı ararken çok üzgün, çok iştiyak ve çok ızdırap içindedirler. Bu iştiyak onlara 

susuzluk getirir. Bağırsaklarındaki susuzluğu arttırır. Allah’ı bilme peşinde koşarken 

kendilerini tamamen onda kaybederler. Ruhun Allah’a olan bu susuzluğu ona her türlü 

matemden daha acı bir ızdırap verir. Ve her kisvede (şekilde) (Allah’a) bir işaret görmesi, 

ruha fakrın tadını tattırır. Tekrar cehdi yüklenme görüşünü tazeler.” 

2.2.3. İnsanın Kemâlinin İkinci aşaması: Bekâ 

Erken dönem tasavvuf literatüründe bekâ kavramının birden fazla anlam daireleri 

bulunmaktadır. Bu tasniflerden birine göre, bekâ şu üç cihetle incelenebilir: 1-İlim, 2-

Ahlâk, 3-Kemâl. İlk anlamıyla bekâ, kelâm ve İslâm felsefesinin varlığı zorunlu-mümkün 

şeklindeki ayrımını anımsatır.365 Ahlâk cihetiyle bekâ ise, iyi huylar ortaya çıktığında 

kötü huyların fâni olması anlamında kullanılır.366 Kemâl açısından bekâ ise, insanın nihai 

gayesine vâsıl olmasıyla ortaya çıkan bekâ halidir ki, bu aşamada insan haller ve 

makamlar gibi kayıtlardan azade hale gelir.367 

Fenâ ve bekâ insanın kemâlinin göstergesi olmakla birlikte, tamlığın ve 

mükemmelliğin kendisi değildir. Tasavvuf düşüncesi insanın gerek dünyada gerekse 

ölümden sonraki mutlak kemâlini olumsuzlamaktadır. Bunun iki temel nedeni vardır: (a) 

Allah’ı tenzîh etme düşüncesi ve (b) İbâhî-hulûlî yaklaşımların ittihad iddiaları. Söz 

konusu iki nedenden dolayı sûfîler insanın nihai gayesinin Allah’ı bilmek suretiyle O’na 

ünsiyet ve yakınlık kurmak olduğunu iddia etmekle birlikte hiçbir zaman mezkûr gayeye 

 
364 “Bir belâ ki belâyı verenin müşâhedesinde ve temaşâ edilmesinde vukua gelir. O belâ, belâ olmaz, aksine 

nimet olur. Belâyı veren Allah ile kul arasında bir hicap ve perde hali içinde bulunan nimete gelince hakiki 

belâ işte budur. Çünkü cehennemde hicap ve perdeden daha şiddetli bir belâ yoktur. Şayet cehennemlik 

olanlar, Cehennemde iken Allah Teâlâ’yı mükâşefe ve temaşâ etmiş olsalardı günahkâr olan mü’minler 

hiçbir zaman cenneti hatırlarından geçirmezlerdi.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 209.  
365 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 365. 
366 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 366-367. “Cehlinden fânî olan ilmi ile bâkî olur; şehvet ve arzudan fânî 

olan Allah’a dönüş hâli ile bâkî kalır; dünyaya rağbet etmekten fânî olan zühd ile bâkî olur; hevâ ve 

hevesinden fânî olan Allah Teâlâ’nın iradesi ile bâkî kalır. Diğer tüm sıfatlar için de aynı şey söylenebilir.” 

Kuşeyrî, Risâle, s. 104. 
367 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 366-367.  



82 

tam anlamıyla erişilemeyeceğinin altını çizerler. Bunun için Allah-insan arasındaki 

yakınlığın zâtların yakınlığı manasında368 anlaşılmaması gerektiğini ifade ederler.369 

Cüneyd-i Bağdâdî, insan için bekâyı ahlâkî olgunluk, yakînin elde edilmesi ve 

değişim olmak üzere üç anlamda kullanır. Ahlâkî olgunluğu ifade etmesi anlamında bekâ, 

birtakım huy ve ahlâkın insanda yerleşik hale gelmesi için kullanılır. İnsanda erdemli 

eylemlerin kalıcılık kazanması anlamında bekâ, fenânın muhâlifidir. Buna göre, insanda 

kötü bir huy belirdiği takdirde iyi huy ortadan kalkar yahut bunun tam tersi bir durum 

gerçekleşir. Dolayısıyla cömertlik ortaya çıktığında cimrilik doğal ve zorunlu olarak 

ahlâk alanını terk eder. Kuşeyrî, insanın ahlâkî yetkinleşmesindeki bu durumu bir şeyden 

fâni olan onun zıddıyla bâki olur, şeklinde ortaya koyar. Kuşeyrî’nin, ahlâk ile bekâ 

arasında kurduğu dikotomi için aşağıdaki paragraf temsil gücü yüksek bir pasajdır: 

“Sûfîler fenâ sözü ile insandaki kötü sıfatların yok olmasına işaret ettikleri gibi bekâ sözü 

ile de insanın güzel vasıflar edinerek bunda devam etmesine işaret ederler. Bu iki kısım 

vasıflardan birinin kulda bulunması zaruridir. O halde âşikardır ki, bu huylardan biri 

bulunmadığı zaman, doğal olarak diğeri bulunacaktır. Bir kimse kötü vasıflardan fânî 

olursa güzel sıfatlar o şahısta görünür. Bir kimsede kötü hasletler baskın olursa o kimsede 

iyi hasletler etkisiz bir şekilde gizli kalır.”370 

Ahlâk-bekâ ilişkisinde öne çıkan bir diğer husus, tasavvufun kullandığı 

terminolojidir. Buna göre ahlâk eğitiminde terk edilmesi istenen reziletler için fenâ 

kullanılırken; buna mukâbil yerleşik kılınmak istenen faziletler içinse bekâ kullanılır. 

Örneğin insan gayr-ı ahlâkî eylemleri terk ettiğinde “şehvet ve nefsânî arzularından fânî 

oldu” denilir.371 Dolayısıyla mutasavvıflar ahlâkî eylemler alanında herhangi bir şeyden 

fâni olmak terimi ile söz konusu şeyin terkedilmesini kastetmektedirler. Bu konuda 

Kuşeyrî’nin çözümlemesi dikkat çekicidir.372 

İnsanın ahlâkî yapısını doğuştan gelen huylar (ahlâk), haller ve iradi fiiller olmak 

üzere üçlü bir tasnif içinde betimler. İlk olarak insan dünyaya belli bir huylar skalası 

içerisinde gelmekle birlikte sahip olduğu ahlâkî donanım değişime açıktır. İkinci olarak, 

insan Allah’tan vehbî bir yolla gelen hallere sürekli maruz kalmaktadır. Son olarak ise, 

insan iradi olarak erdemli fiiller ortaya koydukça Allah’tan gelen haller saflaşır ve 

 
368 Kuşeyrî, Risâle, ss. 118-119.  
369 Yetkin insanın gayesi ile ilişkisinin İslâm Felsefesinin Meşşâî ekolünün dört önemli temsilcisi olan, 

Kindî, Fârâbî, İbn Sina ve İbn Rüşd’ün filozofa ve niteliklerine dair yaklaşımlarıyla mukayese etmek için 

Bkz. Müfit Selim Saruhan, İslâm Meşşai Felsefesinde Filozof, Divan Kitap Yay., 2017.  
370 Kuşeyrî, Risâle, ss. 102-103.  
371 Kuşeyrî, Risâle, ss. 102-103.  
372 Kuşeyrî, Risâle, ss. 102-103. 



83 

böylece ahlâkî olgunlaşma süreci başlar.373 Görüldüğü üzere, insanın ahlâkî eylemlerinde 

kötü olanları terk etmesi (fenâ) ve bunun mukâbilinde iyi huyları edinmesi (bekâ) 

sürecinde doğuştan gelen huylar, Allah’tan gelen haller ve iradi fiiller olmak üzere üç 

etken bulunmaktadır. Bu diyalektik içerisinde insanın pozisyonu ise Allah’tan gelen 

halleri doğru idrak etme, çözümleme ve buna uygun hareket etmekten geçer. Şayet insan, 

bunu gerçekleştirirse Allah, bu kimsede yetkin ahlâkı inşâ eder. 

Ahlâkî yetkinliğin elde edilmesi anlamında bekâyla irtibatlı bir diğer problem ise 

yetkin insanının ahlâkî rehberliği (hakîm) meselesidir.374 Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu 

konudaki yaklaşımı bekâyla birlikte sahv ve temkîn ehlinin mürşîdlik yapabileceği 

yönündedir. Çünkü sekr hâli içinde bulunan kimsenin, hakikati ifade ve tebliğ etme 

ehliyeti yoktur.375 Bu çerçevede Cüneyd-i Bağdâdî, sekr halindeki kimseyi karanlıkta 

kalmış bir kimseye benzetirken sahv halinde bulunan hakîmi ise doğu ve batıyı aydınlatan 

bir ışık olarak tasvir eder. Cüneyd-i Bağdâdî’in bu konudaki ifadeleri şu şekildedir: 

“Allah, seni öyle bir nur yapar ki, o nurun yüksek ziyâsıyla meşrîk ve mağrip dolar; o nur, 

insanlara ve cinlere ışık saçar. Onlardan her fırka, o nurdan tam nasibini alır ve kapsamlı 

üstün muradına erer. Bunlar o seçkin mürşîde giydirilmiş olan hâlin alametleri, dış 

görünüşleridir.”376 

Cüneyd-i Bağdâdî, toplum içerisinde ahlâkî eğitimde otorite sahibi olan yahut böyle 

bir iddiada bulunan bazı din bilginlerini eleştirir. Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre bu kimseler, 

hakikati ifade ettiklerini iddia etmekle birlikte kendileri tam bir karanlığın 

içerisindedirler.377 Bu nedenle Resâil’de resmettiği hakîm portresini eleştirdiği din 

bilginlerinden ayrıştırmak için şunları söyler: “Heyhat! Heyhat! Bu kendilerini 

gayelerinden ne kadar uzaklaştırır. Hallerini böyle yanlış görmekten ötürü başlarına gelen 

bozukluk ne büyüktür! Allah bizi ve seni tam hakikatle karşılaşmaya, Hak’tan pekiştirdiği 

 
373 Kuşeyrî, Risâle, ss. 102-103. 
374 Fenâ sürecinde iki tip insan ortaya çıkar. Bunlardan ilki, fenâdan bekâya dönmeyen sâlikin durumudur. 

Kendisine rehberlik ve mürşitlik görevi verilmez. Halk arasında divâne gözüyle bakılır. Temyiz kabiliyeti 

yoktur ve fakat Allah tarafından günah işlemekten muhafaza edilir. Bilal Habeşi ve Üveys Karnî gibi. İkinci 

fâni ise, bekâya döndürülen ve insanları terbiye ile mükellef tutulan mürşitlik göreviyle mücehhez hale 

gelen sâliktir. Nefsinin vasıfları ile değil Allah’ın vasıfları ile tasarrufta bulunur. Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 

150-151. 
375 “Ey bu ilme mensup olan kimse, bil ki sende sahvın gerçekleşmesiyle, sekr (halinin) şaşkınlığının ne 

olduğunu anlarsın. Ayılmakla, taşkınlık zamanında vuku bulan hâli anlarsın. Doğru hatırlamakla (zikr), 

gafletin kötü sonuçlarını anlarsın. Selamet ve sıhhate ulaştığında hastalık zamanını idrak edersin. Bil ki, 

bütün bunlar olurken, onu marifetin hakikatinden uzaklaştırır ve kendisine hayret elbisesi giydirilene zarar 

verir. Bir ilim ki karakteri şüphe ve karanlık. Allah bunu onların aleyhine hüccet olmak için vermiştir.” 

Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 11. 
376 Cüneyd-i Bağdâdi, Resâil, s. 8. 
377 Cüneyd-i Bağdâdi, Resâil, s. 9. 



84 

şeyle ülfet etmeyen her türlü halden korusun.”378 Görüldüğü üzere, insanın ahlâkî 

erdemleri edinmesi anlamında bekâ, konunun sadece bir bölümünü oluşturmaktadır. Öte 

yandan, bekâ zannîlikten-yakîne geçiş anlamında kesin bilginin elde edilme süreci için 

de kullanılmaktadır. 

Kuşeyrî’nin “Cehlinden fânî olan ilmi ile bâkî olur”379 yönündeki ifadesinden 

hareketle, bekânın aynı zamanda epistemik bir boyuta sahip olduğuna yukarıda 

değinilmişti. Tasavvuf düşüncesinde bilgisizliğin giderilmesi zannîlikten-yakîne, 

şüpheden-burhânîliğe doğru bir çizgide ele alınır. Bu anlamda sâlikin fenâ-bekâ sürecine 

doğru hareketi esasında kesin bilgiye doğru bir yönelimi ifade eder. Dolayısıyla insan 

ahlâkî olarak olgunlaştıkça bununla eş zamanlı bir şekilde epistemik anlamda da 

yetkinleşmektedir. Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu konudaki yaklaşımı onun tevhîd hakkındaki 

teorisi ile izah edilebilir. 

Cüneyd-i Bağdâdî, içinde bulunduğu dönemin entelektüel çevresinde tevhîd eksenli 

bir tartışmanın gerçekte yapılmadığını ileri sürerek ciddi bir eleştiri yöneltir. “Yirmi 

senedir tevhîd ilmi sergisi dürülmüştür; insanlar, bu serginin kıyısı ve kenarları hakkında 

konuşuyor”380 diyerek söz konusu tenkidi dile getirir. O’na göre tevhîd hakkında 

yürütülen tartışmalar maksattan uzak olarak gerçekleşmektedir. Bu konuşmalar tevhîdin 

mâhiyeti hakkında değil, lafzı üzerinde cereyan etmektedir. Halbuki tevhîdin mâhiyeti 

etrafında üretilen söylemlerin, zaman ve mekân üstü, evrensel ve külli bir içeriğe sahip 

olması gerekir. Bu meyanda Cüneyd-i Bağdâdî, “Meclislerin en şereflisi ve en yükseği 

tevhîd meydanında düşünce ile birlikte oturmaktır”381 diyerek tevhîdin özünde epistemik 

olduğunu ifade eder. Cüneyd-i Bağdâdî’in bu yaklaşımını destekleyen ona ait bir diğer 

pasaj ise şu şekildedir: 

“Âlimlerden birine tevhîd nedir diye sorulmuş, o da yakîndir, demiş. Soru sahibi peki yakîn 

nedir, demiş, âlim de ona şu cevabı vermişti: Yakîn yaratıkların hareket ve sükûnları tek 

olan, şeriki bulunmayan Aziz ve Celil olan Allah’ın fiilidir, diye bilmendir. Böyle yaptın 

mı, O’nu tevhîd ettin, demektir.”382 

 
378 Cüneyd-i Bağdâdi, Resâil, s. 4. 
379 Kuşeyrî, Risâle, s. 104. 
380 Süleyman Uludağ, Sırlar Menbaı ve Tarikat Sultanı Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdi, Harf Yay., 

Ankara, 2018, s. 117-118.  
381 Kuşeyrî, Risâle, s. 19.  
382 Kuşeyrî, Risâle, s. 15. 



85 

Cüneyd-i Bağdâdî’in bu konudaki teorisine nüfuz edebilmenin yollarından biri de 

onun tevhîdi temellendirmek için yaslandığı semantik şemadır.383 Cüneyd-i Bağdâdî, 

Resâil’de tevhîdi yorumlarken aynı zamanda şu terimlere atıf yapmaktadır: Tevhîd, 

tasdîk, tahkîk, itaât, terakkî, ittisâl, beyân, hayret, şühûd, olmazdan önceki hale dönmek 

ve sahv.384 Cüneyd-i Bağdâdî, bu kavramları aralarında sistematik bir sıra-düzeni 

varmışçasına zikreder. Bu dizilime göre insanın nihai gayesi Allah’ı bilmek anlamında 

tevhîdtir ve O’nu bilmek ise O’nun muvaffak etmesiyle mümkündür. Tevhîd’e ulaşmak 

için önce tasdîk sonra tahkîk gereklidir. Tahkîk gerçekleştikten sonra O’na itaât edilir ve 

bundan terakkî ortaya çıkar. Terakkîden ittisâl; ittisâlden beyân; beyândan ise hayret 

oluşur. Hayret385 konumunda, insan, maruz kaldığı bilgi, hal ve hakikati ifade edemez ve 

Allah’ın karşısında beşerî sıfatları yok olur. Böylece şühûdun hakikati olan ruhsal 

anlamda saflaşma gerçekleşir ve insan var-yok ile yok-var arasında bir pozisyon alır.386 

İnsanın bu hali olmazdan önceki ilk hale dönmektir.387 Bundan sonraki aşamada, insan 

yeniden sahv haline döndürülür. Bunun nedeni ise insanın kemâle erdikten sonra, diğer 

insanlara rehberlik etmesi içindir. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin tevhîdi izah için belli bir sıra düzeni içerisinde ortaya 

koyduğu kavramsal dizin esasında tevhîd tasavvurunun zan ve şüpheden arındırılarak bir 

tür kesinliğe kavuşturulmasından ibarettir. Fakat insanlar idrâk yetkinlikleri ve ahlâkî 

donanımları itibariyle birbirilerinden farklıdırlar. Bu nedenle tevhîd hakkındaki bilgileri 

sebebiyle birbirlerinden farklılaşırlar. Bununla irtibatlı olarak Cüneyd-i Bağdâdî, 

insanların yetkinlik durumlarını dikkate alarak tevhîdin tasnif edilebileceğini düşünür ve 

dörtlü bir tasnif yapar.388 

 
383 Afîfî’ye göre Cüneyd-i Bağdâdî’i özgün kılan hususlardan ilki; insanda tevhîdi idrak edebilecek bir 

yeti/melekenin varlığına işaret etmesidir. O’nun ikinci katkısı ise, tevhîd yorumunu mîsâk ilkesi üzerine 

inşa etmesi olarak görülebilir. Ebu’l-Âla Afîfî, Tasavvuf: İslâm’da Manevî Hayat, ss. 149-150. 
384 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 58.  
385 Kuşeyrî, Risâle, s. 331. 
386 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 58. 
387 “Cüneyd’e havassın tevhîdi sorulmuş, o da şöyle cevap vermişti: Kulun AllahTeâlâ huzurunda bir 

hayalet ve karartı gibi olması, ilâhî kudretin ahkâmının mecrasında Allah’ın tedbir ve tasarrufunun ü<erinde 

cârî olması, bu hâl içinde tevhit deryasının dalgaları arasında boğulması, böylece nefsinden, halkın onu 

kendi işleri için davet etmelerinden ve buna cevap vermekten fâni olması, bu fenanın Hakk’a yakınlık 

makamında Allah’ın vahdâniyet ve vücudunun hakikatine erişilmesi dolayısıyla hâsıl olması, fenâ halinde 

Hakk’ın kuldan murat ettiği şeyi bizzat kendisi ifa ettiği için kulun his ve hareketini kaybetmesidir. Yani 

kulun son halinin ilk hali durumuna dönmesi, olmadan evvel olduğu gibi olmasıdır.” Kuşeyrî, Risâle, s. 

331. 
388 Kuşeyrî, Risâle, s. 331.  



86 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanları, tevhîdi idrâk kabiliyetlerine göre, avâm, zâhir ilim 

sahipleri, havas ve havassın seçkinleri olmak üzere dört grupta mütalaa eder.389 Avâmın 

tevhîdi, Allah’ı niceliksel olarak birlemek şeklindedir. İlm-i zâhir olarak adlandırdığı 

ikinci grup ise Allah’ı niceliksel olarak birlemekle birlikte dinin emir ve yasaklarına 

riâyet edenlerden oluşur. Söz konusu iki grup zaman zaman toplumsal övgüyü 

arzulamakta ve yergiden de kaçınmaktadırlar. Havasın tevhîdi ise kendi içinde iki 

kısımdır. Havassın birinci kademesinde bulunanlar, sadece Allah rızasına uygun hareket 

eden ve yine sadece O’ndan korkan kimselerdir. Havassın ikinci kademesindekiler ise 

Allah’ın karşısında ferdiyetsiz bir varlık ve hayal suretinde bulunanlardır. Bu kimseler ile 

Allah arasında üçüncü bir şey bulunmamakla birlikte, insan olmazdan önceki ilk hale 

döner. İnsanın kendi varlığını neredeyse farkında olmadığı bu bilinçsizlik hali, tevhîdin 

son mertebesidir.390 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın geçirdiği ontik değişimi olmazdan önceki ilk hale 

dönmek (fenâ) ve yeniden beşerî sıfatların kazanılması (bekâ) anlamında iki açıdan 

değerlendirir. Burada fenâdan bekâya iade edilmek, insanın eski haline intikal etmesi 

anlamında değil, yetkin insanın dönüşümünü ifade etmek için kullanılır. Bu meyanda 

Cüneyd-i Bağdâdî, fenâyı ikincilleştiren, bekâyı ise önceleyen bir yaklaşım sergiler. O’na 

göre fenâ ve sekr, insanın varlığının tamamlanmamış haline tekâbül eder. İnsanın varoluş 

yetkinliği gafletten hatırlamaya, karanlıktan aydınlığa, hicaplardan onların kaldırılmasına 

doğru seyreder. Dolayısıyla sekr, bu sürecin hala devam etmekte olduğunu, varlığın 

gaflet, karanlık ve perdeli halini temsil eder. Bu nedenle Cüneyd-i Bağdâdî, sâliki sekr 

halinden sahva gelmesi konusunda acele etmesini öğütleyerek fenâ halini ikincilleştiren 

bir yorum ortaya koyar. Cüneyd-i Bağdâdî’nin bekâyı fenâdan üstün tutan tavrı, dahası 

Hallâc-ı Mansûr ile aralarında geçen mezkûr diyalog391, onun Kur’ân ve Sünnet’e yaptığı 

güçlü vurgu ve benimsediği yöntemle izah edilebilir.392 Bu nedenle, Cüneyd-i Bağdâdî, 

sahv halindeki sıdk ve niyetin tamlığını (mükemmelik) ifade etmek için cevdetü’l-kasd 

ve sıdk terkibini kullanır.393 

 
389 Afifi, ‘havâssın tevhîdi’ düşüncesini ilk dile getiren sûfînin Cüneyd-i Bağdâdî olduğunu söyler. Bkz. 

Ebu’l-Âla Afîfî, Tasavvuf: İslâm’da Manevî Hayat, ss. 152-153.  
390 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 61.  
391 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 300.  
392 Darshan Singh, “Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallac’ın Sünnet, Ahvâl ve Makâmât’a Karşı Tutumları, Çev. 

Ahmet Cahid Haksever, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2000, C. II, Sayı: 4, s. 237. 
393 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 11-12.  



87 

Cüneyd-i Bağdâdî’in tasavvuf düşüncesinde bekâ, insanın ahlâkî eylemlerinde 

kendine hâkim olma (nefsini kontrol etme) fikri ile yakından irtibatlıdır. Onun kâmil 

insan portresinde gaybet haliyle kendinden geçme, bayılma, coşkunluk içeren taşkınlık 

gibi nitelikler bulunmaz. Cüneyd-i Bağdâdî’nin kâmil insan tanımında niçin bekâyı ön 

plana çıkarttığını anlayabilmek için erken dönem tasavvufta ortaya çıkan sûfî-insan 

tipolojileri ve bunlara karşın ortaya çıkan sünnî reflekslere bakmak gerekir. Nitekim vecd 

ve gaybet hali içerisinde toplumda baş gösteren insan örneklikleri, sünnî ulemayı tedirgin 

etmekle394 kalmamış aynı zamanda tasavvufa da ciddi anlamda tenkitlerin ortaya 

çıkmasına zemin hazırlamıştır. Bu nedenle, Cüneyd-i Bağdâdî’nin öğretisi, tasavvuf 

içinde teşekkül etmeye başlayan insan tanımlarına sünnî bir çerçeve çizmek bakımından 

ön plana çıkar. 

Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre, bekâ bir tür ayrılık ifade eder. Nitekim fenâ-bekâ 

kavramsallaştırmasının bir diğer veçhesinin cem-fark olarak ifadesi bunun bir 

göstergesidir. Bu anlamda bekâ insanın cemden sonra fark haline dönmesini ifade eder. 

Fakat dikkat edilecek olursa, Cüneyd-i Bağdâdî insanın biyolojik doğumuyla gerçekleşen 

ilk var oluşunu da bir tür ayrılık olarak resmetmişti. Öte yandan ilk kopuş insanın iradesi 

dışında ve doğal yollarla gerçekleşirken, ikincisi ise cehd ve irade tarafından 

belirlenmektedir. Cüneyd-i Bağdâdî, insandaki değişim ve dönüşümü şu sözleriyle izah 

eder: 

“Kendisiyle cemettikten sonra onları kendisinden ayırır ve (onlara tekrar kendi 

ferdiyetlerini verir) Cem halinde onları (dünyadan) kaybeder; tefrika hallerinde onları 

(dünyaya) getirir. Bu suretle gaybleri dünyaya gelmelerine, dünyada var olmaları da 

Allah’tan kaybolmalarına sebep olur.  Onları bu dünyada var ettiği zaman kendinden sudûr 

eden nurlarla onları kapar alır. Kendinde kaybettiği zaman da bu nurları onlardan alarak 

onları dünyaya iade eder.”395 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın fenâdan bekâya geçişini, bir bardağın içerisindeki 

sıvının boşaltılıp yerine başkasının doldurulmasına benzetir.396 Fenâ halinde insanın 

beşerî irade ve benliğinin yerini Allah’ın irade ve varlığı doldurur. Buna mukâbil bekâ 

halinde ise Allah kendi irade ve varlığını boşaltarak insana kendi beşerî varlığını iade 

 
394 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 291; 232. 
395 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 43.  
396 İnsanın fenâ halinde geçirdiği değişimin ifadesi için başvurulan bir diğer metafor ateş-demir örneğidir. 

“Ateşin gücü ve hakimiyeti altında bulunan herşey onun kahrı ve tesiri ile onun sıfatı üzere bulunur, onun 

vasfını kazanır. Ateşin kudreti, bir şeyin vasfını değiştirerek başka bir vasıf haline getirince (mesela demirin 

soğuk ve siyah olma vasfını değiştirerek ona sıcak ve kırmızı olma vasfını yani bizzat kendi vasfını 

kazandırınca) Hakk’ın irade kudreti ateşin irade gücünden daha evla ve daha çok hak sahibi olur. Fakat 

ateşin bu tasarrufu demirin vasfı hakkındadır, aynı ve zatı hakkında değildir. Demirin zatı ve aynı yine 

demirdir, asla ateş haline gelmiş değildir. En iyi bilen Allah’tır.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 369.  



88 

eder.397 İnsanda bekâ ile birlikte derin bir özlem (hasret) ve hüzün duygusu açığa çıkar.398 

İslâm felsefe geleneğinde insanın nihai gayesi mutlak anlamda bir mutluluk (saadetü’l-

kusvâ) iken; tasavvuf ilminde ise insanın varoluş gayesini geçici ve eksik tecrübe 

etmesinden kaynaklanan özlem ve hüzün eşlik eder. Cüneyd-i Bağdâdî, kâmil insanın 

hüzün ve özlem duygusunu şu sözleriyle ifade eder: 

“Cenâb-ı Hak onu tekrar beşerî varlığına getirip kendi cinsine koyduğu zaman o, daha önce 

yaşadığı, ülfet ettiği fenâ hali, kendinden gizlenir. O zaman ruh üzülür ve normal hali içinde 

hüzünle yaşar. Zira o önceki tam hal, mükemmel ikram kendisinden gitmiş, kendini tekrar 

öğrenme ve düşünmeye atmıştır. O kemâl halini yitirmenin dâimi üzüntü ve kederi ruha 

yerleşir. Ruh, beşer vücudunda oldukça bu üzüntü devam eder. Bundan dolayı tekrar o hale 

kavuşmak için derin bir iştiyak ve ihtiyaç hisseder. Allah’ta kaybolduktan sonra, Allah 

tarafından beşerîyete çıkarılmasından O’nunla dolduktan sonra O’nun tarafından hasrete 

atılmasından nasıl ızdıraba düşmez?!”399 

Cüneyd-i Bağdâdî, fenâdan sonraki bekâ halinde açığa çıkan özlem ve hüznü 

susuzluğa duyulan derin iştiyaka benzetir. Bu susuzluk, Allah’a duyulan özlemle daha da 

artar ve her türlü matemden daha acı bir ızdırap hissi verir.400 Cüneyd-i Bağdâdî’e göre 

bunun temel nedeni insanın Allah’ı müşâhede ettikten sonra araya giren ince perde (bekâ) 

sebebiyledir.401 Fakat buradaki özlem ve hüzün olumsuz bir karamsarlık değil aksine 

insanı yeniden Allah’a yönelten, O’na yakınlaşmak için cehd ve gayret göstermesini 

teşvik eden aktif ve inşâî bir niteliğe hâizdir. Bununla irtibatlı olarak altı çizilmesi gereken 

iki husus daha vardır. İlki, insanın dünyevî şartlar içerisinde kemâlinin kısmî de olsa 

tahakkuk etmesidir. Genel olarak mutasavvıflar, özelde ise Cüneyd-i Bağdâdî kelâm ve 

fıkıh okullarının aksine insanın yetkinliğini uhrevî bir geleceğe erteleme fikrine 

karşıdırlar. İkincisi ise, fenâ-bekâ, cem-fark gibi üretilen terimlerle insanın mutlak 

anlamda kemâli fikrinin olumsuzlanmasıdır. Dolayısıyla insan hiçbir zaman Allah’ın 

mükemmelliğine erişememektedir.402 Bunun erken dönem tasavvuf düşüncesi için anlamı 

 
397 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 34.  
398 Kuşeyrî, İbn Mübârek’ten rivayetle hicri ikinci asrın sonlarında yaşamış olan Fudayl b. İyâz’ın (ö. 

187/802) şu sözleriyle ‘hüznün sembolü’ olarak kabul edildiği bilgisini aktarır: “Fudayl vefat edince hüzün 

ortadan kalktı” demişti. Çünkü o daima mahzun yaşardı. Kuşeyrî, Risâle, s. 25.  
399 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, ss. 34-35 
400 “Onlar Allah’ı ararken çok üzgün ve çok iştiyak ve ızdırap içindedirler. Bu iştiyak onlara susuzluk 

getirir. Bağırsaklarındaki susuzluğu arttırır. Allah’ı bilme peşinde koşarken kendilerini tamamen onda 

O’nda kaybederler. Ruhun Allah’a olan bu susuzluğu ona her türlü matemden daha acı bir ızdırap verir. Ve 

her kisvede (Allah’a)bir işaret görmesi ruha fakrın tadını tattırır. Tekrar cehdi yüklenme görüşünü tazeler.”, 

Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, ss. 36-37. 
401 Cüneyd-i Bağdâdî, Kitâbü’l-Fenâ, s. 36.  
402 Mutlak anlamda kemâlin olmaması esasında kâmil insanın fenâ ile vardığı noktada Allah’ın zâtı 

hakkında tek bilgisinin O’nu gerçek anlamıyla hiçbir zaman bilemeyeceği gerçeği ile yüzleşmesinden 

mütevellit açığa çıkan acz/acziyyettir. Bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî’nin yaklaşımı için Bkz. “Cüneyd (r.a.) 

şöyle diyor: Tevhîd konusundaki sözlerin en şereflisi Hz. Ebubekir (r.a.) ın şu sözüdür: Tenzîh ederim o 

Allah’ı ki hakkında marifet sahibi olmak için marifetinden âciz kalmaktan başka kulları için yol 

bırakmamıştır.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.  418 



89 

ise ibâhî eğilimlerin, “Ben artık kemâle erdim. Benden artık sorumluluk düştü” 

yönündeki sözlerinin sûfîlere isnat edilmesiyle ortaya çıkan belirsizlikten tasavvufun 

kendini ayrıştırmak istemesidir. Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu konudaki yaklaşımı şu 

şekildedir: 

“Cüneyd-i Bağdâdî: “Allah hakkında marifet sahibi olanlar, iyilik ve ibadet gibi amelleri 

terk etme ve Aziz ve Celil olan Allah’a yaklaşma derecesine ulaşan kimselerdir, diyen bir 

adam görmüş ve şöyle demişti: Bu amellerinin lüzumsuzluğuna inanan bir topluluğun 

lafıdır. Bana göre büyük bir hatadır. Hırsızlık ve zina yapanın durumu bu sözü söyleyenin 

halinden daha iyidir. Şüphe yok ki, Allah Teâlâ hakkında marifet sahibi olan arifler, 

amelleri Allah Teâlâ’dan alırlar ve bu amellere göre hareket etmek suretiyle yine ona 

dönerler. Amelle arama bir mâninin girmesi hali müstesna, bir sene ömrüm olsa iyi 

amellerimden zerre kadar eksiltmezdim.”403 

2.3. Allah’a Yakınlaşmak: Hakikat Hakikatin Hakikati Hakk 

Hallâc-ı Mansûr, insanın nihai gayesini esas itibariyle ilâhî sevgi, Allah’a yakınlık 

ve kesin bilgi (Hakk) çerçevesinde ele alır. Onun yaklaşımında dikkati çeken iki unsur 

bulunmaktadır: (a) Allah’a yakınlık ile marifeti (Hakk) özdeşleştirmesi (b) Allah’a 

yakınlığın ve Hakk’ın elde edilmesini dairesel bir süreç olarak yorumlaması. Bu meyanda 

bazı sembolik ifadeler ve mecazlara başvurur. Onun kullandığı ilk örneklerden biri 

pervâne-ateş metaforudur.404 

Bilginin kendisi ve derecelerini ifade etmek üzere ateşin bizatihi varlığı, sıcaklığı 

ve ışığıyla birtakım benzerlikler kurar. Ona göre, ateşin etrafına saçtığı ışık ve aydınlık 

hakikati; ateşe yakınlaştıkça daha belirgin hissedilen sıcaklık hakikatin hakikatini; ateşin 

bizatihi kendisi ise Hakk’ı temsil eder. 405 İnsanın nihai gayesine doğru seyreden kemâl 

süreci tıpkı pervanenin ateşin etrafında dönmesi, daha sonra ateşin kaynağına yönelmesi 

ve en sonunda da sıcaklığın etkisiyle can verip ateşin dibine düşmesine benzer. O bu 

konudaki yaklaşımını “Benim nâsûtiyetim onun lâhûtiyetinde eridi ve vücûdum zâtının 

nurlarında kaybolup gitti. Ne gözüm kaldı ne benden eser; ne yüzüm kaldı ne varlığımdan 

haber”406 sözleriyle ortaya koyar. Hallâc-ı Mansûr’un Allah-insan arasındaki ilişki için 

getirdiği yorum şöyledir: 

  

 
403 Kuşeyrî, Risâle, s. 50.  
404 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95-96. 
405 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95. 
406 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 396. 



90 

“Pervâne ışığın çevresinde sabaha kadar uçar da bu hali en tatlı sözlerle anlatmak için 

şekillere döner. Sonra nazlanıp övünür de vuslatta kemâle özenerek gururlanır. Kandilin 

ışığı, hakikatin ilmi; sıcaklığı hakikatin hakikati. Alevin içine dalmaksa hakikatin hakkı. 

Pervâne doymadı, ışıkla, hararetle. Attı kendini alevlere. Şekiller hala beklemede. Haber 

verecek diye bakış yoluyla pervâne. Pervâne uçtu, döndü, eritti kendini ve yok oldu 

ortalardan. Resimsiz, cisimsiz, isimsiz, unvansız hâle geldi. Artık ne için dönecekti 

şekillere! Vuslattan sonra hangi hal vardı ki döne? Bakışa ulaşan, kulak vermez habere. Ve 

bakılması gerekene ulaşan aldırmaz bakışa.”407 

Hallâc-ı Mansûr’un marifet konusunda ortaya koyduğu ikinci yorum tevhîd 

görüşüyle alakalıdır. Zira marifet esasında tevhîdin bir başka ifadesidir. O bu konudaki 

yaklaşımını “Kul marifet makamına ulaştı mı Allah onun havâtırına ve kalbine vahyeder; 

sırrını Hakk’ın hâtırından başka bir şeyin gelmesinden muhafaza eder”408 diyerek ortaya 

koyar.409 Onun tevhîd ile ilgili bir başka tanımı ise şöyledir: “Tevhîdde ilk adım tefrîdin 

fenâsıdır.”410 Hücvîrî, Hallâc’ın bu sözünü Allah dışındaki herşeyin terki anlamında 

tefridin tevhîdin ancak birinci aşamasını oluşturduğu yönünde şerh eder. Bu anlamda terk 

kendi içinde bir şeyden ayrılıp başka bir şeye yönelmek şeklinde bir ikiliği barındırır. 

Halbuki Allah’ın vahdaniyetini izhâr etme durumunda kişi beşerî benliğinden fâni olduğu 

için sadece Hakk bulunmaktadır.411 

Hallâc-ı Mansûr içinde yaşadığı toplumda yaygın olan muhtelif tevhîd 

yorumlarından bahseder.412 Fakat onu farklı kılan husus, tevhîd hakkında ileri sürülen 

yaklaşımları, kısa-manzûm bir formda soru-cevap şeklinde ele almasıdır. Böylece tevhîd 

hakkındaki görüşlere ve bunların niçin yanlış olduğuna değindikten sonra sûfîlerin 

yaklaşımını ortaya koyar. Hallâc-ı Mansûr’un söz konusu üslubu kendi içinde bir 

sistematikliği de barındırır. Onun tevhîd konusundaki değerlendirmeleri şöyledir: 

“Biri: Kendimi kaybederek O’nu buldum, derse ben de: Kaybolan, hep var olanı nasıl 

bulur? diye sorarım. 

Kendi varlığımla buldum O’nu derse: İki tane kadîm olamaz derim. 

Bilgisizliğe düşünce buldum O’nu diyene sözüm şudur: Bilgisizlik perdedir, marifet ise 

perdelerin ötesinde. 

Derse onu isimle bildim, ben de: İsim müsemmâdan ayrılamaz. Çünkü O mahlûk değil ki 

derim. 

 
407 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95.  
408 Kuşeyrî, Risâle, s. 344.  
409 Benzer bir şekilde Kuşeyrî, “marifetullah” bahsinde Hallâc-ı Mansûr’un “Ârifin alameti dünya ve 

âhiretle meşgul olmamasıdır” sözüne yer vermekle, tevhîd ile marifet arasındaki ilişkiye dikkat çeker. Bkz. 

Risâle, s. 344.  
410 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 415.  
411 Bu konuda Hücvîrî’nin sarih bir tanımı vardır: “Bütün ümmetlerin ittifakıyla tevhîd himmetleri cem’ 

etmektir. Ağyar ve mâsiva ile rahat bulmak, himmetin tefrika ve dağınıklık halinde bulunmasının 

nişanıdır.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 415. 
412 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, ss. 111-112.  



91 

O’nu O’nunla bildim diyene sözüm şudur: İki ma’bûda işaret etmiş olur (sun) 

O’nu sanatıyla tanıdım diyen, sanatkârı bulamayıp onun sanatıyla yetinmiş demektir. 

O’nu tanımaktan âciz oluşumla bildim diyene, şunu söylerim: Âciz tuzağa düşmüştür. 

İlgisini kesen nasıl idrâk eder O’nu? 

Beni bildiği gibi bildim O’nu diyen, ilme işaret etmiş olur ve ilim, sonunda ma’lûma döner 

ve ma’lûm Zât’tan ayrıdır. Zât’tan ayrı düşen Zât’ı tanıyamaz. 

Kendi nefsini nasıl tanımlıyorsa öyle bildim O’nu diyen haberle yetinmiştir, izi görmeden. 

O’nu kendi sınırımı dikkate alarak tanıdım, diyen bilsin ki, Ma’rûf (bilinen) tek şeydir, 

parçalanmaz, bölünmez. 

Birisi: Ma’rûfu ancak kendisi tanımıştır derse işte o şunu açıkça kabullenmiş olur: Ârif, 

O’ndan ayrı, O’ndan uzakta ve O olmaya zorlanıyor. Çünkü Ma’rûf ezelden beri kendi 

kendini bilmeye devam etmektedir.413 

Hallâc-ı Mansûr, yukarıda alıntılanan pasajda tevhîd hakkında ileri sürülen muhtelif 

yorumları yaklaşık on bir madde etrafında özetler. Fakat tevhîd hakkındaki yaklaşımlara 

yer vermekle birlikte söz konusu düşünceleri kimlerin savunduğuna dair bir bilgi vermez. 

Buna mukâbil hicri beşinci asırda Hücvîrî, “Tevhîd” bahsinde içinde yaşadığı toplumda 

tedâvülde bulunan yaklaşımları temsilcileriyle birlikte zikreder. Onun yaygın tevhîd 

kullanımlarına dair verdiği bilgide Seneviye, Mecûsîler ve Tabiatçılar’ın yanı sıra 

Mu’tezile’yi zikretmesi oldukça dikkat çekicidir. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb’ta 

Mu’tezile’yi “sonsuz sâniler ve hâlıklar kabul etmekle” eleştirmekle birlikte, daha 

mufassal bilgi için kendisinin kaleme aldığı er-Riâye bi hukukilla Teâlâ adlı esere 

başvurulabileceğini söyler.414 Hallâc’ın tevhîd bahsinde yaptığı vurgu ise daha çok tevhîd 

konusunda ulaşılacak nihai noktada Allah’ın zâtının mutlak anlamda kuşatılamayacağı 

yönündedir. Bu noktada ene’l-Hakk ifadesi415 etrafında inşâ edilen tekfir söylemlerinin 

gerçeği yansıtmadığını söylemek mümkündür.416 Hallâc-ı Mansûr’un işaret ettiği ikinci 

 
413 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, ss. 111-112. 
414 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 414.  
415 M. Mustafa Çakmaklıoğlu, Hallâc’ın “Ene’l-Hakk” Sözü Bağlamında Mevlânâ’nın Şatahât Yorumu, 

Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, C.6, Sayı: 15, 2005 ss. 191-223; Rıza Bakış, “Dini 

Tecrübe Bağlamında Hallac’ın Ene’l-Hakk İfadesinin Tahlili”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2011, C. 15, Sayı: 2, ss. 65-77. Enel Hak ifadesiyle Hallâc’ın Hıristiyan teolojinin temel 

öğretisi olan ‘İsa’nın Allah olduğu iddiasını doğruladığını ileri sürenlerde mevcuttur. Buradan hareketle 

“Başta Louis Massignon olmak üzere birçok Batılı düşünür, Hallâc’ta Hz. İsa’nın bir tekrarını gördükleri 

için onu çok farklı bir seviyede sevip saymışlardır.” Ferhat Ağırman, Bilal Bekalp, “Hallâc-Mansûr’da 

Allah-Varlık ve Benlik Problemi”, Felsefe Dünyası, 2012/1, Sayı: 55, s. 96. 
416 Eyyup Akdağ, “Hallâc’ın Mahkeme Süreci ve Katline Fetva Verenler”, Dinbilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, C. 20, Sayı: 2, 2020, ss. 1167-1194; Akif Dursun, “Hallâc-ı Mansur’un Yargılanma 

Sürecinin Değerlendirilmesi”, Akademik İslâm Araştırmaları Dergisi, Sayı: 8, 2020, ss. 63 – 102.; Betül 

Gürer, “Övgü ve Yergi Bağlamında Sûfîlerin Nazarında Hallâc-ı Mansûr”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, 

Sayı: 47, 2017, ss. 171 – 197. 



92 

husus, tevhîdin hakikatini idrâk eden insanda benlik hissinin ortadan kalkacağıdır.417 O, 

bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“İbrahim b. Muhammed Nehrevânî’den rivâyetle, Hallâc şöyle der: Bil ki insan Allah’ı 

birlediğinde kendi benliğini ispatlamış olur. Kendi benliğini ortaya sürense gizli şirke 

düşmüş olur. Yalnız ve yalnız Allah’tır ki, dilediği kulunun dilinden kendini birler. Eğer 

O, kendisini benim dilimden birleşmişse bu yalnız O’nun bileceği bir şeydir. Eğer bu 

şekilde gerçekleşen bir tevhîd yoksa ben kim tevhîd kim ey dostum!”418 

Hallâc-ı Mansûr’un tevhîd öğretisine göre insan, Allah’ı bilmekle aynı zamanda 

O’na yakınlaşır ve O’nu seven bir varlığa dönüşür.419 Nitekim ona göre ilâhî sevgi insan 

doğasında mündemiç ezelî bir ilkedir. O, bu konudaki yaklaşımını “Sevgi ezeli bir 

niteliktir, ezeli bir inâyettir. Bu ezelî nitelik olmasaydı ne imânı tanıyabilirdim ne de 

Kur’ân’ı”420 sözleriyle ortaya koyar.421 Böylece insan saflaşarak Allah’ın karşısında pasif 

ve edilgin bir pozisyon alır. Dolayısıyla insan nihai maksadına yakınlaşarak Allah ile 

düşünen, Allah ile eyleyen yeni bir varlık formu kazanmış olur. Hallâc-ı Mansûr bunu 

tevhîdin hakikatinin idrâk edilmesi olarak tanımlar. 

Tasavvufta bilginin kesinliği sorunu genellikle ilme’l-yakîn, ayne’l-yakîn ve 

hakk’al-yakîn tasnifi üzerinden tartışılır.422 Bu kavramsallaştırma, biri sûfîlerin ilim 

tasnifini diğeri de insanların yetkinlik derecelerini (mübtedî-mütevassıt-müntehî) 

göstermesi bakımından işlevsel iki yöne hâizdir. Bununla birlikte, sûfîlerin esas vurgusu 

insanın bilgilenme sürecinin şüpheden-kesinliğe, zandan-yakîne doğru olan seyridir. 

Tasavvuf düşüncesinde yakîn ile iman/inanç arasında doğrudan bir ilişki söz konusudur. 

Sûfî düşünürlere göre bilginin kesinliği aynı zamanda inancın tahkîk edilerek imanın 

güçlendirilmesi anlamına gelir ki, bu noktada felsefî gelenekten ayrışırlar. 

İslâmî ilimler içerisinde ise bilginin kesinliği daha çok imanın artıp artmayacağı 

zemininde tartışılır. Sûfîlerin bu konudaki genel yaklaşımı imanın artmakla birlikte amel 

 
417 “Naklederler ki, onu darağacına astıkları vakit İblis yanına geldi ve: “Bir Ene sen dedin, bir Ene de ben.  

Nasıl oluyor da bu yüzden senin üzerine rahmet yağdırıyor, benim üzerine ise lanet?! diye sordu, Hüseyin 

cevap verdi: Sebep şu: Sen “Ene” dedin, kendini ortaya koydun, ben “Ene” dedim, kendimi ortadan 

kovdum. Benliği ortaya getirmenin iyi olmadığını, benliği ortadan kaldırmanın ise gayet iyi olduğunu 

bilesin diye bana rahmet, sana lanet etti.” Ferîdüddin Attâr, Tezkireü’l-Evliyâ, Çev. Süleyman Uludağ, C. 

2, İstanbul, Mavi Yay., 2002, ss. 179-180.  
418 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 405. 
419 Annemarie Schimmel, Hallâc: Kurtarın Beni Allah’dan, Çev. G. Ahmetcan Asena, Pan Yay., İstanbul, 

2018, ss. 53-55. 
420 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 407. 
421 Ekrem Demirli, “Aşk Nedir: Allah’a İmanın Tefsiri Olarak Aşk”, Şâir Sûfîler, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 

2018, ss. 168-175; Hatice Toksöz, İslam Düşüncesinde Sevgi Teorileri, Nobel Akademik Yay., İstanbul 

2017.  
422 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 532-533; Kuşeyrî, Risâle, s. 121. 



93 

ile daha da güçleneceği yönündedir. Bilginin kesinliği ile ilgili bir başka husus, sûfîlerin 

kesin bilginin peşinde olduklarını kavramsal düzeyde ifade etmelerine rağmen ulaşılan 

noktada bunun imkânsızlığına yaptıkları biteviye vurgudur. Son olarak kesin bilgiye 

yaklaşıldıkça insanda rıza ve tevekkül gibi iki ahlâkî vasıf ortaya çıkar. Bilgi-ahlâk ilişkisi 

bağlamında değerlendirildiğinde söz konusu iki kavram tasavvuf düşüncesini fıkıh ve 

kelâm okullarından ayrıştırır. Nitekim yetkin insanın en önemli özelliği başına gelen 

sadece kötü olaylar karşısında değil aynı zamanda iyi hâdiselere tesadüf ettiği zaman da 

aynı tepkiyi verebilmesidir.423 

Hallâc-ı Mansûr’un bilginin kesinliği konusundaki genel yaklaşımını üç madde 

altında toplamak mümkündür: (a) Kesin bilgiyi açıklama tarzı (nokta-daire/pervane-ateş). 

(b) Kesin bilgiye yaklaşan insanın ne olacağı (ene’l-Hakk/kulun edilgenliği). (c) 

Bilgideki kesinlik ile ahlâk arasındaki ilişki biçimi (düşünmeksizin eylemek). Hallâc-ı 

Mansûr insanın nihai gayesinin Allah’ı bilmek (Hakk) olduğunu ifade ettikten sonra, 

Allah’ın bilgisi ile diğerleri arasında kesinlik derecesi bakımından bir ayrıma gidilmesi 

gerektiğini düşünür. Bu doğrultuda bilgiyi hakikat, hakikatin hakikati ve Hakk olmak 

üzere üç şekilde ele alır. Hallâc, bu terimler arasındaki ilişkiyi izah etmek için ateş/kandil-

pervâne örneğine başvurur. Ona göre kandilin sıcaklığı, hakikati; kandilden süzülen ışığın 

harareti (sıcaklığı) hakikatin hakikatini; ışığa dokunup yanmayı ise Hakk’ın bilgisi olarak 

açıklar.424 

Hallâc-ı Mansûr, en kesin bilgi anlamında Hakk kavramını kullanır ve onun 

herhangi bir şekil ve hareket içerisinde betimlenemeyeceğini söyler. Ona göre Hakk, ezelî 

ve ebedîdir. Bunun anlamı onun yaratılmamış, zaman ve mekân üstü bir bilgi 

olduğudur.425 Hakk’ın beşerî tasvîr ve tanımlardan münezzeh oluşu, Hallâc-ı Mansûr’un 

mecâzî dilin imkânlarına yönelmesine sebep olur.426 Bu nedenle o daha önce geçtiği üzere 

 
423 Rıza ile yakından irtibatlı kelimelerden biri de tevekküldür. Tevekkül, kalbin celâl ve cemâl, sevinç ve 

bela karşısında eşit bulunabilme halidir. Bu anlamda nâr (celâl) ile nur (cemâl) bir olur. Bkz. Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 285. 
424 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95 
425 Hücvîrî, bu konuda ilm-i tevhîd ile ayn-ı tevhîd ayrımına vurguda bulunur. Ayn-ı tevhîd, tevhidin kendisi 

iken; ilm-i tevhîd ise tevhîd ile ilgili bilgilerdir. Dolayısıyla, insan sadece tevhîd ilminden bahsedebilir, 

ayn-ı tevhîd ise dil ile anlatılamaz. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 416.  
426 Kelâbâzî, Hallâc’ın ismini vermeden tevhîd bahsinde onun nisbeten sembolik şu görüşlerine yer verir: 

“Büyük sûfîlerden biri bu konuda şöyle demiştir: O’ndan evvel ‘önce’ sözü yoktur. Sonra sözü onun 

varlığını kesintiye uğratmaz. Den (min, şu zaman şu mekândan beri) sözü onu tahdit etmez. Dan (an) sözü 

ona uygun düşmez. ‘e, ‘a (ismin ‘e, a hali) ilâ (Allah’tan Allah’a) O’na yapışmaz, de (fi, Allah’ta) sözü 

O’na girmez. ‘ce, ‘ca (iz, zaman zarfı, gelince gibi) O’nu durmaz. Eğer’(in) sözü O’na işinde ortak olmaz. 

‘Üst’ (fevk) sözü O’nu gölgelendirmez. ‘Alt’ (taht) sözü O’nu taşımaz. O’nun karşısında ‘hiza’ bulunmaz. 

Yanında (inde Allah’ın yanında) sözü O’nu sıkıştırmaz. Arka (half) sözü O’nu çerçevelemez. Önünde 

8emâm) sözü O’nu sınırlamaz. Önce (kabl) sözü O’nu açığa çıkarmaz. Sonra (ba’d) sözü O’nu yok etmez. 



94 

pervâne-ateş ile nokta/daire olmak üzere iki metaforik anlatıya başvurur.427 Bu konuda 

İbrâhim b. İmrân en-Neylî, Hallâc’ın şu sözünü aktarır: 

“Nokta tüm çizgilerin esasıdır. Çizgi de noktaların toplamından ibarettir. Ne nokta çizgiden 

müstağni kalabilir ne çizgi noktadan. Tüm düz ve kırık çizgiler, şöyle veya böyle, noktadan 

hareketle vücûd bulur. Çizgi üzerinde herhangi bir yere düşen bakış, iki noktanın arasını 

görmüş olur. İşte bu olgu, Cenâb-ı Hakk’ın görülen ve seyredilen herşeyde tecelli ettiğine 

bir delildir. Buradan hareketle ben şunu söylerim: Gördüğüm herşeyde aynı anda Allah’ı 

da görmekteyim”428 

Hallâc-ı Mansûr’un Hakk yorumu onun Allah’ı tenzîh etmek istemesiyle de 

irtibatlıdır. Onun düşüncesinin bu yönü felsefedeki zorunlu-mümkün varlık ayrımını akla 

getirir. Nitekim felsefi bakış açısına göre varlığın zorunlu-mümkün şeklinde tasnifinde 

şu iki nokta güçlü bir şekilde vurgulanır: (a) Allah’nın selbî dil kullanılarak mümkün 

varlıklardan ayrıştırılması (b) Mümkün bir varlık olarak insanın zorunlu kategorisinde 

yer alan Allah’ı hiçbir zaman epistemik olarak kuşatamayacağıdır.429 Allah’ın tenzîh 

edilmesi noktasında Hallâc-ı Mansûr’un yaklaşımı felsefî geleneğe yakınlaştığı noktalar 

bulunsa da özünde farklı iki yönteme dayandıklarını söylemek mümkündür. Bununla 

birlikte, o insanın sınırlı ve mümkün bir varlık olarak kendi hakkında en küçük şeyler de 

bile kesin bir fikre sahip değilken; Allah hakkında mutlak bilgiye ulaşma çabasını kendi 

içinde paradoksal bulduğunu söyler. O, bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya 

koyar: 

“Çok hayret ediyorum. Bedenindeki bir kılın siyah veya beyaz bitişinin nasıl olduğunu 

bilmeyen, varlığı yaratıp, yöneteni nasıl bilebilir? O ki bilmez, nükteleri, gerçekleri, 

tasarrufları, illetleri. O ki, bilemez, önceyi, sonrayı, mufassalı, mücmeli. Mümkün olmaz 

onun için bilmek, ebedi olanı. Tesbîh ederim o kudreti ki, örtüyor onları isim, resim, 

ünvanla. Perde yapıyor “hâli”; sözü, cemâli, kemâli. Saklıyor asla ölmeyecek olanı. Kalp, 

insanın göğsünde bir et parçası, barınamaz orada marifet. Çünkü marifet rabbânî. 

Kavrayışın ilgisi var genişlik, uzunlukla. İbadet ilişkili sünnetlerle, farzla. Bütün kalabalık 

gökle yer arasında.  Marifetin ilgisi yok genişlik ve uzunlukla. Oturmaz yerde, semada. 

Yerleşmez sünnetlerle farz gibi zâhirlerde, bâtınlarda. Ey sen! Kâinatta atomdan basit bir 

şey yoktur. Sen onu bile anlayamamışsın, öğrenememişsin. Peki atomu bile tanıyamayan 

ondan çok daha girift bir varlığın sahibini nasıl tanır araştırarak?”430 

Hallâc-ı Mansûr Hakk’ı şekilsiz, hareketsiz ve sabit olarak betimlerken bilen özne 

ile bilinen nesne arasında bir mutabakatın olduğunu düşünür. Dolayısıyla Hakk bilgisinin 

 
Hepsi (küll) sözü O’nu toplamaz. Oldu (Kane) sözü O’nu icâd etmez. Olmadı (leyse) sözü O’nu yok etmez. 

Gizlilik O’nu örtmez, O’nun ezeliyeti, sonradan olandan; varlığı yokluktan ve evveliyatı gayeden öncedir.” 

Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 33-34. 
427 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95 
428 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 395.  
429 Rıza Bakış, Âşığın Tevhîdi, ss. 59-69.  
430 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, ss. 111-113.  



95 

içeriklerinden hareketle bilen öznenin tasvîr edilebileceğini iddia eder. Buna göre nasıl ki 

bilgi, şekilsiz, hareketsiz ve sabit ise Hakk bilgisine ulaşan insan da beşerî his ve irâdesini 

kaybederek adeta şekilsiz, cisimsiz ve niteliksiz bir varlık formu kazanır.431 Hallâc-ı 

Mansûr, yetkin insandaki söz konusu bu değişim ve dönüşümü şu sözleriyle ifade eder: 

“Sanki ben, sanki ben. Ben sanki O’yum. Yahut O sanki bendir.  Benden çekinme, eğer 

Sen bensen.”432 Yetkin insanın geçirdiği dönüşüm esasında ahlâkî bir değişimi ifade 

etmektedir. Zira Hallâc-ı Mansûr’un Hakk bilgisine ulaşan kimsenin bundan sonraki 

yaşamında sadece Allah’ın irâdesine uygun hareket edeceğini söylemesi bunun bir 

göstergesidir. Tasavvuf düşüncesinde kâmil insanın beşerî his ve irâdesinden 

soyunmasının anlamı, ahlâkî eylemlerinde niyet ve irâdesini Allah’a tahsis etmesi 

anlamındadır. Hallâc-ı Mansûr’un söz konusu dönüşümün ahlâkîliğini vurguladığı 

pasajlardan biri şöyledir: 

“Allah, bir insanı dostluğuna seçmek isteyince ona önce zikir kapısını, sonra yakınlık 

kapısını açar ardından da onu tevhîd makamına yükseltir. Sonra onun önündeki perdeleri 

kaldırır da kul, Hakk’ı ayân beyân görür. Daha sonra Allah, o kulu ferdâniyet (Allah’ı 

birleme) yurduna sokar, ardından da azamet ve cemâl örtüsünü aralar. Kul, bakışı cemâle 

uğrayınca artık kendini aşar ve benliğinden soyunarak Allah ile bekâya ulaşır. Bu hale 

gelen kul, Allah’ın korumasına girer ve benliğinin dava ve iddialarından tamamen arınır, 

uzaklaşır.”433 

Peygamberin mirac tecrübesine Tavâsîn’de sıklıkla atıfta bulunan Hallâc-ı Mansûr 

insanın ahlâkî değişimi ile bekâ arasında bir paralellik kurmaktadır. Nitekim mirac 

hâdisesinde Peygamber’in Allah’a urûc ettiği an (fenâ), kısa süreli ve geçicidir. Buna 

mukâbil, O’nun uzun yaşamı, bekâ çizgisinde devam etmiştir. Bu nedenle erken dönem 

sûfî düşünürlerin insan tanımları noktasındaki genel yaklaşımları, yetkin insan modelini 

bekâ ekseninde tanımlamak şeklinde temeyyüz eder. Bu konuda Hallâc-ı Mansûr’un 

tarihsel kimliği ile öğretisi farklılaşabilir. Onun yaşam öyküsü, sekr halinden dışarı 

çıkamayan bir sûfî olarak onu resmederken; günümüze ulaşan tek eseri Tavâsîn’de daha 

mutedil bir insan görüşü ile karşılaşmaktayız. Onun mirac ile fenâ halinin kısa süreli 

oluşuyla ilgili ifadeleri şu şekildedir: 

 
431 Hallâc-ı Mansûr gaybeti huzurdan önde tutan yaklaşımı benimsemektedir. Bu yaklaşıma göre “Hakk 

yolda en büyük hicap (perde ve engel) “sen” dir. Sen kendinden gâib olunca varlığının afetleri sende fâni 

olur, halin temeli değişir, yok olur. Bu suretle müritlerinin makamlarının tümü senin için hicap olur. 

Tâliplerin hallerinin hepsi senin için âfet-hâane olur (ve en değerli ruh halleri olan) esrar, zünnâr haline 

gelir. Müsebbetât (tespit edilen ve ele geçirilen şeyler) himmetinde hakir olur. Kendine ve başkasına 

bakmaktan gözünü sakındırır, (bu gibi şeyleri görmeye tenezzül etmez) sin. Beşerî vasıflar yerleştikleri 

yerlerinde iken kurb ve yakınlık şulesi ile yanar, biter.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 375.  
432 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95. 
433 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, ss. 407-408.  



96 

“Hakikat ilmi geçidine varınca gönlünün derinliklerinden haberler saçtı. Hakikatin 

Hakk’ına varınca da boş verdi murada. Ve iyice teslim oldu Cevâd’a. Hakk’a ulaşınca da 

kalmadı orada. Döndü geri ve şöyle dedi: 

Sana secde etti gözbebeğim 

Sana iman etti yüreğim”434 

Hallâc- Mansûr, fenâdan sonra bekâ haline dönen insanda ahlâkî bir değişim ve 

dönüşümün gerçekleştiğini düşünür. Bu değişimin mihverinde ahlâkî eylemlerin 

gerekçesinin sadece Allah ile kayıtlanması söz konusudur. Buna göre bekâya sahip kimse, 

artık kendi irâdesiyle değil aksine Allah’ın irâdesiyle hareket eden bir varlığa dönüşür.  

Hallâc-ı Mansûr’un düşüncesinde Allah’ın irâdesiyle hareket etmenin anlamı ise insanın 

iyi ile kötü arasında yapacağı tercihi anlık bir kıyasla gerçekleştirmesidir. Dolayısıyla 

ahlâkî eylemlerin tercih edilmesi esnasında herhangi bir zihinsel muhâsebe ve kıyas fikri 

olumsuzlanmaktadır. Zira Hallâc-ı Mansûr’a göre kâmil insanın durumu şuna benzer: 

Allah emreder, insan anında emre riâyet eder. Bu iki irâde arasında herhangi bir boşluk 

ve mesafe yoktur.  Hallâc-ı Mansûr, bu durumu “Kul, marifet makamına ulaştı mı, Allah, 

onun havâtırına ve kalbine vahyeder. Sırrını Hakk’ın hâtırından başka bir şeyin 

gelmesinden muhâfaza eder”435 sözleriyle ifade eder. 

Hallâc-ı Mansûr insanın nihai gayesinin en kesin bilgi anlamında Hakk’a ulaşmak 

olduğunu söylese de vardığı noktada mutlak bir bilgisizlik ile karşılaşması onun 

düşüncesinin paradoksal yönünü gösterir. Kâmil insan, bilginin mutlak kaynağının Allah 

olduğunu, buna mukâbil kendisinin ise O’nun ilmi karşısında âciz olduğunu idrâk eder. 

Hallâc-ı Mansûr Allah ile insan arasındaki söz konusu epistemik boşluğun hiçbir zaman 

kapatılamayacağını güçlü bir şekilde vurgular. İnsanın nihai gayesine ulaştığında açığa 

çıkan bilgisizlik durumu, tasavvufa yöneltilen Allah ile ittihat söylemlerinin geçerliliğini 

zayıflatır. Çünkü, kâmil insan Allah’ı epistemik olarak kuşatamıyor ve O’nun karşısında 

âcizliğinin farkına varıyorsa, o halde Allah ile birleşmesi söz konusu olmamalıdır. 

Dolayısıyla Hallâc-ı Mansûr’un ene’l-Hakk söylemi etrafında yapılan ittihat ve hulûl 

söylemleri gerçek dışı olup onun özgün düşüncesini önemli ölçüde gölgelemiştir. Onun 

Allah’ı tenzîh ettiği pasajlarda söz konusu durum ortadadır: 

 
434 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
435 Kuşeyrî, Risâle, s. 344.  



97 

“Gayelerin gayesine varınca şöyle konuştu: “Seni zâtına lâyık bir övgüyle övmekten 

âcizim. Ve hakikatin hakikatine ulaşınca da sen kendi zâtını nasıl övmüşsen öylesin, diye 

yakardı.”436 

“Sınırlarla çevrili, sayılarla ilişkili, kuvveti fâni, rızık aramaya mahkûm varlık için marifet 

asla ele geçesi değil! Marifet ötelerin ötelerinde, mesafelerin, sınırların ötesinde, arzu ve 

gayelerin, sırların, haberlerin, idrâklerin ötesinde. Bütün bu saydıklarım “şey”dir; yoktular, 

sonradan var edildiler.”437 

Tasavvuf düşüncesinde ahlâkî eylemlerin gerekçesinin ne olduğu/olması gerektiği 

konusundaki yaklaşımlar dört madde etrafında özetlenebilir: (a) Dünyevî faydacılık. (b) 

Uhrevî faydacılık. (c) Allah’nın rızası ya da sevgisi. (d) Mahza Allah. Bu anlamda ahlâkî 

eylemlerin gerekçesinin neliği insanların epistemik ve ahlâkî yetkinliklerini takip 

edebileceğimiz bir izlek işlevi görebilir. Sözgelimi, insanlardan övgü alabilmek adına 

yapılan bir iyilik dünyevî faydacılık kapsamında değerlendirilirken; cenneti elde etmek 

gayesiyle yapılan bir başka eylem ise uhrevî faydacılık olarak tanımlanabilir. Bu iki 

eylemin ortak noktası yaslandıkları fayda fikridir. Buna mukâbil Allah’ın rızasını yahut 

sevgisini kazanmak için yapılan eylemler, dünyevî ve uhrevî faydacılıktan büyük oranda 

uzaktır. Fakat arzulanan fayda ilkesinden tamamen soyutlanmış değildirler. Öte yandan 

mahza Allah için yapılan ahlâkî eylemler ise menfaatten tamamen arındırılan davranışlar 

olduğu için tasavvuf açısından erdem olarak nitelenmeye en lâyık olan fiillerdir. 

Hallâc-ı Mansûr’un ahlâkî eylemlerin gerekçesi noktasında benimsediği yaklaşım, 

mahza Allah fikridir. Ferîdüddin Attâr (ö. 618/1221), Hallâc’ın portresine yer verdiği 

bölümde konuyla ilgili şu rivâyeti aktarır: (Hallâc’a) “Allah’a giden yol nasıldır? diye 

sordular, cevap verdi: İki adım! Sonra vuslat! Bir adımda dünyadan öbür adımda ukbâdan 

ayrılarak yükselir, işte böylece Mevlâ’ya vâsıl olursun.”438 Hallâc’a göre, ibadetleriyle 

Allah’ın cennetini yahut rızasını kazanmayı uman kişi, kötü bir ticâret yapmakla nitelenir. 

O, bununla irtibatlı olarak “Görüyorsun namaz kılıyorum ki, O’nu hoşnut edeyim. Oysaki 

hizmetleriyle O’nu hoşnut edeceğini sanan O’nun rızasını ücrete bağlayandır”439 diyerek 

benimsediği yaklaşımı ortaya koyar. Dolayısıyla Hallâc-ı Mansûr Allah ile insan 

arasındaki ilişkiyi gizli-açık, dünyevî-uhrevî, dahası ilâhî rıza anlamında her türlü 

beklentiden arındırılmış bir zemin üzerine inşâ etmek ister. 

 
436 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
437 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 111. 
438 Ferîdüddin Attâr, “Hallâc-ı Mansûr”, Tezkîretü’l-Evliyâ, Çev. Süleyman Uludağ, C. 2, İstanbul, Mavi 

Yay., 2002, 173.  
439 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri, s. 400. 



98 

Hallâc-ı Mansûr’un ahlâkî eylemlerin gerekçesini mahza Allah olarak tayin 

etmesinin pratik ahlâk alanındaki neticesi anlık kıyaslardır. Buna göre Allah emreder, 

insan ise anında emredileni yapar. Bu cihetle Allah ile insan arasında en küçük bir boşluk-

faydaya dayalı bir kıyas-yoktur. Hallâc’a bu konuda Hz. Peygamber’in mirac hâdisesinde 

sidretü’l-müntehâda bakışını Allah’tan başka hiçbir yöne çevirmemesi ilhâm kaynağı 

olmuştur. Böylece o, “Sidretü’l-müntehâ. Bakmadı orada, orada hakikatin hakikatine, 

sola; hakikate, sağa. Onun gözü hedefini şaşmadı, sapmadı”440 diyerek yetkin insanın 

Allah karşısındaki pozisyonuyla Peygamber’in sidretü’l-müntehâdaki konumu arasında 

ahlâkî açıdan irtibat kurar. 

Bunun yanı sıra İblîs ile Âdem arasındaki diyalog, Hallâc için benzer bir veçheye 

sahiptir. Ona göre Allah İblîs’e Âdem’e secde etmesi yönünde emrettiğinde, o birtakım 

kıyaslarda bulunarak emre riâyet etmez. Buna mukâbil, Peygamber kendisine yöneltilen 

ilâhî buyruk karşısında herhangi bir sorgulamaya girmez. Hallâc, bu konudaki 

düşüncelerini “İblîs’e: “Secde et!” dendi, Ahmed’e: “Bak!” O secde etmedi, Ahmed de 

sağa sola bakmadı” diyerek ortaya koyar.441 

Hallâc, İblîs’in başlangıçta Allah’a hizmetini kendi hazzı için gerçekleştirirken; 

huzurdan kovulduktan sonra hatasını anladığını söyler. Ona göre, İblîs’in huzurdan 

kovulması onun halini daha da saflaştırmıştır. Tasavvuf düşüncesinde erdemli 

eylemlerden haz almak, Allah-insan arasındaki en kalın perdelerden (hicâb) biri olarak 

kabul edilmiştir. Bu anlamda Hallâc, sûfîlerin en çok eleştirdiği ibadetlerden haz almak 

meselesini İblîs örneği üzerinden şu sözleriyle vurgular: “(İblîs) Hizmetim şimdi daha 

arı, vaktim daha bol, zikrim daha parlak. Çünkü eskiden O’na kendi hazzım için hizmet 

etmekteydim, şimdiyse O’nun hazzı uğruna didiniyorum.”442 

  

 
440 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s, 96.   
441 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s, 101.  
442 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s, 103.    



99 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

NEFSİN ISLAHINDA YÖNTEM MESELESİ 

Erken dönem tasavvuf literatüründe sûfîler, tevhîd hakkında sahip oldukları 

görüşler bakımından hemfikir olmakla birlikte, “İnsan nasıl kemâle ulaşır?” sorusuna 

verdikleri cevaplar bakımından ise muhtelif yaklaşımlara sahiptir. Hücvîrî, sûfîler 

arasında yöntem etrafında ortaya çıkan bu ihtilafı rahmet olarak yorumlar.443 Yöntemsel 

farklılıkların mevcudiyeti444, objektif yani genel geçer bir usulün ortaya çıkmasını 

engellemiş görünmektedir. “Vusul için usul yoktur”445 minvalinde serdedilen sözler, 

sûfîlerin insanın kemâli ile sistematik yöntem arasında determinist bir ilişki 

kurmadıklarını gösterir. Bunun anlamı, sâlik belli kuralları ve şartları yerine getirdiğinde 

mutlaka kemâle ulaşır, cümlesinin olumsuzlanmasıdır. Dolayısıyla insanın ahlâklanma 

sürecinde Allah’ın inâyetinin başat bir unsur olarak ön plana çıkması sûfîlerin, sınırları 

ve çerçevesi belli, uygulandığı takdirde ise sonuçların kendisinden zorunlu olarak 

çıkacağı bir yöntem fikrine mesafeli durmalarıyla neticelenmiştir. 

Öte yandan sûfîler haller ve makamlar konusunda sistematik bir yaklaşım 

sergilemişlerdir.  Haller ve makamlar teorisine göre, sâlik bir makamın gereklerini yerine 

getirmeden başka bir makama geçmemelidir.446 Dolayısıyla bu durum, sûfîlerin bir 

taraftan yöntemin mutlaklaştırılmasından kaçınırken diğer taraftan sistematik bir yöntem 

inşasına doğru yönelimlerine neden olmuştur. Bununla irtibatlı olarak, Hücvîrî, hiç 

kimsenin ömrünü kendisine bir âlim yahut ârif aramakla vakit kaybetmemesini, zira 

içinde yaşadığımız toplumda gerçek bir din bilgini bulmanın neredeyse imkânsız 

olduğunu dile getirir.447 

Yöntemle ilgili bir diğer husus, mürşîd-mürid ilişkisi ile alakalıdır. İlk olarak 

mürşîd, ahlâk alanında bir gönül doktoruna benzetilir.448 İkinci olarak, müridin tek bir 

mürşîdden istifade etme zorunluluğu yoktur. Aksine sâlik birden fazla mürşîdden 

tasavvufî eğitim alabilir, almalıdır. Çünkü bazen bir mürşîd, müridde sadece bir hal yahut 

makamı açığa çıkarabilir. Bunun sebebi müridin kâbiliyeti ile alakalıdır. Dolayısıyla, belli 

 
443 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 283.  
444 Ekrem Demirli, İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, Kabalcı Yay., İstanbul 2009, s. 147.  
445 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 218.  
446 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 289.  
447 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 233-234.  
448 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 136.  



100 

bir aşamadan sonra mürşidinden istifade edemeyen mürid, hocası hakkında olumsuz 

yorum yapmak yerine, benim istidadım ve nasibim bu kadarmış deyip, başka bir mürşide 

yönelebilir.449 

Erken dönem tasavvuf literatüründe mürşîd-mürid ilişkisine dair tafsilatlı bilgi 

veren sûfî müelliflerden biri de Kuşeyrî’dir. Risâle’nin sonunda yer verdiği Âdâbü’l-

müridîn başlıklı bölümde sâlik-şeyh ilişkisine dair detaylı ve önemli bilgiler aktarır. 

Kuşeyrî’nin bu bölümde yöntem konusundaki yaklaşımını şu maddeler altında özetlemek 

mümkündür: (a) Kuşeyrî, yetkinleşmek isteyen insanı gayesine ulaştıracak tek yöntemin 

tasavvufa ait olduğunu söyler.450 Bununla irtibatlı olarak mürşîdsiz yola çıkan müridi 

meyve vermeyen bir ağaca benzetir.451 (b) Ona göre sâlikin yerine getirmesi gereken 

birtakım tasavvufi ilke ve pratikler vardır. Şeriat ilimlerini tahsil etmesi, tevbe, zühd, 

melâmet, şeyhe muvâfakat, sırrı muhâfaza, halvet-uzlet ve zikir yerine getirilmesi 

gereken prensiplerin bir kısmıdır.452 (c) Mürşîd, sülûkunun başlangıcında müridden bu 

yolda devam edeceğine dair bir ahid (söz) alır. Aksi takdirde Kuşeyrî sülûka başlayan 

sâlikin süreç içerisindeki bir anlık duraksamasını, gevşeklik göstermesi yahut 

gerilemesinden daha tehlikeli görmektedir. Bu nedenle “Sülûkunun başlangıcında 

duraklayan bir müritten artık hayır gelmez” 453 diyerek ahitleşmenin önemine dikkat 

çeker. Tüm bu süreçte sâlik, mürşîdin kendisine tavsiye ettiği kurallara titizlikle riâyet 

ederse ahlâk eğitimini tamamlayabilir.454 

 
449 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 12.  
450 “Bir müridin bu yolun ehli olmayanlardan birinin mezhebine intisâp etmesi çirkin bir şeydir. Bir sûfînin, 

sûfîyye tarikatı dışındaki muhtelif mezheplerden birine intisâp etmesi tasavvuf yolunun ehli olanlarının 

mezhepleri hakkındaki cehâletinin neticesidir. Çünkü sûfîlerin ortaya koydukları meseleler hakkındaki 

delilleri, herkesin delilinden daha açıktır. Tasavvufî mezheplerin kâide ve esasları diğer bütün mezheplerin 

kâide ve esaslarından daha kuvvetlidir. İnsanlar ya nakil ve eser sahibi veya akıl ve fikir erbâbı olur. Bu 

tâifenin şeyhleri bu iki yolun da üstüne çıkmışlardır. Halk için gayb olan şey onlar için ayân beyândır. Halk 

için gaye olan bilgiler onlarda Hakk Teâlâ’dan ihsân olarak mevcuttur. Sûfîler vuslât ehli iken halk istidlâl 

ehlidir.” Kuşeyrî, Risâle, s. 424. Benzer bir düşünceyi Cüneyd-i Bağdâdî, “Gökkubbenin altında bizim 

ilmimizden daha değerli bir ilim olduğunu bilsem, dinlemek için ona ve ehline koşardım” sözleriyle ortaya 

koyar. Bkz. Ebû Nasr Serrâc Tûsî, el-Lüma’ (İslâm Tasavvufu), s. 204.  
451 “Yetiştireni ve dikeni olmadan kendi kendine ve hüdâyinâbit olarak biten bir ağaç yaprak açar, fakat 

meyve vermez. Nefes nefese ve tedricî bir surette tarikatın adâbını öğretecek bir üstâda sahip olmayan 

müridin durumu da böyledir. Bu durumda olan mürid hevâ ve hevesine tapar, başka bir kurtuluş yolu 

bulamaz.” Kuşeyrî, Risâle, ss. 426-427. 
452 Kuşeyrî, Risâle, ss. 426-428. 
453 Kuşeyrî, Risâle, s. 428. Kuşeyrî, ayrıca müridin Allah ile muâhede yani şu kadar nâfile ibadet edeceğim 

diye ahitleşmemesi gerektiğini vurgular. Nitekim, sâlik böyle bir ahitleşme yapar ve sonrasında yerine 

getirmezse, bunun bir tür ruhbanlık olacağını söyleyerek Kur’ân’dan şu âyete yer verir: “Kendilerine farz 

kılmadığımız bir ruhbanlık icat ettiler, sırf Allah rızası için icat ettikleri bu ruhbanlığa hakkıyla riâyet 

edemediler.” (Hadîd 57/28) Bkz. Kuşeyrî, Risâle, s. 435. 
454 Kuşeyrî’nin yer verdiği kurallar için Bkz. Kuşeyrî, Risâle, ss. 429-435. 



101 

Yöntemle ilgili değinilmesi gereken son husus, seyr u sülûk sürecinde hangi 

usullerin kullanılacağı ile ilgilidir. İlk dönem tasavvuf eserlerinde sûfîlerin önerdiği 

yöntem/ler, tamamlayıcı ve zenginleştirici bir uygulama olarak betimlenmiştir. Bununla 

irtibatlı olarak insanın ahlâkî olgunlaşmasında takip edebileceği tasavvufi yöntemleri şu 

şekilde tespit etmek mümkündür: Nefs mücâhedesi, muhâsebe, istinbât455, melâmet, 

zühd, halvet ve uzlet, mücâvirlik, murâkabe, sohbet, isâr ile sohbet, hizmet, nafilelerin 

çoğaltılması ve zikir.456 

Tez çalışması çerçevesinde sadece üç sûfînin benimsediği yöntem üzerinde 

durulacağı için, bu bölümün alt başlıkları ve içeriği hakkında şu tespitleri yapmak 

mümkündür: (a) “Kademeli Akıl Teorisi” başlıklı bölümde Muhâsibî’nin nefsin ıslâhı 

konusunda önerdiği temel yöntemin idrâkin yetkinleştirilmesi anlamında akıl teorisi 

olduğu temellendirilmeye çalışılacaktır. Bu bölümde üzerinde durulacak bir başka husus 

ise, aklın dinî metinleri anlama, yorumlama ve hüküm çıkarma (istinbât) konusundaki 

işlevine değinilecektir. (b) “Murâkabe” adlı ikinci alt başlıkta, Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

insanın ahlâklanma süreci için tavsiye ettiği Allah ile insan arasındaki perde (hicap) lerin 

kaldırılması anlamında zühd ve murâkabe ile insanın yetkinleşmesinde mecâzî bir araç 

olan hakîm (mürşîd) e yer verilecektir. (c) “Safâ Ehlinin Kırk Makamı” başlıklı son 

bölümde ise Hallâc-ı Mansûr’un Allah’a yakınlaşmak isteyen sâlik için önerdiği kırk 

makam yaklaşımı incelenecektir. 

Her üç sûfînin genel yaklaşımı, insanın değişime açık bir tabiatla dünyaya geldiği 

yönündedir. İnsan iyi ve kötü eylemlere kaynaklık edebilecek bir fıtrata sahiptir. Bu 

meyanda her üç sûfînin insanın değişimi ve manevi yetkinleşmesi konusunda başvurduğu 

çözümleme metodunun teorik çerçevesi müşterektir.457 Buna göre insanın kemâl süreci 

Allah’ın inâyeti ile başlar, Allah’tan gelen vahiy, peygamber ve şeriatla desteklenir ve 

neticede Allah ile var olan bir insana dönüşür.458 Peki bu sistem içerisinde insanın özgür 

niyet ve iradesi nerede konumlanmaktadır? Sûfîlerin benimsediği genel yaklaşım, dilde 

cebrîlik iken; amelde Mu’tezili şeklindedir.459 Mutasavvıflar teoride her ne kadar 

 
455 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss. 73-94.  
456 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 308.  
457 Kuşeyri, Risâle, s. 103; Hücvîri, Keşfü’l-Mahcûb, s. 81. 
458 Hücvîrî, Muhammed b. Fadl Belhi’den (r.a.) şöyle bir rivayette bulunur: İlim üç nevidir: Allah’tan olan 

ilim (minellah), Allah’la beraber olan ilim (meallah), Allah ile olan ilim (billah).” Hücvîrî bu sözün şerhinde 

Allah’tan olan ilim ile şeriatın; Allah ile olan ilimle hidâyetin; Allah ile birlikte olan ilim ile ise tasavvufî 

bilgi ve yöntemin kast edildiğini söyler.  Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 96.  
459 “Muâmale ve mücâhedesiz mücerred tevhid Cebrîyecilik olur. Muvahhid, söz itibariyle Cebrî, fiil itibarı 

ile Kaderî ve Mu’tezili olmalıdır ki, cebr ile kader arasındaki gidişatı sıhhatli olsun.” Hücvîrî, Keşfü’l-

Mahcûb, s. 96-97.  



102 

Cebrîliğe yakınlaşsalar da pratik uygulamalarda Mu’tezile’den daha güçlü bir amel 

vurgusu yapmaktadırlar. Bu konuda başvurdukları çözümleme Eş’arî’lerin kesb teorisine 

yakın olmakla birlikte kendi özgün yaklaşımlarının olduğunu söylemek gerekir. Bu 

konuda sûfîlerin özgün düşünüm çerçevesini hâller bahsi oluşturur. Allah sürekli hâller 

aracılığıyla insanla iletişim kurar ve ona ahlâkî yetkinlik konusunda kapılar açar. İnsan 

maruz kaldığı halleri doğru bir şekilde idrâk eder ve buna uygun bir ahlâkî eylemde 

bulunursa, bir sonraki süreçte daha güçlü bir hâle muhatap olur. Böylece insanın kemâl 

süreci ilerlemeye başlar.460 

İnsanın kemal sürecinin nasıl gerçekleşeceği konusunda sûfîlerin benimsedikleri 

teorik yaklaşım bu şekilde olmakla birlikte, pratikte farklı uygulamalar ile karşılaşmak 

mümkündür. Bu husus, her sûfînin öğretisinde takdim-tehir ettikleri konular kadar, 

düşünce sistemlerinin mihverine yerleştirdikleri kavramlar ile de alakalıdır. Bu çerçevede 

Muhâsibî akıl ve muhasebe; Cüneyd-i Bağdâdî hicap ve zühd; Hallâc-ı Mansûr ise 

safadan hareketle kırk makam öğretisi üzerine sistemini inşa eder. Bu bölümde her üç 

sûfînin “İnsan nasıl kemâle ulaşır?” sorusuna verdikleri yanıtlar tahlil edilecektir.461 

3.1. Kademeli Akıl Teorisi 

Erken dönem tasavvuf düşüncesinde insanın idrâk güçleri ile ilgili doğrudan metin 

kaleme alan Muhâsibî dışında iki mutasavvıfla daha karşılaşırız. Bunlardan biri 

öğretisinin merkezine isâr kavramını yerleştiren Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî diğeri ise velâyet 

görüşü ile tanınan muhaddis-sûfî Hakîm et-Tirmizî’dir. İki sûfî düşünürü ortak kılan 

husus, idrâk güçlerinin çeşitliliğini, -içerikte farklılıklar barındırmakla birlikte- aynı 

kavramlar altında ele almalarıdır. Bu çerçevede insanın idrâk güçleri sadr, kalp, fuâd ve 

lübb olmak üzere dörtlü bir hiyerarşiye sahiptir. Muhâsibî ise idrâk güçlerini çoğaltmak 

yerine aklın kendi içindeki yetkinlik aşamalarını ortaya koymayı tercih eder. Ayrıca 

Ebü’l-Hüseyin en-Nûrî ile Hakîm et-Tirmîzi’nin tasnifleri Muhâsibî’ye kıyasla daha yerel 

ve İslâmî bir karaktere sahiptir. Örneğin, idrâk güçlerinin ilk basamağı olan sadr aynı 

zamanda İslâm’a girişin mahalli olarak tanımlanırken diğer aşamalar da sırasıyla iman, 

marifet ve tevhîd ilkelerine karşılık gelir. Dolayısıyla her iki sûfînin odaklandıkları 

noktanın daha çok bir mü’minin idrâk yetkinliği olduğunu söylemek mümkündür. Öte 

yandan söz konusu iki sûfî düşünür idrâk güçleri üzerinden farklı bir dinî metin 

 
460 Kuşeyri, Risâle, s. 103; Hücvirî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 81.  
461 Muhâsibî, Riâye’de ve Akl’da; Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil’de; Hallâc-ı Mansûr ise Kitâbu’t-Tavâsîn’de 

söz konusu kavramları insanın yetkinlik süreci için bir yöntem olarak vazederler.   



103 

yorumculuğu örneği sergilemektedirler.  Buna göre sadr, kalp, fuâd ve lübb, dini 

metinlerin taklitten tahkîke doğru yorumunu içeren bir sıra-düzenine sahiptir. Buna 

mukâbil Muhâsibî, aklın yetkinlik aşamalarından ilk ikisi olan garîze ve fehm aklın 

inanan-inanmayan herkeste ortak olduğunu savunarak diğer iki sûfîden ayrışır. Çünkü 

Muhâsibî’nin, insanın idrak yetkinliği için yaptığı akıl tasnifini diğer iki mutasavvıfın 

yaklaşımlarından farklılaştıran esas unsur, tüm insanları kapsayan evrensel tanım 

olmasından kaynaklanır.462 Bununla birlikte her üç mutasavvıfın ortak noktası, idrâk 

yetkinliği ile insanın varoluş gayesi olan tevhîd arasındaki irtibatı göstermektir. Peki 

Muhâsibî’nin insanın idrâk derecelerini göstermek üzere geliştirdiği akıl teorisinin içeriği 

nedir? Şimdi onun bu konuda vazettiği kademeli akıl teorisinin detaylandırmaya 

geçebiliriz. 

Muhâsibî başlangıçta aklı, garîze, fehm, basîret ve kâmil olmak üzere dörtlü 

hiyerarşik bir yapı içerisinde değerlendirir. Bunun sebebi insanların akıl bakımından 

farklılık göstermeleridir. Buradaki temel soru ise akıl zemininde ortaya çıkan bireysel 

farklılıkların temelinde nelerin bulunduğudur. Muhâsibî’nin bu konuda içeriği ve sınırları 

belirgin bir görüşü vardır. O, ilk olarak tüm insanların doğuştan bilkuvve bir akla sahip 

olduklarını ve bunun da garîze olduğunu söyler. Garîze akıl, bireysel farklılıkların 

kendinden neşet ettiği bir zemindir. İkinci olarak tecrübe, akıllar arasındaki farklılığın 

sebebidir. Buna göre insanlar edindikleri yeni bilgi, deneyim ve tecrübeler yoluyla 

başlangıçta sahip oldukları aklı ikinci bir yetkinlik aşamasına taşırlar. Muhâsibî deneyim 

ve tecrübe yoluyla kazanılan bu idrâk yetkinliğine fehm/beyân akıl adını verir. Akıllar 

arasındaki farklılığın üçüncü sebebi ise vahiy ya da Allah fikridir. İman etmiş olan 

kimselerde el-akl-ani’llah (basîret) şeklinde üçüncü bir akıl yetkinliği oluşur. Muhâsibî 

basîret aklın oluşabilmesi için şu üç nitelikten biri yahut ikisinin aynı anda bulunması 

gerektiğini söyler: (a) Korku, (b) Yakîn ve va’d ve vaîd konusundaki yakîn (c) Dinde 

basiret. Bu üç nitelik her zaman basîret akılda birlikte bulunmayabilir. Muhâsibî’nin 

basîret akıl için böyle bir kayıt düşmesinin nedeni, iman etmiş olmakla birlikte günah 

işleyen yahut ibadetlerini aksatan kimselerin durumunu aydınlığa kavuşturmak içindir. 

Başka bir ifadeyle, günahkâr müminler, akıl yetkinlikleri henüz kemâle ermemiş 

kimselerdir. Muhâsibî söz konusu üç niteliğin birlikte bulunduğu zaman kâmil aklın 

oluşacağını söyler. Görüldüğü üzere Muhasibi, aklın insanda doğuştan bir tabiat olarak 

 
462 Hakîm et-Tirmizî, Beyânü’l-Fark (Kalbin Anlamı), Çev. Ekrem Demirli, Hayy Kitap Yay., İstanbul 

Aralık 2017, ss. 15-21; Salih Çift, Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı (Doktora Tezi), Bursa Uludağ 

Üniversitesi SBE, 2003; Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, ss. 192-202.  



104 

bulunmak bakımından tüm insanlarda ortak bir potansiyel olduğunu ve fakat deneyim, 

tecrübe ve vahiy gibi ilkelerle desteklenmek suretiyle farklılaştığını iddia eder. Bununla 

birlikte aklın temel niteliği, insan için faydalı ve zararlı olan şeylerin tefrikinde ortaya 

çıkmaktadır. Buna göre, insanın fayda ve zarar hakkındaki bilgisinin sınırlarının 

genişlemesi ile aklının yetkinliği arasında doğrudan bir ilişki söz konusudur. Şimdi 

Muhâsibî’nin genel hatlarını verdiğimiz kademeli akıl teorisinin ayrıntılarına geçebiliriz. 

3.1.1. Fıtrî Akıl: Garîze 

Garîze akıl Allah’ın cömertliği ve ihsânı sebebiyle463 tüm insanlarda ortak olarak, 

doğuştan yarattığı bilkuvve, potansiyel bir akıl türüdür.464 Muhâsibî’ye göre garîze, sabit 

ve durağan değil; aksine belli şartlar dâhilinde artan yahut eksilen bir doğaya sahiptir. Bu 

anlamda Muhâsibî, aklı doğuştan garîze akıl ile sonradan tecrübeyle artan anlamında 

tecârib akıl  olmak üzere iki şekilde ele alınabileceğini söyler.465 Zira göstermek istediği 

şey, aklın hareket halinde, artarak yahut azalarak gelişebilen doğasını vurgulamaktır. 

Bunun hâricinde akıl için içeriği ve sınırları belirli somut bir tarif yapmak mümkün 

değildir. Muhâsibî bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ifade eder: 

“Akıl, ancak kalp ve organlardaki fonksiyonlarıyla bilinebilen bir garîzedir. Fonksiyonları 

olmaksızın hiç kimse kendisinde ve başkasında tavsîf etmeye güç yetiremez. Onu, 

cismiyet, uzunluk derinlik, tat, koku, dokunma ve renkle vasıflandırmaya güç yetiremez. 

O, ancak fonksiyonları (fiilleri) sayesinde bilinir.”466 

Muhâsibî’ye göre akıl ancak kalbin ve organların eylemlerinde neticelerini 

görebileceğimiz bir niteliktir.467 Bu noktada aklın en temel fonksiyonu, fayda ve zararı 

ayırt etmektir.468 Fayda ve zarar ise genel hatları ile dünyevî ve uhrevî olmak üzere iki 

kısma ayrılır.469 Bu meyanda garîze aklın varlığının delili iki şekilde ortaya çıkar. İlki 

aklın kabul ve red kâbiliyeti iken diğeri ise duyularımızla algıladığımız şeyler üzerinde 

aklın birleştirme ve ayırma türünden işlemler yapabiliyor olmasıdır.470 Bu iki husus 

 
463 Muhâsibî, Şerefü'l-Akl ve Mahiyyetuhu, thk. Mustafa Abdülkadir Ata, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, 

Beyrut 1986/1406, s. 18. 
464 Muhâsibî, Akl, s. 17.  
465 Muhâsibî, el-Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 252-253.  
466 Muhâsibî, Akl, s. 19; Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 251-252.  
467 Muhâsibî, Akl, s. 18. 
468 Muhâsibî, Akl, s. 19. 
469 Garîze akıl, deliliğin ve ahmaklığın zıddı anlamında kullanılır. Dolayısıyla bir kimse dünyevi sonuçları 

itibariyle faydalı olanı yapar ve fakat uhrevî sonuçları itibariyle zararlı olandan kaçınmaz ise, ona garîze 

aklı sebebiyle yine de akıllı denir. Bkz. Muhâsibî, Akl, s. 18. 
470 Muhâsibî, Akl, s. 20, 21.  



105 

göstermektedir ki, garîze akıl verili sabit bir doğaya değil, harekete ve yetkinleşmeye açık 

bir güce işaret etmektedir.471 

Muhâsibî, Allah’ın garîze aklı yaratmasının üç sebebi olduğunu söyler: (a) imtihân, 

(b) delil (hüccet) ve (c) teklîf. Buna göre Allah, insanı imtihân etmek için, aklı kendisine 

muhâtap kılmıştır. Dolayısıyla akıl, insan ile Allah arasında bir hitâp-muhâtap ilişkisi 

olduğunun açık bir delilidir. Muhâsibî bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ifade eder: 

“Akıl, Allah’ın kullarından, imtihâna tâbi tutulan kimselerde yarattığı bir garîzedir. Bu 

akıl sayesinde bulûğ çağına ulaşanlara hüccet getirmiştir. Akılları sebebiyle onlara hitâp 

etmiş ve va’d ve vaîdde bulunmuş, emretmiş, nehyetmiş teşvik ve davet etmiştir.”472 

Öte yandan Muhâsibî, er-Riâye’de sadece akıl ile sınırlandıramayacağımız bir 

garîze fikrinden bahseder. Buna göre Allah insan doğasına birtakım garîze/ler 

yerleştirmiştir. İnsan bu garîze/ler sayesinde kendi doğasına uygun olanı sever, uygun 

olmayandan uzaklaşır. Onun bu tespiti, henüz tecrübe yahut sosyal bir öğrenme söz 

konusu olmaksızın fıtrattan kaynaklı bir değerlendirme ölçütünün varlığına işaret eder. 

Öte yanda burada dikkat çekici olan bir diğer husus, insanın Allah’ı bilmeye olan garîze 

türündeki kabiliyetini sevmek terimi ile ifade etmesidir. Muhâsibî, bu konudaki 

yaklaşımını şu sözleriyle ifade eder: “Kuşkusuz Allah, sende birtakım garîzeler var 

etmiştir. Allah sende, sana uygun olanı sevdirecek, sana aykırı olanı ve eziyet verenden 

tiksindirecek garîze yaratmıştır. Yine sende, O’nu sevmeyi sağlayan bir akıl garîzesi 

vermiştir.”473 

3.1.2. Tecrübî Akıl: Fehm/Beyân 

Fehm insanın ilişki ve temasta bulunduğu herşeyi açıklama (beyân) kudreti 

anlamına gelir. Muhâsibî için beyânın anlamı aklın dil ile ilişkisinde ortaya çıkar. Bu 

nedenle insan, din ve dünya ile ilgili işittiği, dokunduğu, tattığı, kokladığı, herşeyi 

açıklama (beyân) kabiliyetine sahiptir. Muhâsibî, fehm akılda, insanın duyularının ikili 

işlevini ön plana çıkartarak Kur’ân’dan bir âyeti delil olarak getirir. Bu âyete göre Allah 

Teâlâ, Hz. Musa’ya “Sana vahyolunanı dinle!” (Bakara, 2/204) şeklinde hitâp ederken 

“dinle!” emri ile “aklet!” anlamını kastetmektedir. Dolayısıyla insanın sahip olduğu 

 
471 “Öyleyse akıl, kulu doğuştan sahip olduğu, ma’kûşe (akledilen şeylere) delâlet eden sebepleri öğrenerek, 

kulda adım adım gelişen bir garîzedır.” Muhâsibî, Akl, s. 20. 
472 Muhâsibî, Akl, s. 19, 21, 22. 
473 Muhâsibi, Riâye, s. 149.  



106 

duyuların iki tür işlevi vardır. Bunlardan ilki duyumsamak diğeri ise akletmek 

şeklindedir. Buna göre, işitme duyusu bir taraftan fiziksel sesleri duymamızın aracı iken 

diğer taraftan onları akletmemizi de mümkün kılan bir işleve sahiptir. Başka bir ifadeyle, 

duyular hem akletmenin bir vasıtası hem de akletmenin kendisi olmak iki gibi ikircikli 

bir içeriğe sahiptir.474 Bu noktada Muhâsibî, fehm akla sahip olan kimselerin duyularının 

sadece bir boyutunun yani birincil anlamlarının aktif olduğunu söyler. Bunun anlamı ise, 

fehm akıl sahiplerinin işitme, görme, tatma vb duyularının idrak boyutunun eksik 

olduğudur. 

Muhâsibî, duyulara yüklediği bu ikili kullanımdan hareketle âyet/leri tefsir eder. 

Buna örnek olmak üzere “Biz onlar için kulaklar, gözler ve akıllar yaptık. Onların 

kulakları, gözleri ve fuâdları kendilerine hiçbir şey kazandırmadı. Çünkü onlar Allah’ın 

âyetlerini inkâr ediyorlardı.” (Ahkâf, 69/26)475 Görüldüğü üzere, inanmayanlar bir bilgi 

kaynağı olarak duyulardan yoksun değildirler. Muhâsibî’ye göre onların duyuları eşyayı 

algılarken, sadece garîze akıllarından hareket ettikleri için, eşyayı eksik olarak idrâk 

etmektedirler. Bu durum ise onları hayvanların duyumsama şekline yakınlaştırmakta 

hatta nitelik olarak daha aşağıya çekmektedir.476 Muhâsibî, müşriklerin akıl 

yetkinliklerini buna benzeterek “Hayır, onlar hayvanlar gibidirler; hatta yolca daha 

şaşkındırlar” (Furkân, 25/44) diyerek ifade eder.477 Muhâsibî, bu noktada insan ile 

hayvanları hazları bakımından mukayese eder. Hayvanların zevk aldığı şeylerin 

şehvetleriyle gerçekleşirken; insanın farklı olarak aklı sayesinde haz aldığını söyler. 

Muhâsibî’ye göre insanın aklıyla eriştiği sevinç hali (sürûr), ilim, marifet ve yakînden 

beslenir. Öte yandan hiçbir mutluluk türü bu dereceye ulaşamaz. Bu sevince ulaşmanın 

yolu ise düşünme (nazar), sürekli tefekkür ve Allah sayesinde mümkündür.478 

 
474 Muhâsibî, Akl, s. 23. 
475 Muhâsibî, Akl, s. 26. Kâfir, kelimesi, Kur’ân’ın vazettiği ve Hz. Peygamber’in hayata geçirdiği sünneti 

inkâr edenler ya da inanmayanlar için değil, aynı zamanda, kavramın kök anlamı olan ‘üzerini örtmek’ ve 

‘gizlemek’ten hareketle insanın bildiği bir şeyin üzerini örtmesi anlamına gelmektedir. Dolayısıyla 

Muhâsibî fehm akla sahip olan kimselerin kâfir olarak adlandırılmasını bu gerekçeye dayandırmaktadır. 

Bkz. William C. Chittick, Âşığın Aynası, Çev. Ömer Saruhanoğlıoğlu, Okuyan-us Yay., İstanbul 2018, s. 

21.   
476 “Onun hayatı, organlarıyla dokunduğundan başka bir şey bilmeye hayvanların hayatına yakındır.” 

Muhâsibî, Akl, s. 45. 
477 Muhâsibî, Akl, s. 26, 27, 30, 31, 45. 
478 “Hukemâ ve ulemanın zevki akıllarındadır; câhillerin ve hayvanların zevki şehvetlerindedir. Hangi 

sevinç (sürûr), ilim sevincine, yakînin özüne, marifetin değerine ve doğrunun çokluğuna denktir. Başarıya 

ancak güzel bir nazarla, uzun süre tefekkürle, fikri tekrar etmekle ve tedbirde Allah’ın etkin (özne) 

olduğunu bilmekle olur.” Muhâsibî, Akl, ss. 45-46. 



107 

Fehm aklın ikinci özelliği ise iman eden-etmeyen herkeste müşterek olarak bulunan 

bir akıl olmasıdır.479 Bu ortaklığın kıstası, dünyevî işlerde fayda ve zararı tefrîk etme 

fonksiyonudur. Fehm akıl konusunda, Muhâsibî, müşrîk ve kâfirlerin, mü’minlerden daha 

yetenekli ve daha üstün olduklarını açık bir şekilde ifade eder. Öte yandan ona göre, 

dünyevî işler, uhrevî işlerden içerik ve işleyiş bakımından çok daha karmaşık ve zordur. 

Buna göre, inanmayan kimseler zor olanı idrâk etmekte ve fakat ondan daha kolay olanı 

akledememekle kendi içlerinde paradoksal bir görünüm arz etmektedirler. Muhâsibî, 

“Allah’a andolsun ki, onlardan birinin dünyalıkları konusundaki ilmi, tırnağı üzerinde 

dirhemi çevirip ağırlığını haber verecek düzeye ulaşmıştı. Ama doğru dürüst namaz 

kılmıyordu”480 diyerek inanmayanların açmazını göstermek ister. Öte yandan onlar için, 

zâhiren mine’d-dünyâ yani sadece dünyanın görünen kısmını bilmek tâbirini kullanır. Bu 

ifadenin anlamı, dünyanı esas gaye ve hakikatinin ıskalanmasıdır.481  Bu çerçevede örnek 

olarak verdiği âyet şu şekildedir: “Onların öyle kalpleri vardır ki, onlarla anlamazlar ve 

öyle gözleri vardır ki, onlarla görmezler ve öyle kulakları vardır ki, onlarla işitmezler. 

(A’râf, 7/179)482 Peki dünyevî işlerin zorluğunu bir şekilde aklederek çözen bu kimseler 

niçin ondan daha kolay olan uhrevî konuların idrâkinde yetersiz kalmaktadırlar? 

Muhâsibî’nin bu soruya yanıtı, kibir ve atalarını taklit etmek şeklindedir. 

Büyüklenme arzusu ile örf ve âdet haline gelen pratiklerin biteviye taklidi, aklın 

yetkinleşmesi önündeki en büyük engellerden biridir. Bu noktada Muhâsibî, Kur’ân’da 

İblîs ve Yahudilerle ilgili olarak geçen pasajları483 örnek olarak verir. Bu iki temsilin ortak 

özelliği, yanlış olan eylemlerin doğru olduğu yönündeki bireysel sanı ve zanlardır.484 

Dolayısıyla kibir ve bilinçsiz olarak yapılan taklit, insanın idrâkini köreltmekte, onun 

doğru düşünmesini engellemektedir.485 

3.1.3. Allah ile Akletmek: Basîret/Marifet 

Basîret, din ve dünya işlerinde fayda ve zararı ayırt eden akıldır. Bu aklın en önemli 

ayırıcı vasfı, Allah’dan olmasıdır (el-akl ani’llah).486 Muhâsibî, “Bir adam ne zaman el-

 
479 Muhâsibî, Akl, s. 23. 
480 Muhâsibî, Akl, s. 28. 
481 Muhâsibî, Akl, s. 28. 
482 Muhâsibî, Akl, ss. 30-31. 
483 Muhâsibî, Akl, s. 29. 
484 Muhâsibî, Akl, s. 27 
485 Tasavvuf düşüncesinin genel yaklaşımı, gayr-ı ahlâkî düşünce ve eylemlerin doğru düşünmeyi 

engellediği yönündedir. Fakat bu ahlâkî olmayan vasıflar içerisinde kibir ve bilinçsizce yapılan taklide 

diğerlerinden daha fazla vurgu yapıldığını söylemek mümkündür.  
486 Muhâsibî, Akl, s. 24. 



108 

akl anillah/ Allah’yı akleden olarak isimlendirilir?” şeklinde kendisine yöneltilen soruya 

ilk olarak verdiği yanıt, Allah’tan korkmak şeklinde olması dikkat çekicidir.487 

Muhâsibî’nin korku (havf)-akıl arasındaki ilişki ile ilgili düşünceleri şöyledir: 

“Dedim ki: Bir kimse ne zaman Allah hakkında akleden olarak isimlendirilebilir? O da dedi 

ki: Allah’tan korkan bir mü’min olduğu zaman! Bunun delili Allah’ın yerine getirmesini 

vâcip kıldığı emrini yerine getirmek, O’nun kerih gördüğü ve nehyettiği şeylerden 

kaçınmaktır. İşte böyle olduğu zaman Allah’ı akleden olarak isimlendirilmeye hak kazanır. 

Yoksa Allah’ın gazabını celbedecek amellere yönelen ve tevbe etmeyerek bu davranışları 

ısrarla sürdürenlere Allah hakkında akleden ismi verilmez.”488 

Muhâsibî, Allah’tan korkmanın vaîdden (uhrevî ceza) kaynaklanan bir korku 

olmadığını özellikle belirtir. Ona göre bu öyle bir korku olmalıdır ki, aynı zamanda rıza, 

tevekkül, mahabbet ve zühdü de içermelidir.489  İnsanın Allah’tan korkması, O’nu 

sevmesini yahut O’ndan râzı oluşunu gölgelememelidir. Muhâsibî’nin bu açıklaması, 

sûfîlerin korku ile kastettiklerinin insanın doğal korkusu olmadığını aksine metafizik bir 

korkudan bahsettiklerini göstermektedir. Öte yandan Muhâsibî, basîret sahibi olan 

kimsenin Allah’tan akleden olarak nitelenebilmesinin üç temel sacayağı olduğunu söyler: 

Allah’tan korkmak, va’d ve vaîd ilkesi ve dinde basîret sahibi olmak. Fakat bu üç nitelik 

her zaman bir araya gelmeyebilir. Muhâsibî, bu durumu kişide bazen korku olur va’d ve 

vaîdde yakîn olmaz; bazen va’d ve vaîd olmaz ama dinde basîret olur, diyerek ifade 

eder.490  Peki bu üç nitelik bir araya gelirse ne olur? İşte tam da bu noktada, kademeli akıl 

teorisinin en üst formu yani kâmil akıl ortaya çıkar. Öte yandan basîret akla sahip 

kimselerin birtakım nitelikleri vardır. Onlar, Allah’ın gazabından sakınır, O’ndan hayâ 

ederek taâta koşar; sürekli ceza ve ödülü düşünürler. Bununla birlikte, Allah’tan korkar, 

ümit besler, rağbet eder, iştiyâk duyarlar. Böylece insanın Allah’ı akletmesi sanki onu 

gözüyle görüyormuş gibi olur.491 Daha önce fehm akılda duyularla ilgili değinilen ikili 

işlev basîret akılda bilfiil olarak açığa çıkar. Başka bir ifadeyle basîret sahibi kimselerin 

duyuları bir nevi akla dönüşürler. Dolayısıyla göz hem görmekte hem de akletmektedir. 

Muhâsibî, bu konuda Kur’ân’dan şu âyeti delil olarak getirir: “Ve belleyici kulaklar 

bellesin diye” (Hâkka, 69/12) Böylece akıl için, “Allah’ı akleden bir kulak” ifadesini 

 
487 Muhâsibî, Akl, s. 32. 
488 Muhâsibî, Akl, s. 32. 
489 Muhâsibî, Akl, s. 33. 
490 Muhâsibî, Akl, s. 34. 
491 Muhâsibî, Akl, s. 25. 



109 

kullanarak insanın işiterek akletmesinin gerçek müsebbibinin Allah olduğunu göstermek 

ister. Ona göre basîret aklın gerçek anlamı budur.492 

Muhâsibî, basîret akla sahip bazı kimselerin hevânın üstün gelmesi yahut âhiret 

hakkında düşünmenin azalması nedeniyle, farzları terk ettiklerini yahut günah olarak 

nitelenebilecek birtakım davranışlar sergilediklerini söyler.493 Muhâsibî’nin tasavvuf 

düşüncesinde eskatolojik muhâsebe, iyi ile kötünün belirlenmesinde işlevsel bir veçheye 

sahiptir. Nitekim Kitâbü’t-Tevehhüm’de nefs muhâsebesinde âhiret fikrinin nasıl yer 

alması gerektiği konusunda bir takım metodik tavsiyelerde bulunur. Buna göre bir kimse 

tahayyül yoluyla âhiret hakkında tefekkürde bulunursa pasif halde bulunan korku 

duygusu aktif hale geçerek kişiyi teyakkuza sevk eder.494 

Basîret akıl ile irtibatlı temel problem akıl-vahiy arasındaki ilişkidir. Muhâsibî, er-

Riâye’de akıl-vahiy irtibatını göz, kandil ve güneş temsillerine başvurarak somutlaştırır. 

Burada akıl, göze; vahiy ise kandil ya da güneşe teşbih kılınarak temel meselenin görmek 

değil, tam görmek olduğu vurgulanmak istenir. Bir başka ifadeyle akıl, tek başına bilgiye 

ulaşabilir ve fakat yakîn anlamında kesinliği ancak vahyin rehberliğinde elde edebilir.495 

Muhâsibî, bu konuda şöyle der: 

“Allah sende, sana muvâfık ve senin için tatlı olanı sevecek; sana aykırı olan ve eziyet 

veren şeyi beğenmeyecek bir güç yaratmıştır… Âhireti çekici, dünyayı itici göstermek için 

bu garîze akıl, ilim, kitap ve sünneti eklemiştir. Kandil göz için neyse ilim de akıl için odur. 

Ya da güneş ışığı ile göz de birbiri içindir.”496 

3.1.4. Kâmil Akıl 

Muhâsibî, el-Akl’da kendisine “Allah hakkında akleden kimsenin, bu akletmesi ne 

zaman kâmil olur? şeklinde yöneltilen bir soruya yer verir.497 Ona göre kâmil akla sahip 

olmanın üç şartı bulunmaktadır: Allah’tan korkmak, yakîn ve va’d ve vaîd konusunda 

 
492 Muhâsibî, Akl, s. 26. 
493 Muhâsibî, Akl, s. 30. 
494 Muhâsibî, Farzet Ki Öldün, Çev. Doç Dr. Abdülaziz Hatip, Polen Yay., İstanbul 2006. Bu eserde 

Muhâsibî, muhatabına adeta bir muhaddis-vâiz olarak hitap etmektedir. Âhiret, cennet ve cehennem 

hakkında dâimi bir tefekkürün nasıl canlı tutulması gerektiği konusunda pratik tavsiyelerde bulunmakla 

birlikte, tasavvuf öğretisi açısından derinlikli bir eser sayılmaz. 
495 Muhâsibî, bu konudaki yaklaşımını “Allah’ı akleden kimse (akil anillah) Kitab’ın delilleriyle basîret 

sahibi olur” diyerek bir başka yerde destekler. Bkz. Fehmü’l-Kur’ân, s. 270.  
496 Muhâsibî, Riâye, s. 151. 
497 Muhâsibî, Akl, s. 32. 



110 

yakîn kuvveti ve dinde basîret sahibi olmak.498 Bu üç ilke aynı anda bir kimsede 

bulunursa, o kişide kâmil akıl açığa çıkar. Muhâsibî, dinde basîret sahibi olmayı biri 

şeriatın emir ve yasaklarının diğeri ise iyi-kötü, güzel-çirkin, fayda-zarar ilkelerinin 

arasının doğru bir şekilde temyiz ve tefrîk edilmesi anlamında fıkh etmek fiili ile ifade 

eder.499 Kâmil akıl yetkinliğinde kalbin ve organların eylemleri (amelleri) tamlığa ulaşır 

ve böylece tevhîd açığa çıkar.500 Muhâsibî’ye göre tevhîd, gözle görür gibi akılla Allah’yı 

müşâhede etmektir. Bu çerçevede Hasan-ı Basrî’nin “Onlar kendileriyle va’d olunan şeyi 

sanki gözüyle görüyormuş gibi Allah’ı tasdik ettiler” rivâyeti ile Hârise örneğini verir.501 

Muhâsibî, insan Allah’ı müşâhede ettiği takdirde onda özlem, yakınlık, şefkat, iştiyâk ve 

dünyevî zühdün ortaya çıkacağını iddia eder.502 Bunun neticesinde tevhîdi idrâk eden 

kimse için “Bütün varlıklar, kendileriyle ibret aldığı bir göze”503 dönüşür. 

Muhâsibî, el-akl anillah’ın nihai noktasının kâmil akıl olduğunu söyleyerek böyle 

bir kimsede kesin bilgi, mahabbet, yakınlık ve kalbin sadece Allah ile meşgul olması gibi 

niteliklerin açığa çıkacağını ve bu durumun ise pek çok nâfile ibadetten daha kıymetli 

olduğunu söyler. Muhâsibî’ye göre el-akl anillah’a sahip kimsenin özellikleri şu 

şekildedir: (a) İçtihat ve itaate yönelir.504 (b) Affedici ve merhametlidir. Kendisine 

kötülükte bulunan insanları bile kolaylıkla affeder. (c) Kendisinden bir şey istendiği 

zaman hiçbir zaman geri çevirmez ve malını fakirlere infâk eder. (d) Allah karşısındaki 

durumu hiçbir zaman ödeyemeyeceği bir borca sahip kimsenin durumuna benzer. Buna 

göre insan ne kadar ibadet ve şükretse Allah’nın verdiklerinin çok az bir kısmını 

karşılayabilir. Bu nedenle insanın eskatolojik bir ödül beklentisi içinde olması, işini kötü 

yapan birinin bunun karşılığında iyi bir ücret talep etmesi gibidir. (e) Olup biten herşeyde 

Allah’ın dahlinin kendi iradesinden fazla olduğunu bilir. (f) Nefsin kötülüğü emrettiğini 

bilir ve şayet nefsi doğrultusunda eylemde bulunursa bunun sonunda uğrayacağı acı 

akıbeti sürekli kendine hatırlatır. Nefsin mutlak anlamda yok edilmesi imkânsız olduğu 

için, bu akla sahip kimse, uhrevî akıbeti konusunda daima mütereddittir. Öyle ki, kendi 

gibi bir mü’min ile karşılaşsa muhakkak bu kişi kurtulabilir ve fakat benim kurtuluşum 

olmayabilir, şeklinde düşünür.505 (g) İrâdî olmayan doğal kötülüklerin ontolojik bir 

 
498 “İşte Allah korkusu, Allah hakkında, O’nun söylediği şeyler, va’d ve vaîd hususunda yakîn kuvveti ve 

Allah’ın dinin anlamada güzel basîret ve din hususunda fıkhetmek hasletleri bir arada bulunduğu zaman o 

kişinin akıl kuvveti kemâle ermiştir.” (كملت قوة عقله), Muhâsibî, Akl, s. 33.  
499 Muhâsibî, Akl, s. 33. 
500 Muhâsibî, Akl, s. 34. 
501 Muhâsibî, Akl, s. 36. 
502 Muhâsibî, Akl, ss. 36-37. 
503 Muhâsibî, Akl, s. 36. 
504 Muhâsibî, Akl, s. 38. 
505 Muhâsibî, Akl, s. 41. 



111 

gerçekliğinin olmadığını, dolayısıyla hastalığın, sağlığın; fakirliğin ise zenginliğin 

habercisi olduğunu düşünür.506 Görüldüğü üzere Muhâsibî kâmil akla sahip kimseleri, 

Allah ile akleden olarak isimlendirmek suretiyle bir takım ahlâkî vasıflarla sahip olarak 

resmeder. Peki Muhâsibî’ye göre kâmil akıl sahibi insan mükemmel yahut kemâl sürecini 

tamamlamış olmakla nitelenebilir mi? 

Muhâsibî’nin bu soruya yanıtı, tasavvuf düşüncesinin genel kabulüyle 

uyuşmaktadır. Dolayısıyla ona göre, insan bu dünyada nispeten kemâle ulaşsa da507 

mutlak anlamda tamlık kazanması mümkün değildir. Muhâsibî bu durumu, “Allah Teâlâ 

hakkında akletmenin sonu yoktur”508 diyerek ortaya koyar. Ona göre hiç kimse Allah’ın 

zâtını tam olarak bilemez.509 Öte yandan Allah’ı bilme ve tanıma konusunda en yetkin 

kimse, Allah karşısında âcizliğini idrâk ve itiraf eden kimsedir.510 Dolayısıyla, 

Muhâsibî’nin tasavvuf düşüncesinde insanın kemâl sürecinin nihaî bir sonu yoktur. İnsan 

tarafından Allah’ın zâtının kuşatılamayacağı fikrini, ibâhîlik ve hulûlîk akımlarını dikkate 

almadan yorumlamak, eksik bir tespit olur. Çünkü söz konusu bu zümreler, “Ben, 

Allah’ta fenâ buldum, Hakk, artık bendedir. Ben artık son noktaya geldim” şeklinde 

ittihat içerikli söylemlerde bulunmaktadırlar. Öznesi belli olmayan bu grupların dile 

getirdikleri iddialar, sûfî çevrelerde ciddi bir kimlik krizine yol açmış görünmektedir. Bu 

nedenle Muhâsibî, Allah’ı akletmenin nihai bir sınırı yoktur, diyerek esasında söz konusu 

grup ve zümrelerden tasavvufu ayrıştırmak istemektedir. 

Allah’ı bilmenin nihai bir sınırının olmaması, “Bilginin kaynağı sonsuz ise bilgi de 

sonsuzdur” ilkesi doğrultusunda yorumlanabilir. Muhâsibî, el-Kasd’da Allah’ın bilgisini, 

sahili olmayan bir okyanusa, nehirlerin ve ırmakların aktığı, gemilerin kâr ve kazanç 

içinde yüzdüğü bir nihâyetsiz bir denize benzetir.511 Bununla birlikte, Allah-insan 

arasındaki bilgi akışını, yukarıdan aşağıya, coşkun bir şekilde akan bir şelâle olarak 

 
506 Muhâsibî, Akl, s. 46. 
507 “Saadete ulaşmak, cennette olmak ya da Allah ile birlikte yaşamaktır. Ancak saadetin muhtelif 

mertebeleri vardır. Kur’ân’ın belirttiğine göre –ve geleneğin de bunu desteklediğine göre- en büyük saadet 

Allah’yı görüş (rü’yet) demek olan kavuşmadır. (likâ) ilahiyatçılar arasında bu görüşün mahiyetiyle-ve bu 

dünyada ulaşılıp ulaşılmayacağıyla ilgili tartışmalar çok yaygındır. Mutasavvıflarla kelamcıların bakışları 

arasında bir ayrım yapmak gerekirse bu, Sûfilerin Allah’ya bu dünyada ulaşılabileceğini, kelamcıların ise 

bunun ancak öte dünyada mümkün olacağını kabul etmeleridir.” William C. Chittick, Âşığın Aynası, s. 27. 
508 Muhâsibî, Akl, s. 32. 
509 Muhâsibî, Akl, s. 33. 
510 Muhâsibî, Akl, s. 33. 
511 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 280-287. 



112 

betimler. Dolayısıyla, insanın tevhîd bilgisi ile ilk teması, sarsıcı ve etkileyici oluşunun 

yanı sıra geçicidir. Muhâsibî, bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“Tevhîd bilgisi sayesinde kendi kulluklarını bildikleri için kalpler pasif durumdadır. Fakat 

kalbe girerken ki taşkınlığı ve coşkunluğu içinde bilgi, pasif değil aktiftir. Tıpkı 

kaynağından fışkırıp yatağına akan dere suyunun akıntısı gibi… O su sakinleşinceye kadar 

çalkantılı olur, sakinleşince de saf ve berrak hale gelir. Ey genç, bilgi de aynen böyledir. 

Kalplere inişi sırasında çalkantılı ve coşkundur. Suyun yatağına erişince sakinleşmesi gibi, 

o da ancak yatağını bulunca sükûna erer. İşte kul da bu şekilde dinginlik, ilim, yumuşaklık, 

müsâmaha, Allah Teâlâ’nın vaâdi karşısında hüsnü zanla dolar ve kalbi ilâhî müjde ve 

tehditler konusundaki herşeyi bilir ve kabullenir.”512 

Görüldüğü üzere, Muhâsibî, başlangıçta Allah’tan insana doğru coşkun bir şekilde 

adeta kaynağından fışkırırcasına gelen tevhîd bilgisinin, insanın ahlâkî yetkinleşmesiyle 

durulacağından bahsetmektedir. Bir başka ifadeyle insan ahlâkî anlamda kabını 

genişletmelidir ki, Allah’tan gelen bilgiyi alabilsin. Dolayısıyla, burada tevhîd bilgisi, 

insanın tek başına elde ettiği ya da ürettiği bir bilgiden ziyade, uygun şartlar sağlandığı 

takdirde, kendisine başka bir kaynaktan gelen bir bilgiye dönüşmektedir. 

3.2. Kur’ân’ın Anlaşılmasında Aklın İşlevi 

Tasavvufun teşekkül evresinde işârî tefsir olarak tezâhür eden sûfî metin 

yorumculuğu, her ne kadar İbnü’l-Arabî sonrasında, tasavvufun metafizik bir ilme 

dönüşmesiyle paralel olarak “kesin yorum” statüsüne evrilmiş olsa da513 tasavvufun 

teşekkül döneminde, yöntem ve metot olarak izlerini bulmak mümkündür. Bu meyanda, 

tasavvuf açısından, herhangi bir kavram üzerinde düşünmek aynı zamanda onun hakikat 

ile bağlantısını kurmak, anlamına gelmektedir. Bu noktada sûfîler, âyetin literal anlam 

boyut/larından uzaklaşmak yahut âyetin zâhirîni inkâr etmek olmak üzere iki açıdan 

eleştirilmişlerdir.514 Fakat mutasavvıflar, her zaman, âyetin literal anlam boyutunu kabul 

ettiklerini açık bir şekilde dile getirerek yöntemlerinin bâtınîlerden farklı olduğunu güçlü 

bir şekilde vurguladılar. Dolayısıyla sûfîler için herhangi bir kavram yahut âyetin birden 

fazla anlam katmanı bulunabilir. Bu noktada bir kavramın lafzına değil de mefhûmuna 

 
512 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, s. 279. 
513 “Bu dönemde tasavvuf ‘beyan-gizleme’ paradokslu bir dilden ‘tahkik’ esaslı bir dile yönelmiş, işaret 

kesinliğe dönüşmüş, fer’, asıl haline gelmiştir. Bütün bunlar ise insan-Allah ilişkileri başta olmak üzere 

geniş bir varlık yorumunun sağlanmasıyla yapılabilmiştir. Bu itibarla ‘işaret’ kavramı tasavvufun tekâmüle 

doğru giden seyrini üzerinden takip edebileceğimiz merkezi bir kavram olarak kabul edilmelidir.” Ekrem 

Demirli, “Kuşeyrî’den İbnü’l-Arabî’ye İşâri Yorumculuk Hakkında Bir Değerlendirme: İşarî Yorumdan 

Tahkîke Doğru Kur’ân-ı Kerim Yorumculuğunun Gelişimi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi [Atatürk Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi] [İİFD] [EAÜİFD], 2013, Sayı: 40, s. 

142. 
514 Yunus Emre Gördük, “Tefsir-Te’vîl Ayrımı ve Îşârî Tefsirin Öznel Mâhiyeti Bağlamında “Yorum-Algı” 

Sorunu, Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 7, Mart 2017, s. 1. 



113 

yönelmek, dahası onun hakikat ile irtibat noktalarını göstermek gerekir. Metnin anlam 

dairelerinin kuşatılmasının yanı sıra maksadının açığa çıkarılması ise insanın epistemik 

yetkinliği ile yakından alakalıdır. Erken dönem tasavvuf literatüründe dinî metin 

yorumculuğunda başvurulan istinbât (hüküm çıkartma) yöntemi ve bununla akıl 

arasındaki ilişkiye ilk dikkat çeken sûfî müelliflerden biri de şüphesiz Muhâsibî’dir.515 

Muhâsibî, aklın yetkinleşebilmesi için Allah’tan korkmak (havf), yakîn, va’d-vaîd 

konusunda yakîn ve basiret olmak üzere birtakım şartlardan bahseder. Onun sisteminde 

basiret, fıkıh terimi ile ifade edilir. Bu meyanda dinde fıkıh sahibi olmak güzel ile çirkin 

şeylerin tefrik edilmesinin yanı sıra Allah’ın emir ve nehyi hakkında kesin bilgiye sahip 

olmayı da içerir. Bu ise Allah’ın kelamının doğru bir şekilde anlaşılmasıyla mümkündür. 

Ona göre, Allah, insana aklı sebebiyle hitâp ederek onu kendisine muhâtap kılmıştır. Şu 

halde insana düşen görev, Allah’ın kelamını en iyi bir şekilde çözümleme ve ona doğru 

anlamı kazandırma olmalıdır. Burada akıl yetkinliği kilit bir işleve sahiptir. Nitekim 

Muhâsibî, en akıllı insanın Allah’ın kelamını en iyi anlayan kimse olduğunu 

söyleyecektir. Üstelik akıl ile ilâhî metin arasındaki diyalektiği göstermek için yazılı bir 

metin kaleme almıştır ki, bu eser Fehmü’l-Kur’ân başlığını taşımaktadır. 

Fehmü’l-Kur’ân’ın sistematiğine baktığımızda, ilk olarak akıl bahsi ile başladığını, 

daha sonra “Kurân Fıkhı” adlı bir bölümün onu takip ettiğini görürüz. Kitabın büyük bir 

kısmını ise muhkem-müteşabih, nesh, Mu’tezile eleştirisi ve takdim-te’hîr, izmâr, zâîd 

harfler, mufassal, mevsûl gibi teknik konuların oluşturduğunu söylemek mümkündür. 

Bununla birlikte, kitabın temel tezi, Allah’ın kelamı olarak Kur’ân’ın nasıl en iyi şekilde 

anlaşılacağının ve bunun doğru akletme ile ilişkisinin tespitidir. Bu nedenle, Muhâsibî 

eserine akıl bahsi ile başlayarak kendi perspektifinin içerik ve sınırlarını başlangıçta 

ortaya koyar. 

Muhâsibî, insanda aklın işlevi ve konumunu ifade etmek için mîsâk kavramına 

başvurur. Ona göre, Allah ile insan arasında gerçekleştirilen mîsâk esasında, insan 

doğasında bilkuvve bir yetkinlik olarak bulunan akla tekâbül eder. Muhâsibî bu aklı ifade 

etmek için, el-ukûlü’r-raziyye, el-elbâb ve el-fehm terimlerini kullanır.516 O, “Allah, 

 
515 İşârî tefsir konusunda erken dönemde ilk akla gelen mutasavvıflar sûfî-müfessir olarak anılan Sehl et-

Tüsterî (ö. 283/897), Sülemî (ö. 412/1021) ve Kuşeyrî’dir (ö. 465/1073). Sehl et-Tüsterî’in işârî tefsirlere 

kaynak teşkil eden, Tefsîrü’l-Kurʾâni’l-ʿazîm adlı eseri bulunurken; Sülemî’nin Hakâiku’t-Tefsîr ile 

Kuşeyrî’nin ise Letâifu’l-İşârât başlıklı bir tefsiri bulunmaktadır. Bkz. Yunus Emre Gördük, “Tefsir-Te’vîl 

Ayrımı ve Îşârî Tefsirin Öznel Mâhiyeti Bağlamında Yorum-Algı Sorunu”, ss. 15-16.  
516 “Allah, Âdem ve zürriyetini özel olarak seçmiş, yaratılışın delillerini ve takdirin hükümlerini 

düşünsünler diye fıtratlarına yerleştirdiği kabul edici akıllar, gönüller ve anlayış sebebiyle onlardan mîsâk 



114 

yaratıklarından kullarını özel olarak seçmiştir. Zira akıllarıyla onun sözünü anlarlar” 

diyerek ilâhî kelâmın muhâtabı olarak insanı zikreder.517 Böyle bir durumda Hz. 

Peygamber’in dinî düşüncedeki işlevinin ne olacağı sorununa Muhâsibî’nin yaklaşımı 

Hz. Peygamber’in fonksiyonunun insandaki aklı desteklemek ve kuvvetlendirmek olduğu 

yönündedir. Bununla birlikte ona göre insanların “Biz bilmiyorduk” yönündeki 

itirazlarını engellemek de nübüvvetin bir diğer gerekçesini oluşturur.518 

Muhâsibî, kutsal metin ile akıl arasındaki irtibatı belirginleştirmek için birkaç 

noktaya işaret eder. İlk olarak aklın, ilahî metin sayesinde metafizik varlık alanı (gayp) 

hakkında bilgi sahibi olduğunu söyler. Duyular ile algılanamayan gayp, Allah’ın kelamı 

ve aklın yetkinliği gibi iki ilkenin bir araya gelmesiyle, adeta gözle görülmüş gibi olur.519 

Muhâsibî, “gözle görülmüş gibi olur” cümlesini birden fazla kez tekrarlayarak aklın 

metafizik alan hakkındaki bilgisinin kesinliğine işaret eder.520 O, bu konudaki 

düşüncelerini şu sözleriyle ortaya koyar: 

“Allah, akılları hikmetin madenleri, görüşlerin çekip çıkarıcısı, anlayışın keşfedicisi, ilmin 

barınağı, gözlerin nuru ve elde edilen her bilginin sığınağı kılmıştır. İnsan, akıl sayesinde 

kendisine bildirilen gayb ilmine dâir delil getirebilir. Akıl sayesinde, amelleri olmadan 

önce takdir eder, varlığa gelmeden önce sonuçlarını bilir. Organlar aklın hareketiyle amele 

geçerler. Ona derhal itaat ederler veya onları menedip çirkin gördüğü şeylerden 

alıkoyarlar.”521 

Muhâsibî, akıl ile dinî metin arasındaki etkileşimi göstermek için şu iki ilkenin 

altını çizer: (a) Allah’ın kelamını en iyi anlayan kimse en akıllı kimsedir. (b) En akıllı 

kimsen en ahlâklı kişidir. Ona göre Allah’ı akleden kimse “âkil anillah”, Kitap’ın 

delilleriyle basîret sahibi olur.522 Muhâsibî, ilâhî metin, akıl ve ahlâk arasındaki ilişkiyi 

şu sözleriyle ifade eder: 

“Şüphesiz ki onlar, Allah’ın kelâmını anladıkları ve O’nun sözünün manalarını 

düşündükleri için Allah’ın yaratıklarının en akıllılarıdır. İşte bu nedenle Allah, onları 

azâbından emin kılmış, kendilerinden râzı olmuş, onları övmüş derecelerini 

 
almıştır. Bu yüzden kendilerinden ve bütün mahlûkatta O’nun inşâsını ve yaratışının sağlamlığını müşâhede 

etmeleri sebebiyle onlara akılların hüccetini gerekli kılmıştır. Onlara resuller göndermek sûretiyle bu 

hücceti onlar için te’kîd etmiştir. Gördükleri zâhir âyetler ve açık deliller hususunda nazarda bulunmalarını 

emretmiştir. Allah, onlara zâtını izhâr etmemiş, sadece azâmetini beyân etmiş ve onlara hitap etmiştir.” 

Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 264. 
517 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 260, 267. 
518 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 264.  
519 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 267. 
520 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 269. 
521 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 266-267. 
522 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 270. 



115 

yükseltmişlerdir. Çünkü onlar Allah’ı kitabında indirdiği kelâmıyla haber verdiği şeyleri 

anladılar.”523 

Muhâsibî, Allah’ın hitâbını akleden kimsenin, söz konusu kavrayışını ‘tatmak’ ile 

ifade eder. Ona göre Allah’ın ne dediğini kavrayan kimse, idrâk etmekten kaynaklanan 

epistemik bir tat alır. İnsanın deneyimlediği bu aklî haz, onun dua ve yakarışlarında daha 

da artar.524 Fakat daha da önemlisi ona göre ilâhî kelamı akleden kimse, ahlâkî olarak 

yetkinleşmeye başlar. Muhâsibî, Allah’tan insana doğru gerçekleşen söz konusu ahlâkî 

olgunlaşmayı şu sözleriyle ifade eder: 

“Rablerinden gelen bu hususları akledince, ondan şifa, hidayet ve rahmet talep ettiler. 

Bununla kalplerinin katılığını tedavi ettiler, günahlarının kirlerini yıkadılar, onun ilacını 

kalplerinin hastalıklarına sürdüler. İçlerindeki kötü niyetleri onunla yok ettiler. 

Gönüllerindeki kini onunla giderdiler. Basîretleriyle şüphe doğuran bozuk delilleri, 

şeytanın tuzaklarını, bâtıl ehlinin yaldızlı sözlerini gördüler. Kur’ân’ın delilleri sayesinde 

karanlıkların gizlediği ve şehevî arzuların örttüğü gaybî sırları açık hüccetlere ve parlak 

burhânlara götüren yol işaretlerini keşfettiler. Şanı Yüce olan Rabbin kelâmının nuru ve 

açık delilleri sayesinde Rablerinin kitabının son derece açık olmasına rağmen hevâ ve 

heveslerine tutsak olan gafillere gizli kalan şeyleri gördüler. Böylece Kur’ân’ın nuruyla her 

türlü karanlığın perdesini indirdiler ve her türlü bidat ve dalâletin örtüsünü kaldırdılar”525 

Muhâsibî, insanın doğasında en doğru ve en güzel söze doğru tabii bir meylin 

olduğunu iddia eder. Bu nedenle insanların, okudukları kitapta kendilerini etkileyen 

hikmet içerikli cümlelerin altını gayr-i ihtiyari bir şekilde çizdiklerini yahut herhangi bir 

şâiri dinledikleri zaman etkilendiklerinden bahseder.526 Öte yandan insan bir süre sonra 

söz konusu bilgece sözlerden usanmaktadır. Ona göre bunun temel nedeni en güzel ve en 

doğru sözün sadece Allah’a ait olmasıdır. İlâhî kelamın dışındaki tüm sözler, insan 

doğasının arzuladığı hikmetin birer gölgesinden ibarettir. Buna mukâbil Allah’ın sözlerini 

ifade eden kutsal metin her okunduğunda insana tüketemeyeceği yeni anlamlar sunar.527  

Çünkü Kitap, söz olmaklık bakımından yeryüzündeki en rafine, en yetkin ifade biçiminin 

yanı sıra tüketilemez bir anlam madenine sahiptir. Muhâsibî’nin bu konudaki düşünme 

biçimini şu şekilde formüle edebiliriz: (a) Her insan doğası gereği gerçek ve doğru söze 

yönelir. (b) Allah’ın kelamı, sözlerin en gerçek ve en doğru olanıdır. (c) O halde, her 

insan Allah’ın kelamına doğal olarak yönlenir. 

 
523 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 269. 
  .Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 271  ,(لأنَّ من فهم عن الله عز وجلّ ذاق طعم حلاوته ) 524
525 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 270. 
526 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 286-287. 
527 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 308.  



116 

Muhâsibî’nin bu konuda dikkat çektiği bir diğer husus ise söz ile onu söyleyen 

arasında inşâ ettiği hürmet (tazim) ve mahabbet (sevgi) ilkesidir.528 Ona göre, söz ile 

sözün sahibine duyulan hürmet yahut mahabbet arasında doğrudan bir ilişki söz 

konusudur.529 Bu çerçevede Muhâsibî “Bir sözü sevmek, onu söyleyeni sevmekle 

orantılıdır” diyerek530 insan ile ilâhî kelam arasındaki ilişkinin esasında insanın Allah’ı 

sevip-sevmediğiyle alakalı olduğunu söyler. 

Muhâsibî’ye göre insan gündelik hayatında bunu kolaylıkla tecrübe ederek 

gözlemleyebilir. Genel şartlar içerisinde bir insan, kardeş, akraba, bilgin yahut kendisi 

için değerli bir kimsenin sözünü, onu sevdiği oranda sevmekte ve anlamaya 

çalışmaktadır.531 Buna mukâbil sevmediği ve değer vermediği kimselerin sözünü ise 

gerçek olsa bile dikkate almayabilmektedir.532 Muhâsibî’nin yaklaşımını daha iyi 

anlayabilmek için şu iki paragrafın içeriğine bakmakta fayda var: 

“Bu yüzden bizim indimizde âlimin kelâmı, câhilin kelâmından, şereflinin kelâmı düşüğün 

kelâmından daha tatlı daha lezzetli, daha yüksek ve daha kıymetlidir. Bize iyilik yapan 

kimsenin kelâmı, iyilik yapmayan kimsenin kelâmı gibi değildir. Bize nasihat eden ve 

şefkat gösteren kimsenin kelâmı, nasihat etmeyen ve şefkat göstermeyen kimsenin 

kelâmından daha güzeldir. Hatta bize olan merhametini, nasihatini ve şefkatini bildiğimiz 

için annemizin kelâmında başkalarının kelâmında bulamadığımız lezzet ve tat buluruz. Şu 

halde bizim indimizde kıymet ve şeref bakımından Allah’tan daha büyük hiçbir kimse 

yoktur.”533 

“Görmekteyiz ki, birimize akrabamızdan, kardeşimizden, âmirimizden veya komşumuzdan 

bir mektup geldiği zaman, onu okurken, kendimize hâkim olamıyoruz ve mektup yazana 

sevgimizden ötürü onu tekrar tekrar okuyoruz. Ne kastettiğini ne emrettiğini ve 

yasakladığını ne tavsiye ettiğini anlamak için akletmeden ve kelimelerini düşünmeden 

yazılan şeyin sırf, harflerini okumaya gönlümüz râzı olmuyor. Eğer mektubun bazı 

kelimelerini çıkarmakta zorlanırsa çıkaramadığı o kelimeleri çözmesi için başkasında 

yardım ister. Çünkü bu şekilde yazılan şeyin manasını ne kastettiğini ve okuyamadığı şeyin 

ne olduğunu öğrenmek istemektedir. Zira ondaki faydalı bir şeyi kaçırmaktan veya zararlı 

bir şeye karşı tedbir alamamaktan korkmaktadır.”534 

Muhâsibî’nin genel yaklaşımı, insan ile Allah’ın kelâmı arasında epistemik, ontik 

ve ahlâkî olmak üzere çift yönlü bir etkileşim olduğu yönündedir. Buna göre, insan bir 

 
528 “Allah, ona kendi nefsinden var olan herşeyden daha sevgilidir. Böyle bir kimse indinde Kur’an okumak 

ve onu anlamak varlıkların en lezzetlisidir ve kalbine en faydalısıdır.” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 304. 
529 “Abdullah’ın ‘Kim birinin Allah’ı sevdiğini öğrenmek istiyorsa o kimsenin Kur’ân’ı sevip sevmediğine 

baksın’ sözünü işitmedin mi?” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 303. 
530 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 302. 
531 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 302, 310.  
532 Mehmet Aydın, Muhâsibî üzerine yaptığı çalışmada, “Bir sözü sevmek, onu söyleyeni sevmekle 

orantılıdır” şeklindeki sözü ile Kant’ın bağlanma ilkesi arasında benzerlik kurar. Bkz. Hüseyin Aydın, 

Muhâsibî’nin Tasavvuf Felsefesi: İnsan Psikoloji Ahlâk Görüşü, ss. 151-152.   
533 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 302-303. 
534 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 316. 



117 

taraftan Kitab’ı aklettikçe ondaki içkin anlamları açığa çıkarır diğer taraftan ise ahlâkî 

olarak yetkinleşir. Muhâsibî bu hususu iki şekilde temellendirir: (a) İnsanların akıl 

yetkinlikleri ile Kitap arasında bir paralellik bulunmaktadır. (b) Kitab’ın anlam itibariyle 

tüketilemez oluşuyla insanın kemâlinin sonsuzluğu arasında doğrudan bir irtibat vardır. 

İlâhî metnin anlaşılması ile idrâk yetkinliği arasındaki paralellik Kitab’ın dilsel 

sistematiği ile uyumlu bir görünüm arz eder. Muhâsibî’ye göre bunun delili Kur’ân’daki 

mesânî yani ikizli âyetlerin varlığıdır. Her ne kadar Kur’ân, muhkem-müteşabih 

âyetlerden oluşsa da Allah bir âyeti muhtelif formlarda zikrederek söz konusu kapalılığı 

gidermiştir.535 

İkizli anlamına gelen mesâniye Kur’ân’da bir hükmün farklı bir sûrede tekrar 

edilmesi anlamına gelir. Böylece, Allah, ilâhî adaleti gereği, bir âyeti muhtelif pasajlarda 

tekrar ederek ilâhî hitâbını seçkincilikle sınırlamak yerine insanların tümünü kuşatan bir 

üslubu benimsemiştir. Muhâsibî, bu görüşünü şu sözlerle ifade eder: “Allah söylenen 

şeylerin onda tekrar edildiğini bildirmiştir. Kur’ân sûrelerini okurken akılları onun 

manalarını anlamaktan gaflet ederse onu başka bir sûrede tekrar etmiştir: Böylece onu 

anlarlar. İşte bu yüzden mesâniye/ikizli denilmiştir.”536 Görüldüğü üzere, ilâhî metnin 

yapısı, hakikati tüm insanlara ulaştırma gayesine matuf olarak hakikatin sadece belli bir 

gruba hasredilmesini dışlayan bir veçheye sahiptir. 

Nitekim erken dönem tasavvuf metinlerinde herhangi bir kavramın mübtedî-

mutevassıt-müntehî açısından tanımlanması bununla irtibatlıdır. Dolayısıyla Muhâsibî 

insanın maksadının ilâhî metni doğru yorumlamak olduğunu bunun ise ancak kâmil akıl 

yetkinliği ile mümkün olduğunu iddia eder. Daha önceki bölümde bahsettiğimiz üzere 

ona göre bu akıl, nazar ve istidlâlî aklın çerçevesinin, iman ve ahlâk şartı ile genişletildiği 

yeni bir akletme türüdür. 

Muhâsibî’nin işaret ettiği bir diğer husus, kitap ile nübüvvetin kendi sistematik 

yapısı içinde bir tür akletme biçimini ifade etmesidir. Ona göre Kur’ân ve nübüvvet 

insana nasıl akletmesi gerektiğinin temel ilkelerini verir. Böylece insan, sahip olduğu akıl 

yetkinliğini hârici bir akıl ile desteklemiş ve kuvvetlendirmiş olur. Muhâsibî bu konudaki 

yaklaşımını şu sözleriyle ifade eder: 

 
535 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 277-279. 
536 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 276-277. 



118 

“Kim Kur’ân’ın üçte birini öğrenip onunla amel ederse nübüvvetin üçte birini almış olur. 

Kim Kur’ân’ın yarısını öğrenip onunla amel ederse nübüvvetin yarısını almış olur. Kim de 

Kur’ân’ın tamamını öğrenip de onunla amel ederse nübüvvetin tamamını elde etmiş 

olur.”537 

Muhâsibî’nin vurguladığı bir diğer nokta Kitab’ın te’vîli ile insanın kemâli arasında 

kurduğu paralelliktir.538 Nasıl ki Allah’ın kelâmını te’vîl etmenin nihai bir sonu yoksa 

aynı şekilde insanın kemâlinin de muayyen bir bitiş noktası yoktur. Çünkü ilâhî metin 

anlam itibariyle tüketilemez bir mâhiyete sahiptir. Bu nedenle insan kâmil akıl 

yetkinliğine sahip olsa bile, ilâhî metnin idrâkinde kuşatamayacağı bir anlam katmanı her 

zaman mevcudiyetini devam ettirecektir. Buna göre insan yetkinleştikçe nihai gayesine 

hem yakınlaşacak hem de ondan uzaklaşacaktır.  Muhâsibî’nin bu yaklaşımı tasavvuf 

düşüncesinin dairesel kemâl fikri ile uyumludur. Nitekim bu konuda Zürâre b. Evfâ’dan 

rivâyet ettiği aşağıdaki hadis, bizim bu tespitimizi kanıtlamaktadır: 

“Bir adam Hz. Peygamber’e (sav) gelerek “Yâ Rasulullah, Allah katında en sevimli amel 

hangisidir?” diye sordu. Hz. Peygamber, “el-hâllu’l-mürtehilu” (yolculuğu bitirince tekrar 

başlayandır) buyurdular. Sonra Kur’ân’ı baştan sona okuyan yolculuğu her 

tamamlandığında tekrar başa dönerek hatmedendir, dedi.”539 

Muhâsibî bununla irtibatlı olmak üzere Kitap’tan bereket olarak bahseder. Kitap, 

kendisine yönelen insan tarafından akledildikçe, bereketlenerek insanın kemâlinde aktif 

ve inşâî bir içerik kazanır.  Bu anlamda Kitab’ın zaman ve mekân üstü, her ân fâil ve etkin 

bir boyutu vardır ki, Muhâsibî’nin öğretisinde bunun karşılığı bereket terimidir. 

Muhâsibî’ye göre ilâhî metnin bereket olarak betimlenmesiyle Kitab’ın indiriliş sebebi 

olan tedebbür, tefekkür ve tezekkür terimleri arasında sıkı bir irtibat mevcuttur.540 

Bununla birlikte, bereketin hususî bir anlamı daha bulunmaktadır ki bu, Allah’ın kelâmını 

doğru bir şekilde idrâk eden kimselerin kalplerinden perdelerin kalkmasıdır.541 

Muhâsibî Allah’ın hitâbının doğru akledilebilmesi için zühd ilkesinin gerekliliğine 

işaret eder. Ona göre akıl, ancak yöneldiği nesneyi kuşatabilir ve idrâk edebilir. Şayet akıl 

aynı anda birden çok nesneye yönelirse doğal olarak dikkati dağılacak, böylece her 

nesneden sadece bir parça, eksik ve zannî bir bilgi elde edecektir. Bu nedenle, Muhâsibî, 

 
537 Benzer bir ifade için bkz. “Kim Kur’ân’ın üçte birisini okursa, kendisine nübüvvetin üçte biri verilir. 

Kim Kur’ân’ın üçte ikisini okursa ona nübüvvetin üçte ikisi verilir. Kim de Kur’ân’ın tamamını okursa ona 

da nübüvvetin tamamı verilir.” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 290-291. 
538 Bu konuda Muhâsibî, Kur’ân’dan şu âyeti delil olarak getirir: “Eğer Rabbimin kelimelerini (yazmak) 

için denizler mürekkeb olsa idi, mutlaka Rabbimin kelimeleri tükenmeden denizler tükenirdi.” (Kehf, 

18/109) Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 273. 
539 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 300. 
540 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 275.  
541 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 322.  



119 

Allah’ın hitâbını anlamak isteyen kimsenin zühd ilkesi gereği, ilâhî kelâm dışındaki 

herşeyden uzaklaşması gerektiğini söyler.542 Muhâsibî akletmek ile zühd ilkesi arasındaki 

irtibatı şu sözleriyle ifade eder: 

“Dünyaya tûl-i emel besleyerek onu ve ehlini zikrederek bizde onları yüceltme meydana 

gelmez. Bu ancak sürekli Kur’ân okumakla ve aklî araştırmaya devam etmekle meydana 

gelir. Bu araştırma ve dikkat onun söylediği şey anlayıncaya kadar devam eder. Böylece 

akıl, gafletten kurtulur, gayb ilmini gözüyle müşâhede eder ve gözüyle görerek cezanın-

sevap ve azabın-büyüklüğünü kavrar. Durum böyle olunca artık Kur’ân okuyan kimse, 

Rabbinin şöyle dediğini akleder: O’nun senin hakkında söyledikleri gözle görenin 

söyledikleri gibidir. Kul, Allah’a yönelmedikçe, Allah ona yönelmez ve ona icabet 

etmez.”543 

Muhâsibî’nin zühd ilkesi ile maksadı aynı zamanda kişinin zihnini ilâhî hitabı 

anlamak noktasında (cem) yoğunlaştırmasıdır. Bunu ifade etmek için aklını toplamak 

tabirini kullanır. Aklını toplamak isteyen kişi göz, kulak ve akıl dışındaki duyu 

organlarını pasif kılması gerekir. Daha sonra ise sadece ilâhî kelâmı anlamak üzere 

odaklanmalıdır. Muhâsibî’ye göre bir kişi böyle yaptığı zaman aklını toplamış ve idrâkini 

keskinleştirmiş olur. Böylece hatırlama eylemi saflaşır ve akletme kuvvetlenir.544 Öte 

yandan zihni dağınık bir kimsenin durumu kâfirlerin dinleme ahlâkına benzetilir.545 

Muhâsibî’ye göre bazı insanlara Allah’nın kelâmını dinlemek ağır gelirken diğer 

bazılarına ise kolay gelir. Kâfirler için işitmenin zorluğu esasında duyularının birincil 

görevlerinden (işitmek, görmek, dokunmak vb) kaynaklanmaz, aksine her bir duyunun 

ikincil işlevi olan akletmekten yoksun oluşları ile alakalıdır.546 

Muhâsibî, ilâhî metnin yorumunda tilâvet, te’vîl ve âyetin anlamında ulaşılabilecek 

son nokta olmak üzere üç aşamanın takip edilmesi gerektiğini düşünür.547 Ona göre 

başlangıçta söz konusu metin zâhiri olarak tilâvet edilir, daha sonra bâtınî te’vîline geçilir. 

Son olarak ise metnin anlam dairesi en son noktaya kadar genişletilir. Muhâsibî bu 

noktada insanları metnin anlam çerçevesini en son noktaya kadar genişletenler ve 

genişletemeyenler olmak üzere iki grupta mütalaa eder. İlk grubu sâdıklar olarak 

isimlendirir. Sâdıklar Allah’nın kelâmını akletmenin yanı sıra onunla amel ederler. Bu iki 

 
542 “Kalp, dünya ile meşgulken Kur’ân okunasından Allah nasıl razı olur? Halbuki Allah, bizim tabiatımıza 

şunu yerleştirmiştir. Kulak verip dinlemedikçe ne okuduğumuzu bilemeyiz. Ona kulak versek bile ondan 

başka herşeyden ilgimizi keserek aklımızı kullanmadıkça onu anlayamayız.” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, 

s. 312.  
543 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 312.  
544 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 319. 
545 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 321-322. 
546 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 326.  
547 “Ebû Abdullah, “Bir âyetin zâhiri onun tilâveti, bâtını tevilidir; sonu ise âyeti anlamanın ulaştığı son 

noktadır” demiştir.” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 328. 



120 

hususa ilaveten sâdıklar olarak nitelenen grubun nâsih-mensûh, muhkem-müteşabih, 

mukaddem-muahhar, âmm-hâss, mevsûl-mefsûl türünden usul ve yöntemle ilgili bir 

takım teknik bilgileri edinmeleri gerekir.548 Muhâsibî diğer gruptakileri ise Allah’ın 

kelâmına hürmet ve tazim göstermedikleri için yalancılar olarak isimlendirir. Ona göre 

ilâhî hitâba karşı hürmet duygusunun eksikliğinin en bâriz göstergesi, isyan, günah gibi 

gayr-ı ahlâkî eylemlerde bulunarak şeriatın sınırlarının aşılmasıdır.549 

Muhâsibî, ilâhî metin, akıl ve ahlâk arasındaki itidalin ancak davranışlar üzerinden 

takip edilebileceğini söyler. Ona göre bu üç unsur arasında ideal dengeyi kurmuş olan 

kimsenin ahlâkı şu şekilde resmedilebilir: Allah’ın kelâmını işittiği zaman, derisi ürperir, 

gözleri yaşarır ve kalbi mutmain olur.550 Korku, ürperme ve ağlama hissi ortaya çıkar. 

Muhâsibî, bu hususu somutlaştırmak için kalp-dağ benzetmesine başvurur. Ona göre nasıl 

ki, bir kimse Allah’ın kelâmını işitince duyduğu haşyet sebebiyle kalbi, bir dağın 

paramparça olması gibi ufalanır ve yumuşar ise; başka bir kimse, aynı ilâhî hitap 

karşısında sert dağlar gibi, kalbi kaskatı kesilir.551 Muhâsibî, ilâhî hitabı doğru 

akletmenin, ahlâk alanındaki izdüşümlerinden bir diğerinin insanın beden cihetiyle bu 

dünyada iken ruhen âhiretteymiş gibi bir görünüme sahip olduğunu söyler. Muhâsibî 

onları her an bu dünyadan dönüverecekmiş gibi ruhları adeta âhirete takılı kalmış 

kimselere benzetir. Çünkü ona göre Allah’ın hitâbını akleden kimse, metafizik varlık 

alanı hakkında gözle görülür derecede bir bilgiye sahiptir.552 

Muhâsibî, Allah’ın kelâmını doğru bir şekilde akletmeyen gruplardan eleştirel bir 

şekilde bahseder. Bu grupların başında Kur’ân’ı literal düzeyde okuyanlar, özellikle de 

kurrâlar gelmektedir. Ona göre bu kimselerin kalpleri açılıp bakılacak olsa sadece 

Kur’ân’ın harflerinin tilâveti yahut ezberi ile karşılaşılır.553 Çünkü bu kimselerin esas 

gayesi Kur’ân’ı öğretmek üzerinden maddi-manevi otorite ve güç devşirmektir. 

Bu noktada Muhâsibî’nin verdiği benzetme dikkat çekicidir. Buna göre hayatında 

daha önce hiç Kur’ân okumamış bir bedevi, Peygamber’in huzuruna gelir ve kendisine 

bir âyet okumasını ister. Hz. Peygamber’in okuduğu âyetin hemen akabinde, bedevî bu 

benim için yeterli diyerek, âyetin esas maksadını idrâk etmekten mütevellit bir uyanış 

 
548 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 325. 
549 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 328-329. 
550 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 279. 
551 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 282-283. 
552 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 313.  
553 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 272.  



121 

yaşar. Muhâsibî tam da bu noktada esas eleştirisini yöneltir. Müslüman bir aile ve çevrede 

yetişmekle birlikte, sürekli Kur’ân’ı okuyan, işiten ve fakat bununla amel etmeyen 

kimselerin durumu bedevînin tecrübesi dikkate alındığında ilâhî kelâmın okunmasından 

maksadın davranışa aktarılması olduğu anlaşılacaktır.554 

Muhâsibî’ye göre insan ile ilâhî metin arasındaki ilişki aklederek anlamak üzerine 

kuruludur. Ona göre söz konusu bu akletmenin en iyi takip edileceği hat, insanın ahlâkî 

eylemleridir. Daha açık ifade etmek gerekirse bir kimsenin ilâhî metni anlayıp-

anlamadığının en temel ölçütü onun sergilediği ahlâkî davranış ve tutumlar olabilir. 

Muhâsibî, bu konudaki yaklaşımını “Bazıları ‘Ben bir harfini bile zâyi etmeden Kur’ân 

okuyorum’ demektedir. Vallahi Kur’ân onun ahlâkında ve amelinde görülmediği sürece 

Kur’ân’ın tamamını zâyi etmiştir”555 diyerek ortaya koyar. Öte yandan Muhâsibî, dini, 

normatif ve şekilsel boyutuyla daraltan fakihler ile cedel yöntemini kullanarak lafzın 

hakikatinden uzaklaşan kelâm bilginlerini aynı eleştirinin odağına yerleştirir. Bu 

çerçevede Mu’tezile de Muhâsibî’ye bazı konularda tenkitler yöneltir. 

Mu’tezile’nin temel eleştirisi, Muhâsibî’nin kendini konumlandırdığı ehl-i sünnet 

geleneğinin Allah’ın haberlerini ve sıfatlarını nesh etmeleridir. Mu’tezile’ye göre ehl-i 

sünnet bilginleri insanın maddi göz cihetiyle Allah’ı göremeyeceğini söylemelerine 

rağmen daha sonra âhirette bunun değişebileceğini iddia etmek suretiyle Allah’ın kendi 

hakkındaki hükmünü nesh ettiği sonucuna varmışlardır. Muhâsibî’nin bu eleştiriye cevabı 

Mu’tezile’nin yanlış kıyas, yanlış te’vîl ve Kur’ân ilimlerini çok iyi bilmemesi 

şeklindedir. Ona göre Allah’ın haberlerinde ve kendini medhinde nesh söz konusu 

değildir. Fakat burada Kur’ân ilimlerinden âmm ve hâss ilkesinin uygulanması 

gerekmektedir ki Mu’tezile bu noktayı dikkate almamaktadır. Muhâsibî akıl ile Allah’ın 

kelâmı arasındaki paralelliği daha anlaşılır kılmak için bir çiftçi hikâyesine başvurur. 

Muhâsibî’nin aktardığı hikâye şöyledir: 

“Çiftçi elinde bir torba dolusu tohumla geldi. Avucuna birazını alıp yolun kenarına ekti. 

Tohumun bir kısmını kuşlar kaşla göz arasında kaptı, geri kalanı da üzerinde incecik tabaka 

oluşturan toprağa düştü. Az bir kısmı da yeşerdi. Yeşerenler, çakılları arasında sıkışıp 

kalınca, daha fazla sürgün veremeyip kurudu. Tohumlardan bir kısmı ise içinde dikenlerin 

boy attığı verimli bir toprağa düştü. Boy verip serpildiler. Etraflarını dikenler sarıp, 

yükselince, boğulup, karıştılar. Tohumların geri kalan bölüğü de ne yol kenarı ne bir kıraç 

 
554 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 314. 
555 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, s. 276. 



122 

yüzey ve ne de dikenlerin bulunduğu verimli bir yere rast geldi. Yeşerdi, boy verip 

geliştiler.”556 

Muhâsibî’nin aktardığı anlatıda tarlaya tohumu atan çiftçi Peygamber yahut mürşîd 

olabilir. Fakat her hâlükarda sözü söyleyen yahut ileten konumunda olduğu açıktır. 

Tohum ise sözün muhatabındaki tesir kuvvetini gösteren ustalıklı bir mecâz 

görünümündedir. Tohum ya toprakta çimlenmiyor yahut toprakta kök salarak yeşeriyor 

ya da boy attıktan sonra ayrık otları tarafından bastırılıyor. Çiftçinin toprağa serptiği 

tohumların bir kısmını kuşlar kapıp gider. Bu temsil, sözü dinlemediği halde dinler gibi 

hareket edenleri gösterir. Bunlar söylenen sözü sadece fiziksel olarak işitenlerdir. Kalan 

tohumların bir kısmı ise toprağın yüzeyindeki ince katmana düşer. Muhâsibî, ikinci 

durum için söylenen sözü dinleyip onunla amel etmeyen kimseleri işaret eder. Ayrık otları 

ve dikenler içerisinde yeşererek boy veren tohumlar ise sözü iyice dinleyip, onunla amel 

etmeye yönelen ve fakat tam eyleme geçme zamanında arzularına kapılarak ameli terk 

edenlerdir. Kuşların alıp kaçmasından, rüzgârın savurmasından, dikenlerin 

engellemesinden kurtularak toprağa düşen, kabuğunu çatlatarak kök salan ve yeşererek 

dal budak salana gelince bu sözü güzelce dinleyen, anladığıyla amel etmeye yönelen, bu 

yönelişi sırasında karşılaştığı arzuları terk ederek bildiğiyle amel eden kimselerin 

temsilidir. Dolayısıyla Muhâsibî’ye göre tam akletmenin gerçekleşebilmesi için özne 

konumundaki kimsenin şu vasıflara sahip olması gerekir: (a) Anlamak için samimi istek 

duymak. (b) Bilgiden eyleme yönelmek ve bu süreçte karşılaşılan engelleri tahmin edip 

önlem almak. (c) Bilgiyi eyleme dönüştürmek. 

Tasavvufun teşekkül evresinde, insanın akli yetkinlik dereceleri ile metin 

yorumculuğu arasındaki ilişkiye dair görüşleri bakımından Muhâsibî dışında ön plana 

çıkan iki sûfî düşünür Hakîm et-Tirmîzi ile Ebü’-Hüseyin en-Nûrî’dir. Her iki mutasavvıf 

da ortaya koydukları sadr, kalp, fuâd ve lübb şeklindeki tasnif ile dini metin yorumculuğu 

arasında kurdukları paralellik tasavvuf düşüncesinde başka birtakım yorumları da 

beraberinde getirmiştir. Bunlardan ilki, sûfîlerin yeni bir toplumsal kategorizasyon örneği 

sergilemeleridir. Buna göre dini metin yorumculuğu esasında insanların mübtedî-

mutevassıt-müntehî şeklinde ait oldukları yetkinlik durumuna göre şekillenmektedir. 

İkinci husus, dini metnin ideal yorumunun, en yetkin sûfî tarafından yapılacağı yönündeki 

iddiadır. Buna göre, tasavvufî yönteme başvurmayan fıkıh ve kelâm bilginlerinin dini 

metin yorumculuğu mübtedî yahut mutevassıt yetkinlik kademesinden yukarıya 

çıkamayacaktır. Dolayısıyla sûfîler akletme biçimi ile metin arasında kurdukları öğretiye 

 
556 Muhâsibî, Riâye, ss. 35-36.  



123 

göre sadece kendilerine İslâmi ilimler içerisinde meşru bir zemin açmakla kalmamakta 

aynı zamanda en üst hiyerarşik kademeye tasavvufu konumlandırmaktadırlar.557 Son 

husus ise tasavvuf düşüncesi içerisinde ortaya çıkan farklı yorum biçimleri, sahih ya da 

bâtıl şeklinde kategorize edilmek yerine, hakikatin farklı tezahürleri olarak kabul edilerek 

düşünce çeşitliliği ortak bir parantez dâhilinde korunmuş oldu. Bunun neticesinde ise 

şathiyyat türündeki aykırı düşünceler tasavvuf içinde kendine haklı bir yer bulmuş 

oldu.558 

3.3. Murâkabe 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb’ta mücâhede ve riyâzetin Sehliyye, hizmet ve hürmet 

esasının Kassâriyye (Hamdûniye), bâtını murâkabenin ise Cüneydiyye tarafından takip 

edilen bir usul olduğunu söyler.559 Ebû Nasr Serrâc’ın haller bölümünde ilk yer verdiği 

terim murâkabedir.560 Serrâc, ilgili bir âyet ve hadis zikrettikten sonra murâkabeyi şöyle 

tanımlar: “Kulun murâkabesi, kalbinde ve gönlünde bulunan şeylere Allah’ın muttali 

olduğunu bilip yakinen kavramasıdır. Bu suretle kul kalbini, Efendisi’nin zikrinden 

alıkoyan havâtıra karşı murâkabe eder.”561 Onun tanımında murâkabenin şu iki özelliği 

ön plana çıkar: Kalbin eylemleri ve havâtır ile ilişkisi.562 

Kuşeyrî ise murâkabe bahsine Cibril hadisiyle birlikte başlayarak, terimin ihsan ile 

ilişkisini kurar.563 Bununla birlikte murâkebeyi “Kulun Hakk Teâlâ’nın her halükârda 

kendisini denetlemekte olduğunu bilmesidir” şeklinde tanımlar. Öte yandan Kuşeyrî 

muhâsebe tamamlanmadan murâkabe makamına geçişi mümkün görmez. Murâkabeyi, 

muhâsebenin bir neticesi olarak vazeder. Murâkabenin amacı ise Allah’a yakınlık 

 
557 Tasavvuf geleneğinde, dinî metin yorum faaliyetinde işâret, istinbat ve i’tibar olmak üzere üç kavramın 

ön plana çıktığını görmekteyiz. İşâret, genel anlamıyla, tasavvuf erbabına âşikar olan ve bir alâmet 

sebebiyle âyetin zâhirinin dışında bir mânâya te’vîl edilmesi; îtibar, İbn Arabî tarafından âyetin zâhirinden 

bâtınına geçerken aralarındaki ilişkinin belirtilmemesi iken; istinbât ise ahkâm ayetlerinden bâtınî bir 

anlamın çıkarılması anlamında daha çok kullanılmaktadır. Bkz. Tuğrul Tezcan, “Tüsterî’den (Ö. 283) 

Konevî’ye (Ö. 673) İşârî Fatiha Yorumları: Tefsir’den Müşâhede Yöntemine Yorumlamanın Seyri” İnsan 

ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 2019, C. 8, Sayı: 1, s. 639. 
558 Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, ss. 192-193.  
559 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.308. 
560 Murâkabe teriminin anlam içerikleri için Bkz. İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Dâru’l-Meârif, Kahire, h. 

1119, s. 1699; İbrahim Mustafa vd., Mu’cemu’l-Vasît, Mektebetü’ş-Şurûku’d-Düveliyye, Kahire, 2004, s. 

363; Süleyman Uludağ, “Murâkabe”, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı yay., İstanbul 2001, s. 253; 

Ethem Cebecioğlu, “Murâkabe”, Tasavvuf terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., Ankara 2014, s. 

343.  
561 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), s. 82.  
562 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’, (İslâm Tasavvufu), ss. 82-83; Kuşeyrî, Risâle, s. 226.  
563 Tasavvufta murâkabe-ihsan ilişkisi için Bkz. İrfan Kehya, Nakşibedilikte Murâkabe ve İhsan, 

(Yüksek Lisans Tezi), Süleyman Demirel Üniversitesi SBE, 2018, ss. 32-38.  



124 

kurmaktır.564 Kuşeyrî’nin murâkabe ile ilgili üzerinde durduğu bir diğer husus, onun 

fayda ile arasındaki ilişkidir. Ona göre, insanın Allah ile ilişkisi uhrevî bir faydayı elde 

etmek yahut zarardan kaçınmak gibi bir menfaatle ilişki olmamalıdır. Nitekim murâkabe, 

insanın niyet, irade ve eylemlerini sadece Allah için yapması anlamına gelir. Kuşeyrî 

bununla irtibatlı olarak Cüneyd-i Bağdâdî’den şu sözleri aktarır: “Bir kimse murâkabenin 

hakikatine ererse, başkasından değil, sadece Rabbinden alacağı nasibi elden kaçırmamak 

için kaygılanır.”565 

Murâkabe ile ilgili ortaya konan yaklaşımlardan hareketle şunları söylemek 

mümkündür: (a) Murâkabe, insanın kalbiyle (kalbin eylemleri, niyet) ilgili bir terimdir.566 

Bu nedenle sûfîler onun havâtır ile ilişkisine atıfta bulunurlar. (b) Havâtırın tanınması ve 

denetlenmesi ise doğrudan muhâsebe kavramıyla irtibatlıdır. Bu nedenle Kuşeyrî, 

murâkabeyi muhâsebeden sonra gelmesi gereken bir makam olarak betimler.567 (c) 

Muhâsebenin neticesinde ortaya çıkan murâkabenin esası, insanın niyet, irade ve 

eylemlerinde Allah’tan başka herhangi bir fayda ilkesini kendisine hareket noktası olarak 

belirlememesi anlamına gelir.568 Bu tespitlerden sonra Cüneyd-i Bağdâdî’nin nefsin 

tasfiyesinde bir yöntem olarak benimsediği murâkabe-i bâtın hakkında birtakım 

değerlendirmelerde bulunmak gerekir. 

İlk olarak Cüneyd-i Bağdâdî, insanın ahlâkî eylemlerinde ilmin amelden önce 

geldiğini düşünmektedir ve bunu ihlâs-sıdk terimleriyle ifade eder.569 Dolayısıyla 

murâkabenin birinci anlamını oluşturan kalbin eylemleri, O’nun sisteminde başat bir 

unsurdur. Buna göre marifet, amelden üstündür ve ameli belirleyen en temel ilkedir.570 

Bu nedenle âlim-hakîm arasında geçen diyalogta mürşîd tarafından üzerinde durulan ilk 

husus, âlimin nefsinin gizli hallerine vâkıf olmasını sağlamaktır.571 

 
564 Kuşeyrî, Risâle, ss. 224-225.  
565 Kuşeyrî, Risâle, s. 226. Benzer bir rivâyet için Bkz. “Nasrabazi şöyle demiştir: Ümit (recâ) seni ibadete 

sevk eder. Korku (havf) seni günahtan uzaklaştırır. Murâkabe ise seni hakikat mertebesine ulaştırır.” 

Kuşeyrî, Risâle, ss. 226-227. 
566 Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, (Doktora Tezi), Çukurova 

Üniversitesi SBE, 2015, ss. 172-176; Yüksel Göztepe, Kuşeyrî’de Haller ve Makamlar, (Doktora Tezi), 

Ankara Üniversitesi SBE, 2006, ss. 330-337.  
567 Muhâsabe-murâkabe arasındaki ilişkiyi vurgulayan sûfî müelliflerden biri de Ebû Tâlib el-Mekkî’dir. 

(386/996) Bkz. Ebû Tâlib Muhammed b. Ali b. Atıyye el-Mekkî, Kûtu’l-Kulûb, Çev. Yakup Çiçek-

Dilaver Selvi, Semerkand Yay., İstanbul, 2003, C.1, s. 362. 
568 Murâkebe hakkında Muhâsibî’nin görüşleri için Bkz. Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 52-57.  
569 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 53.  
570 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 17.  
571 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 16-17.  



125 

İkinci olarak, murâkabenin havâtırla ilişkisidir ki, bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

daha önce işaret edildiği üzere açık bir görüşü vardır. Nefsânî, şeytâni ve rabbânî olmak 

üzere üç tür havâtır bulunmaktadır. Nefsânî hâtırın işlevi şehvet ve konfor; şeytânî hâtırın 

vesvese; rabbânî hâtırın ise tevfîktir.572 Onun havâtır ile ilgili çözümlemesi, insanın 

nefsten ve şeytandan gelen hâtır karşısında zihinsel bir uyanıklık içinde bulunarak onların 

istekleri doğrultusunda hareket etmemesi üzerin kuruludur. Şayet insan bunu 

başarabilirse Allah tarafından kendisine başarı (tevfîk) ulaştırılır. Bunun anlamı ise 

insanın ahlâkî eylemlerinde, Allah’ın rızasına uygun davranması konusunda Tanrı 

tarafından desteklenmesidir.573 

Üçüncü husus, murâkabe-fayda ilişkisidir. Cüneyd-i Bağdâdî’nin metinlerinde ve 

görüşlerinin yer aldığı eserlerde vurguladığı esas fikir, insanın ibadet ve eylemlerini 

dünyevî yahut uhrevî bir fayda beklentisinden arındırmasıdır.574 Ona göre kâmil insanın 

en önemli özelliği, fenâ-bekâyı açıklayan en iyi terim beklentisizliktir. Sâlikin beşerî 

vasıflarından fâni olup Hakk ile bâki olmasının gerçek anlamı, kişinin tüm hal ve 

hareketlerini sadece Allah rızasına tahsis etmesidir. Dolayısıyla murâkabenin hakikatini 

oluşturan her türlü faydayı terk etme ilkesi, Cüneyd-i Bağdâdî’nin sisteminde merkezi bir 

öneme sahiptir.575 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin benimsediği murâkabe yöntemini tamamlayıcı bir diğer 

unsur zühd ilkesidir. Ona göre insan tabiatı gereği perdeli (hicap) bir varlıktır. Bununla 

birlikte içinde yaşadığı dünyevî koşul ve şartlar onun perdelerinin artmasına ve 

kalınlaşmasına sebep olabilir. Bu nedenle murâkabe-i bâtın için, Allah dışındaki tüm 

sebeplerin terki ve sadece Allah’a yakınlaşma anlamında zühd ilkesini sisteminin 

merkezine taşır. Zühd, insan ile Allah arasındaki engel ve perdelerin kaldırılması 

konusunda en temel ilke ve yöntemdir. Bu nedenle ilk olarak zühd ilkesiyle hicap 

arasındaki ilişki incelenecek, daha sonra ise mürşîdin murâkabe-i bâtın yöntemi 

üzerindeki işlevine yer verilecektir. 

 
572 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 66. 
573 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 67-69. 
574 İbnü’l-Arabî’ye göre tüm ibadetlerin maksadı murâkebedir. Bkz. Muhyiddin Muhammed b. Ali b. 

Muhammed el-Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye, Çev. Ekrem Demirli, Litera Yay., İstanbul, 2008, C. 7, s. 291. 
575 İlk dönem sûfîlerinde murâkabe için Bkz. Yüksel Göztepe, Fatih Çınar, “Sûfî Terminolojide Murâkabe”, 

Türkoloji Araştırmaları, C.13, Sayı: 9, 2018, ss. 71-72.  



126 

3.3.1. İnsan ile Allah Arasındaki Perdelerin Kaldırılması 

Cüneyd-i Bağdâdî, “İnsan nasıl kemâle ulaşır?” sorusuna Allah ile arasındaki engel 

ve perdeleri (hicap) kaldırmak suretiyle şeklinde yanıt verir.576 Onun öğretisine göre, 

insan nefs, beden ve ruh olmak üzere üç unsurun bir toplamı ve bileşkesi olarak 

tanımlanır. İnsanın kemâli için nefs ve bedenin arzuları zayıflatılırken; ruhun ise 

kuvvetlendirilmesi gerekmektedir. Bununla birlikte, Cüneyd-i Bağdâdî ruhtan daha çok 

nefs ve bedenin tabiatı, güçleri ve bunların ıslahı ile meşgul olur. Bunun temel nedeni 

erken dönem tasavvuf literatüründe ruh hakkında etraflıca konuşmanın bir spekülatif bir 

tartışma olacağına dair kanaattir. Cüneyd-i Bağdâdî bu konudaki yaklaşımını “Ruhla ilgili 

bilgileri Allah kendisine tahsis etmiştir. Yaratıklarından hiçbirini buna vakıf kılmamıştır. 

De ki, ruh Rabbimin emrindendir (İsra, 17/85) âyetine göre ruh hakkında: O vardır, 

demekten fazla bir şey söylemek mümkün değildir, demiştir” sözleriyle ortaya koyar.577 

İnsanın doğal cismâni yapısı, içinde bulunduğu âlem ve gayr-ı ahlâkî vasıflar Allah ile 

arasındaki perdeleri oluşturur. İnsanın nihai gayesi, söz konusu perdeleri kaldırarak 

yakınlaşmak, O’nunla üns içerisinde bulunmak, O’nun mahabbetine mazhar olmak ve 

böylece O’nu bilmek ve tanımaktır.578 

Erken dönem tasavvuf literatüründe hicap kelimesini dolaylı olarak eserinin 

başlığına (Keşfü’l-Mahcûb), doğrudan ise metnin kurgusunun merkezine taşıyan sûfî 

müellif şüphesiz Hücvîrî’dir. O, Keşf’te hicap terimini hicâb-ı reynî ve hicâb-ı gaynî 

olmak üzere iki şekilde ele alır. Reyn, ebediyyen açılmayan ve ortadan kalkmayan bir 

hicap türü iken; gayn açılabilen ve değişebilen bir niteliğe haizdir.579 İnsanın tabiatı 

açısından bu iki hicap türü dikkate alındığında insanın biri değişen diğeri sabit ikili bir 

doğası olduğu düşünülebilir. Nitekim Hücvîrî, “Manaları (idrak) için yaratılanlar 

müstesna mana yolunu tutmak cidden çetindir. Peygamber (s.a.), Hangi şey için 

 
576 Ruhun saflaştırılması esasında nefs ve bedene karşın ruhun güçlendirilmesi anlamına gelir. Bunun yolu 

ise ancak insanın Allah ile arasında perde olarak gördüğü hususları terk etmesiyle mümkündür ki Cüneyd-

i Bağdâdî söz konusu meseleyi, tasavvufun tanımı üzerinden muhtasar bir şekilde ifade eder: “Tasavvuf 

nedir”, diye soran bir şahsa Cüneyd şu cevabı verdi: Halka uyma kirinden arınmak (Hakk’a tabi olmak), 

tabiî (ve süflî) huylardan ayrılmak, beşerî (ve aşağı) sıfatları söndürmek, nefsânî davalardan uzaklaşmak, 

ruhânî vasıflar kazanmaya gayret etmek, hakiki ilimlere sarılmak, daima en uygun olana göre hareket 

etmek, herkese nasihatta bulunmak, Allah’a verilen ahid üzerine samimiyetle durmak, Resulullah (s.a.)’a 

ve şeriatına uymak.” Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 20-23. 
577 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 73-74.  
578 Kelâbâzî’nin sûfîlerin makamları bölümünde yer verdiği kavramsal sıra düzeni, Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

bilmek ve içerikleri ile ilgili resmettiği çerçeveyle büyük oranda benzerlikler içermektedir. Kelâbâzî’nin 

yer verdiği makamlar içerisindeki son kavramların sıralaması şu şekildedir: Yakin, zikir, üns, kurb, ittisâl, 

mahabbet. Bkz. Ta’arruf, ss. 121-131.   
579 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 78-79; Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, 

(Doktora Tezi), Çukurova Üniversitesi SBE, 2015, s. 176.  



127 

yaratılmışlarsa herkese o şey kolaylaştırılmıştır, buyurmuşlardır”580 diyerek verili bir 

insan doğasından bahsetmenin mümkün olduğunu dolaylı olarak ifade etmektedir.581 

Bununla birlikte eserini reyn değil gayn tabiatlı insanlar için kaleme aldığını söyler.582 Bu 

konudaki yaklaşımını kuvvetlendirmek isçin Cüneyd-i Bağdâdî’den şu rivâyeti aktarır: 

“Cüneyd (r.a.) şöyle der: Reyn vatanat cümlesindendir. Gayn ise hatarat cümlesindendir. 

Vatan (ve mahal) bakidir, devamlıdır. Hatar (korku) ârızîdir, geçicidir. Bunun misali şudur: 

Ne kadar cila ustası toplanırsa toplansın, herhangi bir taştan ayna imal edemezler. Fakat 

ayna paslanınca cila aleti ile saf hale getirilir. Çünkü taştaki pas ve siyahlık aslidir. Aynada 

ise ışık ve parlaklık aslidir. Asıl olan şey bâkidir, kalıcıdır. Ârızî olan sıfatlar için 

devamlılık söz konusu değildir. (Kalpleri taş gibi olanlara nasihat fayda etmez. Paslı ayna 

gibi olanlara fayda verir) Şu halde bu kitabı gayn hicabına tutulan ve esir olan kalpleri 

cilalamak için vücuda getirmiş bulunuyorum. Böyle kalplerde Hakk’ın nurundan bir 

mayanın ve cevherin bulunması mümkündür. Bu kitabı okumaktan hasıl olan bereket 

sayesinde bu nevi kalplerden hicap açılabilir. Böylece mananın hakikatine yol bulunmuş 

olur. Varlıkları Hakk’ı inkâr ve bâtıl olanı yapma hamurundan yoğrulmuş olanlar, Hakk’ın 

şâhid ve delilleri sayesinde asla yol bulamazlar. Bu kitapta onlar için hiçbir fayda 

yoktur.”583 

Hücvîrî’nin reyn ve gayn terimleri etrafında insanın tabiatı ile ilgili yaptığı izahlar, 

insanda değiştirilmesi mümkün olmayan bir doğanın da olduğu fikrine kapı 

aralamaktadır. Nitekim Cüneyd-i Bağdâdî’nin bazı sözlerinde insan tabiatının ezelde 

Allah tarafından belirli olduğunu ve fakat söz konusu bu belirlemenin insanın lehine 

olduğu yönünde sözleri mevcuttur.584 Fakat Hücvîrî’nin Keşfü’l-Mahcûb’ta sûfîlerin 

dilde cebrî iken amelde Mu’tezili olduklarını tespitini dikkate alacak olursak585, insanın 

 
580 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 78-79. 
581 Hz. Peygamber’in “Çalışın çünkü herkesi kendisi için yaratılan şeye müyesser olur” hadisine Kelâbâzî, 

“Kader-İnsanın Fiilinin Yaratılması” bahsinde yer vermek suretiyle insanın eylemlerinin Allah tarafından 

ezelde takdir edildiği yönünde cebrî bir görüşe yakınlaşır. Burada esas problem, insan doğasındaki bu 

belirlenimin, insanın irade ve özgürlüğü üzerindeki etkisi ve payı meselesidir. Kelâbâzî, Allah’ın insanı iyi 

ve kötü amellere zorlamadığını ve fakat fiil esnasında onda bir istitâ’at yarattığını söyler. Fakat, insanın 

irade ve eylemlerinde Allah ile ilişkisini açıklama konusunda açık ve tutarlı bir çözümlemede bulunmaz. 

Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 49.  
582 Hücvîrî’nin reyn tabiatlı insanlar için Kur’ân’dan verdiği âyetler şu şekildedir: “Burada sözü edilen reyn, 

hatm (bk. Bakara, 2/7, mühürlemek demektir) ve tab’ (bk. tevbe, 9/87) Bir şeyi bir kimsenin tabiatı haline 

getirmek demektir) ile aynı manaya gelmektedir. Nitekim Hakk Teâlâ şöyle buyurur: “Hayır hayır öyle 

değil, yaptıkları şey kalplerinin karası olmuştur” (Mutaffifin, 83/14) Allah bunun hükmünü açıklamak için 

“Kafir olanları korkutsan da korkutmasan da eşittir, iman etmezler (Bakara, 2/7) buyurmuş, daha sonra 

bunun sebebini şu iki âyetle izah etmiştir: “Allah onların kalplerini ve kulaklarını mühürlemiştir” (Hatm: 

Bakara, 2/8), “Allah onların kalplerini tab’ etmiştir” 8Nahl, 16/108).” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 79. 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 78-79. 
583 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 78-79. 
584 “Cüneyd bu konuda der ki: Allah Teâlâ (sevdiği) kuluna evvelce nasıl muamele ettiyse (ve kısmetine ne 

yazdıysa) âhirde de öyle muamele eder. Allah (ezelde) kullarına ikram etmekle işe başladı, sonra 

merhametinden onlara bazı şeyler emretti. Sırf lütuf olsun diye onlara bazı şeyler va’d etti. Şüphe yok ki o 

kullarına olan ihsanını da arttıracaktır. Şu halde bir kimse Allah’ın ezeldeki lütfunu görürse emrettiğini eda 

etmek ona kolay gelir. Hakk’ın emrine riayet etmeye devam eden bir kimse O’nun va’dine kavuşur. Va’dine 

kavuşarak kurtuluşa eren şahıs hakkındaki fazl ve ihsanını da Allah çoğaltır.” Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 68-

69.  
585 “Ebû Bekir Varrak Tirmizi der ki: Bir kimse zühdü (ve tasavvufu) bırakır da sadece kelamla iktifa ederse 

zındık olur; verâ’ ve tasavvuf ilmini bırakır da fıkıh ile yetinirse fâsık olur. Bu sözden maksat şudur: Bir 



128 

verili bir tabiat ile dünyaya geldiğini imâ eden söylemlerin lafzî düzlemde ortaya çıktığı 

düşünülebilir. Dil düzleminde cebrîliğe örnek olmak üzere Hücvîrî’nin Ebû Hafs el-

Haddâd’ın (ö. 260/874) bir cümlesini şerh için yaptığı şu ifadelere atıf yapılabilir: “İrade 

ile kazanılan herşey âfet mahallidir. Külfetsiz bir şekilde gayptan zuhur ederse, o mananın 

kıymeti vardır. Bir yer ki orada irâde vardır ve kul oraya ulaşır, hakikat latifesi oradan 

zâil olup gider.”586 Bununla birlikte hicap terimi hem fiziksel-biyolojik bir doğa hem de 

ahlâkî bir unsur olarak kullanılmaktadır. Buna göre, insanın nefs, beden ve ruhtan 

müteşekkil yapısı ile âlem doğal olarak hicap içerikli yaratılmışlardır.587 Ahlâkî anlamda 

hicap/lar insanlardan övgü ve takdir beklemek, kibir, şöhret düşkünü olma, dünya sevgisi 

vb gibi özetlenebilir. Öte yandan tasavvuf literatüründe hicap kavramının sınırları ve 

çerçevesi çok geniştir. Bununla birlikte hicap teriminin tanımı ve içeriği konusundaki 

ortak yaklaşım, Allah’ı düşünmekten alıkoyan herşeyin perde olduğu yönündedir.588 

Hicap kavramının bu zeminde betimlenmesinin neticeleri özellikle teodise bağlamında 

özgün yorumları ortaya çıkaracaktır. Sûfîlere göre belâ ve musibet türünden şeyler, 

insanın Allah’ı müşâhedesine engel olmuyorsa, hicap tanımının dışında kalacaktır. 

Dolayısıyla toplum ile iç içe bulunmak, mevki ve makam sahibi olmak gibi unsurlar 

benzer şekilde kişiyi Allah’tan uzaklaştırmıyorsa hicap olarak nitelenemez. Sûfîlerin bu 

yaklaşımı toplum ve dünyevî sorumluluklar ile iç içe ve fakat sadece Allah için düşünen 

ve eyleyen bir insan modelini ortaya çıkaracaktır.589 

 
kimse tevhidin lafzı ile iktifa eder de onun zıddı olan şeylerden yüz çevirmezse, zındık olur. Bir kimse verâ’ 

ve takvaya sahip olmadan şeriat ve fıkıh ilmi ile iktifa ederse, fâsık olur. Bundan maksat şudur: Muâmele 

ve mücâhedesiz mücerred tevîd Cebriyecilik olur. Muvahhid söz itibariyle cebrî, fiil itibariyle kaderi ve 

Mu’tezili olmalıdır ki, cebr ile kader arasındaki gidişatı sıhhatli olsun.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 96-

97.  
586 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s.225.  
587 “Cevherler, arazlar, unsurlar, maddeler, tabiatlar ve cisimler gibi şeylerin tümü bu sırların (görülmesine 

engel olan perdelerdir. Tevhid makamında bunlardan herhangi birini kabul etmek şirktir. Şu halde Allah 

Teâlâ bu âlemi hicap mahallinde yaratmıştır. O halde tabiatlardan her biri kendi aleminde onun fermanı ile 

itminan ve sükûn bulur. Bu tabiatın kendi varlığı Hakk’ın tevhidine hicap olmuştur.” Hücvîrî, Keşfü’l-

Mahcûb (Hakikat Bilgisi), ss. 83.  
588 “Kim tağut ve şeytanı inkâr eder de Allah’a iman ederse kopamayacak sağlam bir kulpa tutunmuş olur” 

(Bakara, 2/256) meâlinde olan Aziz ve Celil Allah’ın sözünü tefsir ederken şöyle dediği kendisinden 

nakledilmiştir. Hakkı mütalaa etmekten alıkoyan herşey senin tağutundur. Şu halde dikkat et: Hakk ile 

arandaki hicap nedir? Hangi hicapla geri bırakılmış durumdasın? Hakk’tan seni alıkoyan senin hicabındır. 

Bu hicabı ortadan kaldır ki, keşf haline ulaşasın. Unutma ki mahcûb memndur, memnû durumda bulunan 

şahsın (Hakk’a) yakınlık iddiasında bulunmaması icab eder.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), 

ss. 169-170. 
589 Bu konuda Hücvîrî’nin tespiti hicap kavramının insanın yetkinlik mertebesine göre içeriğinin 

değişeceğini göstermesi bakımından dikkat çekicidir: “Temkîn sahibi olana iki cihan bile hicap ve perde 

olamaz. Bir kağıt parçası ise hiçbir zaman perde olamaz. Kalp alakalardan kesilince bir kağıt parçasının 

(âlimin kitaplarından bahsediliyor) ne kıymeti kalır ki?” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), s. 

219.  



129 

Hücvîrî’nın hicap olarak zikrettiği bir diğer husus alışkanlıklardır. Felsefe 

disiplininde, iyi ahlâkı elde etme, erdemli eylemleri alışkanlık haline getirmekle 

mümkündür. Bunun için filozofların atıf yaptığı kavramlardan biri de ‘tekrar’dır. 

Aristoteles’e göre insan “Gitar çala çala iyi gitarist olur”, dolayısıyla erdemli fiillerin 

sürekli tekrar edilmesiyle insan ahlâklı bir varlık olacaktır. Böylece erdemli eylemler 

insanda düşünmeksizin sâdır olacak bir hale dönüşecektir ki, işte bu durumda söz konusu 

kişiye ahlâklı yahut erdemli demek mümkün olacaktır.590 Halbuki sûfî müellifler tekrar 

ve alışkanlık edindirme yoluyla ahlâklanma sürecinin aksine insanı erdemsiz yapacağını 

düşünmektedirler. Bunun temel nedeni ise, alışkanlık yoluyla gerçekleştirilen eylemde 

bilginin ortadan kalkmasıdır. Tasavvuf terminolojisiyle ifade etmek gerekirse niyet yahut 

ilim kaybolmuş ve bilinç ve iradenin eşlik etmediği kuru bir taklit ortaya çıkmıştır.591 

Hücvîrî bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“İnsanın nefsi itiyattır, alışkanlığa bağlıdır. İtiyat ve alışkanlıkla ülfet eder. Nefs bir şeye 

alıştı mı, itiyat onun tabiatı haline gelir. Tabiat olunca da hicap ve perde haline gelmiş olur. 

Bundan dolayıdır ki Peygamber (s.a.) “En iyi oruç kardeşim Davud’un (a.s.) orucudur, 

buyurmuştu. Bu nasıldı sorusuna da O bir gün oruç tutar, bir gün tutmazdı, buyurmuşlardır. 

İşte böylece oruç nefsin âdeti ve alışkanlığı haline gelmemiş ve kendisi ile Hakk arasında 

bir hicap ve perde olmamıştı.”592 

Erken dönem tasavvuf literatüründe insan ile Allah arasındaki en kalın ve aşılması 

çetin hicabın nefs olduğu kabul edilir. Nefsin tabiatında insanlar tarafından sevilmek ve 

onların yermesinden kaçınmak şeklinde iki temel nitelik bulunur ki söz konusu arzu ve 

kaçınma terk edilmesi en zor perdelerden kabul edilir.593 Bu nedenle nefsten kaynaklı 

perdenin ortadan kaldırılması için melâmet bir yöntem olarak ortaya çıkmıştır.594 

Kınamaya dayanan melâmetin maksadı nefsten kaynaklanan kibri kırmaktır.595 İnsanlarla 

iç içe olmaktan kaynaklanan övgü talebi türünden perdelerin kırılması için teklif edilen 

yöntemlerden bir diğeri ise uzlettir. Sosyal yaşamdan ve toplumdan uzak kalmak 

anlamında fiziksel bir tecrit değil aksine insanın düşünce ve kalbiyle halktan 

 
590 Hümeyra Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri (Seçme Metinler), ss. 263-264.  
591 “Bilmek gerekir ki az ilimle çok iş yapmak mümkündür. İlmin amelle beraber olması lazımdır. Nitekim 

Peygamber (s.a.) “Fıkıh bilmeden ibadet eden değirmene koşulan eşek gibidir” buyurmuşlardır. Hz. 

Peygamber, fıkıh bilmeden ibadet etmek için zorlanıp duran şahsı değirmen eşeğine benzetmiştir. Zira bu 

nevi kimseler ne kadar dönerlerse dönsünler yerinde sayarlar, herhangi bir mesafe kat edemezler. Bir kısım 

insanların ilmi amelden üstün tuttuğunu diğer bazılarının ise amelin ilimden daha faziletli olduğunu 

söylediklerini gördüm. Bunların ikisi de batıldır. Çünkü ilimsiz amel, amel değildir. Şu halde bir amel ilme 

bağlı olduğu zaman ameldir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 89-90. 
592 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 133.  
593 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 149. 
594 Melâmetiliğin dayandığı temel ilkeler için Bkz. “Usûlü’l-Melâmetiyye” Ali Bolat, Bir Tasavvuf Okulu 

Olarak Melâmetilik, İnsan Yay, İstanbul 2003, ss. 177-122.  
595 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 143-145.  



130 

uzaklaşmasını ifade eder.596 Cüneyd-i Bağdâdî bu konudaki yaklaşımını “Elde malın, 

kalpte mal sahibi olma arzusunun bulunmamasıdır” diyerek ortaya koyar.597 

İnsan ile Allah arasındaki perdelerden bir diğeri ise fâni olan herşeydir. Burada fâni 

terimi aynı zamanda mahlûk olan anlamına da gelmektedir. Bu çerçevede Hücvîrî, “İnsan 

fâni ile meşgul olduğu zaman bâkiden mahcûb ve perdelenmiş olur. Nefs ve dünya Hakk 

ile talip olan arasında bir perde olduğu için Hakk dostları bunların ikisinden de yüz 

çevirmişlerdir” diyerek yaklaşımını ortaya koyar.598 Cüneyd-i Bağdâdî bu konuda Hz. 

Peygamber’den (s.a.) “Sevginiz sizi kör ve sağır eder” hadisini rivâyet ederek, “Dünyaya 

karşı olan muhabbetiniz sizi âhirete karşı kör ve sağır eder” diyerek yorumlar.599 Öte 

yandan mahlûk olan herşeyin insan ile Allah arasında bir engel olarak kabul edilmesi, 

sûfîleri yaratılmış kategorisi içerisinde değerlendirilen cennet ve cehennemin de bir perde 

olabileceği fikrine ulaştırmıştır. Bu nedenle, sûfîlerin ahlâkî eylemlerin gerekçesi 

hakkında sergiledikleri genel yaklaşım, eylemlerin uhrevî bir ödül yahut cezayı dikkate 

alarak değil aksine sadece Allah’a göre gerçekleştirilmesi yönündedir. Dolayısıyla cennet 

bile insan ile Allah arasında paranteze alınması gereken bir hicap olarak kabul edilir.600 

Tasavvufun özgünlüğünü yansıtan bir diğer husus erdemli eylemlerin ve ibadetlerin 

de insan ile Allah arasında perde olabileceği fikridir. Alışkanlıkların terki konusunda, 

sûfîlerin gösterdikleri hassasiyetin en önemli nedenlerinden biri, taklit ve alışkanlığa 

dönüşen iyi amellerden sâlikin farkında olmadan haz almasıdır. Böylece ibadetlerden 

alınan nefsâni haz insan ile Allah arasında bir engele dönüşebilir. Erdemli eylemler ve 

ibadetlerden sakınmak ilkesini en çok vurgulayan sûfîlerden biri şüphesiz Muhâsibî’dir. 

Gerek Riâye’de gerekse diğer eserlerinde vurguladığı bu husustan hareketle gerçek 

muhâsebenin gün sonunda bugün ne tür kötü eylemlerde bulundum şeklinde düşünerek 

tevbe değil, aksine hangi ibadetimden yahut iyi amelimden haz aldım yönünde bir 

sorgulamaya dayanması gerektiğidir. Bu nedenle Cüneyd-i Bağdâdî, kişinin ibadetlerini 

yerine getirirken eylemini değil Allah’ı görmesi ve O’nun rızasını amaçlaması gerektiğini 

 
596 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 158. 
597 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 108-109. 
598 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 156.  
599 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), s.134.  
600 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 179-180. “Mahabbet ehli olanlara göre Cennetin önemi yoktur. Mahabbet 

ehli olanlar mahabbetleriyle perdelenmişlerdir. Muhabbetleri sebebiyle ondan yüz çevirmişler ve sevgilinin 

örtüsü içinde kalmışlardır. İzahı: Cennet her ne kadar büyük ise de nihayet o da mahlûktur. Halbuki Allah’ın 

mahabbeti onun sıfatıdır, mahlûk değildir. Bir mahlûka, başka bir mahlûktan kalan herşey önemsizidir. 

İmdi dostların yanında mahlûkun önemi yoktur. Zira dostlar dostlukla perdelenmişlerdir. Sebep de şudur: 

Sevgi ve dostluğun var oluşu ikiliği gerektirir. Tevhîdin aslında ikilik, hiçbir şekilde suret bulmaz. Dost ve 

âşıklar yolu vahdaniyetten vahdaniyete, birlikten yine birliğedir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 205. 



131 

şu sözleriyle ortaya koyar: “Namazda iken düşüncen sadece namazı eda etmek olmasın, 

kendisine ulaşmak için namazdan başka vesile bulunmayan varlığa vâsıl olma sevincini 

ve neşesini sakın ihmal etme.”601 Sûfîlerin bu yaklaşımı, onların duaya bakış açısını da 

etkilemiştir. Nitekim Cüneyd-i Bağdâdî bir gün hastalanmış ve Allah’a sıhhatine 

kavuşmak için niyazda bulununca, kendisine sırrında şöyle hitap edilmiştir: “Benimle 

nefsinin arasına girme”602 

3.3.2. Bireysel ve Toplumsal Ahlâkın İnşasından Sorumlu Otorite: Hakîm 

Tasavvuf literatüründe ahlâkın yetkinleştirilmesinde benimsenen yaklaşımlardan 

biri de felsefede örnek alma yahut iknâî metot olarak isimlendirilen, sûfî terminolojideki 

karşılığı ise mürşîd eksenli ahlâklanma yöntemidir. Bir kimseyi taklit ederek örnek almak 

ve rol model olarak benimsemek anlamında iknâî metot kadim zamanlardan günümüze 

değin devam edegelmiş bir ahlâklanma aracıdır. Özünde bir insanın başka bir insan 

üzerinden kendini yoklaması, tartması ve tanıması anlamına gelmektedir. Felsefede 

dostluk, İslâm ahlâk düşüncesinde ise erdemli arkadaşa yakınlık teması üzerinden ele 

alınan bu yöntem, Aristo’nun ifadesiyle insanın ‘başka kendi’ (allos autos) aracılığıyla 

insanın kendine bir tür ayna tutmasına benzetilebilir.603 Öte yandan insan her zaman 

ahlâkî anlamda olgun bir mürşîd ile karşılaşma imkânı bulamayabilir. Bu durumda söz 

konusu eksikliği, gıyâbî örnekliklik anlamında sûfî menâkıbnâmeleri ile giderilir.604 

Görüldüğü üzere her iki durumda ana fikir, insanın kendisi hakkındaki farkındalığının 

başka bir insan üzerinden açığa çıkartılması yönündedir. Kâmil insanı örnek alma 

metodunun605 Cüneyd-i Bağdâdî’nin öğretisinde hem vicâhî (yüz yüze-mürşîd fikri) hem 

de gıyâbî (menâkıb üzerinden) örneklikleri bulunmaktadır. Mürşîdin bulunmadığı 

durumlarda menkıbelerin üstlendiği işlevi kendisine yöneltilen “Sûfîlere ait rivayetleri, 

 
601 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 159, 160, 161. 
602 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 170-171.  
603 Gerek antik dönemde gerekse İslâm düşüncesinde ahlâk eğitiminin ilk aşaması olarak örnek alma 

yönteminden hareketle iknâî metot geliştirilmiştir. Buna göre, ahlâk çocuk denecek küçük yaşlarda iknâî 

olarak öğretilmesi gereken bir durumdur. Ahlâkî erdemlere nefsin alıştırılmasında araç olarak sembolik 

hikâyeler ve örnek şahsiyetlerin hayatlarına başvurulur. Böylece ilk olarak ahlâkî uygulamaya dönük olan 

bu taklit içerikli pratikler, daha sonra felsefe ilmindeki ahlâk eğitimi tedris edilmesiyle burhanîlik vasfını 

kazanır. Böylece hem ahlâkî eğitim tamamlanmış hem de ahlâkî uygulama için geç kalınmamış olur. bkz. 

Hümeyra Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, İLEM Yay., İstanbul Aralık 2019, ss. 266-267. 

Felsefedeki söz konusu bu perspektifin, tasavvufta özellikle menkıbeler üzerinden devam ettirildiğini 

görmekteyiz. 
604 Ebu Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), s. 237. 
605 Hümeyra Özturan, “Dostluk Neden Bir Ahlâk Felsefesi Konusudur?”, Kutadgubilig Felsefe-Bilim 

Araştırmaları, sayı: 36, Aralık 2017, ss. 175-190. 



132 

hikâyeleri ve menkıbeleri dinlemenin mürit için ne faydası vardır?” şeklindeki sorudan 

hareketle şu şekilde yanıtlamaktadır: 

“Sûfîlerin ve velîlerin sözleri, ulu ve Yüce Allah’ın askerlerinden bir askerdir. Şayet 

mürîdin kalbi kırıksa maneviyatı bozuksa bu asker onu takviye eder, mürîd bu askerden 

imdâd bekler, medet umar. Bu sözün doğruluğunun delili şudur: Hayır, biz sana resullerin 

haberlerini hikâye ediyoruz, onunla kalbini sabit ve kararlı hale getiriyoruz. (Hûd, 11/120) 

yani Yâ Muhammed! Biz sana geçmişlerin kıssalarını gönlün rahatlasın ve kuvvetlensin 

diye anlatıyoruz.” 606 

Cüneyd-i Bağdâdî Amr b. Osman el-Mekkî’ye yazdığı mektupta âlim ile hakîm 

arasında geçen diyalog temsil gücü yüksek yazılı bir metindir. Cüneyd-i Bağdâdî, bu 

küçük hacimli risâlesinde nasıl ki bir tabip, hastanın, hastalığını, hastadan daha iyi bilir 

ve nasıl tedavi edilmesi gerektiği konusunda uzman607 ise bir hakîm de kişinin lehine ve 

aleyhine olan şeyleri ona bildirmede ve nefsinin gizli yönlerini açığa çıkartmada benzer 

bir konuma sahip olduğunu söyler.608 Cüneyd-i Bağdâdî’nin bu konu hakkındaki ifadeleri 

şöyledir: 

“Bil ki tecrübeli doktor, nasihat veren terbiye edici hekim, bedenlerin hastalıklarını ve 

afetleriyle dinleri (ruhları) uyuşturan hastalıkları daha iyi bilir. Çünkü bu hastalıklara 

müptela olan kimse, kendi zâtında hissettiği şeyi söyler. Kendine gelen belayı vasf eder 

ama, onun gerçek mahiyetini, neden ileri geldiğini bilemez. Halbuki, tecrübeli, basiretli 

doktor, hastalara kendilerinde hissettikleri hastalıklarını söylediği gibi hastalık yüzünden 

kaybettikleri şeyi de haber verir. Öyle ki sanki o dille vasf edilen şey, gözle görülür hale 

gelir. Şimdi ben sana bu hususta halini kuvvetlendirecek seni istediği şeyin ta sonuna kadar 

götürecek bazı şeyler söyleyeceğim. Kuvvet, büyük Allah iledir.”609 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin ifadelerinden hakîmin kendisinde fıkıh ve tasavvuf bilgisini 

birleştirmiş bir kimseyi anımsattığını söylemek mümkündür. Nitekim hakîmin 

fonksiyonunu belirtmek için kişinin lehinde ve aleyhinde olanın bilgisine (fıkıh) ilaveten, 

nefsin gizli hallerine (tasavvuf) vâkıf olma şartına yer vermesi bunun bir göstergesidir.610 

Cüneyd-i Bağdâdî, hakîmin hangi niteliklere sahip olması gerektiğini tafsilatlı bir şekilde 

 
606 Abdurrahman Câmî, Nefahâtü’l-Üns (Evliyâ Menkıbeleri), Çev.-Şerh: Lâmiî Çelebî, Haz. Süleyman 

Uludağ, Mustafa Kara, Marifet Yay., İstanbul 2001, s. 48. 
607 Benzer şekilde Hücvîrî, şeyhi/mürşîdi gönül doktoruna (tabib-i kalb) benzetir. Bkz. Keşfü’l-Mahcûb, 

s. 136. 
608 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 10-11.  
609 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 11. 
610 “Onun azını bilmekle anladım ki, ondan bende çok var. Ama ben idrak etmemişim, içimde çok gizlenmiş 

kötü arzular var, ben görmemişim, bilmemişim. Ey hekim, senin benden iyi bildiğin o gizli kusurları bana 

keşfet. Zira tabip, hastanın hastalığını hastadan daha iyi bilir. Ve onun hastanın iyileşmesine sebep olacak 

ilaçları hastaya söylemesi gerekir. Hekim ona dedi ki: Lehine ve aleyhine olan şeyleri bilmeye başladın. 

Sahv manalarının başlangıçları aklına görünmeye başladı. İfaket başlangıçları zuhur etti. Onların 

hareketiyle sırrında olan bazı esrara vakıf oluyorsun. İmdi bil ki dinlerin zararı (ruhların hastalığı) 

bedenlerin zararından daha şerlidir. Uzuvların ve cisimlerin hastalığı, kalplerin ve fehimlerin hastalığından 

daha kolaydır.” Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 10.  



133 

ortaya koyar. Ona göre bir hakîm şu özelliklere sahip olmalıdır: İnsanlardan övgü ve 

takdir toplamak için değil sırf Allah’ın rızasını gözeterek yerine getirmelidir. Bunun için 

ilmi, -Kur’ân ve Sünnet-, kendine referans edinmelidir. Konuşurken kullandığı dil ve 

üslûp açık ve anlaşılır (fasîh) olmakla birlikte, aceleci davranmamalı, son derece sabırlı 

olmalıdır. Hata eden ve yanlış davrananı incitmemeli ve cezalandırmamalıdır. Bu nedenle 

bağışlayıcı ve merhametli olmalıdır. Bununla birlikte rehberlik ettiği alanda, maddî bir 

ücret talep etmemelidir. Ayrıca verâ sahibi olmalı ve ibadet konusunda azimet ve 

meşakkati tercih etmelidir. Uzlet ve halveti bir yöntem olarak benimseyerek dünyevî 

zühdü kendine şiâr edinmelidir. Cehd (çaba) ve hizmetini çoğaltarak temkîn ehli 

olmalıdır. Son olarak Allah’tan sakınmalı ve sürekli bir korku içinde bulunmalıdır.611 

Cüneyd-i Bağdâdî, yukarıda tasvîr ettiği hakîmi, insanın hakikat yolculuğunda 

geniş bir caddeye, dikili fenere ve Allah’a giden yolu gösteren işaretlere benzetir. 

Dolayısıyla, insan tek başına karanlıkta ya da iz olmadan takip edebileceği bu yolu, 

hakîm/ler sayesinde aydınlık ve daha az meşakkatli kat edecektir.612 Bu nedenle Cüneyd-

i Bağdâdî, hakîmi, Allah’ın aracı kıldığı bir nevi hatırlatıcı olarak niteler.613 Sonuç olarak 

hakîm, bir taraftan uzlet ve halvet içerisindeyken diğer taraftan halk içerisinde ahlâk 

mürebbiyeliğini yerine getirmeye devam eder. Nitekim hakîm bile olsa bir kişi, kemalin 

daireselliğinden mütevellit, yolculuğu hala devam etmektedir.614 Dolayısıyla ahlâk 

eğitiminin odağında sadece mürid yer almaz aynı zamanda mürşîd de bu eğitimin diğer 

parçasını oluşturur. Mürşîd, müridi ahlâkî olarak terbiye ederken diğer taraftan kendi 

ahlâkî yetkinliğini de hem muhafaza etmek hem de geliştirmek zorundadır. 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin hakîm için çizdiği portre, ilk bakışta, gelişigüzel ve 

sistematiklikten uzak olarak görülebilir. Bunun iki sebebi vardır. İlki, hakîmin 

niteliklerinin, sistematik bir ahlâk metni içinde yer almamasıyken, ikincisi ise hakîmin 

diğer din bilginleri ile ayırıcı ve ortak vasıflarının bir arada zikredilmesidir. Bunun 

neticesinde hakîm ve âlim arasındaki benzerliklerin farklılıkları gölgelediğini söylemek 

mümkündür. Şu halde Cüneyd-i Bağdâdî’nin hakîm olarak ifade ettiği mürşîdin ayırıcı 

nitelikleri şu şekilde özetlenebilir: 

 
611 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-19.  
612 Cüneyd-i Bağdâdî, Amr ibn Osman el-Mekki’ye yazdığı mektupta bu hususa şu sözleriyle işaret eder: 

“Allah, seni öyle bir nur yapar ki, o nurun yüksek ziyasıyla meşrik ve mağrip dolar; o nur, insanlara ve 

cinlere ışık saçar. Onlardan her fırka, o nurdan tam nasibini alır ve şümullü üstün muradına erer. Bunlar o 

seçkin mürşide giydirilmiş olan halin alametleri, dış görünüşleridir.” Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 8.  
613 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 23.  
614 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-20. 



134 

i. Hakîm, ahlâk eğitimini, insanlardan bir övgü ve takdir kazanmak maksadıyla 

değil, mutlak bir beklentisizlik içerisinde yerine getirendir.615  Bu meyanda, Cüneyd-i 

Bağdâdî, içinde yaşadığı toplumda din bilgini statüsünde bulunup da toplumdan maddî-

manevî bir paye kazanmak için tebliğ ve terbiye faaliyetinde bulunanları sert bir üslupla 

eleştirir.616 

ii. Hakîm, verâ sahibi olmalıdır.617 Bu anlamda mürşîd, sadece şüpheli şeylerden 

değil, aynı zamanda helal ve mübah olan durumlarda bile kendisini sakındıran kimsedir. 

Erken dönem tasavvuf düşüncesinin benimsediği ahlâk öğretisinde verâ ortak bir kavram 

olarak temeyyüz eder.618 Sadece iyi ile kötü arasındaki tefrikten öte iyi-daha iyi arasındaki 

kıyasa yaptığı göndermeden dolayı verâ kavramı, tasavvuf ahlâkının idealist yönünü 

temsil etmektedir. 

iii. Hakîm, bilgi-eylem ilişkisinde, niyeti amele öncelemekle birlikte, meşakkat ve 

azimet prensibinden mütevellit, amellerde ruhsatı benimsemeyerek güçlü bir eylem 

vurgusunda bulunur.619 Bu meyanda, gerçek bir hakîm ortaya koyduğu davranışlar 

üzerinden tespit edilebilir. Cüneyd-i Bağdâdî’in davranışlar üzerinden ahlâk hakkında 

fikir edinme temâyülünün Muhâsibî’nin akıl teorisinde uyumlu bir karşılığı vardır. 

Muhâsibî’ye göre en akıllı kimse, yasak olan şeylerden kaçınan, emredilen şeylere de 

riâyet eden kimse olarak tespit edilir. Bu cihetle, insanın davranışları, onun aklının bir 

göstergesi ve miyarı sayılır. 

iv. Hakîmin en önemli özelliklerinden birisi de uzlet ve halvet kavramlarında 

kendini gösterir. Cüneyd-i Bağdâdî, ahlâk eğitiminde bulunan mürşîd konumundaki 

rehberin, zamanının önemli bir bölümünü uzlet ve halvet içerisinde geçirmesi gerektiğini 

söyler.620 Dünyevi meşguliyet ve işlerden geçici süreliğine tecrit olma hali, rehberin bir 

taraftan kendi ahlâkî yetkinlik çizgisini muhafaza etmesinin zorunlu şartıdır. Çünkü 

gündelik ve dünyevi meşguliyetler, insana, varlığının başlangıcı, sonu ve gayesi gibi 

metafizik meseleleri unutturmaktadır. Bu nedenle insanın en son gayesine 

odaklanabilmesi için belli aralıklarla uzlet ve halvet pratiğine dönmesi gerekir. Bununla 

 
615 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 17. 
616 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 12; Kuşeyrî, Risâle, s. 46, 53.  
617 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 19-20. 
618 Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, ss. 287-289.  
619 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-20. Tasavvuf literatüründe ruhsatın azimete tercih edilmesi, riyâzet ve 

mücâheden kaçış, avamın sıfatı ve fâsıklığa sebebiyet verebilecek bir tercih olarak yorumlanır. Bkz. 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 97.  
620 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-20. 



135 

birlikte mürşîd ile sâlik arasında nefs ıslâhı açısından temel bir farklılık vardır. Sâlik, 

nihai gayesine ulaşmak, dolasıyla bir dereceye nâil olmak için riyâzet ve mücâhede 

yaparken; mürşîd ise belli bir maksada ulaşmak için değil aksine vâsıl olduğu gayeye 

sahip olarak nefs terbiyesini devam ettirir ve ibadetlerini yerine getirir. Bunun tasavvuf 

açısından ifade ettiği anlam, kâmil insanın ibadet ve erdemlerini şükr ilkesi gereğince 

yerine getiren bir insana dönüşmesidir. Bu hususu Hücvîrî, sâlik için mücâhede ile kâim, 

mürşîd içinse müşâhede ile kâim olarak betimler.621 

v. Hakîmin ayırıcı vasıflarından bir diğeri ise onun sekre mukâbil temkîn ehli 

çizgisinde bulunmasıdır.622 Bu husus, Cüneyd-i Bağdâdî’nin ısrarla üzerinde durduğu ve 

öne çıkarttığı maddelerden biridir. Ona göre, sûfîler içerisinde sekr ve vecd halini içindeki 

kimseler, ahlâkî kemâl noktasında eksiklik ve zayıflıkla maluldürler. Bu nedenle hakîm 

mutlaka ahlâkî yetkinliğini fenâdan sonra bekâ ile tamamlamalıdır. Çünkü ahlâkî terbiye, 

zihinsel bir ayıklığı ve farkındalığı gerektirir.623 

vi. Hakîmin bir diğer özelliği, Allah’tan kaynaklı korku hissini, ümit duygusundan 

daha yoğun olarak tecrübe etmesidir. Buna göre hakîm kendinden emin olmak yerine, 

akıbeti hakkında mütereddit ve korku içinde olan kimsedir.624 Çünkü erken dönem 

tasavvuf düşüncesine göre korku insanı gaflet uykusundan uyandıran, varoluş gayesini 

hatırlatan bir kavram olarak tebellür eder.625 

vii. Son olarak hakîmin ahlâklanma sürecindeki esas işlevi, insana varoluş gayesini 

hatırlatmaktan ibarettir. İnsanın söz konusu metafizik unutkanlığını sebepleri şunlardır: 

(a) sık tekrarlamamak (zikrin terki), (b) bastırmak (yönelme ve kaçınma hisleri) ya da (c) 

zihindeki varlığa ilişkin tutarlı bütünlüğün bozulması (insanın mebde ve meâd hakkındaki 

tasavvuru) Bu nedenle ahlâkî yetkinliğin inşâsında hatırlatıcının ve hatırlatma şeklinin 

çok önemli bir payı vardır. 

Cüneyd-i Bağdâdî’e göre hakîmin, âlim üzerindeki hatırlatıcı fonksiyonu iki şekilde 

izah edilebilir: (a) nefste gizli kalmış yönlerin açığa çıkarılması, (b) düşünce, amel ve 

iradenin Allah’a tahsis edilmesi. Cüneyd-i Bağdâdî, hakîmin buradaki rolünü, âlime ayna 

tutmaya benzetir. Her ne kadar ayna metaforunu doğrudan kullanmasa da “Eski 

 
621 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 227.  
622 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-20. 
623 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 150-151.  
624 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 20. 
625 Mahmud Esad Erkaya, Kur’ân Kaynaklı Tasavvuf Kavramları, ss. 137-144.  



136 

zamanlardan şimdiye kadar benim içimde gizli olan şeyler, benden gizli kalmıştı. Güzel 

tavsifinle onları bana açıp gösterdin, güzel şefkatinle onlardan gizli kalana beni vakıf 

eyledin”626  diyerek bir tür yansıtmaya atıfta bulunmaktadır. Bununla birlikte, hakîmin 

âlimin hastalığı için yaptığı tanımlamayı, ‘gözle görülür bir tavsif’ olarak nitelemesi, 

mürşîdin işlevinin aynaya benzetilmesini kuvvetlendirmektedir.627 

Âlim, hakîme nefsinde gizli kalan erdemsizliklerinden nasıl kurtulabileceğini sorar. 

Hakîm bu soruya, büyük bir işten ve yüksek bir şeyden sordun diyerek iki şekilde yanıtlar: 

(a) kişinin az ya da çok olsun dünyaya dair en ufak bir meylinin ahlâkî yetkinliği önünde 

bir perde/engel olacağını bilmesi, (b) insanın niyetini hâlis kılarak sadece Allah’a tahsis 

etmesi. Cüneyd-i Bağdâdî, böylece, kişinin sırrında gizli olanı ıslâh ederse zâhirdeki 

amellerinin de muhkem ve güzel olacağını iddia eder.628 Daha sonra Cüneyd-i Bağdâdî, 

âlimin “Allah için amel edenleri bana anlat” şeklinde hakîme yönelttiği soru üzerinden, 

tezkiye ve tasfiye sürecini tamamlayan insanın, neye dönüşeceğini göstermek ister. 

Bunun üzerine hakîm, âlime sanki başının üzerinde bir bulut kümesinin yayıldığını görür 

gibiyim629, der. Cüneyd-i Bağdâdî’e göre bir âlim böyle bir soru sormakla adeta bir 

yağmur bulutunun gölgesine mevzilenmiştir. Görüldüğü üzere Cüneyd-i Bağdâdî hakîm 

figürü üzerinden, sadece Allah rızasına göre hareket eden kimsenin durumunu, Allah’ın 

bilgisi karşısında pasif bir konumda resmeder. Dolayısıyla, böyle bir konumda insanın 

çabalamasına ve yorulmasına artık gerek yoktur.630 

Cüneyd-i Bağdâdî, her ne kadar insanın nihai yetkinliğini elde etme sürecinde 

hakîme başat bir rol biçse de âlimin ağzından, hakîmin Allah tarafından kendi ahlâkî 

olgunlaşmasını sağlamak üzere tayin edilmiş bir sebep olduğunu söyler. Buna göre, 

hakîm Allah’ın insanı yetkinleştirmek için sebep kıldığı bir araç olmaktan öte bir anlama 

sahip değildir.631 Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre burada hakîmin en önemli görevi, âlimi 

içinde bulunduğu gaflet uykusundan uyandırmaktır ki, o bu görüşünü şu sözleriyle ifade 

 
626 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s.9.  
627 “Tecrübeli, basîretli doktor, hastalara kendilerinde hissettikleri hastalıklarını söylediği gibi hastalık 

yüzünden kaybettikleri şeyi de haber verir. Öyle ki sanki o dille vasf edilen şey, gözle görülür hale gelir.” 

Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 11. 
628 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 22. 
629 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 18-19. 
630 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 16. 
631 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 16. 



137 

eder: “Ey hakîm, beni gaflet uykusundan uyandırdıktan yanıma ve uyuklamamdan beni 

uyandırmandan sonra maksadını kavramam mümkün oldu.”632 

3.4. Safa Ehlinin Kırk Makamı 

Erken dönem tasavvuf literatüründe müstakil bir başlık halinde değerlendirilen 

konulardan biri de haller ve makamlar bahsidir.633 Sûfîlerin insanın yetkinleşmesini tahlil 

ve takip edebilmek için geliştirdikleri haller ve makamlar teorisinin kökenleri ve daha 

sonraki süreçte nasıl geliştiği konusunda henüz kesinleşmiş akademik bir çerçeve 

bulunmamakla birlikte, birtakım yaklaşımlar mevcuttur.634 Buna göre haller ve 

makamlardan ilk defa bahseden sûfî düşünürlerin Bâyezid-i Bistâmî (ö. 238/848?), Şakîk-

ı Belhî (ö. 194/810) ve Serî es-Sakatî (ö. 251/865) olduğu iddia edilir. Öte yandan Ebü’l-

Hüseyin en-Nurî, Makâmâtu’l-Kulûb adlı eserinde, sadr, kalp, fuâd ve lübb olmak üzere 

kalbin makamlarından bahseder. Fakat bu dönemde henüz ortak bir haller ve makamlar 

teorisinden bahsetmek mümkün değildir. Çünkü her bir mutasavvıf kendi öğretisiyle 

uyumlu bir takım ahlâkî yetkinlik kademeleri belirlemektedirler. Bu nedenle hem haller 

ve makamlar arasında kesin bir ayrım bulunmamakta hem de makamların sayısı 

konusunda yedi, dokuz, on, kırk, yüz, vb. şeklinde birbirinden farklı tasnifler 

yapılmaktadır. 

Tasavvuf literatüründe yer alan haller ve makamlar teorisi hakkında genel olarak şu 

tespitlerde bulunmak mümkündür: (a) İnsandaki ahlâkî değişim ve dönüşümün takip 

edildiği zemin olmak bakımından önemlidir. (b) Haller ve makamlardaki sıra düzeni, 

insanın içinde bulunduğu mertebe dikkate alınarak tasnif edilir. (c) Haller ve makamlar 

arası geçiş sürecinde geride bırakılan kademenin bir sonraki aşamada devam edip 

etmeyeceği konusunda hâkim görüş, söz konusu ilerleyişin iç içe gerçekleştiğidir. (d) 

İnsanlar arasındaki bireysel farklılıklar ile makamlar arasında bir paralellik söz 

konusudur. Hücvîrî’nin işaret ettiği üzere, bazı makamlar bazı insanlarda daha fazla 

 
632 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 23.  
633 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss. 41-68; Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 107-13; Kuşeyrî, Risâle, 

ss. 126-432; Yüksel Göztepe, Kuşeyrî’de Haller ve Makamlar, (Doktora Tezi), ss. 48-86. 
634 Yüksel Göztepe, “Hâl ve Makâmın Analizine Yönelik İlk Görüşümler,” Cumhuriyet Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 12, Sayı: 2, 2008, ss. 407-417. Himmet Konur, “Makamlar ve Haller”, Dokuz 

Eylül Üniversitesi İlah 

iyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 9, 1995, ss. 319-328. Hikmet Yaman, “Varoluşun Makâm ve Hâlleri: 

Tasavvufta İnsan-Allah İlişkisi”, Eski Yeni: Üç Aylık Düşünce Dergisi, Sayı: 19, 2010, ss. 81-84. 



138 

olarak bulunmaktadır. Ona göre Hz. Âdem’de tevbenin, Hz. Musa’da inâbenin, Hz. İsa’da 

recânın ve Hz. Muhammed’de zikir makamı daha fazla bulunmaktadır.635 

Hallâc-ı Mansûr, insanın yetkinleşme sürecini arınma anlamına gelen safâ terimiyle 

ifade eder. Safâ/saflaşma tasavvuf düşüncesinin ahlâkî yetkinlik öğretisini yansıtma 

noktasında yerinde ve işlevsel bir terimdir.636 Nitekim safâ, tasavvufun maksadını ifade 

etmek üzere (kalbin saflaştırılması) kullanıldığı gibi, Safaviyye terimi de ehl-i tasavvuf 

için kullanılan kavramlardan biridir.637 Daha önce geçtiği üzere Cüneyd-i Bağdâdî’in 

ruhun saflaşmasını ifade etmek için tercih ettiği kavramlar hicâb ve zühd kelimeleridir. 

Terminolojik farklılıklara rağmen her iki sûfînin de maksadı, insanın yetkinlik sürecini 

ruhun saflaşması zeminde ele almalarıdır. Bu konuda Hallâc-ı Mansûr’un yaklaşımını 

özgün kılan şey, onun “Safâ Tâsîni”nde ruhun saflaşması için önerdiği kırk makam 

(makâmâtü’l-erbâîn) öğretisidir. O’nun kırk makam çerçevesinde yer verdiği kavramlar 

şöyledir: 

“Edeb, raheb–talep (korku-istek), aceb-atab (şaşkınlık-organlarda tutulma), tarab-şereh 

(coşku-düşkünlük), nezeh-safâ (temizlik-aklık), sıdk-tasrîh (doğruluk-açıklama), ıtk-tervîh 

(kölelikten kurtulma-ferahlama), rıfk (yumuşaklık), temyiz-şuhûd-vücûd (ayırt etme-

görme-var olma), idd-imtidâd (bolluk-devamlılık), i’tidad-red (süresini doldurma-geri 

dönme), kedd- huzûr (kuvvetli olmak), riyâzet-infirad (perhiz-bir başına kalmak), murad-

hıyatat (istenen olma hali-ihtiyatlı olmak), ınkıyâd-iftikâd (Boyun eğmek-kaybetmek), 

ıstılâd-tedebbür (kıvılcıma gerek kalmadan ateşlenebilmek-derin derin düşünerek 

okumak), tahayyur-rafd (Şaşkınlık ve hayranlık duymak-reddedilme), riâyet-sebep, 

hidayet-bidayet.”638 

Hallâc-ı Mansûr’un “Safâ Tâsîni”nde isimlerini verdiği kavramlar toplamda kırk 

değil otuz yedi tanedir. Hallâc üzerine yapılan çalışmalarda ise söz konusu eksiklik 

üzerinde durulmadığı gibi onun kırk makam içerisinde yer verdiği kavramlar üzerinde de 

müstakil bir değerlendirme yapılmamıştır. Onun kırk makam tasnifi kısa ve fakat 

içerikleri bakımından yoğun bir anlam yüküne sahiptir. Bu meyanda onun safâ ehlinin 

makamları olarak ifade ettiği görüşlerinden hareketle şu tespitleri yapmak mümkündür: 

i. İşaret edilmesi gereken ilk problem, Hallâc-ı Mansûr’un kırk makamı tasnif 

ederken belirli bir sıra düzeni gözetip-gözetmediği meselesidir. Bilindiği üzere bazı 

 
635 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 521.  
636 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 113-114.  
637 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 9-14.  
638 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. Hallâc, safâ ehlinin aşması gereken kırk makamdan 

bahsettikten sonra sıraladığı kavramların sayısı toplam otuz yedidir. Geri kalan üç kavramın hangileri 

olduğu konusunda en azından Tavâsîn’de açık ve net bir bilgi bulunmamaktadır.  



139 

sûfîler-Serrâc gibi- haller ve makamları sebep-sonuç ilişkisine göre sıralamışlardır.639  Bu 

sorun, daha sonra haller ve makamlar arasında bir boşluğun olup-olmadığı problemini 

ortaya çıkarmıştır. Sûfîler arasında oluşan genel temâyül ise haller ve makamların 

birbirini içererek bir süreklilik hattı üzerinde ilerlediğidir.640 Hallâc-ı Mansûr’un kırk 

makam şeması ise hiyerarşik bir görünüm arz eder. Nitekim Tavâsîn’de sistematik bir 

sıra-düzenin hâkim olması aynı perspektifin kırk makam şeması için geçerliliğini 

kuvvetlendirir. 

ii. Kırk makam şemasında dikkati çeken bir diğer husus, kavramsal düzenin bir tür 

daireselliği anımsatmasıdır. Bu minvalde kırk makamın ortalarında yer alan i’tidad ve red 

terimleri, süresini doldurarak geri dönme anlamına gelir.641 Bu iki kavramdan sonra ise 

yeniden yetkinleşme sürecini ifade eden terimlere yer verilmesi dikkat çekicidir. Bununla 

birlikte şemadaki en son kavramın bidâyet olması642 da söz konusu dairesel kemâl fikrini 

güçlendirmektedir. 

iii. Korku anlamında rahebin insanın yetkinlik sürecinin başlangıcında edeb ile 

birlikte yer alması dikkat çekicidir.643 Nitekim erken dönem tasavvuf düşüncesinde 

korku, ahlâkî yetkinliğin başlangıcında, insanın zihni olarak teyakkuza geçmesinde 

önemli âmillerden biri olarak görülmektedir. Öte yandan yetkin insanın uhrevî 

âkıbetinden emin olmamaktan mütevellit hissettiği korku, mezkûr terimin sistem 

içerisinde muhafaza edildiğini gösterir. Bu anlamda Hallâc-ı Mansûr’un korku ve istek 

anlamında yer verdiği raheb-taleb644, havf ve recânın farklı bir formu olduğu izlenimini 

uyandırmaktadır. 

iv. Kırk makam şemasında mükerrer olarak yer alan kavramlardan biri hayret-

şaşkınlık anlamında kullanılan kelimelerdir. Bunlar aceb-atab ile tahayyur-rafd 

terimleridir.645 Aceb, organlarda tutulma anlamında atab ile birlikte kullanılırken; 

 
639 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss. 43-68. 
640 Öte yandan Başer, bu düşüncenin tek istisnasının Nifferî olduğunu şu sözleriyle ortaya koyar: “Bunun 

tek istisnası Nifferî (ö. 354/965?) Nifferî makamlar arasında bir tür boşluk fikrini dile getirmektedir ki, bu 

düşüncesi Mu’tezile’nin varlık ile yokluk arasındaki ara durum olarak dile getirdiği ma’dûm fikrini 

çağrıştırır. Sûfîler bu düşünceyi benimsemedikleri için haller ve makamlar arasında bir boşluk 

olamayacağını dile getirmişlerdir.” Bkz. Hacı Bayram Başer, Şeriat ve Hakikat, s. 233.  
641 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
642 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
643 Muhâsibî’nin er-Riâye’de çizdiği semantik şemanın ilk terimini havf ve recânın oluşturması bu anlamda 

dikkat çekicidir. Her iki sûfî düşünür de ahlâkî yetkinleşmenin başlangıcına korku terimini 

yerleştirmektedir.  
644 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
645 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 



140 

tahayyur ise reddedilme anlamında rafd ile yan yana zikredilir. Burada organların 

tutulması ile reddedilme, tasavvuftaki hayretin beşerî hislerin ortadan kalkması ile geçici 

bir hâl oluşunu ifade edebilir. 

v. Hallâc-ı Mansûr, kırk makamı safâ ehlinin yerine getirmesi gereken kurallar 

manzumesi olarak vazeder. Safânın nasıl gerçekleşeceğini ise bir sonraki makamlarda 

açık bir şekilde ortaya koyar. Buna göre sıdk (doğruluk), tasrîh (açıklama) ve ıtk 

(kölelikten kurtulma), temyiz, şuhûd ve vücûd.646 Bu kavramsal dizim, insanın niyet ve 

irâdesini sadece Allah’ya tahsis kılması sonucunda kölelikten kurtularak özgürleşmesini 

ve böylece hem epistemik (temyiz) hem de ontolojik (şuhûd-vücûd) olarak 

yetkinleşmesini ifade eder. 

vi. Kırk makam şemasında dikkati çeken bir diğer kavram çifti ıstılâd-tedebbür 

kelimeleridir.647 “Kıvılcıma gerek kalmadan ateşlenebilmek” anlamında kullanılan ıstılâd 

ile Allah-insan arasındaki epistemolojik ilişkinin sebepler üzerine bina edilmemesini 

ifade eder. Buna göre yetkin insan Allah’ı aracısız olarak yani sebeplerden azade bir 

şekilde bilir. Hallâc-ı Mansûr bu konudaki yaklaşımını Tavâsîn’de şu sözleriyle ifade 

eder: 

“Mühtedi (hidâyete eren) haberle tatmin olmuyor diye muktedî (sevdiğini izlemek isteyen) 

eserle nasıl doysun! Ağaçtan, Tûr yönünden. Hayır! O ne ağaçtan dinlenmiştir ne çölden 

ne fezadan. Ben, işte bu ağaca benzerim. Hakikat nedir? O da mahlûk. Mahlûku bırak ki 

sen “O” olasın, O da “sen” olsun: Hakikat yönünden.”648 

vii. Kırk makama göre insan yetkinleştikçe ilâhî cömertlik (idd-bolluk) ve imtidad 

(devamlılık) artmaktadır.649 Burada Hallâc-ı Mansûr, Allah-insan arasındaki epistemik 

ilişkiyi süreklilik içeren bir cömertlik fikriyle ifade eder. Allah’tan insana doğru akan 

bilginin kaynağı itibariyle herhangi bir sınırının ve sonunun olmaması O’nun cömertlik 

boyutunu gösterir. 

Hallâc-ı Mansûr, insanları yetkinleşme süreçleri bakımından üç farklı şekilde tasnif 

eder: Kemâl süreci yarım kalanlar, başladığı noktaya geri dönerek yetkinliğini 

tamamlayanlar ve dairesel kemâlde kaybolanlar. Tavâsîn’in edebî ve sembolik dilinden 

kaynaklanan söz konusu tasnif yoruma açık bir mahiyete hâizdir. Hallâc-ı Mansûr, birinci 

 
646 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
647 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 
648 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 97. 
649 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 96. 



141 

grupta kemâl süreci yarım kalanları berrânî olarak adlandırır. İkincileri ise geçici ve anlık 

bir kemâl ile tasvir eder. Ona göre bu kimseler başladıkları yetkinlik noktasına ulaşır 

ulaşmaz bir diğer kemâl sürecinin içine dâhil olurlar. Son gruptakilerin tasviri daha dikkat 

çekicidir. Nitekim O, bu kimseleri çölde kaybolmuş kimselere benzetir. Kemâl sürecinin 

nihai noktasına gelindiğinde çember dağılır yahut dairenin ortasında kaybolunur. Tıpkı 

hakikatin şekil ve ifadelerden münezzeh olması gibi. Hallâc-ı Mansûr bu konudaki 

düşüncelerini şu sözleriyle ifade eder: 

“Berrânî daireye ulaşamadı. İkincisi de ulaşır ulaşmaz geri döndü. Üçüncüsüne gelince o, 

hakikatin hakikat sahrasında kayboldu. Vay başına daireye girenin. Tüm yollar kapalı. 

İstekli reddedilmiştir. Üstteki nokta onun gayreti, alttaki nokta onun aslına dönüşü, orta 

nokta ise onun şaşkınlığı. Kapısı yok dairenin. Dairenin ortasındaki nokta, hakikatin ta 

kendisi.”650 

Hallâc-ı Mansûr’un yukarıdaki ifadeleri beraberinde birtakım soruları da getirir: 

Yetkinlik süreci yarım kalan berrânî kâfirler ve münâfıklar mı yoksa Allah’a iman eden 

ve fakat taklîdi bir imandan tahkîke çıkamayan kimseler mi? İkinci grupta başladığı 

noktaya ulaştığı anda yeni bir dairesel kemâl sürecine geçiş yapanlar tam olarak 

kimlerdir? Hallâc, ikinci kategoride fenâ-bekâ sürecine mi işaret etmektedir yoksa 

istikamet yakalayamayan kimselere mi atıfta bulunmaktadır? Hallâc-ı Mansûr’un 

“Hakikat, şekilleri kabul etmez” 651 cümlesiyle dairenin ortasında kaybolarak hakikate 

ulaşma arasında bir irtibat noktası olabilir mi? Tüm bu soruların yanıtları onun 

düşüncesinde birtakım tahmin ve yorumlardan öteye gitmez. Fakat Hallâc-ı Mansûr’un 

dairesel yetkinlik fikrini kimden esinlenerek kendi sistemine taşıdığı ve buradan yeni 

yorumlar türettiği sorusuna, Tavâsîn’den hareketle kısmen yanıtlamak mümkündür. 

Hallâc-ı Mansûr dairesel kemâl fikrinde Hz. Peygamber’in (s.a.) miraç 

hâdisesinden etkilenmiştir. Bunun delili Tavâsîn’de insanın hakikat karşısındaki konumu 

ile miraç hâdisesi arasında kurduğu paralelliklerdir. Onun bu konuda etrafında sıklıkla 

vurguladığı esas fikir hakikate yakınlaşarak mutlak yetkinliğin sadece Hz. Peygamber’de 

(s.a.) temerküz ettiğidir. Hallâc-ı Mansûr, Hz. Peygamber’in (s.a.) Allah ile arasındaki bu 

epistemik ve ontik yakınlığı haremî olarak adlandırır ve bu konudaki düşüncelerini şu 

sözleriyle ifade eder: “Hakikat ilminin bilgisine gelince o, haremîdir ve daire onu yasak 

bölgesi. Bu yüzden Peygamber’e haremî denmiştir. Yasak olanı ondan gayrı aşan olmadı 

ve dairenin arkasına geçince “âh” dedi.”652 Hallâc-ı Mansûr her ne kadar mutlak kemâli 

 
650 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 97.  
651 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 97. 
652 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 98. 



142 

Hz. Peygamber (s.a.) ile sınırlandırsa da insanın nihai gayesini bu ufka sabitlemesi 

gerektiğini söyler. Çünkü ona göre yüksek ve erişilmez bir gaye fikri insani kemâlin en 

önemli motivasyonel kaynağıdır. Bu insana sürekli yetkinleşmesi gerektiği fikrini verdiği 

için özünde dinamik ve inşâ edici bir mâhiyete sahiptir.653 

Tasavvufun teorik ve pratik yönteminin ortak paydası, aklın (kalp/ruh) yetkinliği 

meselesidir. Nitekim aklın yetkinleşmesi hem ahlâkî eylemlerin gerekçesinin doğru bir 

şekilde temellendirilmesi (ihlâs) hem de buna uygun eylemlerde bulunmanın esas 

zeminini oluşturmaktadır. İnsan idrâkinin yetkinleşmesi konusunda sûfîlerin hem fikir 

olduğu husus, aklın ancak, vahiy/Allah ile kemâle ereceğidir. Bu çerçevede atıf yapılan 

örnekler, akıl-göz, vahiy-ışık/nur/güneş654şeklindedir. Hallâc-ı Mansûr idrâkin 

yetkinleşmesi konusunda vahiy ve Peygamber’i kandil, ay, nur ve delil/medlûle benzetir. 

Onun tasavvuf düşüncesinde, akıl-vahiy arasında bir karşıtlık değil aksine tamamlayıcı 

bir ilişki söz konusudur. Dolayısıyla vahiyden bağımsız olarak akıl tek başına 

yetkinleşmeye kabiliyetli bir yeti değildir. 

Hallâc-ı Mansûr’un Hz. Peygamber (s.a.) için kullandığı ikinci terim ise 

delil/medlûl kelimeleridir. O, bu iki terimi Hz. Peygamber (s.a.) için aynı anda kullanır. 

Ona göre Hz. Peygamber hem bir delil hem de bir medlûldür. Bunun anlamı, Hz. 

Peygamber’in hem ideal insanın bir modeli (medlûl) hem de insanı gayesine ulaştıran bir 

araç (delil) olmak bakımından çift yönlü bir işleve sahip olduğudur. Hallâc-ı Mansûr 

vahiy olmaksızın aklın tek başına yetkinleşebileceğini iddia eden filozofun (hakîm) 

hikmetinin Peygamber ile mukayese edildiğinde “kum tümseği gibi zelil (alçak)”655 

kalacağını söyler. Ona göre Hz. Peygamber’in işlevi, Allah ile insan arasında epistemik 

bir vasıta olmasıdır. Hallâc-ı Mansûr bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“Resul Hakk’ı Hak olarak bilir, ben de ona bağlı olduğum için bilirim.”656 

  

 
653 Tasavvuf düşüncesinde mi’racın evvelemirde ‘ahlâkî değişim ve terakki’ olarak dini düşünceye dahil 

edildiği, bu anlamıyla tasavvufun maksadının Peygamber’e yakınlaşmak suretiyle yetkinleşme olduğu 

fikrini ayrıntılandıran bir yazı için bkz. Ekrem Demirli, “Hace Muhammed Lutfî’nin Divan’ında Mi’raç: 

Nüzûl ve Yükseliş veya Mevlit ve Mi’raç”, Şâir Sûfîler, Sufi Kitap Yay., Nisan 2005, ss.199-213.  
654 “Gözler yalnız onun işaretiyle görür. Gönüllerdeki sırlar-saklılar onun aracılığıyla bilinir. Onu 

konuşturan Hak’tan başkası değil.” Bkz. Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, 94 
655 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95. 
656 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-Mansûr ve Eseri, s. 403.  



143 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

BİLGİ-EYLEM İLİŞKİSİ 

Erken dönem tasavvufta bilgi-eylem (ilim-amel) ilişkisi esasında fıkıh ve kelâm 

ilmindeki iman-amel tartışmasının bir parçasıdır. Sûfîler iman-amel ilişkisini, imanın 

tanımı, iman-amel arasındaki ilişki, imanın kaynağı, imanda bir artma ve eksilmenin 

olup-olmayacağı ve imanın hakikati gibi başlıklar altında tartışmışlardır.657 Sûfîlerin 

imanın tanımı noktasında benimsedikleri genel yaklaşım dil ile ikrar, kalp ile tasdik 

şeklindedir.658 Bununla birlikte iman asıl-fer’, kök-dal arasındaki ilişkiden hareketle 

betimlenir.659 Buna göre imanın aslı kalp ile tasdik iken; fer’i ise emre riâyet etmektir.660 

Fakat burada sûfîleri özellikle Mu’tezile’den ayrıştıran husus, büyük günah işleyenin 

âhiretteki durumu hakkında sahip oldukları yaklaşımdır. Sûfîlere göre iman sahibi ve 

fakat günahkâr bir kimse Allah tarafından affedilebilir ya da şefaat olunabilir, dahası 

cehennemde günahlarının cezasını çektikten sonra cennete gidebilir. Buna mukabil iman 

sahibi değilse, işlediği amellerin kendisine herhangi bir faydası bulunmaz.661 

İmanın kaynağı hakkındaki tüm tartışmalar şu problem etrafında yoğunlaşır: İman 

Allah’ın lütfu ve inâyetiyle mi elde edilir yoksa kulun özgür irade ve tercihiyle mi 

kazanılır? Bu konuda sûfîler, Cebrîye ile Mu’tezile arasında bir pozisyon alırlar. Onlara 

göre, imanın kazanılmasında insanın iradesi ve cehdi söz konusudur ve fakat imanın 

kaynağı kulun fiili değil aksine Allah’ın inâyeti sayesindedir. Hücvîrî, sûfîlerin bu 

yaklaşımını “Tevhîd yolu Cebirciliğin altında Kaderiye’nin yani Mu’tezile’nin ve irade 

hürriyetinin üstündedir” şeklinde izah eder.662 Bunun anlamı sûfîlerin dilde Cebrî ve fakat 

amelde Mu’tezile oldukları yönündedir. Bir başka husus, imanda artma ve eksilmenin 

olup olmadığıyla ilgilidir.663 Sûfîlerin çoğunluğu imanın kendisinde bir artma ve 

eksilmenin olmayacağını, ancak kulun amellerinde durumun bundan farklı olduğunu 

 
657 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 420-425.  
658 Her ne kadar Hücvîrî imanın tanımı noktasında sûfîleri kendi içinde ikiye ayırsa da genel yaklaşım ve 

kabul ikrar ve tasdik şeklindedir. Hücvîrî’nin ayrımı şöyledir: 1-İman, ikrar, tasdik ve ameldir diyenler: 

Semnun Muhib, Ebû Hamza Bağdâdî, Ebû Muhammed Cerirî, Fudayl b. İyaz, Bişr Hafi, Hayru’n-Nassac. 

2-İman, ikrar ve tasdiktir, diyenler: İbrahim b. Edhem, Zünnûn Mısrî, Bayezid Bistâmî, Hatem Asamm, 

Ebû Süleyman Dârânî, Hâris Muhâsibî, Cüneyd, Sehl b. Abdullah Tüsterî, Şakik Belhî, Muhammed b. Fadl 

Belhî. Bkz. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 421.  
659 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 88-89.  
660 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 421. 
661 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 422.  
662 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 423. 
663 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 89-92.  



144 

söylerler. İmanın hakikati meselesinde ise vurgulanan ortak nokta, kişinin Allah dışındaki 

hiçbir şeye dayanmaması ve sadece Allah’a tevekkül etmesidir.664 

Erken dönem tasavvuf literatüründe insanın ahlâkî olgunlaşmasında bilgi-eylem 

(ilim-amel) arasındaki ilişkinin merkezi bir önemi vardır. İnsanın kemâlinde ilim mi 

yoksa amel mi önceliklidir? İnsan amele gerek duymaksızın sadece amel etmek suretiyle 

yetkinleşebilir mi? İlim-amel arasında sebep-sonuç ilişkisine benzer zorunlu bir 

nedensellik bağı bulunmakta mıdır yoksa indeterminist bir zeminde mi ele alınmaktadır? 

Bu ve benzeri sorular sûfîlerin ilim-amel arasında kurdukları ilişkinin izah edilmesine 

işlevsel bir katkı sunabilir. Bu nedenle, “Bilgi-Eylem İlişkisi” başlıklı dördüncü bölümde 

mezkûr soruların yanıtları Muhâsibî, Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallâc-ı Mansûr’un 

yaklaşımlarından hareketle incelenecektir. 

4.1. İlmin Amelden Üstünlüğü Meselesi 

4.1.1. Kalbin Eylemleri 

Bilgi-eylem ilişkisi bağlamında tartışılan problemlerden ilkini ilmin amelden 

üstünlüğü yahut önceliği sorunu oluşturur. Bu konuda sûfîlerin genel yaklaşımı ilmin 

amele üstünlüğü yönündedir.665 Nitekim tasavvufun bir ilim olarak ortaya çıkması da 

esasında ahlâkî eylemlerin gerekçesini oluşturan ilmin tashih ve tahkîk edilmesiyle 

alakalıdır. Bu çerçevede tasavvuf literatüründe kalbin amelleri adıyla yeni bir kavram 

üretilir. Kalbin eylemleri, kibir, kıskançlık, cimrilik, tevazu, cömertlik, merhamet gibi 

insan davranışlarının zihni ve duygusal temelini ifade etmek üzere kullanılır. Dolayısıyla 

ahlâkî eylemler öncelikle kalbin amelleri daha sonra ise davranışlarda ortaya çıkar. 

Sûfîlerin bu konuda başvurdukları mecaz çoğunlukla kök-dal metaforudur. Ağacın 

dallarının ve yapraklarının yeşil olması onun kökünün canlılığına bağlıdır.666 

Muhâsibî, bilgi-eylem birlikteliği bahsinde kalbin amelleri terkibini kullanan sûfî 

müellifler arasında yer alır. Amel deyince akla ilk gelen her ne kadar insanın somut fiilleri 

 
664 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 423-425.  
665 Muhâsibî, bu konudaki görüşünü şu sözleriyle ifade eder: “Bir kulun zâhirî olarak yaptığı amelin 

karşılığı bâtında ma’kes bulur. Eğer kulun zâhirî olarak yaptığı amel doğruysa ve bâtınına uymuyorsa o 

kişinin yaptığı zâhirî ameller çok olsa bile reddedilir. Bâtını fesat olduğu için zâhirî amelleri de hüsrân 

olur.” Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 40. 
666 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 96.  



145 

olsa da ilk dönem sûfîleri insan davranışlarını zâhiri ve bâtınî boyutlarıyla birlikte 

düşünmektedirler. 

İnsanın eylemlerinin görünen kısmı, organlarıyla gerçekleştirdiği fiillerdir. Bu 

anlamda insanın amelî boyutu dini düşünce geleneğinde fıkhın özel ilgi alanını oluşturur. 

Buna mukâbil, insan davranışlarında doğrudan gözlemlenemeyen kıskançlık, kibir ve 

öfke gibi durumlar söz konusudur ki, sûfî düşünürler bu nitelikleri kalbin amelleri 

(eylemleri) olarak adlandırırlar. Dolayısıyla tasavvuf düşüncesi kalp ile bir et parçasını 

değil667, öfke, kibir, haset gibi hislerin kendisinden kaynaklandığı bir mahal olarak 

düşünmektedir. 

Muhâsibî, kalbin amelleri ile insanın idrâk güçleri arasında bir paralellik 

kurmaktadır. Ona göre kibir kıskançlık gibi olumsuz ahlâkî değerler doğru akletmemenin 

neticesi olarak kalpte ortaya çıkar. Bunun anlamı kalbin esasında akıl olduğu anlamına 

da gelmemelidir. Nitekim Muhâsibî, bazı pasajlarda akıl ile kalbi birbiri yerine 

kullanılabilecek şekilde zikretse de kademeli akıl teorisinde kalpten müstakil olarak 

bahsetmeyerek ikisi arasında görece bir ayrım yaptığı izlenimini vermektedir. Bu konuda 

akıl ile kalbi birbiri yerine gelecek şekilde kullandığını gösteren ifadeleri, daha çok bilgi-

eylem ilişkisi bağlamında sarf ettiği sözlerdir. Buna göre, bilgi amelden önce gelmelidir 

ve sahih (sıhhat) olmalıdır. Bilginin sıhhatli olması ise esasında niyetin sadece Allah 

rızasına tahsis edilmesiyle ilgilidir. Şu halde niyetin Allah’a tahsisi akıl ile mi yoksa kalp 

ile gerçekleşmektedir? Muhâsibî’nin açıklamaları ikirciklidir. Bir taraftan el-akl 

anillahtan bahsederken diğer taraftan ise kalbin amellerinin merkezinin Allah olması 

gerektiğinden bahseder. Muhâsibî’nin bu konudaki yaklaşımı şöyledir: 

“Akıl sayesinde, amelleri olmadan önce takdir eder; varlığa gelmeden önce sonuçlarını 

bilir. Organlar, aklın emriyle harekete geçerler; ona derhal itaat ederler veya onları menedip 

çirkin gördüğü şeylerden alıkoyarlar.”668 

“Önce kalp temizliği, sonra ameldir. Bizim için kalp temizliği, amelden daha evladır.”669 

“Bir yolu tanımak o yola girmeden önce olur. Bir kulun da nefsini, hevâsını tanıması, şerri 

bilmesi-eğer akıllı biriyse-kendisi için daha zaruri ve elzemdir.”670 

 
667 “Halk et parçasına kalp ve yürek der. Oysaki delilerde, sabilerde, bebeklerde, mağluplarda (ve 

meczuplar) da da vardır. Ama yine de bunlar kalpsizdirler. Şu halde kalp nedir? Kalp adına duyduklarımız 

ve işittiklerimiz ibare ve sözden başka bir şey değildir. Yani eğer akla kalp ismini versek, o kalp değildir. 

İlme kalp desek o da kalp değildir. İmdi bütün Hakk’ın şahidleri (alametleri ve tecellileri) Hakk ile kaimdir. 

Halbuki kalp konusunda ibare ve lafızdan başka bir şey mevcut değildir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 

247.  
668 Muhâsibi, Riâye, ss. 118-119.   
669 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 60-61. 
670 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 62.  



146 

“Amel işleyen kişinin üzerine düşen kalbinin ve organlarının hangi hal üzere olduğunu 

akletmesidir. Bu kişi öncelikle kalbinden sonra da organlarından başlamalıdır. Zira kök 

olan kalptir; organlar ise daldır. Dallar kök olmadan kaim olamaz.”671 

Bilginin mahalli akıl mı yoksa kalp midir, konusunda Muhâsibî’nin ifadeleri 

yeterince açık değildir. Bununla birlikte o, kibir, kıskançlık, öfke, hırs, cimrilik, 

merhamet, şefkat gibi birbirine zıt fikirlerin tamamını kalbin amelleri olarak zikreder ve 

bunları esasında düşünmenin (akletmenin) uzantıları olarak düşünür. Bunun anlamı ise 

aklın bilgiyi belirleyen soyut bir nitelik iken, onun ilk neticelerinin kalpte, kalbin amelleri 

olarak ortaya çıkması şeklindedir. Burada göz ardı edilmemesi gereken bir diğer husus 

ise akletmenin gerçekleşmesi esnasında insanın maruz kaldığı havâtır meselesidir. 

Muhâsibî’ye göre insan kendine gelen hâtırları doğru bir şekilde tespit ve tefrîk 

ederse kalpte iyi ameller; buna mukâbil yanlış tefrîk ederse kalpte kötü ameller ortaya 

çıkar. Dolayısıyla kalp, akletmenin birincil neticelerinin ortaya çıktığı bir alan olarak 

temeyyüz eder. Kalbin amelleri şeklinde beliren olumlu-olumsuz nitelikler (kibir, 

kıskançlık yahut şefkat, cömertlik gibi) uzun bir süre burada yerleşik halde bulunursa 

niyet ortaya çıkar. Muhâsibî bu noktada insanın niyetinden tıpkı fiilleri ile ortaya koyduğu 

amelleri gibi mükellef olduğunu iddia eder. Bu konuda Hz. Peygamber’den “İnsanlar 

kıyamet gününde niyetlerine göre hasrolunacaklardır” hadisini aktarır.672 

Muhâsibî’ye göre önemli olan husus, insanın maruz kaldığı havâtırın tespit ve 

tefrîki konusunda burhânî bir bilgiye sahip olması gerektiğidir. Bu konuda Muhâsibî, 

“Mü’min araştırarak olaylara vakıf olmak isteyen biridir; gece vakti odun taşıyan kişi gibi 

değildir”673  diyerek insanın tikel ahlâkî eylemlerinin kendisinden neşet ettiği teorik 

zeminin burhâniliğine işaret eder. Muhâsibî’ye göre havâtır dört şekildedir: Nefs, düşman 

(şeytan), melek ve Allah. İlk iki hâtır iyiliğin; diğer ikisini ise kötülüğün kaynağı olarak 

düşünülür. İnsan, söz konusu hâtırların bir mücadele alanı olmak bakımından gerilimli 

bir hat üzerinde konumlandırılır. Muhâsibî, insanda cereyan eden bu çatışmayı 

çözümlemek için hâtırların doğru bir şekilde tefrik edilmesi gerektiğini ve bunun için 

Kur’ân, sünnet ve icmâdan oluşan üçlü bir kontrol mekanizması önerir. Bunun anlamı, 

 
671 Muhâsibi, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 179. 
672 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 297-300.  Bu konuda Muhâsibî’nin benimsediği genel yaklaşım, 

kalbin eylemlerinin organların eylemlerine üstün olduğu yönündedir. “Ben dünya sevgisini kopartmak için 

gerekli olan aletin fakirlik, az dünyalık, çok oruç, çok namaz, çok hac ve çok cihat etmek olduğunu 

demiyorum. Asıl alet tefekkür etmek, kısa emelli olmak, tövbeyi ve kalp temizliğini gözden geçirmek, kibri 

kalpten çıkarmak, tevazuyu oraya yerleştirmek, kalbi takva ile mamur etmek, hüznü daimî kılmak, 

varılacak yer için üzüntü duymayı çoğaltmaktır.” Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 136. 
673 Muhâsibi, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 82-83.  



147 

insanın kendine bir his yahut düşünce geldiği zaman mutlaka bu üç araç ile sorgulaması 

gerektiğidir.674 

Muhâsibî’nin teklifi basit bir kıyasa dayanıyor gibi görünse de özünde ciddi bir 

tefsir, hadis, fıkıh ve kelâm müktesabatını gerektirmektedir.675 Bu ise insan için pratikte 

tatbik edilmesi oldukça zor ve güç bir iş olarak durmaktadır. Nitekim Muhâsibî, insanın 

bilgi-eylem arasındaki ahengi yakalamasını, bir müteahhidin kiraya vermek üzere bir bina 

inşâ etmesine benzetir. Nasıl ki, bir yapı inşâ etmek teorik ve teknik bir bilgi kadar pratik 

bir birikimi, dahası uzun bir süre ve meşakkati gerektiriyorsa aynı şekilde insanın da 

amelini bu idrâk ve bilinç içerisinde gerçekleştirmesi gerekir.676 

Muhâsibî, insanın söz konusu pratik kıyası yapa yapa, bir tür burhâniliğe 

kavuşacağını ve böylece havâtırın tefrikinin hızlı bir şekilde gerçekleşeceğini 

düşünmektedir. Düşünmeden anlık iyi olanın teorik olarak tercihi ile pratiğe aktarılması 

arasındaki mesafe ne kadar az olursa söz konusu eylemin de o kadar ahlâkî değerinin 

yüksek olacağını düşünür. Dolayısıyla Muhâsibî’nin düşüncesinde herhangi bir eylemi 

gerçekleştirmeden önce durup düşünmek anlamında hesap/muhâsebe yapmak, bir 

taraftan olumlanan ama başka bir taraftan da olumsuzlanan/selbî bir ilkedir. Bununla ilgili 

Hasen’den rivayetle ilginç bir örnek verir: “Bu kimselerden biri sadaka olarak bir şeyi 

tasadduk etmek istediklerinde, düşünür ve kendilerini yoklarlar. Eğer Allah içinse yapar, 

geçerler. Hasen “Allah, bir işe girişeceği anda durup düşünen kimseye acısın” bir şeye 

girişinceye kadar bir kul amel edecek değildir. Çünkü o iş, lehine ise geçip gitmiştir. 

Aleyhine ise gecikmiş, sonraya kalmıştır.”677 

4.1.2. İhlâs ve Sıdk 

Cüneyd-i Bağdâdî ilim-amel ilişkisini ihlâs ve sıdk kavramları etrafında 

yorumlamakta, ihlâs terimini ilmin, sıdk kavramını ise amelin karşılığı olarak 

kullanmaktadır. Bununla birlikte ihlâs-sıdk terimleri arasına keskin bir hat çekmek yerine, 

 
674 Muhâsibî, Riâye, ss. 47-48.  
675 Muhammed b. Ali’den rivayetle: “Kuşkusuz mü’min temkinli olan ve işin başını sonunu hesap eden 

kişidir. Bir şeye girişeceğinde Allah için durup düşünür. O, rastgele davranmaz.”  Muhâsibî, Riâye, s. 49.  
676 “Ömer b. Abdülaziz: “Onlar amellerini tamamladıkları zaman ancak, bitirip olgunlaştırmış olurlar. 

Kendilerine kiraya verecekleri şeyleri sunmazdan önce yaptıkları şeyleri tamamladıktan sonra aranan ve 

istenen şeye uygun olması için sağlamlaştırır ve onu kiraya hazır hale getirirler. İnsanlar da Allah’a karşı 

öyle yaparlar: Amellere başlamazdan önce durup düşünür ve onları tamamlayıp bitirdikten sonra Allah’a 

sunarlar.” Muhâsibi, Riâye, ss. 51-53.  
677 Muhâsibî, Riâye, ss. 48-49.  



148 

daha geçişken bir sınır çizer.678 Bunun nedeni, her iki terimin Kur’ân’daki 

kullanımlarında belirgin bir ayrımın olmamasından kaynaklanır. Dolayısıyla Cüneyd-i 

Bağdâdî söz konusu iki kavram arasında ilim-amel şeklinde bir ayrımda bulunmakla 

birlikte, bu iki kavramın birbirleri yerine kullanılabileceğini söyler.679 

Cüneyd-i Bağdâdî, bilgi-eylem ilişkisi dikkate alındığında niyetin amele, ihlâsın ise 

sıdka üstün olduğunu söyler.680 Bu anlamda ihlâsın saf ve duru bir niyet için kullanıldığı 

âşikardır. Doğru bilgi ve niyetin amel anlamında sıdka öncelenmesinin nedeni ise, 

eylemin teorik gerekçesinin onun pratik değerini belirlemesinden kaynaklanmaktadır.681 

Bu nedenle, bilgi-eylem ilişkisinde, niyetin amele bir önceliği vardır ki, Cüneyd-i 

Bağdâdî, bunu “Bil ki gerçek âlim, Allah’ı talebinde ilk önce niyetini düzeltmeli, 

muradını sahih yapmalıdır”682  diyerek ifade eder. 

Cüneyd-i Bağdâdî, ilim-amel anlamında ihlâs ve sıdkı kullandığı pasajlarda, ihlâsı 

insan davranışlarında doğrudan gözlemlenemeyen derûnî ve içsel bir boyut olarak 

tanımlar. İhlâsın iki temel özelliği bulunmaktadır: (a) Toplumun övgüsünü arzulamamak 

(b) İnsanların kınamasından korkmamak.683 Cüneyd-i Bağdâdî, sıdkın hakikatiyle ihlâs; 

ihlâsın hakikatiyle basîretin elde edileceğini söyler. Basîretten sonra Allah’ın istilasının 

hakîm olduğu tevellî açığa çıkar. Tevellînin hakikati ise kişinin Allah’a nefsiyle değil 

vahdaniyet ile ibadet etmesidir.684 

Cüneyd-i Bağdâdî, insanın bu mertebede, Allah’ı gördüğü için eşyayı göremez hale 

geldiğini söyler.685  Böylece sıdk, ihlâs, basîret, tevellî, tevhîd ve müşâhede ile ortaya 

çıkan fenâ halinde, insan Allah’ın karşısında edilgen ve pasif bir pozisyon alır. Cüneyd-i 

Bağdâdî’ye göre, insanın tüm işlevlerinden neredeyse edilgin kılındığı bu hal onun için 

tüketilmez bir maden hüviyetine sahiptir. Cüneyd-i Bağdâdî, paradoksal olarak insanın 

herşeyini yitirdiği bir anda, daha fazla ve büyük bir hazineye ulaştığını söyleyecektir ki, 

şüphesiz bu Allah’ın insanı kuşatmasıdır. Çünkü artık insan, bundan sonra Allah ile 

gören, Allah ile duyan, Allah ile eyleyen bir varlığa dönüşmüştür. Görüldüğü üzere ihlâs, 

 
678 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 53-52.  
679 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 54. 
680 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 53. 
681 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 53. 
682 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 17. 
683 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 54.  
684 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 54.  
685 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 54.  



149 

fenâ ile neticelenmektedir ki, Cüneyd-i Bağdâdî muhlîs bir kimsenin hallerinden 

bahsederken fenâ halinin sonuçlarından bahsetmesi bunun bir göstergesidir.686 

İnsanın eylemini ifade etmek üzere kullanılan sıdk kavramı ise sadece ahlâkî bir 

kavram değil aynı zamanda dini bir içeriğe sahiptir. Cüneyd-i Bağdâdî, sıdkı, dinin zâhirî 

amellerini yerine getiren kimseler için kullanır. Buna göre, Allah’ın emir ve nehiylerini 

yerine getiren kimseleri sâdık olarak isimlendirir.687 Burada Cüneyd-i Bağdâdî’nin sıdkı 

niyetten bağımsız olarak sadece amel için kullanmadığının altını çizmek gerekir. Aksine 

eylemle tamamlanmış bilgi anlamında sıdkı kullanır ve bu açıdan ihlâstan daha üstün 

olduğunu söyler.688 Bununla birlikte Cüneyd-i Bağdâdî, sıdkın daha çok insan 

davranışlarında geçerli olduğunu, “Falan adam, sâdıktır” denilmesine karşın muhlîstir 

denilemeyeceğini söyler. Başka bir ifadeyle sıdk insanın eylemlerinde tezâhür eden ve 

onun davranışları üzerinden tespit edebildiğimiz dini-ahlâkî bir değerdir.689 

Sıdk insan davranışlarında üç farklı şekilde tezahür eder: Lisan, fiil ve kalp. 

Lisanıyla sâdık olan kimseler, te’vîl ve tedlîsten kaçınan kimselerdir. Fiiliyle sâdık 

olanlar ise cehd ve amel sahipleri iken, kalbiyle sâdık olanlar ise eylemlerini sadece Allah 

(Hakk) için yapanlardır.690 Buna göre, sıdk insan davranışlarına ilişen bir nitelik ve 

sıfattır. Cüneyd-i Bağdâdî’ye göre, sıdk daha çok verâ, zühd, tevekkül, rıza, mahabbet, 

aşk ve namaz ehlinin tevhîd bilgisinde, mürid ve zâkirin vasıflarında ortaya çıkan 

epistemik ve ahlâkî bir niteliktir. Bu anlamıyla ihlâs-sıdk terimleri bilgi-eylem arasında 

niyetin amele önceliği ve niyet-amel birlikteliğini vurgulamaktadır. Nitekim Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin aşağıdaki sözleri bunun bir göstergesidir: 

“Ne zaman ki sen, nefsine ilmin yerleştiğine iyice kanaat getirdin ise (bil ki) bu bilgi senin 

bir parçandır. İlmin senden istediği şey, onu başkalarına vermezden önce kendine tatbik 

etmendir. İlmin tam hakkını vermezsen ilmin faydası ve nuru senden gizlenir de sadece 

şekli ve dışı meydana çıkar ki, bu ilmin senin aleyhinde olan hüccetidir.”691 

 
686 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 52-54. İhlas-fenâ (yok olma) arasındaki ilişkinin ölümün renkleri üzerinden 

nasıl yorumlandığı için bkz. “Hatem’in şöyle dediği rivayet edilir: “Bizim bu (tasavvuf) mezhebimize giren 

ölümün şu dört nevini kendine mal etsin. Beyaz ölüm, bu açlıktır; kara ölüm, bu halkın eza ve cefasına 

tahammüldür; kızıl ölüm, bu hevâ ve hevese karşı koyarken her nevi şaibeden uzak halis ameldir. Yeşil 

ölüm, bu yama üzerine yama atılmış hırka giymektir.” Kuşeyrî, Risâle, ss.  42-43.  
687 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 52.  
688 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 52.  
689 “Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Hüseyin Nurî’nin sıdkın somutlaşmış hâli olduğunu şu sözleriyle ifade eder: 

“Nuri vefat ettikten sonra sıdkın hakikatinden haber veren başka kimse kalmadı.” Kuşeyrî, Risâle, s. 53.  
690 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 52.  
691 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 9. 



150 

4.2. İlim-Amel Birlikteliği Meselesi 

Bilgi-eylem ilişkisinin ikinci alt başlığını ilim-amel birlikteliği oluşturur. Sûfîler 

ilmin amele önceliği ve üstünlüğünü tespit ettikten sonra, amel olmadan insanın 

kemâlinin eksik kalacağını düşünürler. Amel ile ilgili benimsedikleri yaklaşım şu 

maddeler altında özetlenebilir: (1) Şeriatın emir ve yasaklarının zemin kabul edilmesi.692 

(2) Amellerde azimetin ruhsata öncelenmesi. (3) Amellerin zâhir-bâtın diyalektiği 

içerisinde incelenmesi. (4) Nâfile ibadetlerin çoğaltılması. (5) Tasavvufun pratik 

yönteminin dini yaşama eklemlenmesi. (6) Amelde süreklilik görüşünün 

vurgulanması.693 (7) Amel olmadan insanın kemâle ulaşamayacağı iddiası. 

Tasavvuf literatüründe insanın kemâli meselesi tartışılırken, dini mükellefiyetler ve 

ibadetlerin konumunun ne olacağı sorusunun sûfîler açısından yanıtı, şeriatın emir ve 

nehiyleri dikkate alınmadan söz konusu yetkinlik sürecinin gerçekleşmeyeceği 

yönündedir. Bu nedenle ilk dönem sûfîleri sıklıkla Allah’ın emir ve yasaklarına itaat ve 

riâyet etmenin gerekliliğini vurgulamaktadırlar. Bu sadece sûfîlerin imanla ilgili 

yaklaşımlarının bir neticesi değil aynı zamanda akıl-vahiy arasında zorunlu ve karşılıklı 

bir ilişkinin olduğuna inanmalarından gelir. Bu yaklaşımın en önde gelen temsilcilerinden 

biri şüphesiz Muhâsibî’dir. Onun kademeli akıl teorisi, iman olmadan aklın 

yetkinleşmeyeceği fikri üzerine inşa edilmiştir. Bununla birlikte, Muhâsibî’nin Riâye adlı 

eserini kendisine dayanarak temellendirdiği kavramsal şema, insanın kemâli ile dini 

mükellefiyetler arasında kurduğu sebep-sonuç ilişkisini gösterir. Muhâsibî’ye göre, 

insanın kemâli şu kavramsal sıra-düzeni içerisinde gerçekleşir: Havf ve recâ, nefs 

muhâsebesi, takva, verâ’, ilim ve riâyet. 

Bu kavramsal şemada aşağıdan yukarıya doğru gidildikçe, alttaki her bir kavram 

üstteki kavram tarafından içerilir ve kapsam olarak genişler. Örneğin nefs muhâsebesi, 

korku ve ümidi içerirken, takva ise alttaki her iki unsuru içererek daha geniş kapsamlı bir 

alana yayılır. Muhâsibî’nin söz konusu şemasında dikkati çeken bir diğer husus, altı ilke 

arasında, daha sonra Serrâc’ta göreceğimiz sebep-sonuç ilişkisine benzer bir bağın tesis 

 
692 “(Ebû Abdullah Belhî): Allah hakkında en çok marifet sahibi olan O’nun emirlerinde en fazla mücahede 

eden ve peygamberinin sünnetine en çok tabi olan kimsedir. Şer’î hükümlerin edası için en çok çaba 

harcayan, sünneti muhafazaya ve ona tabi olmaya en fazla rağbet eden marifet ehlinin ve ariflerin en 

büyüğüdür. Bir kimse Allah’a ne kadar çok yakın olursa, o kadar fazla hırsla emirlerine tabi olur. Bir kimse 

Allah’tan ne kadar çok uzakta kalırsa, Peygamber’ine tabi olmaktan o derece uzakta bulunur, o kadar fazla 

ondan yüz çevirir.”  Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 243.  
693 Yakup Pekdoğru, Erken Dönem Klasiklerinde Marifet: 4-5. Yüzyıllar, (Doktora Tezi), Ankara 

Üniversitesi SBE, 2020., ss. 142-150.  



151 

edilmesidir. Nitekim Muhâsibî, “Korku ve ürperti, takvadan öncedir”, “Takvadan verâ’ 

doğar. Çünkü kim Allah’tan korunursa verâ’ sahibi olur” şeklinde ilkeler arasında düzenli 

bir geçişin olduğu izlenimini veren cümleler kurar.694 Buna göre, insan bir taraftan 

erdemli fiilleri dolayısıyla ümit ederken diğer taraftan uhrevî cezayı düşünerek korkar. 

(havf ve recâ) Sonu hakkında korku duyan kimse, nefsine yönelir ve burada nefsinin 

kötülüğü emrettiğini bilir. Böylece aklını nefsinin istek ve arzuları üzerine egemen kılar. 

(nefs muhâsebesi) Aklıyla hareket eden bir kimse, Allah’ın emir ve yasaklarına uygun 

hareket etmesi gerektiğini bilir (takva) ve böylece her türlü şüpheli şeylerden sakınır. 

(verâ) Bu sakınma sürecinde Kur’ân ve sünneti, kendine rehber edinir (ilim) ve böylece 

Allah’ın hukukuna riâyet etmiş olur. (itaât) Muhâsibî’nin bu kavramsal şemasında takva, 

Allah’ın emir ve yasaklarına uygun davranmayı695, ilim ise Kur’an, sünnet ve icmâyı 

içermektedir. Dolayısıyla insan manevî olgunlaşmasında muhâsebe her ne kadar merkezi 

bir konuma sahip olsa da söz konusu idrâk etme biçimi vahiy ve sünnetten bağımsız 

değildir. 

Hallâc-ı Mansûr, idrâkin yetkinleşmesi konusunda vahiy ve Peygamber’i kandil, 

ay, nur ve delil/medlûl’e benzetir. Onun tasavvuf düşüncesinde, akıl-vahiy arasında bir 

karşıtlık değil aksine tamamlayıcı bir ilişki söz konusudur. Dolayısıyla vahiyden 

bağımsız olarak akıl tek başına yetkinleşmeye kabiliyetli bir yeti değildir. Hallâc’ın Hz. 

Peygamber (s.a.) için kullandığı ikinci terim ise delil/medlûl kelimeleridir. O, bu iki 

terimi Hz. Peygamber için aynı anda kullanır. Ona göre Peygamber hem bir delil hem de 

bir medlûldür. Bunun anlamı, Hz. Peygamber’in hem ideal insanın bir modeli (medlûl) 

hem de insanı gayesine ulaştıran bir araç (delil) olmak bakımından çift yönlü bir işleve 

sahip olduğudur. Hallâc, vahiy olmaksızın aklın tek başına yetkinleşebileceğini iddia 

eden filozofun (hakîm) hikmetinin Hz. Peygamber ile mukayese edildiğinde “kum 

tümseği gibi zelil (alçak)”696 kalacağını söyler. Ona göre Hz. Peygamberin işlevi, Allah 

ile insan arasında epistemik bir vasıta olmasıdır. Hallâc-ı Mansûr bu konudaki 

 
694 Muhâsibî, Riâye, s. 39, 43.  
695 “Dedim: Takva nedir? 

Dedi: Allah’ın hoş karşılamadığı şeyden kaçınarak korunmaktır. 

Dedim: Neden korunmak? 

Dedi: Allah’tan. 

Dedim: (Allah’tan korunmak) ne konuda olacak? 

Dedi: İki ahlaki tutumda: Allah’ın hakkının gereğini ihlâl etmek ve O’nun haram kılıp yasakladığı herhangi 

birşeyi açık ya da gizli işlemek. Bu iki ahlâkî tutuma yine onlara zıt diğer iki ahlâkî tutum karşılık gelir: 

İlki, Allah’ın kendisi için yasakladığı şeyi bırakmaktır. İkincisi de Allah’ın kendisi için zorunlu kıldığı bir 

sorumluluğu yerine getirmektir.” Muhâsibî, Riâye, ss. 42-43.  
696 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 95. 



152 

yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: “Resul Hakk’ı Hak olarak bilir, ben de ona bağlı 

olduğum için bilirim.”697 

Sûfîlerin şeriatın emir ve yasaklarına riâyet etmenin gerekliliği noktasında 

yaptıkları vurgunun tasavvuf içerisinde ortaya çıkan ibâhî ve hulûlî eğilimler ile de ilişkisi 

bulunmaktadır. Nitekim, bu iki eğilim âyet ve hadisleri kendi ideolojileri bağlamında 

yorumlayarak, sahih tasavvuf algısını yıpratmışlardır. Öznesi tam olarak belli olmayan 

hulûlî eğilimlerin ana iddiası, nefs terbiyesini tamamlayan kimsenin Tanrı ile 

gerçekleştirdiği birleşmeden mütevellit pek çok dini mükellefiyetin kendilerinden sâkıt 

olduğu yönündedir. Dolayısıyla tasavvuf bu sapkın eğilimlerden kendini ayrıştırmak için, 

dinin şeriat ve amel kısmına güçlü vurgu yapmayı tercih ederek söz konusu kimlik krizini 

aşmak istemiştir.698 Bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî’nin “Bizim yolumuz Kurân ve sünnetle 

kayıtlıdır”699 minvalindeki meşhur sözü, ilim-amel ilişkisinde sûfîlerin Hz. Peygamber’e 

(s.a.) ittibâ prensibini, söz konusu ibâhî ve hulûlî eğilimlerin tasavvuf içinde ortaya 

çıkardığı bozulmalara karşı tavrını ve bir ilim olarak tasavvufun kaynaklarını göstermesi 

bakımından önemlidir. Öte yandan tasavvuf Hz. Peygamber’e ittibâ ve dini 

sorumlulukların yerine getirilmesinde azimeti ruhsata öncelemesi bakımından da fıkıh ve 

kelâm geleneklerinden ayrışır.700 Hücvîrî İmam Şafiî’den rivayet ettiği bir pasajda, 

ruhsatlarla meşgul bir âlimi sert bir dille eleştirir.  Ona göre ruhsatların peşinde koşmak, 

mücahededen bir kaçış, hafif ve kolay bir yol arayışında avâm için geçerli bir durumdur. 

Ulema ise havastır ve herhangi bir din âlimi avâm derecesinde hareket etmemelidir.701 

Nitekim, “Ruhsat talep etmek dini emirleri hafifletmektir. Ulema Hakk Teâlâ’nın 

dostlarıdır. Dost, dostun emrini hafifletmez, emrin en aşağısını tercih etmez.”702 

Amellerin zâhir-bâtın diyalektiği içerisinde yorumu, sûfîlerin amel konusundaki 

özgün yaklaşımlarının takip edilebileceği bir diğer bahsi oluşturur. İbadetlerin şekil ve 

içerik bakımından analizi bir tür ibadet metafiziği yorumu olarak okunabilir. Bu meyanda 

Hücvîrî ile Serrâc eserlerinin bir bölümünde söz konusu meseleye yer açmışlardır. 

Hücvîrî’nin yaklaşımı öncelikle âyet, hadis ve fıkhî çerçeveden sonra ibadetlerin bâtınî 

 
697 Yaşar Nuri Öztürk, Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-Mansûr ve Eseri, s. 403.  
698 Hacı Bayram Başer, “Tasavvufî Yöntemdeki Tutarlılığın Dayanağı Olarak İttibâ-i Rasûl 

Anlayışı: Cüneyd-i Bağdâdî ve İbnü’l-Arabî Arasında Mukayeseli Bir Değerlendirme”, Uluslararası 

İbnü’l Arabi Sempozyumu: İnsanlığın Hakikat Arayışı ve İbnü’l Arabi, (15-16 Kasım 2019), Malatya, 

2018, s. 573.  
699 Kuşeyrî, Risâle, s. 50-51.  
700 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 95-96.  
701 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 215.  
702 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 215-216.  



153 

içeriklerine yer vermek şeklindedir. O, ibadetlerin manevî boyutları hakkında, “Amelin 

aslı ve hakikati” ifadesini kullanır. İbadetin tamlığının ancak amelin zâhir ve bâtın 

içeriklerinin kuşatılmasıyla mümkün olduğunu savunur. İbadetlerin bâtın anlamları ise 

esasında dinî amellerin ahlâkî boyutunu oluşturmaktadır. Bu meyanda zekatın aslı ve 

hakikati insandaki cimrilik huyunun kırılması ve onun yerine cömertliğin yerleşik hale 

getirilmesinden ibarettir.703 

Tablo 6. İbadetlerde Zâhir-Bâtın (Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 425-474.) 

İbadet Zâhir  Bâtın  

Abdest  Beden temizliğini yapmak Kalbin kötü huylardan arındırılması 

Namaz  Allah’a ibadet etmek 
Allah-insan ilişkisinde fayda yerine 

mahabbetin yerleşmesi 

Zekat Malın kırkta birini vermek 
Cimriliğin ortadan kaldırılarak onun yerine 

cömertliğin yerleşmesini sağlamak 

Oruç  
Ramazan ayında yeme içme ve 

cinsellikten uzak durmak 

İmsâk 

Kendine hâkim olma 

Açlık 

Duyuların ıslahı 

Hac Kabe’yi ziyaret amaçlı yapılan ibadet. Allah’ı müşâhede 

İlim-amel birlikteliği konusunda üzerinde durulması gereken bir diğer husus ise 

nafilelerin çoğaltılması (kurb-ı nevâfil) ve tasavvufun pratik yönteminin dini sorumluluk 

ve mükellefiyetler alanına eklemlenmesi meselesi gelmektedir. Her üç sûfî de insanın 

kemâlinde marifetin (ilim) amelden daha üstün ve belirleyici olduğu kanaatindedir. İlme 

dayanmayan amellerin çokluğunu Hücvîrî, değirmen eşeğine benzetir.704 Benzer şekilde 

Kuşeyrî, uzun açlık ve riyazet uygulamalarının kalbi saflaştırmaktan çok daha kolay 

olduğunu vurgulayacaktır.705 Şu halde sâlikin önce marifet sahibi olup daha sonra buna 

uygun amelde bulunması mı gerekecektir? Sûfîlerin bu soruya yaklaşımları aynı zamanda 

tasavvufun özgünlüğünü göstermesi bakımından önemlidir. Çünkü, ihlâs üzere yahut 

samimiyetle gerçekleştirilen erdemli bir eylem de sûfîlere göre insanda marifeti açığa 

çıkarabilir. Kuşeyrî, Risâle’de bazı sûfîlerin nasıl tasavvufa yöneldiklerini anlatan 

rivâyetlere yer verir. Bu başlangıç hikâyelerinin bir kısmında, ihlâs üzere gerçekleştirilen 

 
703 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 454-455.  
704 “Bilmek gerekir ki az ilimle çok iş yapmak mümkündür. İlmin amelle beraber olması lazımdır. Nitekim 

Peygamber (s.a.) “Fıkıh bilmeden ibadet eden değirmene koşulan eşek gibidir” buyurmuşlardır. Hz. 

Peygamber, fıkıh bilmeden ibadet etmek için zorlanıp duran şahsı değirmen eşeğine benzetmiştir. Zira bu 

nevi kimseler ne kadar dönerlerse dönsünler yerinde sayarlar, herhangi bir mesafe kat edemezler. Bir kısım 

insanların ilmi amelden üstün tuttuğunu diğer bazılarının ise amelin ilimden daha faziletli olduğunu 

söylediklerini gördüm. Bunların ikisi de bâtıldır. Çünkü ilimsiz amel, amel değildir. Şu halde bir amel ilme 

bağlı olduğu zaman ameldir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 89-90. 
705 “Avam ameli mükemmel yapmak için çabalar. Havâsın maksadı ise manevi halleri saf vaziyete 

getirmektir. Zira açlığa göğüs germek ve uykusuz kalmak kolay ve basittir. Halbuki huyları tedavi ile 

değiştirmek ve süflî arzulardan arınmak zor ve sıkıntılı bir iştir.” Kuşeyrî, Risâle, s. 135. 



154 

bir amel ile sâlikin Allah’a yöneldiği ve tevbe ettiği görülür. Dolayısıyla ilim her ne kadar 

amelden üstün ise de, salih bir amel insanda ilmi açığa çıkarabilir. 

Dini ibadetlere tasavvuf pratiklerinin eklemlenmesi meselesinde Hücvîrî’nin, 

Keşfü’l-Mahcûb’ta “Hac” ibadetinden sonra yer verdiği bölümün “Dokuzuncu perdenin 

açılması: Sohbet, âdâbı ve ahkâmı” şeklinde olması dikkat çekicidir.706 Benzer şekilde 

Serrâc, tasavvuf âdâbı bölümünde abdest, namaz, zekat, oruç ve hac ibadetinden sonra 

sohbeti eklemekle birlikte, Hücvîrî’den farklı olarak daha mufassal bir pratik ahlâka dair 

bir liste verir: İlme uyma âdâbı, yemek, toplantı, ziyâfet âdâbı, semâ ve vecd sırasındaki 

âdâb, giyim-kuşam âdâbı vb.707 Görüldüğü üzere sûfîler dinin farz hükmündeki 

ibadetleriyle tasavvufun nefsin arındırılması için vazettiği pratikler arasında bir süreklilik 

inşâ etmek istemektedirler. Bu meyanda, sohbet, terk, uzlet, mücâvirlik, melâmet, seyahat 

vb gibi insanın kemâlinde başvurulan uygulamalar sünnî düşünceye eklemlenir. 

Bu konuda her üç sûfînin yöntem bakımından yaklaşımında ortak ve farklı unsurlar 

bulunmaktadır. Muhâsibî, daha çok muhâsebe terimi ekseninde aklın yetkinleştirilmesini 

ön plana çıkartırken; Cüneyd-i Bağdâdî terk kavramını, Hallâc-ı Mansûr ise kırk makam 

öğretisini ortaya koymaktadır. Ortak tasavvufi yöntemler ise, riyâzet ve mücâhede, terk, 

zühd, uzlet, melâmet, sohbet, hizmet vb çoğaltmak mümkündür. Sûfîlerin ibadetlere ilave 

olarak sistemlerinde yer verdikleri bu türden arınma pratikleri, sâlikin dinin belirlediği 

vakitler dışında da Allah’a olan kulluğunu devam ettirebilmesinin birer aracıdırlar. Daha 

açık ifade etmek gerekirse, terk, melâmet, hizmet vb gibi tasavvufî yöntemler amelin 

gündelik yaşamda süreklilik kazanmasını sağlayan uygulamalardır.708 

İlim-amel birlikteliği ile ilgili değinilmesi gereken bir başka bahis ise, ilim-amel 

arasındaki fasıla ve boşluğun olumsuzlanmasıdır. Her üç sûfî insanın yetkinlik sürecinde 

doğru bir muhâkeme yapmasını tavsiye etmekle birlikte kâmil insan mertebesine 

ulaştığında, ilim-amel arasında söz konusu muhasebenin ortadan kalkması gerektiğine 

vurgu yaparlar. Her üç sûfîye göre, yetkin insanın ahlâkî pozisyonu karşı karşıya kaldığı 

 
706 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 492-517. 
707 Ebû Nasr Serrâc, Lüma’ (İslâm Tasavvufu), ss.  200-246.  
708 Kuşeyrî amelin devamlılığı ile ilgili Risâle’de Marûf el-Kerhî’nin şu rivâyetini aktarır: “Dâvûd et-

Tâî’nin sohbetinde bulunanlardan biri bana sakın ameli terk etmeyesin. Çünkü amel seni Mevlâ’nın rızasına 

yaklaştırır, dedi. Ben de amelden kastın nedir? diye sordum. Bana şu cevabı verdi: Rabbine itaat halinde 

dâim olmak, Müslümanlara hizmet ve nasihatta bulunmak.” Kuşeyrî, Risâle, s. 27.  



155 

olaylar karşısında anlık kıyaslar yaparak, anlık bir şekilde iyi olana yönelmesi ve onu 

gerçekleştirmesi şeklindedir. 

Hallâc-ı Mansûr’a göre Allah emreder, insan ise anında emredileni yapar. Bu 

cihetle Allah ile insan arasında en küçük bir boşluk-faydaya dayalı bir kıyas-yoktur. Hz. 

Peygamber (s.a.) miraç hâdisesinde sidretü’l-müntehâda bakışını Allah’tan başka hiçbir 

yöne çevirmemiştir. Tavâsîn’de sıklıkla miraç hadisesine atıfta bulunan Hallâc-ı Mansûr, 

“Sidretü’l-müntehâ. Bakmadı orada, orada hakikatin hakikatine, sola; hakikate, sağa. 

Onun gözü hedefini şaşmadı, sapmadı”709 diyerek kâmil insan ile Hz. Peygamber (s.a.) 

arasında ahlâkî tavır bakımından bir irtibat kurar. Hallâc-ı Mansûr’a göre, İblîs’in 

Âdem’e secde etmemesinin temel nedeni birtakım kıyaslarda bulunmasıdır. Halbuki Hz. 

Peygamber miraçta kendisine yöneltilen ilâhî buyruk karşısında herhangi bir sorgulamaya 

başvurmamaktadır. Hallâc-ı Mansûr bu konudaki düşüncelerini “İblîs’e: “Secde et!” 

dendi, Ahmed’e: “Bak!” O secde etmedi, Ahmed de sağa sola bakmadı” diyerek ortaya 

koyar.710 

4.3. İlim-Amel Eleştirisi 

İlmin amele üstünlüğü meselesi aynı zamanda diğer dini düşünce okullarına yönelik 

zımnî bir eleştiriyi içinde barındırmaktadır. Sûfîlerin genel yaklaşımı kelâm ve fıkıh 

okullarının dinin maksadını oluşturan ilim bahsine yeterince eğilmediklerini yönündedir. 

Bu nedenle kelâmın itikatla, fıkhın ise amel ile ilgili yaklaşımlarının tasavvufun ilim 

görüşüyle tamamlanması gerektiğini düşünürler. Bu noktada tasavvuf, kelâm ve fıkhı 

reddetmek yerine söz konusu iki disiplini temel alarak, kendi öğretisini bu iki geleneğe 

eklemlemeyi amaçlar.711 Sûfîlerin sünnî düşünce geleneği ile irtibatları biri savunmacı 

(apolojik) diğeri ise eleştirel olmak üzere iki şekilde gerçekleşir. Savunmacı tavır, 

tasavvufun özde fıkıh ve kelâm ile uyum içerisinde olduğunu temellendirmeye çalışırken; 

eleştirel söylem ise toplum içindeki şekle dayalı dindarlık biçimleri ile dini otoriteye sahip 

kimselere yöneliktir. Eleştirilerin mihverinde bilgi-eylem arasındaki tutarsızlık 

 
709 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s, 96.   
710 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s, 101.  
711 Kuşeyrî, “Sûfîlerin Akâit ve Tevhit Meseleleri Hakkındaki İnançların Açıklanması” başlıklı bölümde 

yirmi yedi sûfîden naklettiği rivayetlerin hepsinin tek bir noktaya işaret ettiğini yani tasavvufun akâid 

bahsinde sünnî düşünce ile uzlaşı içinde olduğunu söyler. Dolayısıyla Kuşeyrî, sûfî şeyhlerin ittifakla 

serdettikleri görüşlerin, savunduğu iddia için kuvvetli bir delil olabileceğini düşünmektedir. Bkz. Kuşeyrî, 

Risâle, s. 19. Benzer şekilde Kelâbâzî ve Ebû Nasr Serrâc, tasavvufun sünnî düşünce ile uzlaşı içerisinde 

bulunduğunu kanıtlamak amacıyla telifte bulunan sûfîler arasında zikredilebilir.  



156 

bulunmaktadır. Sûfîlere göre bu kimselerin davranışları şekil ve içerik bakımından ihlâslı 

iken; niyet, içerik ve ilim bakımından ise riyâ yüklüdür.  

4.3.1. Riya 

Muhâsibî, ahlâkî eylemlerin gerekçesini üç başlık altında toplar: (a) İnsanların 

övgüsünü kazanmak yahut kınamasından kaçınmak, (b) Uhrevî ödüle kavuşmak yahut 

cezadan sakınmak, (c) Allah’ın rızasını elde etmek. Ona göre insan ahlâkî eylemlerinde 

insanların övgü ve yergilerini dikkate alarak hareket ederse riya ortaya çıkar.712 Bu 

meyanda Muhâsibî, riya kavramını “Riyakâr (mürâî) kişi, övgüyü sever, yergiden nefret 

eder”713 diyerek açık bir şekilde ifade eder. Bununla birlikte onun Ebû Mûsa el-Eş’arî’den 

aktardığı aşağıdaki rivâyet temsil gücü yüksek bir mahiyete hâizdir: 

“Bir bedevi Hz. Peygamber’e gelerek sordu: “Ey Allah’ın elçisi, adam kahramanca 

savaşıyor. Yani kavminin üstün gelmesini, yenilip yok olmasını önlemek isteyerek 

cansiperâne savaşıyor. Ön saflarda görülmek için savaşa atılıyor.” Hz. Peygamber de şöyle 

cevap verdi: “İşte bu, kalben övülmek peşinde koşmak, değerinin bilinmesini istemektir. 

Bu adam, anılıp, adının yaşatılması için savaşıyor. Bu dillere destan olmak isteğidir.”714 

Muhâsibî riyayı en basit şekliyle “Kulun Allah’a itaat ederken kullara yaranmak 

istemesi” şeklinde tanımlar.715 Dolayısıyla riya gözle görülebilir bir niteliğe sahip 

değildir. Bu nedenle Muhâsibî, riyayı karıncanın yürüyüşünden daha gizli bir şey olarak 

tanımlar.716 Ona göre riya insanın eylemlerinde doğrudan gözlemlenemeyen, kalbin 

eylemlerinde ortaya çıkan, insanın ancak marifetle farkına varabileceği ahlâkî bir 

durumdur. Muhâsibî riyanın bu özelliğini şu sözleriyle ifade eder: 

“Vehb’den nakledildiğine göre şöyle demiştir: Kor nasıl odunun içinde gizli ise tutku da 

(şehvet de) kalpte öylesine gizlidir. Üstüne varıldığı zaman ortaya çıkar, bırakıldığında ise 

gizlenir.  Riyanın en açık şekli yalandır, en gizli şekli ise hiledir. Yani o kendisinden 

haberdar olana gizlidir. İlimle araştırıp soruşturan ve ona marifetle bakan kimse içinse 

apaçıktır.”717 

 
712 İhsan Memişbey, İlk Sûfîlerde Riya Kavramı: Muhasibi Örneği. (Yüksek Lisans Tezi); Tahsin Kula, 

“El-Muhâsibî’ye Göre Riya’nın İnsanın Olumsuz Kişilik Yapılanmasına Etkisi”, Dicle Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi (DÜSBED), 2017, C. 9, Sayı: 19, ss. 37-49. 
713 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, s. 94.  
714 Muhâsibî, Riâye, ss. 138-139. 
715 Muhâsibî, Riâye, s. 132.  
716 “Rivâyete göre riya, yetmiş küsur bölümdür ve koca bir kayanın üzerinden geçen bir karınca izinden 

bile daha gizlidir. Heyhat! Şu benim zavallı aklım kayanın üzerindeki karınca izini bile fark edemezken 

ondan daha gizli olanı nasıl fark edecek ki?” Muhâsibî, Vesâyâ, ss. 196-197.  
717 Muhâsibî, Riâye, ss. 127-128.  



157 

Muhâsibî, riyanın biri ağır diğeri ise hafif olmak üzere iki şekli olduğunu söyler. 

Riyanın en ağır türü, insanın Allah’a itaat ederken insanları gözetmesidir.718  İnsan her ne 

kadar görüntü itibariyle Allah’a kulluk ediyor görünse de gerçekte insanlara kulluk 

etmektedir. Bu durum ise Muhâsibî’ye göre mecâzi şirki ifade eder. Riyanın en hafif türü 

ise insanın Allah’a itaat ederken karşılığını Allah’tan beklemekle birlikte diğer taraftan 

insanlara şirin görünme arzusu içerisinde bulunmasıdır. Muhâsibî, riyanın bu türünde biri 

Allah’ı diğeri ise insanı irade etmek gibi iki iradenin bir araya geldiğini söyler.719  Ağır 

olan riyada, sadece insanların övgüsünü kazanmak istenirken; hafif olan riyada ise hem 

insanların hem Allah’ın övgüsünün talep edilmesi gibi paradoksal bir durum söz 

konusudur. Muhâsibî, bu iki anlamıyla riyayı amelde şirk olarak tanımlayarak bu konuda 

Muhammed b. Lebid’den rivayetle Hz. Peygamber’in şu hadisini nakleder: 

“Sizin hakkınızda korktuğum küçük şirkten sizi sakındırıyorum. Dediler ki: Nedir bu küçük 

şirk? Hz. Peygamber: Riyadır buyurdu. Ve devam etti: Allah Teâlâ amellerinin 

karşılıklarını görecekleri günde kullarına şöyle buyuracaktır: Dünyadayken yaranmaya 

çalıştığınız kimselerin yanına gidin. Bakın, onlardan herhangi bir karşılık görebilecek 

misiniz?”720 

Muhâsibî, riya düşüncesini engellemek yahut ortaya çıktıysa gidermek için iki 

yöntem teklîf eder. Bunlardan ilki, insanın ahlâkî eylemlerinin Allah tarafından 

bilinmesini yeterli görerek riyayı başlangıçta geri püskürtmesidir ki Muhâsibî, bu 

düşüncesini şu sözleriyle ifade eder: “Riyayı önlemede en güçlü olan kimse, ilk dürtüyü 

halkın bildiğini hatırlatarak bunun yanında yaratıcısının bilmesini yeterli görerek 

reddeden insandır.”721 Görüldüğü üzere riyayı önlemede en etkili yöntem, ortaya çıktığı 

ilk anda fark edilerek terk edilmesidir. İkinci yöntem ise insanın sürekli, niyet ve 

amellerinin uhrevî sonuçları üzerinde düşünerek Allah’nın azabından yahut O’nun 

rızasından mahrum kalmakla kendini korkutmasıdır. 

Muhâsibî, riya konusunda içinde yaşadığı toplumu sert ve ağır tenkitler yöneltir. 

Onun eleştirisi daha çok dindar ve âlim görüntüsü altında, makam, mevki, şan, şöhret gibi 

dünyevî pâyeler devşirmek isteyen din bilginlerine yöneliktir. Muhâsibî, davranışları 

aklın ve niyetin bir göstergesi olarak değerlendirdiği için bakışı ve konuşmasıyla riyakâr 

olduğunu tespit etmenin hiç de güç olmadığı kimseleri şu sözleriyle eleştirir: 

 
718 Muhâsibî, Riâye, s. 134.  
719 Muhâsibî, Riâye, ss. 134-135. 
720 Muhâsibî, Riâye, ss. 134-136. 
721 Muhâsibî, Riâye, ss. 148-149. 



158 

“Korkarım zamanımız âbidlerinden hemen hepsi, hilebaz ve kendini bilmez kimselerdir. 

Bilmem kaçı giysisiyle gösterişte, kişiliği ile alçaktır ve dünyanın en küçük kıymığına 

kurbandır. Nice namaz kılan, oruç tutan, gazaya katılan, hacca giden, ağlayan, dine çağıran, 

dünyada zâhidlik gösterisi yapıp, âlemlerin Rabbine karşı vicdânında hiçbir sadakat hissi 

bulunmadığı için zühdü reddeden kimseler vardır. Bunlar zâhirde gösterdikleri kullukla 

insanlara âbidlik taslarlar, içten ve samimi olduklarını düşünürler ama buna rağmen 

organları her şeyi ortaya döker; gözleri Allah’ın hoşlanmadığı şeye bakar, dilleri Allah’ın 

sevmediği şeyi konuşur. Bu dil kızdığında veya insanlarla ilişki kurduğunda O’nun 

mahabbet beslemediği şeyleri telaffuz eder, karşılıklı konuşmada ya gıybet ya da başka 

(kötü) şeyleri terennüm eder.”722 

Muhasibî’nin ikinci eleştirisi riyanın İslâm toplumlarının gündelik dilinde ihlâs 

formu içinde yani “Allah râzı olsun” ya da “Allah rızası için” şeklinde bir dua ve teşekkür 

olarak kullanılmak sûretiyle örfe dönüştüğüdür. Dolayısıyla herhangi bir Müslüman 

gündelik hayatın pek çok safhasında birçok şeyi Allah rızasını gözeterek yaptığını sıklıkla 

dile getirebilir. Bununla birlikte hiç kimse onun bu ifadesini olağan üstü bir hâl ya da 

yüksek ahlâkın bir ölçütü olarak değerlendirmez. Zira zamanla Allah rızasını dile 

getirmek Müslüman toplumlarda yaygınlaşmış bir alışkanlık ya da örfe dönüşmüştür. Bu 

durumu erken dönemde sûfîler içerisinde ilk fark edenlerden biri Muhâsibî’dir. Nitekim 

“Biz sizi ancak Allah rızası için doyuruyoruz, bir karşılık ve teşekkür beklemiyoruz” 

(İnsan, 76/9) âyetine Mücâhid’in “Sâdık kullar bu sözü dilleriyle değil, ama sadece 

kalpleriyle söylüyorlar”723 şeklindeki yorumuna yer vererek Allah rızasını gözetmenin 

lafzî olarak değil, kalbin bir ameli olarak dile getirilmesi gerektiğinin altını çizer. Allah 

rızası terkibinin lafzî ya da kalbin bir ameli olarak söylenmesi arasındaki farkın ne olduğu 

sorulacak olursa buna Muhâsibî’nin cevabı, ilkinin zannî diğerinin ise yakîne dayalı bir 

bilgi neticesinde ortaya çıktığı yönünde olacaktır. 

Muhâsibî, riyayı yanlış akıl yürütmenin hem sebebi hem de sonucu olarak insanın 

fiillerinden kaynaklanan irâdî bir kötülük olduğunu düşünür. Bu düşüncesini 

temellendirmek içinse basit bir muhâsebe pratiğine başvurur. Sözgelimi, insan, başka 

insanların ilgi, onay ve beğenilerini kazanmak maksadıyla hareket ederse bu gayesine 

hiçbir zaman ulaşamaz. Zira takdir görmek için insan tarafından sergilenen davranışları 

insanlardan bir kısmını memnun ederken diğer kısmını ise kızdırabilir. Dolayısıyla 

insanların tümünü memnun etme isteği özünde beyhude bir çabadan ibarettir. Öte yandan 

 
722 Muhâsibî, Riâye, ss. 43-44. Benzer ifadeler için bkz. “Zamanımız söz söyleyenlerinden geneli, aldanmış 

ve hilebaz insanlardır. Kendimizi zâhidler ve sûfîler sayarız. Ama belki de Allah katında fâcir ve 

fâsıklardanızdır. Böyle olmadığımızdan nasıl emin olabiliriz? Oysa gün geçmiyor ki gerek organlarımız ve 

gerekse vicdanlarımızla kibir, kendini beğenmişlik, çekememezlik gibi günahlar işleyip dününkine 

bugünkünü eklememiş olalım. Hayatımızın her bir gününde kalp ve organlarımızla birtakım günahlar 

işliyor, bunları dünün katmer katmer olmuş günahlarına uluyoruz.” Muhâsibî, Riâye, ss. 45-46. 
723 Muhâsibî, Riâye, ss. 132-134. 



159 

insan hesapsız bir şekilde insanların övgülerini ararken tüm ilgileri de darmadağın 

olacaktır. Muhâsibî bu hususu “İnsanlar onu övmekle ne yaşam süresini uzatabilir ne 

rızkını çoğaltabilir ne ağzının tadını ziyadeleştirebilir ne herhangi bir belâyı başından 

savabilir ve ne de Allah’ın takdir etmiş olduğu kötü bir şeyi ondan uzaklaştırabilir”724 

diyerek insanın irade ettiği odak noktasının zayıflığına işaret eder. Bu durumda insana 

sadece sergilediği amelin meşakkati ile Allah’ın rızasından mahrum kalmanın üzüntüsü 

kalır. 

Muhâsibî, riya ile akıl/idrâk yetkinliği arasındaki ilişkiye dikkat çekmek için 

“Böbürlenme kalbi kör eder”725 diyerek yaklaşımını ortaya koyar. Muhâsibî’nin akıl 

hakkındaki öğretisine değindiğimiz bölümde kalbin, insanın idrâk yetilerinden biri olarak 

değerlendirildiğinden bahsetmiştik. Dolayısıyla, Muhâsibî’ye göre kalbin körleşmesi 

esasında yanlış akletmenin başka bir ifadesidir. Bu durum kibirli bir insanın ‘en doğru, 

en iyi, en güzel olanı ben bilirim yahut ben en üstün varlığım’ şeklindeki akıl 

yürütmesinde açıkça görülebilir. Zira insan herhangi bir konuda üstünlük sağlasa da farklı 

bir meselede başka bir kimse kendinden üstün olabilir. Bu nedenle insanlar arası üstünlük 

izâfî bir durumdur. Kibir ise insanın boş bir kuruntusundan ibarettir. Muhâsibî, bu konuda 

“Yeryüzünde hakkı olmayarak tekebbüre kapılanları, âyetlerimi anlamaktan 

alıkoyacağım”726 meâlindeki âyete getirilen yorumlara yer verir. Tefsirlerden ilki, 

“Kalplerini Kur’ân’ı anlamaktan çevireceğim” şeklinde iken; diğeri ise “Kalpleriyle 

melekût arasına perde koyacağım, yani gayba yakîn gözüyle bakmalarına, ibret almaktan 

alıkoyacağım” yönündedir.727 Muhâsibî, akıl ile ahlâk arasında kurduğu etkileşimi ifade 

etmek üzere karanlık metaforuna başvurur. Ona göre insan erdemsiz bir fiil işlediğinde, 

kalpte bir bölüm kararmaktadır. İnsan gayr-ı ahlâkî eylemlerde ısrar ederse, kalbinin tümü 

kararabilir. Bunun Muhâsibî öğretisi açısından anlamı, insan idrâkinin işlevselliğini 

kaybedeceğidir. 

Muhâsibî, riyanın insan davranışlarının neredeyse tümünde gözlemlenebileceğini 

söyler.  Ona göre riyanın insanda görünürlük kazandığı noktalar şu şekilde özetlenebilir: 

Beden, söz, hareket, amel, sohbet ve yakınlık. Beden ile riya, bir kimsenin kendini zayıf 

 
724 Muhâsibî, Riâye, ss. 142-143.  
725 Muhâsibî, Riâye, s. 267. 
726 A’râf, 7/146 
727 “İsa b. Meryem’den rivâyet edilmiştir: Tohum ovanın üstünde yeşerir, kayanın değil. Hikmet de 

böyledir. Mütevazı kimsenin kalbinde olur, mütekebbirin değil. Görmez misin ki başı tavana kadar varanın 

başı yaralanır; başını eğseydi tavan ona gölge ve örtü olurdu. Mütekebbirler için getirilmiş misaldir: 

Tekebbüre kapılırsa Allah onu alçaltır ve kalbinden hikmeti anlama gücünü alır; tevazu gösterirse hikmeti 

anlama ve ondan faydalanma gücü verir.” Muhâsibî, Riâye, s. 301.  



160 

ve bitkin göstererek oruçlu izlenimi vermesi türünden bedenin dindarlık görünümü için 

araçsallaştırılmasından ibarettir. Bazı kimseler zühd-zâhid izlenimi vermek maksadıyla 

eski ve pejmürde kıyafetleri tercih ederken; diğerleri ise mevki ve makam sahipleri 

aracılığıyla dünyevî bir paye elde etmek adına daha iyi bir kıyafeti tercih edebilirler. Bu 

durumda yeni yahut eski kıyafetleri tercih etmek tamamen niyete göre değişkenlik arz 

eder.728 Muhâsibî, beden üzerinden yapılan riya için şunları söyler: 

“Kul darmadağın olmuş saçlar, içine çökmüş gözler, tıraşlanmış bıyıklar, kökünden 

kazınmış ya da bırakılıp salınıvermiş saçlarla riyakârlık yapar. Böyle davranmakla Hz. 

Peygamber’in giyiniş tarzını, yüzündeki secde izini, pejmürde kıyafetini, özensiz vaziyetini 

ve din ehline özentisini izhâr etmek ister. Giysisini temizlemeyi bırakır, ibadette tevâzu 

göstererek kendi değerini sözde, çevresi gözünde küçültmek ister.”729 

Muhâsibî, bedenle riya yapanları “Semizlikleri, renklerinin saflığı ve parlaklığı, 

soylarının köklü oluşu” minvalinde betimleme suretiyle eleştirir. Fakat ona göre din 

kisvesi altında yürütülen riya ile mukayese edilecek olursa, beden üzerinden yapılan çok 

hafif bir erdemsizlik olarak mütalaa edilebilir.730 Din kisvesi altında ortaya çıkan riyada 

din bilginleri, sahip oldukları ilme rağmen aldanmış olmakla itham edilirler. Bu noktada 

Muhâsibî’ye “İnsan sahip olduğu ilim ile nasıl aldanabilir” şeklinde bir soru yöneltilir. O, 

“Bilirler ama yapmazlar, ezberledikleri lafızların manalarını idrâk etmezler” sözleriyle bu 

soruya cevap verir. Muhâsibî açısından ilmiyle gaflet içinde bulunan âlim ile câhil kimse 

mukayese edilse, câhil bilmediği için mazur görülebilir.731 İlmiyle âmil olmamakla itham 

edilenlerin başında fâkihler gelmektedir. Muhâsibî, fakihleri ‘Fıkıh ilmini bilmekle 

kendilerini güvende bilirler halbuki aldanırlar” sözüyle eleştirir. Ona göre gerçek fıkıh, 

tasavvuf anlamında fıkh-ı bâtındır. Bu iddiasını temellendirmek için Hasan-ı Basrî’nin 

‘Sen hiç fakih gördün mü?’ Fakih gecesini (namaz kılarak), kâim (ayakta), gündüzünü 

sâim (oruçlu) geçiren, dünyaya kalbinde yer vermeyen (zâhid) kimsedir” sözüne atıfta 

bulunur.732 

Muhâsibî, söz ile yapılan riya için cedel ve retorik yöntemini kullanan kelâm 

bilginlerini, kurrâları, şâirleri ve belâgat ustalarını örnek gösterir.733 Özellikle Fehmü’l-

 
728 Muhâsibî, Riâye, ss. 142-143.  
729 Muhâsibî, Riâye, ss. 145-146. 
730 Muhâsibî, Riâye, ss. 145-146. 
731 Muhâsibî, Riâye, ss. 357-358.  
732 Muhâsibî, Riâye, ss. 360-361.  
733 “Hikmetle konuşmak, tartışma esnasında kanıt getirmek, hadisi ezberlemek, delili zikretmek, ilmi olarak 

kavramak, Allah’ı dille zikrettiğini vurgulamak, ma’rufu emretmek, münkeri nehyetmek, Allah’tan 

ürperdiğine kanıt olsun diye, diyalog sırasında sesini kısmak, (Kur’ân) okurken sesi güzelleştirip süslemek. 

İşi dünyevi bakımdan yapanlar ise tartışma esnasında ya da haklar gibi konularda akıcı bir şekilde ve güçlü 

deliller getirerek konuşmak suretiyle mürâîlik yaparlar. Örneğin güzel seslilik, şiir ezberleme yeteneği, 



161 

Kur’ân adlı eserinde Kur’ân ile ilişkini lafzî okuyuş seviyesinde tutan kurrâ ve din 

âlimlerini sert bir şekilde eleştirir. Çünkü bu kimseler Kur’ân’ı akletme (anlama) ve 

onunla amel etmeyi göz ardı etmektedirler. Halbuki ona göre bir mü’minin Kur’ân’ı 

okumasının maksadı idrâk ve amel etmek olmalıdır. Bir diğer riya türü amel ile 

yapılandır. Muhâsibî, bunun için namazı uzatan ve okuyuşunu titretmek suretiyle huşu 

içerisindeymiş izlenimi vermek isteyenlerin davranışlarını örnek olarak verir.734 Ona göre 

amel ile riyakârlık yapan kimseler, “Biriyle karşılaştığında ve yürürken gözlerini büyük 

bir edayla kapatır, açar, başını eğer, herhangi bir meseleyle karşılaştığında güya vakarlı 

edayla durup düşünür.”735 Riya türleri içerisinde sonuncusu yakınlık kurmak şeklinde 

ortaya çıkar. Bu kimseler ya bir yöneticiye yahut bir din bilginine yakınlık kurarak mevki, 

makam ya da şöhret gibi dünyevî bir iktidar devşirmek isterler. Muhâsibî bu kimselerin, 

toplum önünde infâk etmekten büyük bir haz duyduklarını, gösterişli elbiseler giyerek ve 

şatafatlı binekler kullanarak yöneticilere din bilgini kisvesi altında yakınlık kurmaya 

çalıştıklarını başarılı bir şekilde tasvir eder.736 Muhâsibî’nin yakınlık kurmakla riyakâr 

olarak nitelediği kimseler hakkındaki gözlemleri şöyledir: 

“Yazık sizlere! Ruhbanlaşmış kimselerin mahallesinde ikamet ediyor ve Allah’a giden 

yolda yürüyenlere yol mu açıyorsunuz? Aslında siz dünya malı sahibi olanlara dünyadan 

vazgeçmelerini söylerken o malları usulca size teslim etmelerini istiyorsunuz. Yazık size! 

Düşünün bir kere, içerisi zifiri karanlık olan bir evin damına kandil konulmasının ne faydası 

olur? İşte sizin durumunuz budur; kalpleriniz zifiri karanlık halde iken ağızlarınızda ilim 

olsa neye yarar ki!”737 

Muhâsibî, bir kimsede riyanın bulunup-bulunmadığının şu sorular üzerinden tespit 

edebileceğini söyler: “İnsanlar ve toplum içindeyken gayretli ve çalışkan iken; tek başına 

kaldığında tembellik yapıyor mu?” “Yapılan küçük yahut büyük her işten övgü ve takdir 

bekliyor mu?”738 Muhâsibî’ye göre bir kimse bu iki soruya olumlu yanıt veriyorsa 

kendisinde riyanın olduğunu bilmelidir.739 Peki kendisinde riyanın bulunduğunu fark 

eden kimse bu durumda amelini terk mi etmelidir yoksa tamamlaması gerekir mi? 

 
şarkı ve şiir söylemeye elverişli güzel ve kuvvetli seslilik, hep dünyevi mürâîlik için kullanılabilir.” 

Muhâsibî, Riâye, ss. 146-147. 
734 Muhâsibî, Riâye, ss. 144-147. 
735 Muhâsibî, Riâye, s. 147.  
736 Muhâsibî, Riâye, ss. 145-146.  
737 Muhâsibî, Vesâyâ, s. 75.  
738 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlâllah, ss. 262-264.  
739 “-Riyakâr (mürâî) adamın özelliği nedir? 

       -Üç özelliği vardır:  

        a) İnsanlar arasında oldukça gayretli olmak, 

        b) Tek başına bulunduğunda tembellik etmek, 

        c) Yaptığı her işten övgüyle bahsedilmesini beklemek” Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû İlallâh, ss. 262-

263.  



162 

Muhâsibî, bu konuda iki şekilde hareket edilebileceğini söyler: (a) Amele başlanmadan 

önce riya ile ilgili hatarât gelirse bunu ortadan kaldırmadan eyleme başlanılmamalıdır. 

(b) Amelin başlangıcında niyet sahih iken süreç içerisinde riya ilişirse, söz konusu amel 

bırakılmaz ve fakat davranış riyadan arındırılır.740 Muhâsibî, Âdâbû’n-Nüfûs’ta insanın 

amelini yenileyerek riyadan ihlâsa dönüşünü şu örnekle izah eder: 

“Buna şu adamın hali örnek verilir. Bu adam bir kavmi yemeğe davet ediyor. Bunu 

yaparken nefsini yokluyor, kararını gözden geçiriyor. Derken o kişi, falan kişiyi bir konuda 

anlaştığı için davet etmiş, diğer kişiyi küstahlık yapmak için çağırmış, berikini hizmetinde 

kullanmak ve güdümü altına almak için davet etmiş, ötekini yaptığı zulmüne yardım etmesi 

gayesiyle çağırmış. Yine o topluluktaki birini kendisini övmesi için, diğer kişiyi başkasıyla 

oturup kalkmayı bırakıp, kendisiyle oturup kalksın diye çağırmış, bir başkasını da 

karşılaştıklarında kendisini güzel karşılaşın, izzeti ikram göstersin diye davet etmiş. Bu ve 

benzeri durumların hiçbirinde Allah (c.c.) adına bir şey yoktur. Bunların tümü dünya 

içindir. Kişi, nefsinde bu durumun olduğunu anladıysa iradesinde Allah’ın rızasının 

olmadığını, Allah’tan bir mükafaat beklediğinin bulunmadığını hissederse o zaman, nefsine 

şunu der: Hayır! Ben ilk niyetimi terk ediyor, ikinci niyete geçerek sadece Allah’ın rızasını 

ve âhiret yurdunu talep ediyorum” 741 

Muhâsibî, riya ile kibir arasında bir geçişkenliğin olduğunu düşünür. Ona göre kibir 

kavramı kendi içerisinde hiyerarşik bir yapıya sahiptir. İnsan-insan yahut Allah-insan 

ilişkisine göre kibir farklı şekillerde tanımlanabilir. Muhâsibî, Allah-insan arasındaki 

kibri idlâl olarak adlandırır. Ona göre idlâl, insanın amellerinde Allah’ın aktif bir unsur 

olduğunu unutması anlamına gelir. Sözgelimi insanın ‘Şu kadar iyilik yapmama rağmen 

karşılığı bu mu?’ yönündeki serzenişi buna güzel bir misâl teşkil eder. Açıktır ki bu ifade, 

bir tür yapılan iyiliği başa kakma durumunu imâ eder. Muhâsibî insanın bu konuda 

şikâyet etmesinin sebebinin, kendisine iyilik yapma imkânı verenin Allah olduğu 

unutmasıyla açıklar. Dolayısıyla ona göre insan herhangi bir iyilik yapmakla Allah’ı 

kendisine borçlandırmak şöyle dursun, aksine söz konusu erdemi gerçekleştirirken 

kendisine sunulan şartların (nimet) teşekkürünü bile ödeyemez.742 Bununla irtibatlı olarak 

Muhâsibî şu hadise yer verir: “Ameline güvenmenin (idlâl sahibinin) namazı başından 

daha yükseğe çıkmaz.”743 

 
740 Muhâsibî, Riâye, ss. 210-211. 
741 Muhâsibî, “İradeyi Riyadan İhlâsa Taşıma Hususunda Sıdkı Bilmek”, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 146-147.  
742 Muhâsibî, insanın yaptığı ibadetler karşısında bir ödül beklentisi içerisine girmesini yanlış bir akıl 

yürütmenin sonucu olduğunu iddia eder. Şayet Allah ile insan arasındaki ilişki, bir terazinin iki kefesi 

arasındaki denge ise, o halde Allah’nın insana ihsan ettiği sayısız nimet karşısında insan ancak şükredebilir. 

Bu konuda Muhâsibî, kusur ve eksikliklerinin farkında olan bir doktorun yaptığı işle övünmeye fırsat 

bulmak bir yana söz konusu noksanlıklarından mütevellit sıkıntı içerisinde olacağını söyler. Dolayısıyla bir 

mü’min her ne yaparsa yapsın daima Allah karşısında âciz olacağını bilmesi ve bu nedenle de ödül gibi bir 

beklenti içerisinde girmek yerine daima minnet ve şükrân içerisinde olması gerektiğini söyler. Bkz. 

Muhâsibî, Vesâyâ, ss. 108-109.  
743 Muhâsibî, Riâye, s. 275.  



163 

İnsan ile insan arasındaki kibir ise insanın hemcinslerinden kendini üstün 

görmesiyle ortaya çıkar.744   Muhâsibî, kibrin bu türüne örnek verirken, câhiliye dönemi 

Araplar arasındaki insan tipolojilerine atıfta bulunur. Bu kimselerin sahip oldukları kibir 

gündelik yaşamlarında fiziksel olarak dik durma ve eğilmeme şeklindeki davranışsal bir 

alışkanlığa dönüşmüştür. Muhâsibî’ye göre bu durum İslâmiyet’in başlangıcında bazı 

Arapların niçin secdeye mesafeli durduklarını açıklayan bir veçheye sahiptir. 

Muhâsibî’nin ifadeleri şu şekildedir: 

“Bu öyle bir dereceye varmıştı ki, onların birinin bir şeyi düşse eğilip onu almaktansa 

bırakmayı tercih ederdi. Bugün de öyle insanlar vardır ki pabucu kopup düşse eğilmemek 

için dönüp almak istemez. İşte bu sebeple (Araplar eğilme ritüeline katlanmamak için) 

secdeden yüz çevirilerdi.”745 

Son olarak Muhâsibî’nin dikkat çektiği bir diğer husus insanın erdemli 

eylemlerinden kibir duymasıdır.746 Bunun engellenmesi için sûfîler tarafından ibadetlerin 

gizliliğine vurgu yapılır. Tasavvuf düşüncesinin erdemli eylemlerin gizliliği noktasında 

koyduğu nihai ölçü kirâmen kâtibin meleklerinin dahi insanın Allah için yaptığı 

amellerden haberdar olmamasıdır. Kuşeyrî bu konuda Cüneyd-i Bağdâdî’den şöyle bir 

rivayette bulunur: “İhlâs Allah Teâlâ ile kul arasında bulunan bir sırdır. Melek bilmez ki 

sevabını yazsın, şeytan bilmez ki müdâhale ederek bozsun, hevâ bilmez ki onu 

maksadından saptırsın.”747 Muhâsibî, bu konudaki yaklaşımını “Müslümanlar çok fazla 

dua ederlerdi; fakat sesleri hiç duyulmazdı. Duaları adeta Rabbleri ile aralarındaki bir 

fısıldamadan ibaretti”748 diyerek ortaya koyar. Ona göre Peygamber'in mü’minlerin 

birbirlerini övmelerini yasaklamasının esas nedeni budur.749 Çünkü gerçek övgünün 

sahibi Allah ise o halde insanın tevhîd ilkesi gereği, toplumun takdirinden sakınması 

gerekir. Dolayısıyla Muhâsibî’ye göre ahlâkî yetkinlik ile övgü/takdir arasında 

paradoksal bir ilişki mevcuttur. 750 Sözgelimi bir kimse, “Sabrettim, kurtuldum, güzel 

yaptım, uğraştım, anladım” gibi ben kipiyle cümleler kurarak yaptığı ameller ile kibre 

düşebilir. Halbuki insan, yaptığı iyiliği kendisine Allah’ın bir imkân olarak bahşettiğini 

 
744 Muhâsibî, Riâye, ss. 302-303. 
745 Muhâsibî, Riâye, s. 303. 
746 Muhâsibî, “Salihlerin ve Riya Ehlinin Övülme ve Yerilme Durumundaki Tavırları”, Âdâbu’n-Nüfûs, 

ss. 99-100.  
747 Kuşeyrî, Risâle, s. 244.  
748 Muhâsibî, Vesâyâ, s. 150.  
749 Muhâsibî’nin aktardığı hadis şu şekildedir: “Bu rivâyete göre adamın biri Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

yanında bir başka adam hakkında övgü dolu sözler söyler. Bunun üzerine Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle 

buyurur: Eğer o övdüğün arkadaşın burada olsaydı ve söylediklerinden râzı olsaydı, sonra da ölseydi, 

doğrudan cehenneme giderdi.” Muhâsibî’nin aktardığı bir başka rivâyet: “Dikkat edin, sakın birbirinizi 

övmeyiniz! Övgücü kimseleri gördüğünüzde yüzlerine toprak serpiniz.” Bkz. Muhâsibî, “Övgünün 

Tehlikeleri” Vesâyâ, ss. 173-183.   
750 Muhâsibî, “İlmin Âfetleri”, Vesâyâ, ss. 205-211.  



164 

hatırlasa kibir yerine âcizlik ortaya çıkar.751  Muhâsibî’nin verdiği bir başka örnek, Uhud 

savaşında Hz. Peygamber’e siper olan Talha’nın parmağının Peygamber için 

incinmesinden duyduğu kibir ile yün elbise giyenlerin, ipek kıyafet içerisinde 

bulunanlardan daha fazla kibre sahip olmalarıdır. Muhâsibî, bu konuda Hasan-ı Basrî’den 

şu rivâyeti aktarır: “Yün giyen, bu elbise içinde, ipek elbise giyenin, bu ipek elbisesi 

içindeyken (duyduğu) kibirden daha fazla kibir içindedir.”752 Bununla birlikte Muhâsibî, 

mü’min ve ahlâklı kimselerde kâfir ve günahkarlara karşılık ‘ben ondan daha üstünüm’ 

yahut ‘ben cenneti ondan daha çok hak ediyorum’ şeklindeki övünmekten 

kaynaklanabilecek kibre dikkat çeker. Bu konuda “Hayatınızı hangi halde 

sonlandıracağınızı bilmez iken, yine hayatını hangi halde sonlandıracağını bilmediğiniz 

bir mü’mini nasıl küçümseyebilirsiniz? Üstelik hanginizin öbür dünyada nereye 

gideceğini de biliyor değildiniz ki!”753 diyerek insanın ahlâken kendini en iyi gördüğü 

durumlarda dahi akıbetinden emin olmaması gerektiği konusunda uyarır. Zira insan her 

an değişen bir varlıktır ve insan ölmeden önce her an ya hidayete erebilir yahut yoldan 

çıkabilir. Çünkü tasavvuf düşüncesine göre insanın amellerini belirleyen esas kriter 

amelin nicel çokluğu değil aksine yaslandığı ihlâs fikridir. Muhâsibî, bu noktada insanın 

kendisine şöyle bir soru yöneltmesini ister: ‘Aslın ne faslın ne?’ Bunun anlamı, asl ile ata 

yani Hz. Âdem; fasl ile ise insanın biyolojik babası kastedilmektedir. Böylece Muhâsibî, 

insanın aslının toprak faslının ise bir nutfeden ibaret olduğunu hatırlayarak kibrin yanlış 

bir düşünce olduğunu akletmesini ister.754 

4.3.2. Te’vil/Te’vile Sapmak 

Cüneyd-i Bağdâdî, bilgi-eylem ilişkisi bağlamında içinde yaşadığı topluma 

yönelttiği bilim eleştirisini te’vîl ve te’vîle sapmak kavramlarıyla ifade eder. Cüneyd-i 

Bağdâdî’nin te’vîl/te’vîle sapmak kullanımı daha çok İslâm düşüncesi içerisinde yer alan 

din bilginlerinin dünyevî birtakım payeler elde etmek maksadıyla temsil ettikleri dini 

otoritenin imkânlarını istismar etmesi anlamına gelmektedir. Bu meyanda, âlimler toplum 

içinde şöhret, makam-mevki elde etmek yahut siyasi iktidara yakın olmak adına te’vîle 

sapabilmektedirler. Cüneyd-i Bağdâdî, bu konudaki görüşlerini şu sözleriyle ifade eder: 

“Ey teşvik edilmiş, yola koyulmuş, ihtiyatlı olan adam, bil ki ilmi yüklendikten, uzun 

 
751 Muhâsibî, Riâye, s. 271.  
752 Muhâsibî, Riâye, s. 314. 
753 Muhâsibî, Vesâyâ, ss. 109-110.  
754 Muhâsibî, Riâye, ss. 318-321. 



165 

zaman ilme çalışıp onu çoğalttıktan sonra sana ve benzerlerine mâni olan şey, te’vîle 

sapmak ve nefsinde gizli olan dünyaya sevgi ve ona dayanmandır.”755 

Cüneyd-i Bağdâdî, te’vîle sapanları genel olarak iki kategoride 

değerlendirmektedir: (a) Nefsinin derinliklerinde gizlenmiş olan arzu ve zaafları 

bilmelerine rağmen te’vîle devam edenler. Bu gruptakiler, niyetlerindeki bozukluğu 

bilmelerine rağmen toplumun övgüsünü kazanmak konusunda karşı konulamaz 

arzularının esiri olmuş görünmektedirler.756 (b) Niyetlerini Allah dışındaki unsurlardan 

arındırmakla birlikte bilginin eyleme dönüşme sürecinde ihlâsı kaybederek te’vîle 

sapanlar.  Görüldüğü üzere birinci grup niyetin başlangıcında diğer grup ise niyetin amele 

dönüşme sürecinde te’vîle saparak ihlâs ve sıdk çizgisinden sapmaktadırlar. Cüneyd-i 

Bağdâdî, bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“İlim cübbesini giyer ve te’vîl etmek suretiyle kendisini âlim göstermeye çalışır. İlme davet 

eder ve nefsini ilimle meşhur etmek ister. Böyle yapar ki, insanlar kendisini âlim bilsinler. 

Mevki ve yeri bilinince kendisinden ilim işitilince insanlar kendisine gelmeye başlayınca, 

avâmın başına toplanmasından câhillerin kendisini kendisinde olmayan bir sıfatla 

methetmesinden hoşlanır. Bu hâl ondaki te’vîl arzusunu kuvvetlendirir. İlminden karşılık 

beklemeye başlar. Bu dünyanın, ilmine sevap olmasına razı olur. İlmi, az paraya ve çok 

tehlikeye satar. Âhirete ve Allah’ın sevabına karşılık, dünyaya râzı olur.”757 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin te’vîl yapanlar için yönelttiği eleştirinin mihverinde din 

bilginlerinin temsil ettikleri ilim ile ticaret yapmaları bulunmaktadır.758 Ona göre, te’vîlde 

bulunanlar ilimleri karşılığında halktan bir ücret talep etmektedirler ki, dünyevî bir 

menfaate dayalı bu tavır peygamberlerin ve ulemanın ahlâkı ile uyuşmamaktadır. 

Cüneyd-i Bağdâdî, ilim ile haram olan bir şeyin satın alınmasını (suht) kötü bir ticarete 

benzetir.759 Bu meyanda, halifelere, emirlere yakınlık kurarak onlardan mevki ve makam 

devşirmek isteyenler din bilginlerini sert bir dille eleştirir. Nitekim ona göre, bu kimseler, 

gaflet ve nisyan içerisinde Allah’ı unutarak hareket etmektedirler.760 Bu noktada Cüneyd-

 
755 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 12. 
756 Kuşeyrî’nin Ebû Türâb’tan (ö. 245/859) aktardığı şu rivâyet, ilk dönem mutasavvıfların bilgi-eylem 

arasındaki tutarsızlıktan hareketle nasıl çağdaşları âlim ve sûfîleri eleştirdiklerini göstermesi açısından 

dikkate değerdir: “Sizden hanginiz yamalı hırka giyer ve tekkede (işsiz) oturursa dilencilik yapmış olur. 

Mushafı yüzünden okuyan veya halk işitsin diye Kur’ân okuyanlar da dilencilik yapmış olur.” Kuşeyrî, er-

Risâle, s. 46.  
757 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 12. 
758 Cüneyd-i Bağdâdî’nin çağdaşı olan sûfîlerden Ebû Hüseyin Nurî (ö. 295/907)’nin sahip oldukları ilim 

ile gösteriş yapanlara yönelttiği sert bir eleştiri örneği için bkz.: “Yamalı elbise incileri örterdi. Bugün ise 

mezbelelikteki leş örtüsü haline geldi” Kuşeyrî, Risâle, s. 53. 
759 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 13. 
760 “Daha başlangıçta onların ayağına koşmak, kapıcıların tavassutunu dilemek, kapılarında beklemek 

zilletine düşerler. Ya içeri girmelerine izin verilir veya geri çevrilirler. Zelil, perişan akıbete maruz kalırlar. 

Alçaklık içerisinde boynu bükük dönerler. Arzularına kavuşuncaya kadar böyle gider, gelirler ve taptıkları 

ilahı unuturlar. Gaflet ve nisyan onları ölüm yerlerine götürür.” Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 14. 



166 

i Bağdâdî, ilmin zâhir elbisesine bürünerek insanların kendisine parmakla işaret 

etmesinden haz alan kimsenin durumunu acı bir ölüme benzeterek, okuyucusuna böyle 

alçak ve zelil bir duruma düşmekten sakınmasını öğütler.761 

Sonuç olarak Cüneyd-i Bağdâdî, bilginin niçin eyleme dönüşmediği ve eyleme 

dönüşmekle birlikte niçin sahih bir zemine (burhanîlik) dayanmadığı sorusuna iki şekilde 

cevap vermektedir: (a) te’vîle sapmak ve (b) dünyayı sevmek. Burada te’vîle sapmakla 

kastedilen, kişinin kendi anlayışına göre şeriatı yorumlaması iken; dünyayı sevmek ise 

mevki, makam ve şöhret gibi payeler elde etmek için bilgi üretmek anlamında kullanılır. 

Cüneyd-i Bağdâdî’in söz konusu tespitleri, aynı zamanda, içinde yaşadığı İslâm topluma 

yönelttiği sert ve güçlü eleştiriler olmak bakımından dikkate değerdir.762 Buna göre, 

retorik, cedel ve safsata gibi yöntemlerle hakikat ile ilişki kurmak mümkün değildir. 

Burada Cüneyd-i Bağdâdî, dolaylı olarak içinde yaşadığı toplumun bireyine şu soruyu 

yöneltmektedir: Sen hakikati niçin talep ediyor ya da öğreniyorsun? Tartışmak için mi, 

muhâliflerini yenmek için mi yoksa bir iktidar devşirmek için mi? Dolayısıyla Cüneyd-i 

Bağdâdî, söz konusu sebeplerden hareketle te’vîle sapanların hakikat ile aralarına kalın 

duvarlar ördüklerini ve bu çerçevede tasavvufun bilgide kesinliği talep eden cihetiyle bir 

kesinlik (burhanîlik) arayışı olduğunu iddia etmektedir. 

4.4. İlim-Amel Arasında İndeterminist İlişki 

Bilgi-eylem (ilim-amel) arasındaki ilişki esasında nedensellik (determinizm) 

tartışmasının üç sacayağından birini oluşturur. Buna göre nedensellik, Allah-âlem ilişkisi 

bakımından, âlemin yapısı ve işleyişi ile insan fiilleri açısından olmak üzere üç alt başlık 

altında tartışılır. İnsanın fiillerinde nedensellik kelâm geleneğinde cebr, tevfîz görüşü ile 

tevlîd ve kesb teorisi bağlamında ele alınmaktadır.763 Tasavvuf literatüründe ise ilim-amel 

meselesi biri niyet-eylem diğeri ise eylem-uhrevî kurtuluş arasındaki nedensellik olmak 

üzere iki açıdan değerlendirilebilir. Bu nedenle ilk olarak “Niyet-amel arasındaki boşluk 

 
761 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 9. 
762 Zâhirde âlim ya da mutasavvıf kisvesinde bulunup da özünde toplumun takdir ve beğenisini kazanmak 

için yapılan her türlü eylem, sûfîler tarafından kimi zaman sert kimi zamanda ironi içerikli eleştirilere konu 

olmuştur. Bunlardan biri, Bişr Hâfî (ö. 227/841) için aktarılan şu rivayettir. Bu rivayete göre, Hâfi, 

yalınayak anlamına gelmektedir ve bir gün Muâfî b. İmrân’ın evine gider, kapıyı çalar ve içeriden kim o 

denilince, Bişr Hâfî “ben” diyerek yanıtlar.  Bunun üzerine içeriden bir kızcağız, “İki para verip ayağına 

ayakkabı alsan “Hâfî” (yalınayak) lakabından kurtulursun der.” (Kuşeyrî, Risâle, s. 31.) Burada tasavvufun 

ince ve mizah unsuru güçlü bir iç tenkit örneği gösterdiğini söylemek mümkündür. Çünkü Kuşeyrî, Bişr 

Hâfî’nin portresi üzerinden, zahitlikle şöhret bulma şeklinde tezahür eden gayr-ı ahlaki bir durumun ortaya 

çıktığını ifade eder.  
763 Osman Demir, Kelâmda Nedensellik, Klasik Yay, İstanbul 2015, ss. 291-299.  



167 

fikri” daha sonra da “Amelin bireysel uhrevî akıbet üzerindeki etkisi” başlıkları altında 

ilim-amel arasındaki indeterminist ilişki analiz edilecektir. 

4.4.1. Niyet-Amel Arasındaki Boşluk Fikri 

Tasavvufa göre, bilgi ile eylem arasında her zaman tam bir mutâbakat olmayabilir. 

Bazen bilgi (ilim) tam olurken, eylem (amel) eksik olur; kimi zaman da eylem tam 

olabilirken, bilgi noksan olabilir. Bu durumda bilgiyi mi yoksa eylemi mi esas almak 

gerekir? Sûfîlerin bu konudaki yaklaşımı kendi içinde ayrıntılı analizleri içerir. (a) Bilgi 

eylem arasında her zaman tam bir mutâbakat olmayabilir. (c) Bilginin eyleme kıyasla her 

zaman zamansal ve değer bakımından önceliği vardır. (d) Sahih bir bilgi zemininde ortaya 

çıkmayan eylemler, erdem kategorisinde değerlendirilemez. (e) Sahih bir bilgiyle ortaya 

çıkmayan ve fakat eylem esnasında niyetini tashih etmek suretiyle erdemli eylemler 

ortaya konabilir. 

Muhâsibî, Riâye adlı eserinde ilim-amel, niyet-davranış (iman-amel) arasındaki 

ilişki ve diyalektiği detaylı bir şekilde ayrıntılandırır. Bu çerçevede ilim-amel arasında 

altılı bir tasnif ortaya koyar. Fakat söz konusu tasnif, insanın erdemsiz bir eyleme 

yönelişiyle, bu niyetini davranış kalıbına dökme sürecini ve bunun tevbe ile ilişkisine 

odaklanmaktadır. Eyleme dönük ilk his ve düşünceler kalpte ortaya çıkmaktadır. 

Muhâsibî, kalpte beliren negatif hisleri hatarât olarak isimlendirir. Hatarâtın kalpte ortaya 

çıkması kendi içinde iki aşamayı (zihni yönelme-yerleşme), davranış boyutunda 

gerçekleşmesi aynı şekilde iki aşamayı (fiziksel yönelme-uygulama), davranışın 

tamamlanmasından sonra ise biri mutlak anlamda geriye dönüş diğeri ise parçalı dönüş 

olmak üzere toplamda altı farklı tepki gözlemlenir. Muhâsibî’nin benimsediği yaklaşım 

şu maddeler altında betimlenebilir: 

(a) Kalbin amellerinde hatarât belirir. Ardından hemen tevbe ile geri püskürtülür. 

(b) Kalbin amellerinde hatarât belirir ve yerleşir. Bir süre sonra tevbe edilir. 

(c) Kalbin amellerinde hatarât belirir, yerleşir. Daha sonra organlar meyleder. Fakat 

bir süre sonra tevbe edilir. 

(d) Kalbin amellerinde hatarât belirir, yerleşir. Daha sonra organlar meyleder ve 

davranışa dökülür. Ardından bundan tevbe edilir. 



168 

(e) Kalbin amellerinde hatarât belirir, yerleşir. Daha sonra organlar meyleder ve 

davranışa dökülür. Bir süre devam ettikten sonra tevbe edilir. 

(f) Kalbin amellerinde hatarât belirir, yerleşir. Organlar meyleder ve davranışa 

dökülür. Bir kısmında ısrarla devam edilirken diğer bir kısmından tevbe edilir.764 

Muhâsibî’nin ilim-amel arasında yaptığı bu analiz, bilgi-eylem arasında zorunlu bir 

nedensellik bağının olmadığını gösterir. Bu durumda niyet amele dönüşme sürecinin 

herhangi bir safhasında unutularak ya da iradi olarak terk edilebilir. Muhâsibî bu durumu, 

“Niyet başlangıçta çok iyiyken sonradan kötü bir şekle dönüşüp sahibinin amelini ifsât 

edebilir” diyerek ifade eder.765 Bunun neticesinde ahlâkî eylem ortaya çıkmayabilir ya da 

geri dönüş/ler (tevbe) olabilir. Muhâsibî’nin burada dikkat çekmek istediği husus, insanın 

niyet ve amel sürecinde kesik kesik ve birden çok anlık (ahlâkî) kıyaslar yaptığıdır.  Öte 

yandan, niyetin, amel tamamlanıncaya kadar korunmasındaki güçlüğe, “kayaları 

taşımaktan, çok yaşlı develeri yürütmekten daha zor ve tehlikelidir”766 diyerek işaret eder. 

Cüneyd-i Bağdâdî, ihlâs-sıdk ile ilgili olmak üzere başka bir problemin altını daha 

çizmektedir ki, bu bilgi-eylem arasındaki nedensellik bağının paranteze alınmasından 

başka bir şey değildir. Ona göre, “İhlasın başı (evveli), iradede Allah’ı tek kılmaktır. 

İkincisi de fiili âfetten korumaktır.”767 Buna göre, insanın herhangi bir eylemden önce 

sahip olduğu niyet, süreç içerisinde yani eyleme dönüşme safhasında bozulabilmektedir. 

Bu nedenle Cüneyd-i Bağdâdî, ihlâsın başını niyetin tamlığına (cevdetül-niyet) 

dayandırmakla birlikte, onun kemâlinin ancak niyetin eylem tamamlanana kadar 

muhafaza edilmesine bağlamaktadır. 

Muhâsibî, niyetin amele dönüşüm sürecinde uğradığı bozulmayı, ‘niyeti 

yenilemek’ şartıyla tashih edilebileceğini söyler. Bunun için şöyle bir örnek verir. Söz 

gelimi, insan Allah’ın rızasını gözeterek birine hediye vermek üzere harekete geçer ve 

daha sonra aklına ‘ne kadar da cimrisin’ demelerinden çekinerek almayı düşündüğünden 

daha değerli bir hediye alma düşüncesi içinde kendini bulabilir. Muhâsibî insan için bunu 

bir âfet olarak niteler ve yapılabilecek en iyi şeyi “Niyeti yenilemek, bana en sevimli 

 
764 Muhâsibî, Riâye, ss. 106-109. Ayrıca bkz. “Bazen kişi bilir, ama amel etmez; bazen bilir ve amel eder 

ancak yaptığı işin kendisine faydası olmaz. Sonra kişi bilir, amel eder, bunlar kendisine fayda verir; ancak 

daha sonra yaptıkları batıl olup gider. Bazen de kişi bilir, amel eder, faydasını görür, teslim olur ve iş 

tamamına erer.” Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 63-64.  
765 Muhâsibî, Âdâu’n-Nüfûs, ss. 94-95; Muhâsibî, Riâye, ss. 48-49.  
766 Muhâsibî, Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 139-140. 
767 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 53. 



169 

gelen şeydir”768 diyerek ifade eder. Görüldüğü üzere Muhâsibî açısından niyet ile amel 

arasında bir boşluk fikri bulunmaktadır. Niyet zorunlu olarak amel ile neticelenmez, 

aksine amel tamamlanıncaya kadar her an başlangıçtaki niyetin içeriği değişebilir. 

Cüneyd-i Bağdâdî niyet-amel arasındaki boşluğun Allah için söz konusu olmadığını 

söyler. Ona göre sıdk ve ihlâs terimlerinin insan ile Allah’a nispetinin farklıdır. Bu iki 

terim insana nispet edildiğinde, bilgi-eylem arasında bir farklılık ortaya çıkarken; Allah’a 

atfedildiğinde ise bilgi-eylem özdeşliği açığa çıkmaktadır. Bunun Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

benimsediği yaklaşım için anlamı, Allah’ın bir şeyi bilmesi, O’nun aynı zamanda 

yaratması (eylem) durumudur. Dolayısıyla O’nun bilgisi ile eylemi arasında, insanda 

görüldüğü üzere bir boşluk fikri yoktur.769 

Niyetin yenilenmesi bahsinde, kilit kavramlardan biri tevbe kelimesidir. Muhâsibî 

insanların bir kısmının tevbenin hakikatini idrâk etmediklerini düşünür. Bu nedenle 

tevbelerin büyük bir kısmı kısa süreli ve etkileri ise geçici olmaktadır. Bunun neticesi 

olarak bazı insanlar, tevbe etmekten pişmanlık bile duyabilmektedirler.  Bu konuda 

Muhâsibî, insanların iki tür yaklaşım sergilediklerini söyler: i. tevbeyi birtakım bahaneler 

ileri sürmek suretiyle erteleyenler. ii. tevbeyi hiçbir şekilde akıllarına getirmeyenler. 

Birinci tür yaklaşım içerisinde bulunanların mazaretleri, ailenin tevbeye engel teşkil 

etmesi, bu nedenle de ailesinin ölümünden sonraya ertelenen tevbe ile çalışma ve iş 

hayatının koşullarının engel olması nedeniyle emekliliğe ertelenen tevbe olmak üzere iki 

şekilde ortaya çıkar. Bu iki tür bahane içeren tevbe, insanın kendini kandırmasından 

ibarettir. İkinci tür yaklaşım ise tevbe etmeyi hiç düşünmeyenlerdir ki, Muhâsibî’ye göre 

bu grup İslâm toplumunun en şerlileri ve fâsıkları olarak nitelenmelidir. Şu halde insan, 

ya öte-dünya fikrinden mütevellit uhrevî cezayı düşünerek korkmak sûretiyle tevbe eder 

yahut bunun muhâsebesini yapmayarak tevbe etmez ve uhrevî sonuçlarına da katlanır.770 

İlim-amel arasındaki boşluk fikri aynı zamanda tasavvufun insanın kemâl sürecinin 

gelişimi hakkında da bir fikir verebilir. Sûfîlerin maksadı, insanın yetkinliğini zandan 

yakîne doğru taşımak gibi bir gayeye matuf olmakla birlikte, teori ve pratikte kemâl 

sürecinin iniş ve çıkışları olan, duraksama ve geri dönüşlerin yaşandığı nisbeten neticeleri 

belirsiz bir düzlemde tanımlandığını söylemek mümkündür. Bu konuda Kuşeyrî, 

Risâle’de tasavvufa yöneldikten sonra duraksayan, geri dönen, daha sonra tevbe ederek 

 
768 Muhâsibî, Riâye, s. 191.  
769 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, s. 54. 
770 Muhâsibî, Riâye, ss. 108-109.  



170 

yeniden yola giren sûfîlere dair rivâyetlere yer verir. Bu rivâyetlerden biri Ebû Amr b. 

Nüceyd’e (ö. 366/976) aittir: 

“Derler ki Ebû Amr b. Nüceyd (tasavvuf yolunun) başlangıcında Ebû Osman’ın sohbet 

meclislerine devam ederdi. Sözlerinin tesirinde kaldı ve tevbe etti. Sonra bir ara işi gevşetti. 

Ebû Osman’ı gördükçe ondan kaçıyor ve meclislerine devam etmiyordu. Bir gün yolda Ebû 

Osman’la karşılaştı, yolu değiştirdi. Başka bir yola saptı. Ebû Osman onu takip etmeye 

başladı ve nihayet yakaladı: Evladım, sadece günahsız olduğun zaman seni sevenle 

arkadaşlık etme! Ebû Osman sadece bu nevi hallerinde (gevşeklik) sana faydalı olur dedi. 

Bunun üzerine Ebu Amr tevbe etti. Önceki (müritlik) haline döndü ve bunu başarı ile 

devam ettirdi.”771 

Sâlikin ilim-amel zemininde gerçekleşen kemâlinin bir diğer veçhesi, fenâ-bekâ ile 

neticelendikten sonra devam eden yetkinlik sürecidir ki, bu hususta sûfîlerin genel 

yaklaşımı insanın kemâl sürecinin dairesel olduğu yönündedir. Fenâ-bekâ hâline kadar 

mücâhede ile kaîm olan sâlik, gayesini gerçekleştirdikten sonra müşâhede ile kâim hale 

gelir. Bununla birlikte ilkinde bir dereceye ulaşmak için riyazet ve mücâhede yapar iken; 

ikinci aşamada ulaştığı dereceye sahip olarak nefs ıslahına devam eder.772 

4.4.2. Havf-Recâ ile Va’d-Vaîd Arasındaki İlişki 

İslâm düşünce geleneği içerisinde va’d-vaîd problemi genel olarak insanın erdemli 

ya da erdemsiz fiillerinin sonucunda Allah tarafından ödüllendirilmesi yahut 

cezalandırılması anlamında kullanılmaktadır. Fakat esas problem, günâh ve isyan olarak 

nitelendirilebilecek eylemler içerisinde bulunan insanın eskatolojik geleceği hakkındadır. 

Bu insan, Allah tarafından ebedî bir cezaya mı çarptırılacak yoksa belli şartlar dâhilinde 

affedilecek midir? Bu anlamıyla va’d-vaîd problemi esasında bir tür bilgi-eylem yani 

iman-amel ilişkisinin tartışıldığı bir alana dönüşmektedir. Va’d-vaîd etrafında sürdürülen 

tartışmalar genel hatlarıyla şu şekilde özetlenebilir: (a) Büyük günâh işleyen kimsenin 

cehennemdeki konumu (azap görüp-görmeyeceği ile ebedi olarak kalıp-kalmayacağı) (b) 

Va‘d-vaîd ile ilgili âyetlerin umûm-husûs cihetiyle değerlendirilmesi (c) Va‘d-vaîdin 

kapsamı (mü’min-münâfık-kâfir açısından ifade ettiği anlam) (d) Allah’ın va‘d-vaîdinin 

değişip-değişmeyeceği.773 

 
771 Kuşeyrî, Risâle, ss. 128-129.  
772 Kuşeyrî, Risâle, s. 227.  
773 Va’d-vaîd konusu, sünnî kelâm kitaplarının ‘semiyyât’ bölümünde “el-Esmâ’ ve’l-ahkâm” başlığı 

altında tartışılırken; Mu’tezile’nin eserlerinde ise “el-Va’d ve’l-vaîd” adı altında müstakil olarak yahut “el-

Menzile beyne’l-menzileteyn” ve “el-Adl” başlıkları altında incelenmektedir.  Bkz. Mustafa 

Şen, Kur’ân’da Vaad ve Vaîd, (Yüksek Lisans), Uludağ Üniversitesi SBE, 1997. 



171 

Bu çerçevede va’d-vaîd problemi tartışmasında genel itibariyle iki tür yaklaşım söz 

konusudur. İlk yaklaşım, büyük günâh işleyenlerin ebedîyyen cehennemde kalacağını 

iddia edenlerdir. Bu görüşün temsilcileri, vâîdiyye veya ashâbü’l-vaîd olarak adlandırılan 

Hâricîler ve Mu’tezile’dir. Mu’tezile’ye göre, Allah’ın adaleti gereği, itaatkâr kulunu 

mükâfatlandırması, isyankâr olanı ise cezalandırması, kendisine zorunludur. Çünkü insan 

akıl sahibi bir varlık olarak fiillerinde özgürdür ve yaptıklarından sorumludur. Bu 

meyanda özgür irade ve fiil ile gerçekleşen iyiliklerin ödüllendirilmesi, kötülüklerin ise 

cezalandırılması Allah’ın adaleti gereğidir.774 

Mu’tezile’ye göre büyük günâh işleyen kimse tevbe etmeden yahut şefaatle 

affedilmez. Şefaat, tevbe eden ile küçük günâh işleyen içindir. Büyük günâh işleyen kâfir 

yahut mü’min ebedî olarak cezalandırılacaktır.775 Eş’arîler, Mu’tezile’nin bu yaklaşımını 

Allah’ın kudretini sınırlaması dolayısıyla tevhîd ilkesine zarar verdiği gerekçesiyle 

reddederler. Eş’arîler, “Doğrusu Allah, kendine şirk koşulmasını mağfiret etmez; ondan 

berisini dilediğine mağfiret eder” (Nisâ, 4/48) âyetinden hareketle büyük günâh işleyen 

mü’minin ebedîyen cehennemde kalmayacağı, günâhının karşılığı kadar azap çektikten 

veya Hz. Peygamber’in (s.a.) şefaatine nâil olduktan sonra cennete gireceğini iddia 

ederler. Görüldüğü üzere her iki kelâm ekolü de tevhîd ilkesini ön plana çıkartarak itiraz, 

eleştiri ve savunmalarını yapmaktadırlar. 

Mu’tezile, Allah’ın adalet sıfatını, Eş’arîler ise kudret sıfatını vurgulamak suretiyle 

temel iddialarını şekillendirmektedirler. Peki tasavvuf düşüncesinin va’d-vaîd 

problemine yaklaşımı ne olmuştur? Bu konudaki genel kabul tasavvufun Eş’arî düşünceyi 

benimsediği yönündedir. Bu tespit bir yere kadar doğru olmakla birlikte, esas itibariyle 

mutasavvıfların özgün katkılarını gölgelemektedir. Nitekim sûfî düşünürler, kelâm 

geleneğinde va’d-vaîd problemi etrafında şekillenen tartışmalara yeni bir çözümleme 

sunarlar. Bu çerçevede sûfîler, va’d-vaîd bahsini havf ve recâ kavramları ile ilişkisi 

bağlamında değerlendirirler. Kelâbâzî açık bir şekilde Ta’arruf’ta “Sûfîlerin mü’min 

korku ile ümit arasında bulunur demelerinin özet olarak manası şudur: Mü’min büyük 

günahlarının affı konusunda Allah’ın fazlı ve lütfunu ümit eder, küçük günahlarından 

dolayı ceza görmesi bahsinde Allah’ın adaletinden korkar” diyerek havf ve recâ bahsinin 

esasında va’d-vaîd ilkesi ile ilişkili olduğunu belirtir.776 Tasavvuf literatüründe genel 

 
774 Orhan Aktepe, “Mu’tezile ve Ehl-i Sünnet'e Göre Va'd ve Vaîd İlkesi” KADER Kelam Araştırmaları 

Dergisi, C. 9, Sayı: 1, Ocak 2011, ss. 157-178. 
775 Mehmet Taşdelen, “Mu’tezile’de Şefaat Anlayışı”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

C. 5, Sayı:10, Ocak 2015, s. 96.  
776 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 56-57. 



172 

kabul, itaatkâr ve isyankâr kimselerin uhrevî akıbet noktasında eşdeğer görülmesi 

gerektiğidir. Sûfîlerin söz konusu yaklaşımının gerekçeleri şunlardır: (a) Uhrevî 

kurtuluşun sebebi amel olamaz. Çünkü amelin zahirî ve batıni iki boyutu vardır. Zahire 

göre yapılan değerlendirmeler yanlış olabilir, amellerin batını hakkında ise kesin hüküm 

vermek doğru değildir. Bu nedenle amellerin nicel çokluğu geçerli bir gösterge olamaz.777 

(b) Amele güvenerek kurtuluşa ulaşacağını sanan kimse tevhid ilkesine aykırı davranmış 

olur. Kişi ameli sayesinde ve aracılığıyla değil, Allah’ın inayetiyle kurtulabilir. (c) 

Öyleyse insan akıbeti hakkında ancak havf ve reca içerisinde bulunmalıdır. Sûfîlerin ilim-

amel hakkında geliştirdikleri bu çözümleme modelinin muhâlifinde Mu’tezile’nin 

bulunduğunu dikkate almak gerekir. 

Muhâsibî, bu konuda Fehmü’l-Kur’ân’da Mu’tezile ile aralarındaki fikrî 

anlaşmazlıklar hakkında detaylı bilgiler sunar.778 Burada esas problem büyük günâh 

işleyen kimsenin Allah tarafından cezalandırılıp-cezalandırılmayacağı noktasında 

düğümlenmiştir. Mu’tezile’nin benimsediği görüş, Allah’ın azâbının mutlaklığıdır. Buna 

mukâbil Muhâsibî, eleştirilerini iki noktada yoğunlaştırır. İlki büyük günâh işleyenlerin 

bulundukları dinî konumlar (müşrîk, kâfir, mü’min); ikincisi ise Kur’ân’da âmm-hâss 

içeren âyetlerin te’vîli. Ona göre Allah bir taraftan büyük günâh işleyen kimselere azâp 

edeceğini bildirmiş olsa da diğer taraftan kendisine şirk koşanlar hariç affedebileceğini 

de ifade etmiştir.779 Dolayısıyla Allah’ın büyük günâh işleyenleri cezalandıracağı 

yönündeki vaîdi tüm insanlar için umumî (âmm) ve fakat mü’minler içinse hususî (hâss) 

bir anlam taşır.780 Dolayısıyla Allah’ın azabı, müşrîk ve kâfirlere kesin olmakla birlikte, 

 
777 “Korkarım zamanımız âbidlerinden hemen hepsi, hilebaz ve kendini bilmez kimselerdir. Bilmem kaçı 

giysisiyle gösterişte, kişiliği ile alçaktır ve dünyanın en küçük bir kıymığına kurbandır. Nice namaz kılan, 

oruç tutan, gazaya katılan, hacca giden, ağlayan, (dine) çağıran, dünyada zâhidlik gösterisi yapıp, âlemlerin 

rabbine karşı vicdanında hiçbir sadakat hissi bulunmadığı için zühdü reddeden kimseler vardır. Bunlar, 

zâhirde gösterdikleri kullukla insanlara âbidlik taslarlar, içten ve samimi olduklarını düşünürler ama buna 

rağmen, organları herşeyi ortaya döker. Gözleri Allah’ın hoşlanmadığı şeye bakar, dilleri Allah’ın 

sevmediği şeyi konuşur, bu dil kızdığında veya insanlarla ilişki kurduğunda O’nun mahabbet beslemediği 

şeyleri telaffuz eder, karşılıklı konuşmada ya gıybet ya da başka (kötü) şeyi terennüm eder.” Muhâsibî, er-

Riâye, ss. 43-44. 
778 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 373-393.  
779 Va’d vaîd konusunda Allah’ın büyük günâh işleyenlere azâp edeceği yönündeki vaîdinin hâss ifade ettiği 

konusunda Muhâsibî’nin yaslandığı âyet için bkz. “Doğrusu Allah, kendine şirk koşulmasını mağfiret 

etmez; ondan berisini dilediğine mağfiret eder. (Nisâ, 4/48)  
780 “Böylece Allah’ın (a.c.) muvahhidlere azâp edeceğine dair haberi umûm değil, husûs ifade etmiş 

olmaktadır. Çünkü Allah, onlardan dilediği kimseyi bağışlayacağını haber vermiştir. Dolayısıyla onun, 

onların azâbı hak ettiklerine dair haberi umûm ifade eder.” Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 373-374. 

Kelâbâzî (ö. 380/990), Ta’arruf’ta “Va’d-Tehdit” adlı bölümde mutasavvıfların Allah’ın iradesi ve şefaatle 

büyük günahları affedeceği yönündeki fikri benimsediklerini aktarır. Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 56-57.  



173 

günâhkâr mü’minler içinse ya cehennemde günâhları ölçüsünde azâp çektikten sonra 

yahut Hz. Peygamber’in şefaati ile affedebileceği yönündedir.781 

Muhâsibî, Mu’tezile’nin va’d-vaîd konusundaki âyetleri sadece zâhiri anlamlarını 

dikkate alarak ve yanlış te’vîl ettiğini iddia eder. Kendi yönteminin ise Kur’ân, sünnet ve 

icmâya dayandığını söyleyerek782 Mu’tezile’yi şu sözlerle eleştirir: 

“Sizin, büyük günâh işleyen kimsenin mü’min olmadığına dair görüşünüz, sizin boş bir 

iddianızdır ve bu hususta bir burhânınız yoktur. Hâricîler de Allah’ın “büyük günâh işleyen 

kimse” ile “kâfir”i murad ettiğini söylediler. Esasında sizin iddianız ile onların iddiasının 

hiçbir farkı yoktur. Ya hep birlikte Ehl-i Hakk’ın görüşüne dönüp Allah’ın kesin olarak 

bildirdiği inkârcılara azap edeceğine, tevbe edenleri bağışlayacağına kesin inanır ve şirkin 

berisindeki hususlarda muvahhidlerden istisna yapıldığında susarsınız. Ya bâtılları iddia 

eden kimseler olursunuz. Biz görüşlerinizin kitap, sünnet ve icmâ-ı ümmetin hilafına 

olduğunu size ikrar ettirinceye ve onlarla icmâ ettiğinizi görünceye kadar, ne kastettiğinizi 

size sormaya devam edeceğiz.”783 

Muhâsibî, va’d-vâîd bahsinde insanları müşrik, kâfir ve günahkâr mü’min olmak 

üzere üç kategoride değerlendirir. Bu konuda insanları akıl yetkinliklerini dikkate alarak 

dinleyen ama akletmeyen; bilen ama eylemeyen; bilen, eyleyen ama maksadı unutan 

olmak üzere üç şekilde tasnif eder. İlk olarak dinleyen ama akletmeyenlerin, müşrik 

Araplar ile Ebû Cehil olduğunu söyler. Bu noktada kâfir ve müşrikler ile hayvanların 

duyularının birbirine benzediğini iddia eder. Nitekim ona göre iki grup da 

duyar/duyumsar ve fakat akletmez. Kâfir ve müşrikleri duyular bakımından hayvanlara 

yaklaştıran iki temel sebep vardır. Biri sadece dünyevî işleri akleden garîza akla sahip 

olmaları diğeri ise atalarını taklit etmeleri ve sahip oldukları kibirden kaynaklanan 

kendilerini üstün görme özellikleridir.784 Muhâsibî’ye göre bunların âhiretteki durumu, 

Allah’ın kendilerine azap edeceği yönündedir. 

Muhâsibî, kâfirlerin öte dünya fikrine sahip olmamaları ile uğrayacakları zararı 

şöyle bir örnek ile açıklar. Varsayalım ki, bir kâfire, bin dinara bir saray, bin dinara bir 

bostan, bin hizmetçi ve evlenmek üzere bin kadın verilmiş olsun. Böyle bir durumda dahi 

mü’min olan kimse, kâfire şunu diyecektir: Sen bunları almakla harap olup gidecek bir 

saray aldın, keşke bunun yerine cennette kendine bir saray satın alsaydın. Buna mukâbil 

 
781 Muhâsibî, şefaat konusunda Mu’tezile’nin yaklaşımını kabul edecek olursak büyük günâh işleyenin azâp 

görmesi kesin olduğu için; günâhta ısrar etmeyip, tevbe eden kimse de Allah tarafından affedileceği için 

şefaatin gereksiz yahut olmadığına hükmemiz gerekir ki, bu yanlış bir akıl yürütme ve doğru olmayan bir 

te’vîldir, diyecektir. Bkz. Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 390-393.  
782 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 384-385. 
783 Muhâsibî, Fehmü’l-Kur’ân, ss. 384-385. 
784 Muhâsibî, Akl, ss. 27-28.  



174 

kâfir ise şöyle cevap verecektir: Şayet tüm bunlara ‘ben’ dünyada sahip olduysam âhirette 

de sahip olurum.785 Muhâsibî verdiği bu örnek ile dünyada verilen sağlık, mevki, makam 

ve konforun kâfir olan kimse için öte-dünya fikrini unutturan unsurlara dönüşeceğini 

anlatmak istemektedir.786 İkinci olarak bilen ve fakat eylemeyenler gelir. Muhâsibî bu 

kimseleri ahmak olarak isimlendirir.787 

Fudayl b. İyaz’ın “İnsanların içinde ben bulunmasam, sanki tüm insanlar 

affedilecekmiş gibi hissediyorum” ile Seri es-Sakatî’nin “Yüzüm kararmıştır korkusu 

içinde her gün defalarca aynaya bakıyorum” meâlindeki sözlerini aktararak sûfîyi nefsi 

hakkında sû-i zan beslerken, Allah hakkında hüsn-i zan besleyen bir portre içinde 

resmeder.788 Aynı şekilde Muhâsibî el-Akl’da Allah’tan korkan kimsenin uhrevî akıbeti 

hakkında emin olmama halinin onu en belirgin özelliği olduğunu şu sözleriyle ortaya 

koyar: 

“O, başkasından önce, kendi nefsini korkutmakla görevlidir. Yine o geçmiş günahları, 

Rabbinin nimetlerinin şükrünü eda edememesi ve sarılmış olduğu hüccetin değerini 

bilememesi sebebiyle âkıbetten emin olamaz. Zira o İslam dininden çıkarak veya imanla 

birlikte çok günahkâr olarak ölebilir. Bu yüzden gözü bir Müslümana ilişse veya onu işitse 

ancak onun kurtulacağından ve sadece kendisinin helâk olacağından korkar. Taat ehlinden 

bir kimse görünce kalbi burulur, onun kendisinden daha hayırlı olduğuna hükmeder, onun 

gibi olmayı temenni eder, dinde kendisi dışında gördüğü kimseden dolayı kalbi titrer. İlim 

hücceti ve kendisinden günahların gizlenmesinin güzelliğinin büyüklüğünden ve 

bedbahtların öldüğü kötü akıbetle ölme korkusundan dolayı, sadece kendisinin helâk 

olmasından veya en kötü amellerle ölmekten korkar. Böylece o nefsinin korkusunun 

şiddetinden dolayı bütün kullara karşı mütevazı olur.”789 

  

 
785 Muhâsibî, Riâye, ss. 343-345.  
786 Muhâsibî, Riâye, ss. 346-347.  
787 Muhâsibî, Akl, s. 18. 
788 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 58-59.  
789 Muhâsibî, el-Akl, ss. 41-42. Muhâsibî bu konuda bir hadis aktarır: Âbid bir kimse dağda ibadet etmekte 

iken bir gece rüyasında hiç tanımadığı bir kimsenin kendisine şehirde bir ayakkabı tamircisine gitmesini ve 

kendisi için dua istemesini söyler. Bunun üzerine ertesi gün dükkâna gider ve onunla kısa bir sohbet eder. 

Tamirci, kendisine gündüzleri oruçlu tutarak çalıştığını, kazandığının bir kısmıyla ailesini geçindirdiğini 

bir kısmını da tasadduk ettiğini anlatır. Böylece âbid, dağda inziva halinde daimî olarak ibadet etmenin 

yanlış olduğunu anlar. Bir sonraki gün ikinci kez bir rüya görür ve tekrar tamirciye gider ve ona benzinin 

niçin soluk olduğunu sorar. Tamirci ise âbide tüm bu yaptıklarına rağmen helak olabileceği endişesi ile bu 

halde olduğunu söyler. Muhâsibî, bu nedenle bir mü’minin hiçbir zaman kâfire karşı kibirli olmaması 

gerektiğini öğütler. Nitekim Allah, bir mü’mini kâfire üstün kılmakla birlikte daha sonra onun yolundan 

gidip-gitmemek noktasında onu korumamıştır. Bu çerçevede Hz. Ömer’in İslamiyet’in başlangıcında 

inkârcılardan biri iken, daha sonra Müslüman olmakla pek çok kimseyi geçmesini örnek verir. Bkz. 

Muhâsibî, Riâye, s. 336, 339.  



175 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

Kötülüğün mâhiyetine ilişkin tanımlar; bir şeyin gayesine uygun olmayışı, yetkin 

olmayan, korku ve endişe verici şey ile ahlâkî anlamda iyinin karşıtı şeklinde 

özetlenebilir. Bununla birlikte teodise çerçevesinde tartışılan problemlerin merkezinde 

kötülüğün ontolojik gerçekliğinin olup-olmadığı sorunu yatmaktadır. Bu konudaki 

yaklaşımlar üç başlık altında özetlenebilir: (a) Kötülüğün gerçek bir varlığının olmadığını 

öne süren yaklaşım. (b) Kötülüğün gerçek bir varlığı olduğunu savunan yaklaşım. (c) 

Kötülüğün ahlâkî olgunlaşmaya katkı sunduğunu ileri süren yaklaşım.790 Bu çerçevede 

tasavvuf düşüncesinin, kötülüğün ontolojik bir gerçekliğinin olmadığını savunanlar ile 

ahlâkî olgunlaşmaya katkı sunduğu yönündeki teorilere yakın durduğunu söylemek 

mümkündür. Fakat tasavvufun söz konusu teorilerden hareket noktası ve temellendirme 

bakımından farklılaştığını belirtmek gerekir.791 

Erken dönem İslâm düşüncesi içerisinde kötülük etrafında cereyan eden 

tartışmalarda Cebriyye’nin tüm sorumluluğu Allah’a havale ederek kötülük probleminin 

tartışılmasına zemin hazırladığını söylemek mümkündür. Mu’tezile ise insanın kendi 

fiillerinde özgür olduğunu iddia etmek suretiyle kötü fiillerin Allah’a isnat edilmesinin 

önünü engellemek ister.792 Sûfîlerin bu konudaki yaklaşımı ise her iki gruba yöneltilmiş 

bir akıl/akletme eleştirisi şeklindedir. Nitekim Cebriyye, insandaki cehd ve amelin 

değerini düşürerek; Mu’tezile ise insanın irâde ve fiilini mutlaklaştırmak suretiyle kötülük 

problemini yanlış yorumlamıştır. Bu çerçevede sûfîlerin kötülük problemine 

yaklaşımlarını şu başlıklar altında tespit etmek mümkündür: (a) Nefsin kötülüğün kaynağı 

olduğu iddiası.793 (b) İnsanın fiillerinden bağımsız hastalık, sel, deprem, yangın vb gibi 

doğal âfetlerin gerçekte birer kötülük olmadıkları.794 (c) İnsan ile Allah arasındaki 

 
790 Özcan Akdağ, “Kötülük Sorunu ve Teodise”, The Journal of Academic Social Science Studies, 

January 2015, ss 473-479. 
791 Kaynakları arasında Muhâsibî’nin geniş bir yer tuttuğu Gazzâlî düşüncesinin teodise problemi 

çerçevesinde yapılmış bir çalışma için Bkz. Eric L. Ormsby, İslam Düşüncesinde İlahi Adalet (Teodise) 

Sorunu: Gazali’nin Mümkün Dünyaların En İyisi İfadesi Üzerine Bir Tartırşma, Çev. Metin Özdemir, 

Kitabiyat Yay., Ankara 2001; Erol Kiraz, Bir Din Felsefesi Problemi Olarak İbn Arabi'de Kötülük 

Problemi ve Teodise , (Yüksek Lisans Tezi), Sivas Cumhuriyet Üniversitesi SBE, 2013; Mehmet Süreyya 

Küçük, İlâhî Adâlet (Teodise) Perspektifinden Gazâlî ile Leibniz'in Karşılaştırılması, (Yüksek Lisans 

Tezi), Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi SBE, 2012; Salih Sezik, Gazâlî ve Leibniz’de Kötülük 

Problemi ve Teodise, (Yüksek Lisans Tezi), Sivas Cumhuriyet Üniversitesi SBE, 2007.  
792 Osman Demir, Kelâmda Nedensellik, Klasik Yay., İstanbul, s. 296.  
793 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss.  
794 Muhâsibî, Akl, s. 46. 



176 

perdelerin (hicap) kötülük olarak tanımlanması.795 (d) Peygamberlerin zelle türünden 

hatalarının kötü eylemler içerisinde değerlendirilip değerlendirilemeyeceği sorunu. (e) 

Kötülüğün mitsel bir sembolü haline gelen İblîs’in gerçek bir muvahhid ve âşık olarak 

resmedilmesi.796 

5.1. Nefsin Kötülüğün Kaynağı Olduğuna Dair Yaklaşım 

Tasavvufun erken döneminde sûfîler kötülüğün kaynağının nefs olduğu konusunda 

ittifak içindedirler.797 Onların genel kabulü, insanda kötü huy ve fiillerin ortaya 

çıkmasının en temel sebebinin nefs olduğu yönündedir.798 Buna mukâbil iyiliğin (hayr) 

kaynağı ise ruh olarak temellendirilir. İnsan bedeninde ruhun işlevi bedene hayat veren 

soğuk bir rüzgara benzetilirken; nefs ise hareket, sükûn ve arzuların kaynağı olmak 

bakımından sıcak bir esinti olarak betimlenir.799 Erken dönem tasavvuf literatüründe kötü 

olarak nitelenen huylar iki kısımda incelenir: Günahlar ve insanın tabiatından 

kaynaklanan kibir, öfke, kin vb gibi birtakım huylar.800 Günahlar insanın zâhirî 

vasıflarıdır ve tevbeyle giderilebilir. Buna mukabil, kıskançlık, öfke, haset, cimrilik gibi 

insan tabiatından kaynaklanan bâtınî nitelikler ise riyâzet ile arındırılabilir. Bununla 

birlikte, sûfîlerin benimsediği genel kaide şudur: “Bâtında zuhûr eden aşağı vasıflar, 

zâhirdeki yüksek vasıflarla temizlenir. Zâhirde zuhûr eden şeyler ise bâtındaki vasıflarla 

arındırılır.”801 

 
795 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 107-108; 209.  
796 Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, Kabalcı Yay., İstanbul, 2001, ss. 194-195.  
797 “Nefs, muhtemelen şu beden kalıbına tevdi edilen ve kötü huyların mahalli olan bir latife (sır)dır. 

Nitekim ruh da şu beden kalıbına tevdi edilen ve güzel huyların mahalli olan bir latife (sır ve manevi cevher) 

dir.” Kuşeyrî, Risâle, s. 123. 
798  “Bil ki lügat yönünden nefs, bir şeyin varlığı, hakikati, zatı ve kendisi manasına gelir.  Halkın 

ifadelerinde ve âdetlerinde geçen bu kelimenin yekdiğerinden farklı birçok manalara gelmesi ihtimali 

vardır, birbirine zıt manalarda kullanılmaktadır. Zira bir cemaata göre nefs ruh, bir zümreye göre mürüvvet 

ve adamlık, bir fırkaya göre cesed ve beden ve başka bir taifeye göre de kan manasına gelmektedir. Sûfîler 

zümresinin muhakkik olanlarına göre bu sözden maksat bahsedilen manalardan hiçbiri değildir. Onlar 

ittifakla derler ki: hakikatte nefs, şerrin kaynağı, kötülüğün temelidir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 309.  
799 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 74.  
800 İnsanın fiilleri ile ilgili benzer bir tasnif Risâle’de yer almaktadır: “Kulun illetli vasıfları iki nevidir: 

Birincisi iradesi ile kazandığı günah ve isyan, ikincisi aşağı huylar. Aslında kötü olan bu nevi huylar insan 

tarafından tedavi ve terbiye edilerek tedrici bir şekilde düzeltilmeye uğraşılırsa devamlı bir mücadele ile 

kötü huyları yok etmek mümkündür. Nefse ait birinci kısım hükümler, haram veya mekruh kılınarak yasak 

kılınan şeylerdir. İkinci kısım hükümler ise nefsin aşağı ve bayağı huylarıdır. İkinci kısmın tarifi budur. 

Bunun izahı da şudur: Kibir, öfke, kin, haset, kötü huy, tahammülsüzlük vb. gibi yerilen huylar ikinci kısmı 

oluşturur. Nefsin hükümlerinden en çetini ve en zoru, nefsin bu gibi şeylerin güzel olduğu vehmine 

kapılması veya kendisinin bir değeri bulunduğuna, (başkaları tarafından) kadrinin bilinmesi hakkı olduğuna 

kâni olmasıdır.” Kuşeyrî, Risâle, s. 123.   
801 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 309.  



177 

Nefsin kötülüğün kaynağı olarak temellendirilmesinde bir diğer husus, nefsin 

muhâlefet ve muvafakat terimleri etrafında ele alınmasıdır. Sûfîler, nefsin tabiatına uygun 

hareket etmenin insanın kemâlinin önündeki en büyük engel olarak görürler. Cüneyd-i 

Bağdâdî, bunu “Küfrün esası nefsinin muradı üzere kâim olmandır”802 sözleriyle ortaya 

koyar. Nefsin en temel özelliği karşı koymak ve muhâlefet olarak tespit edilince, nefs 

terbiyesinde yöntem olarak zıtlıklar yoluyla ahlâklanma metodu ön plana çıkmaktadır.803 

Örneğin cimri bir insanın nefsinin ıslâhı ancak zoraki de olsa cömertlik eylemini tekrar 

etmesiyle gerçekleşebilir. Böylece, nefsin lehine doğru bozulan ahlâkî yapı, ruha (kalp) 

doğru çekilerek insan kemâlinde arzu edilen denge sağlanmış olur. 

Nefse muhâlefet yöntemi özünde nefsin doğası ile doğrudan ilişkili bir bahistir. Bu 

konuda ortaya konan yaklaşımlara bakmak gerekir. İlk olarak Hücvîrî’nin nefsin tabiatı 

hakkındaki yaklaşımına bakmak gerekirse şunları söylemek mümkündür: (a) Nefsin 

işlevi hevâdır. (b) Hevâ ise iki kısımdır: Lezzet ve şehvet hevası ile toplum nezdinde itibar 

görme ve mevki sahibi olma hevâsı. (c) Nefste hevâ belirir belirmez, şeytan devreye girer 

ve onu olduğundan farklı bir forma sokar.804 Hücvîrî, hevâyı köpeğe insanı da bekçiye 

benzetir. Hevâsına muvâfakat edenin mescitte bile olsa Hakk’tan uzak; hevâsına 

muhâlefet edenin ise kilisede bulunsa dahi Hakk’a yakın olacağını söyler.805 İnsanın 

nefsin hevâsı ile akıldan gelen etkilerin altında kaldığını, ancak nefse muhâlefet etmek 

suretiyle kemâle ulaşacağını söyler.806 

Muhâsibî’nin nefsin tabiatı ile ilgili yaklaşımı ise kendi içinde üçlü bir tasnifi içerir: 

Övülme arzusu, kınanma korkusu ve hırs. Nefsin bu üç bileşeni insan karakterinin zemini 

oluşturur. Ona göre insan nefs, düşman (şeytan), melek, akıl ve Allah’tan gelen havâtırın 

tesiri altında kalan bir varlıktır.807 Şayet insan aklını, nefs ve düşman üzerinde hâkim 

kılarsa böylece ahlâkî anlamda yetkinleşmeye başlar.808 İnsanın kemâl sürecinde 

düşmanın işlevi ise kötü ve çirkin olan şeyleri iyi ve güzel göstermesidir.809 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin nefsin doğası ile ilgili benimsediği görüş ise ikili bir tasnife 

dayanır. Ona göre nefsin şehvet ve konfor arzusu olmak üzere iki işlevi vardır. Şehvetler 

 
802 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 313. 
803 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 313. 
804 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 321-322. 
805 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 322.  
806 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 323.  
807 Benzer dörtlü hâtır tasnifi için Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 104.  
808 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 229-230.  
809 Muhâsibî, Kasd ve’r-Rücû ilallâh, ss. 232-235.  



178 

biri nefsânî diğeri cismânî olmak üzere kendi içerisinde ikiye ayrılır. Nefsânî şehvetler, 

mevki-makam sahibi olma türünden iken; cismânî şehvetler ise yeme-içme ve cinsellik 

gibi arzuları ifade eder. Nefsin konfor arzusu ise her durum şartta rahatının temini 

yönünde hareket etmek şeklindedir.810 

Cüneyd-i Bağdâdî’nin nefsle ilişkili olarak havâtır tasnifi ise şöyledir: Nefsânî, 

şeytânî ve rabbânî hâtır şeklindedir.811 “Vasl ve vuslat nedir?” şeklinde kendisine 

yöneltilen soruya Cüneyd-i Bağdâdî, “Hevâyı uymayı terk etmektir”812 şeklinde yanıtlar. 

Hücvîrî ise onun bu cümlesini, “Kul hiçbir zaman nefse muhâlefet etmekten daha büyük 

bir ibadet yapamaz. Çünkü bir dağı tırnakla kazımak ve yerinden sökmek, insanoğlu için 

hevâ ve nefse muhâlefet etmekten daha kolaydır”813 şeklinde şerh eder. 

Her üç sûfînin nefsin doğası ile ilgili yaklaşımları şu noktalarda benzerlik gösterir: 

(a) Nefsin işlevi şehvet ve hevâ arzusu şeklinde ortaya çıkar. (b) İnsanın kemâli akıl, 

melek ya da Allah’tan gelen havâtırın814 nefsten kaynaklanan arzulara tercih edilmesiyle 

gerçekleşir ki bu nefse muhâlefetin esasını oluşturur. (c) Şu halde, kötülüğün kaynağı 

olan nefs, üzerinde aklın (kalp, melek, Allah vb terimler değişkenlik arz edebilir) otorite 

kurmadığı yani yetkin olmayan (bilkuvve) nefstir. 

Tasavvuf düşüncesinde nefs mücâhedesinin şer’i kaynakları olarak Kur’ân’da 

Allah’ın, “Bizim uğrumuzda mücâhede edenleri elbette yollarımıza eriştireceğiz” 

(Ankebut, 29/69) âyeti ile Hz. Peygamber’in (s.a.) şu hadis-i şerifidir: “En küçük 

cihaddan en büyük cihada dönmüş bulunmaktayız” deyince “Ya Rasulallah en büyük 

cihad nedir?” diye soruldu. Buyurdular ki: “Dikkat edin! O, nefs mücâhedesidir.”815 

Erken dönemde nefs mücâhedesi ile ön plana çıkan sûfî ise Sehl b. Abdullah’tır. Onun en 

önemli özelliği, “Mücâhede, müşâhedenin sebebidir” ile “Müşâhedeler, mücâhedelerin 

mirası ve neticeleridir” minvâlindeki sözleridir.816 Nefs mücâhedesinin, müşâhedenin bir 

sebebi olmadığını düşünenler ise, insanın nihai gayesine erişmesini Allah’ın inâyetiyle 

 
810 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 66-69.  
811 Cüneyd-i Bağdâdî, Resâil, ss. 66. 
812 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 323.  
813 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 323.  
814 Kelâbâzî, insanın maruz kaldığı hâtırları dört şekilde tasnif eder: Allah’tan gelen hâtır, 2-Melekten gelen 

hâtır, 3-Nefsten gelen hâtır, 4-Düşman (şeytan) dan gelen hâtır. Bununla birlikte, şeytandan gelen hâtırın 

özelliğinin günahı cazip göstermek olduğunu, bu nedenle de İslâm’ın nuru ile ancak ona karşı 

konulabileceğini söyler. Bkz. Ta’arruf, s. 104.  
815 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 314.  
816 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 315.  



179 

açıklarlar.817 Hücvîrî söz konusu iki yaklaşım arasındaki ayrılığın lafzî olduğunu 

söyleyerek her iki yaklaşımı ortak bir çerçevede uzlaştırma yoluna gider. Ona göre, 

mücâhedenin bir sebep ve illet olamayacağını öne sürenlerin eleştirilerinin odak noktası, 

sâlik tarafından mücâhedenin görülmesi yani bir sebep olarak telakki edilmesidir.818 

Yoksa insanın ahlâklanmasında bir yöntem olarak mücâhedenin gerekliliği açıktır.819 

Hücvirî’nin bu konudaki yaklaşımı şöyledir: 

“Tasavvuf yolunu tutanların mücâhedeleri ve riyâzetleri mevcuttur. Bunda ittifak vardır. 

Fakat mücâhede ve riyâzet halinde iken bu hali görmek (ve buna değer vermek) afettir. 

Mücâhedeyi reddedenlerin maksadı mücâhedenin aslına ve kendisine karşı çıkmak 

değildir. Bilakis onların muradları mücâhedeyi görmeye ve kudsiyet mahallinde kendi 

fiillerini beğenme haline karşı çıkmaktır. Zira mücâhede kulun fiilidir, müşâhede ise 

Hakk’ın mülküdür. Hakk’ın mülkü bulunmadığı sürece kulun fiilinin bir değeri olmaz.”820 

Nefsin kötülüğün kaynağı olarak temellendirilmesiyle ilişkili değinilmesi gereken 

bir başka noktada şudur: Nefsin özü ve cevherinin yok olmayacağı bu nedenle de yok 

etme maksadıyla yöntem ve metotlara başvurmamak gerektiğidir. Nefs mücâhedesinde 

asl olan şey, nefsi yok etmek değil aksine nefsin sıfatlarının fenâsıdır. Bununla irtibatlı 

olarak Hücvîrî, nefsin kadın, tilki, yılan821, sıçan822 ve köpek823 olmak üzere birtakım 

hayvanlara benzetilerek, nefsin yok edilmeye çalışılmasının paradoksal olarak onu nasıl 

kuvvetlendireceğine dair şu çarpıcı rivâyetlere yer verir: 

 
817 “Diğerleri şöyle derler: Hakk’a vusul için bir illet ve sebep yoktur. Zira Hakk’a vâsıl olan herkes, fazl 

ve lütufla ona ulaşmışlardır. Fazlın yanında fiilin ne değeri olabilir ki? O halde mücâhede kurbetin hakikati 

için değil nefsi tehzîb ve terbiye içindir. Zira mücâhedenin rücû kuladır; müşâhedenin havalesi ise 

Hakk’adır. Şu halde bunun onun illeti olması veya onun bunun aleti ve vasıtası olması imkansızdır.” 

Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 315. 
818 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 317-319. 
819 “Serkeş bir atı riyâzet ve idmanlarla hayvaniyet sıfatından çıkarıp ademiyet sıfatına sokarlar. Onu 

ehlileştirir ve terbiye ederler. Böylece atın vasıflarını değiştirirler. Bu terbiyenin neticesinde at kamçıyı 

yerden alır, sahibine verir, ayağı ile küre ve topu yuvarlar. Bunun gibi daha pekçok şeyler yapar. Arap 

olmayan akılsız küçük bir sabiyi riyâzet ve temrînle Arapça konuşur hale getirirler. Böylece onun tabii 

konuşma tarzını ve dilini değiştirirler. Vahşi bir papağanı riyâzetle o dereceye getirirler ki bıraktıkları 

zaman gider, çağırdıklarında gelir.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 315. 
820 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 319. 
821 “Şeyh Ebû Kasım Gürgani (Cürcâni) (r.a.) -ki bugün kutb-i müdâr aleyh odur. Allah kendisine beka 

ihsan eylesin-başlangıç haline işaret ederek “Nefsi bir yılan sûretinde görmüştüm” der. Hücvîrî, Keşfü’l-

Mahcûb, s. 320.  
822 “Dervişin biri, ben nefsi sıçan suretinde görmüş ve: Sen nesin? demiştim. dedi ki: Ben gafillerin 

helâkıyım. Zira onları şerre ve fenalığa çağıran benim. Dostların kurtuluş vesilesiyim. Varlığım bir afet 

olmakla beraber ben onlarla olmasam, şüphe yok ki onlar temiz olduklarına bakarak gururlanırlar ve 

yaptıkları işler sebebiyle kibirlenirlerdi. Bu yüzden kalp temizliği, sır saflığı, velâyet nuru ve taat üzere 

istikamet gibi şeylere sahip olamazlardı. O vakit kendilerinde bir şımarıklık zuhur ederdi. Onlar beni iki 

yanları arasında gördükleri zaman, bütün bunlardan temizlenmiş ve arınmış olurlar.” Hücvîrî, Keşfü’l-

Mahcûb, ss. 320-321. 
823 “Vaktinin imamı olan Ebû Abbas Şekkânî diyor ki: Bir gün eve girdim. Yerimde yatmış sarı renkte bir 

köpek gördüm. Mahalleden gelen bir köpek sanmıştım ve kovmak istedim. Ama eteğimin altına girdi ve 

kayboldu.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 320. 



180 

“Şeyh Ebû Ali Siya Mervezî’nin (r.a.) şöyle dediğini hikâye ederler: Ben nefsi, şekli 

kadının şekline benzer bir vaziyette gördüm. Birisi ondan bir kıl aldı ve onu bana verdi. 

Ben de onu bir ağaca bağladıktan sonra onu mahvetmeye kasd ettim. Bana dedi ki: Ya Ali, 

boşuna kendini yorma. Çünkü ben o ulu ve yüce Allah’ın bir askeriyim, beni yok etmeye 

senin gücün yetmez. 

Muhammed Alliyan Nesevi’nin şöyle dediği nakledilir: Daha başlangıç halinde iken nefsin 

afetlerini görür ve gizlendiği yerleri bilir vaziyete gelmiştim. Ona karşı kalbimde dâimi bir 

surette bir kin vardı. Bir gün boğazımdan tilki yavrusu gibi bir şey çıktı. Hakk Teâlâ beni 

onu tanır hale getirdi. Anladım ki o nefstir. Ayaklarımın altına aldım, çiğnemeye başladım 

ama her tekme atışımda daha da büyüyordu. Ona hey! Sana ne oluyor, her şey dövmek ve 

sıkıntı çekmekle mahv ve helâk olur, sen ise daha da ziyadeleşiyorsun? dedim. Bana dedi 

ki: Sebep şu: Benim yaratılışım terstir. Bir şeye sıkıntı ve üzüntü veren şey bana rahat ve 

zevk verir. Diğer şeylere rahatlık temin eden bir şey bana meşakkat getirir.”824 

Nefsin yok edilmemesi gerektiği konusunda Muhâsibî, “İnsanlar nefisleriyle 

mücâhede etmekle emr olunmuş; nefislerindeki şehvete çağıran iç güdüyü tamamen yok 

etmekle, şeytanın vesveselerinden tamamen kurtulmakla emr olunmamışlardır. Onlara 

akıl gibi (değerli) bir yeti verilmiştir”825 diyerek benimsediği görüşü ortaya koyar. 

Tasavvufta sâlikin nefsini terbiye etmemiş olması onun eşyayı doğru bir şekilde 

yorumlamasının önünde ciddi bir engel olarak düşünülür. Böyle bir durumda sâlik baktığı 

ve gördüğü şeyde Allah yerine başka sebepler görür. Bu durumda kişinin başına imtihân 

amaçlı bir musibet ve belâ gelebilir. İbn Cellâ yaşamında böyle bir tecrübe yaşamıştır. 

Bir gün güzel yüzlü bir Hıristiyan görmüş ve onun güzelliği karşısında hayrete düşmüştür. 

O sırada yanından geçen Cüneyd-i Bağdâdî’ye, ‘Üstad! Hiç şüphe yok ki Hakk Teâlâ 

böyle bir yüzü Cehennem ateşine yakmayacaktır!’ der. Cüneyd-i Bağdâdî, İbn Cellâ’nın 

bakışının odağında Allah’tan ziyade mahlûk birinin yer almasından dolayı 

cezalandırılacağını söyler. Nitekim kısa bir süre sonra İbn Cellâ ezberlediği Kur’ân’ı 

unutur ve tekrar ezberlemek için senelerce tevbe ve dua eder.826 

Nefsin kötülüğün kaynağı olarak temellendirilmesi ile ilgili son husus 

Peygamberlerin zelle türünden hatalarının kötü eylemler içerisinde değerlendirilip 

değerlendirilemeyeceği ile ilgilidir. Kelâbâzî, bu konuda Ta’arruf adlı eserinde “Zelle” 

başlığı altında bir bölüm açar. Cüneyd-i Bağdâdî, Ebû Hüseyin en-Nûrî ve diğer büyük 

sûfîlerin peygamberlerde görülen zelle türünden hata ve günahların onların sadece 

zâhirlerinde (bedenleri üzerinde) ortaya çıktığını, sırlarının ise tamamen Hakk’ın 

 
824 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 320. 
825 Muhâsibî, Riâye, ss. 194-195.  
826 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 236-237.  



181 

müşahedesiyle birlikte olduğu yönündeki yaklaşımlarına yer verir.827 Bu görüşün delili 

olarak da “Ağaçtan yememesi gerektiği hususunu Âdem unuttu. Biz onu bu işe azm ve 

kastetmiş olarak bulmamıştık” (Tâhâ, 20/115) âyetini ileri sürerler. Dolayısıyla 

başlangıçta azm ve kastedilmemiş eylemler hükümsüzdür.828 Zelle hakkında ileri sürülen 

bir diğer yaklaşım, müminlerin günah işledikleri vakit tevbenin nasıl yapılması 

gerektiğine dair örneklik oluşturması yani tamamen pedagojik olduğu yönündedir.829 Bir 

başka görüş ise zellenin esasında sehv ve gaflet neticesinde ortaya çıktığı şeklindedir. Bu 

görüşe göre, Hz. Peygamber’in namazdaki yanılmaları, namazdan aldığı manevi hazzın 

büyüklüğü nedeniyle, ortaya çıkan unutkanlıklardır. Bu anlamda namazın hakikati, 

namazdan daha büyüktür.830 

5.2. İnsanın Fiillerinden Bağımsız Olarak Ortaya Çıkan Doğal Kötülükler Meselesi 

İnsanın fiillerinden bağımsız olarak ortaya çıkan doğal kötülükler meselesinde 

sûfîlerin yaklaşımı, bu türden musibet ve belâyı Allah’ın takdiri olarak görüp, râzı olmak, 

tevekkül etmek ve şikâyet etmemek şeklinde ifade edilebilir.831 İnsanların genel olarak 

isyan içerisinde olmalarının nedeni maruz kaldıkları kötülüğü eksik görmeleri ve noksan 

anlamlandırmalarından kaynaklanır. Doğal afetler gibi insanın fiillerinden bağımsız 

olarak ortaya çıkan kötülüklere bütüncül bakış açısıyla (cem’-fark birlikteliği içinde) 

yaklaşılırsa, kötülüğün ontolojik bir gerçekliğinin olmadığı görülecektir. Bu konuda 

Muhâsibî’nin yaklaşımı aşağıdaki gibidir: 

“Eğer akledersen, sana sağlık vermek için seni hasta eder. Zengin etmek için fakir 

yapar, vermek için engeller, râzı olasın diye geçici az olan şeyi engeller, bu karşılık 

bâkî çoğu verir. Seni diriltmek için öldürür, bâkî kılmak için yok eder, günah 

illetinden kurtulman için seni hastalıklarla tedavi eder.  Senden hataların kirlerini 

temizlemek için seni acılarla kederlendirir.  Kalbin kurtuluş için yumuşasın diye 

seni belâlarla uğraştırır.”832 

Muhâsibî, insanın maruz kaldığı belâ ve musibetleri, Allah’ın insana nazarı olarak 

değerlendirir. Allah’ın insana nazar etmesinin anlamı ise onu zorluk ve güçlüklerle 

 
827 Hz. Eyüb as başına gelen hastalık ve belâ karşısındaki sızlanması esasında bir sabırdır. Çünkü, Eyüp as 

bu sırada nefsi ile kendisinde değildir. Hakk ile huzur halinde, kendinden ise gayb halinde idi. Bkz. Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 377. 
828 Kelâbâzî, Ta’arruf, ss. 77-78.  
829 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 78. 
830 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 78.  
831 Kur’an’da imtihan kavramının ele alınışına dair şu çalışmalara Bkz. Süleyman Kaya, 

Kur’ân’da İmtihan, İnsan Yay., İstanbul 2003; Necati Kara, “Kur’ân ve Sünnet’te Belâ-Musibet”, EKEV 

Akademi Dergisi, C. 1, Sayı: 3, 1998, ss. 33-58. 
832 Muhâsibî, Akl, s. 46.  



182 

imtihân etmesidir. Şayet, insan söz konusu musibetlere sabreder ve rıza gösterirse tıpkı 

ilacın şifa oluşu gibi, kötülükler de insandaki ahlâkî reziletleri tedavi edebilir.833 

Muhâsibî’nin bu konuda başvurduğu bir diğer teşbihe dayalı izah, altının kalitesinin ateşte 

açığa çıkacağı ile ilgili söylemdir.834 Dolayısıyla insanın yetkinliğinin ölçütü, onun başına 

gelen belâ ve musibetlere gösterdiği tepkiyle doğru orantılıdır. Buradaki esas ölçü her 

durumda Allah’tan râzı olmaktır ki, bu gerçekten insan için tatbiki zor bir ilkedir. 

Muhâsibî’nin insan iradesi dışında kaynaklanan kötülüklere yaklaşımı esas itibariyle bu 

şekildedir. 

Öte yandan Muhâsibî, içinde yaşadığı toplumu kötülük hakkında benimsedikleri 

yanlış akıl yürütme sebebiyle eleştirmektedir. İnsanlar dünyevi kötülükleri önemserken, 

uhrevî konularda, -ibadetlerin vaktini kaçırmak gibi- başlarına gelen kötülüklerin ise hiç 

farkında değildirler. Halbuki dünyevî kötülükler gerçekte insan için bir imtihân ve 

günahlarının silinmesi için bir araç iken; uhrevî hayatın dikkate alınmamasından 

kaynaklanan kötülükler ise ahlâkî bozuluşun ve Allah’tan uzaklaşmanın birer 

göstergeleridir. Muhâsibî insanların paradoksal olarak ilkinde şikayetçi olurken; 

ikincisine ise hiç üzülmediklerini söyler.835 

Doğal kötülükler kapsamında değerlendirilebilecek bir diğer husus hastalık/lardır. 

Bu konuda hastanın şifa maksadıyla bile olsa dua etmesi, Allah’ın takdirine rıza 

göstermemek, şikâyet etmek anlamına geleceği için Allah ile ilişkisinin perdelenmesine 

sebep olabilir. Bu konuda Cafer b. Nusayr Huldî, hasta ziyareti kapsamında Cüneyd-i 

Bağdâdî ile arasında geçen şu dikkat çekici diyaloğa yer verir: 

“Cüneyd’in yanına varmıştım. Onu humma hastalığına tutulmuş olarak buldum ve: Ey 

Üstad dua et de Hakk Teala sana şifa versin, dedim. Dedi ki: Dün dua etmiştim ama sırrıma 

ve ruhuma şöyle nida edildi: Bedenin bizim mülkümüzdür. Dilersek onu sıhhate 

kavuşturur, dilersek hasta kılarız. Sen kim oluyorsun ki bizimle mülkümüz arasına 

giriyorsun? Tasarrufunu kesip at ki kul olasın! Doğruyu en iyi bilen Allah’tır.”836 

Bu noktada musibet ve belâ ile ilgili rıza ve tevekkül gibi iki kavram devreye girer. 

İnsanın karşılaştığı belâ ve musibetler, doğal olarak insanda sıkıntı ve üzüntüye sebebiyet 

verir. Hücvîrî, rızanın sıfatının kurtarmak olduğunu söyler. Ona göre, rıza insanı belâ ve 

 
833 Muhâsibî’nin musibetleri ‘Allah’nın nazarı’ ve ‘Hastalığı tedavi eden bir ilaca’ benzetmesi için bkz. 

Muhâsibî, “Dünya Musibetleri ile Sevinmek”, Vesâyâ, ss. 105-107.  
834 Muhâsibî, Risâletü’l-Mürşîdîn (Hakikati Arayanlara Kılavuz), ss. 103-104.  
835 Muhâsibî, “İnsanların Dinî Musibetleri Değil; Mal ile İlgili Musibetleri Önemsemeleri”, Vesâyâ, ss. 

141-142.  
836 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 261.  



183 

musibetlerden gelebilecek üzüntülerden kurtarır. Çünkü, rıza halinde insanın Allah’ın 

ihtiyâr ve takdirindeki güzelliği müşâhede etmesi söz konusudur. Böyle olunca, kişi 

belâya karşı sabreder ve onunla mücadele etme kuvvetini kendinde hisseder.837 Bununla 

irtibatlı olarak Hz. Peygamber’den (s.a.) şu hadis nakledilir: “Bir kimse Allah’a ve 

kazasına razı olmazsa kalbini meşgul etmiş ve bedenini yormuş olur, buyurmuştur”838 

İlk dönem sûfîleri rızanın bir hal mi yoksa makam mı olduğu noktasında ihtilaf 

etmişlerdir. Muhâsibî, rızanın makam değil, hal olduğu yönündeki yaklaşımın 

savunucusu olmuştur. Hücvîrî ise söz konusu fikir ayrılığının lafzî olduğunu söyleyerek 

rıza hakkındaki tartışmayı uzlaşmacı bir tavır sergileyerek şu şekilde çözümler: Sâlikin 

rıza hakkında başlangıçtaki durumu mücâhededir. Fakat sülûkunun sonunda ulaştığı rıza 

ise Allah’ın kendisine bir ihsanıdır. Dolayısıyla sâlik rıza için cehd ve çaba içerisinde 

bulunmalı, fakat rızanın illetini kendi ameli olarak görmemelidir.839 

5.3. Kötülüğün Allah ile İnsan Arasındaki Perdelerden Kaynaklandığını Öne Süren 

Yaklaşım 

Erken dönem tasavvuf literatüründe kötülük problemine dair ortaya konan üçüncü 

yaklaşım ise gerçek anlamda kötülüğün insan ile Allah arasına giren perdelerin (hicap) 

olduğu yönündeki söylemdir.840 İnsanın tabiatı841, mal ve itibar arzusu, beğenilmek isteği, 

âlem, dünyevî istek ve arzular vb. şeyler842 Allah ile insan arasında perde olan, dolayısıyla 

kötü olarak vasıflandırılmayı hak eden hicap çeşitleridir. Dikkat edilirse, perde anlamında 

kötü olarak nitelendirilen şeylerin tümü özünde kötülük barındıran şeyler değildirler. 

Örneğin insanın tabiatı yahut âlem. Fakat insanın Allah’ı görmesine, O’nu işitmesine, 

O’nun hakkında tefekkürde bulunmasına engel olduğu durumda artık belâ ismini alır. 

 
837 Hücvîrî, rıza ehlinin dört grup olduğunu söyler: “Bir cemaat ata ve ihsan ile Allah’tan razı olur, bu ata 

marifettir. Bir cemaat, nimet ile ondan razı olur, bu nimet dünyadır. Bir cemaat, belâ ile ondan razı olur, 

belâ çeşit çeşit dertlerdir. Bir cemaat, istifa ve safa ile ondan razı olur, bu safa mahabbettir.”  

Allah’tan belâ ile razı olmanın anlamı belâ içinde belâyı vereni görmektir. Belâyı vereni temaşa ve 

müşahede etmek suretiyle belânın meşakkatini taşımak için insan manevî bakımdan desteklenir. Böylece 

belânın üzüntüsü, dostu müşâhede etmenin verdiği sevinç sayesinde üzüntü olmaktan çıkar. Bkz. Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, ss. 285-186.   
838 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 286.  
839 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 290.  
840 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 107-108. 
841 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 162.   
842 Erken dönemdeki sûfîler, dünyayı belâ ve musibet temeli üzerine kurulmuş bir eve benzetirler. Nitekim 

Hücvîrî bununla ilgili olarak Hz. Ömer’in (r.a.) “Belâ ve musibet temeli üzerine kurulmuş olan bir evin 

içinde belânın bulunmaması imkansızdır” sözünü aktarır. Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 159. 



184 

Sûfîlerin kötülüğe dair bu yorumu, dini düşünce geleneğine sundukları özgün bir 

yaklaşım olarak değerlendirilebilir. 

Gerçekte kötü olanın insan ile Allah arasında perde olan şeylerin olduğu yönündeki 

yaklaşımın hareket noktası esasında bir yorum biçimine işaret eder. İnsan herhangi bir 

musibet ve belâ ile karşılaştığında nasıl tepki vermelidir, sorusuna verilecek muhtemel 

yanıtlar içerisinde sûfîlerin tercihi “Şükürler olsun ki başıma gelen musibet ve belâ 

Allah’tan uzaklaşmama sebep olmadı” şeklindedir. Bununla irtibatlı olarak Hücvîrî, 

gündelik yaşamda insanların “Allah’a hamd olsun ki bedenimize bir şey isabet etmedi 

(olan mala oldu, cana olmadı)” derken, kâmil insanın (Hakk dostları) yorumlama şeklinin 

ise “Allah’a hamd olsun ki dinimize bir şey olmadı” yönünde olduğunu söyler.843 

Sûfîlerin dikkat çekici yorumlarından bir diğeri ise, mutluluğun gerekçesiyle 

kötülük arasında kurdukları irtibattır. İnsanın mutluluk (neşe) içinde olmasının birden 

fazla sebebi olabilir. Dahası insanı mutlu kılan şeylerin bir çetelesi tutulsa sonu gelmeyen 

bir liste ortaya çıkabilir. Bu noktada sûfîlerin yaklaşımı açıklık anlamında basit olmasının 

yanı sıra ortaya koydukları tasnif bakımından da son derece işlevseldir. Bu konuda genel 

sûfî yaklaşım, insanın neşesinin kaynağı Hakk olursa mutlu olacağı, aksi takdirde ise 

musibet ve belâlara maruz kalacağı yönündedir.844 Hücvîrî’nin bu çerçevede şerh ettiği 

cümlelerden biri şöyledir: 

“(İbn Mesrûk): Hakk Teâlâ’dan başkası ile şen ve şad olan kimsenin, şen ve şad olma hali, 

baştan ayağa kadar üzüntüye dönüşür. Ünsü ve zevki Hakk Teâlâ’nın hizmetinde 

olmayanın, üns ve zevk hali tümü ile sıkıntı haline gelir. Bunun izahı şudur: Ondan başka 

olan herşey fânidir. Fâni olan birşeyle sevinen bir kimse fâni olan şey yok olunca üzülür. 

Onun hizmetinden başka olan herşey hebadır, boştur. Mükevvanatın ve mâsivanın 

değersizliği zâhir olunca üns halinin tümü sıkıntıya dönüşür. Tüm alemdeki dertlerin ve 

sıkıntıların kaynağı Ondan başka olanı görmektir, mâsivayı görmededir.”845 

Sûfîlerin musibet ve belâyı anlamlandırma ve yorumlama biçimleri, kötülüğün 

ontolojik bir gerçekliğinin olmadığını aksine insanın içinde bulunduğu ahlâkî yetkinlik 

mertebesine (mübtedî-mutevassıt-müntehî) bağlı olarak ortaya çıkan bir bakış açısının 

 
843 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 182.  
844 “(Ahmed b. Muhammed Kassâb): “İsteseler de istemeseler de bütün halk-ı âlem Hakk Teâlâ ile üns ve 

neşeli olmak mecburiyetindedir. Aksi halde gönlü yaralı ve dertli hale gelirler. Zira şayet onunla ünsiyet 

edersen, belâ içinde belâ vereni görürsün ve o zaman belâ, belâ olmaz. Eğer onunla ünsiyet etmezsen başına 

belâ gelince gönülden yaralanırsın. Şu muhakkak ki Hakk Teâlâ bir kimsenin kızması veya râzı olması ile 

takdirini değiştirmez. Onun hükmüne rıza göstermemiz, bizim için rahatlıktır. Onunla üns halinde olanın 

gönlü huzur ve rahat içinde bulunur. Kim ondan yüz çevirirse kazanın gelişi ile kalbinden incinir.” Hücvîrî, 

Keşfü’l-Mahcûb, s. 267.  
845 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 250. 



185 

neticesi olduğunu gösterir. Bu durumda insan ile Allah arasında perde olan nimet ve iyi 

gibi görünen şeyler belâ olarak tanımlanacaktır ki, tasavvufun bu çıkarımı aynı zamanda 

onu fıkıh ve kelâm okullarından belirgin şekilde ayrıştıracaktır. Nitekim sûfîlerin 

arzuladıkları şey, Allah’a yakınlık kurmaktır. Nimet onları Allah’tan uzaklaştırırken; belâ 

yakınlaştırıyorsa bu durumda doğal olarak belâyı rahata tercih edeceklerdir. Hücvîrî 

sûfîlerin söz konusu yaklaşımını “Seninle bizim aramızda bir perde bulunmaktansa 

azabın her çeşidi bizim için daha çok arzu edilir bir şeydir. Belâ ve azaplardan endişe 

etmeyiz, yeter ki senin güzelliklerini gönlümüzde seyr ve temaşa edelim”846 sözleriyle 

ifade eder. 

Allah ile insan arasında perde (hicap) anlamında belâ kavramının, sistematik 

olmasa bile belli bir hiyerarşi içerisinde tanımlandığı görülmektedir. Bu çerçevede sûfîler, 

belânın en çetini, en hafifi, en aşağı derecesi vb terimler kullanırlar ve yapılan tasniflerin 

ortak paydasında, en kalın ve zor perdenin, insanın kendini görmesi ve amellerine değer 

atfetmesi vardır.847 Özellikle Muhâsibî’nin metinlerinde en güçlü vurgu, kişinin sâlih 

amellerinden haz duymasının manevî gelişimin önünde en büyük engel olduğudur.848 

Dolayısıyla gerçek anlamda muhâsebe sadece iyi-kötü eylemler arasında değil aksine iyi 

amellerden kibir, haz vb hislerin nefste ortaya çıkıp çıkmadığı şeklindeki sorgulamaya 

dayanması gerekir. 

Hücvîrî, sûfîlerin elbiselerinin çoğunlukla mavi renkte olduğunu söyler ve bunun 

sebebini ise iki şekilde açıklar. İlki, sûfîlerin benimsedikleri ahlâklanma yönteminin 

esasının sefer ve seyahat üzerine olduğu için beyaz elbisenin yolculuk esnasında 

kolaylıkla kirlenebileceğidir. Bu nedenle sûfîler seyahate çıkacakları zaman mavi renk 

elbiseyi tercih etmişlerdir. İkinci sebep ise mavinin musibet ve belânın rengi olmasıdır. 

Hücvîrî, bu konudaki yaklaşımını şu sözleriyle ortaya koyar: 

“Sûfîlerin elbiseleri ekseriya mavi renktedir, sözünün bir manası şudur: Sûfîler tuttukları 

yolu, sefer ve seyahat temeli üzere kurmuşlardır. Beyaz elbise seferde bir hal üzere kalmaz.  

Yıkanması da çok zordur. Herkes de ona tamah eder. Mavi giyinmenin diğer bir manası 

şudur: Ölüsü olanların ve başına musibet gelenlerin şiarı, dertlilerin elbisesi mavi kıyafettir. 

Dünya, felaketler ülkesi, musibetler harabesi, gam sahrası, hicranda kalanların ızdırap yeri 

ve belâ kalesidir. Müritler ve irade sahipleri gönüllerinin muradının dünyada hasıl 

olmayacağını gördükleri için mavi giyinmişler ve vuslatın matemi olan yerde 

oturmuşlardır. Bir grup sûfî daha vardır: Bunlar muâmele ve amellerinde kusurdan, 

gönüllerinde harabelikten ve vakitte fevt ve fırsatı elden kaçırmaktan başka bir şey 

görmemişler, böyle olunca da mavi giymişlerdir. Çünkü fevt, mevtten fırsatı elden 

 
846 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 210.  
847 Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 162.  
848 Muhâsibî, Riâye, ss. 318-321; Âdâbu’n-Nüfûs, ss. 99-100; Vesâyâ, ss. 173-183. 



186 

kaçırmak ölmekten daha zordur. Şu halde bunlardan bir grup aziz olan ölüm, diğeri maksut 

olan fevt üzerine mavi elbise giymişlerdir.”849 

5.4. İyi-Kötünün Belirlenmesinde Şeytan’ın Rolü 

Dini düşünce geleneği açısından hem ateşten yaratılmış bir cin hem de Allah’ın 

huzurundan kovulmuş bir melek olarak betimlenen şeytan, yaratılışın anlatıldığı bölümde 

başat bir role sahiptir.850 (Bakara, 2/29-36) Sadece Kur’ân bağlamında değil aynı 

zamanda dini düşünce geleneği içerisinde de hakkında muhtelif ve renkli yorumların 

yapıldığı bir varlık ve sembol olagelmiştir.851 Bununla birlikte, İblîs hakkında en çok 

konuşan din bilginlerinin sûfîler olduğunu söylemek hatalı olmasa gerektir. Nitekim 

tasavvufun ana mevzusu ahlâk ve manevî olgunlaşma olduğu için, şeytandan 

bahsetmemek neredeyse imkânsızdır. Çünkü o, aynı zamanda kötülüğün bir sembolü, 

müminleri baştan çıkartan bir saptırıcı ve çirkin şeyleri süsleyerek onları güzel gösterme 

kabiliyetine sahip bir büyücü gibi resmedilir. Bununla birlikte, ilk dönem sûfîlerin 

metinleri merkeze alındığında şeytan hakkında iki tür yaklaşımın olduğu fark edilir. 

Bunlardan ilki, şeytanı düşman adı altında, havâtır meselesiyle ilişkili bir biçimde ele alan 

yaklaşımdır. Muhâsibî ve Cüneyd-i Bağdâdî, birinci yaklaşımın temsilcileri olarak 

zikredilebilir. Her iki sûfînin sisteminde düşmanın işlevi, insana vesvese adı altında 

doğruluğu olmayan bilgileri gerçekmiş gibi göstermek suretiyle insanı kandırmaktır.852 

Şeytan hakkındaki yaklaşımlardan ikincisi ise, Hallâc-ı Mansûr’un öncülük ettiği, 

gerçek bir muvahhid ve âşık olarak İblîs yorumudur.853 O’nun kuramında şeytan pek çok 

kimseden daha çok muvahhid olmakla resmedilir. Öte yandan, Allah’ın takdiri (emir-

 
849 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 133-134.  
850 Muhammed İkbal’in şeytan betimlemesi son derece renkli bir içeriğe sahiptir: (a) Âşık, entelektüel ve 

muvahhid. (b) İnsan-ı kâmil tarafından yenilgiye uğratılmaya mahkûm bir varlık. (c) Selâmete ermek için 

mahvedilmeye özlem duyan kötülüğün ruhu. Bu nedenle sonunda ondan daha güçlü olduğunu kanıtlayan 

insana secde edecek olan bir İblîs. Bkz. Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, s.196 
851 Pek çok sûfî eserlerinde Hallâc’a kimi zaman acıyarak kimi zaman hayranlık duyarak, kimi zaman 

reddederek ya da sadece seyr u sülûkunun başında bir sâlik olarak görerek ona atıfta bulunmuşlardır. Öte 

yandan bazı mutasavvıflar nezdinde ene’l-Hakk ifadesinden dolayı maksadına ulaşamamış bir sûfî olarak 

resmedilmiştir. Bununla birlikte Hallâc ile ilgili yapılan çalışmalarda, özellikle batı literatüründe, muhtelif 

ve birbirine zıt Hallâc portreleriyle karşılaşılır: Panteist, kâfir, gizli bir Hıristiyan, nöropat, saf monist, İslam 

şehidi. Bkz. Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, ss. 75-77.  
852 Düşmanın (şeytan) insan üzerindeki etkisi, kalbin eylemleri üzerindedir. Kelâbâzî, bu konuda farklı bir 

yoruma yer verir. Şeytanın etkisinin Allah’a ait olan şeyler üzerinde değil, kula ait olan şeyler üzerinde 

olduğunu söyler. Dolayısıyla kişinin oruç, namaz vb gibi ibadet ve salih amellerinden aldığı haz, üzerinde 

şeytan kolaylıkla etkisini icra edebilir. Fakat, kul hiçbir konuda kendisine bir değer atfetmezse bu durumda 

düşmandan gelen hâtırın insan üzerinde hiçbir tesiri olamaz. Bkz. Kelâbâzî, Ta’arruf, s. 162.  
853 İblîs hakkındaki olumlu bakış açısını daha sonra sürdüren düşünürler arasında Senâi (ö. 871) ve Ahmed 

Gazalî (ö. 1126) ilk başta zikredilmesi gerekenler arasında yer alır. Ahmed Gazalî’nin “Tevhîdi şeytandan 

öğrenmeyen kâfirdir” minvalinde sarf ettiği cümleler, Hallâc ile başlayan bakış açısının kısmen devam 

ettirildiğini gösterir. Bkz. Annemarie Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, ss. 194-195.  



187 

irade arasındaki ayrım) 854, iyi-kötü düalitesi ve insanın özgürlüğü855 olmak üzere üç farklı 

problemle ilişkili olarak İblîs, Hallâc’ın sisteminde yerini alır. 

İlk olarak, Hallâc-ı Mansûr, İblîs’in Âdem’e secde etmemesini Allah’ın emri ile 

iradesinin farklı oluşuyla açıklar. Başka bir ifadeyle Allah’ın emri ile irâdesi özdeş 

değildir. Bunun ifade ettiği anlam ise Allah’ın, İblîs’e secde etmesini emrederken diğer 

taraftan secde etmemesini irâde etmiş olmasıdır. Böylece İblîs, Allah’ın emir ve iradesi 

arasında sıkışmış bir varlık olarak resmedilir.856 Hallâc-ı Mansûr, bu konudaki 

düşüncelerini şu sözleriyle ifade eder: 

“İblîs dedi: Birinci daireye girsem ikincisiyle, ikinciye girsem, üçüncüyle, üçüncüyle 

yetinsem dördüncüyle imtihan edilecektim. ‘Hayır, hayır, hayır, hayır’ diye tutturdum ve 

birincide kaldım. Sonra ikinciye kovuldum; daha sonra üçüncüye atıldım. Dördüncüyle 

işim bakalım ne olur! Secdenin beni kurtaracağını bilseydim secde edecektim elbette! Fakat 

baktım ki bu dairenin arkası dairelerle dolu. Kendi kendime bırak dedim. Bu daireden 

kurtuldun diyelim, ötekilerden nasıl kurtulacağım; ikinciden, üçüncüden, dördüncüden… 

Beşinci Elif-e gelince o, bizzat Hayy!”857 

Hallâc, İblîs’i Allah’nın irâdesine teslim olmuş bir muvahhid olarak resmeder. Bu 

iddiasını İblîs’in secde emrini çiğnemekten ve huzurdan kovulmaktan en ufak bir 

pişmanlık duymamasıyla temellendirir. Çünkü İblîs, Müslümanlar ‘Kovulmuş şeytandan 

Allah'a sığınırım’ cümlesini gündelik hayatın pek çok safhasında tekrarladıkça, Allah’ın 

ismiyle birlikte anılmayı bir üstünlük olarak düşünür. Hallâc, İblîs’in bu özel konumunu, 

onun ağzından şu sözlerle ifade eder: 

"Zikri zikrim, zikrim zikri, aynıyız / Birbirini anan beraberleriz. 

Hizmetim şimdi daha arı, vaktim daha bol, zikrim daha parlak. Çünkü eskiden O'na kendi 

zevkim için hizmet etmekteydim, şimdiyse O'nun arzusu uğruna didiniyorum. Biz, 

engelleme, savunma, zarar ve kar arzusundan arınmışız."858 

Hücvîrî Keşf’te Cüneyd-i Bağdâdî’nin hâl tercümesinde Hallâc’ın İblîs yorumuna 

dolaylı olarak atıfta bulunur. Bu anlatıya göre, Cüneyd-i Bağdâdî, bir gün yolda insan 

 
854 “Allah, Hz. İbrahim’e, ‘Oğlunu boğazla!’ diye ferman buyurmuş, fakat boğazlamasını irade etmemiştir. 

İblîs’e ‘Âdem’e secde et’ demiş fakat bunu yapmasını irade etmemiş ve o da yapmamıştı. ‘Âdem’e buğdayı 

yeme’ demiş, lakin yemesini irade etmişti. Bunun benzerleri çoktur. Şu halde cem’ Allah’ın vasıfları ile 

cem’ ettiği şeydir. Tefrika fiilleriyle tefrik ettiği şeydir. Bunların cümlesi, Hakk’ın iradesinin var olduğu 

yerde halkın tasarrufunu terk etmesi ve iradenin inkitaa uğramasıdır.” Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, ss. 379-

380.   
855 Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 10, Sayı: 5, 2002, ss. 1-15.  
856 “Elleri arkasına bağlı suya atılmıştı/ Ve [Allah] ona “Dikkat et ıslanma sakın” demişti.” Bkz.  Annemarie 

Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, s. 194.  
857 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 106.  
858 Hallâc-ı Mansûr, Kitâbu’t-Tavâsîn, s. 103.  



188 

suretine girmiş halde İblîs’e tesâdüf eder. Bunun üzerine kendisine ‘Âdem’e secde 

etmene engel olan şey neydi?’ sorusunu yöneltir. İblîs, ‘Yâ Cüneyd! O’ndan başkasına 

secde etmemi nasıl tasavvur edebiliyorsun?’ diyerek cevap verir. Cüneyd-i Bağdâdî, bu 

söz karşısında düştüğü hayretin etkisiyle kısa bir baygınlık geçirir. Fakat kısa bir süre 

sonra Cüneyd’e ‘Ona de ki: Yalan söylüyorsun. Şayet sen kul olsaydın, O’nun emrinin 

dışına çıkmaz, nehyine yaklaşmazdın” şeklinde bir hâtır gelir. İblîs, bunu işitince büyük 

bir nârâ atarak: ‘Yâ Cüneyd! Yemin olsun ki beni yaktın’ der ve gözden kaybolur.859 Bu 

anlatıda, Hücvîrî, İblîs’in secde etmemesini olumlayan Hallâc-ı Mansûr’un yorumunu 

paranteze alır. Ona göre, İblîs’in muvahhid olarak kendini nitelendirmesi esasında 

düşmanın (şeytân) sahte olan şeyleri hakikat gibi göstermesinden kaynaklanmaktadır. 

Hallâc’ın İblîs hakkındaki yorumunda dikkati çeken bir diğer husus iyi-kötü 

arasındaki düalite bağını kırmasıdır. Kadim inanç ve kültürlerde iyi ile kötü, nur ve 

karanlık metaforları daha çok birbirine muhâlif iki Tanrı’nın mücadele ettiği düalist bir 

zeminde değerlendirilirken; Hallâc-ı Mansûr kötülüğün sembolü haline gelen İblîs’in 

karşısına Allah’ı değil insanı koyarak söz konusu problemi aşmaya çalışır. Dolayısıyla 

onun İblîs hakkında getirdiği yorum aynı zamanda tevhîd ilkesinin muhafaza edilmesiyle 

alakalıdır. Böylece Hallâc, hem kötülüğün kaynağının Allah olmadığını temellendirirken 

hem de ışık-karanlık, iyi Tanrı-kötü Tanrı şeklindeki düalizmi olumsuzlamaktadır. 

Hallâc-ı Mansûr’dan sonraki tasavvufî gelenek söz konusu problemi, Allah’ın cemâl ve 

celâl sıfatları ekseninde şerh ederek iyi ile kötünün müstakil, muhâlif kuvvetler olmak 

yerine, Allah’ın zâtında birleşen ârızî nitelikler olarak yorumlamayı tercih edecektir.860 

Sûfîler bir taraftan herşeyin ilkesinin Allah olduğunu kanıtlamaya çalışırken diğer 

taraftan kötülüğün neye/kime atfedileceği noktasında büyük güçlükler yaşamışlardır. 

Kötülüğün İblîs’e isnâd edilmesi söz konusu problemi bir ölçüde çözse de onun 

secde emrine isyan etmesinin ilâhî planda bir imtihân olduğu yönündeki söylemle başka 

bir çıkmaza girer. Bu çerçevede İblîs’in başlangıçta, iyi olduğu, dahası meleklerin rehberi 

olduğu şeklindeki rivâyetler861 kötülüğün ontolojik bir gerçekliğinin bulunmadığını 

savunanların yaklaşımını akla getirir. Öte yandan sûfîlerin zamanla tevhîdin hakikatinde 

İblîs-Âdem ya da iyilik-kötülük gibi kavramların yer almadığını dile getirmeye 

 
859 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, s. 231.  
860 “Aynu’l-Kudat'ın hareket noktası şudur: Allah'nın isimleri zıtlık ilkesine göre düzenlenmiş isimlerdir. 

Bu isimlerin her biri kendisinin zıddıyla bilinir. Bu isimlerin, varlık ve oluşta Cemâl ve lütuf ifade 

edenlerini Hz. Muhammed, Celâl ve Kahır ifade edenlerini İblîs temsil etmektedir. O halde İblîs de 

Muhammed kadar gereklidir.” Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı”, s. 12. 
861 Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı”, s. 9.  



189 

başladıklarını görürüz. Tevhîdin hakikatini idrâk eden kimseyi Allah’ın varlığı kahr ve 

istilâ eder. Bu nedenle kâmil insanın varlığı, Allah tarafından kuşatıldığı için diğer şeylere 

yer kalmaz. Dolayısıyla, kâmil insanın kalbinde nefret, öfke, kıskançlık vb mahabbet 

ilkesiyle çelişen hiçbir nitelik bulunmaz. 

“Bir başka ürpertici gerçek de şudur: Kur’ân'da melek kelimesi de tam seksen sekiz yerde 

geçmektedir. Melekler, “Allah'ın kendilerine emrettiği konularda asla isyana gitmezler, 

kendilerine emredileni yerine getirirler.” (Tahrîm, 66/6) Yani onlar Rahmân'ın ışık ilkesini 

işletmede görev yapan emir erleridir. Şeytan ise yine aynı Rahmân'ın karanlık ilkesini 

işletmede görev yapan emir eridir. Ve Kur'ân, bu iki prensip arasında 88'e 88 bir eşitlik 

olduğuna dikkat çekmiştir. Yani, yaratılışı özgürlükle eşitlenmiş insan, eşit güçte iki 

merkezin ortasındadır. Kendi seçimiyle bu yana veya öteki yana gidecektir. Tartışmasız 

olan şudur: Sonuçta, Tanrısal planda baktığımızda bir düalite (ikilik, iki ilâhlılık) yoktur. 

Tek ilah, tek Yaratıcı esastır. Işık ve karanlık kuvvetleri O'nun emrinde, onun planına 

uygun olarak hareket etmektedirler. İnsanın farkı, kendisine ışık veya karanlık kutupta yer 

alma karakteri verilmek yerine, seçim karakteri verilmiş olmasıdır. İnsan sorumlu kılan 

ondaki özgürlük, serbest seçim fıtratıdır.”862 

Hallâc-ı Mansûr’un İblîs problemiyle irtibatlı olarak değindiği bir diğer husus, 

kader ve insanın özgürlüğü problemidir. İnsanın eylemleri ve hareketleri ne ölçüde kendi 

özgür iradesine mal edilebilir? Allah’tan başka gerçek anlamda fâil yoksa o halde insanın 

kaderi üzerindeki rolü nedir? Kötülüğün kaynağı nasıl açıklanabilir? İnsanı, İblîs gibi 

Allah’ın emri ve iradesi arasında sıkışmış bir varlık olarak olarak mı betimlemek gerekir? 

Düşünce tarihinde en gelişmiş nazari sistemlerin bile açıklama ve temellendirme 

noktasında güçlük çektiği bu probleme, Hallâc’ın sunduğu çözümlemenin mihverinde 

mahabbet (aşk) bulunmaktadır. Çünkü O’na göre insan varlığının başlangıcından beri 

yakınlığının derecesi değişmekle birlikte Allah ile birlikte olan bir varlıktır. İnsan ile 

Allah arasındaki bağın içeriği, zikir, üns, kurb ve mahabbet oluşturmaktadır ki söz konusu 

terimler aynı zamanda marifetin kapsamına girmektedir. Şu halde, kader ve özgür irade 

problemi insanın tek başına sahip olduğu akıl ve iradeyle kendi sınırlarını ne kadar 

genişletebileceği ile alakalı bir sorun olmaktan çıkıp, Allah’tan, Allah için, Allah’a, Allah 

ile şeklinde seyreden kemâl yolculuğunun öznesi olarak insan meselesine evrilir. 

  

 
862 Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı, s. 13.   



190 

Hallâc’tan sonra dini düşünce geleneği içerisinde İblîs hakkındaki yorumlar farklı 

mecralarda gelişerek devam etmiştir. Bengalli Şair, Seyyid Sultan, İblîsnâme adlı 

eserinde, İblîs’in lanetlenmek ve kovulmak pahasına Allah’ın irâdesine teslim oluşu ile 

müridin mürşîde boyun eğmesi arasında ilişki kurarken; Mevlâna, daha sonra ondan 

mülhem olarak Muhammed İkbal, İblîs için yapılan övgü türündeki yorumları paranteze 

almayı tercih edecektir. Mevlâna, İblîs’in kutsal bir varlık olarak tasvîr edilmesine karşı 

çıkarak aksine Âdem’in özündeki cevheri görememesinden mütevellit onu tek gözlü 

(sadece akla sahip ve fakat aşktan yoksun oluş), acınası bir varlık olarak tasvir eder.863 

İkbal ise aklı Batı’nın; aşkı ise Doğu’nun özgün karakteristiği olduğunu iddia ederek söz 

konusu problemi ideolojik bir bağlamda tartışır.864 

  

 
863 Şeytânın insanı erdemli eylemleri aracılığıyla kandırabileceği konusunu işleyen bir yazı için bkz. Adnan 

Demircan, “Mesnevi’de Geçen Muaviye-İblîs Hikâyesi”, İSTEM, Sayı: 10, 2006, ss. 143-153. 
864 Yaşar Nuri Öztürk, “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı, ss. 14-15. Tasavvuf düşüncesinde İblîs yahut 

Şeytân hakkında yapılan akademik çalışmalar neredeyse yok denecek kadar azdır. Bkz. Muharrem Çakmak, 

Tasavvufî Düşüncede Şeytân, (Yüksek Lisans), Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi SBE, 1994. 



191 

SONUÇ 

Erken dönem tasavvuf literatüründe sûfîlerin insan hakkındaki yaklaşımları takdim-

tehir ettikleri problemler ve kullandıkları terimler bakımından muhtelif olmakla birlikte, 

teorik çerçevesi bakımından ortak bir insan görüşüne atıfta bulundukları söylenebilir. Bu 

anlamda ilk dönem sûfî müelliflerin insan yaklaşımlarında ön plana çıkan ortak desen şu 

üç madde altında tespit edilebilir: (a) İnsan unutkan (gâfil) ve unutmaya (gaflet) yatkın 

bir tabiatla dünyaya gelir. Bu nedenle, başlangıçtaki ilk halini (elest bezmi) hatırlamak 

(zikr) onun nihai gayesini oluşturur. (b) İnsanın varoluş gayesini hatırlaması şu iki şeyle 

mümkündür: İdrâkin yetkinleştirilmesi ve ahlâk. (c) Bunun neticesinde değişim ve 

dönüşüme uğrayan insana kâmil insan denir. Kâmil insanın en önemli özelliği, Allah’a 

en yakın insan olmasıdır. Yakınlık, üns, mahabbet ve marifet eş anlamlı terimlerdir. İnsan 

hakkında sûfîler tarafından ortaya konan bu şema üç kavrama indirgenmek istenilirse 

başvurulması gereken anahtar kavramlar şunlar olmalıdır: Hatırlamak, akletmek, 

yakınlaşmak. Dolayısıyla insan hakkındaki bu kavramsal şema hem tezin temel 

sorularının şekillenmesine hem de yanıtlarının aranmasına büyük oranda eşlik etmiş ve 

neticede şu sonuçlara ulaşılmıştır:  

I 

Her üç sûfî insanı insan yapan ve diğer canlılardan ayıran temel özün tespitinden 

hareketle insanı tanımlamak yerine, ahlâkî açıdan insanı incelemeyi tercih etmişlerdir. 

Böylece insan, iyi ve kötü erdemlere kaynaklı eden unsurların bir toplamı olarak tasvir 

edildiği için, mürekkep diyebileceğimiz insan tanımları ortaya çıkmıştır. Buna göre 

Muhâsibî, insanı nefs, akıl/kalp ve beden; Cüneyd-i Bağdâdî ruh, nefs ve beden; Hallâc-

ı Mansur ise lâhût-nâsût şeklindeki unsurların bir bileşkesi olarak insan hakkındaki 

fikirlerini formüle etmişlerdir. Bununla birlikte, Hallâc’ın sisteminin merkezine nûr-ı 

Muhammedî fikrini yerleştirmesiyle birlikte, insan sadece ahlâka konu olmak bakımından 

değil aynı zamanda âlemin külli ilkesi olmak bakımından yeni bir anlam boyutu 

kazanmıştır. İncelediğimiz sûfîlerin insan tanımlarında ruh varlığı bakımından kabul 

edilen ve fakat mahiyeti hakkında bilinemezci bir yaklaşımla ele alınır. Bununla birlikte 

iyiliğin mahallinin ruh olduğu konusunda ilk dönem sûfîleri ittifak içerisindedirler. Fakat 

iyiliğin kaynağını araştırmak ve temellendirmek yerine daha çok kötülüğün mahalli 

olarak tespit edilen nefs ve yapısı üzerine yoğunlaştıkları görülür. Bunun neticesinde her 



192 

üç sûfînin insan görüşlerinin ağırlıklı noktasını nefs, nefsin yapısı ve işlevleri meselesi 

oluşturmuştur. 

II 

İnsanın nihai gayesinin ne olduğu konusunda ilk dönem sûfî müelliflerin fikir birliği 

içerisinde olduğunu söylemek mümkündür. Bu konuda genel yaklaşım, insanın en son 

gayesinin Allah’ı tanımak anlamında marifetullah terimi ile ifade edilmekle birlikte her 

bir sûfî kendi sisteminde söz konusu gaye fikrini farklı terimleri ön plana çıkartmak 

suretiyle vurgulamışlardır. Muhâsibî, insanın nihai gayesini ihlâs, Cüneyd-i Bağdâdî 

hatırlamak (zikir) ve ‘Olmazdan önceki ilk hale dönmek’, Hallâc-ı Mansûr ise Hakk 

terimleri etrafında ele almışlardır. Ayrıca her üç sûfî sistemlerinde insanın gayesiyle 

irtibatını zorunlu istidlâli ve nazari bir bulmaya değil, daha çok geriye dönük bir 

anımsama ve hatırlama şeklinde tasvir edildiği görülmektedir. Bu noktada ön plana çıkan 

kavramlar gaflet (unutmak), zikir/zikretmek (hatırlamak) ve intibâh (uyanış) olmak üzere 

üç şekildedir. İnsan gayesine yakınlaştıkça sahip olduğu bilgi zannîlikten yakîne, 

şüpheden kesinliğe doğru seyreder. Bununla irtibatlı olarak Cüneyd-i Bağdâdî’nin 

bilmek, hatırlamak, yakınlık, ünsiyet ve mahabbet arasında kurduğu zorunlu ilişki 

tasavvufun özgün düşünüm çerçevesini yansıtır. Onun, Allah-insan ilişkisini O’ndan, 

O’na, O’nunla, O’nun için vb zamirler aracılığıyla betimlemesi, insanın esasında Allah 

ile her zaman bir cihetle iç içe olduğunu gösterir. Dolayısıyla insanın gayesine doğru 

yönelişi, Allah’tan Allah’a doğru olmak bakımından farklı bir yaklaşımı içinde barındırır. 

Hallâc-ı Mansûr ise, insanın gayesi anlamında iman ve hakikati Hakk kelimesi altında bir 

araya getirir. Bu da göstermektedir ki, sûfîlere göre hakikat ile iman temelde özdeş iki 

terimdir. İnsanın nihai gayesine eriştiğinde neye dönüşeceği yahut ne türden bir marifetle 

karşılaşacağı konusunda her üç sûfînin yanıtı acziyet ve bilgisizlik yönündedir. İnsan, 

vardığı noktada Allah’ın varlığını kabul etmekle birlikte onun zatı hakkında hiçbir zaman 

gerçek bir bilgiye sahip olamayacağını idrak eder. Allah’ın zatını mutlak anlamda 

bilemeyeceğini kabul eden insanda acziyet ve hayret ortaya çıkar. Öte yandan, insan 

gayesine ulaştığında kendisi hakkında şimdiye kadar sahip olduğu bilgilerin gerçek 

olmadığını, aksine zanna dayalı bilgiler olduğunu fark edecektir. Şu halde, insan kendisi 

hakkındaki bilgisinin eksikliğinden hareketle Allah’ın zatını hiçbir zaman bilemeyeceğini 

idrak etmesi, onun nihai gayesine ulaştığını gösterir. Sûfîleri bu yaklaşım, insan için 

mutlak kemâlin (tamamlanmışlığın) hiçbir zaman tahakkuk etmeyeceği sonucuna 

ulaştırır. 



193 

III 

Tasavvufun merkezi problemlerinden biri de insanın ahlâklanma sürecinde nasıl bir 

yöntem takip etmesi gerektiğiyle ilgilidir. Bu konuda ilk dönem sûfî müellifler ve fırkalar 

muhtelif yaklaşımlar sergilemişlerdir. Sûfîler tarafından yöntem konusundaki farklılık, 

olumsuz bir durum olarak değil aksine bir rahmet olarak düşünülmüştür. Öte yandan usul 

noktasındaki bu çeşitlilik genel geçer sistematik bir yöntem fikrini zayıflatmış 

görünmekle birlikte, diğer taraftan özellikle haller ve makamlar teorisinde yer alan 

terimler arasında gözetilen sebep-sonuç ilişkisine bağlı sıra düzen, ortak bir yöntemin 

arandığını gösterir. Dolayısıyla nefsin ıslâhı ve olgunlaştırılmasında tamamen sübjektif 

yöntemlerin benimsendiğini söylemek mümkün değildir. Bununla birlikte, sûfîler 

benimsedikleri usul ile diğer sûfîlerin yöntemleri arasında keskin ayrımlara 

gitmemişlerdir. Murâkabe-i bâtın usulüyle tanınan Cüneydiyye, aynı zamanda muhâsebe, 

zühd, sohbet, uzlet vb pratikleri benimsemekte herhangi bir sakınca görmemiştir. Bu 

anlamda erken dönem tasavvuf literatüründe yöntemlerin iç içeliği ve birlikteliğinden 

bahsetmek mümkündür. Nefsin yetkinleştirilmesinde yöntem problemi, Muhâsibî, 

Cüneyd-i Bağdâdî, Hallâc-ı Mansûr’un sistemlerinde şu üç kavram etrafında şekillenir: 

Muhâsebe, murâkebe-i bâtın ve kırk makam. Muhâsibî nefsin tezkiye ve tasfiyesini daha 

çok aklın yetkinleştirilmesi anlamında muhâsebe ve kademeli akıl teorisi etrafında ele 

alırken; Cüneyd-i Bağdâdî niyet, irade ve eylemlerin sadece Allah’a tahsis edilmesi 

manasında murâkabe; Hallâc-ı Mansûr ise kendine özgün bir yaklaşımla vazettiği kırk 

makam etrafında incelemektedir. Her üç sûfînin yaklaşımlarının ortak neticesi, insanın 

manevî olgunlaşmasının mihverinde ahlâkî eylemlerin gerekçesinin dünyevî-uhrevî her 

tür faydadan arındırılarak sadece Allah olarak belirlenmesi gerektiğine dair yapılan 

kuvvetli vurgudur.  

IV 

Bilgi-eylem (ilim-amel) ilişkisi, tasavvuf düşüncesinin özgünlüğünün takip 

edilmesinde son derece elverişli bir alan olarak tebellür eder. İlmin amele üstünlüğü, ilim-

amel birlikteliği ve ilim-amel arasındaki indeterminist ilişkinin analizi olmak üzere üç alt 

başlık altında her üç sûfînin yaklaşımları incelendiğinde şu tespitlere ulaşmak 

mümkündür: (a) İlmin amelden üstünlüğünün vurgulanması kalbin amelleri adı altında 

yeni bir terkibi doğurmuştur. Buna göre amelin sıhhatli olmasının en temel şartı, onun 

teorik gerekçesinin dünyevî-uhrevî her türlü faydadan arındırılmak suretiyle sadece 



194 

Allah’a tahsis edilmesi ile mümkündür. (b) İlim-amel birlikteliği, insanın kemâle 

ulaşmasının vazgeçilmez bir şartı olarak tespit edilir. Sûfiler amel kavramına yükledikleri 

yeni içeriklerle söz konusu terimin sınırlarını genişletirler. İbadetlerin zemin kabul 

edilmesi, azimetin ruhsata öncelenmesi, amellerin zâhiri ve bâtınî boyutlarıyla birlikte 

değerlendirilmesi, zikir, uzlet, zühd, sohbet, mücâvirlik gibi tasavvuf pratiklerinin 

ibadetlere eklemlenmesi ve böylece gündelik hayatta amelin sürekliliğinin savunulması 

gibi hususlar sûfîler tarafından amel kapsamı içerisinde değerlendirilmiştir. Öte yandan 

bilgi-eylem ilişkisi, aynı zamanda toplumsal dindarlık biçimlerine ve diğer dini düşünce 

geleneklerinin ilim anlayışlarına yöneltilmiş bir eleştiriyi de içinde barındırır. Bu 

meyanda, her üç sûfînin eleştirel söyleminin odağında, dindar ve âlim görünümlü ve fakat 

kalpleri riya yüklü insan tipolojileri oluşturur.  

V 

Tezin son bölümü tasavvufun kötülük problemini nasıl yorumladığı sorusuna 

ayrıldı. Üç sûfînin yaklaşımları esas alınmak suretiyle, erken dönem tasavvuf 

literatüründe kötülük hakkında ortaya konan yaklaşımlar dört başlık altında toplanarak 

tartışıldı. İlk olarak nefsinin kötülüğün kaynağı olduğuna dair sûfîlerin yaklaşımına yer 

verildi. Bu bölümde ıslâh edilmemiş nefsin kötülüğün kaynağı olarak temellendirildiği 

sonucuna ulaşıldı. İkinci olarak insanın fiillerinden bağımsız olarak meydana gelen, 

hastalık, sel, felâket, deprem gibi doğal afet ve kötülükler meselesine değinildi. Her üç 

sûfi, doğal kötülüklerin esasında ontolojik bir gerçekliğinin olmadığını, bütüncül 

bakıldığı takdirde (cem’-fark) musibet ve belâ gibi görünen olayların özünde bir imtihân, 

iyilik yahut nefsin arındırılması için birer sebep olarak telakki edilmesi gerektiğini 

düşünmektedirler. Son olarak, iyi ve kötünün belirlenmesinde İblîs’in sûfî düşünürlerin 

sistemlerinde nasıl resmedildiği üzerinde duruldu. Yapılan okuma, inceleme ve analizden 

sonra, şeytanla ilgili şu iki yaklaşımın olduğu tespit edildi: (a) İnsanın tabiatıyla ilgili 

olmak üzere havâtır bahsi altında, insana sahte ve kötü olan şeyleri gerçek ve iyi gibi 

göstermeye çalışan bir güç. (b) Allah karşısında gerçek bir muvahhid ve âşık.  

Son olarak bu tez çalışması, erken dönem tasavvuf literatüründe, sûfîlerin insan 

hakkındaki yaklaşımlarını belli sorular çerçevesinde mercek altına almak, incelemek ve 

birtakım tespitlerde bulunmak noktasında alanda belli bir boşluğu akademik olarak 

doldurma ve bundan sonraki süreçte yapılacak çalışmalara küçük bir katkı mahiyetinde 

düşünülebilir. Nitekim erken dönem tasavvuf literatürü insanın tabiatı ve ahlâk 



195 

probleminin incelenmesi açısından gerek sûfîlerin kullandıkları zengin terminoloji, 

muhtelif yaklaşımlar ve özgün fikirler bakımından son derece münbit bir alan olma 

özelliğini korumaktadır. Bu tez çalışması sadece üç sûfîyi merkeze aldığı için, Hakîm et-

Tirmizî, Ebû Tâlib el-Mekkî, Ebû Saîd el-Harrâz vb. sûfî müelliflerin insan görüşlerinin 

daha sonraki süreçte müstakil olarak çalışılarak daha bütüncül bir resme ulaşılmalıdır. 

Öte yandan Gazzâlî ve sonrası dönemde sürdürülmesi planlanan çalışmalar neticesinde 

sûfîlerin tarihsel süreç içerisinde benimsedikleri insan tanımlarının içeriklerinde yaşanan 

değişim, dönüşüm ve kırılmaların takip edilmesi gerekir. Böylece İslâm düşünce geleneği 

içerisinde teşekkül eden insan tanımlarında tasavvufun aldığı pozisyon ve sunduğu özgün 

katkıların tespiti mümkün olabilecektir.  

  



196 

KAYNAKÇA 

Abdülkadir, Ali Hasan,  The Life, Personality and Writings of Al-Junayd, The 

Trustees of the E.J.W, Gıbb Memorial, London, 1976. 

Kuşeyrî, Abdülkerîm, er-Risâletü’l-Kuşeyriyye, Haz. Halil el-Mansûr, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut H. 1422/M. 2001. 

Abrahamov‚ Binyamin, “Kitâbu’l-Luma’da Eşarî’nin Kesb Teorisiyle İlgili 

Görüşlerinin Yeniden Tahlili”, (Çev. İbrahim Hakkı İnal) 

İslam Bilimleri Araştırmaları Dergisi, Samsun 2016, 

Sayı: 2, ss. 148-163. 

Afîfî, Ebu’l-Âla,  Muhyiddin İbnü’l-Arabî’de Tasavvuf Felsefesi, 

Kırkambar Yay., İstanbul 1999. 

Afîfî, Ebu’l-Âla, Tasavvuf: İslâm’da Manevî Hayat, Çev: Ekrem Demirli, 

Abdullah Kartal, İz Yay., İstanbul 1996. 

Ağırman, F.-B. Bekalp, “Hallac-ı Mansur’da Allah-Varlık ve Benlik Problemi”, 

Felsefe Dünyası, 2012/1, Sayı: 55, ss. 84-98. 

Akdağ, Eyyup,  “Hallâc’ın Mahkeme Süreci ve Katline Fetva Verenler”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, C. 20, Sayı: 

2, 2020, ss. 1167-1194. 

Akdağ, Özcan,  “Kötülük Sorunu ve Teodise”, The Journal of Academic 

Social Science Studies, January 2015, ss. 473-479. 

“Kötülük Sorunu ve Teodise”, The Journal of Academic 

Social Science Studies, January 2015, ss 475-476. 

Akot, Bülent, “Bazı Mutasavvıfların Allah/İlâh Anlayışı ve Muhâsibî’nin 

“er-Riâye” Adlı Eseri Bağlamında Allah’ın 

Hakları”, Eskiyeni: Anadolu İlahiyat Akademisi 

Araştırma Dergisi, 2015, Sayı: 31, 2015, SS. 51-73. 



197 

Aktepe, Orhan,  “Mutezile ve Ehl-i Sünnet'e Göre Va'd ve Vaîd İlkesi” 

KADER Kelam Araştırmaları Dergisi, C. 9, Sayı: 1, 

Ocak 2011, ss. 157-178. 

Aktulga, Mıhdat,  Haris el-Muhasibi’de Ahlak, (Yüksek Lisans) Yüzüncü 

Yıl Üniversitesi, SBE, 2009, 166 s. 

Ateş, Süleyman, Cüneyd-i Bağdâdî (Hayatı, Eserleri ve Mektupları), 

Yeni Ufuklar Nşr., İstanbul. 

Attâr, Feridüddin,  Tezkireü’l-Evliyâ, Çev. Süleyman Uludağ, c. II, İstanbul, 

Mavi Yay., 2002. 

Avcı, Cündüllah,  Fenâ ve Bekâ Anlayışının İslâm Öncesi Kökenlerine 

Dâir İnceleme, (Yüksek Lisans), Pamukkale Üniversitesi 

SBE, 2019. 

Aydın, Hüseyin,  Muhâsibî’nin Tasavvuf Felsefesi: İnsan Psikoloji Ahlâk 

Görüşü, Pars Matbaacılık, Ankara 1976. 

Aygün, Ömer,  “Platon Mağarasına Dönüş” ODTÜ Pazartesi 

Konuşmaları, 11.11.2019, ss. 1-22. 

Aytaç, Pakize,  “Hallâc-ı Mansûr’un Düşünce Dünyasına Günümüz 

Açısından Bir Bakış”, I. Uluslararası Hacı Bektaş Veli 

Sempozyumu, Çorum, 2011, C. I, ss. 205-222. 

Babacan, Hacer Nur,  Erken Dönem Tasavvufunda Akıl-Ahlâk İlişkisi, 

(Yüksek Lisans), İstanbul Üniversitesi SBE, 2019. 

el-Bağdâdî, Hatîb,  Târihu’l-Bağdât, C. 1-14, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrût.  

Bakış, Rıza,  “Dini Tecrübe Bağlamında Hallac’ın Ene’l-Hakk 

İfadesinin Tahlili”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2011, C. 15, Sayı: 2, ss. 65-77. 



198 

Âşığın Tevhîdi (Hallâc’a Göre Varlık ve Dinî Tecrübe), 

İstanbul, İnsan Yay., 2013. 

Baltacı, Naile,  “Ebû Sa’îd el-Harrâz ve Üç El Yazma Eseri: Kitâbü’l-Keşf 

ve’l-Beyân, Kitâbü’l-Ferâğ, Kitâbü’l-Hakâik”, Çukurova 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2015, C. 15, Sayı: 

2, ss. 103-122. 

Bardakçı, M. Necmeddin,  “Hallâc-ı Mansûr’dan Ahmed Yesevî’ye İlâhi Aşk”, I. 

Uluslararası Hoca Ahmed Yesevi Sempozyumu 

Bildirileri, Ankara, 2017, ss. 425-444. 

Başer, H. Bayram,  “Yükümlü Varlıktan Varlığın Gâyesi Olan İnsana: 

Tasavvufta İnsan Tanımlarının Dönüşümü Üzerine”, İnsan 

Nedir?, Ed. Ömer Türker, Halil İbrahim Üçer, İlem Yay., 

İstanbul 2019, ss. 501-544. 

Şeriat ve Hakikat: Tasavvufun Teşekkül Süreci, Klasik 

Yay., İstanbul 2017.    

“Tasavvufî Yöntemdeki Tutarlılığın Dayanağı Olarak 

İttibâ-i Rasûl Anlayışı: Cüneyd-i Bağdâdî ve İbnü’l-Arabî 

Arasında Mukayeseli Bir Değerlendirme”, Uluslararası 

İbnü’l Arabi Sempozyumu: İnsanlığın Hakikat Arayışı 

ve İbnü’l Arabi, 15-16 Kasım 2019, Malatya, 2018, s. 567-

595 

Bolat, Ali,  Ebû Said el-Harrâz: Hayatı, Eserleri ve Tasavvuf 

Anlayışı, Samsun, E-Yazı Yay., 2016. 

Bir Tasavvuf Okulu Olarak Melâmetilik, İnsan Yay, 

İstanbul 2003,  

Muhâsibî’nin Marifet Anlayışı, Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi SBE Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı, 

Doç. Dr. Erhan Yetik, YL, 1998, 144 s. 



199 

C. Chittick, William,  Âşığın Aynası, Çev. Ömer Saruhanoğlıoğlu, Okuyan-us 

Yay., İstanbul 2018.  

Can, Hülya,  “Artistoteles’te Katharsis Kavramı”, FLSF Felsefe ve 

Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 2, 2006, ss. 63-70. 

Cebecioğlu, Ethem,  “Hallâc-ı Mansûr”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 1988, C. 30, ss. 329-350. 

Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü, Otto Yay., 

Ankara 2014. 

Cengiz, Muammer, “Tasavvuf Tarihinde Elest Mîsâkına Dair Yorumlar”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, C. 10, Sayı: 

50, Haziran 2017, ss. 904-924. 

Ceyhan, Semih,  “Üns”, DİA, C. 42, İstanbul 2012, ss. 348-349. 

Cüneyd-i Bağdâdî,  Resâilü’l-Cüneyd-i Bağdâdî, thk. Ali Hasan Abdülkadir, 

Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kâhire 1988. 

Çakmak, Muharrem,  Tasavvufî Düşüncede Şeytan, (Yüksek Lisans), Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi SBE, 1994.  

Çakmaklıoğlu, M. Mustafa,  Hallâc’ın “Ene’l-Hakk” Sözü Bağlamında Mevlânâ’nın 

Şatahât Yorumu, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi, C.6, Sayı: 15, 2005 ss 191-223. 

Çift, Salih, “İlk Dönem Tasavvuf Düşüncesinde Nur Kavramı” Uludağ 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.13, Sayı: 1, 

Ocak 2004, ss. 139-157. 

Hakîm Tirmizî ve Tasavvuf Anlayışı, (Doktora Tezi), 

Bursa Uludağ Üniversitesi SBE, 2003. 



200 

“Hatmu’l-Evliyâ, Ebû Abdullah Muhammed b. Ali el-

Hakîm et-Tirmizî (ö. 320-932)”, Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 2005, C.6, Sayı: 15, ss. 

351-376. 

Dalkılıç, Mehmet, İslâm Mezheplerinde Ruh, İz Yay., İstanbul 2012. 

Darshan, Singh,  “Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallac’ın Sünnet, Ahvâl ve 

Makâmât’a Karşı Tutumları, Çev. Ahmet Cahid Haksever, 

Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2000, 

C. 2, Sayı: 4, ss. 231-238. 

Dâye, Necmuddîn-i,  Mirsâdu’l-İbâd (Sufilerin Seyri), Çev. Hakkı Uygur, İlk 

Harf Yay., İstanbul 2013. 

Demir, Osman,  Kelâmda Nedensellik, Klasik Yay, İstanbul 2015. 

“Kelâm-Bilim İlişkisi: Rü’yetullah Metinlerinde 

Optik”, Düzce Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 2019, C. 9, Sayı: 3, ss. 107-120. 

Demircan, Adnan,  “Mesnevi’de Geçen Muaviye-İblîs Hikâyesi”, İSTEM, 

Sayı: 10, 2006, ss. 143-153. 

Demirli, Ekrem,  İslam Metafiziğinde Tanrı ve İnsan, Kabalcı Yay., 

İstanbul 2009. 

İbnü’l Arabî Metafiziği, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2016. 

İslam Düşüncesi Üzerine, Sûfî Kitap Yay., İstanbul 2016. 

İslam Metafiziğinde Allah ve İnsan, Alfa Yay., İstanbul 

2017. 

Şâir Sûfîler, Sufi Kitap Yay., Nisan 2005. 



201 

“Kuşeyrî’den İbnü’l-Arabî’ye İşâri Yorumculuk Hakkında 

Bir Değerlendirme: İşarî Yorumdan Tahkîke Doğru 

Kur’ân-ı Kerim Yorumculuğunun Gelişimi”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi [Atatürk 

Üniversitesi İslâmi İlimler Fakültesi Dergisi] [İİFD] 

[EAÜİFD], 2013, Sayı: 40, ss. 121-142. 

“Tasavvuf Araştırmalarında Dönemlendirme Sorunu: Din 

Bilimleri ile Metafizik Arasında Tasavvufun İlim Olma 

Mücadelesi”, Nazariyat: İslâm Felsefe ve Bilim Tarihi 

Araştırmaları Dergisi, 2016, C. 2, Sayı: 4, ss. 1-29. 

“Zahirî” İlimlerin Otoritesi Karşısında Tasavvuf'un 

Meşruiyet Arayışı”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi [Darulfunun İlahiyat], 2007, Sayı: 15, 

ss. 219-244. 

Dursun, Akif, “Hallâc-ı Mansur’un Yargılanma Sürecinin 

Değerlendirilmesi”, AKADEMİAR, Sayı: 8, Haziran 

2020, ss. 63-102 

Ekin, Yunus,  “İhlas Kavramının Semantik Analizi”, Tasavvuf: İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi, C. 3, Sayı: 9, 2002, ss. 147-

160. 

Ekinci, Ömer,  İslam Kültüründe Havf ve Recanın Tasavvufî Yönü, 

Psikolojik Etkisi ve Dindarlık Gelişimine Katkısı,  

(Yüksek Lisans), Fırat Üniversitesi SBE, 2018. 

el-Harrâz, Ebû Sa’îd,  Risâleler, Çev. Naile Baltacı, Litera Yay., İstanbul 2018. 

Eraslan, Soner, “İlk Dönem Sûfîlerinde İslamî Yorum: Marûf el-Kerhî 

Örneği”, Uluslararası İslam ve Yorum Sempozyumu, III, 

2019, ss. 1-17.  



202 

Erginli, Zafer,  İlk Sufilerde Nefis Kavramı: Haris Muhasibi Örneği, 

(Doktora), Uludağ Üniversitesi SBE, 2001. 

Erkaya, Mahmud Esad, “Tasavvufta Hakikat Kavramına Kaynak Olması Yönüyle 

Hârise Hadisi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 2017, C. 17, Sayı: 2, ss. 149-184. 

Ernst, Carl W.,  Tasavvuf Öğretileri, Çev. Cangüzel Güner Zülfikar, Sufi 

Kitap Yay., İstanbul 2019. 

Fırat, A. Subhi,  “Abu’l-Huseyn an-Nuri ve Makamat al-Kulub Adlı 

Risâlesi, İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, 1978, C. 7, 

sayı: 1-2, ss. 339-356. 

Filiz, Şahin,  Haris b. Esed el-Muhasibi’nin Hayatı Eserleri Fikirleri, 

(Yüksek Lisans), Selçuk Üniversitesi SBE, 1990. 

Furat, Ahmet S.,  “Abu’l-Huseyn an-Nuri ve Makamat al-Kulub Adlı 

Risâlesi”, İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi, 1978, C. 7, 

Sayı: 1-2, ss. 339-356. 

Gedik, Fatma, Sehl b. Abdullah et-Tüsterî ve Tasavvufî Görüşleri, 

(Doktora), Ankara İlahiyat Fakültesi, SBE, 2019. 

Gördük, Yunus Emre,  “Tefsir-Te’vîl Ayrımı ve Îşârî Tefsirin Öznel Mâhiyeti 

Bağlamında “Yorum-Algı” Sorunu, Pamukkale 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 4, Sayı: 7, 

Mart 2017, ss. 1-27. 

Göztepe, Yüksel, “Hâl ve Makâmın Analizine Yönelik İlk 

Görüşümler,” Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 12, Sayı: 2,2008, ss. 407-417.  

Gündüz, İrfan, “Tasavvuf ve İnsan” Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 5-6, Ocak 1987-1988, ss. 217-229. 



203 

Güngör, Zülfikar,  “Tahirü’l-Mevlevî’nin “Hallâc-ı Mansûr’a Dâir” Risalesi, 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1999, C. 

39, ss. 581-597. 

Gürer, Betül,  “Övgü ve Yergi Bağlamında Sûfîlerin Nazarında Hallâc-ı 

Mansûr”, İlahiyat Tetkikleri Dergisi, Sayı: 47, 2017, ss. 

171 – 197. 

Hallâc, Hüseyin b. Mansûr,  Kitâbu’t-Tavâsîn, thk. L. Massignon, Paris, 1913; La 

Passion de Hallaj: Martyr Mystique de I'Islam. I-IV. 

(Paris, 1975).  

 Ahbâru’l-Hallâc, (Derleme ve Neşr: L. Massignon, Paul 

Kraus),  3.ed., Paris: Editions Larose, 1936. 

 Tavâsîn: Ene’l-Hakk (Ben Allahyım), Çev. Yaşar 

Günenç, Ankara, Yaba Yay., 1995.  

 The tawasin of Mansur al- Hallaj, translated by Aisha 

Abd ar-Rahman at-Tarjumana, Berkeley, Diwan Press, 

1974. 

Herevî, H. Abdullah Ensârî, Menâzilü’s-Sâirîn, (Tasavvufta Yüz Basamak) Çev. 

Abdurrezzak Tek, Emin Yay., Bursa 2017.   

Hücvîrî, Ali b. Osman,  Keşfü’l-Mahcûb (Hakikat Bilgisi), Haz. Süleyman 

Uludağ, Dergah Yay., İstanbul 1996. 

Hülya Küçük-S.Ceyhan,  “Râbiatü’l-Adeviyye”, DİA, C.34, İstanbul 2007, ss. 380-

382.   

İşler, Emrullah, Muhâsibî ve Fehmü’l Kur’an’ı, Ankara Üniversitesi SBE 

Tefsir-Hadis Anabilim Dalı, YL, 1989, 155 s. 

Kamil Mustafa Şeybî,  Şerhu Divani’l-Hallâc, Köln, Menşuratü’l-Cemel [Al-

Kamel Verlag].  



204 

Kara, İsmail, “O Abdesti Kanla Almak”, Dergâh, Sayı: 373, Mart 2021, 

ss. 22-23. 

Kara, Mustafa,  “Ebû Hüseyin en-Nurî”, DİA, C. 10, İstanbul, 1994,  ss. 

328-330. 

Kara, Necati,  “Kur’ân ve Sünnet’te Belâ-Musibet”, EKEV Akademi 

Dergisi, C. 1, Sayı: 3, 1998, ss. 33-58. 

Karaarslan, Faruk,  Toplumsal Hafıza ve Dönüşümü, (Doktora), Selçuk 

Üniversitesi SBE, 2014. 

 “Göç Öykü ve Hafıza”, Sosyoloji Divanı (Dosya: Göç), 

Yıl: 3, Sayı: 6, Temmuz-Aralık 2015, ss. 115-127.  

Karamustafa, Ahmet T.,  “Cüneyd-i Bağdâdî-i Bağdâdî’ye Göre Velâyet”, Çev. 

Melek Gündüz Karacan, Mütefekkir (Aksaray 

Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi), C. 7, Sayı: 

13, Haziran 2020, ss. 283-290.  

Kareem, M.Fawzi,  El-Hâris El-Muhâsibî’nin El-Mesâil fi A’mâli’l-Kulûb 

ve’l Cevârih adlı Eserinin İncelenmesi ve Tahkiki, 

(Yüksek Lisans), Yalova Üniversitesi SBE, 2017. 

Kart, Berfin,  “Günümüz Düşünürleri ve Habermas’ta İnsan Doğası” 

Ankara Üniversitesi Dil Tarih ve Coğrafya Fakültesi 

Felsefe Bölümü Araştırma Dergisi, Sayı: 10, 2008, ss. 1-

14.  

Kaya, Süleyman,  Kur’ân’da İmtihan, İnsan Yay., İstanbul 2003.  

Kelâbâzî, Ebû Bekir,  Ta’arruf (Doğuş Devrinde Tasavvuf), Haz. Süleyman 

Uludağ, Dergâh Yay, İstanbul, 2016. 

Kılıç, Yavuz,  İnsan Doğası Üzerine Bir Çalışma, (Doktora), Hacettepe 

Üniversitesi, SBE, 2004. 



205 

Kır, Tuğçe Özer,  Erken Dönem Eserlerinde Fenâ ve Beka Kavramlarının 

Tasavvufun Seyrindeki Yeri, (Yüksek Lisans), İstanbul 

Üniversitesi SBE, 2019. 

Kızılgeçit, Muhammed, Hâris el-Muhâsibî’de Dini Davranış Teorisi, (Yüksek 

Lisans), Atatürk Üniversitesi SBE, 2006. 

Kinberg, Leah,  “What is meant by zuhd?”, Studia Islamica, No. 61 (1985), 

pp. 27-44.  

Konur, Himmet,  “Makamlar ve Haller”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 9, 1995, ss. 319-328. 

Köle, Bekir,  “Tasavvufa Göre İlâhî Hakikatlerin İdrâkinde Aklın 

Konumu”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

Sayı: 3, Nisan 2013, ss. 81-96. 

Kula, Tahsin,  “El-Muhâsibî’ye Göre Riyâ’nın İnsanın Olumsuz Kişilik 

Yapılanmasına Etkisi”, Dicle Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi (DÜSBED), 2017, C. 9, Sayı: 19, ss. 37-49. 

Massignon, M. Louis, La Passion de Hallaj Martyr Mystique de I’Islam 

(İslâm’ın Mistik Şehidi Hallâc-ı Mansûr’un Çilesi), Çev. 

İsmet Birkan, C. I, Ardıç Yay., Ankara 2006. 

 The Passion of Hallaj, Mystic and Martyr of Islam, 

(Translated from the Faranch: Herbert Mason), Princeton 

Unıversity Press, New Jersey, 1982. 

Memişbey, İhsan,  İlk Sufilerde Riya Kavramı: Muhasibi Örneği, (Yüksek 

Lisans), Fatih Üniversitesi SBE, 2014. 

Muhâsibî, Hâris b. Esed,  El-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân, thk. Hüseyin Kuvvetli, 

Dârü’l- Fikr, 1971. 



206 

 Âdâbü'n-Nüfûs, thk. Abdülkadir Ahmed Ata, Dârü'l-Cil, 

Beyrut 1987/1407. 

 Allah’a Dönüş (el-Kasd ve'r-Rücû' İllallah), Cemal 

Aydın, Sufi Kitap Yay., İstanbul 2020. 

 el-Akl ve Fehmü’l-Kur’ân (Akıl ve Kur’an’ı Anlamak), 

tahk. Dr. Hüseyin el-Kuvvetli, Çev. Veysel Akdoğan, İşaret 

Yay., İstanbul 2018. 

 el-Kasd ve'r-Rücû' İllallah, (el-Vesâyâ), thk. Abdülkadir 

Ahmed Ata, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut 1986/1406, ss. 

222-321. 

 Farzet ki Öldün (Kitâbü’t-Tevehhüm), Çev. Abdülaziz 

Hatip, Polen Yay., İstanbul 2006.  

 Nefis Adabı (Âdâbu’n-Nufûs), Çev. Ersan Urcan,  İ’tisam 

Yay., Ankara 2019. 

 et-Tevehhüm (el-Vesâyâ), thk. Abdülkadir Ahmed Ata, 

Dârü'l Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut 1986/1406, ss. 385-445. 

 Risâletü'l-Müsterşidin, thk. Abdülfettah Ebû Gudde, 

Dârü’s –Selâm, Kahire 1983. 

 Er-Riâye li-Hukukillah, Çev. Şahin Filiz-Hülya Küçük, 

İnsan Yay., İstanbul 1998. 

 Er-Riâye li-Hukûkillah, thk. Abdülhalim Mahmud, 

Kahire, Dârü'l-Maârif, 1990. 

 Hakikati Arayanlara Kılavuz (Risâletü’l-Müsterşidîn), 

Takdim Yay., Ankara 2019. 



207 

 Şerefü'l-Akl ve Mahiyyetuhu, thk. Mustafa Abdülkadir 

Ata, Dârü'l-Kütübi'l-İlmiyye, Beyrut 1986/1406. 

Necmüddin Kübra, Usûl-ı Aşere, (Tasavvufî Hayat) Haz. Mustafa Kara, 

Dergah Yay., İstanbul 1980.  

Nicholson, Reynold A.,  İslâm Sûfîleri, Çev. Yücel Belli, Murat Temelli, Ataç Ya., 

İstanbul 2014. 

 Tasavvufun Menşei Problemi, Çev. Abdullah Kartal, İz 

Yay., İstanbul 2004. 

Ormsby, Eric L.,  İslam Düşüncesinde İlahi Adalet (Teodise) Sorunu: 

Gazali’nin Mümkün Dünyaların En İyisi İfadesi 

Üzerine Bir Tartırşma, Çev. Metin Özdemir, Kitabiyat 

Yay., 2001.  

Öngören, Reşat, “Zikir”, DİA, C. 44, İstanbul 2013, ss. 409-412. 

Özbek, Gökhan,  Cüneyd-i Bağdâdî'nin Tevhid Anlayışı, (Yüksek Lisans), 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi SBE, 2019. 

Özturan, Hümeyra, “Dostluk Neden Bir Ahlâk Felsefesi Konusudur?”, 

Kutadgubilig Felsefe-Bilim Araştırmaları, Sayı: 36, 

Aralık 2017, ss. 175-190. 

 Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri, İLEM Yay., 

İstanbul Aralık 2019. 

Öztürk, Mustafa,  “Sehl et-Tüsterî (ö.283/896) ve Tasavvufî Tefsiri Üzerine 

Bazı Tespit ve Değerlendirmeler,” Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 2002, C. 3, Sayı: 9, ss. 239-

265. 

Öztürk, Yaşar Nuri,  “Hallâcî Geleneğin İblîs Anlayışı”, İstanbul Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 10, Sayı: 5,  2002, ss. 1-15. 



208 

 Aşk ve Hak Şehidi Hallâc-ı Mansûr ve Eseri,  Yeni Boyut 

Yay. İstanbul 1997.  

Pekdoğru, Yakup,  Erken Dönem Klasiklerinde Marifet: 4-5. Yüzyıllar, 

(Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi SBE, 2020. 

Radtke, Bernd,  “İbnü’l-Arabî’nin Öncülerinden Biri: Hakîm Tirmizî ve 

Velâyet Görüşü”, Çev. Salih Çift, Tasavvuf: İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, 2007, C. 9, Sayı: 21, 

İbnü’l-Arabî Özel Sayısı, ss. 501-507. 

Sağmak, Emrah,  İlk Dönem Sufilerinde Evlilik ve Aile Hayatı, (Yüksek 

Lisans), İstanbul Üniversitesi SBE, 2019.  

Saruhan, M. Selim,  “İslâm Filozof ve Düşünürlerinde Ölüm Korkusu ve 

Tedavisi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, C. 37, Sayı: 1, 2006, ss. 87-105.  

 İslam Meşşai Felsefesinde Filozof, Divan Kitap Yay., 

2017. 

 Evrim ve Ahlâk Filozofu İbn Miskeveyh Düşüncesinde 

Allah, Evren ve İnsan, Eski Yeni Yay., Ankara 2018. 

Sayın, Esma,  “Tasavvuf Kültüründeki İhlas Anlayışının Psikolojik ve 

Terapik Etkileri”, Türk-İslam Medeniyeti Akademik 

Araştırmalar Dergisi, C. 9, Sayı: 17, 2014, ss. 69-76.  

Schimmel, Annemarie,  Hallac: Kurtarın Beni Allah’dan, Çev. G. Ahmetcan 

Asena, Pan Yay., İstanbul, Mart 2018. 

 İslâmın Mistik Boyutları, Kabalcı Yay., İstanbul, 2001. 

Serrâc, Ebû Nasr,  el-Lümâ’ (İslâm Tasavvufu), Çev. Hasan Kâmil Yılmaz, 

Erkam Yay, İstanbul 2019. 



209 

Singh, Darshan, “Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallac’ın Sünnet, Ahvâl ve 

Makâmât’a Karşı Tutumları, Çev. Ahmet Cahid Haksever, 

Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, 2000, 

C. 2, Sayı: 4, ss. 231-238. 

Soğukoğlu Fehmi,  “Kelam ve Tasavvufta Aklın Tasnifi”, Kilis 7 Aralık 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. 7, Sayı: 1, ss. 

513-540. 

Soysal, Esra Kartal,  Genetikten Epigenetiğe: "İnsan Doğası" Kavramının 

Biyolojik İçerimleri, (Doktora Tezi) İstanbul Üniversitesi 

SBE, 2017. 

Sümertaş, Burhan,  Kur’ân-ı Kerim’de Sıdk Kavramı, (Doktora Tezi), 

Dokuz Eylül Üniversitesi SBE, 2009.  

Süslü, Mehmet Zeki, “Tasavvufî Tefsîrlerde Müşterek Yorumlar: Nefs, Kalp ve 

Ruh’a İşaret Ettiği İddia Edilen Kur’ân Kelimeleri 

Bağlamında Bir Çalışma”, Süleyman Demirel 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 2016, C. 

2, Sayı: 24, ss. 111-131. 

Şahin, Naim,  “Sadreddin Konevî’de Yaratma-Sevgi İlişkisi”, I. 

Uluslararası Sadreddin Konevî Sempozyumu 

Bildirileri, 2010, ss. 211-219.  

Şahinoğlu, M. Nazif, “Bâyezîd-i Bistâmî, Düşünceleri ve Tasavvufî 

Görüşleri”, M. Nazif Şahinoğlu Makaleler ve Hatıralar, 

2017, ss. 417-428. 

Şen, Mustafa, Kur’ân’da Vaad ve Vaîd, (Yüksek Lisans Tezi), Uludağ 

Üniversitesi SBE, 1997.  

Taftazânî, E.V.G, “Zühd Hareketinin Tasavvufa Dönüşüm Süreci: Râbiatü’l 

Adeviyye Örneği”, Çev. Ahmet Ögke, EKEV Akademi 

Dergisi Sosyal Bilimler, 2001, C. 3, Sayı: 1, ss. 107-114. 



210 

Tan, M. Nedim,  “Tasavvuf Istılahlarının Teşekkül Dönemi Açısından 

Şakîk-i Belhî’nin Âdâbü’l-İbâdât’ı”, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2013, Sayı: 45, ss. 

155-190. 

“İslâm Düşüncesinde Akıl-Kalp İkilemi Üzerine”, İslam ve 

Yorum, C. 3, Malatya İlahiyat Vakfı, 2017, ss. 395-416. 

Taşdelen, Mehmet,  “Mutezile’de Şefaat Anlayışı”, Kilis 7 Aralık Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, C. 5, Sayı:10, Ocak 2015, ss. 81-

101.  

Tekmen, Dürdane Zeynep,  ‘‘Tasavvuf Geleneğinde Akıl ve Ahlâk İlişkisi’’, Temel 

İslâm Bilimleri Araştırmaları, İstanbul, 2018, ss. 489-

506. 

Tezcan, Tuğrul,  “Tüsterî’den (Ö. 283) Konevî’ye (Ö. 673) İşârî Fatiha 

Yorumları: Tefsir’den Müşâhede Yöntemine 

Yorumlamanın Seyri” İnsan ve Toplum Bilimleri 

Araştırmaları Dergisi, 2019, C. 8, Sayı: 1, ss. 637-370. 

Tirmizî, Hakîm  Beyânü’l-Fark (Kalbin Anlamı), Çev. Ekrem Demirli, 

Hayy Kitap Yay., İstanbul Aralık 2017. 

Toksöz, Hatice,  İslam Düşüncesinde Sevgi Teorileri, Nobel Akademik 

Yay., İstanbul 2017.  

Tüccar, Cengiz,  Haris el-Muhâsibî’nin Kelâmî Görüşleri, (Yüksek 

Lisans), Sakarya Üniversitesi SBE, 1998. 

Tüfenkçi, Semra,  Din Felsefesi Açısından İnsan Doğası, (Doktora Tezi), On 

dokuz Mayıs Üniversitesi SBE, 2016. 

Türk, Hamide, Ma’rûf el-Kerhî: Hayatı, Tasavvufî Görüşleri ve 

Menâkıbu Ma’rûf el-Kerhî İsimli Eser, (Yüksek Lisans 

Tezi), Konya Selçuk Üniversitesi SBE, 2005. 



211 

Türker, Ömer,  “İnsanın Mâhiyeti Üzerine Bir İnceleme”, Ah-lâk: Yeni 

Bir Yaklaşım, Ketebe Yay., İstanbul, ss. 23-33. 

Uğur, Kadir Gökhan,  “Hallâc-ı Mansûr Menâkıbnâmesi”, Türk Kültürü ve Hacı 

Bektaş Veli Araştırma Dergisi, 2008, Sayı: 48, ss. 241-

248. 

Uludağ, Süleyman, “Hallâc-ı Mansûr”, DİA, İstanbul, 1997, C. 15, ss. 377-381. 

 Kuşeyrî Risâlesi, Dergâh Yay., İstanbul Aralık 2003. 

Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yay., İstanbul 2001. 

 Sırlar Menbaı ve Tarikat Sultanı Cüneyd-i Bağdâdî-i 

Bağdâdî, Harf Yay., Ankara, Haziran 2018. 

Ulupınar, Hamide,  “İlk Dönem Melâmetî Şeyhlerinden Hamdûn Kassâr’ın 

Tasavvuf Anlayışı”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi 

[Bilimsel Birikim], 2017, C. 17, Sayı: 1, ss. 67-80. 

Uyar, Mehmet,  Sûfî Benliğin İnşâsında Nefs, Litera Yay., İstanbul 2017. 

Yaman, Hikmet,  “Varoluşun Makâm ve Hâlleri: Tasavvufta İnsan-Allah 

İlişkisi”, Eski Yeni: Üç Aylık Düşünce Dergisi, Sayı: 19, 

2010, ss. 81-84. 

 “İsmi Olmayan Bir Hakikatten Hakikati Olmayan Bir İsme 

Varan Yolculuk: Oryantalist Çalışmalarda Tasavvufun 

Menşeine Dair Tartışmalar Üzerine Bir Değerlendirme”, 

Akademiar: Akademik İslam Araştırmaları Dergisi, 

2016, Sayı: 1, ss. 15-48. 

Yar, Erkan,  Ruh-Beden İlişkisi Açısından İnsanın Bütünlüğü 

Sorunu, Ankara Okulu Yay. Ankara 2011. 



212 

Yeşilçayır, Celal,  “Thomas Hobbes’un Geleneksel Siyaset Felsefesine Karşı 

Çıkışı”, Mavi Atlas GŞÜ Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

Sayı: 2, Bahar 2014, ss. 62-72. 

  



213 

ÖZET 

 

ERKEN DÖNEM SUFİLERİNDE İNSANIN HAKİKATİ VE AHLÂK:  

HÂRİS EL-MUHÂSİBÎ CÜNEYD-İ BAĞDÂDÎ HALLÂC-I MANSÛR 

 

SİNGİN, Aynur 

Doktora Tezi 

TEZİ TEMEL İSLAM BİLİMLERİ (TASAVVUF) ANA BİLİM DALI 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Ahmet Cahid HAKSEVER 

Haziran-2021, 225 

 

Bu çalışma, erken dönem tasavvuf literatüründe üç sûfî müellifin – Hâris el-

Muhâsibî, Cüneyd-i Bağdâdî ve Hallâc-ı Mansûr- insanın hakikati ve ahlâk hakkındaki 

yaklaşımlarını incelemeyi amaçlamaktadır. Tezin birinci bölümünde, sûfîlerin insan 

tanımları, ikinci bölümde insanın nihai gayesi, üçüncü bölümde ahlâkî ve manevî kemâlin 

elde edilmesinde yöntem meselesi, dördüncü bölümde bilgi-eylem ilişkisi, son bölümde 

ise kötülük problemine yer verildi. Böylece “İnsan nedir?” “İnsanın doğuştan getirdiği 

verili/belirlenmiş bir doğası var mıdır?” “İnsan nihai bir gayeye sahip midir ve sahipse 

bu ne türden bir gaye olabilir?” “İnsanın fiziksel değişiminden bahsettiğimiz gibi onun 

epistemik ve ahlâkî değişiminden bahsetmemiz mümkün müdür?” “Dahası insan kaderin 

yazgısına bağlı olarak mı yahut özgür bir iradeyle mi varlığını sürdürmektedir?” “Nihai 

gayesine ulaşan kâmil insanın nitelikleri nelerdir?” “İnsanda kötülüğün kaynağı nedir?” 

yönündeki sorulara mezkûr üç mutasavvıfın sundukları yaklaşım ve çözümleme 

modelleri tespit edilmeye çalışıldı. Bu nedenle söz konusu üç sûfî düşünürün sadece kendi 

düşüncelerini izhâr etmeleriyle yetinilmeyerek tez problematiği çerçevesinde her birinin 

yaklaşımları tek tek tespit edilmek suretiyle önce analiz sonra sentez yoluna gidilerek 

böylece nispeten dağınık olarak yürüttükleri tartışmalar yapısalcı bir çerçevede yeniden 

inşâ edildi. Tez çalışmamız neticesinde ilk dönemde yaşamış üç sûfînin tasavvufun insan 

görüşünü oluşturan temel yaklaşımları kendi sistemlerinin içinde barındırmakla birlikte, 

dinî düşünce geleneği içerisinde özgün bir insan tanımına sahip oldukları sonucuna 

ulaşıldı. 

 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, İnsanın Hakikati, Ahlâk, Hâris el-Muhâsibî, Cüneyd-i 

Bağdâdî, Hallâc-ı Mansûr.  



214 

SUMMARY 

 

THE TRUTH AND MORALİTY OF MAN IN THE EARLY SUFIS: 

HARITH AL-MUHASIBI, JUNAYD OF BAGHDADI, MANSUR AL-HALLAJ 

 

SİNGİN, Aynur 

PhD. Thesis 

BASIC ISLAMIC SCIENCES, DEPARTMENT OF SUFISM 

Thesis Advisor: Prof. Dr. Ahmet Cahid HAKSEVER 

June-2021, 225 

 

This study aims to analyze the approaches of the three Sufis, namely Harith al-

Muhasibi, Junayd of Baghdadi, and Mansur al-Hallaj, on the truth and morality of man 

in the early period of sufi literature. The first chapter includes the human definitions of 

the Sufis, the second chapter covers the final goal of the human, the third chapter 

examines the method to achieve moral and spiritual maturity, the fourth chapter discusses 

the relationship between knowledge and action while the last chapter touches upon the 

problem of evil. Therefore, the thesis tries to explore the approaches and solutions 

suggested by the afore-mentioned sufis to address the questions such as “What is the 

human?”, “Does the human have a given/determined natal nature?”, “Does the human 

have a final goal and, if so, what kind of goal is it?”, “Is it possible to talk about the 

epistemic and moral change of the human as we talk about the physical change of 

human?”, “Does the human live according to the destiny or according to his/her free 

will?”, “What are the attributions of the perfect human, who has reached his/her final 

goal?”, and “What is the root cause of evil in humans?”. For this reason, the study is not 

limited by solely showing the thoughts of these three sufis, thus, their relatively 

disorganized discussions are rebuilt in a structuralist framework through analyzing 

following synthesizing the approaches of each within the dissertation problematic. The 

dissertation thesis has concluded that although the major approaches, which establish the 

perspective of sufism on human understanding, of the three sufis, who lived in the early 

periods of sufism, are included in their own systems, they have an authentic definition of 

human in the tradition of religious thought. 

 

Keywords: Sufism, Truth of Man, Morality, Harith al-Muhasibi, Junayd of Baghdadi, 

Mansur al-Hallaj. 


