
 
 

T.C. 

KIRKLARELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE ELEŞTİRİ 

 

 

 

 

PINAR BARDAKCI 

 

 

 

HAZİRAN- 2024 



 
 

T.C. 

KIRKLARELİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE ELEŞTİRİ 

 

 

 

 

PINAR BARDAKCI 

 

Tez Danışmanı  

Dr. Öğr. Üyesi Yeliz YASAK PERAN 

 

 

 

 

 

 



 
 

T.C. 

     KIRKLARELİ ÜNİVERSİTESİ 

       Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü 

 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans Programı öğrencisi 

Pınar BARDAKCI’nın “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde Eleştiri” 

başlıklı tezi 14/06/2024 tarihinde, aşağıdaki jüri tarafından Lisansüstü 

Eğitim ve Öğretim Yönetmeliğinin ilgili maddeleri uyarınca 

değerlendirilerek, Kırklareli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yönetim 

Kurulu’nun   …/…/20… tarih ve  ../..  sayılı kararı ile kabul edilmiştir.        

                                                                                                                                     

(İmza) 

(Ünvan ve İsim) 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 

 

 

 

Bu tezi okuyarak içerik ve nitelik açısından incelediğimi ve Yüksek Lisans 

derecesi almak için yeterli olduğunu onaylıyorum. 

                                                                                                                                   

                                                                                                                                        

Dr. Öğr. Üyesi Yeliz YASAK PERAN 

Tez Danışmanı 

 

 

Bu tezi okuyarak içerik ve nitelik açısından incelediğimizi ve Yüksek Lisans 

derecesi almak için yeterli olduğunu onaylıyoruz. 

 

Ünvan ve İsim                                       Bağlı Olduğu Kurum              İmza 

1. Prof. Dr. Müberra GÜRGENDERELİ                  Trakya Üniversitesi 

2. Dr. Öğr. Üyesi Yeliz YASAK PERAN                 Kırklareli Üniversitesi  

3.Dr. Öğr. Üyesi Duygu DALBUDAK HÜNERLİ   Kırklareli Üniversitesi 

   

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

Tez içindeki bütün bilgilerin etik davranış ve akademik kurallar 

çerçevesinde bizzat elde edilerek sunulduğunu, ayrıca tez yazım 

kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada özgün olmayan tüm 

kaynaklara eksiksiz atıf yapıldığını, aksinin ortaya çıkması durumunda 

her türlü yasal sonucu kabul ettiğimi beyan ediyorum. 

 

 

 

(İmza) 

PINAR BARDAKCI 

 (Tezin Jüri Tarafından Kabul Tarihi) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 iii 



 
 

ÖZ 

TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE ELEŞTİRİ 

Bardakcı, Pınar 

Yüksek Lisans, Türk Dili ve Edebiyatı 

Tez Yöneticisi: Dr. Öğr. Üyesi Yeliz YASAK PERAN 

Haziran 2024 

Bu çalışmada 16. yüzyıl şairlerinden olan Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Türk 

edebiyatındaki eleştirel tutumu ortaya konulmaya çalışılmıştır. Böylece 16. 

yüzyıl ve Klasik edebiyatta eleştirinin yeri ile ilgili yapılacak inceleme ve 

değerlendirme çalışmalarına katkıda bulunmak amaçlanmıştır.  

Çalışma bir giriş ile üç ana bölümden oluşmaktadır.  Çalışmanın “Giriş” 

bölümünde eleştiri hakkında genel mahiyette bilgi verilmiştir.  

Birinci bölümde “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Hayatı, Sanatı ve Eserleri ” ve 

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in nasihat üslubu verilmiş ve yapılan çalışmalar 

üzerinde durulmuştur. 

İkinci bölümde Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinden yola çıkılarak elde 

edilen “olumsuz eleştiriler” çeşitli başlıklar altında sınıflandırılmış ve alt 

başlıklar oluşturulup ilgili beyitler ile desteklenmiştir.  

Üçüncü bölümde Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserleri doğrultusunda elde edilen 

“olumlu eleştiriler” çeşitli başlıklar altında sınıflandırılmış ve alt başlıklar 

oluşturulup tanık beyitler ile desteklenmiştir.  

“Sonuç” bölümünde Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinden elde edilen veriler 

hakkında genel bir değerlendirme yapılmış ve bu verilerden hareketle 

tablolar oluşturularak bir sonuç elde edilmeye çalışılmıştır. “Kaynakça” 

kısmında çalışma hazırlanırken kullanılan kaynaklar alfabetik sırayla 

sunulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Taşlıcalı Yahyâ, Eleştiri, 16. Yüzyıl. 

 

iv 



 
 

ABSTRACT 

CRITICISM IN THE WORKS OF TAŞLICALI YAHYÂ BEY 

Bardakcı, Pınar 

Master Degree, Turkish Language and Literature 

Thesis Direktor: Dr. Assistant Professor Yeliz YASAK PERAN 

June 2024 

This study aims to elucidate the critical stance of Taşlıcalı Yahyâ Bey, a 

16th-century poet, within Turkish literature. Thus, it intends to contribute to 

the research and evaluation studies concerning the role of criticism in the 

16th century and Classical literature. 

The study consists of an introduction and three main sections. The 

"Introduction" section provides general information about criticism. The 

first section, "Life, Art, and Works of Taşlıcalı Yahyâ Bey," outlines his 

advice-giving style and focuses on the studies conducted on him.  

In the second section, "negative criticisms" derived from Taşlıcalı 

Yahyâ Bey's works are classified under various headings, and subheadings 

are created and supported with relevant couplets.  

The third section categorizes the "positive criticisms" obtained from 

Taşlıcalı Yahyâ Bey's works under different headings, and subheadings are 

formed and supported with testimonial couplets.  

In the "Conclusion" section, a general evaluation of the data obtained 

from Taşlıcalı Yahyâ Bey's works is conducted, and an attempt is made to 

reach a conclusion by creating tables based on these data. The "References" 

section presents the sources used in preparing the study in alphabetical 

order. 

Keywords: Taşlıcalı Yahyâ, Criticism, 16th Century. 

 

v 

 



 
 

ÖNSÖZ 

Divan Edebiyatı, Türk edebiyatının önemli dönemlerinden biridir. Bu 

dönem, 600 yıl hüküm sürmüş Osmanlı hakkında bilgiler içermekle birlikte 

dönemin zihniyetinin eserlere nasıl aksettiğini göstermektedir. Edebi zevkin 

yanı sıra dönemin siyasi, sosyal, kültürel olayları ve toplumsal problemleri 

açısından birer belge gibidirler. Çünkü dönemin eserleri barındırdıkları dil 

özellikleri ve çeşitli ifadeler ile yazıldıkları dönem hakkında okuyucuya 

bilgi vermektedir. Şairler ve yazarlar içinde bulundukları dönemden, 

dönemin siyasi, ekonomik, sosyal ve toplumsal özelliklerinden 

etkilenmektedirler. Bu etkilenmeleri farklı şekillerde yansıtan şairlerin bu 

özellikleri eleştirdikleri de görülmektedir. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in bu 

durumu gerçekleştirdiği görülmektedir. Eserlerinde şahsi durumlarının 

dışında toplumsal problemlere yönelik eleştirilerinin olduğu görülmektedir.  

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eleştirisi üzerine yapılan bu çalışma bir giriş ve 

üç ana bölümden oluşmaktadır. Çalışmanın giriş bölümünde eleştiri 

hakkında genel mahiyette bilgiler verilmiştir. Aynı zamanda eleştirinin 

toplum, sanat ve edebiyat üzerindeki karşılıklı etkileşimleri üzerinde 

durulmuştur.  

Tezin birinci bölümünde şairin hayatı, sanatı ve eserleri üzerinde 

durulmuştur. Aynı zamanda Taşlıcalı Yahyâ Bey’in şiirlerini eğitici ve 

öğretici bir şekilde kaleme almasıyla oluşan nasihat üslubuna değinilmiştir. 

Bu bölümde Taşlıcalı Yahyâ Bey ile ilgili yapılmış çalışmalara, tezlere, 

makalelere, bildirilere ve kitaplara yer verilmiştir.  

Tezin ikinci bölümü Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinde yer alan 

olumsuz eleştirilere tahsis edilmiştir. Şairin eserlerinde rastlanılan olumsuz 

eleştiriler çeşitli başlıklar altında sınıflandırılarak ilgili beyitler ile 

desteklenmiştir. İkinci bölüm: “İlahi Olana Yabancılaşma ve Uzaklaşmaya 

Sebep Olan Unsurlara Yönelik Eleştiriler, Topluma Zararı Dokunan 

Kimselere Yönelik Eleştiriler, İnsanların Olumsuz Kişilik Özelliklerine 

Yönelik Eleştiriler, Padişahlara ve Devlet Adamlarına Yönelik Eleştiriler, 

vi 



 
 

Şahıslara ve Kişilere Yönelik Eleştiriler, Şairlere Yönelik Eleştiriler, 

Taşlıcalı Yahyâ’nın Kendisine Yönelik Yaptığı Eleştiriler, Tercüme 

Yapmaya Yönelik Eleştiriler, Müstensihe Yönelik Eleştiriler, Şiirin ve Şairin 

Nasıl Olması Gerektiği Üzerine Eleştiriler, Âşık, Sevgili ve Rakip Üzerine 

Eleştiriler, Sosyal Eleştiriler, Dünyaya Yönelik Eleştiriler, Feleğe Yönelik 

Eleştiriler, Müzik Aletleri ve Çalgıcılara Yönelik Eleştiriler, İçkiye Yönelik 

Eleştiriler” adlı alt başlıklardan oluşmaktadır.  

Tezin üçüncü bölümü ise Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinde yer alan 

olumlu eleştirilerden oluşmaktadır.  

Olumlu eleştiriler çeşitli alt başlıklar altında verilerek, tanık beyitler ile 

desteklenmiştir. Üçüncü bölüm: “Şahıslara ve Şairlere Yönelik Yapılan 

Olumlu Eleştiriler, Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Kendisine ve Şairliğine Yönelik 

Olumlu Eleştirileri, Allah’a, Allah Aşkına, Hz. Muhammed’e ve Din 

Büyüklerine Yönelik Olumlu Eleştiriler, Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şehirlere 

Yönelik Olumlu Eleştirileri, Sevgiliye Dair Olumlu Eleştiriler, Diğer 

Unsurlara Dair Olumlu Eleştiriler” adlı alt başlıklardan oluşmaktadır. 

“Sonuç” bölümünde Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinden elde edilen 

veriler hakkında genel bir değerlendirmeye yer verilmiş ve bu verilerden 

hareketle tablolar oluşturularak bir sonuç elde edilmeye çalışıldı. 

“Kaynakça” kısmında ise çalışma hazırlanırken kullanılan kaynaklar 

alfabetik sırayla sunulmuştur  

16. yüzyılın önemli şairlerinden biri olan Taşlıcalı Yahyâ Bey ile ilgili 

olan çalışmaların sınırlı sayıda olması bizi bu çalışmayı yapmaya sevk 

etmiştir. Ortaya konulan verilerin Divan şiirine bir katkısının olmasını ümit 

ederek çalışmamızı nihayete erdirmiş olduk.  

Çalışmada ihtiyaç duyulduğunda orijinal metinlere de müracaat edildi. 

Bunun yanında Mehmet Çavuşoğlu’nun Yûsuf u Zelîhâ ve Divân, Esra 

Bozyiğit’in Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı (İnceleme- Tenkitli Metin- Nesre 

Çeviri- Sözlük), Kazım Yoldaş’ın Taşlıcalı Yahyâ Bey Şâh u Gedâ,  

 

vii 



 
 

 

Ramazan Sarıçiçek’in Taşlıcalı Yahyâ Bey Gencîne-i Râz, Mehmet Akif 

Alkaya’nın Taşlıcalı Yahyâ Kitâb-ı Usûl ve Ayşe Sağlam’ın yeniden 

okuduğu Gülşen-i Envâr isimli çeviri yazılı metinlerinden faydalandık.  

Çalışma boyunca yanımda olan sevgili aileme ve beni yönlendiren, 

yaptığı bilimsel katkılarla çalışmamı olgunlaştıran değerli hocam Dr. Öğr. 

Üyesi Yeliz YASAK PERAN’a şükranlarımı sunarım.  

 

Pınar BARDAKCI 

Kırklareli- 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

viii 



 
 

İÇİNDEKİLER 

BEYAN………………………………………………………………….....iii 

ÖZ…………………………………………………………………..….......iv 

ABSTRACT………………………………………………………………..v 

ÖNSÖZ…………………………………………………………………….vi 

KISALTMALAR…………………………………………………...….....xii 

TABLOLAR…………………………………………………………..….xiv 

GİRİŞ………………………………………………………………….........1  

1. BÖLÜM 

1.TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN HAYATI, SANATI VE  

ESERLERİ...…………………………………………………………….....7 

1.1.Hayatı….………………………………………………….…….…..7 

1.2.Sanatı.....………………………………………………………….…8 

1.3.Eserleri….………………………………………………………….11 

1.4.Taşlıcalı Yahyâ Bey ve Eserleri Hakkında 

Çalışmalar………………………………………………….…........23 

1.4.1. Tezler…………………………………………………………23 

1.4.2. Makaleler……………………………………………………..25 

1.4.3. Bildiriler………………………………………………………28 

1.4.4. Kitaplar……………………………………………………….28 

1.5.Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde Nasihat 

Üslubu……………………………………………………………...29 

2. BÖLÜM 

    2.TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE OLUMSUZ 

ELEŞTİRİ…………………………….………………………………..…33 

ix 



 
 

2.1. İlahi Olana Yabancılaşma ve Uzaklaşmaya Sebep Olan Unsurlara 

Yönelik Eleştiriler…………………………………………………………33 

   2.1.1. Günahkârlara, Kafirlere, İnancı Sağlam Olmayanlara, İbadetini 

Doğru Yapmayanlara, Dünya Malına Rağbet Edenlere, Allah’ın Yolundan 

Sapanlara ve Kur’an-ı Kerim’i Örnek Almayanlara Yönelik 

Eleştiriler………………………………………………......……….....……34 

2.1.2. Nefse Yönelik Eleştiriler………………………………………..…54 

2.2. Topluma Zararı Dokunan Kimselere Yönelik Eleştiriler 

…………………………………..…..…………………………………......56 

2.2.1.Cahil Kimselere Yönelik Eleştiriler……………….……..………...56 

 2.3. İnsanların Olumsuz Kişilik Özelliklerine Yönelik 

Eleştiriler…………………………………………………….…….….…....67 

2.3.1. Kibirli Kişilere Yönelik Eleştiriler…………………………………67 

 2.3.2. Asi Kişilere Yönelik Eleştiriler…………………………….............70 

  2.3.3 Doyumsuz, Aç Gözlü, Tamahkar Kişilere Yönelik 

Eleştiriler.......................................................................................................70 

  2.3.4. İki Yüzlü Kişilere Yönelik 

Eleştiriler..……………………………………..……..……….....................71  

   2.3.5. Zalim ve Zulmeden Kişilere Yönelik 

Eleştiriler.…...…...........................................................................................72   

2.3.6.  Miskin, Alçak, Fitneci, Fesat Kişilere Yönelik Eleştiriler.................75 

   2.3.7. Hırslı Kişilere Yönelik Eleştiriler...……….……………….….…..76 

   2.3.8. Rüşvetçiliği Alışkanlık Haline Getirmiş Kişilere Yönelik 

Eleştiriler……………………………………………………………...........77 

   2.3.9. Hilekâr ve Cesaretsiz Kişilere Yönelik Eleştiriler……….…….….77 

   2.3.10. Kişiye Yönelik Diğer 

Eleştiriler…...………………………….……………………...…………....78 

x 



 
 

2.4. Padişahlara ve Devlet Adamlarına Yönelik Eleştiriler……………….80 

2.5. Şahıslara ve Kişilere Yönelik Eleştiriler…………………….…….….87 

2.6. Şairlere Yönelik Eleştiriler…………………………………….….….90 

2.7. Taşlıcalı Yahyâ’nın Kendisine Yönelik Yaptığı Eleştiriler……….….98 

2.8. Tercüme Yapmaya Yönelik Eleştiriler………………………………101 

2.9. Müstensihe Yönelik Eleştiriler…………………...……………….…104 

2.10. Şiirin ve Şairin Nasıl Olması Gerektiği Üzerine Eleştiriler…….…..111 

2.11. Âşık, Sevgili ve Rakip Üzerine Eleştiriler……………………....….114 

2.12. Sosyal Eleştiriler…………………………………………………....117 

   2.12.1. Toplumun Ahlaki Normlarına Aykırı Olan Durumlara 

Yönelik Eleştiriler………………………………………….………….….117 

   2.12.2. Toplumsal Sorunlara Yönelik Eleştiriler 

………………………………………………….………….……………..118 

   2.12.3. Zina Eden Ahlaksız Kimselere Yönelik Eleştiriler………….…112 

2.13. Dünyaya Yönelik Eleştiriler…………………………………..……128 

2.14. Feleğe Yönelik Eleştiriler………………………………………..…131 

2.15. Fiziksel Özelliklere Yönelik Eleştiriler……….…………………....133 

2.16. Müzik Aletleri ve Çalgıcılara Yönelik Eleştiri……………….....….134 

2.17. Kış Mevsimine Yönelik Eleştiriler………………………………....141 

2.18. İçkiye Yönelik Eleştiriler………………….………….………….....143 

3. BÖLÜM 

3. TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE OLUMLU 

ELEŞTİRİLER….……………………………………………………...147 

3.1. Şahıslara ve Şairlere Yönelik Yapılan Olumlu Eleştiriler………….147 

  3.1.1. Kanuni Sultan Süleyman’a Yönelik Olumlu Eleştiriler..……..…147 

xi 



 
 

  3.1.2.  Diğer Şairlere Yönelik Olumlu Eleştiriler……………………....159 

  3.1.3. Devlet Adamlarına Yönelik Olumlu Eleştiriler……………….....161 

3.2. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Kendisine ve Şairliğine Yönelik Olumlu 

Eleştirileri…………………………………………………………….......163 

  3.2.1. Taşlıcalı Yahyâ’nın Şairliğine Yönelik Olumlu Eleştirileri...........163 

  3.2.2. Taşlıcalı Yahyâ’nın Kendisine Yönelik Olumlu Eleştirileri 

……………………………........................................................................169 

3.3. Allah’a, Allah Aşkına, Hz. Muhammed’e ve Din Büyüklerine Yönelik 

Olumlu Eleştiriler…………………………………………………….…..170 

3.4. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şehirlere Yönelik Olumlu 

Eleştirileri………………………………………………………………...175 

3.4.1. Edirne Şehrengizi……………………………………………...175 

3.4.2.  İstanbul Şehrengizi……………..……………………………..176 

3.5. Sevgiliye Dair Yapılan Olumlu Eleştiriler    

……………………………………………...………………...…..178 

3.6. Diğer Unsurlara Dair Olumlu Eleştiri………………………...……...181 

3.6.1. Güllaç Tatlısı…………………………………………………..181 

3.6.2. Turunç Meyvesi………………………………………………..182 

 

SONUÇ……………………………………….…………………….……185 

KAYNAKÇA………………………………….…………………….…...193 

 

 

 

 

 

xii 



 
 

KISALTMALAR 

Eser Adı Kısaltmaları 

D        :Divân 

ŞG      :Şâh u Gedâ 

GR     :Gencîne-i Râz  

GE     :Gülşen-i Envâr 

YZ     :Yûsuf u Zelîha 

KU     :Kitâb-ı Usûl 

Diğer Kısaltmalar 

vb.      :Ve benzeri 

vs.       :Vesair 

C.        :Cilt 

S.         :Sayı 

s.          :Sayfa 

ss.        :Sayfalar Arası 

a.s.       :Aleyhisselam 

k.         :Kaside 

g.         :Gazel 

Hz.      :Hazreti 

 

 

 

 

 

xiii 



 
 

TABLOLAR 

Tablo 1   :Taşlıcalı Yahyâ’nın Eserlerindeki Eleştiri Unsurlarının 

Dağılımı…………………………………………………………………..179 

Tablo 2    :Taşlıcalı Yahyâ’nın Her Eserinde Geçen Eleştiri 

Başlıkları………………………………………………………………….180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

xiv



1 

 

GİRİŞ 

Eleştiri, herhangi bir konuda, dalda gerçekleşen olay, olgu veya 

davranışı değerlendirmek demektir. Sanatsal bir eserde, inceleme ve 

araştırma ürünü olan unsurların eleştirileri yapılabilir. Yani toplumsal, 

siyasal, ekonomik, bilimsel, akademik, kültürel vb. her ürünün ve her 

unsurun olumlu veya olumsuz geniş bir şekilde ele alınıp işlenişi eleştiridir.  

Sanatsal bir eserin değerlendirilmesi de eleştirinin tam kendisidir. Öykü, 

roman veya şiirle ilgili yapılan bir değerlendirmenin icra eden kişinin 

hayatının, ruhsal ve toplumsal izlenimlerinin açığa çıkması eleştirel bakışın 

doğal bir sonucudur (TAŞ, 2002: 1-3). Bunun doğrultusunda tarih boyunca 

edebi eserler genel olarak toplumsal boyutlarıyla ele alınmıştır. Bir eser ele 

alınırken şairin kendi hayatından ve toplumun yaşantısından 

faydalanılmıştır. Dolayısıyla şairler de bu yönde bir tutum sergilemiş, adet 

ve geleneklerine, toplumsal kabullerine uymayan her türlü davranış, 

alışkanlık ve noksanlığın karşısında olup, bunu eleştirmekten geri 

durmamışlardır. Olumsuz olana, kusur görülene verilen bu tepkiler geniş bir 

eleştiri ağının oluşmasını sağlamıştır (KILIÇ, 2008: 151-158).  

Edebi eserlerin var olduğu her dönemde ve çevrede eleştirel tutumlar 

farklı isimlerle ve nitelik özellikleriyle ortaya çıkmıştır. Eleştiri insana dair 

pek çok olgu ile yakından ilişkilidir. Eleştiri unsurunun kendinden sonra 

kimlere tesir ettiğini ve tarihteki yerini göstermesi açısından önem arz 

etmektedir. 

Toplumsal şartlar, yaşanılan olaylar yazarı, okuru ve eseri 

belirlemektedir. Her eser, toplumun getirisi olan özü bünyesinde taşır. 

Topluma veya sosyal hayata yön veren her unsur aslında eleştirinin 

temellerini oluşturur. Bu temeller olumlu veya olumsuz nitelikleri meydana 

çıkmaktadır.  

Eleştirinin değerlendirilebilmesi için öncelikle eserin oluşturulduğu 

dönemin algısını, ruhunu, dilini, gelenedeğini vb. idrak etmek gerekir. Bu 

hususta yazarın içine doğduğu sosyal hayatın ve düzenin üzerinde 

durulmalıdır (ALDEMİR, 2021: 542). 



2 

 

 

Modern anlamda eleştiri, şairi, yazarı veya eserin olumlu, olumsuz 

yönlerini ortaya çıkarmak maksadıyla yapılan değerlendirme çalışmalarıdır. 

Bu hususta eleştiri ağının ilk şeklini övgü ve yergi oluşturmaktadır 

(COŞKUN, 2007: 15- 20).   

Türk edebiyatında eleştirinin ya da tenkitin bir tür olarak çıkması 

modern sanat anlayışı ile birlikte olmuştur. Fakat altı yüz yıllık bir tarihi 

olan Divan edebiyatında tenkit veya eleştiri diye adlandırılan bir edebi tür 

olmasa da kendi zamanının değerleri doğrultusunda oluşturulmuş bir 

anlayışın olduğu aşikârdır.  

Eski Türk edebiyatında şuara tezkirelerinde ve bazı divanların dibâce 

bölümlerinde şairlerin eleştirel yaklaşımlarına, peotik düşüncelerine 

rastlamak mümkündür. Tenkit ile ilgili örneklerin görüldüğü bu bölümler, 

şairlere dair birçok unsuru ortaya koymaktadır (ALDEMİR, 2021: 542). 

Divan şairi, zamanında kabul gören sanat anlayışı çerçevesinde eserini 

oluştururken çevresinde olup biteni şiirlerine dahil etmiştir. Eski edebiyatın 

aşkları, güzellikleri anlatması kadar nefretleri, kötülükleri, sosyal 

problemleri vb. yansıtması da son derece normaldir (GÜVEN, 1997: 1-5).  

Eleştiri, kaynak, metod amaç bakımından benzerlik gösterse de her 

milletin veya toplumun kültürel, toplumsal, ahlaki yapısı ve edebi 

gelenekleri onu çeşitli formlara sokmaktadır. Eski Türk edebiyatında 

eleştiri, islami şiir tipinin özelliklerini taşımaktadır. Divan edebiyatında 

eleştiri; şekil, tema, konu ve motiflerini İslam’dan almaktadır (KILIÇ, 2008: 

1-7).  Eleştirinin Divan edebiyatı içerisinde rağbet görmemesinin bir sebebi 

de budur. Çünkü İslam, Divan edebiyatını besleyen kaynaklardan biridir. 

Dolayısıyla bu noktada dini inanışların ve İslam inancının eleştiri üzerinde 

etkisi büyüktür. İslam inancı, insanın olgunlaşabilmesi için kendisine yani 

içerisine yönelmesi gerektiğini ve yine insanın dünyaya geliş amacını bu 

şekilde kavrayabileceğini ifade eder. Eleştiride ise gözlerin sürekli dışa 

dönük bir şekilde olması gereklidir. Bu konuda birbirine zıt düşen bu iki 

husus, Divan edebiyatı şairlerini de etkileyen bir unsur olmuştur 

(DEMİREL, 2007: 131-134).   



3 

 

Divan şairlerini kısıtlayan bir diğer unsur ise şairlerin saray çevresinde 

iyi bir yer edinme ve padişahın ya da herhangi bir yöneticinin himayesi 

altına girmektir. Bu da şairlerin şiirlerini konu bakımından sınırlandıran, 

daha çok övgü kısmına dahil ettiren bir unsur haline gelmiştir (KILIÇ, 2008: 

1-7). 

Divan şairleri dönemlerinin çeşitli zorluklarına rağmen gözden düşmeyi, 

hamisiz kalmayı, sürgünü, hatta canları pahasına da olsa içerisinde 

yaşadıkları toplumda gördükleri yozlaşmaları, toplumun ahlakî normlarına 

aykırı olan unsurları ve adaletsizlikleri dile getirmişlerdir. Padişah, vezir ve 

diğer devlet adamlarına kadar çekinmeden tenkit edebilen bu şairler, 

toplumda yaşanan bu olumsuzluklara sebep olan kişileri şiirlerinde dahil 

etmişlerdir.  

Divan şiirinde tenkit; tarzı, derecesi, söylenme sebebi ve amacına göre 

değişiklik gösterebilmektedir. Çünkü tenkit diğer edebî türlere nazaran 

sosyal hayata ve sosyal hayat unsurlarına daha bağımlıdır. Şairler, 

konularını toplumdan, çevresindeki kişilerden, sosyal ve siyasi olaylardan 

seçmektedir. Şair, tenkit ettiği konunun eksikliklerini, kusurlarını, 

kötülüklerini tam manasıyla sergilediği için yazıldığı dönemin kabullerini 

ve eğilimlerini bir belge niteliğinde göstermektedir.  

Divan şiirinde görülen feleğe kadar yükselen şikâyetler ve eleştiriler 

aslında içerisinde bulunulan sistemin aksaklıklarından, yanlış yönlerinden 

ve bireyi etkilediği noktalardan duyulan rahatsızlığın bir getirisidir. Genel 

bir şekilde bakıldığında dolaylı yollardan elde edilerek yapılan bu eleştiriler, 

asıl anlatılmak istenilen unsurların başka şeyler üzerinden eleştirilmesiyle 

oluşturulmuştur.  

Şairler, eserlerinin çeşitli bölümlerinde birkaç beyitle kıymetinin 

anlaşılmadığını ve sanatının takdir edilmediğini ifade ettiği bireysel 

eleştirilerin yanında diğer şairlere üstünlük sağlamak amacıyla birbirleri 

aleyhinde söz söylemeleriyle eleştiri yapmaya başlamışlardır. Divan 

edebiyatının ilk yüzyıllarında daha çok şahsi eleştiriler söz konusuyken 

ileriki dönemlerde sosyal eleştiriler ve diğer unsurlara yönelik eleştiriler de 

şiirin gündemine girmeye başlamıştır. 



4 

 

Bu noktada 16. yüzyılın önemli şairlerinden biri olan Taşlıcalı Yahyâ, 

sosyal ve şahsi eleştiriler konusunda öne çıkan bir isimdir. Taşlıcalı Yahyâ 

Bey, ilahi olandan uzaklaşmaya sebep olan unsurlara, topluma zararı 

dokunan kimselere, insanların olumsuz kişilik özelliklerine, zalimlere, 

devlet adamlarına, şahıslara, şairlere, kendisine, tercüme yapanlara, 

müstensihe, şiirin ve şairin nasıl olması gerektiği üzerine, âşığa, sevgiliye, 

rakibe, toplumun ahlakî normlarına aykırı olan durumlara, toplumsal 

sorunlara, dünyaya, feleğe, fiziksel özelliklere, müzik aletlerine, çalgıcılara, 

mevsimlere, içkiye yönelik olumsuz eleştirileriyle ve şahıslara, şairlere, 

Kanuni Sultan Süleyman’a, devlet adamlarına, Taşlıcalı Yahyâ’nın 

kendisine ve şairliğine, Allah aşkına, din büyüklerine, şehirlere, sevgiliye ve 

diğer unsurlara yönelik olumlu eleştirileriyle ele alınacaktır. 

Divan şiirinin halktan, sorunlardan ve problemlerden uzak olmadığını, 

eserlerde bulunan şair ve eser değerlendirmelerinin yalnızca övgüden ibaret 

olmadığının, modern eleştirinin hem olumlu hem de olumsuz bağlamda 

yapılabilmesi gibi Divan edebiyatında da olumlu eleştirinin 

yapılabileceğinin üzerinde durulacaktır.  Bu çalışmada, Taşlıcalı Yahyâ’nın 

eğitici ve öğretici yönüne, okuyucusunu değiştirmeye, geliştirmeye yönelik 

olan nasihat üslubuna yer verilecektir. 

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in  Hamse’si (Gencîne-i Râz, Kitâb-ı Usûl, Gülşen-

i Envâr, Yûsuf u Züleyhâ, Şâh u Gedâ Mesnevileri) ve Divân’ı ele 

alınacaktır. Yahyâ Bey’in Divân’ı değerlendirilirken 1977’de Mehmet 

Çavuşoğlu, 2021’de Esra Bozyiğit tarafından yayımlanan çalışmaların 

ikisinin üzerinde de durulacaktır.  Taşlıcalı Yahyâ Bey ve eserleri dışına 

çıkılmayacaktır.  

Taşlıcalı Yahyâ’nın ele alınan eserlerinde bulunan eleştirel unsurlar, 

eleştiriler, eleştirilerin içeriği, eleştirilerinin sonucu ve bu eleştirilerin nasıl 

bir şekilde ele alındığını saptamak, aynı zamanda sosyal faydayı gözetip 

gözetmediği ve eleştirilerine nasıl bir amaç yükleyip yüklemediği 

noktasında tespitler yapılacaktır.  

“Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde Eleştiri” adlı çalışmada Taşlıcalı 

Yahyâ Bey’in tüm eserleri ele alınarak içerisinde bulunan olumlu ve 



5 

 

olumsuz anlamda bulunan eleştirel unsurlar tespit edilecektir. Tespit edilen 

bu eleştirel unsurlar çeşitli alt başlıklar altında sınıflandırılıp ilgili beyitler 

ile işlenecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

1. BÖLÜM 

2. TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN HAYATI, SANATI VE 

ESERLERİ 

2.1.  Hayatı 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Arnavut asıllıdır. Eserlerinin çeşitli yerlerinde 

Arnavut asıllı olmasından dolayı “Sengîstan”dan koptuğunu ifade etmesi 

üzerine “Taşlıcalı” olarak anılmıştır (YAKAR, 1996:1). Taşlıcalı Yahyâ, 

Kuzey Arnavutluk’tan devşirme olarak alınıp İstanbul’a Acemi Oğlanlar 

Ocağı’na getirilmiştir. Bu ocakta eğitilerek önce yayabaşı sonrasında ise 

sipahi olmuştur (KAYA, 2011: 156). Yahyâ, Acemi Oğlanlar Ocağı’nda 

Yeniçeri kâtibi Şahabüddin Bey’e intisap ile hem askerlikte bulunmuş hem 

de ilim öğrenimi için çabalamıştır. Onun sayesinde yeniçerilere uygulanan 

tekliflerden muaf tutulmuş ve böylelikle birçok şair ile tanışmıştır. Bunun 

yanı sıra bölüğe çıkarak birçok sefere katıldığı bilinmektedir. Dîvân’ında 

Yavuz Sultan Selim’e sunduğu bir kasideden Taşlıcalı Yahyâ’nın Mısır ve 

Çaldıran seferlerine katıldığı anlaşılmaktadır. Yahyâ’nın hayatı Rumeli’de 

ve Anadolu’da bir savaştan diğerine koşmakla geçmiştir. Kanuni’nin 

Viyana, Alman seferlerine katılmış, İbrahim Paşa’nın başlattığı I. Irakeyn 

seferinde de bulunmuştur.  Sonrasında Kanuni Sultan Süleyman’ın 

cülusunun ardından âlimlerin meclislerine girerek, şöhreti iyice yayılmaya 

başlamıştır (YAKAR, 1996:1). 

Zamanla şiirdeki şöhreti artsa da dönemin şairlerinden Hayâlî Bey’in 

bazı eleştirilerinden dolayı hak ettiği mevkii bir türlü elde edememiştir. 

Kanuni Sultan Süleyman, Hayâlî Bey’e gösterdiği iltifatı Yahyâ’ dan 

esirgeyince o da veziri Rüstem Paşa’nın himayesi altına girmiştir. Bunun 

üzerine Rüstem Paşa, Yahyâ’a Eyüp Vakfı’nın yöneticiliğini vermiştir 

(KAYA, 2011: 156).  Kanuni’nin 1553’de Nahçıvan seferine giderken oğlu 

Şehzade Mustafa’yı katlettirmesi üzerine meşhur mersiyesini yazması 

yüzünden sadrazamın olumlu tutumu tersine dönmüştür. Tabiî olarak 

Yahyâ’nın talihi de tersine dönmüştür. Yöneticilik görevinden alınmış ve 

İzvornik Sancağı’na sürülmüştür. Sürüldüğü yerde Akıncılar Ocağı’na 

katılmış ve bir daha İstanbul’a dönmemiştir. İlerleyen zamanlarda Kanuni 



8 

 

Sultan Süleyman başta olmak üzere birçok devlet adamlarına kasideler vs. 

sunan şair, istediği ve umduğu alakayı bulamamıştır (YAKAR, 1996: 1-2).   

Yahyâ Bey’in Kanuni Sultan Süleyman’ın vefatından sonraki hayatı 

durgundur. Son yıllarında Gülşenî şeyhi Uryânî Mehmed Dede’ye mürit 

olan şair, kendini tamamen tasavvufa vermiştir. Yahyâ Bey’in ölüm tarihi 

ve yeri hakkında kesin bilgiler bulunmamakla birlikte 1582 yılında yaşı 

doksanı aşmış bir şekilde vefat ettiği kabul edilmektedir. Mezarı ise 

Sırbistan sınırları içerisinde Lozniçe’dedir (KAYA, 2011: 157).  

2.2. Sanatı  

Tarihçi Âli, Künhü’l- Ahbar’da Taşlıcalı Yahyâ’nın “hâl sahibi” olduğunu 

yazar. Eserlerinde kullandığı ifadelerden yola çıkarak onun korkusuz, 

atılgan bir karaktere sahip olduğu anlaşılmaktadır.  “Şehzade Mustafa 

Mersiyesi” gibi dönemin şartları gereği cesaret isteyen bir şiiri kaleme 

alması da buna delildir (KAYA, 2011: 157). Öyle ki Yahyâ’nın bu sert ve 

cesur tutumundan pek çok devlet adamı ve şair de nasibini almıştır. Bunun 

yanı sıra yine eserlerinde dönemin siyasi, sosyal ve toplumsal birçok unsuru 

hakkında bilgiler de bulunmaktadır. İçkinin, rüşvetin, ahlaksızlığın ve 

toplumun ahlaki normlarına aykırı olan hemen her şeyin karşısında 

durmaktadır. 

Taşlıcalı Yahyâ’nın sağlığında ve ölümünden sonra yazılan tezkirelerde 

şiirleri ve eserleri övülmüştür. Bazıları hayal ve sanat bakımından değerine 

dikkat çekerken bazıları tasavvufi fikirleri şiirlerine aksettirişine 

değinmiştir.  

Eserlerinde dilinin sade, akıcı olduğu ve Türkçe kelimeleri aruza uydurmak 

maksadıyla imaleleri fazla kullanmadığı görülmektedir. Atasözleri ve 

deyimlere de sıkça yer vermiştir (SARIÇİÇEK, 2015: 10). Yahyâ’nın 

seferlerde, sınır boylarında ve savaş alanlarında her çeşit insanla birlikte 

olması onun herkesin anlayabileceği açıklıkta şiirler yazmasını sağlamıştır. 

Bunun yanı sıra topluma faydalı olma, okuyucusunu bilinçlendirme gayesi 

de üslubunun ve sanat anlayışının oluşmasında etkili olmuştur.  

Şiirlerini belli başlı özelliklerle ele alan Yahyâ, içerisinde bulunduğu edebi 

gelenek ve sanat anlayışı çerçevesinde kaleme aldığı eserlerinde kendi şiir 



9 

 

anlayışına yönelik görüşlerini de dile getirmiştir. Bu nedenle şairin 

şiirlerinde peotik malzemeyi görmek mümkündür.  

Eserlerinde şiirin ve şairin nasıl olması gerektiği üzerinde duran şair, aynı 

zamanda kendi şiirlerini de değerlendirmiş ve yeteneğini, kabiliyetini 

övmekten de geri durmamıştır. Çoğu zaman şiirlerinin sınırları aştığını, 

bütün dünyaya yayıldığını, okuyanların çok beğendiğini ifade etmiştir. Hatta 

kendisini marifet denizi olarak görmüş ve söz mücevherlerinin kaynağı 

olduğunu söylemiştir. Şiirlerini ise inciye benzetmiştir. Yani Yahyâ için bir 

şiirin yazılabilmesi için önce gerekli kabiliyete ve alt yapıya sahip olunması 

önemli bir husustur. Bu şekilde yazılan şiirlerin sınırını, hatta çağını 

aşabileceğini vurgulamış ve eserlerinde ifade etmiştir: 

Toldı ey Yahyâ dür-i nazmunla gûş-ı kâyinât 

Ma‘erifet deryâsısın söz gevherinin kânısın (D. g. 354/5)  

(Ey Yahyâ, kainatın kulağı inci gibi olan şiirinle doldu. Sen marifet 

denizisin, söz mücevherinin kaynağısın.) 

Adınun adı vardur o bâğ-ı murâdumun  

Yahyâ gazelleri gibi meşhur u nâmdâr (D. g. 71/8) 

(O muradımın bağının adının adı vardır. Aynı Yahyâ’nın gazelleri gibi 

meşhur ve ünlüdür.)  

Taşlıcalı Yahyâ, kendi devrinde mesnevi ve gazel sahasının güçlü 

temsilcilerinden sayılmıştır. Nitekim eserlerinin çoğunda özgün olduğunu 

ve kimseyi taklit etmediğini açıkça belirtmiştir. Bunun yanı sıra eserlerinin 

tercüme olmadığını, kimseden çalmadığını, başkasının kullandığı sözü 

kullanmaktan hoşlanmadığını, tercüme yapan şairleri şairden saymadığını 

eserlerinde açıkça dile getirmiştir. Yahyâ, hikayesine ve şiirlerine 

tercümenin yakışmayacağının altını her fırsatta çizmiştir: 

‘Ârîdür ‘âriyet libasından  

Pâk durur tercüme belâsından (ŞG: 1943-1944) 

(Şiirlerim ödünç elbisesinden uzaktır. Tercüme belasından paktır.)  



10 

 

Yakışmaz terceme bu dâstâna  

Öli helvâsını almam dehâna (YZ: 5171) 

(Bu hikayeme tercüme yakışmaz. Ben ağzıma ölü helvasını almam.)  

Eserlerinin çoğunda askeri kişiliğinin getirisi ve bir Osmanlı gazisinin 

coşkun, gür ve cesur üslubu görülmektedir. Bunun yanında başka örneklere 

bağlı kalmayıp kendi ilham ve buluşlarına bağlı kalan Yahyâ, eserlerindeki 

yerli çizgilerler ile de ön plana çıkmıştır. Döneminin motiflerini aşırıya 

kaçmadan ve kapılmadan açık bir üslup ile vermiştir.  Bir diğer önemli tarafı 

da İran örneklerine bağlı kalmadan, yerli unsurlarla ve sade bir dille kaleme 

aldığı eserleriyle Türk edebiyatına önemli katkılar sağlamıştır (KAYA, 

2011: 157): 

İlün sözini tercüme itmedüm  

Yabanun avurdın ana katmadum  

Dilüm olmadı tercümân-ı ‘acem 

 ‘Acem ulusınun ta‘âmın yimem (KU: 3203- 3204) 

(Elin sözünü tercüme etmedim. Yabancı sözcükleri şiirime katmadım. Dilim 

Acem ulusunun tercümanı olmadı. Çünkü ben Acem ulusunun yemeklerini 

yemem.)  

Taşlıcalı Yahyâ, şiir anlayışını tam olarak Gülşen-i Envâr mesnevisinde dile 

getirmiştir. Yahyâ’nın eserlerinde anlatmak ve uygulamak istediği 

unsurların bir bütünü mahiyetindedir:  

Nazm-ı kitâb az gerek öz gerek  

Hakk’a yarar halka yarar söz gerek (GE: 2858)  

(Şiir kitabının şiir kitabı olabilmesi için kitaptaki şiirler az ve öz olmalıdır. 

Önce Hakk’a yarar sonrasında ise halka yarar söz olmalıdır.)  

Şair, bir şiirin şiir olabilmesi için çeşitli kıstasların olduğunun altını 

çizmiştir. Yahyâ’ya göre şiir bir vasıta aracıdır ve dolayısıyla açık, anlaşılır 

olması gerekmektedir. Beyitten yola çıkıldığında Yahyâ’nın şiirinin az sözle 

çok şey anlatması gerekmektedir. Çünkü şair, okuyucuyu geliştirmeyi, 



11 

 

eğitmeyi ve en önemlisi değiştirmeyi amaçlamıştır. Şiirlerini de bu 

doğrultuda oluşturmuştur.  

Bir diğer husus ise Yahyâ, şiirin kısa, net ve öz olması gerektiğinin 

vurgusunu yapmıştır. Uzun uzadıya anlatılanların verimli olmadığının, tam 

manasıyla anlaşılamayacağının da üzerinde durmuştur. Şâh u Gedâ 

mesnevisinde uzun hikayelerin anlatıldığı sohbet meclislerinde bazı 

kimselerin söylemlerinin arif kimselerin bile uykusunu getirdiğine 

değinerek şiirin öz şeklinde olması gerektiğinin üzerinde durmuştur: 

Getürür uyhu ehl-i ‘irfâna  

Hîn-i sohbetde uzun efsâne (ŞG: 1937) 

(Sohbet meclislerindeki uzun hikâyeler irfan ehlinin uykusunu getirir.)  

Yahyâ, insanın niçin yaratıldığını, yaşamanın gerçek gayesinin ne olduğunu 

ve varoluşun gerçeklerine ulaşmanın tek yolunun insanın manevi yolculuğa 

çıkmasıyla mümkün olunabileceğinin bilincindedir. Yunus Emre’nin “Ete 

kemiğe büründüm, Yunus diye göründüm.” dizelerindeki gibi önce Hakk’ı 

bilmenin ve o yolda benliğinden vazgeçmenin önemini, yazılan şiirlerin 

Allah’a dair olması gerektiğini ve Allah’ın yoluna hizmet etmesinin 

doğruluğuna dikkat çeker.  

Şiirin önce Hakk’a yarar nitelikte olması gerektiği üzerinde duran şair, 

Hakk’tan halka inmeyi amaç edinmiştir. Şiirin halka yarar sözlerden 

oluşması, okuyucuyu eğitmesi ve doğru yolu göstermesi gibi bir vizyon 

edinmesi görüşündedir.  

Yahyâ, şiirin az ve öz olması gerektiğinin, içerdiği unsurların aşırı süse 

kapılmaksızın aktarılması ve yine şiirin maddi bir amaç güdülmeksizin 

okuyucuyu, toplumu bilinçlendirmek maksadıyla oluşturulmasını, önce 

Hakk’a yarar sonrasında ise halka yarar sözler içermesi noktasına edebi 

şahsiyetini taşımıştır ve bu noktada şiir anlayışını oluşturmuştur.  

2.3. Eserleri  

Taşlıcalı Yahyâ’nın Divân’ı ile Edirne ve İstanbul hakkında iki 

şehrengizi ve Hamse’si mevcuttur. Latifî, tezkiresinde Yahyâ Bey’in 



12 

 

“hamsesi belki de seb’ası” olduğunu ifade etmektedir. Bir de mesnevilerini 

sayarken “Nâz u Niyaz”dan bahsetmektedir. Fakat böyle bir eserin varlığı 

şüphelidir. Taşlıcalı Yahyâ’nın 2.000 beyit kadar “Süleymânnâme” yazdığı 

ve Peygamber’in mucizelerinden bahsettiği “Gül-i Sad-berg” adlı bir eseri 

olduğu kaynağı meçhul bilgilerdendir (SARIÇİÇEK, 2015: 10-11). 

Bahsedildiği üzere Taşlıcalı Yahyâ’nın Divan’ı ve Hamse’si vardır. 

Hamsesinde bulunan mesneviler şunlardır: Gencîne-i Râz, Kitâb-ı Usûl, 

Gülşen-i Envâr, Yusuf u Züleyha, Şâh u Gedâ (MENGİ, 2015:  184).  

I. Divân:  

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Divân’ında nazım biçimlerinden kaside, terci-

bend, terkib-bend, müseddes, taşir, kıt’a, müstezâd, muhammes, murabba, 

mesnevi, gazel ve beyit kullanılmıştır. Aynı zamanda Divân’da mesnevi 

nazım biçimiyle yazılmış İstanbul ve Edirne Şehrengiz’i bulunmaktadır.  

Divân’da yirmi farklı aruz vezni kullanan Yahyâ Bey’in en sık 

kullandığı bahir Remel bahridir. Genel hatlarıyla da Yahyâ, aruzun en sık 

tercih edilen kalıplarını tercih etmiştir. Eser redif bakımından oldukça 

çeşitlidir. Ekten ve kelimelerden oluşan redifler dışında bir kelime, ek ve 

kelime gruplarından oluşan rediflerde mevcuttur.  

Divân, konu bakımından da oldukça zengindir. Kahramanlıklar, ahlaki 

unsurlar, din ve tasavvuf başlıca işlenen temalardır. Yahyâ Bey’in 

Divân’ında toplamda 34 adet kaside bulunmaktadır. Mirâc hadisesini konu 

alan bir naat ile başlayıp sonrasında Yavuz Sultan Selim, Kanunî Sultan 

Süleyman ve devrin veziri, paşası gibi önemli devlet adamları için yazılmış 

çeşitli methiyeler mevcuttur. Kasidelerinin içerisinde Süleymaniye 

Cami’nin inşası, Kanunî’nin seferleri ve Atmeydanı’nda yaptırdığı 

düğünler, yine Kanunî’nin av gezileri bulunmaktadır. Musammat tarzında 

yazdığı şiirleri ise âşıkanedir. Sünnet düğünleri, methiyeler, din, tasavvuf, 

ölüm, ahlaki unsurlar, katıldığı savaşlar, kahramanlıkları musammatlarında 

işlediği başlıca konularıdır. Divân’ında Edirne ve İstanbul şehirlerini anlatan 

iki şehrengiz mevcuttur. Edirne Şehrengiz’i 215 beyitten oluşmaktadır. 

İstanbul Şehrengiz’i ise 315 beyitten oluşmaktadır. Şair, bu iki şehrin 

methiyelerine yer vermiş ve önemi üzerinde durmuştur. Gazellerinin geneli 



13 

 

ise âşıkane, Osmanlı geleneğine uygundur. Ahlaki, tasavvufi meselelere 

değindiği gazelleri de mevcuttur. Kıt’alarında devrin önemli şahsiyetlerinin 

vefatına, önemli olaylar neticesinde düşürülen tarihlere ve dönemin 

şairlerine yazılan hicviyelere yer verilmiştir. Dini, tasavvufi meselelere 

sıklıkla yer veren Yahyâ Bey, peygamberleri, din büyüklerini, sultanları, 

şehzadeleri, devlet adamlarını, şairleri, ilim adamlarını, sufileri, tarihi ve 

efsanevi kişileri, masal kahramanlarını, filozofları da ele almıştır. 

Nüshalarının Bulunduğu Kütüphaneler 

1- İstanbul Üniversitesi  

68 sayfa, 210 x 130 mm ölçülerinde ta’lîk yazı ile yazılmış, başlıkları 

yıldızlı, aharlı kalın bir kağıttan oluşmaktadır. Nüsha Kanunî’nin 

vezirlerinden Rüstem Paşa’nın görevine başlamasından önce tertip 

edilmiştir.  

Bu nüsha diğer nüshalara nazaran farklılık göstermektedir. Örneğin bazı 

kasideler ve gazeller bu nüshada yer almamaktadır. Yine diğer nüshalardan 

bir diğer farkı ise son yapraklarının eksik oluşudur. Edirne ve İstanbul 

şehrengizleri bu nüshanın içinde mevcuttur.  

2- Fatih Millet Kütüphanesi 

116 sayfa, 238 x 168 mm ölçülerinde nesta’lîk yazı ile yazılmış, kalın 

hafif aharlı bir kağıttan oluşmaktadır.  

Nüshanın baş kısmında eksiklikler bulunmaktadır. Dibâce bulunmadığı 

için Taşlıcalı Yahyâ Bey’in sağlığında yazıldığı ya da sağlığında tertip 

edilen bir nüshadan yazıldığı anlaşılmaktadır. 

3- Fatih Millet Kütüphanesi  

4- 110 sayfa, 210x 155 mm ölçülerinde, nesih yazı ile yazılmış, kalın 

aharlı kağıttan oluşmaktadır. İlk ve son sayfalarında Ali Emîrî Efendi’nin 

mührü bulunmaktadır.  

5- D. Zagreb  

Yazılış tarihi Taşlıcalı Yahyâ Bey’in ölümüne çok yakındır. Dibâce 

bölümünü içermektedir. Bu açıdan bakıldığında şairin son tertip ettiği 



14 

 

nüshadan istinsah edildiği açıkça görülmektedir. Bu nüshanın da eksik 

kısımları bulunmaktadır.  

6- Kahire Darü’l- kütübü’l Mısriyye’den Fotokobi,  

Yazı nesihtir. Kenarlarda zaman zaman 17. yüzyıl şairlerinin şiirlerine 

rastlanmaktadır. Bu şiirler asıl yazardan farklı birine aittir. Bu nüshada 

dibâce bulunmaktadır.   

II. Hamse: İran örneklerine bağlı kalmadan, yerli renklerle ve sade bir 

dille kaleme aldığı mesnevileriyle Türk edebiyatında hamse yazan şairlerin 

öncülerinden biridir. Taşlıcalı Yahyâ Bey, yazdığı hamsesini oluşturan tüm 

mesnevileri Kanuni Sultan Süleyman devrinde yazmış ve ona ithaf etmiştir.  

1- Şâh u Gedâ: Taşlıcalı Yahyâ Bey’in hamsesinin ilk mesnevisidir. 

Telif bir mesnevidir. 1537’de yazıldığı tahmin edilen bu eser, tamamen yerli 

unsurlar içermesinden dolayı ün kazanmıştır. Konusunun İstanbul’da 

geçmesi bakımından ise orijinal bir eserdir (KAYA, 2011: 157). Dili 

oldukça sade, konusu ise mahalli unsurlarla çevrilidir. Asıl işlediği muhteva 

aşktır. Taşlıcalı Yahyâ’nın mesnevisindeki bu aşk, beşerî aşktan ilahi aşka 

geçişi anlatmaktadır.  Şâh u Gedâ, klasik mesnevi geleneğine uygun bir 

şekilde kaleme alınmıştır. Mesnevi besmele, tevhîd, münâcât, nâ’t, mir’ac 

bölümlerinden meydana gelmiştir. Eserin yazılış amacının anlatıldığı 

bölümden sonra âşığın hâlleri anlatılır ve sonrasında İstanbul, Ayasofya, At 

Meydanı’nın geniş kapsamlı bir tasviri yer akmaktadır. Devamında asıl 

hikâyenin başladığı görülmektedir. Hikâye kısmında durağanlığın kırılması 

maksadıyla Taşlıcalı Yahyâ’nın aralara attığı beş gazel ve bir kıt’a yer 

almaktadır. Şâh u Gedâ, fe’ilâtün mefâ’ilün fe’ilün vezniyle kaleme 

alınmıştır.  

      Taşlıcalı Yahyâ Bey’in kaleme aldığı geniş tasvirler, okuyucuya 

devrin sosyal unsurları hakkında olan bilgileri de beraberinde getirmiştir. 

Dönemin eğlence anlayışı veya merkezlerin, inançların, adetlerin ve diğer 

sosyal-  toplumsal unsurların yer alışı eseri önemli kılan noktalardandır.  

      Mesnevinin geneli dikkate alındığında Taşlıcalı Yahyâ Bey’in 

dilinin sadeliği dikkat çekmektedir. Asıl hikâyenin başladığı kısımdaki dil 

sade, oldukça anlaşılırdır. Yer yer kullanılan atasözü ve deyimler ile de eser 



15 

 

mahalli bir tavır yakalamıştır. Bunların yanı sıra Arapça ibareler ve Farsça 

tamlamalarında yer aldığı görülmektedir. Giriş kısmına gelindiğinde ise 

hikâyenin başladığı noktaya nazaran dilin biraz daha ağır olduğu 

görülmektedir.  

      Şâh u Gêdâ mesnevisini önemli ve özel kılan noktalardan biri ise 

tamamen Taşlıcalı Yahyâ Bey’e ait yani daha doğru bir tabirle onun hayal 

dünyasının bir ürünü olmasıdır. Yahyâ, eserinin orijinalliğinden telif 

oluşunu okuyucuna aktarmış ve kaleme aldığı her şeyin kendisine ait 

olduğunu da ifade etmiştir: 

‘Aridür ‘ariyet libâsından  

Pâk durur tercüme belâsından 

Kimseden nesne almadum kat ‘a  

Ya‘lemu‘llâh meger tevârüd ola  

Her ne ise eger hatâ vü savâb  

Hasb-i hâlüm durur benüm bu kitâb (ŞG: 1943- 1945) 

(Eserim ödünç elbisesinden temizdir. Tercüme belasından paktır. Asla 

kimseden, kimsenin eserinden tek bir nesne almadım. Eğer haberim 

olmadan bir başka şairle aynı şeyleri söylediysem bunu ancak Allah bilir.  

Hatalarım ve sevaplarım her neyse! Bu kitap benim hasb-i hâlimdir.)  

      Taşlıcalı Yahyâ Bey’in mesnevisinde kullandığı atasözleri ve 

deyimler, eseri yerlileştirmiş ve mahalli bir söyleyiş yakalamasına zemin 

hazırlamıştır. Şâh u Gedâ mesnevisinde günümüzde de kullanılan atasözleri 

ve deyimlerde bulunmaktadır: 

Şimdi sensün cihânun ağzında 

Bakla ıslanmaz anun ağzında (ŞG: 908)  

(Şimdi tüm cihanın ağzında olan sensin. Onun ağzında da bakla 

ıslanmaz.)  

Hüsni mahbûblardan efzûndur  

Gerçi dirler el elden üstündür (ŞG: 679)  

(Güzelliği diğer güzellerden fazladır. Gerçi derler, “El elden üstündür.” 

) 

      Nüshalarının çok fazla oluşu zamanında bu eserin çok sevildiğinin, 

üzerinde çok durulduğunun ve okunduğunun göstergesi olması açısından 



16 

 

çok mühimdir. Mesnevinin yurt dışı ve yurt içi olmak üzere toplamda yüz 

yirmi sekiz yazma nüshası görülmektedir. Yurt dışı nüshalarının en çok 

bulunduğu ülke Fransa’dır. Mesnevinin yurt içinde tespit edilen nüshalarının 

bulunduğu noktalar (SAĞLAM, 2016: 18-20): 

1. Amasya Beyazıt İl Halk Kütüphanesi 

2. Ankara Diyanet İşleri Başkanlığı Kütüphanesi Türkçe Yazmaları 

Yazma Dairesi No:813 

3. Ankara Milli Kütüphane 

4. Ankara Türk Dil Kurumu Kütüphanesi Yz. A 81, Yz. A 370/2 

5. Ankara Vakıflar Genel Müdürlüğü Kütüphanesi 67 Saf 541 

6. Diyarbakır İl Halk Kütüphanesi 21 Hk 1586, 21 Hk 1931 

7. Edirne Selimiye Yazma Eser Kütüphanesi 22 Sel 2149 

8. Eskişehir İl Halk Kütüphanesi 26 Hk 588 

9. İstanbul Atıf Efendi Kütüphanesi No. 2138 

10. İstanbul Büyükşehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı 973/1 

11. İstanbul Köprülü Kütüphanesi No. 289/1 

12. İstanbul Millet Kütüphanesi 990; Pertev Paşa No. 424 

13. İstanbul Sadberk Hanım Müzesi Kütüphanesi Yz. 337 

14. İstanbul Selim Ağa Kütüphanesi No. 997 

15. İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi 

16. İstanbul Topkapı Sarayı Müzesi Türkçe Yazmaları 

17. İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

18. İstanbul Yapı Kredi Sermet Çifter Araştırma Kütüphanesi Türkçe 

Yazmaları 460/5 

19. İzmir Milli Kütüphanesi Türkçe Yazmaları 1462 

20. Kastamonu İl Halk Kütüphanesi 

21. Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi  

22. Konya Karatay Yusuf Ağa Kütüphanesi 42 Yusuf 8087 

23. Kütahya Vahit Paşa İl Halk Kütüphanesi 

24. Manisa İl Halk Kütüphanesi 

25. Mevlana Müzesi Türkçe Yazmaları 

26. Samsun İl Halk Kütüphanesi (SAĞLAM, 2016: 18-21) 



17 

 

2- Gencîne-i Râz: Dini ve ahlaki hikayelerden oluşmaktadır. Taşlıcalı 

Yahyâ, bu eserini Peygamberi rüyasında görmesi üzerine kaleme aldığını 

eserin “sebeb-i te’lîf” bölümünde ifade etmiştir.  Gencîne-i Râz “makale” 

adı verilmiş kırk bölümden oluşmaktadır. Ahlaki unsurların, öğütlerin çokça 

üzerinde durulduğu bir eserdir (ÜNVER, 1996: 20). Eğitici yönüyle öne 

çıkan bu eserde dini ve tasavvufi unsurlara rastlamak mümkündür.  Genel 

hatlarıyla mukaddime, asıl hikâye ve hâtimeden oluşmaktadır. Eser, hamse 

içerisinde telif hakkı taşıyan tek mesnevidir (YAKAR, 1996: 4). Mesnevinin 

giriş kısmı üç bin elli beyitten oluşmaktadır. Asıl hikâyenin anlatıldığı 

bölüm ise kırk makaleden oluşmaktadır. Taşlıcalı Yahyâ Bey, sonuç 

kısmında eserinin tercüme olmadığının altını çizerek bu noktaya dikkat 

çekmiştir. Aynı zamanda mesnevi aruzun remel bahri kalıplarından olan 

fe’ilâtün fe’ilâtün fe’ilün vezniyle kaleme alınmıştır (SAĞLAM, 2016: 108- 

115)  

      Muhteva açısından dini unsurların ön planda olduğu ve tutulduğu bir 

eserdir. Eserdeki temel amaç okuyucusunu eğitmek, dini ve ahlaki boyutta 

geliştirmektir. Gencîne-i Râz mesnevisinin genel hatlarında tasavvuf 

düşüncesinin yaygın bir şekilde verildiği görülmektedir. Eserde alemin 

özünün insan olduğu, Allah’a kavuşma ve ulaşma yolunun zorluğundan ve 

temel maddelerinden bahsedildiği ve alt metinde bu düşüncenin esas 

alındığı görülmektedir.  

      Yahyâ Bey, mesnevinin başlıklarında dilini ağırlaştırsa da diğer 

eserlerinde olduğu gibi asıl hikâyenin anlatıldığı bölümlerde dili daha 

sadedir. Anlaşılır dilinin yanı sıra şairi ön plana çıkaran bir diğer unsur 

kullandığı atasözleri ve deyimlerdir. Günümüzde de hâlâ geçerliliği olan 

atasözleri ve deyimleri kullanan şair; üslubuna ve şairliğine dikkat 

çekmiştir: 

Gördi ol gice Resûlün yüzini 

Cân kulağıyla işitdi sözini (GR: 2010) 

(O gece Resûl’ün yüzünü gördü. Sözünü can kulağıyla işitti.)    

      “Can kulağıyla dinlemek deyimi.” bir kişinin aktarılan konuyu son 

derece dikkatli biçimde dinlemesi anlamına gelmektedir. Yahyâ Bey’in 



18 

 

eserlerinde bu denli atasözleri ve deyimlere yer vermesini anlatımı 

kuvvetlendiren önemli unsurlardandır.  

      Gencîne-i Râz; mukaddime, asıl hikâye ve hâtime bölümlerinden 

oluşmaktadır ve asıl hikâye kısmı kırk hikâyeden meydana gelmektedir. 

Genel itibariyle din, tasavvuf, ahlaka uygun olmayan noktalar, efsaneler ve 

Yahyâ Bey’in uygun görmediği, kendisine ters düşülen konular üzerinde 

durulmuştur.  

      Gencîne-i Râz mesnevisinin yurt içinde yüz yirmi dokuz, yurt 

dışında ise kırk bir nüshası tespit edilmiştir. Mesnevinin yurt içindeki en 

fazla nüshasının bulunduğu kütüphane Milli Kütüphane’dir. Kütüphanede 

otuz yedi adet yazma nüsha bulunmaktadır. Yurt dışı kütüphanelerinde ise 

en fazla nüshanın bulunduğu yer on nüsha ile Mısır’dır (SAĞLAM, 2016: 

110-113). Nüshaların bulunduğu kütüphaneler: 

1- Afyon Gedik Ahmet Paşa Kütüphanesi  

2- Amasya Beyazıt İl Halk Kütüphanesi  

3- Ankara Milli Kütüphane  

4- Ankara Türk Dil Kurumu Kütüphanesi 

5- Ankara Vakıflar Genel Müdürlüğü Kütüphanesi 

6- Çorum Hasan Paşa İl Halk Kütüphanesi 

7- Diyarbakır İl Halk Kütüphanesi 

8- Erzurum İl Halk Kütüphanesi 

9- İstanbul Atıf Efendi Kütüphanesi 

10- İstanbul Bayazid Umumi Kütüphanesi 

11- İstanbul Büyük Şehir Belediyesi Atatürk Kitaplığı  

12- İstanbul Millet Kütüphanesi 

13- İstanbul Nuruosmaniye Kütüphanesi 

14- İstanbul Sadberk Hanım Müzesi Kütüphanesi 

15- İstanbul Selim Ağa Kütüphanesi 

16- İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi 

17- İstanbul Topkapı Sarayı Müzesi Türkçe Yazmaları 

18- İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

19- İstanbul Yapı Kredi Sermet Çifter Araştırma Kütüphanesi 

Türkçe Yazmaları 



19 

 

20- İzmir Milli Kütüphanesi Türkçe Yazmaları 

21- Kastamonu İl Halk Kütüphanesi 

22- Kayseri Raşid Efendi Kütüphanesi 

23- Konya Bölge Yazma Eserler Kütüphanesi 

24- Konya Koyunoğlu Müzesi ve Kütüphanesi Türkçe Yazmaları 

25- Konya Mevlana Müzesi Türkçe Yazmaları 

26- Kütahya Vahidpaşa İl Halk Kütüphanesi 

27- Kütahya Zeytinoğlu İlçe Halk Kütüphanesi 

28-  Manisa İl Halk Kütüphanesi 

3- Kitâb-ı Usûl: Adı bazı kaynaklarda “Usûl-nâme” olarak 

geçmektedir. Yaklaşık 3.100 beyittir.  Sosyal meselelerin öne çıktığı eserde 

savaş ve askerlikle ilgili temalarda işlenmiştir. Okuru eğitme amacı 

güdüldüğünden şair, sade ve anlaşılır bir dil kullanmıştır. Geleneksel 

mesneviciliğin çerçevesinde yazılmış bir eserdir. Toplumsal konular ön 

plandadır ve buna bağlı olarak şahıs kadrosu bu doğrultuda oluşturulmuştur. 

Olaylar sebep-sonuç ilişkisi içinde tutarlı bir şekilde verilmiştir. Yahyâ, olay 

ve verdiği mesaja yoğunlaşarak eserini oluşturmuştur (SAĞLAM, 2016: 

374-508). Kitâb-ı Usûl mesnevisi 3237 beyitten oluşmaktadır. Muhteva 

açısından Kitâb-ı Usûl, sosyal eleştiri düzeyindedir. Adalet, zülüm, kötülük, 

çalgıcı kesimi, fahişeler, ahmaklık, ölüm, evlilik, aşk, kahramanlık gibi 

çeşitli noktalar üzerinde durulan konulardır. Kendisinden ve kendisine dair 

unsurlardan da bahsettiği mesnevisinde Yahyâ Bey; tasavvuf, din, tarih, 

cennet, cehennem, namaz, oruç, insanı kötü yollara sokan diğer unsurların 

üzerinde durmuştur. Sosyal meselelerin ön plana çıktığı, döneminin tarihini 

ve toplumsal sıkıntıların işlendiği yine toplumun farklı kesimlerinden 

insanların ve farklı meslek gruplarının da ele alındığı, konu yelpazesinin çok 

çeşitli olduğu bir mesnevi ortaya çıkarmıştır.  

      Mesnevinin genelinde sade, açık ve anlaşılır bir dil hâkimdir. Diğer 

mesnevilerinde ve eserlerinde olduğu gibi anlatımı kuvvetlendirmek 

amacıyla açık ve Türkçe ifadelere, atasözleri ve deyimlere yer verilmiştir. 

Eserin gündeminde olan sosyal eleştirilerde Yahyâ Bey, olayların anlatımı 

üzerinde fazlasıyla durmuştur. Yine olayları aktarmada tabiat tasvirleri 

üzerinde durulmuş, okuyucunun gözünde canlanmasına olanak sağlanarak 



20 

 

eserin anlatımı kuvvetlendirilmiştir. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in mesnevisinde 

bahsettiği bir durumda bu durumun açıkça verildiği görülmektedir. Savaş 

esnasında askerlerin savaştan korkmasını hazan yaprağı gibi sararan 

yapraklara benzeterek tasvir yeteneğini ortaya koymuştur: 

Muhanneslerün uçdı benzinde kan  

Sararmışdı mânend-i berg-i hazân (KU: 1470)  

(Savaştan korkan askerlerin yüzlerinden kan gitti. Yüzleri hazan yaprağı 

misali sararmıştı.)  

      Taşlıcalı Yahyâ Bey’in mesnevisi mukaddime, asıl hikâye ve 

hâtimeden oluşmaktadır. Geleneksel mesnevi anlayışının normları 

doğrultusunda kaleme alındığı görülmektedir. Genel hatlarıyla Yahyâ’nın 

eserlerinde gözlem unsurunun ön planda olduğu ve yaşadığı dönemin 

sıkıntılarını, toplumun aksayan yönlerini anlattığı bir eser ortaya çıkardığı 

aşikârdır. Hikayelerinde sebep- sonuç ilişkisini tutarlı bir şekilde vermesi ve 

kahramanlarını buna göre işlemesi aslında Yahyâ’nın anlatmak istediklerini 

direkt olarak okuyucuda da oluşturmak istemesinden kaynaklanmaktadır. 

Mesaj verme ya da mesaj içerme mantığıyla yola çıkılmış olan 

hikâyelerinde okuyucuyu eğitme ya da okuyucuda ahlâk anlayışını 

oluşturma mantığı bulunmaktadır.  

Kitâb-ı Usûl mesnevisinin yurt içinde on sekiz yurt dışında ise üç adet 

yazma nüshası bulunmaktadır. Bu nüshalardan dört tanesi Usûlnâme olarak 

kayıtlara geçmiştir. Kitâb-ı Usûl mesnevisinin yurt içinde nüshasının 

bulunduğu kütüphaneler (SAĞLAM, 2016: 374-375):  

1. Ankara Milli Kütüphane 

2. Edirne Selimiye Yazma Eserler Kütüphanesi 

3. İstanbul Bayezıt Umumi Kütüphanesi 

4. İstanbul Millet Kütüphanesi 

5. İstanbul Nuruosmaniye Kütüphanesi 

6. İstanbul Köprülü Kütüphanesi 

7. İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi 

8. İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

      Yurt dışında yazma nüshasının bulunduğu kütüphaneler: 



21 

 

1- Bosna Hersek The Ghazi Husrav Bey Library 

2- Fransa Bibliotheque Nationale de France Regius 

3- İngiltere British Museum 

4- Gülşen-i Envâr: Dini, tasavvufi, ahlaki ve mahalli hikâyelerle 

temsillerden meydana gelmiştir. Taşlıcalı Yahyâ, bu eserinde Şehzade 

Mustafa’nın ölümüne de yer vermiştir. Şair, sanat anlayışını eserin ana 

fikrine destek verecek şekildedir. Didaktik bir üslupla kaleme alınmıştır 

(SAĞLAM, 2016: 511-600). Tasavvuf temasını anlatma amacıyla yazılan 

eser, Taşlıcalı Yahyâ Bey’in diğer eserleri gibi Kanuni Sultan Süleyman’a 

sunulmuştur. Mesnevi iki bin dokuz yüz on dört beyitten oluşmaktadır. 

Başta tasavvuf teması olmak üzere sosyal hayat, savaşlar vb. konular 

üzerinde sıklıkla durulmuştur. Tasavvufi unsular içinde vâhdet-i vücûd 

anlayışına Yahyâ Bey ayrı bir parantez açarak işlemiştir.  

      Allah’ı ve Allah aşkını birçok açıdan övdüğü ve peygamberleri, 

halifeleri, sehabeleri ele aldığı mesnevide melek, şeytan, cennet, cehennem 

gibi dini kavramlar üzerinde de durulmuştur. Bunun yanı sıra sosyal 

konuların ve dönemde yaşanan toplumsal unsurların geniş çaplı olarak ele 

alındığı görülmektedir. Hırsızlık, sahte şeyhler ve ahlaksızlık gibi konular 

Yahyâ Bey’in dönemiyle ilgili aktardığı sosyal problemlerdir.  

      Atasözleri ve deyimlerle anlatımın kuvvetlendirildiği Gülşen-i 

Envâr mesnevisinin genelinde açık, anlaşılır bir dil kullanılmıştır. Tasavvuf 

düşüncesini yayma ve anlatma amacı taşıması mesnevide anlaşılırlık 

unsurunun daha baskın olmasına olanak sağlamıştır. Öğretici bir üslûp ile 

ele alınan eserde Yahyâ Bey’in mutasavvıf kişiliğinin ortaya koyulduğu ve 

bu yönüyle Yahyâ Bey’in ön plana çıktığı görülmektedir.  

      Mesnevi mukaddime, asıl hikâye ve hâtime bölümlerinden 

oluşmaktadır. Hikayelerdeki kişilerin tarihteki önemli kimselerden oluştuğu 

ve gerek kişilerin gerekse diğer unsurların derinlik açısından zayıf olduğu 

tespit edilmiştir.  

     Gülşen-i Envâr mesnevisinin yurt içinde yirmi yedi, yurt dışında ise 

sekiz adet yazma nüshası bulunmaktadır. Mesnevinin yurt içinde nüshasının 

bulunduğu kütüphaneler (SAĞLAM, 2016: 512-515): 



22 

 

1- Ankara Milli Kütüphane 

2- Erzurum İl Halk Kütüphanesi 

3- İstanbul Bayezıt Umumi Kütüphanesi 

4- İstanbul Millet Kütüphanesi 

5- İstanbul Nuruosmaniye Kütüphanesi 

6- İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi 

7- İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

8- Kayseri Raşid Efendi Kütüphanesi 

9- Manisa İl Halk Kütüphanesi  

Yurt dışında yazma nüshasının bulunduğu kütüphaneler: 

1- Bosna Hersek The Ghazi Husrav Bey Library 

2- Dükalık Kütüphanesi Gotha Koleksiyonu 

3- Fransa Bibliotheque Nationale de France 

4- İngiltere British Museum 

5- Mısır Dârü‟l-Kütübü‟l-Kavmiyye 

5- Yusuf u Züleyha: Türk ve İran edebiyatında da sıklıkla ele alınan 

Yûsuf ve Zelihâ konusunu Taşlıcalı Yahyâ Bey’de işlemiştir. Diğer 

mesnevilerinde de olduğu gibi bu mesnevisini de Kanuni Sultan Süleyman’a 

ithaf etmiştir. Mesnevi beş bin yüz yetmiş dokuz beyitten oluşmaktadır. 

Mesnevinin hâtime bölümünden Yahyâ Bey’in bu eseri ömrünün son 

zamanlarında yazdığı anlaşılmaktadır. Yani Yusuf u Züleyha mesnevisi 

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in son mesnevisidir (SAĞLAM, 2016: 215-367). 

Mesnevi de sosyal hayata dair pek çok unsuru bulmak mümkündür. 

Dönemin düğünleri, adetleri, kılık kıyafetleri ve yemekleri bu unsurlardan 

birkaçıdır. Bunun dışında sünnet, iman, tövbe vb. gibi dini konular üzerinde 

de durulmuştur. Eserde peygamberlerden bahsedildiği ama en çok üzerinde 

durulan peygamberin Hz. Muhammed olduğu görülmektedir. Tasavvuf ve 

vahdet-i vücûd anlayışı mesnevide en çok üzerinde durulan diğer 

konulardır.                                                                                                                   

      Taşlıcalı Yahyâ Bey’in dili oldukça samimi ve içtendir. Asıl 

hikâyenin aktarıldığı bölüm açık ve sade bir dille kaleme alınmıştır. 

Kullandığı ifadeler, halk söyleyişleri, kişi ve tabiat tasvirleriyle Yahyâ’nın 

eserine mahalli bir renk kattığı görülmektedir. Aşk temasının yoğun bir 



23 

 

şekilde işlendiği Yusuf u Züleyha’da asıl amacın okuru eğitme ve geliştirme 

olduğu Yahyâ Bey’in üslubundan da anlaşılmaktadır. Ele alınan aşk teması 

beşeri aşktan ilahi aşka geçişi anlatan bir yapıya sahiptir. Yusuf u Züleyha, 

geleneğe bağlı kalınarak yazılmış orijinal bir mesnevidir.  

      Yusuf u Zülayha’nın yurt içinde on üç, yurt dışında on yazma 

nüshası bulunmaktadır. Mesnevinin yurt içinde nüshasının bulunduğu 

kütüphaneler (SAĞLAM, 2016: 215-367): 

1- Amasya Beyazıt İl Halk Kütüphanesi 

2- Ankara Milli Kütüphane 

3- İstanbul Millet Kütüphanesi 

4- İstanbul Süleymaniye Kütüphanesi 

5- İstanbul Üniversitesi Kütüphanesi 

6- İstanbul Kütüphanelerde Bulunan Türkçe Tarih- Coğrafya Yazmaları 

7- Kütahya Vahit Paşa İl Halk Kütüphanesi 

8- Mevlana Müzesi Türkçe Yazmaları 

9- Zeytinoğlu İlçe Halk Kütüphanesi 

Yurt dışında yazma nüshasının bulunduğu kütüphaneler: 

1- Bosna Hersek The Ghazi Husrav Bey Library (Yurt dışında bulunan 

on adet yazma nüshanın dokuzu buradadır.) 

2- İngiltere British Museum  

1.4.Taşlıcalı Yahyâ Bey ve Eserleri Hakkında Yapılan Çalışmalar 

1.4.1. Tezler 

1. Akgül, S.  (2013). 16. Yüzyıldaki Bazı Divan Şairlerinin Türkçe 

Divanlarında Gül: Bâkî, Fuzûlî, Hayâlî Bey, Muhibbî, Nev’î, Taşlıcalı 

Yahyâ, Usûlî, Zatî. Yüksek Lisans Tezi. Manisa: Celal Bayar Üniversitesi.   

      2. Alkaya, M.A. (1996). Taşlıcalı Yahyâ Kitâb-ı Usûl. Yüksek Lisans 

Tezi. Malatya: İnönü Üniversitesi.   

3. Bozyiğit, E. (2021). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı (İnceleme- Tenkitli 

Metin- Nesre Çeviri- Sözlük). Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi. 

4. Çınar, B. (1995). Taşlıcalı Yahyâ Gencîne-i Râz. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi. 



24 

 

5. Demir, Y. (1986). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divân’ında Sevgili ve 

Sevgiliye Ait Fiziki Unsurlar. Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi 

Üniversitesi.  

6.  Dinçtürk, E. (2008). Yusuf u Züleyha Mesnevilerinde Allah Korkusu 

Motifleri (Erzurumlu Darir, Hamdullah Hamdi, Yahyâ Bey Önekleri). 

Yüksek Lisans Tezi. Konya: Selçuk Üniversitesi. 

7. İnce Sinan, S. (2005). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divân’ındaki Soyut 

Kavramlar (Kasîdeler, Musammatlar, Şehrengizler, Gazeller, Mukatta’lar). 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi.  

8. Kayabaşı, B. ( 1991). Taşlıcalı Yahyâ Bey Gülşen-i Evran (İnceleme- 

Sözlük). Yüksek Lisans Tezi. Malatya: İnönü Üniversitesi. 

9. Mermer, A. (1985). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı’nda Nebatlar. 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi Üniversitesi. 

10. Öztürk, M. (2005). Taşlıcalı Yahyâ’nın Yusûf u Zelîha İsimli 

Mesnevisindeki Eğitim Unsurları. Yüksek Lisans Tezi. Konya: Selçuk 

Üniversitesi.  

11. Pekşen, S. (2017). Taşlıcalı Yahyâ Divân’ı Sözlüğü (Bağlamlı Dizin 

ve İşlevsel Sözlük). Doktora Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi.  

12. Pınarbaşı, M. (2018). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı’nda Savaş 

Unsurları. Yüksek Lisans Tezi. Gaziantep: Gaziantep Üniversitesi. 

13. Sağlam, A. (2016). Taşlıcalı Yahyâ Bey ve Hamse’si. Doktora Tezi. 

Diyarbakır: Dicle Üniversitesi.  

14. Sağıroğlu, Ş. (2020). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı’nda Bezm u Rezm. 

Yüksek Lisans Tezi. Hatay: Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi. 

15. Sarıçiçek, R. (1991). Taşlıcalı Yahyâ Bey Gencine-i Raz (inceleme-

metin). Yüksek Lisans Tezi. Malatya: İnönü Üniversitesi.  

14. Sarıtepe, M. (2019). Taşlıcalı Yahyâ’nın 30 Gazelinin (1-3) Şerhi. 

Yüksek Lisans Tezi. Afyonkarahisar: Afyon Kocatepe Üniversitesi.  



25 

 

16. Kocaman, S. (2005). Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Kanuni Sultan 

Süleyman’a Sunduğu Kasideler Üzerine Bir Yorum Denemesi. Yüksek 

Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi.  

17.  Topal, İ. (1986). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divân’ında Din ve Tasavvuf. 

Yüksek Lisans Tezi. Ankara: Gazi Üniversitesi.  

18. Toprak, Y. (2017). Kanûnî Devri İhtişamının Divan Şiirine 

Yansıması (Hayâlî, Bâkî ve Taşlıcalı Yahyâ Divanlarında Değerli Taşlar). 

Yüksek Lisans Tezi. Mersin: Çağ Üniversitesi.  

19. Yakar, H. İ. (1996). Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde İstanbul. 

Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi.  

20. Yoldaş K. (1993). (Taşlıcalı Yahyâ Bey Şâh u Gedâ (İnceleme- 

Metin). Yüksek Lisans Tezi. Malatya: İnönü Üniversitesi.  

1.4.2. Makaleler 

1. Aktan, M. F. (2020). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şehzȃde Mustafa 

Mersiyesine Ontolojik Analiz Metoduyla Bir Bakış”, RumeliDE Dil ve 

Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (19), 398-412. 

2. Atabey, K. (2008). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Bir Beyti Üzerine 

Düşünceler”, Erciyes, No: 286, 12-16.  

3.Belli, H. (2015). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in  Şâh u Gedâ  Mesnevisinde 

Çevresel Ve Olgusal Boyutuyla Mekân Tasvirleri”, Divan Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, (14), 29–46. 

4. Bilge, M. (2021). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Yusuf u Züleyha 

Mesnevisi’nde Yusuf’un Gördüğü ve Yorumladığı Rüyaların Kutsal 

Kitaplardaki Yeri”,  IJEP 2021, Volume 2, Issue 2, 127- 138. 

5. Dinç, B. (2014). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Yusuf ile Züleyha  Adlı 

Mesnevisinin Yusuf Suresiyle Mukayesesi”, Doğu Esintileri, (1), 211–239 

6. Çakır, M. (2015). “Osmanlı Tarihi’ndeki Bazı Savaşların Bir 

Yeniçeri Olan Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şiirlerindeki Akisleri/The Reflection 

Of Some Wars In Ottoman History in The Verses of Janissary Yahyâ Bey 



26 

 

from Taslica”, Mustafa Kemal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 11 (28), 69-83. 

7. Çavuşoğlu, M. (2012). “Taşlıcalı Dukagin-zade Yahyâ Bey’in 

İstanbul Şehr-engizi”,  Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi,17, 73-108. 

8. Çınar, B. (2007). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Gencîne-i Râz Mesnevisinde 

Bir Nasrettin Hoca Fıkrası”, Turkish Studies - International Periodical For 

The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 2 

Issue 4, 283-292 

9. Çınar, B. (2013). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Gencîne-i Râz Mesnevisinde 

Şiir, Şair ve Kâtiple İlgili Değerlendirmeler”, Turkish Studies - International 

Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 

Volume 8/13 Fall 2013,  297-308. 

10. Çınar, B. (2019). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Gazellerinde Yaşlılık”, 

Türkoloji Dergisi, 23 (1) , 193-208. 

11. Göktaş, M. (2018). “Taşlıcalı Yahyâ Bey Divanında Su”, EKEV 

Akademi Dergisi, (74) , 217-237. 

12. Gülden, B. (2020). “Taşlıcalı Yahyâ’nın “Bana” Redifli Gazelinin 

Şerhi”, Social Science Studies, C.8, S.1, 71-85.  

13. Gültekin, İ. (2013). “Taşlıcalı Yahyâ Bey in Divanı’nda 

Nasihatname Türünde Yazılmış Şiirler ve Bu Şiirlerin Konuları  Dili ve 

Üslubuna Dair Bazı Hususiyetler”, Turkish Studies - International 

Periodical For The Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, 

(8/9), 1525–1552. 

14. Gürgen, A. ve GÖKTAŞ, M. (2023). “Taşlıcalı Yahyâ Bey 

Divân’ında Hayâlî Bey Eleştirisi”, Hikmet – Akademik Edebiyat Dergisi, 

(18), 234-251. 

15. Kaya, İ.G. (2014). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şiirlerinde Rüya ve 

Rüya Tabirleri”, İlmî Araştırmalar: Dil, Edebiyat, Tarih İncelemeleri 

Dergisi, (18), 61–70. 



27 

 

16.  Kaya, İ. G. (2010). “Figânî’nin Ölümü ve Taşlıcalı Yahyâ Bey’in 

Bir Şiiri”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 14 

(34), 47-61. 

17. Kaya, İ. G. (2010). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Hammamiyeleri”, 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 11 (27) , 227-

235 . 

18. Köksal, M. F. (2001). “Tahkiyeli Bir Eser Olarak Taşlıcalı 

Yahyâ’nın Şâh u Gedâ Mesnevisi”, Türklük Bilimi Araştırmaları, 245–282. 

19. Onat Çakıroğlu, T. (2018). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Şiirlerinde 

Devlet Adamı Kimliğinin İzleri”, Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, Tebdiz 

Özel Sayısı, 62-72 . 

   20. Özder, D. (2020). “Taşlıcalı Yahyâ Bey Divanında Şiir Anlayışı”, 

Türük Uluslararası ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, S. 20, ss. 235- 238.   

21. Öztürk, M. (2015). “Tasvir ve Tahkiye Açısından Yekahenk 

Gazeller  Taşlıcalı Yahyâ Divanı Örneği”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, (29), 75–96. 

22. Paksoy, K. (2021). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Mesnevîlerinin Sebeb-i 

Te’lif Bölümleri Üzerine Bir Değerlendirme”, Akademik Dil ve Edebiyat 

Dergisi, 5 (4) , 2253-2278. 

23. Sarıkaya, E. (2019). “Yaşlılık Olgusu Bağlamında Taşlıcalı 

Yahyâ’nın Yaşlılık Gazeli”, Journal Of Social, Humanities and 

Administrative Sciences (JOSHAS), 5 (18), 753–758. 

24.  Sefercioğlu, M.N. (2016). “Taşlıcalı Yahyâ Bey ve Dukakin-Zâde 

Ahmed Bey Dîvanlarında Musikî Âletleri”, Uluslararası Beşeri Bilimler ve 

Eğitim Dergisi, 2 (2) , 158-186. 

25. Yeşil, A. ve Nikubaht, N.  (2013). “Abdurrahman Cami  Şeyyad 

Hamza  Erzurumlu Darir  Hamdullah Hamdi ve Taşlıcalı Yahyâ Yusuf ve 

Züleyha Mesnevilerinde Yer Alan Tema ve Motiflerin İncelenmesi”,  Doğu 

Araştırmaları Dergisi, 11, 5–24. 



28 

 

26. Yıldırım, A. (2007). “Taşlıcalı Yahyâ ile Şeyhülislam Yahyâ 

Divanlarında Zühdî ve Harâbâti Kelimelerin Kullanımı”, Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, C. 17, S.2, 69-88. 

27.  Yılmaz, K. (2015). “Bir Nazire Örneği Olarak Taşlıcalı Yahyâ’nın 

Gülşen-i Envâr-ı”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, (21) , 107-126. 

1.4.3. Bildiriler 

1. Bilgin, E. (2010). “Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Bir Gazelinin 

Düşündürdükleri”  III. Türk Dili ve Edebiyatı Öğrenci Sempozyumu (05-06 

Mart 2009) Bildirileri. Kayseri: Erciyes Üniversitesi. 41-50. 

2. Çağlayan, B. (2015). “Taşlıcalı Yahyâ Bey Divan’ında Kur’an-ı 

Kerim ile İlgili Benzetmeler ve Yapılan İktibaslar.” 4. İslami Türk Edebiyatı 

Sempozyumu “Kur’ân-ı Kerim ve Edebiyat” (25- 26 Nisan 2015) Bildirileri.  

3. Çınar, B. (2013). “Taşlıcalı Yahyâ’nın Gencîne-i Râz Mesnevisinde 

Şiir, Şair ve Kâtiple İlgili Değerlendirmeler.” VIII. Klâsik Türk Edebiyatı 

Sempozyumu (15-17 Kasım 2012) Bildirileri. Diyarbakır. 297-308. 

4. Sağlam, A. (2016). “ Savaşı Taşlıcalı Yahyâ’nın Şiirlerinden 

Okumak.” Uluslararası Savaş ve Edebiyat Sempozyumu (16- 18 Aralık 

2014) Bildirileri. Editör: Yılmaz Daşcıoğlu. Sakarya:  Sakarya Üniversitesi. 

81- 91.  

1.4.4. Kitaplar  

  1. Çavuşoğlu, M. (1979). Yahyâ Bey- Yûsuf Ve Zelîhâ Tenkitli Basım. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

  2. Çavuşoğlu, M. (1977). Yahyâ Bey- Divan Tenkitli Basım. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

  3. Doğan, M.N. (2009). Eski Şiirin Bahçesinde: Taşlıcalı Yahyâ’nın 

Yûsuf u Zelîhâ’sında Şiirin Şiiri. İstanbul: Yelkenli Yayınları. 

  4. Sağlam, A. (2016). Gülşen-i Envâr. Ankara: Grafiker Yayınları.  



29 

 

  5. Şentürk, A.A. (2018). Taşlıcalı Yahyâ Beğ’in Şehzade Mustafa 

Mersiyesi. İstanbul: Büyüyenay Yayınları.  

1.5. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde Nasihat Üslubu  

Klasik Türk edebiyatında oluşturulan eserler, estetik zevk ve beğeniye hitap 

etmelerinin yanında okuyucuyu eğitmek, aynı zamanda okuyucuya yol ve 

yön göstermek gibi amaçlara hizmet etmek için kaleme alınmıştır. Bu 

maksatla yazılan eserler dinî, tasavvufî, sosyal, toplumsal, ahlakî vb. 

alanlarda bireye öğüt ve bilgi vermek amacıyla yazılmışlardır. Dolayısıyla 

şairin kendisine yüklediği “öğüt verme” görevi, şiirin ve şairin yol gösterici 

bir kimliğe bürünmesine zemin hazırlamıştır. Klasik Türk edebiyatının 

muhtevası, toplumun içerisinde bulunduğu ve şahit olduğu unsurlar ile 

şekillenir. Eserler yapısı itibariyle bireyi iyiye, güzele, doğruya yöneltmek 

ve devletine yararlı, iyi ahlaklı fertler yetiştirmek amacıyla 

oluşturulmuşlardır.  

16. yüzyılın önemli şairlerinden Taşlıcalı Yahyâ Bey’in mesnevilerine 

bakıldığında şaire ve şiire yüklenen bu kimlik belirgin bir şekilde 

görülmektedir. Sözünü sakınmayan bir şair olarak edebiyat tarihinde yerini 

almış olan Yahyâ Bey’in mesnevilerinde dinine bağlı, tasavvufa gönül veren 

ve iyi ahlaklı bir insan olabilmenin özellikleri üzerinden okuyucusuna karşı 

uyarıcı ve öğüt verici bir üslup ile şiirlerini oluşturduğu görülmektedir. 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, mesnevilerinde öğretici ve uyarıcı nitelikte olan 

nasihatlerini doğrudan veya dolaylı olarak vermiştir (YASAK PERAN, 

2018: 127-151).  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, eserlerini oluştururken İslam anlayışına dair genel 

kuralları sade ve anlaşılır bir dil ile okuyucusuna aktarmıştır. Mesleği, 

içerisinde yer aldığı çevre, mensup olduğu din, toplumsal yapılar Yahyâ 

Bey’in şiirinin önemli belirleyicileridir.  

Yahyâ Bey’in nasihat tarzı şiirlerinin büyük çoğunluğunu dinî konular 

teşkil etmektedir. Dinimizin temelinde bireye iyiliği emretme, doğru yolda 

olma ve kötü olandan sakındırma bulunmaktadır. Allah’ın yasakladıklarını 

terk edebilmek kulun geçici olan bu dünyada huzurunun bir getirisidir. 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, İslam dininin temel yasaklarından biri olan şarap 



30 

 

içmenin üzerinde durmuştur ve şiiri üzerinden okuyucuya uzak durulmasını 

gerektiğini nasihat etmiştir. Hatta şarap içen kimsenin başını ayaklar altında 

ezmesi gerektiğini ifade ederek bu konu hakkında olan tutumunu dile 

getirmiştir: 

Harâma göz dikicidür habâb-ı bâde gibi 

Şarâb içen kişinün eyle başını pâ-mâl (D. 221/8) 

(Şarap içenin başını ayaklar altını al! (Çünkü) o, şarap kabarcığı gibi 

harama göz diker.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, namaz kılmanın önemi üzerinde durmuştur. 

Arzularına esir olup nefsine uyanların abdest alıp namaz kılmadıklarını 

söyleyen Yahyâ Bey, bu kişilerin şeytanlaşmış olduğunu ifade eder. Yahyâ 

Bey, bu eleştirisi üzerinden okuyucularına namaz kılmalarını 

öğütlemektedir: 

Âb-dest almaz nemâza yüz yumaz ehl-i hevâ 

Secde emrinde ‘inâd iden kişi şeytânidür (D. 480/ 2)  

(Heves ehli kişiler namaz kılmak için abdest almaz. Secde emrinde inat 

eden kişi şeytanlaşmıştır.)  

Şair, bir Müslümanın pusulasının şeriat olması gerektiğini vurgulamıştır. 

Şiirlerine eğitici bir amaç yükleyen Yahyâ Bey’in okuyucusuna iman, ahlak 

ve ibadet ile ilgili öğütleri her daim kişiyi güzelliğe, doğru yola ulaştıracak 

doğrultudadır. Yine Yahyâ Bey, şiirlerinde amaç menziline varabilmek için 

şeriat kurallarına uymanın önemi üzerinden okuyucusuna nasihat etmiştir: 

Pusulan şer’i şerîf oldı anunla ‘amel it  

Gösterür menzil-i maksuda sana râh-ı hasen (D. 129/ 9) 

(Pusulan İslam’ın kutlu şeriati oldu. Ona uygun amel et. Amaç menziline 

(erişebilmek için) sana doğru yolu gösterir.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, hemen her fırsatta eserlerinde okuyucunu değiştirmeyi 

ve geliştirmeyi hedeflemiştir. Bu hususta şairin şiirlerindeki üslubu 

şekillenmiştir. Şair, gaflette olmanın ateş içinde olmak gibi olduğunu 



31 

 

söyleyerek okuyucusunu uyarır. Nasihatlerini duyurmaya çalışan Yahyâ 

Bey, okuyucusuna gaflet ateşini nasihat suyuyla yatıştırması gerektiğini 

öğütler: 

Sözümi dinle benim aç gözüni ey gâfil 

Nasîhat âbı ile eyle âteşün teskin (D. 217/25) 

(Ey gafil, benim sözümü dinle, aç gözünü! Ateşini nasihat suyuyla teskin 

et! 

Gönül Kâbe’sini puthaneye çeviren kişinin gönlünü dünya süsleriyle 

doldurmasının yanlışlığı üzerinde duran Taşlıcalı Yahyâ Bey, okuyucusunu 

uyararak Hak’tan ve hakikatten uzaklaşmamasını sağlamaya çalışmıştır:  

Gönül ki Ka’bedür itme sen anı büt-hâne  

O sâde- rûdân ırag ol ki ola düşmen-i dîn (D. 216/13) 

(Gönül Kâbe’sini puthane yapma! Din düşmanı olan yüzünde tüy bitmemiş 

o güzelden uzak dur!)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, bir başka eserinde bu geçici dünyanın alçak 

olduğunun vurgusunu yaparak okuyucuyu bu alçak dünya ile sevgili 

olmaması ve din evini karanlık etmemesi hususunda nasihatlerde bulunur: 

Olma bu dünyâ-yı denî ile yâr  

Dîn evini eyleme târîk u târ (GE: 1554)  

(Bu alçak dünya ile sevgili olma. Din evini karanlık eyleme.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, bu dünyayı ikiyüzlü olması dolayısıyla eleştirir ve 

okuyucusunun bu cihanı sevmemesi üzerinde durur. Sonrasında ise ayrılığın 

çok zor olacağı hususunda okuyucusuna öğüt verir: 

Sevme iki yüzli cihânı katı 

Müşkil olur sevgilinün fürkati (GE: 1051)  

(Bu ikiyüzlü cihanı sakın sevme! Sevgilinin ayrılığı zor olur.)  

Zina edenleri gören Yahyâ Bey, eleştirilerinin yanında bu yoldan geri 

döndürmek için okuyucuna çeşitli uyarılarda bulunur. “Ey hayasız, Allah 



32 

 

her tarafından görürken ondan utanmaz mısın? Gel zina yapana zinada 

ortak olma! Sakın kötü işi iyi sanma!” der: 

Her tarafundan görür iken Hudâ 

Andan utanmaz mısın ey bî-hayâ  

Zâniye gel olma zinâda şerîk  

Kâr-ı bedi sanma sakın kâr-ı nîk (GE: 1228- 1229) 

(Ey hayasız, Allah her tarafından görürken ondan utanmaz mısın? Gel zina 

yapana zinada ortak olma. Sakın kötü işi iyi sanma!) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, şiirlerinde ahlakî kimliğini gizlemeden tüm 

eserlerinde nasihatlerde bulunmuştur. Şiirlerinin ve nasihat üslubunun en 

belirgin özelliği şairin okura, öğüt verici bir eda ile seslenmesidir. Adalet, 

din, iyi ahlaka dayalı sözler ve atasözleri ile Yahyâ Bey, bu anlatımı 

desteklemiştir. Şair, şiirlerinde içerisinde bulunduğu çevrenin ve İslam 

dininin aynı zamanda tasavvuf düşüncesinin bireye getirilerini, sosyal 

hayatın normlarına göre bir insanda olması gereken ahlaki vasıfları ve 

erdemleri okuyucusuna aşılamak için gayret göstermiştir. Uyarılarına ve 

öğütlerine şiirlerinde sıklıkla yer veren Taşlıcalı Yahyâ Bey, toplum düzeni 

içerisinde yapılması ve yapılmaması gereken tüm unsurları, okuyucularının 

doğru yolda olmaları hususundaki tüm noktaları nasihat üslubu içerisinde 

ortaya koymuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

 

2. BÖLÜM 

2.TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE 

OLUMSUZ ELEŞTİRİ 

Divan şiirinde aşkın bir getirisi olan mutluluk ve hüzün, tabiat gibi 

unsurlar yoğunlukla işlenmişse de şairler ara ara bu kalıpların dışına 

çıkmışlardır. Özne olmaları nedeniyle olumsuzlukları, hoşlarına gitmeyen 

durumları eleştirmekten, yermekten geri durmamışlardır.  

Divan edebiyatı içerisinde rağbet görmeyen eleştiri, şairlerin çeşitli 

unsurlar tarafından kısıtlanmasına rağmen, eserlerinin muhtelif 

bölümlerinde kişisel eleştirilerinin yanında dönemindeki diğer şairlere, 

padişah ve devlet yöneticilerine, toplumsal problemlere, insan tiplerine, 

müstensihe, görüşüne ve savunduğu fikirler doğrultusunda çeşitli konulara 

göre şekillenmiştir.  

Eleştiri, her milletin kültürel yapısına ve geleneklerine özellikle de 

edebî geleneklerine göre belirli kalıplar çerçevesinde şekillenmektedir. Bu 

unsurların değişmesiyle eleştiride çeşitli değişiklikler meydana gelir. Eleştiri 

her alanda yapılabildiği gibi toplumun aksayan yönlerinin ele alınması veya 

bir şahsın seçilmesi olumsuzluklarının ön plana çıkarılmasıyla da 

yapılabilir. Divan şairleri, böyle olumsuz tipleri ortaya çıkararak 

okuyucularının bir ders çıkarmasını amaçlar. Genel hatlarıyla kendi kişisel 

problemlerinin yanı sıra ders verme ve eğitme amacıyla eleştirilerini 

gerçekleştirirler.  

Eleştiriyi etkileyen unsurların en başında devletin refah durumu 

gelmektedir. Devletin ekonomik kriz içinde olmaması, halkın, şairlerin refah 

ve rahatlık içinde yaşayabiliyor olması eleştirinin şiirine ne kadar dahil 

olacağının bir kıstası haline gelmiştir. 

Devlet büyüklerinin iltifatına nâil olma isteği şairler arasında rekabet, 

kıskançlık gibi duyguların doğmasına sebebiyet vermiştir. Bu duygular da 

beraberinde eleştiriyi de getirmiştir. Kendisine gösterilmeyen ihsanın başka 

şairlere gösterilmesi durumu en çok işlenen konuların başında gelmektedir.  



34 

 

16. yüzyılın önemli şahsiyetlerinden biri olan Yahyâ’nın şiirleri de 

dikkate değer konumdadır. Eserlerinde toplumun problemlerine, sosyal 

unsurlara, olumsuz tiplere, insanı Allah’ın yolundan ve Allah’ı zikretmekten 

alıkoyacak durumlara, dönemin şairlerine, kendine ve diğer çeşitli konulara 

yönelik eleştirilerini dile getirmiştir.  

2.1. İlahi Olana Yabancılaşma ve Uzaklaşmaya Sebep Olan 

Unsurlara Yönelik Eleştiriler 

2.1.1. Günahkarlara, Kafirlere, İnancı Sağlam Olmayanlara, 

İbadetini Doğru Yapmayanlara, Dünya Malına Rağbet Edenlere, 

Allah’ın Yolundan Sapanlara ve Kur’an-ı Kerim’i Örnek Almayanlara 

Yönelik Eleştiriler  

Taşlıcalı Yahyâ, eserlerinde dini görüşüne sıklıkla yer vermiştir. 

Eserlerinin konusu ne olursa olsun en nihayetinde ilahi aşkın anlatıldığı 

görülmektedir. Yahyâ, bu şiirlerinde okurlarına Kur’an-ı Kerim’in 

emirlerine uymayı, Allah rızası için yaşamayı ve nefsi terk edip Allah’ın 

yolunda olmayı telkin etmiştir (ÖZDER, 2020: 238). Yahyâ, bu telkinlerinin 

yanında tüm bu unsurlara uymayanları ağır bir dille eleştirir.  Dünyevi ve 

şehvet aşklarına karşı olan nefretini, insanların sanki kıyamet günü 

yokmuşçasına rahat günah işleyebilmelerini, Allah’tan uzaklaşabilmelerini, 

sözde Müslüman, sofu ve şeyhlerin çokluğunu dile getirir ve bu hususları 

sorgulamaktan geri durmaz. Öyle ki insanlardaki bu kibrin ve gururun, zevk 

ve eğlencenin manasını anlamaz. Hatta kibri dağlar kadar büyük olan 

beylerin kıyamet gününde mahşer ehlinin ayakları altında karınca gibi 

ezileceğini söyler:  

Nedür bu kibr ü gurûr u nedür bu zevk u sürûr  

Kişiye rûz-ı kıyâmetde yok mı yoksa su‘âl 



35 

 

Cibâl gibi fakîre büyüklenen ümerâ  

Karınca gibi olur mahşer ehline pâ-mâl (D. s. 88, k. 17/24-25)  

(Bu kibir, gurur, zevk ve eğlencenin manası nedir? Yoksa kıyamet 

gününde kişiye sual yok mudur? Kibri dağlar kadar büyük olanlar kıyamet 

gününde mahşer ehlinin ayakları altında karınca gibi ezileceksiniz.) 

Yahyâ, aklı başında olanın günah işlemeyeceği ve insanın amel defterini 

bile bile siyah kılmayacağı noktasında eleştirisini dile getirir. Çünkü insanın 

günah işlemesinin tek nedenini aklının başında olmamasına bağlar:  

‘Aklı başında olan itmez günâh 

Nâme-i a‘mâlini kılmaz siyâh (GE: 289)  

(Aklı başında olan günah işlemez. Amel defterini siyaha boyamaz.) 

Şair, böylelerinin iman ve İslam’ını bilmeden gezdiklerini, gaflet 

kadehini elinden bırakmadıklarını, namazı bıraktıklarını, başı düşmeyince 

yere dokunmadıklarını yani secde etmediklerini, ibadet yerine kötülük 

ettiklerini ifade eder. O kişilerin dert ve bela ile ölüp gittiklerini, zaten 

hazan yaprağı gibi olan ömürlerini bu şekilde yaşayarak çürüttüklerini ekler. 

Bu insanlardan hiç hoşlanmayan Yahyâ, ölülerinin halka ağır bir yük 

olduğunu, kokmuş tenlerinin çukura girdiğini belirtir. Eleştirilerinin dozunu 

arttıran Yahyâ, bunların ölülerinin bile bir değerinin olmadığını ancak 

mahalle imamına zahmet olduğunu söyler:  

Gezer bilmez îmân u İslâm’ını  

Elinden komaz gafletî câmını  

Namâzın kor uymaz musallâlara  



36 

 

Başı düşmeyince tokunmaz yire  

‘İbâdet yirine şenâ‘at ider 

Bu derd ü belâ ile ölür gider 

Çürür ‘ömri mânend-i berg-i hazân 

Ölisi olur halka bâr-ı girân 

Ten-i cifesi bir çukura girer  

Mahalle imâmına zahmet virür (KU: 2881- 2885) 

(İmanını, islamını bilmez gezer. Gaflet kadehini elinden bırakmaz. 

Namazı bırakır, uymaz musallalara. Başı düşmeyince yere dokunmaz. Bu 

dert ve bela ile ölür gider. Hazan yaprağı misali ömrü çürür. Ölüsü halka 

ağır bir yük olu, kokmuş tenleri ise çukura girer. Mahalle imamına zahmet 

verir.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, günahkâr kimselerin kalplerinin kötülüğünün 

fiziksel olarak dışa vurduğunu ifade eder. Günahkarların suretinin insan 

yüzüne benzemediğini, yüzlerine günahlarının karanlığının bastığını söyler. 

Mana yüzlerinin utançla dolu olduğunu, maymun suretiyle meydana 

çıktıklarını belirtir. Fazla günah işlemenin neticesi olarak iblis gibi siyah 

yüzlü olduklarını söyleyen şair, iman kuvvetiyle açıkça gören kişinin gam 

kadehini nihayete getirse, günahkâr olan kişinin kan yalamış ite döneceğini 

ekler:  

Benzemez âdem yüzine sureti  

Basmış anı ma‘siyeti zulmeti (GE: 2134)  



37 

 

(İnsan yüzüne benzemez sureti, onun yüzünü günahlarının karanlığı 

basmış.) 

Kiminün ma‘nâ yüzi pür-fütûr  

Sûret-i meymûn ile itmiş zuhûr  (GE: 2223)  

(Kiminin mana yüzü utançla dolu, kimi ise maymun suretiyle meydana 

çıkmış.) 

Olmışuz İblîs gibi rû-siyâh 

Alçağa çekdi bizi dest-i günâh (GE: 334)  

(İblis gibi siyaz yüzlü olmuşuz. Günah eli bizi alçağa çekti.) 

Câm-ı gam encâmı getürse yakîn 

Kan yalamış ite döner fâsıkîn (GE: 1015)  

(Kişi gam kadehini nihayete getirse, günahkâr olan kişi kan yalamış ite 

döner.) 

Şair, insanların günahı çoğaldıkça daha da azdıklarını, nefislerine uyup 

gezdiklerini söyleyerek bu noktada eleştirir:  

Cürmi çoğaldukça kişi azmasa  

Nefsi hevâsına uyup gezmese (GE: 1057) 

(Suçu çoğaldıkça insan azmasa. Nefis hevesine uyup gezmese.)  

Yahyâ Bey, günahkâr, şarkıcı ve heves ehli kimselerin nefis gafletine 

müptela olduklarını, hatta Müslümanların bazen azıp on akçeye oruçlarını 

bile bozduklarını, böylelerin halini mustarip, ezanı ise avaz ettiğini ifade 

eder:  



38 

 

Fâsık u gûyende vü ehl-i hevâ  

Gaflet-i nefsine olur mübtelâ (GE: 2362) 

(Günahkâr, şarkıcı ve heves ehli kimseler, nefis gafletine müptela 

olurlar.) 

Ba‘zı müselmânlar olur kim azar 

Orucın ok akça virürsen bozar (GE: 2621) 

(Bazı Müslümanlar bazen azıp, on akçeye oruçlarını bile bozarlar.) 

Gam degül hak sözümi dinlemese ehl-i nifâk 

Fâsıkı muztaribü’l-hâl ider âvâz-ı ezân (D. s. 94, k. 22/5) 

(Münafık ehli doğru sözümü dinlemese gam değildir. Ezan sesi 

günahkâra ızdırap verir.) 

Günah eli kimseleri halkı alçağa çektiği konusunda eleştiren şair, bunun 

için günah eli kimselere şeytanın sîretine bakmasını ve Kârun’un gösterişi 

sevdiğinden, dünya malına düşkünlüğünden dolayı geldiği halin hikayesini 

dinlemesini önerir (HARMAN, 2001: 519) :  

Rif‘âtinden halkı alçağa çeker dest-i günâh 

Sirret-i şeytânı dinle kıssa-i Karûna bak (D. s. 409, k. 203/4)  

(Günah eli kişiyi yüksek makamından aşağıya çeker. Şeytanın 

kötülüğünü aklına getir, Kârun’un kıssasını bak.) 

Yahyâ Bey, Ramazan ayında on bir ay her türlü kötülüğü yapan ve 

günahı işleyen günahkâr ve fitnecilere kanlarının bu ayda ansızın 



39 

 

kuruduğunu ve oruç ayında adeta boşalmış bir kadehe döndüklerini 

söyleyerek bu kimseleri eleştirir:  

Fâsık u fâcirlerün kanu kurıdı nâgehân  

Oruc ayından boşanmış câma döndiler hemân (D. s. 177, mu’aşşer. II/3)  

(Günahkâr ve fitnecilerin ansızın kanları kurudu ve oruç ayında hemen 

boşalmış bir kadehe döndüler.) 

Şair, böyle günahkâr kimselerin ölüsünün de dirisinin de alçaktan daha 

alçak olduğunu söyleyerek eleştirir ve günah alçaklığını kim beğenirse, onu 

yüce itibarının derecesinden düşeceği noktasında da uyarır:  

Olur zîrâ günehkârun muhakkak  

Dirisi ölüsi alçakdan alçak 

Günâh alçaklığın her kim beğendi  

Tedennî eyledi kadr-i bülendi (YZ: 3195-3196) 

(Zira günahkarın dirisi de ölüsü de alçaktan daha alçaktır. Günah 

alçaklığını her kim beğenirse, yüce itibarı alçak olur.) 

Yahyâ Bey, ahlaksız ve fenalık ehli kimselerin dinsiz olduğunu, 

şeytanlara yenilmiş olduklarını ifade ederek eleştirir:  

Fısk u fücûr ehli li bî-dîn olur 

Cümlesi mağlub-ı şeyâtîn olur (GE: 2104) 

(Ahlaksız ve fenalık ehli kimseler dinsiz olur. Tamamı şeytana yenik 

düşmüş olur.) 



40 

 

Heves ehli, günahkâr kimselerin abdest almadığını, namaza yüz 

sürmediğini belirten şair, onları secde emrine inat eden kişinin şeytani 

olduğu bilmemeleri noktasında eleştirir:  

Âbdest almaz namaza yüz yumaz ehl-i hevâ  

Secde emrinde ‘inâd iden kişi şeytânîdür (D. s. 343, g. 99/2)  

(Abdest almaz, namaza yüz sürmez heves ehli. Secde emrine inat eden 

kişi şeytanidir.) 

Yahyâ Bey, kâfirlere itimat edilmemesi gerektiği konusunda uyarırken 

onların fesat ehli olduklarını, bu zamana kadar yaptıkları hataları ve o fesat 

ehlilerin erlerinin ve kadınlarının fesatlıkların anası olduğunu söyler:  

Yedinci bölük oldı a‘dâ-i dîn  

Kalîlü’l-hayâ ya‘ni kim müşrikîn 

Nasârâ ki nass ile mel‘ûndur 

Sıgâr u kibâr ile mağbûndur  

Yehûdâ ki beyhûde evzâ‘i var 

Tama‘kâr u bî-gayret ü hilekâr 

Sarı çalması ile âteş-misâl 

Virür gördügi hâneye ihtilâl 

Firenge sakın eyleme itimâd  

Eri avratı olur ümmü’l-fesâd (KU: 2895-2899)  

(Hayası az olan müşrik din düşmanı yedinci bölüğü oldu. Hristiyanlar ki 

lanetlidir. Küçükler ve zarif ile kandırılmıştır. Gereksiz hâlleri vardır. 



41 

 

Tamahkâr, gayretsiz ve hilekâr. Ateş misali sarıya çalması, gördüğü haneyi 

ateşe verir. Frenge sakın itimat etme. Eri de kadını da fesatlıkların anası 

olur.) 

Şair, benzetmeleri doğrultusunda dahi kafir kimseleri eleştirir. “Kafir 

gönlü gibi dar ve karanlık.” der:  

Dil-i nâ-müselmân gibi teng ü târ 

Yir içine girmişti gûyâ menâr (KU: 1623) 

( Kafirin gönlü gibi dar ve karanlık, sanki minare yer içine girmişti.)  

Yahyâ Bey, Allah’ı tanımayanları kara çingeneye benzeterek eleştirir. 

Onların sapık ve fitneci olacağını ifade eder. Oysaki bu şahısların Allah’a 

inanmamak için ne kitabı ne senedi ne de ebedi delili yoktur:  

Kara çingâneye benzer mülhid 

Ki olur ehl-i dalâl u müfsid 

Ne kitâbı var anun ne senedi 

Yoktur ilhâda delili ebedî (GR: 2156-2157) 

(Allah’ı tanımayanlar kara çingeneye benzer. Sapık ehli ve fitneci olur. 

Onun ne kitabı var ne senedi. Gerçeğe dönme yolunda onun ebedi delili 

yoktur.) 

Şair, Kur’an-ı Kerim’i bilmeyenleri, örnek almayanları ve Allah’ın 

yolundan gitmeyenleri eleştirmeye devam eder. Bir şiirinde Ledün ilminden 

bile haberdar olmayanın Kur’an-ı Kerim’in “lâm” harfini nereden bileceğini 



42 

 

söyler. Sorgu zamanında ne cevap vereceklerini merak eden Yahyâ Bey, 

sitemini ve eleştirisini şu ifadelerle dile getirir: 

Olmayan ‘ilm-i ledün âgâhı  

Ne bilür lâm-ı kelâmu’llâhı (GR: 52)  

(Ledün ilminden bile haberdar olmayan, ne bilir Kur’an-ı Kerim’in 

“lâm” harfini.) 

Ol dahı vire cevâbın ol ân 

Diye gönderdi size Hak Kur’ân  

Niçün anunla ‘amel itmedünüz  

Zühd ile togrı yola gitmedünüz 

İncine biri birinün sözine  

Tüküre biri birinün yüzine  (GR: 2899- 2901)  

(Allah, ne diye yolladı size Kur’an-ı Kerim’i? Niçin onunla amel 

etmediniz? Niçin zühd ile doğru yola gitmediniz? Şimdi birbirinizin 

sözünden incinin ve birbirinizin yüzüne tükürün!) 

Yahyâ Bey, hemen hemen her eserinde sözde Müslüman geçinenleri 

eleştirmekten geri durmamıştır. Camiye giden günahkarların ve sözde 

Müslümanların sanki düğüne bayrama gider gibi bey elbiseleri giymelerini 

eleştirmektedir. Bunu, gün gibi altınlılar giyip, sırmalı kumaştan elbiselerini 

yerlere sürüyerek yürümeleriyle anlatır. Böyle yaparak gizli kibirlerini 

aşikâr ettiklerini söyler. Kimisinin atlas kumaştan yapılmış kaftan 

giydiklerini kimisinin de haram mal ile namaza gittiklerini ve bu hâl ile 



43 

 

ibadet ettiklerini ifade eder. Böylelerin gönlüne iblis girer, azdırır ve onlar 

da böyle bozulmuş kalıbını gezdirirler. Şair, bu kimseleri uyararak, böyle 

giyinmesinin, kuşanmasının ona zarar vereceğini söyler. Kibriyle meşhur 

Nemrud’un bela elbisesini çıkarmasını ister. Yoksa geldiği bölge dolayısıyla 

siyah renk ile bağdaştırılan Frenk kumaşının ateş olacağını ve suçunu 

mahşerde ortaya çıkaracağını ekler: 

Hep giyinür câme-i mîrânesin 

Dügüne bayrama gider sanasın 

Gün gibi altunlular ile yürür 

Câme-i zer-beftini yire sürür 

Kibr-i nihânını ider âşikâr 

Salınur ol sanki zen-i şîve-kâr 

Kimi giyer kırmızı atlas kabâ 

Hûn-ı hanâzîre batar gûyiyâ 

Mâl-ı harâm ile namaza gider  

Ya‘ni bu hâl ile ‘ibâdet ider 

Gönline İblîs girer azdırur 

Kâlıb-ı fersudesini gezdirür  

Gel beri ey ma‘nâda ‘uryân olan  

Böyle tonanmak sana eyler ziyân 

Câme-i Nemrûd’ı çıkar oda ur 



44 

 

Câna belâdur bu meta‘-ı gurur 

‘Âteş olur sana Firengî kumâş 

Halka ider cürmüni mahşerde fâş (GE: 1472- 1480) 

(Camiye giden günahkarların ve sözde Müslümanlar sanki düğüne 

bayrama gider gibi bey elbiselerini giyerler. Gün gibi altınlılar giyip, sırmalı 

kumaştan elbiselerini yerlere sürüyerek yürürler. Gizli kibirlerini aşikâr eder 

bu kimseler. Kimisi atlas kumaştan yapılmış kaftan giyer kimisi de haram 

mal ile namaza gider ve bu hâl ile ibadet eder. Böylelerin gönlüne iblis 

girer, azdırır ve onlarda böyle bozulmuş kalıbını gezdirirler. Kibriyle 

meşhur Nemrud’un bela elbisesini çıkar. Yoksa o Frenk kumaşı ateş olur ve 

suçun mahşerde ortaya çıkar.) 

Böyle sözde sofu ve Müslüman geçinenlerin anlamsız ve boş sözlerinin 

ahmak günahına sebep olacağını söyleyen şair, bunların isyan şarabının 

sarhoşu olacağını ve kendisine kendisinin şeytan olacağını belirtir: 

Laklaka-i bedreka-i zındıka 

Bâ‘is olur ma ‘siyet-i ahmaka  

Niçesi mest-i mey-i ‘isyân olur 

Kendüsine kendüsi şeytân olur (GE: 2631- 2632)  

( Sözde sofu ve Müslüman geçinenlerin anlamsız ve boş sözleri günaha 

sebep olır. Nicesi isyan şarabının sarhoşu olur ve kendine kendisi şeytan 

olur.) 

Şairin, eserlerinde bu denli insanları aldatarak para kazanmaya çalışan 

sahte şeyhlerden bahsetmesi hem bu sahte şeyhlerin yaptığına sessiz 



45 

 

kalmadığını hem de şairin yaşadığı dönemde oldukça hayata hâkim 

olduğunu gösterir. Kendisine şeyh görüntüsü vermeye çalışan bir adamın, 

seferden dönen sipahinin kapısına giderek ona adanmış adağının olduğunu 

söyleyerek dini unsurları kendi çıkarları doğrultusunda kullanmaktadır. 

Yahyâ Bey, bu şahıs için edepsiz bir eşek olduğunu ve boğazında kıldan bir 

torba olduğunu söyler: 

Gelür garîbün biri kapusına  

Dikilir ‘asâ gibi karşusına 

‘Asâsı elinde gözi sürmeli 

Siyâset idüp şehrden sürmeli 

Sakal sinesinde edepsüz hımâr  

Sanasın boğazında kıl torba var 

Yeşil tâcı var kellesinde ‘ayân  

Tehî nısf-ı batîha benzer hemân  

Bu gurbet sipahiye eyler du‘â  

Adanmış adagunı vir dır ana  

Erenler beni sana gönderdiler  

Çıkar nezrüni saklama kıl hazer (KU: 905-910)  

(Garibin biri kapısına gelir. Asa gibi karşısına dikilir. Asası elinde, gözü 

sürmeli. Siyaset edip, şehirden sürmeli. Sakalı sinesinde edepsiz bir eşek. 

Zannedersin boğazında kıl torba var. Kellesinde açıkça görünen yeşil bir 

tacı var. Hemen yarım bir kısma benzer. Bu gurbet, sipahiye dua eder. 



46 

 

Adanmış adağını ona verir. Erenler, beni sana gönderdiler. Çıkar adağını 

saklama, çekinme!)  

Şair, bu ikiyüzlü sofuya seslenerek kibirli ve riyası büyük olanın asla 

büyüklük sultanını rüyasında bile göremeyeceğini söyler. İkiyüzlü diyerek 

sofuları eleştiren şair, kibirli kimselerin de Allah’a asla ulaşamayacağının 

altını çizerek eleştirir: 

Ey sôfî-i mürâyî düşinde dahi görmez 

Kibr ü riyâsı olan Sultân-ı Kibriyâyı (D. s. 589, g. 507/8)  

(Ey ikiyüzlü sofu, kibirli ve riyası olan büyüklük sultanını rüyasında 

bile görmez.)  

Bu sahte sofuların şeytan olacağını belirten şair, sakalın bile onda adeta 

cananın bağının ayağı gibi olacağını ekler: 

Niçe sûfî olur ki şeytân olur 

Sakal anda pâ-bend-i cânân olur (KU: 2356)  

(Nice sofu şeytan olur, sakalı sevgilinin ayak bağı gibi olur.) 

Yahyâ’nın Şam’da sipahi olarak görev yaptığı zamanlarda gördüğünü 

ifade ettiği şarlatanın daha sonrasında Anadolu’ya gelerek kendisini 

insanlara şeyh olarak tanıtıp din üzerinden maddi çıkar elde etmeye 

çalıştığını ifade eder:  

O hengâme-gîr olan ehl-i hevâ 

Gelüp Rûm’a şeyh olmış eyler du’â (KU: 938) 

(O hengameleri tutan heves ehli, Rum’a gelip şeyh olmuş dua eylermiş.) 



47 

 

Bu şahısların hilekâr, şarlatan olduğunu söyleyen Yahyâ, başlarında 

kara bir sarığın oturduğunu söyler. Dudaklarının durmadan kımıldayıp 

okuduğunu ve bunun aynı tefin içindeki zillere benzediğini, keçi gibi durup 

insanlara baktığını, asası elindeyken bile dedikodu yaptığını ve riyakâr ona 

gölge gibi uyup o kara gönüllüye şöhret sağladıklarını ifade eder. Şair, hem 

hilekâr şeyhleri hem de onun yolundan gidip, onu şöhret edenleri eleştirir:  

Soyunmış odun gibi ol hilekâr 

Oturur başında kara şemle var 

Kara toylasân pây-ı zengî-misâl 

Anı sâyeveş eylemiş pâymâl 

… 

Okur ya’ni turmaz kımıldar lebi 

Def içinde olan celâcil gibi 

Yüzinde sakal başda misvâklar 

Keçi gibi eşhâsa turur bakar 

‘Asâsı elinde ider kîl ü kâl 

Kazıga urulmış harâmî-misâl 

Uyup bir mürâ’î ana sâyevâr 

Virür o kara günliye iştihâr 

Velîdür diyü turmaz anı satar 

Velâyetden olmış velî bî-haber  (KU: 939-946)  



48 

 

(O hilekâr, odun gibi soyunmuş oturur başında kara bir sarık var. Zenci 

ayağı misali karalar dolamış, onu gölge gibi ayaklar altına almış. Yani 

dudakları durmaz, kımıldar, okur. Tefin içindeki ziller gibi. Yüzünde sakal, 

başta misvaklar. Keçi gibi insanlara durur, bakar. Asası elinde dedikodu 

yapar. Kazığa vurulmuş harami gibi. Bir riyakâr gölge gibi ona uyup; o kara 

gönüllü olana şöhret verir.) 

Sözde şeyhleri ve sofuları eleştirmekten geri durmayan şair, 

benzetmelerinde dahi bu kimseleri eleştiri unsuru olarak kullanır. Öyle ki 

Kitâb-ı Usûl’de bu insanları daima ikiyüzlü sofu gibi başkalarının tanesini, 

malını kendilerine gıda ettikleri noktasında eleştirir:  

Riyâ ehli sûfî gibi dâ‘imâ  

İlün dânesini idersüz gıdâ (KU: 750)  

(Daima ikiyüzlü sofu gibi başkalarının tanesini kendinize gıda 

edersiniz.)  

Şair, eldeki tespihin, baştaki misvakın riya ehlini temizleyemeyeceğini 

dile getirerek bir kere daha sözde Müslüman ve şeyh geçinenleri eleştirir: 

Eylemez ehl-i riyâ olanı pâk 

Elde tesbîh ü başında misvâk (GR: 849)  

(Eldeki teşbih ve baştaki misvak,  riya ehlini temizleyemez.)  

Yahyâ Bey, kendisine şeyh görüntüsü veren ve bu şekilde sahtekarlıkla 

para koparmaya çalışan kimselere eleştirisini açıkça belirtir. Hatta o 

kimselerden rezillik ve adilik aktığını söyler. Böyle sözde şeyhlerin 

kamillerden çekindiğini ve bu yüzden sırlarını ifşa edip söylemeyeceğini de 



49 

 

ifade eder. Çünkü söylerse kötülüklerinin duyulacağını ve aşikâr olacağını 

bilir. Bu sûfîlerin çoğunun cahil olduğundan, kendileri gibi cahil olanların 

onlara inanıvereceğini söyler. Halkın böyle kimselerin başına divane gibi 

üşüştüğünü hatta beylere, paşalara varmadan geçtiklerini ama hasta 

olduklarında koşa koşa onları görmeye gittiklerini belirtir. Sonrasında ise bu 

sahte şeyhlere, sanki bir şeyler yapmışlar gibi lütuf ve ihsanlar ederek 

gönderdiklerini ifade eder. Bu sahte şeyhlerin hasta, ahirete göçünce ölünün 

yanına vararak ölünün bile mallarını toplayacak kadar karaktersiz 

olduklarına değinir. Okuyucuya bu sahtekarların halini anlamasını ve 

birinden bininin halini dinlemesi gerektiğini öğütler: 

Hîle ile adı velîye çıkar  

Ana edânî vü erâzil akar 

Kâmil olanlardan ider ihtirâz  

Söylemez itmez ana ifşâ-yı râz 

Söylese zîrâ tuyulur ‘illeti  

‘İlleti tuyulsa gelür zilleti 

Tınmaduğı cehlini eyler nihân  

Virdine meşgûl olur ol nâ-gehân 

Sûfîlerün çoğı nâ-dân olur 

Bilmeyeni aldamak âsân olur  

Neyler ise eyler ider bir fesâd  

Bir niçe nâ-dâna virür i‘tikâd 



50 

 

Başına halk üşmek içün her zamân 

Âlet-i hengâme olur eblehân 

Başına dîvâne gibi halk üşer  

Halka temâşâ olur ol bî-hüner 

Beglere paşalara varmaz geçer 

Haste iken görmege vara meger  

Başın okur varsa du‘âlar kılur 

Âdemün ihsânı zamânın bilür 

Şeyhi yatan haste dil ü cân ile 

Gönderür in‘âm ile ihsân ile 

Eyler ise ahirete irtihâl  

Meyyitine vurur ider celb-i mâl  

Kabrine tâbûtı yanınca gider 

Ya‘ni ki izhâr-ı hakikat ider 

Beglere paşalara irer eli 

Ölüsi dirisi olur me‘keli  

Anla bu deccâllerün âlini 

Dinle birinden bininün hâlini (GE: 1330- 1344)  

(Hile ile adı veliye çıkar. Ondan rezillik ve adilik akar.  Kamil 

olanlardan çekinir. Sırrını ifşa edip söylemez.  Çünkü söylerse duyulur 

yalanları. Yalanları duyulursa, şerefsizliği gelir. Önemsemediği cahilliğini 



51 

 

gizler ve birdenbire virdle meşgul oluverir.  Sûfîlerin çoğu cahil 

olduğundan, bilmeyeni kandırmak kolay olur. Bir fesat neylerse eder, birçok 

cahil de inanıverir.  Halk başına divane gibi üşüşür. O hünersiz halka seyir 

olur.   Beylere, paşalara varmaz geçerler ama hasta olduklarında onları 

görmeye giderler. Vardıklarında başlarında dualar okurlar. İnsanın ihsanın 

zamanını bilirler. Yatan hasta, şeyh görünümündeki bu kişiye gönülden 

lütuf ve ihsan ederek gönderirler. Hasta ahirete göçünce, ölünün yanına 

varırlar ve mallarını toplarlar. Tabutun yanınca giderler. Yani hakikati açığa 

vururlar.  Beylere, paşalara erer elleri. Ölüsü de dirisi de yiyecek olur. Bu 

sahtekarların halini anla. Birinden bininin halini dinle.)  

Yahyâ Bey, sofuların doyumsuzluğunu ve bu doyumsuzluğu ölü helvası 

dağıtıldığında dahi sürdürüyor olmalarını eleştirmektedir: 

Bir ölü helvâsına kim ola tûş 

Toyduğını tuymaz o bî- ‘akl u hûş (GE: 1613)  

(O akılsız, şuursuz bir ölü helvasına rastlasa doyduğunu bilmez.)  

Tüm bu durumları gören Yahyâ Bey, insanın bu isyanına ve aykırılığına 

anlam veremez. Bu kimseleri eleştiren şair, Allah’ın insanların isyanına göre 

bela verdiğinde hallerinin nice olacağını sorgulamadan da yapamaz:  

Hâlümüz nice olurdı Mevlâ 

Virse ‘isyânumuza göre belâ (GR: 1800)  

(Allah, isyanımıza göre bela verseydi bize halimiz nice olurdu.) 

Yahyâ Bey, ululuk perdesinde olan Allah’ı, ondan başka kimsenin ne 

tanıyabileceğine ne de bilebileceğine işaret eder (SAĞLAM, 2016: 34). 



52 

 

Mutlak kemalde olanın Allah olduğunu, zatını ancak kendisinin 

bilebileceğini söyler. Fakat kendisini tanıma noktasında zayıf olan insanı 

eleştirerek, bu kimselerin Allah’ın zatını asla bilemeyeceğine değinir: 

Mâ hüve’l- hâk kemâl ile mutlâk 

Zâtıdur zâtını bilen ancak 

Zât-ı Hakkı nice bilür insân 

Kendüzin bilmede kalır hayrân (ŞG: 60-61)  

(O mutlak kemalde olan Allah’tır. Zatını ancak kendisi bilir. Kendisini 

bilme hususunda şaşkın olan insan Allah’ın zatını bilemez.) 

Şair, ölmeyen faninin muradına eremeyeceğini, ölmeden ölmeyenin 

beka bulamayacağına işaret eder. Tasavvufun asıl amacı, bedenin ve maddi 

isteklerin odak noktası olan nefsin kemale ermesini sağlamaktır. Bu da 

Allah ile birlikte olmakla mümkündür. Tasavvuf düşüncesinin temelini 

oluşturan ihsan derecesini yakalamak, her an kendini Allah’ın huzurunda 

gibi görmek ve sanki onu görüyormuş gibi kulluk etmekle gerçekleşir. 

Bunun ilk basamağı nefsin hakimiyetini bitirmekle başlar. Bu yüzden 

tasavvufta “Ölmeden önce ölünüz!” hadis-i şerifi adeta bir emirdir. 

Buradaki ölüm kibrin, gururun, dünya malına rağbetin vs. kısacası nefsin 

hoşuna gidebilecek tüm dünyevi unsurlardan arınmaktır. Çünkü asıl gerçek 

hayat ölmeden önce ölmekle başlar. Allah ile dirilmek; hür ve 

günahlarından arınmış olarak yeniden doğmak demektir (DEMİRCİ, 2000: 

10). Tam da bu noktaya değinen Yahyâ Bey, nefsini terbiye edemeyen 

kimseleri eleştirirken, yok olmadan Allah’a ulaşılamayacağını, ulaşabilmek 



53 

 

içinse gafil insanın önce kendi varlığını unutmasını yani kendi varlığından 

kurtulmasını ister:  

Ölmeyen fâni ber-murâd olamaz  

Ölmedin ölmeyen bekâ bulamaz (ŞG: 113)  

(Ölmeyen fani muradına eremez. Ölmeden önce ölmeyen ise beka 

bulamaz.)  

Hakka olmaz yog olmayan vâsıl 

Hûya lâdan varılur iy gâfil (ŞG: 115)  

(Ey gafil, yok olmadan Allah’a ulaşılamaz. Allah’a ancak lâ’dan 

ulaşılır.)   

Taşlıcalı Yahyâ Bey, muhabbet iddiasında bulunanların yani Allah ile 

bir olma yolunda olanların nasıl uyuyabildiklerine şaşırmaktadır 

(SAĞLAM, 2016: 43-44). Her uykunun muhabbet sahiplerine haram 

olduğunu bilmelerine rağmen bunu yapabiliyor olmaları da şairin eleştirdiği 

bir diğer noktadır. Çünkü bu kimselerin yaptığı beşeri dünyada gaflet 

uykusuna yatmaktır. Bu da bu kimseleri asıl amacından saptıran bir 

unsurdur (OKASSOVA, 2019: 207): 

‘Acaben lil’ muhibbi keyfe yenâm  

Küllü nevmin ilel muhibbi harâm (ŞG: 1533) 

(Muhabbet iddiasında bulunanlar acaba nasıl uyuyabiliyor? Halbuki her 

uyku muhabbet sahiplerine haramdır.)  



54 

 

Yahyâ Bey, bir insanın gönlünde sadece Allah sevgisinin olması 

gerektiği ve âşığın, insanın tercihini buna göre yapması gerektiği üzerinde 

durur. İnsanı gafilliği noktasında eleştiren şair, bunu yine gafil insana 

seslenerek ifade eder. Âşığın iki kıble yerinin olamayacağını ve bir vilayette 

iki tane şahın da olamayacağını belirtir. Gafil insana ikisini de aynı anda 

sevebilmesinin mümkün olmadığını, gönlün bu iki muhabbete 

dayanamayacağını söyler:  

‘Âşıka iki kıble-gâh olmaz  

Bir vilâyette iki şâh olmaz 

Yâ Hakk’ı sev ya yârı iy gâfil 

Döymez iki muhabbete bir dil (ŞG: 1905-1906) 

(Âşığa iki kıble yeri olmaz. Bir vilayette de iki şah olmaz. Ey gafil, ya 

Allah’ı sev ya da sevgiliyi. Bir gönül iki muhabbete dayanmaz.) 

2.1.2. Nefse Yönelik Eleştiriler  

Nefis, insanın kendisi, duyuları, özü, manevi gücü, heves ve ihtiyaçları, 

istekleri anlamındadır. Tasavvufi bir terim olarak nefis, insanda var olan 

kötü huylara kaynaklık eden arzular, duygular bütünü ve insanın bizzat 

kendisidir. Bu denli kötü bilinen nefsin tüm istekleri kötü değildir. Yaşamın 

idaresi için normal arzuları gereklidir. Fakat hevâ, nefsin en olumsuz 

yönüdür. Hevâsı peşinden giden, nefsinin isteklerine boyun eğen bir kimse 

ruhunu kötü hasletler ile kirletir.  

Nefsin, yapısı gereği insanlığa kötülüğü emrettiği, aşırı isteklere 

meylettirerek yoldan çıkarmaya çalıştığı bilinmektedir. Zaten sûfîler, tüm bu 

olgulardan sonra insanın en büyük düşmanın nefis olduğunu belirtmişlerdir. 

Nefsi dizginlemek için de bireyin sürekli onunla mücadele etmesi gerektiği 

belirtilir. Nefis, beden içinde gizlendiğinden dolayı onu kontrol altında 



55 

 

tutmak için bedene eziyet edip, yıpratmak gereklidir. Allah’a ulaşmak, 

hakikate erişmek içinde nefis terbiye edilmelidir (BULUT, 2020: 167-176).  

Klasik Türk edebiyatı şairleri de nefsi şiirlerine konu etmişlerdir. Daha 

çok nefis, sıfatları ve özellikleri doğrultusunda ele alınmıştır. Nefsin, insanı 

Allah’ın yolundan çıkardığı, ibadetlerden alıkoyduğu, vahdet yolunda en 

büyük engel olduğu, sahibine zulmeden, aciz bir kafir olduğu, şehvet, gazap, 

kin, kibir, cehalet vs. gibi sıfatlara sahip olduğu belirtilmiştir. Şairler nefis, 

denilince, en kötü nefis olarak bilinen, emmare nefsi kast etmişlerdir. Nefsin 

emmare ile birlikte toplam yedi tane mertebesi vardır. Bu sayı şiirlerde 

şairden şaire değişmektedir.  Bunlar nefsin perdeleri olup her bir mertebe 

aşıldığında insanın üzerindeki zulmet kalkar, nefsi terbiye ve Allah’a 

ulaşma yolunda bir adım daha ilerlemiş olur. Şairlerde bu denli kötü olan 

nefsi, yılana, kargaya, akbabaya, köpeğe, öküze, baykuşa, Firavun’a, 

Deccal’a, Nemrud’a, Yecüc ve Mecüc’e, Yezid’e vb. benzeterek şiirlerinin 

ve eleştirilerinin odağı haline getirirler (KAYAOKAY, 2017: 298- 299). Bu 

şairlerden biri de Taşlıcalı Yahyâ’dır. Nefsi ve ona uyanları eleştirir. 

Eserlerinde Yahyâ, nefsin alçak ve onun asıl düşman olduğunu söyler:  

Yatlu düşürdi bizi nefs-i denî 

Düşmeyicek anlamaduk düşmeni (GE: 297)  

(Bizi, alçak nefis düşürdü. Düşene kadar da anlamadık düşmanı.)  

Yahyâ Bey, nefsin alçaklığını hemen her fırsatta dile getirir: 

Zühd ile şeytânını itmiş zebûn 

Yumrugı altında anun nefs-i dûn (GE: 1984)  

(Züht ile şeytanını güçsüz etmiş. Alçak nefis de yumruğu altında imiş.) 

Şair, nefsinin hazzı doğrultusunda hareket edip zulmeden kişinin 

yanılacağını, hatta nefsine uyup kötü bir yola girdiği için adının lanet ile 

anılacağını ifade eder:  

Sefâhet ider zulm iden yanılur 

Ölür la‘net ile adı anılur (KU: 361) 



56 

 

(Nefsinin hazzı doğrultusunda hareket edip zulmeden kişi yanılır. 

Öldüğünde adı lanet ile anılır.)  

Nefse karşı sert bir tutumu olduğu görülen Yahyâ Bey’in nefsine uyup 

heves ehli olan bir kimsenin büsbütün at şekline gireceğini söyler ve nefsi 

eşeğe, başka bir beyitte ise köpeğe benzeterek eleştirir: 

Nefsine uyup olan ehl-i hevâ  

Cümle at şekline girer şeklâ (GR: 1509) 

(Nefsine uyup heves ehli olan kimse büsbütün at şekline girer.) 

Rükû‘a varur zâhir ârâ gibi  

Olur merkeb-i nefsinün râkibi (KU: 2846)  

(Meydana çıkmış fikirler gibi rükûya varır. Nefis eşeğinin rakibi olur.) 

Seg-i nefsüm tarik-ı Hakka gitmez 

Bu işi dîni ayrı kâfir itmez (D. s. 229, Şehrengîz-i Edrine, 26) 

(Köpek nefsim Allah’ın yoluna gitmez. Bu işi dini başka olan kafir bile 

yapmaz.)  

2.2. Topluma Zararı Dokunan Kimselere Yönelik Eleştiriler 

2.2.1. Cahil Kimselere Yönelik Eleştiriler 

Şairler, eserlerinde ilim, âlim, cehl ve cahil kelimelerini kimi zaman 

terim anlamlarıyla, kimi zamanda şiirden, sanattan anlayıp anlamamak 

şeklinde kullanmışlardır. İlim sahibi olmanın insana getirileri ve iyi bir şair 

olma yolundaki katkılarının yanında cehaletin insana yakışmadığı üzerinde 

durmuşlardır  (EREN KAYA, 2010: 9). Taşlıcalı Yahyâ’nın ele alınan tüm 

eserlerinde cahil, bilgisiz, akılsız kimseleri hem kişisel hem de fiziksel 

açıdan ele alıp, sözün manasını anlamadıkları, hiçbir bilimin kitabını 

okumadıkları, yine hiçbir şeye faydalarının dokunmadıkları noktasında ve 

çeşitli benzetmeler doğrultusunda şiirlerinde eleştiri konusu yapmıştır.  

Bu husustan yola çıkıldığında Yahyâ Bey, cahil kimseleri lanetlenmiş 

iblise benzetir. Onun sohbetinden bile halka zarar geleceğini, iltifatının 



57 

 

gaflet sebebi, hele ki görüşülmesinin keder ve sıkıntı getireceğini, 

sonrasında ise insanın dert sahibi olacağını ifade eder:  

Câhil İblîs-i la’ine benzer 

Sohbetinden irişür halka zarar 

İltifâtı sebeb-i gaflet olur 

İhtilâtı elem ü mihnet olur 

Seni İblîs gibi zâr eyler 

Bir nice derde giriftâr eyler (GR: 965-967)  

(Cahil kimseler lanetlenmiş iblise benzer, sohbetinden bile halka zarar 

gelir. İltifatı gaflet sebebi, görüşülmesi keder ve sıkıntı olur. Sonrasında seni 

aynı iblis gibi dermansız, pek çok derde tutulmuş eyler.) 

Yine başka bir beytinde cahil olanın halinin harap olacağını ifade eder. 

Cahil kimselerin ne nasihat dinlediklerini ne de azarlamadan anladıklarını 

da ekleyerek onların teri misk, perçemi kumaş olsa dahi her cahilin kara 

toprakça gördüğünü söyler:  

Câhil olanun olur her hâli harâb  

Ne nasîhat eser eyler ne ‘itâb 

Misk-i ter olsa metâ ‘-ı kâkül 

Kara toprakça görür her câhil (GR: 2594- 2595) 

(Cahil olanın hali harap olur. Ne nasihat dinler ne de azarlamadan anlar. 

Teri misk olsa, perçemi kumaş olsa da her cahil kara toprakça görür. )  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, insanın şerefinin ancak ilim ile tam olabileceğini 

söylemektedir. Bu nedenle cahil kimselerin hayvandan bir farkı olmadığını, 

ahmak ve sanki cansız mutlağın cesedi olduklarını ifade etmektedir:  

Şerefi ‘ilm iledür insânun  

Farkı yok câhil ile hayvânun  

‘Adeta câhil olan ahmak olur 

Sanki cansız cesed-i mutlak olur (GR: 940- 941) 



58 

 

(İnsanın şerefi ilim iledir. Cahil olan ile hayvanın bir farkı yoktur. Cahil 

olan adeta bir ahmak olur. Sanki cansız mutlağın cesedi olur.)  

Cahil kimselerin her şeyden habersiz olduklarını ne hayra ne de şerre 

yaradıklarını belirten Taşlıcalı Yahyâ Bey, böylelerinin ne sınırının ne de 

sonunun olduğunun altını çizmektedir. Eleştirilerine devam eden şair, cahil 

kimselerin ne dinden ne de imandan anlayacaklarını, ne öğrenmek ne de 

bilmek isteyeceklerini, ne suçunu anlayacak ne de insaf edecek kimseler 

olmadıklarını da açıkça ifade etmiştir. Hatta böylelerin sefer olsa seferden 

bile kaçacaklarını belirterek cahil kimseler ile ilgili tavrını net bir şekilde 

ortaya koymaktadır: 

Neyi sorsan andan olur bî-haber  

Vücudı ne hayra ne şerre yarar  

Gezer kara başına dermânı yok  

Bunun gibinün hadd ü pâyânı yok 

Ne dînini anlar ne imânını  

Çalar yirlere adını sanını  

Ne öğrenmek ister ne bilmek diler  

Hevâ ehli câhiller ile yiler  

Ne cürmini anlar ne insâf ider  

Nükûd-ı hayâtını isrâf ider  

Husûsâ kimisi sipâhî geçer  

Sefer olur ise seferden kaçar (KU: 2864- 2869)  

(Neyi sorsan ondan habersiz olur. Vücudu ise ne hayra ne de şerre yarar. 

Kara başına gezer, dermanı yok. Bunun gibisinin haddi ve sonu yok. Ne 

dinini ne de imanını anlar. Adını sanını yerlere çalar. Ne öğrenmek ister ne 

de bilmek. Heves ehli cahiller ile yiler. Ne suçunu anlar ne de insaf eder. 

Hayatın nakdini israf eder. Özellikle kimisi sipahi geçer. Sefer olursa 

seferden kaçar.) 



59 

 

Öyle ki Müslüman olan kişinin cahil bir kimseyi dinlememesi gerektiği 

üzerinde durarak ve cahilin dilini kilise çanına benzeterek eleştirilerine 

devam etmektedir:  

Müselmân olan dinlemez câhili 

Derâ-yı kilîsâ gibidür dili (KU: 1141)  

(Müslüman olan cahili dinlemez. Çünkü onun dili kilise çanı gibidir.) 

Taşlıcalı Yahyâ’nın cahil kimselere tahammülsüzlüğü yaptığı 

benzetmelerde bile belirgin bir şekilde görülmektedir: 

Derûnı tehi kalb-i câhil gibi 

Mukassî vücud-ı erâzil gibi (KU: 2750)  

(İçi boş cahil kalbi gibi. Sıkıntı veren rezil bir vücut gibi.) 

Karanu idi çâh-ı Bâbil gibi  

Kararmış idi kalb-i câhil gibi (KU: 1622)  

(Cahil kalbi gibi kararmış idi. Babil kuyusu gibi karanlık idi.) 

Şair, âlim kimseler ile cahil kimseler arasında zaman zaman kıyaslama 

yapmaktadır. Âlim kimseleri hoş sözlü bülbüle benzetirken cahil kimseleri 

ise kara gözlü kargaya benzetmektedir: 

‘Ulema bülbül-i hoş-hû gibidür 

Cühelâ zâğ-ı siyeh-rû gibidür  (GR: 943) 

(Âlimler hoş sözlü bülbül, cahiller de kara yüzlü karga gibidir.)  

Bir başka beyitte cahilin bilmediğinden, aklının yetmediğinden dolayı 

açıkça zulmettiğini söyleyen ve bu konuda cahili eleştiren şair, âlim olanda 

durumun böyle olmadığını, onlarda ahiret korkusu olduğunu 

vurgulamaktadır:  

Câhilün bilmezligindendür ider zulm-i sarih  

‘Âlim olanda olur ‘âlemde havf-i âhiret (D. s. 152, Tercî’i Bend. IV/4)  

(Cahil, bilmediğinden açıkça zulmeder. Âlim olanın ise dünyada ahiret 

korkusu olur.)  



60 

 

Hatta şair, bu hususta okuyucuya eleştirel bir bakış açısı altında öneriler 

de sunmaktadır. Cahili dost edinmemesi gerektiğini vurgulayarak, âlimin 

düşmanlığının ondan daha yeğ olacağı hususunda okuyucuyu uyarmaktadır:  

Dost idinme sakın câhili sen  

‘Âlimün düşmeni yegdür andan (GR: 1539) 

(Sen sakın cahili dost edinme! Âlimin düşmanlığı cahilin dostluğundan 

daha iyidir.) 

Yahyâ Bey, cahil olan bir kimsenin yaptığı yanlışı düşünmediğini ve 

zikr edeni hatrına bile getirmediğini ifade eder: 

Câhil ola küfrini fikr itmeye 

Zikr ideni sevmeye zikr itmeye (GE: 1134)  

(Cahil yanlışını düşünmez. Zikr edeni sevmeyi de hatırına getirmez.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, okuyucuya hayrı bırakıp şerri talep etmemesi 

gerektiğini söyleyerek cahilliğiyle şeytanı sevindirmemesi için uyarıda 

bulunmaktadır:  

Hayrı koyup şerri murâd eyleme 

Cehl ile şeytânunı şâd eyleme (GE: 758)  

(Hayrı bırakıp şerri talep etme. Cahilliğinle şeytanı sevindirme.) 

Yahyâ Bey okuyucuya cahilin sözü ile mahzun olmaması gerektiğini 

söyler. Bu uyarısını, cahil kimselerin sözün manasını anlamayan kişiler 

olduğunu ifade ederek destekler:  

Kelâm-ı cehûl ile olma melül 

Sözi ma‘nasın anlamaz çünki ol (KU: 1148)  

(Cahilin sözü ile melül olma. Çünkü o, sözün manasını anlamaz.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, uyarı ve önerilerinden sonra cahil kimseleri 

eleştirmeye devam eder. Onların alçaklıklarla ve hatalarla dolu olduklarını 

söyler: 

Hayıflar hayıflar ki câhilsiniz  



61 

 

Hatâ ile her dûna mâ‘lisünüz (KU: 747)  

(Yazıklar olsun ki cahilsiniz; hata ile her alçaklığa meyillisiniz.)  

Cahil bir kimseye makam ve ululuk gelse dahi onların bu mertebeyi 

kaldıramayacaklarını, bunun devamında makam ve mevki için cahile baş 

eğilmemesi gerektiğini de söyler: 

Câhile irse dahı câh u celâl  

Kendüye sadrı ider saff-ı ni’âl (GR: 899) 

(Cahile makam ve mevki erse bile kendisine verilen bu makamı 

oturulacak yerlerin en aşağısı yapar.)  

Câhı içün bir câhile bâş egmezüz Yahyâ gibi 

İ‘tibârı bârına bir lahza hammâl olmazuz  (D. s. 392, g. 175/5)  

(Makam, mevki için cahile baş eğmeyiz. Yahyâ Bey gibi, itibarın 

ağırlığına bir an hamal olmayız.)  

Yahyâ Bey, dini emirlere uygun hareket edenlerin acıyı lezzetin içinde 

bile bulabilecekleri belirtir. Fakat cahillerin bu manayı anlayabilecek 

kapasiteye sahip olmadıklarını da ekler: 

Sulehâ lezzeti acıda bulur 

Bu haberden cühelâ gâfil olur (GR: 687)  

(Salihler, lezzeti acının içinde bulurlar. Fakat cahiller bu manayı 

anlamazlar.)  

Şair, cahillere nasihat edildiğinde, cahillerin bunu anlamayacaklarını, 

nasihat edenlere düşman kesileceklerini, sonradan da onların her sözünün 

bir ok olacağını ifade eder:  

Câhile pend idicek düşmen olur 

Sonradan her sözü bir demren olur (GR: 2586)  

(Cahile öğüt verince olan düşman olur. Sonradan da her sözü bir ok 

olur.)  



62 

 

Yahyâ Bey, sözde veli geçinen cahillere karşı da çok tepkilidir. Bu 

kimselerin insanları aldattıklarını, hiçbir bilimin kitabını okumadıklarını, 

sözlerinin tamamen yalandan olduğunu belirterek eleştirir: 

Biri ‘ilm-i cefr ile aldar ili 

Yaban câhilini sanurlar velî  

Ne cefrün kitâbını görmiş gözi 

Kamu gayr-ı vâki‘ yalan her sözi (KU: 916-917)  

(Biri gaipten haber veren bilim ile herkesi aldatır. Yaban cahilini veli 

zannederler. Ne bu bilimin kitabını gözü görmüş. Tamamı hiç meydana 

gelmemiş yalan sözler.)  

İnsan, aziz bir varlık olmakla beraber, her insanın derecesi bir değildir. 

Hakk’a kavuşma yolunda insan, Hak’tan başka her şeyden yüz çevirmeye, 

Allah’a yönelmeye, kalp ve fikir olarak ona dönmeye meyletmelidir. Ancak 

bu şekilde insan-ı kâmil derecesine yani Hakk’a kavuşabilir  (LEVEND, 

2021: 27-28). Bu dereceye gelmiş kimselerin derdi, yükü fazla olur. Yahyâ 

Bey bunu belirterek cahilin tüm bu unsurlardan ziyade şansının açık 

olduğunu ifade eder. Kemâl mertebesine erişen mürşit, Allah’ın kendisine 

açtığı bazı sırlara da vakıf olur. Kâmil insan, bu sırları açık etmez 

(BARDAKÇI, 2008: 1-4).  Taşlıcalı Yahyâ Bey, cahillerin bu gizli sırları 

anlamayıp açık edeceklerini belirtir. Başka bir beyitte de Allah’ın cahil 

kimseleri veli etmeyeceğini çünkü bu kimselerin sırları 

koruyamayacaklarını, cahillikle bir yere varılamayacağını da ekler:  

Kâmilün gussası ziyâde olur 

Câhilün tâli’i küşâde olur (ŞG: 872)  

(Kamilin derdi fazla olur. Cahilin ise şansı açık olur.)  

Turmaz ider râz-ı nihânın ‘ayân  

Anlayamaz tâ‘ife-i câhilân (GE: 2519)  

(Gizli sırları durmaz açık ederler. Cahiller tayfası anlayamaz.)  

Hazret-i Hak câhili itmez velî 



63 

 

Mahrem-i esrâr olamaz her deli  

Câhil-i nâ-kâbile eyle nazar 

Cehli cünûnına ‘alâmet yeter 

‘Aklı olan kimse olur ehl-i ‘âr 

Zulmet-i cehl idemez ihtiyâr 

Câhilün olur yiri çâh-ı elem 

Müdğam olur cânuna hem hemm u gam (GE: 759- 762)  

(Hazreti Allah, cahili veli etmez. Her deli sırlar mahremi olmaz. Kabil 

olmayan cahile bir bak! Cahillik deliliğine bir alamet yeter. Aklı olan 

kimseler ar ehli olur. Cahilliğin karanlığı ihtiyar edemez. Cahilin yeri elem 

çukuru olur. Canına keder ve gam dahil olur.)  

Divan edebiyatında âşıklar, aşkları uğruna tüm eziyetleri göze alırlar. 

Yani aşkları uğruna divane olurlar. Şair de, âşıkların bu divane hâlini, cahil 

kimselerin anlayamayacağı üzerinde durmaktadır. Bu cahil kimseler, 

aşıkların divane, tutarsız davranışlarından onların akıllı olmadıklarını 

düşünerek kendi akılsızlıklarını, bilgisizliklerini ortaya koymuş olurlar 

(SAĞLAM, 2016: 221). Yahyâ Bey onların bu bakışına tam tersi bir şekilde 

aklın, âşıkların başında olduğunu söylemektedir:  

Ser-i ‘âşıkdadur ‘aklun tamâmı  

Ne var dîvâne sansa ‘ayn-ı ‘âmî (YZ: 1748)  

(Aklın tamamı aşığın başındadır. Ne olur ki cahil kimseler aşıkları deli 

zannetseler.) 

Yine sevgililerin gonca gibi kapalı olunca güzel olduğunu vurgulayan 

şair, “Kitap gibi cahillere açılma!” diye okuyucuyu uyarmıştır: 

Gonca-veş mahcûb olınca hûb olur mahbûblar 

Dostum câhillere açılma mânend-i kitâb (D. s. 295, g. 24/2) 

(Sevgililer, gonca gibi kapalı olunca güzel olur. Ey dostum, sakın kitap 

gibi cahillere açılma!)  



64 

 

Yahyâ Bey, sözün seçkin kimselere olduğunu, kendini bilmezlere cevap 

verilmemesi ve okumayan, cahil şahıslara kitap açılmaması gerektiğini 

vurgular. Aynı zamanda Yahyâ Bey, cahillerin şiirlerini anlamamalarını 

okumamalarına bağlar. Çünkü ona göre mana, okudukça anlaşılır. Yahyâ 

Bey zaten şiirlerindeki manayı cahillerden gizlemek için onların gözünü 

sihirle bağladığını, böylece şiirlerini koruma altına aldığını ifade eder:  

Anlamaz bu rumûzu her câhil  

Söz havâssa durur ‘avâma degil  (ŞG: 1841) 

(Bu rumuzu her cahil anlamaz. Söz, seçkin kimseledir. Avama değil.) 

Kendüyi bilmezlere virmez cevâb 

Okımayan şahsa açılmaz kitâb (GE: 2577) 

(Kendini bilmezlere cevap verilmez. Okumayan, cahil şahıslara da kitap 

açılmaz.)   

Ma‘nâları hatt ile mestûrdur 

Perde-i ‘ismetde turur hûrdur 

Câhil u nâ-mahremi görse hemân 

Gizlenür ol perdede olmaz ‘ayân 

Bagladum efsûn ile câhil gözin 

Görmesün ebkâr-ı ma‘ânî yüzin (GE: 2876- 2878)  

(Manaları çizgi ile örtülmüştür. (Ve manalar) ismet perdesinde duran 

huri gibidir.  Namahrem bir cahil görse hemen, o perde de gizlenir ve onlara 

görünmez. Orijinal mananın yüzünü görmesin diye cahilin gözünü efsunla 

bağladım.) 

Yahyâ Bey, cahil kimselerin hatalarını bilen ve beden mülküne sahip 

çıkabilecek kimseler olmadıklarını söyler. Onların cahilliklerinin havasıyla 

kabarcık misali kendi evlerini yıktıklarını ekler. Şair, yine cahilliğin 

karanlık bir bela olduğunu ve cahil kimselerin münafık misali cehalet 

ateşiyle şakayık çiçeğinin ortası gibi gönlünün kara olduğunu ifade eder:  

Câhil olan sehvine vâkıf degil 



65 

 

Mülk-i vücuda mutasarrıf degil  

Cehli hevâsıyla misâl-i habâb 

Kendü evini yıkar eyler harâb (GE: 2610- 2611)   

(Cahil olan kimse hatasına vakıf ve vücut mülküne sahip değildir. 

Cahilliğinin havasıyla kabarcık misali kendi evini yıkıp, harap eyler.) 

Zulmet-i cehl oldı belâ-yı şedîd 

Urmasın ağzun kapusına kilîd 

Nâr-ı cehaletle münafık- misâl 

Gönli kara ola şakâ‘ik- misâl (GE: 1190- 1191)  

(Cahilliğin karanlığı şiddetli bir bela oldu. Ağzın kapısına vurmasın 

kilit. Münafık misali cehalet ateşiyle, şakayık gibi gönlü kara ola.)   

Eleştirilerine devam eden Taşlıcalı Yahyâ Bey, cahil bir kimsede ilim 

ve hünerden işaret olmadığını, cisminin adeta boş bir kâseye döndüğünü, 

gönül evinin de kapkara bir kargaya benzediğini söyler:  

Sende ki yok ‘ilm ü hünerden nişân  

Döndi tehi kâseye cismün hemân  

Başun ağardı nitekim karlı tağ  

Gönlün evi kapkara mânend-i zâğ (GE: 1172- 1173)  

(Sen de ilim ve hünerden herhangi bir işaret yok. Cismin hemen boş bir 

kâseye döndü. Nitekim başın karlı bir dağ gibi ağardı. Gönül evin kapkara 

bir kargaya benzedi.)  

Şair, okuyucuya ve insana seslenerek cahil kimseler hakkındaki 

uyarılarına hemen her fırsatta devam etmektedir. Cahillik karmaşasının 

içinde olan insana; “Kendine zulmetmez insan gibi insan olan.” der. Hemen 

ardından cahile iltifat edilmemesi gerektiği ve cahilin, cefa taşına işaret 

edilmesi gerektiğini söyleyerek ona cefa ve eziyet taşını layık görür:  

Âdem ol ey âlet-i hengâme-i nâdân olan  

Kendüye zulm eylemez insân gibi insân olan (D. s. 494, g. 344/1)  



66 

 

(Ey cehalet hangamesinin aleti olan (insan). İnsan ol! İnsan gibi insan 

olan kendine zulmetmez.)  

N‘eylersen eyle bilmeze ur kılma iltifât 

Seng-i cefâ vü cevre nişân eyle câhili (D. s. 575, g. 483/2) 

(Ne yaparsan yap, bilmezden gel, iltifat etme! Cahili cefa ve eziyet 

taşına nişan et.)  

Fakat bunca uyarısına rağmen ömrünü boşa geçiren, cahilliğini kendine 

bela eden kimseleri unutmayarak, sitemini dile getirir:  

Tâze iken ‘ömri hebâ eyledün 

Cehlüni kendüne belâ eyledün  (GE: 1170)  

(Gençken ömrünü heba ettin. Cahilliğini kendine bela ettin.) 

Yahyâ Bey, kendi şiirine dil uzatan cahil ve bilgisiz kimselere de 

değinir. Cahilin şiirlerine dil uzatmasını önemsemez. Zaten Yahyâ, sözünün 

ruhunu, cahil ve bilgisiz olanların idrak edemeyeceğini söyler. Bir başka 

beytinde de şair, kendisinin şiirdeki ehliyetini görenlerin hâlâ 

cahilliklerinden nasıl utanmadıklarını sorgular:  

Şi‘-i Yahyâya dil uzadursa câhiller ne gam 

Kim sözin rûhını idrâk eylemez nâdân olan (D. s. 467, g. 298/7) 

(Cahiller, Yahyâ’nın şiirine dil uzatırlarsa gam değildir. Zaten cahil olan 

sözün ruhunu idrak edemez.)  

Görüp ehliyyetini Yahyânun  

Cehli ağyâra ‘âr gelmez mi (D. s. 578, g. 487/5)  

(Yahyâ’nın ehliyetini görüp, cahil rakibe ar gelmez mi?) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, cahil, bilgisiz ve okumayan kimselere karşı tepki 

gösterir. Sadece tepki göstermekle kalmaz, okuyucunda farkındalık 

oluşturmaya ve onu değiştirip geliştirmeyi amaçlar. Cahilden fayda 

gelmeyeceğini belirterek cahilleri tesirsiz görür:  

Câhil u nâ-dân olan ehl-i hevâ  



67 

 

Dahl idemez ana misâl-i sabâ (GE: 2874)  

(Cahil ve bilgisiz olan heves ehli, ona sabah rüzgârı misali karışamaz.)  

2.3. İnsanların Olumsuz Kişilik Özelliklerine Yönelik Eleştiri 

Kişilik, bedensel özelliklerin, içgüdülerin, eğilimlerin, deneyimlerin bir 

bütünüdür. Geçmişin, şimdinin ve geleceğin harmanlanmasıyla 

oluşmaktadır. Yani bireyler, içsel ve dışsal koşullardan etkilenerek 

kişiliklerini meydana çıkarmaktadırlar. Bu doğrultuda bireyin duygu ve 

düşünceleri kişilik özelliklerine göre şekillenmektedir. Bu nedenle olumlu 

veya olumsuz kişiliğin oluşması huy ve karakter temelli olmaktadır.  

Kişiliklerin oluşmasında aile, sosyal çevre, kültür ve içerisinde 

bulunulan dönemin siyasi ve toplumsal durumları etkilidir. Tabi ki bu 

faktörler her bireye farklı şekilde etki etmekte ve kişiliği farklı düzeyde 

etkilemektedir (ERDOĞAN, 2019: 1-17).  Bu durumda istenmeyen, hoş 

karşılanmayan çeşitli kişilik özellikleri de meydana çıkmaktadır. Bu 

olumsuz kişilik özellikleri toplum tarafından onaylanmayan ya da toplumun 

ahlaki normlarına aykırı özellikler olabilmektedir.  

Klasik Türk şiiri şairlerinin de eserlerinde hem kendi kişilik 

özelliklerine dair unsurları bulmak mümkündür hem de dönemin toplumsal 

durumlarının insanların kişiliğine olan etkilerini görmek tabiîdir. Bu durumu 

Taşlıcalı Yahyâ’nın eserlerinde de görmek mümkündür. Eserlerinden 

hareketle kişilerin tutum ve davranışları üzerine ahlaki, toplumsal, kültürel 

vs. eleştiriler yapmıştır (İSPİR, 2019: 414).  

2.3.1. Kibirli Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Kur’an-ı Kerim’e göre insan, yaratılmışların hepsinden üstün kılınan bir 

varlıktır. Ancak bu üstünlük yaratılış amacına uygun bir hayat yaşamakla 

mümkündür.  

Kibir, kemal yolunda insanın önüne çıkan engellerdendir. İnsanın iç 

dünyasının ve kişiliğinin bir problemi olarak ortaya çıkan kibir, modern 

psikolojinin de kabul ettiği gibi; yıkıcı, acımasız ve yolundan sapmış bir 

karakter halinde ortaya çıkar (POLATER, 2012: 336-337). 



68 

 

Yahyâ’nın şiirlerinde de kibir farklı şekillerde ortaya çıkmıştır. Öyle ki 

şair, eğer kişinin niyeti dünyada kibir ise ukbânın gözünün onu şeytan gibi 

kör/ nursuz edeceğini söyleyerek eleştirir:  

‘Ayn-ı ‘ukbâ seni şeytân gibi bî-nûr eyler 

Kişinün niyyeti dünyâda enâniyyet ise (D. s. 521, g. 389/4) 

(Dünyada kişinin niyeti kibir ise ukbânın gözü seni şeytan gibi nursuz 

eyler.)  

Yahyâ Bey, bir başka beytinde büyüklüğün sadece Allah’ın sıfatı 

olduğunu söyler ve insanoğlunun bu sıfata layık olduğunu düşünmesini 

anlamlandıramaz: 

Kibriyâ çün sıfat-ı Hâlıkdur 

Bu sıfat pes nerene lâyıkdur (GR: 893) 

(Çünkü büyüklük sadece Allah’ın sıfatıdır. Pes bu sıfat senin nerene 

layıktır.) 

Kibirli insan, üstünde bir hakimiyet kabul etmeyerek kendisini 

tanrılaştırır. Firavun ve Nemrut’un büyüklenmesi bu şekildedir. Nemrut’un 

Allah ile boy ölçüşmeye kalkması, insanlar hakkında ölüm kararı vermesi ve 

sonrasından bu karardan vazgeçmesi ilahi bir fiil olan öldürmeye ve 

diriltmeye kendisini denk tutması büyük bir kibirdir (POLATER, 2012: 

352-353). Yahyâ Bey, kişinin duman gibi yüceliğe ve yüksekliğe 

meylettiğinde Nemrut gibi kibirli olacağını söyler. Bu kişileri Nemrut’un 

kibri üzerinden eleştirir:  

Rif’ate mâ’yil olup dûd gibi  

Mütekkebbir ola Nemrûd gibi (GR: 2410)  

(Duman gibi yüceliğe, yüksekliğe meyledip Nemrûd gibi kibirli olur.) 

Şair, kibri ve büyüklenmeyi anlamakta güçlük çeker. Çünkü dünya 

aynasının insanı daima büyük göstereceğinin farkındadır. Yahyâ Bey, bu 

gurur şarabı ile divane olmuş şeyhin sabi misali o aynaya bakıp aldandığını, 

onun kilise çanı gibi öttüğünü söyleyerek eleştirir. Sonrasında ona: 



69 

 

“Veliliğin muzaffer başkanı mısın? Cesaret kemalinde Haydar mısın? Ya 

alem Cemşid’i misin? Neriman mısın? Rüstem-i Zâl mısın?” diye sorar. 

Çünkü bu gelip geçici dünya uğruna kibirleneni ve ikiyüzlülük yapanı idrak 

edemez: 

Dehri âyinedür bu devr-i semâ  

Büyük gösterür kendüyi dâ‘imâ  

Bakar aldanursın misâl-i sâbî  

Ötersin derâ-yı kilîsa gibi 

Eyâ bî-hayâ evvelâ sen nesin  

Şarâb-ı gurûr ile dîvânesin  

Velâyetde mîr-i muzaffer misin  

Kemâl-i şecâ‘atde Haydar mısın 

Ya Cemşîd-i ‘âlem misin Cem misin  

Nerîmân mısın Zâl-i Rüstem misin  

Nedir bu riyâ ile bu kibriyâ 

Amân kâgadı mı virildi sana 

İdersin Müselmanlıgı bî-Huzûr 

Nigeh çak bu denlü gurur u sürûr (KU: 550-556) 

(Bu sema devri dünya aynasıdır. Kendini daima büyük gösterir. Sabi 

misali bakar aldanırsın. Kilise çanı gibi ötersin. Ey hayasız, evvela sen 

nesin? Gurur şarabı ile divanesin. Veliliğin muzaffer başkanı mısın? Cesaret 

kemalinde Haydar mısın? Ya alem Cemşid’i misin? Neriman mısın?  

Rüstem-i Zâl mısın? Nedir bu ikiyüzlülük ile büyüklenme. Aman kâğıdı mı 

verildi sana? Müslümanlığı huzursuz edersin. Bu denli gurur ve sevinç ile 

bakışları parçalarsın.) 

İdrak edemeyen Yahyâ Bey, insanın neden böyle büyüklendiği 

noktasında şaşırır, eleştirir ve sorgulamaya devam eder. Çünkü şaire göre 

bela karı önce dağ gibi büyüklenen kimselere yağar:  



70 

 

Niye büyüklenür âdem ‘acebâ 

Evvelâ kûha yağar berf-i belâ (GR: 892) 

(Acaba insan niye böyle büyüklenir? Evvelâ belanın karı dağa yağar.) 

2.3.2. Asi Kişilere Yönelik Eleştiriler  

Allah’a, kurallara, buyruklara başkaldıranlardır ve Taşlıcalı Yahyâ Bey 

için şeytan sıfatlı, günah çeken, nasihat edildiğinde dahi yüzlerinin 

gülmediği kimselerdir: 

Âsî olan âdemi şeytân- sıfat 

‘Alem-i süflîye çeker ma‘siyet (GE: 836)  

(Asi olan şeytan sıfatlı insanı, değersiz aleme günah çeker.)  

‘Âsiye söylense nasîhat sözi  

Düzd ü harâmî gibi gülmez yüzi (GE: 1113) 

(Asiye nasihat sözü söylense, hırsız ve haydut gibi gülmez yüzü.) 

Eleştirilerine devam eden şair, servi gibi sağlam olanın çok 

yaşayacağını ama asi, çürük bir padişah gibi olanın tez düşeceğini ifade 

eder. Şeytan sıfatlı asi ve kötü cevher kişilerin iki cihanda da yerlerini ateş 

edeceklerini belirtir:  

Serv gibi sâlih olan çok yaşar 

‘Âsî çürük şâh gibi tiz düşer 

‘Âsî-i şeytân-sıfat u bed-güher  

İki cihânda yirini od ider (GE: 841- 842) 

(Servi gibi uygun olan çok yaşar. Asi ve çürük bir padişah gibi olan ise 

tez düşer. Şeytan sıfatlı asi ve kötü cevher; iki cihanda da yerlerini ateş 

ederler.)  

2.3.3 Doyumsuz, Aç Gözlü, Tamahkar Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Var olanla yetinmeyi bilmeyen, her zaman daha fazlasını isteyen, 

arzulayan, paraya, mala aşırı derecede düşkün olan, heveslerinin 



71 

 

doğrultuları noktasında her şeyi ama her şeyi elde etmeye çalışan bu 

kimselere Yahyâ, oldukça tepkilidir. Çünkü Taşlıcalı Yahyâ için dünyevi 

her unsur gelip geçicidir. İnsanın önce gönlünün zengin olması gerektiğini, 

eğer zengin olmazsa bu alçak dünyanın da onu doyurmayacağını ifade eder: 

Âdemün olmaz ise gönli ganî  

Anı toyurmaya dünyâ-yı deni (GR: 1243)  

(İnsanın gönlü zengin olmaz ise onu bu alçak dünya doyurmayaz!) 

Yahyâ Bey, sevgilinin vuslatını dünya malına benzetir. Arttıkça insanın 

daha çok tamahkâr olduğunu söyleyerek eleştirir: 

Didi şol mâla benzer vuslat-ı yâr  

Çoğaldukça olur âdem tama’kâr (YZ: 3119)  

(Dedi: “Sevgilinin vuslatı şu mâla benzer, çoğaldıkça insan (daha da) 

tamahkâr olur.)  

Şair, sürekli mal ve mülk talebinde bulunanların Karun gibi maneviyatta 

sürekli aşağı düşeceklerini ifade eder. Karun, güzel bir mertebedeyken 

servetinin büyüsüne kapılmıştır. Gösterişi seven, kavminin arasında 

gösterişle gezen, böbürlenen biri haline gelmiştir. Sonrasında ise çok ağır 

bir şekilde cezalandırılarak olduğu mertebeyi kaybetmiştir (HARMAN, 

2001: 519-520). Yahyâ Bey, Karun üzerinden aslında mal ve mülk talebinde 

bulunanları eleştirir ve başlarına gelecekleri söyler: 

Ma‘nâda her tâlib-i mâl u menâl 

Turmaz iner alçağa Kârûn-misâl (GE: 839)  

(Mal, mülk talebinde bulunanlar maneviyatta Karun gibi durmadan 

aşağı iner.) 

2.3.4. İkiyüzlü Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Bir davranış türü olan ikiyüzlülük Yahyâ’nın eserlerine de konu 

olmuştur. Yahyâ, bu kimselerin ömür törpüsü olduğunu ifade ederek 

eleştirir: 

‘Ömür dörpüsidür münâfik olan  



72 

 

İki yüzlü şemşîre benzer hemân (KU: 373)  

(Münafık olan ömür törpüsüdür. Hemen ikiyüzlü kılıça benzer.) 

2.3.5. Zalim ve Zulmeden Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Başkasının hakkına giren ve mazluma eziyet eden merhametsiz 

kimselere zalim denir. Allah, insanların dünyada ve ahirette saadete 

kavuşabilmeleri için peygamberler ve kitaplar yollamıştır. Gönderilen bu 

peygamberler aracılığıyla insanları her türlü zulümden sakındırmış ve 

zalimlikle dolmamalarını amaçlamıştır. Kur’an-ı Kerim’de zalimlerden ve 

zulmedenlerden çokça bahsedilmiştir (AKAN, 2017: 120-121). Taşlıcalı 

Yahyâ, hemen hemen her eserinde bu kimseleri ele almış ve ağır bir dille 

eleştirmiştir. Öyle ki Gencîne-i Râz mesnevisinde her yeri dağıtıp halka 

eziyet edenlerin hakikatte köpek gibi olduğunu ifade eder:  

Talayub halkı virenler zahmet  

Ma’nâ yüzinde olur kelb-sıfat (GR: 1507)  

(Her yeri dağıtıp halka eziyet edenler, hakikatte köpek gibi olur.) 

Zalimin iblis sıfatlı olacağı ve boynuna lanet tavkının takılacağı 

hususunda eleştiren şair, kişiye zulüm ile imanını paslamaması gerektiğini, 

bu beyaz iman elbisesinin lekeyi götürmeyeceğini söyler: 

Zulm ile eyleme îmânunı pâs  

Ki götürmez leke bu ak libâs 

Zulm iden kimsenün İblîs-sıfat 

Zulm olur boynına tavk-ı la’net (GR: 1916- 1917)  

(Zulüm ile imanını paslama, bu beyaz elbise lekeyi götürmez. Zalimlik 

eden kimsenin boynuna iblis gibi lanet tavkı olur.) 

Zalim olan bir kimsenin halktan çok kendisine zararı olduğunu söyleyen 

Yahyâ, kötü huylu bir zalimin bir mazlumu dövdüğünde asıl kendi organına 

eziyet ettiğini dile getirir. Bu ahmak ve alçak kimselerin gönül ehline 

sövmelerinin bir anlamı olmadığını, nefeslerini ancak boşuna 

harcayacaklarını söyleyerek bu kimselerin değersizliğini eleştirir: 



73 

 

Zâlimi sanma ider halka zarar 

Zararı her kişi kendüye ider 

Dögse mazlûmı eger bed- haslet 

Kendü a ‘zâsına eyler zahmet 

Sögse bir ehl-i dile bir ahmak 

Nefesin zâyi ‘ ider ol ancak  (GR: 1952- 1954) 

(Sanma zalim olan halka zarar eder. Asıl zararı her kişi kendisine eder. 

Eğer kötü huylu bu zalim, bir mazlumu dövse asıl kendi bedenine eziyet 

eder. O ahmak ve alçak bir gönül ehline sövse ancak nefesini boşa harcamış 

olur.) 

Şair, bazı zalimlerin bazı günahlardan çekindiklerini söyler. Ama haram 

paraya hemen canlarını verecek gibi olduklarını da belirtir. Bu cahil, cefa 

dolu ve utanmaz kimselerin baştan başa köpek vücutlarının pis olduğunu 

ekler: 

Olur ba‘zı zâlim ki içmez şarâb 

Günâhun kiminden ider ictinâb 

Ne beng ü ne çeng ü çegâne sever  

Harâm akçaya cânı ammâ iver 

Bu nâ-kâbil ü câhil ü pür-cefâ  

Nenün gibidür bildüreyin sana  

Köpekler işerken turur bakınur  

Kıç ayağını kaldurur sakınur  

Anı bilmez ammâ ki ol bî-hicâb 

Ser-â-ser necisdür vücûd-ı kilâb (KU: 620-624)  

(Bazı zalimler olur ama şarap içmez. Günahın bazılarından çekinir. Ne 

uyuşturucu ne çalgı ne çegane sever. Ama haram akçeye hemen canını 

veriverecek. Bu kabiliyetsiz, cahil ve cefa doludur. Neye benzediğini 



74 

 

bildireyim sana. Arka ayağını sakınıp kaldıran köpeğe benzer. O utanmaz 

bunun farkında değildir. Köpek vücudu baştan başa pistir.)  

Yahyâ Bey, zalim kimselerin Kur’an-ı Kerim’i lanet ile andıklarını ifade 

eder. Cefaları, nefis köpeğinin küçük görmesidir. Böylelerin halinin it hali 

olduğunu ifadek edere eleştirir. Sonrasında zulüm ehlinin rahat 

olmayacağını, ahirete bile kalmadan cezalarını bu dünyada bulacaklarını 

belirtir: 

Görür zâlim olan ‘azâb-ı elîm  

Anar la‘netile Kelâm-ı Kadîm 

Cefâsı seg-i nefsi izlâlidür  

Bunun gibinün hâli it hâlidür 

Sakın sanma zulm ehli râhat olur 

Cezâsını dünyâda evvel bulur (KU: 615-617)  

(Zalim olan ıstırap veren azabı görür. Kur‘an-ı Kerim’i lanet ile anar. 

Cefası, nefis köpeğinin küçük görmesidir. Bunun gibinin hali it halidir. 

Sakın sanma zulüm ehli rahat olur. Cezasını dünyada evvel bulur.)  

Şair, bu zalim kimselerin yaptıklarının yanına kalmayacağını, 

mazlumun her ahının zalimler için öldürücü birer kılıç olacağını söyler. O 

ah dumanının zalim olan hayduda azap karı şeklinde yağacağını belirterek 

eleştirisine ve tutumuna başka bir boyut katar: 

Cihânda zâlim olana be-her hâl 

Olur mazlûmun âhı tîğ-i kattâl 

Garibün dûd-ı âhınun sehâbı  

Şâkîye yağdurur berf-i ‘azâbı (YZ: 4347-4348) 

(Bu cihanda zalim olana her bir hâl, mazlumun ahı ile öldürücü kılıç 

olur. Garip olanın ahının dumanının bulutu, o hayduda azap karı yağdırır.)  

Taşlıcalı Yahyâ, Hz. Peygamber’in bir hadis-i şerifinde buyurduğu gibi: 

“Zulüm, zalim için kıyamet gününde zifiri karanlıktır.” hadisinden yola 



75 

 

çıkarak aslında zalimlerin ahirette acı bir akıbete maruz kalacağını bilir ama 

gördüğü bu zulüm karşısında sitemle karışık sorar: 

Diyesin yok mıdur yoksa kıyâmet 

Sorulmaz mı bu zulm-i bî-nihâyet (YZ: 1902) 

(Diyesin, yoksa kıyamet yok mudur? Bu sonsuz zulmün hesabı 

sorulmaz mı?) 

Yukarıdaki beyitte de olduğu gibi kıyamet günü zalimlere yaptıkları 

zulmün hesabı mutlaka sorulacaktır.  

2.3.6.  Miskin, Alçak, Fitneci, Fesat Kişilere Yönelik Eleştiriler  

Eleştirilerine devam eden Yahyâ Bey, miskin kimselere seslenerek 

kâmil oldum diye kibirlenmemesi gerektiğini belirtir ve o kimseye ne kadar 

kâmil olabileceğini sorar: 

Kâmil oldum diyü olma hod-bîn 

Ne kadar kâmil isen ey miskin (GR: 1002)  

(Ey miskin ne kadar kâmil isen de kâmil oldum diyerek kibirli olma!) 

Alçak dünyanın yüksek makamının hırslısı olan miskine seslenen şair, 

dünya malına bu denli rağbet eden bir kimsenin iki cihanda da yüzünün kara 

olacağı noktasında eleştirir: 

Harîs-i rif‘ât-i dünyâ-yı dûn olan miskin 

İki cihânda olur rû-siyâh niteki dûd (D. s. 312, g. 51/5) 

(Alçak dünyanın yüksek makamının hırslısı olan miskin iki cihanda 

duman gibi kara yüzlü olur.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, servi gibi uzun boylu olan sevgiliye bayağı 

kişilerle sohbet etmemesi gerektiğini söyler. Çünkü böylesine alçak 

kimselerin onu da aşağılık kabul edebileceği ihtimali üzerine uyarır: 

Serv-i bülendüm olma edânî musâhibi  

Dûn ihtimal eylemesün her denî sana (D. s. 288, g. 14/2)  



76 

 

(Servi gibi uzun boylu olan sevgilim, alçaklarla dost olma! Her alçak 

sana ulaşmayı kolay sanmasın.) 

Şair, fitneci ve fesat kimselerin harâmi gözleriyle günde bin kez kan 

ettiklerini ifade eder. Bu kimselerin Mesiha’dan nasıl utanmadıklarını 

anlamlandıramaz: 

Harâmî çeşmi eyler günde bin kan 

Mesîhâdan utanmaz mı o fettân (D. s. 241, 192)  

(Harâmî gözleri günde bin kez kan döker. (Acaba) o fettan Hz. İsa’dan 

utanmaz mı?) 

2.3.7. Hırslı Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Her şeyin fazlası nasıl zarar ise hırsın fazlası da zarardır. Yahyâ Bey, bu 

kimseleri de ele alır. Bu alçak dünyanın yüksek makamının hırslı 

günahkârının iki cihanda da duman gibi kara yüzlü olacağını ifade eder: 

Harîş-i rif‘ât-i dünyâ-yı dûn olan merdûd  

İki cihânda yüzi kara kopısar nite dûd (D. s. 311, g. 50/1)  

(Bu alçak dünyanın yüksek makamının hırslı günahkârının iki cihanda 

da duman gibi yüzü kara olacak.) 

Yahyâ, Yusûf ve Zelîhâ mesnevisinde hırslı olmanın ve acele etmenin 

zararları üzerinde durmuştur: 

Budur korkum ki fürkat ola zâhir 

Seni mahrûm ide bu hırsun âhir  

İdenler ‘ayn-ı tâ’cîlin güşâde  

İrişmez maksad-ı rây-ı murada (YZ: 3725-3726)  

(Korkum budur ki ayrılık zahir ola. Sonunsa hırsın seni mahrum edecek. 

Acelecilik gözünü açanlar, murad fikrinin maksadına erişemez.)  

Şair, bir kimsenin hırsın etkisiyle nasıl davranış değişikliğine uğradığını 

söyleyerek eleştirir:  

Ser-nigûn kâseye mânend-i semâ  



77 

 

Döndürürsin gam-ı hırs ile kafa 

Gelse bir kimse kapuna eli boş 

Hırs ile tolup olursun hâmûş (GR: 1303- 1304)  

(Gökyüzü ters çevrilmiş bir kâseye benzer. Başını hırsın üzüntüsü ile 

döndürürsün. Birisi kapına eli boş gelse hırsla dolup susarsın.)  

2.3.8. Rüşvetçiliği Alışkanlık Haline Getirmiş Kişilere Yönelik 

Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ’nın rüşvetçilik konusuna değinmesi okuyucuya 

dönemin rüşvet sorunları hakkında bilgiler vermektedir. Öyle ki şair, rüşvet 

malının kişiye haram kılındığını ifade eder. Rüşvetin devlet elbisesinde 

daima bir leke olarak kaldığını ve bu dünyada alınan rüşvet altınını alıp 

ahirette o ateşin insanın kendisini yakacağını ifade ederek eleştirir: 

Mâl-i rüşvet kişiye oldı harâm 

Lekedür câme-i devletde müdâm 

Rüşvet altunın alup dünyâda  

Yanma ol âteş ile ‘ukbâda (GR: 2255- 2256) 

(Rüşvet malı kişiye haram kılındı. Bu durum devlet elbisesinde daima 

bir leke olarak kalır. Dünyada rüşvet altını alıp sonrasında o ateş ile ahirette 

yanma!)  

Rüşvet ile dirilen, kendine makam elde eden kişinin ahmak olduğunu 

ifade eden Yahyâ Bey, bu kimselerin yolun sonunun toprak olduğunu 

bilmediğini söyler: 

Rüşvet ile dirilen ahmakdur 

Anı bilmez ki sonı toprakdur (GR: 2306)  

(Rüşvet ile dirilen ahmaktır. Ama bilmez ki sonu topraktır.) 

2.3.9. Hilekâr ve Cesaretsiz Kişiler Yönelik Eleştiriler 

Yahyâ Bey’in bir eleştirisi de hilekârlaradır. Hilekârlar, fiziksel 

özellikleriyle de ele alınmıştır: 



78 

 

Zâğ gibi yüzü kara hilekâr 

Gül budağı üzre kona zammevâr (GE: 1219)  

(Hilekarın yüzü karga gibi karadır. Gül budağının üzerine konan zamme 

gibidir.) 

Şair, hilekâr kimselerin yanı sıra savaştan kaçan korkak askerleri ve 

kimseleri de eleştirir. Savaş esnasında kaçan, korkan korkak askerlerin, 

Yahyâ’nın tabiriyle kalleşlerin, benzinden kan uçan yerin kanının 

çekildiğini, hazan yaprağı misali sarardıklarını ifade eder:  

Muhanneslerün uçdı benzinde kan  

Sararmışdı mânend-i berg-i hazân (KU: 1470)  

(Kalleşlerin benzinde kan uçtu. Hazan yaprağı misalı sararmıştı.) 

Hatta şair, seferden kaçan bu tembel ve uğursuz kişilerin suretinin de 

siretininde eşek gibi olduğunu ekleyerek eleştirilerine devam eder: 

Seferden kaçan kâhil ü nekbeti  

Eşek gibidür sûreti sîreti (KU: 1502)  

(Seferden kaçan tembel ve uğursuzların, sureti de sireti de eşek gibidir.) 

Yahyâ’nın kendisi de asker olduğu için böyle korkak kimseleri tecrübe 

etmiştir. Bu kalleşleri imtihan ettiğini ifade eden şair, savaşta esas olanın 

baş vermek olduğunu vurgulamakla beraber kalleşlerin akıllarının 

başlarından gittiğine yani akılsız olduklarına kanaat getirir: 

Muhannesleri eyledüm imtihân  

Seri rây-ı idrâke olmaz mekân (KU: 1744)  

(Kalleşleri imtihan eyledim. Başı idrak fikrine mekân olamaz.) 

2.3.10. Kişiliğe Yönelik Diğer Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ, Şâh u Gedâ mesnevisinde, aşk derdinin hayranına 

seslenerek, insanoğlunun canının çok tatlı olduğunu aktarır:  

Didüm iy derd-i ‘ışk hayrânı  



79 

 

Tatlıdur âdem oglınun cânı (ŞG: 1440)  

(Dedim: “Aşk derdinin hayranı! İnsanoğlunun canı tatlıdır.”) 

Yine herhangi bir zorlukla sınanmayanların elindekinin kıymetini 

bilemeyeceğine dair bir eleştiri söz konusudur. Yahyâ Bey, hastalıkta dert 

ve sıkıntı çekmeyenin sağlığın kıymetini bilemeyeceği hususu üzerinde 

durur: 

Çekmeyen hastalıkda derd ü te’ab 

Sağlığun kadrini bilür mi ‘aceb (ŞG: 1744) 

(Acaba hastalıkta dert ve sıkıntı çekmeyen sağlığın kıymetini bilir mi?) 

Bir başka eserinde Yahyâ Bey, kanaat kokusundan bir şeyler almayan 

kişinin aynı bir it gibi ellerin ağzına bakacağını ifade eder. Yahyâ Bey, bu 

doğrultuda az şeyle yetinmeyen kimseleri eleştirir:  

Almayan bûy-ı kanâ’atden eser 

İt gibi illerin ağzına bakar (GR: 1251) 

(Kanaat kokusundan bir şeyler almayan, it gibi ellerin ağzına bakar.)  

Yahyâ Bey, farklı kişilikleri eleştirir. Çeşitli ifadelerle bu kimseleri 

belirli sıfatlara sokarak eleştiri noktası yapar. Hınzır, kilâb, maymun, karga, 

at, eşek, camız gibi durduklarını ifade eder: 

Zînet-i sûret ile aldanma  

Götüri halkı sen âdem sanma  

Kimi hınzîr durur kimi kilâb 

Kimi meymûn gibidür kimi gurâb 

Kimi atdur kimi ‘ayniyle eşek 

Kimi câmûs durur eyleme şek  (GR: 1501- 1503) 

(Sen halkı insan sanma, suretinin süsüne aldanma. Kimi domuz, kimi 

köpek, kimi maymun kimi de karga gibidir. Kimi attır, kimi aynı eşek, kimi 

camız gibidir. Şüphelenmeyesin.)  



80 

 

Böyle kimselerin sövmesinden bile insana zarar gelmeyeceğini ifade 

eden şair, onu gelip “hav hav” eden bir köpeğe benzeterek eleştirir: 

Sögdüginden sana anun ne zarar 

Benzer ol kelbe gelip ‘av ‘av ider (GR: 1729) 

(Onun sövmesinden sana zarar gelmez. O anca gelip “hav hav” eden bir 

köpeğe benzer.)  

 Hünersiz ve mayası bozuk kimselerin, uzun boylu sevgililere alçak 

nazar etmemesini söyleyerek ve de gönül aynası donuk, kendini bilmez 

ahmak kimselerin ne feleği ne de meleği gönül denizinde göremeyeceklerini 

belirterek kötü huylu kimseleri eleştirir: 

Eyleme ey bî-hüner ü bed-güher 

Kâmeti bâlâlara alçak nazar (GE: 1216)  

(Ey hünersiz ve mayası bozuk, kameti yükseklere alçak nazar etme!) 

Felegi vü melegi dil denizinde göremez 

Gönli mir‘âtı tonuk kendüyi bilmez gevden (D. s. 128, K. 33/7) 

(Gönül aynası donuk, kendini bilmez ahmak, ne feleği ne de meleği 

gönül denizinde göremez.)  

2.4. Padişahlara ve Devlet Adamlarına Yönelik Eleştiriler 

Divan şiirinde şairler ile yöneticiler arasında genel olarak himaye ve 

iltifat üzerine kurulu karşılıklı bir durum söz konusudur. Şairler, kendilerini 

koruyan, kollayan yani himaye eden ve sanatlarını takdir eden padişah ve 

devlet adamlarına iltifat etmişler ve bu kimselerin düşüncelerini yayma 

noktasında olumlu tutumlar sergilemişlerdir. Fakat zaman zaman bazı şairler 

bu durumun aksine yöneticileri, ileri gelen devlet adamlarını, beyleri vs. 

bazı durumlardan dolayı eleştirmekten geri durmamışlardır (ÖZTÜRK, 

2013: 2143-2148).  

Dolaylı veya doğrudan yapılan bu eleştiriler kimi zaman bu kimselerin 

şahsiyetlerine yönelik kimi zaman hanedan üyelerine ve devlet adamlarına 



81 

 

kimi zaman da devletin bazı politika ve uygulamalarına yönelik olan 

eleştirilerdir (BİZBİRLİK, 2004: 52-53).  

Yapılan eleştiriler bu şekilde olsa da şairler eleştiri konusunda dikkatli 

davranmışlardır. Bunun yanı sıra şairler, devlet adamlarına nazaran 

padişahlara karşı eleştiri yapmaktan geri durmuşlar veya yumuşak bir 

şekilde bu işlemi gerçekleştirmişlerdir. Bu nedenle çoğu zaman padişahın 

direkt adını vermek yerine düzeni tenkit edip suçu feleğe yıkmayı yeğleyen 

şairler de vardır (ÖZTÜRK, 2013: 2143-2148). Buna rağmen bazı şairler, 

toplumsal ve bireysel konularda eleştirmekten geri durmamışlardır. Hatta 

toplumun aksayan yönlerini, merhametsiz devlet yöneticilerini eleştirilerinin 

odağı yapanlar da söz konusudur. Bu şairlerden biri de, çalışmanın konusu 

olan Taşlıcalı Yahyâ’dır. Yahyâ Bey, gördüğü durumlar karşısında sessiz 

kalmamış ve eleştirilerini dile getirmekten çekinmemiştir. Öyle ki şair, bir 

yöneticinin halkına çok zulmettiği takdirde cehennemin köpeği olacağını 

ifade ederek eleştirir: 

Zulmi çog itse re’âyâya begi 

Olısar anda cehennem köpegi (GR: 2880) 

(Beyi, halkına zulmü çok etse, orada cehennem köpeği olacaktır.)  

Allah’tan her konuda uzaklaşılmaması gerektiğini savunan Yahyâ Bey, 

insanın asıl amacının bu dünya olmaması gerektiğinin altını çizer. Şair, 

insanların bu dünyayı asıl amaç kıldığında cesedinin bile köpeklere layık 

olacağını belirtir. O yüzden dönemin yöneticilerine seslenerek halkı 

buyruğuna muhtaç etmemesi gerektiğini ifade ederek şunları ekler; “Çok 

güvendiğin taht ile taç, aslında kuru bir baş ağrısıdır.”: 

Kılma maksûdını dünyâya hicâb 

Oldı bu cîfe sezâvâr-ı kilâb 

Emrüne eyleme halkı muhtâc  

Kurı baş agrısıdur taht ile tâc (GR: 2003- 2004) 



82 

 

(Maksadını dünyaya perde kılma. Kıldığında köpeklere layık bir leş gibi 

olursun. Halkı buyruğuna muhtaç etme! Çok güvendiğin taht ile taç aslında 

kuru bir baş ağrısıdır.)  

Dünya malına, taca, tahtta meyledenleri ve amaç edinenleri 

tasdiklemeyen Yahyâ Bey, bu kimselerde kibriyle ünlü Nemrud’un huyunun 

olduğunu söyler ve gelip geçici olan fani saltanatı amaç edindikleri 

noktasında bu kimseleri eleştirir: 

Vâr imiş sende mizâc-ı Nemrûd  

Devlet-i fâniyi kıldun maksûd (GR: 1621) 

(Sen de Nemrud’un huyu varmış. Fani saltanatı amaç edindin.)  

Halkı inciten, eziyet eden yöneticilere karşı tahammülü olmayan şairin, 

bu kimselerin eninde sonunda kendilerinin de kırılacağını ve incineceğini 

belirtir: 

Halkı rencide iden ‘âlemde  

Kendü rencide olur son demde (GR: 1907)  

(Bu dünyada halkı incitenin, kıranın son zaman kendi de incinir, kırılır.)  

Hatta bir gün bu kimselere ecelin erişeceğini, işte o vakit halka eziyet 

etmeye elinin erişemeyeceğini belirtir: 

Bir gün olur ki irişür eceli  

Halka cevr eylemeğe irmez eli (GR: 1581)  

(Bir gün olur ecel erişir, işte o vakit halka eziyet etmeye eli ermez.) 

Yahyâ, eserlerde adalet timsali kahraman bir padişah olarak geçen 

Nûşirevân’ın bir beye söylediği ifadeler doğrultusunda şefkati olmayan 

yöneticilere yönelik eleştirilerini; “Ey azap ehlinin zalimi, utanmazlık ve 

günah şarabının sarhaşu. Senin bir meyve ağacına bile rağbetin yok. 

Memlekete şefkatin nasıl olsun?.” dile getirir (ALBAYRAK, 1995: 255-

256): 

Didi eyâ zâlim-i ehl-i ‘azâb 

Mest-i mey-i ma‘siyet u bî-hicâb 



83 

 

Bir şecer-i mîveye yok rağbetün 

Memlekete nice ola şefkatün (GE: 878- 879)  

(Dedi: “Ey azap ehlinin zalimi, utanmazlık ve günah şarabının sarhaşu. 

Senin bir meyve ağacına rağbetin yok. Memlekete nasıl şefkatin olsun?) 

Kibirli bir vezirin dolaşmaya çıktığını ifade eden Taşlıcalı Yahyâ Bey, 

bu vezirin merhametinin az, azarlamasının çok olduğunu, yine zulmünün 

fazla, eleminin sayısız, eziyetinin ise son raddede olduğunu ve gamının yüz 

binlerce olduğunu bu ifadelerle belirtip vezirin bu merhametsiz tutumunu 

eleştirir:  

Seyre çıkar bir mütekebbir vezîr  

Merhameti az u ‘itâbı kesîr 

Zulmi ziyâde elemi bî-şümâr 

Cevri nihâyetde gamı sad-hezâr (GE: 1083- 1084) 

(Kibirli bir vezir seyre çıkar. Merhameti az ve azarlaması çok. Zulmü 

fazla, elemi sayısız. Eziyeti son raddede, gamı yüz binlerce. ) 

Bu devlet yöneticilerini gören şair, onların büyüklenmemelerini, 

kendilerini ellerden daha yüce zannetmemelerini temenni eder. Çünkü halka 

büyüklenmesinin yine halka azap olarak döneceğinin farkındadır: 

Halkun ulü’l-emri ululanmasa  

Kendüyi illerden ulu sanmasa  

Halka ululanma ki olur ‘azâb  

Taşa tutarlar uluyınca kilâb (GE: 1104- 1105)  

(Halkın devlet adamları büyüklenmese, kendilerini ellerden daha ulu 

zannetmese. Halka büyüklenmesinin sonu azap olur. Çünkü köpek uluyunca 

taşa tutarlar.)  

Kimsenin sevgilisine başkasının makbul olmamasını isteyen ve hemen 

her fırsatta zalim padişahların halka yaptığı eziyetlerin farkında olan Yahyâ 

Bey, bu zemin doğrultusunda zalim padişahların düşmanlarının bile ona kul 

olmamasını diler: 



84 

 

Kimsenün mahbûbına agyârı makbul olmasun  

Pâdişâh-ı zâlime düşmanları kul olmasun  (D. s. 487, g. 332/1)  

(Kimsenin sevgilisine başkası makbul olmasın. Zalim padişaha 

düşmanları kul olmasın.)  

Zulüm eden devlet yöneticilerine karşı tepki göstermeyen şeyhleri gören 

Yahyâ, bu şeyhlerin aslında her zaman ellerinin kanlı olduklarını, yapılan bu 

zulümlere destek olduklarını hatta bu zalim kimselerin ihsanlarını da alıp 

dua ile namını daha da ihya ettiklerini söyler. Hakimlerin dahi zulüm 

etmeye hazır olduğunu ifade eder. Onların günahlarına ortak olanların da 

kadı olduğunu belirtir. Hatta uyarmak yerine “Hoş geldin!” demeye 

gittiklerini söyler. Yahyâ Bey sonrasında bu kişilere idrak ehli denmemesini 

vurgular. Bu kimselerin günahkâr, kanlı ve zalim olduklarını, hırka ve tacını 

giyerek baş kestiklerini, ayıbı hüner zannettiklerini söyleyerek 

zulmedenlere, zalimlere tepki göstermeyen, din adı altında her şeye göz 

yuman sözde şeyhlere de tepkisini koymaktan geri durmayan şair, bu 

ifadeler ile eleştirilerine devam eder: 

Hakîkatde kanludur anlar hemîn 

Bu zulm-i sarihe olurlar mu‘în 

O hâkim ki zulm itmege râzıdur 

Şerîk-i günâhı anun kâdıdur  

Varup söylemezler ana hak sözi 

Açılmaz kalur gafletinün yüzi 

Varurlar hoş-âmed iderler ana 

Olurlar delil-i tarik-ı cefâ 

Meşâyih alur zâlim in‘âmını  

Du‘â ile ihyâ ider nâmını 

Dime bunlara ehl-i idrâkdür  

Günehkâr u hûnî vü seffâkdur 



85 

 

Giyer hırka vü tâcı başlar keser 

‘Acebdür ki bu ‘aybı sanur hüner (KU: 1090- 1096)  

(Hakikatte onlar her zaman kanlıdır. Açıkça yapılan bu zulme destek 

olurlar. O hâkim ki zulüm etmeye razıdır. Onun günahının ortağı ise kadıdır. 

Ona varıp hak sözü söylemezler. Gafletinin yüzü açılmaz kalır. Bir de ona 

varırlar, hoş geldine giderler. Cefa yolunun delili olurlar. Şeyhler, zalimin 

ihsanlarını alır. Dua ile ihya eder namını. Sakın bunlara idrak ehli deme! 

Günahkâr, kanlı ve zalimdirler. Hırka ve tacını giyerek başlar keser. Bu 

ayıbı da hüner zannederler.)  

Yahyâ Bey, Kitâb-ı Usûl adlı mesnevisinde görevini kötüye kullanan 

memurları da eleştirir. Yahyâ Bey, tiryaki kadıdan, hazine bekçiliğine 

getirilen kör muhafızdan, onu sorguya çeken sağır kadıdan, devletin malını 

yiyen, rüşvetçi görevlilerden ve yöneticilerden de bahseder (SAĞLAM, 

2016: 381-382).  

Büyük devlet adamlarının kimisinin ulu kimisinin de zalim 

çıkabileceğine işaret eden Yahyâ, hayatında daha önce hiç kimsesiz 

olmamış, sıkıntı görmemiş, zahmet çekmemiş, savaş etmeyi bırak savaşa 

katılmamış, kılıcını kınından dahi çıkarmamış, ne kelam ne lütuf ne ilim ne 

de güzel sözden haberi bile olmayanları ele alan şair, döneminde artan 

torpilin ve hayatta hiçbir zorlukla sınanmayan kimselerin halkı 

anlayamayacağının altını çizmesine rağmen böyle kimselerin gelip devletin 

herhangi bir makamında yönetici olabilmesi durumunu eleştirir: 

Kimi kibriyâ ile zâlim çıkar 

Eser sarsar-ı kahrı evler yıkar 

Garîb olmamış görmemiş mihneti 

Fakîr olmamış çekmemiş zahmeti 

Gazâ itmemiş cenge varmış degül 

Kılıcın kınından çıkarmış degül 

Ne lutf-ı kelâm u ne ‘ilm ü kemâl  



86 

 

Ne tedbîr-i rûşen ne hüsn-i makâl 

Haracı kapusında eyler mezâd  

Calasın yiğitler yürür nâ-murâd 

Gelür bir Yahûdî- sıfat nekbeti  

Alur kuvvet-i mâlla hidmeti (KU: 495- 500) 

(Kimi ulu kimi zalim çıkar. Kahır rüzgârı eser, evler yıkar. Garip 

olmamış, sıkıntı görmemiş. Fakir olmamış, zahmet çekmemiş. Savaş etmeyi 

bırak, savaşa varmış değil. Kılıcını kınından dahi çıkarmamış. Ne kelam ne 

lütuf ne de ilim ve kemal. Ne güzel tedbir ne de güzel söz. Haracı kapısında 

mezat eyler. Eski yiğitler muratsız yürür. Bir Yahudi suratlı uğursuz gelir. 

Malının kuvvetiyle hizmeti alır.)  

Hazine bekçiliğine getirilen kör muhafızı eleştiren şair, bu kişinin işinin 

şahit malıyla ilgilenmek olduğunu ifade eder. Bu kör muhafızın suçunu 

tespit edebilsin diye gelen kadının da hayır mı şer mi anlamadığını aslında 

iki kulağının da sağır olduğunu söyleyen şair, dönemin yöneticilerinin ne 

kadar bozulduğunu belirtir: 

Bir a‘mâ kişi nâzırı mâl olur 

İşi mâl-ı şâhîde ihmâl olur 

Koşarlar ana kâdınun biri  

Ki teftiş ide zulm ü taksîrini  

Bu kâdı dahî anlamaz hayr u şer  

İki kulağı sağır imiş meger  (KU: 640-643) 

(Kör bir kişi mala bakan olur. İşi, şahit malıyla ilgilenmekti. Kadının 

birine, ona doğru koşarlar ki teftiş edebilsin zulüm ve suçunu. Hayır mı şer 

mi olduğunu bu kadı dahi anlamaz. Meğer iki kulağı da sağırmış.)  

Bu şekilde işini düzgün yapmayan kadıları gören Yahyâ Bey, 

böylelerinin insanları sağlığından edeceğini belirtir. Asıl günahında böyle 

kimseleri bu mertebelere getirenlerin olduğunu ifade eden şair, kendi 



87 

 

noksanlıklarının bela ve beddua ile dolaşıp onların üzerlerine gelmesini 

ister: 

Sizün gibi kâdılarun ‘âcizi 

Hemân ‘avk ider sağlumuzdan bizi 

Bize gam degüldür bu zulm ü tebâh  

Size mertebe virenündür günâh 

Gelür kendü noksânunile belâ 

Tolaşur bulur issini bed-du‘â   (KU: 649-651)  

(Sizin gibi kadıların acizi, bizi sağlığımızdan hemen alıkoyar. Bize, bu 

zulüm ve mahvolma gam değildir. Asıl günah sizi o mertebelere 

getirenlerindir. Kişiye kendi noksanıyla bela gelir. Beddua dolaşır gelir 

sahibini bulur. )  

Buna sebep olanların devlete hep zarar olduğunun bilincinde olan şair, 

bu hileyle padişahın malını yediklerini söyler: 

Görün ‘âmil olanların hâlini  

Bu âlile yir pâdşâh mâlini (KU: 684)  

(Sebep olanların halini görün! Bu hileyle padişahın malını yer.)  

Buna ek olarak dönemin bozulmasını ve siyasi açığını gösteren Taşlıcalı 

Yahyâ, zamanında rüşvet yiyen vezirlerin olduğunu söyler hatta utanmaz, 

dilenci ve yalancı olan bu vezirlerin dünya mücadelesinde itibarsız olmasını 

diler: 

Didi dâr-ı dünyâda olsun hakir  

Utanmaz dilenci yalancı vezîr (KU: 1209)  

(“Utanmaz, dilenci, yalancı olan vezir, dünya mücadelesinde itibarsız 

olsun.” dedi. )  

2.5. Şahıslara ve Kişilere Yönelik Eleştiriler 

Yahyâ Bey, Divan şiirinde sadece büyük devlet adamlarını veya 

padişahları eleştirmemiştir. Toplumun ahlaki bakış açısına ters, kendisine 



88 

 

göre uygunsuz olan kişileri de eleştirmiştir. Öyle ki Mansûr isimli 

homoseksüel birinin imam olmasının caiz olmadığı dile getirir ve bu şahsı, 

“Ey boğazından asılası fodul.” şeklinde eleştirir: 

Sen imâm olma halka ey Mansûr 

Kerem eyle sözümi eyle kabul 

Senden efdal kimesneler yok mı 

Ey boğazından asılası fodul 

İsm-i mef‘ûldür1 senün adun  

Lâ-yecûzü imâmetü‘l- mef ‘ûl (D. s. 602, mukatta 16) 

(Ey Mansûr, sen halka imam olma sakın! Kerem eyle sözümü ve kabul 

et! Senden daha iyi kimseler yok mu? Ey boğazından asılası fodul. Senin 

adın homoseksüel isimdir. Yani imam olma durumun caiz değildir.)  

Yüce Osmanlı Devleti’ni kırıp geçiren imanı yaman biri hakkındaki 

düşüncelerini dile getiren şair, bu kişinin iman ehlinden akan kan ile 

Karaman’ı doldurduğunu ifade eder. İşinin ise hemen rüşvet altınını 

toplamak olduğunu dile getiren Yahyâ Bey, ona: “Ey mala tapan, Karun 

mezhepli uyan ve kanaat et. Peygamberlerin sevmediğini seven zamanın 

hakanı.” diyerek tepki gösterir. Sonrasında gelen bu şahsın ölüm haberi, 

Yahyâ Bey için çok sevinçli bir haberdir. Hatta yalan olmasından da hayli 

korktuğunu söyler. Sonrasında bu şahıs için şu ifadeleri söyleyerek eleştirir: 

“Yıkılıp gitti o sultanların vakıflarını yıkan, yetimlerin malını alıp mescidi 

meyhane yapan. Her ne türlü yaramazlık var ise onda idi. İki ayağı çukurda, 

iki eli kanda idi.”:  

Âl-i ‘Osmânı kırân itdi o İmânı yaman 

Biri birisine girdi nitekim âb-ı revân 

Ehl-i îmândan akan kan ile toldı Karaman  

Bir dem içinde dem-i âdeme gark oldı cihân  

 
1 Kubbealtı Lugatı: “Mef’ul” kelimesinin argo karşılığı “Pasif homoseksüel erkek” olarak 

geçmektedir.  



89 

 

Rüşvet altunını cem itmek idi işi hemân  

Derdmend eyler idi encüm-i nahs ile kırân  

Kani ol mâla tapan mezheb-i Kârûna uyan 

Enbiyâ sevmedügini seven âsûb-ı zamân 

Haber-i mevti melül itdi beni haylî zamân  

Korkar idüm ki bu şâdî haberi ola yalan  

Yıkılup gitdi ol evkâf-ı selâtîni yıkan 

Mâl-ı eytâmı alup mescidi meyhâne yapan  

Her ne denlü yaramazlık var ise anda idi  

İki ayağı çukurda bir eli kanda idi (D. s. 170, Terkîb-i Bend III) 

(Osmanlılar onun yüzünden akarsu gibi birbirine girdi. İman ehlinden 

akan kan ile doldu Karaman. Cihan, bir zaman içinde kana gark oldu. İşi 

hemen rüşvet altınını toplamaktı. Dertliler, uğursuz yıldızlarla bir araya 

gelirdi. Kanaat et, ey mala tapan, Karun’un mezhebine uyan! 

Peygamberlerin sevmediğini seven zamanın fitnesi nerde? Ölüm haberi beni 

hayli zaman melül etti. Bu sevinçli haber yalandır diye korkardım. 

Sultanların vakıflarını yıkan ve yetimlerin malını alıp mescidi meyhane 

yapan yıkılıp gitti. Her ne denli yaramazlık var ise onda idi. İki ayağı 

çukurda, bir eli kanda idi.)  

Yahyâ Bey, eşkıyalığa da eleştiri yapmıştır. Onun fesatlığından dolayı 

pis olduğunu ifade eden şair,  her kişinin ondan sakındığını, onu görenlerin 

uzaktan geçtiğini ve eşkıyanın o pis yüzüne kimsenin bakmayacağını 

söyleyerek eleştirisini devam ettirir: 

Sen bu fesâd ile necis gibisin 

Her kişi senden sakınur dâmenin 

Görse ırakdan geçer eyler hazer  

Kimse necis yüzine itmez nazar (GE: 107 1075)  



90 

 

(Sen bu fesatlıkla pis gibisin. Her kişi senden sakınır. Görse uzaktan 

geçer, sakınır senden. Kimse o pis yüzüne bakmaz.)   

2.6. Şairlere Yönelik Eleştiriler 

Eserlerde bulunan şair ve eser değerlendirmeleri yalnız övgüden ibaret 

değildir (COŞKUN, 2007: 60). Hemen her divan şairi, etrafında veya 

geçmişte yaşayan şair ve şiir anlayışına, şiirlerinin anlam alanlarına çeşitli 

eleştiriler yöneltmişlerdir (TÖKEL, 2003: 25-26). Taşlıcalı Yahyâ’nın 

eserlerinde de bu tarz eleştirileri görmek mümkündür. Özellikle aynı 

dönemde yaşamış devrin diğer şairlerine, özellikle Hayâlî’ye karşı, 

eleştirileri söz konusudur. 

Taşlıcalı Yahyâ ve Hayâli aynı dönemde yaşamış iki şairdir. Hayâli, 

Yahyâ’ya nazaran saraya ve padişaha daha yakın bir konuma sahiptir. 

Yahyâ, hükümdar çevresine dahil olabilmek için tüm hünerlerini sergilemiş 

fakat Hayâlî ve diğer çeşitli etkiler ile bu konuda pek başarılı olamamıştır. 

Tabiî olarak bu durum Yahyâ’nın şiirlerine de yansımıştır (COŞKUN, 2007: 

110).  

Öyle ki Yahyâ, Divan’ında Hayâlî’ye olan hürmetlerin kendisine 

olmadığını dile getirir. Eğer ona da gereken hürmetler verilseydi taze 

şiirinin büyüleyici güzellikte söz olacağını da ekler. Hayâlî’nin Yahyâ’nın 

gölgesi gibi altındayken gün ışığı gibi yanında olmasını bir bela olarak 

adlandırır: 

Bana olaydı Hayâlîye olan hörmetler 

Hak bilür sihr-i halâl eyler idüm şi‘r-i teri 

Ne belâdur bu ki sâyem gibi altumda iken 

Gün gibi bir ışığun üsti yanum ola yeri  (D. s. 44, k. 7/38) 

(Eğer Hayâlî’ye olan hürmetler bana olsaydı, taze şiirim büyüleyici 

güzellikte söz olurdu. O şahsın, gün gibi bir ışığın üzerinde yanımda yer 

alması nasıl bir beladır?)  



91 

 

Hayâlî’ye karşı olan nefretini dile getirmekten çekinmeyen şair, 

dünyada iki eğrinin olduğunu birinin hilal diğerinin ise Hayâlî olduğunu dile 

getirerek eleştirir: 

İki eğri var cihânda bir Hayâlî bir hilâl 

Etmeği artar yürür mânend-i ehl-i ma‘rifet (D. s. 151, Tercî’i Bend 

IV/2) 

(Bu dünyada iki eğri var biri Hayâli diğeri ise hilaldir. Marifet ehli gibi 

ikisinin de devamlı ekmeği artar.)  

Hayâlî’nin bir şaka olduğunu atfeden Yahyâ Bey, onun dünyaya halkın 

maskarası ve gülünç kaynağı olmak için geldiğini ve Hayâlî’nin başındaki 

Rum takkesini eleştirerek onu ir doğan gibi görenlerin karga yakalamaya 

saldıklarını da ifade eder: 

Dünyâya bu Hayâlî gibi lâga saldılar 

Ya‘nî ki halka mashara olmağa saldılar (D. s. 356, g. 118/1)  

(Dünyaya Hayâli’yi şaka olsun diye gönderdiler. Yani halkın maskarası 

olsun, eğlendirsin diye gönderdiler.)  

Yahyâ ser-i Hayâlîde Rûm ili takyesi 

Gûyâ ki bir togandur anı zâga saldılar (D. s. 356, g. 118/5)   

(Yahyâ, Hayâlî’nin başındaki Rum takkesi sanki karganın üzerine 

salınmış bir doğandır.) 

Yahyâ Bey, güya çok sevdiği Hayâlî’nin bu dünyaya eğlence olduğunu 

ve başındaki takkesinin sıvanmış kuş yuvasına benzediğini ifade ederek 

Hayâlî’yi eleştirir. Hatta Hayâlî’yi kuşlar içindeki “baba” kuşuna benzeterek 

alaya alır. “Ey zamanın ahmağı, halkın maskarası, maymun” gibi ifadeler ile 

şair, Hayâlî’yi eleştirmeye devam etmiştir: 

Çok sevdügüm Hayâlî eğlencesin cihâna  

Takyen başunda benzer çemrenmiş âşiyâna  

Kuşlarda ey Hayâlî sen bir baba kuşısın  

Ardundagı perûdun benzer ağaçkakana  



92 

 

Koyun celeplerine döndürme kendüzüni 

Rûmili takyesiyle ey ebleh-i zemâne  

Takyen hayâlleriyle gün toğsa sayesinden 

Turmaz urur yürürsin atuna tâziyâne 

Yahyâ sözmi esle halkun gülünci olma 

Maymûn gibi başundan at takyeni yabana (D. s. 356, g. 428/1-2-3-5)  

(Başındaki takken bükülmüş taca benzer; a pek sevdiğim Hayâlî, âleme 

eğlencesin! Ey Hayâlî, sen kuşlar içinde bir baba kuşusun; ardındaki 

perûdun ağaçkakana benzer! Ey devrin ahmağı, Rumeli takkesiyle kendini 

koyun tüccarına benzetme!  Takkenin hayalleriyle güneş doğsa (onun) 

gölgesinden durmadan atına kırbaç vurup gidersin. Yahyâ’nın sözünü dinle 

de halka maskara olma, maymun gibi başındaki takkeni uzaklara at!)  

Kendi şiirini övmekten geri durmayan Yahyâ, cahil kimselerin onun 

şiirinin ince hikmetlerle işlenmiş olduğunu anlamayacağını ifade eder. 

Sonrasında Hayâlî’nin tüm şiirlerini okuduğunu ve onun bu dünyada bir 

şöhreti olduğunu belirtir. Fakat Yahyâ, Hayâlî’nin bu şöhretinin gelip geçici 

olduğunu ve ona herhangi bir fayda sağlamayacağını belirtir. Sonrasında 

Yahyâ, Hayâlî’nin şöhretini küçümseyerek falcı Arap’ın bile şöhretinin 

olduğunu öne sürüp eleştirir:  

Şi‘r-i Yahyâyı ne bilsün cehele 

İncedür ince durur hikmeti var 

… 

Okıdum şi‘r-i Hayâlîyi tamâm 

Haylî dünyâda bu gün şevketi var  

Şöhreti eylügini virür mi  

Gerçi Falcı ‘Arabun şöhreti var (D. s. 597, mukatta’ 2/ 1-3-4)  

(Yahyâ’nın şiirini ne bilsin cahil, onun şiirleri incedir, zariftir. Hikmeti 

vardır. Hayâlî’nin şiirlerinin tamamını okudum, dünyada bir hayli şevketi 



93 

 

var. Ne var ki bu şöhreti onun iyi olduğunu gösterir mi?  Gerçi Falcı Arap’ın 

bile şöhreti var.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Hayâlî’yi ışık dervişlerinden olması dolayısıyla da 

eleştirir. Zaten Hayâlî ile anlaşamayan şair, onun kalenderîler arasına 

katıldığını göz önünde bulundurarak eleştirilerini farklı bir boyuta taşır 

(SAĞLAM, 2016: 386). Kaşını, kirpiğini tıraş ettiğini, yasemin gibi başına 

taç giydiğini, boynuna lanet halkası taktığını söyler. Zillerin Hayâlî’nin 

elinden figan ettiğini, cahil kimselerin Hayâlî’ye uyup onun gibi 

soyunduklarını ifade eder. Sırrını asla açık etmediğini ama bir gün bir 

kalenderînin bu kafiri gördüğünü ve sorular sorduğunu ekler: “Ey falan 

filan, kalenderlik ettin bunca zaman. Senin kafirliğini bilmediler mi? Bu 

halkla dirliğin nasıl geçti? Gizli din tuttuğun, kabahatler ettiğin, domuz 

güttüğün duyulmadı mı?” diye sorulan sorular doğrultusunda Hayâlî’nin 

aslında göründüğü gibi birisi olmadığının altını çizer. Bir başka beyitte 

onların ölülerinin kimse tarafından görünmediğini ve hatta güme gittiğini 

belirtir:  

Kalender olur tâ ki olmaya fâş  

Kaşın kirpigin cümle eyler tirâş  

Giyer yâsemin gibi başına tâc  

Yakar hângâhun içinde sirâc  

Takar boynına halka-i la‘netin  

Yider ol kılâd ile nefsî atın  

Elinden figânlar ider zilleri  

Tolaşmış miyânın selâsilleri  

Uyup bir niçe râfızî câhile  

Hayâlî Beg ile soyunmış bile 

Otuz yıl geçer sırrı olmaz ‘ayân  

Olur sûret-i bid‘atiyle nihân 

Meger yirlerinden la‘înün biri 



94 

 

Görür bu kalender olan kâfiri 

Sorup hâtırını dimiş ey fülân 

Kalenderlik itdün bu denlü zamân 

Senün bilmediler mi kâfirligün  

Niçe geçti bu halkla dirligün  

Tuyulmadı mı gizlü dîn dutdugun 

Kabâhatler idüp tonuz gütdügün (KU: 2683- 2692)  

(Kalender olur ta ki faş olmaya kaşının, kirpiğinin tamamını tıraş eder. 

Yasemin gibi başına taç giyer. Hankahın içinde mum yakar. Boynuna lanet 

halkasını takar. Zilleri elinden figanlar eder. Meydanın zincirleri dolaşmış. 

Uyup bir nice rafızi cahile; Hayali Bey ile soyunmuş bile. 30 yıl geçer sırrı 

açık olmaz. Malının sureti gizli olur. Meğer yerlerinden lanetlinin biri, bu 

kalender kafiri görür. Sorup hatrını demiş: “ Ey falan filan, kalenderlik ettin 

bu denli zaman. Senin kafirliğini bilmediler mi? Bu halkla dirliğin nasıl 

geçti? Gizli din tuttuğun, kabahatler ettiğin, domuz güttüğün duyulmadı 

mı?)  

Bilürler sahih öldi İbrâhîmi 

Leşi derdmendün ‘aceb oldı güm  

Hayâlîye Yahyâ didi gam yime  

Işık ölüsin kimse görmez begüm (D. s. 598,mukatta’ 4/1-2)  

(İbrahim’in öldüğünü kesin olarak bilirler. Dertlinin cesedi tuhaf bir 

şekilde kayboldu. Yahyâ Hayâli’ye “Gam yeme!” dedi. A beyim ışık 

ölüsünü kimse görmez.) 

Yahyâ Bey, Hayâlî’yi fiziksel özellikleri dolayısıyla da eleştirir. 

Benzinin sarı, gözlerinin ala olduğunu söyler ve yine takkesi üzerinden 

eleştirilerini sürdürür: 

Şol Hayâlî Beg ki benzi sarı gözi aladur 

Başda yelken takyesi boklukda bitmiş lâledür (D. s. 601,mukatta’ 13/1) 



95 

 

(Şu Hayali’ Bey’in benzi sarı, gözleri eladır.  Başında yelken (yuvarlak) 

takkesi ile boklukta bitmiş laledir.) 

Şair, Hayâlî’yi evliliği üzerinden de eleştirir. Hayâlî’nin eşi tarafından 

aldatılacağını, bu nedenle şehirde yasak olan çalgı çengiden ziyade 

boynuzlarını çalmasını tavsiye eder: 

Hayâlî sen ‘acâyib karnapâsın  

Revâ mı ortadan ‘avret alasın 

Sana ‘âlemde evlenmek olur mı 

Husûsâ kim ışıklardan olasın  

Yasag oldı şehirde çeng ü nâya  

Meger şimden girü boynuz çalasın (D. s. 603, mukatta’  14/1-2-3)  

(Hayâli sen acayip bir vurdumduymazsın. Göz önünde evlenesin? Sana 

dünyada evlenmek olur mu hiç? Şehirde çalgı çengi yasak oldu. Bundan 

sonra boynuz çalarsın.)  

Halk arasında Hayâlî’nin şiirlerinin Kandî’ye benzetildiğini söyleyen 

şair, Kandî’nin şiirlerinde bir tatlılık bulunmadığını ve bunu tüm cihan 

halkının bildiğini ifade ederek Kandî’yi de eleştirir. Hayâli’nin de kötünün 

iyisi olduğunu belirtir: 

Didi halkun biri nazm-ı Hayâlî  

Ola mı nazm-ı Kandîye berâber  

Didüm Kandî sözinde yok halâvet  

Bilür anı cihân halkı mukarrer  

N‘ola andan yig olursa Hayâlî  

Ki top yokdansa torlak yeg dimişler (D. s. 597, mukatta’ 3/1-2-3)  

(Halktan biri “Hayâli’nin nazmı Kandî’nin nazmıyla bir olur mu?” dedi. 

“ Kandî’nin şiirlerinde tatlılık yoktur. Şüphesiz bunu herkes bilir. Hayâli 

ondan daha iyi olsa ne var? Gerçi “Hiç yoktansa acemi iyidir.” demişler.” 

dedim.) 



96 

 

16. yüzyıl şairlerinden olan Rahmî’yi de hanesinde rezil kimseler ile 

içmesi dolayısıyla eleştirir: 

Rahmî didükleri dil-ârâmun  

Reng-i rûyına ‘ışk ola her bâr 

… 

Hânesinde erâzil ile içüp  

Ne revâdur ki ola mest-i humâr (D. s. 599, mukatta’ 7/1-8)  

(Rahmî dediklerinin rengine her vakit aşk olsun.) 

(Evinde rezilliklerle içip şarap sarhoşu olması reva mıdır?) 

Yine 16. Yüzyıl şairlerinden olan Siyâhî’yi de cahil, ahmak, düşüncesiz, 

deli gibi ifadeler ile eleştirir. Siyâhî’nin her gün sakalını boyamaktan başını 

kaşımaya elinin değmeyeceğini, sakalının kendisinin ameli olacağını 

belirtir. Siyâhî’nin edebi yönüne de değinen şair, onun şiirinin bir rengi 

olmadığını, bu miskin Siyâhî’nin gazeli yenecek bir şey zannettiğini 

söyleyerek hem tiye alır hem de eleştirir. Sonrasında ise Siyâhî’nin şiirden 

hiç anlamadığını, o.uruk ile boya boyanmayacağını söyler ve ekler: “Ey 

Yahyâ, eğer Siyâhî bu bahri sorar ise; Yelelala yela yela yelelidir.” diyerek 

eleştirisini sonlandırır: 

Gelmeye ‘âleme Siyâhî gibi  

Câhil ü ahmak u sefîh ü deli 

Boyamakdan sakalını her gün  

Başını kaşımağa değmez eli 

Ne belâ-yı siyâh olur yâ Rab 

Sakalı oldu kendünün ‘ameli 

Rengi yok şi‘rinün ‘aceb işdür 

Vây bu miskin yinür sanu gazeli 

Osurug ile boya boyanmaz  

Böyledür böyle atalar meseli 



97 

 

Sorar ise bu bahri ey Yahyâ  

Yelelâlâ yelâ yelâ yeleli (D. s. 600, mukatta’ 8)  

(Bu aleme Siyâhî gibi cahil, ahmak, düşüncesiz, deli gelmez. Sakalını 

her gün boyamaktan başını kaşımaya eli değmez. Ya Rab, ne siyah bela 

olur? Sakalı kendisinin işi oldu. Şiirinin rengi yok, ne garip iştir? Vay ki bu 

miskin, gazeli yenen bir şey zannetmektedir. O.uruk ile boya boyanmaz. 

Atasözünde olduğu gibi tam da böyledir. Ey Yahyâ, eğer sana bu bahri sorar 

ise; Yelelâlâ yelâ yelâ yelelidir.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Gülşen-i Envâr mesnevisinde Genceli Nizâmî’nin 

Hüsrev ü Şirin adlı mesnevisini eleştirir. Yahyâ Bey, Nizâmî’nin üstatlığını 

kabul etmekle beraber, öğrencinin üstadını geçebileceğini söyler. 

Nizâmî’nin Hüsrev u Şirin hikayesinin fikir, mana ve hayal örgüsü 

bakımından pek önem taşımadığını ima eden şair, kahramanlara ahlak dışı 

roller verilmesini ve hamsesine gereken özeni göstermemesini eleştirir 

(COŞKUN, 2007: 88-89). Hatta Câmî’nin Nizâmî’nin yanında acemi bir 

kişi olduğunu da ekleyerek eleştirisini tamamlar: 

Şeyh Nizâmî n’ola olsa ferîd 

Kâbil olan şeyhini eyler mürîd 

Hüsrev ü Şîrîn’ine ne i‘tibâr 

Fikr ü hayâl eyle ne ma’nâsı var 

Yâr ola bir kâfire bir kâfire 

Meyl ide bir fâcire bir fâcire 

Râm ola bir zâniye bir zâniye 

Cân vire bir câniye bir câniye 

Lâf u güzâfında velî bî-dirîğ 

Heybeti yok niteki dellâl-ı tîğ 

Hasmı kavî olsa kişinün eger 

‘Aklı şaşar tîğ-i şihâbı düşer 



98 

 

Tîğ-i zebânundaki rûy-ı celâl  

Eyledi kâl ehlini ma‘nâda lâl 

Ka‘be-i kadründe her ashâb-ı fîl 

Hüsrev-i Hindî gibi ibnü‘s-sebîl 

Olmaya sen denli müdebbir kişi 

Câmî yanunda ‘acemî bir kişi 

Mir Nevâyi’dür emîrü’l-kelâm 

Hamsesine eylememiş ihtimâm (GE: 811- 820)  

(Şeyh Nizâmî, eşsiz olsa ne olur? Kabil olan şeyhini mürit eyler. Ne 

itibarı onun Hüsrev ü Şirin’ine? Ne fikir ve hayal ne de mana örgüsü var. 

Bir kafire bir kafir yar ola. Bir facire bir facir meylede.  Bir zina eden bir 

zina edene itaat ede. Bir cani bir caniye can vire.  Veli, anlamsız sözlerinde 

bir şer esirgememiş. Nitekim tellalın kılıcının heybeti yok. Eğer kişinin 

hasmı güçlü olsa; aklı şaşar, parlak kılıcı düşer. Dil kılıcındaki öfkeli taraf 

söz ehlini manada susturdu.  Kadir Kabe’sinde her fil sahibi Hintli Hüsrev 

gibi yolcudur. Senin kadar tedbirli kişi olmaya. Câmî, senin yanında acemi 

bir kişi. Nevâyî, sözün emiri Mir Nevâyi’dir ama hamsesine özen 

göstermemiş. )  

Şiirlerinin önemini hemen her fırsatta dile getiren Yahyâ Bey, para için 

aşağılık insanları öven ve şiiri buna alet eden şairleri eleştirir. Bu hususta 

para koparmak için kaside yazan Enverî’yi çok fazla tamahkar olmasından 

dolayı eleştirmekten geri durmaz: 

Enverî eylemek içün anı cer 

Bir kasideyle ana vardı meğer (GR: 2684)  

(Enverî, para koparmak için bir kaside yazarak onun yanına vardı.)  

2.7. Taşlıcalı Yahyâ’nın Kendisine Yönelik Yaptığı Eleştiriler 

Öz eleştiri, kişilik geliştirme noktasında çok önemli bir husustur. 

Bireyin günlük olaylar karşısında yaşamış olduğu olumsuz durumların 

sebeplerini kendinde araması gibi hassas durumları kapsayan bir olgudur. 



99 

 

Kişinin kendisini yargılaması ve yaşadığı sorunları, problemleri başkasını 

suçlamadan üstlenmesi ya da hissettiği suçluluk duygusunu sorgulama 

psikolojisini kapsamaktadır. Öz eleştiri, yani insanın kendisini 

eleştirebilmesi kişisel gelişim açısından yapıcı ve onarıcı bir niteliktir 

(OKAN, 2021: 75-76). Taşlıcalı Yahyâ Bey, bu noktada öz eleştiri yapmayı 

başarabilmiş şairlerdendir. Fakat şairin eleştirileri, bazı noktalarda yapıcı 

boyutu aşıp kendisinin yaptığı hataların ve günahların altında kaldığını 

gösteren ifadelerle ortaya çıkmıştır. Bu ifadeler, şairin dönemine göre 

kendisini sorgulayabilmesi, hatta sorgulamanın da ötesinde kendisini 

eleştirebilmesi açısından değinmeye değerdir. Yahyâ Bey’in eserlerinde de 

açıkça görülmektedir. Şair, eserinde vaize gitmeye utandığını ama 

meyhaneciye çağırmadan gittiğini söyleyerek kendisini eleştirir: 

Vâ’ize varmağa hicâb iderin 

Mey-furûşa çağırmadın giderin (ŞG: 121)  

(Vaize varmaya utanırım ama meyhaneciye çağırmadan giderim.)  

Bir başka eserinde, ibadetlerinin yanlış, sıkıntılı ve kusurlu olduğunu 

ifade eder. Adetlerinin de faydasız, sıkıntılı ve isyan olduğu açıkça söyler: 

Tâ’atüm sehv ü ezâ vü noksân  

‘Âdetüm lehv ü ezâ vü ‘isyân (GR: 190) 

(İbadetlerim yanlış, sıkıntılı ve kusurludur. Adetim faydasız, sıkıntılı ve 

isyandır.) 

Yahyâ Bey, kendisini eleştirme noktasında çok açık sözlüdür. Şiirinde 

ne sevgili ne âşık ne de aşık olmaya layık biri olmadığını, hatta suçlu, 

çaresiz ve avare olduğunu belirtir:  

Ben ne ma’şûk u ne ‘âşık oldum  

‘Âşık olmağa ne lâyık oldum (GR: 598)  

(Ben ne sevgili ne âşık ne de aşık olmaya lâyık biri oldum.)  

Mücrim ü bî-çâre vü âvâreyin 

Sen var iken ben kime yalvarayın (GE: 319)  



100 

 

(Suçlu, çaresiz ve avareyim. Sen varken ben kime yalvarayım?) 

Şair, günahının çok, günah işlemekte çevik ve tetik ama doğruluğun 

emrinde güçsüz ve gamlı olduğunu ifade ederek günahkâr biri olduğu 

noktasında eleştirisini dile getirir: 

 Gönül ehl-i hevâ ‘ömr ise kûtâh  

Günâhum çokdur âh estagfiru’llâh (YZ: 56)  

(Gönül heves ehli, ömür kısa. Günahım çoktur ah estağfurullah.) 

Günâh itmekle oldum cüst ü çâlâk  

Salâh emrinde ammâ süst ü gamnâk (YZ: 39)  

(Günah işlemekte çevik ve tetiktim ama tam tersi doğruluğun emrinde 

güçsüz ve gamlıydım.) 

Bu günahlarından dolayı Allah’a seslenen şair, Allah’tan işlediği 

günahlardan dolayı yeterince utandığını ve artık gazap etmemesini söyler. 

Bir başka beytinde az ömrünün içinde çok günahı olduğunu ve bu 

eksikliğinin bağışlanmasını ister. Onu alçak nefsin baştan çıkardığını, 

Allah’a layık ibadet etmediğini itiraf eder:  

Geç günâhumdan itme bana gazab 

Senden utandugum yiter ya Rab (ŞG: 135) 

(Ya Rab, senden utandığım yetti. Artık geç günahımdan etme bana 

gazap.)  

Az ‘ömr içre çok günâhum var 

Kalma eksiklügüme iy Settâr (ŞG: 131) 

(Ey bağışlayan, kullarının günahlarını ve kusurlarını örten Allah, şu az 

ömrümün içinde çok günahım var. Benim bu eksikliğimi bağışla.)  

Eyledüm her ne lâyık ise bana 

Sen sana lâyıkını eyle şehâ  

Rahmetün bahri bî-nihâyetdür 

Sana lâyık olan ‘inâyetdür 



101 

 

Beni yoldan çıkardı nefs-i denî 

Kulunam neyler isen eyle beni (ŞG: 147- 150) 

(Bana her ne layıksa ettim. Ey şahım! Sen sana layıkını eyle! 

Rahmetinin denizi sonsuz. Sana layık olabilen ise lütuf ve ihsan sahibidir. 

Beni alçak nefis yoldan çıkardı. Ben senin kulunum ne edersen et bana.)  

Şair, bir başka hususta Allah’a yalvararak yazacağı bütün şiirlerin çok 

kıymetli incilerden oluşan bir hazine haline getirilmesini diler ve kaba saba, 

kabiliyetten yoksun sözlerini ince, zarif bir hale getirilmesini ister 

(DOĞAN, 2009: 117-119):  

Hudâya nazmumı kıl dürr-i meknûn 

Sözümi eyle Yûsuf gibi mevzun (YZ: 22 )  

(Ya Rabbi, şiirimi saklı inciler gibi kıymetli kıl, sözümü de Hz. Yusuf 

gibi düzgün eyle.) 

Yüzi suyına Ya’kûb-ı Nebînün 

Sözini âbdâr it ben gabînün (YZ: 24)  

(Yakup Peygamber’in yüzü suyu hürmetine, bu kaba ve kabiliyetten 

yoksun kulunun sözlerini ince, zarif ve güzel hale getir.) 

2.8. Tercüme Yapmaya Yönelik Eleştiriler 

Bir eseri, bir metni veya bir sözü bir dilden başka bir dile çevirme 

anlamına gelen tercüme, tarih boyunca toplumların birbiriyle olan 

ilişkilerine, kültürel gelişmelerine, eserlerine vb. önemli katkıları olmuştur 

(AYVERDİ, 2005: 3124). Özellikle tercüme eser veren şairler, sebeb-i telîf 

ve hâtime bölümlerinde tercüme bir eserin nasıl olması gerektiği hususunda 

bilgiler verirler. Hatta tercüme ettikleri eserin manasını gizli tutup, 

kendilerinden de bir şeyler katarak tercüme esere te’lif görünümü 

kazandırırlar. Ancak klasik edebiyatta var olan bu köklü tercüme geleneğine 

bütün şairlerin olumlu bir şekilde yaklaştıkları söylenemez (EREN KAYA, 

2010: 69-70). Bu şairlerden bir tanesi de Taşlıcalı Yahyâ’dır. Hemen her 

eserinde tercümeden kaçındığını ifade eder. 



102 

 

Tercüme edenlere ve çalma yoluna gidenlere gücendiğini şair, açıkça 

ifade eder. Çünkü Yahyâ’ya göre tercümeye başvuranlar, parasız pulsuz 

olanlardan mal toplar ve şair böyle haydutlara uymadığını, cimrilerin 

eskilerini almadığını söyler. Ona göre takva ehli şair bir deniz gibidir. 

Kimsenin cevherine tamah etmez:  

Ter düşerin tercüme idenlere 

Ugrılarun yolına gidenlere  

Gelse harâmįye nişân-ı zeval 

Müflis olanlardan ider celb-i mâl  

Ben bu harâmîlere hiç uymadum  

Cimrilerün eskilerin soymadum  

Bahre döner şâ‘ir-i ehl-i vera’  

Gevherine kimsenüñ itmez tama‘ (GE:2880- 2883) 

(Tercüme edenlere ve çalma yoluna gidenlere gücenirim.  Sonu gelen 

haydut, parasız pulsuz olanlardan mal toplar. Ben bu haydutlara hiç 

uymadım. Cimrilerin eskilerini almadım. Takva ehli şair deniz gibidir.  O 

kimsenin cevherine tamah etmez.) 

Yahyâ Bey, bir başka eserinde, eserinin tercüme olmadığından, 

kimseden çalmadığından, aşırmadığından bahseder. Eserinin tercüme elbise 

giymekten uzak ve tercüme denilen beladan arınmış olduğunu belirtir. 

Kısacası Yahyâ Bey, kimseden bir şey almadığını ama haberi yokken başka 

bir şairle aynı şeyleri söyleyip söylemediğini de sadece Allah’ın 

bilebileceğini üstüne basa basa söyler: 

‘Ârîdür ‘âriyet libasından  

Pâk durur tercüme belâsından  

Kimseden nesne almadum kat‘a  

Ya‘lemu‘llâh meğer tevârüd ola (ŞG: 1943-1944)  

(Eserim ödünç elbisesinden arınmıştır. Eserim tercüme belasından 

temizdir. Asla kimseden nesne almadım. Allah bilir meğer tevârüd ola.) 



103 

 

Hemen her fırsatta tercümeye karşı olan olumsuz tutumunu gösteren 

Taşlıcalı Yahyâ Bey eserlerinde, başkasının sözünü tercüme etmediğini, 

eserine yabancı sözcükleri katmadığını, dilinin Acem ulusunun tercümanı 

olmadığını ve Acem büyüklerinin yemeklerini yemeyeceğini söylemiştir: 

İlün sözini tercüme itmedüm  

Yabanun avurdın ana katmadum  

Dilüm olmadı tercümân-ı ‘acem  

‘Acem ulusınun ta‘âmın yimem (KU: 3203- 3204)  

(Başkasının sözünü tercüme etmedim. Ona yabancıların sözünü 

katmadım. Dilim Acem’in tercümanı olmadı. Acem büyüklerinin 

yemeklerini yemem.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, başkasının kullandığı bir manayı tekrar 

kullanmayı, söylenmiş bir sözü tekrar söylemeyi asla doğru bulmamış ve 

tercüme yapan şairlerin şairlik yeteneğine sahip olmadıklarını savunarak 

eleştirmekten geri durmamıştır. Öyle ki, kendine ait olan eserini mana incisi 

gibi gören ve kendine has bir hayal olduğunu savunan şair, hikayesine 

tercümenin yakışmayacağını, “Ben ağzıma ölü helvası almam.” diyerek 

belirtir. Çünkü Yahyâ Bey, gönül denizinde dalgalanan anlamların olduğu 

yerde başkasının malına tellal olmadığının farkındadır:  

Bu te’lîf-i latîf ü dürr-i ma’nâ 

Hayâl-i hâsum oldı ekseriyyâ 

Yakışmaz terceme bu dâstâna 

Öli helvâsını almam dehâna  

Ma’ânî mevc ururken bahr-i dilden  

Metâ’-ı gayra dellâl olmadum ben (YZ: 5171)  

(Bu hoş telif ve mana incisi, çoğu zaman bana has bir hayal oldu.  Bu 

hikâyeye tercüme yakışmaz. Ben ağzıma ölü helvası almam. Anlamlar 

gönül denizinden mana dalgaları vururken, ben başkasının malına tellal 

olmadım. )  



104 

 

2.9. Müstensihe Yönelik Eleştiriler 

Matbaanın olmadığı zamanlarda metinler el yazısı ile müstensih 

tarafından çoğaltılırdı (CANIM, 2004: 423). Müstensihin amacı metni 

olabildiğince hatasız ve eksiksiz tamamlamaktır. Bu nedenle müstensihler, 

şairler için çok büyük önem taşımaktadır. Çünkü eserlerinin okuyucuyla 

buluşmasında ilk basamak intinsahtır. Bir eseri kopya etmeye çalışırken 

müstensihlerin bir kısmı, asıl metne sadık kalıp dikkatli bir şekilde yapmaya 

çalışır. Fakat bir diğer kısım eseri çabucak bitirmeye çalışır. Bu da yazının 

okunaklı olmamasına, belli başlı hataların oluşmasına vs. sebebiyet verir. 

Divan şairleri de yazdıkları eserlerde müstensihlerin özenli davranmalarını 

isterler. Hatta işini düzgün yapan müstensihlere dua ederlerken, esere 

gereken ehemmiyeti vermeyen müstensihlere de beddua ederler (EREN 

KAYA, 2010: 101). Taşlıcalı Yahyâ Beyeserine gereken önemi ve özeni 

gösteren müstensihlere eserlerinde yer vererek onlara dua etmiştir. Fakat 

gereken özeni göstermeyen müstensihler, Yahyâ’nın eleştirel bakış 

açısından kaçamamışlardır. Hatta Yusûf ve Zelihâ mesnevisinde, şiirden 

anlamayanların elinden şiirinin şikâyet ettiğini ifade eder. Çünkü onun gül 

bahçesinin yani eserinin kötü, cahil müstensihlerin elinde perişan olacağının 

farkındadır. Kötü müstensihlerin şiir okuduklarında ağızlarının şiire 

yakışmayacağını, yazdıklarının ise şiirin yıkılışına sebep olacağını söyler. 

Eğri büğrü yazan ellerinden “elif” harfinin bile düzgün çıkmayacağını, 

yazısında yanlışının doğrusundan daha fazla olacağını da ekler. Hatta kötü 

müstensihin elindeki kalem öyle perişan yazar ki, satırlar adeta kargaların 

ayak izlerine benzer. Böyle müstensihler üç harfi doğru yazamazlar. Çünkü 

bu kişilerin gözü yazıdadır ama gönlü yabandadır. Vücudu yerde, düşüncesi 

göktedir. Tüm bunlara rağmen yazmaktan vazgeçmediklerini belirten Yahyâ 

Bey, onlar için Allah’tan yardım ve ihsan diler: 

Şikâyet eylerin nâdân elinden  

Bu gülşen pâymâl olur dilinden  

Okursa ağzı yakışmaz kelâma 

Yazarsa bâ’is olur inhidâma  



105 

 

Elif egri elinden togrı çıkmaz  

Hatâsı yanlışı çok sıhhati az 

Perîşân hat yazar destinde hâme  

Döner zâğ izlerine satr-ı nâme 

Sahîh ü sâlim itmez üç hurûfi 

Ne nesh olur anın hattı ne kûfî 

Gözi yazıda vü gönli yabanda  

Vücûdı yirde fikr-i âsumânda 

Yazıdan eylemez bunlar ferâgat  

Meger Allâhdan ola ‘inâyet (YZ: 5152-5158) 

(Şiirden anlamayanların elinden şikâyet ediyorum. Çünkü bu gül 

bahçesi onların dili ile perişan edilir. Onlar okuduklarında, ağızları şiire 

yakışmaz; yazdıkları da şiirin yıkılışına sebep olur. Eğri büğrü yazan 

elinden “elif” harfleri doğru düzgün çıkmaz. Yazısının yanlışı, doğrusundan 

daha fazla olur. Elindeki kalem ile öyle perişan yazar ki, satırlar adeta 

kargaların ayak izlerine benzer. Üç harfi doğru düzgün yazamaz.  Yazısı ne 

nesihe ne de kûfîye benzer Gözü yazıda, gönlü ise yabandadır. Vücudu 

yerde, düşüncesi ise göktedir. Bunlar hiçbir zaman yazmaktan 

vazgeçmezler. Meğerki Allah’tan yardım ve ihsan gelsin.)  

Bir başka eserinde Yahyâ, kötü müstensihleri köylülere benzeterek ah 

eder. Yahyâ’ya göre “Daha siyah ve beyaz ne?” bunu bile bilmezler. Bu 

nedenle eserine basiret gözüyle bakamazlar. Onların kalemi, Yahyâ’ nın 

şiirine ıstırap verir. Yazıyı iyi kötü yazar ama perişan eder. Elleri şiirinin 

gözünü hasta eder. Böyleleri eğlenceyle makbul olanı maktul eder. Bu kadar 

donanımsız şairlerin yazıyı çıkaramayacağını, kendi yazısıyla 

yazamayacağını söyler. Yahyâ, onların kağıdının güzel ceylan derisi 

olmadığını söyleyerek, başını kalem gibi yarması şeklinde beddua eder. 

Devamında bu tiryaki katiplerin vücudunun yılanlara yem olmasını diler. 

Yahyâ Bey için eserleri bir gül bahçesidir. Bu dikkatsiz, özensiz 



106 

 

müstensihler ansızın ellerinde kalem varken uyurlar ve Yahyâ’nın gül 

bahçesine bir yalan yazarlar:  

Meded âh elinden ol etrâkün âh  

Nedür bilmez iken sefîd ü siyâh  

Basîret göziyle idemez nazar 

Bu çıkmaz diyü kâlıbına basar  

Virür hâmesi nazmına ıztırâb  

Çeker bağçe biller gibi ‘azâb  

Yazar hattı ammâ perîşân ider  

‘Asâ ile gûyâ ki koyun güder  

Eli ‘ayn-ı eş‘ârı ma‘lûl ider  

Sefâhatle makbûli maktûl ider  

O kem yazıyı kim çıkarabile 

Meger kendü hattıyla varabile  

Anun kâgadı kim degül yahşı rakk  

Kılasın kalem gibi başını şakk 

Şu tiryâki kâtiblerün dâ‘imâ  

Vücûdını ef‘âlar itsün gıdâ  

Kalem elde iken uyur nâ-gehân  

Gülistân-ı nazma yazar bir yalan (KU: 3220- 3228)  

(Meded ah, o köylülerin elinden ah! Nedir bilmez iken siyah ve beyaz. 

Basiret gözüyle bakamaz. Bu çıkmaz diye kalıbına basar. Kalemi nazmına 

ıstırap verir. Yazıyı yazar ama perişan eder. Asa ile güya ki koyun güder. 

Eli şiirin gözünü çıkarır. Eğlenceyle makbulü maktul eder. Kötü yazıyı kim 

çıkarabilir? Meğer kendi yazısıyla yazabilsin. Onun kâğıdı ki güzel ceylan 

derisi değil. Kalem gibi başını yarasın. Daima şu tiryaki katiplerin vücudu 



107 

 

yılanlara yem olsun. Ansızın kalem elinde iken uyur. Şiirin gül bahçesine 

bir yalan yazar.) 

Yahyâ Bey, eserine gereken önemi, özeni göstermeyen cahil 

müstensihin bu dünyada iyi anılmaması, iyi gün görmemesi hususunda alem 

beddua eder. Şaire göre onun gül bahçesini güz nasıl bozabilir ki? Fakat 

bazı müstensihlerin sevgilinin boyu gibi olan “elif” harfini bile eğri yazıp 

yılan gibi uzatmasını kabullenemez. Çünkü müstensihin cahilce attığı bir 

nokta taşı o “rahm”ı “zahm”a çevirir. O yüzden Yahyâ Bey, müstensihin 

hata ile gayreti ibret etmesini, muhabbet sözünü mihnetle yazmasını ister. 

Çünkü müstensihler kalemi mil gibi çekip, şiirin gözünü kör ederler. Tüm 

bunları aktaran Yahyâ Bey, imla hatalarıyla bozan, cahilliğinden dolayı 

harfleri yanlış yazan müstensihi eleştirerek, beddualar eder:  

Onmasun ‘âlem içre ol nâdân  

Boza bu gülşeni nite ki hazân  

Elifi oldı sanki kâmet-i yâr 

Egri yazup uzada nite ki mâr 

Cehl ile ide fi‘l-i nâ-ma‘kûl 

Seng-i noktayla rahmı zahm ide ol 

Sehv ile ide gayreti ‘ibret 

Yaza lafz-ı muhabbeti mihnet  

Kalemin mîl-veş çeküp meselâ 

Eyleye ‘ayn-ı şi‘ri nâ-bînâ (ŞG: 1949- 1953)  

(Bu gülşeni hazan misali bozan o nadan (müstensih) bu dünyada 

onmasın.  Kimileri de sevgilinin boyu gibi olan elif harfini eğri yazıp, yılan 

gibi uzatırlar. Müstensihin cahilce attığı bir nokta taşı o “rahm”ı “zahm”a 

çevirir.  Hata ile gayreti ibret etsin. Muhabbet sözünü mihnetle yazsın.  

Meselâ, kalemi mil gibi çekip, şiirin gözünü görmez ederler.)   

Şair, bir başka eserinde kötü müstensihin kötü yüzlü bir bela olduğunu, 

yazmaya başladığında kalemin elinden figan ettiğini, yazdığı çizginin viran 



108 

 

bağına, noktalarının ise kargaya döndüğünü, yazılarının insana günah 

karanlığı ve kara bir bela olduğunu, onun yazısında anlamın borçlu ile suçlu 

gibi çıktığını ifade eder. Böylelerin şüphesiz gam elini sarsacağını, her 

kelimesinin Nil nehrinin yengeci ve aynı zamanda uygunsuz, değersiz ve 

aşağılık olduğunu, yazdığı “elif” harfinin “lam”a benzeyip, sözü bozduğunu, 

mutlak cahil gibi yanlışının çok, ahmak zenci gibi halinin yok olduğunu da 

ekler. Yazdığı “cim” harfinin müstensihin cehaleti gibi kötü, “mim” harfinin 

ise melal dolu sıkıntılı bir ayna, kesrelerinin de kolu kırılmış bir fidan gibi 

olduğunu söyler. Yahyâ Bey, telif olan gül bahçesine müsensihin bozukluk 

verdiğini açıkça belirtir: 

Hey ne belâdur bu ki bir bed-liķâ  

Yazıya ölçümlene nâ-dân ola  

Yazmaga başladuğı gibi hemân  

Anun elinden ķalem ide figân  

Yazduğı hatt bâg-ı harâba döne  

Noķtaları anda gurâba döne  

Âdeme gûyâ ki sevâd-ı günâh  

Yazıları ola belâ-yı siyâh  

Yazıda beytinde anun bir me‘âl  

Çıķmaya medyûn ile mücrim-misâl 

Sarsar-ı dest-i elemi bî-gümân  

Beyte ola zelzele-i bî-emân  

Her kelime niteki harçeng-i Nîl  

Gör ne nâ-sâz u haķîr ü zelîl  

Yazduğı egri elifi fi‘l-mesel  

Lâma döne vire kelâma halel  

Yanlışı çoķ câhil-i mutlaķ gibi  

Hâleti yoķ zengî-i ahmaķ gibi  



109 

 

Cîmi ola cehl-i vücûdına dâl  

Mîmi dahı âyine-i pür-melâl 

Fethasını yaza velî nâ-sezâ  

Her ser-i mazlûma ola bir ‘asâ  

Kesreleri kolı kırılmış nihâl 

Gülşen-i te‘lîfe vire ihtilâl (GE: 2899- 2910)  

(Yazmaya başladığı gibi hemen kalem onun elinden figan ediyor. 

Yazdığı çizgi viran bağına döner. Noktaları kargaya döner. Yazıları insana 

günah karanlığı ve siyah bela olur. Onun ovasında, evinde borçlu ve 

günahkâr misali bir anlam çıkmaya!  Yazdığı eğri elif “lam”a benzeyip, 

sözü bozar. Mutlak cahil gibi yanlışı çok, ahmak zenci gibi hali yok. Cim, 

müstensihin cehaleti gibi kötüdür. Mim ise melal dolu sıkıntılı bir ayna gibi. 

Kesreleri kolu kırılmış bir fidan gibi. Telifin gül bahçesine ihtilal (bozukluk) 

veren.) 

Yahyâ Bey, yanlışlarını düzeltmeyen, yazma yeteneği olmayan cahil 

müstensihe bela üzerine bela yağdırır. Çünkü Yahyâ’nın uzatmalara 

uymayan, satırları ve harfleri uygun aralıklarla yazmayan müstensihe karşı 

tahammülü yoktur. Öyle ki Gencîne-i Râz mesnevisinde, eserine kötü 

bakanların gözlerinin nurdan beri olmasını ister. Şair, eğer biri delilik edip 

ayıplama taşını atarsa, bunu yapanın başına hüzün taşının yağmasını, 

testisinin kırılmış parça misali kurumasını, bağ içindeki hazan yaprağı gibi 

gönlünün toprakla bir olmasını diler.  

Eleştirilerinin odak noktası olan müstensihler, eğer ki Yahyâ’ya hırsla 

tamah ederlerse başlarının “kaf” gibi aşağı olmasını ve felaketlere 

uğramasını, gözünün nergis gibi nursuz olmasını ister. Hatta az zaman 

içinde yerinin mezar olmasını isteyerek, Allah’tan kötü müstensihin ruhunu 

teninden ayırmasını ve vuslat zamanı gibi ömrünün az olmasını diler: 

Her kim eylerse ana bed nazarı 

Nûrdan dîdeleri ola berî 

Kim ki divanelik idüp mahzâ 



110 

 

Ta’n taşın eger atarsa ana 

Yagsun anun başına seng-i melâl 

Kurısun desti sınuk şâh-misâl 

Bâğ içinde nitekim berg-i hazân 

Dili toprag ile olsun yeksân 

… 

Tama ‘ u hırs ile düzd-i şu’arâ 

El uzunlugını eylerse ana  

Başı olsun aşaga kâf gibi  

Nekbete ugrasun ol kâf gibi  

Gözi nergis gibi bî-nûr olsun 

Az zamân içre yiri gûr olsun  

Rûhını eyle teninden ifrâz  

Dem-i vuslat gibi kıl ‘ömrini az (GR: 3031-3041)  

(Her kim eserime kötü bakarsa gözleri nurdan beri olsun. Kim ki delilik 

edip ayıplama taşını atarsa eğer; onun başına hüzün taşı yağsın. Testisi 

kurusun kırılmış parça misali. Nitekim bağ içinde hazan yaprakları, gönlü 

toprakla bir olsun.  

… 

Şairler hırsla ona tamah ederse, başı kaf gibi aşağı olsun ve felakete 

uğrasın o yine kaf gibi. Gözü nergis gibi nursuz olsun. Az zaman içinde yeri 

mezar olsun. Ruhunu teninden ayır ve vuslat zamanı gibi ömrünü az kıl.)  

Şair, müstensihin kaleminin kamışını düzgün kesmesini bekler. Çünkü 

uzun olacak harfleri kısa yazan ve harfleri yine birbirinden uzak yazan, 

satırları bozguna uğramış askere dönen kâtibe tahammülü yoktur.  

Kese nây-ı kalemini nâ-sâz  

Kıla kûtâh olacak harfi dırâz  



111 

 

Yaza harfi biri birinden dûr 

Leşker-i münhezime döne sütûr (GR: 3020 -3021)  

(Kaleminin kamışını uygunsuz keserse kısa olacak harfi uzun kılar. 

Harfi biri birinden uzak yazar. (Böylece) satırlar hezimete uğramış askere 

döner.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, gül bahçesi gibi gördüğü eserine karşı 

oluşabilecek ve yapılabilecek olumsuz durumlar hususunda sitemini ve 

eleştirisini dile getirmekten geri durmamıştır. Bunu yapanları “ahmak, 

cahil” gibi ifadeler ile nitelemiştir. İşini gerektiği gibi yapmayan müstensihe 

binlerce dertlerin ve belaların gelmesi noktasında beddua etmiş,  o 

müstensihin eşek gibi cahil ve kabiliyetsiz olmasını da istemiştir: 

İrsün ol kâtibe bin derd-i sarih 

Yazdugı yanlışı itmese sahih 

Gelsün ol ahmak u nâ-dâna belâ 

Hâr gibi câhil ü nâ-kâbil ola (GR: 3018- 3019)  

(Yazdığı yanlışı düzeltmeyen o kâtibe bin tane apaçık dert gelsin. O 

ahmak ve nadana bela gelsin. Eşek gibi cahil ve kabiliyetsiz olsun.) 

2.10. Şiirin ve Şairin Nasıl Olması Gerektiği Üzerine Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ’nın şiirlerindeki tutumundan onun nasıl bir şiir 

anlayışına sahip olduğu anlaşılmaktadır. Eserlerinde şiirin ve şairin nasıl 

olması gerektiği üzerine değinen şair, kendi şiir anlayışına ters duran 

durumları da eleştirmekten geri durmamıştır. Öyle ki Şâh u Gedâ 

mesnevisinde aşkın akılla anlaşılamayacağının, beşeri aşk sahiplerinin 

gerçek aşkı tam manasıyla kavrayamayacağının ve gerçek aşkın sırrını 

anlayamayacağının altını çizer. Çünkü Yahyâ Bey, kadınların aşk 

hikayelerini anlatmayı doğru bulmamaktadır (COŞKUN, 2007: 89): 

İşüdüp sözlerin didim ne ‘aceb 

Bana hoş gelmedi bu sözler hep 

Bir alay bî-mezâk u zen-pâre 



112 

 

Bir alay derd-mend ü bî-çâre 

Ne bilür sırr-ı ‘ışk-ı pinhânı 

Ne bilür vecd ü hâl-i cânânı 

Lâyık oldur ki hiç olmaya nakl 

Kıssa-i ‘ışk-ı nâkısâtü’l- ‘akl (ŞG: 471- 474) 

(Sözlerini işitip “Ne tuhaf?” dedim. Bu sözler bana hoş gelmedi. Bir 

zevksiz ve zenpare. Bir alay dertli ve bîçare. Gizli aşkın sırrını ne bilir? 

Cananın halini ve vecdi ne bilir? Layık odur ki aklı eksiklerin aşkının 

kıssası hiç nakledilmesin.) 

Yine başka bir beytinde uzun hikâyelerin anlatıldığı sohbet 

meclislerinde bazı kişilerin söyledikleriyle ariflerin dahi uykusunu 

getirdiğini ifade eden şair, uzun hikâye anlatanlara eleştirisini dile getirir: 

Getürür uyhu ehl-i ‘irfâna  

Hîn-i sohbetde uzun efsâne (ŞG: 1937) 

(Uzun efsane sohbet zamanında irfan ehline uyku getirir.) 

Yahyâ Bey, başka bir eserinde şiirin Allah’tan ve peygamberden 

bahsetmesi gerektiği düşüncesindedir. İmanın gerçeklikleriyle ilgisi 

olmayan, imanın yolundan gitmeyen şiirleri şiirden saymamaktadır. Mecazi, 

dünyevi ve geçici şiir söyleyenleri eleştirirken imana, ahireet ve Allah’a dair 

şiir söyleyen kimseleri övmektedir (SAĞLAM, 2016: 135-136). Hatta şair, 

Allah’ın merhametinin insana şiir olarak verildiğini ifade eder. Çalışarak 

veya çabalayarak bu dersin bilinmeyeceğinin de altını çizer. Gerçek aşka 

âşık olan kişide bu ilmin yani vezinli sözün sırlarının ortaya çıkacağını 

söyler. Herkeste bu gizli hazinenin bulunamayacağını her kamışın şeker 

kamışı olamayacağı üzerinden anlatır. Yahyâ’ya göre rumuz okumakla 

bilinmez, bahsettiği hazinenin ise aramakla bulunmayacağını belirtir: 

Şi’rdür âdeme bahşâyiş-i Hâk 

Cidd ü cehd ile bilinmez bu sebâk 

Keşf olur ‘âşık olana bu fünûn 



113 

 

Ya’ni esrâr-ı kelâm-ı mevzun 

Her kişi genc-i nihânı bulmaz 

Her kamış ney-şeker olmağ olmaz 

Okumak ile bilinmez rumuz 

Aramağ ile bulınmaz bu künûz (GR: 2637-2640)  

(Şiir, insana Allah’ın ihsanıdır. Çalışarak veya çabalayarak bu ders 

bilinmez. Bu ilim yani düzgün sözün sırları âşık olana ilham olur. Her kişi 

bu gizli hazineyi bulamaz. Her kamış da şeker kamışı olmaz. Bu rumuz 

okumakla bilinmez, bu hazine ise aramakla bulunmaz.)  

Şair, fakirlik yolundaki şairlerin sabır sahipleri olduklarını, devlet 

adamlarına ve padişahlara boyun eğmeyeceklerini düşünmektedir. Gerçek 

şairinde böyle olması gerektiği düşüncesindedir. Yahyâ Bey, aynı zamanda 

mecazi ve geçici şiir söyleyen kimseleri de beğenmez. Hatta onları bu 

alemin talihsizleri olarak görür ve uzak durulması gerektiğini ifade eder. 

Kaside yazarak başkalarından para koparmaya çalışanlara iyi bakılmaması 

gerektiğini savunur. Bu kimselerin ehl-i dünyadan tam bir lütuf umarak 

başkalarının kapılarında köpek gibi beklediklerini, bir iki gümüş ve altın 

tamah ettiklerinden eşek gibi birini överek göklere çıkardıklarını, hatta 

tekeyi aslan, namussuzu da kahraman ettiklerini belirterek eleştirir: 

Şâ’ir şi’r-i mecâzi kim olur 

Dâ’imâ nekbetî-yi ‘âlem olur 

Olma anun gibi nâ-dâna yakın 

La’netu’llâhi ‘ale’l-kezzâbîn 

Kılma ol şâ’ire lutf ile nazar 

Ki kasîdeyle ide illeri cer 

Ehl-i dünyadan uma lutf-ı tamâm 

Kapusında kıla it gibi makâm 

Tama’ idüp bir iki sîm ü zere 



114 

 

Bir hımârı öge göge çıkara 

Arslan ide olur olmaz tekeyi 

Kahramân eyleye her bir lekeyi (GR: 2662- 2667)  

(Kim mecazi şiirin şairi olursa o kişi daima alemin bahtsızı olur. Sakın 

onun gibi bilgisiz, cahil olana yakın olma! Allah’ın laneti o yalancının 

üzerinedir. O şaire lütufla bakmayasın. Ki (yazdığı) kaside ile dünyayı 

toplar. Dünya ehlinden menfaat umar. Başkalarının kapısında it gibi makam 

bekler. Bir iki altın ve gümüşe tamah edip bir eşeği överek göğe çıkarırlar. 

Olur olmaz tekeyi aslan, namussuzu da kahraman ilan ederler.)  

2.11. Âşık, Sevgili ve Rakip Üzerine Eleştiriler 

Divan şiiri aşağı yukarı hemen her konuya değinmekle birlikte genel 

olarak aşk çerçevesi üzerine yoğunlaşmış bir şiirdir. Konunun aşk olduğu 

yerde âşık ve maşuk, şiirde direkt olarak yerlerini almaktadırlar (NAZİK, 

2016: 244-246).  Bu, Divan edebiyatının kalıplaşmış kurallarından bir 

tanesidir.  

Divan şiirinin başlıca konusu olan aşk macerası; âşık, sevgili ve rakip 

şahıs kadrosu üzerinden işlenmektedir. Bu durumda âşık, divan şairi olarak 

okuyucunun karşısına çıkar. Hem ilahi hem de beşeri aşk konusunda 

değişmeyen tek unsur ise âşığın aşkına karşılık bulamamasıdır. Aynı 

zamanda hep bir arayış içinde olmasıdır. Âşık, kendi çapında bir savaş 

verirken bir de rakiple uğraşır. Sevgilisinden karşılık bulamayan âşık, bu 

rakiple sevgilisini paylaşmak zorunda kalır. Temelini aşkın oluşturduğu bu 

edebiyatta sevgilinin de yeri mühimdir. Sevgili, âşığa karşı olan hem 

fiziksel hem de acımasız tavırlarıyla okuyucunun karşısına çıkmaktadır.  

Âşık, sevgili tarafından uğradığı onca eziyete rağmen bu durumdan son 

derece hoşnuttur. Divan şairleri, bu durumu aslında âşığın aşka âşık olduğu 

veya Allah’a ulaşma yani gerçek aşkı bulma yolunda beşeri aşkı sadece bir 

basamak olarak gördükleri noktasında işlemişlerdir ( TEMEL ÇALIŞKAN, 

2019: 1-10).  



115 

 

Divan şairinin vazgeçilmez konusu olan aşk, tabiî olarak Taşlıcalı 

Yahyâ’nın da konusu olmuştur. Dünyevi, geçici, kişiyi Allah yolundan 

alıkoyacak her şeye karşı olan Yahyâ Bey, beşerî aşktan ziyade tasavvufi 

aşkı ele almıştır. Hemen her konuyu eleştiren Yahyâ’nın sivri dilinden 

sevgili, rakip ve aşksız olan kişi de nasibini almıştır.  

Âşık ve sevgilinin arasına giren rakibin kara yüzlü olduğunu söyleyen 

Yahyâ Bey, onunda kendisi gibi, sevgilinin rakibe yüz verdiği anlarda aşığın 

düştüğü hâl gibi, yıkılmasını diler: 

Gizlü sözüm var dehânun gibi sana ey habîb 

Hatırum gibi yıkılsa ol kara yüzlü rakîb (D. s. 297, g. 27/1) 

(Ey habib! Sana ağzın gibi gizli sözüm var. O kara yüzlü rakip perişan 

olsun.)  

Şair, bu kara yüzlü rakibin hep sevgilinin ardında olduğunu ve aynı 

gündüzün ardından gelen gam gecesine benzediğini ifade ederek eleştirir: 

Kara yüzlü rakîb ardunca her dem 

Nitekim rûzun ardınca şeb-i gam (D. s. 461, g. 288/1)  

(Daima peşinde olan kara yüzlü rakip gündüzün ardındaki gam gecesi 

gibidir.)  

Kara yüzlü, gam gecesi gibi ifadelerin ardından şair, rakibi şeytana 

benzeterek eleştirir. Onun gibi araya ayrılık soktuğunu söyler. Ardından 

onunda vuslat zamanı gibi ömrünün az olmasını temenni eder: 

Fürkat bırakdı araya şeytân gibi rakîb  

Vuslat zamânı gibi anun ‘ömri az ola (D. s. 546, g. 433/2) 

(Rakip, şeytan gibi araya ayrılık sokar. Onun ömrü vuslat zamanı gibi 

az olsun.)  

Kaşı, gözü, kirpiği, boyu, beli, saçı ve bunlara benzer dış görünüşe ait 

unsurlar doğrultusunda hem de acımasız tavırlarıyla aşığa eziyet eden 

sevgili (TEMEL ÇALIŞKAN, 2019: 1-10), Yahyâ’nın şiirlerinde aşığın 

kıymetini bilmeyen, vefasız biri olarak ele alınır: 



116 

 

‘Âşıkun kadrini bilmez yâr imişsin sevdüğüm  

Bî-vefâ didüklerince var imişsin sevdüğüm (D. s. 219, murabba V/1) 

(Sevdiğim, aşığın kıymetini bilmez bir yar imişsin. Sevdiğim vefasız 

dedikleri kadar var imişsin.)  

Sevgilinin acımasız yönlerini eleştiren Yahyâ Bey, onun gaddar 

olduğunu, hep gözyaşını akıttığını, fakir aşığın dünyasına eziyeti, zulmü 

çektiğini ifade eder: 

Yâr-ı gaddârum eyü varmaz gözüm yaşın alur 

Ben fakîrün zulm ile olanca dünyâsın çeker (D. s. 350, g.  109/3) 

(Gaddar yârim yanlış yapar, göz yaşımı akıtır. Zulm ederek ben fakir 

aşığının varını yoğunu alır.) 

Şair, sevgiliyi zalim ve acımasızlığıyla bilinen feleğe benzetir. Onu 

alçağa meyleden siyah bir kakül gibi olduğu noktasında eleştirir: 

Habîbi benzedürin bir bakımda gerdûna 

Ki duna mâyil olur kâkül-i siyâhı gibi (D. s. 590, g. 508/1-2)  

(Sevgiliyi bir bakımdan feleğe benzetirim. Çünkü siyah kakülü gibi (o 

da) alçağa meyleder.) 

Cihanın ne cefasının ne de vefasının insanı diriltmediği belirten Yahyâ 

Bey, cihanın bu durumunu sevgiliye benzetir ve böylelikle hem cihanı hem 

de sevgiliyi eleştirmiş olur: 

Ne dirgürür cefâsı vefâsı ne öldürür 

Cânâne gibi cevr ider oldı cihân banâ (D. s. 287, g. 12/5) 

(Bana aynı sevgilinin yaptığı gibi eziyet eder. Ne cefası diriltir ne de 

vefası öldürür.)  

Son olarak Taşlıcalı Yahyâ Bey, aşkın ve aşık olmanın önemini 

vurgulayarak aşksız olan kişinin gamsız, aşık olmayanın ise eşekten daha 

kötü olduğunu söyleyerek bu kimseleri de eleştirir: 

‘Işksuz kişi velî bî-gamdur 



117 

 

‘Âşık olmayan eşekden kemdür (GR: 594)  

(Aşksız olan kişi kaygısızdır. Âşık olmayan ise eşekten de kötüdür.) 

2.12. Sosyal Eleştiriler 

2.12.1 Toplumun Ahlaki Normlarına Aykırı Olan Durumlara 

Yönelik Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, toplumun ahlaki normlarına aykırı olan, toplumu 

belirli bir çizgiden çıkaran, Allah yolundan ayıran hemen her türlü şeye son 

derece karşıdır. Öyle ki bu şekilde davranan kişileri Gencîne-i Râz 

mesnevisinde yer vermiş ve ağır bir dille eleştirmiştir. Hatta bu husus 

doğrultusunda Lût Kavmi’ni ele almış, eleştirilerini ve mesajlarını vermiştir.  

Lût a.s. kavmini Allah’a şirk koşmaktan alıkoymak, küfürlerinden 

caydırmak, Allah’a karşı gelmekten vazgeçirmek için çok uğraşmıştır. Lût 

a.s.’ın yaptığı uyarılar fayda etmemiş ve her geçen gün azgınlıklar, 

aşırılıklar artmıştır. Cinsel ve ahlaki anlamda iyice yoldan çıkan bu kavim 

sonrasında Allah’ın gazabı doğrultusunda helak olmuştur (ATİK, 1988: 

287-897).  Şair de Lût Kavmi’nin suç ve günah işleyerek günden güne 

yollarından nasıl sapıp mahvolduklarını işler. Nasihat sözü dinlemediklerini, 

yüzlerini peygamberden döndüklerini ifade eder. Sonrasında Allah’ın onlara 

kızarak ansızın elem ve kahır ile bela gönderdiğini ifade eder: 

Lût kavmi ki idüp cürm ü günâh  

Oldı günden güne gümrâh u tebâh  

Mekr-i İblîs ile mânend-i himâr  

Biri birine olurlardı süvâr 

Eslemezlerdi nasîhat sözüni 

Dönderürlerdi nebîden yüzini 

Hışm idüp anlara nâ-gâh Hudâ 

Elem ü kahr ile gönderdi belâ (GR: 2546- 2549)  



118 

 

(Lût kavmi suç ve günah işleyerek günden güne yolunu sapıttı ve 

mahvoldu. İblisin hilesi ve eşek misali olanlar birbirlerine süvar oldular. 

Nasihat sözünü dinlemezler ve yüzlerini Peygamberden döndürürlerdi. 

Allah onlara öfkelenip ansızın elem ve kahır ile bela gönderdi.) 

Bu hususa devam eden Yahyâ Bey, bu kavmin Allah’ın gazabıyla 

hemen yaratılmamışa döndüklerini, iki cihanda da adlarının kötüye çıktığını 

belirtir. Döneminin de problemlerinden biri olan oğlancılığın insanoğluna 

dünyada ve ahirette bela olduğunu ifade eder. Şair Lût Kavmi’ni dolaylı bir 

yoldan ele alıp eleştirirken kendi döneminde de yoldan çıkan kimselere bir 

mesaj mahiyetinde bu kısmı verir: 

Cümlesin hışm-ı Hudâ-yı Rahmân 

Yaradılmamışa dönderdi hemân  

Ne revâdur bu ki bu kavm tamâm 

Oldılar iki cihânda bed-nâm 

Oldı dünyâda ve ‘ukbâda belâ 

Âdem oglına livâtayla zinâ (GR: 2552- 2556)  

(Allah, tamamını gazabıyla hemen yaratılmamışa döndürdü. Ne revadır 

ki bu kavim tamam oldular ve iki cihanda da adları kötüye çıktı. 

İnsanoğluna dünyada ve ahirette oğlancılıkla zina belâ oldu.)  

Yahyâ’nın bu konulardaki tutumu çok nettir. Ona göre fuhuş ve zina 

tam anlamıyla bir yüz karasıdır: 

Ki olan fisk u fücûra mâyil 

Bu ne yüz karasıdur her gâfil (GR: 2439) 

(Fuhuş ve zinaya meyli olan ey gafil, bu nasıl bir yüz karasıdır.)  

2.13.2. Toplumsal Sorunlara Yönelik Eleştiriler 

Sanatçılar ve şairler yaşadığı sosyal çevreden ayrı düşünülmektedir. 

Tabiî olarak bu sosyal çevrenin tesirinde kalmadan da bir eser meydana 

getiremeyeceği aşikardır.  



119 

 

Divan edebiyatı da her ne kadar Arap ve Fars edebiyatlarının etkisiyle 

gelişmiş olsa da Osmanlı Devleti’nin coğrafyasının tarihi, sosyal, siyasi ve 

kültürel özelliklerinden etkilenmiştir. Geliştiği toplumun gerçeklerini, 

toplumsal olaylarını ve sorunlarını kimi zaman realist kimi zamanda 

romantik bir bakış açısıyla ele almışlardır (ÇETİNKAYA, 2019: 47-49). 

Temelinde şairin yaşadığı sosyal çevre ve topluma dair unsurlar eserlerine 

de sirayet etmiştir. Toplumsal olaylar, problemler veya unsurlar Taşlıcalı 

Yahyâ’nın da şiirlerine girmiştir.  

Dönemin sorunlarına sessiz kalmayan Yahyâ Bey, Kitâb-ı Usûl adlı 

mesnevisinde bu durumlara değinir. Öyle ki eserinde Bursa şehrine bir 

uğursuzun geldiğini ve adetinin kefen soymak olduğunu belirtir: 

Gelür Bursa şehrine bir nekbeti  

Kefen soymag olur anın ‘âdeti (KU: 626)  

(Bursa şehrine bir uğursuz gelir. Onun adeti kefen soymak olur.) 

Sonrasında günah işleyen ve nefsine uyan bir kefen soyucunun geldiğini 

ifade eden şair, bu kişinin zulüm ile din evini yıktığını yoldaşının da kinini 

ölüden aldığını söyler. Bunun yanı sıra at hırsızlığının da fazla olduğunu 

ifade eder. Dönemin toplumsal olaylarında hırsızlığın ileri bir seviyede 

olduğunu belirtir: 

Gelür ba‘dehû bir kefen soyucı  

Günâh idici nefsine uyucı  

Yıkar zulmıle hâne-i dînini  

Öliden alur yoldaşı kinini (KU: 629- 630)  

(Ondan sonra günah eden ve nefsine uyan bir kefen soyucu gelir. Zulüm 

ile din evini yıkar ve yoldaşı kinini ölüden alır.)  

Zamân ile at ugrusınun biri  

Ugurlamag isterdi bir esteri (KU: 1108) 

(Zaman ile at hırsızının biri, bir atı çalmak istedi.)  



120 

 

Hırsızlığın yanına hac yolculuğunun da sıkıntılarını dile getiren Yahyâ, 

hacının birinin yolda dalgınlık içerisindeyken uyuyakaldığı ve kafilesinin 

gittiğini belirterek bu hacının kendi ağzından yanına deve binen beş kişinin 

geldiğini ve ecel gibi ona saldırıp soymaya çalıştıklarını anlatır. Şair, bu 

kişilerin ateş gözlü ve sözlerinin kıvılcım dolu olduğunu ifade ederek 

eleştirir:  

Birin hâcınun yolda gaflet alur  

Gider ķâfile yatur uyur ķalur  

Gözi yaş ile toldı âh eyledi  

Başından geçen kıssayı söyledi  

Didi geldi biş kimse üştür-süvâr  

Gözi ‘ayn-ı âteş sözi pür-şerâr  

Ecel gibi bana aķın saldılar  

Yayan oldılar soymaga geldiler (KU: 1511- 1514)  

(Hacının biri yolda dalgınlık içerisindeyken kafilesi gitmiş ve 

uyuyakalmıştır. Bu durum karşısında gözleri yaş ile doldu. Ahlar etti. 

Başından geçen bu olayı anlattı. “Deve binen beş kişi geldi. Gözleri ateş 

gözlü, sözleri kıvılcım dolu. Ecel gibi bana saldırdılar. Yayan olup, 

soymaya geldiler.” dedi.) 

Yahyâ Bey, döneminde Müslüman ve dürüst olarak çalışıp makam elde 

eden kimselerin hırsızların geçim kaynaklarını mahvettiğini, kimseye rüşvet 

vermediğin, devletin malını telef etmediğini ve işini sadık bir şekilde 

yaptığını belirtir. Fakat dürüst ve çalışkan kimseleri devlet erkanı kimselerin 

sevmediğini, çalışarak elde edilen makamın böyle dürüst gençlerin elinden 

alındığını söyleyerek adam kayırmanın ve torpilin çok fazla oluşuna tepki 

gösterir: 

Meger bir Müselmân u togrı sabî 

Alur sa‘y ile bir büyük mansıbı  

Sadâķat ider istikâmet ider  



121 

 

Ana ehl-i dîvân ‘adâvet ider 

Mu‘în eyledi istikâmet elin  

Harâb itdi hırsızlarun me‘kelin  

Ekâbir hedâyâsını virmedi  

Nukûdun usûlini kaldırmadı  

Telef itmedi pâdşâh mâlını  

Gör imdi niçe oldı ahvâlini (KU: 1044-1048) 

(Meğer Müslüman, dürüst bir genç, çalışarak makam alır. Sadakat ve 

istikamet eder. Görevine sadık olduğu için devlet erkanı ona düşman olur. 

İstikamet eli yardımda bulunur. Hırsızların geçim kaynaklarını harap eder. 

Devlet erkanı kimselere hediyesini vermez. Devlet malını boş yere 

harcamaz. Padişahın malını telef etmez. Gencin dürüstlüğü başına bela olur. 

Kötü kimselere iftira ettirerek onun çalışarak kazandığı makamını elinden 

alırlar.)  

Bu unsurların dışında şair, gemi ve gemicilerle ilgili bazı 

değerlendirmeler yapar. Yahyâ Bey, gemicilerin ve geminin dünyadaki eğri 

olan iki en eksik şey olduğunu belirtir. Bu gemicilerinde gemide kendilerini 

bey gibi zannederek insanlara köpek gibi saldırdıklarını ifade eder. Gemiyi 

ve gemicileri bu şekilde eleştiren şairin ifadelerinde de anlaşılacağı üzere o 

dönemlerde geminin güvenli bir ulaşım aracı olmadığının sonucuna 

varılmaktadır: 

İki egridür ‘âlemün ög kimi  

Birisi gemici birisi gemi  (KU: 2735)  

(Dünyanın akıl gibi eğri olan iki şeyi vardır.  Biri gemi diğeri 

gemicidir.) 

Denizde gemici olur beg gibi  

Talar gördügi âdemi seg gibi (KU: 2739)  

(Gemiciler gemide kendilerini bey gibi zannederek insanlara köpek gibi 

saldırırlar.) 



122 

 

2.13.3. Zina Eden Ahlaksız Kimselere Yönelik Eleştiriler 

Dinen geçerli bir akit bulunmaksızın iki karşı cins arasında kurulan 

cinsel ilişki şeklinde tarif edilen zinanın bir davranış dizisi olduğu 

görülmektedir (DİVLEKCİ, 2009: 167). Toplum nezdinde ise meşru 

görülmeyen cinsel münasebet olarak geçmektedir. Dinlerin kutsal 

kitaplarında ve toplumların ceza kanunlarında da yerini almaktadır.  

Zinayı karmaşık bir hale getiren cinsel ilişkide taraflar, yani bu eylemin 

kimler arasında olduğudur. Çünkü cinsel ilişkiler sadece kadın ve erkek 

arasında olmayıp, birçok toplumda hoş karşılanmamasına rağmen, iki kadın 

veya iki erkek arasında ya da daha farklı şekillerde gerçekleşmektedir. Tüm 

bu durumların nihayetinde zina, dinlerde çirkin, kötü ve hoş olmayan bir fiil 

olarak görülmektedir. Namus, ahlak gibi kavramlar açısından da tehlikeli 

bulunmaktadır. Bu sebeplerden dolayı İslam hukukunda hadd cezalarının en 

ağırının zina yapan kimselere verildiği görülmektedir.  

Osmanlı ceza hukukunda zina için İslam hukukunun hadd cezası uygun 

görülmüştür. Ancak hadd suçlarından olan zinanın kesin bir şekilde 

işlendiği saptandığı takdirde bu ceza uygulanmaktadır. Şüpheye mahal 

verecek bir durum söz konusu olduğunda verilen hadd cezası düşmektedir. 

Bu nedenle Osmanlı’da hadd cezaları pek uygulanamamıştır. Suçun ispatı 

için aranan şartlarda eksiklik olduğu takdirde ta’zir cezalar uygulamaya 

geçilmiştir (ÇABUK, 2020: 1-3). Zina eden kimseler için medeni durumları 

da göz önüne alınarak celde –değnek veya kamçı- , sürgün, recm 

cezalarından birisi uygulanmıştır (DEMİR, 2016: 95). Bu durum tabiî olarak 

şairlerinde yazdıkları şiirlere sirayet etmiştir. Bu şairlerden biri de Taşlıcalı 

Yahyâ’dır. Şiirlerinden yola çıkarak 16. yüzyılda zinanın fazla olduğunu 

saptamak mümkündür. Öyle ki Yahyâ Bey, ahlaksızlığı alışkanlık haline 

getirenin suretinin camız sureti gibi olacağını söyleyerek eleştirisini dile 

getirir: 

Şol ki fısk ile me’nûs olur  

Sûreti sûret-i câmûs olur (GR: 1511) 

(Şu ki ahlaksızlığı alışkanlık haline getirir. Sureti camız sureti gibi olur.)  



123 

 

Şair, Kitâb-ı Usûl mesnevisinde bu husus üzerinde çok fazla durmuştur. 

Kadınların zina işlerine izin ve rıza vermesini eleştiren Yahyâ Bey, bu 

kadınlarda ne din ne korku ne de haya olduğunu söyler. Böyle peçesini 

açtıkça halk arasında yüzünün yere düştüğünü ifade eden şair, tepkisini açık 

bir dille ortaya koyar: 

O ‘avrat ki bu işe vire rızâ  

Ne dîn ola anda ne havf u hayâ 

Peçesin aça suratın göstere  

Yüzi halk arasında düşe yire (KU: 2178-2179)  

(O avrat ki bu işe rıza verir. Onda ne din ne korku ne de haya var. 

Peçesini açıp suratını gösterir. Halk arasında yüzü yere düşe.)  

Tepkilerine devam eden Taşlıcalı Yahyâ Bey, domuz etinin neden 

insana haram kılındığını, bunun hikmetinin ne olduğunu sorar. İnsanların 

ahlak seviyesinin çok aşağıda olduğunu belirten şair, tüm bunların üzerine 

adamların eşlerini kıskanmadığını, onlar için kavga dahi etmediklerini ifade 

eder. Bu adamların halinin hayvanda bile olmadığını, hayvanların bile 

birbiri için kavga ettikleri noktasında dişisi için kavga dahi etmeyen 

adamları eleştirir. Hatta zevk ve sefaya düşkün hınzıra benzeseler bile 

bunun imkânsız olduğunu, o domuz oğlu domuzların asla sakınmayacağını, 

sözlerin, nasihatlerin onların kulağına girmeyeceğini belirtir ve artık bu 

diyarın böyle domuzlar ile dolduğunu ekler: 

Harâm oldı insân hınzır eti 

Nedür anladun mı anun hikmeti  

Biri biri yanında eyler cimâ‘ 

Dişisini kıskanmaz itmez nizâ‘ 

Bunun gayrı hayvânda olmaz bu hâl 

İder gördigi gibi ceng ü cidâl 

Mu‘arrûs olan kırnapa vü sefîh  

Muhaldür ki hınzîra olsa şebîh 



124 

 

 Sakınmaz niçe tonuz oglı tonuz  

Kulagına girmez bunun gibi bir söz  

Hanâzîr ile toldı şehr ü diyâr  

Helâk eylemez oldı ehl-i şikâr (KU: 2223- 2227)  

(Domuz eti, insana haram oldu. Bunun hikmeti nedir anladın mı? 

Birbirlerinin yanında cimâ eder. Üstüne birde dişisini kıskanmaz, kavga 

etmez. Bunun bu hali hayvanda olmaz. Hayvan bile gördüğü gibi kavga 

eder. Zevk ve sefaya düşkün olan, hınzıra benzer olsa bile imkansızdır. O 

domuz oğlu domuz sakınmaz. Bunun gibi sözler kulağına girmez.  Bu şehir, 

bu diyar domuzlar ile doldu. Av ehli de helak etmez oldu.) 

Yahyâ Bey, dönemin hocalarının bile yoldan çıktığını, hepsinin 

eşlerinden ayrı başka bir sevgilileri olduğunu ifade eder. Bu zina yapan 

hocaların fakir kalacağını, oynaştığı kişinin yanında itibarsızlaşacağını 

söyler: 

Zinâ ehli hâce kalur fakîr 

Turur oynaşınun yanında hakir (KU: 2236) 

(Zina yapan hoca fakir kalır. Oynaştığı kişinin yanında itibarsız kalır.  

Nice kahpe kadın ve erkeğin bir araya gelerek yiyip içtiklerini 

eğlendiklerini ifade eder: 

Niçe kahpe zenlerle bir niçe er  

Gelür bir yire ‘ayş u ‘işret ider (KU: 2274)  

(Nice kahpe kadınla nice erkek, bir yere gelip yiyip içip eğlenirler.)  

Yahyâ Bey, düşük ahlaklı kadınların yanı sıra düşük ahlaklı erkekleri 

eleştirmekten de geri durmaz. Bunu şu ifadelerle aktarır: “Sonra gelen 

çirkin suratlı kahpe onun avradı çıktı. Kocasına figan ile hücum etti. “Ey 

zina ehli, uğursuz, kötü bahtlı. Bana edersin zulüm, eziyet, cefa ama burada 

murdar kahpelerle sefa sürersin.” dedi.”: 

O sonra gelen kahpe-i bed-likâ  

Bunun ‘avratı çıkdı kaldı tana  



125 

 

Erine figân ile itdi hücûm 

Didi ey zinâ ehli bed-baht-ı şûm 

İdersin bana zulm ü cevr ü cevr ü cefâ  

Sürersin çepel kahpelerle safâ (KU: 2279-2281)  

(O sonra gelen çirkin suratlı kahpe, bunun avradı (eşi) çıktı. Kocasına 

figan ile hücum etti. “Ey zina ehli uğursuz kötü bahtlı.” dedi. Bana edersin 

zulüm, eziyet, cefa ama burada murdar kahpelerle sefa sürersin.)  

Bu durum toplumda fuhşun ne kadar çok yaygınlaştığını 

göstermektedir. Öyle ki fuhuş teşebbüsünde bulunan adamların gittikleri 

mekanlarda fahişe olarak kendi eşlerinin karşılarına çıktığı görülmektedir. 

Eleştirilerine devam eden Yahyâ Bey, zina ehli kimselerin mendebur 

züğürt, fitne ve fesatlıkta şiddetli esen bela rüzgârı olduğunu söyler. Bu 

kimselerin kahpe birini av eylediklerini, sonrasında hanesine koyup bir de 

bununla iftihar ettiklerini ifade eder: 

Zinâ ehli bir müflis-i mendebur 

Sabâ-yı belâ sarsar-ı şerr ü şûr  

Meger kahpenün birin eyler şikâr  

Koyar hânesine ider iftihâr (KU: 2317- 2318)  

(Zina ehli bir mendebur züğürt, fitne ve fenalıkla şiddetli bir şekilde 

esen bela rüzgarıdır. Meğer kahpenin birini av eyler. Hanesine koyar ve bir 

de bununla iftihar eder.)  

Artık hacıların, hocaların bile sapıttığını ifade eden şair, kimi hacı 

zannetse koltuğunun altından put gibi güzel bir dilberin çıktığını belirtir: 

Kime hâcı dirsen ‘acebdür bu dem  

Çıkar koltugında anun bir sanem  

Ki ya‘ni nihânîce dil-ber sever  

Olur hânesi burc-ı şems ü kamer (KU: 2351-2352) 



126 

 

(Bu zamanda kime hacıdır desem, koltuğunun altından put gibi güzel bir 

dilber çıkar. Yani gizlice dilber sever. Hanesi ay ve güneşin kalesi olur.)   

Güvenlikten sorumlu subaşı memurlarının bile fuhşa teşebbüs ettiği 

noktasında eleştiren şair, bunun önemli bir güvenlik sorunu teşkil etmesinin 

altını çizer: 

Subaşı yüz akça beşâret virür  

Sakalın öper istimâlet virür (KU: 2297)  

(Subaşı yüz akçe müjdelik verir. Sakalını öpüp onun gönlünü alır.) 

Hemcinse karşı duyulan ilgiden de bahseden Yahyâ Bey, aynı cinsten 

kişiler arasında da duygusal ve cinsel anlamda bir yakınlığın olduğunu 

belirtir. Oğlancılığın şiire konu olması o dönem için eş cinselliğin de fuhuş 

kadar önemli bir problem olduğunu gösterir (SAĞLAM, 2016: 383) : 

Ne murdâr olur oglanun ahmakı  

İl içinde aldar yürür her sakî  

Bulutdan şu gül yüzlü kim nem kapar 

Gulâm-pâreye kapusını yapar (KU: 2391-2392)  

(Oğlanın ahmakı ne murdar olur. Her uyanık il içinde (kendisini) aldatır, 

gider. Şu gül yüzlü buluttan ki nem kapar. Genç oğlana kapısını yapar.) 

Tüm bu durumlar karşısında Yahyâ Bey, uyarmayı da ihmal etmez. 

İnsanların fahişelerle beraber olmaması gerektiğini söyleyen şair, bu 

durumu, “İnsan köpek yalağından yemek yemez!” diyerek ifade eder. Akıl 

noksanlığı, eşkıyalık ve alçaklıkla nitelendirdiği kadınların sevilmemesi 

gerektiğinin altını çizer: 

Eyleme her fâhişeye iltiyâm  

İt yalağından yimez âdem ta‘âm  

Sevme anun gibi zen-i reh-zeni 

Nâkısatü‘l- ‘akl u denî güdeni (GE: 1223- 1224) 



127 

 

(Fahişelerle beraber olma. İnsan köpek yalağından yemek yemez. Onun 

gibi eşkıya, aklı eksik ve alçaklığı güden bir kadını sevme!) 

Böyle zina edenleri gören Yahyâ Bey, eleştirilerinin yanında bu yoldan 

geri döndürmek için çeşitli uyarılarda bulunur. “Ey hayasız, Allah her 

tarafından görürken ondan utanmaz mısın? Gel zina yapana zinada ortak 

olma! Sakın kötü işi iyi sanma!” der: 

Her tarafundan görür iken Hudâ 

Andan utanmaz mısın ey bî-hayâ  

Zâniye gel olma zinâda şerîk  

Kâr-ı bedi sanma sakın kâr-ı nîk (GE: 1228- 1229) 

(Ey hayasız, Allah her tarafından görürken ondan utanmaz mısın? Gel 

zina yapana zinada ortak olma. Sakın kötü işi iyi sanma!) 

Haramzadelerin sohbetinin bile zarar olduğunu ifade eden şair, bunun 

sonunun talihsizlik getireceğini belirtir. Böyle kimselerle ne bir kelam 

edilebileceğini ne de bir selam verilebileceğini ifade eder. Yahyâ Bey, 

okuyucuya heves ehli kimseleri yanına getirip, kaftanına o lekeyi 

dokundurmamasını tembih eder.  

Zarardur harâm-zâdenün sohbeti 

Sonunda be-her-hâl olur nekbeti  

Ko öğür yavayı yanundan müdâm 

Ne ana kelâm eyle ne vir selâm 

Getürme hevâ ehlini yanuna  

Lekeyi tokundurma kaftanuna (KU: 2530-2532)  

(Haramzadenin sohbeti zarardır. Her halinde talihsizlik olur. O başıboş 

olanı yanından devamlı ayır. Ne onunla bir kelam et ne de selam ver. Heves 

ehlini yanına getirme. Kaftanına o lekeyi dokundurma. )  

Böyle zina eden kimselere seslenen Yahyâ Bey, insafı olmayan, kahpe, 

lanet gibi tabirleri kullanarak bu kimselere bir sınırlarının bile olmadığını, 

hiç mi utanmadıklarını, kahpelikten hiç mi usanmadıklarını sorar: 



128 

 

Sadâ-i bülend ile eydür ana  

Hey insâfı yok kahpe la‘net sana 

Oran olmadı mı utanmaz mısın  

Dahî kahpelikden usanmaz mısın (KU: 2229-2230)  

(Ona yüksek sesle söyler. Hey insafı yok, kahpe, lanet sana. Senin 

haddin yok mu, utanmaz mısın? Kahpelikten usanmaz mısın?) 

Böylesi sureti ve sireti mekruh olanların cennetin gül bahçesini mekan 

edemeyeceklerini söyleyen şair, itler gibi kötü huylu olanların asla cennet 

kızlarının sahibi olamayacaklarını ekler ve zina edenleri eleştirir: 

Sûreti ve sîreti mekruh olan  

Gülşen-i firdevsde itmez mekân (GE: 1254 ) 

(Sureti ve sireti mekruh olan, cennetin gül bahçesinde mekan etmez.)  

Hâsılı bed-hûy olan itler gibi  

Hûr-ı cinânun olımaz sâhibi (GE: 1257) 

(Velhasıl itler gibi kötü huylu olan, cennet kızlarının sahibi olamaz.) 

Bu şekilde gönlü kara kimselerin fazla olmasının ibadet gecesinin 

karanlığı olduğunu söyler: 

Gönli kara kimselerün kesreti  

Oldı şeb-i tâ‘atümün zulmeti (GE: 1549) 

(Gönlü kara kimselerin çok olması, ibadet gecemin karanlığı oldu.) 

Hatta Yahyâ Bey, eleştirilerini başka bir boyuta taşıyarak zina yapmanın 

yasaklandığı takdirde bu cihandan vebanın bile çekineceğini ifade eder: 

Kesilse yasag olsa ehl-i zinâ  

Cihândan ibâ eyler idi vebâ (KU: 2199)  

(Zina ehli kesilse yasak olsa, cihandan veba bile imtinâ ederdi.)  

2.14. Dünyaya Yönelik Eleştiriler 



129 

 

Edebi metinlerde zemin, cihan, âlem isimleriyle okuyucunun karşısına 

çıkan dünya kavramı tasavvufi ve edebi olarak farklı şekillerdedir. Divan 

edebiyatında dini ve tasavvufi bakış açısıyla değerlendirilen dünya, farklı 

unsurlar dışında insanların ona yüklediği anlamlar doğrultusunda ele 

alınmıştır. Dünyanın vefasızlığına, dönekliğine, ikiyüzlülüğüne vb. 

değinilerek edebi metinlerde yer verilmiştir.  

Kur’an-ı Kerim’de geçiciliği, hadislerde Müslümanlara zindan olduğu, 

aldatıcılığı, göz boyaması noktasında dünya ele alınmıştır. Divan 

edebiyatında da bu hususlar noktasında eleştirilip ve değerlendirilip, dünya 

hayatının salih amaller işleme noktasında bir şans olduğu ve bu şansın iyi 

değerlendirilmesi gerektiği üzerinde durulmuştur (ÇAVUŞOĞLU, 2019: 

225- 228). Bu konunun üzerinde duran şairlerden biri de Taşlıcalı 

Yahyâ’dır. Eserlerinde dünyayı, cihanı ele alarak birer eleştiri unsuru haline 

getirir. Öyle ki, Divan’ında nice gönül ehli kimselerin bu alçak dünyaya 

gönül verdiğinin sitemini dile getirerek hem o kimseleri hem de alçak 

ifadesi doğrultusunda bu dünyayı eleştirmektedir: 

Dünyâ-yı duna nice gönül vire ehl-i dil 

Zirâ ki oldı cîm-i ecel câna muttasıl (D. s. 435, g. 244/1) 

(Ecelin cimi cana bitişik oldukça gönül ehli alçak dünyaya nasıl gönül 

versin.)   

Sonrasında Yahyâ Bey, derdinin fazla olduğunu ifade eder. Bu durumun 

vefasız olarak adlandırdığı dünyaya esir olmasından kaynaklandığını 

belirtir: 

Kangı birin diyeyin bin dürlü derdüm var benüm  

Bî-vefâ dünyâ gibi bir zâlime oldum esîr (D. s. 366, g. 133/4)  

(Hangi birini diyeyim bin türlü derdim var benim. Vefasız dünya gibi 

bir zalime esir oldum.)  

Şair, bir başka eserinde yine dünyanın alçak olduğunun vurgusunu ve 

eleştirisini yaparak okuyucuyu bu alçak dünya ile sevgili olmaması ve din 

evini karanlık etmemesi hususunda uyarır: 



130 

 

Olma bu dünyâ-yı denî ile yâr  

Dîn evini eyleme târîk u târ (GE: 1554)  

(Bu alçak dünya ile sevgili olma. Din evini karanlık eyleme.)  

Uyarılarına devam eden Taşlıcalı Yahyâ Bey, bu seferde dünyayı 

ikiyüzlü olması dolayısıyla eleştirir ve bu cihanı sevmemesi üzerinde duran 

şair, sonrasında ayrılığın çok zor olacağını belirtir: 

Sevme iki yüzli cihânı katı 

Müşkil olur sevgilinün fürkati (GE: 1051)  

(Bu ikiyüzlü cihanı sakın sevme! Sevgilinin ayrılığı zor olur.)  

Eleştirilerinin dozunu arttıran Yahyâ Bey, dünyayı Ye’cûc fitnesine 

benzeterek eleştirir. En büyük kıyamet alametlerinden olan Ye’cûc ve 

Me’cûc, büyük bir fitnelik çıkaracakları bilinmektedir. İskender’in Seddi, bu 

fitnecilere engel olması maksadıyla yaptırılan bir settir (ÇELEBİ, 2013: 

373-375). Şair, Allah aşkının Ye’cûc fitnesine benzeyen dünyaya 

İskender’in Seddi gibi engel olacağının vurgusunu yapar: 

Bu dünyâ fitne-i Ye’cûca benzer 

Olur ‘ışk ana bir sedd-i Sikender (YZ: 4230) 

(Bu dünya Ye’cûc fitnesine benzer. Aşk, ona bir Sedd-i İskender gibi 

olur.)  

Aynı zamanda Yahyâ Bey, bu alçak dünyaya rağbet eden kimseleri göz 

ardı etmez. Onları da sözünü dinlemesi noktasında uyarmaktadır: 

Gele et râgıb-ı dünyâ-yı denî  

Sözümi esle beni dinle beni (GR: 2313) 

(Gel, ey alçak dünyanın râgıbı sözüme kulak ver. Pür dikkat dinle!) 

Şair, benzetmelerinde de bu geçici, fani dünyaya yer vererek, dünyayı 

yalancılığı noktasında eleştirir: 

Fâni dünyâ gibi yalancı idi 

Hasta-i ‘ışka kara sancı idi (ŞG: 881)  



131 

 

(Bu fani dünya gibi yalancıydı. Aşk hastasına adeta kara bir sancı idi.)  

Yahyâ Bey, bu dünyanın zehrinin panzehir gibi durduğunu ama onun 

bütün panzehirlerinin aslında bir zehir gibi olduğunu ifade eder. Şair, bu 

dünyanın nimetlerinin çok cezbedici olduğunu ifade etse de en nihayetinde 

bu dünya nimetlerinin hatta bu dünyanın bir zehir olduğunu söyler: 

Zehr-i tiryak durur bu dünyânun 

Cümle tiryâkı zehr durur anun (ŞG: 732)  

(Bu dünyanın zehri tiryâkdır. Onun bütün tiryâkı zehirdir.) 

Şair, kendisine seslenerek ölümün asıl son olduğunu ve bu alçak 

dünyaya itimat etmemesi gerektiğini vurgular.  

Çünkü âhir ölümdür iy Yahyâ 

İ’timâd itme dehr-i düne müdâm (ŞG: 340) 

(Ey Yahyâ, çünkü son ölümdür. Bu alçak dünyaya sürekli itimat etme.)  

Bu gelip geçici olan dünyayı muhtelif ifadeler doğrultusunda eleştiren 

Yahyâ, bu dünyanın bir virane olduğunun da vurgusunu yapar. Hatta 

kendisinden sonra gönlüne de seslenen şair; “Ey gönül, dünya fanidir. 

Baykuş gibi bu viraneyi bekleme!” der.  

Fânîdür iy gönül cihân fâni 

Bekleme bûmveş bu vîrânı (ŞG: 342)  

(Ey gönül, bu dünya fanidir. Baykuş gibi viraneyi bekleme.)  

2.15. Feleğe Yönelik Eleştiriler 

Gök, gökyüzü, sema, alem, talih, dünya, kader, baht, devran vb. gibi 

anlamlarının yanında her gezegene özgü gök tabakası, yıldızları taşıdığına, 

hareket ettirdiğine inanılan felek, şeffaf gök küre olarak 

değerlendirilmektedir. Genel itibariyle bakıldığında feleğin tanımları 

birbirine benzemektedir. 

Divan edebiyatında ise daha çok şikâyet yerine kullanılmıştır. Çünkü 

kaza ve kadere itiraz edemeyen şairler dünyada olup biten durumları feleğe 



132 

 

yüklemişlerdir. Bu nedenle şairler, feleği zalim ve onları istedikleri 

şeylerden mahrum bırakan olarak görmüşlerdir. Genel itibarıyla felek, 

zalim, adaletsiz, kindar, cellat, arsız, vefasız, güvenilmez, fena ve acımasız 

olarak ele alınmıştır (KUL, 2015: 17-26).  

Feleği bu şekilde ele alan ve eleştiren şairlerden biri de Taşlıcalı 

Yahyâ’dır. Taşlıcalı Yahyâ Bey, Divan’ında kendisine seslenerek feleğin 

yüze gülmesine itimat etmemesini öğütler ve feleğin güvenilmezliği 

noktasında eleştirisi belirtir: 

İ‘tikâd itme yüze gülse felek ey Yahyâ 

Katı hışm eyleyicek kişi güler vakt-i gazab (D. s. 298, g. 28/5) 

(Ey Yahyâ, felek/baht yüzüne gülerse sakın ona inanma. (Çünkü) 

düşmanlık edecek kişi gazap vaktinde güler.)  

Feleği arsızlığı ve vefasızlığı noktasında eleştiren Yahyâ Bey, meleğin 

bile şeytana hizmetkar olduğunu ifade eder: 

Felek şimdi katı bî- ‘âr olupdur 

Melek şeytana hıdmetkâr olupdur (D. s. 241, 188) 

(Felek şimdi oldukça arsız olmuştur. Melek, şeytana hizmetkar 

olmuştur.) 

Bî-vefâlıkda felekler gibi oldı o melek 

Her gice geyse yaraşur ana altunlu benek (D. s. 415, g. 212/1)  

(O melek, vefasızlıkta felekler gibi oldu. Her gece altunlu benek giyse 

ona yaraşır.) 

Yahyâ Bey, yine başka bir beyitte daha feleğin vefasızlığına değinerek 

eleştirilerine devam eder: 

Başumdan aşdı muhabbet gubâr-ı râhı gibi 

Bu bî-vefâ felekün mihri gibi mâhı gibi  (D. s. 590, g. 508/1) 

(Sevglinin muhabbet yolunun tozu bu vefasız feleğin güneşi ve ayı gibi 

başımdan aştı.)  



133 

 

Şair, insanları büyük gösterenin feleğin aynası olduğunun farkındadır. 

Böyle kimselerin serçe iken kendilerini Anka gibi görmeleri dolayısıyla 

eleştirir: 

Halkı büyük gösteren âyînedür gerdûn-ı dûn  

Bilmeyenler serçe iken kendüyi ‘Ankâ görür (D. s. 340, g. 94/4)  

(Alçak dünya halkı büyük gösteren bir aynadır. Bunu bilmeyenler serçe 

iken kendini “Ankâ” görür. )  

Bu şekilde en tepeye çıkmaya çalışanları gören Yahyâ Bey, bu 

feleklerin devrinin onları düşüreceğini, helak edeceğini belirterek 

okuyucuyu feleğe karşı uyarır: 

Çıkma ol bâma ki devr-i eflâk 

Düşürür ise seni ide helâk (GR: 894)  

(Feleklerin devri seni düşürürse helak eder. Yükseklere çıkmaya 

çalışma.) 

Şair, fenalık ve sıkıntı yeri olduğunu söyleyerek feleği eleştirmeye 

devam eder. Hatta bu şekilde olan feleğin gururlanacak nesi olduğunu da 

idrak edemez: 

Mihnet-âbâd-ı fenâdur bu felek 

Nesi var ola gurur eyleyecek (GR: 1014)  

(Bu felek fena yerinin mihnetidir. Gururlanacak nesi var?) 

2.16. Fiziksel Özelliklere Yönelik Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, ele aldığı unsurların yanı sıra şahısların fiziksel 

özellikleri üzerinden de çeşitli eleştiriler yapmıştır. Kitâb-ı Usûl 

mesnevisinde eleştirisini çeşitli benzetmeler yardımıyla dile getirir; “Zaman 

ile sert huylu biri evlendi. Ona çirkin yüzlü bir karı verdiler. İki ayağı sanki 

iki sopa gibi. Boş teni sanki bela mağarası. Kış rüzgârı misali soğuk yüzlü. 

Acı sözlü sanki cefa ateşi gibi. Açıkçası sürmesi simsiyah durur. Sanki 

çeperi kömürle kararmış zannedersin.” : 

Zamân ile evlendi bir tünd-hûy  



134 

 

Ana virdiler bir karı zişt-rûy 

İki pâyı gûyâ ki iki ‘asâ  

Mücevvef teni sanki gâr-ı belâ 

Sovuk yüzlü mânend-i bâd-ı şitâ 

Acı sözlü gûyâ ki nâr-ı cefâ 

Turur sürmesi rastıkı âşkâr 

Kömürle kararmış sanasın cidâr (KU: 2021- 2024)  

(Zamanla sert huylu biri evlendi. Ona çirkin yüzlü bir kadın verdiler. İki 

ayağı sanki iki sopa gibidir. Boş teni sanki bela mağarasıdır. Kış rüzgârı 

misali soğuk yüzlü. Acı sözlü sanki cefa ateşi gibi. Açıkçası sürmesi 

simsiyah durur. Sanki çeperi kömürle kararmış zannedersin.)  

Dönemi ve yaşadığı toplum hakkında çeşitli hususlara yer veren Yahyâ 

Bey, döneminde kölelerin ve hizmetkarların farklı ırklardan seçildiğini 

anlattığı bir bölümde hizmetkarların siyahi kimselerden seçilmemesi 

gerektiğini önererek bu kimseleri fiziksel ve kişisel özellikleri bakımından 

eleştirir. Çünkü şaire göre siyahlardan kimseye hayır gelmez ve siyahların 

içi şeytanlıklarla doludur: 

Dahî gayrı ecnâsu‘l-hâs olur  

İçi tolu vesvâs-ı hannâs olur 

Hayır gelmez aslâ sakın karadan  

İki gözün ise çıkar aradan  

O kul kim kapunda ola bed-sıfât  

Hemân anı bakar göresine sat (KU: 2785- 2787)  

(Kendine has soylar olur. İçi vesvese dolu şeytan olur. Asla kara 

olandan hayır gelmez. İki gözü olsa da aradan çıkar. O kötü sıfatlı kapında 

olursa kul, hemen önüne arkasına bakmadan sat.) 

2.17. Müzik Aletleri ve Çalgıcılara Yönelik Eleştiri 



135 

 

Döneme ve Osmanlı Hanedanı’na bakıldığında hemen hemen bütün 

âlim, şair ve sanatkârlar, şiir ve musiki başta olmak üzere çeşitli sanatlar ile 

meşgul olmuşlardır. Musiki ile ilgili olan unsurlar ve müzik aletleri gerek 

beşeri gerekse tasavvufi yönden Klasik Türk edebiyatında yerlerini almıştır.  

Aynı zamanda Osmanlı padişahları, musiki ve sanatla uğraşanları himayesi 

altına almış, desteklemiştir. Bu da Osmanlı’da sanatsal faaliyetlere verilen 

değeri göstermektedir. Padişahların yanı sıra şairlerde musiki dinlemenin 

önemini vurgulamışlardır. Fakat kişinin musikiyi evinde icra etmesi doğru 

bulunmamıştır. Bizzat musiki ile uğraşmak, herhangi bir çalgı çalmak hoş 

görülmemiştir. Hatta tüm bunların, dinî musiki hariç, Müslüman 

olmayanlara uygun olacağı düşünülmüştür  (DEMİR, 2013: 1-2). Taşlıcalı 

Yahyâ Bey, bu noktada Allah’ı zikretmekten alıkoyacak unsurlara fazlasıyla 

tepki göstermiştir. Bunlardan en çok üstünde durduğu unsurlar ise, müzik 

aletleri ve çalgıcılardır. Bu düşüncesinden hareketle Yahyâ, musikara 

meyledilmemesi gerektiğini, bunun Allah’ı zikretmekten alıkoyacağını, 

çengin çalgıcının elinde nasıl inlediğini örnek göstererek ve buna insanın 

ibretle bakması gerektiğini ekleyerek, anlatır:  

Yürü meyl eyleme mûsîkâra  

Zikr-i Mevlâdan ider âvâre 

‘İbret ile nazar it itme ‘inâd 

Çeng ider mutrib elinden feryâd (GR: 2459- 2460)  

(Meyletme musikara, yürü! Seni Allah’ı zikretmekten alıkoyar. İnat 

etme, ibretle bak! Çengi çalgıcının elinden inlemektedir.) 

Şair, zikrin sessiz yapılması gerektiğini savunur. Allah’a ibadet 

edenlerin seslerinin dışarı çıkmasının nedenini içlerinin tambur gibi boş 

olmasına bağlayan Yahyâ Bey, maneviyatı güçlü olan kişilerin zikrinin 

sessiz ve gösterişsiz olduğuna değinir. Dolaylı olarak tamburun gereksiz 

olduğu noktasında eleştirilerini dile getirirken gösteriş için ibadet edenleri 

de tambura benzeterek eleştirisine farklı bir boyut kazandırır: 

Eger olmasa mücevvef tanbûr 

Kullarun eylemez âvâz-ı-ı zuhûr (GR: 713)  



136 

 

(Eğer tanbur içi boş (oyuk) olmasa,  kullarının avazlarını zuhur 

eylemez.)  

Yahyâ Bey, kemençe çalan bir kimsenin putlar gibi olduğunu, ona 

meyledenin Müslüman olmadığını da ekler: 

Sanemler gibidür kemançe hemân 

Ana mā‘il olmaz Müselmân olan (KU: 2538)  

(Kemençe sanemler gibidir. Müslüman olan ona meyilli olmaz.) 

Şair, kemençe çalanlarla ilgili ağır eleştirilerine devam eder. Kemençe 

çalan kişileri bağayı ve değersiz bulur. Kemençenin şeytanın kemanı 

olduğunu ifade eder ve insanları isyana teşvik etmesi yönüyle eleştirir:  

Kemançe çalan mühmel ü mübtezel  

Şu çingeneler gibidür fi‘l-mesel 

Niçe kere kesmez bıçagın urur  

Bogazladıgını çagırdur turur  

Kemançe şeyâtine olur kemân  

İder halkı ‘isyân okına nişân (KU: 2541- 2543)  

(Kemençe çalan bayağı ve değersiz (kişi) meselâ şu çingeneler gibidir. 

Çoğu defa kesmez (sadece) bıçağı vurur. Boğazladığını bağırtır durur. 

Kemençe şeytanın kemanı olur. İnsanları isyan okuna hedef gösterir.) 

Bir başka çalgı olan tambur da bu eleştirilerin odağı olmuştur. Yahyâ 

Bey, çeng ve telli tamburu çalanlara insanların ardını döneceğini, tamburun 

insanlar içinde uzanıp yatmakta olduğunu, onu gören salah sahiplerinin ona 

tekme attıklarını söyler:  

Alur altına çengini ol bakar  

Semer üzre binmiş hımâra döner 

Gören çeng ü şeş-tâlarun derdini  

Utanmaz çalana döner ardını (KU: 2535- 2536)  



137 

 

(Ol bakar (öküz) çengini altına alır. Tıpkı semer üzerşne binen eşeğe 

döner. Çeng ve telli tanburun bu halini gören utanmayarak çalan kişiye 

arkasını döner.) 

İl içinde tanbur uzanur yatar  

Salâh ehli anı görince kakar (KU: 2546) 

(Tanbur, insanlar içinde uzanıp yatar, onu gören salah sahipleri ona 

tekme atar.)  

Şair, kopuz sesini işiten bir kişi aldanarak sanki kazan üzerine damla 

damlıyor gibi hisseder. Zurna çalarken avurdu şişen zurnacının halini ise 

eşeğin erkeklik organına benzetir. Çalgıcının ise davul çalarken dışkısına 

başmış ayı gibi homurdandığını söyler. Davul ve dümbelek çalanların karın 

saldıklarını ve başlarına kendi elleriyle kavgayı satın aldıklarını belirtir. 

Eline sefayla santur alan ve mahcubiyetle eğilip kanun çalan kişilerin 

hallerini, düşürdüğünü başkalarıyla arayan körlerin durumuna benzetir. 

Uyarılarına da bir taraftan devam eden şair, insanın tef gibi paraya 

atlamaması gerektiğini, zaafı olanlar gibi şiddete meyletmemesini ekler:  

Kopuzı işiden kişi aldanur  

Kazan üstine tamla tamlar sanur (KU: 2537)  

(Kopuz sesini işiten kişi, yanılarak kazan üzerine damla damlıyor 

zanneder.) 

O zurnacınun kim avurdı şaşar  

Olur hassiyyetinle bir kîr-i har (KU: 2547) 

(Zurna çalarken avurdu şişen zurnacının hâli, eşeğin erkeklik organına 

benzer.)  

Nakâre çalarken görün mutribi  

Gümürdür bokın basmış ayı gibi (KU: 2550) 

(Mutribi davul çalarken görün. Dışkısına basmış ayı gibi homurdanır.) 

Tabl u nakkâre ki karın saldılar 

Başına gavgâyı satun aldılar (GE: 1579)  



138 

 

(Davul ve dümbelek karın saldılar. Başlarına da kavgayı satın aldılar.)  

Eline safâ ile santur alan 

Egilüp hicâb ile kânûn çalan 

Şu körler gibidür ki başın eger  

Düşürdügini eller ile arar (KU: 2548- 2549) 

(Eline santur alan ve utanarak eğilip kanun çalan kişilerin hâlleri, 

düşürdüğünü eliyle arayan körlerin durumu gibidir.) 

Pâraya atlama yüri def gibi  

Şiddete meyl itme muzâ‘af gibi (GE: 974) 

(Yürü tef gibi paraya atlama! Zaafı olanlar gibi şiddete meyletme!)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, bu çalgıları çalan çalgıcılarında başlarına zeval 

gelmesini, kıyamette lanet halkası olarak çalgıcının dilenci çanağına 

benzeyen tefinin yeterli olacağını söyler:  

Bu sâzende kısmuna gelsün zevâl  

Yiri oldı her yirde saff-ı ni‘âl (KU: 2534)  

(Bu çalgıcı kısmına zeval gelsin yeri her yerde ayakkabıların konulduğu 

yer (alçakta) oldu.)  

Kıyâmetde ey mutrib-i kec-nazar  

Defün boynuna tavķ-ı la‘net yiter  

Defün pulı eksük degül her zamân  

Dilenci çanagına benzer hemân (KU: 2544-2545) 

(Ey eğri bakışlı çalgıcı, kıyamette boynuna lanet halkası olarak 

geçirmek için tefin yeterlidir. Pulu hiçbir zaman eksik olmadığından adeta 

dilenci çanağına benzer.) 

Hatta bu çalgıcıların sazını alıp başlarına çalmanın sevaba girme sebebi 

olduğunu söyler. Böyle hainlere Tanrı’nın düşman kesildiğini, bu 

çalgıcıların müezzinlerinin şeytan olduğunu, onlara her bahtsızın her lanetin 

uyduğunu, çaldıklarının da gaflet aleti olduğunu ekler:  



139 

 

Hemân bunların sazını alasın 

Sevâba girüp başına çalasın (KU: 2554)  

(Hemen bunların sazını alıp, başlarına çalasın ve sevaba giresin.)  

Bu hâinlere oldı Tanrı ‘adû  

Ki şeytân müezzinleridür ķamu  

Uyar ana her nekbeti la‘neti 

 Olur çaldugı âlet-i gafleti (KU: 2605- 2606)  

(Hepsi şeytanın müezzinleridir. Allah bu hainlere düşman olmuştur. 

(Bunlara) her lanet ve talihsizlik yakışır. (Çünkü) çaldığı gaflet aleti olur.) 

Yahyâ Bey, çalgı işini kadın işi olarak görür ve adam olana çalgı işinin 

gerekmeyeceğini ifade eder. Çünkü ona göre çengi çalan kılıç çekemez: 

Gerekmez er olana şugl-ı zenân  

Kılıç çalabilür mi çengi çalan  (KU: 2551)  

(Er olana kadın işi gerekmez. Çeng çalan kılıç çalabilir mi?) 

Şair, çalgılara ve çalgıcılara olan eleştirisini ve nefretini çeşitli 

benzetmelerle kuvvetlendirir. Çalgıcıların sazlığının yandığını ve sonrasında 

heves ehli olan isyan grubunun dağıldığını belirtir. Daha önce kemençeyi 

çalan kişinin putlar gibi olduğunu söyleyen şair, onun putunun kırılıp, 

yandığını ateşe odun olduğunu, çengin şeytan bayrağının yerlere yıkıldığını, 

rebabın halinin harap ve viran olduğunu, rakkasın saadet gününün devrinin 

döndüğünü, tamburun çalgıcıya can belası olduğunu ve sanki bir avradın 

elinde oğlanı ağlarmışçasına ses çıkardığını, kemençenin çalgıcı elinde figan 

ettiğini, sazın vücudunun iblis hanesi olduğunu, sazı dinsizler gibi ateşte 

yaktıklarını, kemanın bela eli olduğunu ve artık şarap meclisinin halkası ile 

ney sohbetinin bozulduğunu ifade eder:  

Tutuşdı âteşe sâzedeler neyistânı 

Tagıldı ehl-i hevânun gürûh-ı ‘isyânı 

Kemânçenün sanemi sındı yandı âteşe ‘ûd 



140 

 

Yıkıldı yerlere çengün livâ-yı şeytânı 

Rebâbun eylediler hâlini harâb u yebâb  

Kurudı câm-ı tehi gibi fâsıkun kanı  

Def oldı kâse-i Mecnûn gibi iki pâre  

Sifâl-i seg gibi câmun dürüldi devrânı 

Giderdi âlet-i hengâmesini mutrıblar 

Olurdı ‘ayn-ı ‘avâma hicâb-ı zulmânî 

Sa‘adeti güninün devri döndi rakkâsun 

Çalındı çalıcınun hâke tâc-ı ‘unvânı 

Akar sular gibi cümle terâne ehlinün  

Yere düşürdi yüzin emr-i şer-i Sübhânî 

Belâ-yı cân idi sâzende kısmına tanbûr 

Elinde ‘avretün ağlardı sanki oğlanı  

Ne zulm idi bu ki def‘ itdi pâdişâh-ı cihân  

Kemânçe mutrıb elinden iderdi efgânı 

Vücûd-ı âlet-i sâz idi hâne-i iblis  

Melâhide gibi yakdılar âteşe anı  

Kemân-ı dest-i belâ idi çengün endâmı  

Nişân iderdi günâh oklarına insânı  

Bozuldı halka-i bezm-i mey ile sohbet-i ney 

Tağıtdı şâh-ı vilâyet bu dâm-ı noksânı (D. s. 38-39, k. 6/ 1-12) 

(Çalgıcıların sazlığı ateşe tutuştu. Heves ehlinin isyan grubu dağıldı. 

Kemençenin putu kırıldı, yandı, ut ateşlerde yandı. Çengin şeytan bayrağı 

yerlere yıkıldı. Rebabın halini harap ve viran ettiler. Boş kadeh gibi o 

günahkarın kanı kurudu. Tef Mecnun’un sazı (kasesi) gibi iki parça oldu. 

Köpek çanağı gibi kadehin devranı dürüldü. Çalgıcılar gürültü aletlerini 

ortadan kaldırdı. Avamın gözüne zulüm perdesi olurdu. Rakkasın saadet 



141 

 

gününün devri döndü. Çalgıcının unvan tacı toprağa çalındı. Allah’ın 

şeriatinin emri bütün çalgıcıları akarsular gibi yere düşürdü.  Tambur, 

çalgıcıya can belası idi. Sanki elinde avradın oğlanı ağlardı. Nasıl bir 

zulümdü ki bu cihan padişahı bu zulmü bitirdi. Kemençe, çalgıcı elinden 

figan ederdi. Şeytanın evi müzik aletinin gövdesiydi. Onu mülhidler gibi 

ateşte yaktılar. Çengin endamı, bela ehlinin yayıydı. İnsanı günah oklarına 

hedef yapardı. Şarap meclisinin halkası ile ney sohbeti bozuldu. Vilayet şahı 

bu eksik tuzağı dağıttı.) 

Tüm bu çalgıları Allah’ın haram ettiğini düşünen şair, iyi bir şey 

olsalardı haram olmayacaklarını belirtir ve okuyucuyu sorgulamaya teşvik 

eder: 

Harâm itdi bu kısmı Rabbü‘l-enâm  

Eyü olsa olmazdı bunlar harâm (KU: 2553)  

(Bu kısmı Allah haram etti. İyi bir şey olsalardı eğer bunlar haram 

sayılmazdı.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey için müzik aletleri ve çalgıcılar insanı her türlü 

günaha sokabilecek unsurlardandır. Yine onun için insanı Allah’tan ve 

imandan uzaklaştıran birer tehdittir. Onları çalanlarda imansızdır. Bu 

yönleriyle ele alıp eleştiren şair, o çalgıları çalmayacağını, çağırmayacağını, 

bir saza hevesli olmayacağını açıkça belirtir. Dinsiz, imansız, heves ehline 

Deccal olmayacağının da altını çizer:  

Çalmazuz çağırmazuz bir sâza meyyâl olmazuz  

Dînsüz îmânsuz hevâ ehline Deccâl olmazuz (D. s. 392, g. 175/1)  

(Çalmayız, çağırmayız bir saza hevesli olmayız. Dinsiz, imansız heves 

ehline Deccal olmayız.)  

2.18. Kış Mevsimine Yönelik Eleştiriler 

Klasik Türk şiirinde şairler, sanatlarını icra ederken tabiattan ve 

içerisinde bulundukları sosyal çevreden etkilenirler. İlhamını aldıkları 

hemen hemen her unsuru estetik bir malzeme olarak görürler 

(GÜNDOĞDU, 2017: 121).   



142 

 

Şiir vasıtasıyla tabiat ve tabiata ait unsurların yoğun şekilde işlenmesi 

ve toplumsal yaşama olan etkisi, şiirin veya şairin toplumsal hayat ile olan 

bağlantıları, ilişkileri göstermesi bakımından önem taşımaktadır. Klasik 

şiirde tabiat ve tabiata ait unsurlar, gündelik yaşamı ve toplumun yaşayış 

şeklini estetik bir söyleyişle ele alması bakımından mühimdir.  

Şairlerin çeşitli unsurları ilham malzemesi olarak gördüğü belirtilmişti. 

İşte bu ilham malzemelerinden biri de mevsimlerdir. Klasik Türk 

edebiyatında mevsimler her yönüyle, değişik açılardan ele alınmaktadır. 

Çoğunlukla bahar mevsimi işlense de şairler diğer mevsimleri de ele alırlar. 

Bunun yanı sıra Klasik dönem şairlerinin üzerinde durduğu bir diğer 

mevsim, kıştır (YAZAR, 2021: 71-74).  

Kış, yoğun olarak eğlencenin yaşanamadığı ve bağı bahçeyi yani göze 

hoş gelen güzelliklerden kişiyi mahrum bıraktığı noktası şairler tarafından 

pek hoşlanılmayan bir mevsimdir. O nedenle çoğunlukla kıştan ve soğuktan 

bir yakınma, eleştiri söz konusudur (YILDIZ AKAGÜNDÜZ, 2009: 160-

162).  Bu mevsimin soğuk oluşu dolayısıyla yakınan ve sosyal hayata olan 

etkilerini ele alan bir diğer şair Taşlıcalı Yahyâ’dır.  

Yahyâ’nın dil ve üslup özellikleri incelendiğinde kış mevsiminin ona 

sıkıntı verdiği görülmektedir. Öyle ki Gülşen-i Envâr mesnevisinde kışın 

geldiğini ve cihana sıkıntı verdiğini belirtir. Hatta şair, kış mevsiminin bir 

haydut gibi gelerek, ilham kaynağı olan ağaçları soyduğunu söyleyerek kışı 

eleştirir. Yahyâ Bey, kışın soğuk suretini açıkça gösterdiğini ve rüzgarını 

cihana doldurduğunu söyleyerek sosyal hayata olan etkisi bakımından da ele 

alır ve kışın bu yönünü de eleştirir:  

Geldi şitâ virdi cihâna ta‘ ab 

Soydı harâmî gibi eşçârı hep 

Toldı cihân âyine-i rüzgâr 

Kıldı sovuk suretini âşikâr  (GE: 1872- 1873) 

(Kış geldi ve cihana sıkıntı verdi. Bir haydut gibi ağaçları hep soydu. 

Rüzgâr aynası cihana doldu. Soğuk suretini aşikâr kıldı.)  



143 

 

2.19. İçkiye Yönelik Eleştiriler 

İçki, Osmanlı’nın örfi ve dini açıdan uygun görmediği bir içecek 

olmasından dolayı içkiye hazineden para ödenmemiştir. Bu nedenle 

İstanbul’da Türkler, şarap üretmez ve ticaretiyle ilgilenmezlerdi. Şehirdeki 

tüm meyhaneciler Yahudi, Rum veya Ermenilerden oluşmaktadır. 

Meyhanede veya sokakta sarhoş yakalanmanın cezası büyük olduğu için 

Türkler bu konuda daha dikkatli davranmışlardır.  

Klasik Türk edebiyatına bakıldığında İslamiyet’te yasaklanmış olmasına 

rağmen şarap, içki vb. hem gelenek hem de tasavvufi hem de gerçek açıdan 

şiirlerde sıklıkla kullanılmıştır. İçkinin insanın üzerinde bıraktığı etki, rengi, 

kokusu, imal ediliş şekli dolayısıyla divan şairleri tarafından ilgi görmüştür 

(SARAL, 2017: 153-155). Yahyâ Bey, içkinin insanı hataya yönelteceği ve 

yoldan çıkaracağı hususunu ele almış ve bu açılardan içkiyi eleştirmiştir. 

Şair, Yûsuf ve Zelîhâ mesnevisinde içki kadehinin böyle övülmemesi 

gerektiği üzerinde durur. İçkinin anlama cevherini talan edeceğini, insanı 

hayvan ile bir kılacağını söyler. Yasaklar denizinin şişesinin kadeh 

olduğunu ifade eden şair, kişinin ona el sürmemesi gerektiğini öğütler. 

Çünkü içki Yahyâ’ya göre bela meclisinin halkasının yüzüğü, güçlük ve dert 

ateşinin vücududur. İçkinin cehennem ehlinin tacına benzediğini ifade eder: 

Didi Yûsuf inende ögme câmı 

Yaşamasun anun gibi harâmî 

İder bu cevher-i idrâki talan  

Kılur insanı hayvân ile yeksân  

Kadehdür zevrak-ı bahr-i menâhî 

Ana el sürme ey sâhî vü lâhî 

Nigîn-i halka-i bezm-i belâdur  

Vücûd-ı âteş-i derd ü ‘anâdur 

Ma’âza’llâh ne âzerdür bu âzer  

Cehennem ehlinün tâcına benzer (YZ: 2798-2802)  



144 

 

(Yusuf dedi: “İçki kadehini böyle övme. Onun gibi bir haydut 

yaşamasın. Anlama cevherini talan eder. İnsanı hayvan ile bir kılar. 

Yasaklar denizinin kayığı kadehtir. Ey hata yapan ve yanılan ona el sürme! 

Bela meclisinin halkasının yüzüğüdür. Güçlük ve dert ateşinin vücududur. 

Maazallah ne ateştir bu ateş. Cehennem ehlinin tacına benzer.)  

İçkiyi her açıdan eleştiren şair, kadehin şarap ile dolduğunu ve hastanın 

sidik şişesine benzediğini belirtir. Sürahinin, şarap kadehini içmeseydi böyle 

kendinden geçip asla boğazını ele vermeyeceğini ifade eder. Bu durumda 

içki içildikten sonra insanda oluşan kendini bilmez halin, insana her şeyi 

yaptırabileceği noktasına dikkat çeker: 

Şarâb ile tolar her câm-ı sâğar 

Hemân kârûra-i bîmâra benzer 

Surâhî içmeseydi câm-ı sahbâ 

Boğazını ele virmezdi aslâ  (YZ: 2806-2807)  

(İçki kadehi şarap ile dolar ve hastanın sidik şişesine benzer. Sürahi 

şarap kadehini içmeseydi, asla boğazını ele vermezdi.)  

Şarabın hava kabarcığının bile harama göz diktiğini söyleyen şair, elinin 

o fesat kadehe varmayacağını belirtir. Çünkü Yahyâ Bey, insanı yoldan 

çıkaran içkiye fırsat tanınmaması gerektiği üzerinde durur: 

Habâb-ı bâde göz dikdi harâma  

Vücûdı tîz irişdi in’idâma 

Elüm varmaz benim câm-ı fesâda  

Çıkarur âdemi yoldan o bâde (YZ: 3643-3644)  

(Şarabın hava kabarcığı harama göz dikti. Vücudu hava kabarcığı gibi 

yok olmaya tez erişti. Benim elim o fesat kadehine varmaz. O şarap insanı 

yoldan çıkarır.) 

Tüm bunlara ek olarak Taşlıcalı Yahyâ Bey, tüm fesatlıkların başının 

kadeh olduğunu belirtir ve onunla arkadaş olunmaması gerektiğinin altını 

çizer: 



145 

 

Câmdur cümle fesâdun başı  

Olma zinhâr anun ayakdaşı (GR: 2445)  

(Bütün fesatlıkların başı kadehtir. Sakın onun arkadaşı olma!) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

3. BÖLÜM 

3. TAŞLICALI YAHYÂ BEY’İN ESERLERİNDE 

OLUMLU ELEŞTİRİLER 

      Divan şiirinin ve şairinin doğduğu çevre bugünden oldukça 

farklıydı. Olumsuz anlamda yapılan eleştirilerde alay etmek, sataşmak, 

çekiştirmek gibi negatif alt yapılı duygu durumları mevcuttur. Aslında tüm 

bunlar yoğun yaşanan duyguların açığa çıkmasıdır. Bununla doğru orantılı 

olarak yine yoğun duyguların meydana getirdiği ve yerginin olduğu yerde 

beliren övgü unsurları da yer almıştır. Bu iki unsur divan şiirinde birbiri 

içine geçmiştır.  

Klasik edebiyat metinlerinde övgü önemli bir üslup özelliği olarak 

ortaya çıkar. Değerli hissedilme arzusuyla meydana getirilen bu şiirler, 

zaman zaman padişah ve devlet adamlarına, Allah’a, Hz. Muhammed’e, 

diğer din büyüklerine, şairliklerine, kendilerine ve diğer unsurlara yönelik 

övgü doğrultusunda olumlu eleştirilerini dile getirmişlerdir.  

Olumlu eleştiriler genel itibariyle padişahların ve devlet adamlarının 

kudretine, adaletine, halkın refahını sağlamalarına yönelik unsurlar, çeşitli 

mecazlar ile aktarılmıştır. Bunun yanında şairlerin edebi kişiliklerinin de 

değerlendirildiği bu tarz şiirlerde Allah aşkının da ön planda olarak işlendiği 

görülmektedir. Klasik şiirde olumlu eleştiler bir şahsın veya bir nesnenin 

olumlu taraflarının ele alınıp, muhtelif sanatlı ifadelerin yer verilmesi ve 

aynı zamanda övgü dolu cümlelerle süslenerek aktarılmasıyla şairlerce 

oluşturulmuştur.   

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinde de bu durum görülmektedir. Yahyâ 

Bey, ele aldığı konuların olumlu tarafları üzerinde durarak övgüsüyle 

harmanlayıp okuyucusuna sunmuştur. 

3.1. Şahıslara ve Şairlere Yönelik Yapılan Olumlu Eleştiriler 

3.1.1. Kanuni Sultan Süleyman’a Yönelik Olumlu Eleştiriler 



148 

 

Klasik Türk şiirini devrinde himaye etmesiyle, desteklemesiyle ve 

‘klasik’ bir hale getirmesiyle bilinen Kanuni Sultan Süleyman aynı zamanda 

adından siyasi, askeri, sosyal anlamda başarılı ve adil, adaletli bir lider 

olarak da bahsettirmiştir. Öyle ki Latîfî’nin tezkiresinde Kanuni, ‘adl ü 

ihsan âyetinin sarihî’ olarak aktarılmış ve övülmüştür. Kanuni adına 

yazılmış Süleymânnâmelerde adil ve adaletli oluşundan sıkça bahsedilmiş 

ve çok yönlü bir sultan olması açısından övülmüştür.  

Kanuni Sultan Süleyman, hükmü boyunca adaleti yaymaya ve 

sağlamaya çalışmıştır. Gayrimüslimlerin hakkını korumuş, fethettiği 

topraklarda sınıf, din, dil ayrımı gözetmeksizin herkesi himayesi altına 

almış, mallarına el koyulan tüccarların zararını karşılamış olması da buna 

bir delildir (ALVAN, 2011: 20-25). Bunların yanı sıra devrinde birçok şairi 

himayesi altına almış olması, edebiyat ve sanatın hamisi olarak bilinmesini 

sağlamış ve dolayısıyla dönemindeki birden çok şairin eserlerinde tüm bu 

olumlu özellikleriyle yerini almıştır. Taşlıcalı Yahyâ’nın da eserlerinde bu 

durumun geçerli olduğu görülmektedir.  

Yahyâ Bey, eserlerinde Kanuni Sultan Süleyman’ın özelliklerinden en 

fazla adaletli oluşu üzerinde durmaktadır. Yahyâ Bey’e göre Kanuni’nin 

adaleti ölçülü ve adeta bir bahar mevsimi gibi hoşgörülüdür:  

mu῾tedil ῾adliyle ῾âlem nite-kim fasl-ı rebî῾  

dem-be-dem oldı bu dünyâ-yı denî dârü'l-emân  (BOZYİĞİT, 2021: 

154/30 ) 

(Sultan Süleyman’ın adaletiyle bütün dünya bahar mevsimi gibi 

hoşgörülü ve ölçülüdür; bu alçak dünya artık selamet yurduna döndü.) 

Kanuni Sultan Süleyman’ın diğer özelliklerinden ve devrinde 

yaptıklarından da bahsedilmiştir. Sultan Süleyman’ın şanının yüce oluşuna, 

iyiliğinin çok, ihsanının ise sonsuz olduğuna değinerek onun ne büyük bir 

padişah olduğu yönünde olumlu eleştiriler yapıldığı görülmektedir. Yahyâ 

Bey, hem dönemi hakkında bilgi verirken hem de aslında devrin yönetim 

şekli hakkında bilgilere de yer vermiştir. Öyle ki Sultan Süleyman’ın 



149 

 

döneminde kimsenin iyilikten, yardımdan mahrum kalmadığı açıkça ifade 

edilmiştir: 

Şânı ῾âlî lutfı çoḳ ihsânı bâ-had ehl-i dîn 

ḳalmadı mahrûm evvel lutfını eden recâ (BOZYİĞİT, 2021: 158/24) 

(Şanı yüce, iyiliği çok, ihsanı sonsuz; iman sahibi padişah! İyiliğini 

umanlardan mahrum kalan olmadı.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Kanuni’n yüceliğini, dindarlığını, adaletli oluşunu 

hemen her fırsatta okuyucuya sunmuş ve eşsiz, emsalsiz oluşu üzerinde 

durmuştur: 

sidre vü tûbâ gibi zîbâ ziyâde bî-misâl 

 gök gibi mâ-fevḳ-ı mevcûd u cemîl ü müntehâ (BOZYİĞİT, 2021: 

158/30) 

(Sidre ve tuba gibi güzel ve emsalsizdir. Gök gibi bütün mevcudiyetin 

üstünde, en yüksektedir.) 

sidre-veş a῾lâdan a῾lâ zâhid ü hem ehl-i dâd  

cümlenün hep eyligin cem῾ etdi ol kâfî ana (BOZYİĞİT, 2021: 158/26) 

(Sidre misali yücelerden daha yücedir, dindardır, adalet sahibidir. 

Herkesin iyiliği için çalıştı, bu iyilik ona kafidir.)  

Osmanlı Devleti’nin en güçlü zamanlarının Kanuni Sultan Süleyman 

dönemi olduğunu ifade eden Yahyâ Bey, Kanuni döneminin baharı 

getirdiğini ve devrinde kimsenin mağdur olmadığını, kimsenin ağlamadığını 

ifade etmiştir: 

gülüp açılmada ῾âlem behâr-ı ῾adli ile 

deminde ağlayan ancaḳ gürûh-ı ṣıbyândur (BOZYİĞİT, 2021: 163/34) 

(Cihan adaletinin baharıyla gülüp açılmakta. Senin zamanında ağlayan 

ancak çocuklardır.) 

Osmanlı tahtından en uzun kalan padişah Kanuni’nin haşmetli ve 

mübarek oluşu üzerinde durulmuştur. Kendisi de asker olan Yahyâ Bey’in 

fetihleri ile nam salmış olan Kanuni ve askerlerini de işlediği görülmektedir. 



150 

 

Kanuni Sultan Süleyman ve askerlerinin heybetini olumlu yönden ele alan 

Yahyâ Bey, Kanuni’yi atına binince bulut üzerindeki güneşe, askerlerini ise 

beyaz sarıklar sarınmış dalgalı denize benzetmiştir: 

ser-i ῾adû-yı siyeh-rûyı tîğı çevgânı  

bi-῾aynihi ser-i tûr üzre nûra benzedürin  

semend-i rif῾ati üstinde şâh-ı devrânı  

ak ata binse sehâb üzre âfitâba döner  

o şevketi yaraşuḳ pâdişâh-ı nûrânî  

hilâl-i ῾îd gibi ῾arşa asdı şemşîrin  

gazanferân-ı memâlik-sitân-ı ῾osmânî  

mahall-i ma῾rekede aḳ ῾amâmeler sarınup  

talazlu bahre döner leşker-i firâvânı (BOZYİĞİT, 2021: 171/ 28-32) 

(Kılıcının çevganı, kara yüzlü düşmanın başını kahır elinin altına alıp 

yerlere çalar. Yüceliği bakımından atının üzerindeki padişahı Tur’un 

başındaki nura benzetirim. O haşmetli, mübarek padişah ata binince bulut 

üzerindeki güneşe benzer. Osmanlı’nın ülkeler fetheden aslanları, kılıçlarını 

bayram hilali gibi arşa astı. Onun sayısız askerleri savaş meydanında 

sarıklar sarınıp dalgalı denize dönerler.)  

Yahyâ Bey, Kanuni Sultan Süleyman’ın devrin Mehdi’si, zamanın 

Süleyman’ı, cihanın padişahı, devrin sığınağı, velilerin Süleyman’ı 

olduğunu ifade ederek Kanuni hakkındaki olumlu düşüncelerini açığa 

çıkarmıştır: 

mehdî-i devr ü süleymân-ı zemân şâh-ı cihân  

ki açar dest-i du῾âsı ile bâb-ı zaferi (BOZYİĞİT, 2021: 173/16) 

(Dua eliyle zafer kapısını açar. Devrin Mehdi’si, zamanın Süleyman’ı, 

cihanın sultanı!) 

penâh-ı devr ü zemân ya῾nî pâdişâh-ı cihân  

velîlerün senedi ῾âlemün süleymânı (BOZYİĞİT, 2021: 181/27) 



151 

 

(Devrin sığınağı yani cihan padişahı, velilerin dayanağı, alemin 

Süleyman’ı.) 

Kanuni Sultan döneminin bolluğunu, cömertliğini ve şanını görenlerin 

başka bir sultandan dahi bahsetmeyeceği üzerinde durulmuştur: 

yanunda kayser ü hâkânı anmağa utanur  

gören bu cûd u sehâyı bu yüce ῾unvânı (BOZYİĞİT, 2021: 43) 

(Bu bolluğu, cömertliği ve şanı görenler yanında başka sultandan söz 

etmeye utanırlar.)  

Yahyâ Bey, devrin padişahı Kanuni Sultan Süleyman’ı Hz. Ali gibi 

sadık, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer gibi adaletli olması açısından ele almıştır: 

şâh-ı sıddîkdür ol haydar-ı kerrâr-misâl 

 âl-i ῾osmânda ῾ayân eyledi ῾adl-i ῾ömeri (BOZYİĞİT, 2021: 174/ 17) 

(Kanuni, döne döne düşmana saldıran Hz. Ali gibi sadık bir hükümdar. 

Hz. Ebû Bekir gibidir, Osmanlı Devleti’nde Hz. Ömer’in adaletini sağladı.) 

Yahyâ Bey için Kanuni Sultan Süleyman; Musa sözlü, Hz. Hızır gibi 

ihtiyaç sahiplerinin yardımına koşan, Hz. Hızır gibi huyları olan, Hz. İsa 

gibi nefesiyle halkına tekrardan can olan, Hz. Muhammed’in vekili, kâinatın 

sultanı, devrin Süleyman’ıdır. Olumlu taraflarını hemen her açıdan ele alan 

Yahyâ Bey, Kanuni’nin büyük bir komutan oluşuna ve düşmanlarının ondan 

ne denli korktuğunu da işlemiştir: 

Mûsâ-kelâm u hızr-hısâl ü mesîh-dem 

῾osmân-hilm ü sâye-i envâr-ı kirdigâr  

nâ᾽ib-menâb-ı ahmed ü mahmud u mustafâ  

sultân-ı bahr ü berr süleymân-ı rûzigâr 

sürse şikârgâh-ı ġazâya semendini  

a῾dâ kaçar hemîşe öninde gazâle-vâr  

düşmen ne yüz-ile gele meydânına anun 

meşhûrdur ki kurdun ovada ne işi var  



152 

 

῾adlin eşitdi yer delik olsa yere girer  

şeb-revliginden eyledi rûbâh-ı fitne ῾âr  

bir şâhdur ki fursat u nusret ana ḳarîn  

bir bâzdur ki murg-ı se῾âdet kılur şikâr  

῾âlem nesîm-i hulkı ile müşk-bâr olur 

etdükçe bâd-ı ṣubh gibi ῾azm-i kûhsâr (BOZYİĞİT, 2021: 185/ 18-24)  

(Musa sözlü, Hızır huylu, İsa nefesli; Hz. Osman gibi merhametli ve 

sabırlı, Allah’ın nurlarının gölgesi! Hz. Muhammed’im makamının vekili, 

denizlerin ve karaların sultanı, devrin Süleyman’ı! Atını gazanın av alanına 

sürse düşmanlar önünde ceylan gibi kaçar. Fitneci tilki onun adaletini 

işitince geceleri gezen olduğu için öyle utandı ki yer delik olsa girerdi. O 

öyle bir padişahtır ki üstünlük ve zafere sahiptir. Öyle bir doğandır ki saadet 

kuşunu avlar. Sabah rüzgârı gibi dağlara çıktıkça yaratılışının esintisiyle 

miskle dolar.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, yine Kanuni Sultan Süleyman’ın cömertliğini 

olumlu anlamda ele alırken aynı zamanda Rüstem Paşa ve Cem Sultan’ın 

adının dahi Kanuni ile anılmasından utanılacağını belirtir:  

zencîr-i zerle mihr-i felek tâk-ı kasruna  

zerrîn âyine gibi asılsa vechi var  

gören seni bu cûd ile rezm ile bezmde  

yanunda rüstem ü cemi anmağa ede ῾âr (BOZYİĞİT, 2021: 186/ 36-37) 

(Göğün güneşi altın zincir ile kasrının kemerine aştın bir ayna gibi 

asılsa yeridir. Ey padişah, seni savaşta ve mecliste cömertliğinle görenler, 

yanında Rüstem Paşa ile Cem Sultan’ı anmaya utanırlar.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey için Kanuni Sultan Süleyman; gökler kadar şeref 

sahibi, kutlu hükümdar, makamı yüksek ve Allah’ın gölgesi gibidir. Bu 

ifadeler ile Yahyâ Bey’in hem Kanuni’ye olan bağlılığı hem de ona karşı 

olan olumlu düşünceleri görülmektedir. Kanuni’nin Allah’ın cemaline 

mazhar olsa şaşılmayacağını, çünkü Yahyâ’nın kalbinin aynasının su gibi 



153 

 

temiz olduğunu ifade ederek bu düşüncelerini desteklemiştir. Hatta Yahyâ 

Bey, onun bu eşi benzeri görülmeyen meziyetlerinin hiçbir tarife 

sığmayacağını, övgüye değer olan vasıflarının boyu gibi uzun olduğunu 

ifade etmiştir: 

sipihr-kevkebe sâhib-kırân-ı rûy-ı zemîn  

bülend-mertebe şems-i hüdâ vü zıll-ı hudâ (BOZYİĞİT, 2021: 191/16) 

(Gökler kadar şerefli, yeryüzünün kıran sahibi, kutlu hükümdarı, yüksek 

makamlı, hidayetin güneşi, Allah’ın gölgesi!)  

su gibi âyine-i kalbün oldı çün sâfî  

῾aceb mi olur isen mazhar-ı cemâl-i hudâ (BOZYİĞİT, 2021: 193/ 35) 

(Allah’ın cemaline mazhar olsan şaşılmaz. Çünkü kalbinin aynası su 

gibi temizdir.)  

çü kaddi gibi uzundur sıfât-ı memdûhı  

beyâna sığmaya vasf-ı bedî῾i ey yahyâ (BOZYİĞİT, 2021: 193/ 42) 

(Ey Yahyâ, eşi benzeri görülmemiş o hünerleri, meziyetleri tarife 

sığmaz. Çünkü övgüye değer vasıfları boyu gibi uzundur.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Kanuni Sultan Süleyman’ın Müslümanların 

sığınağı olduğunu, herkesin yardımına koştuğunu ve adaletli olduğunu 

hemen her fırsatta ifade etmiştir.  Hatta Kanuni döneminde şeytanın dahi 

yine hapsolduğunu ifade eden Yahyâ Bey; bu devirde adalet, huzur ve 

sükûnetin sağlandığı noktasına değinerek okuyucusunu da bilgilendirmiştir: 

şevket-ile devlet ü rif῾at makâmında mukîm  

hikmet-ile ῾izzet ü rağbet mekânında mekîn  

vâlî-i ashâb-ı takvâ hâmî-i ahbâb-ı hak  

pâdişâh-ı ümmet-i ahmed penâh-ı ehl-i dîn  

ey çerâğ-ı nûr-ı ῾ayn-ı ῾âdilân u ῾âlimân 

 v'ey emîr-i kâm-rân u kâm-bahş u kâm-bîn  

ey nihâl-i bâğ-ı gülzâr-ı behişt-i saltanat  



154 

 

v'ey çerâğ-ı nûr-ı ῾ayn-ı evvelîn ü âhirîn  

῾ahd-i ῾adlünde gerü mahbûs olupdur var ise 

 irmez oldı kimseye telbîs-i iblîs-i la῾în (BOZYİĞİT, 2021: 196-197/ 

25-29) 

(Saltanat ve yücelik makamında heybetle oturan, hikmetle izzet ve itibar 

mekanında bulunan! Takva sahiplerinin emiri, Hak dostlarının hamisi, 

Muhammed ümmetinin padişahı ve Müslümanların sığınağı! Ey adalet 

sahiplerinin ve âlimlerin göz nurunun ışığı! Ey halkının yardımına koşan, 

dileğine kavuşmuş bahtiyar sultan! Ey saltanat bahçesindeki bağın filizi ve 

ey gelmiş, gelecek olan bütün insanların göz nurunun ışığı! Lanetli şeytanın 

hilesi kimseye tesir etmez oldu. Lanetli şeytanın hilesi kimseye erişmez 

oldu. Şeytan, senin devrinin adaletinde yine hapsolmuştur.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey için Kanuni Sultan Süleyman’ın devri uzun bir 

kışın ardından gelen bahar mevsimi, bahar mevsiminin gelmesiyle canlanan 

ve açan çiçekler gibidir. Yukarıdaki beyitte değindiği gibi devrin 

güzelliğinin bilincinde ve bu güzelliği sağlayanında Kanuni olduğunun 

imajını veren Yahyâ Bey, olumlu eleştirilerinin yanı sıra dualarında da 

sultanına yer vermeyi ihmal etmemiştir: 

nite-kim ere mürûr-i mâh u sâl-ile behâr  

nite-kim handân ola fasl-ı behâr-ile zemin 

 üstüvâr ol ber-karâr ol pây-dâr ol ῾adl-ile  

nite-kim devr ede şehründe şühûr-ile sînîn  

devletiyle kâ᾽inât-ı ῾âlem olup ber-murâd  

hazret-i hak eylesün anı belâlardan emîn (BOZYİĞİT, 2021: 197/ 37-

39) 

(Ayların ve yılların geçişiyle gelen bahar mevsimi gibi, baharla 

şenlenen toprak gibi. Aylar ve yıllar geçtikçe şehrinde adaletle sonsuza 

kadar var ol! Alem onun devletiyle muradına erişsin. Yüce Allah, onu 

belalardan korusun!) 



155 

 

Kanuni Sultan Süleyman’ın döneminde kurt ile koyun gibi birbirine 

ezelden düşman olan iki hayvanın dahi yan yana yürüdüğü ifade eden 

Yahyâ Bey, yine olumlu bir eleştiri yapmış ve dönemindeki herkesin hiçbir 

şekilde ayrım yapmaksızın bir arada yaşadığını, yaşayabildiği ifade etmiş ve 

Kanuni’nin adaletine bir kez daha değinmiştir. Yine devrinde kimsenin 

kibre kapılmadığını, birbirine kin gütmediğini, halkın bolluk ve bereket 

içerisinde yaşadığını, eceli gelmeden kimsenin ölmediğini aktaran Yahyâ, 

dönemi hakkında bilgiler vermeye devam etmiştir: 

kurd koyun-ile yürür ῾âşık u ma῾şûk gibi  

῾ahd-i ῾adlinde kimesne edemez zulm u dalâl (BOZYİĞİT, 2021: 200/ 

28) 

(Kanuni Sultan Süleyman’ın devrinde kurt ile koyun aşıkla sevgili gibi 

yürür, onun adaletinin döneminde kimse zulmedemez.)  

sipihr-i dîn ü devlet âfitâbı 

risâlet şâhınun nî᾽ib-menâbı 

şehinşâh-ı cihân u zıll-ı rahmân 

emîrü'l-mü᾽minîn sultân süleymân, 

 revândur hükmi cümle bahr ü berre 

 kılıcı ῾arşa asdı niçe kerre 

tolar rûz-ı mesâfı içre her gâh  

sadâ-yı âyet-i nasrun mina'llâh 

deminde kimse itmez kibr ü kîne 

meger ebrû-yı dil-ber bir birine 

zuhûr idelden ol mihr-i ῾adâlet  

ri῾âyet buldı ser-cümle ra῾iyyet  

meh-i nev bir ġulâm-ı halka-der-gûş 

felek şemşîri havfinden zırıh-pûş 

yolına kimsenün hergiz gelür yok  



156 

 

deminde hîç ecel düzdinden ayruk  

ne denlü kılsa dil şeh-bâzı pervâz  

viremez evc-i evsâfından âvâz 

zihî sâhib-kırân-ı rûy-ı devrân 

bir ednâ hâdimidür mısra sultân 

uzundur kaddi gibi vasfı ey dil  

leb-i dil-dâr gibi muhtasar kıl  

ilâhî haşre dek mânend-i hâtem  

eli altında ola cümle ῾âlem (BOZYİĞİT, 2021: 387-388/ 31-42) 

(İmanın göğü, devletin güneşi, peygamberlik şahının vekili! Cihanın 

şahlar şahı, Allah’ın yeryüzündeki gölgesi, müminleri emiri Sultan 

Süleyman! Hükmü bütün cihana hakimdir, pek çok kez kılıcını Arş’a 

asmıştır. Savaş gününde her yer “Yardım ve zafer Allah’tandır!” ayetinin 

sedasıyla dolar. Döneminde gönül alıcı sevgilinin kaşlarından başka hiç 

kimse kibre kapılmaz, birbirine kin gütmez. O adalet güneşi doğduğundan 

beri halk baştan sona hürmet ve ikram gördü.  Hilâl, kulağı küpeli bir 

köledir; felek ise kılıcının korkusundan zırha bürünmüştür. Döneminde ecel 

hırsızından başka hiç kimse kimsenin yoluna çıkmaz. Gönlün ak doğanı ne 

kadar uçarsa uçsun vasıflarının yüksekliğinden ses veremez. Ne hoş 

yeryüzünün kıran sahibi, kutlu padişahı! Mısır’ın sultanı bir aciz 

hizmetkârıdır. Ey gönül, onun övgüsü boyu gibi uzundur. Onu gönül çelen 

sevgilinin dudağı gibi kısa kes! Ey Allah’ım! Kıyamete dek bütün âlem, 

mühür misali hükmü altında olsun!) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey’in genel itibariyle Kanuni için iyi dileklerde 

bulunduğu görülmektedir. Çünkü Yahyâ, yaşanılan tüm iyiliklerin 

kaynağının merkezinin Kanuni Sultan Süleyman olduğunun farkındadır. 

Devletin her bir köşesinin ibadete çekilenlerle ve misafirlerle dolu olduğunu 

ve Kanuni’nin meclisine gelenlerin hiç kesilmediğini, divanının hiç 

dağılmadığını ifade eden Yahyâ, Kanuni’nin döneminde çok saygı 

gördüğünü, sevildiğini dile getirmiştir: 



157 

 

cihân turdukça tursun pâdişâh-ı âl-i ῾osmânî  

ki ihyâ eylemişdür bu mekân-ı kân-ı ihsânı 

mücâvirden müsâfirden degüldür gûşesi hâlî 

 zihî şâh-ı vilâyet kim kesilmez ehl-i dîvânı (BOZYİĞİT, 2021: 278/ 1-

4) 

(Cihan durdukça Osmanlı Sultanı var olsun! Çünkü bu iyilik kaynağı 

mekânı ihya etmiştir. Ortamın her tarafı kendini ibadete adamışlarla ve 

misafirlerle doludur. Ülkenin öyle hoş sultanıdır ki divanı dağılmaz.) 

Kanuni Sultan Süleyman’ın adaletini, döneminde kimsenin kimseye 

zulmetmediğini, tek zulm edenin sadece sevgili olduğunu ve başka 

sultanlara baş eğmeyeceğini, sadece Osmanoğlu’nun kulu olduğunu 

söyleyen Yahyâ, Kanuni’nin eşsiz, benzersiz olduğunu ifade etmiş ve hem 

kılıcın yani komutanlığının çok iyi olduğunu hem de kaleminin yani 

şairliğinin çok iyi olduğunu aktarmıştır. Hatta Kanuni’nin savaşa çıktığı 

anda düşmanlarının sıfır hükmünde olacağını da belirtmiştir. Yahyâ Bey, 

Kanuni Sultan Süleyman’ın güzelliğini herkesin bildiğini ve bu durumda 

onu nasıl methedeceğini bilemediğini dile getirmiştir. Yine Kanuni’nin bu 

devlete layık, eşsiz ve benzersiz olduğunu söyleyerek hakkındaki olumlu 

eleştirilerini aktarmaya devam etmiştir: 

῾âlemün sâhib-kırânıdur süleymân hânumuz  

yirden üstün ola her dem sâye-i yezdânumuz  

῾adl-ile meşhûrdur ol şâh-ı ῾âlî-şânumuz  

kimse zulm itmez zemânında meger cânânumuz  

anılur ῾âlemde yahyâ gibi ad u ṣanumuz  

begligümüz var bizüm nazm-iledür ῾unvânumuz  

ölmezüz biz haşre dek turur bizüm dîvânumuz  

sıdkumuz gibi bütündür ῾ahdümüz peymânumuz  

hükmine râm olmazuz biz degme sultân oğlınun  

kulıyuz kurbânıyuz adıyla ῾osmânoğlınun (BOZYİĞİT, 2021: 314/ 1-9) 



158 

 

(Süleyman Han’ımız yeryüzünün kıran sahibi, kutlu hükümdarıdır. 

Rabb’imizin yeryüzündeki gölgesi, daima yerden üstün olsun!  O yüksek 

makamlı sultanımız adaletle nam salmıştır. Devrinde, sevgiliden başka hiç 

kimse kimseye zulmetmez. Âlemde Yahyâ gibi adımız anılır, şanımız 

konuşulur. Bizim beyliğimiz var! İtibarımızla şöhretimiz, şiirledir.  Biz 

ölmeyiz, Dîvân’ımız kıyamete dek kalır. Sözümüz, imanımız gibi bütündür.  

Biz her sultan oğlunun emrine baş eğmeyiz! Namıyla Osmanoğlu’nun 

kuluyuz, kurbanıyız.) 

sâhib-i seyf ü kalem şâh-ı ülü'l-elbâb olan 

῾âlemi feth eylemekde mihr-i ῾âlem-tâb olan 

evliyâu'llâh içinde zübde-i aktâb olan 

rûy-ı ma῾nâda bugün ser-leşker-i ashâb olan 

῾âlemün sâhib-kırânı hân süleymândur gelen (BOZYİĞİT, 2021: 328/ 1-

5) 

(Kılıç ve kalem sahibi, âlimlerin padişahı olan, alemi fethetmede cihanı 

aydınlatan güneş olan, Evliyalar içinde erenlerin göz bebeği olan, hakikatte 

bugün sahiplerin komutanı olan, gelen alemin kıran sahibi, kutlu hükümdarı 

Süleyman Han’dır!) 

cânumuz ῾azm-i gazâ kılsa n'ola ey yahyâ  

yok hisâbında sıfr gibi çün a῾dâ ( BOZYİĞİT, 2021: 361/ VII / 1-2) 

(Ey Yahyâ, canımız olan padişahımız gazaya çıksa ne olur? Çünkü 

düşman onun karşısında sıfır gibi yok hükmündedir.) 

ben nice medh idem ki cemâlini el bilür 

gün gibi bî-nazîr bilür bî-bedel bilür  

bu ῾izzete bu devlete gâyet mahal bilür 

yahyâ ῾ale'l-husûs ziyâde güzel bilür  

sultânumı efendimi şâh-ı cihânumı (BOZYİĞİT, 2021: 331/ 1-5) 



159 

 

(Ben nasıl methedeyim? Zira güzelliğini herkes bilir. Güneş misali eşsiz 

bilir, benzersiz bilir. Bu izzetle bu devlete son derece layık bilir. Ey Yahyâ, 

velhâsıl pek güzel bilir. Sultanımı, efendimi, cihan padişahımı.) 

Osmanlı Devleti’nin en önemli padişahlarından biri olan Kanuni Sultan 

Süleyman’ı Taşlıcalı Yahyâ Bey, birçok olumlu yönden ele almıştır. 

Üzerinde durduğu en önemli husus Kanuni’nin adaletli oluşudur. Yahyâ’nın 

devrini de yansıtan şiirlerinde, Kanuni döneminde herkese yardım edildiği, 

kimsenin yardımdan mahrum kalmadığı, ayrım yapılmadan herkesi 

kucaklayan bir tarafın olduğu, huzur ve sükûnetin sağlandığı ve kimsenin 

eceli gelmeden ölmediği, halka zulmedilmeyen bir sistemle yönetimin 

sağlandığı gibi bilgilere ulaşılmaktadır. Sık sık büyük bir padişah ve 

komutan olduğuna da değinilen Yahyâ’nın şiirlerinde Kanuni, olumlu bir 

şekilde yerini almıştır.  

3.1.2.   Diğer Şairlere Yönelik Olumlu Eleştiriler  

Hemen her divan şairi, döneminde veya kendisinden önceki şairlere ve 

o şairlerin şiir anlayışlarına çeşitli eleştirilerde bulunmuşlardır. Şair ve eser 

değerlendirmeleri yergi içerdiği kadar övgüyü ve doğal olarak kıyaslamayı 

da beraberinde getirmiştir.  

Taşlıcalı Yahyâ’nın da eserlerinde olumsuz anlamda ele alınan ve 

şairlikleri doğrultusunda eleştirdiği şairler mevcuttur. Bunun yanında saygı 

duyduğu ve olumlu taraflarıyla ele aldığı şairlerin başında 14. yüzyılın 

sonlarında ve 15. yüzyılın başlarında yaşamış olan Câmî’dir.  Genç yaşta 

döneminin bütün ilimlerine hakim olan, tüm sultanların ve sarayın sonsuz 

hürmetini kazanan Câmî’yi saygıyla anan Yahyâ Bey (OKUMUŞ, 1993: 94-

99), şiirinin kusursuzluğunun yanında gazellerinde Câmî hazretleri gibi fena 

makamını gözlediğini, benliğinden aşama aşama sıyrılmayı aradığını ifade 

eder: 

Kemâl-i nazm-ile yahyâ müsellem olsa n'ola 

gazelde hazret-i câmî gibi fenâ gözler (BOZYİĞİT, 2021: 489/7) 

(Yahyâ şiirinin kusursuzluğuyla anılsa inkar edilemez. O, gazelde Câmi 

hazretleri gibi fena makamını gözler durur.) 



160 

 

Eserlerinde dönemi hakkında bilgileri de aktaran Yahyâ Bey, 

meclislerde Gülşehrî’nin telifî tercümesi olan Mantıku’t -Tayr adlı eserinin 

ve Câmî’nin Bahâristân’ın okunduğunu ifade ederek, meclistekilerin 

kendilerinden geçtiklerini aktararak bu şairlere saygı duyduğunu ve 

zamanında çok okunduğunu ifade ederek olumlu eleştirilerini dile 

getirmiştir: 

mantıku't-tayr u behâristân-ı câmî okıyup 

bülbül-i gülzâr-ile bezm ehli oldı hem-nişîn (BOZYİĞİT, 2021: 194/ 4) 

(Meclis ehli Mantıku’t-tayr ile Câmî’nin Bahâristân’ını okuyup gül 

bahçesinin bülbülüyle dost oldu.)  

celâl ü seyyid ü câmî vü şeyh sa῾deddîn  

sipihr-i mâh-ı kemâlünde oldılar pervîn (BOZYİĞİT, 2021: 218/ 33) 

(Celâl, Seyyid, Câmî ve Şeyh Sadeddin fazilet ayının göğünde Süreyya 

oldular.) 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Nizâmî’nin Hüsrev ü Şîrîn mesnevisinin üzerinde 

durmuştur. Yahyâ Bey, Nizâmî’den din denizinin cevheri ve cemiyyet 

halkasının yüzüğü olarak bahsetmiş ve bu yönüyle Nizâmî’yi olumlu 

anlamda eleştirmiştir: 

Şeyh Nizâmî güher-i bahr-i dîn 

Halka-i cem‘iyyete oldı nigîn (GE: 772) 

(Şeyh Nizâmî, din denizinin mücevheri, cemiyyet halkasının yüzüğü 

oldu.)  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, dinine bağlı olan şairlerin bir derya deniz 

olduklarını ve kimsenin cevherine tamah etmedikleri yönündeki olumlu 

eleştirilerini dile getirmiştir:  

Bahre döner şâ‘ir-i ehl-i ver‘a 

Gevherine kimsenün itmez tama‘ (GE: 2883)  

(Dinine bağlı şairlerin denize döner, onlar kimsenin cevherine tamah 

etmezler.) 



161 

 

3.1.3. Devlet Adamlarına Yönelik Olumlu Eleştiriler  

Şairlerin ve sanatçıların yöneticilerle, devlet adamlarıyla tarihin hemen 

her döneminde ilişkileri bulunmaktadır. Birçok sultan, vezir, paşa vb. 

düşüncelerini, inançlarını, siyasi öğretilerini tanıtma benimsetme ve yayma 

isteğinden ya da sanata olan ilgilerinden dolayı sanatçıları himayeleri altına 

almışlardır.  Bu durum Osmanlı döneminde de geçerlidir. Osmanlı 

Devleti’nde birçok padişah ve devlet adamı şairlerin koruyucusu olarak 

anılmıştır.  

Yapılan bu uygulama aslında karşılıklı bir alışveriş ve ilişkidir. Korunan 

sanatçılar hamisi altında olduğu kişilerin övgüsüne pek çok şiir yazmışlar ve 

bu sayede şairlikteki ustalıklarının karşılığını makam, saygınlık ve maddi 

kazanç ile sağlıyorlardı (ÖZTÜRK, 2013: 2144-2146). Dolayısıyla birçok 

şair veya sanatçı yapıtlarında birçok devlet adamına gerek övgüleri gerekse 

yergileri ile yer vermiştir. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinde de bu duruma 

rastlanmaktadır.  

Yahyâ Bey, devrinin önde gelen isimlerini kudretli, seçkin ve 

merhametli, bilgili oluşları açısından ve yiğitlikleriyle ele almıştır. Öyle ki 

Taşlıcalı Yahyâ, Osmanoğlu olanları ve hanedanın devamındaki her şahsı 

saygıdeğer bularak, Osmanoğlu’nun yolunda olduğunu açıkça ifade etmiştir. 

Bunun yanı sıra dönemin vezirlerinden İbrahim Paşa’yı da olumlu 

taraflarıyla ele alan Yahyâ Bey, İbrahim Paşa’nın vücudunun tıpkı Allah’tan 

ilk zuhur eden varlık gibi olduğunu söylemiştir. Yine Şeyhülislam Ebusuud 

Efendi’den övgüyle bahsetmiş ve şeriatın beyi, tasavvuf yolunun seçkini 

olduğunu aktararak yer vermiştir: 

hükmine râm olmazuz biz degme sultân oğlınun 

kulıyuz kurbânıyuz adıyla ῾osmânoğlınun (BOZYİĞİT, 2021: 312/ 9) 

(Bizler öyle her değme sultan oğlunun hükmüne baş eğmeyiz! Namıyla 

Osmanoğlu’nun kuluyuz, kurbanıyız.) 

alıcı şâhîne benzer âl-i ῾osmân begleri  

dest-i kudret salsa bir iklîme alur ol yeri (BOZYİĞİT, 2021: 176/ 1) 



162 

 

(Osmanlı beyleri alıcı şahine benzer, kudret elini hangi diyara uzatsa o 

yeri fetheder.)  

vezîr-i a῾zam ibrâhîm pâşâ  

vücûdı ῾akl-ı evvel oldı mahzâ  

tup cân ῾ışkına şâh-ı cihânun 

girür yanar oda yolında anun  

nite-kim hüsn ola ῾âlemde fâ᾽ik  

ola tedbîri takdîre muvâfık (BOZYİĞİT, 2021: 388-389/ 43-46) 

(Veziriazam İbrahim Paşa’nın vücudu tıpkı Allah’tan ilk zuhur eden 

varlık gibidir. Cihan şahının aşkına canından geçip onun yolunda yanan 

ateşe girer. Güzellik âlemde itibar gördükçe idaresi takdire uygun olsun.)  

şerî῾atün begi ehl-i tarîkatün yegidür  

du῾â-yı devletidür halka ahsenü'l-a῾mâl  

tehi surâhî gibi fâsıkun kurur kanı  

fesâd u fıska yasag etse ol huceste-hısâl (BOZYİĞİT, 2021: 223/ 38-39) 

(Ebüssuud Efendi şeriatın beyi, tasavvuf yolunun seçkinidir; halkın 

yapacağı en güzel iş saadeti için dua etmektir. O güzel huylu, fitne ve 

ahlâksızlığı yasaklasa bozguncunun boş sürahi gibi kanı kurur.) 

Osmanlı’nın en önemli olaylarından biri olan Kanuni Sultan 

Süleyman’ın oğlu Şehzade Mustafa’yı öldürtmesidir. Taşlıcalı Yahyâ Bey, 

bu hadiseyi doğru bulmayanlardan ve susmayanlardandır. Bu nedenle olayın 

geçtiği dönemlerde “Şehzade Mustafa Mersiyesi”ni kaleme almıştır. 

Mersiyede korkusuzca ifade ettiği söylemleriyle bu durumu kabullenemeyen 

halkın duygularını ifade etmiş, halka tercüman olmuştur (UÇAN EKE, 

2017: 3-11). Taşlıcalı Yahyâ Bey, sitemini belli ettiği bu mersiyede Şehzade 

Mustafa hakkındaki olumlu görüşlerine de yer vermiştir: 

ferîd-i ῾âlem idi ῾âlim idi a῾lem idi 

muhammed ümmetine mevti mevt-i ῾âlem idi 



163 

 

ziyâde mâtem idi hayli emr-i mu῾zam idi  

salâh u zühdi kavî i῾tikâdı muhkem idi  

mesâyih ile musâhib ricâle hem-dem idi  

kerâmetiyle kerîmü'l-hısâl âdem idi  

nücûm gibi cihân-dîde vü mükerrem idi 

vücûdı muhteşem ü şevketi mu῾azzam idi  

tevâzu῾ ile selâmında hod müsellem idi  

῾aceb o bedr-i temâmun ne ῾âdeti kem idi 

hayflar oldı ana iftirâ ile gitdi  

huzûr-ı hakka du῾â vü tenâ ile gitdi (BOZYİĞİT, 2021: 304-305/ 1-12) 

(Âlemin biriciğiydi, âlim idi, bilgiliydi. Ölümü, Muhammed ümmeti 

için âlemin ölümüydü. Onun ölümü çok büyük bir yas ve olaydı. 

Mustafa’nın takvası sağlam, imanı ise çok güçlüydü. Şeyhlerin sohbet 

arkadaşı, erenlerin ise dostuydu. Kerameti ve iyiliği ile yüce hasletlere 

sahipti. Yıldızlar gibi dünyayı görmüş, aziz ve muhteremdi. Varlığı 

ihtişamlı ve heybeti muazzamdı. Onun tevazuyla selamlaşması da herkesçe 

bilinirdi. Acaba o kusursuz olan dolunayın hangi huyu eksikti? Ona çok 

yazık oldu, iftira ile gitti. Allah’ın huzuruna dua ve övgülerle gitti.) 

3.2. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Kendisine ve Şairliğine Yönelik Olumlu 

Eleştirileri 

3.2.1. Taşlıcalı Yahyâ’nın Şairliğine Yönelik Olumlu Eleştirileri 

Taşlıcalı Yahyâ, sanatına ve ustalığına güvenen bir şairdir. Bu 

konulardaki yetkinliğinin farkında olan şair, her türlü iyilik ile kendini 

taçlandırılması gerektiğini savunmuştur: 

mahallidür ola ῾ayn-ı ῾inâyete manzûr  

şecî῾ ü ehl-i hüner hem dahı suhandândur (BOZYİĞİT, 2021: 164/ 44) 

(İyilik bakışına mazhar olsa yeridir. Yahyâ cesurdur hem hüner 

sahibidir hem de söz sanatında ustadır.  



164 

 

Şairliğini ve beyitlerinin el değmemiş hayallerle süslü olduğunu ifade 

eden Yahyâ, şairliğini hem övmüş hem de olumlu anlamda ele almıştır. 

Eserlerini ve sanatını ele alırken Taşlıcalı Yahyâ’nın cesur ifadeler 

kullandığı da görülmektedir. Yahyâ Beyi, yazdığı şehrengizinin eşi benzeri 

olmadığını ve eseri karşısında Hz. İsa’nın sözlerinin cesaretinin dahi 

kalmadığını söylemiştir. Aynı zamanda hikmetle dolu olan bu sözlerinin 

âşıkları coşturup, onları kendinden geçireceğini ifade eder: 

 hayâl-i bikr-ile gûyâ ki beyt-i ma῾mûrum  

serây-ı şîvede gûyâ nigâr-ı perde-nişîn (BOZYİĞİT, 2021: 219/ 44) 

(El değmemiş hayallerle süslü hoş beytim güya naz sarayında oturan 

iffet sahibi, resim kadar güzel sevgilidir.) 

bu şehrengîzümün akrânı yokdur 

mesîhî sözlerinün cânı yokdur  

söz oldur kim ki ola hikmet-âmîz  

ola erbâb-ı ῾ışka hâlet-engîz (BOZYİĞİT, 2021: 384/ 203-204) 

(Bu şehrengizimin eşi benzeri yoktur. Karşısında Hz. İsa’nın sözlerinin 

cesareti yoktur. Hikmetle dolu o sözler, âşıkları coşturup kendinden geçirir.) 

Taşlıcalı Yahyâ, şiirinin mükemmelliğini dile getirmekten geri 

durmamıştır. Onun ortaya attığı bu iddianın sebebi ise şiirlerindeki orijinal 

temalardan kaynaklanmaktadır. Taşlıcalı Yahyâ Bey, hemen her eserinde 

şiirlerinin tercüme olmadığını kendine has hayallerinden oluştuğunu 

söylemiştir. Yahyâ Bey, şiirle uğraşmaya başladığından beri gazel türünde 

kendisi ile yarışabilecek kimsenin kalmadığını ifade etmiştir. Aynı zamanda 

Yahyâ Bey, yüce bir Divan’ı, meclisi olduğunu ifade ederek hem eserinin 

büyüklüğünü hem de çevresinin çokluğuna işaret etmiş ve paşaların, 

beylerin ayağına varmasının kendisi için bir tenezzülden ibaret olduğunu 

söyleyerek hem eserini hem de şairliğini övmüştür: 

kemâl-i nazm-ile da῾vâ idersem gâm degül her dem  

olupdur da῾vâya ma῾nâ hayâl-i hâsum iy yahyâ (BOZYİĞİT, 2021: 418/ 

9) 



165 

 

(Ey Yahyâ, daima şiir mükemmelliği iddiasında bulunursam ne var ki? 

Benim bu iddiama orijinal hayalim bu davaya anlam katmaktadır.) 

bahr-i gazelde yüze gelür kimse kalmadı  

yahyâ olalı nazm-ı güher-bâre âşinâ (BOZYİĞİT, 2021: 423/ 5) 

(Yahyâ, gevher yüklü olan şiirle aşina olduğundan beri gazel denizinde 

ortaya çıkacak kimse kalmamıştır.)  

bir tağılmaz ῾âlî dîvânum var iy yahyâ benüm 

beglere pâşâlara varmak tenezzüldür bana (BOZYİĞİT, 2021: 426/ 7) 

(Ey Yahyâ, benim dağılmaz yüce bir Dîvân’ım var. Beylerin paşaların 

ayağına varmak benim için bir tenezzüldür!) 

Şairliğini olumlu anlamda ele almaya devam eden şair, gazellerinin 

meşhur ve şiirlerinin kendisinin kanatları olduğunu ve bir daha Yahyâ gibi 

kimsenin gelmeyeceğini ifade eden şair ve yine şiirlerinin hayat suyuna 

benzediğini, gönül arifine can verdiğini, Hz. İsa’nın sırlarını anlatanların 

şiirlerin olduğunu ifade ederek şairaneliği hakkında olumlu eleştirilerde 

bulunmuştur: 

adınun adı vardur o bâğ-ı murâdumun 

 yahyâ gazelleri gibi meşhûr u nâm-dâr (BOZYİĞİT, 2021: 463/ 8) 

(O murat bağımın adının şanı vardır, Yahyâ’nın gazelleri gibi 

meşhurdur.)  

ma῾nî yüzinde anun bâl ü peridür eş῾âr  

sanmanuz bir dahı yahyâ gibi şeh-bâz gelür (BOZYİĞİT, 2021: 498/ 5) 

(Bir daha Yahyâ gibi bir şahbaz gelir sanmayın! Hakikatte şiir onun 

kolu kanadıdır.)  

hayât âbına benzer cân bağışlar ῾ârif-i câna 

mesîhâ remzini iş῾âr iden eş῾âr-ı yahyâdur (BOZYİĞİT, 2021: 503/ 7) 

(Hayat suyuna benzer, gönül arifine can verir. Hz. İsa’nın sırrını anlatan 

Yahyâ’nın şiirlerinin ta kendisidir!)  



166 

 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, şiirlerinin inciler saçan bir deniz ve renkli 

hayallerle dolu, gazellerinin ise hikmetli olduğunu, sevgili tarafından cefa 

gören aşıklara canlar bağışladığını söylemiştir. Kendi öz benliğinin ve 

değerinin farkında olan Yahyâ; Allah’ın yolunda yürüyen velilerin dostu, 

fenâ makamında yok olup bekâda kalıcı olan ve Allah’ın nurunun doğuş 

yeri olduğunu ifade etmiştir. Dîvân’ının yapraklarını dalgalanmış bir denize 

benzeten Yahyâ Bey, mana denizini coşturan bir sabah yeli ve dünyanın 

paha biçilmez bir incisi olduğunu düşünmektedir. Böylelikle hem şiir 

anlayışını ortaya koymuş hem de öz farkındalığının yüksekte olduğunu 

göstermiştir: 

gün gibi zâhirümüzden görinür bâtınumuz  

nazm-ı yahyâ gibi bir bahr-i güher-dâruz biz (BOZYİĞİT, 2021: 532/7) 

(İçimiz dışımızdan apaçık görünür. Biz, Yahyâ’nın nazı gibi içinde 

cvherler barındıran bir deniziz.) 

hân-kâhında fenâ ῾âleminün iy yahyâ 

hayli pîrâne düşüpdür bu müsellem gazelün (BOZYİĞİT, 2021: 555/ 9) 

(Ey Yahyâ! Bu sağlam gazelin (herkes tarafından tanınan) fena aleminin 

tekkesinde oldukça pirânedir.) 

mahabbet ehline cânlar bağışlar iy yahyâ  

şerâb-ı nâba bedeldür bu şi῾r-i rengînüm (BOZYİĞİYİT, 2021: 596/ 5) 

(Ey Yahyâ, benim renkli hayallerle süslü bu şiirim saf şaraba bedeldir, 

âşıklara canlar bağışlar!) 

kapadum ῾ayn-ı ῾isyânı enîs-i asfiyâyam ben 

hevâ-ile bulanmaz bahr-i ῾ummân-ı safâyam ben  

ne var yoklukda var olsam gınâyı fakr-ile bulsam 

fenâ-ender-fenâ olmış bekâ-ender-bekâyam ben  

erâzilden ırag olmak beni hakka yakın itdi 

bi-hamdi'llâh celîs-i bûriyâ-yı bî-riyâyam ben  



167 

 

meh-i nev gibi çıkdum bir kenâra ehl-i şevk oldum  

bugün dîvân-ı hakda matla῾-ı mihr-i hudâyam ben 

celâlüm yüzleri fakr-ile ῾uryân oldugumdandur  

niyâmından çekilmiş tîğ-ı dest-i evliyâyam ben  

kocaldum iki kat oldum ecel bâr-ı girânından 

yıkılmağa teveccüh eylemiş köhne binâyam ben 

benüm pîrüm emîrüm pâdişâh-ı bi-nazîrümdür  

muhibbinün muhibbinün muhibbi bir gedâyam ben  

hakîkatde talazlar gibidür evrâk-ı dîvânum 

me῾ânî bahrini cûşa getürmiş bir sabâyam ben  

diyârumdan ırag oldukça artar kadrüm iy yahyâ 

cihân mülkinde zîrâ gevher-i ῾âlî-behâyam ben ( BOZYİĞİT, 2021: 

608-609/ 1-9) 

(İsyan gözünü yumdum. Ben Hak yolunda yürüyen velilerin dostu, 

nefsin arzusuyla bulanmaz sefanın engin deniziyim. Yokluk makamında var 

olup zenginliği fakirlikle bulsam ne var? Ben fenâ makamında yok olup 

bekâda baki olmuşum. Alçaklardan uzak olmak beni Hakk’a yaklaştırdı. 

Allah’a şükürler olsun ki ben, riyasız hasırın dostuyum. Hilâl misali bir 

köşeye çekilip kandil oldum. Ben bugün Hakk’ın meclisinde Allah’ın 

nurunun doğuş yeriyim. Ben evliyanın elindeki kınından çekilmiş kılıcım, 

kılıcımın keskinliği fakirlikle arınmışlığımdandır. Yaşlanıp ölümün ağır 

yüküyle iki büklüm oldum, ben yıkılmaya meyletmiş eski binayım. Benim 

pirim, sultanım, o eşsiz padişahımdır. Ben yârinin sevgilisinin dostu olan bir 

dilenciyim. Dîvân’ımın yaprakları aslında dalgalar gibidir. Ben, mana 

denizini coşturmuş sabah yeliyim. Ey Yahyâ, vatanımdan uzaklaştıkça 

değerim artar; çünkü ben dünya yurdunun paha biçilmez incisiyim.)  

Yahyâ Bey, yer yer kendisi ve hayatı hakkında okuyucusuna bilgiler 

vermiştir. Şiirinde memleketi taşlık olanın sözlerinin canlar bağışladığını 

ifade ederek memleketini anlatmış ve yine şiirlerinin renkli hayaller ile 



168 

 

süslü olduğunu, bir başka şiirinde ise kâinatın kulağının şiirinin incisiyle 

dolduğunu, bir marifet deryası ve söz incisinin kaynağı olduğunu aynı 

zamanda şiirinin okuyanlar tarafından içine işlediğini, yakıcı ve etkileyici 

şiirler yazdığını okuyucusuna aktararak şiiri hakkında olumlu eleştirilerde 

bulunmuştur. Hatta şiirinin kusursuzluğunun iddiasında bulunmasının yeri 

olduğunu da açıkça aktarmıştır:  

cân bağışlar sözleri rengîn olur yahyâ gibi 

 la῾l-i rümmânî gibi iklîmi sengistân olan (BOZYİĞİT, 2021: 628/ 7) 

(Kıymetli bir lâl taşı gibi memleketi taşlık olanın sözleri, Yahyâ’nın 

sözleri gibi canlar bağışlar, renkli hayallerle süslü olur.) 

toldı iy yahyâ dür-i nazmunla gûş-ı kâ᾽inât  

ma῾rifet deryâsısın söz gevherinün kânısın (BOZYİĞİT, 2021: 634/ 5) 

(Ey Yahyâ, kâinatın kulağı nazmının incisiyle doldu. Marifet deryasısın, 

söz incisinin kaynağısın!)  

bu şi῾r-i hâlet-engîzün bize kâr itdi iy yahyâ  

gazel olınca böyle sûznâk ü hasb-i hâl olsa (BOZYİĞİT, 2021: 651/ 7) 

(Ey Yahyâ, bu coşkun şiirin içimize işledi. Gazel olacaksa işte, böyle 

etkileyici ve hâle uygun olsun!) 

beyâz-ı nâmeme hâmem akıtdı âb-ı zülâl  

kemâl-i nazm-ile da῾vâ idersem ola hasen 

çü oldı da῾vîye ma῾nî bu ihtisâs-ı hayâl  

meselde sözlerimün her birisi dürr-i yetîm  

kulak tutarsa n'ola pâdişâh-ı ferruh-fâl (BOZYİĞİT, 2021: 296/ IX / 2-

12) 

(Kalemim, defterimin sayfasına tatlı su akıttı. Şiirimin kusursuzluğu 

iddiasında bulunsam yeridir. Çünkü hayalin bu ustalığı, bu iddiaya neden 

oldu. Mesela sözlerimin her biri kıymetli birer iri incidir, kutlu padişah 

onları dikkatle dinlese şaşılmaz.)  



169 

 

Yahyâ Bey; öz farkındalığı yüksek, iyi şiir yazabildiğini düşünen ve 

bunu savunan biridir. Manaların ve sözlerin incisi hatta bu unsurların 

kaynağı olduğunu söyleyen Yahyâ Bey sadece nazmın değil, nesrinde 

padişahı olduğunu açıkça belirtmiştir:  

pâdişâh-ı nazm u nesrem bahr ü ber sultânıyam  

leşker-i eş῾ârdan bir ῾âlî dîvân eyledüm (BOZYİĞİT, 2021: 583/ 4) 

(Nazmın ve nesrin padişahı, yeryüzünün sultanıyım. Şiir askerlerinden 

bir ulu Dîvân derledim.)  

3.2.2. Taşlıcalı Yahyâ’nın Kendisine Yönelik Olumlu Eleştirileri  

Arnavut asıllı olduğunu eserlerinde dile getiren Yahyâ, bu durumu bu 

denli hünerli olmasına bağlamıştır. Yaşadığı yerin yiğit, gösterişli bir ak 

doğanı olduğunu belirtirken, hünerini feleklere kadar çıktığını ifade ederek 

kendisini olumlu bir açıdan ele almıştır: 

arnavud aslıdur ol taşlu yerüŋ şeh-bâzı  

asdı eflâke meh-i nev gibi tîğ-ı hüneri (BOZYİĞİT, 2021: 175/36) 

(Arnavut asıllı olan o taşlı yeri yiğit, gösterişli ak doğanı, hüner kılıcını 

hilâl misali feleklere astı.) 

Taşlıcalı Yahyâ, kendisinin ve hünerlerinin farkında olan bir şairdir. Bu 

nedenle her türlü ihsana layık olduğunu dile getirmekten de geri 

durmamıştır. Aynı zamanda iyi de bir asker olan Yahyâ Bey, ilmi ve 

faziletleriyle tanınan bir asker olduğunun da altını çizmiştir: 

lâyık u erzânîdür her himmete yahyâ kulun  

hem kemâl-ile müsellem hem bahâdır hem çeri (BOZYİĞİT, 2021: 178/ 

26) 

(Yahyâ kulun her türlü ihsana layık ve münasiptir. İlmi ve faziletiyle 

tanınmış yiğit bir savaşçıdır.) 

Yahyâ Bey, kendisinin adının sonsuza kadar yaşayacağını 

῾ayn-ı hayât olurmış rûz-ı memâtı âhir  



170 

 

yahyâ gibi şular kim adını zinde eyler (BOZYİĞİT, 2021: 458/ 7) 

(Yahyâ gibi adını sonsuza dek yaşatacak olan kimselerin ölüm günü, 

hayat suyu olurmuş.) 

Yahyâ Bey, mensup olduğu millet ve soyunu ele almış, neslinin köklü 

olduğunu ve seçkin kimselerden oluştuğunu aktararak olumlu eleştiride 

bulunmuştur: 

Arnavud’un hâssları yeğleri 

Nesl-i kadîmüm Dukakîn begleri (GE: 649) 

(Köklü neslim Arnavut’un seçkin Dukakin beylerine dayanır.) 

 3.3. Allah’a, Allah Aşkına, Hz. Muhammed’e ve Din Büyüklerine 

Yönelik Olumlu Eleştiriler 

Aşk, Klasik Türk edebiyatında anlatılan ve hemen hemen her şairin, 

eserin konusu olmuştur. Dolayısıyla bu dönemin şairleri de aşkı konu 

edinmekten geri durmamakla beraber şiirlerinin ana temelinde bu konu 

üzerinde durmuşlardır. Tasavvufun tesir ettiği edebiyatta aşk, her unsurun 

özü niteliğindedir. Varlık alemlerinin yaratılış sebebidir. Aşk, insanı 

Allah’tan uzaklaştıran, alıkoyan her şeyin terk edilip tüm varlığın ve 

benliğin Allah’ın yoluna teslim etmektir, teslim olmaktır.  

Divan şairleri de aşkı, kimi zaman ilahi açıdan kimi zaman ise 

doğrudan, beşeri anlamda ele almışlardır. Esasında Allah’ın insanlara 

sunduğu beşerî aşkın, ilahi aşka geçişte bir köprü görevinde olması durumu, 

şairler tarafından aşka farklı bir misyon yüklenilmesine olanak sağlamıştır. 

Farklı açılardan bakılan ve ele alınan aşk kavramı çeşitli mecazlarla 

donatılarak çoğu divan şairlerinin şiirlerine girmiştir (KOLA, 2016: 67- 76). 

Bu husus doğrultunda Allah/ İlahi aşk şiirleri şairlerin başlıca konusu 

olmuştur. Öyle ki Taşlıcalı Yahyâ, içten bir şekilde “Allah” diyenin beyan 

ilminin sırlarına doğru yol açtığını, zikredildiğinde bile ilahi bir esintiden 

sırlar işitildiğinden bahseder. Aynı zamanda Hz. Muhammed’e karşı 

duyulan sevgi ve saygı da edebiyatın en önemli konularından biridir. Hz. 

Muhammed’in Türk Edebiyatında hayatı, elçiliği, savaşları vb. kısacası her 



171 

 

yönüyle ele alınmıştır ve şiirin temel kaynaklarından biri olmuştur. Yahyâ 

Bey, içinde bu durum geçerlidir. Yahyâ, Hz. Muhammed’e duyduğu sevgi 

ve saygı doğrultusunda Hz. Muhammed’in din hazinesinin mahzeninin 

kilidi, asrın yeganesi, faziletler burcunun ayı, kibir ve riyadan arınmış kişi 

olduğunu ve Allah’ın hükümleri ile yaktığı meşale ile kafirleri telaş ve 

kaygıyla kedere boğduğunu aktarmıştır. Divan şiirinin önemli unsurlarından 

biri olan Dört Halife’ye karşı da olumlu eleştirilerini dinin seçkinleri, 

şehadet bahçesinin gülleri gibi ifadeler ile dile getiren Yahyâ, Dört 

Halife’nin ailesine ve ashabına karşı övgülerle dolu selamını iletmiştir: 

derûn-ı dilden ol kim diye allâh  

açar ῾ilm-i beyân esrârına râh 

bu ism-i a῾zamı kim kılsa tekrâr  

tuyar ilhâm-ı rabbânîden esrâr  

tarîkat râhına olmağa hem-râh  

yiter insâna zikr-i lafzatu'llâh  

zihî bahşâyiş-i sırr-ı fezâ᾽il  

kim anun hânesidür ka῾be-i dil 

te῾accüble gören dir anı her gâh  

nişân-ı dest-i kudret oldı allâh  

elifdür birligine râst şâhid  

ki oldur pâdişâh-ı ferd ü vâhid  

bulur îmân içinde istikâmet 

nite-kim elde engüşt-i şehâdet 

açuk tut cân gözin hâ gibi gûyâ 

behişt içinde bir goncedür ol hâ  

budur ehl-i hakîkat ittifâkı 

ki lâ hallâke illâ hayyü bâkî 



172 

 

şerîki yok odur her sun῾a sâni῾ 

yiter mıkrâz-ı lâ bürhân-ı kâtı῾ 

degül ma῾lûm bu ῾ilmün beyânı 

girü allâh bilür cümle anı 

yaradur katreden bir sûret-i hûb  

kamer-fer ῾ârızı gül-reng mahbûb 

nigârun kâkülin dâm-ı dil eyler 

belâ-yı ῾ışkı gâyet müşkil eyler  

olur kadr-ile merdüm dürr-i meknûn 

virür idrâk-i pâk ü tab῾-ı mevzûn  

hemîşe hâne-i câna mu῾ayyen  

açar revzen bu câm-ı dîdelerden 

nazar kıl cümle mevcûdâta her gâh  

olur gün gibi zâhir kudretu'llâh 

zihî rezzâk-ı mahlûkât-ı ῾âlem  

zihî tevvâb-ı ma῾sıyyât-ı âdem  

zihî kudret zihî sırr-ı nihânî 

mu῾allak kıldı bahr-i âsümânı  

zihî zât-ı ῾ulüvv-i şân-ı a῾zam  

anuŋ bir kulıdur fahr-i dü-῾âlem  

na῾t-ı seyyid-i enbiyâdur 

resûl-i muhterem hatmü'n-nebiyyîn  

kilîd-i mahzen-i gencîne-i dîn 

ferîdü'd-dehr ῾ilm-i kün-fe-kâne  

vahîdü'l-῾asr esrâr-ı nihâne 

yakaldan şer῾-ile rûşen çerâğı  



173 

 

eridi ehl-i küfrün bağrı yağı  

kılupdur ol meh-i bürc-i fezâ᾽il  

makâm-ı kurb-i ev ednâyı menzil 

kaşı hakkında nâzil kâbe kavseyn  

ki oldur gurre-i garrâ-yı ῾îdeyn  

yüzidür lem῾a-ı nûr-ı ilâhî  

hatıdur hüccet-i terk-i menâhî  

mu῾allâdur ῾ulüvv-i kibriyâdan 

mu῾arrâdur kamu kibr ü riyadan 

dehânına kaçan kim alsa misvâk 

sadefden gösterürdi gevher-i pâk  

n'ola yazmadı ise hattı ol hûb 

ki bî-hat hûb olur gâyetde mergûb  

çihâr erkân-ı dîn ü çâr gevher 

ebû-bekr ü ῾ömer ῾osmân u haydar 

ola âline ashâbına her ân  

selâm-ile tahiyyât-ı firâvân (BOZYİĞİT, 2021: 387-390/ 1-30)  

(Can-ı gönülden Allah diyen o kimse, beyan ilminin sırlarına doğru yol 

açar. Bu büyük adı kim zikretse ilahî esinden sırlar işitir. Tarikat yoluna 

yoldaş olmak için insana Allah’ın kelâmını anmak yeter. Fazilet sırrının ne 

güzel ihsanıdır. Çünkü Allah lafzının hanesi, gönül Kâbe’sidir. O’nu gören 

daima hayretle “Allah, kudret elinin nişanı oldu!” der. Birliğinin dosdoğru 

şahidi eliftir, zira eşi benzeri bulunmayan tek padişah O’dur! Eldeki şehadet 

elif harfi içinde istikamet bulur. Gönül gözünü hâ harfi gibi açık tut; o hâ, 

sanki cennette bir goncadır. Hakikati bilenlerin ortak fikri budur ki Hayy ve 

Bâkî olan Allah’tan başka yaratan yoktur! Ortağı yoktur, her varlığı yaratan 

O’dur! O’nun birliğine keskin delil olarak “Lâ” makası yeter. Bu ilmin 

beyanı malum değildir, onun aslını yalnızca Allah bilir. Su damlasından bir 



174 

 

güzel suret yaratır; ay aydınlığı yanağı gül renkli sevgilidir. Resim gibi 

güzel sevgilinin kâkülünü gönlün tuzağı eder, aşk belasını gayet müşkil 

eder. Temiz bir idrak ve güzel ahlâk verir, insan şeref bularak gizli inci olur. 

Bu göz camlarından devamlı can evine belli pencereler açar. Daima bütün 

yaratılmışları seyret! Allah’ın kudreti gün gibi görünür. Mahlukata her türlü 

rızkı bol bol ihsan eden ne güzel Yaradan, kulun günahları için ettiği 

tövbeleri kabul eden ne güzel Allah! Ne yüce kudret, ne büyük sırdır! 

Gökyüzü denizini boşlukta asılı hâlde bıraktı. Yüksek makamlı, kutlu varlık 

ne hoştur! İki cihanın övüncü olan Hz. Muhammed, O’nun bir kuludur. 

Nebiler Efendisi’nin Naatıdır. Muhterem Resul, nebilerin sonuncusu, din 

hazinesinin mahzeninin kilidi! “Ol dedi ve o da oldu.” ilmine yeryüzünün 

bir tanesi, gizli sırlara asrın yegânesi! Allah’ın hükümleriyle parlak 

meşaleyi yakalı kâfirler telaş ve kaygıyla kedere boğuldu. O faziletler 

burcunun ayıdır. Yakınlığının makamını mesken etti. Kaşı hakkında nazil 

oldu; zira iki bayramın da parlak hilâli odur! İlahî nurun ışığı yüzüdür, dinin 

yasaklarını terk ettiğinin senedi de ayva tüyleridir. O, yücelerin yücesinden 

de şereflidir, cümle kibir ve riyadan arınmıştır. Ağzına ne vakit misvak alsa 

sedeften saf inci gösterirdi. O güzel, yazı yazmadıysa ne var? Zira ayva 

tüyleri çıkmamış güzel gayet hoş olur. Dinin dört efendisi ve dört incisi Ebû 

Bekir, Ömer, Osman ve Ali’dir. Daime ailesine ve ashabına sayısız 

övgülerle selam olsun.)  

ey çihâr erkân-ı dîn ü çâr-yâr-i kâm-bîn  

ey gülistân-ı şehâdet gülleri âl-i güzîn  

adı güzel gendü güzel şâh-ı dîn ü şâhidîn  

ey bu yirlerde yatan ashâb-ı hayrü'l-mürselîn  

evvelîn ü âhirîn ü tayyibîn tâhirîn 

el-vedâ῾ u el-vedâ῾ u el-vedâ῾ u el-vedâ (BOZYİĞİT, 2021: 322/ V/ 1-5) 

(Ey dinin dört seçkini, kutlu halifeler! Ey şehadet bahçesinin gülleri, 

seçilmiş evlatlar. Adı gibi kendi güzel, dinin ve şahitlerin şahı!  Ey 

peygamberlerin en hayırlısının bu yerlerde yatan ashabı! Evvelkiler ve 

sonrakiler, temiz ve salih kimseler. Elveda, elveda, elveda ve elveda!) 



175 

 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, Allah’tan ve Hz. Muhammed’den bahseden şiirin 

arşa yükseleceğini ifade eder. Şair, bu şiirlerin değerli olduğu kanaatindedir 

ve düşüncelerini olumlu olarak ifade eder: 

Olur ol şi‘r hemân ‘arş-likâ  

Ola yâ na‘t veyâ tevhîd-i Hudâ  

Hikmet-i Hakkı kıla halka ‘ayân  

Kudretu’llâhı ide vasf u beyân (GR: 2641- 2644) 

(Allah’tan ve Hz. Muhammed’den bahseden şiir hemen arşa yükselir. 

Allah’ın hikmetini açığa çıkarsın. Allah’ın kudretini beyân etsin.)  

3.4. Taşlıcalı Yahyâ’nın Şehirlere Yönelik Olumlu Eleştirileri 

Şehrengizler, edebiyatımızın milli bir nazım türüdür. Bir şehrin doğal, 

tarihi, kültürel, sosyal ve mimari özelliklerini yansıtan eserlerdir. Şehrin 

güzelliklerini, halkın yaşayışını, sanat ve mesleklerinde ün yapmış şahışları 

ele alıp işlenmesiyle çoğu şairin kaleme aldığı bir türdür. Taşlıcalı Yahyâ 

Bey’in Dîvân’ında da “İstanbul Şehrengizi” ve “Edirne Şehrengizi” olmak 

üzere iki adet şehrengizi bulunmaktadır. Bu şehrengizlerde şehirlere dair 

pek çok unsuru olumlu yönde ele almıştır.  

3.5.1. Edirne Şehrengizi 

Osmanlı Devleti’nde önemli bir yeri olan hatta başkentlik etmiş olan 

Edirne şehrini olumlu yönüyle ele alan Yahyâ Bey, Edirne’yi erenlerin yeri, 

aslanların yatağı, gazilerin ocağı gibi ifadeler ile övmüştür. Edirne için 

gönül gözüyle bakıldığında her tarafının aşk ile dolduğunu ifade Yahyâ, 

bahar mevsimiyle Tunca Nehri’nin kıyısının çiçeklerle dolduğunu ifade 

ederek şehri olumlu yönleriyle ele almıştır. Aynı zamanda Edirne şehrinin 

içerisinin güzelliklerle dolu olduğunu ifade etmiştir: 

erenler yiri arslanlar yatağı  

kadîmî şehr gâzîler ocağı 

hisârınun yoğ imiş misli ammâ 

yıkılmış kalb-i ῾âşık gibi gûyâ  



176 

 

bu şehre cân gözini eyle nâzır  

neye baksan olur ῾ışk anda zâhir  

cünûnına anun kılmağa tedbîr  

meric ü tunca urmış iki zencîr  

kamu ebvâbı sankim ῾âşık-ı pâk 

kabâsından yakasın eylemiş çâk 

elifler sînesinde şâh-râhı  

göyünmiş dâğıdur her dûdgâhı 

benüm gibi o şehr içinde enhâr 

yürür boynın burup ῾ışk ile her bâr  

kaçan kim irişe fasl-ı behârî 

çiçeklerle tolar tunca kenârı (BOZYİĞİT, 2021: 374/ 78-85) 

(Erenler yeri, aslanlar yatağı, tarihî şehir, gaziler ocağı! Âşığın kalbi 

gibi yıkılmış hisarının bir benzeri daha yoktur. Bu şehre gönül gözüyle bak; 

neye baksan onda aşk görünür.  Meriç’le Tunca, onun çılgınlığının önüne 

geçmek için iki zincir vurmuştur. Bütün kapıları tıpkı gömleğinin yakasını 

yırtmış sadık âşık gibidir. Bu şehrin ana yolu âşığın göğsündeki elifler, 

bacalarıysa yanık yaralarıdır. O şehirde nehirler, benim gibi daima aşkla 

boynunu büküp yürür. Ne vakit bahar mevsimi gelse Tunca kıyısı çiçeklerle 

dolar.) 

bu şehrün içi zînetlerle tolmış  

meric ü tunca yüzi suyı olmış (BOZYİĞİT, 2021: 376/ 104) 

(Bu şehrin içi güzelliklerle dolmuş, Meriç’le Tunca onun övünç kaynağı 

olmuş.) 

3.5.2. İstanbul Şehrengizi 

Osmanlı Devleti için siyasi, sosyal, kültürel ve ekonomik açıdan büyük 

önemi bulunan İstanbul şehri, Taşlıcalı Yahyâ Bey’in eserlerinde de önemli 

bir yere sahiptir. Yahyâ Bey, İstanbul’u sevgili metaforuyla ele almış ve bu 



177 

 

unsur üzerinden anlatmıştır. İstanbul’un her hanesinin gelişmiş olduğunu 

şiirlerinde aktaran şair, dönemi hakkında bilgi vermekle beraber bahar 

mevsimi gelince İstanbul’un sanki cennet bahçesinden bir parça haline 

geldiğini söylemiş ve bu bahçede renk renk çiçeklerin açtığı söyleyerek 16. 

yüzyıldaki İstanbul’u okuyucusuna betimlemiştir. Aynı zamanda 

İstanbul’daki birçok kapının denize çıktığını ifade ederek sokaklarının, 

mahallerinin deniz manzaralı olduğunun da betimlemesini yapmıştır. Aynı 

zamanda İstanbul’un cennet gibi olduğunu ve aşıkların İstanbul’da 

sevgilinin didarını gördüğünü söyleyerek eleştirisini dile getirmiş ve 

övmüştür: 

ne şehr ol kim anun her beyti ma῾mûr  

kusûrın bildi cennetden görüp hûr  

behârı bâğ-ı cennetden nümûne 

açılur gülsitânı gûne gûne  

sehî-kâmetler-ile zeyn olupdur 

kenârı mecma῾u'l-bahreyn olupdur  

açılmış bahre anun niçe bâbı 

kanat açmış sanursın murg-ı âbî  

ne hüsn ü hulkı var yâ rab bu şehrün  

göricek anı akdı gönli bahrün  

olup hüsn-ile bir mahbûb-ı zîbâ  

gümiş halhâldur pâyında deryâ 

vücûdı hâtem-i mühr-i süleymân 

ana bir halka-i sîm oldı ῾ummân  

se῾âdet mâhıdur bu şehr-i meşhûr  

şeref göginde ana hâledür sûr 

idenler sûr-ı memdûdını manzar 

didi sîmîn kemerlü hûba benzer 



178 

 

çeküp bir dâ᾽ire teshîr kılmış 

perî-peykerleri nahcîr kılmış  

leb-i deryâ ruh-ı cânâna benzer  

bedenler cümleten dendâna benzer  

ruh-ı cânândan mihr ola sanmış  

hevâya uyuban suya tayanmış  

n'ola cennet dir isem ana her bâr  

görür ῾ışk ehli anda çün-ki dîdâr (BOZYİĞİT, 2021: 393/ 97-109) 

(O öyle bir şehirdir ki onun her hanesi gelişmiştir. Huri, cennetten 

görünce kendi kusurunun farkına vardı. O şehrin baharı cennet bahçesinden 

bir parçadır, gül bahçesi renk renk açılır. Fidan boylu güzellerle süslüdür, 

kenarı iki denizin kavuşma noktasıdır. Onun birçok kapısı denize açılır, 

sanki su kuşu kanat açmış, süzülmektedir.  Ey Allah’ım acaba bu şehrin 

nasıl bir nasıl bir tabiatı var? Onu görür görmez denizin gönlü aktı. 

Güzellikle bir zarif sevgili olmuştur, derya ayağında gümüş halhaldır. 

Vücudu, Hz. Süleyman’ın üzerinde mührü bulanan yüzüğüdür, deniz ona 

gümüşten bir halka oldu.  Bu meşhur ay, saadet ayıdır; sur ise şeref göğünde 

onun ışığıdır. Uzanmış surlarını seyredenler “Gümüş kemerli sevgiliye 

benzer.” dediler.  Bir daire çizip sihir yaparak peri yüzlü güzelleri avlamış. 

Denizin kıyısı sevgilinin yüzüne benzer, sur duvarlarıysa sıra sıra dizilmiş 

dişler gibidir. Sevgilinin yüzünde güneş doğar sanmış, aşka düşüp deryaya 

dayanmış. Ona cennet dersem elbette şaşılmaz, çünkü âşıklar onda didarını 

görür.)  

3.6. Sevgiliye Dair Yapılan Olumlu Eleştiriler 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, sevgilinin bakışını ceylana benzetmiş ve klasik 

edebiyatın klasikleşmiş âşığı gibi kıldan örülmüş dokumaların kendisine, 

misk kokulu kumaşların ise sevgiliye çok yakışacağını ifade etmiştir. 

Sevgiliyi seher vaktine, yine sevgilinin boyunu cennet bahçelerinin salınan 

selvisine, dudaklarını şaraba, yüzünü güle benzeterek tüm alemi kendisine 

köle ettiğini aktaran Yahyâ Bey, olumlu eleştirilerinin devamını getirerek 



179 

 

sevgilinin tatlı diliyle ayva tüylerinin tıpkı ağzında şeker olan yeşil bir 

papağana benzediğini dile getirmiştir. Sevgilinin konuşmasının gönül 

huzuru, yürüyüşünün cihan güneşi, ayağa kalkışının ise cennetin bir selvisi, 

oturmasının taze bir gül fidanı olduğunu ifade etmiştir: 

hûbdur gâyetde iy âhu bakışlu dil-rübâ  

bu kara çullar bana ol miskî kemhâlar sana  

leyletü'l-kadrün sevâdıdur libâsun fi'l-mesel  

subh-ı sâdıkdur cemâlün sanki ey şems-i duhâ  (BOZYİĞİT, 2021: 421/ 

1-2) 

(Ey ceylan bakışlı, gönül çelen sevgili! Bu kıldan örülmüş dokumalar 

bana, o misk kokulu ipek kumaşlar da sana pek çok yaraşır. Ey kuşluk vakti 

güneşi! Elbisen sanki Kadir Gecesi’nin karanlığı, yüzün de seher vaktidir.) 

serv-i revân-ı bâğ-ı cinândur boyun senün  

gördükçe murg-ı cânum ider uçmagı taleb (BOZYİĞİT, 2021: 431/ 5) 

(Senin boyun cennet bahçelerinin salınan selvisidir; can kuşum 

gördükçe cenneti talep eder.)  

lebleri mül yüzi gül kâmeti bir serv-i bülend 

῾âlemi gendüye kul eyledi ol şâh-levend  

leb-i şîrîn gûyâ ki hat-ı sebzi anun  

bir yeşil tûtîye benzer deheninde ola kand (BOZYİĞİT, 2021: 451/ 1-5) 

(Dudakları şarap, yüzü gül, boyu bir uzun selvi… O leventler şahı, 

âlemi kendine köle etti. Onun şirin tatlı diliyle yeşil ayva tüyleri, tıpkı 

ağzında şeker olan yeşil bir papağana benzer.  

söylese ârâ-ı cândur yürise şems-i cihân  

tursa serv-i cennet otursa nihâl-i verd-i ter (BOZYİĞİT, 2021: 458/ 6-7) 

(Sevgili konuşsa gönül huzuru, yürüse cihan güneşidir, ayağa kalksa 

cennet selvisi, otursa taze gül fidanıdır.)  



180 

 

Sevgili, Yahyâ Bey için gümüş tenli, gönül alıcı, vefalı ve eşi benzeri 

olmayan bir kimsedir. Sevgiliyi anlatmaya bir sözün olmadığını, boyunu 

tarif etmeye ise dilin aciz kalacağını söyleyen şair, sevgilinin asla zalim 

olamayacağını da ekler. Olumlu eleştirilerine devam eden Yahyâ, sevgilinin 

mahallesinde uyuyakalmasını, insanın mescide girince uykusu gelmesi 

durumu ile bağdaştırarak sevgilinin mahallesini mescit ile bağdaştırmıştır. 

Yine bir başka beytinde de sevgilinin atından inip üstüne Kur’ân 

okumasıyla kabrine nur ineceğini söylemiştir:  

te῾âla'llâh ne ῾âlî serv-i sîm-endâm dil-bersin lebün  

vasfında söz yokdur boyun vasfında dil kâsır  

nazîri var mıdur bi'llâhi ol yâr-i vefâ-dârun 

murâd itse dahı olmaz cefâkâr olmağa kâdir  

hezâr-ender-hezâr olsa edânîden ne bāküm var 

benümle oldı iy yahyâ bugün ol serv-i bâlâ bir (BOZYİĞİT, 2021: 461/ 

5-7) 

(Maşallah! Gümüş tenli ne yüce bir selvi, gönül alıcı sevgilisin! 

Dudağını anlatmaya söz yoktur, boyunu tarif etmedeyse dil aciz. O istese de 

zalim olamaz. Allah hakkı için o vefalı sevgilinin bir eşi benzeri var mıdır? 

Binlerce olsa da alçaklardan hiç korkum yok! Ey Yahyâ, bugün o yüksek 

selvi benimle birlik oldu.)  

n'ola kûyında bî-hod olsa gendüden geçüp yahyâ  

gelür mescidde insânun gözine ῾âdetâ uyhu (BOZYİĞİT, 2021: 637/ 5) 

(Ey sevgili, Yahyâ mahallende uyuyakalıp kendini kaybetse ne olur? 

İnsan ne zaman mescide girse uykusu gelir.) 

ka῾be hakkı nûr ine kabrümde ol ân üstüme  

yâr atından inüp okursa kur'ân üstüme (BOZYİĞİT, 2021: 664 / 1) 

(Sevgili atından inip üstüme Kur’ân okusa Kâbe’ye yemin olsun ki o an 

kabrime nur iner.) 



181 

 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, sevgilinin güzelliği ve zarafeti karşısındaki 

şaşkınlığını ifade ederken huri gibi güzel sevgilinin meclisine gelmesiyle 

meclisinin cennete, sakisinin ise Kevser sakisi olacağını aktarır. Şiirlerini 

sevgilinin dudaklarının övgüsüyle lezzetlendirdiğini söyleyen şair, 

sevgilinin görmezden gelişinin bir itibar, zulmetmedeki maharetinin ise 

iltifatların en güzeli olduğunu söyleyerek sevgilinin olumlu taraflarını öne 

çıkarmıştır: 

bu ne hüsn ü cemâl olur yâ rab  

bakıcak ῾akl u fikr olur ma῾dûm  

bu ne hikmed-durur ki gören anı 

ola seyr-i cemâlden mahrûm (BOZYİĞİT, 2021: 733/ 1-2) 

(Yâ Rabbî, bu nasıl bir güzellik ve zarafettir ki bakınca akıl baştan 

gider.  Bu nasıl bir hikmettir ki onu gören, cemâli seyretmekten mahrum 

olur.) 

bezmümüz cennet olur sâkî-i kevser sâkî  

her kaçan kim gele bin nâz ile ol hûr-sıfat  

cân bağışlarsa n'ola işidene iy yahyâ 

lebleri vasfı ile şi῾rüme virdüm lezzet (BOZYİĞİT, 2021: 439 / 4-5) 

(O huri gibi güzel sevgili ne zaman nazlı nazlı gelse meclisimiz cennet, 

şarap sunan saki de Kevser sakisi olur. Ey Yahyâ, işitene can bağışlarsa 

şaşırma; şiirime sevgilinin dudaklarının övgüsüyle lezzet verdim.) 

görmeze ursa bizi dil-dâr ῾ayn-ı i῾tibâr  

ihtisâs-ı cevri cânânun kemâl-i iltifât (BOZYİĞİT, 2021: 439 / 2)  

(Gönül alıcı sevgili, bizi görmezden gelse itibarın ta kendisidir. 

Sevgilinin zulmetmedeki mahareti ise iltifatın en güzelidir.) 

3.6. Diğer Unsurlara Dair Olumlu Eleştiri 

3.6.1. Güllaç Tatlısı 



182 

 

      Türk mutfak kültürü hem çok kötü hem de zengin bir kültürel 

birikime sahiptir.  Bu zengin kültürel birikim şairlerin şiirlerine de 

yansımıştır. Taşlıcalı Yahyâ Bey, güllaç tatlısı için can azığı ve saadet 

ehlinin gıdası, ruhların huzuru ve mizacın anahtarı olduğunu ifade etmiş ve 

güllaç tatlısının ise fakire bir yiyecek ve ganimet niteliğinde olduğunu 

aktarmıştır. Yahyâ, güllaç tatlısının Hamse’si gibi kat kat yapraklarını 

hikmet sahiplerinin toplanma vesilesi olarak görmüş ve bu açıdan olumlu 

bağlamda eleştirmiştir:  

tûşe-i cândur gıdâ-yı ehl-i devletdür gülâc 

rahatü'l-ervâh u miftâh-ı tabî῾atdür gülâc  

açılur dil gülşeni anunla mânend-i behâr  

ulu ni῾metdür fakîre bir ganîmetdür gülâc  

cânum içinde yir eyler gönlümi alur ele  

zâhidâ bir bağrı yufka ehl-i şefkatdür gülâc  

tatlu dillü gönli alçak ῾âlim ü dânâ gibi  

âb-ı rûy-ı ṣohbet ü ῾unvân-ı ῾işretdür gülâc  

kat kat evrâkı vardur hamse-i yahyâ gibi  

âlet-i cem῾iyyet-i erbâb-ı hikmetdür gülâc ( BOZYİĞİT, 2021: 442-446/ 

1-5) 

(Güllaç can azığıdır, saadet ehlinin gıdasıdır. Ruhların huzuru ve 

mizacın anahtarıdır. Gönlün gül bahçesi onunla bahar misali açılır. Güllaç 

fakire bir yiyecek, bir ganimettir.  Ey zahit, güllaç gönlümde yer edinir, 

bana güler yüz gösterir. Yufka yürekli, bir şefkat ehlidir. Güllaç tatlı dilli, 

alçak gönüllü bir âlim gibi sohbetin övüncü, ziyafetin başıdır. Yahyâ’nın 

Hamse’si gibi kat kat yapraklarıı olan güllaç, hikmet sahiplerinin toplanma 

vesilesidir.) 

3.6.2. Turunç Meyvesi 

      Divan şairleri sanatlarında meyvelerden yararlanmışlardır. Meyveler 

daha çok şiirlerde rengi, şekli ve kokusu bağlamında ele alınmış ve 



183 

 

genellikle sevgilinin özellikleri ile bağdaştırılmışlardır. Turunç veya narenç 

olarak adlandırılan meyveler, portakal ve mandalina için kullanılmıştır. 

Turunç meyvesi; rengi, şekli, kokusu ve tadı gibi unsurlarıyla konu 

edinilmiş ve sevgilinin çenesini, yanağını yansıtması bakımından 

kullanılmıştır (GÜLHAN, 2008: 365- 371). Taşlıcalı Yahyâ Bey ise turunç 

meyvesini âşığın yüzüne benzetmiş ve dünyanın gül bahçesini 

güzelleştirdiğini ve şiirlerini turunçlar bulunan taze fidanlara benzeterek 

olumlu eleştirilerini dile getirmiştir: 

gülşen-i dünyâya virür zînet ü zîver turunç 

gök yüzinde encüme döndi çemende her turunç 

gül gibi rif῾atde ol ῾izzetde ol devletde ol  

ay-ile gün sohbetünde iki zîbâ ter turunc  

başını top eylemiş çevgân-ı tîğ-ı mihnete 

benzi sarı ῾âşık-ı şeydâlara benzer turunc  

fakr-ile fahr eyleyen ehl-i riyâzetler gibi 

tanrı korhusından oldı zer gibi asfer turunc  

şi῾r-i yahyânuŋ nihâl-i tâzedür her mısra῾ı  

encüm-i şehlâ gibi ucında var yir yir turunc (BOZYİĞİT, 2021: 443/ 1-

5) 

(Dünyanın gül bahçesini güzelleştiren ve süsleyen her bir turunç, 

çimenlikte gökteki yıldızlara benzedi. Gül misali yüksek makamda ol, 

itibarlı ve saadette ol! Ayla güneş senin sohbetinde iki gül renkli, taze 

turunçtur. Turunç, mihnet kılıcının çevganına başını top eylemiş, benzi sarı, 

çılgın âşıklara benzer. Fakirliğiyle övünen kanaat sahipleri misali turunç, 

Allah korkusundan altın gibi sapsarı kesildi. Yahyâ’nın şiirinin her mısraı, 

uçlarında yer yer şehla bakışlı yıldızlar gibi turunçlar bulunan taze bir 

fidandır. 

 

 



184 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



185 

 

SONUÇ 

Divan edebiyatı ortak imaj, mazmun ve temalar etrafında gelişen bir 

edebiyattır. Aynı zamanda kültürel ve sosyal çevreye kayıtsız kalmayan bir 

edebiyat oluşu şairlerin bu ortak temaları farklı açılardan ele almasına 

olanak sağlamıştır.  

Hemen her divan şairi, zannedildiğinin aksine çevresinde olan bitene 

kayıtsız kalmamıştır. Gerek kendi şiir anlayışları etrafında gerekse 

yaşadıkları dönemin çeşitli sosyal ve toplumsal olayları doğrultusunda 

eleştirilerini yöneltmişlerdir.  

Divan edebiyatının artık klasik bir görünüm kazandığı ve alanında öncü 

şairlerin yetiştiği 16. yüzyılda Taşlıcalı Yahyâ Bey, yaşadığı dönemin 

birtakım özelliklerini şiirlerine aksettirmiştir. Dönemini şiirlerine yansıttığı 

bulgusuna Yahyâ Bey’in Hamse’si ve Divân’ı ele alınarak varılmıştır. 

Hamse’sinin içerisinde yer alan Gencîne-i Râz, Kitâb-ı Usûl, Gülşen-i 

Envâr, Yûsuf u Züleyhâ, Şâh u Gedâ mesnevileri ve Divân’ı incelenip 

içerisinde bulunan eleştirel unsurlar sınıflandırılıp konularına göre 

başlıklandırılmıştır. Elde edilen bulgular doğrultusunda oluşturulan alt 

vaşlıklar ilgili beyitlerle de desteklenmiştir.  

Yahyâ’nın eserlerinde (yaklaşık olarak) bulunan eleştirel unsurlar her 

eserde aynı oranda değildir. En fazla eleştiri unsuru Kitâb-ı Usûl 

mesnevisindedir. Bu çalışmanın %30’luk kısmını oluşturmaktadır. En az 

ürün ise Yahyâ’nın Yûsuf u Züleyhâ mesnevisindedir. Bu eser, çalışmanın 

%6’lık kısmını kapsamaktadır. Diğer eserlerin oranları şu şekildedir; 

Gülşen-i Envâr %21, Divân’ı %18, Gencîne-i Râz %17 son olarak Şâh u 

Gedâ mesnevisi %8’dir.  

Eserlerdeki bu oransızlığın konularından kaynaklı olduğu tespit 

edilmiştir. Şâh u Gedâ ve Yûsuf u Züleyha mesnevilerindeki eleştiri 

unsurların azlığının sebebi mecazdan hakikate geçişi konu alan çift 

kahramanlı aşk mesnevileri olmalarından kaynaklanmaktadır. Kitâb-ı Usûl 

mesnevisindeki unsurların fazla olmasının nedeni işlenen konuların 

bireysellikten çok toplumsal olması, sosyal problemlerin ele alınıp işlenmesi 



186 

 

ve eserin okuru eğitmeyi, geliştirmeyi amaç edinmesinden 

kaynaklanmaktadır. Yani sosyal eleştiri niteliğine sahip bir eser olması 

eleştiri unsurlarının çok daha fazla olmasına zemin hazırlamıştır.  

TABLO 1: Taşlıcalı Yahyâ’nın Eserlerindeki Olumsuz Eleştiri 

Unsurlarının Dağılımı 

 

Bahsedildiği üzere şairin eserlerinden hareketle yirmi bir adet başlık 

tespit edilmiştir. Bu başlıklar; günahkarlara, kafirlere, inancı sağlam 

olmayanlara, ibadetini doğru yapmayanlara, dünya malına rağbet 

etmeyenlere, Allah’ın yolundan sapanlara ve Kur’an-ı Kerim’i örnek 

almayanlara yönelik eleştiriler, cahil kimselere yönelik eleştiriler, insanların 

olumsuz kişilik özelliklerine yönelik eleştiri, zina eden ahlaksız kimselere 

yönelik eleştiriler, padişahlara ve devlet adamlarına yönelik eleştiriler, 

şairlere yönelik eleştiriler, şahıslara yönelik eleştiriler, Taşlıcalı Yahyâ’nın 

kendisine yönelik yaptığı eleştiriler, tercüme yapmaya yönelik eleştiriler, 

müstensihe yönelik eleştiriler, şiirin ve şairin nasıl olması gerektiği üzerine 

eleştiriler, âşık, sevgili ve rakip üzerine eleştiriler, toplumun ahlaki 

normlarına aykırı olan durumlara yönelik eleştiriler, toplumsal problemlere 

yönelik eleştiriler, dünyaya yönelik eleştiriler, feleğe yönelik eleştiriler, 

nefse yönelik eleştiriler, fiziksel özelliklere yönelik eleştiriler, müzik 

aletlerine ve çalgıcılara yönelik eleştiriler, kış mevsimine yönelik eleştiriler 

ve içkiye yönelik eleştiriler şeklindedir.  

Divân
18%

Gencîne-i Râz
17%

Gülşen-i Envâr
21%

Kitâb-ı Usûl
30%

Şâh u Gedâ
8%

Yûsuf u Zelîhâ
6%



187 

 

Taşlıcalı Yahyâ Bey, görüldüğü üzere her eserinde eleştiriye yer 

vermiştir. Belli başlı konulara tüm eserlerinde yer vererek eleştirmiştir. 

Yahyâ Bey, bütün eserlerinde günahkârlar, kafirler, inancı sağlam 

olmayanlar, ibadetini doğru yapmayanlar, dünya malına rağbet edenler, 

Allah’ın yolundan sapanlar, Kur’an-ı Kerim’i örnek almayanlar, cahil 

kimseler ve insanların olumsuz kişilik özelliklerine yönelik olan eleştirileri 

başlıklarını ele almıştır.  

Günahkarlar, kafirler, inancı sağlam olmayan, ibadetini doğru 

yapmayan, dünya malına rağbet eden, Allah’ın yolundan sapan ve Kur’an-ı 

Kerim’i örnek almayan kimseler için yaptığı eleştiriler %40, insanların 

olumsuz kişilik özelliklerine yöneltilen eleştiriler %33, cahil kimselere 

yönelik yapılan eleştiriler ise çalışmanın %27’lik kısmını oluşturmaktadır.  

TABLO 2: Taşlıcalı Yahyâ’nın Her Eserinde Geçen Olumsuz Eleştiri 

Başlıkları 

 

Yahyâ Bey, eserlerinde Kur’ân-ı Kerim’e uymayanları, Allah’ın 

yolunda ilerlemeyenleri, mahşer günü yokmuşçasına davrananları ağır bir 

dille eleştirmiştir. Hatta böyle kimselerin ölülerinin dahi yük olduğunu ve 

imama zahmet olduğunu ifade etmiştir. Şair, bu kişilerin maymun suretli ve 

iblis gibi siyah yüzlü olduklarını, kan yalamış ite benzediklerini, ölülerinin 

de dirilerinin de alçaktan daha alçak, gönüllerinin ise kafir gönlü gibi dar ve 

karanlık olduğunu, kara çingeneye benzediklerini belirtmiştir. 

Günahkarlara, 

Kur’an-ı 

Kerim’i Örnek 

Almayanlara vb. 

Yönelik Eleştiri 

40%

İnsanların 

Olumsuz Kişilik 

Özelliklerine 

Yönelik Eleştiri

33%

Cahil Kimselere 

Yönelik 

Eleştiriler

27%



188 

 

Yahyâ Bey, sözde Müslüman gezen şeyh ve sofuları da eleştirmekten 

geri durmamıştır. Şairin ifadelerinden bu kişilerin döneminde çok fazla 

olduğu ve Yahyâ’nın din üzerinden maddi çıkar elde etmeye çalışanlara 

karşı sessiz kalmadığı da görülmektedir. Şair, bu kişileri “edepsiz eşek, 

şarlatan, cahil” gibi ifadeler doğrultusunda eleştirmiştir.  

Şiirlerinde tasavvufun asıl amacını savunan şair, insanları dünyevi olan 

her şeyden uzaklaşmaları, Allah’ın yolundan ayrılmamaları, nefislerini 

terbiye etmeleri ve sözde Müslüman geçinen kimselere fırsat vermemeleri 

noktasında uyarmayı da ihmal etmemiştir.  

Taşlıcalı Yahyâ, cahilleri her eserinde eleştirmiş ve böylelerine karşı 

tahammülünün olmadığını ortaya koymuştur. Şair, cahilleri hem kişisel hem 

de fiziksel olarak ele almıştır. Hayvandan daha kötü, ahmak, korkak, kara 

gözlü bir karga olduklarını ifade ederek eleştirmiştir. Yine tema altında 

okuyucularını uyarmaya devam etmiştir.  

Kibirli, asi, doyumsuz, aç gözlü, tamahkar, ikiyüzlü, zalim, miskin, 

alçak, fitneci, fesat, hırslı, rüşvetçi, hilekar ve cesaretsiz kişileri ele alan 

Yahyâ, hemen her açıdan eleştirilerini okuyucusuna aktarmıştır.  

Yahyâ, yaşadığı dönemde insanların ahlaki açıdan düşkün olduğunu, 

zinanın çok arttığını, aynı cinsten olan kişilerin arasında duygusal ve cinsel 

anlamda olan yakınlığını şiirlerinde işlemiştir. Onların camız suretli ve 

domuz olduğunu ifade etmiştir. Hacı, hocaların bile yoldan çıktığını ifade 

eden şair, bu durumdan duyduğu rahatsızlığını dile getirmiştir. Ahlaksızlığı 

tek bir cinsiyet üzerinden değerlendirmemesi ve bu konuda eserlerinde 

vurguladığı eşitlikçi tutum üzerinde durmaya değer bir tutumdur.  

Eşkiyaları, homoseksüelleri, zalim padişahları ve devlet yöneticilerini 

de ele almıştır. Taca ve tahta aşırı düşkün olanları, halkı incitenleri ve eziyet 

edenleri, görevini kötüye kullanan memurları da eleştiren şair, yaptığı bu 

eleştirilerle korkusuz ve atılgan biri olduğunu da ortaya koymuştur.  

Taşlıcalı Yahyâ Bey, aynı dönemde yaşadığı şairleri de ele almıştır. Bu 

şairlerin fiziksel, kişisel yanlarının yanı sıra edebi kişilikleri üzerine daha 

fazla yoğunlaştığı görülmektedir. Aynı dönemde yaşadığı ve Yahyâ Bey’e 



189 

 

nazaran saraya ve padişaha daha yakın olan Hayâli Bey, onun şiirlerinde 

önemli bir yer tutmaktadır. Eleştirilerinde Hayâli Bey’e verilen hürmetlerin 

kendisine verilmediğini ifade eden şairin Hayâli’yi zamanının ahmağı, 

halkın maskarası olduğu noktasında eleştirdiği görülmüştür. Bir başka şair 

olan Kandî’yi şiirlerinde bir tatlılık olmadığı,  Rahmî’yi hanesinde rezil 

kimseler ile içmesi, Enverî’yi fazla tamahkâr olması ve Siyâhî’yi ise cahil, 

ahmak, düşüncesiz, deli gibi ifadelerle eleştirmiştir.  

 Eserlerinde üzerinde durduğu tercüme konusu Taşlıcalı Yahyâ Bey için 

çok önemlidir. Başkasının kullandığı manayı tekrar kullanmayı, söylenmiş 

bir sözü tekrar söylemeyi asla doğru bulmamıştır. Bu doğrultuda tercümeye 

başvuranları eleştirdiği görülmüştür.  

 Taşlıcalı Yahyâ Bey, eserine gereken ehemmiyeti vermeyen 

müstensihlerin cahil olduğunu, yazılarının kötü olmasından dolayı kalemin 

müstensihlerin elinden feryat ettiğini ve gül bahçesi olarak gördüğü 

şiirlerine ıstırap verdiklerini belirterek eleştirilerine devam etmiştir. Bunlara 

ek olarak Yahyâ’nın şiirin ve şairin nasıl olması gerektiği üzerine 

düşünceleri ve eleştirileri de mevcuttur. Şairin özünde tek gayesinin insanı 

ve şairi doğru yola sokmak olduğu görülmektedir.  

 Yahyâ’nın beşeri aşktan ziyade tasavvufi aşkı ele aldığı saptanmıştır. 

Bunun yanı sıra hemen her şair gibi sevgilinin eziyetlerini işlemiş ve rakibe 

yönelik eleştirilerde bulunmuştur. Buna ek olarak âşık olmanın önemine 

dikkat çeken şair, aşksız olanın gamsız, âşık olmayanın ise eşekten daha 

beter olduğunu belirterek eleştirilerde bulunmuştur. Bunun yanında Taşlıcalı 

Yahyâ, toplumun ahlaki normlarına aykırı olan, toplumu belirli bir çizgiden 

çıkaran, Allah’ın yolundan ayıran hemen her türlü unsura son derece karşı 

olduğunu belirtmiştir.  

Divan şiiri her ne kadar farklı kültürlerin etkisinde kalarak oluşmuş olsa 

da içerisinde bulunduğu toplumun tarihi, sosyal, siyasi, toplumsal ve 

kültürel özelliklerinden etkilenmiştir. Aynı şekilde Yahyâ, içerisinde 

bulunduğu toplumun problemlerini ele almış ve eleştirilerini açık bir şekilde 

ifade etmiştir. Artan hırsızlığın, rüşvetçiliğin ve çeşitli keyif verici 



190 

 

maddelerin kullanımın artmasını konu edinmiş ve bu hususta gerekli 

eleştirilerini yapmıştır. 

Yahyâ Bey, dünyayı ve dünyanın geçiciliği üzerinde durmuştur. 

Dünyanın alçak, vefasız, ikiyüzlü, fitneci olduğunu belirtmiş ve geçici 

olarak ifade ettiği bu dünyaya rağbet edenleri de eleştirilerine dahil etmiştir. 

Bunun yanında Yahyâ Bey, feleği de vefasız ve arsız olduğu noktasında 

eleştirmiştir. 

Bir diğer üzerinde durduğu husus ise nefistir. Nefsin asıl düşman 

olduğunu söylemiş ve alçak, köpek, at gibi benzetmeler doğrultusunda da 

eleştirmiştir. Hemen hemen her fırsatta ve eserinde değindiği nefis hakkında 

okuyucularını uyarmayı, nefse uymamaları konusunda öğütlemeyi de ihmal 

etmediği görülmektedir. 

İnsanı Allah’ın yolundan ayıran hemen her şeye karşı olduğu belirten 

Taşlıcalı Yahyâ’nın üzerinde durduğu ve eleştirdiği en önemli başlıklardan 

bir tanesi de müzik aletleri ve çalgıcılardır. Şair, sesli bir şekilde 

zikredenleri içi boş tambura, kemençe çalanı puta, kemençeye meyledenin 

ise dinsiz, zurna çalanın avurdunu eşeğin erkeklik organına benzediği gibi 

eleştirilerde bulunan Yahyâ, bu kimselerin çalgılarını başlarına çalmanın 

sevap niteliğinde olduğunu belirtmiştir.  

Yahyâ Bey, çalışmalarında çok az sayıda olmak üzere mevsimlere de 

değinmiştir. Kış mevsimini ele alan şair, kışın soğuk suretli ve ağaçların 

yapraklarını çalan bir haydut olduğunu söylemiştir.  

Şair, eserlerinde içkiye dair unsurları işlemiştir. Fakat Yahyâ Bey, 

içkinin insanı hataya yönelteceği ve yoldan çıkaracağı hususunu da ele 

almış ve bu açılardan eleştirmiştir. 

Kendisini de eleştirmekten geri durmayan Taşlıcalı Yahyâ’nın 

eleştirileri, bazı noktalarda yapıcı boyutu aşıp kendisinin yaptığı hataların ve 

günahların altında kaldığını gösteren ifadelerle dolup taşmıştır. Bu ifadeler, 

şairin dönemine göre kendisini sorgulayabildiğini, hatta sorgulamanın da 

ötesinde kendisini eleştirebildiğini göstermektedir. .  



191 

 

Taşlıcalı Yahyâ, içinde bulunduğu toplumun problemlerini, aksayan 

yönlerini şiirlerinde işleyen bir şairdir. Onun şiirlerinden, eleştirilerinden ve 

okuyucuyu uyarmalarından anlaşıldığı üzere yıkıcı bir şekilde eleştirmekten 

ziyade daha çok geliştirmeyi ve değiştirmeyi hedeflediği görülmektedir.  

Taşlıcalı Yahyâ’nın eserlerinde dikkat çeken bir diğer unsur ise olumlu 

bağlamda yapılan eleştirilerdir. Yahyâ Bey, eserlerinde olumlu eleştiriler 

yaparken daha çok ele aldığı şahısların veya nesnelerin pozitif taraflarını 

öne çıkarmıştır. Bu eleştirileri övgü adı altında yapan veya övgüyle 

harmanlayarak veren şairin eserlerinde olumsuz eleştirilerin olumlulara 

nazaran daha fazla olduğu görülmektedir. Çünkü Taşlıcalı Yahyâ Bey, 

eserlerinde öğütle çevrili bir işleyişin getirisi olarak okuyucusuna nasihat 

vermeyi amaç edinmiştir. Şiirlerine böyle bir görev yükleyen Yahyâ Bey 

için olumlu eleştiriler bir adım daha geride kalmıştır. 

Yahyâ Bey’in eserlerine oranla bakıldığında en fazla olumlu eleştirinin 

Dîvân’ında olduğu görülmüştür. Mesnevilerinde ise bu hususa fazla yer 

ayırmamıştır. 

      Taşlıcalı Yahyâ Bey, devrin padişahı olan Kanuni Sultan 

Süleyman’ı şiirlerinde fazlasıyla ele almıştır. Kanuni’yi özellikle adaletli 

oluşu üzerinden ele alan Yahyâ, yine padişahın ihsanının sonsuz, şanının 

yüce olduğu gibi övgü dolu sözler ile Kanuni’nin olumlu taraflarını ele 

almıştır.  

      Yahyâ Bey’in olumsuz anlamda ele aldığı ve eleştirdiği şairler 

mevcuttur. Bunun yanında saygı duyduğu, olumlu taraflarıyla ele aldığı 

şairler de bulunmaktadır. Bu hususta şair Câmî öne çıkan isimlerden bir 

tanesidir. Câmî’ye karşı olan saygısından ve hürmetinden bahsetmiş, 

Nizâmî’nin ise din denizinin cevheri olduğunu ifade etmiş, Gülşehrî’nin 

eserinin çok okunan bir eser olduğuna dair olumlu eleştirilerini dile 

getirmiştir.   

      Devrin diğer devlet adamlarını gerek vazifeleri gerekse karakterleri 

yönüyle, kendisinin ise şairliğini, memleketini, neslini de yine aynı şekilde 

olumlu manada ele alıp eleştirilerini ifade etmiştir. Allah’a, Allah’a aşkına 

ve Hz. Muhammed’e olan övgüleriyle eserlerinde yer veren Yahyâ; 



192 

 

şehirleri, sevgiliyi ve diğer unsurlarını şiirlerine dahil ederek olumlu 

düşüncelerini ve eleştirilerini ortaya koymuştur. 

Eleştirilerini genel olarak toplumsal bir faydaya dayandıran Yahyâ’nın 

az sözle çok şey anlatmayı hedeflediği ve en nihayetinde okuyucuyu 

eğitmeyi amaçladığı tespit edilmiştir. Taşlıcalı Yahyâ Bey’in olumlu 

eleştirilerinde de en az olumsuz eleştirilerindeki gibi adaletin, halkın huzur 

içerisinde olmasının ve bireylerin hakkının gözetilmesmesinin ön plana 

çıktığı görülmektedir. Bunun yanında her ne kadar eleştirilerinde çoğu 

zaman izlediği yolun doğruluğunu kanıtlama isteği görülse de anlaşılır olan 

dili, kullandığı mahalli unsurlar ve eğitme gayesi doğrultusunda Taşlıcalı 

Yahyâ’nın eleştirilerine bir amaç yüklediği açıkça görülmektedir. Bu 

çalışma göstermiştir ki Divan şiiri sadece hayali imgelerle çevrili, kapılarını 

gerçek dünyaya kapatmış bir şiir değil, toplumun hemen hemen her 

sorununu ele alan, eleştirmekten ve ele almaktan korkmayan bir yapıya 

sahiptir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



193 

 

KAYNAKÇA 

Akan, M.S. (2017). Kur’an’da Zalim, Yüksek Lisans Tezi. Şırnak 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Şırnak. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez 

No. 459601)  

Albayrak, N. (1995).  Enûşirvân. İslam Ansiklopedisi, C.11. İstanbul: 

TDV.  

Aldemir, A.N. (2021). Türk Edebiyatında Eleştiri, Doktora Tezi. 

Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya. 

https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 719163)  

Alkaya, M.A. (1996). Taşlıcalı Yahyâ Kitâb-ı Usûl, Yüksek Lisans 

Tezi. İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya.  

Alvan, T. (2011). “Kanuni Sultan Süleyman Han’ın Divanı’nda Siyaset 

ve Ahlak Düşüncesini İşleyen Beyitler”, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 

S.43, ss. 19-33.  

Atik, M.K. (1988). “Kur’an’da Lût Kavmi Ve Düşündürdükleri”, 

Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 2, ss. 287-297. 

Ayverdi, İ. (2005). Misalli Büyük Türkçe Sözlük 3C. İstanbul: Kubbealtı 

Yayınları. 

Bardakçı, M.N. (2008). “Mevlana’ya Göre İnsanın Mahiyeti ve Kâmil 

İnsan Olma”, Erdem Dergisi, S. 50, ss. 1-4.  

Bizbirlik, A. (2004). “Kroniklerlerde Osmanlı Devlet Yöneticilerine 

Yapılan Eleştiriler (Başlangıçtan XVI. Yüzyılın Sonuna Kadar”, Bilig Türk 

Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, S. 31, ss. 52-53.  

Bozyiğit, E. (2021). Taşlıcalı Yahyâ Bey Divânı (İnceleme- Tenkitli 

Metin- Nesre Çeviri- Sözlük). Doktora Tezi. İstanbul: Marmara Üniversitesi. 

https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 681826) 

Bulut, H. (2020). “Tasavvufî Bir Bakış Açısıyla Nefis”, Mesned İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, C.11, S. 1, ss. 165-188.  

https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/


194 

 

Canım, R. (2004). Türk Dünyası Edebiyat Kavramları Ve Terimleri 

Sözlüğü 3.C. Ankara: AKM Yayınları. 

Coşkun, M. (2007). Klâsik Türk Şiirinde Edebî Tenkit –Şairin Şaire 

Bakışı-.Ankara: Akçağ Yayınları.  

Çabuk, F. (2020). “19. Yüzyılda Osmanlı Toplumunda Zina: Bazı 

Vakalarında İşlenen Cinayetler Üzerine Bir Değerlendirme”, İnsan & İnsan 

Bilim, Kültür, Sanat ve Düşünce Dergisi, S. 23, ss. 1-3.  

Çavuşoğlu, M. (1977). Yahyâ Bey- Divan Tenkitli Basım. İstanbul: 

İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Çavuşoğlu, M. (1979). Yahyâ Bey- Yûsuf Ve Zelîhâ Tenkitli Basım. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları. 

Çavuşoğlu, H. (2019). “Dört Asır Dört Şair Bağlamında Divan 

Edebiyatında Dünya Algısı”, RumeliDE Dil Ve Edebiyat Araştırmaları 

Dergisi, S.14. ss. 225-228. 

Çelebi, İ. (2013). Ye’cûc ve Mecûc. İslam Ansiklopedisi, C.43. İstanbul: 

TDV.  

Çetinkaya, Ü. (2019). “Divan Şiirinde Sosyal Hayattan Yansımalar: 

Necatî ve Hayretî’nin Arpa Kıtlığını Anlatan İki Manzumesi”, Türkbilig 

Türkoloji Araştırmaları Dergisi, S.17, ss. 47-49.  

Çınar, B. (1995). Taşlıcalı Yahyâ Gencîne-i Râz. Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi. Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kayseri. . https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 42910) 

Demir, E. (2013). “Divan Edebiyatında Geçen Musiki Aletleri ve 

Bunlarla Alakalı Kelimeler”, Dicle Üniversitesi.  

Demir, M. (2016). 16. Yüzyılda Osmanlı Devletinde Suç ve Suçlular: 

İstanbul Örneği, Doktora Tezi. Hacettepe Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara.  

Demirci, M. (2000). “Ölümdeki Hayat”, İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi, S. 4, ss. 9-16. 

https://tez.yok.gov.tr/


195 

 

Demirel, G. (2007). “Klasik Türk Edebiyatı Geleneğinde Hiciv”, 

Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C.5, S. 10, ss. 131-134. 

Divlekci, C. (2009) . “Zina Hakkında Bir Âyetin İletişim Psikolojisi 

Açısından Tahlili”, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, S. 10, ss. 167.  

Doğan, M.N. (2009). Eski Şiirin Bahçesinde: Taşlıcalı Yahyâ’nın Yûsuf 

u Zelîhâ’sında Şiirin Şiiri. İstanbul: Yelkenli Yayınları.  

Erdoğan, M. (2019). Bireylerin Kişilik Özellikleri, Temel Değerleri, 

İletişim Becerileri ile Öznel İyi Oluş Hali Düzeyleri Arasında Nedenselliğin 

İncelenmesi: Üniversite Düzeyinde Turizm Eğitimi Alan Öğrenciler Üzerine 

Bir Araştırma, Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 552498)  

Eren Kaya, F. (2010). Mesnevilerin Dîbace, Sebeb-i Te’lîf Hâtime 

Bölümlerinde Edebiyat Eleştirisi, Yüksek Lisans Tezi. Hacettepe 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez 

No. 265388)  

Gülhan, A. (2008). “Divan Şiirinde Meyveler ve Meyvelerden 

Hareketle Yapılan Teşbih ve Mecazlar”, International Periodical For the 

Languages, Literature and History of Tuskish or Turkic, V. 3/5, ss. 365-371. 

Gündoğdu, R. (2017). XIX. Yüzyıl Klasik Türk Şiirinde Mevsimler, 

Yüksek Lisans Tezi. Dumlupınar Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kütahya. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 485715) 

Güven, H.F. (1997). Klâsik Türk Şiirinde Hiciv, Doktora Tezi. Gazi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez 

No. 63017)  

Harman, Ö.F. (2001). Kârûn. İslam Ansiklopedisi, C.24. İstanbul: TDV.  

İspir, M. (2019). “Klasik Türk Edebiyatındaki Hikayelerde Ahlaki 

Eleştiri”, Kafkas Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 24, ss. 

414 

https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/


196 

 

Kaya, M.A. (2011). Taşlıcalı Yahyâ. İslam Ansiklopedisi, C.40. 

İstanbul: TDV. 

Kayaokay, İ. (2017). Klasik Türk Şiirinde Nefs, Yüksek Lisans Tezi. 

Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ.  https://tez.yok.gov.tr/ 

(Tez No. 464557)  

Kılıç, Z. (2008). Türk Divan Şiirinde Sosyal Eleştiri, Doktora Tezi. Fırat 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Elazığ. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez 

No. 227282) 

Kılıç, Z. (2008). “Klasik Türk Edebiyatında Eleştiri Terminolojisi”, 

Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, C.1, S.1, ss. 151-

158.  

Kola, F. (2016). “Aşka Dair Bazı Tasavvurlar”, Journal of Turkısh 

Language and Literature, V. 2, I.2, ss. 67-94. 

Kul, N. (2015). 16. Yüzyıl Şairlerinde Felek Kavramı, Yüksek Lisans 

Tezi. Ordu Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ordu.   

Levend, A.S. (2021). Divan Edebiyatı Kelimeler ve Remizler 

Mazmunlar ve Mefhumlar. İstanbul: Dergâh Yayınları.  

Mengi, M. (2015). Eski Türk Edebiyatı Tarihi. Ankara: Akçağ 

Yayınları.  

Nazik, S. (2016). “Klasik Türk Şiirinde Âşığın Aynı Zamanda Kendine 

Rakip Olması”, Divan Edebiyatı Araştırmaları Dergisi, S.17, ss. 244- 246.  

Okan, N. (2021). “Öz Eleştiri”, Fırat Üniversitesi, ss. 75-76. 

Okassova, A. (2019). “Şeyhülislam Yahyâ Divanı’nda Uyku 

Kavramının Kullanımı Üzerine Bir İnceleme”, Journal Of Turkish 

Language and Literature, C.5, S.2, ss. 207-216.  

Okumuş, Ö. (1995).  Câmî, Abdurrahman. İslam Ansiklopedisi, C.7. 

İstanbul: TDV. A 

Özder, D. (2020). “Taşlıcalı Yahyâ Bey Divanında Şiir Anlayışı”, Türük 

Uluslararası ve Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, S.20, ss. 235- 238.   

https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/


197 

 

Öztürk, M. (2013). “Klasik Türk Edebiyatında Padişahlara Yapılan 

Yergiler”, Turkish Studies- International Periodical For the Languages, 

Literature and History of Turkish or Turkic Volume, C.8/1, ss. 2143- 2148.  

Polater, K. (2012). “Kur’an Açısından Kibir Sorunu ve Sonuçları”, 

Erzincan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S.2, ss. 336- 353. 

Sağlam, A. (2016). Taşlıcalı Yahyâ Bey ve Hamse’si, Doktora Tezi. 

Dicle Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Diyarbakır. 

https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 446084) 

Saral, G. (2017). 16. Yüzyıl Divanlarında Mutfak Kültürü, Yüksek 

Lisans Tezi. Sakarya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sakarya. 

https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 451917) 

Sarıçiçek, R. (2015). Taşlıcalı Yahyâ Bey Gencîne-i Râz (İnceleme- 

Metin- Dizin). Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları.  

Taş, S. (2002). Bir Edebi Tür Olarak Eleştiri ve Yeni Türk 

Edebiyatındaki Yeri, Yüksek Lisans Tezi. Mersin Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Mersin. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 122239) 

Temel Çalışkan, P. (2019). Bâkî Divânı’nda Sevgili- Aşk- Rakip, 

Yüksek Lisans Tezi. Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kırıkkale. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 601553) 

Tökel, D.A. (2003). “ Divan Edebiyatında Eleştiri”, Hece, Aylık 

Edebiyat Dergisi, Eleştiri Özel Sayısı, S. 77-78-79, ss. 3-28.  

Uçan Eke, N. (2017). “Şehzade Mustafa Mersiyesi’nin Metaforik 

Açıdan İncelenmesi”, Filoloji Dergisi, S.2, ss. 220-231. 

Ünver, İ. (1996). Gencîne-i Râz. İslam Ansiklopedisi, C.14.  İstanbul: 

TDV. 

Yakar, H.İ. (1996). Taşlıcalı Yahyâ Bey’in Eserlerinde İstanbul, Yüksek 

Lisans Tezi. Marmara Üniversitesi, Türkiyat ve Araştırmaları Enstitüsü, 

İstanbul. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 53631) 

https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/


198 

 

Yasak Peran, Y. (2018). Mostarlı Ziyâ’î’nin Şeyh-i San’ân 

Mesnevisi’nde Didaktik Unsurlar. RumeliDE Dil ve Edebiyat Araştırmaları 

Dergisi, S.11, ss. 127- 151. 

Yazar, İ. (2021). “Klasik Türk Şiirinde Kar”, Uluslararası Dil, Edebiyat 

ve Kültür Araştırmaları Dergisi, C.4, S.1, ss. 71-74. 

Yıldız Akagündüz, M. (2009). Klasik Türk Edebiyatında Şitâ’iyyeler, 

Yüksek Lisans Tezi. Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Kırıkkale. https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 261412) 

Yoldaş, K. (1993). Taşlıcalı Yahyâ Bey Şâh u Gedâ (İnceleme- Metin), 

Yüksek Lisans Tezi. İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Malatya. 

https://tez.yok.gov.tr/ (Tez No. 27217) 

https://tez.yok.gov.tr/
https://tez.yok.gov.tr/

