
TRABZON ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

YAHUDİLİKTE TALMUD EĞİTİMİ VE KADINLAR: YASAKLAR, 

İSTİSNALAR VE GÜNÜMÜZDEKİ YAKLAŞIMLAR 
 

 

 

 

 
 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 
 

 

 

 

 

 

 

Funda KOCAMAN 
 

 

 

 

 

TRABZON 

Temmuz, 2024 

 



TRABZON ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

YAHUDİLİKTE TALMUD EĞİTİMİ VE KADINLAR: YASAKLAR, 

İSTİSNALAR VE GÜNÜMÜZDEKİ YAKLAŞIMLAR 

 

 

Funda KOCAMAN 

ORCİD: 0000-0002-4735-1057 
 

 

 

Trabzon Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsünce Yüksek 

Lisans Unvanı Verilmesi İçin Kabul Edilen Tezdir. 

 

 

 

 

 

Tezin Danışmanı 

Doç. Dr. Ali GÜL 

ORCİD: 0000-0003-2271-8390 

 

 

 

 

TRABZON 

Temmuz, 2024 

 



 

 

ETİK İLKE VE KURALLARA UYGUNLUK BEYANNAMESİ 
 

Tezimin içerdiği yenilik ve sonuçları başka bir yerden almadığımı; çalışmamın hazırlık, 

veri toplama, analiz ve bilgilerin sunumu olmak üzere tüm aşamalardan bilimsel etik ilke ve 

kurallara uygun davrandığımı, tez yazım kurallarına uygun olarak hazırlanan bu çalışmada 

kullanılan her türlü kaynağa eksiksiz atıf yaptığımı ve bu kaynaklara kaynakçada yer 

verdiğimi, ayrıca bu çalışmanın Trabzon Üniversitesi tarafından kullanılan “bilimsel intihal 

tespit programı”yla tarandığını ve hiçbir şekilde “intihal içermediğini” beyan ederim. 

Herhangi bir zamanda aksinin ortaya çıkması durumunda her türlü yasal sonuca razı 

olduğumu bildiririm.  

 

 

 

Funda KOCAMAN 

11 / 07 / 2024 

 



iv 

ÖN SÖZ 

Talmud Yahudi kutsal literatürünün önemli bir parçasıdır, aynı zamanda Yahudi tarihinin bir 

tasviridir ve bu kültürün nasıl geliştiğine dair bir bakış açısı kazandırmaktadır. Muhtevası oldukça 

geniş olan bu külliyat Yahudi erkeklere, kadınlara, çocuklara, bilgelere ve basit halka; Gentilelere, 

kölelere; ibadetlere ve günlük işlere dair malumat içermektedir. Bu büyük külliyat Yahudi dinî 

eğitiminin ve dindar kimliğinin merkezinde yer almaktadır. Aynı dinin mensubu olmalarına rağmen 

erkek ve kadın olarak kendilerine farklı roller tayin edilen Yahudiler için Talmud yalnızca erkeklerin 

çalışma alanıdır. Uzun yüzyıllar boyunca bu çalışma alanının dışında tutulan Yahudi kadınlar bugün 

çeşitli kurumların da desteğiyle Talmud çalışmaya başlamışlardır. Geleneğin kabulüne aykırı 

olmakla birlikte bu değişimi dindar kimliklerini kuvvetlendirmekle ilişkilendirmektedirler.   

Bu tez Ortodoks Yahudilikte kadınların Talmud çalışmalarıyla olan ilişkilerinin kökenini, 

tarihsel süreçteki değişimini ve bugünkü durumunu incelemektedir. Çalışmanın ilk bölümünde 

Talmud’un teşekkülünden bahsedildikten sonra, Ortodoks Yahudilikte dindar kimliğin 

şekillendiricisi olarak görülen Talmud’un, din eğitimindeki merkeziyetinden ve son olarak Yahudi 

kadınların bu eğitimle ilişkilerinden bahsedilmektedir. Yahudi dinî hayatının merkezinde yer alan bu 

külliyatın, dinî kimliğini muhafaza etmesi beklenen kadınlardan uzak tutulması Yahudi tarihinde 

süregelen bir problem olarak karışımıza çıkmaktadır. Yüzyıllar boyunca bu alanda varlık 

göstermelerine izin verilmeyen Yahudi kadınlar bugün Talmud çalışmalarına hizmet eden müstakil 

kurumlar inşa etmekte ve tıpkı erkek dindaşlarının yaptığı gibi Talmud çalışmalarını 

sürdürmektedirler. Talmud çalışmak Yahudilik içerisinde kadınların statülerinde değişimlere zemin 

hazırlamaktadır. Bu çalışma Yahudi kadınların, Talmud çalışmalarının dışında bırakıldığı dönemden 

günümüze kadarki süreci ortaya koymaya gayret etmekte, süreç içerisinde Yahudi kadınların Talmud 

ile olan ilişkilerini ve geleneğin kadınların Talmud çalışmalarına bakışını, Talmud’un ifadeleri ve 

Yahudi tarihindeki nadir kadın Talmudist örnekler üzerinden sunmaktadır. 

Bu tezin yazım sürecinde gösterdiği rehberlik ve destek için danışman hocam Doç. Dr. Ali 

Gül’e en içten teşekkürlerimi sunarım. Bu süreçte teşvik ve moral desteğiyle katkıda bulunan Doç. 

Dr. Ali Fidan’ı ve Doç. Dr. Halil Temiztürk’ü burada zikretmem gerekir. Yönlendirmeleri için 

kendilerine teşekkür ederim. Bana süreç boyunca moral desteği veren, hem konuya dair farklı bakış 

açıları sağlayarak hem de eleştirileriyle tezimdeki hataları görmemi ve düzeltmemi sağlayan değerli 

Rena Wolf’a da teşekkür ediyorum.  

İlgi ve hevesle üzerinde durduğum bu çalışmanın faydalı olacağını temenni ediyor ve katkı 

sağlayan herkese teşekkür ediyorum. 

Temmuz, 2024  

Funda KOCAMAN



v 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ............................................................................................................................................ iv 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................................ v 

ÖZET............................................................................................................................................... vii 

ABSTRACT ................................................................................................................................... viii 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................................ ix 

GİRİŞ ................................................................................................................................................ 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. TALMUD’UN TEŞEKKÜLÜ ..................................................................................................... 6 

1. 1. Yahudi Sözlü Geleneğinin Mukayyet Tarihi ........................................................................ 6 

1. 2. Sözlü Tora’nın Şifahi Nakli ve Kayda Geçirilmesi .............................................................. 9 

1. 3. Mişna ................................................................................................................................... 12 

1. 4. Gemara ve Talmud .............................................................................................................. 15 

1. 4. 1. Kudüs Talmudu .......................................................................................................... 17 

1. 4. 2. Bâbil Talmudu ........................................................................................................... 18 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. RABBANİ GELENEKTE TALMUD EĞİTİMİ ..................................................................... 21 

2. 1. Tora Eğitiminin Muhatabı ve Eğitime Başlama Yaşı ......................................................... 23 

2. 2. Tora Çalışmasında Zamanın Tasnifi ve Talmud’un Önceliği ............................................. 24 

2. 3. Hoca-Talebe İlişkisi ............................................................................................................ 26 

2. 4. Oturma ve Sınıf Düzeni ...................................................................................................... 27 

2. 5. Çalışma Yeri ve Yöntemi .................................................................................................... 28 

2. 6. Maddi Destek ...................................................................................................................... 33 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KADINLAR VE TALMUD EĞİTİMİ ..................................................................................... 34 

3. 1. Talmud’da Kadınlar: Gayriresmî Öğrenme ve Aile İçi Aktarım ........................................ 35 

3. 1. 1. Berurya ....................................................................................................................... 35 

3. 1. 2. Yalta ........................................................................................................................... 38 

3. 1. 3. İmma Şalom ............................................................................................................... 40 

3. 2. Kadınların Talmud ve Yeşivalarla İlişkisi .......................................................................... 41 

3. 3. Kadınlara Yönelik Sözlü ve Yazılı Tora Yasağı ................................................................. 42 



vi 

3. 4. Talmudik Bilgelikleri ile Anılan Yahudi Kadınlar ............................................................. 49 

3. 4. 1. Fustatlı Kadın Öğretmen ............................................................................................ 53 

3. 4. 2. Bat ha-Levi ................................................................................................................. 54 

3. 4. 3. Fioretta Modena ......................................................................................................... 56 

3. 4. 4. Perl ............................................................................................................................. 57 

3. 4. 5. Bayla Falk .................................................................................................................. 58 

3. 4. 6. Asenat Barazani ......................................................................................................... 59 

3. 4. 7. Rayna Batya Berlin .................................................................................................... 60 

3. 4. 8. Hannah Rochel Verbemacher .................................................................................... 62 

3. 5. Kadınların Talmud Öğreniminde Altın Çağ ya da Bir Dönemin Sonu ............................... 64 

3. 6. Günümüz Ortodoks Yahudi Kadınların Talmud ile İlişkisi ................................................ 67 

3. 7. Talmudik Çalışmanın Çağdaş Yolları: Kadınlara Talmud Eğitimi Veren Kurumlar .......... 69 

3. 7. 1. Drisha Enstitüsü ......................................................................................................... 70 

3. 7. 2. Matan ......................................................................................................................... 71 

3. 7. 3. Yeshivat Maharat ....................................................................................................... 74 

3. 7. 4. Batsheva Eğitim Merkezi (Batsheva Learning Center) ............................................. 75 

3. 7. 5. Hadran ........................................................................................................................ 76 

3. 8. Kadınlar için Siyum ha-Şas ................................................................................................. 78 

SONUÇLAR ................................................................................................................................... 80 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................... 82 

ÖZGEÇMİŞ VE İLETİŞİM BİLGİLERİ ................................................................................... 93 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

ÖZET 

Yahudilikte Talmud Eğitimi ve Kadınlar: Yasaklar, İstisnalar ve Günümüzdeki Yaklaşımlar 

 

Tarihsel olarak Yahudi kadınlar, Talmud çalışmalarına erişim söz konusu olduğunda 

geleneksel, toplumsal ve dinî normlardan kaynaklanan önemli engeller ve yasaklarla 

karşılaşmışlardır. Bu tez, Yahudi kadınların Rabbani literatürde merkezî bir metin olan Talmud’la 

olan ilişkilerinin genellikle göz ardı edilen tarihini incelemekte ve geleneksel Yahudi eğitiminde 

kadınların Talmud çalışmalarına yönelik tarihsel yasağı araştırmaktadır. Tez, tarihsel analize yer 

vermekle birlikte kadınların Talmudik çalışmalara katılımına ilişkin çağdaş perspektifleri de 

incelemektedir. Yüzyıllar süren kısıtlamalar ve dışlamalara rağmen kadınların Talmudik çalışmalara 

erişimini kolaylaştırmaya hizmet eden çağdaş kurumların ortaya çıkışının, Yahudi kadınların 

Yahudilik içerisindeki statülerinde birtakım değişikliklere zemin sağladığı ifade edilebilir. Bu 

noktada tez Talmud eğitimi alan Yahudi kadınların motivasyonlarını, karşılaştıkları zorlukları ve 

isteklerini araştırmaktadır. Tez, üzerine müstakil çalışma yapılmamış olan söz konusu yasağın 

değişen yorumlarının ve uygulamalarının üzerinde durarak Dinler Tarihi alanına katkıda bulunmayı 

hedeflemektedir. 

Üç bölümden müteşekkil bu araştırmanın ilk bölümünde konunun zeminini hazırlaması adına 

Talmud’un teşekkül süreci ve kısaca içeriği açıklanmaktadır. Bu bölüm, tekrara düşmemek gayesiyle 

yalnızca temel kavramlara yer verecek şekilde kısa tutulmuştur. İkinci bölümde Rabbani geleneğe 

göre Tora/Talmud çalışma sürecinin işleyişine değinilmektedir. Çalışmanın ana konusu üçüncü 

bölümde ele alınmıştır. Bu bölümde kadınların Talmud okuma yasağının gelenek içerisinde nasıl 

değerlendirildiği ortaya konulmuştur. Bu gelenek içerisinde öne çıkan kadın Talmudistlere örnekler 

verilmiştir. Bu örnekler Talmud’da ismi geçenler ve Talmud’da ismi geçmeyip 11. yüzyıl ila 19. 

yüzyıl arasında yaşayan Talmud çalışmış kadınlar olarak iki kısma ayrılmıştır. Elbette Talmud 

çalışmış tüm Yahudi kadınları bu araştırmaya dâhil etmek mümkün değildir. Daha eski dönemlere 

dair veriler oldukça sınırlı ya da hiç yoktur. Bunun yerine, öne çıkan isimlerden sadece birkaç örneğe 

yer vermek tercih edilmiştir. Bu bölümde ayrıca Talmud çalışan kadınların kendileri hakkında menfi 

pasajlar ihtiva eden bu külliyatla nasıl bağ kurdukları ve Talmud çalışmanın Ortodoks Yahudi 

kadınların, Yahudi cemaatler içerisindeki statülerinde nasıl bir değişime öncü olduğu ele alınmıştır. 

Üçüncü bölümün son iki başlığında günümüzde Ortodoks Yahudi kadınların Talmud çalışmalarına 

rehberlik eden kurumlara yer verilmiştir. Araştırmanın üçüncü bölümünde yer alan bu kurumlara dair 

çalışmalar oldukça sınırlı ve yetersizdir. Bu kurumlara dair veriler doğrudan kurumların web 

sitelerinden ya da kurumların kurucularının kişisel yazılardan elde edilmiştir. 

  

Anahtar Kelimeler: Dinler Tarihi, Yahudilik, Din Eğitimi, Talmud, Yahudi Kadınlar



viii 

ABSTRACT 

Talmudic Education and Women in Judaism: Prohibitions, Exceptions and Contemporary 

Attitudes 

 

Historically, Jewish women have faced significant barriers and prohibitions stemming from 

traditional, social, and religious norms regarding access to Talmudic study. This thesis examines the 

often overlooked history of Jewish women’s engagement with the Talmud, a central text of rabbinic 

literature, and explores the historical prohibition of women’s Talmudic study in traditional Jewish 

education. In addition to historical analysis, the thesis examines contemporary perspectives on 

women’s participation in Talmudic studies. Despite centuries of restriction and exclusion, the 

emergence of contemporary institutions that serve to facilitate women’s access to Talmudic studies 

provides a basis for changes in the status of Jewish women within Judaism. This thesis explores the 

motivations, challenges, and aspirations of Jewish women who study the Talmud. The thesis aims to 

contribute to the field of religious history by focusing on the changing interpretations and 

applications of the prohibition in question, which has not been studied independently. 

In the first part of this study, which consists of three chapters, the process of the creation of 

the Talmud and its contents are briefly explained in order to prepare the ground for the subject. This 

section is kept short to avoid repetition, and only basic concepts are included. In the second part, the 

functioning of the Torah/Talmud study process according to rabbinic tradition is mentioned. The 

main subject of the study is dealt with in the third chapter. In this section, it is shown how the 

prohibition of women reading the Talmud is evaluated within the tradition. Examples of prominent 

women Talmudists within this tradition are given. These examples are divided into two parts: those 

who are mentioned in the Talmud and those who are not mentioned in the Talmud but lived between 

the 11th and 19th centuries and studied the Talmud. Of course, it is not possible to include all Jewish 

women who studied the Talmud in this study. Data for earlier periods is very limited or non-existent. 

Instead, we have chosen to include only a few representative examples of women. The chapter also 

discusses how women who studied the Talmud came to engage with a corpus that contained 

unfavourable passages about them, and how the study of the Talmud led to a change in the status of 

Orthodox Jewish women within Jewish communities. The last two chapters of the third part discuss 

the institutions that guide Orthodox Jewish women’s Talmudic studies today. The research on these 

institutions in the third part of the study is very limited and inadequate. The data on these institutions 

were taken directly from their websites or from the personal writings of their founders. 

 

 

Keywords: History of Religions, Judaism, Religious Education, Jewish Women, Talmud 



ix 

KISALTMALAR LİSTESİ 

2Sa. : 2. Samuel 

AJS : Association for Jewish Studies 

bk.  : Bakınız 

B.T. : Babylonian Talmud 

Çev.  : Çeviren  

Çık. : Çıkış 

ÇÜİFD : Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi  

d. : Doğum Tarihi 

D.E.Ü. : Dokuz Eylül Üniversitesi 

Ed.  : Editör  

EJP : eJewishPhilanthropy  

Hoş. : Hoşea 

JE : Jewish Encyclopedia 

JTA : Jewish Telegraphic Agency  

 JWA : Jewish Women’s Archive 

K.T. : Jerusalem Talmud 

M. : Mishnah 

Mez. : Mezmurlar 

MÖ  : Milattan Önce 

MS : Milattan Sonra 

Ö.  : Ölüm Tarihi 

Özd. : Süleyman’ın Özdeyişleri 

R. : Rabbi 

s.  : Sayfa/Sayfalar 

Say. : Sayılar 

TDV.  : Türkiye Diyanet Vakfı 

Vai. : Vaiz 

vd. : Ve diğerleri 

yak. : Yaklaşık Olarak 

Yas. : Yasanın Tekrarı 

YCT : Yeshivat Chovevei Torah 

YIVO : Yidisher Visnshaftlekher Institut  

Yşa. : Yeşaya 



x 

Yşu. : Yeşu 

Yy. : Yüzyıl 

 

 



 

 

GİRİŞ 

MS 70’lerden itibaren Yahudilik, özellikle Kudüs’teki İkinci Tapınağın Romalılar tarafından 

yıkılmasıyla belirginleşen bir dönüşüm geçirmiştir. Bu dönüşümle birlikte artık Yahudilik, tapınak 

hizmetine ve kurban ritüellerine odaklanmıyordu. Kurban ritüeli eksenli bir dinden ziyade eğitim ve 

metin incelemesine odaklanan bir dine geçiş söz konusuydu. Bu geçiş, Romalılara karşı siyasi ve 

askerî açıdan mücadele edemeyeceklerini anlayan Yahudilerin, dinî eğitime daha fazla ağırlık 

vererek Yahudi kimliğini muhafaza etme çabalarını yansıtmaktadır.1 Böylece Yahudilikte, tüm 

mensuplarından Tora’yı okumaları, incelemeleri, erkek çocuklarını eğitmeleri, okuma-yazmaya ve 

eğitime katkıda bulunmaları beklenilen bir döneme geçilmiştir.2 Eğitime yönelim birkaç faktörün 

etkisiyle gerçekleşmiştir. İlk olarak, Tapınağın kaybı alternatif dinî ifade ve müşterek aidiyet 

biçimlerini gerekli kılmıştır. Metin çalışması, dinî bütünlüğün korunması ve Yahudi değerlerinin 

sonraki nesillere aktarılması için taşınabilir ve entelektüel açıdan cazip bir yol sağlamıştır. İkinci 

olarak, Yahudi cemaatlerinin diaspora boyunca dağılması, coğrafi ve kültürel çeşitliliğin ortasında 

birleştirici bir güç olarak ortak bir metin geleneğinin önemini daha da vurgulamıştır. Özünde, kurban 

ritüelinden eğitime geçiş, Yahudi dinî pratiğinin tapınak merkezlilikten daha âdem-i merkeziyetçi ve 

entelektüel açıdan canlı bir geleneğe doğru derin bir şekilde yeniden yönlendirilmesini 

yansıtmaktadır. Eğitime yapılan bu vurgu, Yahudiliği sadece sıkıntılı dönemlerde ayakta tutmakla 

kalmamış, aynı zamanda Yahudiliğin farklı tarihsel ve kültürel bağlamlarda sürekli 

uygulanabilirliğinin de temelini atmıştır. 

Süreç içerisinde Yahudilerin bulundukları bölgelerde birçok eğitim kurumu ihdas edilmiştir. 

Bu kurumlardaki eğitimin temel müfredatını oluşturan Tora iki kısma ayrılmaktadır. Bunlardan ilki 

Yazılı Tora ikincisi ve daha merkezî konumda olanı ise Sözlü Tora’dır.  Sözlü Tora’nın yazıya 

geçirilen ilk hâli, Yehuda ha-Nasi tarafından düzenlenen Mişna’dır. Sonraki yüzyıllar boyunca hem 

Filistin’deki hem Bâbil’deki akademilerde hahamlar Mişna’yı yorumlamışlardır. Bu yorumların 

yazıya geçirilmiş hâli olan “Gemara” ile Mişna ve Gemara’nın bir aradaki hâli olan Talmud, bundan 

sonra Yahudi eğitiminin merkezinde yer almaya başlamıştır. Bugün modern Yahudi eğitim 

kurumlarında Talmud’un merkezî konumu muhafaza edilmekte ve Yahudi kimliğinin 

sürdürülmesinde güçlü bir etken olarak görülmektedir.3 Rabbani Yahudilikte, Yahudi kutsal metin 

 
1    Yasin Meral, Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik, İstanbul: Milel Nihal Yayınları, 2021, s. 43. 
2  Maristella Botticini ve Zvi Eckstein, The Chosen Few: How Education Shaped Jewish History 70-1492, 

Princeton: Princeton University Press, 2012, s. 78-79. 
3  Talmud çalışmasının bir şekilde Yahudi topluluğunun hayatta kalmasını sağladığına dair neredeyse mistik 

bir fikir de mevcuttur. 19. yüzyılda Haham Israel Salanter, Paris’teki bir Yahudinin dikkatini Talmud 

çalışmalarından başka yöne çevirdiğinde din değiştirdiğini ifade etmiştir. Talmudik öğrenmenin faydasına 

ilişkin bu anlayış önemlidir. William B. Helmreich, The World of the Yeshiva: an Intimate Portrait of 

Orthodox Jewry, Hoboken: Ktav, 2000, s. 116.  



2 

 

literatürü Sözlü Tora ve Yazılı Tora’dan oluşmaktadır. Bu nedenle Tora ve Talmud çalışmaları 

arasında bir ayrım yapmak mümkün değildir.4 Ancak, ileriki bölümlerde yer verileceği üzere, 

Talmud çalışması Tora çalışması içinde öncelikli bir konuma sahiptir. 

Çoğunlukla Talmud çalışmalarını merkeze alan eğitim kurumlarından en etkili ve üst seviye 

olan yeşivaların, Yahudi kültürü, kimliği ve dinî anlayışı üzerindeki etkisi derin ve çeşitli bir 

konudur. Bu eğitim kurumları, diasporada örgütlenmek adına çok fazla seçeneği haiz olmayan 

Yahudi toplumunun dinî ve kültürel mirasını sürdürmesine, anlamlandırmasına ve geliştirmesine 

yardımcı olmuştur. Ancak kadınlara bu kurumlarda ve genel olarak Talmud çalışmalarında yer 

verilmemiştir. Talmud’a hâkimiyet, Yahudiler arasında statü ve otorite kazandırmaktadır. Bu 

uzmanlık Yahudi hukukunu yorumlayan hahamlar için bir ön koşuldur. Ancak 20. yüzyıla kadar bu 

çalışma alanı neredeyse sadece erkeklere ayrılmıştır.5  

Tora eğitimi Yahudi kültürünün temel ve en önemli değerlerinden biri olduğundan ve kutsal 

yazılarda büyük övgüyle bahsedildiğinden, kadınların bu mitsvayı (emri) yerine getirme 

yükümlülüğünden muaf tutulması ve hatta bazı Yahudi bilgelere göre Tora eğitimlerinin açıkça 

yasaklanması hem kamusal hem de kişisel imajlarına ciddi zararlar vermiştir. Kadınların bu eğitime 

uygun olmadıkları ya da eğitime ihtiyaç duymadıkları yönündeki düşüncenin Yahudi tarihinde derin 

kökleri vardır. Katı Ortodoks dünyasının bazı kesimlerinde bu durum hâlâ değişmemiştir. Yine de 

bazı kadınlar, bu alanda kendilerine dayatılan teorik sınırlamalara rağmen, Tora bilgisi de dâhil 

olmak üzere bilgi ve ilim edinme konusunda başarılı olma şansına sahip olmuştur.6  

Talmud çalışabilmiş bu kadınlar genellikle iki kategoriye ayrılmaktadır. İlk kategori ve açık 

ara en yaygın olanı, erkek çocuk sahibi olmayan bilgili ailelerden gelen kadınlardır. Bu durumlarda 

baba, ilgisini ve ilmini kız çocuğuna aktarmaktadır. İkinci kategori, erkek kardeşlerinin ya da 

eşlerinin eğitiminden dolaylı olarak yararlanan, bilgili ailelerin kızlarını içerir.7 Her iki dudumda da 

gelenek Yahudi tarihinde kadınların Talmud çalışmalarına dair nadir örnekler sunar. Kadınların 

Talmud çalışmaları yaygın bir durum değildir.   

Değişime karşı katı bir tutuma sahip olan Ortodoks Yahudilik süreç içerisinde bazı değişimleri 

ve dönüşümleri kabul etmek durumunda kalmıştır. Yahudilik içerisinde yaşanan bu dönüşümler 

bugün dinî eğitim alan genç nesle kadınların da dâhil olmasını sağlamıştır. Erkek merkezli Tora 

eğitimi yavaş yavaş değişmiş ve 1970’lerde Ortodoks kadınların geleneksel Talmud öğreniminde bir 

 
4    Mehmet Sait Toprak, Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma, İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012, 

s. 331. 
5  Ellie Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, (Erişim 

23 Haziran 2021). 
6  Avraham Grossman, Pious and Rebellious: Jewish Women in Medieval Europe, Waltham: Brandeis 

University Press, 2004, s. 154. 
7  Cheryl Tallan ve Emily Taitz, “Learned Women in Traditional Jewish Society”, Shalvi/Hyman 

Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 21 Aralık 2022).  



3 

 

“devrim” olarak nitelendirilen sürecin başlangıcına tanık olunmuştur.8 Kadınların da Talmud 

çalışabilmesinin ardındaki motivasyonlar, Yahudi kadınlar arasında hem dinî miraslarına sahip 

çıkmanın bir yolu hem de daha güçlü bir maneviyata sahip olmak şeklinde ifade edilmektedir. Ancak 

bu süreç neticesi itibarıyla kadınların da haham olabilmesinin yolunu açarak cemaat içinde bazı 

değişikliklerin de kaynağı olmuştur. Bugün Yahudi kadınlar için söz konusu Talmud çalışmaları çok 

daha sistemli bir şekilde enstitülerde ve üniversitelerde sürdürülmektedir. 

Kadınların Talmud çalışmalarına dair dikkate alınması gereken iki husus vardır: Kadınlar 

Talmud’da oldukça sık zikredilseler de bu geleneği ifade edenler, çalışanlar, öğretenler, Yahudi 

hukuku hakkında hüküm verenler her zaman erkekler olmuştur. Bu erkek egemen alanda, kadınlar 

hakkında modern hassasiyetleri rencide eden ifadelerle ve bakış açılarıyla sık sık karşılaşılmaktadır. 

Bugünse Yahudi kadınların da Talmud çalışabilmeleri için birçok kurum hizmet vermektedir. Bu 

çalışmadaki amacımız dindar bir Yahudi olmanın, Tora’yı okuyup çalışmak ve çocuklarını Tora’yı 

öğrenmeleri için okula göndermekle özdeşleştiği Yahudi geleneğinde kadınların Tora/Talmud 

çalışmalarına nasıl bakıldığına dair bir perspektif sunmak ve bugün Talmud çalışan kadınlarının bu 

gelenekle nasıl mücadele ettiklerini incelemektir. “Talmud ile meşgul olan Yahudi kadınlar, 

kendilerine dair menfi pasajlarla dolu bir gelenekle yani Talmud ile nasıl bağlantı kurmaktadır?” ve 

“Bugün birçok enstitüde devam eden kadınların Talmud çalışmaları, koşulların daha sert olduğu ve 

çalışmalarına izin verilmediği zamanlarda nasıl sürdürülüyordu?” soruları araştırmanın önemli 

noktalarıdır. Kadınların Talmud çalışmalarının, Yahudi erkeklerin ve kadınların aile ve hatta toplum 

içindeki geleneksel rollerinde bir değişime zemin hazırlayıp hazırlamadığı konunun güncel yönüdür. 

Konunun bu yönü Talmud eğitimi alan Yahudi kadınların cemaatleri içinde, kadınların statüsünü 

önemli ölçüde değiştirerek ritüellere katılımlarını artırmalarıyla ilişkilidir. 

Çalışmamızda doküman analizi yöntemiyle Talmudik metinler, Rabbani literatür, tarihî 

belgeler ve kadınların Talmudik eğitimiyle ilgili akademik çalışmalar da dâhil olmak üzere tarihî 

kaynakların kapsamlı bir incelemesi yapılmıştır. Talmudik metinlerden ve Rabbani literatürden 

kadınların Talmudik çalışmaya katılımını ele alan belirli pasajları incelenmiş, kadın Talmudistlere 

yapılan atıflar ve kadınların Talmudik eğitimine getirilen yasaklar veya kısıtlamalar belirlenmiştir. 

Kadınların Talmud eğitimi konusundaki akademik literatür, tarihsel gelişmeler, dinî yorumlar ve 

çağdaş perspektifler hakkındaki çalışmalar da dâhil olmak üzere gözden geçirilmiştir. İçerik analizi 

yaklaşımı ile Talmud, Midraşlar, responsa literatürü ve konuyla ilgili tarihî belgeler gibi birincil 

kaynaklardan ve materyallere erişmek için dijital arşivlerden, kütüphanelerden ve çevrimiçi 

kaynaklardan yararlanılmıştır. Kadınların Talmudik eğitimi üzerine akademik makaleler, kitaplar, 

tezler ve bilimsel denemeler dâhil olmak üzere ikincil kaynaklardan ve ilgili ikincil literatürü 

belirlemek için akademik veri tabanlarından ve kütüphane kataloglarından faydalanılmıştır. 

 
8  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 



4 

 

Tarihsel analiz yaklaşımı ile Talmudik dönemden günümüze kadınların Talmudik 

eğitimindeki temel tarihsel gelişmeleri, eğilimleri ve değişimlerini belirlemek için birincil kaynaklar 

analiz edilmiş, toplumsal normlar, dinî yorumlar ve eğitim kurumları da dâhil olmak üzere kadınların 

Talmud çalışmalarına erişimini etkileyen faktörler incelenmiştir. Çeşitli kültürel ve dinî 

bağlamlardaki farklılıkları göz önünde bulundurarak bu metinlere tarih boyunca âlimler ve dinî 

otoriteler tarafından yapılan yorumlar ortaya konmuştur.  

Veri toplama, analiz ve yorumlamada doğruluk, titizlik ve şeffaflık sağlanmasına özen 

gösterilmiş, araştırma metodolojisinin sınırlılıkları göz önünde bulundurularak olası önyargılardan 

uzak durulmuştur. Alanda Yahudilikte kadın algısına dair çalışmalar9 olmakla beraber Yahudi 

kadınların Talmud eğitimine dair müstakil bir çalışma tespit edilememiştir. Akademideki bu 

boşluğun, çalışmanın amacı ve orijinalliği açısından önemli olduğu kanaatindeyiz.  

Araştırmamızda Yahudi kadınların Tora çalışma yasaklarının gelenekteki karşılığını ortaya 

koymak adına ağırlıklı olarak Mişna, Talmud ve Maimonides’in Mişne Tora’sından istifade 

edilmiştir. Yahudi kadınların, Yahudi tarihinde eğitimlerine dair çalışmalardan öne çıkan ve bizim 

de araştırmamızda istifade ettiklerimiz şöyledir: Lauren Granite Tradition as a Modality of Religious 

Change: Talmud Study in the Lives of Orthodox Jewish Women. Doktora tezi olarak hazırlanan bu 

çalışmanın merkezinde Ortodoks Yahudi kadınların Talmud çalışmaya dair tutumlarını ortaya 

koymak adına kendileri ile yapılan görüşmeler yer almaktadır.  Emily Taitz, Sondra Henry, Cheryl 

Tallan The JPS Guide to Jewish Women: 600 B.C.E. to 1900 C.E. Üç bölüme ayrılan bu kitap her 

bölümün belirli bir dönemi ve coğrafi bölgeyi kapsamasını sağlayacak şekilde hazırlanmıştır. Kitabın 

ilk bölümünde, tarihsel olayların genel olarak Yahudileri ve özel olarak Yahudi kadınları nasıl 

etkilediğini açıklayan genel bir bakış yer almaktadır. Bunu, dönemin kadınlarının eğitimleri, 

ekonomik, ailevi ve kültürel arka planları ile hayatlarının anlatıldığı biyografik yazıların yer aldığı 

bir bölüm takip etmektedir. Kitap ayrıca kadınların faaliyetleri ve ilgi alanları ile kadınlara ilişkin 

Yahudi yasalarının nasıl geliştiği ve değiştiği konularını kapsamaktadır. Rahel Eli’or The Unknown 

History of Jewish Women Through the Ages: On Learning and Illiteracy: On Slavery and Liberty. 

Kitap, Yahudi geleneğinde erkek çocuklarına yönelik zorunlu eğitime dair bir bölümle 

başlamaktadır. Tartışma, 19. yüzyılın sonları ve 20. yüzyılın başlarına kadar kızlar için herhangi bir 

kurumsal Yahudi eğitiminin olmaması ve bu gerçeğin 20. yüzyılda İsrail’e göç üzerindeki etkileri ile 

 
9  Asife Ünal, “Yahudilik’te Kadın Algısı”, Kur’ân ve Kadın Sempozyumu: 4-5 Haziran 2010, Ankara, Yayın 

/ Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013; Asife Ünal, “Yahudi Geleneğinde Kadının Yaratılışı Ve Lilit 

Efsanesi”, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 17(2), 2017, s.103-115; Ramazan Işık, 

Yahudilikte Kadın ve Statüsü Tanah Temelinde, Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2022; Liliana Vana, "Yahudilikte 

Kadın”, (Çev. Mehmet Aydın) İstanbul: Nüve Kültür Merkezi Yayınları, 2013; Hakkı Şah Yasdıman, 

“Yahudi Kutsal Metinlerinde Kadın Karşıtı Söylemler”, D.E.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi (5), 2002, 97-121. 

Salime Leyla Gürkan, “Yahudi Geleneğinde Kadın Algısı”, Bütün Yönleriyle Yahudilik, Dinler Tarihi 

Araştırmaları–VIII. Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Araştırmaları, 2012, 631-648.  

 



5 

 

devam etmektedir. Takip eden bölümlerde, erkek eğitimine büyük değer veren Yahudi toplumunda 

kadınların okuma yazma bilmemesi gerçeğinin sosyal, kültürel bağlamları tartışılmaktadır. Tartışma, 

ataerkil düzene ve Antik ve Orta Çağ’da bu ayrımcı gerçekliğin dinî temellerini oluşturan 

varsayımlara, kurallara, normlara, yaptırımlara odaklanmaktadır. Avraham Grossman Pious and 

Rebellious: Jewish Women in Medieval Europe. Bu kitap, Yüksek Orta Çağ’da (1000-1300) 

Avrupa’daki Yahudi kadınlara dair kapsamlı bir inceleme sunmaktadır. Avraham Grossman, Orta 

Çağ Yahudi toplumunda kadın imajı, aile biriminin yapısı, evlilik yaşı, aile ve toplumdaki konumu, 

ekonomik ve dini hayattaki yeri, eğitimi, aile törenlerindeki rolü, kadına yönelik şiddet, boşanmış ve 

dul kadının toplumdaki konumu gibi kadınların hayatlarının birçok yönünü ele almaktadır. Maristella 

Botticini ve Zvi Eckstein The Chosen Few. How Education Shaped Jewish History, 70-1492. Bu 

kitap, Yahudilerin yüzyıllar boyunca ekonomik ve sosyal başarılarının anahtarının eğitime erken ve 

özgün bir şekilde odaklanmaları olduğunu savunmaktadır. İkinci Tapınak’ın yıkılmasının ardından 

Yahudilik, Yahudi erkekler arasında yaygın okuryazarlık gerektiren metin temelli bir dine doğru 

kaymıştır. Eğitime yapılan bu vurgu, Yahudilerin okuma yazma becerilerinin ekonomik açıdan 

faydalı olduğu kentsel alanlara göç etmelerine yol açmış, refah ve dayanıklılıklarına katkıda 

bulunmuştur. Kitap, bu uzun süreli eğitim geleneğinin Yahudi tarihinin şekillenmesinde nasıl önemli 

bir rol oynadığını vurgulamaktadır. 

 



 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

1. TALMUD’UN TEŞEKKÜLÜ 

Yahudiliğin kutsal metni Tora, geleneksel olarak iki ana bölüme ayrılmaktadır: Yazılı Tora ve 

Sözlü Tora. Sözlü Tora, Yazılı Tora’yı tamamlayan rabbani öğretiler, yorumlar ve gelenekler bütünü 

anlamına gelmektedir. Bu sözlü gelenek başlangıçta, sonraki nesillere yalnızca sözlü olarak 

aktarılmış ve Yazılı Tora’nın emirlerinin uygulanması için gerekli olan ayrıntılı hukuki ve etik 

kuralları sunmuştur. Sözlü Tora süreç içerisinde, çeşitli gerekçelerle kayıt altına alınmış, bu sürecin 

sonunda ise Talmud oluşmuştur. Rabbani Yahudiliğin merkezî metni sayılan Talmud, birkaç yüzyıl 

boyunca süren karmaşık bir derleme ve düzenleme sürecinin sonucudur. Bu bölümde ana hatlarıyla 

söz konusu süreç ele alınacaktır.  

1. 1. Yahudi Sözlü Geleneğinin Mukayyet Tarihi   

Rabbânî Yahudiliğin nazarıyla Tanrı, Yazılı Tora’da buyurduğu kanunların, çölden çıkıştan 

sonra yeterli olmayacağını; bu kanunların, Yahudilerin göçebe olmadıkları, kasaba ve köylerde 

yaşadıkları dönemde çiftçi veya iş adamı olduklarında karşılaşacakları hâlleri kapsamayacağını 

biliyordu. Ancak insanlar, geleceği görme ve anlama kabiliyetini haiz olmamalarından ötürü kendi 

zamanlarında ve mekânlarında verilen, gelecek bir zamanda ve mekânda geçerli olacak hiçbir kanunu 

anlamayacaklardı. Bu sebeple Tanrı, Musa’ya geleceğin kanunlarını da söyledi, fakat bu kanunları 

yazdırmadı.10 Bu ifade, Rabbani Yahudiliğin Tora'nın ikili yapısına ve hem Yazılı hem de Sözlü 

Tora'nın Yahudi hukuku için bir çerçeve teşkil ettiğine olan inancını yansıtmaktadır. Bu 

uyarlanabilirlik, Tanrı'nın ilahî bir öngörü ile hahamların yorumu aracılığıyla farklı bağlamlarda 

uygulanabilecek yasalar sağlayarak Yahudi hukukunun geçerliliğinin sürekliliğini temin ettiği 

yönündeki inancı ifade etmektedir.  

Söz konusu anlayış neticesinde Rabbânî Yahudilik’te, Tanrıdan alınan vahiy, “Yazılı Tora” 

ve “Sözlü Tora” olarak iki kısma ayrılmıştır. Bu ayrımda “Yazılı Tora” üç ana bölümden müteşekkil 

olup Tanah olarak da bilinir. Bu bölümler şöyledir: Tora, Neviim ve Ketuvim. Tora yahut bir diğer 

ismiyle Pentatök, yani Musa’ya Sina’da vahyedilmiş olan beş kitap (Tekvin, Çıkış, Levililer, Sayılar 

ve Tesniye) söz konusu literatürün temelinde yer almaktadır. Sözlü Tora ise, şifahi olarak gelecek 

nesillere iletilen Mişna ve Mişna’nın açıklaması mahiyetindeki Talmud’u içerir.11 Tora’ya dair 

 
10  Wayne D. Dosick, Living Judaism: The Complete Guide to Jewish Belief, Tradition, and Practice, San 

Francisco: HarperSan Francisco, 1995, s. 93. 
11  Ömer Faruk Harman, “Mişna ve Talmud”, Ömer Faruk Harman (Ed.), Kur’an’da Yahudiler. İstanbul: 

Kuramer, 2019, s. 403. Sözlü Tora’nın hangi eserleri kapsadığı hususunda farklı görüşler mevcuttur. Genel 

 



7 

 

tavzihlerin ve bu tavzihler üzerine yapılan tefsirlerin bir arada olan formu Talmud’u ifade 

etmektedir.12 Ancak en eski Filistinli haham metinlerinde, “Sözlü Tora” kavramı geçmez bu kavram 

ancak ima yoluyla mevcuttur.13 Sözlü gelenek yahut yorum geleneği ilk defa, İkinci Mâbed 

döneminde âlimlerin ağırlıkta olduğu Rabbânî Yahudiliğin öncüleri konumundaki Ferisiler 

tarafından geliştirilmiştir.14  

Bu isimlendirmede “Tora”, söz konusu öğretilerin vahiy kaynaklı olduğunu belirtirken “sözlü” 

kısmı, onun ilahî öğretinin diğer ana gövdesinden, yani “Yazılı Tora”dan ayrıldığını ifade 

etmektedir.15 “Sözlü” ve “yazılı” nitelemeleri, iki literatürün nasıl aktarılacaklarına dair 

yönlendirmeler olarak kabul edilmiştir. Bu konu Bâbil Talmudu’nda R. Yehuda b. Nahmani’nin 

yorumuyla şöyle ifade edilir: “Yazılı olan meseleleri sözlü olarak ifade edemezsiniz ve sözlü olarak 

öğretilen meseleleri yazılı olarak ifade edemezsiniz.”16 Aynı bölümün devamında, “RAB Musa’ya, 

‘Bunları yaz’ dedi, ‘Çünkü seninle ve  İsrailliler’le bu sözlere dayanarak antlaşma yaptım.’”17  pasuğu 

şöyle açıklanır: “R. Yishmael okulu şunu öğretti: ‘Bu pasukta kaydedilen “bunlar” kelimesi, burada 

vurgulu bir anlamda kullanılmıştır: Bu meseleleri, yani Yazılı Kanun’da kayıtlı olanları 

yazabilirsiniz, fakat Mişna’yı ve Sözlü Kanun’un geri kalanını yazamazsınız.’”18 Aynı pasuk için, 

Sözlü Kanun’un önemine binaen, Haham Yohanan’ın yorumu şöyledir: “Kutsal Olan, Mübarek 

olsun, Yahudi kavmi ile sadece sözlü olarak nakledilen meseleler hatırına bir ahit yaptı.”19  

Rabbânî Yahudiliğe göre Sözlü Tora’nın kaynağı, Çıkış 24:12’ye atıfla açıklanmaktadır. 

“Sonra Allah Musa’ya buyurdu: ‘Bana, dağa çık ve orada dur. Sana, yazdığım taş levhalar ile onlara 

(İsrailoğulları’na) öğretmen için Tora’yı ve Emir’i vereceğim.’” İlgili değerlendirmeye göre bu 

pasuk Tanrı’nın Musa’ya yalnızca Yazılı Tora’yı değil, nesiller boyunca aktarılacak olan Sözlü 

Tora’yı da vahyettiğini ifade eder. Pasukta geçen “tabletler”, Ahit tabletlerine yazılmış olan on emri, 

“Tora” Musa’nın beş kitabını, “Emir”, mitsvalar20 ve bunların nasıl gerçekleştirileceği ile ilgili 

 
anlamda midraşlar özel anlamda hukuki midraşlar Sözlü Tora’nın içerisinde kabul edilmekte, Kabalacılar 

tarafından ise Zohar da Sözlü Tora’ya dâhil edilmektedir. Meral, Y., s. 155. 
12  Baki Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, İstanbul: Pınar Yayınları, 2015, s. 123.  
13  Martin S. Jaffee, “Halakhah in Early Rabbinic Judaism: Innovation Beyond Exegesis, Tradition before Oral 

Torah”, Michael A. Williams vd (Ed.), Inovation in Religious Traditions, Berlin: Mouton De Gruyter, 1992, 

s. 111. Sözlü Tora terimine dair detaylı bilgi için bk. Mehmet Sait Toprak, “Talmud Yahudilik ve 

Yahudilerin Yaşayan Sünneti”, Yeni Türkiye, 5(86), 2016, s. 409-428.  
14  Salime Leyla Gürkan, “Talmud”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, (Erişim 02 Kasım 2022); 

David J. Goldberg ve John D. Rayner, The Jewish People: Their History and Their Religion, London: 

Penguin, 1989, s. 210. 
15  Elizabeth Shanks Alexander, Transmitting Mishnah: The Shaping Influence of Oral Tradition, Cambridge: 

Cambridge University Press, 2009, s. 3.   
16  B.T. Gittin 60b:5. 
17  Çık. 34:27. 
18  B.T.  60b: 5.  
19  B.T. Gittin 60b:6. 
20  Her Musevi’nin yerine getirmekle ve korumakla yükümlü olduğu emir veya kural. Mitsvaların kaynağı 

Tora, Neviim ve Talmud’dur. Detaylı bilgi için bk. Yusuf Besalel, “Mitsva”, Yahudilik Ansiklopedisi K-R, 

İstanbul: Gözlem, 2001, s. 415. 



8 

 

açıklamaları içeren Mişna’yı ifade eder.21 “yazdığım” ifadesi ilâhî ilhamla yazılmış Neviim ve 

Ketuvim olarak yorumlanırken “onlara öğretmen için” ifadesi de Mişna’yı açıklayan Talmud’a atıf 

olarak kabul edilir.22 Bir diğer bölümde ise “RAB Tanrı parmağıyla yazmış olduğu iki taş levhayı 

bana verdi. Bu levhalar dağda toplandığınız gün RAB’bin, ateşin içinden size bildirdiği tüm 

buyrukları içermekteydi.”23 pasuğu, Sözlü Tora’nın kaynağı olarak, şöyle yorumlanmaktadır: “Bu 

pasuk, Kutsal Olan’ın, Mübarek olsun, dağda Musa’ya Tevrat’ın sözlerinden istidlal edilebilecek 

tüm çıkarımları; ve ilk bilgeler olan Yazıcıların sözlerinden çıkarılabilecek tüm çıkarımları; ve ayrıca 

Tevrat yasalarına ek olarak Yazıcıların gelecekte öğretmekle mukadder oldukları tüm yeni halahotu 

(yasalar) gösterdiğini öğretir...”24  

Sözlü Tora’nın “sözlü” tabiatı iki farklı şekilde değerlendirilmektedir. Ortodoks Yahudilik, 

Sözlü Tora’nın Sina’dan hahamlara kadar kesintisiz bir silsile ile, sözlü olarak aktarıldığını 

vurgulamaktadır. Muhafazakâr Yahudilik ise Sözlü Tora’yı, yoğun analiz, sorgulama ve tartışma 

yoluyla ortaya çıkan öğretiler olarak değerlendirmektedir. Bu kaynaklarda Sözlü Tora’nın 

“sözlülüğü” daha çok, geleneklerin ifade edildiği sözlü öğretim ortamında/metodunda yatmaktadır.25 

Muhafazakâr Yahudilik Sözlü Tora’yı bağlayıcı bulmamakta ancak önem verip dinî kaynak olarak 

kullanmaktadır. Samiriler, Reformist, Liberal, Yeniden Yapılanmacı ve Karai Yahudiler Sözlü 

Tora’ya itibar etmemektedir.26 Sözlü Tora’nın vahiy ürünü olmadığı kabulüyle hareket edenler, Sina 

Dağı’ndaki ilk vahiy ile hahamlar tarafından dile getirilen ve aktarılan gelenekler arasındaki derin 

kopukluklar olduğunu dile getirmektedirler.27 Öte yandan Rabbânî gelenekte Yahudi âlimlerin, 

Yazılı Tora’nın yalnızca yorumcuları olarak değil aynı zamanda kutsal metnin anlamı hakkındaki 

kararları ile, ilahî yazarın kararını geçersiz kılabilecek kimseler olarak temsil edildikleri iyi bilinen 

örnekler de vardır.28 Sözlü Tora’nın otoritesini kabul eden Rabbânî kesim için, yalnızca rabbilerin 

öğretileri değil, aynı zamanda ileri seviyedeki bir öğrencinin hocasından önce “öğreteceği” ve 

“soracağı” malumatın dahi Sina’da Musa’ya vahyedilmiş olduğuna dair kabul mevcuttur. Bu durum 

Kudüs Talmudu’nda şöyle geçer: “R. Joshua b. Levi dedi ki: Tevrat, Mişna, Talmud ve agada. Hatta 

yetkin (kıdemli, tecrübeli manasında) bir öğrencinin öğretmeninden önce keşfedeceği şey Musa’ya 

Sina’da söylenmiştir.”29 Bu görüşe kaynak olarak ise Vaiz 1:10’da geçen “Var mı kimsenin ‘bak bu 

 
21  Musa İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘: Yahudiliğin İnanç ve Ahlak İlkeleri (Çev. 

Yasin Meral vd.) Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022, s. 25.  
22  B.T. Berakoth, 5a:3; Saʻadya Gaon, Tefsîru’t-Tevrât bi’l-’Arabiyye: Tevrat (Tora) Tefsiri, Ferruh Özpilavcı 

(Ed.), (Çev. Nuh Arslantaş), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018, s. 891. 
23  Yas. 9:10. 
24  B.T. Megillah 19b:5. 
25  Martin S. Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, Charlotte E. Fonrobert 

(Ed.), USA: Cambridge University Press, 2007, s. 39.  
26    Meral, Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik, s. 155. 
27  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 45. 
28  Jaffee, Halakhah in Early Rabbinic Judaism: Innovation Beyond Exegesis, Tradition before Oral Torah, s. 

110.  Söz konusu örneklerden biri için bk. B.T. Chagigah, 18a:5. 
29  K.T. Peah 2:4: 9. 



9 

 

yeni’ diyebileceği bir şey? Her şey çoktan, bizden yıllar önce de vardı.” pasuğu öne sürülmektedir.  

R. Joshua b. Levi’nin ifadesi, Yahudilikte vahyin kapsamlı ve zamandan bağımsız mahiyetini 

vurgulamaktadır. Bu değerlendirmeye göre, Tevrat, Mişna, Talmud, agada ve hatta yetkin 

öğrencilerin gelecekteki görüşleri de dâhil olmak üzere Yahudi öğreniminin içeriği Sina’da Musa’ya 

vahyedilmiştir. Bu bakış açısı, söz konusu Yahudi öğretilerinin, doğası gereği birbiriyle bağlantılı ve 

önceden var olan sürekli bir ilahî vahyin parçası olduğu inancının altını çizmektedir. 

Özetle Rabbânî gelenekte “tüm Tora” hem yazılı hem de sözlü kısımlardan oluşmaktadır. 

Gelenek Sözlü Tora’nın otoritesini Yazılı Tora’dan kaynaklarla desteklemektedir. Sözlü ve Yazılı 

Tora birlikte Yahudilikteki dinî uygulamalara, kurallara ve ahlaki davranışlara rehberlik ederek 

dinamik ve yorumlayıcı bir geleneği yansıtmaktadır. 

1. 2. Sözlü Tora’nın Şifahi Nakli ve Kayda Geçirilmesi 

Yazılı Tora’nın muhtevası tabletlerde yazılıyken, Sözlü Tora’nın muhtevası Tanrı’dan 

Musa’ya ve Musa’dan sonraki nesillere şifahen iletilmiştir.30 Sözlü Tora’nın Musa’dan başlayan 

silsilesi yani Sözlü Tora’yı öğretme sırası şöyledir:  

“Musa doğrudan Her Şeye Gücü Yeten’in ağzından öğrendi. Harun girdi ve onun önünde oturdu 

ve Musa ona dersini, Tanrı’dan öğrendiği gibi öğretti. Harun, Musa’nın soluna oturdu. Harun’un 

oğulları içeri girdi ve Harun dinlerken Musa onlara derslerini verdi. Harun’un oğulları kenara 

çekildiler; Elazar Musa’nın sağına, İtamar ise Harun’un soluna oturdu. Yehuda ha-Nasi, oturma 

düzeni konusunda ilk Tanna31 ile aynı fikirde değildi ve şöyle dedi: Aslında Harun, Musa’nın 

sağına oturmak için dönecekti. İhtiyarlar içeri girdi ve Musa onlara derslerini verdi. İhtiyarlar 

kenara çekildiler ve bütün halk içeri girdi ve Musa onlara dersi verdi. Böylece Harun dersi dört 

kez, oğulları üç kez, ihtiyarlar iki kez ve tüm ulus bir kez işitmişti. Musa çadırına gitti ve Harun 

diğerlerine Musa’dan öğrendiği gibi dersini verdi. Harun sonra ayrıldı ve oğulları diğerlerine 

derslerini verdi. Oğulları daha sonra ayrıldı ve yaşlılar insanların geri kalanına derslerini verdi. 

Böylece herkes: Harun, oğulları, ihtiyarlar ve bütün halk, Tanrı’nın öğrettiği dersi dört kez 

işitti.”32   

 

Bâbil Talmudu’nda Musa’nın, vahyi dört defa anlatmış olmasından şöyle bahsedilir: 

 “Gemara, Musa için daha az sorun yaratacak farklı bir yöntemin neden benimsenmediğini sorar: 

Harun girip Musa’dan çalışmalıydı; oğulları o zaman Harun’a gitmeli ve ondan ders almalıydı; 

sonra ihtiyarlar girip Harun’un oğullarından ders almalı ve sonra dışarı çıkıp bütün Yahudi 

halkına öğretmeliydiler. Gemara cevap verir: Musa doğrudan Yüce’nin ağzından çalıştığı için, 

herkesin Tora’yı Musa’nın kendisinden en az bir kez duyması daha etkili olurdu.”33 

 

Gemara’nın bu bölümü, Tora çalışması bağlamında doğrudan aktarımın önemini 

göstermektedir. Harun, oğulları ve yaşlıların birbirlerinden basamaklı bir şekilde de 

öğrenebilecekleri önerisi, herkesin Tora’yı doğrudan Musa’dan duyması lehine reddedilmektedir. 

 
30  Alexander, s. 3. 
31  Mişna’nın yazıldığı ve kaydedildiği dönemde Yazılı Tora üzerine açıklamaları tekrarlayan öğretmen. 

Detaylı bilgi için bk. Toprak, “Talmud Yahudilik ve Yahudilerin Yaşayan Sünneti”, 16; Mişna öğretmenleri 

manasında bk. Wald, Stephen “Mishnah”, Encyclopaedia Judaica (Erişim 9 Kasım 2022).  
32  B.T. Eruvin 54b: 11-13. 
33  B.T. Eruvin 54b:17. 



10 

 

Tora’yı doğrudan ilahî kaynağa mümkün olan en yakın bağlantıya sahip olan Musa’dan duymak, 

Tanrı’nın sözünün aktarımının mümkün olduğunca ilk hâlini koruyacak şekilde ve doğru olduğunu 

belirtmeye hizmet etmektedir. 

 Musa’nın vahyi dört defa anlatmış olması, ilerde daha detaylı bir şekilde ortaya koyulacak 

olan Talmud eğitimi için yöntem olarak kabul edilmesi açısından önemlidir.  

Musa, Sözlü Yasayı özellikle, öğrencisi olan Yeşu’ya iletmiş benzer şekilde Yeşu, yaşamı 

boyunca Sözlü Yasa’yı öğretmiştir.34 

Talmud’da geçen, vahyin Musa’dan halka nakledildiği bu yöntemin ardından halk, Musa’dan 

öğrenmiş olduklarını birbirleriyle tekrarlardı. Akabinde mitsva, Tora’daki ilgili pasukta yazdığı 

şekliyle, kendileri için tomarlara yazılırdı. Nihayetinde Tanrı tarafından verilmiş olan mitsvanın 

açıklamalarını, tüm detaylarıyla öğrenir ve öğretirlerdi. Bu şekilde pasuk, yazıyla kaydedilirken 

pasukla ilgili sözlü gelenek de derinlemesine öğrenilir ve hayata geçirilirdi.35 Yani Yazılı Tora’dan 

olan kaydedilir, kaydedilenlerin açıklaması olan Sözlü Tora ise kaydedilmeden öğrenilirdi.   

Yahudilik, bu noktada İslam’daki erken dönem yazı karşıtlığına benzer bir paralellik sunar. 

Başlangıçta Sözlü Tora’nın sadece sözlü olarak aktarılması ve yazıya geçirilmemesi amaçlanmıştır. 

Bu noktada Talmud’un son şeklini alması ve yazılı olarak yayılması yüzyıllar sürmüş, bu süre 

zarfında yazılı olarak kaydedilmesine karşı önemli protestolar ve polemikler yaşanmıştır.36 Sözlü 

Tora’nın yalnızca sözlü bir şekilde aktarılması, geleneğin öğretilmesinde ve aktarılmasında yazılı 

metinlerin kullanımını yasaklayan bir dizi kaynakla desteklenmektedir.37  

Sözlü Tora’nın yazı ile kayıt altına alınmamasının temelde iki farklı gerekçesi öne 

sürülmektedir. Bu gerekçelerden ilki, Sözlü Tora’ya sehven Yazılı Tora ile eşit statü kazandırma 

endişesidir. Bu endişeye göre ikinci bir yazılı metin, Tevrat’ın otoritesine gölge düşürebilirdi. Bir 

diğer gerekçe de söz konusu zamanlarda büyük bir metni yazma sürecinin meşakkatli olmasının yanı 

sıra maliyetli bir uğraş olmasıydı.38 Yine de Sözlü Tora’nın belirli cüzlerinin yazıldığına dair bazı 

kayıtlar mevcuttur. Bu cüzlerin varlığı, kimilerince geleneğin şifahi aktarımına karşı bir argüman 

olarak değerlendirilmiştir. Örneğin Martin S. Jaffee’nin nazarından, elde olan bulgular çelişkili 

görünmektedir. Bir yandan haham öğretilerinin sözlü olarak iletilmesi gerektiğine dair katı bir norm 

ifade edilirken öte yandan anekdot niteliğindeki kanıtlar, bazı bilgelerin öğretileri yazılı biçimde 

koruduğunu göstermektedir.39 Fakat bu değerlendirmenin isabetli olmadığını düşünen araştırmacılar 

 
34  Silsilenin detaylı hâli için bk. İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 26. 
35  Yitshak Haleva vd. (Ed.), Türkçe Çeviri ve Açıklamalarıyla Tora ve Aftara 1. Kitap: Bereşit, (Çev. Moşe 

Farsi), İstanbul: Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın A.Ş., 2010, s. 56. 
36  Gregor Schoeler, The Oral and the Written in Early Islam, London; New York: Routledge, Taylor & 

Francis Group, 2006, s. 84.  
37  Detaylı bilgi için bk. Toprak, Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma, s. 19; Hermann Leberecht 

Strack ve Günter Stemberger, Introduction to the Talmud and Midrash, Minneapolis: Fortress Press, 1992, 

s. 33-34. 
38  Morris Adler, The World of the Talmud, New York: Schocken Books, 1959, s. 33.  
39  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 48. 



11 

 

da mevcuttur. Karşıt görüşe göre bireysel olarak öğrenciler, muhtemelen hatırlamalarına yardımcı 

olmaları için notlar kullanmışlardır, ancak bu notların hiçbiri çok daha sonraki bir tarihe kadar resmî 

olarak düzenlenmemiştir.40  

Bu kayıtlar bireysel olarak hocaların özel mülkiyetinde tutulmuş ve halka dağıtılmamıştır. 

Maimonides, Mişne Tora’nın girişinde, Musa’nın zamanından Yehuda ha-Nasi’nin dönemine kadar, 

Sözlü Tora’nın hiçbir akademide yazılı bir metinden öğretilmediğini belirtir. Ancak buradaki vurgu 

şahsi olarak alınan notları kapsamaktan ziyade toplu bir metnin resmî olarak yazıyla kayda 

geçirilmediği yönündedir. Akademi başkanı, öğretmenlerinden aldıklarını kendisi için not etmiş 

olabilir. Ancak akademide hiçbir hoca yazılı materyal kullanmamıştır.41 Nitekim ister Mişna ister bir 

Midraş olsun, yazılı metinlerden okullar bağlamında hiç bahsedilmez. Yalnızca sözlü temele dayanan 

bu eğitim tasviri, ezberlemeye yapılan sürekli vurgu ile de örtüşmektedir.42 

Talmud, diyalog ortamından kaynaklandığı izlenimini veren sözlü retoriği kullanır.43 

Talmud’un bu yönü, haham öğretilerinin sözlü olarak talim edildiği ve aktarıldığı kanaatini destekler. 

Öte yandan Talmud literatürü, bugünkü okur kitlesine yazılı olarak ulaşmaktadır. 

Sözlü Tora’nın yazıya geçirilmemesi her iki Talmud’da da diğer milletlerden ayrılma 

vurgusuyla da geçmektedir. Gittin 60b:3’de bu mevzu hakkında şunlar söylenir:  

“Haham Yohanan’a göre de şöyle yazmıyor mu: ‘Yasamdaki pek çok şeyleri onlar için 

yazdım.’44 Bu pasuğu nasıl anlıyor? Gemara cevaplar: Bu pasuk bir beyan değil, şaşkınlığı ifade 

eden retorik bir sorudur: ‘Yasamdaki pek çok şeyleri onlar için yazdım.’ Bu durumda onlar, yani 

Yahudi halkı yabancı sayılacaktı, yani her şey yazıya geçirilseydi, onlarla dünya milletleri 

arasında hiçbir fark kalmayacaktı. Aksine, Tora’nın çoğunluğu sözlü bir gelenek olarak 

kalmalıdır.”45 

 

 Filistin Talmudu’nda ise bu mevzu şöyle tefsir edilir: “R. Avin dedi ki: Eğer öğrettiklerimin 

çoğunu sizin için yazsaydım, bu Yahudi olmayanlardan sayılmaz mıydı? Bizimle Gentile46 

arasındaki fark nedir? Sizler kitaplarınızı üretirsiniz ve onlar da kitaplarını üretirler. Sizler 

parşömenlerinizi üretirsiniz ve onlar da parşömenlerini üretirler.”47 Talmud’un bu pasajları, 

Yahudilikte Yazılı ve Sözlü Tora arasında maksatlı bir denge olduğunu öne sürmektedir. Şayet her 

 
40  B. Zion Bokser, The Wisdom of the Talmud, New York: Philosophical Library, 1951, s. 27. Anımsatıcı 

araçlar olarak da geçen söz konusu anekdotlara dair detaylı bilgi için bk. Jacob Neusner, Invitation to the 

Talmud: A Teaching Book, San Francisco: Harper, 1989, s. 67; Jacob Neusner, The Mishnah: Religious 

Perspectives, Leiden; Boston: Brill, 1999, s. 217. 
41  M. Adler, s. 32. 
42  Strack ve Stemberger, s. 37-38. 
43  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 49. 
44  Hoş. 8:12. 
45  Rabbi Aryeh Leib ha-Cohen: Ve Talmud’da Tora’nın büyük kısmının sözlü, cüzi miktarının yazılı 

olduğunu söylediler; eğer her şey yazılı olsaydı, ona hâlâ yabancı olurduk, çünkü insan zihni Rab’bin 

Tora’sını nasıl anlayabilir, ama sözlü yasa bize aittir... Sözlü yasa, bilgeler tarafından kararlaştırılmak üzere 

verildi. Joel H. Zaiman, “The Traditional Study of the Mishnah”, Jacob Neusner (Ed.), The Modern Study 

of the Mishnah, 1-10 Cilt, Studia post-Biblica, v. 23, Leiden: Brill, 1973, s. 2 
46  Yahudi olmayan kimse. “Gentile”, Encyclopedia Britannica (Erişim 09 Ekim 2022). 
47  M. Peah 2:4. 



12 

 

şey açıkça yazılı hâle getirilmiş olsaydı, Yahudi halkı ile diğer uluslar arasında hiçbir fark 

kalmayacağını ifade etmektedir. 

Sözlü Tora’nın mukayyet hâlde esnekliğini yitirebileceği endişesi de bir diğer saik olarak 

kabul edilmektedir. Yazılı Tora taşa kazınmış, sonsuza kadar sabitlenmişken hahamlar Sözlü 

Tora’yı, tartışma ve diyalog yoluyla devam edecek bir şekilde genişletmiştir.48 Bu yönüyle Sözlü 

Tora’nın yazıya geçirilmemesinin asıl motivasyonunun, kayıt altına alınan malumatın esnekliğini 

kaybedecek olmasından kaynaklandığını söylemek makul görünmektedir. Nitekim böyle bir faaliyet 

için M. Adler “Yazıya dökülen bir yasa kesinlik kazanma eğiliminde olacak ve bu nedenle daha fazla 

gelişmeyi caydıracaktır.”49 ifadesini kullanmaktadır.  

Birçok nesil boyunca gelişen Mişna, Tosefta, Talmud ve Midraş koleksiyonları kolektif bir 

sürecin nihai sonuçlarıdır. Söz konusu literatür, nihayetinde bir rabbi/âlim tarafından, bir “bet ha-

midraşda” (Çalışma Evi) derlenmiş veya düzenlenmiştir. Mevzu bahis bu metinler genellikle diğer 

birçok bilgeden ve ayrıca birçok bet ha-midraştan gelen materyalleri içermektedir. Bazen gelenek, 

belirli bir eserin derlendiği dönemi ve ondan sorumlu olan kişileri veya bet ha-midraşı kaydetmiştir. 

Ancak çoğunlukla, bu bilgiyle ilgili güvenilir kaynaklar yoktur.50 

1. 3. Mişna  

Uzun yıllar boyunca birikmiş olan Sözlü Yasa’nın kayda geçirilmesi ve tasnifi, “tekrarlama” 

ve “inceleme” anlamına gelen “Mişna”yı ortaya çıkarmıştır.51 “Mişna” terimi bir dizi muhtelif 

manalara gelebilmektedir52 ancak özel bir isim olarak kullanıldığında, haham Akiba tarafından 

toplanıp kısımlara ayrılan, Akiba’nın talebesi Meir tarafından basitleştirilen53 ve ardından 3. yüzyılın 

başında Yehuda ha-Nasi tarafından “güvenilir nüsha” olarak düzenlenen metni belirtir.54  

 
48  Alexander, s. 3.  
49  M. Adler, s. 33. 
50  Shemuel Safrai (Ed.), The literature of the Sages: First Part: Oral Tora, Halakha, Mishna, Tosefta, Talmud, 

External Tractates Assen, Netherlands: Philadelphia: Van Gorcum; Fortress Press, 1987, s. 15.  
51  Paul Johnson, Yahudi Tarihi, (Çev. Filiz Orman), İstanbul: Pozitif Yayınları, 2001, s. 190.  
52  Detaylı bilgi için bk. Wald, “Mishnah”; Toprak, Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma, s. 137. 
53  Zaferü’l İslam Han, “Talmud’un Doğuşu ve Yahudiler Üzerindeki Tesiri” (Çev. Mehmet Aydın), Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 25, 1981, s. 143.   
54  Bu konuyu tartışmalı kabul edenler vardır. Schoeler’e göre Mişna ve Talmud’un kesin yazılı 

redaksiyonunun tarihi tamamen spekülatiftir ve Orta Çağdaki meslektaşları için olduğu kadar modern 

Yahudi ve Hristiyan akademisyenler için de bir tartışma konusu olmaya devam etmektedir. Yahudi sözlü 

hukukunun temel metni olan Mişna söz konusu olduğunda, olası kronolojik çerçeve (en geç) MS 200’den 

(en erken) MS 500’lere kadar uzanır ki bu da yaklaşık 300 yıllık bir süreyi kapsar. Schoeler, s. 114.  Bir 

diğer tartışma da Yahuda ha-Nasi’nin yazı yasağını delmiş olması meselesi üzerinedir. Yahuda ha-Nasi’nin 

yaşlılığında Mişna’yı yazıya döktüğü, bir bakıma halahanın kaydedilmesi yasağını çiğnediği, çünkü bu 

yasağın öğretinin korunmasını tehlikeye atabileceğini düşündüğü varsayılmalıdır. Ancak bu yasağı 

tamamen ortadan kaldırmadı; çünkü sözlü eğitim yöntemi devam etti, öğretmen yazılı Mişna’yı sadece bir 

rehber olarak kullanırken, öğrenciler dersi sözlü olarak tekrarladılar. Böylece “miḳra” (okunacak yasa) ile 

“mişna” (sözlü öğretim) arasındaki ayrım korunmuştur. Jacob Zallel Lauterbach, “Mishnah”, Jewish 

Encyclopedia (Erişim 12 Kasım 2023).  



13 

 

Mişna altı ana bölüm ve altmış üç alt bölümden oluşur. Bu kategorik bölümler, R. Yehuda’nın 

kendisi tarafından olmasa da erken dönem haham çevrelerince ortaya konmuştur.55 Altı bölüm ve 

mahiyeti şöyledir: Zera’im (Tohumlar), eski Yahudilerin yaşadığı tarım dünyasına genel bir bakış 

sağlar. Aynı zamanda Yahudi ibadet yapısının temel unsurlarını da özetlemektedir. Mo’ed 

(Mevsimler), Şabat da dâhil olmak üzere Yahudi bayramlarının yıllık takvimini 

incelemektedir.  Naşim (Kadınlar), Yahudi aile hayatını incelemektedir.  Nezikin (Ceza Hukuku), 

ilgili suç ve ceza sorularıyla birlikte Yahudiler arasındaki hukuki anlaşmazlıkları inceler. Kodaşim 

(Kutsal Şeyler), tapınakta icra edilen kurban törenlerini incelemektedir. Taharot (Temizlik) ritüel 

saflık ve kirlilik yasalarını incelemektedir.56  

Mişna, Tevrat’ın emirlerini açıklar ve sistemleştirir.57 Örneğin, Tora şöyle emreder: 

“Yediğiniz ve doyduğunuz zaman, size verdiği iyi topraklar için Tanrınıza şükredin.”58 Mişna, her 

yemekten önce ve sonra okunması gereken belirli duaları ve sehven yanlış bir duanın okunması 

durumunda ne yapılması gerektiğini izah eder. Mişna’nın kendisi, bazı girişimlere rağmen, derlenmiş 

bir hukuk külliyatı değil, daha ziyade tartışılan meselelerle az çok bağlantılı sorular üzerine, birçok 

hahamın görüşlerinin bir derlemesidir.59 Bu yönüyle Mişna, Yahudi hukukuna yönelik ilk 

kanunlaştırma faaliyetine karşılık gelir.60 Mişna, haham öğretilerinin mevcut en eski derlemesidir ve 

hahamların resmî aktarımdaki ilk girişimini temsil eder.61  

Adler’e göre Sözlü Tora’nın kayda geçirilmesinde yani Mişna’nın oluşmasında temel dört 

amil vardır, bunlardan ilki, çok çeşitli koleksiyonlara dağılmış sözlü hukukun hacim olarak 

büyümesinin, tek bir yetkili metni gerekli kılmasıdır. İkincisi, yasanın yorumlanmasında bir ölçüde 

tekdüzelik, ortak bir örnek sağlama arzusudur. Üçüncüsü, yüksek Yahudi öğrenimi akademilerinde, 

öğretimin temeli hâline gelecek düzenli bir metin sağlama zorunluluğudur. Sonuncusu ise kayıtlı 

olmayışının, Sözlü Tora’nın bekasını tehlikeye atabileceğine dair bir endişenin varlığıdır.62 

Sözlü Tora’nın malzemesini toplayan ve kısımlara ayıran R. Akiva’nın, Yahudi hukukunun 

Yazılı Tora sonrası ilk mukayyet yasası olan Mişna’nın temelini attığı kabul edilir.63 Bugün elde 

bulunan ve Yehuda ha-Nasi’ye atfedilen Mişna ise zaman zaman, milattan sonra 2. yüzyılda 

 
55  David Kraemer, “The Mishnah”, Steven T. Katz (Ed.), The Cambridge History of Judaism: The Late Roman 

Rabbinic Period, Cambridge: Cambridge University Press, 2006, s. 300.  
56  Yasin Meral, “Talmud, Mişna ve Gemara’dan mı Oluşmaktadır?”, İstanbul Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, 36, 2017, s. 167-170. Daha detaylı bilgi için bk. Strack ve Stemberger,  s. 110-118. 
57  Wald, “Mishnah.”. 
58  Yas. 8:10. 
59   K. Schubert, “Talmud”, New Catholic Encyclopedia, (Erişim 8 Kasım 2022). 
60   Harman, “Mişna ve Talmud”, s. 403. 
61  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 49. 
62  M. Adler, s. 38; Lauterbach, “Mishnah”. 
63  Akiva, “Mişna’nın babası” olarak anılmıştır. N.  Glatzer, “Akiva ben Yosef”. Encyclopedia Britannica 

(Erişim 1 Ocak 2022).  



14 

 

derlendiği dile getirilse de daha detaylı olarak, Neusner’ın değerlendirmesine göre, 2. yüzyılın 

ortalarında gelişen, Yahudi bilgelerin düşüncesini temsil eder.64  

Mişna’da Hillel’in ve Şamay’ın da dâhil olduğu yüz elli bilgenin adı geçmektedir.65 

Mevzubahis olan yüz elli bilge, 1. ve 2. yüzyıllarda yaşamıştır ancak Tapınak’ın MS 70’te 

yıkılmasından önce yaşamış bilgelerin isimleri oldukça azdır.66 Yaşadıkları dönem itibarıyla bu 

bilgeler iki zümrede değerlendirilir: Tapınağın yıkılmasıyla, Bar Kohba önderliğinde Roma’ya karşı 

gerçekleştirilen ikinci isyan arasındaki dönemde yaşayan bilgeler birinci zümredir ve bu zümrede 

yer alan bilgelerin sayısı azdır. İkinci zümre ise Bar Kohba isyanının MS 135’te son bulmasıyla 2. 

yüzyılın nihayeti arasında yaşamış olan bilgelerden oluşur.  Mevzubahis yüz elli bilge, ekseriyetle 

ikinci zümreden oluşmaktadır.67 Bu zümre, önceki yüzyılda yaşamış bilgelerin ellerinde var olanları 

tamamıyla devralmış ve bütünü gözden geçirip Mişna’ya biçim kazandırmıştır.  

Rabbani geleneğin kendisi Mişna’nın düzenlenmesini, çalışmaları 3. yüzyılın başlarında kuzey 

Celile kasabası Seforis’te gerçekleşen, aynı zamanda Roma’nın Filistin Yahudi cemaatinin valisi 

olarak da görev yapan bir haham olan R. Yehuda’ya atfetmektedir.68 Ancak, metni doğrudan adı 

geçen derleyiciye bağlayacak çok az tarihsel veya edebî kanıt vardır.69 Keza Mişna’nın elimizdeki 

hâliyle Yehuda ha-Nasi’den gelemeyeceği iddiası da mevcuttur. Bu iddiaya göre Mişna’ya zaman 

içinde sayısız eklemeler yapılmıştır. Bu eklemelerin arasında, her şeyden önce, Yehuda ha-Nasi’nin 

de adının geçtiği ve görüşlerinin diğer bilgelerin görüşleriyle çeliştiği pasajlar70 ve ayrıca Yehuda 

ha-Nasi’den sonra yaşamış bilgelerden bahseden pasajlar yer almaktadır.71  

 Bugün sahip olduğumuz formdaki Mişna, R. Yehuda’nın ve 3. yüzyılda faal olan Filistinli 

talebelerinin tertip ve tanzimlerinin bir ürünüdür.72 Söz konusu derlemenin akabinde de şifahi yolla 

verilen Sözlü Tora eğitimi asırlar boyunca devam etmiştir.73 

 
64  Alan J. Avery-Peck ve Jacob Neusner (Ed.), The Mishnah in Contemporary Perspective, Leiden; Boston; 

Köln: Brill, 2002, s. 6. Tarihlendirme ile ilgili daha detaylı bilgi için bk. Jacob Neusner, The Three 

Questions of Formative Judaism: History, Literature and Religion, Boston Leiden: Brill Academic 

Publishers, 2002, s. 16-18.  
65  Harman, “Mişna ve Talmud”, s. 408. 
66  Neusner, Invitation to the Talmud, s. 33; Avery-Peck - Neusner, The Mishnah in Contemporary Perspective, 

s. 6.  
67  Avery-Peck ve Neusner, s. 6. 
68  Frederick Mathewson Denny vd. (Ed.), Jews, Christians, Muslims: a Comparative Introduction to 

Monotheistic Religions, New York: Routledge, 2012, s. 14.  
69  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 6. 
70  M. Nazir 1:4, M. Makkot 1:8 
71  Strack ve Stemberger, s. 134. 
72  Bokser, s. 19. 
73  Meral, Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik, s. 156.  



15 

 

1. 4. Gemara ve Talmud 

Mişna’nın derlemesi tamamlandığında büyük bir cüzünün işlevini yitirdiği fark edilmiştir.74 

Bu durum bir manada esnekliğini yitirmesiyle mevcut koşullara cevap bulamayan metnin yeni bir 

eklenti kazanması ile sonuçlanmıştır. Tamamlama manasına gelen bu eklenti yani Gemara, Mişna 

dışında kalan hukukî görüşleri (baraytot) ve “Amoraîm” denilen ikinci nesil rabbiler tarafından, 

Mişna ve baraytot hükümlerine yapılan yorumları içeren bölüme verilen isimdir.75 Bu noktada 

Gemara, akademilerdeki tartışmaların kapsamlı bir dökümü olarak tanımlanabilir.76 Mişna ve 

Gemara’nın birleşiminden oluşan literatür ise Talmud olarak isimlendirilir.77 Geliştirildiği bölgelere 

nispetle iki ayrı Talmud vardır: Kudüs Talmudu ve Babil Talmudu. Talmud bazen, Talmud’un 

dayandığı Mişna’nın altı bölümünü ifade eden İbranice “Şişa Sedarim” kelimelerinin baş 

harflerinden hareketle “Şas” olarak anılır.78 Hem Talmud’un hem de Gemara’nın çeşitli zamanlarda 

muhtelif manaları vardı, fakat sonunda Gemara, geniş Mişna tefsirinin, Talmud ise Mişna ve 

Gemara’nın birleşiminden oluşan geniş hacimli literatürün adı olarak kabul edilmiştir.79  

İbranice ve yerel Aramice karışımı olan Talmud,80 ilgili Mişna hükmünün ardından bu hüküm 

üzerine, Amoraîm tarafından ortaya konan tartışma ve açıklamaları içerir. Mişna’dan farklı olarak 

Gemara sistematik bir yapıya sahip değildir, yani farklı ve zıt görüşlere aynı anda yer verir ve 

tartışmaları her zaman neticelendirmez.81 Ayrıca hem hukukî-pratik hem de felsefî-teolojik ve tarihî-

menkıbevî konuları ele alır.82 

Gemara’nın birçok işlevi vardır örneğin Mişna’da yer alan belirsiz kelimeleri veya ifadeleri 

açıklar.83 Mişne Tora’da geçen ifadeye göre iki ayrı bölgede gelişen iki literatürün amacı Mişna’nın 

sözlerini yorumlamak, daha derin noktalarını açıklamaktır.84 Mişna’nın ifadelerindeki kısalıktan 

dolayı zorlanan okuyucunun metni anlamasını sağlamak adına eksik kelimeleri sözlü olarak ilave 

etmek gerekebilir. Bu gibi durumlarda, sıklıkla olmamakla beraber bazen Bâbil Talmudu’nda şöyle 

ifadelere rastlanır: “Metinde bir eksik var. Böyle okunmalı...” Bu görüş açıkça belirtilmese de Filistin 

Talmudu tarafından da sıklıkla aktarılır.85 Gemara ayrıca, yasanın uygulanmasına yardımcı olacak 

misaller ve Tannaîm (y. 10-220) olarak bilinen Mişna’nın bilginlerinden ve çağdaşlarından alternatif 

görüşler sunar.  

 
74  M. Adler, s. 49. 
75  Harman, “Mişna ve Talmud”, s. 413. 
76  M. Adler, s. 52. 
77  Gürkan, Anahatlarıyla Yahudilik, s. 61. 
78  Dosick, “Living Judaism”, s. 97.  
79   Robert Goldenberg, “Talmud.”, Encyclopedia of Religion (Erişim 8 Kasım 2022).  
80  Salime Leyla Gürkan, Yahudilik, İstanbul: İsam Yayınları, 2008, s. 103.  
81  Salime Leyla Gürkan, Anahatlarıyla Yahudilik, s. 61-62.  
82  Meral, Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik, s. 161. 
83  Gürkan, Yahudilik, s. 103. 
84   İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 32. 
85  David Weiss Halivni, Midrash, Mishnah, and Gemara: The Jewish Predilection for Justified Law, United 

States of America: Harvard University Press, 1986, s. 94. Örneğin Kiddushin 4:1:7. 



16 

 

Mişna Tevrat’tan nadiren alıntı yaparken, tartışılan hemen hemen her yasa için Gemara, Tevrat 

metni ile zamanının uygulamaları ve yasal görüşleri arasında bağlantı kurmaya 

çalışmaktadır. Ayrıca, çeşitli yasaların uygulamalarını genişletir hatta Mişna’nın tamamen dışında 

kalan konulara yasalar ekler. Bilgelerin birden fazla görüşü genellikle bir sonuç sunulmadan 

birbirleriyle mukayese edilir.86 Esasen Gemara, yasanın ne olduğunu veya ne olması gerektiğini 

olabildiğince kesin olarak belirlemek için Mişna metnini bir büyüteç altında, cümle cümle tetkik 

eder. Bu süreçte Gemara, genellikle iki veya daha fazla önde gelen haham arasında gerçek veya 

hayalî argümanlar öne sürer, bu argümanlar bazen o kadar karmaşık hâle gelir ki onları takip etmek 

zorlaşır. Ayrıca, Gemara sık sık doğrudan ilgili olmayan hem halahaya hem de agadaya dair konulara 

girer.87 Gemara, Mişna’ya mukayese ile çok daha düzensizdir. Gemara’da, tartışılan ana konu ile 

hiçbir ilgisi olmasa da daha sonra uzun uzadıya tartışılan bazı yabancı konularda bir husus diğerine 

yol açar. Üslubu edebî olmak iddiasında değildir; kısa ve tamamlanmamış ifadeler boldur.88 

Mişna, tek bir el tarafından (ya da tek bir Haham veya onun ekolüne ait kimseler tarafından) 

düzenlenmiş olmanın avantajına sahiptir, ancak Gemara’nın farklı bölümleri farklı okullar tarafından 

yeniden düzenlenmiştir. Bu durum Gemara’da bulunan birçok çelişkiden, bir kaynağın diğer 

kaynakta alıntılanan literatürü bilmediği durumlardan ve ilgili bölümler arasındaki redaksiyon 

kalitesi ve edebî üsluptaki farklılıklardan anlaşılabilir. Mişna’nın aksine, Gemara tek bir okul 

tarafından yeniden düzenlenemeyecek kadar geniştir. Gemara’nın bileşiminde paylaşılan farklı 

redaksiyon biçimlerine sahip birden çok okul ve birden çok redaktör, birden çok biçime yol 

açmıştır.89 Kesin olarak izlenemeyen bir süreçte, Gemara metni periyodik olarak yeniden 

şekillendirildi ve nihayetinde, artık bildiğimiz şekliyle iki Talmud ortaya çıktı.90  

Her iki Talmud’da da sıklıkla aynı isimlere yer verilir, çünkü Filistin ve Bâbil hahamları 

arasında sürekli bir ziyaretleşme vardı ve bölgedeki akademiler, diğer bölgenin akademileri 

tarafından yapılan çalışmalar hakkında düzenli olarak bilgilendiriliyordu.91 Bu topluluklar arasındaki 

resmî ve gayriresmî birçok bağlantı mevcuttur. Bâbil bilgelerinin sözleri Kudüs Talmudu’nda ve 

Kudüs Talmudu’nun unsurları Bâbil Talmudu’nda yer alabilmektedir.92 

Talmudik bilgelerin birbirini takip eden her nesli, bir önceki neslin çalışmalarının bir 

incelemesini ve dolayısıyla devamını üstlenmiştir; böylece Talmud, orijinal gövdesine ardı ardına 

halkalar ekleyerek hacim kazanmış,93 nihayetinde iki kapak arasına alınmıştır. Ancak Yahudiler için 

 
86  Gürkan, Anahatlarıyla Yahudilik, s. 62. 
87  Goldberg ve Rayner, s. 217. 
88  Schubert, “Talmud”.  
89  Halivni, s. 102. 
90   Goldenberg, “Talmud”.  
91  Bokser, s. 23. 
92  Charles Kannengiesser, Handbook of Patristic Exegesis: the Bible in Ancient Christianity, Leiden; Boston: 

Brill, 2006,  s. 124. 
93  Gerald J. Blidstein, “Method in the Study of Talmud”, Journal of the American Academy of Religion, 39(2), 

1971, s. 186.  



17 

 

Talmud sadece bir kitap olarak tanımlanamaz, tarihsel bilgiler barındırmakla beraber tarih kitabı 

değildir, birçok Yahudi bilginden bahsetmekle beraber biyografi kitabı da değildir, antropolojik 

bilgiler vermekle beraber antropolojik bir çalışma da değildir. Kapsam olarak ansiklopediktir, ancak 

bir ansiklopedi kitabı da değildir.94 Geleneksel Yahudiler için bu yönüyle Talmud, bir kitap değildir. 

Daha uygun şekilde bir literatür olarak tanımlanmalıdır.95 Adler’e göre geleneğin kökenleri ilahî 

vahiyde olmasına rağmen, incelemesi ve uygulaması halka verilmiştir. Bu yönüyle Talmud: 

“Toplumun merkezinde yaşayan ve dindar bir topluluk oluşturmaya kararlı kimselerin, miras 

aldıkları geleneği gerçeğe dönüştürmeye çalışırken onu genişletmeleri, yenilemeleri ve 

derinleştirmeleridir. Böylece Talmud, değişen koşulların ortasında zayıflamamış bir üslupla işlevini 

yerine getirmeye devam edebilmiştir.”96  

1. 4. 1. Kudüs Talmudu 

Mişna’nın derlenmesini takip eden yüzyıllarda dönemin iki büyük Yahudilik merkezi olan 

Bâbil’de (Irak) ve Filistin’de bulunan Yahudi âlimler, Mişna üzerine yorumlar yaparak kapalı 

noktaları açıklamaya gayret etmişlerdir. Böylelikle, biri Bâbil’de diğeri Filistin’de olmak üzere iki 

farklı Mişna yorumu, iki farklı Talmud ortaya çıkmıştır. Bunlardan Kudüs Talmudu (Yeruşalim 

Talmudu) için, “İsrail Yurdu Talmudu” yahut “Ma’rib (Batı) Oğulları Talmudu” ifadeleri de 

kullanılır.97 Dili İbranice ve Batı Aramice karışımı98 olan Kudüs Talmudu’nun derlenme tarihi MS 

400’e kadar uzanır.99 Filistin’de yaşayan Amoraîm tarafından oluşturulmuş ve Roma’nın, II. Mabedi 

yıkmasının ardından R. Yohanan b. Nafha (ö.279) tarafından derlenmiştir.100 Kudüs Talmudu’nun 

hazırlandığı dönemde Filistin coğrafyasındaki Yahudi nüfus, ülkenin kuzey yarısında 

yoğunlaşmıştır.101 Gerçekte Kudüs Talmudu’nu yazanlar, Kudüs bilginleri değil, Kayserya 

(Caesarea) bilginleridir.102 Söz konusu isimlendirmenin sebebi Kudüs Talmudu’nu meydana getiren 

âlimlerin Kudüs’ten göç etmiş olmalarıdır.103 Filistin’deki Yahudi din akademilerinin kapatılması 

neticesinde, Kudüs Talmudu 5. yüzyılın ilk yarısında tamamlanamadan derlenmek zorunda 

kalmıştır.104 Böylece Kudüs Talmudu, 4. yüzyılın sonu veya 5. yüzyılın başlarında nihai hâline 

ulaşmıştır. Halk arasında Kudüs Talmudu olarak bilinmesine rağmen, bu metin için daha doğru bir 

 
94  Nuh Arslantaş, İslâm Dünyasında İktisadî ve İlmî Hayatta Yahudiler: Abbâsî ve Fâtımîler Dönemi, 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2009, s. 370.  
95  M. Adler, s. 16. 
96  M. Adler, s. 18. 
97  Zafer’ül İslâm Han, Yahudilik’te Talmud’un Mevkii ve Prensipleri, (Çev. Mehmet Aydın), İstanbul: 

Özdemir Basımevi, 1981, s. 19.  
98  Gürkan, “Talmud”. 
99  Zafer’ül İslâm Han, Yahudilik’te Talmud’un Mevkii ve Prensipleri, s. 19. 
100  Adam, Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat, s. 41. 
101   Harman, “Mişna ve Talmud”, s. 414. 
102  Zafer’ül İslâm Han, Yahudilik’te Talmud’un Mevkii ve Prensipleri, s. 21. 
103  Harman, “Mişna ve Talmud”,  s. 415. 
104  Gürkan, Yahudilik, s. 41. 



18 

 

isim ya “Filistin Talmudu” ya da “İsrail Ülkesinin Talmudu”dur. Çünkü Amoraîk çağın büyük 

bölümünde hem Roma hem de Bizans döneminde Yahudilerin kutsal şehirde yaşaması yasaktı ve 

Yahudi nüfusun merkezleri kuzeye doğru kaymıştı.105 Talmudik dönem boyunca, başlıca Filistinli 

yeşivalar Seforis, Tiberya ve Kayserya’dayken, önde gelen Bâbilli yeşivalar Mahuza, Nehardea, Sura 

ve Pumbedita’daydı.106 O dönemde bölgede yaşayan Yahudi toplumunun büyük ölçüde ziraatla 

uğraşması sebebiyle muhtevasında ziraî hükümlere genişçe yer verilen bu Talmud, gerek Roma 

baskısı altında daha kısa sürede hazırlanması gerekse tartışma gücünün ve ele aldığı konuların sınırlı 

oluşu sebebiyle Bâbil Talmudu’na nispetle daha az muteber kabul edilir.107  

Kudüs Talmudu genel olarak kısalık, geçişlerin ve açıklamaların eksikliği ile karakterize 

edilir. Tartışmaları sıklıkla kısa ve mahzuf görünür, çoğu zaman aralarında hiçbir bağlaç cümlesi 

olmadan Amoraîm’e atfedilen veciz sözler biçimini alır.108 Bâbil Talmudu ve Kudüs Talmudu 

arasında çok sayıda temel fark vardır. Her ikisi de esas olarak dönemin yerel dili olan Aramice ile 

yazılmış olsa da Bâbil Talmudu İbraniceden önemli sayıda kelime içerirken, Kudüs Talmudu o 

zamanlar yaygın olan Yunan lehçesinden kelimeler içerir. Kudüs Talmudu, Bâbil’inkinin neredeyse 

yarısı kadar olmasına rağmen, büyük ölçüde tarım yasalarıyla ilgilenen birinci bölümün (Zera’im) 

tüm risaleleri için Gemara’ya sahiptir.109 

Kudüs Talmudu’nun ilk basımı 1523-1524’te Venedik’te yapılmıştır. Bilinen tek tam yazma 

nüshası (1289) Leiden Üniversitesi Kütüphanesi’nde bulunmaktadır. Fransızcaya (1871-1889) ve 

İngilizceye (1982-1986) tam tercümeleri mevcuttur.110 

1. 4. 2. Bâbil Talmudu 

Romalıların MS 70’te Tapınağı yıkmasından sonra, Filistin topraklarından Bâbil’e göç etmek 

zorunda kalan Yahudi seçkinler Fırat’ın kıyısında, bugün Irak olarak adlandırılan bölgede, Bâbil’e 

yerleştiklerinde, Yahudi düşüncesinin geliştirildiği okullar kurmuşlardır.111 Bu yönüyle Bâbil 

Talmudu, Yahudiliğin Diasporanın farklı sosyopolitik ortamlarına nasıl uyum sağlayacağını 

göstermesi açısından Yahudi halkının tarihinde önemli bir işleve sahiptir.112 

Bâbil haham topluluklarının, Filistin haham okullarının yaptığı gibi birbirinden bağımsız 

derlemeler üretmediklerini vurgulamak gerekir. Bunun yerine, Mişna üzerine yazdıkları şerhlerde 

 
105  Elie Holzer ve Orit Kent, A Philosophy of Havruta: Understanding and Teaching the Art of Text Study in 

Pairs, Boston: Academic Studies Press, s. 213.  
106 Joseph Jacobs, Judah David Eisenstein, “Yeshibah”, Jewishencyclopedia (Erişim 10 Aralık 2022). 
107  Gürkan, “Talmud”. 
108  Goldenberg, “Talmud”.  
109  Ronald L. Eisenberg, Jewish Traditions, Philadelphia: The Jewish Publication Society, 2004, s. 484.  
110  Gürkan, “Talmud”. 
111  Gürkan, Yahudilik, s. 41 
112  Mircea Eliade, Dinsel Düşünceler ve İnançlar Tarihi: Muhammed’den Reform Çağına (Çev. Ali Berktay), 

İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2003, s. 180.  



19 

 

kutsal metin yorumlarını işlemişlerdir. Böylece, Mişna ve midraş, halaha ve agada gibi hahamların 

Sözlü Tevrat’ının tamamının bir tür özeti olarak, diğer tüm metinleri kendi külliyatı içinde toplayan 

tek bir bilgi “ansiklopedisi” hâline gelmiştir. 113   

5. yüzyılda Sasani İmparatorluğu’nda Yahudilere yapılan zulüm, Yahudi eğitim merkezlerinde 

ciddi bir krize neden olmuştur. Amoraîk öğretinin yalnızca sözlü hâlinin unutularak kaybolmasından 

korkulduğundan, 5. yüzyılda Bâbil Amoraîmi’nin öğretilerini ve ayrıntılı tartışmalarını içeren Bâbil 

Gemarası olarak bilinen bir derleme yapılmıştır.114 Geleneğe göre, Bâbil Talmudu’nun bu 

düzenlemesi, esasen Sura Yeşivasının roş yeşivası olan R. Aşi’nin (ö. 427) çabalarından 

kaynaklanmış ve bu çabalar, kendisinin ölümünden sonra akademinin başına geçen Ravina/Rabina 

tarafından tamamlanmıştır.115 Ravina’nın 499’da vefatıyla Amoraîm dönemi sona ermiştir.  Öte 

yandan, Bâbil Talmudu’nun Kudüs Talmudu’ndan farklı olarak ayırt edici özelliklerinin, bu 

otoritelerden sonra gelen ve topluca savoraim (saboraim/tsaboraim) olarak bilinen, yani Talmud 

metnini yeniden gözden geçirenler, çoğunlukla isimsiz hahamların birkaç neslinin eseri olduğu 

düşünülmektedir.116 

6. yüzyılın başlarında, Bizans Yahudiliğinin zayıflayan statüsü ve Müslüman toplumun 

yükselişiyle, özellikle Filistin’deki Amoraîm gerilemiş, Bâbil okulları daha büyük önem kazanmıştır. 

Abbasi Halifeliği 8. yüzyılda başkenti Bağdat’a taşıdığında, Bâbil Yahudileri kendilerini bir kez daha 

gelişime açık bir merkezde bulmuşlardır. Abbasilerin yükselişi ve Bâbil akademileri tarafından 

kurulan ağ ile Bâbil Talmudu otoritede Kudüs Talmudu’nu geride bırakmıştır. Bâbil akademilerinin 

başkanlarının yazışmaları sayesinde, Bâbil Talmud’u Akdeniz dünyasındaki ve daha sonra 

kuzey Avrupa’daki Yahudiler için normatif hâle gelmiştir.117 Diasporanın her yerinden gelen 

öğrenciler, Bâbil geleneğinin üstünlüğünün pekiştirildiği Sura ve Pumbedita’daki prestijli 

akademilere akın etmiştir.118 9. yüzyıla gelindiğinde, Bağdat, resmî olarak organize edilmiş yüksek 

öğrenim kurumlarının merkeziydi. Bu kurumların en bilinenleri daha önce başka bölgelerde 

bulunuyorlardı. Bağdat’ta, geldikleri kasabaların adlarıyla anılmaya devam etmişlerdir. Bu 

akademilerden biri Pumbedita akademisi, diğeri ise Sura/Mata Mehasya akademisi olarak 

biliniyordu. Pumbedita, Fırat’ın daha kuzeyinde, El-Anbar’ın yakınında bulunuyordu. Bu akademiler 

yaygın olarak “iki yeşivot/metivata” olarak da bilinmektedir.119  

 
113  Jaffee, The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature, s. 9. 
114 Schubert, “Talmud”. 
115  Harman, “Mişna ve Talmud”, s. 415. 
116  Goldenberg, “Talmud”.   
117  Kannengiesser,  s. 133.  
118  Eisenberg, s. 485. 
119  David Goodblatt, “The History of the Babylonian Academies”, Steven T. Katz (Ed.), The Cambridge 

History of Judaism, Cambridge: Cambridge University Press, 2006, s. 822. 



20 

 

Bâbil ve Kudüs Talmudu’nun ortaya çıkışını izleyen birkaç yüzyıl boyunca, Bâbil Talmudu 

Yahudiler arasında baskınlık kazanmıştır. Bu baskınlık kimilerince, Bâbil Talmudu’nun “daha yeni” 

olduğu iddiasıyla açıklanmaya çalışılmıştır. Bu iddiaya göre, Bâbil Talmudu’nun derleyicileri Kudüs 

Talmudu’nu zaten biliyorlardı. Böylece Kudüs Talmudu’ndan kabul edilebilir buldukları pasajları 

kendi çalışmalarına dâhil edebiliyor ve herhangi bir nedenle kabul edilemez buldukları kısımları göz 

ardı edebiliyorlardı. Kimi araştırmacılara göre bu iddia, Bâbil Geonîminin MS 1. binyılın son 

yüzyıllarında kendi otoriteleri lehine ve Kudüs Talmudu hahamlarının otoritesine karşı yürütülen 

propagandanın bir parçasıdır. Bir diğer yönden Bâbil Talmudu’nun baskınlığı, Kuzey Afrika ve 

İspanya’daki toplulukların Bâbil Yahudiliği ile nispeten daha güçlü bağlarına ve Filistin 

Yahudilerinin, özellikle Haçlı Seferlerinin saldırısı altında nispeten daha şiddetli düşüşleri gibi 

faktörlere atıfta bulunularak açıklanmaktadır. Avrupa’nın, özellikle de İtalya’nın Filistin Yahudileri 

ile güçlü bağlarını koruyan bölgeleri, Kudüs Talmudu’nu inceleme geleneğini sürdürmüştür, ancak 

ikinci bin yılın başlarında bu sürecin sona erdiği anlaşılmaktadır. Bu noktadan sonra “Talmud” her 

zaman Bâbil Talmudu anlamına gelmiştir. Yahudi hukukuyla ilgili meselelerin Filistin Talmudu’na 

değil Bâbil Talmudu’na başvurularak çözülmesi gerektiği ve Filistin Talmudu’nun yalnızca Bâbil 

Talmudu’nun sessiz veya muğlak kaldığı durumlarda hüküm verebileceği kabul edilmiştir.120 Filistin 

Talmudu’nun Bâbil Talmudu karşısında güç kaybetmesinde önemli pay sahiplerinden birisi de 

çalışmalarında sürekli olarak Bâbil Talmudu’nu kullanan İspanya’da yaşamış Yahudi bir âlim olan 

Isaac b. Jacob Alfasi’dir (1013-1103).121 

Bâbil ve Filistin Talmudlarının ilk tam baskılarını 1519 ve 1524 yılları arasında Hıristiyan bir 

yayıncı olan Daniel Bomberg yapmıştır.122 

 
120  Goldenberg, “Talmud”.  
121  “Isaac Ben Jacob Alfasi”, Encyclopedia Britannica (Erişim 20 Mayıs 2023).  
122  Denny vd., s. 269. 



 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

2. RABBANİ GELENEKTE TALMUD EĞİTİMİ 

Rabbani gelenekte Yazılı Tora ve Sözlü Tora, birlikte “bütün Tora”yı oluşturmaktadır. Bu 

sebeple Tora ve Talmud eğitiminde ayrım yapmak imkânsızdır.123 Bununla beraber aşağıda ele 

alınacağı üzere Talmud çalışmanın Tora çalışmak hususunda ayrıcalıklı bir konumu vardır. Rabbani 

literatürde Talmud, Yahudi entelektüel geleneğinin güçlü bir ifadesi olarak durmaktadır. Bu 

geleneğin merkezinde, yüzyıllar boyunca bilginlerin zihinlerini şekillendiren aktif bir öğrenme ve 

yorumlama süreci olan Talmudik eğitim uygulaması yer almaktadır.  

Yaklaşık olarak milattan sonra birinci yüzyılda Tora çalışması Yahudi eğitiminin ana bileşeni 

hâline gelmiştir. Bu eğitimi anlamak için öncelikle Tora’nın Yahudi yaşamında ve düşüncesinde 

nasıl bir yer işgal ettiğini görmeliyiz. Tora Yahudi hayatında tüm sosyal ve hukuki sistemin, 

toplumun ve bireyin yaşam biçiminin temelidir: Günlük yaşam için kurallar tasarlar. Ancak Tora 

çalışması sadece doğru davranış ve eylemleri öğrenmek için yapılmaz; aynı zamanda öğrenciyi 

Tanrı’ya yaklaştıran bir ibadet olarak değerlendirilir. Tora’yı çalışmak, yerine getirilmesi gereken 

dinî bir görev hâline gelmiştir. Bu önemine binaen Yahudi eğitiminin tüm aşamaları Tora çalışması 

etrafında şekillenmiştir. Alfabenin harflerinin ilk öğrenimi bile çocukların daha sonraki çalışmaları 

gibi dinî bir eylem olarak anlaşılmıştır.124 Yehuda Nesia’ya atfedilen “Tapınağın inşası için bile olsa 

okul çocuklarının dersleri ihmal ettirilemez.” ve “Dünya sadece okul çocuklarının nefesi yani Tora 

çalışması uğruna varlığını sürdürür.”125 sözleri de Tora çalışmaya verilen öneme işaret etmektedir. 

Bir başka örnek olarak, R. Natan’a atfedilen Pirkei Avot deRabbi Natan’da Hoşea 6:6’da126 geçen 

ifadeye atıfla “Tora çalışmak, Her Şeye Gücü Yeten için, sunulardan daha sevimlidir.” ifadesi yer 

alır.127 

Yahudilik, ibadetin ve öğrenimin birlikte yürüdüğü bir dindir, birçok durumda sinagoglar aynı 

zamanda ders çalışılan alanlar olarak işlev görür.128 Yidiş dilinde sinagog için kullanılan “şul” (okul) 

terimi de Yahudi ibadetinin ve öğreniminin çoğunlukla aynı binada gerçekleştiği gerçeğini 

yansıtmaktadır.129  Birincil faaliyetin dua etmek olduğu sinagogun aksine, bet ha-midraş130 ve bet ha 

 
123  Toprak, Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma, s. 331. 
124  S. Safrai vd., “Education and the Study of the Torah”, Shmuel Safrai vd. (Ed.), The Jewish People in the 

First Century, Volume 2, Leiden: Brill, 1976, s. 945-970. 
125  B.T. Shabbat 119b:10. 

      126 “Çünkü ben kurbandan değil bağlılıktan hoşlanırım. Yakmalık sunulardan çok beni tanımanızı isterim.” 

      127 Avot DeRabbi Natan 4:1. 
128  Menachem Posner, “What Is a Yeshiva?”, Chabad.Org (Erişim 31 Temmuz 2023). 
129  Eisenberg, s. 311.  
130  Bet ha-midraş: özellikle Gemara “Talmud” öğrenimi için sinagogların yanında yer alan din okulu. Yusuf 

Besalel, Yahudilik Ansiklopedisi A-J, İstanbul: Gözlem, 2001, s. 16. 



22 

 

sefer,131 dua etmenin yanında çoğunlukla Tora çalışmaları için kullanılır.132 Bet ha-midraşın önemine 

binaen R. Meir şöyle demiştir: “Kasabasında bir bet ha-midraş olan ve onu sık sık ziyaret etmeyen, 

hayatını kaybetmiş demektir.”133  

R. Yoşua b. Levi’ye göre bet ha-midraş, Tora’nın yüceltildiği; sinagog ise ibadetin yüceltildiği 

mekândır.134 Yahudilikte Tora çalışmasına özel bir önem verilir, bu nedenle Tora’nın çalışıldığı yer 

çoğu zaman sinagogun kendisinden bile daha kutsal kabul edilir. Örneğin bir bet ha-midraş satın 

almak veya inşa etmek için bir sinagogun satışına izin verilir.135 Bir diğer örnekle, sinagogun 

bulunduğu bina okula dönüştürülebilir, ancak tersi yapılamaz. Bu durum rütbe düşüşü olarak 

değerlendirilir.136  

Tora merkezli din eğitimi Yahudi yaşamının merkezinde yer almaktadır. Öyle ki Mişna’da 

geçen bir duada Tanrıya şöyle nida edilir: “Ey Tanrımız Rab, kentin bizim zamanımızda hızla 

yeniden inşa edilsin ve payımıza Tora’nı çalışmak düşsün.”137 Bir başka bölümde ise Tora çalışmanın 

öneminden şöyle bahsedilir: “İster fakir ister zengin olsun ister tamamen sağlıklı ister acı çekiyor 

olsun ister genç ister çok yaşlı olsun, her Yahudi Tora çalışmakla yükümlüdür. Kapı kapı dolaşıp 

dilenen fakir bir adam bile hatta karısı ve çocukları olan biri bile, ‘Ve gece gündüz onun üzerinde 

düşüneceksin.’138 denildiği üzere, gece ya da gündüz Tora çalışmak için kendine zaman ayırmakla 

yükümlüdür.”139 Bu ifade, sosyo-ekonomik durumları, sağlık durumları veya yaşları ne olursa olsun 

her Yahudi birey için Tora öğreniminin önemine ilişkin Yahudilik içindeki temel kanıyı 

yansıtmaktadır. Tora’nın öğretileriyle ilgilenmenin herkes için bir zorunluluk olduğunu 

vurgulayarak, Tora öğreniminin yaşam koşullarını aşan ve ömür boyu süren bir uğraş olduğu 

görüşünü öne çıkarmaktadır. 

Mişna’da ve Talmud’da birçok pasaj, eğitime ve dâhili kavramlara verilen önemi 

vurgulamaktadır.  Örneğin Pirkei Avot’ta âlimlerden ve öğrencilerden şöyle bahsedilmektedir: 

“Bilgeler Mişna dilinde öğrettiler. Onları ve öğrettiklerini seçene ne mutlu! R. Meir şöyle dedi: 

Her kim Tora’nın iyiliği için Tora ile meşgul olursa, birçok şeyi hak eder; sadece bu değil, o tüm 

dünyaya bedeldir. Ona ‘sevgili dost’, ‘Tanrı’yı seven’, ‘insanlığı seven’, ‘Tanrı’yı sevindiren’, 

‘insanlığı sevindiren’ denir. Tora onu alçak gönüllülük ve saygıyla kuşatır; doğru, dindar, dürüst 

ve güvenilir olması için teçhiz eder; onu günahtan uzak tutar ve sevaba yaklaştırır. Ve insanlar 

 
131 İlkokulun başında (İbranice bet ha-sefer, “kitabın evi”) çocuklara İbrani alfabesi öğretilirdi.  Daha sonra 

Tevrat’ı hem İbranice hem de Aramice (alfabeleri çok benzerdi) okumaları öğretilirdi. Yunanca, coğrafya, 

aritmetik ve doğa bilimleri bu dönemde müfredatın bir parçası değildi. Bilgi sadece Tevrat’ın incelenmesi 

için kabul edilirdi.  Botticini ve Eckstein, “Jewish Occupational Selection: Education, Restrictions, or 

Minorities?”, The Journal of Economic History, s. 77.  
132  Posner, “What is a Yeshiva?”. 
133  Derekh Eretz Rabbah 1:13.  
134  B.T. Megillah 27a:2.  
135  Caius Cutaru, “Religious and Secular Jewish Educational Institutions in Arad”, Research in Pedagogy, 

5(1), 2015, s. 33. 
136  “Bir sinagogun çalışma salonuna dönüştürülmesine izin verilir. Bu hüküm, bir çalışma salonunun 

sinagogdan daha yüksek kutsallık derecesine sahip olduğunu gösterir.” B.T. Megillah 27a:1-5. 
137  M. Pirkei Avot 5:20. 
138 Yşu 1:8. 
139  Shulchan Arukh, Yoreh De’ah 246:1. 



23 

 

onun öğütlerinden, derin bilgisinden, anlayışından ve gücünden yararlanır. Tıpkı şöyle denildiği 

gibi, ‘Öğüt ve sağlam karar bana özgüdür. Akıl ve güç kaynağı benim.’140 Ve ona yetki, 

hakimiyet ve muhakemede keskinlik bahşeder. Ona Tevrat’ın sırları vahyedilir ve o, sürekli akan 

bir pınar ve hiç durmayan bir ırmak gibidir. Ve alçak gönüllü, sabırlı ve hakaretleri bağışlayıcı 

olur. Ve onu her şeyden üstün tutar ve yüceltir.”141  

 

Bu pasukta Tora öğrenimine samimi bir şekilde katılmakla ilişkili bir dizi fayda ve erdem dile 

getirilmektedir. Bunlar arasında alçak gönüllülük, doğruluk ve bağışlayıcılık gibi ahlaki erdemlerin 

yanı sıra bilgelik, anlayış ve sağlam öğüt gibi entelektüel erdemler de yer alır. Ayrıca Tora 

çalışmasının kişisel anlamda değişim getirdiğini, öğrenenin karakterini şekillendirdiğini ve Tanrı ve 

insanlıkla olan bağını derinleştirdiğini öne sürmektedir. 

Tora lişmah yani “Tora’nın kendi hatırı için Tora çalışmak” temel bir Yahudi kavramıdır. 

Talmud’un birçok pasajında Tora çalışmanın en yüksek mertebesi olarak zikredilir.142 Bununla 

birlikte, Tora çalışmanın aşağıda geçeceği üzere, çalışan kişiye bağlı olarak değişen mükâfatları da 

vardır. 

Bu bölümde Rabbinik metinlerin merceğinden, Tora/Talmud çalışmalarına başlamak için 

uygun görülen yaş aralığı, kimlerin bu çalışmaya dâhil olması gerektiği, Talmud’un merkeziliği, 

hoca-talebe ilişkisi ve bu çalışmaya imkân sağlayan maddi destekler ortaya konmaya çalışılmıştır.  

2. 1. Tora Eğitiminin Muhatabı ve Eğitime Başlama Yaşı   

Maimonides’in Mişne Tora’sında geçen ifadeye göre kadınlar, hizmetçiler, köleler ve küçük 

çocuklar Tora öğrenmekten muaftırlar. Ancak Tesniye 11:19’da geçen “Onları çocuklarınıza öğretin. 

Evinizde otururken, yolda yürürken, yatarken, kalkarken onlardan söz edin.” pasuğuna isnaden, bir 

baba yaşı küçük olan oğluna Tora öğretmek zorundadır. Kadınlar çocuklarına öğretmekle yükümlü 

değildirler çünkü sadece öğrenmekle yükümlü olanlar öğretmekle de yükümlü olabilir.143  

Babasından yeterli eğitimi almayan erkek evlatlar da kendi kendilerini yetiştirmek zorundadırlar. 

Ancak kadın için bu kural da geçerli değildir. Yine Maimonides’e göre eğer bir kişi Tora çalışmak 

istiyorsa ve Tora öğretmesi gereken bir oğlu varsa, kendisinin çalışması oğlununkine göre 

önceliklidir. Eğer oğlu daha akıllı ve daha kavrayışlı ise ve bu nedenle öğrendiklerini kendisinden 

daha iyi anlayabiliyorsa, oğluna öncelik verilir. Baba, oğluna öncelik tanınmış olsa bile kendi 

çalışmalarını ihmal etmemelidir. Çünkü oğluna öğretmesi emredildiği gibi kendisinin de öğrenmesi 

emredilmiştir.144 

 
140  Özd. 8:14. 
141  M. Pirkei Avot 6:1 
142  B.T. Sanhedrin 99b:10, B.T. Nazir 23b:5, B.T. Taanit 7a:5, B.T. Sukkah 49b:13, B.T. Nedarim 62a:9. 
143 “Rav Yehuda, Mişna’nın söylediğinin işte bu olduğunu belirtir: Bir oğul için babasının yerine getirmesi 

gereken tüm mitsvalardan erkekler yükümlüdür ve kadınlar muaftır.” B.T. Kiddushin 29b:9; İbn Meymun 

(Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 121. Konu hakkında daha detaylı bilgi için bk. Toprak, 

Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma, s. 335-336. 
144  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 122.  



24 

 

Tora eğitimi ayrıca terbiyeli ve güzel ahlaklı kimselere verilmelidir. Kötü bir yol tutanlar 

düzelmeleri için eğitilmeli, tövbe ettikten sonra davranışları gözlemlenmeli böylece uygun 

görülmüşse din eğitiminin verildiği okula girmelerine izin verilmelidir.145  

Mişna’da bir Yahudi’nin hayatının evrelerinden bahsedilirken eğitim için makul kabul edilen 

yaşa ve detaylarına da yer verilir. Yehuda b. Tema’ya göre Yahudi bir çocuğun eğitimi önce ailesinin 

yanında, beş yaşındayken başlar.146 Bu eğitimin birbirini takip eden evreleri ise yine Mişna’ya göre 

şöyledir: “Beş yaşından itibaren Mikra (yazılı metinler) çalışması yapılır, on yaşından itibaren Mişna 

çalışmasına başlanır, on üç yaşında Bar Mitsva olur ve 15 yaşından itibaren Talmud’u incelemeye 

başlar…”147 Beklenti, çocuğun on beş yaşında temel Mişna bilgisini haiz olması ve Mişna’nın 

derinlemesine bir analizi ve tartışması mahiyetinde olan Talmud’a başlayabilmesidir. 12. yüzyılda 

okula başlamak için yedi yaş uygun görülüyordu. Bu kabul Avot’un beş yıllık döngü önerisiyle 

örtüşmektedir. Böylelikle Yahudi bir çocuk ilk beş yıl Kutsal Yazıları incelemeye, sonraki beş yılı 

Mişna’yı incelemeye ve yaklaşık on beş yaşında Talmud’u incelemeye başlayabilecektir.148  

2. 2. Tora Çalışmasında Zamanın Tasnifi ve Talmud’un Önceliği     

Tora çalışmaya ayrılacak zaman kendi içerisinde bir tasnife tabi tutulmaktadır. Maimonides 

bu tasnifi şu şekilde yapar: 

“Çalışmaya tahsis edilen zaman üç bölüme ayrılmalıdır. Üçte biri Yazılı Yasa’ya, üçte biri Sözlü 

Yasa’ya ayrılmalı ve son üçte biri de düşünmeye, öncüllerden sonuçlar çıkarmaya, ifadelerin 

anlamlarını geliştirmeye, özdeyişleri karşılaştırmaya, kişi bu ilkelerin özünü ve geleneksel olarak 

öğrendiklerinden neyin izin verilip neyin yasaklandığını nasıl çıkaracağını bilene kadar Tora’nın 

yorumlandığı hermenötik ilkeleri incelemeye harcanmalıdır.  Buna Talmud adı verilir. Örneğin, 

bir zanaatkâr günde üç saat çalışıp dokuz saatini Tora’yı incelemeye ayırıyorsa, bu dokuz saatin 

üçünü Yazılı Yasa’yı, üçünü Sözlü Yasa’yı incelemeye ve kalan üç saatini de bir kuralı 

diğerinden nasıl çıkaracağını düşünmeye harcamalıdır… Ancak kişi yetkinleştikten ve artık 

Yazılı Yasa’yı öğrenmeye ya da sürekli Sözlü Yasa ile meşgul olmaya ihtiyaç duymadıktan 

sonra, Tora’nın hiçbir kuralını unutmamak için belirli zamanlarda Yazılı Yasa’yı ve geleneksel 

diktaları okumalı ve zihin genişliğine ve akıl olgunluğuna göre tüm günlerini sadece Talmud’a 

adamalıdır.”149  

 

Bu bölüm Tora çalışmasına ilişkin düzenli bir yaklaşımı savunmakta, belirli alanlara 

odaklanılmasını ve her birine eşit zaman tahsis edilmesini önermektedir. Şulhan Aruh’ta ise bu tasnif 

benzer bir şekilde şöyle geçmektedir: 

“Bir Yahudi, öğrenme takvimini üçe bölmekle yükümlüdür: üçte biri Yazılı Tora, yani Tanah’ın 

yirmi dört kitabı; üçte biri Mişna; (ve) üçte biri Talmud. Kişi öğrenmeye bu düzenle başlar; ancak 

Tora’da ilerlediğinde ve artık Yazılı Tora’yı öğrenmeye ya da Mişna’yı sürekli gözden 

 
145  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 130. 
146  İtalyan rabbi Ovadiah Mi Bartenura (1450-1516) başlangıç için beş yaşının belirlenmesini Levililer 19:23-

25’te geçen “…beşinci yıl ağacın meyvesini yiyebilirsiniz böylece ağaç daha bol ürün verir.” pasuğuna 

dayandırmaktadır. Bartenura on Pirkei Avot 5:21. 
147  M. Pirkei Avot 5:21. 
148  Zaiman, s. 9. 
149 Talmud, öğrenim manasında kullanılmıştır. İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 123-

124. 



25 

 

geçirmeye ihtiyaç duymadığında, Tora yasalarından tek bir şeyi bile unutmamak için Yazılı 

Tora’yı ve Tora Mişna’nın sözlerini belirli zamanlarda okuyabilir böylece günlerinin geri 

kalanını kapasitesi ve odaklanma kabiliyeti nispetinde sadece Talmud’a ayırabilir.”150  

 

Tora çalışmanın öncesinde gerçekleştirilmesi gereken ritüeller de Talmud’da detaylı bir 

şekilde anlatılmaktadır. Kaynakta geçen ifadeye göre kişi Tora’yı çalışmak için erken kalktığında, 

henüz Şema duasını okumamışsa, bir takdis (çalışmaya ön hazırlık) yapmalıdır;151 ancak Şema 

duasını okumuş olsaydı, bir takdis yapması gerekli olmazdı çünkü o, Şema duasını okuyarak kendini 

yükümlülükten kurtarmış olacaktı.152  

İlgili pasuğun devamında söz konusu kutsal metinlerin hangileri olduğu üzerine bir tartışma 

mevcuttur:  

“Rab Huna şöyle dedi: Kutsal Yazıların incelenmesi için bir takdis gereklidir, ancak Midraş’ın 

incelenmesi için değil. R. Eleazar şunları söyledi: Kutsal Yazıları ve Midraş’ı çalışmak için bir 

kutsama gereklidir, ancak Mişna’yı çalışmak için değil. R. Johanan dedi ki: Mişna için de 

gereklidir, ancak Talmud’un çalışılması için değil. Rav dedi ki: Ayrıca Talmud’u çalışmak için 

bir kutsama okumak gerekir.”153  

 

Bu pasuk Kutsal Metin çalışmalarından önce yapılması gerekenlere vurgu yaparak Yahudi 

geleneğinde Tora öğrenimine atfedilen saygı ve önemin altını çizmektedir.  

Görüldüğü üzere Yahudi geleneğinde, dinî eğitimin merkezini Talmud oluşturmaktadır. 

Yahudi erkek egemen okuryazarlık hiyerarşisi, çeşitli toplumsal ve tarihsel bağlamlarda bazı 

değişiklikler görmüş olsa da Talmud’u her zaman ölçeğin en üstüne yerleştirmiştir. Bu sebeple 

Yahudi din eğitiminde söz konusu vurgu Talmud eğitimi üzerinedir. “Talmud’un önceliği” vurgusu 

birçok pasukta karşımıza çıkmaktadır. Örneğin Kudüs Talmudu’nda şöyle ifade edilmektedir:  

“Rebbi Simeon b. Yoḥai’nin belirttiği gibi, Yazılı Tora’yı inceleyen kişi kendine iyilik yapar, 

ancak bu o kadar da iyi değildir; Mişna’yı çalışan kişi, ödülü hak eden bir çabayla meşgul olur; 

Talmud’u öğrenen kişi ise bundan daha büyük bir çaba gösteremez, her zaman kişi, Talmud’dan 

ziyade Mişna’nın peşinden koşmalıdır.”154 

 

Shabbat 16:1:5’te geçen ifadeye göre pasuğun son bölümü Mişna’nın çoğunun Talmud’a dâhil 

edilmesinden öncesi için geçerlidir, Mişna’nın çoğu Talmud’a dâhil edildiğinden, kişi Mişna’dan 

çok Talmud’u takip etmelidir.155  

 
150  Shulchan Arukh, Yoreh De’ah 246:3-4. Devamında şöyle geçer: “Yazılı Tora’yı, Mişna’yı ve Talmud’u 

bünyesinde barındıran Bâbil Talmudu aracılığıyla kişinin tüm yükümlülüklerini yerine getirdiğini 

söyleyenler de vardır.” 
151  “Bizi mitsvalarla kutsayan, Tora’nın sözleriyle meşgul olmamızı emreden, her şeyin hâkimi Tanrımız 

Adonay, Sen mübareksin.” 
152  B.T. Berakhot 11b:10. 
153  B.T. Berakhot 11b: 11-12-13. 
154  Burada vurgu kişinin, detayları çalışmadan ve tahlil etmeden önce temel çalışma konularını bellemesi 

gerektiği üzerinedir. 
155 K.T. Shabbat 16:1:5. Aynı pasuğu Bâbil Talmudu’nda Bava Metzia 33b’de de görmekteyiz. Talmud’da 

Mişna çalışmanın Talmud çalışmaya tercih edilmesi gerektiğine dair bir pasuk: “Bilgeler bir baraitada 

öğrettiler: Mukaddes Kitabı inceleyenler için bu bir erdemdir ama tam bir erdem değildir. Mişna çalışması 

yapanlar için bu bir erdemdir ve çalışmaları karşılığında ödül alırlar. Talmud’u çalışmakla meşgul olanlar 

için, bundan daha büyük bir erdem yoktur. Ve her zaman Mişna çalışmasını Talmud çalışmasından daha 

 



26 

 

Bir başka örnek de Süleyman’ın Özdeyişleri’nde geçen “Mazlumun bütün günleri sıkıntı 

doludur, iyi yürekli olanlar içinse her zaman bayramdır.”156 pasuğuna yapılan yorumdur: 

“‘Mazlumun bütün günleri sıkıntı doludur’; bunlar Talmud bilginleridir: çalışmalarına sürekli çaba 

harcarlar, bitmek bilmeyen zorluklar ve sorularla karşılaşırlar. ‘Ve iyi yürekli olanlar içinse her 

zaman bayramdır’; bunlar sadece halahik sonuçları inceleyen ve hiçbir zorlukla karşılaşmayan Mişna 

bilginleridir.”157  

Bir başka örnekte “taş çıkaran üzülür, odun çıkaran ısınır.”158 pasuğu için taş çıkaranlar netice 

elde edemeyen Mişna çalışanları, odun çıkaranlar ise neticeye varan Talmud çalışanları olarak 

değerlendirilir.159 Bu pasuk, Mişna okuyanlar ile Talmud okuyanlar arasındaki sonuç farkını 

göstermek için Vaiz 10:9’un benzetme yoluyla bir yorumunu sunmaktadır. 

2. 3. Hoca-Talebe İlişkisi    

Rabbani literatür hem öğretmen öğrenci ilişkisine hem de öğretmenin sorumluluklarına dair 

pek çok detay vermektedir. Örneğin bir öğrenci için babasıyla öğretmeni arasında öncelik, 

öğretmenine aittir. Bu durum Bava Metzia’da şöyle ifade edilmektedir: “Çünkü babası onu bu 

dünyaya getirmiştir, ama ona bilgeliği öğreten öğretmeni onu gelecek dünyada (yaşamaya) 

getirir…”160  

Öğretmenin sorumluluğu, öğrencinin kavrayış kapasitesine göre değişmektedir. Ancak 

temelde öğretmenin tüm öğrencilere karşı sorumlulukları Mişna’nın Eruvin bölümünde şöyle ifade 

edilmektedir:  

“R. Eliezer (MS. 1. yüzyıl sonu-2. yüzyıl başları) şöyle demiştir: Kişi, talebesine dersini dört 

defa vermekle mükelleftir. Ve bunu bir fortiori (kal va-homer)161 çıkarım yoluyla takip eder: 

Eğer Musa ve Musa’nın kendisinden öğrenen Harun, Tora’yı doğrudan Kadir-i Mutlak’ın 

ağzından almışsa, bu düzene ihtiyaç duyuyorsa; sıradan bir öğretmenin ağzından öğrenen sıradan 

bir öğrencinin, çalışmalarını dört kez daha gözden geçirmesi ne kadar daha gereklidir?”162  

 
Bu pasukta Sözlü Tora’nın şifahi aktarımında Musa’dan başlayan silsilenin nihayetinde, 

herkesin toplamda dört kez işitmiş olmasının, Talmud eğitiminde yöntem olarak kabul edildiği 

 
fazla takip edin.” Bava Metzia 33a:18; “Haham Yoḥanan şöyle diyor: Talmud çalışmasını yücelten bu 

baraita’nın başlangıcı, Haham Yehuda ha-Nasi döneminde öğretildi. Sonuç, herkesin Mişna öğrenimini terk 

etmesi ve Talmud öğreniminin peşine düşmesiydi. O zaman Haham Yehuda ha-Nasi onlara şunu öğretti: 

Ve her zaman Talmud’u çalışmaktan çok Mişna’yı çalışın, çünkü Mişna’nın temel halahotunda sağlam bir 

temel olmadan, Talmudik söylem boşunadır. B.T. Bava Metzia 33b:1; “Talmud’u çalışmış olan kişi, Tora 

öğreniminde açık ara en iyi yolu seçmiştir.” Rashbam on Genesis 37:2.  
156  Özd. 15:15. 
157  B.T. Sanhedrin 100b:13. 
158  Vai. 10:9. 
159 B.T. Sanhedrin 100b:14. 
160  M. Bava Metzia 2:11. 
161 Fortiori: Yahudi halahasını belirleyen ilke, daha az önemli bir durumda geçerli olanın daha önemli bir 

durumda kesinlikle geçerli olacağı anlamına gelir. Bu ifade kaçınılmaz bir sonuç anlamına gelmektedir. 

“Kal va-homer.” The Concise Oxford Dictionary of World Religions, (Erişim 01.06.2024). 
162  B.T. Eruvin 54b:13. 



27 

 

görülmektedir. R. Eliezer’in ifadesi, özellikle Tora çalışması bağlamında, eğitim sürecinde tekrar ve 

gözden geçirmenin önemini vurgulamaktadır. 

Yine Mişna’da Tora hocasının sorumluluğundan bahsederken R. Akiva, “Şimdi kendiniz için 

şu ezgiyi yazın ve İsraillilere öğretin; bu ezgiyi İsrailoğulları’na karşı benim için bir tanık olsun diye, 

onların ağzına koyun (onu okusunlar).”163 pasuğundan “Bir kişinin, muhtevayı öğrenip anlayana 

kadar öğrencisine öğretmekle yükümlü olduğu.”164  çıkarımını yapmaktadır. Akiva’ya göre pasukta 

geçen ‘ağızlarına koy’ ifadesi, kişinin Tora’yı başkalarına öğretmesi gerektiğini göstermektedir.  

Maimonides’in, Mişne Tora’sında Tora çalışmaya dair pek çok bölüm yer almaktadır. Eserde 

hoca-talebe ilişkisinden sabrın, alçak gönüllülüğün ve açık iletişimin önemini vurgulayarak şöyle 

bahsedilmektedir. 

“Öğretmen, öğrettiği (bir kavram/fikir) öğrenciler tarafından kavranmadıysa, onlara kızmamalı 

ve öfkelenmemelidir. Bunun yerine, onlar halahanın derinliğini anlayana kadar birçok kez 

yapması gerekse bile konuyu tekrarlamalı ve gözden geçirmelidir. Aynı şekilde öğrenci de 

anlamadığı zaman ‘anladım’ dememelidir. Bunun yerine, birkaç tekrar gerektirse bile ısrarla 

sormalıdır. Hocası ona kızar ve öfkesini teşhir ederse, ‘Hocam, bu Tora’dır, çalışmam lâzım, 

benim idrak gücüm zayıftır’ demelidir. Bir öğrenci birkaç kez tekrar edildiği hâlde konuyu 

anlamadığında, akranları konuyu birinci veya ikinci tekrarda kavradığı için utanmamalıdır. Bu 

tür şeylerden mahcubiyet duyarsa kendisini, bet ha-midraşa girip çıkarken hiçbir şey 

öğrenmemiş hâlde bulur. Bu durumlar için önceki nesillerin bilgeleri şöyle dediler: ‘Utangaç bir 

kişi öğrenmez, çabuk sinirlenen de öğretmez.’”165  

 

İlgili bölümün devamında hocaların, öğrencilerinin lakayt tavırlarının önüne geçmek için, 

öğrencilerle yemek yemek ve onlarla oyalanmaktan uzak durmaları gerektiği “onların içine korku 

salın” ifadesiyle belirtilir.  

Yine Mişne Tora’ya göre öğretmen öğrencilerine, saygı ve haşyet duymaları için fiziksel 

cezalar uygulayabilir. Süleyman’ın Özdeyişleri’nde geçen “Oğlundan değneği esirgeyen, onu 

sevmiyor demektir.”166 öğüdünün öğretmen için de geçerli olduğu kabul edilir. Nitekim Makkot 

8a:6’da öğretmen bu açıdan babayla bir tutulur.167 

2. 4. Oturma ve Sınıf Düzeni 

Rabbani literatür eğitimin verileceği ortamı tasvir eden pasajlara da sahiptir. Sınıf düzeni genel 

hatlarıyla şöyledir: Öğretmen en önde ve öğrenciler de onun etrafında otururlar. Böylece herkes 

öğretmeni görebilir ve sözlerini işitebilir. Öğrencileri yerde otururken, öğretmen bir sandalyede 

oturmamalıdır. Değilse ya herkes yere oturmalı ya da herkes sandalyelere oturmalıdır. Başlangıçta 

öğretmen oturur ve öğrenciler ayakta dururdu. İkinci Tapınak’ın yıkılmasından önce hem hocanın 

 
163  Yas. 31:19. 
164  B.T. Eruvin 54b:14. 
165  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 133. 

      166 Özd. 13:24. 
167  “Sorumlu oldukları mitsvayı yerine getirirken, sırasıyla oğlunu, öğrencisini veya kırbaçlanan kişiyi 

istemeden öldürmüşlerse, muaf tutulurlar.” Makkot 8a:6. 



28 

 

hem de öğrencilerin oturur hâlde olduğu düzen takip ediliyordu.168 Rabbiler tarafından tora çalışırken 

ayakta durmaya verilen önemi, ayakta durma geleneğine atıfta bulunan “Yasa’nın görkemi” 

ifadesinde görmekteyiz. Bu bilginler, “bir kişi Tora’yı öğrendiğinde, Tanrı’nın ona Yasası’nın 

bilgisini bahşettiğini” düşünmesi gerektiğini öğretmişlerdir. Sonuç olarak bu değerlendirmeye göre, 

bir Yahudi ne zaman Tora çalışsa, Tanrı Tora’yı ilk kez açıkladığında Sina Dağı’nın eteklerindeki 

atalarının yaptığı gibi ayakta durmalıdır.169 Eski ayakta durma geleneği pek çok öğrenci için zorlayıcı 

olmuş ve R. Gamaliel’in ölümüyle birlikte, miladın ilk yüzyılının ilk yarısında bu uygulama 

kaldırılmıştır. Bu dönemde, akademilerde sıraların kurulması, “R. Gamaliel öldüğünde, Yasa’nın 

görkeminin sona erdiğini” zikreden birçok bilgin tarafından kınanmıştır. “Hahamlarımız şöyle 

öğretti: Musa’nın günlerinden R. Gamaliel’e kadar Tora’yı sadece ayakta öğrenirlerdi. R. Gamaliel 

öldüğünde, dünyaya hastalık çöktü ve Tora’yı oturarak öğrendiler ve bu yüzden ‘R. Gamaliel 

öldüğünde, Tora’nın görkemi sona erdi.’”170 Bu ifade Yahudi çalışma uygulamalarındaki önemli bir 

değişimi vurgulamakta ve Tora çalışmalarının zaman içinde nasıl dönüştüğünü göstermektedir. 

Başlangıçta Tora, disiplini ve saygıyı sembolize edecek şekilde ayakta öğrenilmiştir. Ancak R. 

Gamaliel’in ölümünden sonra öğrenciler oturarak öğrenmeye başlamış ve bu da Tora öğreniminin 

görkeminde düşüş olarak algılanan bir değişime işaret etmiştir 

2. 5. Çalışma Yeri ve Yöntemi  

Tora çalışmaya oturarak devam edilmesi, çalışma yerleri için kullanılan kavramları da 

etkilemiştir. Tora’nın çalışıldığı yer olan bet ha-midraş, başlangıçta günde bir veya iki (sabah ve 

öğleden sonra) kez toplanılan yerdi. Daha sonra öğrenci sayısı artınca, oturumların bet ha-midraşa 

bitişik, ondan ayrı ve büyük bir salonda yapılması zorunlu hâle geldi.171 Bu dönemde öğrencilerin 

geleneksel olarak sandalyelere oturması, okul binasına “yeşiva” adını verdi.172 Yeşiva İbranice 

“oturmak” manasına gelir.173 Genel olarak, gelişmiş bir yeşiva veya yeşiva gedola, öğrenci kitlesinin 

büyük ölçüde bet ha-midraştan mezun olmuş ve on yedi yaşında veya daha büyük olan genç 

erkeklerden oluştuğu yoğun Talmud çalışması programına sahip bir okuldur/akademidir.174 

Akademilerde derslere ve tartışmalara katılım, akademilerin öğrencileri ve personeli ile sınırlı 

değildi. Teorik açıdan Yahudiliğin doktrinlerini kabul eden herhangi bir kişi katılmaya uygundu, 

ancak pratikte iyi eğitimli olmayan bir kişinin katılımı engelleniyordu.175  

 
168  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 132. 
169  Nathan Drazin, History of Jewish Education from 515 B.C.E. to 220 C.E. Baltimore: The Johns Hopkins 

Press, 1940, s. 58.    
170 B.T. Megillah 21a:16. 
171  Jacobs- Eisenstein, “Yeshibah”. 
172  Marcus Jastrow ve Kaufmann Kohler, “Bet Ha-Midrash”, Jewish Encyclopedia, (Erişim 26 Temmuz 2023). 
173  Jacobs ve Eisenstein, “Yeshibah”. 
174  Helmreich, s. 11.  
175  Gerald M. Phillips, “The Practice of Rhetoric at the Talmudic Academies”, Speech Monographs, 26(1), 

1959, s. 37-46. 



29 

 

On üç yaşından küçük çocukların Tora öğrenmek için gittikleri ilkokul “bet ha-sefer”dir.176 

Müslümanlardaki karşılığı küttâb (mekteb) olan, 6-7 yaşlarında başlanan bu ilkokullar, miladın ilk 

asrında yaygın bir şekilde açılmaya başlamıştır.177 Sinagogun içinde veya yakınında yer alan bet ha-

seferde öğretme, hocanın eşliğinde belli bir terennüm ile yüksek sesle okuma ve tekrarlama 

şeklindeydi.178 Öğrenciler ilk olarak bet ha-seferde Levililer kitabından başlayarak Yazılı Tora’yı, 

özellikle de Tora’nın ilk beş kitabını öğrenirler. Sözlü Tora ise daha sonra bet ha-midraşta öğretilir.179 

İlkokullarda Tora merkezli bir eğitim verilirdi. Filistin şehirlerindeki okullarda eskiden beri Tora 

öğretimine, Tevrat’ın ilk kitabı Tekvin’den başlanırdı. Bu durum Abbasîler döneminde de bu şekilde 

devam etmiştir. Irak bölgesinde ise Tora öğrenimine Levililer’den başlanır; Neviim’den Şmuel 

(Samuel) kitabına kadar öğretildikten sonra, Ketuvim’den de seçilen bazı parçalar okutulurdu.180 Lise 

düzeyinde dinî çalışmalar bölümü Mesivta olarak bilinir; lise sonrası düzeyde buna bet ha-midraş 

denir. Bet ha-midraş aynı zamanda öğrencilerin derse hazırlandıkları veya öğretmenlerinin derslerini 

gözden geçirdikleri büyük oda için de kullanılan bir terimdir.181 Bet ha-midraştan İslam 

kaynaklarında “beytülmidraş” olarak bahsedilir. MÖ. I. asırdan itibaren kurulmaya başlayan 

beytülmidraşlar, aynı asrın sonunda iyice yaygınlaşmıştı. İslamî dönemde Yahudilerin yaşadığı her 

yerleşim biriminde çocukların eğitimi için en az bir sinagog ve beytülmidraşın inşa edilmesi, orada 

yaşayan cemaatlere zorunlu kılınmıştı. İslam kaynaklarında zaman zaman “führ” şeklinde de 

bahsedilen beytülmidraşlar, sinagogların hemen yanında inşa edilirdi.182 Müslüman ilim evleri için 

kullanılan medrese kelimesi ile bu terim arasında bir bağlantı vardır. “Bet ha-midraş” adı, okul 

manasında Arapça “medrese”ye tekabül eder; Arap yaşamının etkisi altındaki Yahudiler bet ha-

midraşa, midraş da derlerdi.183  

Bir bet ha-midraş, aynı zamanda bir sinagog ve yerel sakinler için dualardan önce veya sonra, 

bireysel olarak veya havruta184 yöntemi ile çalışma yeri olarak işlev gören bir ortak çalışma eviydi.185 

 
176   Jastrow ve Kohler, “Bet Ha-Midrash”.  
177  Arslantaş, Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları, s. 462.  
178  George Foot Moore, Judaism in the First Centuries of the Christian Era: The Age of Tannaim, 

Massachusetts: Hendrickson, 1997, s. 314.  
179  Kannengiesser, s. 123. 
180  Arslantaş, Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları, s. 444; Moore, s. 314. 
181  Posner, “What Is a Yeshiva?”. 
182  Arslantaş, Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları, s. 463.  
183  Shelomo Dov Goitein ve Paula Sanders, A Mediterranean Society: the Jewish Communities of the Arab 

World as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, Berkeley: University of California Press, 1967, 

s. 199.  
184  Aramice, ‘arkadaşlık’ veya ‘yoldaşlık’. Talmudik çalışmaya yönelik geleneksel bir yaklaşım olup, bir çift 

öğrencinin genellikle hukuki konular etrafında ortak bir metni analiz ettiği, tartıştığı ve münazara ettiği bir 

yöntemdir. Baruch B. Schwarz vd., “Diving into Yeshiva’s Talk Practices: Chavruta Argumentation 

between Individual and Community towards Crystallizing Methods”, Learning, Culture and Social 

Interaction, 22(1), 2019, s. 1-16. 
185  Shaul Stampfer, “Yeshiva: The Yeshiva after 1800”, YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern Europe (Erişim 

10 Ağustos 2023). 



30 

 

Bet ha-midraşlarda öğretim Mişna ve Talmud merkezlidir.186 Bet ha-midraş Talmudik metinlerin ana 

çalışma yeriydi. Yahudilikte din eğitimine verilen önemin bir göstergesi olarak, Orta Çağ’da ve 

sonraki dönemlerde, bulundukları her şehirde, Talmud’un erkekler tarafından çalışıldığı, topluluk 

tarafından yönetilen bir bet ha-midraş vardı. Günümüzde, Yahudi eğitim topluluklarının bu tür 

yerleri ortadan kalktı, yalnızca bazı sinagoglarda bir bet ha-midraş mevcuttur. Her yeşivanın ayrıca 

bir bet ha-midraşı vardır ve topluluğun erkekleri oraya gider.187 

Çoğunlukla Aramice yazılmış olan Talmud’un kompleks yapısı nedeniyle, çoğu öğrencinin 

Talmud’da tam bir yetkinliğe ulaşması neredeyse imkânsızdır. Bu sebeple yeşivadakiler, sınırlarının 

farkında olarak zamanlarını mümkün olduğunca yetkinleşmeye adarlar. Bir kişinin yeşivada 

geçireceği sabit yıl sayısı yoktur. Kimileri sadece bir ya da iki yıl kalırken kimileri on yıl ya da daha 

uzun süre kalmaktadır. Kalma süresi, kişinin yeteneği ve mali kaynakları da dâhil olmak üzere birçok 

faktöre bağlıdır.188 

Yeşivada eğitim, hocalar açısından da öğrenciler açısından da yazı üzerine kurulu değildir. 

Kabul testleri, ilerlemeye dair resmî değerlendirmeler ya da gözetmenler yoktur.189 Öğrenciler 

dönem sonunda sınava girmez veya ödev hazırlamazlar. Yeşiva eğitimi karşılıklı konuşma ve 

müzakere odaklıdır. Öğrencilerin süregelen tartışmaları kendileri için bir itibar yaratır böylece kimin 

zeki, çalışkan, tembel veya kabiliyetsiz olduğuna dair net bir kanaat oluşmasına imkân tanır.190  

Yeşiva öğrencisi olmak, bet ha-midraşta devam eden bir tartışmaya iştirak etmek anlamına 

geldiğinden, yaşça büyük öğrenciler ve havruta çiftleri, bir öğrencinin intisabında öğretmenlerden 

çok daha etkilidir.191 Yazılı olmayan, diyaloğa dayalı çalışma yöntemi havruta çiftleri aracılığıyla 

oluşturulur. Çiftler günde yaklaşık on iki saat gibi önemli bir süreyi birlikte Talmud ve yorumlarını 

inceleyerek ve Talmud’un girift yönleri hakkında tartışmalar yaparak geçirirler. Dolayısıyla bu 

çalışmaların yapılacağı havruta eşinin seçimi, bir yeşiva öğrencisinin entelektüel hayatındaki en 

önemli kararlardan biridir.192 Çiftler hâlinde çalışmanın, öğrencilerin birbirlerinin hatalarını 

düzeltmelerini kolaylaştırması yönüyle etkili bir yöntem olarak kabul edilmesinin yanı sıra bazı 

Yahudi âlimlerce, bireysel çalışmanın günah olduğu, gruplar hâlinde çalışmanın ise bir lütuf 

 
186  Arslantaş, Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları, s. 463.  
187  Cutaru, s. 33. 
188  Helmreich, s.  XII.  
189  Stampfer, “Yeshiva: The Yeshiva after 1800”. 
190  Moshe Halbertal ve Tova Hartman Halbertal, “The Yeshiva”, Amélie Rorty (Ed.), Philosophers on 

Education: Historical Perspectives, London; New York: Routledge, 1998, s. 456. 
191 M. Halbertal ve T. Halbertal, s. 456. 
192  Orit Kent, A Theory of Havruta Learning, Jon A. Levisohn ve Susan P, Fendrick (Ed.), Turn it and Turn it 

Again, Boston: Academic Studies Press, 2019, s. 286. 



31 

 

olduğu193 yalnız çalışmanın öğrenciyi aptallaştırdığı194 beraber çalışmanın ise keskinleştirdiği195 

ifade edilmiş, bir arkadaşla çalışmak övülmüştür.196 

Bir eğitim kurumu olarak yeşivanın sohbete dayalı doğası, Yidiş dilinde öğrenme pratiğini 

tanımlamak için kullanılan çok yaygın bir terimle ifade edilir: “reden in learnen.”197 Dilimizde tam 

karşılığı olmayan bu terim, “öğrenirken konuşmak” olarak tercüme edilebilir. Sohbete dayalı çalışma 

metodu, Talmud’un yapısını ve içeriğini yansıtır. Talmud, Mişna’nın tertibini takip eder. Ancak 

Mişna’nın konusu tartışmaya hâkim değildir. Çağrışımlar, zayıf atıflar ve dolaylı telmihler yoluyla 

Talmudik tartışma Mişna’dan uzaklaşarak dinî görüşlerden halk hikâyelerine, karmaşık hukuki 

söylemlerden büyü, bilim ve demonolojiye kadar çeşitli konularla devam edebilir. İncelenen metin 

ile bu incelemede kullanılan çalışma yöntemleri arasındaki ilişki karmaşıktır, çünkü öğrenme 

metodolojileri, yeşivalar tarihinde birçok dönüşümden geçmiştir. Bu diyalektik süreç içinde, ilk 

görüşler kaçınılmaz olarak yeniden yorumlanır veya yeni bir bağlam içinde değerlendirilir. Yeşivada 

yöntem, farazi bir Talmudik tartışmayı müzakere biçiminde yeniden canlandırmaktır. Öğrenciler, 

devam eden tartışmaya aktif katılımlarıyla geleneğe dâhil olurlar.198 Talmud dersinin amacı, Sözlü 

Yasa’nın açıklanması ve onunla amel edilmesidir.199 Daha geniş anlamda, Talmud çalışması başlı 

başına bir amaç, Tanrı’nın ilahî iradesinin gerçekleşmesi olarak görülmektedir.200  

Tannaîtik dönemde bazı öğretmenlerin, bazı Yunan filozoflarınkine benzer bir şekilde, 

derslerini açık havada yapma geleneğine sahip olduklarını belirtmek gerekir. Yahudi eğitim 

tarihindeki önemli bir gerçek de eğitimin genellikle sabahtan akşama kadar öğle yemeği saati 

olmaksızın tüm sınıflara verilmiş olmasıdır.201 Dinî kimliği ev içi sorumlulukları üzerine inşa edilen 

kadınların bu ölçüde bir vakit ayırmalarının olanaksız görülmesi makuldür.  

Yeşivaların önemli faaliyetlerinden biri senede iki kere, “yarhey kala” ya da “hodşey ha-kala” 

olarak isimlendirilen “dönemsel toplantı”lar tertip etmekti.202 Zaman zaman, “kallah” olarak da 

 
193  Phillips, s. 38.  
194  “Ve Rabbi Yosei bar Hanina’nın söylediği de budur: …tek başlarına Tora çalışanlar, belirtildiği gibi, yalnız 

Tora çalışmalarından dolayı aptallaşırlar.” B.T. Taanit 7a:10. 
195  Rav Naḥman bar Yitzḥak şöyle demiştir: Tora konuları neden bir ağaca benzetilir? “O, kendisine sarılanlar 

için bir hayat ağacıdır” (Özd. 3:18) Bu pasuk, küçük bir odun parçasının büyük bir odun parçasını 

tutuşturabileceği gibi, küçük Tora bilginlerinin de büyük Tora bilginlerini keskinleştirebileceğini ve 

çalışmalarında ilerlemelerini sağlayabileceğini anlatır. Haham Hanina’nın söylediği de budur: 

Öğretmenlerimden çok şey öğrendim, arkadaşlarımdan daha da çok şey öğrendim ama öğrencilerimden 

hepsinden daha çok şey öğrendim. B.T. Taanit 7a:12. 
196  “R. Hanina’nın oğlu R. Hama şöyle demiştir: Öyle yazılmış olanın anlamı nedir? ‘Demir demiri 

keskinleştirir, insan da dostunun yüzünü keskinleştirir’ (Özd. 27:17). Nasıl ki demirden aletler birbirine 

sürtüldüğünde biri diğerini keskinleştiriyorsa, Tora bilginleri de birlikte çalıştıklarında birbirlerini halaha 

konusunda keskinleştirirler.” Taanit 7a:8. 
197  M. Halbertal ve T. Halbertal, s. 456. 
198  M. Halbertal ve T. Halbertal, s. 457. 
199  Phillips, s. 40.  
200  Helmreich, s. 113.  
201  Drazin, s. 62.  
202  Nuh Arslantaş, “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Yüksek Din Eğitim Kurumları: Yeşivalar”, Belleten, 

79(286), 2015,  s. 855. 



32 

 

bilinen bu meclisler, çok sayıda öğrencinin Bâbil’de bir araya gelerek Sözlü Kanun tartışmalarını 

dinlemesi ve yeni kararları memleketlerine ulaştırmasına imkân tanımıştır.203 Kallah Filistin’de 

bilinmeyen, Bâbil Yahudiliğinin karakteristik bir özelliğiydi.204 Bâbil’in çok geniş olması nedeniyle, 

akademilerden uzakta yaşayanlara akademilerin müzakerelerine katılmaları için fırsatlar sağlanması 

gerekiyordu.205 Rabbiler için, tüm cemaate hitap edebilecekleri en uygun fırsat, altı ayda bir 

düzenlenen kallah isimli bu organizasyonlardı. 

Kallah yazın kapanışında Elul’de ve kışın kapanışında Adar’da gerçekleşirdi.206 İlk üç hafta 

boyunca, ilk sırada oturan bilginler önceki aylarda çalışılması için verilen Talmud risalesi hakkında 

rapor verirlerdi; dördüncü haftada diğer bilginler ve ayrıca bazı öğrenciler çağrılırdı. Tartışmalar 

yapılır ve zor bölümler gaon’un207 önüne konurdu; gaon da tartışmalarda önemli bir rol oynar, ilmî 

standartlara uymadığı takdirde bir üyeyi serbestçe azarlardı. Kallah ayının sonunda gaon, meclis 

üyelerinin bir sonraki kallah başlayana kadar aradaki aylarda çalışmak zorunda oldukları Talmudik 

risaleyi belirlerdi. Kendilerine yer verilmeyen öğrenciler bu görevden muaf tutulur, ihtiyaçlarına göre 

çalışmak için bir konu seçmekte serbest bırakılırlardı.208 

Kallah aylarında öğrenciler, önceki beş ayda akademi başkanı tarafından bir önceki kallah 

ayının kapanışında duyurulan risaleyi hazırladıktan sonra çeşitli meskenlerinden toplantıya yolculuk 

ederlerdi. Süreç ise şöyle ilerlerdi: Birinci sırada oturanlar konuyu ezbere yüksek sesle okurlar, diğer 

sıralardakiler ise sessizce dinlerler. Tartışılması gereken bir pasaja geldiklerinde kendi aralarında 

tartışırlar, akademi başkanı sessizce tartışma konusunu not eder. Daha sonra bahsi geçen konuyu izah 

edip, dinleyenlere sorular sorar. Sorulara yalnızca, kendisine hitap edilen kişi cevap verebilir. Bu 

aşama dört sebt (Şabat) yani dört hafta sürer. Kallah ayının dördüncü haftasında, Sanhedrin üyeleri 

 
203  Bu toplantılara o kadar çok katılım vardı ki, Rabbah, 12.000 Yahudiyi, onun bilgili konuşmalarını 

dinleyerek evlerinden uzakta oldukları yılda iki ay devlet vergilerini ödemekten alıkoymakla suçlanmıştır. 

Emanuel Gamoran, Changing Conceptions in Jewish Education, New York: The Macmillan Company, 

1925, s. 6.  
204 Bâbil ve Filistin arasındaki bu temel farklılığın nedeni ekonomik ve sosyal koşullarda yatmaktadır. Yahudi 

öğrenim merkezlerinin en zengin olduğu 8. yüzyıldan 10. yüzyıla kadar Irak ve İran, dünyanın en zengin 

ülkeleri arasındaydı. Bünyesinde birçok hocayı ve yarı zamanlı öğrenciyi barındırabilen yoğun bir Yahudi 

nüfusu vardı. Büyük bir alanda kalabalık kitlelere tek seferde ulaşmak için böyle bir organizasyona ihtiyaç 

vardı. Filistin’deki âlimler ise, dünyanın her yerinden yeşivaya veya kişisel olarak kendilerine gönderilen 

bağışlarla veya kendi tasarruflarıyla geçinerek, tüm zamanlarını çalışmaya ve dua etmeye adadılar. Böylece 

Filistin’de mevsimlik toplantılara gerek kalmadı. Mısır’da, Suriye’de ve Akdeniz’in diğer ülkelerinde 

yaşayan çok sayıda “akademi üyesi”, sonbahar bayramları sırasında gerçekleşen ve Çardak Bayramı 

sırasında Zeytin Dağı’nda düzenlenen büyük toplantıda nihayete eren Kudüs’e kutsal hac yolculuğu 

sırasında bir araya gelme fırsatı buluyordu. Dinî ve toplumsal meselelerin karara bağlandığı bu toplantı, 

yeşivalara yöneltilen soruların katılımcılar tarafından tartışıldığı Bâbil’deki Kallah toplantılarının görevini 

üstleniyordu. Goitein ve Sanders, s. 201. 
205  Wilhelm Bacher, “Academies in Babylonia”, Jewish Encyclopedia (Erişim 21 Kasım 2023). 
206  Bacher, “Academies in Babylonia”. 
207  Talmud’un yazılmasından sonra 6. yüzyılın sonundan 13. yüzyılın başına kadar yaşayan büyük din 

bilginlerine verilen ad. Vadedilmiş topraklardaki ve Şam’daki yeşivaların başkanları da bu isimle anılırdı. 

Ayrıca Tora’nın bilimcilerine ve bilginlerine de Gaon denmiştir. Besalel, “Geonim”, Yahudilik 

Ansiklopedisi A-J, s. 188. 
208  A. Eckstein ve William Bacher, “Gaon”, Jewish Encyclopedia (Erişim 21 Kasım 2023).  



33 

 

ve diğer öğrenciler, bilgi ve kapasitelerini kanıtlamak için başkan tarafından tek tek incelenir. 

Yeterince hazırlanmadığı kanaatine varılan kişi, başkan tarafından azarlanır ve geçimi için ayrılan 

maaşının geri çekilmesiyle tehdit edilir. Çeşitli kesimlerden gelen sorular da bu kallah meclislerinde 

nihai çözüm için tartışılır. Ay sonunda bu toplu yanıtlar meclise yüksek sesle okunur ve başkan 

tarafından imzalanır.209  

2. 6. Maddi Destek 

Bet ha-midraşlarda ve yeşivalarda sistem hem dinî bir gereklilik hem de bir ilerleme aracı 

olarak Talmud çalışmasının öneminin öğrenciler kadar topluluklar tarafından da zımnen kabulüne 

dayanıyordu.210 Yeşivalara dışardan çok fazla öğrenci geldiği için yeşivanın varlığını sürdürmesinde 

önemli bir faktör de şehir dışından gelen öğrencilerin ihtiyaçlarının karşılanma yöntemiydi.211 

Toplumun geneli Tora çalışmasına yüksek değer verdiğinden, bu sorun çözülebilmekteydi.  Gençlere 

verilen desteğin doğrudan sorumluluğu, topluluğun atadığı gabalei ha-kupa (fonun bekçileri) isimli 

kişilere aitti. Bu fonlar ev sahiplerinden yarı gönüllü vergiler yoluyla toplanmaktaydı. Ev sahiplerinin 

hafta içi ve özellikle Şabat ve tatil günlerinde öğrencilere evlerini açarak, onlara oda ve yemek 

sağlayarak yeşivanın sürdürülmesine katkı sağlamaları da söz konusuydu.212 

 

 

 

 

 
209  Bacher, “Academies in Babylonia”.  
210  Stampfer, “Yeshiva: The Yeshiva after 1800”.   
211  Midraş şu ifadeyle son bulur: “Bu, ‘Tevrat kendisini destekleyenler için bir hayat ağacıdır’ pasuğunun (Özd. 

3:18.) anlamıdır.” Yani, Tora sadece onu öğrenenlere değil, aynı zamanda onu öğrenenleri destekleyenlere 

de hayat verir. Midrash Tanchuma, Vayechi 11:1. 
212  Jacob Katz, Tradition and Crisis: Jewish Society at the End of the Middle Ages, New York: Syracuse 

University Press, 2000, s. 165.  



 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. KADINLAR VE TALMUD EĞİTİMİ 

Yahudilikte kadının statüsü, karmaşık ve gelişen bir konudur. Rabbani gelenek, kadın ve erkek 

fıtratı213 hakkındaki görüşlerinden yola çıkarak toplumda kadın ve erkeğe uygun farklı roller 

sorumluluklar öngörmüş, kadınlar genellikle zamana bağlı pozitif emirler gibi belirli dinî 

yükümlülüklerden muaf tutulmuştur. Bu muafiyet, kadınların birincil görevlerinin ev içi alanda 

olduğu, ev idaresi ve çocuk yetiştirmeye odaklandığı temeliyle gerekçelendirilmiştir. Bu görüşün 

kökleri, Yahudi yaşamının ve devamlılığının sağlanmasında ailenin ve evin önemini vurgulayan 

klasik rabbani literatüre dayanmaktadır.214 Tanah’ta kadınlara dair birçok menfi ve müspet pasuk yer 

almaktadır. Tanah’ta müspet pasukların da yer alması Yahudilik içerisinde kadına bakışın olumlu 

yönde gelişmesini sağlamamıştır. Yahudilikte kadın erkeğin hakimiyeti altında ikinci sınıf bir varlık 

olarak kalmaya devam etmiştir.215  

Ortodoks Yahudilikte kadınla erkek arasındaki farklı geleneksel roller sürdürülmeye devam 

etmekte, kadınlar evde ve toplumda önemli roller üstlenmekte ancak dinî liderlik ve kamusal ibadet 

hayatına katılımları sınırlı kalmaktadır. Ortodoksluktaki dinî çerçeve bu rolleri hiyerarşik olmaktan 

ziyade birbirini tamamlayan roller olarak görür ve hem erkekler hem de kadınlar farklı da olsa hayati 

işlevleri yerine getirir. Buna karşılık Muhafazakâr ve Reform hareketleri, kadınların rollerini 

genişletmek için Yahudi metinlerini ve geleneklerini yeniden yorumlayarak toplumsal cinsiyet 

eşitliği yönünde önemli adımlar atmıştır. Örneğin Muhafazakâr hareket 1985 yılında kadınları haham 

olarak atamaya başlamıştır ve Reform hareketi uzun zamandır dinî liderlik ve ibadet alanında tam 

cinsiyet eşitliğini desteklemektedir. Bu değişiklikler eşitlikçi ilkelere daha geniş bir bağlılığı ve dinî 

uygulamaları çağdaş toplumsal değerlere uyarlama isteğini yansıtmaktadır.216 Yahudilik içindeki 

feminist hareket, geleneksel yorumlara meydan okumada ve daha kapsayıcı bir yaklaşımı savunmada 

kritik bir rol oynamıştır. Yahudilikte kadınların statüsü çeşitli mezhepler ve kültürel bağlamlar 

arasında önemli farklılıklar göstermektedir. Ortodoks cemaatlerde geleneksel roller sürdürülmeye 

devam ederken, Muhafazakâr ve Reform hareketleri daha eşitlikçi yaklaşımları benimsemiştir. 

Yahudilik içindeki feminist hareket, toplumsal cinsiyet eşitliğinin savunulmasında etkili olmuş, dinî 

 
213 “Kadınlar hafif mizaçlı oldukları için daha kolay baştan çıkarılırlar.” B.T. Kiddushin 80b:5; “Bir kadın 

evlenene kadar işlenmemiş bir hammaddedir, tamamlanmamış bir kap gibidir.” B.T.  Sanhedrin 22b:3. 
214  Rachel Biale, Women and Jewish Law: The Essential Texts, Their History, and Their Relevance for Today, 

New York: Schocken Books, 1995, s. 12-15. 
215  Ünal, “Yahudilikte Kadın Algısı”, s. 52. 
216  Sylvia Barack Fishman, The Way Into the Varieties of Jewishness, Vermont: Jewish Lights, 2007, s. 124-

157. 



35 

 

uygulamalarda, liderlikte vb. birçok alanda önemli değişikliklere yol açmıştır. Bu alanlardan bir 

tanesi de Talmud çalışmalarıdır.  

3. 1. Talmud’da Kadınlar: Gayriresmî Öğrenme ve Aile İçi Aktarım    

Talmud’un yazıldığı dönemde Yahudi toplumundaki kadınların yaşamları hakkında çok az şey 

bilmekteyiz. Talmud külliyatında kadınlar ana figür değillerdir, bu külliyatta kadınlara dair 

biyografik detaylar da oldukça sınırlıdır. Dolayısıyla onlar hakkında kapsamlı biyografik çalışmalar 

ortaya koymak oldukça zordur. Ancak Talmud içerisinde dağınık hâldeki pasajlardan derlemeler 

yapmak mümkündür. Talmudik anekdotların çoğunda erkekler yer alsa da bazılarında hahamların 

eşleri, anneleri ve kızları da yer alır. Bu kadınlar Yahudi hukukunu öğrenmiş ve hatta zaman zaman 

bu hukukun formüle edilmesine yardımcı olmuşlardır. Bu anekdotlar bize o dönemin sosyal 

bağlamlarında erkeklerin ve kadınların yaşamları arasındaki net sınırlar hakkında bilgi vermektedir. 

Bu dönemde kadınlar erkeklerden aşağı bir konumda yer almaktadır. Toplumsal çerçeve, kadını 

kamusal faaliyetin merkezinden uzaklaştırmış ve onu evin ve ev içi görevlerinin özel alanına 

indirgemiştir.  Rabbani otoriteler, kadınların Talmud çalışmasına izin verilip verilmeyeceği ve 

kapsamı konusunda tartışmış, birçoğu kadınların bu çalışmalara erişimini kısıtlayan görüşleri kabul 

etmiştir. Bu görüşlerden ve toplumun geleneksel kabullerinden hareketle Talmud akademileri 

genellikle erkeklere ayrılmış olsa da bu dönemde bazı Yahudi kadınlar genellikle gayriresmî 

yollardan, ev içinde babalarının ya da eşlerinin çalışmalarına ortak olarak Talmud çalışmışlardır. Bu 

isimlerden öne çıkan üçü Berurya, Yalta ve İmma Şalom’dur. Bu isimlerin Talmud’daki tasvirleri, 

eski Yahudi topluluklarının sosyal dinamikleri ve entelektüel kültürü hakkında değerli bilgiler 

sunmaktadır. 

3. 1. 1. Berurya 

Berurya, Yahudi geleneğinde müstesna bilgeliği ve zekâsıyla tanınan bir figürdür. Talmud’da 

bilge olarak alıntılanan birkaç kadından biridir.217 Berurya’nın Talmud çalışmalarında öne çıkması 

geleneksel kadın erkek ayrımında istisnai durumlardan biridir. Kendisi, hukuk bilgisiyle çağdaşı olan 

rabbiler tarafından övülen parlak bir Talmud âlimiydi. Berurya’nın adı Bâbil Talmudu’nda ve çeşitli 

antik ve Orta Çağ yazılarında geçmektedir. Filistinli büyük bilge R. Hananiah b. Teradyon’un kızı 

ve Talmud âlimi R. Meir’in karısıdır.218 

Berurya, Yahudilikte hem kadınların Tora çalışmaları ve dinî liderlikleri açısından ne kadar 

ileriye gidebileceklerini gösteren bir sembol olarak hem de nihayeti itibarıyla felakete uğradığına 

dair imalar nedeniyle ikaz edici bir hikâye olarak anılmaktadır. Talmud’un birçok bölümünde, 

 
217  B.T. Berakhot 10a:2-5, B.T. Eruvin 53b:24-25, B.T. Pesachim 62b:9.  
218  B.T. Avodah Zarah 18a:14. 



36 

 

hahamların kadınlara Tora öğretilmemesi konusundaki uyarılarına rağmen Berurya’dan, “bir günde 

üç yüz öğretmenden üç yüz yasa öğrenecek” kadar bilgili olarak bahsedilmiştir. Pesachim bölümünde 

bu konu şöyle geçer: 

“Haham Simlai ona şöyle dedi: Üç ay içinde bana Soyağaçları Kitabı’nı öğret. Haham Yoḥanan 

bir toprak parçası aldı, ona fırlattı ve ona şöyle dedi: Haham Meir’in karısı ve Haham Hananiah 

b. Teradyon’un kızı Berurya o kadar zeki ve iyi bir hafızaya sahipti ki, üç yüz Bilgeden bir günde 

üç yüz halaha öğrendi ve yine de Soyağacı Kitabı’nı üç yılda düzgün bir şekilde öğrenme 

sorumluluğunu yerine getirmedi çünkü bu özellikle uzun ve zordur. Ve siz bunu size üç ay içinde 

öğretmem gerektiğini mi söylüyorsunuz? Bu isabetsiz talebinizden sonra size öğretmeye hiç 

niyetim yok.”219  

 

Haham Simlai’nin Soyağacı Kitabı’nı üç ay içinde öğrenme talebini ve Haham Yoḥanan’ın 

Berurya’yı örnek göstererek verdiği yanıtı içeren bu diyalog, Berurya’ya atfedilen dikkate değer zekâ 

ve bilgeliğe işaret etmektedir. Ayrıca bu pasuk Berurya’nın Yahudi geleneği içinde istisnai bir 

bilgelik ve öğrenme figürü olarak itibarının altını çizmektedir. Her gün halaha ile ilgili üç yüz konu 

üzerinde çalışmak herhangi bir bilgin için oldukça şaşırtıcı bir başarıdır. Bu nedenle gelenekte, 

“hahamlar, özellikle kadınlara uygulanan yasalar olmak üzere, hukukla ilgili konularda sık sık ona 

görüşlerini sorar, cevapları hakkında, ‘Berurya doğru söyledi’ derlerdi.” ifadesi geçmektedir.220  

Berurya’nın, oğullarının ani ölüm haberini kocasından Şabat günü olduğu için sakladığı ve 

daha sonra “değerli mücevherlerin gerçek sahiplerine iade edilmesi gerektiğine” dair bir benzetmeyle 

oğullarının ölüm haberini kocasına verdiği anlatı da onun övgüyle zikredildiği bir diğer vakadır.221  

Berurya’nın övgüyle anıldığı bir başka anlatı ise şöyledir:  

“Haham Meir’in mahallesinde ona büyük acılar çektiren serseriler vardı. Haham Meir, Tanrı’nın 

onlara merhamet etmesi ve ölmeleri için dua etti. Haham Meir’in karısı Berurya ona şöyle dedi: 

Ne düşünüyorsun? Bu berduşların ölmesi için neye dayanarak dua ediyorsun? ‘Tükensin 

dünyadaki günahlılar.’222 pasuğunu, kötüler yok edilirse dünyanın daha iyi olacağı şeklinde mi 

yorumluyorsun? Bu pasuk günahkârlar yok olsun diye mi yazılmıştır? Günahlar son bulsun, diye 

yazılmıştır. Kişi günahlarının sona ermesi için dua etmelidir, günah işleyenlerin kendilerinin 

ölmesi için değil.”223 

 
219  B.T. Pesachim 62b:9. 
220  Tosefta Kelim Metzia 1:3. 
221  “Haham Meir’le ilgili bir hikâye vardı; Şabat öğleden sonra çalışma salonunda oturmuş açıklama yaparken 

iki oğlu ölmüş. Annesi ne yaptı? İkisini de yatağa yatırıp üzerlerine bir çarşaf örttü. Şabat’ın sonunda 

Haham Meir çalışma salonundan eve geldi. Annesine, ‘İki oğlum nerede?’ diye sordu. Kadın, ‘Çalışma 

salonuna gittiler.’ dedi. Adam kadına, ‘Çalışma salonunu kontrol ettim ve onları görmedim.’ dedi. 

Tekrarladı ve ‘İki oğlum nerede?’ diye sordu. Kadın, ‘Başka bir yere gittiler, şimdi geliyorlar.’ dedi. Kadın 

adamın önüne yemek koydu, adam da yedi. Sonra kadın ona, ‘Sana sormak istediğim bir soru var.’ dedi. 

Haham ona, ‘Sorunu söyle.’ dedi. Kadın ona, ‘Efendi, bugünden önce bir adam gelip bana bir şey bıraktı 

ve şimdi onu almaya geliyor. Ona geri verelim mi, vermeyelim mi?’ haham, ‘Yanında emanet olan kişi onu 

sahibine geri vermelidir.’ dedi. Kadın ona, ‘Eğer senin rızan olmasaydı, onu ona vermezdim.’ dedi. Kadın 

ne yaptı? Adamın elinden tuttu, onu odaya götürdü, yatağa yaklaştırdı ve üzerlerindeki çarşafı kaldırdı. Her 

iki oğlunu da ölmüş ve yatağın üzerinde yatarken görünce ağlamaya ve şöyle demeye başladı: ‘Oğullarım, 

oğullarım, hocalarım, hocalarım dünya yolundaki oğullarım, Tora’larıyla gözlerimi aydınlatacak olan 

hocalarım’. O zaman Haham Meir’e, ‘Haham, bana söylediğim bu değil miydi emaneti sahibine iade etmem 

gerekmiyor mu? O da, ‘Rab verdi ve Rab aldı; Rab’bin adı kutlu olsun’ dedi.” Midrash Mishlei 31:2. 
222  Mez. 104:35. 
223 B.T. Berakhot 10a:2. 



37 

 

Bu pasuk, Berurya’nın eşi Meir ile havruta sistemiyle de tartıştığı ve kanaatlerinin eşi 

tarafından da takdir edildiğini gösteren pasuklardan biridir. Berurya bu tartışmaları sadece eşiyle 

yapmamaktadır. Çevresindeki kimseden sözünü esirgemeyen, ikazlarında Tora’dan bolca alıntı 

yapan güçlü bir profile sahiptir. Eruvin bölümünde Berurya’nın bu yönüne dair birkaç örnek yer 

almaktadır.  

“Haham Yosei ha-Gelili yolda yürürken Berurya ile karşılaşır. Ona şöyle sordu Lod’a gitmek 

için hangi yoldan yürümemiz gerekiyor? Kadın ona şöyle dedi: Ahmak Galileli, Bilgeler şöyle 

dememiş miydi: Kadınlarla fazla konuşma. Sorunuzu daha kısa ve öz bir şekilde sormalıydınız: 

Lod’a hangi yoldan gidilir?”224 

 

Pasukta geçen bir diğer ifadeye göre Berurya, sesini yükseltmek yerine derslerini fısıldayan 

bir öğrenciyle karşılaşır. Onu itekleyerek şöyle der: “Şöyle yazılmamış mı: ‘Her yönüyle düzenli ve 

güvenilir bir antlaşma yaptı.’225 yani Tora 248 uzvunuzda düzen içindeyse, diğer bir deyişle, onu 

çalışırken tüm bedeninizi kullanırsanız, güvenli olacaktır, aksi takdirde güvenli olmayacaktır.”226 

Berurya’nın öğrenciye verdiği yanıt, öğrenme sürecinde aktif katılımın ve sesli çalışmanın önemini 

vurgulamaktadır. Öğrenciyi çalışmalarını yüksek sesle ifade etmeye teşvik ederek, materyalin 

anlaşılmasını ve akılda tutulmasını pekiştirmede sözlü okumanın rolünü ortaya koymaktadır. 

Berurya, öğrenciyi Talmudik çalışmanın ayrılmaz bir parçası olan diyalog ve sözlü fikir alışverişine 

aktif olarak katılarak öğrenme sürecine tümüyle dâhil olması için yönlendirmektedir. 

Gemara, Berurya’nın keskin kavrayışının bir başka örneğini daha aktarır: 

 “Bir sapkın Berurya’ya şöyle demiş: Şöyle yazılmıştır: ‘Çocuk doğurmayan ey kısır kadın, 

sevinç çığlıkları at; ey doğum sancısı bilmeyen sen, sevinçle haykır ve bağır. Çünkü terk edilmiş 

kadının evli kadından daha çok çocuğu olacaktır.’227 Kadın doğum yapmadığı için şarkı söyleyip 

sevinmeli mi? Berurya bu sapkın kişinin alayına şöyle yanıt verdi: Ahmak! pasuğun sonunu oku: 

‘Çünkü terk edilmiş kadının evli kadından daha çok çocuğu olacaktır. Ey doğurmamış kısır 

kadın, sevinç çığlıkları at’ sözünün manası şudur: Sizin gibi cehenneme gidecek çocuklar 

doğurmamış kısır bir kadın gibi olan İsrail topluluğu, şarkı söyle!”228  

 

Berurya’nın verdiği yanıt, onun kutsal metinlere hâkimiyetini ve metin yorumlamadaki 

yetkinliğini göstermektedir. 

Berurya ayrıca hahamların kadınlarla ilgili olumsuz görüşleriyle alay etmesiyle de tanınırdı. 

Ancak bir âlim olarak kazandığı şöhret onu “Berurya olayı” (ma’aseh Berurya) olarak bilinen kötü 

sondan kurtaramamıştır. Bu geleneğe göre, Berurya’nın kocası R. Meir, onun ‘kadınların zayıf zihinli 

olduğu’ (yani cinsel cazibeye karşı koyamadıkları) şeklindeki ifadeyle alay etmesinden rahatsız 

olmuş ve öğrencilerinden birine onu ‘günaha teşvik etmesini’ emretmiştir. Öğrenci hocasının 

dediğini yapmış ve ‘teslim olana kadar’ ona uzun süre yalvarmıştır. Berurya kocası tarafından 

 
224  B.T. Eruvin 53b:24. 
225  2Sa. 23:5. 
226 B.T. Eruvin 53b:25, 54a:1. 
227  Yşa. 54:1. 
228  B.T. Berakhot 10a:5-7. 



38 

 

kendisine kurulan tuzağa düşmüş ve ne olduğunu anladığında kendini boğarak öldürmüştür.229 Daha 

sonra R. Meir’in, karısı Berurya’nın karıştığı olaydan utandığı için şehri terk ettiğine dair bir anlatı 

da mevcuttur.230  

Berurya’ya dair bu anlatının uyarıcı bir hikâye olarak ortaya çıkarıldığını iddia eden görüşler 

mevcuttur. Bu görüşe göre söz konusu anlatının amacı şöyledir: Berurya gibi iyi bir aileden gelen 

ünlü bir bilgin, kocasının öğrencilerinden biri tarafından baştan çıkarılmaya karşı koyamadıysa, o 

zaman kadınlar gerçekten de ‘zayıf zihinlidir’ ve onun izinden gitmeye, bilgin olmaya ve bilgelerin 

sözlerini tartışmaya cesaret eden her kadın, tıpkı onun yaptığı gibi kötü bir sonla karşılaşacaktır.231  

Bu hâliyle Berurya hikâyeleri bir bütün olarak, hem kadınların dinî liderlik açısından sınırlarını hem 

de toplumsal cinsiyete dayalı sınırları aşmaları hâlinde başlarına gelebilecek talihsizlikleri 

göstermekte ve onları ikaz etmektedir. 

Bazı bilginlere göre Berurya’nın sadakatsizliğinin ardından intihar ettiği iddiasıyla ilgili 

anlatıyı, kadınların Tora öğrenimi ile ilgili olumsuz bir mesaj olarak değerlendirme girişimi, anlatının 

gerçek anlamından uzaktır. Kayravan’lı R. Nissim’in (1030) görüşü de bu şekildedir. Ona göre 

Berurya sadakatsizlik etmemiş ve kendi canına kıymamıştır. Kocası R. Meir ile birlikte Bâbil’e 

kaçmıştır. Grossman’ın ifadesine göre Orta Çağ’da, Raşi’nin bu anlatısına dayanarak kadınların Tora 

çalışmasına karşı herhangi bir kışkırtmaya rastlanmamıştır.232  

Berurya’ya dair pasajlardan hahamların kadınların Talmud çalışmalarına dâhil oluşlarına dair 

kafa karışıklığı içinde oldukları düşünülebilir. Berurya, ilmi ve zekâsıyla döneminin önde gelenleri 

tarafından övülmüştür hatta bazı durumlarda kendisinden, öğretileri erkek bilginlerin öğretilerinden 

daha üstün olan biri olarak bahsedilmiştir. Bu yönüyle kadınların Talmud çalışmalarına dâhil 

olabilecekleri görüşünün desteklenmesine zemin hazırlamıştır. Ancak gelenek, kadınların Talmud 

çalışmalarına dâhil olmalarının zekâ ve ilimden daha fazlasını gerektirdiğini, kadınların da bu 

yetkinliğe sahip olmadığını yine Berurya üzerinden göstermek istemiş böylece Berurya için küçük 

düşürücü bir son çizilmiştir.   

3. 1. 2. Yalta 

Yalta, Bâbil Talmudu’nda birkaç kez adı geçen bir figürdür.233 Talmud’da Yalta, zamanının 

önde gelen bilgeleriyle ilmi tartışmalara giren son derece zeki ve bilgili bir kadın olarak tasvir edilir. 

 
229  Şöyle geçmektedir: “Bir keresinde, bilgelerin söylediği ‘Kadınlar hafif zihinli oldukları için daha kolay 

baştan çıkarılırlar.’ (Kiddushin 80b:5) sözüyle alay etti. Kendi kendine (kocası), ‘hayatın pahasına, sonunda 

onların sözlerini kabul edeceksin’ dedi. Böylece öğrencilerinden birine onu bir günah meselesiyle 

sınamasını emretti. Ve (o öğrenci) kabul edene kadar ona günlerce yalvardı. Kadın bunu öğrendiğinde 

kendini boğdu. Böylece Haham Meir utançtan kaçtı. Rashi on Avodah Zarah 18b:4. 
230  Avodah Zarah 18b:4. Bölümün önceki pasuklarında bu durum, Meir’in Berurya’nın kız kardeşini 

kurtarmak için dâhil olduğu olayla ilişkilendirilmiştir. 
231  Eliʾor, The Unknown History of Jewish Women through the Ages, s. 63.  
232  Grossman, s. 156-157.  
233  B.T. Berakhot 51b:5, B.T. Shabbat 54b:12, B.T. Niddah 20b:11, B.T. Kiddushin 70b:1, B.T. Gittin 67b:17. 



39 

 

Yalta’nın Talmudik anlatılarda yer alması, Yahudi geleneğinde, özellikle de kadınların Tora 

çalışması ve yorumu bağlamında önemlidir.  Yalta, MS 250 dolaylarında yaşamış ve kendisinden 

sıkça bahsedilen bir bilge olan R. Nahman’ın eşi olarak bilinir.234 

Kadınlara dair menfi görüşlere sahip bir misafir tarafından aşağılandığında dört yüz testi şarabı 

kırdığına dair bir anlatı, özgür iradeli, güçlü ve bazı kaynaklara göre “feminist”235 bir karakter 

olduğunu ortaya koymaktadır. Söz konusu anlatı şöyledir: 

 “Gemara anlatır: Ulla tesadüfen R. Nahman’ın evine geldi. Ekmek yedi, yemekten sonra şükran 

duasını okudu ve R. Nahman’a kutsama kâsesini verdi. R. Nahman ona şöyle dedi: Efendim, 

lütfen kutsama kâsesini eşim Yalta’ya gönderin. Ulla ona cevap verdi: R. Yoḥanan’ın dediği 

gibi, buna gerek yok: Bir kadının bedeninin meyvesi, belirtildiği gibi, sadece bir erkeğin 

bedeninin meyvesinden kutsanır: ‘Ve seni sevecek, seni kutsayacak, seni çoğaltacak ve senin 

bedeninin meyvesini kutsayacak’236 Gemara şöyle der: ‘Bedeninin meyvesini kutsayacak’ 

denmemiştir. Bunun yerine, ‘Senin bedeninin meyvesini kutsayacak’ denmiştir. Karısının 

çocuklarla kutsanması için kâseyi R. Nahman’a vermek yeterlidir.”237  

 

Anlatıya göre Yalta, Ulla’nın sözlerini işitmiştir ancak hürmet görmeye alışkın mizacı bu 

muameleye öfkelenmesine sebep olmuştur.  

“Bu yüzden öfkeyle ayağa kalktı, şarap deposuna girdi ve dört yüz fıçı şarabı kırdı. R. Nahman’ın 

ricasıyla Ulla, Yalta’ya bir mesajla birlikte başka bir kadeh gönderdi: ‘Bu fıçıdaki şarabın hepsi 

takdis edilmiş şaraptır; takdis edilmiş kadehin kendisinden içmemiş olsan da en azından takdis 

edilmiş kadehin döküldüğü fıçıdan içebilirsin.’ Bu cevabı yeterli bulmayıp daha fazla öfkelenen 

Yalta ise şöyle cevap vermiştir: ‘Seyyar satıcılar olarak dolaşanlardan sadece anlamsız sözler ve 

(sizin gibi) paçavra giyenlerden bitler gelir.’”238 

 

Yalta’nın Ulla’nın jestine verdiği sert karşılık, onun zekâsının ve hitabet yeteneğinin yanı sıra 

erkek egemen bir ortamda kendini ifade etme kabiliyetinin de göstergesidir. Yalta, “seyyar satıcılar 

olarak dolaşanlardan” sözüyle Ulla’nın İsrail ve Bâbil arasında sürekli seyahat etmesine atıfta 

bulunmuştur. Ulla’dan gelen sözlerin eski giysilerdeki bitler gibi, yani işe yaramaz olduğunu ima 

etmiştir. Daha büyük bir sorun ise Yalta’nın dört yüz fıçı şarabı kırmış olmasıdır. Bir yoruma göre 

bunu, önemsediği şeyin şarap değil, kutsama olduğunu göstermek için yapmıştır. Kosman onu, 

hakları için Ulla’ya karşı çıkan erken dönem bir feminist olarak görmektedir. 

Talmud’a göre Yalta birçok kez eşi R. Nahman’ın da danıştığı kişi konumundadır. Örneğin 

Kiddushin’de bir kadının ya da reşit olmayan bir kızın erkeklere hizmet etmesine dair tartışmada, 

hizmet etmesi bir yana, kadına selam bile verilmesinin doğru olmadığı, “Bir kadının sesi çıplaklık 

olarak kabul edilir ve kişi onunla konuşamaz.” sözleriyle ifade edilmiştir. R. Nahman bu konuda bir 

kadına elçiyle selam göndermenin sorun olmayacağını savunmuş ancak R. Yehuda, böylelikle kadın 

ile elçi arasında uygunsuz bir durum yaşanabileceğini öne sürmüştür. Bu tartışmadan haberdar olan 

 
234  Judith Hauptman, “Yalta”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, (Erişim 06 Nisan 2023).  
235  Admiel Kosman, “A Cup of Affront and Anger: Yaltha as an Early in the Talmud”, Journal of Textual 

Reasoning, 6, 2011, s. 46.  
236  Yas. 7:13. 
237  B.T. Berakhot 51b:5. 
238 B.T. Berakhot 51b:7. 



40 

 

Yalta eşine şöyle yazmıştır: “Onu rahat bırak ve onunla meseleni bitir ki seni başka cahillerle bir 

kefeye koymasın.”239 

 Talmud’da geçen Yalta ile ilgili anlatılardan hareketle, kocası ve diğer bilgeler tarafından 

saygıyla muamele görmeyi bekleyen güçlü iradeli bir kadın olduğu sonucu çıkmaktadır. Dahası, 

anlatılar onun R. Nahman’ın çağdaşları ve akranlarıyla yaptığı tartışmalara katıldığını ve itibar 

gördüğünü ortaya koymaktadır.   

3. 1. 3. İmma Şalom 

İmma Şalom, Talmud’da adı birkaç kez geçen240 az sayıdaki kadından bir diğeridir. Yaşadığı 

dönemde bilinen en büyük kadın âlimlerden biri olan İmma Şalom, İkinci Tapınak yıkıldığında yirmi 

yaşındaydı.241 Onun hakkında bir araya getirilen bilgiler, tanınmış ve nüfuzlu bir aileye mensup 

olduğunu göstermektedir. Hillel’in soyundan gelen Şimon b. Gamliel’in kızı ve Sanhedrin’in başkanı 

II. R. Gamliel’in kız kardeşi olduğu varsayılmaktadır. İmma Şalom, Lydda’daki akademinin başkanı 

olan, “kızına Tora öğreten bir erkeğin ona tiflut öğrettiğini” ve “kadınların bilgeliğinin distafı242 

tutmakta olduğunu” söylemesiyle tanınan R. Eliezer b. Hırkanus ile evliydi. Eliezer kadınlar 

hakkında olumsuz görüşler ifade etse de İmma Şalom zekâsıyla ve bilgeliğiyle meşhur bir kadındı.243  

Eliezer’e atfedilen üçüncü bir ifade, Tora’nın kadınlar tarafından çalışılmasındansa yakılması 

gerektiğidir. Ancak İmma Şalom eşinin görüşlerine rağmen, tıpkı erkeklerin yapmaya devam ettiği 

gibi, Tora çalışmıştır.244 Kocasının bu konudaki görüşüne boyun eğmemekle kalmamış, bazı 

konularda ona ders vermiştir. Kardeşi II. Gamliel, R. Eliezer’i aforoz ettikten sonra, İmma Şalom 

kocasının şiddetli dualarının kardeşinin ölümüne neden olabileceğini düşünmüştür. Bu olay 

Talmud’da şöyle geçmektedir: 

“İmma Şalom, R. Eliezer’i dua ederken yere düşmüş buldu ve ‘Kalk! kardeşimi öldürdün’ dedi. 

Bu sırada R. Gamliel’in evinden bir koç boynuzu sesi yükseldi ve öldüğü duyuruldu. R. Eliezer, 

‘Nereden biliyorsun?’ diye sordu. Kadın, ‘Babamın babasının evinden bir gelenek öğrendim: 

Cennetin tüm kapıları kilitlidir, incinmiş hislerin kapısı hariç.’”245 

 

Anlatının devamı, İmma Şalom’un dinî konulardaki bilgisini ve ailesi aracılığıyla aktarılan 

geleneksel öğretilere olan güvenini vurgulamaktadır.  

 
239  B.T. Kiddushin 70b:1. 
240  B.T. Shabbat 116b:16, B.T. Nedarim 20a:14, B.T. Bava Metzia 59b:10. 
241  Judith S. Antonelli, In the Image of God: A Feminist Commentary on the Torah, Northvale, N.J: Jason 

Aronson, 1995, (In the Image of God) s. 33.  
242  Çıkrık kullanılmaya başlanmadan önce keten ya da yünün elle eğirilmeye hazır olarak sarıldığı bir sopa. 

Max Schloessinger ve Emil G. Hirsch, “Distaff”, Jewish Encyclopedia (Erişim 20 Mart 2024). 
243  Emily Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women: 600 B.C.E. to 1900 C.E, Philadelphia: Jewish 

Publication Society, 2003, (The JPS Guide to Jewish Women) s. 31-32. 
244  Antonelli, In the Image of God, s. 34. 
245  B.T. Bava Metzia 59b:11-12. 



41 

 

Şalom ayrıca babanın mirasından sadece oğullarına pay verilmesi geleneğine karşı çıkmış ve 

babasının mirasının bir kısmını almıştır. Ancak geleneğe göre babasının mirasından pay almasını 

sağlayan haham, kardeşinden rüşvet aldıktan sonra kararından dönmüştür.246 

İmma Şalom’un gerçekten yaşamış bir kadın değil tarihî bir figür olduğu iddiası bazı 

araştırmacılarca dile getirilmiştir. Şalom’un tarihî bir figür olduğu düşüncesinin yanı sıra, birçok 

kadın şahsiyetin vasıflarının bir araya getirilmesiyle oluşturulmuş efsanevi ve kollektif bir figür 

olduğunu öne süren çalışmalar da mevcuttur.247 

Talmud’da ismi zikredilen, bahsettiğimiz bu kadınlar Rabbani gelenekte kadınların 

Tora/Talmud konusunda bilgelikleriyle anıldıkları nadir örneklerdir. Bu örneklere rağmen gelenekte, 

ekseriyetle bir kadının görevinin Talmud çalışmak olmadığı, hatta kadınların Talmud çalışmaktan 

bilhassa uzak tutulmaları gerektiği vurgulanmıştır.  

İsmi zikredilen bu kadınlar sahip oldukları imkânlar açısından ortalama bir Yahudi kadınının 

hâlini tasvir etmemektedir. Hepsi varlıklı ve entelektüel çevrelerde yetişmiş ve yaşamış kimselerdir. 

İçinde bulundukları muhitlerde Talmud çalışılmış, tartışılmıştır. Böylelikle kendileri de Talmud ile 

iç içe yaşamışlardır.  

Berurya, Yalta ve İmma Şalom gibi kadınlar zeki, girişken, dinî ve entelektüel söylemlere aktif 

olarak katılan ve geleneksel toplumsal cinsiyet rollerine karşı gelen kişiler olarak tasvir edilmektedir. 

Bu noktada Talmudik anlatının ağırlıklı olarak erkek âlimlerin bakış açılarını yansıttığını kabul 

etmek önemlidir. Bu durum, kadınların temsillerinin çarpıtılabilir ve bazı bağlamlarda faaliyetlerinin 

sınırlanabilir olduğunu düşündürebilir. Söz konusu örnekler bize, Talmud’da Yahudi kadınların 

rollerinin genellikle ailevi ve ev içi alanlarla sınırlandırılmasının yanında hukuki tartışmalara 

katıldıkları, önemli kararlar aldıkları ve toplumsal meseleleri etkiledikleri durumların da mevcut 

olduğunu göstermektedir. Talmud’da isimleri zikredilen bu figürler her ne kadar bilgelikleri ile öne 

çıksalar da yaşadıkları dönemde öncü kimseler olarak anılmamışlardır. Talmud öğrenmek ve 

tartışmak konusunda çağdaşları olan Yahudi kadınlar üzerinde etki sahibi olamamışlar, yaşadıkları 

dönemin nadir isimleri olarak kaydedilmişlerdir.   

3. 2. Kadınların Talmud ve Yeşivalarla İlişkisi 

Tora çalışma yükümlülüğü Yahudiliğin önemli emirlerindendir, ancak kadınlar uzun zamandır 

bu önemli yükümlülükten dışlanmıştır. Kadınların bu çalışma alanından çıkarılması, Yahudi 

kültüründeki en önemli faaliyetten de dışlanmaları anlamına gelmektedir. Tapınağın yıkılışından 

itibaren nesiller boyunca Yahudiliğin dinî yaşamı Tora çalışması etrafında şekillenmiştir. Bu 

noktada, Tora çalışmasından dışlanmış olmaları; Yahudi kimliğinin, mirasının ve geleneğinin 

 
246  Judith Hauptman, “Imma Shalom”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, (Erişim 21 Şubat 2024). 
247  bk. Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, 



42 

 

gelecek nesillere aktarılmasında önemli görülmedikleri fikrini akla getirebilir. Ancak ev içindeki ve 

çocuk yetiştirmedeki önemli rolleri, söz konusu çıkarımın tam olarak isabet etmediğini 

göstermektedir.248 Söz konusu problem, Yahudi kadınların dinî hayattaki rolleri tartışılırken, dinî 

eğitim seviyeleri ile sahip oldukları dinî duygular arasında bir örtüşmenin olmayışıdır. Örgün bir 

eğitim sistemine dâhil olmadıkları için manevi dünyalarını büyük ölçüde evdeki ve cemaat içindeki 

dinî törenlere katılımlarının şekillendirdiği görülmektedir.  

 Yahudilikte Tora çalışmanın, yani dinî eğitimin merkezî kurumu yeşivalardır. Yeşivalar, 

Mişna’nın ve Talmud’un açıklandığı, tartışıldığı yüksek öğrenim okullarıydı. Bu kurumlardaki 

öğrencilerinin Mişna’nın altı bölümünde yetkin olmaları bekleniyordu. Yazılı ve Sözlü Tora 

çalışmaktan uzak tutulan kadınlar için yeşivalar, sadece erkeklerin çalışabileceği kurumlardı. 

Kadınlar söz konusu çalışmaların gerçekleştirildiği bet ha-midraşlarda, Yahudi cemaatinin merkezi 

olan dinî mahkemelerde ya da yeşivalarda rol sahibi olamazlardı çünkü bu mekânlar Tora’nın 

kapsamlı bilgisine sahip olmayı gerektirirdi. Bu mekânlardaki roller Tora bilgisiyle özdeşleştirildiği 

için kadınlar cemaat pozisyonlarında görev alamamışlardır.  

Yeşivaların erkekler için inşa edilmiş kurumlar olduğuna dair geleneksel gerekçelerden biri, 

kadınların buradaki faaliyetlere iştirak edebilmeleri için entelektüel olarak yeterli veya duygusal 

olarak yeterince olgun olmadıkları kanısına dayanmaktadır. Talmud’un kendisi ve birçok gelenekçi 

Haham, kadınların Talmud’u incelemelerine izin vermese de kadınlara mahsus yeşivalar veya karma 

yeşivalar kurmaya yönelik çağdaş girişimler mevcuttur. Yine de Ortodoks Yahudilik, cinsiyete göre 

ayrılmış eğitim kurumları aracılığıyla erkek üstünlüğünü sürdürmektedir.249  

3. 3. Kadınlara Yönelik Sözlü ve Yazılı Tora Yasağı 

Kadınların Tora çalışmaktan muaf mı yoksa hariç mi tutulacağı konusunda çeşitli kanaatler 

olsa da yaygın olarak R. Eliezer’in bu mevzudaki kısıtlayıcı görüşü kabul görmüş ve bu görüş 

sonrakilerin kararlarını etkilemiştir. Ancak zamanla Yahudi âlimler, kadınların Tora eğitimi 

mahrumiyetini hafifletmiş, yasağı; tüm içeriğe uygulanamaz, tüm kadınlara uygulanamaz ya da her 

ikisine birden uygulanabilir şeklinde değerlendirmişlerdir.  

Geleneksel Yahudi inancında kadınlar Tora’yı öğrenmekle yükümlü olmadıkları gibi 

oğullarına öğretmekle de yükümlü değillerdi. Geleneğe göre oğullarına Tora’yı öğretmek babaların 

görevidir.250 Çünkü Tora’yı öğretmek sadece öğrenmekle yükümlü olanların vazifesidir.251 Bu 

 
248  Yahudi kadınların ev içi rollerine dair detaylar için bk. Judith Hauptman, “The Talmud’s Women in Law 

and Narrative”, Nashim: A Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 28(2015), s. 45. 
249  M. Halbertal ve Halbertal, s. 464.  
250  M. Kiddushin 1:7. 
251  “Bir kadının oğluna Tora öğretmekle yükümlü olmadığını nereden çıkarıyoruz? Yazıldığı gibi: ‘Ve 

öğreteceksin (velimadtem) ve çalışacaksın (ulmadtem) şeklinde okunabilir. Bu, Tora öğrenmesi emredilen 

kişiye öğretmesinin de emredildiğini, öğrenmesi emredilmeyen kişiye ise öğretmesinin emredilmediğini 

 



43 

 

sebeple Tesniye 11:19’da geçen “Onları çocuklarınıza öğretin.” ifadesi Kudüs Talmudu’nda 

“Babalar oğullarına öğretsin.” şeklinde açıklanmaktadır.252  

Gelenekte, muaf tutulmalarının ötesinde kadınlara bu alanı yasaklayan görüşler de mevcuttur.  

Örneğin Sotah 3:4’de R. Eliezer b. Hyrcanus’un, “Bir kadına Tora öğretmek, ona küfür öğretmek 

gibidir” ve Yoma 66b:12’de “Bir kadının bilgeliği, distafı tutmakla sınırlıdır” ifadelerine yer 

verilmiştir.  

 Talmud, R. Eliezer’in kadınlara Tora öğretilmesine dair daha sert ifadelerini de içerir. Bu 

ifadelerin tesiri günümüzde bile bazı Yahudi çevrelerde fark edilebilmektedir. Bâbil Talmudu’nda 

Eliezer’e atıfla şöyle geçmektedir: “R. Eliezer şöyle dedi: Her kim kızına Tora öğretirse, ona tiflut 

öğretmiş gibi olur.”253 Bahsi geçen tiflut kelimesi iki şekilde tanımlanır: 1) Cinsel ehliyet ya da 

iffetsizlik.254 Bu noktada kadının, kocasını nasıl alt edeceğini ve gizlice günah işleyeceğini 

öğrenmesinden korkulur; 2) Kadınlar için öğrenimin kendisi kusurlu, lüzumsuz olarak kabul edilir.255 

Kadınların Yazılı Kanun’u öğrenmelerinin lüzumsuz (tiflut) olduğunu kabul eden Maimonides, 

Sözlü Kanun’dan temel bilgilerin öğretilmesinin ise bir yükümlülük olduğu (eyno tiflut) 

görüşündeydi.256 Maimonides’e göre yasak sadece temel bilgilerin dışında Sözlü Yasa için geçerlidir, 

Yazılı Yasa ile ilgili olarak kişi tercihen bunu öğretmemelidir, ancak öğretirse, ona tiflut öğretmiş 

gibi olmaz.257 

Eliezer’in kız çocuklarına Tora öğretmenin ahlaksızlığa (tiflut) yol açacağı iddiası, kadın 

eğitimini potansiyel ahlaki risklerle ilişkilendiren bir bakış açısını yansıtmaktadır. Bu bakış açısı, 

kadınların fazla bilgili veya bağımsız olmaları, geleneksel cinsiyet rollerine meydan okumaları veya 

cinsiyetlerine uygunsuz olarak algılanan faaliyetlerde bulunmaları ile ilgili endişelerden 

kaynaklanıyor olabilir. 

Bu konuda Abbahu’nun açıklaması, Haham Eliezer’in kadınların eğitimi ve davranışlarıyla 

ilgili ifadesinin altında yatan endişelere ışık tutmaktadır. Abbahu, R. Eliezer’in bilgelik (Tora bilgisi) 

edinmenin kurnazlığa veya hilekâr davranışlara yol açabileceği endişesini desteklemektedir. Ona 

göre, R. Eliezer kadınlara Tora öğretilmesine karşı çıkmıştır çünkü kadın Tora öğrenerek sadece 

bilgeliğini değil, aynı zamanda kocasını kandırmak ve yasak işlerini gizlemek gibi kötü amaçlar için 

kullanabileceği sapkınlığını da artıracaktır. Cahil bir kadının işlerini gizlice yürütmesi ve bunları 

 
gösterir. Bir kadın Tora öğrenmekle yükümlü olmadığına göre, öğretmekle de yükümlü değildir.” 

Kiddushin 29b:8. 
252  K.T. Kiddushin 1:7:2. 
253 B.T. Sotah 20a:8. 
254  bk. Nathaniel Deutch tiflut kelimesini, çapkınlık, şehvete düşkünlük olarak kullanmıştır. Nathaniel 

Deutsch, The Maiden of Ludmir: A Jewish Holy Woman and Her World, Berkeley; London: University of 

California Press, 2003, s. 88. 
255  Responsa Benei Banim, Volume III 12:30. 
256 Nuh Arslantaş, “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları: Bet Ha-Seferler ve 

Beytülmidraslar”, Belleten, 78(282), 2014, s. 460; Mişna Sotah 3:4.  
257  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 124. 



44 

 

kocasından saklaması daha zor olacaktır.258 R. Abbahu’ya göre eğitim kadınlara nasıl sinsice 

davranacaklarını da öğretecektir. Abbahu’nun açıklaması, kadınların bilgi edindikten sonra bunu 

kişisel kazanç veya ahlaksız amaçlar için kötüye kullanabileceğini ima ederek geleneksel cinsiyet 

rollerini pekiştirmektedir. Bu açıklama, kadınların eylem ve davranışlarına genellikle kuşkuyla 

bakan ya da onları kontrol altında tutan eski toplumlarda yaygın olan ataerkil tutumları 

yansıtmaktadır. R. Abbahu, neden erkeklerle için benzer bir şüphenin olmadığına ve neden Tora 

çalışmalarına izin verildiğine dair bir değerlendirme yapmamıştır. Tora çalışma yükümlülüğünün 

sadece erkeklere yüklendiği şeklinde şekilci bir cevap mevcut, ancak yetersizdir.  

Özellikle R. Eliezer’in sözleri Orta Çağ’da büyük ilgi görmüş ve kadınların kısmen de olsa 

Tora öğrenmelerine izin veren R. Eleazar b. Azariah259 ve Ben Azzai’nin260 tutumlarından ziyade, 

hahamların çoğunluğu tarafından kabul edilmiştir. Tannaîm’in en büyüklerinden biri olan Eleazar b. 

Azariah, R. Eliezer’le aynı fikirde değildir. Eleazar b. Azariah, kadınların Yeruşalim’deki hakhel’e261 

Tora’dan sözler dinlemek için geldiklerini, buradan da kadınlara Tora’dan sözler öğretmenin caiz 

olduğu sonucunun çıktığını belirtir.262 Erkeklerin öğrenmek, kadınların ise dinlemek için geldiklerine 

dair gözlemi, örgün eğitimde ve dinî çalışmalarda genellikle erkeklere öncelik verilen Yahudi 

toplumundaki geleneksel cinsiyet rollerini yansıtmaktadır. Bununla birlikte, kadınların ve çocukların 

topluluktaki varlığını kabul etmesi, farklı roller ve beklentilerle de olsa, onların toplumsal Tora 

çalışması ortamlarına dâhil edilmelerinin bir kabulünü göstermektedir. Ancak onun bu görüşüne Orta 

Çağ bilgelerinin eserlerinde neredeyse hiç atıfta bulunulmamıştır. Aksine, R. Eliezer’in sözlerini dinî 

düşüncelerden neşet eden bir direktif olarak kabul etmişlerdir. Kadınların Tora öğrenimi, özellikle 

Orta Çağ ve sonrasında Yahudilik içindeki geniş çevrelerde, dinî açıdan sorunlu olarak 

görülmüştür.263  

R. Eliezer’in, kadınların Tora öğrenmelerine karşı yaklaşımının ne kadar menfi olduğu, Kudüs 

Talmudu’nda, altın buzağı günahına karışan herkesin aynı günahı işlemiş olmasına rağmen, neden 

hepsinin aynı şekilde cezalandırılmadığını, bazılarının kılıçla, bazılarının da vebayla öldürüldüğünü 

soran zengin bir kadınla ilgili anlatıdan anlaşılabilir. R. Eliezer’in yanıtı küçümseyici ve 

aşağılayıcıdır, çünkü kadının zekâsını cinsiyetine dayanarak küçümsemekte, bir kadının sahip olduğu 

tek bilgeliğin iplik eğirme gibi geleneksel ev işleriyle sınırlı olduğunu iddia etmektedir. Hatta bu 

 
258  B.T. Sotah 21b:2. 
259  Eleazer ben Azariah da Tora çalışmak konusunda kadınların ve erkeklerin eşit olduğunu kabul etmez. Şöyle 

geçer: “R. Eleazar ben Azariah kadınları Tora’yı dinlemekle yükümlü kılar ama çalışmakla yükümlü 

kılmaz.” K.T. Sotah 3:4:6. 
260  Ben Azzai’nin kadınların Tora öğrenmesi konusundaki tutumu daha ılımlı değerlendirilebilir. Ona göre bir 

kişi kızına Tora öğretmekle yükümlüdür, öyle ki içki içmesi durumunda faziletin sekteye uğrayacağını 

bilsin. M. Chagigag 1:1. 
261  Tevrat’ın kral tarafından tüm halka ayrı ayrı okunması; bk. Yas. 31:10-13. 
262  K.T. Sotah 3:4:6. 
263  Grossman, s. 156. 



45 

 

menfi tavrını şu sözlerle perçinlemiştir: “Tora’nın sözleri yakılsın fakat kadınlara verilmesin!”264 R. 

Eliezer, Tora’da geçen bir olayın açıklaması ile ilgili bile olsa, bir kadına cevap vermeyi kayıtsız 

şartsız reddetmiştir. Eliezer’in yanıtı, kadınların dinî eğitime erişimde ve teolojik tartışmalara 

katılmada karşılaştıkları tarihsel engelleri ortaya koymaktadır. 

Gelenekte kadınların Yazılı ve Sözlü Tora çalışmalarıyla ilişkileri, yalnızca eşlerinin Tora 

çalışmalarına sağladıkları katkı bakımından övülmektedir.  Bir Tora âliminin karısı, eşinin eve 

dönmesini beklemek için oradadır. Talmud’da Haham Akiva’nın karısının, on iki yıllık eğitiminin 

ardından kocasının geri dönmesini endişeyle beklemek yerine, onun bir on iki yıl daha evden uzak 

durması ve daha fazla çalışması için dua ettiği ifade edilir.265 Geleneğe göre Haham Akiva’nın karısı, 

“kadının telos’unu”266 yerine getiren ideal eştir. Bu bakımdan iyi kadın, toplumun en yüksek değeri 

olan Tora çalışmasıyla özdeşleşen kadındır. Ancak bu özdeşleşme, kadının Tora çalışmasını değil 

kocasının Tora çalışmasına imkân tanımasını ifade eder. Yeterince iyi bir eş, Haham Akiva’nın karısı 

gibi, kendi kişisel ihtiyaçlarını reddederek kocasının bu amaca ulaşmasını sağlayan eştir. Haham 

Akiva ve karısının hikâyesi, Tora bilgini ve eşi arasındaki ilişki hakkında Talmud pasajlarındaki 

birçok hikâyeden sadece biridir.267 Bu hikâyelerde ortak bir nokta olarak kadının rolü, kocasının “en 

önemli amaca” ulaşmasını sağlamaktır. Ancak, kendisi bu hedefe ulaşmaktan dışlanmıştır. 

Dolayısıyla bu kısıtlama, kadınların bet ha-midraştaki ya da yeşivadaki kültüre ortak olmasını ve 

katkıda bulunmasını engellemektedir.  

Maimonides bu konuyu, Mişna ve Gemara’dan çeşitli pasajlara isnatla şöyle açıklar: “Kadınlar 

ve köleler Tora öğreniminden muaftır, ancak reşit olmayan bir çocuğun babası ona Tora öğretmekle 

yükümlüdür, çünkü şöyle yazılmıştır: ‘Ve onları oğullarına öğreteceksin, onlardan söz edeceksin.’268 

Bir kadın oğluna öğretmekle yükümlü değildir, çünkü (sadece) öğrenmekle yükümlü olanlar 

öğretmekle yükümlüdür.”269 Maimonides’in kadınları kölelerle karşılaştırması rastlantı değildir. Her 

iki kategori de özgürlükten, mülkiyetten ve bağımsızlıktan mahrumdur, zamanları kendilerine ait 

değildir ve her ikisi de seçme veya meslek özgürlüğüne sahip değildir. Her ikisi de efendilerine 

tabidir ve tüm zamanlarını ona hizmet etmeye, onun ihtiyaçlarını karşılamaya ayırmak zorundadır ve 

her ikisi de eşitlik, özgürlük ve eğitime erişimleri reddedildiği andan itibaren cehalete mahkûm 

edilmiştir.270 

 
264  K.T. Sotah 3:4:7; B.T. Yoma 66b:12. 
265  B.T. Ketubot 63a: 1; M. Halbertal ve T. Halbertal, s. 463. 
266  Nihai hedef, son, amaç vb. birçok anlamda kullanılmaktadır. Örneğin Romalılar 10:4’de “son” manasında 

şöyle geçer: “Mesih kutsal yasanın sonudur.” Detaylı bilgi için bk. Robert Badenas, The Meaning of Telos 

in Romans 10:4 (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Andrews Üniversitesi, Seventh-day Adventist 

Theological Seminary, Michigan, 1983. 
267  bk. B.T. Ketubot 62b:4. 
268  Yas. 11:19. 
269  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 121. 
270  Raḥel Eliʾor, The Unknown History of Jewish Women Through the Ages: On Learning and Illiteracy: On 

Slavery and Liberty, (Çev. Shmuel Sermoneta Gertel), Berlin Boston: De Gruyter Oldenbourg, 2023, (The 

Unknown History of Jewish Women through the Ages) s. 68. 



46 

 

Kadınlar, zamanları kendilerine ait olmayan kölelere benzetilmiştir bu nedenle zamana bağlı 

emirlerden muaftırlar: “Kadınlar, köleler ve reşit olmayanlar Şema duasını okumaktan ve tefilin 

emrinden muaftırlar... çünkü bunlar zamana bağlı emirlerdir ve kadınlar zamana bağlı tüm olumlu 

emirlerden muaftırlar.”271 Bu ilkenin kaynağı şudur: “Zamana bağlı tüm olumlu emirlere uymakla 

erkekler yükümlüdür ve kadınlar muaftır. Zamana bağlı olmayan olumlu emirlere hem erkekler hem 

de kadınlar uymakla yükümlüdür. Zamana bağlı olsun ya da olmasın, tüm olumsuz emirlere hem 

erkekler hem de kadınlar (uymakla) yükümlüdür.”272 Zamana bağlı olumlu emirler sadece belirli 

zamanlarda ortaya çıkan emirlerdir ve birkaç istisna dışında kadınlara veya Yahudi olmayan kölelere 

uygulanmazlar, yani zamana bağlı olmayan olumlu emirlerin ve hem kadınlar hem de erkekler için 

geçerli olan tüm olumsuz emirlerin aksine, bu emirlere hem kadınların hem de kölelerin uyması yasal 

olarak zorunlu değildir. 273 Bu kural, tefilin emrinden mukayese yoluyla türetilmiştir: “Kutsal 

Yazılar’da şöyle yazar: ‘Bu elinizde bir belirti ve alnınızda bir anma işareti olacak; öyle ki, Rabb’bin 

yasası hep ağzınızda olsun. Çünkü Rab güçlü eliyle sizi Mısır’dan çıkardı.’274 Tora’nın tamamı tefilin 

emrine benzetilmiştir: Nasıl ki tefilin zamana bağlı olumlu bir emirse ve kadınlar bundan muafsa, 

kadınlar zamana bağlı tüm olumlu emirlerden muaftır.”275  

Yahudi kadınların teorik olarak zamana bağlı olumlu emirlerden muaf tutulmakla beraber bu 

emirleri yerine getirmelerine izin verilse bile eş ve anne olarak sorumluluklarının genellikle bu 

uygulamayı engellediğini belirtmek önemlidir. Dahası zamana bağlı emirleri yerine getirmeyi 

başaran kadınların, görev tanımının ötesine geçtikleri için övülmeleri beklenirken, otoritelerin 

tutumu bu yönde olmamıştır. Aslında Talmud’un birkaç yerde beyan ettiği gibi hâkim gelenek bunun 

tam tersidir: “Emredilen ve emri yerine getiren kişi, emredilmeden emri yerine getiren kişiden daha 

büyüktür.”276 Bu tutum, Yahudi kadınların emirleri yerine getirmeleri için psikolojik teşviklerini 

sınırlandırmış ve onların aşağı yasal ve sosyal statülerini pekiştirmiştir.277 Nehemya Polen’in 

Hasidizm’de kadınlar üzerine yazdığı bir makalede belirttiği gibi, “kadınların Yahudi hukukunun 

belirli alanlarındaki konumlarının eksikliğinin temel belirleyicisi, ‘emredilmeyen’ kişiler olarak 

statüleridir.”278  

Maimonides Mişne Tora’da, kadınların Tora çalışması hakkında şöyle yazmıştır:  

“Tora öğrenen bir kadın mükâfatlandırılacaktır. Ancak bu mükâfat bir erkeğinki kadar büyük 

olmayacaktır, çünkü kadın (bu mitsvayla) emredilmemiştir. Yapması emredilmeyen bir eylemi 

yerine getiren kişi, yapması emredilen bir mitsvayı yerine getiren kişininki kadar büyük bir 

mükâfat almaz. Bir ödül alacak olsa bile bilgeler bir kişinin, kızına Tora öğretmemesini 

 
271  B.T. Berekhot 20a:10, 20b:1-2.  
272  M. Kiddushin 1:7.  
273  Eliʾor, The Unknown History of Jewish Women through the Ages, s. 68. 
274  Çık. 13:9. 
275  B.T. Kiddushin 35b:5. 
276  B.T. Kiddushin 31a:11. 
277  Deutsch, s. 129. 
278  Nehemia Polen, “Miriam’s Dance: Radical Egalitarianism in Hasidic Thought”, Modern Judaism, 12(1), 

1992, 1-21, s. 8. 



47 

 

buyururlar çünkü çoğu kadın dikkatini çalışmaya yoğunlaştıramaz ve bu nedenle Tora’nın 

sözlerini anlayış eksiklikleri nedeniyle boş konulara dönüştürürler. Bu nedenle bilgelerimiz 

şöyle demiştir: "Kızına Tora öğreten kişi, ona masallar ve hikâyeler öğreten kişi gibidir." Bu, 

Sözlü Tora için geçerlidir. Yazılı Tora’ya gelince: Öncelikle kişi kızına öğretmemelidir. Ancak 

ona öğretirse, boş şeyler öğretmiş gibi sayılmaz.”279 

 

Bu pasaj, Yahudi hukukunda kadınların Tora çalışmasına ilişkin geleneksel bakış açısını 

yansıtmaktadır. Bu pasaj, Tora çalışan kadınların erkekler kadar büyük olmasa da bir ödül alacağını 

kabul eder, çünkü kadınlara erkekler gibi Tora çalışmaları emredilmemiştir. Bu anlayış, bireylerin 

gönüllü olarak yerine getirdiklerine kıyasla, uymakla yükümlü oldukları emirleri (mitzvot) yerine 

getirdiklerinde daha büyük ödül alacakları ilkesiyle örtüşmektedir. Bu pasajda, kadınların karmaşık 

hukuki ve felsefi kavramlara konsantre olma ve kavrama yetenekleriyle ilgili endişeler nedeniyle kız 

çocuklarına Tora, özellikle de Sözlü Yasa (Talmud ve ilgili öğretiler) öğretilmemesi tavsiye edilir. 

Çoğu kadının Tora çalışmasıyla derinlemesine ilgilenmekte zorlanabileceği, bunun da kutsal 

metinlerin yanlış yorumlanmasına veya önemsizleştirilmesine yol açabileceği öne sürülmektedir. Kız 

çocuklarına Sözlü Yasa’nın öğretilmesi konusunda dikkatli olunması tavsiye edilirken, Yazılı 

Tora’nın öğretilmesine daha yumuşak bakılır. Bu ayrım, daha ileri yorumlama becerileri gerektiren 

Sözlü Tora’ya kıyasla Yazılı Yasa’nın daha erişilebilir ve temel niteliğinin kabul edildiği şeklinde 

yorumlanabilir. 

Bu durum benzer şekilde Şulhan Aruh’da da şöyle geçer:  

“Mükâfat kazanmasına rağmen, hahamlarımız kişinin kızına Tora öğretmemesini emretmiştir, 

çünkü kadınların çoğu öğretilmeye entelektüel olarak hazır değildir ve bu noksanlıkları 

nedeniyle Tora’nın ifadelerini boş sözcüklere çevirirler. Hahamlar şöyle der: Kızına Tora 

öğreten kişi, ona boş şeyler öğretmiş gibidir. Bu ne ile ilgili ifade edilmiştir? Sözlü Tevrat ile 

ilgili olarak. Ancak yazılı Tora’ya gelince, kişi tercihen ona öğretmemelidir, ancak eğer 

öğretirse, bu abesle iştigal etmekle kıyaslanamaz.”280 

 

Bu konuda R. Isaiah b. Elijah di Trani’nin (ö. 1280 civarı) kanaati daha ılımlıdır. “Yazılı 

olduğu gibi, kadınlara Tora çalışması yapmaları emredilmemiş olsa da: ‘Bunları kızlarına değil 

oğullarına öğreteceksin’ diye yazıldığı için, kim öğrenmek isterse öğrenebilir.”281 

Aşkenaz Hasidim’i, bir erkeğin kızına tüm emirleri ve halahik hükümleri öğretmesi 

gerektiğini, böylece kızının bunları dikkatle uygulayabileceğini savunarak farklı düşünmektedir. 

Haham Eliezer’in tiflut hakkındaki ifadesinin sadece “Talmud’un derinlikleri, hükümlerin nedenleri 

ve Tora’nın sırları” için geçerli olduğunu düşünmüşlerdir. Musa “tüm İsrail’e” (Tesniye 1:1 ve 

devamı), hatta kadınlara ve çocuklara bile konuşmuştur ve onun ifadeleri, herkes tarafından kabul 

edilir. Kısıtlama şudur: “Günah işlememek için kızlarının ilerlemelerine ve genç erkeklerin önünde 

çalışmalarına izin vermemeli, onlara kendisi öğretmelidir.”282  

 
279  İbn Meymun (Maimonides), İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘, s. 124-125. 
280  Shulchan Arukh, Yoreh De’ah 246:7. 
281  Rachel Keren, “Torah Study”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 04 Haziran 2023). 
282  Keren, “Torah Study”. 



48 

 

15. yüzyılın önde gelen Aşkenaz bilgesi Maharil’in de kadınların Tora öğrenimi konusunda 

ikircikli bir tutumu vardı. Halahik literatürün popülerleşmesinden korktuğu için, cahil kitleler için 

Almanca ve Yidiş dilinde halahik el kitapları yazılmasına karşı çıktığı gibi kadınlar için halahik 

literatür yazılmasına da karşı çıkmıştır. Kadınların ihtiyaç duydukları yasaları yazılı kaynakları 

kullanarak değil sözlü olarak öğrenmelerini tercih etmiştir. Öte yandan, kadınların çalışmadan önce 

okunan Tora’yı kutsamalarına izin vermiş ve kadınlara Tora öğretme yasağının baba için geçerli 

olduğunu, ancak kadının kendi başına Tora çalışmasına izin verildiğini ve bunun için “emredilmeyen 

ama yapan” bir kişi gibi ödüllendirildiğini düşünmüştür. Maharil’in eşi Schondlein de kendisine âdet 

kanaması yasalarıyla ilgili bir soru soran bir kadına, kocasının adına halahik yanıtlar yazmıştır.283 

Orta Çağ Yahudilerinden, R. Eliezer’in sözlerini prensipte kabul etmekle beraber aşağıda 

göreceğimiz gibi, uygulamada onlardan bir ölçüde ayrılan kimselerin örnekleri mevcuttur. R. Jacob 

b. Moses Moellin (Maharil, 1360-1427) Maimonides’e yakın sayılabilecek bir görüşe sahiptir. Şöyle 

yazmıştır: “Eğer (kadın) yazılı Tora’yı değil de Sözlü Tora’yı çalışıyorsa, tiflut öğrenen kişi gibidir. 

Ve bu öğretmen için geçerlidir, ancak kendi kendine öğrenmişse, niyeti iyi olduğu için emredilmediği 

hâlde bir emri yerine getiren kişinin mükâfatını kazanır ve çalışma üzerine kutsama okumalıdır.”284  

Padovalı R. Samuel b. Elhanan Jacob Archivolti (1515-1611), daha ılımlı ve istisnai 

sayılabilecek bir yaklaşıma sahiptir. Archivolti, yeterli becerilere sahip kadınların Tora çalışmalarına 

izin verilmesi bir yana bu kadınların Tora çalışmalarının zorunlu olduğu kanaatindeydi. Ona göre, 

yasak sadece küçük kızlar için geçerlidir, uygun entelektüel kapasiteye sahip bir kadın Tora ve felsefe 

çalışmakla yükümlüdür.285 

R. Eliezer’in ifadelerini prensipte kabul edenler de dâhil olmak üzere, Orta Çağ döneminin 

çoğu bilgesi yasağın kapsamını daraltmaya çalışmıştır: Yasak sadece Sözlü Tora’ya uygulanırken, 

Yazılı Tora’nın tifluta yol açtığı düşünülmemiştir. Bu noktada yasağın temel iki yönü irdelenmiştir: 

eğitimin içeriği ve veriliş şekli. İçeriği açısından, kadınlar kendilerini ilgilendiren emirleri yerine 

getirmek zorunda olduklarından pratik yasaları, felsefi ilkeleri, Yazılı Tora’dan pasajları 

öğrenebilirlerdi. Eğitimin şekli açısından ise bir erkeğin kadınlara ders vermesine izin verilmezdi, 

kadınlar ancak kendi başlarına çalışabilirlerdi. Kadınların kendilerini kanıtlamaları hâlinde dönemin 

bilgelerinin onların çalışmalarına yardımcı olmaları gerektiğine kanaat getiren otoriteler de 

mevcuttur.286 Bu açıdan söz konusu mahrumiyetin nedeninin sadece kadınlara Tora öğretilmesinin 

yasaklanmasından değil aynı zamanda onların iffetine duyulan endişeden de kaynaklandığını 

söyleyebiliriz. Erkek öğretmenlerden eğitim almak veya eğitim için evden ayrılmak, özellikle evli 

 
283  Grossman, s. 165. 
284  Keren, “Torah Study”. 
285  Grossman, s. 154.  
286  Keren, “Torah Study”. 



49 

 

kadınlar söz konusu olduğunda, iffetsiz davranışlar olarak algılanmaktaydı. Bu noktada oldukça 

yaygın olan genç yaşta evlilikler de kadınların eğitim olanaklarını kısıtlıyordu.287  

Hahamların kadınların Tora öğretmelerine dair tutumları da menfidir. Bu tutum, hem yasanın, 

“sadece okumakla yükümlü olanların başkalarına öğretmekle yükümlü olduğunu” 288 belirtmesinden 

hem de kadınların, erkek öğrencilerin babalarıyla doğrudan ya da dolaylı temasa geçerek günah 

işleyebilecekleri ya da başkalarının günah işlemesine neden olabilecekleri endişesinden 

kaynaklanıyordu. Bu iki nedenden ötürü, hahamların geleneksel literatür tarafından şekillendirilen 

ideal dünyasında, bilgi edinme alanında kadın öğrencilere veya öğretmenlere hiçbir şekilde yer 

yoktur.289 Ancak beklenmedik gelişmelerle ve değişen koşullarla karşılaşılan gerçek dünyada ister 

bir zorunluluk olarak ister bir tepki yoluyla olsun bu tutumun değişmesi zaman zaman gündeme 

gelmiştir. Bu noktada teorik boyutla uygulama arasında uyumsuzluk görülebilmektedir. Responsa 

literatürü, bu uyumsuzlukla beraber tarihsel gerçekliği ve karşılaşılan zorlukları yansıtmaktadır.  

Responsa literatüründen, öğretmen eşlerinin bazen kocalarına, kızların da babalarına işlerinde 

yardımcı olduklarını öğreniyoruz. Örneğin Moses Sofer (Hatam Sofer, 1762-1839) kızlarıyla birlikte 

çalışmıştır. Kudüs’ün ultra-Ortodoks hahamı R. Joseph Hayyim b. Abraham Solomon Sonnenfeld 

de (1849-1932) eşiyle birlikte her gün Orah Hayyim290 çalışmıştır.291 Bir başka örnek de 12. yüzyıl 

Tosafisti ve Raşi’nin torunu Jacob Tam’ın (1100-1171) karısı Miriam’dır. Miriam cemaatindeki 

Yahudi hukuku sorularına karar vermek için ihtiyaç duyulan yetkinliği haiz oluşuyla 

bilinmekteydi.292 Daha yakın tarihli bir örnek ise Fanny Minkin’dir. Bir hahamın kızı olan Fanny, iyi 

Yahudi eğitimini önce babasının sonra da kocasının etkisine bağlıyor ve kendisini bir “Yahudi 

sandviçi” olarak tanımlıyordu. Evinde duyduğu Talmudik diyalogların etkisiyle hukuk okumaya 

yönelen Fanny, 1910 yılında Brooklyn Hukuk Fakültesi’nden mezun olmuştur.293 

3. 4. Talmudik Bilgelikleri ile Anılan Yahudi Kadınlar  

Çeşitli kaynaklarda hem Tora hem de genel bilgi edinen ve hatta bazıları kamusal hayatta yer 

alan Orta Çağ Yahudi kadınlarına ilişkin kayıtlar yer almaktadır. Bu kadınların sayıları çok fazla 

olmasa da tarihin bir döneminde yer edinmeleri açısından çok önemlidir. Bu örnekler, R. Eliezer’in 

kadınlara Tora öğretilmeyeceği görüşünün her yerde kabul görmediğini ve onun bu görüşünü aşmak 

için çeşitli yollar bulunduğunu göstermektedir. Eğitimli olan kadınlar Tora’yı, babalarından ya da 

başka yollarla öğrenmişlerdir. Ailelerinin ekonomik ve entelektüel seviyelerinden bağımsız bir 

 
287  Grossman, s. 166. 
288  B.T Kiddushin 29b:8. 
289  Eliʾor, The Unknown History of Jewish Women through the Ages, s. 64. 
290  Şulhan Aruh’ta yer alan; ibadet, Şabat ve bayramlarla ilgili kurallardan bahsedilen bölümdür. 
291  Keren, “Torah Study”. 
292  Shuly Rubin Schwartz, The Rabbi’s Wife: The Rebbetzin in American Jewish Life, New York: New York 

University Press, 2006, s. 12. 
293  Schwartz, s. 67. 



50 

 

çalışma bu örneklerin sadece bazılarını açıklayabilir ama hepsini açıklayamaz. Bazı ailelerde özel 

öğretmenlerin varlığının yanında kızların zaman zaman yakın aile çevreleri içinde yapılan 

çalışmalara katılmalarına da izin verildiği görülmektedir.294 Metinlerde geçen birçok menfi pasaja 

rağmen Yahudi tarihinde bir yeşivaya gitmediği hâlde Talmud bilgisiyle tanınmış pek çok kadın figür 

yer almaktadır.  

Yukarıda görüldüğü üzere Talmud’da, I. Simeon b. Gamaliel’in kızı, II. Gamaliel’in kız 

kardeşi ve kadınların Tora çalışmasını yasaklamasıyla ünlü R. Eliezer b. Hyrcanus’un eşi İmma 

Şalom ve R. Hanina b. Teradion’un kızı ve R. Meir’in eşi Berurya gibi yüksek rütbeli ailelerden 

gelen kadın bilginlerden bahsedilir.  

Talmud’da yer almayan, sonraki yüzyıllarda yaşamış sayılı Yahudi kadın Tora çalışma imkânı 

elde etmiştir. Kendileri ile ilgili çok az kayıt vardır.  Birçoğu, var olan sayılı kayıtlarda isimlerine 

yer verilmeksizin, babalarının ya da eşlerinin isimleriyle zikredilmiştir. Örneğin, Kayravan’lı R. 

Nissim b. Jacob b. Nissim ibn Shahin’in (990–1062) “Tora bilgini ve Tanrı’dan korkan” kızı ve 

Dunash b. Labrat’ın (10. yüzyılın ortaları) eşi bu kadınlardandır.295 İsmini bilmediğimiz, Dunash b. 

Labrat’ın eşinin aynı zamanda yetenekli bir şair olduğu, 1947-1971 yıllarında Kahire Geniza’da 

bulunan şiir parçalarından anlaşılmıştır. Bu tarihe kadar yazdığı şiirlerin birçoğu kendisi gibi şair 

olan eşine atfedilmişti. Dunash b. Labrat bir şiirinde karısından “maskelet”,296 yani yüksek eğitimli 

bir kadın olarak bahseder; eğitiminin kaynağı tespit edilemese de o zamandan beri ilk kadın İbrani 

şair olarak anılmaktadır.  Bu isimsiz kadın sadece dinî kaynaklara değil, aynı zamanda Arap şiir 

biçimine de hâkimdir.297 

 Aynı şekilde, Samuel ha-Naggid’in (993-1055/1056?) kızı Kasmonah da bir Tora 

bilginiydi.298  Haham Menahem’in kızı ve Le Mans’lı Yaşlı Haham Elijah’ın (11. yüzyılın ikinci 

yarısı) kız kardeşi Bellette (Bella) kadınlara onlarla ilgili Yahudi yasalarını öğretiyordu. Bellette 

otorite sahibi bir kadındı ve yaşadığı şehirdeki kadınların manevi lideri olarak anılmaktaydı.299 

Almanya’dan bir örnek de Wormslu R. Eleazar b. Judah’ın (ö. yaklaşık 1230) eşi Dulcea’dır.300 

Kendisi kadınlara dersler veren,301 halaha konusunda uzman bir kadındı ve kocasının vaazlarını 

dinlemek için Şabat günü sinagoga gidiyordu. 302 1270’lerde yaşayan Bağdatlı Haham Samuel b. 

 
294  Grossman, s. 211. 
295  Keren, “Torah Study”. 
296  Bilge, eğitimli kadın manasına gelmektedir.  
297  Reneé Levine Melammed, “The Jewish Women in Medieval Iberia”, Jonathan Ray (Ed.), The Jew in 

Medieval Iberia: 1100-1500, Jews in Space and Time, Boston: Academic Studies Press, 2012, s. 258. 
298  Keren, “Torah Study”. 
299  Grossman, s. 212. 
300  Ivan G. Marcus, Jewish Culture and Society in Medieval France and Germany, London New York: 

Routledge, Taylor & Francis Group, 2020, s. 173. 
301  Bazı kaynaklar isminin kesin olarak bilinmediğini ifade ederken, isminin Dulcina olduğunu kaydeden başka 

kaynaklar mevcuttur. Örneğin bk. Kaufmann Kohler ve Isaac Broyde, “Eleazar ben Judah ben Kalonymus 

of Worms”, Jewish Encyclopedia (Erişim 20 Ocak 2024). 
302  Keren, “Torah Study”. 



51 

 

Ali’nin (ö. 1194) kızı, Bat ha-Levi de zikredilmesi gereken kadınlardan bir diğeridir.303 Sözü edilen 

kadın,  kendisi de öğrenmek istemesine rağmen öncelikli amaç erkeklerin Tora çalışması olduğu için 

Eleazar’ın kendini çalışmalarına adayabilmesi adına bir iş kurmuştur.304 

R. Israel b. Pethahiah Isserlein’in (1390-1460) ismi bilinmeyen kızı ve Modena’lı R. 

Solomon’un (1524–1580) eşi Fioretta (Batsheva) gibi bilgili kadınlar Tevrat, Mişna ve Talmud, 

halahik kararlar ve Kabala hakkında büyük bilgiye sahipti.305 Bir başka örnek de Praglı Eva 

Bacharach’tır (1580–1651). Eva, dönemindeki kadınlar arasında nadiren rastlanan geniş bir İbrani 

ve rabbani literatür bilgisine sahipti.306  Bir diğer örnek ise 17. yüzyılda roş yeşiva307 olarak görev 

yapan Asenat Barazani’dir.308 

R. Elijah b. Solomon Zalman (Vilna Gaon, 1720-1797) annesine ve eşine etik metinlerle 

meşgul olmalarını öğütleyen yazılar yazmıştır.309 Rebecca Tiktiner (16. yüzyıl), kadınlara yönelik 

ahlaki öğretiler, Talmud’dan seçmeler ve şiirlerden oluşan bir kitap yazmış ve yayınlamıştır.310 Yine 

seçkin bir haham ailesinin üyesi olan Rayna Batya Berlin (1817-1875), Yahudi metinleri konusunda 

çok bilgiliydi. Geleneğin sunduğu kısıtlamalara karşı çıkmış ve kadınların Tevrat ve Talmud 

okuyabilmesi gerektiğini savunmuştur.311 

Orta Çağ’da Kutsal Kitap ve halaha yorumcusu olarak eğitim görmeleri ve yetiştirilmeleri en 

muhtemel olan kadınlar, oğulları olmayan bilgili ve bir ölçüde zengin ailelerin kızlarıydı. Orta Çağ 

hahamlarının en ünlüsü olan Raşi’nin durumu da böyleydi. Gelenek, Raşi’nin kızlarının Rabbani 

hukuk ve edebiyatında oldukça bilgili olduklarını ve hatta hahamlık kararlarının alınmasında 

babalarına yardım ettiklerini kaydeder.312 Geleneğe göre üç kızı, Yohabed, Miryam ve Rahel, 

babaları tarafından eğitilmişti. Kendisi yazamayacak kadar hasta olduğunda, sekreterleri olarak 

görev yapmışlardır. Hatta Talmud’un Nedarim bölümünün şerhinin yazarlarının kendileri olduğuna 

dair bir gelenek bile vardır, ancak bu geleneği doğrulamak ya da çürütmek mümkün 

görünmemektedir. Raşi’nin kızları hakkındaki sınırlı bilgi göz önüne alındığında, yorumlayıcı 

çalışmalarından herhangi birinin kadınların özel kaygılarını ele alıp almadığını bilmek mümkün 

değildir. Rönesans İtalya’sı aynı zamanda, Ferrera’lı Pomona da Modena (15. yüzyılın sonları) ve 

 
303  “Samuel ben Ali”, Encyclopaediajudaica (Erişim 05 Haziran 2023).  
304  “Eleazar Ben Judah Of Worms”, Britannica (Erişim 01 Ocak 2024). 
305  Keren, “Torah Study”. 
306  Zdeňka Jastrzembská vd., Czech Women Philosophers and Scientists, Cham: Springer International 

Publishing, 2021, s. 11; Jewish Virtual Library, “Bacharach” (Erişim 21 Mart 2024). 
307  Yeşiva Başkanı. Yeşivanın başındaki Rav, eski devirlerde aynı zamanda tüm cemaatin de başkanıydı.  

Besalel, “Roş Yeşiva”, Yahudilik Ansiklopedisi K-R, s. 530. 
308  Renee Levine Melammed, “Asnat Barazani”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 05 

Aralık 2023).  
309  Keren, “Torah Study”. 
310  Gerda Lerner, The Creation of Feminist Consciousness: From the Middle Ages to Eighteen-Seventy, New 

York: Oxford University Press, 1994, s. 28. 
311  Brenda Bacon, “Rayna Batya Berlin”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 20 Ocak 

2024). 
312  Zeitlin Solomon, “Rashi (Rabbi Solomon of France)”, American Jewish Year Book, 41, 1939, s. 116. 



52 

 

Fioretta (Batsheva) da Modena (16. yüzyıl) gibi az sayıda yüksek eğitimli Yahudi kadının, kamusal 

rolleri olmamasına rağmen, eğitimli oluşlarıyla tanındığı bir ortam olmuştur.313 

Birkaç örnekte, Yahudi kadınların Yahudi hukuku öğretmeni olduğu tespit edilmiştir; 

bunlardan en iyi bilineni Rabbanit Miriam ünvanıyla tanınan, R. Solomon Luria’nın eşi Mariam 

Shapira Luria’dır (1350-1427). Mariam Shapira on üçüncü yüzyılda İtalya’da Talmud dersleri 

vermiştir.314 Shapira öğrencilerinin dikkati kendisini görerek çalışmalarından uzaklaşmasın diye bir 

perdenin arkasında otururarak Talmud derslerini vermiştir.315 R. Jacob Mizrahi’nin eşi Asenat (16. 

ve 17. yüzyıllar) tanınmış örneklerden bir diğeridir. Bilgili bir Yahudi kadının kamusal rolünün farklı 

bir modeli de İbraniceyi akıcı bir şekilde konuşabilen aynı zamanda klasik geleneklerde de eğitim 

almış olan Venedikli Sara Copia Sullam’dır (1592–1641). Bir şair ve hem Yahudi hem de Hıristiyan 

entelektüellerin hamisi olan Sullam, rahip Baldassar Bonifaccio (1585-1659) tarafından ruhun 

ölümsüzlüğünü inkâr ettiği iddiasıyla suçlanmıştır.316 İki gün sonra yazdığı cevap, aldığı eğitimin ve 

sahip olduğu keskin zekânın parlak bir göstergesidir. Manifestonun tamamı iki günde yazılmıştır, 

ancak çeşitli Kitab-ı Mukaddes, Talmudik ve edebî alıntılar sayesinde Sullam’ın entelektüel 

kapasitesini ve yüksek eğitim seviyesini göstermeyi başarmıştır.317   

18. yüzyılın sonlarında Yahudi Aydınlanması, kadınların bu eğitime dâhil edilmesinin acil bir 

ihtiyaç olduğunu ortaya koymuştur. 19. yüzyılın sonlarında, halahik revizyon için daha fazla çağrı 

ortaya çıkmıştır. Tüm bu gelişmelerden bağımsız olarak, gelişen halahik hükümlere bakılmaksızın, 

bazı kadınlar tüm zaman dilimlerinde Tora çalışmıştır. 

18. ve 19. yüzyıllarda Yahudilikte, haham ailelerinde yetişmiş “Tora çalışan bilgili kadınlar” 

geleneği devam etmiş gibi görünse de bu kadınlar çoğunlukla kendi yazılarından ziyade sadece 

ikincil kaynaklardan bilinmektedir. Alman Krendel Steinhardt (1720–1776), Gittele Eger (ö. 1679), 

Amsterdamlı Dina Segal ve Polonyalı Sara Oser gibi kadınlar çoğunlukla İbrani şairler olarak 

tanınmaktadır. Bu kadınlardan bazıları, Moses Mendelssohn ile yoğun bir şekilde yazışan Tcharna 

Rosenthal örneğinde olduğu gibi, Talmudik öğrenimi Yahudi aydınlanmasının öğrenimi ile 

birleştirmiştir. Ancak kaynakların niteliği göz önüne alındığında, bu kadınların birçoğu hakkında 

efsane ile tarihsel olarak doğrulanabilir bilgiler arasında ayrım yapmanın zor olduğu 

kanıtlanmıştır.318 

 
313  Carol A. Newsom, “Women as Biblical Interpreters before the Twentieth Century”, Carol A. Newsom 

(Ed.), Women’s Bible Commentary, Louisville: Westminster John Knox Press, 2012, s. 12. 
314  Lawrence H. Fuchs, Beyond Patriarchy: Jewish Fathers and Families, Hanover: Published by University 

Press of New England, Brandeis University Press, 2000, s. 68.  
315 Gustav Karpeles, Jewish Literature and Other Essays, Philadelphia: The Jewish Publication Society of 

America, 1911, s. 117. 
316  Lori J. Ultsch, “Sara Copio Sullam: A Jewish Woman of Letters in 17th-Century Venice”, Italian Culture, 

18(2), 2000, s. 76. 
317  Deborah Ashira Tennen, Sara Copio Sullam: A Verse Translation (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

Stanford Üniversitesi, Stanford, 2014, s. 11.  
318   Newsom, s. 16. 



53 

 

Görüldüğü üzere, Talmud çalışmaları incelendiğinde, genellikle dikkatler erkeklerin üzerinde 

toplanmış, onların görüşleri ve tartışmaları tarihe yansımıştır. Yahudi kadınların eğitimi ise temelde 

ev içi beceriler edinmeye yönelik olacak şekilde sınırlanmıştır. Ancak ev içi gerekli olan beceriler 

aynı zamanda ev ve evlilik hayatı için geçerli olan halahik kuralları bilmeyi ve bazı duaları 

ezberlemeyi de içermektedir. Geleneğin kadınların entelektüel ve hatta ahlaki yeteneklerine dair 

şüpheci bakış açısı ve ileri düzeyde halahik bilgi edinmelerine karşı uyarıları nedeniyle, kadınlar 

genellikle Talmud çalışamazlardı. Bu, Yahudilikte erkek ve kadın rolleri arasındaki belirgin 

ayrımlardan biridir. Ancak tarihin bazı noktalarında teorideki bu kabullerin önüne geçilebilmiştir. 

Kaynaklarda Talmud çalışmayı başarmış, toplumsal beklentilere meydan okuyan birkaç Yahudi 

kadına rastlamaktayız. Zekâlarıyla ve bilgileri ile öne çıkan bu kadınlar genellikle bazı Doğu 

ülkelerindendir; bu ülkelerdeki Yahudilerin zulüm görmeden ve nispeten özgür bir şekilde 

yaşamaları, Talmud ve diğer öğrenim dallarının çalışılmasına imkân tanımıştır. Bu çerçevede 

Talmud çalışmaları ile öne çıkan Yahudi kadınlara tezimizde yer vermek, tarihsel bağlamı 

güçlendirecek, kapsayıcı ve çeşitli bir tarihsel perspektif sunarak yaklaşımınızı da 

zenginleştirecektir. 

3. 4. 1. Fustatlı Kadın Öğretmen  

Talmud bilgisini haiz olduğunu bildiğimiz kadınlardan biri, ismi bilinmeyen, 12. yüzyılda 

yaşamış “Fustatlı Öğretmen”dir. Kendisi hakkında edinebildiğimiz bilgiler oldukça sınırlıdır. 

Fustatlı bu kadın öğretmenin durumu diğer örneklerden bazı noktalarda farklıdır. Bu dönemlerde 

Talmud çalışabilmiş kadınlar çoğunlukla zengin ve eğitimli ailelerde yetişmiş ve benzer statüde 

eşlerle evlendirilmiştir. Mısır’ın Fustat kentinde yaşayan “Kutsal Kitap Öğretmeni” ise küçük bir 

çocukken yetim kalmış ve dokuz yaşında yasal vasisinin oğluyla evlendirilmiştir.319  

Fustatlı Öğretmen hakkındaki bilgililerimiz responsalara dayanmaktadır. Her ikisi de 

Maimonides’e gönderilmiş olan iki ayrı mektupta kendisinden bahsedildiği bilinmektedir. Bunlardan 

ilkinde iş veya kişisel sebeplerle evden bir süre uzaklaşan bir kocanın eve döndüğünde eşini, 

öğrencilerine Talmud öğretir hâlde bulduğundan bahsedilmektedir. Bu mektupta koca, eşi için şöyle 

söylemektedir: “Korkarım ki bu durum senin için uygun değil, çünkü bu öğrencilerin babaları ve 

çocukları ile de görüşmek zorunda kalacaksın. Onlar yüzünden utanç verici bir duruma düşeceksin. 

Bunu hem şahsım hem de şahsın adına istemiyorum!” Metnin devamından, kadının mülk sahibi 

olduğu ve eşinin, boşanırsa mülkünü kaybedeceğinden endişe duyduğu için boşanamadığı, böylece 

 
319  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 64. 



54 

 

Fustatlı Öğretmenin derslere devam ettiği anlaşılmaktadır.320 Mektuplardan anlaşıldığı üzere kocası 

onu inatçı bir eş, bir moredet,321 mehrini ödemeden boşayabileceği biri olarak görmekteydi.322  

Fustatlı Öğretmen ekonomik olarak güçlü olmadığı ve eşinden de ekonomik anlamda destek 

görmediği için böyle bir mecburiyetin içinde kalmıştır. Nitekim responsada şöyle geçmektedir: 

 “Kocası evin geçimini sağlamanın kendisi için zor olduğunu anlayınca, çocuk dokuz aylıkken 

onu annesiyle birlikte bıraktı ve İsrail topraklarında, Şam’da ve başka yerlerde üç yıl boyunca 

seyahat etti ve evde bulunmadı. Ne kendisi ne de bebek için o akşam yemekte yiyecek bir şey 

bıraktı… (Fustatlı Öğretmenin) çocuklara Tora öğreten bir erkek kardeşi vardı ve kadın Tora 

hakkında bilgi sahibiydi. Kadın, içinde bulunduğu sefaletten dolayı ölmek üzere olduğu ve 

kocası da evde olmadığı için, kendisini ve oğullarını geçindirebilmek amacıyla kardeşinden 

çocuklara Tora öğretmesine izin vermesini istedi.”323  

 

Görüldüğü üzere Fustatlı Öğretmen, geleneğin menfi tutumuna rağmen zengin ve entelektüel 

ailelere mensup olup bu sayede Talmud çalışmayı başarmış kadınların genel profilinin dışındadır. 

Talmud çalışmayı ve öğretmeyi içinde bulunduğu ekonomik darlığa bir çözüm olarak kullanmıştır. 

Ancak içinde bulunduğu şartlar göz önüne alınmaksızın özellikle eşinin menfi tutumuyla 

karşılaşmıştır. Bu örnek aynı zamanda Fustat’taki Yahudi cemaati bu kadını sadece bir öğretmen 

olarak kabul etmekle kalmayıp aynı ona zamanda saygı duyduklarını da vurgulamaktadır; zira o 

başka bir yere gitmek yerine tek başına yönettiği okula oğullarını getirmeye devam etmiştir. 

3. 4. 2. Bat ha-Levi  

Müslüman ülkelerdeki Yahudi toplumlarında Tora bilgisini haiz kadınların varlığından da 

özellikle bahsetmek gerekir. Bilhassa Abbasîler döneminde zengin ve entelektüel bazı ailelerden 

kızlarını okutanlar olmuştur. Bu sınırlı örneklerden en önde geleni, adı bilinmeyen ancak faaliyetleri 

bir Orta Çağ seyahatnamesinde kaydedilen, eğitimli ve bilgili bir kadın olan Bat ha-Levi’dir 

(Levi’nin kızı).324  

Bat ha-Levi, Bâbil Gaonu R. Samuel b. Ali’nin kızıdır. 1170’lerde Bağdat’ı ziyaret eden 

Regensburglu R. Petahya, Bat ha-Levi’nin, babasının ünlü yeşivasında Tora öğretmeni olarak yaptığı 

 
320  Reneé Levine Melammed, “He Said, She Said: A Woman Teacher in Twelfth-Century Cairo”, AJS Review, 

22(1), 1997, s. 22- 23. 
321  Mişnaik ve erken Talmudik dönemlerde moredet, kocasının kendisine karşı işlediği gerçek ya da hayali bir 

suçun cezası olarak cinsel ilişkiyi reddeden bir kadındı. Shlomo Riskin, The Moredet: A Study of the 

Rebellious Wife and Her Status in Inititating Divorce in Jewish Law (Yayımlanmamış Doktora Tezi), New 

York Üniversitesi, New York, 1982, s. 2. Bu açıklamaya ek olarak, verilen işleri yapmayı reddeden evli bir 

kadın, evlenme zamanı gelmiş ve evlenmeyi reddeden nişanlı bir kız ya da kadın ve ile levirat evliliği 

yapmayı reddeden bir kadın da moredot olarak kabul edilir. Tirzah Meachem, “Legal-Religious Status of 

the Moredet (Rebellious Wife)”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, (Erişim 31 Ocak 2024).  
322   Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 54. 
323  “Ona şöyle dedi: ‘Ya herkes gibi evinde yaşa ya da (başka bir kadınla) evlenme hakkını bana ver.’ Adı 

geçen kadın ona şöyle dedi: ‘Önceleri çektiğim yoksulluktan bıktım ve usandım; oğullarım ve ben, 

çocukları eğitmeye başladığım günden beri hayatta kalabiliyoruz.’ Ve kadın ona şöyle dedi: ‘Eğer 

boşanmak istiyorsan seni serbest bırakacağım ve alıkoymayacağım. Ama (başka bir kadınla) evlenmene 

izin mi vereyim? Bunu asla yapmayacağım!’” 
324  Tallan-Taitz, “Learned Women in Traditional Jewish Society”. 



55 

 

işi şöyle anlatır: “Ve onun (R. Samuel) oğlu yoktur, ancak bir kızı vardır. Tora ve Talmud konusunda 

ustalaşmıştır. Bir pencerenin ardından erkek öğrencilere ders verir. Kendisi binanın içindeyken, 

öğrenciler aşağıda, dışarıdadır böylece onu görmezler.”325 Erkek öğrencilerin bir kadın öğretmenle 

yüz yüze gelmesi uygun bulunmayacağı için perde arkasından ders vermek suretiyle olası toplumsal 

veya dinî kısıtlamalara rağmen öğrenmenin devam etmesi sağlanmıştır. 

Bazı araştırmacılara göre bu hikâye efsanevi bir karaktere sahiptir ve güvenilir bir tarihî 

kaynak olarak görülmemelidir. Ancak aynı dönemin en büyük Bâbilli şairlerinden olan Eleazer b. 

Yaakov (yak. 1195-1250), bir şiirinde ilmiyle herkes tarafından tanınan seçkin Yahudi bir kadından 

bahsetmektedir. Eleazar b. Yaakov tarafından yazılan şiir şeklindeki bu methiyenin Bat ha-Levi 

hakkında olduğu düşünülmektedir. Şiirde Bat ha-Levi’den birçok erdemi ve bilgeliğiyle öne çıkan 

bir kadın olarak bahsedilmiş, ancak adı zikredilmemiştir: 

“Yürek burkan bir hüzün. 

Halk için bir hikmet ve iftihar abidesi, 

Kıymetli hanımefendinin ölümü üzerine…  

Tüm kâinatın yüreğini dağlayan bir iç çekiş. 

Ve onun sâyesinde himaye edilen mütevazı insanlar için, 

İnsanoğulları ve rahimdeki tüm çocuklar için, 

O, âma için göz, lâl olan için dil gibi değil miydi? 

Ve kâinatın gözleri onun aydınlığıyla ışıldadı. 

Ve kötülüğe dair muazzam tasavvurlar vardı. 

Onun rayihası yeryüzünün en uzak köşelerine kadar yayılmadı mı? 

Tıpkı tarçın ve en iyi parfümler gibi. 

Gizemleri gün ışığına ve saklı olanı ortaya çıkardı.”326  

 

Bat ha-Levi’ye ithaf edildiği düşünülen bu şiir, vefatına duyulan derin üzüntüyü ve şahsına 

hayranlığı dile getiren bir ağıt ya da mersiye gibi görünmektedir. “Halk için bir hikmet ve iftihar 

abidesi” ifadesi ile toplumunda gördüğü saygı vurgulanmaktadır. Bu şiir sadece bilge ve itibarlı değil, 

aynı zamanda derinden sevilen ve yası tutulan bir kadına güçlü bir övgü niteliğindedir. Bu yönüyle 

Bat ha-Levi’nin tıpkı Fustatlı öğretmen gibi saygı gördüğünü söyleyebiliriz.  

Babası sayesinde muhtemelen zengin bir ilmî muhite sahip olan Bat ha-Levi’nin bir bilgin 

olarak itibarı, ilmi yeteneklerinin ve Talmudik çalışmaya olan bağlılığının altını çizmektedir. 

Kadınların örgün eğitime erişimini kısıtlayan toplumsal normlara rağmen, Tora öğrenimi ve 

Talmudik yorumlama konusunda dikkate değer bir yetenek göstermiştir. 

 
325  Judah ben Samuel, Pethahiah, Travels of Rabbi Petachia of Ratisbon, (Çev. A. Benisch), Piscataway: 

Gorgias Press, 2012, s. 19-20.  Arslantaş, “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları”, s. 

461; Grossman, s. 154;  Binyamin ben Yonah ve Petaḥyah ben Yaʿaḳov, Ortaçağda iki Yahudi seyyahın 

Tudela’lı Benjamin ve Ratisbon’lu Petachia: İslam dünyası gözlemleri, (Çev. Nuh Arslantaş), İstanbul: 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013, s. 143. 
326  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 54;  Tallan ve Taitz, “Learned Women in Traditional Jewish 

Society”.  



56 

 

3. 4. 3. Fioretta Modena  

Fioretta Modena, Yahudi cemaatlerinde kadınların önemli ancak çoğu zaman yeterince 

dikkate alınmayan bir rolüne dikkat çekmektedir. Modena, kadınların çoğunlukla eş ve anne 

rolleriyle ön plana çıktığı bir ailede yetişmiştir.327 Fioretta bu ailedeki tek eğitimli kadın değildir, kız 

kardeşi Mantua’lı Diana Rieti de aynı derecede eğitimli bir kadın olarak bilinmektedir.328 Modena, 

Shlomo da Modena’nın eşiydi. Kocasının yeğeni de ünlü bir haham, kâtip, eğitimci ve tarihçi olan 

Yehuda Arye (Leon) Modena’dır (1571-1648).329 Bu açıdan Fioretta Modena’nın muhitinin, Talmud 

ve diğer metinleri çalışabilmesi için uygun olduğu sonucuna varabiliriz.  

Fioretta, Tevrat, Mişna, Talmud, Midraş ve Yahudi hukuku konularında bilgiliydi.330 Fakat 

bilgisi sadece bu metinlerle sınırlı değildi, aynı zamanda Zohar’ın ilmine de vakıf olduğu 

bilinmektedir.331 Modena bu metinleri hem çalışmış hem de öğretmiştir. Derslerinin her birini, kendi 

hazırladığı haftalık çalışma programlarına göre takip etmiştir.332 Öğrencilerinden birisi de kızı 

İmperia’dan olan torunu,333 Modenalı Aaron Berechiah’dır (ö. 1639).334  Modena’nın, Modena’da 

haham olan bilgin, kabalist ve yazar Aaron Berechiah’a,335  kendi verdiği eğitimin yanı sıra, mümkün 

olan en iyi öğretmenleri bulmak için hiçbir masraftan kaçınmadığı, onunla birlikte şehirden şehre 

seyahat ettiği ve bu süreçte ona destek olduğu anlatılmaktadır.336 Modena bu dönemde ve bu muhitte 

torununa Tora çalıştırması yönüyle tek değildir. Yahudiler arasında, özellikle de babalar ve 

büyükbabalar meşgulken, anneler ve büyükanneler düzenli olarak ailelerindeki genç erkeklerin 

eğitimini üstlenirlerdi.337  

Modena’nın isminin zikredildiği bir diğer önemli nokta Dona Gracia Mendes338 (yak. 1510-

1569) ile ilişkisidir. Bazı araştırmacılara göre Modena’nın, aynı dönemde Ferrara’da yaşayan ve çok 

 
327  Leone Modena ve Mark R. Cohen, The Autobiography of a Seventeenth-Century Venetian Rabbi: Leon 

Modena’s Life of Judah, Princeton, N.J: Princeton University Press, 1988, s. 9. 
328  Jewish Virtual Library, “Modena, Fioretta” (Erişim 03 Ocak 2024).  
329  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 111. 
330 Chabad.Org “Mystical Safed Women- A Number of Women Are Also among the Righteous Jewish 

Mystics” (Erişim 04 Ocak 2023).  
331  Salomo Baal-Shem, Qabbalistic Magic: Talismans, Psalms, Amulets, and the Practice of High Ritual, 

Rochester: Destiny Books, 2011, s. 25. 
332   Chabad.Org “Mystical Safed Women- A Number of Women Are Also among the Righteous Jewish 

Mystics”.   
333  Modena-Cohen, s. 79. 
334  Baal-Shem, Qabbalistic Magic: Talismans, Psalms, Amulets, and the Practice of High Ritual, s. 25.  
335   Katz, Yael Levine. “Mystical Safed Women- A Number of Women Are Also among the Righteous Jewish 

Mystics”, Chabad.org. (Erişim 04 Ocak 2023.)   
336  Howard Adelman, “The Literacy of Jewish Women in Early Modern Italy”, Barbara J. Whitehead (Ed.), 

Women’s Education in Early Modern Europe: A History, 1500-1800, Garland Reference Library of Social 

Science, vol. 1124, New York: Garland Publishing, 1999, s. 142. 
337  Adelman, The Literacy of Jewish Women in Early Modern Italy, s. 142. 
338  Konverso bir ailenin kızı olarak Lizbon’da 1510 yılında dünyaya gelen Gracia, Portekiz kayıtlarında 

Beatrice de Luna ismiyle yer almıştır. 1537 yılında babasının ani ölümü üzerine Dona Gracia, büyük bir 

servetin sahibi olmuştur. Dona Gracia, 16. yüzyıl dünya ekonomisi ve siyaseti için önemli bir figürdür. 

Cengiz Toraman-Elif Ulucenk, “16. yüzyılda Konverso Kadın Bir Banker: Dona Gracia Nasi Mendes ve 

Osmanlı Devleti ile İlişkileri”, Muhasebe ve Finans Tarihi Araştırmaları Dergisi, 22, 2022, s. 42. 



57 

 

az Yahudi eğitimi almış eski bir marrano339 olmasına rağmen Yahudi dünyasında bir lider olan Dona 

Gracia Mendes üzerinde etkisinin olması mümkündür.340 

Modena yetmiş beş yaşında, kocasının ölümünden sonra, Safed’de yaşamak üzere Filistin’e 

doğru yola çıkmıştır. Venedik’ten geçerken Fioretta’yla tanışan Venedikli yeğeni Leon Modena’ya 

(1571-1648) göre Fioretta, Safed’e ulaşamadan ölmüştür.341 Bu yolculuğun arka planını dönemin 

İtalya’sında yaşananlardan okuyabiliriz. 1553 yılında Papa III. Julius’un, Talmud’un tüm 

kopyalarının İtalya genelinde yakılmasını emretmesinin ve 1555’te Yahudilerin paçavra ve eski giysi 

satışı dışında herhangi bir ticari faaliyette bulunmalarının yasaklanmasının doğal bir neticesi olarak 

16. yüzyılın sonuna gelindiğinde, Yahudiler güneyden neredeyse tamamen yok olmuş, orta ve kuzey 

şehirlerdeki gettolara hapsedilmiş ve ağır ayrımcı yasalardan muzdarip olmuşlardı. Bu dönemde 

kadınların ve erkeklerin ekonomik ve sosyal statüleri kötüleşmiştir. Sadece birkaç aile yüksek 

ekonomik düzeylerini sürdürebilmiştir. Erkek âlimlerin bazıları çalışmaya, yazmaya ve yayın 

yapmaya devam etmiş ancak 17. yüzyılın ortalarından itibaren İtalya’da kalan yaklaşık otuz bin 

Yahudi arasında artık seçkin, bilgili veya yetenekli Yahudi kadınlara dair hiçbir kanıt kalmamıştır. 

Bu dönemde bilgin Fioretta Modena gibi daha az tanınan kişiler artık İtalya’daki Yahudi yaşamının 

daha az görünür bir parçası hâline gelmişlerdir. Bu ortamda giderek daha da muhafazakârlaşan 

hahamlar, kadınların ev içi rollerinde sınırlı kalmalarında ısrar etmişlerdir.342 Böyle bir ortamdan 

uzaklaşmak, ev içi rollerinin yanında Tora çalışmalarını sürdürmek isteyen Fioretta için zorunlu bir 

göç olarak değerlendirilebilir.  

3. 4. 4. Perl  

Maharal’ın eşi Perl, tanınmış Altschuler ailesine mensuptur.343 Maharal olarak da bilinen 

kocası Praglı Yehuda Loew/Löw (1525-1609), 16. yüzyılın önde gelen Yahudi düşünürlerinden 

birisidir. Yahudi hukuku, felsefesi ve ahlakı üzerine çok sayıda kitap yazmış ve Talmud’un agadasına 

yeni bir yaklaşım geliştirmiştir.344 Perl, kocası kadar iyi kayıt altına alınmamış olsa da kendi başına 

önemli bir figürdür.  Perl’in babası Samuel Schmelkes’dir. Perl’in ekonomik imkânları sayesinde 

 
339  Marrano, İspanya tarihinde, zulümden kaçmak için Hıristiyan inancına geçen ancak Yahudiliği gizlice 

uygulamaya devam eden Yahudi anlamına gelir. Cihat Şeker, Marranolar’ın Tarihi ve Kültürü 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2012, s. 318-

325. 
340  Howard Ernest Adelman, Success and Failure in the Seventeenth Century Ghetto of Venice: The Life and 

Thought of Leon Modena, 1571-1648 (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Brandeis Universitesi, 

Massachusetts, 1985, s. 192-193. 
341 Jewish Virtual Library, “Modena, Fioretta”.  
342  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 106. 
343  Solomon Schechter ve M. Grunwald, “Judah Löw (Löb, Liwa) Ben Bezaleel”, Jewish Encyclopedia (Erişim 

01 Şubat 2024).  
344  Jewish Virtual Library, “Yehuda Loew (The Maharal)” (Erişim 01 Şubat 2024). Maharal aynı zamanda, 

erkek çocukların erken yaşta eğitime başlaması gerektiği fikri yerine çocukların entelektüel olgunluklarına 

uygun olarak eğitilmeleri konusundaki ısrarıyla da bilinmektedir.  



58 

 

kocası Maharal, ilmî çalışmalarına devam edebilmiştir.345 Ekonomik olarak sıkıntı çektikleri 

dönemde Perl, ekmek ve diğer unlu mamulleri satarak eşinin çalışmalarına imkân tanımıştır. 

Maharal’ın hahamlık eğitiminin maddi yükünü karısı ve kayınpederi karşılamıştır.346 Torunlarından 

aktarılan geleneğe göre, Maharal’ın eşi Perl, kendi başına parlak bir Talmud bilginiydi.  Kocasının 

bazı responsalarını yazmasına ve edebî eserlerini düzenlemesine yardımcı olmuştur.347 Altıncı 

Lubavitcher Rebbe’nin anılarında kendisinden şöyle bahsedilmektedir:  

“Her gün kocasıyla ders yapıyordu. Birlikte sadece Talmud ve halaha değil, aynı zamanda etik 

ve metafizik de çalışıyorlardı. Kendisi hakkında, sekiz yaşından beri en az beş saat ders 

çalışmadığı bir gün bile geçmediğini söylerdi. Maharal ile evlendikten sonra birçok kişi ona 

halahik sorular gönderirdi, soruları kocasına okuyan ve sonra cevaplarını yazan oydu. 

Maharal’ın tüm eserlerini düzenler ve redakte ederdi. Perl’in, en az sekiz yerde kocasının 

yazılarında, bilgelerin alıntılarında veya Raşi’nin yorumlarında hatalar bulduğu söylenir.”348 

 

Perl, kocasının ilmî faaliyetlerinde önemli bir rol oynamış, eserlerinin tanzimine ve tashihine 

yardımcı olmuştur. Perl’in kişisel çalışmaları hakkında ayrıntılı bilgi bulunmamakla birlikte, 

Maharal’a sağladığı destek sayesinde etkisi dolaylı olarak kendini göstermiştir. Maharal’ın ilmî ve 

toplumsal çalışmalarını sürdürmesine olanak tanıyan istikrarlı bir ortamın tesisinde Perl’in rolü 

mühimdir. 

3. 4. 5. Bayla Falk  

Bayla Falk (Bella Cohen); desteği, idaresi ve sessiz katkılarıyla, toplumda daha çok tanınan 

kocalarının başarısı için oldukça önemli katkılarda bulunan pek çok Yahudi kadından bir diğeridir. 

Bayla Falk, Talmudik öğrenim görmüş sayılı Yahudi kadından biridir. 16. yüzyılın ortalarında 

Lemberg’de doğmuş; çok ileri bir yaşta Kudüs’te ölmüştür. Lemberg cemaatinin başkanı İsrael 

Edels’in kızı ve “Sefer Me’irat Enayim”in yazarı olarak tanınmış Talmudist Joshua Falk ha-Kohen’in 

(1555-1614) eşidir. Kayınpederi tarafından desteklenen Joshua Falk, çalışmalarını özel olarak 

sürdürmüş ve Lemberg’de bir Talmudik okul yönetmiştir. 1614’te öldüğünde, karısı Bayla Falk 

Kudüs’e taşınmıştır. Bayla’nın Talmudik çalışmalara karşı güçlü bir eğiliminin ve bilgisinin olduğu 

böylelikle bazı zor halahik davalarda kararlar verdiği bilinmektedir. Bu kararlardan biri, bayramlarda 

ışıkların kutsanmasının ışıklar yakıldıktan sonra değil önce söylenmesi gerektiğidir.349 

 
345  Evliliğinden bahseden bir kaynakta şöyle geçer: “(Cemaatin) önde gelen yetkililerinden, serveti, malı 

mülkü ve iyi konumu sayesinde zamanının büyük adamlarından biri olan ve yönetimle de yakın ilişkileri 

bulunan Haham Yakup’un oğlu, onurlu ve şanlı Haham Samuel’in kızıyla nişanlanmıştı.” Giuseppe Veltri, 

“Science and Religious Hermeneutics: The ‘Philosophy’ of Rabbi Loew of Prague”, Ed. Jürgen Helm- 

Annette Winkelmann, Religious Confessions and the Sciences in the Sixteenth Century, Leiden: Brill, 2001, 

s. 122.  
346  Veltri, Science and Religious Hermeneutics, s. 122-123. 
347 Chabad.Org,  “About the Maharal Every Jew Should Know” (Erişim 22 Kasım 2023).  
348  Chabad.Org,  “12 Women Who Impacted Torah Scholarship - Culled from the Span of Jewish History, 

from the Talmudic Era to Pre-War Europe” (Erişim 20 Kasım 2023).  
349  Louis Ginzberg ve Israel Berlin, “Bella, wife of Joshua Falk”, Jewish Encyclopedia (Erişim 01 Şubat 2024). 



59 

 

Bayla Falk, dindar ve Tora’ya düşkün kişiliğiyle tanınmıştır. Bayla’nın oğulları kendisinden, 

her gün sinagoga ilk gelen kişi olmasından ve sürekli olarak Tora öğrenmekle meşgul olmasından 

ötürü övgüyle bahsetmişlerdir.350 

3. 4. 6. Asenat Barazani 

Talmud çalışmış, eğitim görmüş ve eğitim vermiş figürlerden bir diğeri ve belki de en öne 

çıkanı Asenat Barazani’dir. Öyle ki kendisi babasının ölümünün ardından eşiyle birlikte, hatta çoğu 

zaman eşinden daha çok söz hakkına sahip olarak yeşivayı yönetmiştir.  

Asenat Barazani 1590’da Kuzey Irak’ta351 diğer pek çok Yahudi kadın bilgin gibi haham bir 

ailenin tek çocuğu olarak dünyaya gelmiştir. Asenat’ın babası Shmuel Barazani’nin, kızının 

yeteneklerine büyük saygı duyduğu bilinmektedir. Haham Jacob b. Judah Mizrahi ile evlenmesini 

kabul ettiğinde kızının eğitimine devam edebilmesini şart koşmuştur. Haham Barazani, “bilge kadın” 

olarak statüsünü korumak için Asenat’ın ketubasında, Asenat’ın “asla ev işleriyle uğraşmaması 

gerektiğini” belirtmiştir.352 Asenat bu alışılmadık talebi mektuplarından birinde şöyle anlatır: 

“...kocama beni çalıştırmayacağına dair yemin ettirdi ve o (kocası) da (babasının) emrettiği gibi 

yaptı.”353 Kocasının ölümünden sonra Asenat Barazani, babasının akademisinin başına geçmiş ve 

orada Tora öğretmiştir.354   

Asenat, cemaatine yazdığı bir mektupta yetiştirilme sürecini şöyle anlatır: “Hayatım boyunca 

evimden dışarı adımımı atmadım. Ben İsrail kralının kızıydım. Bilginler tarafından yetiştirildim; 

merhum babam tarafından şımartıldım. Bana dinî konular dışında hiçbir sanat ya da zanaat 

öğretmedi.”355 Kendisinden “İsrail kralının kızı” olarak bahsetmesi, saygın bir soydan geldiğinin ve 

ailesinin gördüğü yüksek itibarın güçlü bir ifadesidir. “Bilginler tarafından yetiştirilmiş” olması, 

Asenat’ın genç yaştan itibaren bilgi ve düşünce dolu bir ortamda yetiştiğini göstermektedir. 

Babasının ona “dinî konular dışında hiçbir sanat veya zanaat” öğretmeme kararı, dinî ve ilmî eğitime 

bilinçli bir şekilde odaklanıldığını ortaya koymaktadır. Bu vurgu, babasının onun sahip olduğu 

zihinsel ve manevi kapasitenin farkına vardığını ve bu doğrultuda yetiştirdiğini göstermektedir. 

Asenat “şımartılmak” ifadesiyle maddi ikramları kastetmiş olamaz zira kayıtlar ailesinin son derece 

fakir olduğunu anlatmaktadır.356 Onun rızık olarak atıfta bulunduğu, ilahî şeyler ve Tora çalışmaları 

olmalıdır.  

Asenat Barazani hakkında farklı anlatılar mevcuttur. Bir anlatı şöyle der:  

 
350  Tallan ve Taitz, “Learned Women in Traditional Jewish Society”. 
351  Ünal, “Yahudilik’te Kadın Algısı”, s. 51. 
352  Tirzah Firestone, The Receiving: Reclaiming Jewish Women’s Wisdom, Pymble: HarperCollins, 2007, s. 

117. 
353  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 176. 
354  Tallan- Taitz, “Learned Women in Traditional Jewish Society”. 
355  Firestone, The Receiving, s. 112. 
356  Firestone, The Receiving, s. 113. 



60 

 

“R. Shmuel Adonai’nin (Barazani) kızı Asenat çok bilge bir kadındı ve Tora’yı öğrenmişti. 

Kabalanın bilgeliğini öğrendi, mucizeler ve harikalar (gerçekleştirme) konusunda büyük bir üne 

sahipti. Bir erkek ve bir kız çocuk doğurduktan sonra Tanrı’ya; âdet görmemek için dua etti. 

Böylelikle öğrenmeye, kutsallığa ve arınmaya daha fazla vakit ayırabilecekti. Ve Tanrı onun 

isteğini kabul etti.”357 

 

Asenat Barazani, Tora ve Kabala bilgisiyle saygı görmekteydi. Onu, mucizeler ve harikalar 

konusunda büyük bir üne sahip “çok bilge bir kadın” olarak tanımlamak, ona duyulan yüksek saygıyı 

yansıtmaktadır. Bu, onun bilgisinin ve ibadetlerinin toplumu üzerinde derin bir etkisi olduğunu 

göstermektedir. Ayrıca dua yoluyla âdet kanamasını durdurabildiği iddiası, cemaatin onun manevi 

gücüne olan inancını vurgulamaktadır. Asenat’ın âdet kanamasının durması için dua ederek, tipik 

olarak kadınlara yöneltilen fiziksel sınırlamaları aşmaya çalışması, ibadetlerine olan bağlılığını ve 

dinî yaşamına kesintisiz olarak kendini tamamen adama arzusunu yansıtmaktadır. 

Asenat Barazani hem Tora öğrenmiş hem de öğretmiştir. Ders vermeye başlamasından şöyle 

bahsetmektedir: “Başlangıçta kocam kendi çalışmalarıyla çok meşguldü ve öğrencilere ders verecek 

zamanı yoktu. Ben de onun yerine onlara ders veriyordum.” O, kocasıyla birlikte Kuzey Irak’ta 

dersler vermiştir.358  Kocasının ölümünden sonra, karşılaştığı ciddi mali zorluklara rağmen yeşivayı 

kapatmayı reddetmiş, oğlu Samuel henüz roş yeşiva olamayacak kadar küçükken bir adım öne 

çıkarak yeşivanın yönetimini devralmıştır. Böylelikle Yahudi tarihinde bir yeşivanın ilk kadın roş 

yeşivası olmuştur.359 Bu durumu şöyle ifade etmektedir: “Ben Tora öğretmeni olarak ve (onların) 

suya daldırma, Şabat, âdet kirliliği, dua ve benzerlerine uymalarını isteyen ve değilse kınayan kişi 

olarak kalıyorum.”  Asenat Barazani bilge bir kadın olarak saygı görmüş ve Kuzey Irak 

topraklarındaki Yahudiler tarafından Tannit360 olarak adlandırılmıştır. 17. yüzyılın başında İbranice 

yazdığı sayısız mektup, zamanında Yahudi kadınların nadiren hâkim olduğu bir dili mükemmel bir 

şekilde kullandığını göstermektedir. 

Asenat’ın durumu diğer figürlerden farklıdır. Yahudi tarihinde ona bu konumu kazandıran 

başta babasının sonra da eşinin desteğidir. Babasının desteği eşinin evindeki, eşinin desteği de 

ölümünün ardından yeşivadaki konumunu güçlendirmiştir.  

3. 4. 7. Rayna Batya Berlin  

Ünlü Volozhin Yeşivası’nın ikinci başkanı Reb Itzele’nin (Volozhinli R. Itzhak b. Hayim, ö. 

1849) ikinci kızı olan Rayna Batya Berlin, 1817 yılı civarında361  üyeleri Litvanya Yahudiliğinin 

 
357  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 176. 
358  Newsom, s. 13. 
359  Firestone, The Receiving, s. 118. 
360  Taitz vd., The JPS Guide to Jewish Women, s. 176. Tannit, babası için kullanılan aynı ünvan olan Tanna’nın 

dişil hâlidir.  
361  Eliyana R. Adler, “Reading Rayna Batya: The Rebellious Rebbetzin as Self-Reflection”, Nashim: A Journal 

of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 16, 2008, s. 132. 



61 

 

entelektüel ve dinî liderleri olan seçkin bir soydan gelen bir ailede362 dünyaya gelmiştir. Volozhin 

Yeşiva’sının bir dönem roş yeşivası ve 19. yüzyılın önde gelen Talmudistlerinden biri olan Naftali 

Tzvi Yehuda Berlin’in (1817-1893) eşidir. Rayna, ailedeki tek eğitimli kadın değildir. Ablasının, 

kocasının ölümünden sonra evinde ders vermeye devam ettiğinden bahsedilmektedir. Rayna tüm 

hayatını Volozhin’de, dönemin Tora aydınlarıyla yakın ilişki içerisinde ve entelektüel bir muhitte 

geçirmiştir. Böyle bir muhitte yetişen birinin Tora çalışmalarına ilgi duyması olağan bir sonuçtur. 

Çağdaşı birçok erkeğin aksine yaşamına dair bir hatırat bırakmamıştır. Babası, dedesi ya da kocası 

hakkındaki biyografi ya da referans çalışmalarında Berlin’den neredeyse hiç bahsedilmez.363 

Dolayısıyla kendisini tanımak ancak başkaları tarafından yazılan kaynakları incelemek ile mümkün 

olmaktadır. Berlin, kendisini dinî çalışmalara adamış Litvanyalı bir kadındı ancak hayatı hakkındaki 

veriler yalnızca yeğeni R. Barukh ha-Levi Epstein’ın (1862-1942) biyografik çalışması olan Mekor 

Barukh’taki (1928) “Kadınların Bilgeliği” bölümüne dayanmaktadır. Yeğenin yazılarında 

kendisinden şöyle bahsedilir:  

“Birden fazla kez, tefilin, tzizit, suka ve lulav gibi olumlu, zamana bağlı emirlerden ve çok daha 

fazlasından mahrum bırakıldıkları için, kadınların bu hayattaki dar kaderleri ve kısıtlı 

paylarından, keder ve acı içinde, buruk bir ruhla şikâyet ettiğini ve yakındığını duydum. ... 

Kadınların onurunun hiçe sayılması ve Tora’yı öğretmelerinin yasak olması nedeniyle düşük 

konumları onu daha da rahatsız ediyor ve acı çekmesine neden oluyordu.”364  

 

Berlin, Yahudi geleneğinin sunduğu kısıtlamalara karşı çıkmış ve kadınların Tevrat ve Talmud 

okuyabilmesi gerektiğini savunmuştur.365 Yeğeni Epstein, Berlin’in Talmud’da Hillel’e atfedilen, 

Tora’nın sadece bilge, alçak gönüllü ve layık olanlara öğretilmesi gerektiğini söyleyen Şammai’nin 

aksine herkese öğretilebileceği görüşünü aktardığı bir tartışmayı anlatır. Berlin’in girdiği 

tartışmalarda Talmud’a yaptığı atıflardan, Talmud’a ne kadar hâkim olduğu anlaşılmaktadır.366 Tora 

çalışmalarına çok sıkı bağlı olan Berlin, Tora çalışmasını Tanrı’ya ibadetin en yüce aracı olarak 

görmekteydi.367 

Berlin, R. Meir’in karısı Berurya, R. Nahman’ın karısı Yalta gibi birçok bilgili kadının adını 

zikrederek kadınların da Tora çalışmaları gerektiği argümanını güçlendirmeye çalışmıştır. Epstein, 

teyzesinin listesini duyduğunda memnun olduğunu aktarmaktadır. Ancak bu memnuniyet duygusu 

 
362  Dedesi Reb Hayim (Volozhinli Rabbi Hayim ben Itzhak, 1749-1821), ilk modern yeşiva olarak adlandırılan 

kurumun kurucusu olarak tanınır.  Raphael Shuchat, “Rabbi Hayyim of Volozhin’s Polemic with 

Hassidism”, Scripta Judaica Cracoviensia, 16, 2019, s. 15. 
363  E. Adler, s. 131-133. 
364  Bacon, “Rayna Batya Berlin”. 
365  Bacon, “Rayna Batya Berlin”. 
366  Don Seeman, “The Silence of Rayna Batya: Torah, Suffering, and Rabbi Barukh Epstein’s ‘Wisdom of 

Women’”, The Torah U-Madda Journal, 6, 1995, s. 91-128. 
367  Bacon, “Rayna Batya Berlin”. 



62 

 

kısa sürmüştür çünkü istisnai kadınların varlığı, kadınların bir grup olarak Tora öğrenme 

yükümlülüğünün dışında tutulduğu gerçeğini ortaya koymaktadır.368 

Epstein’ın teyzesini tasviri gerçekten dikkate değerdir. Aktardıklarına göre, teyzesi hem Yidiş 

hem de İbranice kutsal Yahudi kitaplarını düzenli olarak incelemekle kalmamış aynı zamanda 

Yahudilikte kadınların statüsüyle de derinden ilgilenmiştir.369 Görüldüğü üzere Berlin, kadınların 

Talmud da dâhil olmak üzere Yahudi metinlerini çalışmaktan dışlanmaması gerektiğine kuvvetle 

inanmaktaydı. Kadınların dinî çalışmalardaki rollerine ilişkin geleneksel görüşler göz önüne 

alındığında, Berlin’in yaşadığı dönemde yenilikçi ve bir ölçüde tartışmalı bir duruşa sahip olduğu 

görülmektedir. 

3. 4. 8. Hannah Rochel Verbemacher  

Talmud çalışmasıyla anılan bir başka Yahudi kadın da “Ludmirli Bakire” olarak bilinen 

Hannah Rochel Verbemacher’dir. Rochel 1815 yılında Ukrayna’da Volhynia’nın Ludmir 

kasabasında on yılı aşkın bir süredir çocukları olmayan bir anne babanın çocuğu olarak dünyaya 

gelmiştir. Annesi, Hannah henüz dokuz yaşındayken ölmüştür. Babası Monesh Verbermacher, 

Çernobilli R. Mottele adlı bir Hasidik üstadın takipçisiydi. Böyle bir ortamda yetişen Hannah, genç 

yaşta Tanah ve Talmud hakkında geniş bir bilgi birikimi edinmiştir.370 Annesinin mezarını ziyaret 

ettiği bir sefer ciddi bir hastalığa yakalanmış iyileştikten sonra kendisini tamamen kutsal kitapları 

çalışmaya adamıştır. Tallit ve tefilin gibi sadece erkekler için zorunlu olan emirleri de yerine 

getirmeye başlamış, zamanını tefekkür, ilim ve ibadetle geçirmiştir. Aynı zamanda Şabat öğleden 

sonraları Tora’yı açıkladığı bir tish (açık masa) yönetmiştir. Babasının ölümü üzerine aldığı mirasla 

inşa ettirdiği büyük sinagogda öğütlerini dinlemek isteyen birçok Yahudi kendisini ziyaret etmiştir. 

Tevazu gereği ziyarete gelenler ile bir kapının ya da bölmenin arkasından konuşmuştur. 1892’de 

Kudüs’te vefat etmiştir.371 Hannah ilmî çalışmalarına devam etmek için evlenmemiş, bu konuda 

cemaat liderleriyle tartışmış, böylece “Ludmirli Bakire” lakabıyla anılmıştır.372 

Hannah Rochel’in erkek kardeşi yoktur, bu yüzden babası Hannah’ya Talmud öğretmiştir.373  

Verbermacher başlangıçta kızının sadece onu gözlemlediğini düşünmüş ancak daha sonra 

Hannah’nın onunla birlikte öğrenmek istediğini fark etmiştir. Verbermacher ilk etapta kızına 

 
368  Brenda Socachevcky Bacon, “‘The Wisdom of Women’: From Epstein to Agnon”, Nashim: A Journal of 

Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 15, 2008, s. 30-44.  
369  E. Adler, s. 134. Epstein, Batya’nın sabah duasında zikredilen “Kadın olarak yaratmadığın için…” ifadesini 

de onur kırıcı bulduğunu ifade etmektedir.  
370  Bazı kaynaklara göre annesi vefat ettiğinde on dört yaşındaydı. Deutsch, s. 5. 
371  Katz, “Mystical Safed Women- A Number of Women Are Also among the Righteous Jewish Mystics”.  

1991’de hayatını konu alan bir roman yayınlandı. Gershon Winkler, They Called her Rebbe, the Maiden of 

Ludomir, New York: Judaica Press, 1991. 
372  Firestone, The Receiving, s. 15. 
373  Deutsch, s. 50. 



63 

 

öğretmekten geri durmuştur. Bu yüzden Hannah başlangıçta babasının yüksek sesli çalışmalarını 

dinleyerek sonra kendi kendine çalışmıştır. Ancak Hannah babasına, kavrayışını ve ciddiyetini 

gösteren sorular sormaya başlayınca, babası “onun da bir erkeğin öğrendiği gibi öğrenebileceğini” 

fark etmiş ve kızına bildiği her şeyi öğretmiştir.374  

Hannah Rochel’in müfredatının önemli unsurları, diğer 19. yüzyıl Doğu Avrupa Yahudi 

kızlarına sunulan eğitim fırsatlarını da yansıtmaktadır. Örneğin, Kutsal Kitap, agadik ve etik 

literatürü öğrendiği, ancak hukuki materyalleri öğrenmediği belirtilmektedir.375  

Hannah, erkek otoriter bir şehirde yaşaması nedeniyle, dinî kurumlar tarafından kınanmıştır. 

Bir erkek gibi dua etmesinden ötürü çevresi tarafından meşugaat (deli) olmakla itham edilmiş ve 

dışlanmıştır.376 Hannah babasına eşlik ettiği bir ziyarette, Hassidic rebbe Mordechai (1770–1837) 

babasını kızını kutsal kitaplar konusunda eğittiği için azarlayınca, Talmudik gerekçelerle kadınların 

kutsal metinleri incelemesinin neden gerçekten caiz olduğu konusunda tartışmıştır.377 O, babasının 

ölümünden sonra, tıpkı Bat ha-Levi gibi penceresinin ardından yüzlerce kişiyle bir araya gelerek 

oradan öğretmiş, konuşmalar yapmıştır. Kendisini eleştiren ve kınayan cemaat liderlerine 

Talmud’dan alıntılar yapan mektuplar yazmıştır.378 

Şu anda İsrail’de tedavülde olan bir Hasidik rivayete göre Ludmirli Bakire’nin kabri Kudüs’te 

değil, Kabalist Isaac Luria’nın mezarının yakınında yer aldığı varsayılan işaretlenmemiş mezar 

taşının bulunduğu Sofed’dadır. Bir başka rivayete göre ise savaş sonrası Volhynia’nın harap olmuş 

Yahudi cemaatlerine adanmış bir kitapta, Ludmir’in eski bir sakinine atfedilen bir bölüm Ludmirli 

Bakire’nin mezarından bahsedilmektedir:  

“…(Kasaba mezarlığındaki) mezar taşları arasında, halkın ortak hafızasında efsanevi bir figür 

olan ve hayatını Yaratıcı’ya ibadet etmeye adamış olan ‘Dindar Bakire’nin mezar taşı da vardı: 

o her gün sabah, öğleden sonra ve akşam dua ederdi ve hatta tefilin koyar, gemara ve Talmudik 

tartışmalar için zaman ayırırdı.” 379 

 

 Bugün hâlâ hem Fioretta Modena’nın hem de Rochel Werbemacher’ın mezarlarına turlar 

düzenlenmektedir.  

Yoksul ailelerden farklı olarak, Hannah Rochel gibi daha varlıklı ailelerde doğan kızlar evde, 

özel olarak yaşlı kadın öğretmenler tarafından eğitilirdi. Buna ek olarak, yüzyıllar boyunca, Raşi’nin 

kızları da dâhil olmak üzere bazı Yahudi kızları kendi babalarından kapsamlı eğitimler almıştır. Bu 

kızların çoğunun erkek kardeşi yoktu ve bu nedenle babalarının tüm ilgisine sahiptiler.380 

Kendilerinden bahsedilen bu kadınlar çoğunlukla erkek evladı olmayan, maddi sıkıntı 

çekmeyen ve entelektüel ailelerde dünyaya gelmişlerdir. Böylelikle erkek evladı olmayan babalar 

 
374  Deutsch, s. 81.  
375  Deutsch, s. 83. 
376  Deutsch, s. 50. 
377  Firestone, The Receiving, s. 12. 
378  Firestone, The Receiving, s. 14. 
379  Deutsch, s. 210. 
380  Deutsch, s. 82. 



64 

 

Tora bilgilerini kızlarına aktarmışlar ya da en azından çalışmalarını dinlemelerine izin vermişlerdir. 

Kızlarının Tora çalışmalarını destekleyen babalar evlendikleri takdirde eşlerinin de kızlarını Tora 

çalışmaları konusunda desteklemelerini şart koymuşlardır. Babalar kızlarını evlendirirken eş 

seçiminde de kocanın Tora bilgini olmasına dikkat etmişlerdir.  Böylece Tora âlimi babaların kızları, 

evlendiklerinde de Tora çalışmalarına devam edebilmişlerdir.  

Babalarının ve eşlerinin desteği Tora çalışmalarını sürdürmelerini sağlamışsa da kadınların 

Tora çalışmaları konusunda bir yeniliğe gidilmesini sağlamamıştır. Rabbani gelenekte var olan 

kabullerde bir değişikliğe gidilmemiştir. Bu kadınlar tıpkı daha önce ismi Talmud’da zikredilen diğer 

kadınlar gibi kendi dönemlerinin öne çıkan nadir isimleridir. Bu örnekler dönemin Yahudi 

çevrelerindeki sosyal yapıya dair bilgiler de vermektedir. Örneğin bu kadınların birçoğunun ismi 

yaşadıkları dönemde dahi zikredilmemiş, babalarının yahut kocalarının isimlerine nispetle 

anılmışlardır. 

Ancak yine de bu isimlere dair anlatılar Orta Çağ’da, en azından uygulamada Tora 

öğreniminin kadınlar için mutlak bir yasak olduğundan söz edilemeyeceğinin ve Tora bilgisiyle öne 

çıkan kadınların da bulunduğunun kanıtı olarak gösterilebilir. 

3. 5. Kadınların Talmud Öğreniminde Altın Çağ ya da Bir Dönemin Sonu                   

Talmud, erkekler tarafından yazılmıştır ve yüzyıllar boyunca onu inceleyenler de ağırlıklı 

olarak erkekler olmuştur. Kadınların bu eğitime uygun olmadıkları ya da bu eğitime ihtiyaç 

duymadıkları yönündeki, uzun süredir devam eden düşüncenin Yahudi tarihinde derin kökleri vardır. 

Ancak birçok engele rağmen geleneksel Yahudi topluluklarında Talmud çalışmış az sayıda kadın var 

olmuştur. Bugün dindar Ortodoks Yahudiler arasında kapsamlı Talmud çalışmaları sadece erkeklerin 

uğraşı olmaktan çıkmıştır. Son birkaç yılda bazı yenilikçi Ortodoks cemaatleri, kadınların Talmud 

çalışmalarına iştirak etme konusundaki sınırlarını genişletmiştir. Kadınlar bu dinî alanın giderek daha 

büyük bir parçası hâline gelmektedirler. Varılan bu noktaya getiren süreç ise ana hatlarıyla şöyledir:  

19. yüzyılın sonlarına kadar hahamlar genellikle kadınların herhangi bir Yahudi metninde 

eğitilmesini onaylamamıştır. İki temel tarihsel süreç, kadınların Tora öğrenimi ile ilgili halahik 

tutumlarda önemli değişikliklere yol açmıştır: Yahudi Emansipasyonu (Yahudilere özgürlük ve 

eşitlik tanınması), ve Haskala.  Bu dönemlerde (18.-19.yüzyıl) dil, edebiyat ve benzeri konularda 

eğitim alan kadınların Yahudilik dışı konulardaki eğitim düzeyleri ile Yahudilikle ilgili konulardaki 

eksiklikleri arasında bir uçurum ortaya çıkmıştır. Buna ilaveten, Yahudi Emansipasyonu ve 

Haskala’yı özellikle kadınlar arasında, dinden çıkma ve asimilasyon süreçleri takip etmiştir. Bazı 

dinî liderler bu süreci durdurmanın yolunun Tora eğitimi olduğunu düşünmüşlerdir. Böylelikle 

kadınları bu eğitime dâhil etmek, atalarının geleneğine bağlılıklarını güçlendirmek için acil bir 

ihtiyaç olarak değerlendirilmiştir. 



65 

 

19. yüzyılın sonunda ve 20. yüzyılın başında, çoğunlukla “Torah im derekh erez” (yaşamın 

akışıyla beraber Tora), idealini benimseyen Almanya’daki Ortodoks cemaatinde veya bu idealden 

etkilenen topluluklarda, kadınların eşitliği fikri, başta Tora eğitimi olmak üzere dinî alanlarına 

kadınların dâhil edilmesine daha fazla açık olunmasına öncülük etmiştir. Devam eden süreçte, 

revaçta olan eşitlik fikri ve feminist hareketlerin yanı sıra381 hem Reform hem de Muhafazakâr 

hareketlerin kadınların Tora eğitimi almalarına dair tutumları, Ortodoks cemaat üzerinde etki sahibi 

olmuştur.382 20. yüzyılın başlarında iyice belirginleşen bu probleme dair görünür çözümler 

üretilmeye başlanmıştır.  Kapsam ve içerik konusunda net kısıtlamalar olsa da kadınların Tora 

öğrendiği Bais Yaakov okullarının kurulmasının ardında da bu mantık yatmaktaydı. Bu konuda 

başlangıçta, pek çok din âlimi öncülük etmemiş yahut destek göstermemiştir. Bilakis Maskilim’e,383 

reformculara ve Bais Yaakov’un kurucusu Sarah Schenirer (1883-1935) ve Puah Rakovsky (1865-

1955)384 gibi kadınlara tepki göstermişlerdir. Bu bağlamda değişimin mahiyetine dikkat etmek 

önemlidir, zira geleneksel halahik görüşten ziyade ortada olan sosyal gerçeklik ve bununla başa 

çıkmak için önlem alma ihtiyacı yol gösterici güç olmuştur.  

20. yüzyılın başlarında Sarah Schenirer’ın kurucusu olduğu Bais Yaakov okulları, kızların 

Kutsal Kitap ve Yahudiliğe dair diğer konularda örgün eğitim almasının meşruiyetini tesis etmiştir. 

Ancak bu okullarda Talmud çalışmalarına bilinçli olarak yer verilmemiştir.385 Yine de kadınların bir 

ölçüde eğitime dâhil edilmesi sonrasında gelecek olan yeniliklerin zeminini oluşturmuştur. 20. 

yüzyılın başlarında Ortodoks hahamların çoğu hâlâ, Talmud eğitiminin kadınlar için yasak ya da 

uygunsuz olduğunu düşünmekteydi. Ancak aralarında Joseph B. Soloveitchik’in (1903-1993)386 de 

bulunduğu bazı Modern Ortodoks hahamlar kızlara Talmud öğretilmesini onaylamışlardır.  

Haham Soloveitchik, 1937 yılında Boston, Massachusetts’te kız ve erkek öğrencilerin birlikte 

Talmud eğitimi aldığı bir Yahudi gündüz okulu olan Maimonides Okulu’nu kurmuştur.387 Burada 

Talmud çalışmaları dâhil, kız ve erkek öğrenciler için eğitim programları arasında ayrım yapmayan 

bir müfredat başlatmıştır. Kız ve erkek öğrenciler yedinci sınıftan on ikinci sınıfa kadar karma 

 
381 Aksel, Hesna Serra, “Feminist Perspektiften Yahudilik: Bir Yeniden İnşa Girişimi”, Hitit İlahiyat Dergisi, 

20(1), 2021, s. 149. 

      382 Keren, “Torah Study”. 
383  Bilge ve zeki kişi anlamına gelmektedir. Kavram olarak, 18. ve 19. yüzyıllardaki Yahudi Aydınlanması 

Haskala hareketi taraftarı anlamına gelmektedir. Besalel, “Askala”, Yahudilik Ansiklopedisi A-J, s. 79. 
384  1865’te Polonya’da doğan Puah Rakovsky, özellikle kızların eğitimi konusunda öne çıkan bir Yahudi bir 

figürdür. Varşova’daki ilk Yahudi kız okulunu I. Dünya Savaşı sırasında yıkılana kadar yönetmiş, burada 

öğretmenlik yapmış daha sonra Siyonist faaliyetlere katılmıştır. Paula Hyman, “Puah Rakovsky”, 

Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 26 Mart 2024). 
385  Genç kızlar için dinî eğitim veren bir kurumun tesisi dönem içinde kabullendirilmesi zor bir fikirdi. Bu 

açıdan Talmud çalışmalarına bilinçli olarak yer verilmemesi, dinî liderlerin onayını almayı hedefleyen bir 

karar olarak değerlendirilmektedir.  
386  Joseph Ber (Yosef Dov) Soloveitchik Ortodoks bir haham, Talmudist ve modern Yahudi filozofu. Jewish 

Virtual Library, “Joseph Soloveitchik” (Erişim 15 Şubat 2024).  
387  David Golinkin, “The Participation of Jewish Women in Public Rituals and Torah Study 1845-2010”, 

Nashim: A Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 21, 2011, s. 53.   



66 

 

sınıflarda Talmud eğitimi almışlardır. Bu okulda Talmud ve Yahudi hukukunun sadece pratik 

yönlerine değil, aynı zamanda kavramsal temellerine de yer verilmiştir.388 1940’larda Amerika’da 

Modern Ortodoks Lisesi kız öğrencilere Talmud eğitimi sunmaya başlamıştır. Bununla birlikte bu 

dönemde yetişkin kadınlar için daha ileri düzeyde eğitim fırsatları henüz yoktu.389 Soloveitchik, 

Yeshiva Üniversitesi’nin kadın koleji olan Stern Koleji’nde açılan bir Beit Midrash programında ilk 

Talmud dersini vererek yetişkin Yahudi kadınlar için daha yoğun Tora çalışmalarını savunmuştur.390 

Soloveitchik’in desteğiyle kız çocuklarının eğitimine ilişkin iki önemli uygulama hayata 

geçirilmiştir. İlk olarak, tüm sınıflar için karma bir program başlatılmıştır. Karma eğitim Ortodoks 

eğitim kurumları için nispeten yeni bir uygulamaydı.391 İkinci olarak, okul, Talmud çalışması 

konusunda kız ve erkek öğrenciler için eğitim programları arasında ayrım yapmayan bir müfredat 

sunmuştur. Soloveitchik’in kadınların Talmud öğrenimini savunması Yeshiva Üniversitesi’ndeki roş 

yeşiva görevinde de devam etmiştir. Soloveitchik’in kadınların Talmud çalışmasına yaklaşımı, 

kadınlara Talmud öğretilmesine, özellikle de Talmud’un kavramsal analizinin yapılmasına genellikle 

karşı çıkan Ortodoks Yahudiliğin geleneksel yaklaşımıyla çelişmektedir. Buna ek olarak, 

Soloveitchik’in kararı Amerika’daki Ortodoks eğitim kurumlarındaki çağdaş uygulamalara da 

meydan okumuştur. Örneğin bu dönemde New York’taki Yeshiva of Flatbush ve Ramaz School gibi 

karma Ortodoks okulları bile kadınların Talmud eğitimi almasını yasaklıyordu.392 Soloveitchik gibi 

güçlü bir ismin kadınların Talmud eğitimini desteklemesi önemli bir emsal teşkil etmiş ve Modern 

Ortodoks toplumunda kadınların Talmud eğitimi konusunda büyük bir değişimin başlatılmasında 

aracı olmuştur. Birkaç yıl içinde, New York’ta sadece meşruiyet değil, aynı zamanda kadınlar için 

birinci sınıf bir yüksek Yahudi eğitimi kurumu olarak ün kazanan, Drisha kurulmuştur. Ardından 

2000 yılında Yeshiva Üniversitesi, “Ortodoks Yahudi toplumu için lider ve rol model olarak hizmet 

edecek Talmud ve halaha konusunda seçkin bir kadın akademisyen kadrosu” geliştirmek amacıyla 

ileri düzey Talmudik çalışmalar yapmak isteyen kadınlar için Yüksek Lisans Programı’nı 

kurmuştur.393 

 
388  Ari Ackerman, “Soloveitchik, Rabbi Joseph Dov”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women (Erişim 

14 Şubat 2024). 
389  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 
390  Ackerman, “Joseph Soloveitchik”. 
391  Soloveitchik, her ne kadar yenilikçi davranışları olsa da kadın ve erkeklerin dinî ve ailevi rollerinin ayrı 

olduğunu savunmuştur. Sinagoglarda karma oturma düzenine karşı çıkmış, Yahudi feministlerin ayinlere 

gerçek dinî duygularla değil siyasi nedenlerle katılmak istediklerini öne sürmüştür. Dahası Soloveitchik’in 

teolojik çalışmaları, temel cinsiyet farklılıklarını vurgulayan ve Yahudi eğitiminde kadın ve erkeğin rolünü 

keskin bir şekilde birbirinden ayıran bir karşı görüşü savunmaktadır. Ackerman, “Soloveitchik, Rabbi 

Joseph Dov”.   
392  Ackerman, “Soloveitchik, Rabbi Joseph Dov”.    
393  Yehuda Turetsky ve Chaim Waxman, “Sliding to the Left? Contemporary American Modern Orthodoxy”, 

Modern Judaism, 31(2), 2011, s. 122. 



67 

 

Soloveitchik ve Yeshiva Üniversitesi’nin onayının alınmış olması, sonrakilere Amerikan 

Modern Ortodoks ana akımının gözünde meşruiyet kazandırmıştır.394 Nitekim Stern Koleji’ndeki 

kadınlar 1992 yılında kendi bet ha-midraşlarını ve 2007 yılında da genişletilmiş yeni bir bet ha-

midraş talep etmiş ve bu talepleri kabul edilmiştir.395 Kudüs’te, önemli sayıda Amerikalı Ortodoks 

kadının eğitim gördüğü Matan, Michlelet Lindenbaum ve Nishmat gibi Ortodoks programları, 

Ortodoks kadınların yoğun ve kapsamlı Talmud eğitim düzeyleri üzerinde önemli bir etkiye 

sahiptir.396 Bu enstitülerin kuruluşu direkt bir kabul ile gerçekleşmemiştir. Örneğin Michlelet 

Lindenbaum’un kurucusu Haham Brovender’e Yahudi kadınlara beceri ve bilgi kazandırarak Yahudi 

aile hayatının yapısını bozacağından ve Yahudi dünyasında devrim yaratacağından endişe edenler 

tarafından tehditler gönderilmiştir.397 

Bugün kadınlara Talmud eğitimi veren daha birçok üniversite ve kuruluş mevcuttur. Bu 

kurumlar geleneksel yapıyı kadınların eğitiminde de sürdürmektedir. Örneğin havruta yöntemi ile 

Talmud çalışmak kadınlar arasında oldukça yaygındır. Bu çalışma yöntemi geleneksel olarak 

erkekler tarafından son derece çatışmacı ve tartışmacı bir tarz kullanılarak yürütülmekteydi; 

“anlaşmazlık” bu yöntemin temel ve işlevsel bir unsuruydu. Görece yeni olan kadınların aynı şekilde 

eğitim görmesi olgusu, “anlaşmazlığı” nezakete, sosyalliğe ve cinsiyet kimliğine bağlayan bazı 

soruları gündeme getirmektedir.398 Havruta eğitimi, geleneksel yapıyı sürdüren diğer kurumlarda 

olduğu gibi görece yeni kurumların çoğunda da eğitim süresinin büyük bir bölümünü 

kapsamaktadır.399 

3. 6. Günümüz Ortodoks Yahudi Kadınların Talmud ile İlişkisi  

Kadınların Talmud öğrenmesine izin verilmemesi ilkesi hâlâ bazı gruplarda yaygındır. 

Topluluk ne kadar “sağ” eğilimli ise okullarda Talmud öğretilmesi ihtimali de o kadar azalmaktadır.  

Bu gruplarda kadınlar kendilerini kültürel olarak bu yeni zihniyete bağlı hissetmemekte ve geleneğin 

önlerine sunduğu normları kabul ederek Talmud çalışmayı tercih etmemektedirler.400 ABD’de 

modern ve merkezci Ortodoks hareketler Talmud çalışmasının genç bir kadının eğitiminin merkezi 

olmasa da önemli bir parçası olduğuna inanırken, bu tür fikirler İsrailli meslektaşları arasında o kadar 

 
394  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 
395  Golinkin, s. 53.   
396 Turetsky ve Waxman, “Sliding to the Left? Contemporary American Modern Orthodoxy”, s. 128. 
397  Sylvester, “Honoring a Jewish Revolutionary in Israel”, Haaretz (31 Ocak 2013).   
398  Esty Teomim Ben-Menachem ve Zohar Livnat, “Desirable and Undesirable Disagreements: Jewish Women 

Studying the Talmudic Texts”, Journal of Pragmatics, 138, 2018, s. 30. 
399  İsrail bağlamında kadın havruta çiftlerinin konuşma özelliklerini inceleyen araştırmadan elde edilen 

bulgular için bk. Teomim Ben Menachem - Livnat, s. 33. 
400  Rabba Sara Hurwitz, “Golden Age of Women’s Gemara Learning or the End of an Era?”, Yeshivat Maharat 

(Erişim 23 Mayıs 2023). 



68 

 

yaygın değildir. Bu nedenle, İsrail’de kadınlar için Talmud eğitimini teşvik etmek için çalışanların 

çoğunun Amerikalı göçmenler olduğunu belirtmek önemlidir.401 

Görece daha yenilikçi olan Yahudi kadınlar ise Talmud çalışmayı bir zorunluluk olarak 

görmemekle beraber teşvik edilmesi gereken dinî bir faaliyet olarak değerlendirmektedirler. Söz 

konusu Yahudi kadınların Talmud çalışmalarına dair temel bazı sorulara cevapları bu faaliyetlerin 

amacını da ortaya koymaktadır. Bu problemlerden biri, kendilerine dair menfi pasajların çoğunlukta 

olduğu bu külliyatla nasıl bağ kurduklarıdır. Geleneksel fikri sürdüren kesime göre kadınların 

Talmud çalışmamaları gerektiğine dair kaynak, kadınların Talmud çalışmamaları gerektiğini 

söyleyen Talmud’un kendisidir. Bugün Talmud çalışan Ortodoks Yahudi kadınlar ise düşüncelerinin, 

geleneksel Yahudi düşüncesinden daha fazla beslenmesi gerektiğini düşünmektedirler. Onlar için 

Talmud çalışmak “Yahudi olmanın ne anlama geldiğini özümsemek” anlamına gelmektedir. Lauren 

Granite’in konuya ilişkin araştırmasında Yahudi kadınlar, geleneksel Yahudi kaynaklarından 

öğrendikleri haham görüşlerinin, örneğin kadınlar ya da köleler hakkındaki tartışmaların, ardındaki 

mantığı anlamaya çalışarak bu görüşlerin kaynağında ne gibi gerçekler bulabileceklerini görmek 

istediklerini aktarmışlardır.402 

Günümüzde Ortodoks Yahudi kadınlar, dinî yaşantılarını derinleştirmek ve zenginleştirmek 

için Yahudiliğin tüm kaynaklarını kullanmak istemektedirler. Yahudi değerlerini veya kadınlar 

hakkındaki eski fikirleri ve normları eleştirmek için bu eğitime ihtiyaç duyulduğunun farkındadırlar. 

Granite’in görüştüğü kişiler dinî hayatlarına, Yahudi geleneği içinde modern sayılabilecek “kişinin 

kendi kendini gerçekleştirme kaynağını ve motivasyonunu arama hakkına sahip olduğu” düşüncesini 

de katmışlardır.  Her bir kadının manevi yönden mutmain olduğu alanların peşinden gidebilmesi 

gerektiğini ifade etmektedirler. Elbette bu istek, entelektüel bir gelişmişlik olmadan manevi 

yaşamlarının eksik kaldığını hisseden Ortodoks Yahudi kadınlar için Talmud çalışmasının 

müfredatlarına dâhil edilmesi gerektiği anlamına gelmektedir. 403 

Granite’in araştırmasında Ortodoks Yahudi kadınlar, bağımsızlık, kişisel tercihler ve kendini 

gerçekleştirme kavramlarını kendi ihtiyaçlarına göre uyarlamışlardır. Yenilikçi tutumları ne 

geleneksel Ortodoks beklentilerine ne de dinî değişimin nasıl gerçekleşmesi gerektiğine dair klasik 

feminist algılara uymaktadır. Kadınların Yahudi kutsal metinlerini ciddi bir şekilde incelemelerinin, 

hahamların görüşlerini tamamen göz ardı etmelerine yol açacağından korkan Ortodoks Yahudilerin 

endişelerinden uzaktadırlar. Aynı zamanda feministlerin, kadınların Yahudi eğitiminin sınırlarını 

zorlayarak Ortodoksluğun statükosunu değiştirmekle ilgilenecekleri yönündeki beklentilerinden de 

uzaktadırlar. Talmud eğitimi faaliyetlerinin, kadınların statükosunda değişiklik anlamına 

gelebileceği fikrine mesafeli durmaktadırlar. Bunun yerine, geleneksel Yahudilik içinde kadın olarak 

 
401  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”.  
402  Lauren Granite, Tradition as a Modality of Religious Change: Talmud Study in the Lives of Orthodox 

Jewish Women (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Drew Üniversitesi, New Jersey, 1995, s. 249. 
403  Granite, s. 250. 



69 

 

kendilerini daha rahat hissetmek için modern ve geleneksel değerler arasında bir denge 

kurmaktadırlar.404 Yani kendileriyle görüşülen bu kadınlar, Talmud çalışarak var olan geleneksel 

normların sınırlarını zorlayarak statükonun bozulmayacağından emin olmaya ve çevrelerine de bu 

güvenceyi vermeye çalışmaktadırlar.  

Talmud çalışan Ortodoks Yahudi kadınların kendi ifadelerine rağmen bugün Yahudi kimliğini 

şekillendiren, birçok kurumun da merkezinde yer alan Talmud’un, kadınlar tarafından da çalışılıyor 

olmasının etkisini yalnızca, bireysel olarak kadınların dindarlıklarında gösterdiğini söyleyemeyiz. 

Örneğin haham olmanın gerekliliklerinin başında ilim geldiği için, kutsal metinlerde derinlemesine 

eğitim alan kadınlar için yeni roller açılmaya başlanmıştır. Bu noktada Talmud’da yetkinlik 

kazanmak kadınlar için hahamlığa giden yolculuğun önemli bir parçasıydı. Kadınların Talmud 

çalışmalarını destekleyen kurumlar resmî bir semikha405 vermeseler de kadınları haham olarak atama 

hareketi için önemli bir temel sağlamışlardır. Bu enstitülerden biri olan Drisha’nın pek çok mensubu 

da Ortodoks cemaatlerinde din görevlisi rolündeki ilk kadınlar olarak ilke imza atmışlardır. Örneğin, 

1998 yılında önde gelen Modern Ortodoks sinagoglarının “cemaat stajyeri” olarak işe almasıyla 

manşetlere çıkan iki kadından biri olan Julie Stern Joseph, o sırada Drisha’da eğitim görmekteydi. 

Geleneksel bir cemaate resmî olarak liderlik eden ilk kadın olan Dina Najman da bir Drisha 

mezunudur.406 

3. 7. Talmudik Çalışmanın Çağdaş Yolları: Kadınlara Talmud Eğitimi Veren 

Kurumlar      

Orta Çağ’daki Yahudi kadınların bireysel Talmud çalışmalarının aksine günümüzde Ortodoks 

Yahudi kadınların Talmud çalışmaları enstitülere bağlı olup, toplu bir şekilde gerçekleştirilmektedir. 

Bugün çok çeşitli bölgelerde kadınlara Talmud çalışmalarında rehberlik eden birçok enstitü 

kurulmuştur. Bu kurumlar, kadınlara tarihsel olarak erkeklerin egemen olduğu bir alan olan 

Talmudik çalışma ile derinlemesine ilgilenme fırsatları sunmaktadır. Bu enstitüler çoğunlukla 

ücretsiz olup bağış yoluyla faaliyet göstermektedir. Faaliyetlerinde bugünün teknolojik 

avantajlarından faydalanılmaktadır, böylelikle çeşitli yaş gruplarından ve bölgelerden kadınlar 

Talmud derslerine çevrimiçi ya da şahsen katılabilmektedir. Kadınlar için Talmudik eğitim veren 

çağdaş kurumlar, Yahudi eğitimi ve dinî pratiklerinde önemli ve aşamalı birtakım değişimleri 

yansıtmaktadır. Bu kurumlarda Talmud çalışmış kadınlar diğer kadınlara öğreterek, çalışma 

gruplarına liderlik ederek ve rol model olarak toplumları üzerinde etki sahibi olmuşlardır. Kendileri 

 
404  Granite, s. 251. 
405  “Temel”, “dayanak” manalarındaki ְסָמַך kökünden gelen bu sözcük, Yahudi geleneğinde bir hahamın 

atanmasını ifade eder. Kutsal Kitap Musa’nın ellerini Yeşu’nun üzerine koyarak onu atadığını ve böylece 

ruhunun bir kısmını Yeşu’ya aktardığını anlatır (Say. 27:22, 23; Yas. 34:9). Semikha’nın kurban ritüeline 

ilişkin bir diğer anlamı için bk. Wilhelm Bacher ve Jacob Zallel Lauterbach, “Semikah”, Jewish 

Encyclopedia (Erişim 19 Şubat 2024).    
406  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 



70 

 

Talmudik eğitime erişimlerinin, dinî pratiklerini geliştirmelerine ve manevi yaşamlarını 

derinleştirmelerine olanak tanıdığını ifade etmektedirler. Özetle, kadınlar için Talmudik eğitim veren 

çağdaş kurumlar, Yahudi eğitiminin ve dinî pratiklerinin çerçevesini dönüştürmektedir. Karşılaşılan 

zorluklar devam etmekle birlikte, bu kurumların olumlu katkıları ve ilerlemeleri önemlidir ve 

artmaya devam etmektedir. Bu kurumlar Yahudi kadınlar arasında toplumsal aidiyet duygusunu ve 

entelektüel güçlenmeyi teşvik etmede önemli bir rol oynamakta, Yahudi hukuku, etiği ve teolojisi 

etrafında süregelen tartışmalarda seslerini ve bakış açılarını ortaya koymalarını sağlamaktadır. 

Yahudi toplumu içindeki muhafazakâr çevrelerden zaman zaman direnç görmelerine rağmen, bu 

kurumlar gelişmeye ve evrilmeye devam ederek Yahudi dinî yaşamına katkı sağlamaktadır. 

3. 7. 1. Drisha Enstitüsü 

Drisha Yahudi Eğitimi Enstitüsü, 1979 yılında kadınlara klasik Yahudi metinlerini geleneksel 

yöntemlerle derinlemesine inceleme fırsatı sunmak amacıyla kurulmuştur. Merkezi Manhattan’da 

bulunan Drisha, 2021 yılı itibarıyla New York’ta, İsrail’de ve çevrimiçi olarak liseli kızlara ve her 

yaştan, kadın erkek ayrımı yapmaksızın yetişkinlere yönelik programlar sunmaktadır. Drisha resmî 

olarak bir mezhep taraftarı değildir çok çeşitli profillerden öğrencileri karşılamaktadır. Aynı 

zamanda, on yıllar boyunca Ortodoks feminist hareketin bir köşe taşı olarak işlev görmüştür.407 

18 Ağustos 1996’da Devorah Zlochower, Leora Bednarsh ve Laura Steiner, New York’taki 

Drisha Yahudi Eğitim Enstitüsü’nde üç yıllık Talmud eğitim programını, programın ilk öğrencileri 

olarak tamamlamışlardır. Drisha, birbiriyle bağlantılı iki farklı gruptan müteşekkildir. Enstitü’deki 

bir grup öğrenci, daha derin Yahudi bilgisi arayan Ortodoks olmayan kadınlardan oluşmaktadır. Bu 

kadınların ciddi Yahudi metin çalışmalarına olan ilgisinin artması, yüzyılın başlarında kadınlara 

açılan seküler yüksek öğrenime ve profesyonel programlara gösterilen ilgiyi yansıtmaktadır. İkinci 

bir grup, öğrendiklerini sağlam bir Talmud çalışmasıyla desteklemek isteyen Ortodoks kadınlardan 

oluşmaktadır. Bu kadınların ilgisi, kadınların geleneksel Yahudiliğe katılımına yönelik fırsatların 

artmasına imkân tanımaktadır. Birçok Drisha mezunu şu anda çeşitli Yahudi çevrelerinde Talmud 

öğretmektedir. Drisha resmî olarak akredite edilmiş bir kurum olmamasına rağmen, katılımcıları üç 

yıllık eğitimin ardından Talmud ve Yahudi Hukuku Sertifikası almaktadır.408 

Drisha Yahudi Eğitimi Enstitüsü, kadınlara yönelik bir enstitü olarak faaliyete başlamış ancak 

süreç içerisinde hem erkek hem de kadın öğrencilere hizmet verecek şekilde genişlemiştir. New 

York’ta 1979 yılında açıldığında, Ortodoks kadınlara Talmud çalışması da dâhil olmak üzere 

genişletilmiş Tora öğrenimi fırsatları sağlamayı amaçlayan sayılı girişimden biriydi. Kurucusu ve 

dekanı Haham David Silber, temel metinlere erişimde eşitlik sağlamak ve kadınların öğretmenlik ve 

 
407  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”.  
408 Jewish Women’s Archive (JWA), “Drisha Institute Graduates Its First Female Talmud Scholars”, (Erişim 

14 Şubat 2024).   



71 

 

diğer yeni liderlik rolleriyle Yahudi toplumuna katkıda bulunmalarında yardımcı olmak istemiştir. 

Drisha yarı zamanlı derslerle başlamıştır. 1984 yılında ise sekiz öğrenci tam zamanlı Beit Midrash 

programına başlamış ve burs kazanmıştır. 1988’de liseli kızlar için bir yaz programı eklenmiş ve 

1994’te Scholar’s Circle adı verilen tam zamanlı, üç yıllık bir sertifika programı başlamıştır. 2018’de 

Drisha, İsrail’in Gush Etzion kentinde Yeshivat Drisha adında kadınlar için yoğun eğitim veren yeni 

bir merkez daha açmıştır. Başlangıçta ileri düzeyde çok yıllı eğitime odaklanan yeşiva, 2020’de 

İsrail’den ve dünyanın dört bir yanından genç kadınlar için tek yıllık bir “Shana Alef” programı 

eklemiştir.409 

Drisha, 2000 yılında Yeshiva Üniversitesi’nin İleri Talmud Çalışması Yüksek Lisans 

Programı açılana kadar Kuzey Amerika’da Ortodoks kadınlara tam zamanlı metin çalışması sunan 

tek kurumdu. O zamandan bu yana, New York’ta kadınlara yönelik bir Ortodoks hahamlık okulu 

olan Yeshivat Maharat da Drisha’ya katılmıştır. İsrail’de, kadınları “halahik danışman” olarak 

yetiştiren Nishmat (kuruluş 1990) gibi başka ileri düzey programlar da mevcuttur.410 

Kadınlar için Yahudi öğrenimi fırsatlarının artması Drisha’nın yoğun programlarına olan 

talebi azaltmış görünmektedir. Drisha’nın Scholar’s Circle programı 2000’li yıllarda kayıtlarda 

düşüş yaşamıştır böylece New York’taki kadınlara yönelik ileri düzey programları 2014 yılında 

kapanmış, ancak birkaç yıl sonra İsrail’de yeni bir kadın yeşivası açılmıştır.411  

Sonuç olarak Drisha Yahudi Eğitim Enstitüsü, Yahudi toplumu içinde kadınların Talmud 

çalışmaları alanında öncü bir kurum olarak kabul edilmektedir. Drisha, Talmud da dâhil olmak üzere 

klasik Yahudi metinleriyle derinlemesine ilgilenmek isteyen kadınlar için titiz eğitim programları ve 

kaynakları sağlamada önemli bir rol oynamıştır. Drisha’nın kapsayıcılığa ve erişilebilirliğe verdiği 

önem, kadınların Talmudik çalışmaya katılımının önündeki uzun süredir devam eden engellerin 

aşılmasına yardımcı olmuş ve tüm mezheplerden öğrenciler için davetkar bir alan yaratmıştır. 

3. 7. 2. Matan 

1988’de İsrail’de kurulan Matan, Yahudi toplumu içinde kadınların Talmudik çalışmalarını ve 

akademik birikimlerini geliştirmeye adanmış bir diğer önemli kurumdur. Matan, “Tora için Kadın 

Enstitüsü” manasındaki “Machon Torahni le’Nashim,” kullanımının kısaltmasıdır. 1988 yılında 

Malke Bina,412 bir grup kadın öğrenciyle birlikte Matan’ı kurmuştur.  Bina, kadınlara Talmud 

 
409  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 
410  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 
411  Ash, “Drisha Institute for Jewish Education”. 
412  Malke Bina, Mişna ve Gemara’nın öğretilmediği Bais Yaakov okullarından mezun olmuştur. Mezun 

olduktan sonra Gemara çalışmaya başlamış ve bu çalışmanın kadınlar için de ulaşılabilir olması gerektiği 

kanaatine varmıştır. Rachelle Isserow, “Creation New Leaders: Interview with Malke Bina, Founder and 

Director of Matan”, Jofa: Jewish Orthodox Feminist Alliance 6(1), 2006, s. 1.  Bina, İsrail’de kız 

öğrencilerine Talmud ve halaha öğreten ilk öğretmenlerden birisidir ayrıca öğrencilerine Tora ve Siyonizm 

öğrenme sevgisini aşılamıştır. Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “מתן Malke 

Bina Biography” (Erişim 08 Şubat 2024).  



72 

 

öğretmesiyle, kadın eğitiminin öncülerinden biri olmuştur. Bina ilk derslerine on-on beş kadın 

öğrencisi ile başlamıştır.413 Az sayıda öğrenciyle yapılan bu başlangıçtan itibaren Matan, kadınların 

Tora çalışmalarını ilerletmeye adanmış bir kurum hâline gelmiştir. Kurum misyonunu “farklı dinî ve 

entelektüel perspektiflere açık bir atmosferde Talmud, Tanah ve halahayı en üst düzeyde öğrenmenin 

yolu” olarak ifade etmektedir. Kurum aynı zamanda Tora çalışmanın Yahudilikte kadının konumunu 

yeniden şekillendirmekteki ve canlandırmaktaki temel ve belirleyici rolüne vurgu yapmaktadır.414 

Malke Bina, Talmud programı fikri ilk ortaya atıldığında, dönemin Yahudi hukuku konusunda 

en saygın otoritelerinden biri olan Haham Shlomo Zalman Auerbach’a (1910-1995) başvurarak 

konuyla ilgili görüşünü aldığını söylemektedir. Auerbach, kadınların Tanrı’ya olan bağlılıklarını 

güçlendireceğini belirterek bu eğitimi onaylamıştır. Malke Bina’ya göre Tora’yı en ileri düzeyde 

öğrenmek ve Yahudilik hakkında mümkün olduğunca geniş bilgiye sahip olmak isteyen kadınların 

bunu yapabilmek için Talmud’da kaydedilen halaha işleyişini, tartışmaları ve mantığı görmeleri, 

birey olarak Talmud’u çalışmaları, anlamaları ve tüm bunları ilk elden deneyimlemeleri 

gerekmektedir.415 

Matan’da kendi alanlarında tanınmış uzmanlar tarafından Tanah, Talmud, Yahudi hukuku ve 

felsefesi konularında dersler verilmektedir.416 Talmud dersleri veren isimlerden bazıları şöyledir: R. 

Yitzchak Bazak, Yardena Cope-Yosef, Dr. Tehilla Elitzur, R. Avia Hachoen, R. Dr. Mordechai 

Sabato, Rachelle Sprecher Fraenkel, Adina Sternberg.417  

Matan’ın Beit Midrash programı, bir yıl boyunca Talmud, Mişna ve halaha üzerine kapsamlı 

ve derinlemesine bir çalışma sunmaktadır.  Çalışmalar küçük, belirli gruplar hâlinde, öğrenciler ve 

öğretim görevlileri arasındaki diyalogla ve hem havruta sistemiyle hem de bireysel irtibata ağırlık 

verilerek gerçekleştirilmektedir. Haftada iki gün, bir sugya,418 derinlemesine incelenmektedir. 

Dersler Pazartesi ve Çarşamba günleri 8.30- 15.30 arasında yapılmaktadır. Matan’ın Beit Midraş’ı 

Tanah, Talmud, Yahudi ve akademik çalışmalar alanlarında lider kadınlar yetiştirmektedir.419 

Matan, ilk mezunlarını vermesinin ardından 1999’da İleri Talmud Programı’nı oluşturmuştur. 

Avi Chai Vakfı ve diğer fon sağlayıcılardan alınan destekle Matan, bu programı yalnızca kadınların 

Talmudik bilgilerini geliştirmelerini sağlamak için oluşturmuştur.  Programın amacı şöyle ifade 

 
413  Isserow, s. 2. 
414 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “מתן Matan’s Vision” (Erişim 08 Şubat 

2024).  
415  Jeremy Sharon, “Women Celebrate Finishing Talmud Study Marathon- The Jerusalem Post”, The 

Jerusalem Post (02 Ağustos 2012).  
416 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “About Matan” (Erişim 12 Şubat 2024).   
417 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “ מתן Teaching Staff” (Erişim 08 Şubat 

2024).  
418 Gemara’daki bölümlerin her birine “Sugya” (konu) denir. Mişna'yı izleyen sugya, genellikle incelemelere 

Mişna'daki ilgili metnin dilini tahlil etmekle başlar. Ondan sonra da soru-cevap şeklinde bir tartışma başlar. 

Besalel, “Talmudik Metodoloji”, Yahudilik Ansiklopedisi S-Z, İstanbul: Gözlem, 2001, s. 697. 
419 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “Petichta- Talmud Program מתן” 

(Erişim 12 Şubat 2024).   



73 

 

edilmektedir: “Kadınlara Yahudi eğitimine, kültürüne ve Talmud dünyasına katkıda bulunmalarını 

sağlayacak Talmudik uzmanlık kazandırmak.” Bir yıllık yoğun çalışma süresince, bu program 

öğrencilere Talmudik bir sugyayı tüm seviyelerinde analiz etme becerileri sağlamaktadır.420 

Metivta olarak da geçen İleri Talmud Programı için adayların tercihen Talmud alanında lisans 

veya yüksek lisans derecesine sahip olmaları gerekmektedir.  Adaylar ayrıca Talmud ve halaha 

üzerine derinlemesine çalışma konusunda en az dört yıllık deneyime sahip olmalıdır. Başvurular 

alındıktan sonra, adaylar giriş sınavına ve mülakata davet edilmektedir.421  

Matan’da Gemara çalışmak Talmud programının merkezini oluştursa da başka metinler de 

incelenmektedir. İleri Talmud Programı, geleneksel ve modern çalışma yöntemlerini bir arada 

kullanmaktadır. Program hem geleneksel öğrenme yaklaşımlarını hem de akademik tarzda 

araştırmayı vurgulamaktadır. Sonuç olarak, yüksek lisans düzeyinde araştırma derslerinin yanı sıra 

geleneksel havruta usulü ile yapılan çalışmaları da içermektedir. İleri Talmud Programı’ndaki 

öğrenciler, Bar Ilan Üniversitesi’nden Talmud alanında Yüksek Lisans derecesi almak için ders alma 

seçeneğine sahiptir. Bu yüksek lisans programı araştırmaya dayalıdır ve Bar Ilan profesörlerinin 

danışmanlığında bir tez yazmayı içermektedir.422 

Matan, tüm öğrencilere ve halka günlük bir daf yomi423 kursu sunmaktadır.  İleri Talmud 

Programı’nın öğrencileri ve mezunları, Matan’ın haham kadrosundan birkaç kişiyle birlikte bu kursu 

vermektedir.424 2005 yılında sadece kadınlar tarafından, kadınlar için ilk daf yomi sınıfı Matan 

aracılığıyla başlatıldı. Bu girişime Matan Talmud Programı ve mezunları öncülük etmiştir. 

Başlangıçta on çalışan kadın, öğrenci ve emekli, Talmud’un günlük sayfalarını çalışma taahhüdünde 

bulunmuştur. Grup kısa sürede büyüyerek otuzun üzerinde düzenli katılımcıya ulaşmıştır. Daf yomi 

öğretmenleri Matan tarafından eğitilmiş Talmud bilginleridir. Malke Bina yedi yıllık çalışma 

döngüsünün sonunda, bulundukları noktayı şöyle tarif etmektedir: “Bugün Yahudi kadın 

akademisyenliği için tarihî bir gün. Kadınlar bir kez daha erkeklerle aynı öğrenme niteliklerine sahip 

olduklarını kanıtladılar. Matan bunun bir parçası olmaktan gurur duyuyor ve kadınların öğrenimini 

mümkün olan her şekilde ilerletmeye devam etmeyi planlıyoruz.”425 Bina’nın açıklaması, Yahudi 

kadın çalışmaları için bu anın tarihi öneminin derin bir farkındalığını yansıtmakta ve daha geniş 

Yahudi eğitim ortamında cinsiyet eşitliği hedefini ilerletme kararlılığına işaret etmektedir. 

 
420 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “Metivta: The Advanced Talmud 

Program מתן” (Erişim 12 Şubat 2024).  
421  Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “מתן Application Process” (Erişim 08 Şubat 

2024).  
422 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “Curriculum מתן” (Erişim 12 Şubat 

2024).  
423 Daf yomi, her gün bir yaprak okuyacak şekilde toplam yedi buçuk yılda tüm Talmud’un bitirilmesi 

sistemidir.  
424 Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies, “Daf Yomi מתן” (Erişim 10 Şubat 2024).   
425  eJewishPhilanthropy (EJP), “Women Teaching Women” (Erişim 06 Nisan 2024). 



74 

 

Ra’anana’da, Hayfa’da, Beersheva’da, Bet Shemesh’de, Hashmonayim’de, Petach Tikva’da 

ve Netanya’da Matan şubeleri bulunmaktadır. Kurumun mezunlarından Esti Rosenberg daha sonra 

müfredatında Talmud’un da yer aldığı kadınlara özel bir eğitim kurumu olan Migdal Oz’u 

kurmuştur.426  

Kurucu Malke Bina, Matan’ın Ortodoks Yahudi kadınların hayatındaki etkisinden 

bahsederken şöyle demektedir: “Ortodoks kadınlar arasında öğrenim alanlarında moral ve özgüven 

artışı olmuştur ve Matan bu gelişmede önemli bir rol oynamıştır. Matan, İsrail toplumunda kadınların 

dinî liderliği için bir öncü olma niteliği taşımaktadır.”427 

3. 7. 3. Yeshivat Maharat 

Maharat: Liderlik manasındaki “Manhigut”, Yahudi hukuku manasındaki “Halaha”, 

maneviyat manasındaki “Ruhaniyut” ve kutsal metinleri ifade eden “Tora” sözcüklerinin ilk 

harflerinden oluşan bir akronimdir. Maharat, 2009 yılında Sara Hurwitz ve Avi Weiss tarafından 

New York’ta, kadınları Ortodoks din görevlisi olarak görevlendiren ilk yeşiva olarak kurulmuştur. 

Maharat, Yahudi toplumlarına tam ehliyetli liderler, hahamlar olarak hizmet edebilmeleri için 

kadınların semikha alabilmelerine imkân tanır. Bu ünvan, Yahudi hukuku, Talmud, Tora, Yahudi 

düşüncesi ve pastoral danışmanlık konularındaki becerilerin sınanmasının ardından verilir. Maharat 

15. yılında sinagoglarda, okullarda, hastanelerde, üniversitelerde ve Yahudi cemaat kurumlarında 

görev yapan 64 kadını mezun etmiştir.428 Semikha programında öğrencilerin Gemara okumada belli 

bir bi’kiut429 seviyesine ulaşmaları ve nasıl derinlemesine öğreneceklerini bilmeleri 

beklenmektedir.430 Burada Gemara’da belli bir seviyeye ulaşmaları beklenen öğrencilere haftalık 

programda, günde ortalama iki buçuk, dört saat Gemara dersleri verilmektedir.431 

Yeshivat Maharat 2009 yılında kurulduğunda, herhangi bir mezhepten “kadın hahamlar” 

nispeten yeni bir olguydu. Ana akım bir hahamlık kurumu tarafından atanan ilk kadın olan Sally 

Priesand, Reform Hareketi’nin hahamlık okulu olan Hebrew Union College tarafından ancak 1972 

yılında atanmıştır.432 Bu atamayı, sırasıyla 1983 ve 1985’ten itibaren kadınları haham olarak atayan 

Yeniden Yapılanmacı ve Muhafazakâr Hareketler izlemiştir. Ancak Yeshivat Maharat’a kadar hiçbir 

Ortodoks kurum kadınlara hahamlık ünvanı vermemiştir. 2019 yılında Yeshivat Chovevei Torah 

 
426  Isserow, s. 2. 
427  Isserow, s. 3. 
428 Yeshivat Maharat, “Maharat: History and Ordination” (Erişim 08 Şubat 2024).   
429  Bekiut üstünkörü, genel veya yüzeysel öğrenmedir. Iyun veya B’iyun ise bir konunun derinlemesine 

öğrenilmesidir. Yeşivalar, Talmud’u öğrenmenin her iki yolunu da sağlar. Öğrenciler birçok konuyu 

derinlemesine öğrenirken (B’ Iyun) aynı zamanda Talmud’un birçok sayfasını daha yüzeysel olarak 

öğrenirler (bekiut). 
430  Yeshivat Maharat, “Core Semikha Track” (Erişim 08 Şubat 2024). 
431  Yeshivat Maharat, “Core Semikha Track”. 
432  “Sally J. Priesand First Female Rabbi, Jewish History, Women’s Rights”, Britannica (Erişim 22 Ocak 

2024),  Kadın hahamlar için rabbanit ünvanı kullanılmaktadır. 



75 

 

(YCT) ile ortaklaşa olarak Maharat, Beit Midrash Programı adı verilen ve henüz yeterli öğrenme 

becerilerine sahip olmayan erkek ve kadınların becerilerini artırmak ve geliştirmek için Maharat veya 

YCT’nin semikha programlarına başvurmalarına olanak tanıyan bir yıllık bir hazırlık programı da 

başlatmıştır.433 

Maharat, Talmud, halaha, manevi danışmanlık konularında çalışmalarla kadınlara sertifikalı 

din görevlisi olarak hizmet etmeleri için imkân sağlamaktadır. İsrail’de de mevcut olan bu kurumun 

İsrail’deki adı Maharat Ba’Aretz’dir.434 

3. 7. 4. Batsheva Eğitim Merkezi (Batsheva Learning Center) 

Batsheva Öğrenim Merkezi, Yahudi kadınlara Tora çalışması ve felsefesi konularında 

kapsamlı bir eğitim vermeye adanmış tanınmış bir kurumdur.  Batsheva 2015 yılında 12 öğrenciyle 

Hadassah Silberstein Shemtov’un öncülüğünde kurulmuştur. Silberstein, Batsheva’nın kuruluş 

amacını “kadınları ‘Yahudiliklerine’ sahip çıkmaları için desteklemek, Tora öğrenme konusunda 

kendilerine güvenlerini kuvvetlendirmek ve nesiller boyu toplumda yer etmiş bir ‘benlik’ algısını 

değiştirmek.” şeklinde ifade etmektedir.435  Silberstein ve arkadaşları kendilerini, Talmud’da 

alıntılanan ünlü Talmud ustası Berurya’dan, Hasidizm’in kurucusu Baal Shem Tov’un kızı Edel’e  

kadar Yahudi tarihi boyunca nadir bulunan kadın bilginlerin entelektüel torunları olarak 

görmektedirler. Silberstein, kadınların Talmud çalışmamasını “dinî eğitimlerindeki boşluk” 

ifadesiyle açıklamaktadır. Ona göre Ortodoks Yahudi kadınlar, yaşamlarının her anını şekillendiren 

Talmud hakkında şahsen bilgi sahibi olmadan, gündelik ritüelleri ve uygulamaları ezbere yapmakta, 

ancak bu ritüellerin kaynağı, gelişimi ve amacını idrak edememektedirler.436 Batsheva’nın başlangıç 

ve ileri düzey Talmud kursları, 19 yaşındaki gençlerden 60’lı yaşlardaki kadınlara kadar geniş bir 

öğrenci profili için havruta yöntemi ile, Brooklyn ve Los Angeles’ta çeşitli konumlarda (özel evler, 

sinagoglar) çevrimiçi ve yüz yüze olarak faaliyet vermektedir. Kurslarda Sözlü Tora’nın özellikle 

kadınlarla ilgili bölümlerine yer verilmektedir. İki ay süren bu kurslar sonbahar, ilkbahar ve yaz 

aylarında olmak üzere yılda üç kez verilmektedir.437 Derslerde Talmud’un yanında kurumun kendi 

ders kitapları da kullanılmaktadır.438 

Batsheva’nın öğrencileri kendilerini Ultra Ortodoks Yahudilik içerisinde “devrimciler” olarak 

görmemektedirler. Bilakis onlara göre Talmud öğreniminin Ultra Ortodoks Yahudi toplumunda 

yaygınlaşmasının önündeki en büyük engel iç muhalefet değil, Ortodoks kadınlara Talmud öğrenme 

 
433  Laura Shaw Frank, “Yeshivat Maharat”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, (Erişim 08 Şubat 

2024).  
434  “About Yeshivat Maharat”, Keren, 3, 2018. 
435  Batsheva Learning Center, “What Is Batsheva Learning Center”, (Erişim 02 Haziran 2023). 
436  Rachel Frommer, “A Class of Their Own”, Tablet (Erişim 02 Haziran 2023). 
437  Batsheva Learning Center, “Courses”, (Erişim 02 Haziran 2023). 
438  Batsheva Learning Center, “Textbooks”, (Erişim 17 Nisan 2024). 



76 

 

"hakkı" verilmesini destekleyen harici kesimlerdir. Dışarıdan gelen bu kişiler iyi niyetli olsalar da 

Ultra Ortodoks dünya görüşünü idrak etmekten yoksundurlar. Silberstein Shemtov’un kız kardeşi 

Devorah Silberstein kendilerinin devrimci olmaktan uzak bir tavırla, “içe kapanık olmakla ve 

gelenekçi değerlerini korumakla gurur duyduklarını” ifade etmektedir.439 Ortodoks kadınlara Talmud 

öğrenme hakkı tanınmasına yönelik harekete dışarıdan verilen desteğin ters etki yaratabileceği 

iddiası, bu tür bir desteğin istemeden de olsa topluluk içindeki direnci körükleyebileceği endişesini 

akla getirmektedir. Bu direnç, gelenekçi değerleri sürdürme arzusundan kaynaklanabilmektedir. Bu 

değerleri değiştirmeye yönelik dışarıdan gelen tepkilerin cemaatin kimliğine bir müdahale olarak 

algılanabileceğini endişesine karşılık, kurum içerisinde “içe kapanık olmakla ve gelenekçi 

değerlerini korumakla gurur duyduklarını” ifade edilmektedir.  

3. 7. 5. Hadran 

İbranice hadran “ihtişam, şan”440 manalarına gelmekte olup, Talmud’daki tüm bölümlerin 

sonunda yer alan bir duanın ilk sözcüğüdür.441  Hadran, Talmud okuyan Yahudi kadınları 

desteklemek amacıyla 2018 yılında İsrail’de kurulmuştur. Talmud çalışmasını her seviyedeki Yahudi 

kadın için erişilebilir kılmak amacıyla: kadın öğretmenlerin verdiği günlük Talmud çalışmaları, 

yorumlamalar gibi çeşitli hizmetler sağlamaktadır. Bu kaynaklar, bağlamı ile temel Talmudik 

varsayımları açıklayarak, Talmud’un içeriğini açık bir şekilde sunmaktadır. Hadran, erişilebilir bir 

dijital Talmud çalışma merkezinin dünya çapında kadınların Talmud öğrenimini ilerleteceğini iddia 

etmektedir.442 Bu amaçla kurumda verilen derslerin büyük bir kısmı çevrimiçi de sunulmaktadır. 

Hadran’ın kuruluş amacı, Talmud’un yalnızca erkeklerin çalışma alanı olduğu fikrini 

değiştirmek, her seviyedeki Yahudi kadına Talmud’u kendi potansiyellerine uygun bir şekilde 

dilerlerse bir sınıfta dilerlerse bir havrutanın parçası olarak veya kendi başlarına çalışabilmeleri için 

ihtiyaç duydukları araçları sunmaktır. Buna ek olarak Hadran, kadın öğretmenlerin varlığını 

destekleyerek, Talmud dünyasında kadınların statüsünü ilerleten rol modelleri sağlamayı gerekli 

görmektedir.443 

 
439  Devorah Silberstein, “Stop Calling Us Orthodox Women Who Study Talmud ‘Pioneers’”, The Forward: 

Jewish Independent Nonprofit (Erişim 02 Haziran 2023). 
440  Hem Talmud’un bir bölümünün (siyyum) çalışılmasının tamamlanması üzerine yapılan duayı hem de bu 

vesileyle verilen söylevin üslûbunu belirten bir terimdir. “Hadran”, Jewish Virtual Library, (Erişim 20 

Şubat 2024).  
441  bk. Berakhot bölümünün sonunda, Berakhot 64a:15 “ihtişamımız sendedir: Gören kişi! Ve Berakot bölümü 

sona erdi.”  
442 Hadran: Advancing Talmud Study for Women, “About Hadran” (Erişim 08 Şubat 2024).  
443 Hadran: Advancing Talmud Study for Women, “About Hadran”. 



77 

 

Hadran, kadınların Talmud öğrenimini destekleyen ve teşvik eden bir organizasyondur. 

Hadran’ın kurucusu Rabbanit Michelle Farber,444 günlük bir “Daf Yomi” podcast’i445 üreten ilk 

kadındır. Kendisi 2012 yılında 13. daf yomi döngüsünün başlamasıyla daf yomi uygulamasını 

sürdürmektedir. Farber, üç binden fazla dersini kaydetmiştir ve bu dersler hem İngilizce hem de 

İbranice podcast olarak mevcuttur. Erkeklerin de dâhil olduğu yüzlerce dinleyicisi mevcuttur. Farber 

aynı zamanda eşi Haham Seth Farber ile kurduğu sinagogda rebbetzin olarak görev yapmaktadır.446  

Hadran, daf yomi tamamlama töreni öncesinde kadınların Talmud’u iyi bir şekilde kavrayarak 

çalışmaları için bir kampanya başlatmıştır. Farber ayrıca daha fazla kadının Talmud öğretmek üzere 

eğitilmesine yardımcı olmayı da hedeflemektedir. Bu hedeflerini şöyle ifade etmektedir: “Mesele 

sadece kadınların Talmud okuması değil, daha fazla kadın akademisyen yaratmamızdır.”, “Bir kadın 

öğretmene sahip olmak bir rol model sağlıyor. Bu alanda bir yerlere gelebileceğinize dair bir mesaj 

veriyor.”447 Farber, kadınların Talmud eğitimcileri ve akademisyenleri olarak daha fazla yer 

almalarını savunarak, Yahudi toplumu içinde eğitim fırsatlarına ve liderlik rollerine erişimde uzun 

süredir devam eden eşitsizlikleri ele almaya çalışmaktadır. “Mesele sadece kadınların Talmud 

okuması değil, daha fazla kadın akademisyen yaratmaktır” şeklindeki iddiası, kadınlara sadece ileri 

düzeyde Talmud çalışması yapmaları için gerekli araç ve kaynakları sağlamanın değil, aynı zamanda 

onları bu alanda otorite ve uzman konumunda olmaları için desteklemenin önemini vurgulamaktadır. 

Ayrıca, Farber’in Talmud çalışmaları alanında kadın rol modellerinin önemine yaptığı vurgu, 

temsilin gelecek vadeden akademisyenler üzerinde yaratabileceği dönüştürücü etkisinin altını 

çizmektedir. Kadın rol modelleri, kadınların Talmud bilginleri ve öğretmenleri olarak başarılı 

olabileceklerini göstererek, gelecek nesil Yahudi kadınları bu alandaki hedeflerinin peşinden 

gitmeleri için teşvik etmektedir. 

Hadran bugün on dördü İsrail’de olmak üzere dünya çapında toplamda kırk bölgesel cemaate 

sahiptir.448  

 
444  Long Island, New York doğumlu Farber, İsrail’de Tora okumak için eğitiminin yarıda bırakarak Barnard 

College’dan ayrılmış ve sonunda Tel Aviv yakınlarındaki Bar-Ilan Üniversitesi’nden Talmud ve Kutsal 

Kitap alanında lisans derecesini almıştır. Ayrıca Kudüs’teki bir kadın ilahiyat okulu olan Midreshet 

Lindenbaum’daki akademisyen programından da mezun olmuştur. Ben Sales, “Talmud Study Is Mostly a 

Boys’ Club. This Orthodox Woman Wants to Change That.”, Jewish Telegraphic Agency (JTA), 08 Şubat 

2024. Michelle, Bar Ilan Üniversitesi’nde ve Midreshet Lindenbaum’un akademisyen programında Talmud 

eğitimi almıştır. Pelech Jerusalem, Midreshet Lindenbaum ve Matan HaSharon’da Gemara ve halaha 

dersleri vermiştir.  
445  Çevrimiçi ortamlarda indirilmek veya dinlenmek üzere sunulan bir dizi sesli kayıt. 
446  Isabel Kershner, “A Revolution in Jewish Learning, With Women Driving Change”, The New York Times 

(04 Ocak 2020). 
447  Sales, “Talmud Study Is Mostly a Boys’ Club. This Orthodox Woman Wants to Change That.”  
448  “Find Your Local Hadran Community to Start Learning Talmud”, Hadran (Erişim 06 Nisan 2024). 



78 

 

3. 8. Kadınlar için Siyum ha-Şas 

Talmud’un Yahudi dinî hayatındaki merkeziyetinin göstergelerinden bir tanesi Siyum ha-

Şas’tır. Siyum İbranicede “tamamlanma” veya “kapanış” anlamına gelmektedir.449 Şas, Talmud’un 

temel metni Mişna’nın “altı emri” manasındaki Şişa sedarim’in kısaltmasıdır. Günde bir yaprak 

olacak şekilde yaklaşık yedi buçuk yılda Talmud’un tamamı okunur.  Her gün bir Talmud yaprağının 

okunmasına daf yomi denir.  Böylece her yedi yılda bir Talmud’un tamamı okunur ve kutlamalar 

yapılır. Daf yomi döngüsünün en önemli olaylarından biri Siyum ha-Şas yani Talmud’un 

tamamlanma kutlamasıdır. Her döngünün sonunda düzenlenen Siyum ha-Şas, eğlence toplantıları, 

toplu dua ve Yahudiliğin kutsal metinleriyle meşgul olma fırsatı için duyulan memnuniyetin ifade 

edildiği önemli bir olaydır. Yani Siyum ha-Şas tüm (Bâbil) Talmud’u okunduktan sonra yapılan 

kutlamanın adıdır.450 Bütün Yahudilerin aynı sayfaya odaklanmasını sağlayarak giderek yayılan 

Yahudi diasporasını birleştirmenin bir yolu olarak tasarlandığı ifade edilebilir. 

Daf yomi’nin yaygınlaşmasında İkinci Dünya Savaşı’ndan bu yana önemli ölçüde gelişen bir 

sektör olan İngilizce Ortodoks yayıncılığının payı vardır. Haham Nosson Scherman ve Meir 

Zlotowitz’in öncülüğünü yaptığı ArtScroll ve Mesorah Yayınları birçok kutsal metni cazip baskılarla 

geniş halk kitlelerinin ilgisine sunmuştur. Buna ek olarak, Talmud’un İngilizce çevirisini 

yayınlayarak günlük Talmud çalışmasının popülerleşmesinde kilit bir rol oynamıştır. Bu gelişmenin 

kamusal tezahürlerinden biri, yaklaşık yedi buçuk yıl boyunca her gün bir sayfa çalışarak Talmud’un 

tamamının okunmasıdır.451 Agudat Israel’in 1923’teki kongresinde Meir Shapira (1887–1934), her 

Yahudi’nin her gün Talmud’un bir sayfasını çalışmayı üstlenmesini önermiştir. Buna göre Talmud 

çalışmasının her yedi yılda bir topluca tamamlanması öngörülmüştür. Shapira’nın kendisi de 1931’de 

ilk döngünün tamamlanmasına katılmıştır.452 13. Siyum ha-Şas 2020 yılında yaklaşık doksan bin 

Yahudinin eş zamanlı kutlamasıyla gerçekleşmiştir. 

Dünya çapında yüz binlerce Ortodoks Yahudi erkek yeşiva ve sinagog ortamlarında daf yomi 

sistemine dâhil olurken, Ortodoks kadınlar arasında bu sayı çok daha düşüktür ancak giderek 

artmaktadır.453 Bugün teknoloji ve sosyal medyanın daha erişilebilir hâle getirmesiyle daf yomi 

kadınlar tarafından giderek daha fazla benimsenmektedir. Kadınların daf yomiye katılımı, özel 

çalışma grupları, çevrimiçi platformlar ve özellikle kadın öğrencilere yönelik eğitim girişimleri de 

dâhil olmak üzere çeşitli kaynaklar tarafından kolaylaştırılmıştır. 

 
449  Tek başına kullanıldığında bir şahıs veya bir grup tarafından Talmud’un veya Mişna’nın bir faslının etüt 

edilmesinin tamamlanmasını ifade etmektedir. Yusuf Besalel, “Siyum”, Yahudilik Ansiklopedisi S-Z, s. 631. 
450  Chabad.Org, “What Is a Siyum Hashas?” (Erişim 20 Ağustos 2023),   
451  Chaim Isaac Waxman, “From Institutional Decay to Primary Day: American Orthodox Jewry Since World 

War II”, American Jewish History, 91(3), 2003, s. 405-421. 
452  “Shapira, Meir” Encyclopaedia Judaica (Erişim 21 Şubat 2024).   
453  Michele Chabin, “Women’s Talmud Study Takes Big Leap Forward”, Jewish Telegraphic Agency (JTA) 

(Erişim 27 Kasım 2019).    



79 

 

2020 yılında, İsrailli kadınlara yönelik bir Tora çalışmaları enstitüsü olan Matan’da eğitim 

gören bir grup kadın, 1923’te daf yomi programının kurulmasından bu yana kadınlar için düzenlenen 

ilk Siyum ha-Şas’ı veya tamamlama törenini kutlamıştır. Talmud’un 2,711 sayfasını bitiren Matan’ın 

Talmud dersine katılanlar, özellikle İsrail ve Amerika’daki büyük Siyum kutlamalarının hiçbirinde 

kadınların bulunmaması nedeniyle Yahudi medyasında dikkat çekmiştir. 

Kadınların Talmud çalışabildiği bir diğer enstitü olan Hadran, kadınlar için 5 Ocak 2020’de 

Kudüs’te 3.300’den fazla kadının katıldığı ilk uluslararası Siyum ha-Şas’a ev sahipliği yapmıştır.454  

Talmudik döngünün tamamlanışını kutlayan Siyum ha-Şas’a kadınların katılımı, Yahudi 

toplumu içinde ciddi bir önem ve etki taşır. Siyum ha-Şas, kadınların Talmud öğrenimine olan 

müşterek bağlılıklarını kutlamak üzere bir araya gelmeleri için bir fırsat sunmaktadır. Özellikle kız 

öğrenciler için daf yomiye katılım, kamusal alanda kadınların Talmud çalışmasından özellikle 

dışlanması düsturunu değiştirmenin bir yolu olarak işlev görmüştür.455 Bu açıdan daf yomi kadınların 

Talmud çalışmalarına katılımlarını artırmaya ve bu süreçte birbirleriyle iletişim kurmalarına hizmet 

etmiştir. Siyum ha-Şas töreni, kadınlara Talmud ile ilgilenme ve erkek meslektaşlarıyla birlikte 

tamamlanmasını kutlama fırsatları sunarak, kadınların Yahudi geleneğinin aktarılması ve 

yorumlanmasındaki ayrılmaz rolünün etkili bir biçimde ifade edilmesine hizmet etmektedir. 

 

 

 

 
454  Hadran: Advancing Talmud Study for Women, “Women’s Siyum HaShas 2020” (Erişim 19 Şubat 2024),   
455  Jane L. Kanarek, “Coverage and Comprehension: Rabbinical Students and the Study of the Babylonian 

Talmud”, Journal of Jewish Education, 87(3), 2021, s. 197. 



 

 

SONUÇLAR 

Bu çalışmada kadınlar için Talmud eğitiminin seyri incelenmiş ve Talmudik dönemden 

günümüze kadar geçirdiği gelişimin bir haritası çıkarılmıştır. Tarihî kaynakların, dinî metinlerin, 

akademik literatürün kapsamlı bir incelemesi yoluyla bu araştırma, kadınlar arasında Talmud 

öğreniminin statüsünü şekillendiren önemli gelişmelere, zorluklara ve fırsatlara ışık tutmuştur. 

Talmud eğitimi uzun zamandır Yahudi geleneğinin, bilgisinin ve değerlerinin nesiller boyunca 

aktarılmasının ayrılmaz bir parçası olmuştur. MS 70 yılında İkinci Tapınak’ın yıkılmasının ardından 

Yahudi toplulukları, merkezî dinî otoritenin yokluğunda Yahudi hukukunu ve geleneğini korumaya 

ve yeniden yorumlamaya çalıştıkça metin çalışmalarına verilen öncelik giderek artmıştır. Sonraki 

yüzyıllarda Talmudik akademiler (yeşivalar) diasporadaki Yahudi topluluklarında çoğalarak 

entelektüel ve dinî hayatın merkezleri hâline gelmiştir. Bu akademiler Talmud çalışmaları için resmî 

bir çerçeve sağlamıştır. Bu çalışmalar, dinî uygulamaları, hukuki yorumları ve entelektüel 

tartışmaları şekillendiren Yahudi âlimler için uzun zamandır elzem kabul edilmektedir. 

Kadınların Talmudik eğitime erişiminin sınırlı ve genellikle gayriresmî olduğu Talmudik 

dönemden, kadınların Talmudik eğitimine yönelik girişimlerin eğitim ortamlarında çoğaldığı 

günümüze kadar, bu alanda kayda değer dönüşümler yaşanmıştır. İlk dönemlerde kadınlar resmî 

Talmud çalışmalarından dışlanırken, sonraki yüzyıllarda toplumsal normlara meydan okuyan ve 

kutsal metinlerle ilgilenmeye çalışan öncü kadın Talmudistler ortaya çıkmıştır. Tarihsel süreçte, 

entelektüel ve ekonomik açıdan iyi durumda olup, erkek evladı olmayan ailelerde Talmud çalışmış 

bireysel kadın örnekler mevcuttur. Orta Çağ döneminde, Avrupa ve Orta Doğu’daki Yahudi 

toplulukları Talmud ilminin gelişmesine tanıklık etmiş, ancak kadınların katılımı büyük ölçüde 

gayriresmî ve sınırlı kalmıştır. Hahamlar kadınların Talmud çalışmasına ne ölçüde izin verilmesi 

gerektiğini tartışmış, bazıları eğitim fırsatlarının genişletilmesini savunurken diğerleri daha 

kısıtlayıcı görüşleri savunmuştur. Ancak bu kadınların Talmud çalışmaları bireysel boyutta kalmış 

olup, çağdaşları Yahudi kadınların da Talmud çalışmalarına öncü olmamışlardır. 

Tarih boyunca toplumsal normlar, kültürel tutumlar ve dinî yorumlar kadınların Talmud 

eğitimine katılımının kapsamını ve doğasını etkilemiştir. Son yıllarda ilerleme kaydedilmiş olsa da 

toplumsal cinsiyet önyargıları, kurumsal engeller ve dinî metinlerin muhafazakâr yorumları gibi 

zorluklar kadın öğrencilerin deneyimlerini şekillendirmeye devam etmektedir. 

Kadınların Talmud çalışmalarına karşı hiçbir zaman açık bir yasak olmadığını belirtmek 

önemlidir. Kadınları bu alandan uzak tutan saik, Talmud’da ismi geçen rabbilerin konuya dair menfi 

tutumlarıdır. Kadınların bu türde ağır bir metinle başa çıkamayacağı, böyle bir eğitimin kadınlar için 

iffetsizliği kolaylaştıracağı yönündeki kanaatler yüzyıllar boyunca kadınları Talmud çalışmaktan 



81 

 

uzak tutmuştur. Bu kanaatlere ek olarak, anne ve eş olarak üstlendikleri roller, Talmud’da 

yetkinleşmeleri için gerekli zamanı onlara tanımamıştır.  

Kadınlar için Talmud öğrenimi meselesi ancak 20. yüzyılda, genel olarak kadın eğitiminin 

daha yaygın hâle gelmesiyle kritik sürece girmiştir. Çağdaş dünya, Talmud eğitiminde kadınların 

çalışmalarının ve bakış açılarının öneminin giderek daha fazla kabul gördüğünü yansıtmaktadır. 

Bugün Yahudi eğitiminin değişen yapısı, kadınların bu kutsal metinle kendi koşullarına göre 

ilgilenmeleri için yeni fırsatlar sunmaktadır. Özel eğitim programları, çevrimiçi kaynaklar ve 

destekleyici topluluklar da dâhil olmak üzere kadınların Talmud çalışmalarını teşvik eden girişimler, 

kadınların Yahudiliğin kutsal metinleriyle kapsamlı bir şekilde ilgilenmeleri için olanaklar 

sağlamıştır. Bugün Ortodoks Yahudi kadınlar Talmud’un Yahudilik içerisindeki merkeziyetinin ve 

Talmud çalışmanın dinî kimlikleri için öneminin farkındadırlar. Bu gelişmelerle birlikte tarihî 

süreçteki Talmud çalışan bireysel kadın örnekleri yerini gruplar hâlinde Talmud çalışmalarını 

sağlayan kurumlara bırakmıştır. Bu kurumlar çoğunlukla Talmud çalışmak isteyen birkaç kadının bir 

araya gelmesiyle başlayıp, kurumsal bir yapıya dönüşmüşlerdir. Dünyanın muhtelif bölgelerindeki 

bu kurumlar çeşitli yaşlardaki ve statülerdeki Yahudi kadınlara Talmud çalışmalarında rehberlik 

etmektedirler.  

Bu kurumlar sayesinde geniş Yahudi çevrelerinde kadınların Talmud çalışmalarına dair menfi 

tutum geride bırakılmıştır. Bugün Talmud konusunda uzmanlaşan bilgili kadınların varlığı, Talmud 

çalışmaları için yetersiz oldukları ve bu çalışmaların kendilerini iffetsiz meşgalelere bulaştıracağı 

iddiasını çürütmektedir. Çağdaş dönemde, kadınların Talmudik eğitimine yönelik tutumlarda bir 

zihniyet değişimi söz konusudur. Kadınların Talmudik çalışmalara erişimini kolaylaştırmaya yönelik 

çok sayıda kurumun ortaya çıkması, Yahudi kadınların statülerine dair bazı değişimlere de işaret 

etmektedir. Bu kurumlar, Yahudi kadınların Talmudik metinlerle ilgilenmeleri için destekleyici ve 

güçlendirici bir ortam sağlayarak Yahudi toplumu içinde yeni nesil kadın akademisyenleri ve 

liderleri teşvik etmektedir. Bu kurumların çabaları, kadınların Talmud eğitimine katılımını uzun 

süredir kısıtlayan tarihsel engelleri ortadan kaldırmaya yönelik somut bir adımı temsil etmektedir.  

Her ne kadar kadınlar başlangıçta bu alana “Tora lişmah”, yani “Tora’nın kendi hatırı için 

Tora çalışmak” prensibiyle girmiş olsalar da Talmud’a hakimiyet, özellikle “kadın hahamlar” gibi 

meselelerde bir dizi yeniliğin zeminini hazırlamış böylelikle Yahudi kadınların cemaat içerisindeki 

statülerinde değişiklikler meydana gelmiştir. 

Yahudi kadınların Talmud eğitimindeki yolculuğu üzerine düşündüğümüzde, Yahudi dinî 

eğitiminin değişim geçirmekte olduğu açıkça ortaya çıkmaktadır. Zorluklar ve engeller devam 

etmekle birlikte, son yıllarda kaydedilen ilerleme daha kapsayıcı ve çeşitlilik içeren bir değişim için 

fikir vermektedir.  



 

 

KAYNAKLAR 

“About Yeshivat Maharat”. Keren, 3, 2018. 

“Sally J. Priesand First Female Rabbi, Jewish History, Women’s Rights”. Britannica. Erişim 22 Ocak 

2024. https://www.britannica.com/biography/Sally-J-Priesand 

“Samuel ben Ali”. Encyclopaedia Judaica. Erişim 05 Haziran 2023. 

https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-

maps/samuel-ben-ali 

“Shapira, Meir”. Encyclopaedia Judaica. Erişim 21 Şubat 2024. 

https://www.encyclopedia.com/religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-

maps/shapira-meir 

Ackerman, Ari. “Soloveitchik, Rabbi Joseph Dov”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. 

Erişim 14 Şubat 2024. http://jwa.org/encyclopedia/article/soloveitchik-rabbi-joseph-dov 

Adam, Baki. Yahudi Kaynaklarına Göre Tevrat. İstanbul: Pınar Yayınları, 2015. 

Adelman, Howard. “The Literacy of Jewish Women in Early Modern Italy”. Barbara J. Whitehead 

(Ed.), Women’s Education in Early Modern Europe: A History, 1500-1800.  New York: 

Garland Publishing, 1999, s. 133-158. 

Adelman, Howard Ernest. Success and Failure in the Seventeenth Century Ghetto of Venice: The 

Life and Thought of Leon Modena, 1571-1648 (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Brandeis 

Üniversitesi, Massachusetts, 1985. 

Adler, Eliyana R. “Reading Rayna Batya: The Rebellious Rebbetzin as Self-Reflection”. Nashim: A 

Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 16(2008), 130-152.  

Adler, Morris. The World of the Talmud. New York: Schocken Books, 2. Baskı, 1959. 

Aksel, Hesna Serra, “Feminist Perspektiften Yahudilik: Bir Yeniden İnşa Girişimi”, Hitit İlahiyat 

Dergisi, 20(1), 2021, 139-166. 

Alexander, Elizabeth Shanks. Transmitting Mishnah: The Shaping Influence of Oral Tradition. 

Cambridge: Cambridge University Press, Digitally print. version., 2009. 

Antonelli, Judith S. In the Image of God: A Feminist Commentary on the Torah, Northvale, N.J: 

Jason Aronson, 1995. 

Arslantaş, Nuh. “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Temel Eğitim Kurumları: Bet Ha-Seferler ve 

Beytülmidraslar”. Belleten, 78(282), 2014, 435-474.  

Arslantaş, Nuh. “Abbasîler Döneminde Yahudilerin Yüksek Din Eğitim Kurumları: Yeşivalar”. 

Belleten, 79(286), 2015, 847-876.  

Arslantaş, Nuh. İslâm Dünyasında İktisadî ve İlmî Hayatta Yahudiler: Abbâsî ve Fâtımîler Dönemi. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2009. 



83 

 

Ash, Ellie. “Drisha Institute for Jewish Education”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. 

Erişim 23 Haziran 2021. http://jwa.org/encyclopedia/article/drisha-institute-for-jewish-

education 

Avery-Peck, Alan J. ve Jacob Neusner (Ed.). The Mishnah in Contemporary Perspective. Leiden; 

Boston; Köln: Brill, 2002.  

Baal-Shem, Salomo. Qabbalistic Magic: Talismans, Psalms, Amulets, and the Practice of High 

Ritual. Rochester: Destiny Books, 2011. 

Bacher, Wilhelm. “Academies in Babylonia”. Jewish Encyclopedia. Erişim 10 Nisan 2023. 

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/710-academies-in-babylonia 

Bacher, Wilhelm ve Lauterbach, Jacob Zallel. “Semikah”. Jewish Encyclopedia. Erişim 19 Şubat 

2024. https://www.jewishencyclopedia.com/articles/13412-semikah 

Bacon, Brenda. “Rayna Batya Berlin”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 20 

Ocak 2024. https://jwa.org/encyclopedia/article/berlin-rayna-batya  

Badenas, Robert. The Meaning of Telos in Romans 10:4 (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Andrews           

Üniversitesi, Seventh-day Adventist Theological Seminary, Michigan, 1983. 

Batsheva Learning Center. “Courses”. Erişim 02 Haziran 2023. 

https://www.batshevalearningcenter.com/textbooks 

 Batsheva Learning Center. “Textbooks”. Erişim 17 Nisan 2024. 

https://www.batshevalearningcenter.com/textbooks 

Batsheva Learning Center. “What Is Batsheva Learning Center”. Erişim 02 Haziran 2023. 

https://www.batshevalearningcenter.com/about 

Besalel, Yusuf. Yahudilik Ansiklopedisi A-J. İstanbul: Gözlem, 2001. 

Besalel, Yusuf. Yahudilik Ansiklopedisi K-R. İstanbul: Gözlem, 2001. 

Besalel, Yusuf. Yahudilik Ansiklopedisi S-Z. İstanbul: Gözlem, 2001. 

Binyamin ben Yonah ve Petaḥyah ben Yaʿaḳov. Ortaçağda İki Yahudi Seyyahın Tudela’lı Benjamin 

ve Ratisbon’lu Petachia: İslam Dünyası Gözlemleri (Çev. Nuh Arslantaş). İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013. 

Blidstein, Gerald J. “Method in the Study of Talmud”. Journal of the American Academy of Religion 

39(2), 1971, 186-192.  

Bokser, B. Zion. The Wisdom of the Talmud. New York: Philosophical Library, 1951. 

Botticini, Maristella ve Eckstein, Zvi. “Jewish Occupational Selection: Education, Restrictions, or 

Minorities?” The Journal of Economic History, 65(4), 2005, 922-948.  

Botticini, Maristella ve Eckstein, Zvi. The Chosen Few: How Education Shaped Jewish History, 70-

1492. Princeton: Princeton University Press, 2012.  

Biale, Rachel. Women and Jewish Law: The Essential Texts, Their History, and Their Relevance for 

Today. New York: Schocken Books, 1995. 



84 

 

Chabad.org. “What Is a Siyum Hashas?”. Erişim 20 Ağustos 2023. 

https://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/4564767/jewish/What-Is-a-Siyum-

Hashas.htm 

Chabin, Michele. “Women’s Talmud Study Takes Big Leap Forward”. Jewish Telegraphic Agency 

(blog). Erişim 27 Kasım 2019. https://www.jta.org/2019/11/27/ny/womens-talmud-study-

takes-big-leap-forward 

Cutaru, Caius. “Religious and Secular Jewish Educational Institutions in Arad”. Research in 

Pedagogy, 5(1), 2015, 30-41. 

Denny, Frederick Mathewson vd. (Ed.). Jews, Christians, Muslims: a Comparative Introduction to 

Monotheistic Religions. New York: Routledge, 2012. 

Deutsch, Nathaniel. The Maiden of Ludmir: A Jewish Holy Woman and Her World. London: 

University of California Press, 2003. 

Dosick, Wayne D. Living Judaism: The Complete Guide to Jewish Belief, Tradition, and Practice. 

San Francisco: Harper, 1995. 

Drazin, Nathan. History of Jewish Education from 515 B.C.E. to 220 C. E. Baltimore: The Johns 

Hopkins Press, 1940.  

Drisha Institute Graduates Its First Female Talmud Scholars. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish 

Women. Erişim 14 Şubat 2024. http://jwa.org/thisweek/aug/18/1996/dije 

Eckstein, A. ve Bacher, William. “Gaon”. Jewish Encyclopedia. Erişim 21 Kasım 2023. 

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/6511-gaon 

Eisenberg, Ronald L. Jewish Traditions. Philadelphia: The Jewish Publication Society, 2004.  

eJewishPhilanthropy. “Women Teaching Women”. Erişim 06 Nisan 2024. 

https://ejewishphilanthropy.com/women-teaching-women/  

"Eleazar Ben Judah of Worms". Britannica. Erişim 01 Ocak 2024. 

https://www.britannica.com/biography/Eleazar-ben-Judah-of-Worms 

Eliade, Mircea. Dinsel Düşünceler ve İnançlar Tarihi: Muhammed’den Reform Çağına. (Çev. Ali 

Berktay). İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 2003. 

Eliʾor, Raḥel. The Unknown History of Jewish Women Through the Ages: On Learning and 

Illiteracy: On Slavery and Liberty. (Çev. Shmuel Sermoneta Gertel). Berlin Boston: De 

Gruyter Oldenbourg, 2023.  

Firestone, Tirzah. The Receiving: Reclaiming Jewish Women’s Wisdom. Pymble: HarperCollins e-

books, 2007. 

Frank, Laura Shaw. “Yeshivat Maharat”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 08 

Şubat 2024. https://jwa.org/encyclopedia/article/maharat-yeshivat 

Frommer, Rachel. “A Class of Their Own”. Tablet. Erişim 02 Haziran 2023. 

https://www.tabletmag.com/sections/belief/articles/class-of-their-own-ultra-orthodox-

women-talmud 

Fishman, Sylvia Barack. The Way Into the Varieties of Jewishness. Vermont: Jewish Lights, 2007. 



85 

 

Fuchs, Lawrence H. Beyond Patriarchy: Jewish Fathers and Families. Hanover: Brandeis University 

Press, 2000. 

Gamoran, Emanuel. Changing Conceptions in Jewish Education. New York: The Macmillan 

Company, 1925. 

Gaon, Saʻadya. Tefsîru’t-Tevrât bi’l-’Arabiyye: Tevrat (Tora) Tefsiri. Ferruh Özpilavcı (Ed.), (Çev. 

Nuh Arslantaş). İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2018. 

Ginzberg, Louis ve Berlin, Israel. “Bella, wife of Joshua Falk”. Jewish Encyclopedia. Erişim 01 

Şubat 2024. https://www.jewishencyclopedia.com/articles/2822-bella-wife-of-joshua-falk 

Goitein, Shelomo Dov ve Sanders, Paula. A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the 

Arab World as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza. Berkeley: University of 

California Press, 1967. 

Goldberg, David J. ve Rayner, John D. The Jewish People: Their History and Their Religion. 

London: Penguin, 1989. 

Goldenberg, Robert. “Talmud”. Encyclopedia of Religion. Erişim 08 Kasım 2022. 

https://www.encyclopedia.com/philosophy-and-

religion/judaism/judaism/talmud#3424503035 

Golinkin, David. “The Participation of Jewish Women in Public Rituals and Torah Study 1845-

2010”. Nashim: A Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 21, 2011, 46-66.  

Goodblatt, David. “The History of the Babylonian Academies”. Steven T. Katz (Ed), The Cambridge 

History of Judaism. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, s. 821-840. 

Granite, Lauren. Tradition as a Modality of Religious Change: Talmud Study in the Lives of Orthodox 

Jewish Women (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Drew Üniversitesi, New Jersey, 1995. 

Grossman, Avraham. Pious and Rebellious: Jewish Women in Medieval Europe. Waltham: Brandeis 

University Press, 2004. 

Gürkan, Salime Leyla. Anahatlarıyla Yahudilik. İstanbul: İSAM Yayınları, 2014. 

Gürkan, Salime Leyla. “Talmud”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Erişim 02 Kasım 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/talmud  

Gürkan, Salime Leyla. Yahudilik. İstanbul: İsam Yayınları, 2. Basım, 2008.  

Gürkan, Salime Leyla. “Yahudi Geleneğinde Kadın Algısı”, Bütün Yönleriyle Yahudilik, Dinler 

Tarihi Araştırmaları–VIII. Ankara: Türkiye Dinler Tarihi Araştırmaları, 2012, s. 631-648. 

Hadran. “About Hadran”. Erişim 08 Şubat 2024. https://hadran.org.il/about/  

Hadran. “Women’s Siyum HaShas 2020”. Erişim 19 Şubat 2024. https://hadran.org.il/womens-

siyum-hashas/ 

Hadran. “Find Your Local Hadran Community to Start Learning Talmud”. Erişim 06 Nisan 2024. 

https://hadran.org.il/communities/ 

Halbertal, Moshe ve Halbertal, Tova Hartman. “The Yeshiva”. Amélie Rorty (Ed.), Philosophers on 

Education: Historical Perspectives. New York: Routledge, 1998, s. 455-466. 



86 

 

Haleva, Yitshak vd. (Ed.). Türkçe Çeviri ve Açıklamalarıyla Tora ve Aftara 1. Kitap: Bereşit. (Çev. 

Moşe Farsi). İstanbul: Gözlem Gazetecilik Basın ve Yayın A.Ş., 3. Baskı, 2010. 

Halivni, David Weiss. Midrash, Mishnah, and Gemara: The Jewish Predilection for Justified Law. 

United States of America: Harvard University Press, 1986. 

Han, Zafer’ül İslâm. Yahudilik’te Talmud’un Mevkii ve Prensipleri (Çev. Mehmet Aydın). İstanbul: 

Özdemir Basımevi, 1981. 

Han, Zafer'ül İslam. “Talmud’un Doğuşu ve Yahudiler Üzerindeki Tesiri” (Çev. Mehmet Aydın). 

Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 25, 1981, s. 143 

Harman, Ömer Faruk. “Yahudilik/ Kutsal Metinler ve Dinî Literatür”. TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi. Erişim 01 Kasım 2022. https://islamansiklopedisi.org.tr/yahudilik#2-kutsal-

metinler-ve-dini-literatur  

Harman, Ömer Faruk. “Mişna ve Talmud”. Ömer Faruk Harman (Ed.), Kur’an’da Yahudiler. 

İstanbul: Kuramer, 2019 s. 403-418. 

Hauptman, Judith. “The Talmud’s Women in Law and Narrative”. Nashim: A Journal of Jewish 

Women’s Studies & Gender Issues, 28, 2015, 3-500.  

Hauptman Judith. “Imma Shalom”, Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women, Erişim 21 Şubat   

2024. https://jwa.org/encyclopedia/article/imma-shalom 

Hauptman, Judith. “Yalta”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 06 Nisan 2023. 

https://jwa.org/encyclopedia/article/yalta 

Helmreich, William B. The World of the Yeshiva: An Intimate Portrait of Orthodox Jewry. Hoboken: 

Ktav, Augmented., 2000. 

Holzer, Elie ve Kent, Orit. A Philosophy of Havruta: Understanding and Teaching the Art of Text 

Study in Pairs. Boston: Academic Studies Press, 2013. 

Hurwitz, Rabba Sara. “Golden Age of Women’s Gemara Learning or the End of an Era?” Yeshivat 

Maharat. Erişim 23 Mayıs 2023. https://www.yeshivatmaharat.org/post/golden-age-womens-

gemara-learning 

Hyman, Paula. “Puah Rakovsky”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 26 Mart 

2024. http://jwa.org/encyclopedia/article/rakovsky-puah 

Isserow, Rachelle. “Creation New Leaders: Interview with Malke Bina, Founder and Director of 

Matan”. Jofa: Jewish Orthodox Feminist Alliance, 6(1), 2006, s. 1-4.  

Jacobs, Joseph ve Eisenstein, Judah David. “Yeshibah”. Jewish Encyclopedia. Erişim 31 Temmuz 

2023. https://jewishencyclopedia.com/articles/12890-rosh-yeshibah 

Jaffee, Martin S. “Halakhah in Early Rabbinic Judaism: Innovation Beyond Exegesis, Tradition 

before Oral Torah”. Michael A. (Ed.) vd., Innovation in Religious Traditions. Berlin: Mouton 

De Gruyter, 1992, s. 109-142. 

Jaffee, Martin S. The Cambridge Companion to the Talmud and Rabbinic Literature. Charlotte E. 

Fonrobert (Ed.). USA: Cambridge University Press, 2007. 



87 

 

Jastrow, Marcus ve Kohler, Kaufmann. “Bet Ha-Midrash”. Jewish Encyclopedia. Erişim 26 Temmuz 

2023. https://www.jewishencyclopedia.com/articles/3191-bet-ha-midrash 

Jastrzembská, Zdeňka vd. Czech Women Philosophers and Scientists. Cham: Springer International 

Publishing, 2021.  

Jewish Virtual Library. “Bacharach”. Erişim 21 Mart 2024. 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/bacharach  

Jewish Virtual Library. “Hadran”. Erişim 20 Şubat 2024. 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/hadran 

Jewish Virtual Library. “Joseph Soloveitchik”. Erişim 15 Şubat 2024. 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/joseph-soloveitchik 

Jewish Virtual Library. “Modena, Fioretta”. Erişim 03 Ocak 2024. 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/modena-fioretta 

Jewish Virtual Library. “Yehuda Loew (The Maharal)”. Erişim 01 Şubat 2024. 

https://www.jewishvirtuallibrary.org/yehuda-loew-the-maharal  

Johnson, Paul. Yahudi Tarihi. (Çev. Filiz Orman). İstanbul: Pozitif Yayınları, 2001. 

Judah ben Samuel, Pethahiah. Travels of Rabbi Petachia of Ratisbon. (Çev. A. Benisch). Piscataway: 

Gorgias Press, 2012. 

Kal va-homer. The Concise Oxford Dictionary of World Religions. Erişim 01.06.2024. 

https://www.encyclopedia.com/religion/dictionaries-thesauruses-pictures-and-press-

releases/kal-va-homer 

Kanarek, Jane L. “Coverage and Comprehension: Rabbinical Students and the Study of the 

Babylonian Talmud”. Journal of Jewish Education, 87(3), 2021, 192-207.  

Kannengiesser, Charles. Handbook of Patristic Exegesis: the Bible in Ancient Christianity. Leiden ; 

Boston: Brill, 2006. 

Karpeles, Gustav. Jewish Literature and Other Essays. Philadelphia: The Jewish Publication Society 

of America, 1911. 

Katz, Jacob. Tradition and Crisis: Jewish Society at the End of the Middle Ages. Syracuse, NY: 

Syracuse University Press, 2000. 

Katz, Yael Levine. “Mystical Safed Women - A Number of Women Are Also among the Righteous 

Jewish Mystics”. Chabad.org. Erişim 04 Ocak 2023. 

https://www.chabad.org/kabbalah/article_cdo/aid/380386/jewish/Mystical-Safed-

Women.htm 

Kent, Orit. “A Theory of Havruta Learning”. Jon A. Levisohn- Susan P. Fendrick (Ed.) Turn it and 

Turn it Again, Boston: Academic Studies Press, 2019, s. 286-322.  

Keren, Rachel. “Torah Study”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 04 Haziran 

2023. https://jwa.org/encyclopedia/article/torah-study 



88 

 

Kershner, Isabel. “A Revolution in Jewish Learning, With Women Driving Change”. The New York 

Times.   Erişim 04 Ocak 2020. 

https://www.nytimes.com/2020/01/04/world/middleeast/women-talmud-study.html 

Kohler, Kaufmann ve Broyde, Isaac. “Eleazar ben Judah ben Kalonymus of Worms”. Jewish 

Encyclopedia. Erişim 20 Ocak 2024. https://www.jewishencyclopedia.com/articles/5542-

eleazar-ben-judah-ben-kalonymus-of-worms 

Kosman, Admiel. “A Cup of Affront and Anger: Yaltha as an Early in the Talmud”. Journal of 

Textual Reasoning, 6(2), 2011, 45-52. 

Kraemer, David. “The Mishnah”. Steven T. Katz (Ed.), The Cambridge History of Judaism: The Late 

Roman Rabbinic Period. Cambridge: Cambridge University Press, 2006, s. 299-315. 

Lauterbach, Jacob Zallel. “Mishnah”. JewishEncyclopedia. Erişim 12 Kasım 2023. 

https://jewishencyclopedia.com/articles/10879-mishnah#anchor6 

Lerner, Gerda. The Creation of Feminist Consciousness: From the Middle Ages to Eighteen-Seventy. 

New York: Oxford Univ. Press, 1994. 

Lieberman, Saul. Hellenism in Jewish Palestine: Studies in the Literary Transmission Beliefs and 

Manners of Palestine in the I Century B.C.E.- IV Century C.E. New York: The Jewish 

Theological Seminary of America, 1962. 

Marcus, Ivan G. Jewish Culture and Society in Medieval France and Germany. London New York: 

Routledge, Taylor & Francis Group, 2020.  

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “About Matan”. Erişim 12 Şubat 

2024. https://www.matan.org.il/en/about-2/ 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Application Process”. Erişim 

08 Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20150104220812/http://www.matan.org.il/eng/about.asp?cat=27

17 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Curriculum”. Erişim 12 Şubat 

2024. 

https://web.archive.org/web/20140821092725/https://www.matan.org.il/eng/program.asp?id

=34629 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Daf Yomi”. Erişim 10 Şubat 

2024. 

https://web.archive.org/web/20141024114135/http://www.matan.org.il/eng/program.asp?cat

=2774 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Malke Bina Biography”. Erişim 

08 Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20150104182121/http://www.matan.org.il/eng/about.asp?cat=27

51 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Matan’s Vision”. Erişim 08 

Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20150104220812/http://www.matan.org.il/eng/about.asp?cat=27

17 



89 

 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Metivta: The Advanced Talmud 

Program”. Erişim 12 Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20140819001825/https://www.matan.org.il/eng/program.asp?cat

=2755 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Petichta- Talmud Program”. 

Erişim 12 Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20141024113525/http://www.matan.org.il/eng/program.asp?cat

=2721 

Matan The Sedle Rennert Women’s Institute for Torah Studies. “מתן Teaching Staff”. Erişim 08 

Şubat 2024. 

https://web.archive.org/web/20150104180945/http://www.matan.org.il/eng/about.asp?cat=27

19  

Meachem, Tirzah. “Legal-Religious Status of the Moredet (Rebellious Wife)”. Shalvi/Hyman 

Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 31 Ocak 2024. 

https://jwa.org/encyclopedia/article/legal-religious-status-of-moredet-rebellious-wife 

Melammed, Renee Levine. “Asnat Barazani”. Shalvi/Hyman Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 

05 Aralık 2023. https://jwa.org/encyclopedia/article/barazani-asnat-bat-samuel 

Melammed, Reneé Levine. “He Said, She Said: A Woman Teacher in Twelfth-Century Cairo”. AJS 

Review, 22(1), 1997, 19-35.  

Melammed, Reneé Levine. “The Jewish Women in Medieval Iberia”. The Jew in Medieval Iberia: 

1100-1500 Jews in Space and Time. Boston: Academic Studies Press, 2012, s. 257-285. 

Meral, Yasin. “Talmud, Mişna ve Gemara’dan mı Oluşmaktadır?” İstanbul Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 36, 2017, 167-170. 

Meral, Yasin. Yahudi Kaynakları Işığında Yahudilik. İstanbul: Milel Nihal Yayınları, 2021. 

Modena, Leone ve Cohen, Mark R. The Autobiography of a Seventeenth-Century Venetian Rabbi: 

Leon Modena’s Life of Judah. Princeton, NJ: Princeton University Press, 1988. 

Moore, George Foot. Judaism in the First Centuries of the Christian Era: The Age of Tannaim. 

Massachusetts: Hendrickson, Hendrickson Publ. 1997. 

Neusner, Jacob. Invitation to the Talmud: A Teaching Book. San Francisco: Harper, 1989. 

Neusner, Jacob. The Mishnah: Religious Perspectives. Boston: Brill, 1999. 

Neusner, Jacob. The Three Questions of Formative Judaism: History, Literature and Religion. 

Boston Leiden: Brill Academic Publishers, 2002. 

Newsom, Carol A. “Women as Biblical Interpreters before the Twentieth Century”. Carol A. 

Newsom vd. (Ed.), Women’s Bible commentary. Louisville: Westminster John Knox Press, 

2012. 

Phillips, Gerald M. “The Practice of Rhetoric at the Talmudic Academies”. Speech Monographs, 

26(1), 1959, 37-46. 

Polen, Nehemia. “Miriam’s Dance: Radical Egalitarianism in Hasidic Thought”. Modern Judaism A 

Journal of Jewish Ideas and Experience, 12(1), 1992, 1-21.  



90 

 

Posner, Menachem. “What Is a Yeshiva?” Chabad.org. Erişim 31 Temmuz 2023. 

https://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/4407857/jewish/What-Is-a-Yeshiva.htm 

Riskin, Shlomo. The Moredet: A Study of the Rebellious Wife and Her Status in Inititating Divorce 

in Jewish Law (Yayımlanmamış Doktora Tezi). New York Üniversitesi, New York, 1982. 

Safrai, S. vd. “Education and the Study of the Torah”. Shmuel Safrai vd. (Ed.), The Jewish People 

in the First Century, Volume 2. Leiden: Brill, 1976, s. 945-970.  

Safrai, Shemuel (Ed.). The literature of the Sages: First Part: Oral Tora, Halakha, Mishna, Tosefta, 

Talmud, External Tractates. Philadelphia: Fortress Press, 1987. 

Sales, Ben. “Talmud Study Is Mostly a Boys’ Club. This Orthodox Woman Wants to Change That.” 

Jewish Telegraphic Agency (blog). Erişim 08 Şubat 2024. 

https://www.jta.org/2019/12/09/israel/talmud-study-is-mostly-a-boys-club-this-orthodox-

woman-wants-to-change-that  

Schechter, Solomon ve Grunwald, M. “Judah Löw (Löb, Liwa) Ben Bezaleel”. Jewish Encyclopedia. 

Erişim 01 Şubat 2024. https://jewishencyclopedia.com/articles/9009-judah-low-lob-liwa-ben-

bezaleel 

Schloessinger, Max ve Hirsch, Emil G. “Distaff”. Jewish Encyclopedia. Erişim 20 Mart 2024. 

https://www.jewishencyclopedia.com/articles/5231-distaff 

Shuchat, Raphael. “Rabbi Hayyim of Volozhin’s Polemic with Hassidism”. Scripta Judaica 

Cracoviensia, 16, 2019, 15-27.  

Schoeler, Gregor. The Oral and the Written in Early Islam. London ; New York: Routledge, Taylor 

& Francis Group, 2006. 

Schubert, K. “Talmud”. New Catholic Encyclopedia. Erişim 08 Kasım 2022. 

https://www.encyclopedia.com/philosophy-and-

religion/judaism/judaism/talmud#3407710860 

Schwartz, Shuly Rubin. The Rabbi’s Wife: The Rebbetzin in American Jewish Life. New York: New 

York University Press, 2006. 

Schwarz, Baruch B. vd. “Diving into Yeshiva’s Talk Practices: Chavruta Argumentation between 

Individual and Community towards Crystallizing Methods”. Learning, Culture and Social 

Interaction, 22, 2019, 1-18.  

Seeman, Don. “The Silence of Rayna Batya: Torah, Suffering, and Rabbi Barukh Epstein’s ‘Wisdom 

of Women’”. The Torah U-Madda Journal, 6, 1995, 91-128. 

Sharon, Jeremy. “Women Celebrate Finishing Talmud Study Marathon - The Jerusalem Post”. The 

Jerusalem Post (02 Ağustos 2012). https://www.jpost.com/jewish-world/jewish-

features/women-celebrate-finishing-talmud-study-marathon 

Shurpin, Yehuda. “12 Women Who Impacted Torah Scholarship - Culled from the Span of Jewish 

History, from the Talmudic Era to Pre-War Europe”. Chabad.org. Erişim 20 Kasım 2023. 

https://www.chabad.org/theJewishWoman/article_cdo/aid/5379363/jewish/12-Women-Who-

Impacted-Torah-Scholarship.htm 



91 

 

Shurpin, Yehuda. “About the Maharal Every Jew Should Know”. Chabad.org. Erişim 22 Kasım 

2023. https://www.chabad.org/library/article_cdo/aid/4117874/jewish/10-Facts-About-the-

Maharal-Every-Jew-Should-Know.htm 

Silberstein, Devorah. “Stop Calling Us Orthodox Women Who Study Talmud ‘Pioneers’”. The 

Forward: Jewish Independent Nonprofit. Erişim 02 Haziran 2023. 

https://forward.com/opinion/437896/stop-calling-us-orthodox-women-who-study-talmud-

pioneers/ 

Sion, Avi. A Fortiori Logic: Innovations, History and Assessments. Charleston: CreateSpace, 2014. 

Socachevcky Bacon, Brenda. “‘The Wisdom of Women’: From Epstein to Agnon”. Nashim: A 

Journal of Jewish Women’s Studies & Gender Issues, 15, 2008, 30-57.  

Solomon, Zeitlin. “Raşi (Rabbi Solomon of France)”. American Jewish Year Book 41 (1939), 111-

140. 

Stampfer, Shaul. “Yeshiva: The Yeshiva after 1800”. YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern Europe. 

Erişim 10 Ağustos 2023. 

https://yivoencyclopedia.org/article.aspx/Yeshiva/The_Yeshiva_after_1800 

Strack, Hermann Leberecht ve Stemberger, Günter. Introduction to the Talmud and Midrash. 

Minneapolis: Fortress Press, 1992.  

Şeker, Cihat. Marranolar’ın Tarihi ve Kültürü, (Yayımlanmamış Doktora Tezi). Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2012. 

Işık, Ramazan. Yahudilikte Kadın ve Statüsü Tanah Temelinde, Ankara: İlâhiyât Yayınları, 2022. 

İbn Meymun (Maimonides), Musa. İlim Kitabı Sefer ha-Mada‘: Yahudiliğin İnanç ve Ahlak İlkeleri. 

(Çev. Yasin Meral vd.) Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022. 

Taitz, Emily vd. The JPS Guide to Jewish Women: 600 B.C.E. to 1900 C.E. Philadelphia: Jewish 

Publication Society, 2003. 

Tallan, Cheryl ve Taitz, Emily. “Learned Women in Traditional Jewish Society”. Shalvi/Hyman 

Encyclopedia of Jewish Women. Erişim 21 Aralık 2022. 

https://jwa.org/encyclopedia/article/learned-women-in-traditional-jewish-society 

Tennen, Deborah Ashira. Sara Copio Sullam: A Verse Translation (Yayımlanmamış Doktora Tezi). 

Stanford Üniversitesi, Stanford, 2014. 

Teomim Ben-Menachem, Esty ve Livnat, Zohar. “Desirable and Undesirable Disagreements: Jewish 

Women Studying the Talmudic Texts”. Journal of Pragmatics, 138, 2018, 30-44.  

The Editors of Encyclopedia. “Isaac Ben Jacob Alfasi”. Encyclopedia Britannica. Erişim 20 Mayıs 

2023. https://www.britannica.com/biography/Isaac-ben-Jacob-Alfasi 

Toprak, Mehmet Sait. Talmud ve Hadîs: Karşılaştırmalı Bir Araştırma. İstanbul: Kabalacı 

Yayıncılık, 2012. 

Toprak, Mehmet Sait. “Talmud Yahudilik ve Yahudilerin Yaşayan Sünneti”. Yeni Türkiye, 5(86), 

2016, 409-428. 



92 

 

Toraman, Cengiz - Ulucenk, Elif. “16. Yüzyılda Konverso Kadın Bir Banker: Dona Gracia Nasi 

Mendes ve Osmanlı Devleti ile İlişkileri”. Muhasebe ve Finans Tarihi Araştırmaları Dergisi, 

22, 2022, 39-52. 

Turetsky, Yehuda ve Waxman, Chaim. “Sliding to the Left? Contemporary American Modern 

Orthodoxy”. Modern Judaism, 31(2), 2011, 119-141.  

Ultsch, Lori J. “Sara Copio Sullam: A Jewish Woman of Letters in 17th-Century Venice”. Italian 

Culture, 18(2), 2000, 73-85.  

Ünal, Asife. “Yahudilik’te Kadın Algısı”. Kur’ân ve kadın sempozyumu: 4-5 Haziran 2010, Ankara. 

no 571. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfıf, 1. baskı., 2013. 

Ünal, Asife. “Yahudi Geleneğinde Kadının Yaratılışı ve Lilit Efsanesi”. Çukurova  Üniversitesi  

İlahiyat  Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 17/2 (Aralık 2017), 103-115. 

Vana Liliana. "Yahudilikte Kadın”, (Çev. Mehmet Aydın) İstanbul: Nüve Kültür Merkezi Yayınları, 

2013.   

Veltri, Giuseppe. “Science and Religious Hermeneutics: The ‘Philosophy’ of Rabbi Loew of 

Prague”. Jürgen Helm ve Annette Winkelmann (Ed.), Religious Confessions and the Sciences 

in the Sixteenth Century. Leiden: Brill, 2001. s. 119-135.  

Waxman, Chaim Isaac. “From Institutional Decay to Primary Day: American Orthodox Jewry Since 

World War II”. American Jewish History, 91(3), 2003, 405-421.  

Winkler, Gershon. They Called her Rebbe, the Maiden of Ludomir. New York: Judaica Press, 1991.  

Yasdıman, Hakkı Şah. “Yahudi Kutsal Metinlerinde Kadın Karşıtı Söylemler”, D.E.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi (5) 2002, 97-121. 

Yeshivat Maharat. “Core Semikha Track”. Erişim 08 Şubat 2024. 

https://www.yeshivatmaharat.org/4year-semikha 

Yeshivat Maharat. “Maharat: History and Ordination”. Erişim 08 Şubat 2024. 

https://www.yeshivatmaharat.org/mission-and-p2 

Zaiman, Joel H. “The Traditional Study of the Mishnah”. Jacob Neusner (Ed.), The Modern Study of 

the Mishnah. Leiden: Brill, 1973, s. 1-10.      



 

 

ÖZGEÇMİŞ VE İLETİŞİM BİLGİLERİ  

1997 yılında Trabzon’un Çaykara ilçesinde dünyaya geldi. 2015 yılında Çaykara Anadolu 

Lisesi’nden, 2020 yılında Trabzon Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden mezun oldu. 2021 yılında 

aynı üniversitede Felsefe ve Din Bilimleri programında yüksek lisans eğitimine başladı.  

 

 

İLETİŞİM BİLGİLERİ 

Adres : Konaklar Mahallesi Hakimiyet Caddesi Mısra Sokak no5 kat 5 Ortahisar / 

TRABZON 

E-posta : funda_kocaman21@trabzon.edu.tr 

 

 


