
i 
 

 

T.C. 

SELÇUK ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

RADYO TELEVİZYON VE SİNEMA ANABİLİM DALI 

 

 

 

KLASİK TÜRK SİNEMASINDA ÖZGECİ TUTUM VE DAVRANIŞLAR 

(1960-1990) 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

 

HAZIRLAYAN 

Şeyda ÖZÇELİK AYDOĞAN 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

Prof. Dr. Aytekin CAN 

 

 

 

KONYA-2024 



ii 
 

Bu çalışma, 02.07.2024 tarihinde aşağıdaki jüri tarafından Radyo Televizyon ve 

Sinema Anabilim Dalı Radyo ve Televizyon Bilim Dalı Programında Doktora Tezi olarak 

kabul edilmiştir. 

Savunma 

Tez Jürisİ 

 

Prof. Dr. Aytekin CAN  

Selçuk Üniversitesi 

İletişim Fakültesi 

 

Prof. Dr. Meral SERARSLAN                                              Prof. Dr. İmran ASLAN 

Selçuk  Üniversitesi                                                               Selçuk  Üniversitesi                   

İletişim Fakültesi                                                                   İletişim Fakültesi 

 

 Prof. Dr. Serdar ÖZTÜRK                                                   Doç. Dr. Gökhan  GÜLTEKİN 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi                               Aksaray Üniversitesi İletişim 

Fakültesi                                                                                 İletişim Fakültesi 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Not: Tez Savunma Jürisi isimlerinin yer aldığı bu sayfa kapaktan hemen sonra gelecek şekilde ve 

imzasız olarak konulmalıdır.  

  



ii 
 

ÖNSÖZ 

Yüksek Lisans eğitimimden bu yana tezimi yazma sürecimde bana akademik 

bilgi ve tecrübelerini aktaran, ilgisini ve sabrını esirgemeyen, bir insanın 

tanışabileceği en mütevazı danışman olan Prof. Dr. Aytekin Can hocama çok 

teşekkür ediyorum. Zorlu sürecimde, bilgisine ve yol göstericiliğine başvurduğum, 

sabırla bana akademik yolculuğumda ilham veren, üzerimde çokça emeği olan canım 

hocam Prof. Dr. Meral Serarslan’a minnetimi ve teşekkürü bir borç bilirim. Tez 

savunma jürimde yer alan Prof. Dr. Serdar Öztürk hocama tezimle ilgili sunduğu 

aydınlatıcı fikirler için, aynı şekilde jüri üyelerimden Gökhan Gültekin’e destekleyici 

tavrından dolayı teşekkür etmek isterim. Ayrıca Öğr. Grv. Dr. Burhanettin Güneş’e, 

Dr. Öğr. Üyesi İhsan Koluaçık’a benimle ilgili iyi dilekleri ve manevi destekleri için 

teşekkürü borç bilirim. Hayatımın parçası olan geniş ve küçük aile bireylerime dua 

edip manevi desteklerini esirgemedikleri için ayrıca teşekkürlerimi sunuyorum. En 

önemli insan oğlum Kağan’a ise sadece teşekkür etmek istemiyorum. Aynı zamanda 

doktora zamanımda geceme güneş gibi doğduğu için, Rabbim’e en büyük şükür 

sebebimin kendisi olmasından ve onun annesi olmamdan kaynaklı gurur içindeyim. 

Ve son teşekkürümü kendime ediyorum. Çünkü zaman dışarıdaki herkes için farklı 

akarken benim için kendimden başka hiçbir insanın hakim olamayacağı zorluk ve 

güzelliklerle birlikte aktı. Bu süreci en çok sen bilebilirsin diyerek kendime teşekkür 

ediyorum. Oğlum Kağan’a tüm sevgi ve bağlılığımla… 

 

Şeyda ÖZÇELİK AYDOĞAN 

Konya-2024 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ .......................................................................................................................... ii 

ÖZET ............................................................................................................................. vi 

ABSCRACT .................................................................................................................. vii 

GİRİŞ ............................................................................................................................. 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÖZGECİLİĞİN KURAMSAL, TOPLUMSAL VE DÜŞÜNSEL TEMELİ ........... 5 

1.1. Özgeciliğe Kuramsal Çerçeveden Bakış ............................................................. 6 

1.2. Eşitlikçi Bir Anlayış: “İlkel Topluluk” ................................................................ 21 

1.3. Özgeciliğin Ahlaki Temeli .................................................................................. 25 

1.3.1. En İyiyi Arayışın Tarihsel Boyutu “İlkçağ” ............................................. 28 

1.3.2. İyiye Doğu’dan Bir Bakış: Hindistan ve Çin Ne Diyor? .......................... 42 

1.4. Ortaçağın Düşüncesi: Tanrıya Adanış Olarak Özgecilik .................................... 45 

1.5. Yeniçağın Bireyinin Çatallı Yollarda Yürüyüşü ................................................. 56 

1.6. On Sekizinci Yüzyıl: Aydınlanmacıların Penceresinden Özgecilik ................... 68 

1.7. On Dokuzuncu Yüzyılın Ortak Paydası Özgecilik ............................................. 80 

1.8. Sinemanın Yüzyılına Genel Bir Bakış ................................................................ 91 

İKİNCİ BÖLÜM 

KLASİK ANLATI SİNEMASINDA ÖZGECİLİĞİN YERİ NEDİR? ................... 103 

2.1. Mimesisten Katharsise ........................................................................................ 105 

2.2. Klasik Anlatı Sineması İyiyi-Kötüyü Çiziyor ..................................................... 108 

2.2.1. Kahramandan Beklenilen Fedakârlık ................................................................ 114 

2.2.2. Özdeşleşilen İyinin Merkezi: Hollywood ......................................................... 117 

2.3. Türün İdeolojisi ................................................................................................... 135 

2.4. Türk Sinemasının Özgeci Yanı ........................................................................... 145 

2.4.1. Tiyatronun Etkisinde Sinema: Ertuğrul Dönemi ...................................... 146 

2.4.2. Bencil Olmayanları İzlemek: Yeşilçam’da Özgeci Düşler ....................... 147 

2.4.3. Bir Yanında Umut Kalan 70’ler ................................................................ 157 



iv 
 

2.5. Seksenlerin Zıt Kutupları: İstek ve Bastırmanın Birliği ..................................... 163 

2.6. Hayatta Kalma Mücadelesi’ne Dair: 90’lardan 2000’lere .................................. 167 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KLASİK TÜRK SİNEMASINDA ÖZGECİ TUTUM VE DAVRANIŞLAR 

(1960-1990) .................................................................................................................... 171 

3.1. Çalışmanın Amacı ............................................................................................... 172 

3.2. Çalışmanın Önemi ............................................................................................... 172 

3.3. Evren ve Örneklem ............................................................................................. 174 

3.4. Çalışmanın Varsayımları ..................................................................................... 175 

3.5. Sınırlılıklar .......................................................................................................... 175 

3.6.Yöntem ................................................................................................................. 176 

3.7. Bulgular ve Yorum .............................................................................................. 180 

3.7.1. Hepimiz Kardeşiz Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi ......... 180 

3.7.2. Bir Dağ Masalı Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi ............. 193 

3.7.3. Hayat Sevince Güzel Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi ..... 208 

3.7.4. Bizim Aile Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi .................... 223 

3.7.5. Dolap Beygiri Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi ............... 237 

3.7.6. Namuslu Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi ........................ 248 

SONUÇ VE ÖNERİLER .............................................................................................. 259 

KAYNAKÇA ................................................................................................................. 273 

 

 

 

  



v 
 

GÖRSEL 

Görsel  1 : Öğretmen Ahmet’in Öğrecilerle Buluşması .......................................... 184 

Görsel  2: Öğrencilerden kalan yere atılan kitapların Ahmet’i sarsması ................. 188 

Görsel  3: Ahmet’in ölüm anında Murat’ın desteği ................................................. 191 

Görsel  4. Kırlarda ders işlenirken müfettişin derse katılması ................................. 195 

Görsel  5. Lale’nin müfettişe iyileşme sürecinde yardımı ....................................... 197 

Görsel  6. Köy halkının okul işlerinde öğretmene yardımı ...................................... 205 

Görsel  7: Ayşe’nin geleneksel kıyafetiyle partide yer alması ................................ 215 

Görsel  8: Ömer ile Ayşe’nin barınma sorununu konuşması ................................... 219 

Görsel  9: Hayat Sevince Güzel şarkısı eşliğinde herkesin dans edişi ..................... 220 

Görsel  10. Melek ile Yaşar’ın birbirine destek oluşu ............................................. 225 

Görsel  11. Ferit’in kardeşlerinin yardım çağrısıyla karşılaşması ........................... 229 

Görsel  12:Aile fertlerinin güne dışarıda başlaması ................................................. 234 

Görsel  13:Ali’nin Ayşe’ye köyden getirdiği kavalı çalması .................................. 241 

Görsel  14:Ali’nin çevresinin para için tartışması ................................................... 245 

Görsel  15:Ali’nin yaralanan Yakup’u sırtında taşıması ......................................... 246 

Görsel  16: Ali Rıza herkes tarafından suçlanır ....................................................... 253 

Görsel  17: Ali Rıza’nın “Mahallenin Medar-ı İftiharı İlanı ................................... 254 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

ÖZET 

Sinema, insanlar arası ilişkilerin bir yansıtıcısı olarak, belirli davranış ve 

eylemleri inşa etme kabiliyetini kendinde taşımaktadır. Sosyal ilişkilerin 

şekillendirilmesinde olumlu ve olumsuz etkisi olan sinema, toplumsal kültürün ve 

ahlak temelli düşünce sisteminin bir aktarım aracıdır. Klasik anlatı yapısının olay 

örgüsü, neden-sonuç ilişkisi ve özdeşleştirme gibi öğeleri filmin 

anlamlandırılmasında ve uylaşımların sağlanmasında son derece elzemdir. Birtakım 

düşünce şeklinin empoze edildiği, filmler üzerinden benzerliklerin kurulduğu, 

oyuncular dahilinde hatırlatmaların yapıldığı bu düzen, özgeci duruşu da kendi 

çizgisinden ilerletmiştir. İyinin ödüllendirildiği, kötünün cezalandırıldığı yapıda iyi 

ve kötünün ne olduğu sorunsalı ahlak felsefesi ve toplumun kültürel kodlarının 

açılımındaki iyilik kavrayışına farklı perspektiften bakışı gerekli kılmıştır. Sinemanın 

özdeşleştirme ve katharsis sürecinin özgeciliğin aktarım şeklindeki değeri, bu 

çalışmanın çıkış kaynağını meydana getirmektedir.  

Bu doğrultuda çalışmanın birinci bölümünde özgeciliğin teorik, tarihsel, 

felsefi, psikolojik ve sosyolojik temeldeki anlamı açıklanmıştır. İkinci bölümde 

sinemanın ideolojik yankısından hareketle, klasik anlatı sinemasının etki gücünden 

esinlenerek özgeciliğin algılanma ve uygulanma prensipleri tartışılmıştır. Son 

bölümde ise özgeciliğe dair önemli ipuçları veren filmlerden seçkiler yapılarak 

zaman içinde, özgeci bireyin toplum nezdindeki konumlandırılışı araştırılmıştır. 

Özgeciliğin ahlak felsefesinin geniş bir yerini işgal ettiği gerçeğinden yola çıkılarak, 

bencili ahlaktan ayıran ve özgeciyi ahlaki sayan ayrıntılara değinilmiştir. Bu 

bağlamda nitel veri analiz yönteminden betimsel analiz tekniğinin kullanıldığı 

çalışmada elde edilen veriler yorumlanmış ve anlamlandırılmıştır. Elde edilen 

sonuçta özgeciliğin zaman içinde yüceltilmekten alıkoyulan bir eyleme hizmet ettiği 

ortaya çıkarılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Özgecilik, Yardımlaşma, Ahlak, Klasik Anlatı, Türk 

Sineması 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 
 

ABSCRACT 

Cinema, as a reflection of interpersonal relationships, carries the ability to 

Deconstruct certain behaviors and actions. Cinema, which has a positive and 

negative impact on the shaping of social relations, is a means of transmitting social 

culture and a morality-based system of thought. The elements of the classical 

narrative structure such as the plot of events, the cause-effect relationship and 

identification are extremely important in making sense of the film and ensuring 

consistency. This order, in which a certain way of thinking is imposed, similarities 

are established through movies, reminders are made within the actors, has also 

advanced the altruistic stance from its own line. The problem of what is good and 

evil in a structure where the good is rewarded and the bad is punished has made it 

necessary to look at moral philosophy and the understanding of goodness in the 

cultural codes of society from a different perspective. The value of the identification 

and katharsis process of cinema in the form of transmission of altruism constitutes 

the source of output of our work. 

In this direction, in the first part of the study, the meaning of altruism on a 

theoretical, historical, philosophical, psychological and sociological basis is 

explained. In the second part, based on the ideological echo of cinema, the principles 

of perception and application of altruism are discussed, inspired by the power of 

influence of classical narrative cinema. In the last section, by making selections from 

films that give important clues about altruism, the positioning of the altruistic 

individual in society has been investigated over time. Starting from the fact that 

altruism occupies a wide place in moral philosophy, the details that distinguish the 

selfish from morality and consider the altruistic moral have been touched upon. In 

this context, the data obtained in the study using the descriptive analysis technique 

from the qualitative data analysis method were interpreted and made sense. As a 

result, it has been revealed that altruism serves an action that is prevented from being 

glorified over time. 

Keywords: Altruism, Charity, Morality, Classical Narrative, Turkish Cinema 



1 
 

GİRİŞ 

İnsan, hayatı boyunca ailesinden aldığı genetik yatkınlıkla ve öğrenmeye açık 

bir canlı olarak kültürel kod aktarımıyla, özgeciliğe yatkındır ya da değildir. İngilizce 

literatürde altruism olarak geçen, diğer bilinen adı diğerkâm olan özgecilik, kişinin 

karşılık beklemeden iyi niyetle karşıdaki insana yardım etmesi davranışıdır. Özgeci 

birey, yardıma ihtiyacı olana çıkar gözetmeksizin yardım etmektedir. Peki bu ne 

kadar mümkündür? Bir insan kendini düşünmeksizin diğerlerini önceleyerek ne 

kadar iyilikte bulunabilir? Bu ve benzeri sorular kişilerin iyiliğe ve kötülüğe 

yatkınlığına dair düşünce biçimlerine kapı aralamıştır. İnsanın doğuştan iyi mi yoksa 

kötü mü olduğu sorunsalı onun özgecilikten başka erdemli davranışları kendinde ne 

derece barındırdığına yönelik çalışma alanı oluşturmuştur. Bir kısım fikre göre insan 

doğuştan iyidir, özgeciliğe yatkındır. Diğer fikir ise insanın sonradan özgeciliği 

edinebileceğini savunmaktadır. Aynı şekilde özgeciliğin evrenselliği ve rölatifliği 

hususunda fikir ayrılığı söz konusudur. Bazı düşünürlere göre evrensel özgecilik ile 

belirli kurallar dahilinde insan eylemlerine yön verirken, diğer düşünürlere göre 

insan kültürünün kendi içinde yeşerttiği eylem kavrayışını benimsemektedir. O halde 

özgeciliğin tam ve kesin hatlarla tanımını yapmak, her ne kadar tanımı ortada bir 

eylem olsa da onu bir kalıba sokmak oldukça zor görünmektedir. Çünkü pek çok 

disiplinin inceleme alanına giren kavram, her disiplin tarafından ayrı bir düzlemde 

açıklanmıştır.  

İlkel çağlardan bu yana toplumsal bir canlı olan insan, başkalarıyla bir arada 

yaşamanın sırrına erişmeye çalışır. Buna kimi zaman dayanışmada kimi zaman ise 

salt kendini koruyarak ulaşır. Özgeciliğin açıklamasını bir kuramsal çerçeveye 

oturtmayı deneyen düşünürler, kavramın psikolojik, biyolojik, sosyolojik, felsefi, 

iktisadi ve siyasal açılımını yapmıştır. Tüm disiplinlerde farklı bir öneme temas eden 

kavram, en nihayetinde bencilliğin karşı savında yerini almıştır. İnsanın başkalarına 

karşı olumsuz davranışlarının incelemesini yapan bilim dalının yanında olumlu 

davranışını inceleyen bilim dalı da vardır. Pro-sosyal davranış türleri özgecilikten 

farklı nitelik gösterir fakat, cebinde özgeciliğe meyleden bir davranışın anahtarını 

taşımaktadır. Gönüllülük esasıyla yardımseverlik ve merhamet gibi duygu ve 

durumların kullanılarak gerçekleştirdiği başkasını dikkate alan iyilik hallerinde; akıl 



2 
 

sağlığının, çevrenin, eğitimin, kültürel normların, ekonomik düzeyin ve genetik 

faktörlerin önemi göz ardı edilmemelidir. Auguste Comte tarafından ilk kez 

kullanılan başkaları uğruna yaşama meyli ve isteği olarak açıklanan özgecilik, 

esasında insan hayatında hep olan ama sorgulaması yapılırken farklı düşünürlerin 

farklı pencereden odağına takılan bir kavramdır. Ahlak felsefesi tezahüründe kişinin 

kendisi yerine başkasının isteklerini neden tercih etmesi gerektiği fikri tartışmaya 

açılır. Sosyolojik düzlemde, çevrenin özgeci bireyin varlığındaki etkisi ve toplumsal 

kodların aktarımı yer alır. Psikolojik bağlamda bireyin başkasının yararını gözetmesi 

toplumsal değerlendirmelere tabi tutulur. Biyolojik temelli özgecilikte ise evrimsel 

doğrultuda bireyin kendini, genini ve grubunu korumaya yönelik eğilimi açıklanır.  

Tüm bu bilgiler ışığında çalışmanın birinci bölümünde özgeciliğin 

(diğerkâmlık), kuramsal, tarihi, düşünsel bir çizgide irdelenerek, İlkçağ 

filozoflarından itibaren günümüze kadarki işlenme biçimi tartışmaya açılacaktır. 

Özgeciliğin bir “en iyiyi arayış” tezahürü olduğu ilkçağ filozoflarından bugüne değin 

değişen veya aynı kalan fikirler açığa çıkarılacaktır. Evrim teorisyenlerinin insanın 

bencillikten arınamayan dolayısıyla özgeciliğin karşılıklılık içeren bir özde olduğunu 

ifade etmeleri işlenir. Ortaçağ’da Tanrı inancıyla beraber gelişen kavram, Yeniçağ’da 

bencilliği de hesaba katarak açıklanır. Aydınlanmacıların ahlak duyusu öğretisinde 

özgeciliğin varlığı kadar bencilliğin de varlığı kabul görmektedir. On sekizinci 

yüzyılın duygu temelli özgeciliğinin karşı savında akıl yollu özgeciliğin savunusunu 

yapanlar yer alacaktır. On dokuzuncu yüzyılda hem bencilliği onaylayan hem de 

özgeciliği farklı kavramlarla kimi zaman çileci düşünceyle sunan filozoflar olacaktır. 

Günümüz düşüncesinde ise anlamın yitirilmesi üzerine iyilik ve kötülük düşünceleri 

postmodern kavrayış üzerinden aktarılacaktır. 

Çalışmanın ikinci bölümünde, iyi-kötü ekseninde özgeciliğin klasik anlatı 

sinemasının ideolojik yankısı olarak empoze edilmeye çalışılan eylem bağlamında 

değerlendirilmesi yapılacaktır. Sinema, toplumun kültürel ve sosyal bağlarından 

etkilenen bir sanat olduğu gibi toplumu da zaman içinde etkileyen bir güce sahiptir. 

İnsanların ekonomik ve siyasal bunalım dönemlerinin çalkantılı havasından çıkarak 

kendini mutlu hissetmeye ihtiyacı olduğu zamanlarda devreye giren sinema, 

yönlendirici, özendirici doğasıyla iyi ve kötüye verdiği değer bazında insanları 



3 
 

çevrelemektedir. Sinemanın modern anlatı ve klasik anlatı güzergahında 

aydınlatılmaya çalışılan niyete bağlı eylemin, klasik anlatı sinemasındaki 

özdeşleştirme ve katharsis düzleminde açılımı yapılacaktır. Modern anlatının bireyin 

önemine daha çok eğilen gölgesi, klasik anlatıda toplum yanlısı davranış modellerine 

kapı açacaktır. Şunu belirtmekte fayda görülmektedir ki, her iki sinema anlatısında 

da iki uç noktayı görmek mümkündür. Ancak bu çalışma dönemsel bir hakimiyetle 

klasik sinemanın özgeciliği ele alışındaki değişim sürecini detaylarıyla ortaya 

dökmeyi hedeflemektedir. 

Çalışmanın son bölümünde ise, incelemeye tabi tutulan filmlerin dayanışma, 

dostluk, yardımlaşma gibi olumlu sosyal davranışlara en çok hizmet ettiği 

dönemlerden ikişer tane ve azaldığı dönemden iki tane örneklem seçilerek zaman 

içinde özgeciliğe yaklaşımın yönü aktarılmaya çalışılacaktır. Filmlerin incelenmesi 

esnasında uygulanan parametreler, özgeciliğe dair derinlemesine inceleme imkanı 

sunmaktadır. Nitel veri analizinin yorumlayıcı ve betimleyici tesirinden 

yararlanılarak filmler içindeki detaylar felsefi, sosyolojik, psikolojik bağlamda 

çözümlenecektir. Her filmin içindeki özgeciliğe temas eden noktalara ışık tutularak 

koşullar ve filozofların fikri önderliğinde bazı hatırlatmalar yapılacaktır. Sinemanın 

ahlak felsefesi ile ilişkisi kurularak, film çözümlemelerinde yeni bir çalışma alanı 

açmak hedeflenmektedir.  

Dönemsel farklılıkların toplumsal ve siyasal açıdan değiştirdiği düzen, 

sinemaya işlenen konu ve ele alınan ahlaki değerler bağlamında yansımaktadır. Türk 

sinemasında 1960’ların kültürel değerlere ve insan ilişkilerine ayırdığı konum ile 

diğer dönemlerin aynı konuya yaklaşımı farklı olacaktır. Bunun arka planında yatan 

unsurların, özgeciliğin işlenmesinde ne derece etkili olduğu ortaya çıkarılacaktır. 

Yetmişlerde ayakta kalmaya çalışan dayanışma ve yardımlaşmanın iyi insan olmayı 

sağladığını düşündürten filmlerinden 1980’lerin azalmaya başlayan insana güven, 

dayanışma ve özgecilik konulu filmlerine geçilecektir. Bu filmlerin sosyolojik, 

felsefi ve özgeciliğin kuramları temelinde bir araştırması yapılarak neden ve nasılı 

sorgulanacaktır. Seyirciye özgeci duruşun aktarılmasında kullanılan materyaller 

bencilliğin varlığıyla birlikte irdelenerek, iyilik hallerinin çalışma kapsamında 

belirlenen parametreler doğrultusunda ortaya çıkarılması sağlanacaktır. 



4 
 

Tüm veriler ışığında, bu çalışma özgeciliği sinema ile yan yana getirerek, 

derinlemesine bir betimsel analiz gerçekleştirdiğinden önem arz etmektedir. 

Sinemanın özgecilik temelli araştırmasına Türkçe literatürde yapılan tez çalışması 

incelemeleri sonucu ulaşılamaması bu çalışmayı ayrıca önemli kılmaktadır. Çalışma 

sonunda ulaşılacak bulguların toplumsal, ahlaki ve sanatsal literatüre katkı 

sağlayacağı düşünülmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ÖZGECİLİĞİN KURAMSAL, TOPLUMSAL VE DÜŞÜNSEL TEMELİ 

Türk Dil Kurumu Türkçe sözlüğü özgeci kavramını, “kişisel yarar 

gözetmeksizin başkasına yararlı olmaya çalışan (kimse), diğerkâm” şeklinde 

tanımlamıştır. Özgecilik kavramı ise, “özgeci olma durumu, diğerkâmlık” şeklinde 

açıklanmıştır (www.tdk.gov.tr). Özgecilik, insanlığı ve insanları çıkar gözetmeksizin 

sevmek, kişinin kendisini başka insanların mutluluğuna adaması; başkalarına karşı 

iyi niyetli ve yardımsever davranmaya, başkası için yaşamaya dayalı ahlak anlayışına 

yönelten; bencillik ve bireycilik anlayışının tersini öneren, başkasının ihtiyacına 

kişinin kendi çıkarı olmadan cevap vermesi durumudur. Kısacası, karşılığında bir 

bedel ödenecek de olunsa başkasına yardım etme ve onun yararını düşünme isteğidir. 

Özgeci kişinin ahlaki arınması, ancak bencil arzuların üstesinden gelmesiyle 

gerçekleşir (Cevizci, 1999 s. 666; Aronson vd, 2012, s.623).  

Egoizm 1  ve bireyciliğin karşıtı bir davranıştır. Sosyal psikoloji, ekonomi, 

sosyo-biyoloji ve siyasal davranış gibi alanlar, özgeciliğin bencil güdülerle 

açıklanma olasılığını geniş teorik ve deneysel çalışmalarla araştırmıştır. Yapılan 

araştırmalarda, yurttaşların başkası için yardımda bulunması, kan bağışı, çatışma 

ortamlarındaki cesaret göstergeleri gibi eylemlere dikkat edilmiştir. Ulaşılan sonuçlar 

ise, adeta insan doğasının bir parçası niteliğinde, diğerkâmlığa işaret etmiştir 

(Marshall, 2005, s.152). 

Kişinin kendisine bir kâr sağlayacağı fikriyle bağışta bulunması veya 

başkalarına gösteriş yapma niyetiyle maddi yardım yapması, her ne kadar başkasının 

faydasına olsa da gerçek manada özgeci davranış değildir. Diğerlerine yardım eden 

veya yardım etmenin amaç edinildiği eylem arasında yardım edilen birey açısından 

                                                           
1  Yirminci yüzyılın ismi Ayn Rand’ın düşüncesinde özgecilik, insanın kendini feda etmesini 

gerektirdiğinden topluma ve kişiye zararlıdır. Özgeciliğin her çeşidini fedakârlık sayan Rand, onu 

kötülerken, eylemleri ya özgeci ya da bencil olarak ikiye böler. Yalnızca özgeciliği eleştirmek uğruna 

tüm özgecilik çatısındaki eylemleri inkar eder ve iyiliksever eylemleri zararlı görür (Günör, 2014, 

s.51,52). Rand’a göre “Egoizm insanın kendi başına bir amaç olduğunu savunur; altruizm insanın 

başkalarının amaçları için bir araç olduğunu savunur; altruizm, ahlaken bir davranıştan 

faydalananın davranışı yapandan başka bir kişi olması gerektiğini savunur”. Bencillik, kişinin kendi 

çıkarına dönük değerler hiyerarşisini ve değerlilikte az derecedekini çok derecedekine feda etmeyi 

gerektirir (2013, s.84) 

http://www.tdk.gov.tr/


6 
 

fark olmasa da iki davranışın özgecilik açısından yine de farkı vardır (Freedman, vd. 

2003, s.312). 

Özgecilik eyleminde birkaç kritik nokta bulunmaktadır. Sırasıyla, özgecilikte 

yalnızca iyi niyetli düşünceler yeterli değildir, eylem de gerekmektedir. Eylem 

bilinçli veya değil, amaca yönelik olmalıdır. Eylemdeki amaç bir başkasının refahını 

artırmak olmalıdır. Kişinin öncelikle kendi refahını düşünerek yaptığı eylemler 

özgeci kategoriye girmemektedir. Niyetler sonuçlardan daha ön plandadır. Nitekim 

birisi için iyi amaçla yapılan eylem kötü sonuçlansa dahi bu eylemin ilk aşamadaki 

özgeciliği azalmamaktadır. Kişinin hem kendi refahını hem de karşısındakinin 

refahını iyileştiren eylem özgecil değildir. Özgecilikte amaç ödül beklentisi 

olmaksızın bir kişi ya da grubun refahını artırmaktır (Monroe, 1996, s.6,7).  

1.1. Özgeciliğe Kuramsal Çerçeveden Bakış 

Özgecilik, literatürde çoğunlukla pro-sosyal davranış veya yardımsever 

davranış olarak açıklanmış ve bu konu ahlak felsefecileri için uzun yıllar çalışma 

alanı oluşturmuştur. Yirminci yüzyıla dek, yardımseverlik kurumu adı altında 

irdelenen özgecilik, ilk kez Auguste Comte tarafından ortaya atılmıştır (Mutafçılar, 

Karadağ, 2009, s.43). Bir filozof tarafından özgeciliğin ahlak kuramlarının temeline 

yerleştirilmesi ise Thomas Nagel sayesinde olmuştur (Günör, 2014, s.99). 

Özgecilik, yardım etme, sorumluluk üstlenme, bağışta bulunma gibi pek çok 

olumlu sosyal davranışı içermektedir. Psikologların başkalarına yapılan yardım 

sürecinde bireylerin davranışlarını inceleyerek yardım türlerinin tümünü kapsayan 

bir terim bulmakta zorlanmaları anti-sosyal davranışın zıttı olan “pro-sosyal 

davranış” terimini ortaya çıkarmıştır. Bu terim, bir kişi veya grubun faydası 

güdülerek, isteğe bağlı olarak yapılan davranışı kapsar. İşbirliği ve diğerkâmlık pro-

sosyal davranışın iki önemli türüdür. Diğerkâmlığı iş birliğinden ayıran kişisel çıkar 

beklentisi olmamasıdır. Dolayısıyla her olumlu sosyal davranışa özgeci demek hatalı 

olacaktır (Akbaba, 1994,s. 17; Leblebici, 1991,s. 274,275).  

Paylaşma, iş birliği ve empati gibi pro-sosyal davranışlar, sempati, içtenlik ve 

dostluk ile donanmış, başka insanların mutluluğuna yönelik davranışlar olarak ifade 



7 
 

edilebilir. Böyle davranışlar risk almayı ve fedakârlık yapmayı gerektirir. 

Başkalarının iyiliğinde etkili olan toplum yanlısı davranışlar, özgecilik, iş birliği, 

dostluk, fedakârlık, duygudaşlık, paylaşma, güven duyma, ihtiyaç sahibine rehberlik 

etme gibi dallara ayrılır. Özgecilik, yardım etme2nin alt sınıfında yer alan, insanların 

birbirine yardım etme yolunda hareket ettikleri ve bunu çıkar gözetmeden yaptıkları 

olumlu sosyal davranıştır (Kasapoğlu, 2017,s. 59,60). 

Pro-sosyal davranış gönüllü veya gönülsüz; çıkar amacı güdülerek ya da 

güdülmeden; karşılıklı ya da karşılıksız olabilir. Yardım davranışı gönüllü ya da 

zorunlu, aktör odaklı ya da diğer odaklı olabilir. Yardım etmenin bir alt boyutu olan 

iş birliği de gönüllü ya da zorunludur. İş birliği, çıkar amaçlıdır ayrıca, çift taraflı bir 

yardım çeşididir. Fedakârlık gönüllü ya da gönülsüz, çıkar güdülen ya da 

güdülmeyen eylemdir. Yani eylemdeki kişi çıkarından kısa süreli olarak vazgeçebilir. 

Özveride kişi, kendi sevgisine emek harcamak gibi hedefler için kendi çıkarından 

vazgeçebilir. Bu özveride, gönüllü bir çıkar gözetmeyen eylem söz konusudur. 

Diğerkâm davranış, fedakârlıktaki beklenti durumundan ve özverideki bireysel 

amaçlara eğilme durumundan arınmıştır.  Burada gönüllü, tek taraflı ve diğer odaklı 

bir eylem vardır (Düzgüner, 2019, s.364,365). Bu noktada dikkat edilmesi gereken, 

fedakârlığın çokluğu ile özgeciliğin doğru orantıda ilerlediğini anlamanın hatalı 

sonuç vereceğidir. Özgeci olmak için illa büyük fedakârlıklar yapılması şart değildir. 

Fedakârlık özgecilik için mühimse de kesin bir belirleyici değildir. Koşulsuzca başka 

                                                           
2 Latane ve Darley, 1970’te insanların acil durumlarda yardım etmeye yönelik karara varma 

mekanizmalarını inceledikleri bir model ortaya çıkarmışlardır. Beş adımdan oluşan modelde (1) 

insanların ilk önce olayı fark etmesi, (2) durumun aciliyeti hususunda emin olmak, (3) durumun acil 

olması halinde bireysel sorumluluğun değerlendirilmesi, (4) kendini yükümlü görme halinde 

yapılacak şeylerin düşünülmesi, (5) duruma müdahale edilmesi yer alır. Öyleyse denilebilir ki yardım 

etme davranışını etkileyen en önemli faktörlerden biri başka insanların olay yerinde bulunmasıdır 

(Kağıtçıbaşı & Cemalcılar, 2014, s.241). Yardım etme davranışı kültürel farklılıklar göz önüne 

alınarak irdelenmelidir. Nitekim Amerika ve Türkiye örneği ile Cüceloğlu bunu açıkça ifade etmiştir. 

Türkiye’de birinin kapısını çalıp namaz kılmak için izin isteyen bir teyzeden pay biçerek, Amerika’da 

elinde poşet taşıyan teyzeye yardım elini uzatan adamın elinin geri çevrilmesi buna örnektir. Yardım 

faaliyetinde ayrıca sorumluluğun dağılımı son derece önemlidir. Latane ve Nida’nın (1981) 

araştırması kişi sayısının yardım davranışına etkisini anlatır. Kişi sayısı azsa sorumluluk artar, kişi 

sayısı çoksa azalır sonucuna varılır. Diğer bir yardımı etkileyen etmen, ihtiyaç sahibine bir başkasının 

yardım ettiğinin görüldüğü zamandır. Başkalarından hareketle yardıma koşulur. Son olarak, olumlu 

duygudaki kişiler, özel beceri sahibi kişiler ve özgüven sahibi kişiler yardıma koşan şahısların başında 

gelir (2006,s.551-553). 

 



8 
 

insanların ilgilerine dikkati vermek bu hususta daha belirleyicidir (Günör, 

2014,s.120). 

Olumlu sosyal davranışların gelişimine dair Mussen ve Eisenberg-Berg 

tarafından psikoanalitik kuram, sosyal öğrenme kuramı ve zihinsel gelişim kuramı 

başlığında üç kuramsal açıklama türü öne sürülmüştür (Aktaran:Akbaba,1994,s.29). 

Bahsedilen kuramlar özgeci davranışın gelişimine tamamen olmasa da bazı yönleri 

ile açıklık getirir. Psikoanalitik kuram olumlu sosyal davranışların ortaya çıkışını, 

yasakların içselleştirilmesi neticesinde suç ve utanç duygusunun gelişmesine 

bağlamıştır. Sosyal öğrenme kuramına göre, insan doğuştan diğerkâm değildir bunu 

sonradan edinir. Aile eğitimi3, anne ve babayı model alma gibi etkenler çocuğun 

özgeci davranışına katkı sağlar. Özgeci davranış sergileyen çocuklar ahlaki 

davranışta bulunmuş sayılmaktadır. Son olarak zihinsel gelişim kuramında kişinin 

ahlaki davranışının onun ahlaki düzeyini göstermesi ele alınır. Yani özgeci 

davranışta bulunabilmenin koşulu belirli aşamada bir zihinsel yeteneğe sahip 

olmaktır (Akbaba, 1994,s.30-36).  

 Burada kısaca Roy Baumeister’ın kültürel hayvan açıklamasına bakmakta 

yarar vardır. O, kültürel hayvan teorisinin, kültürün insan doğasından ayrıksı, zorla 

empoze edilen şeklinde gösterilişinin tersine onun insan doğasına uygunluğunu kabul 

eder. Roy, insanların kültürel  katılım için evrimleştiği varsayımını toplumsal ve 

                                                           
3  Eric Fromm’un nevrotik özgecilik açıklamasına göre, bir annenin çocuğuyla fazla 

ilgilenmesi ona olan sevgisinden ziyade, onu sevme yetisinden geri kalışını telafi etmek 

mecburiyetinde olmasından kaynaklanır. Böylesi bir özgeciliğin ortaya çıkışı ruhsal yıpranış ya da 

fiziksel yorgunluktan ileri gelebilir. Ayrıca nevrotik özgeciler başkaları için yaşamanın mutluluğu ile 

kendilerine değer vermediklerinde bu hislerinden ötürü onur duyabilir. Sonuçta tüm bu fedakârlıkların 

onları hala mutlu etmediğini kavradıklarında, fedakârlığın aslında kendilerini “her şeyin merkezinde 

olma” hissi ile baş başa bıraktığını da fark ederler. Nevrotik özgeciliği yaşayan bir anne çocuklarına 

sevginin nasıl olması gerektiğini aşıladığını düşünürken esasen çocuklarını gergin ve korku içinde 

bırakabilmektedir (Fromm, 1994, s.159-161). Peck’e göre, iyiliğe giden yolda stresin sınavından 

geçerek dürüstlüğü ve duyarlılığı kazanmayı başaranlar yürür. Stres çocukça ve ilkel davranmaya 

insanı itmektedir. Olumsuz durumlara aşina olan kişi için yeni bir olumsuz durum sıradan hale gelir. 

Stresten ayrı bir savunma mekanizması da evrim yoluyla aktarılmış olan dayanıklılık halidir. Peck 

bunu duyguların uyuşması olarak adlandırmaktadır. İnsanların kendi acılarına duyarsızlaşması demek, 

başkalarınınkine de duyarsızlaşması demektir (2003, s.178-180). 

 

 



9 
 

psikolojik alana yaymak istemiştir. Zihin, sosyal değişime dayanan kültürel katılım 

için evrimleşmiştir (2005,s.20,47,184). 

Comte’a göre, insan tüm sosyal hayvanlara nazaran bencillikten daha uzak ve 

birliği kurmaya daha meyillidir. Toplumsal yaşama becerisine sahip olmayan 

ırklarda eylem tutarsız ve birlikten yoksundur. Başkalarına karşı düşünceli olma fikri 

bu aşamada önemlidir. Duygular üzerinde kontrol sağlamak için kişisel duyguları 

topluma ilişkin duygulara bağlamak gerekmektedir (1852, s.9,10). İnsanlar diğer 

memelilere göre daha barışçıl ve daha iş birliği içinde hareket eder, çünkü tek kişi 

topluluktan daha güçlü, hızlı ya da tehlikeli değildir. Başarıya grupla beraber 

çalışarak ulaşılır. İnsanlar, aslanlar gibi saldırganlığa meyilli bir uyarlanmadan uzak, 

toplumsal varlıklar olarak evrilmiştir (Ruse, 2000, s.50,51). İnsan benlik bilincine 

bağlı olduğundan kendini diğerlerinin onu gördüğü şekilde görebilir ve başkalarına 

karşı özgeci eylemlerde bulunabilir. Şöyle ki bir köpek oyun oynamak istediğinde, 

sevgiye ihtiyacı olduğunda, bunu bize yaklaşımından belli eder fakat yaptıklarının 

bilincinde değildir. Oysa insan geçmişine bakarak geleceğini tayin etme kapasitesine 

sahip, dünya ile kendisi arasında bağ kuran canlıdır. Sonuçta başkalarının yerine 

kendini koyup onları anlayabilen, ahlaki değerler çevresinde kendi için idealler 

geliştiren bir canlı özgeci yapıya sahiptir. İdeali için yeri geldiğinde ölümü bile 

seçeneği haline getirir. May’e göre tüm bu süreç insan olmanın parçasıdır (1997, s. 

83,84). 

Ahlak gelişimine bilişsel açıdan yaklaşan isimlerden Kohlberg, ahlaki 

gelişimin kavramsallaştırılması adına bir model geliştirmiştir. Aşağıdaki tabloda 

çizilen model, davranıştan çok düşüncenin ön planda olmasından, evrensellikten 

kültürel değerlere yakınlık sebebiyle uzak olmasından, kişisel ahlak düzeyi ile 

toplumsal ahlakın çatışmasından, ilkelerin çatışmasından kaynaklı eleştirilse de 

ahlaki evrelerin saptanmasında literatür için önemli bir yer edinir (Kağıtçıbaşı & 

Cemalcılar, 2014, s.222-225).  

 

 



10 
 

Şekil 1: Ahlaki Evre Modeli 

I. Gelenek Öncesi Düzey 

1. Evre: İtaat ve Ceza Eğilimi 

(Cezalandırılan eylem kötü 

cezalandırılmayan iyidir. 

Cezadan korunmak ve yetkiye 

itaat gerekir). 

2. Evre: Saf Çıkarcı Eğilim 

(Yararcı eylem “sen bana yardım et 

ben de sana” mantığı, sevgi ve 

bağlılığın yerine geçmiştir. 

Cezalandırılanlardan çekinen bir 

çocuğun varlığı söz konusudur). 

II. Geleneksel  Düzey 

3. Evre: İyi Çocuk Eğilimi 

(İyi davranışın açılımı başkalarına 

iyilik yapan, onların takdirini 

alandır). 

4. Evre: Yasa ve Düzen Eğilimi 

(Otoriteye boyun eğerek yapılan, 

saygı barındıran davranış doğru 

kabul edilir). 

III. Gelenek Üstü Düzey 

5. Evre: Anlaşma ve Yasaya 

Uygunluk Eğilimi 

(Toplum yararını gözeten ve 

toplumun onayladığı davranışlar 

doğrudur). 

6. Evre: Evrensel Ahlak İlkeleri 

Eğilimi 

(Doğru ve yanlışı belirleyen sosyal 

düzenin kurallarından ziyade kişinin 

kendi vicdanıdır). 

 

Sosyo-biyologlar, insanın parçası olarak doğuştan kişiyle yaşayan bir 

özgeciliğe inanmaktadır (Kasapoğlu, 2017, s.68). Ruse’a göre insanları birbirine 

özgeci davranmaya yönlendiren birden fazla sebep vardır. Biyolojik özgecilikteki üç 

yoldan ilki, doğuştan gelendir. Beyne yerleşmiş vaziyetteki özgecilik, genler 

yardımıyla bireyi davranışa iter. İkinci yolda, insanların doğuştan biyolojik 

determinizmin kesin hatlarına karşın aksi yönde evrimleştiği fikri vardır. Yani kişi iş 

birliğinde bencilce çıkar güdüyor olabilir. Üçüncü yolda, insanın beyninde toplu 

çalışma gibi eğilimlerin yerleşikliğinin altı çizilir. Doğanın insanı özgeci 

düşüncelerle çevrelemesi sayesinde biyolojik özgecilik meydana gelir. Ruse, ahlaklı 



11 
 

varlık veya özgecil birey olmaya doğuştan yatkınlığımızı dile getirir (2000, s. 53-56). 

İnsanın doğuştan kötülüğe yatkın olduğunu vurgulayan belirli kuramcılar da vardır. 4 

Peck’e göre “Eğer dünyada iyilik olmasaydı kötülük diye bir şeyi düşünüyor 

olmazdık” mantığından hareket ederek, dünyada neden kötülüğün yer aldığını 

sorgulayan gözler, dünya daha önceden iyiye aitmiş de kötü tarafından kirletilmiş 

hissiyle iyiliğin varlığını sorgulamamaktadır. Oysa Peck iyiliği kötülüğe nazaran 

daha gizem dolu bulur ve kötülüğe ait olan dünyayı ele geçiren bir iyilik ihtimalinden 

bahseder (2003, s.37).  

Doğuştan getirilen ahlaki değerlerin ve iyiliğin varlığını araştıran bir grup 

araştırmacı, bebeklerin iyi olduğunu düşündükleri şeye nasıl tepki verdiklerini ölçer. 

Ebeveynleri ile göz teması kurmalarının önüne geçilerek birtakım deneyler yapılır. 

Temelinin ontogenetikten geldiğine dair henüz kesin bilgi olmasa da bebekler iyi ve 

kötü arasında bir ayrım yapma kapasitesinde bulunur. Evrensel değer olma açısından 

sonradan edinilmediğini saptadıkları iyiyi onama kötüyü reddetme özellikleri ortaya 

çıkarılmıştır. Bebeklerin çoğunluğu kötü eylemin cezalandırılmasını onaylayan 

işaretler vermiştir. Henüz altı aylık bebeklerin dahi iyiye yöneldiği gözlemlenmiştir. 

Bebekler yardım eden kişiyi engel koyan kişiye tercih etmiştir (Hamlin, Wynn, & 

Bloom, 2007, s. 557-559). 

Özgecilik üzerinde, sosyal ikilem adlı durumlara bağlı olarak çalışma 

yapılmaktadır. Bu ikilemler kendi yararını düşünme ile karşıdakine yardım etme 

arasında kalma halinde meydana gelir. Özgecilik araştırmalarında genellikle mahkum 

                                                           
4 İnsan doğasına kötücül bakanların çıkış noktası da, insan doğasının temelde değişmeden durduğu fikridir. 

Tarihçi ve kuramcılar tarafından farklı dönemler incelenerek ulaşılan sonuçta üç tür sav öne sürülür. Bu savlar 

kötülüğün insanın içinde kökleştiği inancından yola çıkarak sunulmuştur. Savların ilki, insanı ihtiyacı olan her 

şey için savaşan ve gerekirse öldüren bir hayvan gibi ele alan biyolojik temelli savdır. İkincisi, Havva ve 

Adem’in günahlarının nesillere geçtiği fikrinden hareket eden Tanrıbilimsel savdır. Üçüncü sav ise, birbirine sivri 

uçlarını yönelten kirpiler gibi insanların da sivri yanlarını birbirine gösterebildiğini ileri süren psikolojik temelli 

savdır. Tüm bu savların sonunda, uygarlığın görevinin bu saldırganlıkların yükselmesine engel olduğu 

düşüncesine varılır. Saldırganlıkla uygarlığın çatışması kişide bir suçluluk hissi yaratır ve bu histen ancak 

yetkililerin yönlendirmesiyle kurtulunur. Nitekim, günahları affettirmek için tövbe edilir, suçunun verdiği ağırlığı 

azaltmak için psikolojik destek alınır (Lipson, 2000, s.155-157). 

 



12 
 

ikilemi kullanılır (Üzümçeker vd. 2019,s.95). Hargreaves Heap ve arkadaşları 

tarafından geliştirilen “Mahkûm İkilemi”ne göre gözaltına alınan iki şüpheli vardır. 

İşlenen suçtan emin olan savcı ikisine de itirafa dair seçenekler sunar. Suçu ikisinin 

de itiraf etmemesi durumunda çok küçük cezayla kurtulacaklardır. İkisi de itiraf 

ederse en ağırı olmasa da, bir ceza alma durumu söz konusudur. Biri itiraf eder diğer 

etmezse, etmeyene ağır ceza verilecek, eden ise ceza indirimi alacaktır (1992, s.99). 

Sosyal ikilemler günlük hayatta karşılaşılabilecek, ekonomik ve kültürel etkiye sahip 

durumlardır. Her bireyin iş birliği yapması herkes açısından kârlı sonuçlar 

doğurabilir (Üzümçeker vd. 2019,s. 96).  

Özgeci bireyin yardımda bulunduğu kişilerle ilişki derecesine ve eyleminin 

neticesine göre belirli kuramlar ortaya atılmıştır. Bunlar, evrimsel, kültürel, sosyal 

öğrenme ve psikolojik açıdan ortaya atılan kuramlardır. Evrimsel kuramların 

özgeciliğe genetik bağ dışındakilere yardım konusunda tam açıklama getirmediği 

fark edildiğinde, karşılık beklenmeyen yardım davranışı, toplumsal ve kültürel 

boyutta incelemeye alınmıştır. Aile ve sosyal çevreden rol model alarak öğrenme 

yoluyla, özgeci davranışın pekişeceğini öne süren sosyal öğrenme kuramının yanına 

psikolojik rahatlama sağladığı için özgeciliğe meyillenmeyi açıklayan psikodinamik 

kuram da eklenir. Ancak evrimci bakışın reddedilen ya da onaylanan fikrine hakim 

olmadan özgeciliği toplumsal ve psikolojik boyutta düşünmek eksik kalacaktır. 

Toplumların tarihsel boyutta özgecil davranışa eğilimlerini incelemek adına 

bahsedilen evrimsel kuramlara içlerinde eleştirilere de yer vererek kısaca değinmekte 

yarar vardır. 

i. Akraba Seçilimi: Toplu yaşam, evrimsel çerçeveyle bakıldığında kişinin 

bencilliğiyle diğerleri arasındaki paylaşımının bir uzlaşımıdır. Aile bireyleri ölümsüz 

genlerinin ortaklığı sebebiyle birbirine yardım etmeye isteklidir (Leakey, Lewin, 

1998,s.122-124). Akraba seçilimi, toplum yanlısı davranışların temel kökeninde 

evrim kuramını sebep gösteren biyologlar tarafından ele alınır. İnsanın nihai amacı 

hayatta kalmak ise kendini başkası için neden feda edeceği sorunu gündeme 

gelmektedir. Evrim psikologlarının çözümünde akraba seçilimi, karşılıklılık normu, 

sosyal norm öğrenme ve grup seçilimi yer alır. Akraba seçilimine göre, doğal seçilim 

genetik bir akrabaya yapılan yardımı destekler. Kişi akrabasına yardım ederek kendi 



13 
 

geninin de yaşamasını sağlar (Aronson vd, 2012,s. 623,624). Bir akrabaya yardım bir 

bireyin, diğer kişinin genlerine yardımı demektir. Evrimsel oyun teorisi ise birbirinin 

sırtını kaşıma konusunu gündeme getirmiştir. Bütün bunlara nazaran halk için 

fedakârlıktan kaçınmayan, iyiliksever, vatansever ve ahlaklı insanların yoğunlukta 

olduğu gruplar diğerlerini bir adım daha geçmiştir. Bu insanların çoğalma ihtimali 

daha yüksek olacaktır (Wilson, 2015,s. 31,32).  

Hamilton’a göre (1963,s.354,355); kardeşler arasında akrabalık seviyesi r=1/2 

dir. Kız ve erkek kardeşin özgecil davranışına kapı açan genin seçilmesi, kazancın 

kayıptan iki kat fazla olması durumuna bağlıdır. Eğer söz konusu üvey kardeşse bu 

oran dört katı aşmalıdır. Hamilton, kuşun diğer kuşları tehlikeden korumak için 

ötmesini örnek vererek bunu, risk faktörünün azlığına ve komşuların uzaklık 

derecesinin fazla olmamasına bağlamaktadır. Genotip bir yeniden üretimde akrabalık 

bağının azalmasının etkisiyle gen havuzuna girecek belirsiz genler neticesinde, 

özgecil genler kuvvetli bir seçilim sürecine dahil olamamaktadır. Öyleyse doğal 

seçilimde özgeci davranışın evrimi yalnızca akrabalar arasında işler. Hamilton’un 

hısımsal ayıklanma kuramına göre, özgeci yakın akrabalarının çoğalmasına da katkı 

sağlayarak, kendi geninin yayılmasını başarabilir (Changeux, 2000,s.20). 

Wilson, fedakârlığa neden olan genlerin ortak soy aracılığıyla gen havuzunda 

yayıldığını ileri sürmüştür (1975,s. 3,4).  Onun çalışmaları, hayvanların özgeci 

davranışla, pek çok ortak nitelikteki davranışta bulunduğunu gösterdiğinden 

önemlidir. Hayvanların her türü, başkaları için kendi hayatını tehlikeye atarken 

başkasının hayatını kurtarıcı eylemde bulunur. Dikkat edilmesi gereken nokta, 

hayvanların bunu bilerek yapıp yapmadığıdır. Sonuçta insan kendini tehlikeye 

attığını bilebilir ancak, hayvan bilmeyebilir (Freedman, vd, 2003,s.313,314).  

Eklemek gerekir ki, evrimci etik hayvanlar arasında çokça görülen bir 

davranış olması sebebiyle, özgeciliğin hayvanlardan alındığını savunmuştur. İçinde 

bulundukları grup için kendini tehlikeye atmaları, yiyeceklerini ve barınaklarını 

paylaşmaları, diğerlerinin yavrusunu korumak uğruna kendisini üremekten 

alıkoymaları gibi davranışlar özgeci kabul edilmiştir. Ancak bu davranışların 

hayvanlar dünyasında özgeci olarak kabul görmesinin, eylemden yarar sağlayan 



14 
 

diğer hayvanlar tarafından takdir edilmemesine bağlayan bir görüş vardır. Bu 

görüşün savunucularına göre, bir eylemin ahlaki ölçütü ona biçilen değerdir. Yani 

hayvanlar âlemindeki yardımlaşma ahlaki sayılmamaktadır (Torun, 2013,s.144,145). 

Özgeci eylemin bencil gene faydalı olacağını açıklayan Dawkins, gen 

havuzunun, bir hayvan hesap yapmadan sanki yapmış gibi kendi yararına bencil 

genlerle dolduğunu söyler. Özgeci bir genin yaşamını sonlandırmasının telafisi, 

kurtardığı kişilerin bedeninde var olmaya devam edeceği oranda yakınlık ilişkisidir. 

Genetik bir açıklamayla, birinci dereceden kuzen, torunun oğluna eşdeğerdir. 

Öyleyse üçüncü dereceden kuzen herhangi bir kişiyle aynıdır. Birinci derecedeki 

kuzen biraz özelken, anne, baba, kardeş çok özeldir. O halde nüfusta kendini feda 

ederek beş kuzeni kurtarma geni yerine, beş kardeş ya da on kuzeni kurtarma geni 

yayılacaktır (2019,s. 139, 147). 

Dawkins (2019,s. 133), bireysel açıdan özgeci olan genin ancak bencilliği 

sayesinde diğerlerine yaradığı fikrini ortaya atmıştır. Bencil genin sayısını 

çoğaltmaya çalışarak aynı anda pek çok kişide bulunduğunu ve genin bu 

bedenlerdeki kopyalarına yardım ettiğini söylemektedir. Daniel Dennett (1996, 

s.457) ise, bencil gen kuramını reddederek, organizmalardaki her hücrenin DNA 

dizilimlerinin kendine özgü şekilde yer aldığını söyler. Genin bencil olması halinde, 

canlı vücudundaki hücrelerin birbiriyle uyumsuz olacağını sözlerine ekler. Uyumlu 

genler iş birliği içinde bir organizma yaratırlar ve bu bencilce davrananın 

yapamayacağı bir işlemdir. 

ii.  Karşılıklı Özgecilik: Akrabalık bağı ile bağlanmayan kişiler arasındaki 

özgecilik davranışını açıklamak için karşılıklı özgecilik kuramı geliştirilmiştir 

(Üzümçeker vd. 2019,s.97). Karşılıklılık normuna göre, yardım edilen kişinin eden 

kişiye ileride yardım etme ihtimali artmaktadır. “Sen benim sırtımı kaşı, ben de senin 

sırtını kaşıyım” fikrine dayanan karşılıklılık, Trivers tarafından açıklanmıştır. Ona 

göre herkes birbirinin sırtını kaşıdığında eşzamanlı bir yarar sağlar ya da zarara 

girdiği için karşılıklı özgecilik evrim kuramı açısından sorun teşkil etmemektedir 

(2002,s.7).  



15 
 

Sıklıkla görüşmeyen taraflar arasında, uzun zamana yayılabilecek geri ödeme 

durumu söz konusu olmadığından karşılıklı fedakârlık gelişmemiştir.  Yani uzun 

süreçte iş birliğine uyacak ya da ihanete yönelecek kişiyi bildiğimizde fayda sağlar. 

Doğal seçilimle beraber ilk atalarımız yiyeceklerini bölüşme eylemlerinde karşılıklı 

fedakârlığın adımını atmıştır. Yaşam boyunca yakınlık, eşitlikçilik ve uzun ömürlü 

bir grup bu fedakârlığın gereken şartlarını sağlamaktadır. Doğal seçilim sayesinde 

karşılıklı fedakârlığın yürümesini sağlayan minnet, anlayışlılık gibi duygular 

gelişirken, karşılık vermeyen hilekârlar belirlenir ve gruptan uzaklaştırılır (Leakey, 

Lewin, 1998,s. 125,126; Shermer, 2007, s.54). Yani, karşılıklı özgecilik kuramında 

bireyler gelecekte yarar sağlamak için iş birliği içinde yaşamaktadır. Geri dönüşün 

yapılacağı kesin olmadığından hilekârlık problemi meydana gelir. Karşılıklı 

özgeciliğin kendini sağlama alması için hilecilerin tespit edilmesi gerekir. 

İşbirlikçiler durumu fark edip sadece kendileri gibi hileci olmayan işbirlikçilerle 

yardımlaşırsa, hilecilik engellenebilir (Üzümçeker vd.2019,s.98).  

Cosmides ve Tobby tarafından, insanlarda iş birliği durumlarında hile 

yapanları tespit etmek için “Toplumsal Sözleşme Kuramı” geliştirilmiştir. Hile 

yapmak sosyal sözleşmenin ihlalidir. Dolandırıcı, diğer tarafın şartını yerine 

getirmeden kendine hukuka aykırı şekilde menfaat sağlar (1992,s.178-180). 

Sapkınları görünür şekilde utandırmak, benzer eğilimdeki diğerlerini, aynı duruma 

düşme ihtimalinden kurtarmak için otomatik bir hizada tutabilir. Burada korkudan 

daha fazla bir duygu iş başındadır. Bu kişiler eşitlikçi grup geleneklerini 

içselleştirdiğinden çocukluktan itibaren utanma korkusu ile yaşamıştır (Boehm, 

2012,s. 43). 

Karşılıklılığın yalnızca doğrudan çalışmayacağı durumlar “dolaylı 

karşılıklılık” kavramıyla açıklanır. Akraba olmayanlara dair fedakârlık yapılarak 

sağlanan dolaylılıkta karşı tarafın karşılık verip vermeyeceği önceden belli değildir. 

Üç tür dolaylı yardımlaşma vardır. İlkinde fedakârlıkta bulunan kişi sosyal saygı için 

bunu yapar. İtibar arttıkça potansiyel getiri de artar. İkinci tür dolaylılık, yardım eden 

kişiye ödül vermedir. Bütün toplumlar sosyal iyiyi ödüllendirmenin yollarını arar. 

Üçüncüsü ise, yapılan yardımın karşılığı olmasa dahi, kişinin ailesi ve kendisi için 

güvenli bir sosyal ortam oluşur. Yapılan fedakârlık sonucu kişinin ölmesi bile 



16 
 

genlerinin bazı kopyalarının devamı ve akrabalarının hayatta kalması demek olabilir 

(Teehan, 2010,s. 27-30).  

Ödül alma niyetiyle yapılan davranışı özgeci kabul etmeyen görüş, ödül 

beklentisiyle yapılan eylemi bencilce bulmaktadır. Bir kısım bilim insanı da ödülü, 

yapılan yardımdan sonra iyi hissetmek olarak tanımlamıştır. Hayır kurumlarına 

yapılan yardımların nedenini araştıranlar, insanlara bir miktar para vererek onların 

parayı ya tutmalarını ya da bağışlamalarını istemiştir. Sonuç ise, hayır kurumlarına 

bağış yapanların beyinlerindeki mutlulukla ilgili bölümlerinin aktifleşmesidir. Beyin, 

çocukluktan beri salık verilen iyilik yapmanın mutluluk getireceği düşüncesiyle 

kişiyi ödüllendirmiş olabilmektedir (Sargent, 2014,s.10,11). Darwin, ilkel çağlardaki 

başkalarının övgü ve yergilerine kulak asma halini gayet normal karşılamaktadır. 

Çünkü onların şanlı olma uğruna iyilik yapabildiklerini, canını başkası için feda 

etmeyen bir kişinin üne kavuşma arzusuyla bunu gerçekleştireceğini ileri sürer. 

Ayrıca bu kişinin diğerleri üzerindeki etkisiyle başka insanlar da ün uğruna iyilik 

yapmaya meyillenmektedir (1975, s.181). 

Piliavin ve arkadaşları tarafından acil durumu seyretmenin kişide uyarılma 

duygusu yarattığına dair “uyarılma: maliyet- ödül değerlendirmesi” adında bir model 

geliştirilmiştir. İnsan bu uyarılma hissiyle huzursuzlanır ve maliyet-ödül neticesinde 

rahatlama yaşayabilir. Yardımda bulunanın maliyeti vakit ve emek harcamak iken, 

ödülü özgüveninin yükselmesi, teşekkür edilmesi ve övgüdür. Yardım etmeyenin 

maliyeti suçluluk duygusu, övgüden yoksunluk iken, ödülü vakit ve emek 

harcamamaktır. Piliavin ve ekibi sonradan çalışmalarına kişiye duyulan empati, 

yardımlaşan kişilerin niteliklerini de katmıştır. Varılan sonuçta iki tarafın, ödülü 

artırıp maliyeti azalttığı bir “biz” duygusunun baskın olduğu zamanlarda yardım 

etmenin arttığı gözlemlenmiştir (Kağıtçıbaşı & Cemalcılar, 2014, s.244, 245). 

İnsanların karşılık beklemeden fedakârlık yapacağı fikrinin imkansız 

olmadığı görüşü de literatürde yer alır. Katıksız fedakârlık, gelişmiş kültürel ve 

sosyal hayvanların acıma ve başkasının halini anlama hisleri ile uzun süren evrimsel 

geçmişinin ürünüdür. Kişi, niteliklerini bir başkasıyla paylaşarak ona da bunları dil 

aracılığıyla aktarabilir (Leakey, Lewin, 1998,s.126,127).  



17 
 

Karşılıklı fedakârlığın mantığını zorlayan birtakım durumlar vardır. Karşıdan 

karşıya geçerken düşen birine yapılan yardım bunlardan biridir. Darwinci düşüncenin 

üreme odaklı yönelimi bu tarz yardımı açıklamakta yeterli olmayabilir. Dolayısıyla 

insanlardaki karşı tarafa yardım edenlere veya onların size yardım ettiği bir iş birliği 

yapma eğilimini açıklamak için doğuştan getirilen ahlakın önemine dikkat çekilir. Bu 

sebeple tek bir süreç insan sosyalliğini açıklamakta yetersiz kalmaktadır (Teehan, 

2010,s. 26). 

Bir verilenin karşılığının asla olmayacağı durumlarda insanın neden yardım 

ettiğini araştıranlar, Rachel Garneau’nun örneğini verir. İnsanlar iki böbrekle doğsa 

da sağlıksız durumlarda başkasının bir böbreğine ihtiyaç duyabilir. Böbrek nakli ise 

zor ve maliyeti yüksek bir işlemdir. Rachel, New York’ta bir hastayla böbreğinin 

eşleştiğini öğrendiğinde birçok teste maruz kalmak ve hayatını riske atmak pahasına 

maddi bir karşılık almadan böbreğini bağışlar. Böbreği alan aile ise farklı bir olay 

başlatır. Ailenin bir üyesi böbreğini bir başka aileye bağışlar ve daha sonra 

bağışlanan aile de başka bir aileye böbreğini bağışlar. Bilim insanları tarafından bu 

olay özgecil bağışlar zinciri adını alır. Bu zincir karşılıklı özgecilikten farklı olarak 

birbirine karşı bir yardımı değil bir zincir halinde başkalarına yardımı içerir (Sargent, 

2014,s.22-25).  

iii. Grup Seçilimi: İş birliği evrimindeki diğer bir süreç grup seçilimidir. Bakış 

açısını gen üzerinden değil grup üzerinden yapmaktadır. Her ne kadar iş birliğindeki 

kişi, yapmayandan daha dezavantajlıysa da bu kişilerin grupları diğerlerine nazaran 

gelişir. Gruplar arası göç durumu (gen akışı) grup seçiliminin etkisini azaltır. 

Kültürel grup seçiliminde, genetik değil, grup üyelerinin birbirine sosyal öğrenme ile 

yanıt verdikleri kültürel bir evrim söz konusudur. Böylece, göçmenlerin uyum 

sorunu da çözülür (Tomasello, 2020,s.22,23).  

Kültürün biyolojiden yola çıkılarak açıklandığı grup seçiliminde, farklı 

kültürel gruplarda yetişen insanların ahlaki değerlerinde ve davranışlarındaki 

çeşitliliğin altı çizilmektedir. Toplumların içindeki bu davranış modelleri toplumsal 

hafızanın çıkış noktasıdır. Kültürün yayılma ve çevreyi etkileme gücü hesaba 

katılırsa, gen tarafından inceleme yapmak sığ bir bakış açısına neden olmaktadır. 



18 
 

Böylece karmaşık yapılı toplumlar yalnızca gen bencilliğini öngören bir determinist 

yaklaşımla açıklanmamalıdır. Kısacası, ahlaki davranışların meydana gelmesinde 

genlerin rolü yadsınamazken, bu davranışların yerleşip çoğalmasında kültür 5  ve 

ahlakın rolü azımsanamazdır (Torun, 2013,s.175-176). 

Grup seçilimine göre, hayatta kalma mücadelesinde başarı sağlayan ayırt 

edici nitelikli insanlar, üreme ve gelecek nesillere bu nitelikleri aktarma imkanına 

daha fazla sahiptir (Aronson, vd. 2012,s. 626). Yani, grup seçiliminde fedakârlık 

bireyin değil grubun iyiliğini desteklemektedir. Özgeci gruplar bencil gruplara 

nazaran rekabette bir adım önde olabilir (Rottschaefer, 2008,s.35). Darwin, bir 

kabilede belirli ahlaki niteliklerin mevcudiyetinin (yurtseverlik, bağlılık, uyum) o 

kabileyi diğerlerine göre ileri taşıyan olgu olduğunu savunur (1975, s.182).  

Shermer’e göre, bireysel seçilimle, insanlar rekabetçi ve bencil yaratıklardır. 

Oysa grup içinde yaşayan birey daha özgeci ve işbirlikçidir. Ahlaklı davranışlar grup 

tarafından ödüllendirilirken ahlaksızlıklar cezalandırılır ki böylece bir denge kurulur. 

İyi insanların toplulukları diğer topluluklara oranla daha iş birliğine yatkındır ve 

özgecidir (2007, s.67). Burada grubun iyi insanlardan oluşması gerektiğinden 

bahsedilse de grup için yapılacak kötü eylemlerden ve kişinin özünde iyi de olsa kötü 

bir kişi olmaya doğru kendinden ödün vereceğinden bahseden görüş de vardır. Eric 

Hoffer, fedakârlığı artıran etkenler içinde aidiyet duygusunu saymaktadır. Kişi, 

kolektif kimlik aracılığıyla asimile olur ve kendi kimliğini, adını ve pek çok şahsına 

has niteliği ait hissettiği grubun özelliğiyle değiştirir. Bu kişinin aksine aidiyet 

duygusu olmadan yaşayan kişi ancak hiçliğin uçsuz bucaksız yolunda yürürken 

hayata sıkı sıkıya bağlı kalandır. Gruba ait hisseden birey ancak grup yok olursa veya 

gruptan atılırsa kendi de yok olmuş sayılır (2010, s.71,72).  

                                                           
5  Kültür, toplumda yaşamayı, o toplumun değerleri, kuralları, kutsalları ölçüsünde, olanaklı hale 

getirir. Toplumsal dayanışmanın temeli kültür sayesinde atılırken, önemsenen ortak gayeler için 

beraberlik sergilenir. Toplumları birbirinden ayrı kılan, daha doğrusu her toplumu kendine özgü yapan 

şey kültürdür. İnsan, içinde yaşadığı toplumun değerlerini, alışkanlıklarını, iyiyi kötüyü içinde 

bulunduğu toplumun kültürü ile kuşatılarak öğrenir. İşte ahlak da dahil pek çok kavrama anlam 

yükleyen ve bölgelere, ülkelere göre değişkenlik gösteren kültür insan davranışlarında son derece 

etkindir. Kültürün maddi ve maddi olmayan olmak üzere iki çehresi vardır. Ahlak unsurları elbette 

maddi olmayan kültüre dahil edilir (Zencirkıran, 2023, s. 61-68) 

 



19 
 

Hoffer’a göre bir gruba ait olan birey, bencil olan bireyden daha acımasız 

işlere bulaşabilir. Öyle ki beraberlik ve özveri gibi olumlu davranışlar bile birtakım 

yüce gayeler için tetiklendiğinde nefret duygusuna önderlik edebilir. Kişinin 

toplulukla uyum sağlamak adına bulunduğu özgeci eylemler dahi nefrete hizmet 

edebilmektedir. Çünkü ait olunan topluluğun isteği üzerine özgürce cinayet, ihanet 

gibi ağır suçlar işlenebilmektedir (2010, s. 113-115) 

Grup seçilimi yaklaşımına, grup içinde bireyler arası rekabet gerekçesiyle, 

uygulamada pek mümkün olmadığı yönünde eleştiri getirilmiştir. Özgeci eylem, grup 

için yarar sağlasa da davranışta bulunan kişi için kaynak tüketimi demektir. Fedakâr 

olmayan kişiler, olan kişilere nazaran gen aktarımında daha başarılı hale gelmektedir. 

Sonuçta, gruplar arası rekabetin önüne geçen bir grup içi rekabet ortaya çıkacaktır 

(Üzümçeker, 2019,s.99,100). 

İnsanlar bir arada yaşamak için karşılıklı etkileşime girerler. Böyle bir 

ortamda kendini düşünmeden yapılan çoğu fedakâr davranış toplumun iyi veya 

erdemli alanına girer. İnsan eylemleriyle bağlantılı olan özgecilik, ahlak felsefesinin 

erdem kavramıyla ele alınır. Özgeciliğin ahlaklı bir eylem olup olmadığı 

düşüncesinden hareketle, o eylemin arka planına bakmak gerekir. Ahlaki özgecilik, 

biyolojik özgecilikten ayrılmaktadır. Evrimci teorisyenler, bireyin soyunun 

neticesine göre özgeciliği tanımlarken, ahlaki özgecilikte sonuçla beraber, kişiyi 

eyleme güdüleyen unsur da önem taşır (Günör, 2014,s.24,31,32). Özgecilik, 

biyolojik temelli ele alındığında üreme odaklı bir yarar sağlar. Oysa, karşılık 

beklenmeyen fedakârlıklar psikolojik ve ahlaki özgecilik ile açıklanabilir. Ayrıca 

biyolojik özgecilikte bilişsel mekanizmalar, psikolojik ve ahlaki özgecilikteki gibi 

zorunlu olarak içermemektedir (Rottschaefer, 2008,s.34).  

Bir insana duyulan sevgi neticesinde fedakârlık yapmak bencillikten uzak 

kabul edilmemelidir. Bencilliğin kötü, fedakârlığın iyi olarak onaylanması birtakım 

kolektivist ideolojilerin empoze ettiği paradigmanın yer değiştirmesinden meydana 

gelir (Demirel, 2019, s.11). Psikolojik egoizmin motivasyon kaynaklı tanımlayıcı 



20 
 

niteliği varken, rasyonel egoizm6de çıkarların önem derecesine göre bir sırası olması 

gerektiği işlenir. Ahlaki egoizm ise işin içine etik değerleri ve erdemin kılavuzluğunu 

katarak iyi ve kötünün bencil motivasyonları arasındaki farklılığı ele almaktadır. 

Kahramanın çıkarı da kötü kişinin çıkarı da bencillik olarak değerlendirilir ancak 

yola çıkma motivasyonları iyi-kötü ayrımında temellenir (Demirel, 2019, s.18, 19). 

Ahlakın kökenlerine yönelik model geliştiren ve bunu biyokültürel evrim 

piramidi olarak sunan çalışmada Shermer, küçük takım ve kabilelerde insanların 

gereksinimlerini karşılamak amacıyla hem iş birliği hem de rekabet halinde olma 

durumlarını anlatır. Kişilerden aileye, aileden geniş aileye, ondan aile topluluğuna ve 

topluluklardan toplumlara geçişi özetlemektedir (2007, s.57-59). 

Şekil2: Biyokültürel Evrim Piramidi 

Kültür Tarihi: 35.000 yıl öncesinden                 Ahlaki davranış (Modern çevre etkisi) 

günümüze dek 

 

Biyo-kültürel geçiş sınırı Biyo-kültürel geçiş sınırı 

 

Evrim Tarihi  Ahlaki davranış 

  (çevre etkili)   

 

 

 

İnsanların bir arada yaşadığı süre boyunca geliştirdiği olumlu sosyal 

davranışlardan özgeciliğin tarihsel bağlamda incelenmesi için felsefi, siyasal, 

                                                           
6  “Fedakârlık öğretisi, ahlaksızlar için ahlaktır” (Aktaran:Aslan, 2023,s.11), söylemi ile egoizmi 

yücelten Ayn Rand, rasyonel egozimin en önemli savunucularındandır. Aynı zamanda etik egoizme de 

yol gösterir. 

 

BİREY 

Ana biyolojik ihitiyaçlar: Yemek, korunma, cinsellik, Kaygı: Şahsi yaşama devam 

AİLE 

Ana psikolojik ihtiyaçlar: Güvenlik, bağlılık, sosyalleşme. Kaygı: 

Gen aktarımı 

GENİŞ AİLE 

Ana Sosyal İhtiyaçlar: Yakınlık, Onaylanma, Sevgi. 

Kaygı: Tür Özgeciliği 

TOPLULUK 

Gelişmiş Sosyal İhtiyaçlar: Toplumsal 
Statü, Takdir. Kaygı: Karşılıklı 

Özgecilik 

 

 

TOPLUM 

Sosyal adalet ve güvenlik. 

Kaygı: Dolaylı Özgecilik 

TÜR 

Aidiyet.Tür 

Özgeciliği 



21 
 

ekonomik, toplumsal, kültürel ve psikolojik olmak üzere pek çok bakış açısı 

irdelenmelidir. Özgecilik, diğer sosyal davranış türleri ile ilişki içinde ele alındığında 

öncelikle birden fazla kişinin varlığını gerektirir. Dolayısıyla insan grupları üzerinde 

bir inceleme yapılmalıdır. Olumlu sosyal davranışların ilkel dönemdeki yansımaları 

genellikle iş birliği ve paylaşma şeklinde sürmüştür. Böylece, tarihsel konumunda 

özgeciliğin yeri incelenirken, yardım etme ve başkalarının iyiliğine yönelik 

davranışlara da değinilmelidir. Ayrıca özgeci eylemlere dair düşünürlerin  “neden 

anlattıkları gibi olduğu” yönündeki açıklamalarını anlamak için, onların bulundukları 

tarihsel arka plana değinmek fikirlerinin gelişim zeminini çözmeye katkı 

sağlayacaktır. 

1.2. Eşitlikçi Bir Anlayış: “İlkel Topluluk” 

İnsan sosyal bir varlıktır ve toplum içinde yaşar. Kendi kadar toplumla da 

ilgilenen insan, toplumunu hem etkiler hem de ondan etkilenir. Öyleyse 

davranışlarının çoğunluğu sosyaldir. Birbirlerine benzeyen ve bir o kadar da 

birbirinden farklı insan vardır. İşte tüm bu farklılıklara rağmen insanların benzerliği 

de göz ardı edilmemelidir. Aynı kültüre mensupluk genellikle ortak tutum ve 

inançları beraberinde getirir (Kağıtçıbaşı, 1979,s.51,52). Benzerlik, insanları 

birbirine yaklaştıran en önemli etkendir. Kılık kıyafet veya psikolojik herhangi bir 

durum da olabilen benzerlik, birey tarafından fark edilince, ortada bir duygu ortaklığı 

gelişir ve dayanışma söz konusu olur. Dayanışma ne kadar çoksa toplum hayatının 

kalitesi de o kadar yükselir. Ahlakın sınırı dayanışmanın sınırı ile eşdeğerdir. 

Dolayısıyla millet dayanışması milli ahlakın boy göstermesidir (Güngör, 

1997,s.113,114). Grupta ben-severlik doğrultusunda diğerleri dışlanır. Bir 

organizmanın bütünlüğünde tek bir varlık olarak eylenir (Peck, 2003, s. 102) 

İnsan, yaşaması için gerekli olan şeylerin tümünü yalnız başına üretememektedir. 

Öyleyse toplum çatısı altında hep birlikte bir ortaklık ile birleşerek ve eski kuşakların 

tecrübelerini kılavuz edinerek maddi servetler üretilir. Üretim esnasında insanların 

ilişkileri de ürünlerin toplumun üyelerine paylaştırılmasının ilişkilere dayalılığı 

sebebiyle önem arz eder (Zubritski, vd. 1977,s.27). Paylaşımın ve yardımlaşmanın 

ilkel topluluktan itibaren kapladığı yaşam alanını ayrıca araştırmak gerekmektedir. 



22 
 

 Tarihi şekillendiren sınıflandırmalardan biri, uygarlık öncesi dönem, paleolitik, 

mezolitik ve neolitik çağlarına ayrılır. Paleolitik dönem (Eski Taş Çağı) alt paleolitik, 

orta paleolitik ve üst paleolitik olmak üzere üçe ayrılır. Alt dönemde Homo Erectus, 

orta dönemde Neandertaller ve arkaik Homo sapiens, üst dönemde ise Homo sapiens 

sapiens etkindir (Kottak, 2008,s.206).  

Homo Sapiens, yarım milyon yıl evvel akıllı insan olarak kendini 

göstermiştir. Günümüz insan türüne evrim ise elli bin yıl öncesine dayanır. İnsanın 

ağaçtan toprağa inerek araç kullanmasıyla biyolojik evrimden toplumsal evrime bir 

kayma söz konusudur. Bu evrimde eski kuşağın yenilere dil, gelenek veya yazı 

aracılığıyla bildiklerini aktarması, yeni neslin gelişimine etki eder (Şenel, 2002,s.14). 

Homo sapiens öncesi dönemde biyolojik, kültürel ve çevresel etkenler 

toplumsal örgütlenmeyi teknolojinin de gelişimiyle değiştirmiştir. Beyni büyüyen 

Homo Erectus’un ateşi kullanarak yiyecekleri pişirmeye başlamasıyla çenesi ve 

dişleri küçülmüştür. Ayrıca kültürün uyarlanması sonucunda dil kullanımı ilerlemiş 

ve Homo Sapiens’e dönüşüm başlamıştır (Haviland vd. 2008,s.181). Homo erectus, 

diğer adıyla dik yürüyen adam, geliştirdiği kültür sayesinde tropikal bölgeden ilk 

defa başka bölgelere, bilhassa ılıman iklime geçiş yaşamıştır. Afrika’da doğan Homo 

erectus, Asya ve Avrupa’ya yayılarak Homo sapienslerle soy bağı kurmuştur 

(Leakey, Lewin, 1998,s.62).  

İki milyon yıl evvel Homo cinsinin tarih sahnesine girişinden bir süre sonra 

kendi kendine evcilleşme süreciyle bir dönüşüm başlamıştır. Üç kademe halinde 

işleyen sürecin ilk aşamasında insan duyguları üzerinde etkili olan çiftleşme vardır. 

Bağlanılan eşin yakınları ile de sosyal bir ilişki kurularak saldırganlık azalmıştır. 

İkinci kademede yiyeceğe ulaşmada farklı bir yola girilir. Kendilerinden önce hayvan 

leşi yemek isteyen yırtıcıları uzaklaştırmak amaçlı koalisyon kurulmuştur. Üçüncü 

kademe ise çocuk bakımında iş birliğidir. Avcı toplayıcı şartlarda akraba olmayanın 

çocuğuna bakılması, toplayıcının paylaşım ihtimaline dayalı olarak gelişmiştir. 

Yumuşak mizaç evrimi tüm bu süreçlerden ileri gelir (Tomasello, 2020,s.58-60). 

Eskitaş Çağında beslenme, korunma ve üremeden kaynaklı üç yaşam faaliyeti 

mevcuttur. Toplayıcılık ve sürü yaşamında araç yapımı dikkati çeker. Avcılık 



23 
 

aşamasında sürüden takım birliğine geçiş vardır. Takım olarak hareket eden kadın ve 

erkek ayrı işleri yapar. “Birinci Toplumsal İşbölümü” erkeklerde avcılık, kadınlarda 

toplayıcılık ile gerçekleşmiştir. Darwin’in hayvanların hayatta kalma mücadelesi için 

öne sürdüğü doğal ayıklanma, Sosyal Darwinci düşünürlerin bir kısmına göre 

insanlar için de geçerlidir. Şenel’e göre bu doğa yasası insanın akli varlık olması 

gerçeğiyle örtüşmemektedir. İnsanlar bir araya gelip iş birliği ile üretime geçerek 

yiyecek vs. için dövüşmek yerine ürün elde edip bölüşebilir (2002,s.15,16).  

Neolitik dönem ise, tarihin ilk devrimi, uygarlığa yükselen bir merdiven gibi 

düşünülebilir. Bu dönemde tarımla beraber üretim, Neolitik köy yerleşmeleri, sosyal 

ve siyasal sistemlerde değişiklikler ile genel hayat tümüyle değişime uğramıştır. 

Madenler döneminde artan artı üretimle sosyal sınıflar ve iş yaşamında uzmanlık 

meydana gelmiştir. Yazının da icadı tüm gelişmelere kayıt imkanı vererek büyük 

uygarlıkların temelinin Neolitik dönemde atılmasına imkan tanımıştır (Özbek, 

2000,s.196). 

İlkel topluluğun düşünce yapısına bakıldığında, Eskitaş döneminde karşılaşılan 

tehlikeden kurtulmaya yönelik vb. şartlar için somut düşünce hakimdir. Soyut olan 

fikirler somut kavramlara benzetilerek işaretleşme ile iletişim kurulmuştur. Zıtlıklara 

dayalı bir düşünme tarzı vardır. Kişi kendi topluluğu ile diğerleri arasında ayrım 

kurarak yaşamıştır. Gerçek dünyadan ırak, sihirsel düşünceler, topluluk insanlarını 

güçlülük hissi, davranış birliği konularında birbirine bağlamıştır. Ortataş döneminde 

insan unsuru önem kazanmıştır. Kişi kendi toplum bireyini kardeş görerek 

paylaşımcı davranış sergilerken, diğerlerini öteki çerçeveden görmüştür. Yenitaş 

döneminde üretimden evvel insan doğa karşısında pasifken ürettikçe bir nebze gücü 

artmış ve doğaya karşı ihtiyacı azaldığından aktif konuma yükselmiştir (Şenel, 

2002,s. 25-32). 

Özetleyecek olursak; bir toplumun ilkelliğinde en önemli maddeler; doğaya 

bağlılık, teknolojinin azlığı, yazı bilgisizliği, siyasal örgütlenmede akrabalık anlayışı, 

soyutlanma sonucu sosyal-kültürel değişimden az etkilenme, az bir nüfus, aynı türe 

mensupluk, komünal biçimde ekonomik birlik, hukukta geleneksel yapı olarak 

sıralanabilir (Tezcan, 1997,s.4). Uzun süren etnolojik çalışmalar, insanlığın ilk 



24 
 

atalarının sürü ve kabile halinde bir araya geldiğini, ailenin henüz o dönemde 

gelişmediğini ortaya çıkarmıştır (Kropotkin, 2001,s. 81).   

İnsanların diğer türlere kıyasla ahlak öncesi duyarlılıklara daha çok sahip 

olmasına rağmen insansımaymunlar, maymunlar, balinalar ve yunusları da içine alan 

diğer memelilerde rastlanan birtakım özellikler şöyledir: Yakınlık ve bağlılık, 

karşılıklı yardım ve iş birliği, çatışma ve sulh, özgecilik ve karşılıklı özgecilik, 

aldatma ve hileyi tespit etme, topluma ilgi ve başka fikirleri umursama, sosyal 

normlara yanıt verme (Shermer, 2007, s. 40). 

İnsan dışındaki primatlarda kişisel bir toplayıcılık ile besin elde edilir. 

Hominidler, toplu beslenmeye uyarlanarak paylaşmaya, iş birliğine odaklanmıştır. İlk 

insanlar küçük toplumsal gruplarda, takım olarak avcılık ve toplayıcılığa bağlı bir 

iktisadi ortamda yaşamıştır. Çağdaş döneme kadar takım örgütlü toplumlardan 

bazıları yaşamış ve incelenmiştir. İncelemeler sonucunda baskın üyenin saldırgan 

olmadığı kanaatine varılmıştır. İnsanlar besin toplayıcılığında erkeklerin avcı, 

kadınların toplayıcı olduğu düzende kampa getirdikleri yiyecekleri paylaşır (Kottak, 

2008,s.163). 

İlkel insanların avı ele geçirmek ve gruplarını diğerlerinden korumak temelli 

sorgulamaları “biz” inşa etmede dikkate değer bir unsurdur. İnsanı stratejik iş 

birliğinden hakiki ahlaka götüren şey başkalarıyla inşa ettiği, karşılıklı bağımlı, 

benden üstün bir “biz” olma güdüsüdür. Diğerleriyle birlik halinde ortak amaçlı 

eylemlere katılma yeteneğidir de denilebilir. Bunun için ilk hareket yüz binlerce yıl 

evvel ilk insanların açlık yüzünden başkasına ihtiyaç duyduğu ekolojik değişimle 

gelir. Duygudaşlık, akraba ve arkadaşlığın dışına taşarak iş birliği ortaklığına 

ilerlemiştir. Ortak seçiminde ise kendi-öteki eşitliğini kabul ederek aralarında saygıyı 

yeşertmişlerdir. Hakkaniyet bilinci ile eylemlerde denetim meydana gelmiş ve 

taraflardan birinin çabalamaması eleştirilmiştir (Tomasello, 2020,s.14,15). 

İlk toplumsal işbölümü ile ilkel topluluğun toplumsal yapısı ataerkillik düzeninde 

işlemiştir. Erkekler fiziksel güç unsuru algısıyla tarla işlerinde yoğunlaşmıştır. Alet 

olarak demir kullanımı, madencilikte uzmanlık gerektirmiştir. Böylece ustalık 

gerektiren işler için zanaatçı tabakası oluşmuştur. Bunlar çömlekçilik ve 



25 
 

dokumacılıkta da kendilerini geliştirmiştir. Sonuçta “İkinci Toplumsal İşbölümü” 

emek üretkenliğindeki ilerleme sayesinde topluluğun tüm üyelerine fayda sağlaması 

ile olmuştur. Birinci toplumsal işbölümünde ürünlerin çoğu topluluğun iç tüketimine, 

geri kalan değiş-tokuşa ayrılmıştır. İkinci toplumsal işbölümü değiş-tokuş ürün 

miktarını artırmıştır (Zubritski vd. 1977,s. 61-63). 

Eski avcı-toplayıcıların yaşamıyla ilgili tarafsız sonuçlara ulaşmak için modern 

avcı-toplayıcıların hayatına bakmak yararlı olacaktır. Ancak onlar da çağdan 

etkilendiklerinden eski ile birebir aynı değildir. Aynı zamanda coğrafi koşullar 

sebebiyle grup büyüklükleri de farklıdır. Toplum öncesi için yine de birtakım 

genellemeler yapılabilir. Bunlar, insanların birkaç yüz bireyden oluşan gruplarda 

yaşadığı ve hepsinin insan olduğu gerçeğidir (Harari, 2018,s. 55-57). Avcı-toplayıcı 

toplumlar, günümüzde azalsa da hala yaşamını devam ettirmektedir. Avcılık, bitki 

toplama ve balıkçılık ile geçimlerini sağlayan, adaletsizliğin az, hiyerarşinin yaşa ve 

cinsiyete bağlı olduğu toplumlardır. Bu toplumlarda altı çizilmesi gereken nokta güç 

eşitsizliği ve rekabet yerine iş birliğinin varlığıdır. Modern endüstri toplumlarının 

ilerlemeyle özdeşleştirilmemesi gerektiği burada açıkça ifade edilmiştir (Giddens, 

2008,s. 69-72).  

Vahşiler arası paylaşım ve yardımlaşmaya bir örnek Hotantolara aittir. Lubbock 

için onlar en pis hayvanlar da olsa, gelişmemiş yaşamları ile insanlığın en alt 

basamaklarında yer alsalar da birbirleriyle yardımlaşmada ve ellerindekini 

diğerleriyle bölüşmede dikkat çekici bir konumdadır. Bir Hotanto’nun kendisi aç 

olmasına rağmen yanındakileri yiyeceğini paylaşmak için çağırması Kolben 

tarafından kayıtlara geçmiştir (Aktaran: Kropotkin, 2001,s.90). 

1.3. Özgeciliğin Ahlaki Temeli  

Toplu halde yaşayan insanlar, diğerlerini kollayan ilgi ve kaygıya dayanarak 

“iyi”, “kötü”, “doğru”, “yanlış” gibi kelimelerle değerli gördükleri ya da 

görmedikleri şey üzerine fikir yürütür. Bu değerlendirmeler toplulukların hemen 

hepsinde rastlanacak bazı duygusal temelli yönelimlere, inançlara, alışkanlıklara, 

geleneklere bağlı olarak gelişir. Bütün bu gelenek, inanç ve alışkanlıklar insanların 

yapmakta izinli oldukları ve yapmalarında gereklilik olan “buyurucu” özellikteki 



26 
 

kavramlardır. İnsan toplumlarının hepsinde yer alan, olması gerekenin bir başka 

ifadesi “buyurucu” şeyler, “iyi” ve “kötü” eylemlerin çatısı altındadır. Ahlak, kişinin 

bahsedilen kural ve değerler parantezindeki yaşam şeklidir. Böyle yaşayana bir nevi 

“homo moralis” de denilebilir (Özlem, 2019,s.19,20). Ahlak, yaptığımız eylemlerin 

neticelerini iyi-kötü, doğru-yanlış gibi kavramlara bağlı olarak değerlendirme 

yapmaktadır. Etik, ahlak terimlerinin, ahlaki yargıların durumunu irdeler ve kişilerin 

ahlaki tutumlarına hangi yargının neden olduğunu ortaya çıkarır (Nuttall, 1997,s. 15). 

Güngör, ahlak ile insan davranışını özdeşleştirir. Hayvanlarda ahlakın olmayışını, 

onların zekasının iyi ve kötü eylem ayrımına yetmediği fikrine dayandırır. Koşullu 

öğrenmenin insan için geçerliliği varsa da insan bunu değerlendirme, benimseme, 

değiştirme yetisine sahiptir. Zihinsel açıdan iyi-kötü ayrımına varabilen bir insanın 

varlığı ahlakın da varlığı demektir. Ahlakın diğer şartı ise bir arada yaşayan 

insanların varlığıdır. Çünkü ahlak insanlar arası ilişkileri düzenlemek adına konulan 

kurallar bütünüdür (1997,s.11,12). 

İlk insanların ahlakları sınırlı, bazı alanlara has ve herkes için geçerli nesnel bir 

doğru-yanlış içermemiştir. Modern insanların zorluğu burada devreye girer. İlkin, iyi 

tanınan ortağın yerini kültürel grubun karşılıklı bağımlılık ve beceriye de uyan 

grupdaşları almıştır. Dolayısıyla ortak maksatlılıktan ziyade, kolektif maksatlılığa 

ihtiyaç duyulmuştur. İşte, nesnel doğru-yanlış, bir ortağın rolünde doğruya ulaşmak 

adına yapması gerekenlerden ibarettir. Nesnel ve evrensel bir ifadeyle, modern 

insanların kolektif bağlılığı bireyden bağımsız ele alınır. Çünkü kişinin kendisinin 

yapmadığı ama içinde doğduğu öz-düzenleyiciler onların grupla özdeşleşmesinin bir 

göstergesidir. Modern insanların ahlaki kararları zamanla, ahlak kurallarına 

uyulmadığı hallerde suçluluk duygusunu hissettiği bir kimlik meydana getirmiştir 

(Tomasello, 2020,s.107-108). 

İnsan, toplumda başkalarıyla birlikte var olarak ahlaki hayatı bizzat 

yaşamaktadır. Eylemleriyle, içinde yer aldığı toplumun ahlaki ilke ve değerlerini 

somutlaştırır. Ancak, bu değerleri sadece uygulamayıp onlar üzerinde düşünmeye 

başladığı ve ulaştıklarını başkalarına aktarmaya çalıştığı zaman ahlak düzeyinden 



27 
 

etik düzeyine ulaşmış olur. Ne yapması gerektiğini, en yüksek iyinin ne olduğunu 

sorgulamaya başlar (Cevizci, 2002,s.4). 

Yaşamını belirli değerler ve ilkeler ile şekillendiren insanın, günlük hayatta 

kullandığı bu değer ve ilkelerin niteliğini sorgulamasıyla ahlak felsefesi temellenir. 

Dolayısıyla ahlaki önem taşıyan eylemin amacı, iyi-kötü zıtlığı, genel geçer ahlak 

yasasının olanağı, vicdan gibi unsurlar ahlak felsefesinin içeriğini oluşturur. Böylece, 

insanın eyleminde özgürlük safhası, evrensel ahlak yasasının 7  varlık sorunsalı, 

eylemin amacı, insan doğasının özgecilik ile egoizm arasındaki durumu sorgulanır 

(Günör, 2014,s.11). Özgecilikte diğer kişilerin iyiliği, ahlaki eylem için temel 

amaçtır. Bir eylemin sonucu yalnızca bir kişi için değil herkes için iyiyse o eylem 

ahlaki açıdan doğru kabul edilir. Öyleyse diğerlerinin iyiliği, herhangi bir ahlaki 

eylemin temel amacıdır (Boone, 2019,s. 67).  

İyi ve güzel, değer biçme tarafından değer olarak görülen niteleme sıfatlarıdır. 

Bunlar felsefi bilgi çerçevesinde değerin kendisi değil, kavramı olarak yer 

almaktadır. Doğru ve yanlış gibi kavramlar ise gerçeğe dair bilgilerimizin nesnelere 

uygunluğunu göstermektedir (Kuçuradi, 1971,s. 105). Felsefede “değerlendirme” ve 

“değerler” olmak üzere iki tür değer sorunsalı bulunmaktadır. Değerlendirme 

sürecinde kişi iyiye, güzele, doğruya, faydalıya dair sorular sorarken, değerler süreci 

insan ilişkilerinin temeline eğilir ve dürüstlük, saygı, adalet gibi konulara cevap arar 

(Kuçuradi, 1971,s. 16, 17). Bir kişinin iyi dediğine bir başkası demeyebilir. İyinin ve 

iyi olmanın ne demek olduğu gibi soruların cevabı ise farklı çevrelere, kültürlere, 

hatta bu konunun üstünde araştırma yapan kişilere göre bile değişebilmektedir. Ahlak 

felsefesi, buradaki ahlaki problemler ile ilgilenmektedir. Ahlaki davranışlarla ilgili 

düşünceler değer yargısından meydana gelir (Güngör, 1998,s.13). 

                                                           
7 Kişinin vicdanı ve iradesine bağlı olan ahlaki eylem öznel yapıdadır. Bu da evrensel ahlak yasasının varlığı sorununu 

gündeme getirir. Evrensel ahlak yasasını reddedenler hazcı ahlak, faydacı ahlak, egoist ahlak ve anarşist ahlak yasasına bağlıdır. 

Evrensel ahlak yasasını kabul edenler ise, ahlak yasasını failin dışında gelişip buyruk niteliğinde karşısına çıkan bir nesnel 

temele dayandıranlar (Platon, Farabi, Spinoza, Kant) ve en fazla sayıda insanın mutluluğu ilkesinden hareketle öznel temele 

dayandıranlardır (Bentham, Mill, Bergson)  (Tunalı, 2009,s.123-128). 

 



28 
 

Felsefe soru sorarak yapılabildiğinden, iyinin tanımına cevap aranmalı ve kötü de 

ardından ortaya çıkarılmalıdır. İyi ile doğru, kötü ile yanlış arasında mantıklı bir 

bağlantı kurulabilmektedir (Saruhan, 2018,s.11). İnsan eylemleri ile ilgili sorunsallar 

ahlak felsefesinin ilgi alanına girdiğinden, insanın eylemlerini şekillendirme 

sebebine, ahlak kuramlarından özgecilik için de yanıt aranmaktadır (Günör, 

2014,s.13). İncelenen çoğu felsefi yaklaşım, bilgi ve aklı ahlaki eylemlerin çıkış 

noktası, iyi ve erdemli olmayı da ahlak anlayışının kaynağı kabul eder. Değer olgusu 

kapsamındaki ahlaki yargı, nesnenin iyi ya da kötü olmasının haricinde insan 

davranışlarına bağlıdır. Her ne kadar zamana, topluma ve koşullara göre değişse de 

kesin kabul gören sonuç toplumsal faydanın elde edilmesidir. Kişi kendi çıkarının 

önüne toplumun çıkarını koyduğunda genellikle ahlaki davranış göstermiş sayılır 

(Yılmaz E.Z., 2018,s.80).  

1.3.1. En İyiyi Arayışın Tarihsel Boyutu “İlkçağ” 

Yapı itibariyle uygar toplum; sınıflı yapı, egemen sınıf, ordu, yönetici kadrosu, 

yasalar ile devlet düzeninde örgütlenmiştir. İlk biçimsel varoluşu da “Kent 

Devleti”dir. Tarım ve sanayideki farklılaşma ile köylüler, zanaatçılar, tacirler, 

askerler, köleler sınıfı meydana gelirken üçüncü toplumsal işbölümü gerçekleşmiştir. 

Kent devletlerinde gelişen uygar toplum Mezopotamya’dan diğer bölgelere 

yayılmıştır (Şenel, 2002,s. 41,42,45,46). 

Batı düşüncesi Antik Yunan’da değil, Fırat ve Nil nehirleri arasında, Doğu’da 

başlar. Sümer ve Mısır, Batı’daki düşünce yapısının kalbidir. Sümerler tarihe belirli 

kavramlar kazandırarak, Yahudi kültürüne bunları devretmiştir. Yazıyla insanları 

buluşturup Şehir Devleti’ni ilk kuran ve siyasi alanda ilk parlamentoyu oluşturan 

Sümerler etik değerler açısından da ön sıralarda yer alır. Adalet, özgürlük gibi 

olgulara hayatlarında yer vererek aksi durumlardan uzak durmayı ilke edinmişlerdir. 

Böylece Güney Mezopotamya uygarlık yolunda hak ve ödev bilinci ile ilerlemiştir 

(Russ, 2019,s. 30,31). 

Yunan uygarlığına gelince, adaletin ilk safhalarından olan polis, kişilerin insani 

yaşama katılmalarını sağlayan düzendir. Antik Yunan dönemi itibariyle başlayan 

düzen, yedinci yüzyılda çiftçi ve zanaatkarların zor koşulları ile sarsılır. Etkin olduğu 



29 
 

yerde yazılı kanun işe yaramayınca yasa koyucu sayesinde davaların mahkemede 

görüldüğü sistem ortaya çıkar. Kısacası, kanun toplumu düzene sokar ve yurttaşlık 

anlayışı site ile oluşur (Russ, 2019,s.42-44). Yunanlı bir kişi polis ile yaşamına 

anlam atfetmiş ve yurttaşlığı ilke olarak benimsemiştir. Yurttaşların dayanışma ruhu 

da polisin düzenini kendi şahsi huzurlarının önüne koymalarından ileri gelmiştir 

(Ağaoğulları, 2002,s.17). 

Düşünce alanına başvurulduğunda, filozofların iyisi, ahlak açısından doğru olanı 

yorumlamaları farklıdır denilebilir. Mutluluğu, Tanrı ile bir olmayı, özgürleşmeyi, 

dünya hazlarından uzak kalmayı, ahlaksal bir ödevin ışığında özgeci davranmayı iyi 

ve iyiliğin ölçütü belirlemişlerdir. Aristoteles’in usu kullanımı, hedonistlerin haz 

önceliği, Kant’ın evrensel istencin nesnesi saydığı şey bunlara örnektir (Hilav, 

1981,s.195,196). Ahlak ekollerini Ahlak Felsefesi adlı kitabında üç başlık altında 

inceleyen Bertrand (2001), Faydacı ahlakı kendi içinde Lezzet (Kyrene), Lezzet 

Seçimi (Epikürcülük) ve Lezzet Aritmetiği (Bentham) olarak ayırır. Duygucu ahlakı 

kendi içinde Duygudaşlık (Adam Smith), Şefkat (Schopenhauer), Özgecilik (Auguste 

Comte) olarak ayırır. Görev ahlakını ise, Şekli Ahlak (Kant) şeklinde açıklar. İyi ve 

kötünün zıtlığına değinmeden ve hangi filozof için iyinin ne anlama geldiğini 

açıklamadan evvel diyalektik açıdan konuya yaklaşan isimden işe başlamak 

düşüncelerin anlaşılması açısından daha doğru olacaktır. Sokrates öncesi 

düşünürlerin fikirleri sonraki filozoflar üzerinde de etkisini sürdürmüştür. Onlardan 

biri de Herakleitos’tur. 

Her şeyin bir değişim içinde olduğunu öne süren İyonya felsefesi düşünürü 

Herakleitos (Şenel, 2002,s.125), varlığın oluşunu zıtlıkların savaşına dayandırır. 

Zıtlıkların mücadelesinin neticesinde bir uyum meydana gelir. O, yaydaki kiriş kısmı 

ile ağaç kısmının zıt yönlerde gerilerek yay haline gelmesininin ve eğer bu zıtlıktan 

doğan gerilim yoksa yayın da yok olacağının örneğini verir. Evrensel göreliliği 

savunarak iyi ve kötünün kesinsizliğini ifade eder. İyiliğin varlığı kötülüğü, aydınlık 

da karanlığı gerekli kılar (Arslan, 2020a,s. 190,191,197,198).  

Yunan göçmenlerin VI. yüzyılda Güney İtalya’da kurduğu polislerde, İyonya 

filozoflarının maddeci görüşünden uzaklaşarak idealist felsefeye yaklaşan Güney 



30 
 

İtalya düşünürleri ise ikili karşıtlığın uyumuna değinir. Pythagorasçılar sayıların çift-

tek ayrımından hareketle, varlığın da iyi-kötü, kadın-erkek gibi ayrımlara sahip 

olduğunu öne sürmüştür. “Kişide akıl fazlaysa yöneticilik için hak iddia edebilir” 

düşüncesine dayanarak, toplumda işbölümü için akıllıların yönetici, cesurların 

savaşçı, isteklilerin yardımcı konumda yer almasını savunurlar (Ağaoğulları, 

2002,s.67,68). 

Yunan felsefesinde Sokrates öncesi dönemde sofistler kendini göstermiştir. 

Bilgili kişi manasına gelen sofist, Yunanistan’da şehirlerin bazılarında para 

karşılığında siyaset, hitabet benzeri konularda ders veren kişidir. O dönemde 

Yunanistan’ın sosyal hayatında siyasetin önemi yükselmiş ve toplulukları güzel 

konuşma aracılığıyla etkilemenin değeri artmıştır. Onlar doğrunun herkese göre 

değiştiği fikrinden hareket ederek, rölativist bilgi görüşünü savunmuştur (Hilav, 

1981,s.34,35). Sofist düşünürlerden Protagoras, doğruluğun insana göre değiştiğini, 

“İnsan her şeyin ölçüsüdür” sözüyle dile getirir. Üşüyen biri için rüzgarın soğuk 

olması, üşümeyen için olmaması buna benzetilebilir. Ayrıca Protagoras, yararlı 

bilginin sahibini bilgili kılarak pragmacı anlayışa ışık tutmuştur. Bu doğadan insana 

yönelme hümanizme kapı açar. Hümanizm insanseverlikle değil, insanı odak 

merkezde tutarak onun geliştirdiği ahlak, siyaset, dini ve insani terimler vasıtasıyla 

açıklanmaktır (Hilav, 2013,s. 50,51; Arslan, 2020b,s.76).  

Protagoras, insanları devlet kurmaya yönelten ana nedenleri irdelemiştir. 

İnsanları hayvanlardan ayıran temel noktayı tüm hayvanların hayat mücadelesinde 

yaşama tutunması için belirli gereçleri kendinde bulundurduğu fakat, insanın bu 

gereçlerden yoksun olduğu düşüncesine dayandırmıştır. İnsan güçsüz, belli bir 

hızdan yoksun, pençesiz bir haldedir. İnsanın yaşam mücadelesinde ayakta 

kalabilmesi için uygulanan yöntem birlikte yaşamak, diğerini desteklemek, karşılıklı 

bir koruma sağlamakla mümkündür. Anaksagoras da insanların hayvanlardan üstün 

olan yanının el yeteneğinden ileri geldiğini belirtmiştir. Eliyle alet yapan insan 

yaratılış itibariyle sosyal yaşama uyumludur ve diğerleriyle işbölümü halinde yaşam 

sürer (Aster, 2005,s.158-160).  



31 
 

Sofistler devletin düzenini bozacak durumlardan kurtaran yasaların 

hazırlanmasını, kişinin toplumsal çevresiyle ilişkisinin düzenlenmesini eşitlikçi akıl 

yöntemiyle gerçekleştirmiştir. Sofist Protagoras, iş birliği yapmanın insanların 

bireysel yetersizliği sebebiyle zorunlu olduğunu ileri sürmüştür. Adalet, iş birliğinin 

önemli bir koşuludur. İnsanı her şeyin ölçüsü konumuna koyan Protagoras, farklı 

düşünen ve farklı isteği olan bireylerin farklı bakış açısıyla nasıl sulh içinde 

yaşayacağını öğreten en önemli isimlerdendir (Cevizci, 2020,s.65,66).  

Birinci kuşak sofistler bireysel faydacılık fikrinin temelini de oluşturur. Bir kişi 

kendi yararına çalışıp geliştikçe çevresine de yarar sağlamaktadır. Birey ve toplumun 

gayesi aynı doğrultuda olduğu sürece bireyin çıkarına hareket etmesi sorun teşkil 

etmemektedir. Birinci dönem sofistlerden Hippias, insanların birbirine doğal bir 

benzerlikle, doğal bir akrabalıkla bağlı olduğunu kabul eder ancak, yasalar bunun 

karşısındadır (Ağaoğulları, 2002,s.94; Arslan, 2020b,s. 53). Birinci dönem sofizmde 

insan en yüksek konumda işlenerek hümanist ölçütler belirlenmiştir (Ağaoğulları, 

2002,s.83,84). Bu ölçütler, insanı derinlemesine bilmek, onun sırrına varmak değil, 

insan yaşamını kolaylaştırmak, becerili kişilere başarının yolunu açmaktır. “Sofist 

eğitimciliği bir elit yöntemdir”. Denilebilir ki insanı odak noktasında tutan bu 

düşünce sisteminde asıl niyet, yetenekli şahsa başarının kapısını aralayan bir düşünce 

sistemi geliştirmektir (Zekiyan, 1982,s.45). 

İkinci dönem sofistlerinden Antiphon, Yunan dünyasının stoacılardan evvelki ilk 

gerçek kozmopolitçi vatandaşıdır. O, dünya vatandaşlığının altını çizerek tüm 

insanların Yunanlı olmasına gerek olmaksızın eşitliğini kabul eder. Dolayısıyla 

Antiphon, Yunan-Barbar ayrımının karşısında yer alır. Onun kozmopolitizme 

desteği, doğal hukukun eşitlikçi yönünü savunmasında yatar (Arslan, 2020b,s.57-59).  

İkinci dönem sofistlerden Kallikles, Sokrates’in kötülük yapmaktansa, kötülüğe 

uğramanın daha iyi olduğu fikrini insan deneyimlerine bir hakaret saymaktadır. 

Çünkü ona göre insan doğası, ölüme değil yaşama, köleliğe değil özgürlüğe 

meyillidir. Öyleyse haksızlığa uğrayacağına haksızlık etmeyi tercih eder. Ayrıca o, 

toplumun erdem tanımına karşı çıkarak ölçülülük ve özgecilik gibi şeyleri erdemden 

saymaz. Ölçülülükten taşkınlığa, diğerkâmlıktan bencilliğe geçiş Kallikles, 



32 
 

Alkibiades, Kritias gibi isimlerin düşünce izleridir (Arslan, 2020b,s. 66). Kallikles, 

insanlar arasında adaletli-adaletsiz gibi bir ayrım yapılamayacağını fakat, kurnaz-

budala gibi bir sınıflandırma yapılabileceğini düşünür. Ona göre, ahlak sadece 

güçsüzlerin güçlülerin güçlerini kullanmalarını engellemek adına ürettikleri bir 

araçtır. Yani devlet ve hukuk eşit yaşam şartları için değil, güçlünün güçsüz üzerinde 

hakimiyet kuracağı bir örgütlenme sayılmaktadır (Aster, 2005,s.163,164). 

Siyasette ve ahlakta ileri sürdükleriyle en önemli düşünürlerden biri 

Sokrates’tir. O, dünyanın üstün düzenini iyilikçi bir Tanrıyla açıklar. Yapılan iyi 

eylemler karşılığında ruh ödüllendirilirken, kötü eylemler yüzünden 

cezalandırılacaktır. Ona göre kimse bilerek kötülük etmez. Yani, doğuştan gelmeyen 

bu kötülük sonradan yanılma neticesinde meydana gelir. Böylece insanın kötülüğe 

ket vurabileceğine inanır (Birand, 1958,s.38,39). Sokrates, “Kendini bil” sözüne 

uygun şekilde insanların iyi eylemlerde bulunmasını sağlayarak gerek ailesine, 

vatanına, gerekse kendisine faydalı bilgilere ulaşmayı ahlakın temel prensibi olarak 

kabul eder. İyi eylemlerde bulunmanın bilgisini insanlara aktarmayı hedefler (Rahmi, 

1995,s.15). O, sorgulanmayan bir hayatı yaşamaya değer görmez ve ruha gerekli 

özenin gösterilmesini de önermektedir. Sokrates, herkesin toplum değerlerinin 

egemen olduğu ve başka insanların da bulunduğu bir dünyada yaşadığımızı ileri 

sürer. Neyi nasıl yapacağımızın çevremiz tarafından bize yönlendirmeyle 

aktarıldığını söyler. Böylesi bir toplumsallaşma düzeninde Sokrates’in 

sorgulanmamış hayat dediği kavram ortaya çıkar. İşte mutsuzluğun sebebi, yaşamın 

kontrolünü elinde tutamayan insandır (Cevizci, 2002,s. 38,39). 

Sokrates, sofistlerin göreceli bilgisi yerine mutlak bilgiyi kabul eder. Böylece, 

nesnel düşünce felsefesine ön ayak olur. Dolayısıyla iyilik-kötülük gibi ahlaksal 

ilkeler herhangi bir topluma ya da insana göre şekil almamaktadır. Sokrates, 

mutluluğun kaynağını erdemli davranıştan, erdemi de bilgiden ayrı düşünmemiştir 

(Hilav, 2013,s. 55,56). Sokrates, bireysel mutluluğu toplumsaldan ayrı bir yere 

koymaz ve kişinin ait olduğu bütünün mutluluğunu düşünmesi gerektiğini salık verir. 

Onun ahlak kuramında toplumsal çıkarı kendi çıkarıyla bir gören yurttaşlar vardır 

(Ağaoğulları, 2002,s.148). Sokrates, insanın iyiyi her halükarda seçmesini mantıklı 

bulur. Çünkü iyi yararlıdır, kötü mutsuzlukla aynıdır. Eğer bir kişi kötünün peşinden 



33 
 

gidiyorsa, bu onun kötüyü tercih etmesinden değil, iyi ve kötüye dair bilgisizliğinden 

kaynaklanır. Öyleyse günaha girme, kötüyü seçme gibi durumlar, irade zayıflığından 

değil, bilgisizlikten ileri gelir (Cevizci, 2002,s. 43,44).  

Sokrates’in ölümünden sonra ortaya çıkan Kynikler ve Kyrene okullarından 

bahsetmek önem arz etmektedir. Kynikler okulu Antisthenes tarafından kurulmuştur. 

Kynik kelime itibariyle köpek gibi bir tutum, köpeksilik manasını içerir. Kendilerini 

edep kurallarının dışında tutan, uygarlığın değerlerini karşılarına alan, yoksul hayatı 

tercih eden insanlar burada yer alır. Onlara göre erdem yaşamın tek amacıdır ve ona 

bağımsızlıkla ulaşılır. Ruh özgürlüğü, mutluluğu getirir ve Antisthenes’in ahlak 

öğretisi tam da mutluluğa çıkar. O hazzı değil, çalışmayı, zorluk ve sıkıntı çekmeyi 

yeğler. Kynikler, bireyci bakış açısıyla ve doğa-yasa ilkesiyle yaşamayı isterler 

(Gökberk, 2002,s.48-50).  

Antishenes’in okulunda eğitim gören son dönem Kynikleri, topluluk 

bağlarından uzaklaşıp, doğal yaşama geçerek doğal bir insan olarak yaşam sürmenin 

idealini meydana çıkarırlar. Diogenes böylesi bir yaşamın en bilindik 

örneklerindendir. Kynikler için sınıf farkı gözetilmeden tüm insanlar kardeştir. Onlar 

şan ve şöhret arzusundan arınmıştır (Birand, 1958,s.42). Kynikler, rahat ve 

gösterişten kaçınarak sürdürdüğü yaşamlarını, sosyal değerleri, aileyi ve ahlakı 

önemsemeden idame ettirirler (Erdem, 2000,s.198). Aileyi, yurttaşlığı bilge kişinin 

önemsememesini salık veren Antisthenes için, birey kendine yetmelidir. Doğaya 

uygun yaşam, doğal dışı ihtiyaçları ortadan kaldırmak ve temel ihtiyaçları karşılamak 

gibi ilkeler Kinik düşüncenin temelleridir. Antisthenes etiği de istek ve tutkulardan 

arınmış bir hayat önerir (Cevizci, 2002,s. 54,55). 

Kyrene okulunun kurucusu olan ve insanın mutluluğa yalnızca bilgi yoluyla 

erişeceği fikrinden ilerleyen Aristippos, her şey gibi insan vücudunu da değişim 

halinde sayar. Bu değişim sebebiyle, vücudun uyumu bazen bozulur ve bu 

uyumsuzluk acıyı, uyumluluk ise hazzı meydana getirir. O, iradenin yegâne gayesini 

hazza indirger. Öyleyse denilebilir ki haz yaratan şeyler iyidir, acı verenler kötüdür 

ve arada kalanlar umursanmaması gerekenlerdir. Aristoppos’un iyiyi hazza eşit tutan 

görüşü onu hedonizmin kurucusu yapmıştır. Bilgi ise hazzın şiddetini artıran en 



34 
 

önemli unsurdur (Gökberk, 2002,s.50,51). Aristoppos’un yolundan gidenler, her 

şeyden yararlanabilen, hayattan tat alabilen, bunlara rağmen kendini zevkle 

kaybetmeden, olmayacak olana kanmadan ilerleyen bilge kişidir. Hazcılık üçüncü 

yüzyılın başlarında Theodoros’te egoist hazcılık ve Hegesias’ta hazcı kötümserliğe 

bürünerek yozlaşmıştır (Cevizci, 2002,s. 47). 

Bireyci anlayıştaki Kyrene’liler, toplum hayatından kendilerini soyutlar. Bu 

okula bağlı Theodoros, yurdunu tüm dünya bellemiş ve yurtseverliğin üstünde bir 

bilgeliği kabul etmiştir. Kynik okulu da, Kyrene okulu da “kendini bil” kuralını 

vurgular. Aristippos ve Antisthenes, insanın dışındaki dünyayla ilgili her şeyi 

bilmeyeceğini öne sürer. Bir bal onu yiyen kişi için tatlıdır fakat, başkasına tatlı 

gelmeyebilir. Bu sebeple, iki okul da mutluluğu bireyin şahsına indirger (Erdem, 

2000,s.201,202).  

Hazcılıktaki bireycilikte, diğer insanların hazlarının tehlikeye girmesi 

pahasına kişinin kendi hazzına eğilmesi aşamasında hazcı etik, egoist hazcılık haline 

gelir. Hazlar arasında ayrım yapılmadan fazla hazza ulaşmak amaçlandığında 

niceliksel hazcılık, hazlar arası ayrım yapılırsa niteliksel hazcılık ortaya çıkar. En 

yüksek iyi acının yokluğu ise olumsuz hazcılık kendini gösterir. Örneğin, Theodoros, 

egoist hazcılık yolunda, toplumsal sorumluluk, dostluk, başkalarına iyilik gibi özgeci 

tüm eylemleri küçümseyerek, kişinin kendini duyumsal zevke adamasını önermiştir 

(Cevizci, 2002,s.45,47).  

Sokrates’in öğrencilerinden Platon, varlıklardan ayrı ve onları birleştiren bir 

ideyi savunur. Tanrı onun düşüncesinde iyi ideasıdır ve mutlaktır. Mutlulukçu 

etiğinde Platon, onu ahlaki yöntemle en yüksek iyiye, Tanrı’ya varma şeklinde ifade 

eder. Görünen dünyanın temsili olan Varolanlar dünyası, Tanrının temsili olan Varlık 

dünyasının bir kopyasıdır (Rahmi, 1995s. 23; Özlem, 2019,s.51,52). O, bireylerin 

milleti meydana getirdiğini ve onların güçlü bir biçimde birbirine bağlanmasının 

milleti güçlendireceğini ileri sürer. Tüm insanlar tek bir beden gibi hareket etmelidir. 

Biri üzgünse hepsi üzülmeli, birinin mutluluğu için herkes çalışmalıdır (Rahmi, 

1995,s.24). Platon açısından her sınıfın kendi işiyle ilgilendiği yol seçilmelidir. 

Devlete uygulanan bu doğruluk ölçeğini insana da indirgemektedir. Doğru insan, 



35 
 

doğru devlete benzetilmektedir. Toplumdaki sınıfların insanın içinde de 

bulunduğunu, devletin doğruluğunun insanda da farklı işlemediğini belirtir. Doğru 

insanın her bölümü kendi işini gören bir sistem içindedir (Platon, 2016,s.166,167, 

176-179). Yani, Platon bir bütün olan devlete karşı bireysel çıkarlar feda edilmesi 

gerektiğini düşünür. Devlet bir insan gibi tüm bir yaşam şeklinde kabul görmelidir 

(Hilav, 2007,s.393).  

Devlet, vatandaşlar arası işbölümüne dayalıdır. Organizmanın emrindeki 

organlar misali bireyler de devlet emrinde birer organ gibi hareket etmelidir. 

İnsanların birbirine ihtiyaç duymasıyla işbölümü düzeni gelişir. Ayrıca herkes 

doğuştan yetenekli olduğu veya eğitimini alarak uzmanlaştığından işbölümüne 

gidilir. Bu sebeple belirli sınıflar ortaya çıkmıştır. Üretim, koruma ve yönetim 

şeklindeki bu yapıda organik dayanışma ve toplumsal birlik sağlanır (Aster, 

2005,s.230; Ağaoğulları, 2002,s.235). 

Platon’un “Devlet”te tasarladığı ideal devlet, döneminin sıkıntılarından 

esinlenerek yapılmış bir ütopyadır. O dönemde (İ.Ö.5. yüzyıl- İ.Ö.4. yüzyıl) Atina 

demokrasisinin sonu gelmiş, Makedonya, Yunan adasında hakimiyet kurmuştur. 

Yani Platon, yıkılan site uygarlığının ve ardından gelen büyük değişimlerin bir 

şahididir. Savaşlar, açlık, bunalım çağı, art arda geldiğinden felsefe tabiattan insana 

doğru bir meyil yaşamıştır. Adaletli bir devletin tasarlanması faslında belirli fikirler 

ortaya çıkmıştır. Platon’un adaletli devleti totaliterdir (Hilav, 2007,s. 391,392).  

Platon açısından ruhun her parçasının uyumunda etken bir erdem vardır. 

İstek, arzu ve iştah için asıl erdem ölçülülüktür (Özlem, 2019,s.53). Devlet’te de 

ölçülülük ve doğruluk aranan özelliklerden ikisidir. Ölçülülükte istekler ve 

heyecanların önüne geçilebilir. İnsanda bir iyi bir de kötü taraf bulunur. İyi tarafın 

kötü tarafı yönetmesiyle kişi kendine mani olmuş sayılır. Çevre faktörü veya eğitim 

gibi sebeplerle kötü taraf üstün gelirse kişi kendinin kölesi olur. Devlette de 

ölçülülük iyi tarafın kötü taraftan üstün duruma gelmesidir. Ölçülülük kişi 

tanımaksızın herkeste bulunmalıdır (Platon, 2016,s. 161-163).  

İnsanların kendi başına yetersizliğinden dolayı toplumsal yaşamaya meyilli 

olduğunu düşünen Platon, toplumun doğal bir kurum haline gelmesine açıklık getirir. 



36 
 

İnsanlar işbölümü, alışveriş gibi etkenlerle birbirinden destek alır. Meslekler arttıkça-

ki bu uzmanlaşmaya işaret eder- işbölümü ahlaksal alana da tıpkı ekonomik alandaki 

gibi sızar. Toplumsal dayanışma, birlik, herkesin kendine uygun işi yapması ve 

diğerinden yardım almak zorunda kalmasıyla sağlanır (Ağaoğulları, 2002,s. 

216,217).  

Platon ahlak görüşünde Sokrates benzeri bir yoldan gider. İyiliği bilenin iyi 

eylemlerde bulunduğunu öne sürer. Kötüler kendi çıkarı için yaşadığından birlikten 

yoksundur. Felsefe yaparak erdeme ulaşılır ve böylece güçlü bireyler elde edilir. 

İnsan kendisi için istemediği kötülüğü başkası için de istememelidir. Geçim ve 

üreme gibi telaşlar asıl amaçtan kişiyi saptırır. Kötülük ise bilgisizlikten gelir ve 

iyiliği bilen kişi uygular (Birand, 1958:,s.60; Rahmi, 1995,s.25,26).  

Platon ile benzer düşüncedeki Aristoteles’in ortak fikri insanın toplum içinde 

yaşamaya zorunluluğu inancında yatar. Kişi, hakiki varlığını devlet içinde 

algılamaktadır. Platondan ayrıldığı nokta Aristoteles’in devlet düşüncesi tarihsel 

gerçeklikten türemiştir. Monarşide, hükümdarın kendi çıkarını gözetmesi bu devleti 

kötü yapar. Aristokraside yine yöneten kesim yönetilen kesimin çıkarını üstün tutarsa 

yönetim iyidir. Demokraside siyasal ahlaktan nasibini alan bir halk meclisi 

bulunmalıdır (Aster, 2005,s. 275). Aristoteles, insanların hem hayatta kalma 

sürecinde yardıma muhtaç durumda kalmalarından hem de birlikte yaşamayı doğal 

yoldan istemelerinden dolayı ortak yararda birleştiklerini düşünür. Politik toplumun 

ereği Aristo açısından iyi yaşamdır. Burada hedef, bahsedilen toplumdaki bireylerin 

ortak çıkarını gözetmektir. Ortak çıkar gözetildiği sürece o yönetici ve yasa iyidir 

(Arslan, 2020c,s. 286,287). 

Aristoteles, “Her insan kendi kendisini sever-eminim ki, doğa bunun böyle 

olmasını istemiştir. Bencilliği haklı olarak kötülerler, ama bencillik yalnızca kendi 

kendisini sevmek değil, kendi kendisine aşırı düşkün olmaktır. Onun gibi, mülkiyet 

edinme konusunda aşırı açgözlülük de kötülenir, ama hiç kuşkusuz, herkes bir parça 

malı olsun ister. Sonra şu da var ki, arkadaşlara, tanıdıklara vermek, yardım etmek, 

yabancıların sıkıntılarını hafifletmek çok büyük bir zevktir ve işte bunu da, ancak 



37 
 

kendi malı- mülkü olan biri yapabilir” şeklindeki mülkiyet tasarımında bir kısmı ev 

içine aktarılan diğer kısmı ortaklaşa kullanılan mülkiyeti savunur (1975,s. 37,38). 

Aristoteles’e göre insan siyasal bir hayvandır. İnsan dil aracılığıyla konuşma 

yetisi kazanmış ve siyasal bir hayvan olabilmiştir. Onu diğer hayvanlardan ayıran 

olgu ise iyi-kötü ayrımı yapabilmesidir (1975,s.9,10). Aristoteles’te iyi, kendine 

yeten bir gayedir, fazilet ise en yüksek etkinliğin kaynağıdır. İnsan aklın eylemi 

sayesinde kendine özgü davranışlarla en yüksek iyiye, mutluluğa erişebilir. Fazileti 

uygulamak hazza kapı açar. Hazzı içeren her eylem iyiden kaynaklanmaz ama iyi 

kişinin davranışları hazzı getirebilir. Fazilete ulaşmak Aristoteles’e göre, öğrenme, 

çaba harcama ve alıştırma ile olur. Ancak, faziletin tekrarını şuurlu ve özgür kişi 

yapabilir. Otomatik eylemler faziletli kabul edilmemektedir. Aristo, ahlaki fazilette 

ölçülülüğü savunur ve iki aşırı ucun ortasını esas alır (Erdem, 2000,s. 271-273).  

Aristoteles, erdemi düşünce ve karakter erdemi olarak ikiye ayırır. Düşünce 

erdemi deneyim ve zaman gerektirecek biçimde eğitimle gelişir. Karakter erdemi ise 

alışkanlık sonucu gelişir. Elbette doğal akışı alışkanlıkla değiştirmek tıpkı alevin 

aşağı doğru yanması kadar imkansızdır. Doğal yapımızda erdemi edinme kabiliyeti 

bulunur ve bu alışkanlıkla geliştirilir. Düşünce erdemleri bilgelik, doğru yargılama, 

aklı başındalık iken, karakter erdemleri cömertlik ve ölçülülük şeklindedir. İnsan 

ilişkilerinde bazılarının adil bazılarının adaletsiz olması benzer eylemlerin huyları 

doğurmasındandır. Adil işler yapan kişi adildir (Aristoteles, 1997,s.23-25). 

Aristoteles, yapılan eylemi niyet bazında ele almaktadır. Onun eylem 

felsefesinde, kötülük failin karakteri kaynaklı değilse, eylemin sebebi kişinin kötüyü 

gerçekleştirme isteğinden ileri gelmiyorsa ve kişi iyiye meyilliyken kötüye kapı 

açtıysa yapılan eylem olumsuz da sonuçlansa gayri iradi sınıfına dahildir. Kendisine 

zarar vermek isteyen kişiye istemeden de olsa zarar vermek ve neticeden üzüntü 

duymak buna örnek teşkil eder. Çünkü pişmanlık ve üzüntü duygusu istenmeden 

yapıldığına dair, eylemin gireceği kategoride önemli bir kaynaktır. Seçim failin 

karakterinden doğar ve eylem de insana bağlıdır. Öyleyse cezalandırma gerektiren 

eylem seçim kaynaklıdır (Gülenç, Boyacı, 2013,s.141,142). 



38 
 

Romalıların felsefi düşünceye ilgisinin başladığı M. Ö. İkinci yüzyılda, 

Yunan düşüncesinin beş temel okulu bulunmaktadır. Bunlardan iki önemli okul 

Epikürosçuluk ve Stoacılıktır. Epiküros okulunun kurucusu herkese karşı ölçülü ve 

dostça bir yaşam süren Epiküros’tur (Jones, 2006b,s.467,468). O, atomcu 

açıklamasında sapmaya, belirlenmeyen bir yön değişimine yer verir. Evren anlayışı 

rastlantısaldır. Dolayısıyla tüm olaylar atomların çarpışmasıyla Tanrı etkisi olmadan 

gelişir. O, Tanrı, ölüm ve kader korkusunun karşısındadır (Cevizci, 2020,s. 145). 

Doğaüstü güçlere duyulan korkunun önüne geçmek için Epiküros, Tanrıların 

insanlarla ilgilenmediği fikrini ortaya atar. Hayattan haz alınması gerektiği ve buna 

engel olan her durumdan uzaklaşmayı salık verir. Onun ahlakı, egoistlik 

çerçevesinde kişinin hazzını hedef alır. Mutluluk için gösterilen çaba 

dizginlendiğinde ve akla çevrildiğinde daha doğru olur. Yani, aşırılıktan da 

kaçınmayı göz ardı etmemektedir (Störig, 2011,s.186; Vorlander, 2008,s.180). Bilge 

kişi doğasının gerektirdiği en azı belirleyebilen insandır, öyleyse erdem bilgeliktir. 

Hazlar arasında bir öncelik sırası belirlenmeli, acılardan ve korkulardan 

uzaklaşılmalı ki, ruhsal huzura erişimin yolu budur. Denilebilir ki Epikürosun hazzı, 

geçici bir şu an hazzı değil, kalıcı bir yaşam hazzıdır. Çünkü bir ameliyat şimdi acı 

verse de gelecek için haz verebilir. Buna benzer şekilde haz veren bir alışkanlık 

gelecekte acıya sebep olabilir (Cevizci, 2002,s.50,51). Şiddetli bir hazzın yokluğunda 

yine şiddetli bir acı yaşanır. Aristippos, eylemlerin amacını yüksek haz yaşamaya 

değil, en az acıyla yaşamaya bağlar. İşte bu ılımlılıktan mutluluk doğar (Özlem, 

2019,s.61,62). Mutluluk yalnızca bireysel fayda güdülerek elde edilebilir. Epiküros 

açısından insanların hepsi bencilce kendi çıkarına hareket eder. Ancak, çıkarlar 

başkalarının çıkarı ile örtüşmediğinden insanlar toplumsal yaşama doğal bir 

yönelimde değildir çıkarımını yapar (Ağaoğulları, 2002,s. 406,407). 

Platon ve Aristoteles’in devleti doğal kurum kabul etmelerine karşıt bir görüş, 

Epiküros’un sözleşme temelli devlet anlayışıdır. Bireyin korunma, yaşama niyetiyle 

kendi çıkarına dönük bir toplumsal hayat sürdüğü düşüncesi burada hakimdir. 

Epiküros’un evrimci tarih görüşü ilk insanları sözel iletişimden ve toplumsal 

kurumdan yoksun olarak tanımlar. Ateşin keşfinin de etkisiyle ailelerin kurulup insan 

ilişkilerinin yakınlaştığı, komşulukların başladığı bir dönem gelir. Tehlikeden 



39 
 

sakınan insan, tarım ve benzeri ustalık alanlarında ilerler. İlk zamanların kıtlığı 

bitmeye yaklaşınca, artan malların korunması için devletin kurulması zorunlu hale 

gelir. Belli ki Epikuros, evrimci tarih anlayışıyla devlet anlayışını sözleşmeye bağlar 

(Cevizci, 2020,s.147). Toplum ve devlet, bireyin üstünde bir yerde değildir, bireyin 

mutluluğunu sağlayacak araçtır (Erdem, 2000,s.295). Tabiata uygun hukukta amaç, 

karşılıklı kötülük yapmamak ve görmemek üzerine sağlanan yarardır (Epiküros, 

1962,s. 62).  

Dostluğa önem veren Epikürosçular, mutluluğun sürekliliği için dostluğa, 

dostluk için kendine gösterdiğin sevgi kadar dosta gösterilen sevgiye gerek 

duyulduğunu savunur. Hazza kuvvetli bir bağla yapışan dostlukta, özgecilik, kendine 

duyulan sevgiyi dosta da duyma gibi unsurlar yer almalıdır (Arslan, 2019a,s. 

147,148). Epiküros’un dostluk anlayışında karşıdakine elbirliğiyle yardım etmek, 

dostların acılarına ortak olduğunu göstermek için onlarla üzülmekten daha olumlu bir 

davranıştır. “Boyuna yardım isteyen de, hiçbir zaman bunu yapmayan da dost 

değildirler. Çünkü birincisi sevgisiyle bizden karşılık satın almak istemekte, öteki de 

gelecek için bütün ümitlerimizi yok etmektedir” (1962,s.67, 68).  

Helenistik dönemin Epikürosçuluk’tan sonra ikinci büyük okulu Stoacılık’tır 

(Cevizci, 2020,s.147). Stoa okulu üç dönemden meydana gelir. Eski Stoa dönemi, 

Kitionlu Zenon, Kleanthes ve Kyrysippos’un bulunduğu İ.Ö. 3. yüzyıla tekabül eder. 

Orta Stoa dönemi, sistemin Latinleştiği İ.Ö. 2. yüzyıla denk gelen, Babil’li Diogenes, 

Tarsuslu Antipater, Rodoslu Panetius, Apameli Posidonius’un yer aldığı dönemdir. 

Son dönem ise, ahlakla fazlaca ilgilenildiğinden fizik ve mantığa çok zaman 

ayrılmayan, İ.S. 1. ve 2. yüzyıla denk gelen Romalı temelli İmparatorluk Stoasıdır. 

Buradaki önemli isimler ise, Seneca, Musonius Rufus ve Marcus-Aurelius’tur (Brun, 

1997,s.13). 

Stoacılarda erdem, hazdan tamamen ayrı, ruhun korunması temeline 

oturmuştur (Vorlander, 2008,s.173). Stoacılar ve Epikürosçuların doğayla uyum 

içinde yaşamak gibi ortak istekleri bulunur. Ancak, Epiküros bu yolda hazcılık ve 

duyumculuk parantezinde, insanın iyinin karşılığı olan duyum karşısında onayını 

bekler. Zenon ise, Tanrının istediklerine uyan bir insanın, doğayla uyumunu 



40 
 

onaylayarak, ahlaki akılcılık ilkesini Stoa felsefesine katar (Brun, 1997,s.34,35). 

Ayrıca Epikürosçuların mutluluğun formülünü ölümden sonra yaşam fikri ile 

tanrıların dünyayla özel olarak ilgilendiği fikrinden uzak bir temele dayandırmasının 

karşısında Stoacı düşünce vardır. Onlar, mutluluk için her şeyi bilen ve planlayan 

bilge bir varlığın bu dünyayı meydana getirdiği ve her açıdan uyumlu bir dünya 

ortaya çıktığı fikrine sahiptir. Bu fikir ile Platon’un Tanrıyı dünyanın mükemmel 

yaratıcısı gördüğü savunusu uyum göstermektedir (Arslan, 2019a,s.276,277). 

Stoacılar mutluluğu, etkilenimsizlikte, evreni olduğu gibi kabullenmekten 

kaynaklanan zihinsel dinginlikte bulmuştur. Onlar yalnızca güdülerimizin ahlaki 

anlamına dikkat çekmiştir. Edimsel yapılan eylemleri önemsiz kılan, niyet etmeye 

önem veren bir görüş sunarlar. Ahlaki önem taşıyan şey edimin sonuçları değil, 

eyleme insanı yönelten zihinsel durumdur. Tek ahlaki zihin durumu ise evrendeki 

yerimizi kabullenmedir (Jones, 2006b,s.489). 

Zenon, eylemleri doğru-yanlış gibi birtakım sınıflandırmaya tabi yutar. 

Ruhun birliğiyle doğru eylemler, düzensiz durumlardan yanlış eylemler meydana 

gelir. Zenon, iyi-kötü, ahlaklı- ahlaksız, bilge-cahil zıtlığını bir kişi ya iyidir ya da 

kötüdür mantığıyla kesin hatlarla ayırır. Böylece Zenon, bilgenin değersiz 

eylemlerini bile doğru kabul ederken, cahilin ahlaka uygun eylemini doğru hedefe 

yönelik olmadığı gerekçesiyle doğru kabul etmemektedir (Erdem, 2000,s.299,300). 

Stoacılık, Roma’ya çileci ve özgeci bir tavırla egemen olmuştur. Stoacı 

tutumun aşırılığını onaylamasa da erdem kavrayışını reddetmeyen isim Cicero’dur. 

O, M. Ö. 106’da doğan bir hukukçudur. “En yüksek iyi” kavramını literatüre 

kazandırmıştır. Roma’ya senatonun egemen olduğu eski düzeni yeni tek adam 

yönetimine karşı savunmuştur. O, özgeci ideal ile günlük yaşam gerçekliğini 

bağdaştırmak arzusundadır. Doğayla uyumlu tek bir davranış türünün varlığını kabul 

etmez. Ona göre tek devletin yurttaşları, tüm insanlar kardeştir ve tek yasanın altında 

hepsi eşittir (Jones, 2006b,s. 491-493,495,498, Elbaşı, 2018,s.141). Cicero, doğal 

hukuku savunarak Stoacılar gibi kozmopolis fikrine varır. Aklın ortaklığının 

insanları ahlaksal bir eşitliğe de götüreceğini düşünür. Ancak yasaların elitist bir 

yaklaşımla konulmasını önerir. Roma yasalarını doğal hukuka uygun bulur. Toplumu 

da doğal bulup insan doğasından kaynaklı görür (Ağaoğulları, 1998,s.47-51). 



41 
 

Cicero (2020), insanın insanla ortak yaşamını mümkün görmektedir. Bunun 

için adalet ve yardımseverlik gerekmektedir. Stoacıların inandığı gibi doğadaki her 

şey insanlık için, insanlar da birbiri için vardır. Ortak yararlar çerçevesinde diğer 

insanlarla bağ kurulmalıdır. Dolayısıyla adalet kadar adaletsizlik de başkalarına 

davranışımız üzerine kurulur. Başkasına haksız yere saldıran ve başkasına haksızlık 

edildiğini görüp duruma engel olmayan insan adaletsizlik yapmıştır. İyiliklerin 

karşılıklı yapılması, insanları güçlü bir bağla birbirine bağlar. Genelin huzurunu bir 

kenara bırakıp kendi yararına koşturan, kusurludur. İnsan kendi çıkarını başkasına 

zarar vermeden düşünmelidir. İhtiyaç sahibi insanlarla paylaşım önemli olduğu kadar 

bunun ölçülülüğü de önem taşır. Yararla ahlaki olan arasındaki ayrıma istinaden, 

eğer yarar sağlanan şeyin ahlaksızlıkla donatıldığı fark edilirse, o yarardan 

vazgeçilmelidir (11,12,27,29,93,124,127)  

Stoacılar için kendine yeterlik, bireysellik ve kişisel özgürlük değerli bir 

konumda olduğundan normalde ulusal bağlılık gibi konulara ilgi duymamışlardır. 

Ancak, toplumsal ihtiyacı doyurmanın bir yolu saydıkları dostluğa ayrı bir önem 

vermişlerdir. Dostluğa toplumsal değer katında önem atfedilmiştir (Sahakian, 

1990:40). İnsanların hepsini kardeş kabul ederek, bireyin bütün için yaşadığını, tek 

bir akla sahip insanların tek bir devleti gerektirdiğini öne sürmüşlerdir. “Gerçek 

Stoacının vatanı bütün dünyadır” fikrini yaşatmışlardır (Vorlander, 2008,s.175). Asıl 

yapısı gereği Stoacılık eskiçağ ahlak öğretilerine benzer biçimde bireycidir fakat, 

toplumsal işlevleri gerçekleştirmesi icap eden bir ahlaksal yaşamı savunur. Kişilerin 

yurttaşlık görevlerine de değinen bu görüş, Roma dünyasında, yeniçağda Kant’ın 

ödev etiğinde etkisini gösteren özgeci niteliği olan bir öğretidir (Özlem, 2019,s.67). 

Stoacıların adalet ve insan sevgisi görüşü onları Kiniklerden ayırmaktadır. 

Kinik bilge, bencilce sadece kendi içinde özgürdür. Oysa Stoacılıkta adalet ve insan 

sevgisi ağır basar. Kozmopolitiğin ve insaniyet düşüncesinin eskiçağdaki ilk 

savunucularıdır. Stoacılar insanların sınıfsal sınırlarını göz ardı eden bir sevgi 

anlayışı, yüce bir varlığa inançları bağlamında Hıristiyanlığa da yol göstermiştir 

(Störig, 2011,s.184,185).  



42 
 

Plotinos’un katkısıyla üçüncü yüzyılda, çalkantılı dönemlerde Hıristiyanlığın 

iyi bir yaşam vaadine, tek yaratıcıya verdiği öneme benzer biçimde hareket eden bir 

inanç sistemi kurulmuştur. M.S. 2. yüzyıl ile 6.yüzyıl arasında etkin olan Yeni 

Platonculuk, esasen İskenderiyeli Ammonius tarafından kurulsa da onun öğretisi 

hakkında bilgiye erişilememesi, öğrencisi Plotinos’u sistemin ilerleticisi yapar. 

Platon’un ana düşüncesinin derlenmiş hali niteliğinde olan Yeni Platonculuk, tüm 

varoluşun görülemeyen kaynağı olarak “teklik” mantığıyla yeşeren bir inanç 

sistemidir (Störig, 2000,s. 332,333; Zack, 2019,s.67,68). Yeni Platonizm doğuş yeri 

İskenderiye olan, erken Hıristiyan evrede Platonik ve Aristotelesci fikirleri Doğu 

düşüncesi ile harmanlayan düşünürler tarafından geliştirilmiştir (Sahakian, 1990,s. 

81,82). Hakikati, canlı doğa olaylarının gözlenmesiyle değil, bilginlerin yazdığı 

kitaplar aracılığıyla anlama düşüncesi İlkçağ sonlarında kendini göstermiş ve tüm 

Ortaçağ’a egemen olmuştur (Birand, 1958,s. 128). Plotinos, insanın Tanrıdan 

uzaklaştığını ve iyiliğe varabilmek için ona geri dönmesi gerektiğini salık vermiştir. 

Bu durum Hıristiyan gizemciler açısından Yeni Platonizmi onaylanmış bir çabaya 

çevirir (Sahakian, 1990,s.85). 

Özgecilik düşüncesi çerçevesinden bakıldığında, Platon ve bazı toplumcu 

düşünürlerin dışında İlkçağ ahlak felsefesinde genel itibariyle “ben” merkezlilik söz 

konusudur. Bireysel mutluluk amaç edinilmiştir. Kişilerin ahlaki eylemlerinde saygı, 

sevgi, toplumsal mutluluk kavramları Modern ahlak felsefesi ile daha belirgin hale 

gelmiştir (Yeşilyurt, 2019,s.23). İlkçağ felsefesinde etik, insanın ereğinin iyi ve 

erdemli bir yaşam sürme yapısından ileri gelir. Dönem düşünürlerine göre ahlak 

insanın doğasında bulunmaz toplumla kazanılır (Aktaş K., 2014,s.24). 

1.3.2. İyiye Doğu’dan Bir Bakış: Hindistan ve Çin Ne Diyor? 

Felsefenin doğuşunun sadece Yunanlılar perspektifinden incelenmesi, Doğu 

felsefesinden bahsedilmemesi özgecilik temelli konuların eksikliğine sebep olacaktır. 

Hindistan ve Çin’de Milattan altı yüz yıl evvel doğa olayları üzerine düşünülmüştür. 

Sokrates ile yakın dönemlerde Çin’de de Hindistan’da da önemli düşünürler kendini 

göstermiştir. Bu medeniyetler içinden Yunan medeniyetinin sıyrılmasının ana sebebi, 



43 
 

diğerlerine nazaran gelişme yolunu devam ettiren bir Yunan medeniyetinin varlığıdır 

(Ülken, 1963,s.5).  

Hindistan, M.Ö. 1600’lü yıllarda Ariler olarak anılan bir halk tarafından 

zaman içinde fethedilmiştir. Eski Hint felsefesi Hindu Arilerin düşüncesini barındırır. 

Hint düşünce tarihinde Birinci Dönem M. Ö. 1500-500 arasında yer alan Veda 

Çağı’dır. Eski zamanların önemsenen bilgilerinin toplamına işaret eden dini ve 

teolojik bilginin karşılığı Veda’dır. Rigveda bölümü methiye bilgisi; Samaveda 

bölümü şarkı bilgisi; Yayuveda bölümü kurban formüllerin vedası; Atharvaveda 

bölümü ise sihirli formüllerin bilgisi şeklinde 4 bölüm bulunur. Bunlar da kendi 

içinde mantra (ilahiler), brahmana (dua, kurban talimatı), aranyaka (orman 

metinleri), upanişad (gizli öğretiler) olarak ayrılır (Störig, 2011,s.29-31). 

Hint toplum düşüncesinin yapısını kavramak için kast sisteminin bilgisini 

irdelemek gerekir. Aryanların Hint toplumu içinde yayıldıkları zamanda kast düzeni 

kendini göstermiştir. Brahmanların bu sistemle birlikte rahipler adıyla üst sınıfta yer 

alması, yerli halka karışma korkusuyla yöneticilerin üstünlük isteğine dayanır. 

Aryanlar ve Hint toplumu 4 ana kasta bölünmüştür. Bunlar; Brahmanlar (rahipler), 

Kşatriyalar (krallar, beyler), Vaişyalar (ticaretle uğraşanlar) ve Çudralar (hizmetliler) 

dır (Ersözlü, 2021,s.31,32; Störig, 2000,s.43).  

Hint felsefesinin günümüzdeki en önemli temsili Upanişadlar’da meydana 

gelen ruhçu tekçilik (spiritual monizm)tir. Aynı önemde diğer bir konu, mutlak 

gerçekliğin rehberinin akıl değil sezgi sayılmasıdır. Felsefi gelişimin ikinci dönemi, 

M. Ö. 600 veya 500 yıllarında başlayan Destanlar Dönemi’dir. Felsefi kuramlardan 

bazılarının çıkmasında etkili olan Ramayana ve Mahabharata destanları dönemin 

önemli işleridir. Budizm, Caynizm, Şivacılık ve Vişnuculuk akımları da dönem 

içinde yeşermiştir. Arilerin yaşam biçimleri, sosyal birliktelikleri, ahlaki 

yükümlülüklerini anlatan Dharmasastralar ise, ahlak ve sosyal felsefe konularını 

içerir (Radhakrıshnan & Moore, 2004,s.2,3).  

Hint felsefesinin kendine has niteliklerini tüm karışık tarihsel geçmişine 

rağmen sunmak mümkündür. İlk olarak felsefede ve günlük yaşayışta ruhani bir 

çerçeve söz konusudur. İkinci özelliği, her sisteminde yaşamın günlük sorunlarıyla 



44 
 

karşılaşan insanlara çözüm aramaktadır. Yani felsefe yaşam için kullanılır. Üçüncü 

nitelikte, felsefe “ben”in bilgisidir. Her ne kadar fiziki dünya araştırılmış olsa da asıl 

konu iç gözlem yapmak, nesneden ziyade özneye yönelmektir. Bu iç gözlem bizi 

dördüncü özellikteki idealizmin ağırlığına götürür. Çoğunlukla, monistik idealizm 

doğrultusunda ilerlenir. Son kertede, Hint felsefesinde görmek manasına gelen 

“darsana”, bireyin gerçeğe ulaşmasında, onu yaşamasının önemine, tecrübeye vurgu 

yapar (Radhakrıshnan & Moore, 2004,s.6,9).  

Buddha, M. Ö. 6. yüzyılda Himalaya’da bir prens olarak kendini göstermiştir. 

Henüz küçük krallık üyesi iken, köydeki halkın yaşam biçimleri ile kendi yaşamları 

arasındaki büyük farkı gözlemlemiştir. Davranışların sonucundaki karma ve bir nevi 

ödül işlevi gören yeniden doğuşu kabullenmiştir. Ondan önceki Hindu felsefesinde 

de bulunan, hayattayken yapılan iyi-kötü eylemler, ruhun dünyaya döndüğü zaman 

yüksek ya da alçak bir konumda devam etmesinin gerekçesidir. Buddha’nın fikrinin 

Eski Hindu felsefesinden ayrılan noktası ise, Hinduların inandıkları bir tanrı ve ona 

ruh göçü için feda ettikleri kurban inancının varlığıdır. Buddha evrenin yaratıcısı, 

bireysel ya da evrensel ruh fikrini reddeder (Sankrityayan, vd. 1998,s.77).  

Onun adaletli hayat formülü 5’e ayrılır. 1. Canlıların hiçbirini öldürme, 2. 

Sana verilmeyeni alma, 3. Yalan konuşma, 4. Sarhoş edici içeceklerden uzak dur, 5. 

İffetli ol (Störig, 2011:54). Yaşama susamak acının nedeni sayılmış ve acıdan 

kurtulmanın yolu yaşama susamayı durdurmaktan geçmiştir. Nirvanaya, yeniden 

doğuşa ulaşma şu 8 yoldan gerçekleşir: Görüşlerde doğru inanç, hedeflerde doğru 

karar, doğru konuşmak, doğru eylemek, doğru çalışmak, doğru çaba, doğru temaşa, 

tefekkür ve iç huzura yönelmedir (Sankrityayan, vd. 1998,s.78). 

Diğer ülke olan Çin’de Batı düşüncesinin klasisizm ve romantizm akımlarına 

benzeyen iki eğilim vardır. İlki, Konfüçyüsçülük’teki toplumsal sorumlulukların 

işlendiği gündelik hayat felsefesidir. İkincisi ise, toplumun sınırlarının ötesinde 

gezinen öte dünyacı bir Taoculuktur (Fung, 2009: 27,28). Çinli düşünürler, insan 

davranışını düzenleyen bir yol, Tao’nun olması gerektiğine inanır. Konfüçyüs için 

Tao (jên), insanlık, halden anlayış ve ortak duygu ile örtüşür. Ortak duygu, insanın 

doğasından gelen bencilliğe ket vuran özgecilik içgüdüsüdür. Konfüçyüsçülük’teki 



45 
 

iki ana ahlaki ilkeden biri özgecilik, diğeri bencilliktir. Duygularımızı hemcinsimize 

doğrultmadığımızda bencillik galip gelir. Bu insanlığı yıkıma uğratacak bir 

durumdur. Konfüçyüs’ün öğretisinde mutlak bencillik yoktur, herkesin içinde bir 

parça diğerkam dürtü bulunur (Suzuki, 2012,s.80-82). Konfüçyüs’e göre (IV,35; 

XII,90), büyük ve üstün insan erdemi yeğleyen yasalar hususunda aklını kullanandır. 

Oysa küçük insan kendi rahatını düşünen, kişisel çıkarını düşünendir. Ayrıca üstün 

erdem, kendisine yapılmasını istemediğin bir şeyi başkasına yapmamakla kazanılır.  

Taocular, Konfüçyüsçülerden metafizik alanında daha ilerde fakat ahlaki 

alanda daha geridedir. Menfi bencillik, onların ahlaki öğretiler sistemidir. Karşı 

koymama öğretisini savunurlarken, bunu insanlığın genelinin iyiliğini gözettiklerinde 

değil, kendi mutlulukları için yaparlar. Bu dünyada ya da öldükten sonra özel isteği 

olmayan Taocular, kendilerine saygı duyarak, başkalarının huzuru için kendi 

huzurundan vazgeçmeme düşüncesini benimser. Bu hayattaki kişisel ölümsüzlük 

onlar için önemlidir (Suzuki, 2012,s.97,98). 

1.4. Ortaçağın Düşüncesi: Tanrıya Adanış Olarak Özgecilik 

Ortaçağ iktisadi anlamda feodalite, siyasal anlamda yokluğa giden bir 

merkezi iktidar, kültürel anlamda ise kurumsallaşan Hıristiyanlık şeklinde tarif 

edilebilir. Kendinden önceki Antik Çağ dönemi ve sonrasında gelen Rönesans 

dönemi arasını ifade eder (Ağaoğulları, 1998,s.80,81). Ortaçağ Batı tarihi, on yüzyıl 

süresince savaş, salgın, kıtlık ve hayvanların başrol oynadığı bir süreç geçirmiştir. 

Şiddetli yılların üzerinde bilhassa barbarların yakıp yıkmaya olan hevesi etkendir. 

Ortaçağ dünyası Barbar ve Roma dünyalarının değişerek birbirine benzemesi ile 

meydana gelir. Yoksul, besinsiz kalarak güçsüz düşen çevre, Doğu’dan aldığı kara 

veba ile 543’ten itibaren karanlık çağlara girer. İtalya, İspanya, Galya uzun yıllar acı 

ile yaşar (Goff, 1999,s.22,26,29,30). 

Karolenj imparatorluğu döneminde feodal rejim meydana gelmiştir. Dönemin 

en belirgin niteliği vassal ile derebeyinin karşılıklı sadakat yeminidir. Feodalizmin 

toprak mülkiyetine bağlı bir yönetim şeklini ve toplum yapısını içerdiği söylenebilir 

(Ülgen, 2020,s.42,43). Feodalite, toplumun hakim kişilerinin hiyerarşi ile birleştiği 

bir ilişkiyi içerir. Bu ilişki, vassalın senyörüne hizmet yeminine karşılık aldığı toprak 



46 
 

parçasına dayanır. Öyleyse bağlılık yemini ve dirlik feodalitenin kısa bir özetidir. 

Vassalını kendine katılması sonucu koruyan senyör, ihanete uğrarsa dirliği alarak 

vassalı cezalandırabilir. Böylece dirlik çevresinde gelişen bir ilişki ağı oluşur. 

Dirliğin babadan oğula aktarılması işlemi ise, vassallara dirlik üzerinde üstün bir 

yetki sağlamıştır (Goff, 1999,s.67,68).  

Karolenjlerde, vassallık temelli krallığın en belirgin niteliği olan soyluların 

desteğiyle hareket etme düzeni vardır. Soylular ve yöneticiler arasındaki karşılıklı 

çıkar, Karolenj devletine “kamu yararı” olarak geri dönmektedir. Krallıklarını, 

Tanrı’ya karşı görevlerini yerine getirmede bir araç olarak görmüşlerdir. Oysa ki 

Merovenjlerde soyluların önerisini alma gibi bir tavır yoktur. Karolenjler kiliseyle 

birlikte bir hükümranlığa sahiptir ama Merovenjlerde kral yapılma değil kral doğma 

anlayışı hakimdir (Davis, 2020,s.140,141). 

Toprağa bağlılık Batı Avrupa’da 8. yüzyıldan beri oldukça etkin hale 

gelmiştir. En üst makamdan en alt makama kadar herkes gerek üretici gerekse 

tüketici konumda toprağa bağlı bir yaşam sürmüştür. Batı Avrupa’da 9. yüzyıl 

toplumun kırsal yaşama geri gidişinin siyasal yansıması, feodalizmin gerçekliğidir. 

İklim de ekonomi üzerinde etkili hale gelmiştir (Pirenne, 2012,s.15-17). March 

Bloch feodal dönemi ikiye ayırmıştır. Bunlar on birinci yüzyılın ortalarına dek süren, 

az ve düzensiz alışverişin, az para ve üretimin olduğu, kırsal örgütlenmenin 

bulunduğu birinci dönem ile ticaretin hareketlendiği, toprakların büyüdüğü, tüccarın 

üreticiye karşı üstünlük kazandığı ikinci dönemdir (Goff, 1999,s.70).  

Birinci feodal dönemde toplumsal karmaşalar gibi sebeplerle evrensel bir 

nüfus düşüşü söz konusudur. Dengesiz bir dağılımla beraber az nüfus sorunu, 

birbirinden uzak aileleri ya da üst üste yığılan insanları işaret etmektedir. Bu 

dağılımlar şef baskılarıyla engellenebilmiştir. İlk feodal dönemde bilhassa kendini 

hissettiren hiçbir şeyin kalıcı olmadığı düşüncesinin ürünü olan duygusal 

dengesizlik, salgın hastalıkların getirdiği erken ve belirsiz ölümler ile daha da 

perçinlenmiştir (Bloch, 1997,s.123,142).  

Batı Avrupa’da 9.yüzyıldan itibaren toplum, kırsal bir şekle bürünür. Toprak 

sahipliği beraberinde kudreti ve bağımsızlığı getirmiştir. Hiyerarşik sistemin içinde 



47 
 

iktisadi ve manevi en mühim makam kilisedir. On birinci yüzyıla dek sanat da dahil 

tüm alanlara hakim olan kilise, elbette belirli kurallarla halkı yönlendirmiştir. 

Bunlardan biri, toprağa sahip olmayı zenginliğe açılan kapı olarak görmeyip, 

yaşamaya yetecek miktarda tutmayı yeğlemesidir. Dünyayı önemsemeyen keşiş 

yaşamı kılavuz gösterilerek, zenginlerin hayırseverlik yapmaları salık verilmiştir 

(Pirenne, 2012,s.20-22). 

Ortaçağ başlarında bir mal karşılığında bedel ödemek kişinin kendi emeğiyle 

eşdeğerdir. Zanaatçı serfler malikaneye bağlanır ve malikane köyü bir bütün 

oluşturarak kendi üretip tüketir. Mahalli pazarlarda takas usulü de vardır. Ticaret 11. 

yüzyılda ileri seviyeye yükselmiştir. Ticareti geliştiren unsurlardan biri, Haçlıların 

Müslümanlarla mücadeleleri sırasında karşılaştıkları eşyalara ulaşma arzusudur. 

Haçlı seferleri yaşam şartlarını onaracak bir olay olarak algılanmıştır. Ayrıca, 

Ortaçağ başlarındaki mahalli ve haftalık kurulan pazarlar 13. ve 15. yüzyıllar 

arasında büyük panayırlara dönüşmüştür (Huberman, 1976,s.27,28,33).  

 Onuncu ve on dördüncü yüzyıllar arasında tarımda verimin artması ve 

ürünlerin çeşitlenmesi neticesinde nüfus da artmıştır. Hıristiyanlık da daha fazla 

yayılma imkanı bulmuştur (Goff, 1999,s.48,49). Hıristiyanlığın yayılmasında Stoacı 

temelli fikirler ve Paulus’un Hıristiyanlığı dünya dini haline getirme çabası da etkili 

olmuştur. Stoacılık, kişiye çevresine karşı olan görevlerini, kişinin vicdanını ve 

dünyanın herhangi bir yerinde iyilerle bir araya gelip adaleti sağlamayı hatırlatır. 

Ayrıca Stoacılıkta birey, dünya devletine ait bir yurttaş kabul edilir (Ağaoğulları, 

1998,s.90,91).  

İsa’nın ve Paulus’un öğretileri Hıristiyanlıkta önemlidir. Bilhassa İsa’nın 

Luka’da yer alan şu söylemleri, insanlar arası ilişkiyi düzenleme yolunda yapıcı bir 

adımdır. “Beni dinleyen sizlere söylüyorum, düşmanınızı sevin. Sizden nefret 

edenlere iyilik yapın. Size lanet edenler için iyilik dileyin. Size kötü davrananlar için 

dua edin. Eğer biri yanağınıza vurursa, öbür yanağınızı da çevirin. Eğer biri abanızı 

alırsa, gömleğinizi de verin. Sizden bir şey isteyenlere verin. Biri size ait bir şey 

almışsa geri istemeyin. Başkalarının size nasıl davranmasını istiyorsanız, siz de 

onlara öyle davranın.” (Matta 5:38-48;7:12). 



48 
 

Hıristiyanlık, kavmiyetçi Yahudilik normlarından uzaklaşan, Yunan 

felsefesini benimseyen tavrıyla, yaşlı ve yoksullara yardım ederek toplumun dışladığı 

diğer bireylere kucak açmıştır. Böylece hızla yayılmış ve Roma imparatorluğunun 

resmi bir inanç sistemi haline gelmiştir. Kilise de payını devlet kurumu haline 

gelerek almıştır. Ancak kilise sonradan dünyevi bir kurum şekline bürünerek başta 

ayıplanan kan dökücü eylemler ve adaletsizlik karşısında imparatorluğu koruma 

adına sessiz kalmıştır. Sonradan otoriteye itaat vurgulanmış ve nitekim devlet haline 

bürünmüştür (Ağaoğulları, 1998,s. 93,99,100). 

Kilise gerek Tanrı katında yerini iyileştirmek isteyenler, gerekse yardım 

etmek isteyenlerin verdiği toprakla zenginleşmiştir. Feodalizmin ilk zamanlarında 

kilise Roma imparatorluğuna ait kültürü içinde barındıran ilerici bir tavırdadır. 

Okullara destek olmuş, yoksullara ve hastalara yardım etmiştir. Ancak kilisenin mal 

varlığının artmasıyla manevi kısım sönmüş ve serfler bile imkanlarını kötüye 

kullanmıştır. Kilisenin üstünlüğü manevi yardımda, soyluların ise askeri korumada 

sürmüştür. Çalışan sınıfın emeği de onların kasasına girmeye devam etmiştir 

(Huberman, 1976,s.22-24). 

Hıristiyan toplumu her biri diğerine gereksinim duyan üç zümre olarak, 

rahipler, savaşçılar ve köylülerden meydana gelir. Feodal toplumun üç sınıflı 

yapısındaki dua edenler, savaşanlar ve çalışanlar da böylece ortaya çıkar. Üçlü 

toplumdan tabakalar toplumuna yani mesleki ve toplumsal dereceye uyan topluma 

geçiş yapılır. Alman vaaz kitabında (1220 yılları) 28 kadar tabaka belirlenmiştir. 

Papa ile başlayan sıra, vaiz rahip ile sona erer (Goff, 1999,s. 205,206,210,211). 

Ortaçağ hukukunda birlik, bozulmaması gereken bir kuraldır. Yalnız 

kalanların kötülükten besleneceği düşünüldüğünden, bireyin yalnız kalmaması en 

önemli olgudur. Kötülüklerin baş sebebi gösterilen kibir, abartılan bir bireyciliğin 

ürünüdür. Huzura ancak grup aracılığıyla erişilebilir. Bu da kişiyi boyun eğme, 

dayanışma gibi bir ilişki türüne yönlendirir. Ortaçağ Batı dünyasında aile, kişinin ilk 

olarak bağlı bulunduğu kurumdur. Geniş, ataerkil ve kabile türü aile mevcuttur. Soy 

dayanışması aynı soya mensup kişiler için savaş zamanında avantaj demektir (Goff, 

1999,s.225-227). Soy bağı olan gruplara Feodal Avrupa’da farklı dillerin farklı 



49 
 

ifadeleriyle rastlanır. Fransa’da “dostlar”, Almanya’da “freunde” yakınları anlatmada 

kullanılan sözcüklerdir. Dostlardan kastedilen anne, kardeşler ve kan bağının olduğu 

diğerleridir. Feodal vassalite ilişkisi ve antik akrabalık ilişkisi tüm bağlardan üstün 

sayılmıştır. Soy dayanışması, mal ortaklığını da içermektedir. Kırsal bölgelerde aynı 

ateş ve tencere çevresinde bölünmemiş tarlalarda gruplaşan akrabalar yaşamıştır. 

Senyör, kendine karşı sorumluluğu olanların dayanışmasından çıkar sağladığından bu 

gruplaşmaları desteklemiştir (Bloch, 1997,s.214, 224).                                                                 

Ortaçağ kültüründe Hellen, Latin, Doğu, Hıristiyan ve İslam kültürünün 

etkileri vardır. Antik Çağ ile Ortaçağ’ın ayrımına bakarsak, Antik dönemde insan 

devletin, toplumun, kısaca genelin faydasını gözetir. Ortaçağ’da ise, insan bir miktar 

iradesi kapasitesinde bilebilen, özne değil kul olandır. Ortaçağ’da dinsel yargılar 

akılla açıklanır, Yeryüzü Devletine hakim bir Tanrı Devleti söz konusudur. İnanç 

bilgiden üstün konumdadır, dolayısıyla din insanı bilim insanının üstündedir. 

Teosantrik bir felsefe ile varlığın konu alanında da Tanrı ön plandadır. İnsanın 

bireysel ve özgür tarafı silikleşmiştir. Kuramsaldan ziyade pratik baskındır (Çüçen, 

2000,s. 33, 38,42; Cevizci, 2020,s.178,179). 

Ortaçağda din, insan üzerinde, Tanrının yanında olan insan ile özgür, inançsız 

insan ayrımı yapar. İlahi varlık tarafından yaratılan insan eğer onun yansıması olarak 

hareket ediyorsa olumlu, eğer pagan veya yahudiyse olumsuz insandır. Erken 

Ortaçağ’da zayıf ve günahkar olarak kötümser insan; 12 ve 13.yüzyıllarda Tanrının 

bir çeşit yansıması niteliğindeki iyimser insan imgesi vardır (Russ, 2019,s. 87,88).  

Ortaçağ felsefesi, Batı’da Hıristiyan felsefesi içerisinde, MS 2. yüzyıldan 

8.yüzyıla dek Patristik felsefe, 8.yüzyıldan 15.yüzyıla dek Skolastik felsefeden 

oluşur. Patristik felsefede putperestlik ve sekülerliğin karşısında Hıristiyan inancı 

desteklenmiş, Platoncu ve Yeni Platoncu felsefeyle anlamlandırılmaya çalışılan 

Hıristiyan öğretileri felsefi araçlarla da güçlendirilmeye çalışılmıştır. Hıristiyanlığı 

acımasızca eleştiren Romalıların suçlamalarına cevaben yazılan Apologia 

(Savunmalar), Patristik felsefenin temelidir (Cevizci, 2020,s.187-189; Ağaoğulları, 

1998,s.114). Hıristiyanlığa Stoacılığın insanların kardeşliği görüşünden hareketle, 

Hıristiyan cemaati fikrini oturtmaya çalışan Ambrosius ve onun öğrencisi olarak 



50 
 

Hıristiyanlığın felsefi temellendirmesini en dizgeli biçimde düzenleyen Augustinus 

önemli isimlerdir (Ağaoğulları, 1998,s.120).  

Augustinus, Tanrıyı mutluluğun kaynağı, bilgeliği de Tanrıya giden yol 

olarak görür. Platon’un iyisi, toplumu ön planda tutan konumdayken, Augustinus, ilk 

kez birey felsefesi yaparak kişiye önem atfeder. Ancak bunu, Tanrıya bireyden daha 

fazla önem vererek, kişiyi Tanrıya ulaşmanın bir aracı görerek yapar. Tanrıya yakarış 

ruhu Tanrıya yükselten bir etkidedir. O Yeni-Platoncuların öne sürdüğü gibi evrene 

yayılan bir Tanrıyı değil, her şeyin ötesinde ve üstünde bir varlık olan Tanrıyı işler. 

Tanrı yalnızca iyinin kaynağıdır ve kötü ise yalnızca varolmayışta gizlidir 

(Çotuksöken, Babür, 1993,s. 51-53; Çüçen, 2000,s. 62). Augustinus, insanın iyi veya 

kötü, günahkar ya da mutluluğa erişen kişi olmasına özgür iradenin katkı 

sağladığının altını çizer. Her ne kadar insanın tüm eylemlerinde özgür olmadığını 

kabul etse de günah ya da ebedi mutluluğa götürecek iradenin özgürce 

gerçekleştiğini onaylar (Arslan, 2019b,s. 408,409).  

Ahlaki eylemleri ve tüm kötülükleri insana, onun özgür iradesiyle yaptığı 

davranışların sorumluluğuna bırakan Augustinus, yaratılan iradenin Tanrıdan 

uzaklaşması ile kötülüğün geliştiğini açıklar. Tanrının verdiği düzenin insan 

tarafından bozulması kötülüğü başlatan kıvılcımdır. Şöyle ki, Augustinus’un değere 

dayalı hiyerarşik görüşünde, varlık cetvelinde üstte yer alanların alttakileri 

yönetmesi, alttaki varlığın da üsttekine itaat etmesi gerektiği açıklanır. İnsanda da 

ruh bedeni yönlendirmelidir. Aksi halde, bedenin arzusuna yenik düşen ruh, 

kötülüğün kapısını açmaktadır. Özetle, kötülük böylesi bir hiyerarşik düzenin 

bozulmasından ileri gelir (Cevizci, 2008a,s.77,78) 

O, ahlaki değerin yapmaktan çok güdüde bulunduğuna inanmaktadır. Onun 

en yerleşik ahlaki kuralı, tüm zevklerden vazgeçişle başlar. Platon’da karşılaşılan 

bilge adamın yaşamının toplumsal olması mecburiyeti, Augustinus için de geçerlidir. 

Yönetici kendisine bağlı olanların mutluluğunu hedeflemelidir. Yöneticinin de kötü 

çıkması durumunda, günahların bedeli sayılabileceğinden Tanrı’ya başkaldırmak 

yerine ona itaat etmeyi uygun görür. Ayrıca kölelik gibi kurumlar da tıpkı kötü 

yöneticinin onandığı şekilde kabul edilmelidir. Toplumsal ödevlerde ise, insanların 



51 
 

hepsinin tek bir Tanrıya bağlılığından yola çıkarak birbirlerine mümkün mertebe 

yardım etmelerini önerir (Jones, 2006a,s.184-187). 

Augustinus, asıl niyetin eylemde dikkate alınmasını istemektedir. Temel 

ihtiyaçlar için biriktirilen malların açgözlülükle ölçülmemesi gerektiği ya da iktidarın 

halkın kusurlarını düzeltmek için verdiği cezanın zarar vermek uğruna verilmediğine 

dönük örnek sunar. İnsanlar için kötü algılanan eylemler Tanrı katında iyi kabul 

edilebilir. Bu davranışların ardındaki duruş, davranışın izleniminin farklılığında 

aranmalıdır (2010,s.95). 

Ortaçağ felsefesinde bir diğer mühim dönem İslam felsefesi dönemidir. İslam 

felsefesi, Batıdaki Patristik felsefenin ardından yaşanan “Karanlık Çağ” zamanında 

bilgiyi çeşitlendiren, Antik felsefe ile 12.yüzyıl Skolastik felsefe arasında bağ 

kurduran bir gelenek sunar (Cevizci, 2020,s.223). Kaynaklarını Kur’an’dan, İran, 

Hint ve Yunan kültüründen alan ve 8. ile 12. yüzyıllar arası işlerlik kazanan felsefi 

etkinliktir. Temelinde Kur’an, hadisler, kelam ve tefsir yer alır (Çüçen, 2000,s.97). 

Ahlak ilminde huy, iyi veya kötü eylemlere neden olmaktadır. İyi ahlaktaki işler 

“fazilet” kötü ahlak işleri “rezalet”, iyi veya kötü olmayan işler ise “san’at” tır 

(Emrullah, Hâdimî, 2009,s.146). 

Kur’anı Kerim ve hadislerde bencillik ve özgecilik ile ilgili kavramlara 

rastlanılır. Kişinin kendi gereksinimleri yanında nesli için de gelecek kaygısı gütmesi 

kişiyi eli sıkılığa, git gide yalnızca kendini düşünen bir varlık olmaya iter. Kur’anı 

Kerim’in bu tür insanlara yönelik içerdiği kavramlardan “cimrilik”,  bencilliğe varan 

“Şuhh” kelimesine kadar gider. Bu kelimede başkasını kendisine tercih etmenin tersi 

bir özellikle, başkası için hakkından vazgeçmek yerine, başkasının hakkına da 

ulaşma çabası bulunur. Kelime, Kur’anı Kerim’de beş ayette geçer ve bencillik 

manasına gelir (Özbay, 2018,s. 15-17). 

Diğerkamlıkla ilgili olarak Kur’anı Kerim’de, başkalarına yardım etmenin 

önemi “ihsan, in’am, infak” gibi kelimelerle aktarılır. Diğerkamlığın gönülden 

işlendiği manada hadislerde yer alan “cûd ve seha” kavramları ise dereceli bir 

cömertliği ifade eder. Seha malının bir kısmını vererek yapılan cömertliğe karşılık 

gelirken cud, kazanılan mal ya da bilgiden harcamaktır. İyi huylardan biri olan 



52 
 

“Seha”, parayı hayırlı yerlere dağıtmayı salık verir. Ondan doğan diğer iyi huylardan 

İsar, “kendi muhtaç olduğu malı başkasına verip yokluğuna kendisi sabretmektir”. 

“İsar” kelimesi maddi hazlardansa manevi hazları, dünyadansa ahireti üstün tutmak 

edimiyle, güçlü bir fedakârlık izinde, kendisi yoksulluk içinde de olsa başkasının 

ihtiyacını gidermektir. Afv, düşmandan intikam almaya gücü yeterken bunu 

yapmamaktır. Kötülüğe iyilikle karşılık vermek ise Afv’dan yeğdir. “Kötülüklere 

karşı, kolay olur kötülük, kötülük yapanlara, iyilik yapmak merdlik!”  (Emrullah, 

Hâdimî, 2009,s. 151; Özbay, 2018,s.29,31). 

İyiliği ve kötülüğü arzu ve iradenin neticesi gören, yardımlaşmanın iki sonuca 

da hizmet edeceğinin altını çizen İslam filozofu Farabi’dir. İyi sonuç için 

yardımlaşma, mutluluğa ulaşmak adına yapılmalıdır. Mutluluk için birlikte bir çaba 

harcayan topluluk fâzıldır (Farabi, 2001,s.79,80). Farabi insanda kendi iradesine 

hakim olacak ihtiyar denilen bir üstün gücün varlığını onaylar. Bu güç failin 

davranışlarını düzene sokmasına yardımcıdır. Amaca ulaşmak için çizilen yol 

faziletli ise sergilenen davranışlar da iyi ve faziletlidir. Ona göre bazı varlıklar 

birtakım üstün yeteneklerle dünyaya gelir. Aslanın cesareti, tilkinin kurnazlığı 

böylesi bir üstünlüktür. İnsanların bazıları da birtakım üstün melekelerle vardır. İşte 

o insanlar kendileriyle bağlantılı işlerde diğerlerinden daha iyidir. Ahlak ve cemiyet 

sanatında bu kişilere “Hakan-ı Melik” denilir. Onların sanatı insanları yönetmeyi ve 

başkalarını mutlu etmeyi içerir (Olguner, 1993,s.100-102). Aristoteles’in “toplumsal 

varlık” diye nitelediği insan Farabi için de öyledir. Yaşamak için toplumda birlik ve 

tıpkı bir vücuttaki organların uyumu gibi bağ olmalıdır. Yöneticinin niteliği de 

Platon’un filozof-kral tanımındaki gibi, bedensel hazdan kendini ırak tutan, zekaya 

sahip ve başkalarının faydasını gözetendir (Çüçen,2000,s. 119).   

İnsanın topluluk halinde yaşamasının sebebini de düşünmüştür. Barınma, 

korunma, yeme ve içme gibi yaşamsal ihtiyaçlar için tek başına yeterli olmayan 

bireyin toplulukla yaşamaya mecburiyeti söz konusudur. Ancak Farabi bu sonuçla 

yetinmez ve insanı canlı bir organizmaya benzer görür. Tıpkı bir canlının 

parçalarının bir bütün halinde uyumlu bulunmasının gerektiği gibi, topluluğun da 

arasında bir işbölümü yaparak kendine düşen görevi yerine getirmesi şarttır. 

Farabi’nin düzeni, Tanrı’dan yani ilk sebepten akla ve maddeye giden doğrultuda 



53 
 

insanın da kendine göre belirli bir nizam meydana getirmesini önerir. Sevgi ile 

insanlar bir bağ kurarken adalet ile bu bağı perçinlemektedir (Olguner, 

1993,s.105,106). 

İnsanın davranışları kendi iradesine bağlı olduğundan iyilik ve kötülük bu 

iradeden ileri gelir. Farabi’nin erdemi, akli, iradi ve bedeni olmak üzere 3’e ayrılır. 

Akli erdeme uyum sağlayan iradi eylemde insan iyi ve kötüyü ayırt eder. Uyum 

sürecinde kişi iyiyi ve yararı seçerek bedeni erdemini de yola sokar. İyiyi kendine 

tayin edip kötülükten kaçan insan ahlaki erdemi gerçekleştirmiş sayılır (Olguner, 

1993,s.109; Çüçen, 2000,s.116).  

Yaratıcının insana iyiyi ve kötüyü ayırt etmesi için cüz’i irade verdiğini 

savunan, bir diğer İslam düşünürü İbn-i Sina’dır. Ona göre, Allah ilk cevher ve 

mecburi varlıktır. Hayır da şer de ondan gelir ama o insanları davranışlarında 

zorunda tutmamaktadır. Yetkinliğe erişmemek, sonunda elem veren iş yapmak, 

Tanrı’nın yasaklarına uymamak başlıca kötülüklerdir. Dolayısıyla o, kötülüğü ferdi 

kabul eder. Öyleyse insan ruhunu temizleyip davranışlarını temiz ruha göre 

düzenlerse mutluluğa erişir (Çubukçu, 34,35).  

Tanrı’yı tek neden, tek ışık olarak gören diğer düşünür Gazali’dir. Tanrı ve 

insan arasındaki sevgi karşılıklıdır. Çünkü Tanrı’yı bilmek insanın yaşayacağı en 

yüksek hazdır. Gazali, insanı özü itibariyle Tanrı’ya benzeyen “mikrokosmos” yani 

küçük evren olarak kabul eder. Kişi kendini bildiğinde Tanrıyı da bilmiş sayılır 

(Çotuksöken, Babür, 1993,s.143). Gazali, insanın hayırlı işler yapması hususunda 

uzak kalması icap eden konuları şöyle sıralar: Kibir, iki yüzlülük, kin, hasetlik, 

hainlik, gıybet, dedikodu, söylenileni çarpıtmak, övgüye bağlılık, düşmanlık, hakaret, 

lanetlemek, yalan ve öfke (Çüçen, 2000,s.146). 

Tanrının sevgisini diğer tüm sevgilerden üstün tutan, nihilist bir tavırla 

yoktan yokluğa yokla geçerek varlığın birliğine varmaya çalışan felsefe ise, Antik 

Çağ, Yahudi, Hint ve İran düşünceleriyle gelişen Tasavvuf felsefesidir. Bu 

düşünürlere göre, her olay ve görünüş Tanrı’nın temsilcisidir. Kendi benliğinde 

Tanrıyı bulmak üzere özel bendeki aşkın beni bulup çıkarmayı arzu ederler (Çüçen, 

2000,s.147). İnsanseverliği ile bilinen Mevlana, önemli bir Türk mutasavvıfıdır. Ona 



54 
 

göre insan, ahlak ve imanıyla ilahi aşkı kazanmaya çalışmalıdır. Kalbindeki 

kötülüklerden arınan insan Tanrının sevgisini kazanır (Çubukçu, 83). Mevlana’nın 

insan tasavvurunda dayanağı Kur’an-ı Kerim’dir. Halifeliğin üstünlüğünü de kendine 

zalimlik etmenin alçaklığını da kendinde taşıma yatkınlığına sahip olan insan, 

esasında ahlaki bir öznedir. İyi ve kötüyü kendi özünde toplayan insan, ruhi yönü 

ağırlıktaysa ilahi hakikate, nefis yönü ağırlıktaysa alçaltıcı işlere meyletmektedir 

(Ayvaz, 2021, s.45,46). Onun insaniyetçiliğini temellendiren hoşgörü anlayışı, farklı 

inanç ve kanaatlere saygıyı ifade eder. Bu, kendi şahsiyetinden fedakârlık etmek ya 

da gerçeği bencil bir tavırla kendine saklamak da değildir. Hoşgörü Mevlana 

açısından, insanları dini ve siyasi düşüncelerinden ötürü ayırmaksızın, tüm insanlığa 

ulaşmaktır (Yazoğlu, 2017,s.8,9). Mevlana topluluğu bir rahmet olarak görür ve 

insanların arasında iyiliği çoğaltmanın hikmetinden övgüyle bahseder. Onun 

düşüncesinde topluma yapılan hizmet, Hz. Muhammed’in izinden gidilerek, ibadet 

katında kabul edilir (Ayvaz, 2021, s.330,331). Denilebilir ki, Mevlana’nın gördüğü 

insan ve toplum, Allah’ın bir nevi yansıması gibi birbiriyle dost ve kardeş kabul 

edilir (Ayvaz, 2021, s.343). 

 Ortaçağ felsefesinin önemli diğer dönemi Hıristiyan tarihinin Patristikten 

sonra 8.yüzyıl ile 15.yüzyıl arasındaki Skolastik felsefesidir. Patristik felsefenin 

belirlenen biçimini sistematik hale getirmenin uğraşı skolastikte verilir. Patristik 

felsefede Platonizmin izleri varken, skolastik felsefe Aristoteles’in öğretisinden yola 

çıkar. Dolayısıyla Patristik dönemde Tanrıyı bilmek, onu özlemek ve onda yok 

olmak esasken, Skolastik dönemdeki Aristotelizm, olguları bilmek ve onları 

sistematik şekilde düzenlemekten geçer. Yöntem, aklı vahyin doğrularına 

uygulayarak inancı mümkün olduğunca kavranılır hale getirmektir. Kısacası 

“anlamak için inanıyorum” görüşü temel alınır. Bilginin tek bir sisteminin doğruluğu 

kabul edilirken, göreceliği ve öznelleştirilmesine karşı çıkılmıştır. İyiyi uygulamak 

için iyinin tamamı olan Tanrıya boyun eğmek gerekir. Tanrı devletinin yeryüzündeki 

ifadesi ise Hıristiyanlıktan geçen evrensel devlettir (Gökberk, 2002,s.138-141). 

Skolastik felsefe günümüzün akılcılık algısından farklı olmakla birlikte akılcı bir 

felsefedir. Onların akla duyduğu güven aklın araştırma, yaratma yönüne değil, 



55 
 

olgular evrenini kavrayıp sistemleştirme üzerine duyulan bir güvendir (Akyürek, 

1994,s.37). 

Skolastiğin ilk döneminde ortaya çıkan ama bütün Ortaçağ’da etkili olan 

Anselmus (1033-1109), akıl sahibi insanın anlamak zorunda olduğu şeyi anlama 

imkanına sahip olduğunu ileri sürer. İstenen şey gibi, isteme niyetinin de iyi sebebe 

dayanmasını, ceza korkusuyla ahlakın korunamayacağını söyler. Adalet gözetilerek 

mutluluğa erişilir. Özgür irade insana iyiyi seçsin diye verilmişken bunu kötüye 

kullanıp günah işleyen kişiye cezayı layık görür. Ortaçağ’ın en çok konuşulan 

düşünürlerinden bir diğeri Abaelardus’tur. O, insanın kendini tanımasını, bilmesini 

ister. Ortaçağ’ın Tanrıyı merkeze koyan tutumunun yerine insanın içindeki vicdana, 

ahlak duygusuna yönelir (Gökberk, 2002,s.142,145; Çotuksöken, Babür, 

1993,s.156,157). Abaelardus’un etiği, niyete bağlı düşünülmelidir. Ahlaklılık 

eylemin sonucuyla değil, yapılış niyetiyle alakalıdır (Cevizci, 2002,s.83). Onun kötü 

saydığı tek şey, olumsuz kabul edilene rıza göstermekten geçer. Yani, iyiye 

ulaşmanın çabası ile alınan haz kötü ya da ahlaksızlık değildir (Bilgin, 2009,s. 124). 

Skolastik filozofların en büyük isimlerinden biri olan Aquinolu Thomas 

(1225-1274) (Russell, 1983,s.435), teolojiyle Aristoteles metafiziğini uzlaştırırken, 

Aristoteles fikri önderliğinde akıl ve inanç konusuna açıklık getirir. O akıl ve inanç 

düşüncelerinde, akılcı araştırmaya bir özerklik sağlaması bakımından Ortaçağ’da ilk 

modern düşünür kabul edilir. Onun akla dayalı gerçekler ve inanca dayalı gerçekler 

alanı vardır (Russ, 2019,s.100). Thomas, Aristoteles’in eserlerinden yararlanarak, 

insan aklının, kilisenin kesin doğru kabul ettiğini kavrayabilme yetisine sahip 

olduğunu göstermeye çalışır. O, Aristoteles gibi krallığı en iyi yönetim biçimi olarak 

görür. Fakat kiliseyi yeryüzü devletlerinin üstüne koyar. Kral yetkisini Tanrıdan alır 

ve tüm koşullar Tanrı kaynaklıdır (Tunçay, 2015,s.426). Ona göre, akıl vahyin 

düşmanı değilse, birbirine uymalarında sakınca yoktur. Bu görüşü Patristik 

felsefeden ayıran nokta, “inanmak için bilmek” yerine “bilmek için inanma”yı 

seçmesidir (Ağaoğulları, 1998,s.201). 

İnsan akıl sahibi bir varlık olarak, amacına ulaşmak için aklını kullanır. Diğer 

hayvanlarda tehlikelerden korunmaları için vücutlarında pençe, boynuz gibi belirli 



56 
 

bölümler bulunur. Oysa insanda bunların yerine akıl yetkinliği vardır. Diğer 

hayvanların kendilerine yarar sağlayacak ya da zarar verecek şeyleri ayırt etmesi 

içgüdüsel gelişirken, insanda akıl ve onun da yetmediği durumlarda toplu yaşam ön 

plana çıkar. İnsanlar arası işbölümü, yardımlaşma sayesinde kişi yaşamını yarar ve 

zarar kapsamında devam ettirir. Topluluğun çözülmemesi için de kişisel çıkar yerine 

ortak yarar gözetilmelidir. Dolayısıyla bunu göz ardı etmeyecek bir yönetim 

gerekmektedir (Thomas, 1947,s. 619). 

Thomas, insanın akıl sahibi bir varlık olarak davranışının ardındakini 

bildiğini öne sürer. İnsan davranışındaki edimin form aldığı bir dışsal nesnesi vardır. 

Thomas için edimin iyiliği onun dışsal nesnesinden ibarettir. Nesnenin uygunluğu 

iyiliğinin, uygunsuzluğu kötülüğünün habercisidir. Ayrıca seçime bağlı edimlerin 

içsel bir nesnesi de vardır. Örneğin, yoksullara yardım etmek için veya cömertlik 

konusunda ün yapmak için yardımda bulunmada, varlıkla iyilik arasında bir koşutluk 

yer alır. Yani yaratılan şeylerin iyiliği de varlığı gibi başka şeye bağlıdır. İçsel 

nesnenin uygun ya da uygunsuz oluşu, edimdeki iyilik veya kötülüğün göstergesidir. 

Düşünülmeden yapılan eylem uygun ya da uygunsuz şeklinde kabul görmezken, 

düşünülüp amaca uygun yapılan eylem o amaca hizmet ettiği için uygunluk 

kapsamında yargılanır (Jones, 2006a,s.409,410). Görüldüğü gibi Thomas’ın iyi 

davranışı, başta akla dayanan ve özgür olandır. Yunan felsefesinin yiğitlik, ölçülülük, 

bilgelik ve adalet kavramlarını içeren dört ana erdemini benimsemektedir. Bunlara 

Hıristiyan erdemlerinden inanç, sevgi ve umut kavramlarını da ekler. İnsan sonsuz 

mutluluğa Tanrının yardımıyla ulaşabilir (Gökberk, 2002,s.153). 

1.5. Yeniçağın Bireyinin Çatallı Yollarda Yürüyüşü 

Yeniçağın başlangıcı Avrupa için 15. yüzyılın sonlarıdır. Ancak bu tespit 

yalnızca Batı Avrupa için geçerlidir. Bunun sebebi Balkanların Osmanlı 

egemenliğinde olması ve Rusya’da da Rönesans ve Reform gibi büyük hareketlerin 

görülmemesidir. Elbette Batı Avrupa’daki bu hareketlilik diğer bölgeleri zaman 

içinde etkilese de bu etki yavaş ve yüzeysel işlemiştir. Avrupa’da yeniçağın 

başlangıcı olarak tarihçilerin bir kısmı İstanbul’un fethini (1453), bir kısmı ise 

Amerika’nın keşif tarihini (1492) kabul etmekle birlikte, bu sürecin uzunluğu, 



57 
 

herhangi bir ayrımı yapay kılmaktadır. Avrupa milletlerinin yaşamı 15.yüzyılın 

sonlarında tinsel olarak değişmeye başlamıştır. Bireysellik, insan özgürlüğü ön plana 

çıkmıştır. Ortaçağ’ın zincirleri kırılmakta, kişi Tanrıyı kendi iradesiyle bulmaktadır. 

Ortaçağ’ın tüm Hıristiyan dünyasını birleştirme fikri, yerini yeniçağda birbirine rakip 

ulus-devletlere bırakmıştır. Devletler üzeri denge sistemi ile devletlerden herhangi 

biri diğerine üstün getirilmemeye çalışılmıştır. Ulus devletlerin kendi çıkarları 

uğruna yaptıkları savaşlar gündemdedir. Bu çıkarlar doğrultusunda Amerika 

keşfedilmiş ve Avrupa’nın yayılma alanı genişlemiştir (İnalcık, 2013,s.4-8).  

Teknik alanda 15. ve 16. yüzyıllarda yaşanan gelişmeler Avrupa’daki 

canlılığın kaynağıdır. Matbaanın icadı ile basılı kitapların çoğaltılması ve yeni 

düşüncelerin yayılması, saatin üretimi ile zaman kavramına hakim olunması, coğrafi 

keşiflerle yermerkezci dünya anlayışının geride kalması ve farklı alanlara düşüncenin 

yayılması gibi pek çok gelişme gözlemlenir (Russ, 2019,s.125-128). 

İlk olarak İtalya’da doğan Rönesans, hümanizm ile gelişir. İnsanın değeri, 

onun birey olarak ele alınması, Rönesans düşünürlerince gerçekleştirilmiştir. 

Hümanizm, insanı akıl sahibi, doğuştan bağımsız bir özgünlük içinde görmektedir 

(Özden, Elmalı, 2015,s.23,24). Rönesans insanın değeri baz alındığında aynı 

zamanda yeni bir usçuluk çağıdır. Bu usçulukta geleneklerden, dinsel ve toplumsal 

etkilerden bir bağımsızlık söz konusudur. Hümanizm, dine karşı değil, din adına 

insanı küçültmeye karşı bir harekettir (Zekiyan, 1982,s.26). Birey, Rönesans 

hümanizminde özgür irade8 sahibi, etkin bir hayat süren özgür bir şahıstır. Rönesans 

reformla birlikte, yönetimsel düşüncelerde yeniliğe ulaşır. Reform, kilisenin 

egemenliğine değil, bireylerin tek olarak aklına ve vicdanına yönelir. Kilisenin 

yalnızca kendi gereklerine düştüğü ortamda din güçsüz bir hale gelir. Nominalizm, 

evrensel değerler yerine dilsel göstergelere eğilinmesi bu aşamada önem taşır (Russ, 

2019,s.134,138). 

                                                           
8  Belirlenimci etikte istenç özgürlüğü yadsınırken belirlenmemiş istence özgür istenç karşılık gelir. Herhangi bir ikilem 

karşısındaki bireyin doğal eğilimlere karşı karar verme durumu iradedir. İradenin bu doğal temayül ve us karşısında seçim 

yaparken herhangi bir doğal eğilimin etkisi altına girmemesidir. İyi-kötü karşısında seçim yapılması ahlaki özgürlüğün bir 

sonucudur. Spinoza belirlenimci istencin ilk önemli ismidir. Ona göre insanların özgür eyledikleri düşüncesi yanılgıdan ibarettir 

ve istenç zorunludur (Tunalı, 2009,s.113,114;Özlem, 2019,s.100-103). 



58 
 

Skolastikçilerin tümel kavramlara, nominalistlerin nesneler dünyasına öncelik 

vermesi, Ortaçağ’ın sonunda bireyin “tek” olarak önem kazanmasının altındaki 

önemli bir çatışmadır. Nominalistler zihinde canlanan taş, kuş gibi kavramlar yerine 

tek haldeki kuş, taş gibi nesneleri gerçek saymıştır. Erken dönem skolastikte tümel 

kavramlar nesnelerden evvel var kabul edilir. Yüksek dönemde, tümel kavram 

gerçektir ama varlıkları nesnenin içindedir, nesneyi aşkın değildir. On dördüncü 

yüzyılda ise, tek tek nesneden oluşan, insanların verdiği yapay adlardan ibaret olan 

tümel kavramlara inanılır. Nesnelerin bu tek hali, bireylerin de tek tek ele alınması 

anlamına gelir. Ortaçağ’ın tekilliği geride bırakan yapısı böylece güç kaybetmiştir. 

Özünde nominalizmle çatışsa da mistisizim de bireyin önemini artırmıştır. Burada, 

Skolastik düşüncenin aksine Tanrı akılla değil, sezgiyle kavranır düşüncesiyle, kişi 

Tanrı’yı kendi içinde arar ve bireysellik belirginleşir (Akyürek, 1994,s.92-94). 

Reform hareketinde iman aracılığıyla İsa’ya ulaşmak, Tanrı’nın insanda var 

olması gibi fikirler öncülüğünde, bireysel iman yoluyla birey düşüncesi değer 

kazanır. Sadece İncil’in otoritesini benimseyen Martin Luther ve Calvin reformda 

önemli isimlerdir (Russ, 2019,s.135). Katolik Hıristiyanlığın yeniden şekillenmesini 

ve Hıristiyanlığın esasındaki eşitlikçiliği körüklemeyi isteyen Luther, “Doksan Beş 

Tez”ini ilan etmiştir. Ancak sonuçlar, birden fazla alana etki etmiştir. Katolik 

dünyasının tam bölünüşü, kilisenin devlet kontrolüne girmesi, eşitlikçilik 

düşüncesinin köylü ayaklanmasına ön ayak olması bunlardan birkaçıdır. Luther, 

insanın günahından dolayı cezalandırılmasını Tanrı’nın kızgınlıktan değil, insanı 

günahtan ırak tutmak amacıyla yaptığını düşünür. Öncelik Tanrının kimi affedip 

affetmeyeceğinin yalnız Tanrının bilgisinde olmasıyla kişinin iman etmesidir. 

Böylece iman kiliseden ve topluluktan ayrı bir inanış biçiminde kişiselleştirilerek 

“modern adanmışlık”tan ayrılır (Yalçınkaya, 2015,s.298-300).  

Luther’in dünyevi, iktisadi işlerle Tanrısal kurtuluşa erişilemeyeceği, asıl 

olanın kelama teslimiyetten geçtiğini anlatan görüşü Calvin ile uyuşmamaktadır. 

Calvin, kişinin dünyevi başarısını, çalışmasını, elde ettiklerini savurmak yerine, 

sermaye haline getirip daha fazla kazanmaya odaklanmasını Tanrısal ve dünyevi 

zaferin özü sayar. İnsanın görevi, Tanrının verdiği meslekte başarıyı yakalamaktır. 



59 
 

Öyleyse, Calvinci reform, çalışmayı ve bireysel başarıyı destekleyerek kapitalizme 

ortam hazırlar (Yalçınkaya, 2015,s.311,312,317). 

Felsefe Rönesans’la birlikte seküler bir şekle bürünmüş ve farklı grupların 

ilgi alanına girmiştir. Bu çeşitlilik, farklı kültürleri felsefi alana taşımıştır. Ortak 

devlet yerine millet devlet idesi gelişmiştir. Din temelli yapı, insan temelli yapıya 

dönüşmüş, daha doğrusu kilisenin biçimlendirdiği ve değer biçtiği insan tiplemesi, 

kendine yeni bir alan açmaya başlamıştır (Özden, Elmalı, 2015,s.20-22).  

Modern politika fikrinin doğuşunu temsil eden, ahlakı yarar temelinde 

açıklayan, siyaset bilimini bireyin çıkarı için hareket eden varlık olmasından ilham 

alarak kuran Rönesans düşünürü Niccolo Machiavelli’dir (1469-1527).  İnsanın özü 

itibariyle bencil olduğunu ve onun ortak fayda ahlakına sahip olmasının zorluğunu 

belirtir. Böylece Machiavelli, toplumun sözleşmeden meydana gelmediğini ve doğal 

olmadığını ifade etmiştir. Yasa koymada iktidarın iradesini kabul eder. Ortak iyiyi ve 

çıkarı egemen olanın avucu içinde varsayar. Onun ortamı, bencilliğin belirdiği, 

dürüstlüğün yok edildiği bir toplumu işaret ettiğinden, tek güç sahibi hükümdardır.  

O yine de Roma cumhuriyetini model alan, siyaseti ahlak ve dinden bağımsız gören 

özerk bir alan olarak kabul eder (Cevizci, 2020,s.421-424). Onun siyaseti ayırdığı 

noktada, devleti korumaya verdiği önem devreye girer. Bir kişi, devletini kurmak ya 

da korumak için kardeş katili olsa dahi, ahlaki suçluluğundan siyaseti 

etkilenmemektedir. Makyavelizmin siyasal gerçekçiliği de bu ahlak-siyaset 

ayrımından ileri gelir. Elbette bu, düşünürün ahlaki görüşü inkarı demek değildir. 

İnsanların kamu yararını amaçlayan iyi yurttaşlar olmasını ahlaki erdemlere bağlasa 

da devletin iyiliği adına yapılan eylemleri ahlaktan soyutlar (Ağaoğulları, 

2015,s.342,343). Machiavelli, (1994,s.49-51) “Fethetme hevesi hiç şüphesiz bildik ve 

pek doğal bir şeydir. Ve gücü yeten insanlar buna her kalkıştıklarında övgü 

alacaklardır, en azından kınanmayacaklardır…” diyerek kişinin bir başkasının 

güçlenmesine olan katkısının kendi sonunu getirdiğini söyler. 

Bu dönemin düşünürleri, gerek insanların daha iyi bir yönetimle idare 

edilmeleri gerekse siyasi otoritenin baskısından ötürü kolay eleştiri 

kaydedemediklerinden ütopik devlet kuramları ortaya atmıştır.  Bahsedilen filozoflar 



60 
 

arasında Thomas More, zengin ve mutlu kesimin azlığı ile maddi ve ahlaki yoksul 

kesimin çokluğundan yola çıkarak özel mülkiyetin olmadığı, tüm varlığı kamunun 

kabul ettiği bir devlet anlayışı benimser. Takas usulünün yer aldığı bu dünyada 

mallar ihtiyaca göre dağıtılır (Özden,Elmalı, 2015,s.72-74). More’un Utopia’sında 

ahlak düzeni, iyinin ödüllendirilmesi, kötünün cezalandırılması üzerine kuruludur 

(Russell, 1983,s.501). More’un fikirleriyle benzer yoldan ilerleyen Tomasso 

Campanella ise “Güneş Ülkesi”ni tasarlar. Onun adasında evler, kadınlar, erkekler, 

çocuklar, bencilliği artırdıkları düşüncesiyle ortaktır. Toplum bireysel menfaatler ile 

değil, ortaklık sevgisiyle kurulur. Bilgisizlikle beraber gelen bencillik tüm 

kötülüklerin kökenidir (Özden, Elmalı, 2015,s.78,79). 

Modern düşünce, eski kozmolojideki evrenin, varlıkların işlevsel yerini 

belirleyen canlı bir organizma kalıbından çıkarılıp, insan tarafından denetlenen 

cansız bir maddeye dönüşmesini ortaya atar. Evrenin merkezinde bulunmayan bir 

dünya, ereksellikten kurtulan matematik aracılığıyla makineye dönüşen bir evren 

karşımıza çıkar. Sanayi uygarlığına hazırlık safhası böyle bir kozmolojiden geçer. 

Etik de modern düşünceden payını alır ve Kant’a kadar ödev bilincinden uzaktadır. 

Modern etik, insanın istekleri doğrultusunda hareket eden hazdan ileri gelen doğalcı 

etiktir (Cevizci, 2020,s.442,443).  

Modern felsefenin kurucusu sayılan Descartes, anlamak için şüphe eder. 

Onun şüphe etmediği tek şey şüphe ettiğidir. Bu ise düşünmekten kaynaklanır. 

Düşündüğünden kuşkulanmayan Descartes, var olmayı düşünme eylemine bağlar. 

“Düşünüyorum öyleyse varım” sözü, kuşku duymadığı ilk kesin bilgi olan kendi 

varlığına aittir. Diğer ulaştığı bilgiler ise, Tanrı ve dış dünyadır (Özden, Elmalı, 

2015,s.130,132). Cogito, yani düşünüyorum temelli söylem bu felsefenin çıkış 

noktasıdır. Onun ahlak anlayışı, duygulanımlar kuramıyla ilişki içindedir. 

Descartes’in ruh öğretisinde ele aldığı altı ana duygulanım türü vardır. Bunlar; 

şaşkınlık, sevgi, arzu, tiksinme, sevinç ve kederdir. Ahlak öğretisinde ana amaç, 

duygulanımları iyiye meyleden akıllı bir yöntemle, onlara dayanan ruhun kudretiyle 

yenmektir. Böylece mutluluğun varış noktası olan erdeme ulaşılır. Mutluluğa insanı 

götüren üç yol vardır. Bunlar; doğruyu açıkça bilmek, doğruyu çokça istemek ve 



61 
 

sahip olunmayanlarla alakalı tüm isteklerden vazgeçmektir. Descartes felsefesinde 

doğruya usun izinde varılır (Gökberk, 2002,s.242-244). 

Descartes, Stoa felsefesinin ahlaki gereklerine uygunluk gösterir. “Yöntem 

Üzerine Konuşma” da kendi için koyduğu davranış kurallarını sıralar. Söz konusu 

davranışlar tutucu ve bireyci bir yapıdadır. Dünya malından uzak, doğaya uygun 

yaşam biçimi ve kendi düşüncesindeki egemenliğiyle mutluluğa erişeceği fikri Stoacı 

düşünürlerin bireyciliğidir. Ancak Stoacılarda bireyin içe kapanıklığı değil, ödev 

ahlak anlayışıyla yurttaşlık bilinci ağır basar. Descartes’tan farkları, bireycilikten 

yola çıksalar da nihayetinde toplumsallığa ulaşmalarıdır. Descartes’ı Stoacı yapan 

şey istemlerinde tutarlı olmasında yatar (Timuçin, 1999,s.112-117). Yüce ruhlar 

(ruhun akli ve duyusal alanını temsil eden), iyilik yapar ve ahlaki açıdan üstündürler. 

Kendine fazla önem atfedenler ise Descartes’in bakışında zayıf ruhlardır (Özden, 

Elmalı, 2015,s. 144). 

Descartes “Ruhun İhtirasları”nda şunu açıklar: İyilik yahut kötülüğün -içine 

dahil olduğumuz zamanlarda kalmak şartıyla- bize ait biçimde gösterilmeleri halinde 

iyiliği irdelemek fail için sevinç, kötülüğü irdelemek keder vericidir. Ancak bu iyilik 

ve kötülük başka insanlara aitmiş gibi verilirse bizim duruma bakışımız 

“liyakatsizlik” çerçevesinde olabilir. Ne zamanki başkalarının bunlara layık 

olduğunu kabullenirsek o zaman sevinebiliriz. Descartes bunu, şeylerin olması 

gerektiği şekilde gerçekleşmesi diyerek açıklar. İyilikten kaynaklı sevinç ciddi iken, 

kötülük kaynaklı sevinç alay edicidir. İyiliğin hasede dönüşümü, başkasını layık 

görmediğimiz anlarda belirir. Böylesi anlarda kötülük keder türü olan acıma yahut 

merhamete yönelir (1972,s.53,54). İnsanın akılsallığı duygusallığından mühimdir, 

duygusallık akıl tarafından denetlenmelidir. Bilgiden güçlü ruha, ondan da tutkuya 

hakimiyet gerçekleşir. Kişi tutkusunu yönlendirdiği ölçüde ahlaki açıdan güçlüdür. 

Zayıflık, tutkunun rüzgarına kendini feda etmekten ileri gelir (Timuçin, 

1999,s.122,123).  

Akla önem veren bilime inanan diğer isim, 17.yüzyıl düşünürü Hobbes, doğa 

durumu mitinin öncülerindendir (Cevizci, 2016,s.89). Hobbes’un insan ve siyaset 

üzerine düşüncelerini anlamak için ilk bakılması gereken, onun mekanist materyalist 



62 
 

düşüncesidir. Çünkü cisimlerin hareketlerindeki neden-sonuç ilişkisi ona, insan 

hayatının nasıl düzenlenmesi gerektiğinin ışığını verir. O, şeylerin kökeninde 

devinim, devinimleri belirleyen beden ve engelin yokluğunda sonsuza dek süren bir 

devinimden söz eder. Böylece dinden arınmış materyalist bir anlayışı benimser. 

Cisimlerden yola çıkarak yaptığı bu yöntemde insan fizyoloji ve psikolojisini, ayrıca 

insan eylemlerinin yöneldiği yapay kurum olan devleti inceler. Onun bu mekanik 

düşüncesi ahlak alanına da yansır ve ahlaki ölçütte nesnelliği inkar ederek göreliliği 

savunur. Aslında devletin yokluğunda iyi ve kötünün göreliliğinden bahseder. Ancak 

devlet varsa iyi ve kötüyü belirleyen egemen vardır (Zabcı, 2015,s.431-434). 

Hobbes (2021,s. 99,100), insanların doğa tarafından eşit yaratıldığını öne 

sürer. Bu eşitlik, bedensel gücü diğerinden az olan bireyin başkalarıyla birleşerek 

hareket etmesi halinde en güçlüyü bile yenmesi ile açıklanır. O, insan doğasındaki 

kavga sebeplerini rekabet, güvensizlik ve şan olarak 3’e ayırır. Eşitlik ortamının 

sonuçlarından biri güvenin kayboluşudur. Aynı hedefe ulaşma yolundaki umutlanma 

süreci de eşitliği doğurur ve bu durum kişileri birbirine düşürür. Ayrıca insan bir 

başkası üzerinde hakimiyet kurarak şahsını korumak ister.  

Hobbes, devletin yokluğunda herkesin peşinde koştuğu kaosa sebep olan 

dünyayı “doğa durumu” diye tanımlar. Onun kişisi Aristoteles veya Aquinumlu 

Thomas gibi doğası gereği toplumsal olan bir insan değildir. Doğa durumunda 

Hobbes, insanların tek başınalığının getirdiği toplumsuz bir kalabalıktan söz eder. 

Toplumsal yaşayıştan uzaklık, belirli adalet ölçütlerinden de sıyrılmış olmayı 

gerektirir. Doğalarından kaynaklı şiddet yaşayan insanların birbirinin kurdu 

olduğunu savunur. Barışa yönelmenin bile kendini korumak gibi bireyci bir düşünce 

temeli vardır. İşte onun doğal yasası da aklı ve duyguları tek bir hedefe 

doğrultmasından gelir. Çözüm duyguların yöneldiği isteklerin ussal yolla 

karşılanmasıdır. Bütün bu fikirlerin kökeninde Hobbes’un evrensel iyi görüşüne karşı 

olması yatar. Devlet, doğal haktan vazgeçen insanların barışı koruyan eylemlerinden 

doğar. Doğal yasa, dışsal değil içsel dünyanın belirlediği vicdani sorumluluktur 

(Zabcı, 2015,s.434-441). Barış için, kendine yapılması istenmeyen şeyi başkası için 

yapmamanın gerektiği bir yasa benimsenmelidir. Aksi halde barış yoksa herkes 



63 
 

istediği her şeyi yapma hakkıyla hareket ederek, diğerinin de bu hakkı elinde 

tuttuğunu göze almalıdır (Hobbes, 2021,s.104).  

Hobbes’un görüşünde, insan özgeci bir yapıda değildir. Bencillik kişiye 

yaşam alanında fayda sağlama açısından iyidir ve kaçınılmaz olandır. Bu fayda 

sağlayış, hukukun da gelişmesini tetikler. Kendini koruma, doğa durumunda 

başkasını yenmeye bağlı ilerlese de barış ortamı insanın bu kendini koruma isteğine 

göre ortaya çıkmıştır. Ahlaklı yaşam da toplumsal uzlaşma ile başlar (Timuçin, 

2005,s. 139). Hobbes, psikolojik egoizmin savunucusu olarak, merhamet ve 

özgeciliğin savunucuları tarafından eleştirilmiştir (Cevizci, 2007, s.107). Hobbes, 

daha sonra insanın salt kendi çıkarına eğildiği durumdan, kendine fayda edecek 

eylemleri yapmakta mecbur olduğu duruma, etik egoizme meyil eder. Burada ahlaki 

yükümlülük yerine getirilebilir derecede olmalı yani kişinin kendini feda etmesi 

beklenmemelidir. Ayrıca özgecilik, kişisel çıkarın bir şekli olarak da belirir (Cevizci, 

2016,s.115).  

Bilimsel ve normatif iki tür egoizmden bahsetmek mümkündür. Psikolojik 

egoizm9, insanların doğaları gereği kendi çıkarlarına hareket ettikleri, kişinin tek 

gayesinin kendi yararına eylemde bulunmak olduğu türdür. Etik egoizm ise, 

başkalarının çıkarı düşünülmeden yalnızca kendi çıkarını düşünen bir kişinin 

varlığını öne sürer. Bunu yaparken ahlaki bir yükümlülük esas alınarak, kendi 

çıkarını düşünen bireyin yapması gerekenlere dair kurallar koyar. Kimse kişiden 

kendi çıkarını zedeleyecek bir istekte bulunmamalıdır. Nitekim insan doğası gereği 

kendi çıkarına dönük hareket etmeye meyillidir ve başkasına yaptığı fedakârlık onun 

doğasına aykırıdır. Çıkış noktası itibariyle iki bencillik anlayışı da aynı olsa bile biri 

kurallar koyarak evrensel bir zemin kazanır. Psikolojik egoizme olumlu bakan bir 

isim de Spinoza’dır (Cevizci, 2002,s.96-99). Etika üçüncü bölüm yedinci önermede 

“Her şeyin kendi varlığında sürüp gitmek için yaptığı çaba o şeyin fiili özü dışında 
                                                           
9  Psikolojik egoizme göre, insan eylemlerinin hepsi kişisel çıkarı hesaba katan motivasyonlarla 

çevrilidir. Bencillik insanın doğası gereği var olduğundan ahlaki açıdan bırakılması ya da ulaşılması 

gereken bir öğreti değildir. Kısacası bencilliğin iyi ya da kötüye kullanılması kişiye bağlıdır (Demirel, 

2019, s.13). Bencilliğin yanlış aktarılması sebebiyle düşülen yanılgıya Hume da düşmüş ve annenin 

bebeğine yaptığı iyiliği bencillikten arındırmıştır. Oysa bir anne çocuğunun mutluluğunu isterken 

bencil güdülerle kendinin de o mutluyken iyi hissetmesi sebebiyle hareket etmektedir. Bencilliğin 

yanlış yorumlandığı durumlara “bencilliğin irrasyonel kullanımı” demek akıl kârıdır (Demirel, 2019, 

s.7-9). 



64 
 

bir şey değildir” diyerek (1965,s.174), yaşamanın çatışmalara rağmen güçlü kalmak 

ve kendini ortaya koyarak var olma çabasını aktarır (Erdemli, 1985,s.100). 

Hobbes gibi Spinoza’da da hukuk doğa temellidir ve insanın arzu gücüne 

göre ölçümlenir. Hobbes, ölçüsüz ve sınırsız arzulara engel koyarken, Spinoza 

başkalarına kendi hakkını veren birey fikrine karşı durur. Bu hakkını devretme süreci 

Spinoza’da insanların toplumsal üstünlük anlayışını fark etme sürecine evrilir. 

Sınırsız doğal hukuktan akılcı ve doğal hukuka, insanların karşılıklı ilişkilerini 

düzenleyen bir toplumun yararını keşfettiklerinde varılır. Sivil bir toplum, kolektif ve 

siyasal bir yapıdaki doğal hukukla birlikte bireyleri ortak iyiliğe sevkeder (Russ, 

2019,s.224,225). Hobbes’ta birey odaklı kişinin kendini koruma gereksiniminin ilkel 

hali vardır. Kişiler sözleşme aracılığıyla biz düzen kurarlar. Ancak Spinoza’da 

bireyden evvel bir düzen vardır, bu düzen keşfedilir. Spinoza’nın bilen kişisi bilgiyi 

ararken diğerleriyle iş birliği kurar. Hobbes’un korkuya dayanan iş birliği gibi değil, 

burada ortak çıkar söz konusudur. Böylece devlet amaç değil araç konumuna gelir 

(Cevizci, 2020,s. 538-540). 

Spinoza’nın dönemi, bir yanda bilimsel buluşların, bir yanda devletlerarası 

savaşların, mezhep çatışmalarının görüldüğü 17.yüzyıldır. Spinoza’nın ataları 

Hollanda’ya 14.yüzyılda göç ettiğinden onun felsefesi de Hollanda’nın hoşgörülü, 

laik ve sorgulayıcı kültüründen etkilenmiştir (Zabcı, 2015,s.457). 

Spinoza, felsefesinin hemen hemen tamamını sunduğu “Etika” adlı eserinde 

Tanrı’yı, var olan şeylerin, geçicilikten ve aşkınlıktan uzak, içkin ve kalıcı nedeni 

varsayar. Aşkınlık özgür bir Tanrı’yı işaret eder. Ama Spinoza’ya göre Tanrı zorunlu 

bir biçimde yaratmıştır. Çünkü özgür yaratmada rastgele bir arada olma düşüncesi 

vardır ve bu Spinoza’nın rasyonalizmine aykırıdır. Tanrı’nın özgürlüğü zorunlulukla 

eylemekten kaynaklanır, yani Tanrı, kendini belirleyendir. İnsanın özgürlüğü ise, 

isteyerek yapma ile alakalıdır (Cevizci, 2020,s. 519). O, insana has nitelikli bir 

Tanrıyı kabul etmemektedir. Onun Tanrısı ödül-ceza, öfke-sevinç gibi kişilik 

özellikleri olan bir varlık değildir. Onun etiği, değer yargılarında iyi-kötüyü değer 

olarak atfetmeyi içermez. Gerçeği bilme üzerine kurulu bir etik anlayışı vardır. 

Hobbes’a benzer bir anlayışla, kişi kendi varlığına sahip çıkar ve kendine yararlı 



65 
 

olanı seçer. İyi ve kötü, sevinç ve üzüntü veren şeyler ahlaki yargıdan bağımsız 

şekilde açıklanır. Erdem, bedeni bozan, varlığa zarar veren şeyi bilmekten geçer. 

Dolayısıyla erdem ahlaki değildir, kişinin kendi hakkında bilgi sahibi olmasında 

yatar (Zabcı, 2015,s. 463-465). 

Spinoza’nın ahlak görüşü, insanın kendini koruma ve yaşamını devam ettirme 

duygusuyla bilinçli şekilde varlığını koruyan şeylere meylini açıklar. Ahlaki 

değerleri de birey bu temele oturtarak kendine zarar verene kötü, fayda sağlayana iyi 

demiştir. Beden kuvvet, ruh ise düşünceden güç alır. Ruhun gücü tutkularına esir 

olmamasından ileri gelir (Özden, Elmalı, 2015,s. 202,203). O da Hobbes gibi kendini 

koruma duygusuyla oluşturulan bir devletin varlığına işaret eder.  

Bencillik10, insanın doğal hakkıdır ve kişi kendini korumak için bu hakkını 

kullanır. Devletin ve toplumun varlığıyla bencilliğin yarattığı kargaşa ortamından 

sıyrılıp güvenli alana geçilebilir. Onun Hobbes’tan farklı yanı monarşiyi değil 

demokrasiyi -en azından Hollanda demokrasisi bozuluncaya dek- desteklemesidir. 

Barış ortamını, özgür bireylerin toplumunu destekler (Özden, Elmalı, 

2015,s.205,206). 

 Spinoza’nın ahlak görüşünde diğer insanlarla dayanışma mecburi olarak 

bulunmaktadır (Erdemli, 1985,s.111). Spinoza’yı Hobbes ile yaklaştıran fikirlerden 

biri insanların doğa tarafından şahsi yararına uygun şartlanmasına dairdir. 

Spinoza’nın siyasal kuramında doğal hak, var olma yönündeki istek ve varlığına 

devam etme yönündeki güçle özdeş olmasından kaynaklanır. İnsanlar bir başkasının 

yardımı olmadan yalnız başına hayatını devam ettiremeyeceğinin bilincindedir. Bu 

                                                           
10  Eric Fromm, insanın kendi çıkarını düşünmesi ile bencilliğin kötü bir algı yaratması fikrini 

çarpıştırırken Spinoza’nın konu hakkında düşüncelerine başvurur. Ona göre, Spinoza’nın objektivist 

bakış açısı, kendi çıkarını düşünmeyle erdemi aynı safta tutar. Bu fikrin objektivist olma sebebi, 

insanın kendine dönük öznelliğinden ziyade, genel olarak bir insanın şahsi çıkarını ele almasından 

kaynaklanır. Öyleyse denilebilir ki insanın kendini çıkarını sağlaması ancak kendini ve ihtiyaçlarını 

bilmesiyle mümkündür. Son yüzyıllarda ise Spinoza’nın düşüncesinin aksi şekilde “kendi çıkarını 

düşünme”, bencillikle, ekonomik kazançla, başarıyla aynı manaya gelmiştir. Ve erdemle aynı yola 

çıkması icap eden “kendi menfaatini koruma” hali, ahlaki yasalarla engel konulan bir meyil haline 

dönüşmüştür. Modern insan kendi çıkarını ön planda tutar ve kendisine iyi gelecek şeyin izini 

sürerken aslında benliğini yitirmektedir. Orta Çağ’da dinsel ve sosyal topluluğun parçası olan 

bireyden, 19. Yüzyılda benliği maddi kazanç sayan bireylere geçilmiştir. Neticede totaliter sistemin 

savunusunda ahlaki yozlaşmanın sebebi sayılan bencillik, doktrinlerde kılık değiştirmiş biçimde 

boyun eğdirme mekanizması olarak geri döner (1994, s.161-167). 



66 
 

yüzden toplum, karşılıklı yardımlaşma için mecburidir. Eğer bu yardımlaşma ve us 

ile hareket etme yoksa, tehlikeli doğa durumunda yaşam devam eder. Hilekarlığın ve 

sözünden caymanın önüne ise tüm gücü egemene devrederek geçilir. Spinoza bu 

gücü devredeceği egemen güçle toplumu bir sayar. Tıpkı Tanrı ile canlıları bir arada 

düşünmesi gibi kişiyi de toplumla bir tutar. Böylece kişi, topluma yetki vererek 

gücünü kendine devretmiş olur (Zabcı,2015,s.466-469) 

Spinoza, “Etika”nın ikinci bölümünün on beşinci önermesinde “İnsan 

ruhunun şekilli varlığını kuran fikir basit bir fikir değildir, fakat birçok fikirlerden 

bileşik olan bir fikirdir” der (1965,s.108). Bu, insanın bir bütünün parçası olduğu ve 

bütünün diğer parçalarıyla etkileşim içinde olduğunun ifadesidir (Erdemli, 

1985,s.99). Spinoza tüm tutkuları sevinç, keder ve arzu olmak üzere 3 ana tutkuya 

bağlar. Tutkuların açılımını ise şöyle yapar: Arzunun türleri: Özlem, rekabet, 

yardımseverlik, minnettarlık, korku, intikam duygusu, gaddarlık, cesaret, 

çekingenlik, şaşkınlık, alçakgönüllülük, yükselme hırsı, zevk düşkünlüğü, oburluk, 

şehvet ve cimrilik; Dış nedenlerden kaynaklanan sevinçler: Özveri, sevgi, sempati, 

mübalağa, umut etme, iltifat, güven, beklenmedik gelişmeyle sevinme; Dış nedenler 

kaynaklı kederler: Alay etme, antipati, kin, böbürlenme, hasetlik, korku, hayal 

kırıklığı, umutsuzluk, merhamet; Kişinin kendisi kaynaklı sevinç ve kederler: 

Pişmanlık, iç huzuru, özgüvensizlik, gurur, utanma, onur şeklindedir (Aktaran: 

Erdemli, 1985,s. 101,102).  

Spinoza, yanlışlar düzeyinden bilgiler düzeyine geçtiği üç bilgi katı belirler. 

İlk katta çağrışımlar üzerinden imgeler arası geçiş yapılır. İnsan burada bir köle 

gibidir ve acıklı durumdadır. İkinci katta deneye bağlı bilimsel düşünceye geçilir. 

Burada bilimin bir kısmına ulaşılmıştır ve kişi kendine yararlı olanın farkında olarak 

ilerler. İnsan başkalarıyla aklın önderliğinde bir araya gelme yolunu seçer. 

Hobbes’un insan insanın kurdu anlayışındaki doğa durumundan yani homo homini 

lugustan mutlak insanlığa yani homo homini deusa geçilirek insan, insan haline gelir. 

İnsan bilginin ikinci katında aklının izinde, bireyselliğini toplumsallığına adayan 

iyiliksever kişi olur. Son katta ise sonsuz bir sevinç hakimdir. İnsan ölümsüze 

ulaştığını fark eder, yetkinleşir (Timuçin, 2005,s.201-204).  



67 
 

Spinoza’nın değer kuramı Hobbes gibi öznelci bir kuramdır. Değer 

biçmelerin kökeninde iştah ve arzular bulunmaktadır. Çıkar ve ahlaklılığı zıt bulan 

kesime onun yanıtı, gerçek ahlakın kişinin yararına dokunan ahlak olduğu 

yönündedir. Ancak Spinoza’nın egoizmi evrensel bir yapıdadır. O, bireysel çıkarı, 

herkesin bir bütünün parçası olduğu gerekçesiyle, diğerleriyle iş birliği ve 

yardımlaşma haliyle tamamlamaktadır (Cevizci, 2002,s.114). Öyleyse denilebilir ki 

Spinoza’da başkalarıyla birlikte ve dostça yaşamak ahlaklılığın bir parçasıdır. Görev 

duygusuyla aklın önderliğinde yaşayan insan hayatını, görev duygusundan da öte bir 

seviyede diğer insanlarla dostça, mutluluk içinde sürdürür (Erdemli, 1985,s.122). O 

erdemin temelini kişinin kendi varlığını korumak için yaptığı çabaya bağlar. İnsan 

insana yararlıdır ve aklın yönetiminde kazançlı konuma yükselirler. İnsan kendine 

yapılmasını istediği şeyi karşıdakine yapabilmelidir veya tam tersi yapılmasını 

istemediğini karşıdakine yapmamalıdır. Öyle ki, denize düşen bir çocuğa yardım eli 

uzatmak ve bunu kendinin hastalanma, boğulma gibi birtakım zarar görme durumuna 

karşın yapmak akla uygundur. Çünkü bir gün denize düşen o çocuğun konumunda 

kendisi olduğunda kişinin isteyeceği de kendine uzatılan bir yardım eli olacaktır 

(Hançerlioğlu, 2007,s.198).  

Ahlakı başkalarının iyiliğine bağlayan, dolayısıyla açık seçik olmasını salık 

veren isim Leibniz’dir. Böylesi bir açık seçik önerme bencilliği azaltır, başkalarına 

duyulan sevgiyi artırır. Birlikte yaşamanın püf noktası sevgidir ve başkasına sevgiyle 

yaklaşan insan kendi ihtiyacı gibi karşısındakinin ihtiyacını da bilecektir. Fedakârlık 

ise başkasını da gören insan için doğmaya başlayacaktır. Özgeci ahlak yapısı böyle 

bir bilgelikten geçer (Özden, Elmalı, 2015,s.227,228). Leibniz’de mutluluk, bilginin 

çoğalmasıyla gelişir ve ahlaklı insan aynı ortamda bulunduğu insanların mutluluğu 

için çabalar. Onun en temel erdemleri tanımına adalet, aşk ve hayırseverlik girer. 

Tanrının evrensel aşkına öykünen insan onun hayırseverliğinden etkilenerek erdemli 

insana dönüşür (Cevizci, 2020,s. 565,566). Leibniz’in sevgi ve hayırseverlik olarak 

ayırdığı şahsi bir rahatlamaya yarayan iki tür sevgi anlayışının ilkinde kişi kendi 

mutluluğuna, başkasına beslediği iyilik duygusuyla ulaşır. Diğerinde ise, karşılık 

beklemeden yapılan iyilikten yola çıkılır. Onun adalet kavramı, akıl ve 

hayırseverlikle gelişir. Adil kişi, başkalarına hayırseverliğini yansıtandır. Çünkü 



68 
 

adalet başkalarının iyiliğinden mutlu olmayı gerektirir. İnsan aklı aracılığıyla 

karşısındakine fayda sağlayacak şeyi bilir ve ona göre davranır. İyi kişi yalnızca 

çevresine değil tüm insanlara iyiliğini taşıdığında iyidir çünkü ancak o zaman tüm 

insanların iyiliğini gözeten Tanrıyı taklit etmiş olur (Kaya, 2014,s.64-66). Sevmek 

insanı mükemmelliğin izinde ilerleten olgudur. Sevmek, hazzı başkasının iyiliğinde 

bulmak ve bu iyiliği kendinden saymaktır (Gaudemar, 2012,s. 115). Leibniz ile 

birlikte insan ve hümanizm kavramlarından farklı olarak bireysellik kavramı 

gündeme gelir. Leibniz’in birbirinden ayrı tekil gerçekliklerine, bireysel töz 

açılımına işaret eden “monadlar” bireyin felsefi doğuşunun bir nedenidir (Russ, 

2019,s.232). Aklın önderliğinde ruh aydınlandıkça, kişi erdeme bir adım daha 

yaklaşır. İnsanlar arası ilişkide monadların her biri diğerinin iyiliğini isteyip ona 

uygun davrandıkça aralarındaki sevgi bağı artar. Leibniz’in din ve ahlak öğretisinde 

mühim olan iki unsur, Tanrısal tözün bir ifadesi şeklindeki akıl ve sevgiden geçer. 

Eksiklikleri bulunan insanın bu eksiklikleri ancak böyle giderilir (Aydın, 

2002,s.148). 

Özü itibariyle bireyci değil toplum yanlısı, egoist değil diğerkam olan yüzyıl 

on sekizinci yüzyıldır. Toplumsal bir eudaimonism anlayışıyla çok sayıda insanın 

mutluluğu için bir çaba vardır (Arat, 1996,s.68). İnsanların toplu yaşamlarını 

düzenleyen ahlak anlayışı 17.yüzyılın sonlarında baş gösterir (Russ,2019,s.227). 

1.6. On Sekizinci Yüzyıl: Aydınlanmacıların Penceresinden Özgecilik 

On sekizinci yüzyıldaki bilimsel keşifler ve bunların ortaya koyduğu teknik 

ilerleme, sanayi devrimini harekete geçirmiştir. İnsan emeğini azaltarak büyük 

meblağlar kazanmak için mühim adımlar atılmıştır. Başta İngiltere olmak üzere tüm 

ileri Avrupa ülkelerinin yaşam şekilleri de hem zenginliği, hem de yoksulluğu 

doruklarda geçirmiştir. Üst kesim, refah düzeyi bakımından bir uçurum kadar arayı 

açmıştır. Dağınık üretim sanayi çağıyla beraber yerini merkezi üretime bırakmıştır. 

Bağımsız zanaatkar artık sermayeye bağlıdır. Ana üretim gücü olan makinenin de 

yadsınamaz etkisi ile işbölümü mümkün hale gelmiştir. Patrona tüm hakimiyeti 

bırakan işçiler, bir köle gibi çalışmıştır (Timuçin, 2005,s.234-239). 



69 
 

Düşünce, derinlik bağlamında dönemin süreçlerinden etkilenmiş, 17. yüzyılın 

ilk nedenlere kadar inen felsefesinden 18. Yüzyılın yüzeysel felsefesine geçilmiştir. 

Metafizik niteliklerden ziyade, toplumcu ve deneyci niteliğe bürünülmüştür. 

Kısacası, 17.yüzyılın dizgeci anlayışını 18.yüzyıl verememiştir (Timuçin, 

2005,s.245,246). 

Metafizikten ırak düşüncelerin geliştiği, dini değerleri eleştirirken insanla 

ilgili yeni değerlerin üretildiği on sekizinci yüzyıl, laik dünya görüşünün 

yansımalarını taşır. Sorunların çözümünde gerçekliğin baz alındığı, aklın liderliğinde 

deneysel-genetik yöntemin kullanıldığı bir süreç söz konusudur. Kaynağı İngiltere 

olan düşünce akımlarından ahlakçılık ve yergicilik önemli yer tutar. Ahlakın boş bir 

kelime olduğunu savunan kişiler de vardır. Ahlaksal olanın inkarını yapan 

yergicilikte önemli bir isim Mandeville’dir. Herkesin ahlaklılığı istediği yerde 

işsizliğin artacağını, sanatın azalacağını, harcanan çabaların bir ehemmiyetinin 

kalmayacağını düşünen Mandeville, dış güçlere fırsat veren bir kayıtsızlık 

durumunun yenilgiye sebep olacağını duyurur. Öyleyse o, bencilliği, genel insanlığın 

iyiliği için salık verir (Arat, 1996,s.65-68). Erdemlerin yokluğunda toplumun 

çürüyeceğini düşünen Sokrates’in aksine Mandeville’e göre erdemsizlikler olmasa 

toplum çürümeye başlar (Hançerlioğlu, 2007,s.218). 

Akıl ve deneyimin yanı sıra aydınlanma döneminin mühim bir yanını da doğa 

düşüncesi oluşturur. Descartes’ın doğayı mekanikleştiren kartezyen düşüncesinin 

dışta kaldığı bu yüzyılda, doğaya ait bir kartezyen modeli yadsınır ve doğuştanlığın 

yerini ampirizm alır. Kartezyen öğretinin geldiği son noktada, doğa matematiksel 

formüllerden ibaret sayılıp bir hiçliğe doğru giderken insan yüce varlık olarak yola 

devam eder (Russ, 2019,s.244,245). 

On sekizinci yüzyıl aydınlanmasının kurucusu John Locke sayılmaktadır. 

İngiliz aydınlanmasını, buna bağlı olarak da Avrupa’daki aydınlanmayı, 17.yüzyılda 

yaşamasına karşın us ile eylemleri yönetme fikrini yaymasından ötürü Locke 

başlatmıştır (Gökberk, 2002,s.293). 

Locke, Hobbes’un düşüncesine bir açıdan yaklaşan isimdir. O da ahlak 

fenomenini toplumsal ve siyasal bir açıdan inceler. Her ikisi için de özgecilik 



70 
 

sonradan kazanılan karşılıklı faydanın gözetildiği durumda mümkündür (Özlem, 

2019,s.72). Locke, Descartes’in doğuştancı fikrinin karşı savında yer alır (Timuçin, 

2005,s.190,191). İnsan zihnini doğuştan boş bir levha gibi gören Locke’un yaşadığı 

dönemin ana düşüncesi Descartes öğretisine dayandığından, bilginin kaynağını algı 

ve deney olarak görmek pek mümkün değildir. Descartes’in ruhta etkili olan bir 

Tanrı düşüncesinin yine Tanrı sayesinde bilindiğini savunması, Locke’u insanın 

doğuştan Tanrı bilgisi de dahil herhangi bir bilgiye sahip olmadığı savunmasına 

götürür (Aydın, 2002,s.154). Ampirik bilgi kuramcısı olarak bu anlayışından ahlak 

felsefesinde bilhassa yasalar konusuna gelince uzaklaşır. O, ahlaki göreliliği değil, 

doğru ve yanlışı ifade eden belirli ahlaki yasaların varlığını savunur. Bu yasalar, 

sevap-günah ölçütlerindeki Tanrısal yasa, suçluluk ölçütündeki yurttaşlık yasası, 

erdem-kötülük ölçütündeki saygınlık yasası yahut düşünce yasasıdır. Ancak Tanrısal 

yasa hariç diğerleri uluslara göre değişkenlik gösterebileceğinden diğer yasalar 

Tanrısal yasaya uygun olmalıdır. İnsan Tanrısal yasaya us yardımıyla ulaşır (Zabcı, 

2015,s.483). 

Locke, insan ve toplum arasındaki ilişkiyi ahlaki yöntemlerle belirler. Onun 

için iyi ve kötü topluma ve düzene göre anlamı değişen kavramlardır. Eğitim, ahlaklı 

bir yaşamın başlangıç koşuludur. Doğal durumdaki insan, Hobbes’un düşüncesinden 

ayrı olarak ahlak dışı değildir. Doğal durumda birbirinin kurdu olan insanlar yerine 

doğal ahlak yasalarının geçerli olduğu bir durum söz konusudur. Devletin güçlerini 

iyi kullanmadığı durumda halk buna karşı çıkabilir. İşte onu Hobbes’tan ayıran nokta 

budur (Timuçin, 2005,s.194,195). Yani, Hobbes gibi mutlak iktidarı doğa 

durumunun belirsizliğine tercih etmemektedir. O, sınırsız güce sahip bir iktidarı 

yeğlememektedir. Onun doğal yasası tüm insanlara göre düzenlenen evrensel 

yasalardır. Bu düzenleme akıl ile olur. Aklıyla eyleyen insan, doğal yasaya uymuş 

demektir (Zabcı, 2015,s.485,486). Doğa durumundan toplum durumuna insanların 

neden geçtiğine getirdiği açıklamada Locke, cezalandırma hakkını eşitlik ilkesinden 

dolayı herkesin elinde bulundurmasının kişisel ve haksız gerekçelere dayanılarak 

yanlış hamleler yapılacağı ve sonucun savaş olacağı savından hareket eder. Aynı 

zamanda mülkiyeti korumanın doğa durumundan daha iyi yapılacağı kanaatindedir 

(Zabcı, 2009,s.170,190).  



71 
 

Spinoza ve Locke ile aynı dönemde yaşayan Cumberland (1632-1716), on 

sekizinci yüzyılın erdem düşüncesine öncülük etmiştir. On sekizinci yüzyılın 

erdemcileri Hobbes ve Cumberland olmak üzere iki kişinin izinden gider. Hobbes’un 

herkesin herkesle mecburi bir çatışması saydığı erdemi, Cumberland’ta değişir. O, 

Hobbes’un korkuya dayalı erdemi yerine sevgiye dayalı erdemi, duygu yerine aklı 

koyarak ondan ayrılır. Ona göre, toplum, devlet ve evren ortak hedefe doğru 

yürüyebilir, insan ise bütünle uyum içinde bir parçadır. Erdem, güvenlik için 

mecburiyet duyulan ve korkudan ileri gelen bir olgu değil, bu bütüne varmaya 

yönelik bir neticedir. İnsana kendini sevdiren bencil tarafının yanında, insanları 

sevmesini sağlayan özgeci tarafı us sayesinde devreye girer. İnsan bencilliğin 

getirdiği geçici mutluluktansa, kalıcı bir özgeci mutluluğu aklı sayesinde 

seçmektedir. Çünkü kişi bilir ki şahsi mutluluğu da toplumun mutluluğuyla paralel 

ilerler (Hançerlioğlu, 2007,s.202,203). 

On sekizinci yüzyıla damgasını vuran İskoç Aydınlanmacılar, İngiliz ve 

Fransız Aydınlanmasının belirli fikirlerinden uzak kalmıştır. Hume’un İnsan Doğası 

Üzerine Bir Deneme (1739) adlı yapıtı ile başlayan İskoç Aydınlanma döneminin 

önemli isimleri Francis Hutcheson, David Hume, Adam Smith’tir (Cevizci, 

2020,s.615). Bu isimlerin ahlak duyusu öğretisi modern etiğin kendini bulma 

çabasında önemli katkılar sunmuştur. Hobbes’un bencil insan tasarısının karşısında 

yer alarak, sosyal yapıdaki bireyi savunmuşlardır. Jeremy Bentham ve John Stuart 

Mill gibi isimlerin öncülüğündeki 19.yüzyıl yararcılık düşüncesinin temeli kurulur. 

Öğretinin amacı insanın kendini düşünen bencil yanını inkar etmek değil, Hobbes’un 

fikirlerini törpülercesine diğerkamlıkla bencilliği uzlaştırmak, doğuştan gelen 

kendini sevme ilgisiyle başkalarının iyiliğini arzulama ilgisinin uyumlu hale 

getirilmesidir (Cevizci, 2002,s.126,127).  

Hobbes’un egoizmine yanıt veren rasyonalist ve duygucu olmak üzere iki 

tepki türü vardır. Akılcı tepkide, insan aklı doğal düzenin bir parçasıdır ve gerek ilahi 

güç gerek siyasi iktidardan bağımsız bir ahlaki ödev tanınmaktadır. Örneğin, Samuel 

Clarke tarafından benzer şartlardaki herkese karşımızdakinin bize davranmasını 

istediğimiz şekilde ona davranmamız, başkalarının ilgisini gözeten özgeci duyguyla 

hareket etmemiz, aklın bir sonucu olarak ele alınır. Diğer bir tepki, insanın evrensel 



72 
 

duygudaşlık aracılığıyla diğerlerinin iyiliğini gözeteceğini öne sürer. Önemli isim 

Shaftesbury’dir (Cevizci, 2008b,s.323,324). 

Ahlak duyusu öğretisi, ahlakın dünyevileştiği çağda, etik kuramın sosyalleşip 

insan hayatında yer edinme sürecine katkı sağlar. Bireysel mutlulukla toplumun 

iyiliğini dengelemeye çalışan öğreti 18. yüzyılın başlarında gelişmiştir. Özgeci etikle 

bencil etiği dengelemeye çalışan, Hobbes’un bencilliğe dair yaklaşımını yadsımak 

yerine iyiliksever dürtülerle özçıkar dürtülerin uyumluluğuna dikkat çeken isim 

Shaftesbury’dir. İnsanın duyguları, kendi doğal toplumsal varlık olması sebebiyle 

toplumun yararıyla uyum halinde seyretmelidir. Özsevgi ile başkasına duyulan sevgi 

birbirini öteleyen şeyler olmadığından kişi bunlar arasında seçim yapmak zorunda 

değildir. Kişinin topluma faydası kendisine de fayda sağlıyorsa bu dışlanacak bir 

durum değildir. Öyleyse Shaftesbury için iyilik, ahlakın bir parçası sayılmakla 

birlikte ahlakın tamamını ifade etmemektedir (Cevizci, 2002,s.127-129;Copleston, 

1998,s.180). Shaftesbury, her insanın uyum ve uyumsuzluk arasındaki farkı 

gözetecek oranda bir ahlaksal duyuya sahip olduğunu savunur. Bu duyu, estetik 

duyuyla benzer özellikler gösterir. Ahlaksal duyu ona göre doğuştandır, fakat 

ahlaksal kavramlar sonradan edinilir. Kişinin, kendiyle ve yaşadığı toplumla uyum 

içindeki duygular doğal kabul edilir ve erdemli sınıfında yer alır (Copleston, 

1998,s.181,182). Hutcheson da aynı biçimde ahlaki erdemlerin tümünün başkalarının 

iyiliğini isteme duygularından ileri geldiğini savunur (Cevizci, 2008b,s.324). Onun 

ahlak duyusu, eğitim, gelenek gibi unsurlardan soyutlanmıştır. Ahlak duyusu, ben 

sevgisi ile diğerkam hayırseverlik arasındaki çatışmayı dengelemeye çalışan bir 

yargıçtır (Cevizci, 2002,s. 131,132). Hutcheson’a göre, ahlaksal açıdan iyi eylemler 

sadece iyiliksever duygulardan türer. Özsevgiden gelen eylemler diğer insanlara 

zarar vermediği sürece kötü sayılmazlar fakat, ahlaki iyi de değildir. Hutcheson11, 

erdemi iyilikseverlikle eşanlamlı kullanmıştır denilebilir (Copleston, 1998,s.187). 

                                                           
11  Hutcheson, egoizmin karşı savında yer almasına rağmen, özgeci bir filozof olarak kabul 

görmemektedir. Bunun ilk sebebi, kişisel çıkar fikrinden tam bir uzaklaşma yaşamamasıdır ki bu 

özgeciliğin özünü zedelemektedir. Diğer sebep ise, özgeci eylemin sonunda mutluluk duyulduğunu 

savunmasıdır ki bu da özgeci eylemin nihayetinde olması beklenen bir durum değildir. Onun ahlak 

felsefesi iyilikseverlik temeli üzerine kuruludur (Günör,2014,s.74,75). 



73 
 

Shaftesbury, erdemin özünü özsevgi ile diğerkam duyguların uyumuna 

bağlarken, Hutcheson, erdemi iyilikseverlikle bir tutar. Her ne kadar başkalarına 

zarar vermeyen (dingin) özsevgiyi dışlamasa da ahlaki bağlamda iyilikseverliği 

önceler. Özsevgi ile iyilikseverliğin bağdaşmaz kabul edilmesini bencillikle 

özsevginin aynı sayılması yanılgısından ileri geldiğini öne süren isim Butler’dır12 

(Copleston, 1998,s.191,192). Butler, Hutcheson ve Shaftesbury’nin benzeri bir 

yoldan yürümüştür. Vicdan kavramını tartışmaya açarak, özgecil ve bencil eğilimleri 

vicdanın yargılama yetkisine bırakır. Onun erdemi, kişinin kendi kendini yargılaması 

durumudur (Hançerlioğlu, 2007,s.217). O, insana doğuştan verilen hem kendini 

sevme hem de türdeşlerinin iyiliğini isteme yönelimi olduğunu öne sürer. Zaten ona 

göre eylemler toplumun genelinin çıkarını gözetirse tek kişiye de fayda sağlar 

(Özlem, 2019,s.71). Mutluluğu erdemsizliğe bağlayan Mandevillenin tersine 

Shaftesburyciler, erdemle gelen mutluluğu öncelemektedir (Hançerlioğlu, 

2007,s.218). Butler gibi egoizm ile özgecilik arasında keskin bir ayrım yapmayan 

diğer isim Herbert Spencer’dır. O, evrim fikrinden yola çıkarak, toplumun bütününe 

yayılan bir egoizmin dahi özgeciliğe hizmet edeceğinden bahsetmektedir (Günör, 

2014,s.62,63). O, özgeciliği egozimle uzlaştırdığı fikirlerini şu sözleriyle açıklar: 

“Yaşamın başlangıcından itibaren, özgecilik ve egoizm birbirine bağımlı olmuştur. 

Bu da ikisinin evrim sürecinde karşılıklı hizmetini artırmaktadır” (1883,s.215,216) 

“Kendin için yaşa” deyişi ile saf egoizm, “başkaları için yaşa” deyişi ile de saf 

özgecilik, yanlış bir yaklaşımdır. İkisinin uzlaşımı doğru yaklaşımı sunar 

(1883,s.219). 

Aydınlanma düşüncesinde en önemli isimlerin başında David Hume gelir 

(Cevizci, 2020,s.621). Hume’un ahlak üzerine düşündüklerini daha iyi anlamak için 

deneyciliğe dair ortaya attığı sava bakmak gerekir. Şu an tecrübe edilenden fazlası 

veya tümevarımla ulaşılan sonuç, geleceğin öngörüsü sayılmamaktadır. Şöyle ki, A 

topu B topuna çarptığında, şu anda veya geçmişte her denemede A’nın durup B’nin 

hareket etmesi gelecekte de durumun aynı işleyeceği anlamına gelmemektedir. İşte 

Hume’a göre bu tekrarlanan sonuçlar kişilerde belirli beklentileri oluşturduğundan, 

                                                           
12 Butler insanın yalnızca kendini sevme ya da yalnızca diğer insanların iyiliğine yönelme güdüsünden 

ibaret olmadığını, iki eğilimin birbirini dışlamadan birlikte hareket edebileceğini ileri sürer. Toplumu 

gözeten bir eylem kişiye de yarar sağlamaktadır (Günör, 2014,s.61). 



74 
 

süreç psikolojiktir. Kötü, cinayet gibi bir eyleme tanık olunduğunda o eylemin ahlaki 

düşüklüğü duygularla açıklanır. Eylemde itici gücün duygular olması gibi değer ve 

kurallar da bilginin değil, duyguların karşılığıdır. Bir şeyin kanıtı gözlenirse doğru-

yanlış ortaya çıkar. Örneğin; birinin saç rengi sarıdır derken bu kişiye bakılarak 

bilenebilir. Ancak bir şeyin yapılıp yapılmamasına dair ifade duygulara karşılık gelen 

normatif yargılardan ibarettir (Skirbekk, Gilje, 2017,s.304,305). Hume “İnsan 

Doğası Üzerine Bir İnceleme” adlı eserinin III. Kitabının I. Bölümünde, ahlaki 

normların aklın bir ürünü olmadığının altını çizer. Tutkuları tetikleyip eylemleri 

başlatan ya da engelleyen ahlaktır (2009,s.308). Yani ahlaki yargılarla ilişkili insan 

eylemlerine konulan ölçüt akıl değildir, davranışın acı veya memnuniyet vermesi gibi 

davranış kaynaklı etkilerdir (Çiğdem, 2017,s.77). 

Özgecilik bağlamında bakıldığında Hume’un dolaysız bir özgeci olduğundan 

söz edilemez. İskoç felsefesinin duygudaşlık kavramının özgecilikle yakın ilişkisi 

bulunsa da, duygudaşlık genel açıdan bireye, diğer insanların duygu, tutku ve 

arzularıyla ilgili yakınlık kurduran bir yapıdadır. Ancak bu düşünürlerin çoğunlukla 

kişisel haz fikrini yadsımamaları, özellikle Hume’un ahlaki eylemle bireysel hazzı 

bağdaştırması özgeci eylemin haz duygusunu içermeyen kalıbından uzak bir 

tutumdur (Günör, 2014,s.82). Hume’a göre, özçıkar adaletin kuruluşunun ilksel 

güdüsü, başkalarına duyulan duygudaşlık ise kamu çıkarını gözeten ahlaksal onayın 

temelidir (2009,s.334). Ampirist olan Hume’un toplum felsefesinin ana öğesini 

tecrübe, olgu ve yarar oluşturmaktadır. Onun altını çizdiği nokta, toplumsal 

etkenlerin insan karakterlerine etki etmesidir. Bu etkenlerin başında sempati 

gelmektedir. Hume insanı toplumsal bir yapıda kabul eder. Toplumsal olmayan 

insanı doğa durumuna benzer şekilde felsefi bir kurgu saymaktadır 

(Swingewood,1998,s.35,36).  

Ahlakın kökeni Aydınlanma düşünürleri için evrensel ve göreceli olmak 

üzere iki yaklaşım türüyle açıklanır. Evrensel yaklaşımda Voltaire ve Diderot gibi 

isimler önemli yer tutar. Göreceli yaklaşımda ise, d’Holbach, Hume gibi isimler 

önemlidir. Evrensel ahlak tüm insanlarla ilintili doğal yasaları gerektirir. Hümanizm 



75 
 

ve kozmopolitizmi içeren bir yönelim gösterir. Voltaire ve Diderot13 diğer insanlara 

iyilik yapmayı erdemin unsuru kabul eder. “İyilik yap iyilik gör” anlayışıyla 

toplumun faydasını ön planda tutmak yeğlenir. Bireyin çıkarına da hitap eden eylem 

topluma iyilikten geçer. Oysa göreceli ahlak anlayışında d’Holbach ve Helvetius gibi 

isimler, iyi-kötü benzeri anlamların doğuştan insanda bulunmadığını ileri sürer. 

Hobbes’un acıdan hazza giden bireyi gibi acıdan hazza yöneliş vardır. İyilikle 

çevrelenen toplum kendi çıkarına eyleyen bireyden kaynaklanır. Çünkü kişi 

mutluluğunun diğerine bağlı olduğunu bilerek uygulamaya koyulur. İki anlayış, 

burjuvazinin “bireyci toplum” anlayışında birleşir (Ağaoğulları, 2015,s.523,524). 

Etik kuramı ile ekonomi kuramını iç içe geçiren isim Adam Smith’tir. Etiğin 

önemi, ekonomideki düzenin doğal olaylardaki gibi işlemesinden ileri gelir. Hobbes 

gibi etiği toplumsal iyinin hizmet aracı sayar. Ancak Hobbes kadar katı bir egoizm 

savunusu yapmaz, ahlakiliğin zeminine sempatiyi koyar. Ayrıca, Hobbes’un 

bencillikten sıyrılmanın yolunu devletin varlığında bulması gibi o da, sempatide 

bulur. O, diğerkamlıkla yardımseverliği anlamsal açıdan birbirine yaklaştırır. Ancak 

onun kavramını özgeci kavramının anlam çatısında derlemek, bahsedilen sempati 

olgusunun ardındaki faydacı ve bencil güdü sebebiyle hatalı sayılabilmektedir 

(Günör, 2014,s.75-78). Smith, bencillik ve özgeciliği insan doğasının iki ayrı bileşeni 

olarak kabul etmektedir. Böylesi bir ayrım, akademik literatürde “Adam Smith 

Problemi” olarak anılmaktadır (Swingewood,1998,s.143). Smith, “Ahlaki Duygular 

Kuramı” adlı kitabında insanın doğası itibariyle karşıdaki insanın çektiği sıkıntılı 

durumların kendi başına geldiği hissiyle hareket edip o duyguyu onunla 

paylaşabileceğini belirtir. Acı içindeki kişinin yerine kendini koyan insan, yaşadığı 

duygudaşlıkla aynı hüznün birebir aynısını yaşamasa da ona yakın bir hüzün 

yaşamaktadır. İpte sallanan bir dansçının düşme ihtimaline izleyicilerin verdiği 

gerilme hareketleri ya da kolundan darbe alan birine bakarken kolunu tutan bir fail 

buna örnek teşkil eder. Duygudaşlık salt hüzünden ibaret değildir. Aynı zamanda 

                                                           
13 İnsan için en iyiyi, doğanın kendinde sakladığını ve dolayısıyla doğaya aykırı şeylerin insana da zıt 

düşeceğini savunur. Ahlak öğretisi de aynı şekilde insanın doğasında kurulan ve doğayı öteye 

atmayan yapıdadır (Çiğdem, 2017,s.47). 

 



76 
 

mutluluk anlarını paylaşma da bu hissin kapsamındadır. Duygudaşlığın herhangi bir 

anlamını ifade etmek için sempatiyi kullanan Smith, öfkeli birine sempati duymanın 

güç bir durum olduğunu da sözlerine ekler. Yani öfkeye maruz kalan kişi onun için 

sempatiye daha fazla layık olan kişidir. Dolayısıyla acı çekenin başına ne geldiğinin 

bilinmesi duygudaşlıkta önemli bir adımdır. Nitekim sebebi bilinmeyen bir sempati 

duyma samimiyetsiz hale gelmektedir. Dünyanın geneli ele alındığında, bir kişi acı 

çekerken yirmi kişi mutluysa ki bu bir kişinin her ne kadar iyiliği istense de onun için 

ağlamanın manası yoktur (2018,s.13-17,204). Smith’e göre, insan öz sevgiden 

kaynaklanan dürtüye aklı ve vicdanı ile ket vurabilmektedir. Vicdanın yargıçlığında 

fail, diğerlerinden üstün olmadığını, üstünlüğün ona öfke, nefret duygularıyla geri 

dönebileceğini tahmin etmektedir. Bir başkasına zararı dokunacak bir şeyi kendi 

yararına olduğu için tercih etmemeyi o yargıç sayesinde öğrenir (2018,s.201). 

Ahlakın tüm alanını aydınlanmış ben sevgisi ilkesinden ibaret sayan, ancak 

bu ilkeyi fedakârlığın kaynağı gören isim D’Alembert’tir. Onun ahlaki ilkesi aşkın 

bir güçten değil insan doğasından ileri gelir. Ahlakı kişiye değil topluma mal eden 

Fransız aydınlanmasının önde gelen isimlerinden D’Alembert, ahlakı evrensel bir 

çatıda incelemektedir. Onun görüşünde mutluluğa ulaşmanın yegane yolu diğer 

insanların mutluluğunu önemsemekten geçer. Öyleyse ahlaki kötü topluluğun 

mutluluğunun zarar görmesinden kaynaklanır. Burada değinilmesi gereken önemli 

sorunsal, kişinin “aydınlanmış ben sevgisi”nin diğerlerine olan sorumluluğuyla 

uyuşmaması durumunda kendini toplumsal mutluluğa nasıl feda edebileceğidir. 

Sorunsala psikolojik ve sosyolojik iki açıklama getirir. İlkinde hazza erişmek için 

öncelikle fedakârlık yapmanın gerekliliği ön plandadır. Diğerinde ise, toplumdaki 

diğer insanlara duyulan ihtiyaçların belirli sorumluluklar getirdiğidir (Cevizci, 

2020,s.686,681). Öz çıkardan cayarak başkalarının çıkarına eğilme, ahlaki 

erdemlerin ilkidir. Mecburi ihtiyaçtan geriye kalanlar zenginlik ise, bu zenginliği 

başkalarının ihtiyaçlarına feda etmek toplumsal bir erdemdir (D’Alembert, 

2000,s.69,70). 



77 
 

Ahlaki yargıların temelini akla indirgeyen14, duygucu kuramın tersi yönde 

tavır takınan kuram akıl temelli özgeciliktir. Immanuel Kant akıl temelli özgeciliğin 

en önemli temsilcisidir (Günör, 2014,s.82,83). Kant’ın eylemin ahlaki sayılmasına 

getirdiği yanıt, ödev duygusuyla yapılması haliyle ahlakiliğinin kabul göreceği 

yönündedir. Eylemin niyeti sonucundan daha fazla önem arz eder. Çünkü Kant’ın 

inancında tüm insanlar ahlaklı olabilir ve ahlak iradeye bağlı bir ödev duygusuna 

dayanmaktadır. Eylemin ardındaki niyetler ise Kant’ın literatüründe “maksim” olarak 

adlandırılır. Kant’ın ahlaki eyleminin ödev ahlakından geldiği düşünüldüğünde onun 

ahlaki eylem maksimi ödev çıkışlı olmak zorundadır (Warburton, 2000,s.47-49). Bir 

eylem etrafına mutluluk yayan ve bundan mutlu olan birinin ürünü de olsa, ödeve 

uygunluğu şüphe götürmese de ahlaki sayılmayabilir. Onun ahlaki sayılması için 

duygudaşlık kaynaklı değil ödev kaynaklı yapılması gerekmektedir. “Karakterin 

ahlaksal olarak ve eşsiz bir şekilde yüksek olan değeri, işte tam da burada, yani 

eğilimden dolayı değil, iyilik yapmasında ortaya çıkar” (Kant, 1982,s.13,14). 

Kant’ın kuramında ahlak, rasyonel düşüncelerin bir gelişimidir. Rasyonel 

varlık için gerekli olan ve insan hayatının mümkün mertebe izlenmesi icap eden ana 

buyruğuna kategorik buyruk denilir. Yani, insan doğasının kötü şeyleri eylemeye 

meyli olsa da ahlaki açıdan insanın doğru olana uygun seçimler yapabilmesidir. 

Rasyonel insan eylemleri ile irrasyonel ahlaksız davranışların çatışması neticesinde, 

kategorik buyruk ihlal edilmiş olur. Kant’ın kategorik buyruk dediği eylemi 

belirleyen iki formülasyonu, evrensel doğa yasası formülü ve insanlık formülüdür 

(Boone, 2019,s.87). Evrensel doğa yasasına “evrenselleştirilebilirlik ilkesi” de 

denilebilmektedir. Onun tasarladığı tek kategorik buyruk, “Herkese uygulanmasını 

                                                           
14 Hume’un duygu temelli görüşünün aksi yönünde fikirlerini derleyen isim Nagel’dir. O, özgeciliği 

aynı Kant gibi rasyonel çerçevede, göreceli yapıdan tamamen uzak, evrensel boyutta ele aldığından 

arzuların değişkenliğine ve sempatiye dayalılığına nazaran aklı ilke olarak edinir. Nagel, etiğin 

kaynağını pratik usta aramaktadır. Akıl yerine ahlaki duygulardan yola çıkmak, birine karşı sempati 

beslenen zamanın ilelebet sürmeyeceği gibi bir kısıtlılığından dolayı yetersiz kalmaktadır. Onun için 

diğerkâm eylem büyük fedakârlıklar gerektirmez, o bir nevi özgeciliğin kişinin kendini feda etmesini 

buyurduğu savından uzaklaşır (Günör, 2014,s.100-102).  

 



78 
 

dilediğin maksime göre eyle” olarak, evrenselleşmesini isteyeceğin maksime uygun 

eylemek anlamını taşır (Warburton, 2000,s.49). “Yalnızca aynı zamanda evrensel bir 

yasa haline gelmesini isteyebileceğin maksime göre eyle” kuralı, “başkalarının sana 

yapmalarını istediğin şeyleri yapmalısın” kuralının bir çeşididir (Özüpek, 2020,s.85). 

Onun herkesçe onaylanan dört ödevi de insanlığı araç değil amaç olarak görmeye 

dairdir. İlki, özgür seçim yapan şahsın insana zarar vermekten kaçınması, ikincisi, 

seçme ve eyleme özgürlüğünü kullanım olanaklarına mani olmama, üçüncüsü, seçimi 

özgürce yapılan amaçları izlemeyi kolaylaştırmaya yarayan genel yetileri geliştirme 

ve dördüncüsü şartlar elverdiğince hür şekilde seçilen tikel amaçları gerçekleştirmeyi 

kolaylaştıracak tikel eylemlerde bulunma ödevleridir (Guyer,2005,s.298). 

Ahlaklılığın en temel göstergesi insanın şahsi istenç ve usuyla kendine koyduğu 

yasaya hizmet etmesidir. Onun yasası içerikli değil formel bir yasadır ve mutluluk, 

yarar gibi nedensellik yasaları tarafından belirlenen doğal yönüne ait kavramlara 

dayandırılmamalıdır. Böylesi bir durumda hür insanın istençsiz yöneliminden ziyade, 

doğal insanın istençsiz yönlendirilmesi söz konusudur. Doğru eylem, istenç ve akıl 

aracılığıyla kavranan yalnızca insana has eylemdir (Özlem, 2019,s.80,81). Özgecilik 

ile Kant’ın ödev ahlakının benzer yönleri, bencilliğin karşısında yer almaları, 

herkesin onaylanacak biçimde davranmasını öğütlemeleri, karşılık beklemeksizin 

eylemde bulunmaya ve sonuca değil eylemdeki niyete önem vermeleridir (Günör, 

2014,s.118). Bu görüş Stuart Mill’in savunduğu sonuççu ahlak kuramlarından 

faydacılıkla örtüşmemektedir (Warburton, 2017,s.230).  

Kant’ın görüşünde maksimi evrensel ahlak yasasına çevirmenin ana koşulu 

“evrensel yasa formülü testi”nden başarılı olmasıdır. İlk soru dünya üzerindeki 

herkesin bizim bazı eylemlerde onayladığımız maksimi tercih ettiğinde sonucun ne 

olduğu üzerine kurulur. İkinci soru eylemin kendinde amaç olup, insanlığı araç 

görmemesine dayalıdır. Son soru ise, özerklikten ilham alan rasyonel insanın yasa 

koyucu iradesinin açılımıdır. Öyleyse denilebilir ki Kant’ın ahlak anlayışında niyet 

son derece önemlidir. Duyular dünyasının kişisel çıkarları yetiştirdiği arzuların 

kabulü aşağı arzulama yetisine aittir. Oysa ki failin tüm insanlığın çıkarına eylemesi 

us yoluyla kavradığı ödev ahlakıyla mümkündür (Kocael, 2022, s.37-39). 



79 
 

Kant’ın kuramına getirilen eleştiriler de yok değildir. İlk eleştiri, ödev 

çatışması durumunda ne yapılacağının net bir açıklaması yoktur. Örneğin, doğruyu 

söylemek ve dostumuzu korumak arasında kaldığımızda, dostumuza kesici bir aletle 

saldıran kişiye karşı dostumuzun yerini bilmediğimize dair yalan söylememiz 

Kant’ın ödev ahlakına pek de uygun değildir. Diğer bir eleştiri de ahlaksız bir 

maksimin evrenselleştiği durumda ne yapılacağının belli olmamasıdır. Ayrıca iyi 

niyetle yapılan eylemin kıstasında niyetin önemli olup sonucun bir ehemmiyetinin 

olmaması iyi niyetle eyleyen ancak kötü sonuçlara sebebiyet veren düşüncesiz 

insanlara kapı aralamaktadır (Warburton, 2000,s.51,52). 

Kant’ın insana değer verme çerçevesinden etkilendiği iki isimden biri Hume, 

diğeri ise J.J. Rousseau’dur (Günör, 2014,s.84). İnsanın iyiliğini bulunduğu topluma 

ve toplumun siyasetine bağlayan isim J.J. Rousseau’dur. O gerek Antik 

düşünürlerinden gerekse dönemindekilerden akla büyük bir yetkinlik vermemesinden 

kaynaklı ayrılır. J.J. Rousseau, aydınlanmayı insan doğasının eğitimle 

geliştirilebileceği yönündeki inancıyla, aydınlanmacı olsa da aydınlanmışlığın 

kötülüklerini de görmezden gelmeyerek, aydınlanmayı romantik bir filozof bakışıyla 

eleştirmiştir (Cevizci, 2020,s.771). 

Rousseau’ya göre akıl sınırsız değildir ve vicdan akıldan bir adım öndedir. 

Arkasında durduğu fikir akıldışılık ya da bilgisizlikten ziyade, vicdanın 

kılavuzluğundan ırak, kendini bilgili sanan insana karşı gelişir. Etik ve rasyonalist bir 

anlayışla akıl ile vicdan birlikte kullanılmalıdır ki böylece insan yaşamaya devam 

edebilecektir. Onun uygar toplumu eşitsizlik temelinde para için rekabetin, 

bencilliğin üstünlük çabasının hakim olduğu toplumdur. Hatta öyle ki insanlara 

kendini beğendirmeye çalışan sanat ve bilim de metalaşır. Rousseau insanın özünü 

kendini sevme tutkusu ve kendini koruma içgüdüsüne bağlar. Kendini seven insan 

Hobbes’un kişisiyle benzerlik gösterse de Rousseau’nun bencil yapıdan ayrıldığı 

nokta, onun ortamının savaşçıl olmamasıdır. Çünkü insan merhamet duygusuyla 

diğeriyle empati kurar. Ayrıca doğadan yeterli yiyecek tahsis edildiği için savaşa 

gerek kalmamaktadır. Yani düzen, insanın insana değil doğaya bağlandığı bir 

düzendir (Ağaoğulları, 2015,s.572-576). Hobbes’un bencil ve çıkarcı insanı 

Rousseau’da yerini doğası gereği daha iyi bir insana bırakır. Hobbes’un toplu 



80 
 

yaşama geçişinde, çıkarının kılavuzluğundaki kişinin iş birliği ile doğaya üstünlük 

kurma çabası mevcuttur. Halbuki Rousseau’da toplu yaşama geçişle insanın iyi 

doğası zedelenir (Ünsaldı, Geçgin, 2013,s.34). 

İnsanı hayvandan ayıran yeti sayesinde birey toplumsallaşma sürecine girer. 

Süreci başlatan şey insanların birbirine muhtaç olduğu ve konuşarak iletişim 

kurmaya başladığı doğal afetlerin ardından gelen yıkımdır. Sonraki aşamada 

barınaklar inşa edilir ve aileler kurulur. Yavaş yavaş eşitsizlik meydana gelir ve 

kıskançlık hissi yaygınlaşır. Maden ve tarıma geçişle insanlar işbölümü gibi 

etkenlerle birbirine bağımlı hale gelir ve özel mülkiyet gündeme girer. Artık insanlar 

kendi çıkarına başkasının zararı pahasına öncelik verir. Rousseau’nun aç ve doymak 

bilmez insanı Hobbes gibi doğa durumunda değil, özel mülkiyetin kendini gösterdiği 

bir toplumsal ilişkiler zamanına denk gelir. Doğal özgür insan uygar toplumla 

birlikte toplumsal köle insana dönüşür. Çünkü uygar toplum zenginlerin ortak çıkar 

adı altında kendi konumlarını sağlamlaştırmak gayesiyle yalancı sözleşmeyle 

kurulur. Böylece eşitsizlik siyasal bir boyut kazanarak özgürlük ortadan kalkar 

(Ağaoğulları, 2015,s. 576-579). 

On sekizinci yüzyılda Montesquieu dışındaki okumalar bireyci niteliktedir. 

Bu yüzyılda birey-üstü bir toplum görüşü henüz gelişmediğinden sosyolojinin 

doğması için gereken toplumun bütüncül okuması ve sosyal sorun kavramları henüz 

yoktur. Ancak bu epistemik gelişmeler için Fransız ve Sanayi Devrimi’nin oluşması 

gerekmektedir (Ünsaldı, Geçgin, 2013,s.53). 

1.7. On Dokuzuncu Yüzyılın Ortak Paydası Özgecilik 

Klasik çağ ile tanımlanan XVII. yüzyıl, Aydınlanma dönemiyle tanımlanan 

XIII. Yüzyılın ardından XIX. yüzyılı tanımlamak için yaşanılan karmaşa ve 

çelişkilere karşılık gelen bir kavram yoktur. O halde bu yüzyıla karşıtlıklar yüzyılı 

demek doğru olabilir (Russ, 2019,s.328). 

On dokuzuncu yüzyıl bilimin getireceği yeniliklere güvenme dönemini 

kapsamaktadır. Metafizik ve gizemci görüşler arka planda kalmıştır. Kendini 

yineleyen döngülü tarih kavrayışı yerini düz bir çizgide yaşamın ilerlediği çizgili 



81 
 

tarih kavrayışına bırakmıştır. Yüzyılda, ruhbilim ve toplumbilim diğer deneysel 

bilimlerin alanına katılmıştır. Böylece, insana ait iç ve dış şartlar meydana çıkmıştır. 

Toplumsal hayatın bilimsel bağlamda incelenmesiyle insan kendi bütünlüğünü 

irdeleme imkanı bulmuştur. Kendini ayrıştırıcı bakışla izleyen insan kendine özgü 

özelliklerini bularak sergilemeye başlamıştır. Ruhbilim ve toplumbilim aynı 

dönemde devrim yaşamıştır. Auguste Comte, toplumbilimi kurarak buna “toplumsal 

fizik” demiştir. İnsanın toplumsallaşma şartları bilimin yöntemlerine dahil edilmiştir 

(Timuçin, 2011,s.245,246).  

On sekizinci yüzyılın birey ve akıl odaklı yapısı artık geçmişte kalmıştır. 

Sorulan sorularla 19.yüzyılda sosyolojinin doğuş şartları belirlenmiştir. Fransız 

İhtilali ve Sanayi Devrimi’nin ardında bıraktığı izler sosyolojinin alt yapısında yerini 

alır. Kurumların ve hiyerarşinin kırıldığı Fransız İhtilali ile Sanayi Devrimi sonrası 

gelen ekonomik sorunlar, yerleşik yapıların bozulması, modernitenin kavramlarından 

yoksulluk, suç, göç ve alkolizm gibi “sosyal sorun” olgusunu gündeme getirmiştir. 

Sosyal bütünleşme ve değişim dönemin düşünürlerini meşgul eden konulardır 

(Ünsaldı, Geçgin, 2013,s.55,56). 

Bu yüzyılda aydınlanma usçuluğunun karşısında bir fikir belirir: Romantizm. 

Birey, hukuk ve sanatın hürlüğünün bir çeşit ifadesi olarak gelişen ve sezgiciliği ön 

planda tutan romantizmde felsefi alanda “ben”in özgürlüğü işlenir (Russ, 2019,s.330-

332). Akıl çağı olan XVIII. yüzyılın filozofları iyimserlikle yürürken, XIX. yüzyılın 

filozofları hakikatin rasyonel yapıdan uzak olduğunu öne sürmektedir. Yüzyıl içinde 

idealizmin karşısında pragmatizm, irrasyonalizmin karşısında pozitivizm ve 

liberalizmin karşısında Marksizm yer almıştır. Sanayi devrimiyle beraber burjuva ve 

proletarya kavramları gündeme gelmiştir (Cevizci, 2020,s.795,796).  

Toplumsal bir kuram olarak bu yüzyılda pozitivizm kendini gösterir. Auguste 

Comte, birey kavramının soyutlamaya yakınlığından ve yıkıcı metafiziksel tavrından 

dolayı bireyciliğin karşı savında yer alır. Onun pozitif düşüncesi bahsedilen 

bireyciliğin aksine yapıcı ve toplumsal doğrultudadır. Ortaya çıkan insanlık olgusu, 

içinde yaşanılan bütünün somutlaşmış halidir (Russ, 2019,s.363,364). 



82 
 

Comte, yaşadığı çağın bunalımlı olaylarından (Fransız Devrimi, sanayinin 

gelişmesi) etkilenerek, düşüncesini geliştirirken toplum bilimi alanına ağırlık 

vermiştir (Giddens, 2008,s.45). Comte, Fransız toplumunun etkisi altında olduğu 

anarşiye karşı olumsuz bir tavır takınmıştır. Onun pozitivizmi, Aydınlanmanın yıkıcı 

felsefesine karşı geliştirilmiştir. Toplumsal dinamiği toplumsal durağanlıktan daha 

önemli bir konuma yerleştiren Comte, toplumun doğal evriminin sorunları 

düzelteceği inancını taşımaktadır. Onun evrimci kuramına ya da üç hal yasasına göre 

dünya, toplumlar, kişiler, bilimler ve zihinler üç entelektüel dönemden geçmektedir. 

İlki, dinsel figürlerin en temel esas sayıldığı teolojik kademedir. İkincisi, doğa 

benzeri soyut güçlerin hemen hemen her şeye açıklama getirdiğine inanılan metafizik 

kademedir. Üçüncüsü ise, insanların Tanrı veya doğa gibi mutlak nedenler 

düşüncesinden hareketle, fiziksel ve toplumsal yaşamın yönetici yasalarını 

keşfetmeye çıktıkları kademedir (Ritzer, 2011,s.15). İyimserliğin varlığı fikriyle 

insanlığın devamlı iyiye doğru evrileceğini öne sürmektedir. Comte, insanlık dininin 

toplumsal gayesinin, hakiki ve kalıcı bir ahlak yasası aracılığıyla toplumsal düzen ve 

huzuru sağlamak olduğunu savunur. Onun düşüncesinde başkasını sevmek pozitif 

ilmihalin ana ilkesidir (Yorgancılar, 2022,s.819). Onun statik ve dinamik15 olmak 

üzere ikiye ayırdığı sosyolojisinde, düzen kuramı statik, ilerleme kuramı ise dinamik 

bağlamda incelenir. Toplumsal birlik, canlı bir organizma gibi işleyen yapıda, statik 

sosyolojinin konusudur. Tıpkı fizyolojinin anatomiye bağlılığı gibi statik sosyolojiye 

bağlı bir dinamik sosyolojiden bahsedilebilir (Ergun, 1973,s.28,29). 

Comte, özverili ve egoist davranışları insan yapısından kaynaklanan iki çeşit 

eğilim olarak ele alır. İnsanda doğuştan var olan iki eğilimden egoizm daha 

baskındır. Ahlaki pürüzsüzlük egoizmin de sonunu hazırlamaktadır. Ahlaki gelişimi 

sağlayacak şeyin sırrı, oranların özgecilik tarafına aktarılmasında saklıdır (Caird, 

2003,s.148,149). 

Comte için özgeciliğin manası, “pozitivizmin ahlaki kodunun alt metninde 

yatmaktadır. Ona göre, birey kendi durağanlığının kaynağına onun içinde ulaşmak 

                                                           
15 Toplumsal statikte toplumsal kurumlardaki etkileşimler, çözülmeler, sorun ve tavsiyeler çizgisinde 

bir nevi toplumun o anki fotoğrafı çekilerek incelenir. Toplumsal dinamikte ise, tarihsel süreçte 

toplumun yaşadığı değişim ele alınır (Zencirkıran, 2023, s.33) 



83 
 

amacıyla, kendi dışında bir varlığa kendini feda etmelidir. Böylesi bir durum başkası 

uğruna yaşamaya yönlendiren dürtünün yoksunluğunda gerçekleşememektedir. Ne 

insan ne de hayvan olarak kendi haricinde hiçbir şeyi sevmeyen sadece kendisi için 

yaşayan bir varlık, hayatını rezil ve kontrolsüz şekilde geçirmeye mahkumdur. 

Varlıkların gelişmesi için ana nitelik, kişinin yaşamını daha iyi hale getiren genel 

uzlaşmadır. Bu, sempatik içgüdülerin hakimiyetinin bir bölümüne dayanan bireyleri 

topluma dahiller gibi gösteren mutluluk tarafından takip edilir. Diğerleri için 

yaşama, pozitivizme ait tüm ahlaki kodun sadeleştirilmiş bir özetidir” 

(1875,s.565,566). 

Özgecilik, insanın kendini tamamen insanlığa adamasının sonucudur 

denilebilir. Comte’un felsefesinin ana eğilimi, insanın tarihi değil, tarihi sürecin 

insanı şekillendirdiği yönündedir. İnsanlık, tarihte yaşananların bir taşıyıcısı 

konumundadır. Bir kişi ile insanlık arasındaki ilişki dalga ile ırmak arasındaki ilişkiyi 

andırmaktadır. Böylece, özgeciliğin, ahlaki açıdan insanın kendini insanlığa 

adamasından ileri geldiği düşüncesi ortaya çıkmaktadır. Comte, eğitim ve alıştırma 

gibi yöntemlerle özgeciliğin insanın ruhuna işlenmesini istemektedir (Gökberk, 

2002,s.415). Onun pozitivizminin dinsel bir şekle bürünmesinin ardında özgeciliğe 

pozitivizmin yaptığı katkı vardır. Şöyle ki, Comte kurmak istediği insanlık dinine, 

Tanrının yerini alan insanlığı, ermişlerin yerini alan bilginleri yerleştirir. Devlet 

biçimi de bu insanlık dininden payını alarak, bireyin şahsi menfaati yerine toplumsal 

menfaatin ön plana çıkarıldığı bir düzen olarak kurulacaktır. Eğitimle insanlar arası 

bağ güçlendirilecek ve bencilliğin yerini özgecilik alacaktır. Çevresel faktörlerin 

etkisiyle bencilleşen insan, kendiliğinden dinsel bir varlık olmanın getirdiği 

ayrıcalıkla pozitivizmin özgecilik yolunda açtığı kapıya yönelecektir (Akarsu, 1979, 

s. 17,18). 

İnsanın bencil doğası, birlikte yaşamanın gerektirdiği toplumsallaşma 

süreciyle başkalarını da gözetme ilgisinin meydana gelmesini sağlamıştır. 

Başkalarını gözetme güdüsünün doğuştan olduğunu savunan Shaftesbury, Butler gibi 

isimler varsa da yararcı öğretilerde, insan doğası gereği bencildir. Hobbes ve Locke 

gibi isimler de özgeciliğin sonradan, karşılıklı yarar gözetilerek edinilen eğilim 

olduğunu düşünmüştür (Özlem, 2019,s.70-72). Bentham ise, Benthamizm olarak 



84 
 

bilinen ruhbilimsel hazcılığa işaret eden düşünceyi geliştirmiştir. İnsanların hepsinde 

haz edinmek ve acıdan kaçmak gibi bir çabanın varlığını öne süren Antik dünya 

düşünürlerinden Epikürüs, on sekizinci yüzyıl düşünürlerinden Helvetius gibi 

isimlerin yanında Bentham öncü olmasa da düşündükleriyle önemli bir konumdadır 

(Copleston, 2000,s.13). Bentham, ahlakın insanlara acıdan kaçıp hazza yönelmenin 

yöntemlerini öğrettiğini veya öğretmesinin icap ettiğini öne sürer. Stuart Mill’in 

felsefesinin özünü meydana getiren yararcı düşüncede Bentham, “hazlar aritmetiği” 

ilkesiyle dikkat çekmiştir. Görüş, en büyük mutluluğa yarar sağlayarak ulaşıldığını 

savunur. Hazlar aritmetiği insanın en büyük hazza kavuşma yolunda hesap 

yapmasının işaretidir. Büyük hazlar ve mutluluk süreklilikten gelmektedir (Timuçin, 

2011,s.221,222). Yararcılıkta en etkili isim J. S. Mill’dir. Bireysel mutluluğa bir tek 

karşılıklı yararla kavuşulacağını savunan Mill, özgecilik ve bencilliğin bağdaşmasını 

bireyin ve toplumun mutluluğunun ön şartı kabul eder. Mill, toplumun ve bireyin 

çıkarının örtüşmediği yerde yapılması gereken şeyi tam belirtmese de failin kendi 

çıkarından fedakârlık etmesinin doğru olacağını ileri sürmüştür (Özlem, 2019,s.73).  

Ahlakın, felsefi çerçeveden değil, deneysel bağlamda incelenebilecek, bireyin 

dışında ve onu zorlayan bir şey olduğunu kabul eden kişi ahlak sosyoloğu olan 

Durkheim’dır. O, ahlakın ne anlama geldiğinden ziyade, toplumun kuvvetli bir ortak 

ahlaka ihtiyaç duyduğunu savunmuştur. İnsanların her zaman daha fazlasını isteyen 

bir doyumsuzlukta olduğunu, düşüncesinin odak noktası yapmıştır. Kolektif bilinç 

kavramını geliştirerek, paylaşılan kurallar ve inançların yoğunluğuna göre ilkel 

toplumların modern topluma göre kolektif bilincini daha güçlü bulmuştur (Rıtzer, 

2011,s.80,81). 

Durkheim’ın ahlak anlayışı, görev ahlakından hareketle, emredilenin 

yapılmasının arzu edilenin yapılmasından önce gelmesidir. Kişiye ülkesi uğruna 

ölmesi emredildiğinde bunu koşulsuz yerine getirmelidir. Durkheim’ın emre itaat 

eden ahlaki yaklaşımı, toplumun kolektif kişiliğini esas almaktadır. O, özgecilikle 

kolektivizmi, birbirine bağlı kılmıştır (Yorgancılar, 2022,s.820).  

Durkheim’ın zamanında Fransa’da ahlak bunalımı oldukça geniş bir alan 

kaplamıştır. Fransız Devrimi ile Durkheim’ın olgunluk safhası arasında yer alan yüz 



85 
 

sene içinde Fransa, üç monarşi, iki imparatorluk ve üç cumhuriyet döneminden 

geçmiştir. Durkheim’ın ilgisi böylece, toplumun fertlerinin kendilerini bütünün 

parçası olarak görme biçimine kaymıştır. Onun mekanik ve organik dayanışma 

ayrımı bu hususta önemlidir. Genellemeci olup, insanların benzer işleri yerine 

getirmesine dayanan yapısıyla mekanik tipteki toplum ilkel topluma karşılık gelir. 

Organik toplum ise, birbirine daha fazla ihtiyaç duyan, uzmanlaşmanın arttığı 

modern topluma karşılık gelir. Modern toplumda kolektif bilinç, artan işbölümü ile 

azalırken, ilkel toplumda mekanik dayanışma ile artmıştır. Organik toplumun 

kolektif bilinci mekanik toplumdaki gibi katı ve yoğun biçimde işlememektedir 

(Ritzer, 2011,s.84,85,88). Organik toplumlarda işbölümü arttıkça, kişilerin birbirinin 

sağladığı ürün ve hizmete olan ihtiyacı da artacağından, aralarındaki bağımlılık da 

ayrıca yükselmektedir. Onun ünlü çalışmalarından biri, kişisel yaşamın toplumsaldan 

ne derece etkilendiğini kanıtlamaktadır. Fransa’nın resmi intihar verilerini araştırarak 

kadınlara nazaran erkeklerin, yoksullara nazaran zenginlerin, evlilere nazaran 

bekarların daha fazla bu eyleme meyli olduğunu bulmuştur. Onun vardığı sonuç, 

toplumsal bütünleşme ile toplumsal düzenleme şeklindeki bağların varlığına dayalı 

dört çeşit intiharın yer aldığıdır. Bunlar; toplumla bütünleşmede sıkıntılı olan bireyin 

bencil intiharı, insanların toplumsal değişimin hızı nedeniyle kuralsızlığın belirdiği 

anomik intiharı, bireyin fazla bütünleştiği toplumu kendi şahsından daha önde 

tuttuğu özgecil intiharı, bireyin toplum tarafından hayatının fazlaca baskı altında 

kaldığı kaderci intiharı kapsamaktadır (Giddens, 2008,s.48,49). Durkheim, özgeci 

intihara en uygun toplumu yeni uygarlıklarda az da olsa rastlandığını sözlerine 

ekleyerek, ilkel toplumlar olarak kabul eder. Yani, özgeci intihar bireysel kişiliğin 

toplumsal kişilikten arındığı modern toplumlarda çok yaygın değildir (2013,s.225). 

İnsan davranışlarını, bencillik, kötülük ve merhamet olarak üç koldan 

inceleyerek başkasının refahını isteyen, özgeciliğe yakın anlamdaki merhameti 

ahlakiliğin aydınlık bölümü seçen isim Schopenhauer’dur. Ona göre ahlaki eylemler 

bencil güdülerden arınarak vicdanı tazelemektedir. Kişinin bu eylemde kendine olan 

saygısı artmaktadır. Eğer iyi bir gaye merhamet koluna yakın değilse, bencil ya da 

kötülük koluna yakındır. Kişinin tek amacı çıkar beklemeksizin karşısındakini zor bir 

durumdan kurtarmak olduğu an, gerçek bir iyilikte bulunmaktadır 



86 
 

(2017,s.83,107,108). Ona göre, kişinin başkasının çıkarına dönük eylemi dört 

güdüyle yapılabilir. Bunlar; altta yatan kişisel çıkar, başka bir yaşamda karşılaşılacak 

olan şahsi çıkar, merhamet ve yardıma ihtiyacı olana bir gün bize de aynı kuralın 

işleyeceği düşüncesiyle yardım etme güdüleridir (2022,s.72,73). 

Schopenhauer’un isteme duygusuna dair düşünceleri kötümser bir havadadır. 

İstemeyi bir sancı olarak niteleyen Schopenhauer, doyuma ulaşan isteğin başka bir 

kılıkta yeniden ortaya çıkacağını söylemektedir. Eğer yeniden belirmezse, onun 

yerini boşluk ve pişmanlık alacaktır. Yaşamın en güzel bölümünü isteklerden uzak 

saf bilgi meydana getirir (2021,s.251). Görecelilik parantezi içinde iyi, isteklerin 

karşılandığı durumda, kötü ise istencin isteklerinin tatmin edilmediği durumda ortaya 

çıkmaktadır. İstencini öteleyerek iyiliksever tanımına uyan kişiler de yok değildir. 

İstenç, tatmine ulaşacak bir yapıda olmadığından en yüksek iyi de 

gerçekleşememektedir. İstencin inkarı ile bir körelme yaşayan istekler bütünü kendi 

kendini tatmin ederek sonsuz iyiyi meydana getirir. Kötünün niteliklerinden 

bencilliğe yol açan başkalarını lüzumsuz gören anlayışta, istenç başrol oynamaktadır. 

Kendi mutluluğu dışında başkasının arzusunu düşünmeyen kişinin bencilliği üst 

seviyeye çıkar (Schopenhauer, 2017,s.36-40).  

Schopenhauer’dan farklı biçimde, etiğin ana elemanı olarak özgeciliği 

seçmeyen hatta tam aksine özgeciliği kınayan isim Nietzsche’dir. Özgeciliğin kişinin 

kendi arzularının inkarı sayıldığı durumlarda Nietzsche haklı bulunabilirse de esasen 

özgecilik kendi isteğini bastırmayı kapsamamaktadır. Başkasının ilgisini karşılamak 

isteyen insan illa kendi isteğini bastıracak diye bir kural yoktur. Özgeciliğin istediği 

zaten kişinin kendini önemsizleştirmesi ya da görmezden gelmesi değildir. 

Özgeciliğe dair olumsuz fikirlerin temelinde kişilerin isteklerinin karşısındaki kişinin 

isteğiyle uyuşmayacağı ve başkasına yardım edilirken kendine zarar vereceği 

yönündeki yanlış fikir yatmaktadır. Öyleyse denilebilir ki, kişi kendine zarar 

vermeden bir başkasına yararı dokunabilir (Günör, 2014,s.21,22). 



87 
 

Nietzsche, “Böyle Buyurdu Zerdüşt” adlı eserinde üst insana16 giden yolun üç 

aşamasından bahseder. Ruhun bu yolculuğunda toplumun ve sistemin ona, yaparsa 

memnun kalacağı konusunda direktif veren açıkça “yapmalısın”ı buyuran bir hayvan 

tasarlar. O hayvan ki- Nietzsche ona ejderha yakıştırması yapar- pulları ardında 

kişiyi herkesle aynı yola sürükleyen bir özgürlük kısıtlayıcısıdır. Ruh, o süslü 

hayvanın boyunduruğudan kurtulmak için ilk etapta deve olur, yollara arayışa düşer. 

Sonra aslan olur ve özgürlüğüne kavuşmak adına “yapmalısın”a karşı gelerek “hayır” 

diyebilendir. En sonunda ise çocuk olur ve onun aslandan farkı şudur; insanlığın ilk 

aşaması, içinde biraz suçsuzluk biraz unutkanlık, oyun, bir başlangıç ve ilk 

devinmeyi barındırır. En önemli fark ise ruhun kendi istemini istediği kutsal bir 

evettir (2022, s.33-35).  

Güç İstenci’nde Nietzsche (2010, s.482,483) “İnsan, temelde herhangi bir 

hayvandan daha çok özgecidir: bu yavaş gelişme (çocuk) ve yüce kültür buradan 

kaynaklanır; aynı şekilde bu olağandışı, nihai egoizm türü de.- Yırtıcı canavarlar çok 

daha bireyseldir” açıklamasını yapar. Ahlakın Soykütüğü’nde ise, İngiliz 

psikologlarına iyi-kötü hususundaki yaklaşımlarından ötürü eleştirel bakar. İngiliz 

psikologlarının tarihin ilk evrelerinde iyiyi bulurken bencillikten uzak eylemlere 

onay verdiklerini ve bu eylemlerden faydalananlar için iyiyi yakıştırdıklarını söyler. 

Oysa Nietzsche, bencillikten uzak eylemlerin alışkanlıktan dolayı iyi kabul 

edilmesine, “ahlaklı” ile “bencil olmayanın” özde bir sayılmasına karşıdır (2013, s. 

40-42). Ona göre özgeci insan kendisi için herhangi bir hedef belirlemekten aciz olan 

ideal bir köledir. Ayrıca insanın yalnızca acıma duygusuna kapılıp iyilik yapmasını 

kendisine iyilik yapması şeklinde düşünür. Acıma hissi, ruh sağlığına zararı dokunan, 

bulaşıcı bir enfeksiyondur (2010, s.244,248). Değerlerin evrensel bir çatısı 

                                                           
16 Gadon, supermenin tüm yaptığı yardımlarla ve mevcut çatışmalara müdahale etmesiyle insanların 

hepsine istinaden, yedek kulübesinde bekleyen futbol oyuncularından oluşan bir takım yakıştırmasını 

yapmaktadır. Oysa ki Nietzsche, yaratıcılığın ve gücün geliştirilmesini çatışmayla mücadele etme 

şartına bağlamıştır. Superman bizim üstinsan olma yolunda kör adımlar atmamıza sebebiyet 

vermektedir. Üstinsan salt insanın güçlü olma kapasitesini gösterir ve zayıf insanları tıpkı üst 

insandaki gibi çatışmaya karşı direnmeye teşvik eder. Yani Nietzsche’nin savunusuna göre kendi 

başına çözülebilecek sorunlardan Superman yardımıyla kurtulmak, kurtarılanda zayıflığa yol açar. 

Halbuki superman yaptıklarından dolayı suçluyken yapmadıklarından dolayı da suçlu sayılabilir. Peter 

Singer’ın düşüncesinde ise, kişinin şahsına dönük büyük risk taşımadığı sürece ihtiyacı olana yardım 

etmek ahlaki bir eylemdir (2013, s.103-106). 

 



88 
 

olmadığını düşünen Nietzsche, bireyin kendi iyiliğini kendi isterse ve başkalarının 

yardım adı altında “senin iyiliğin için” söylemlerini dikkate almazsa varoluşsal 

çıkmazdan kurtulacağını savunur (Bayır, 2019, s.22). 

Ahlakı törelere boyun eğmekten ibaret sayan Nietzsche, töreleri de 

gelenekselin onayladığı davranışlarda bulunmayla eş tuttuğundan, özgür insanı 

ahlaksız olarak tanımlar. Çünkü özgür kişi gelenek istedi diye değil, kendi istediği 

için eyler. Oysaki gelenek insanlara yararlı olanı sunduğundan ona itaat edilmez, salt 

emrettiği için itaat edilir. Kısacası ahlakın en yüksek derecede tutulduğu kişiler 

geleneğin emirlerine kendini en fazla feda edendir (2014, s.21,22). Üst insana giden 

yolda düşünür köle ve efendi ayrımına vararak ahlakı açıklar. 

Soylu insan, kendini belirleyen, onay beklemeksizin kendine zarar veren 

şeyin zararlı olduğuna kanaat getiren kişidir.  Onun ahlakı kendini yücelten yapıdadır 

(Nietzsche, 2015, s.192). Psikolojik ve fiziksel açıdan güçsüz olan sürü insanı ise, 

yalnız başına yaşamanın zorluklarından musdariptir ve kendi gibi olanlarla birlikte 

sürü halinde yaşamaya mahkumdur. Toplumun ve geleneklerin baskısıyla acı çeken 

sürü insanı, mutluluğa giden yola şüpheyle yaklaşır. Onun bu durumu köle ahlakının 

temelini atar. Çünkü köle ahlakı yararlının iyi, iyinin de tehlikesiz olduğu savıyla 

pragmatist bir yapıdadır (Bayır, 2019, s.28). Köle ahlakının kendisinin dışındakine 

“hayır” demesi ve iyinin zıttı olan “kötü” yerine şerrin zıttı olan “iyi”nin ahlakının 

konulması ile iyi olan eylemeyen, kötü olan ise eyleyen konumundadır. Nietczsche, 

insanın doğası kaynaklı bencilliğe de merhamet duygusuna da yatkın olduğunu 

savunan Schopenhauer’dan ve iyi kavramını bencillikten ayrı düşünen Lamarckçı ve 

Darwinci yaklaşımlardan uzak bir düşüncededir. Ona göre asıl mesele, iyi insanın 

kötü insandan daha değerli atfedilmesinden neden şüphe duyulmadığıdır. Bu 

sebepler göz önüne alındığında ahlaki değerlerin yeniden gözden geçirilerek iyi ve 

kötünün yeni bir değerlendirilmesini şart koştuğu söylenebilir (Talay, 2017, 74-76). 

Nietczshe’nin karşı durduğu sevgi, insanın gücünden değil zayıflığından ileri gelen 

sevgidir. İnsan başkasını, kendisini yeterince sevmediği için sever. Kişi, kendinden 

kaçıp başkasına sığınışını erdem haline getirmek istemiştir. O kuvveti, başkalarına 

karşı iyi davranarak üstünlüğü kazanmaktan ayrı kefeye koyar. Oysa gerçek güç, 



89 
 

kendi zenginliğini iyilik gayesiyle savurmamaktan doğar (Aktaran:Fromm, 1994, 

s.153). 

Nietczsche, evrende tek bir doğrunun varlığına inanmadığı gibi, evreni 

değişimden ibaret sayar. Değişimi ise yaşamın kendisiyle özdeşleştiren filozofa göre, 

kendi çağının yaptığı hata, akılcılık ve tarihi yaşamın üstünde tutmasıdır. Oysa, 

Hegel’in ve onun gibi düşünenlerin tarihi kutsamasının aksine tarihe başkaldıran kişi 

erdemli kişidir. Çünkü o kişi tarihi de yaşamın hizmetine sunan güçtedir. Ona göre 

bir ulus seçkin insanların hatrına ayakta kalır da denilebilir. Büyük insan, en yüksek 

değer sayılan yaşam değerini meydana getirendir. Burada Nietczsche yaşamdan neyi 

kastediyor? sorusu ortaya çıkar. Darwin’in doğal ayıklanma kuramı buna cevap 

olabilir. Sürekli değişen yaşam olgusunda güçlülerin hayatta kaldığı anlayışı ahlaka 

da yansır. Yığınların kendini feda ederek üst insanı belirlemesi, insanın köprü olarak 

üst insana ulaşması böyle gerçekleşir (Akarsu, 1979, s.46-48). 

Bir toplumun sanatına, ahlakına, dinine, hukukuna dair bilgi sahibi olmak için 

öncelikle o toplumun ekonomik yapısına ve üretim sürecine hakim olmak gerekir. 

Yüzyılın toplum felsefesi geleneğinde önemli bir yer edinen, Batı kültürüne ait 

felsefe geleneklerinden de bir ayrılışa karşılık gelen isim Marx’tır (Cevizci, 2020, 

s.861, 856). Onun etik kuramından sistematik şekilde bahsetmek zor olsa da modern 

kapitalist toplumun özüne yabancılaşan bireyinin yolunu çizdiği iyi çizgisinden 

bahsetmek yerinde olacaktır (Cevizci, 2020, s. 867). İnsan doğasıyla emek arasında 

doğal bir bağlantı olduğunu düşünen Marx, kapitalizmin bunu yabancılaşma yoluyla 

engellediğini savunur. Kapitalizm, amacımızın yansıması olarak emeği görmekten 

vazgeçme sebebimizdir. Emek artık para kazanmak için araç haline gelir. 

Yabancılaşmanın dört ayrı yapısı vardır. İlkinde üreticilerin kendileri için değil ücret 

karşılığı emeklerini satın alan kapitalistlere ürettiği “etkinlik yabancılaşması” 

bulunur. İkincisinde üretim etkinliğinin nesnesi olan, kapitalistlere ait “ürüne 

yabancılaşma” yaşanır. Üçüncüsünde kapitalizmde bozulan iş birliğinin ardından 

birbirine yabancılaşan bireyler çoğalır ve “iş arkadaşı ile yabancılaşma” safhasına 

geçilir. Son olarak da kapitalist toplum bireyleri kendi insani niteliklerinden 

uzaklaşarak bir makine gibi hareket ettikçe “insani etkinlikten yabancılaşma” yaşanır 

(Ritzer, 2011, s.53-56). 



90 
 

Marks için esas ahlaki iyi kişinin özgürce kendini gerçekleştirebilmesidir. İnsan, 

diğer insanlarla iletişim halinde yaşayan sosyal varlık olduğunun bilincinde 

kalmalıdır. İnsan varlığı olarak gelişmek, dil gelişimini, üretimi, paylaşmayı gerekli 

kılar. Bunlar da ihtiyacın özü belirlemesinin ardından, insanların özsel açıdan 

birbirine bağlılığının göstergesi haline gelir. Bir başka bilincine varılması gereken 

nitelik insanın nesneleştiren yapısıdır. Yani insan dış dünyaya açılarak üretim yapar 

ve ihtiyaçları dahilinde gerçekleşme süreci devam eder. İhtiyaçların bastırılması, 

karşılanmaması durumunda özle düzen içinde duran varoluş düzenden çıkarak 

yabancılaşma yaşar. Üretim insanın özüyle ölçülmelidir, özü ortaya çıkaranın ihtiyaç 

olduğu varsayıldığında, insanların birbirlerine ihtiyaç duymaları insanın özünü 

sosyalliğe çıkarır. İnsanların üretim, paylaşım gibi sebeplerle kurduğu ilişkiler iyi 

yönetilmezse, mübadele meydana gelir. İlişkilerin yönetimi iyi yapıldığında ise iş 

birliğine bağlı bir toplum gelişecektir. Marx, başkasına ihtiyaç duyan bireyin nesnesi 

olanların içine başka insanları da katar. Ancak nesneler burada özün parçası olmaları 

dolayısıyla araç değil, amaçtır (Cevizci, 2020, s.868-872).  

On dokuzuncu yüzyıl tarih alanında Hegel, din alanında Kierkegaard olmak üzere 

ahlakla uyuşmazlıklar içinde ilişki kurmuştur. Hegelciliğin ahlakı görmezden 

gelişinin ardında, gerçeği irdeleyen bir tarih felsefesi olarak kendini tanımlaması 

yatar. Düşünce yoluyla var olan dönemi özetlemek gayesi vardır. Oysa ahlak 

yapılması icap edeni işaret ettiğinden temelsizdir. Dolayısıyla evrensel herhangi bir 

söylem ahlakta ileri noktaya taşınamamaktadır. Kierkegaard ise, ahlak ve ödev 

konusunu değersizleştirir. Buna göre ahlaki insan kendine verdiği görevlerle erdeme 

varmaya çalışır. En nihayetinde erdemden de üstün görülen dinsel evreye geçiş 

yapılır (Russ, 2019, s.367,368). Kierkegaard’a göre Hegel yeniçağın insan merkezli 

duruşundan uzaklaşarak, insanı önemsizleştirmiş ve  ortaçağın Tanrı merkezci 

anlayışına yakın bir duruş sergilemiştir. Anlaşıldığı üzere Kierkegaard insanı odağına 

alarak, irrasyonel bir duygululuk sağlanmasıyla, felsefesinin asıl işlevinin insanın iç 

dünyasına ışık tutmak olduğunu ileri sürmüştür. Varoluşsal bir kendini keşfetme 

yolculuğu yapılmadan- ki bu Descertes’in öne sürdüğü düşünme aracılığıyla değil 

sezgisel açıdan yapılır- kişi özgürlüğü elde edememektedir. Özgürlüğe gelene kadar 

ilk yapılması gereken failin toplumdan ayrı bir terkedilme hissine büründüğü 



91 
 

endişeye kapılma halidir. Sonra kendini tanıyan birey “ekzistens” olarak Tanrı ile 

bağlantı kurar. Özgürlük ise bu bağlantı sayesinde kazanılır (Özlem, 2019, s.119-

121). Filozofun benimsediği us dışı varoluş anlayışı, her daim tek ve yalnız bir var 

olma halinden ileri gelir. Kiekegaard’ın insanı, Aristoteles’in düşüncesindeki gibi 

topluluğa doğal bir istekle girmemiş, içsel sorumluluktan kaçış için girmiştir. Ona 

göre kitle ahlakın ve doğrunun karşı tarafında işlemektedir. Kitlenin anlamı onun 

için, kitleyi meydana getiren soyut boşluklardan ibarettir. Hakiki bir topluluğa bir tek 

uzun yalnızlık serüveninden geçen bireylerin birleşimi ulaştırır. Ayrıca onun 

doğruluk üzerine fikri, ancak öznel açıdan varoluş esnasında yaşandığında doğrunun 

geliştiğidir (Akarsu, 1979, s.116-118). Varoluşçuluğun önemli yer edindiği 20. 

yüzyıl düşüncesine bakmak ve insanın özünü irdeleyen düşünceyi tanımak önem arz 

etmektedir. Nitekim, insan özgürce eyleyen olarak özgeci ya da bencil eylemlerinde 

yaptığı seçimlerle varoluşçuğun sınırlarına da girmektedir. 

1.8. Sinemanın Yüzyılına Genel Bir Bakış 

Modernizmin artık “izm” temelini güçlendirdiği yirminci yüzyıl, otomobil, 

sinema, gökdelen, soyut sanatın icadıyla kendini tanıtır (Öçal, 2015, s.10). 

Moderniteye atılan adımlarla her alanda köklü değişiklikler meydana gelmiştir. 

Modernitenin doğuşu ile bilimlerin temellendirilmesi ve temsiliyet çözümlemesine 

bağlı disiplinlerin ortaya çıkışına dek gelişen çizgiden bahsedilebilir. Örneğin 

matematikçiler mantığın sorgulamasını yapmaya başlar. Fizik ve kimya alanındaki 

gelişmelerle Newton’dan kalma mutlak zaman ve uzam anlayışının üstüne çizgi 

çeken Einstein, izafiyet kuramıyla çığır açmıştır. Aynı etkileyicilikte bir uğrak da 

biyoloji alanıdır. Darwinci evrim teorisiyle doğa tarih alanına girmiştir. Dilbilimsel 

gelişmelerde Saussure’nin çalışmaları yol gösterici olurken, psikanalizde Freud17’un 

fikirleri öncü durumdadır. Bu süreçte felsefi düşüncelerde daha yavaş bir ilerleme 

görülse de derinliği diğer disiplinlerle eş değerdir (Delacampagne, 2010, s.4-6). 

Bu yüzyılda Kıta Avrupası felsefesi kilit noktayı oluşturur. Özellikle 

Almanya ve Fransa’da, aydınlanma karşıtı olarak beliren felsefi düşünceler; 

                                                           
17 İnsan ile ilgili kavramların klasik yanını yıkan ve öznenin kendisi hakkında bildiği şeyleri alt üst 

eden bir şüphe dönemini başlatır. Böylece insan karar verme, arzu ve tutkularını edinme gücünü 

elinde bulundurmamaktadır. Freud öznenin mutlak halini ortadan kaldıran, usdışı gerçeklikten 

bahseden önemli isim haline gelir (Russ, 2019, s.414,415). 



92 
 

fenomenoloji, varoluşçuluk 18 , hermeneutik, Frankfurt Okulu, postyapısalcılık, 

postmodernizm ve feminizmdir. Kıta Avrupası felsefesinde insan odak noktada 

tutulur (Cevizci, 2020, s.969).  

Yüzyılın önemli düşünce akımlarından bahsedersek, özgecilik bağlamında ilk 

uğrak noktalarımız aşağıdaki gibi olacaktır. 

i. Varoluşçuluk 

İrade sahibi insanın, iradesi noksan nesneler dünyasına gönderildiği 

düşüncesinin baskın olduğu, J. P. Sartre, K. Jaspers, G. Marcel ve M. Heidegger gibi 

önemli düşünürlerin içinde yer aldığı modern felsefe akımıdır (Küçükalp & Cevizci, 

2010, s.231,232). Özgecilik bağlamında bu akımın önem arzetmesinin temelinde, 

insana bakış açısı yatmaktadır. Ancak Foulquie’nin de belirttiği gibi varoluşçu 

düşünür ne kadar çoksa o kadar varoluşçuluk söz konusudur. Dolayısıyla kalabalık 

bir fikirler dünyasından belirli görüşlerin alındığı genel bir çerçeve çizmek zor da 

olsa imkansız değildir (Foulquie, 1991, s.33). Foulquie’e göre “Varoluş erişilmez, 

sürekli bir yükseliştir, kendimizi aşmadır; ancak özgür bir seçme ile gerçekleştirilen 

daha yüksek bir varlığa doğru bir gelişme ile insan var olabilir”. O halde insan, 

olmak istediği kişiyi seçerek özünü de seçmiş sayılır. Özün varoluştan sonra 

gelmesinin esas sebebi de seçim yapmanın ilk önce varolmayı gerektirmesindendir 

(1991, 40). Yine varoluşçuların yaptıklarını tanımlamaya çalışan Bakewell, şunları 

sıralar: Varoluşçular kişisel, somut insan varoluşuyla haşır neşirdir; İnsani varoluş 

diğer varlık türlerinden farklı konumlandırılır. Çünkü diğer varolanlar ne ise o olarak 

kalırken insan özgürlüğünden kaynaklı ne olmayı tercih ederse odur; Bundan ötürü 

yapıp ettiklerinden sorumlu kaynaktır; Kaygı belirerek insani varoluşun bir uzvu 

haline gelir; Sınırlara karşın daha fazlasını isteme söz konusudur, bu da insan 

varoluşunu belirsiz, sınırları olmasına rağmen aşkın hale büründürür (2021,s.33,34).  

Varlığın anlamına varoluş çerçevesinden bakan filozof Heidegger, insanın 

özünü varoluşunda arar. Heidegger’e göre, insan varlığın bir çobanı, varlığının 

                                                           
18  Yirminci yüzyılın ortalarında özgürlüğün altını çizmesiyle radikal tavırların dayanağı olan 

Varoluşçuluk, bilhassa 68 hareketlerinde duvardaki şu sözlerle kendini ifade eder: “Yasaklamak 

yasaktır”, “Ne Tanrı ne efendi”, “Akıllı insan yoktur, özgür olan veya olmayan insan vardır”, 

“Gerçekçi olun olanaksızı isteyin” (Bakewell, 2021, s.22). 



93 
 

sualini soran bir varolan olarak “Dasein” (burada olan) kavramına yerleştirilir. 

İnsanın varoluş sorusunu sorarak muhatap olduğu varlığın kendisi ise “Existenz” 

(varoluş) kavramıyla belirtilir. Onun yapmak istediği, tek insanın bir kerelik 

varoluşunu incelemektir. Ancak o bir hümanist gibi soyut insanlık sevgisi ile gerçek 

insanı göz ardı etmek istememektedir. Onun ereği varoluşsal kaygılarla somut ve tek 

bir bireyi, insanlar vasıtasıyla varlığın kendisini irdelemektir. O, herkesin mecburi 

biçimde içinde yer aldığı “Dünyanın içinde olmak” ve “Birlikte Olmak” şeklinde iki 

varlık durumu belirler (Akarsu, 1979, s. 119-121). 

Heidegger için her “dünya içinde varoluş” aynı zamanda “birlikte varoluş” 

(Mitsein) demektir. Tek başına kalmak isteyen bir dasein bile mitsein olmayı 

sürdürmektedir. Heidegger’in varlığı gündelik bir Varlık’tır. Bir çekicin işe yarayıp 

çivi çakmasını Varlık türü üzerinden nesnelere atfederek “el- altındalık” kapsamına 

alır. Eğer bu çekiç işe yaramaz, kullanılmaz ise “el- önündelik” varlık türüne dahil 

edilir. İşte düşünürün el altındalığı el önündelikten, birlikte varoluşu tek başına 

varoluştan üstün tutmasının açılımı budur (Bakewell, 2021, s.64-66). Yani insanın 

dünyayla karşılaşması bir eylemle, üretimle mümkündür. Bugüne değin insan 

dünyanın ürünüyken artık dünya insanın bir işlevi olagelmiştir. Anlaşılması gereken 

nokta dünyanın insan açısından kavranması icap etmektedir. Kişinin kendi ben’inin 

toplumsal tarafı, insanlarla birlikte olmaktan geçer. Birliktelik ise Heidegger’e göre 

herhangi bir kişiye işaret etmez, belirsizlik içerir. İnsan, bilinmeyen bir güç 

tarafından dünyaya adeta fırlatılmıştır. Düşünürün fırlatılma ile kastettiği dünyaya 

yabancı bir insanın özgürlüğüyle kendi yapı planını gerçekleştirmesidir (Akarsu, 

1979, s. 122-126).  

Özgürlüğü insan olmanın temeline yerleştiren filozof J. P. Sartre’dır. Ona 

göre insan her daim kendinden önde ilerler ve hayatı boyunca da kendini 

oluşturmaya devam eder. Onun özgürlüğü önceden belirlenmemiş bir yapıdadır. İşte 

Sartre’ın varoluşçu düşüncesinin temeli burada şekillenir: “Varoluş özden önce 

gelir”. Cümlenin açılımı şöyle olabilir: “Kendimi dünyaya atılmış bir şekilde 

bulduktan sonra kendimin tanımını (doğamı ya da özümü) başka hiçbir nesne ve 

yaşam formunun yapamayacağı bir şekilde kendim oluştururum”. Özgürlüğü 

sayesinde insan olmanın başat öğesi olan yapımın, eylemin devamlılığı kişiye 



94 
 

vurulan etiketi daha baştan yok eder (Bakewell, 2021, s. 6). Ona göre insan yabancı 

yerde olmadan kendi yurduna hakim değildir. Varlığın yabancısı da Hiçlik olarak 

onun felsefesinde yerini alır. Bu ayrımla birlikte “kendisi için varlık” ve “kendinde 

varlık” ayrımı belirir. Kendisi için varlık kendini sağlamlaştırma ereğiyle hiçliğe 

atılır. Burada bilinç meydana gelir. Soru sorma eylemi hiçliğin dünyada belirmesi ve 

kendi için olanın hepsinde hiçliğin yer alması söz konusudur (Akarsu, 1979, 

s.132,133). 

Sartre, kendini seçen kişinin esasında “insanı” seçmiş olduğunu ve kendine 

karşı mesuliyetinin başkalarına karşı da olduğunu iddia eder. Tüm bu süreç kişiyi 

bunaltıya, bırakılmışlığa ve ümitsizliğe sürükler. Sartre, bireyin bunaltısını 

maskelemesini, kendine sormadığı “doğru mu yapıyorum?” sorusuna bağlar. 

Bunaltının yolu her ne kadar başka insanların ölüm kalım savaşına karar verme 

sorumluluğuna da çıksa, eylemlerin ana unsuru olarak kalacaktır (Sartre, 2005, s.42-

45). Ona göre failin kendisiyle alakalı gerçeğe varması için diğer insanlardan 

geçmesi gerekmektedir. Kendini kavrayan birey, başkalarını da kavramış olur ve 

onları kendi varoluşunun sebebi sayar. Bir başkası kendini kötü, iyi veya kıskanç 

görmedikçe sahiden de olmamaktadır. Aksine kıskanç kabul ederse de kıskanç 

olmaktadır. Öyleyse denilebilir ki diğer insanlar varoluş ve kendini bilme 

bağlamında önemlidir (2005, s.61,62). Varoluşsal özgürlük düşüncesinde Sartre ile 

benzerlik gösteren isim Karl Jaspers’dır. Ona göre yapılan seçimlerden kişinin 

kendisi mesuldur, çünkü seçim kişinin ta kendisidir. Dolayısıyla kötü seçim yapma 

telaşı insanda iç sıkıntısına sebebiyet verir. Jaspers’ın önem verdiği başkası, kişinin 

varoluşunun da temelidir (Foulquie, 1991, s. 99). 

ii. Postmodernizm: 

Modernlik geleneksel olanla zıtlık içinde aktarılarak, toplumsal evrenin ilerici 

ekonomik ve siyasal rasyonelleşmesini ve farklılaşmasını içerir. Postmodernlikten 

bahsetmek ise modernlikten kopuşta kendine has örgütleyici bir toplumsal totalitenin 

meydana gelişini barındıran çağ değişikliğini gerektirir (Featherstone, 1996, s. 

21,22). Postmodernizmin anlamsal açıdan netliğe kavuştuğu söylenemez fakat 



95 
 

“yüksek modernizmin yerleşik biçimlerine karşı özgül bir tepki” olarak meydana 

geldiği söylenebilir (Sarup, 2010, s.204).  

Vassily Kandinsky’nin 19. Yüzyıl ile 20. Yüzyıl karşılaştırmasını yaptığı 

denemesinde “ve” ile” veya” ayrımı dikkat çekmektedir. Ona göre 19. yüzyılın 

baskın özelliklerinde, “ya da” ile kurulan uzmanlaşma, ayırma, hesaplanabilen 

dünyaya, tek anlamlılığa bir çıkış varken, 20.yüzyılda “ve” ile kurulan yan yanalık, 

belirsizlik, çokluk, sorgulanan bağlam, çift değerlilik vardır. “Ve” 19  öylesine 

belirsizdir ki, düzensizliğin, sınırsızlığın ifadesi haline gelmiştir (Aktaran:Beck, 

2005, s.9). “Ve ister istemez yabancılığın yabancılaşmasına, aidiyetin 

aidiyetsizleştirilmesine yol açar ve bu bir tehdit olarak yaşanır” (Beck, 2005, s.11).  

“Modernliğin Eleştirisi” adlı kitabında Touraine, gelenekselin tahtını alan 

usçuluğun bireyi kurtarmada başarısız olduğunu vurgular. Modern düşüncede 

düşünsel alandaki maddeci tavır, sosyal alanda da iyilik ölçütüne toplumsal yararlılık 

şeklinde yansır. Dengeli ve akılcı toplumun gelişmesinde ön koşul insanları 

bencillikten özgeciliğe geçirecek bir görev bilincine eriştirmektir. Çoğu ülke bu 

yaklaşımı toplumsallaşma ve akılcılık yolunda eğitim hayatında uygulamaktadır. 

Touraine, geleneksel ahlakın bireyi tutkularından arındırmaya çalıştığında dahi birey 

odaklı olduğunu ancak modern ahlakın insanların kendilerini toplumsal çıkar uğruna 

feda etmesinin bireyci bir yanı olmadığını belirtir. Ayrıca modern toplumda kitle 

toplumunun varlığı da bireycilikle arasına mesafe koyan bir durumdur (2002,s.283-

285). 

                                                           
19 Çağımızın toplumsal yapısı 21. yüzyıla adım atarken farklı biçimlerde nitelendirilmektedir. Nasıl ki 

“Tarım Devrimi” “Tarım Toplumu”nu, “Sanayi Devrimi, “Sanayi Toplumu”nu gerektirdiyse bu 

yüzyıl da “Bilişim Devrimi” ile “Bilişim Toplumu”na kapı açar. Kültürel yapı açısından sanayi 

toplumunda modernizm, bilişim toplumunda ise postmodernizm hakimdir. Bilişim toplumu 

beraberinde “Risk Toplumu” kavramını da getirmektedir. Bu terimde toplumsal, kültürel alanlardaki 

tehlikelerin varlığına dikkat çekilir. 20. yüzyılda “ve”nin bulanıklığının kaotikliğe kucak açışı, 

postmodernizmin de niteliklerinden görülmektedir. Ve’ye ait bu bulanıklık insanlarda da 

yabancılaşma, aidiyetsizleşme sorunları ile korku uyandırmaktadır. Risk toplumunun yarattığı 

güvensizlikler, sosyal bütünleşmeye de zarar vermektedir. Eşitsiz toplumdan güvensiz toplumun değer 

sistemine geçiş, eşitliğin olumlu imajından riskin olumsuz imajına da geçiş demektir. Yani iyi için 

çabalamak yerine kötüyü engellemenin gaye edinildiği döneme geçiş vardır. Çelişkili biçimde 

güvensizlik, güvensizliğin üretimine neden olmaktadır (Bayhan, 2002, 188-194). 

 



96 
 

Modernizmin vadettiği akıl yoluyla sorunları giderme ve adeta bir cenneti 

yaşatma olanağı aksi şekilde yoksulluk, savaş benzeri sorunların devamıyla tamamen 

yok olmuştur. Başta Frankfurt Okulu tarafından eleştirilen bu durum, postmodernizm 

ile evrenin kaosluğu ve anlamsızlığı üzerinden açıklanmaya çalışılmıştır. Kısacası 

evrenin tamamını tek bir neden veya gerçekle açıklamanın imkansızlığı, pek çok 

açılımın varlığı vurgulanmıştır. Kurumların tamamının ve getirdikleri sistemlerin 

gerçeklikleri sorgulanabilirdir. Kavramların kurmacalığı, hepsinin farklı hayat 

tecrübesine dayanması onları ideolojik kılar. Bu da insanların bütününü bağlayıcı bir 

kavramdan ayrı düşürür (Kale, 2002, s. 33-35). 

Postmodern dünyanın betimlemesini “simülasyon” üzerinden açıklayan 

filozof Baudrillard 20 ’dır. O, nesnelerin veya olayların yeniden üretildiği bir 

simülasyon sürecinden bahseder (Ritzer, 2011, s.638). Baudrillard’ın topluma, 

kültüre, üretilenlere bakışı bunların simülakr kavramına yakınlığı ile ünlüdür. 

Konunun aydınlığı için ilk önce açıklanması icap eden Baudrillard’ın gerçekliğe dair 

tanımlarıdır. Çünkü postmodern dönemde iyinin ve kötünün, doğru ve yanlışın “içe 

bakış” ile nasıl birbiri içinde eridiği böyle ortaya çıkacaktır.  

Gerçekle artık bir bağlantımızın kalmadığı başka bir zamana, simülasyon 

çağına geçilmiştir. Herhangi bir taklitten ziyade, “gerçeğin tüm göstergelerine sahip, 

gerçeğin tüm aşamalarına kısa devre yaptıran kusursuz, programlanabilen, 

göstergeleri kanserli hücreler gibi çoğaltarak dört bir yana savuran bir makinadır. 

Gerçek bir daha asla geri dönmeyecektir”. Baudrillard’ın gizlemek tanımı; “sahip 

olunan şeye sahip değilmiş gibi yapmak”, iken simüle etmek “mış gibi” yapmaktan 

daha farklı, semptomları kendinde gösteren bir hasta gibidir (Baudrillard, 2018, 

s.15). Baudrillard, simüle edilen dünyanın haricinde bir şey olmadığını ve 

simülasyonun mantığı dışlamasından yana olsa da bunun mümkün olmadığını 

savunur. Var olduğu şekliyle bir dünya kurmak için yanılsama gereklidir. Gerçekliği 

kavramlaştırmak, onu kişilere gerçek kılmak için yanılsamaya olan ihtiyacımız, onun 

silinemezliğine kapı açar. Ancak gerçek olduğu düşünülen olgu Baudrillard’ın 

toplumun yaşamına dair gerekli gördüğü bir başka yanılsamadan ibarettir. Öyleyse 

                                                           
20 Burada Baudrillard’ın kendini Post-modern bir düşünür olarak tanımlamadığını aksine bu kavramın 

manasızlığını vurguladığını hatırlatmak yerinde olacaktır. 



97 
 

denilebilir ki, yanılsama ve baştan çıkarma aynı anlamlandırma sisteminden türeyen 

gerçeğe meydan okuma yoludur (Toffoletti, 2014, s.40). 

Gerçekliği zihinsel bir süreç olarak belirleyen düşünüre göre gerçeklik 

ilkesinin silikleşmesiyle diyalektik bağla ayrılan kutuplar iç içe geçmiştir. Gerçeklik 

ilkesi kaybolan toplumların geleceğe dair umutları da kaybolduğundan, simülasyon 

evreninin çemberine giren hayatın yeniden üretim sürecinin başlaması 

gerekmektedir. Bu evrende zıtlıklar ve kutuplar birbiri içine geçerek belirsizleşmiştir 

(Güzel, 2015, s.71,72).  

Baudrillard’ın toplumsala yaklaşımında, öznelerin önemi azalmıştır. O, 

teknolojik gelişmelerin, siyasetin, medyanın öncülüğünde kitlelerin “kütle” oluşunu 

gündeme getirmiştir. Postmodern toplum, kitle iletişim araçları ile kendine tüketimi 

temel alarak, hipergerçeklik üzerine kurulmuştur. Böylesi bir toplumda kitleler değer 

ve ilkelerden bihaber niteliksiz bir çoğalma halindedir. Ona göre toplumsalın 

nihayete erişi postmodern dönemle beraber yaşanmıştır. Artık, insanların istediği 

gösteriden ibarettir ve örgütlenmek, ortak bilinçte olmak neredeyse imkansızdır 

denilebilir. Dolayısıyla insanlar Nietczsche’nin üst insanının aksine bir yolculukla 

toplumsalın soluklaştığı ahlaki bir çöküntü ile karşı karşıyadır (Dikmen, 2022). 

Postmodern toplulukların, usçu, değişken ve akışkan olduğunu savunan isim 

Bauman’dır. Ona göre, üyelerinin ilgilerini diri tutmak yaşamaya devam etmeleri 

açısından önem taşır. İnsani ilişkilerin ahlaki düzenlemesi modern çerçevede sona 

gelmektedir. İlki din ve devlet kurumları tarafından ahlaki sorumluluğun kişilerden 

alınması, ikincisi ise kişinin eylediğiyle ilgili ahlaki sorumluluk hissetmemesi olmak 

üzere iki modern şekil bulunur. Ancak bu iki biçim de yaşadığımız dönemde sorun 

teşkil etmektedir. Kişilerden alınan sorumluluk kaygısı geri gelmekte ve evrensel 

ahlaka yönelik bir kod bulunmamaktadır (2002, s.53). Bauman, insani ilişkileri, 

ötekinin iyiliği ve refahına dönük bir sorumluluk katmanında tutulduğu sürece ahlaki 

bulur. Öteki’den kasıt Levinasçı bir yaklaşımla, dışlanmayan, hatta onun uğruna 

çıkar kaygısı, cezalandırılma korkusu veya ödüllendirilme beklentisi olmaksızın 

sorumluluk alınandır. Ötekinin kimliği yahut ne işlerle meşgul olduğunun da bir 

önemi yoktur. Sorumluluk, görev olarak kabul edildiği sürece ahlakidir. Bauman, 



98 
 

Jean-Francois Lyotard’ın çocuk metaforundan hareketle, insanlığın genelinin 

yetişkin rasyonalliğinden çocuk hümanistliğine geçiş yapmasını öğütler. Böylece 

kaybolan çocuksu ruh, insanın temiz kalan yönünü gün yüzüne çıkaracaktır (Kara, 

2013, s.33,34). 

Bauman, modern öncesi zamanı, “ben seni izlerim sen beni izlersin” şeklinde 

paylaşılan geleneklerin içine herkesin itildiği ortam olarak tanımlar. Modern zamanı 

ise, tanıdıklıktan uzak yabancıların ortamı şeklinde tanımlar. Geleneksel zamandaki 

“etraftakilerin gözetimi” durumunun modern zamanda yokluğu, ahlaki yaptırımı 

ancak zorunluluk pençesinde olanaklı kılmıştır. Oysa postmodernitenin yapıp 

etmelerdeki sınırsızlığı, insanları yeniden ahlaki zorunluluğa sevk etmektedir (2002, 

s.54). 

Postmodern bireyin ben-odaklı karakterinin kendisini kendi gücüyle belirleme 

gayretinden hareketle, onun özgürlüğü sonucuna varılabilir. Ben odaklı karakterin 

itici gücü kendinin kim olduğuna kendisinin karar vermesi ve kendini 

gerçekleştirmesidir. Kimse kişiye iyi-kötü, doğru-yanlış hakkında bir yönlendirmede 

bulunmamalıdır. Altı çizilmesi gereken şey, “benim ben olduğum gerçeğinin ben 

odaklı biçimde üretilmesidir”. Ancak postmodern ben odaklılığı egoizmden ayrı 

tutmak yeğdir. Çünkü egoizmin açgözlü tutkusu gibi, ben odaklı birey başkasının 

zarar gördüğü şeyden kendine kâr sağlamamaktadır (Funk, 2013, s.55-58). 

Postmodernin iddia ettiği gibi küresel gelişmelerin moderniteye zıt olduğu 

fikri doğru değildir, aksine modernitenin devamıdır denilebilir. Toplumlar iletişim 

araçları sayesinde birbiriyle iletişim kurar ve bilgi alışverişi küresel boyuta taşınır. 

Kapitalizmin etki kapasitesi küreselleşmeye denk gelir. Küreselleşme, küresel 

öznenin kimliğinden ayrı düşünülemez bir kavramdır. Küresel öznenin doğası etkin 

kalmayı becerebilir. Noetik özne, kendi aklının kılavuzluğunda kendi dünyasını 

kurar. Rönesans’ın ve Aydınlanma döneminin öznesi tam olarak böyle bir öznedir 

(Erkızan, 2004, s.59-61). Toplumlar farklı alanlarda küreselleşme aşamasına 

geçmişken global etiğin olma ihtimali sorgulanmaktadır. Küresel etikte, kişisel ve 

ulusal etiğin üst seviyesinde, tüm insanları çevreleyen evrensel bir etikten 

bahsedilmektedir. Kaynak olarak insan aklını kullanan global etikte akıl tarafından 



99 
 

bağımsız olarak değerler meydana getirilir. Dinlerin metafiziksel doğaları 

evrenselliklerinin önünde engeldir. Dolayısıyla insanlar artık iyi-kötü ya da doğru 

yapanlar-yanlış yapanlar şeklinde ayrılmayacak, ahlaki eyleyen-ahlaki eylemeyen 

şeklinde ayrılacaktır. Kötü insan veya iyi insan yerine iyi eylem ve kötü eylem 

kavramları yerleştirilecektir. İyi ve kötü, inançtan arındırılınca geriye ahlaki eylemin 

objektif önermeleri kalacaktır (Ceylan, 2004, s.127-129). Evrensel hak yolunda, 

kişisel ve ulusal bencilliğin izinden gitmek global etikten bir adım uzaklaşmaktır. 

Global etiğin ana kuralları içinde özgecilik, doğruluk, dürüstlük, yardımlaşma, 

insanları araçlaştırmama önemli  yer edinir. Bu etik kurallar insan aklının doğası 

gereği kültür ayırt etmeksizin her toplumda bulunur. Ayırt edici kısım, uygulanıp 

uygulanmama durumunda yahut uygulanma şeklinde yatar. Yapılması gereken esas 

işlev, kurallara mani olan taşları ayıklamaktır. Bunların en önemlileri milli ve dini 

kimliklerin çifte standartlık yapısıdır. Örneğin; kendisiyle aynı dine mensup birine 

haksızlık yapılınca kişi hoşnutsuzluk yaşarken, başka dine mensup insana yapılan 

aynı harekete sessiz kalabilmektedir (Ceylan, 2004, s.130,131). 

iii.Frankfurt Okulu: 

Araçsal rasyonalizmde esas gaye, amaca etkili şekilde ulaşma aşamasındaki 

rasyonalite çizgisini belirlemektir. “Başlangıcında Horkheimer ve Adorno’nun 

bulunduğu, Herbert Marcuse ve Walter Benjamin gibi teorisyenlerle devam eden, 

günümüzde ise Jürgen Habermas’ın yoğunluklu felsefi ve sosyolojik çalışmalarıyla 

temsil edilen eleştirel teori veya başka bir ifadeyle Frankfurt okulu düşünürlerinin 

eleştirilerinin merkezinde, modern bilim anlayışının vücut vermiş olduğu 

Aydınlanmacı araçsal rasyonalizm yer almaktadır” (Küçükalp & Cevizci, 2010, 

s.188, 189). Frankfurt okulu mensuplarının eleştiri anlayışı hakimiyet, kitle kültürü 

ve kültür endüstrisinden etkilenmiştir (Veysal, 2010, s. 110). Eleştirel kuramın 

yaptığı, tekelleşmeye meyilli olup faşist ideoloji ile harmanlanan kapitalist sistemin 

egemen bürokrasi anlayışıyla bireyleri nesne haline getirmesi halini eleştirmektir. 

Ayrıca pozitivizmi21 de geleneksel ile yakın ilişkisi sebebiyle eleştirmişlerdir. Çünkü 

                                                           
21 Pozitivizmi 20. Yüzyılda eleştiren önemli bir isim de sezgiciliğin kapısını aralayan Bergson’dur.  O, 

toplumsal ödev ahlakını kapalı, insani ahlakı ise açık sayarak birbirinden ayırır. Toplumsal ödev 

ahlakında insanı dışlanma korkusuyla toplumcul kılan emirler, yasaklar, yükümlülükler ve ödevler 



100 
 

amprisizm ve pozitivizm doğa bilimlerine bağlı olarak deneyle elde edilip toplumsal 

onay alan bilgiye öncelik verirken, eleştirel kuram için bilgi, insan eylemlerinin 

haricinde ve eylemden üst konumda tutulmaması gereken, oluş halinde olandır 

(Ceylan D., 2019, s.33).  

Eleştiri kuramının düşünsel temelleri; nesnel aklı genele yaymaya çalışmak 

ve toplum olarak akılsal bir yapı sunmak; diyalektikte, nihai yargıdan kaçınan açık 

uçluluğu tercih etmek, kapitalizmi insanın olumsuzlaması olarak, iktisadi ilişkileri 

toplumu bireyciliğe mecburi bırakan olarak kabul etmektedir. Kuram, doğaya 

hakimiyet sağlamak isteyen insanın aklı araçsallaştırmasının ve bunun kişinin 

kendine bile dokunmasının altını çizer. Kültür endüstrisi, iktisadi olguların insani 

olguları aştığı durumun bir sebebi olur. İnsani etkinliğin temelinde yer alan 

dayanışma bundan böyle topluluk çıkarını gözetmez, şahsi çıkarların gözetimini 

sağlayan mekanik birlik haline gelmiştir (Veysal, 2010, s.118,119). 

“Bir hedefin herhangi bir öznel kazanç ya da çıkardan bağımsız olarak, kendi 

başına taşıdığını sezdiğimiz erdemleriyle akla uygun olabileceği düşüncesi öznel 

akla tümüyle yabancıdır; en yakın faydacı değerlerin ötesine geçip, kendini 

toplumsal düzenin bütünüyle ilgili düşüncelere adadığında bile böyledir bu” 

(Horkheimer, 1998, s.55). Horkheimer’a göre öznel akıl düşüncenin sınıflandırma, 

tümdengelim becerisine karşılık gelen soyut işleyişidir. Nesnel akıl, parça ile bütün 

ve öz ile görünen arasındaki ilişkiyi fark eden akıldır. Yüzeysel değil, görünenden 

derin bağı kuracak akıl nesneldir (Dellaloğlu, 2007, s.34). Aklın 

biçimselleştirilmesinin neticelerinden bazıları olan, gücü akla ve aklın tabiatına bağlı 

bulunan mutluluk, eşitlik, adalet gibi kavramlar düşünsel açıdan temelden 

sarsılmıştır. Her ne kadar amaç olmaya devam etse de onları değerlendirecek aklın 

                                                                                                                                                                     
bulunur. Bunlar bir nevi genelin iyiliği için bireyi fedaya sıcak bakan, ileride doğa yasası gibi bir şekle 

bürünen toplumda da kişinin doğumundan itibaren adeta a priori işleyişinde  alışkanlık haline gelmiş, 

rasyonel olmasının şart koşulmadığı toplumsal buyruklardır.  Açık biçimdeki insani ahlak ise, sevgi, 

heyecan gibi belirteçlere sahiptir. Bu ahlakın temeli topluma dayanmadığından insanların bazılarının 

şahsında yer alır. Tüm insanlara davet niteliğindeki temsilin tek kişi üzerinden yapıldığı, insanlık 

sevgisini kendine kılavuz eden gönüllü ahlaktır. Kapalı ahlaktaki belli bir nesneye eğilen sevgiden 

farklı olarak sınırsızlığa dayalı nesnesiz bir sevgi içerir. Kapalı ahlakın statikliğinin karşısında açık 

ahlakın dinamik yapısı belirir. Çünkü açık ahlak fikirden ziyade bir durumdur, ideal kişi, örnek insan 

temsilidir. Kapalı ahlaktan açık ahlaka büyük oranda dinler ve peygamberlerin etkisiyle geçilmiştir. 

Dinlerin özündeki mistisizmin varlığı Bergson’un dayanak noktasıdır (Gündoğan,2010, s. 92-102). 



101 
 

onayından yoksundur (Horkheimer, 1998, s.69). Kendi derdine yine kendi çare 

olmaya çalışan insanlar bireyselliği zayıf düşürmektedir. Toplumdan kesin surette 

ayrılan birey yanılsama olarak kalacaktır. Nihayetinde özgürleşme isteği, empati 

kurabilmek gibi beğenilen insani nitelikler yalnızca kişiselde değil toplumsalda da 

vardır. Gelişmiş toplum, gelişmiş bireyi yaratır. Kişi ancak, toplumun kitle kültürü ve 

kolektifleşme dönemindeki atomlaşmadan kurtuluşu ile kendi de kurtulur 

(Horkheimer, 1998, s.150).  

Eleştirel kuramcılar Marx’ın sınıfsız toplum çabasını, özne-nesne, toplum-

birey ve şey-düşünce arasında özdeşlik kurulamaması sebebiyle boş bulmaktadır. 

Marx’ın felsefesini geliştirilebilir nitelikte ele almışlardır. Adorno ve Horkheimer’ın 

ekonomik ve kültürel ilişkilerin karşılıklı incelemesini yapmaları buna dayanır 

(Rutli, 2019, s.19,20). Kant’ın kritik felsefesi Eleştirel kurama ilham vermiştir. 

Özellikle Horhheimer’da bireyin öneminin altını çizdiren düşünce Kant’a 

dayandırılabilir. Bu düşüncede birey, topluma feda edilmeyecek bir değere layık 

görülmüştür. Ancak Kant’ın ahlak felsefesinde eleştirdikleri taraflar da yok değildir. 

Örneğin Kant’ın ahlaki koşulsuz buyruğundaki anlayış, faili topluma feda eden 

yapıdadır. Öyle ki ödeve odaklanan ahlaki buyruk, ödevin neticesini göz ardı ederek 

yalnızca kişinin kendini fedasına yönelmiştir. Yani birey ne uğruna kendini feda 

ettiğini bilememektedir. Kant’ın ödev ahlakının olması ihtimali söz konusu ise neden 

hâlâ olmadığı sorunsalında, toplumsal düzenin hatalı şekilde yer aldığı gerçeği gözler 

önüne serilir (Rutli, 2019, s.20-23). Gel gelelim Horkheimer’ın bencil bireyi ele alışı 

Nietzsche gibi ya da faydacılar gibi değildir. O, bencil bireyini toplumsal etkileşimle 

mutluluk duyan, dolayısıyla toplumla zıt noktalarda şeyleşmeyen şeklinde 

düşünmüştür (Jay, 2014, s.116). 

Sinemanın ideolojik kanadına geçmeden evvel, kültürün insanlara benzerlik 

bulaştırdığı, kitlelerin bu benzerlik ile kitle iletişim araçlarının da etkisiyle 

edilginleştiği Adorno’nun düşüncesine değinilmelidir. Adorno’ya göre kültür 

ürünleri kapitalist sistemin bir parçası haline gelmiş ve her şeye benzerlik 

bulaştırmıştır. Adeta meta üretimi yapan sanayilerden farksız konumda bir kültürel 

üretimden bahsedilebilir (2011, s.19). Kültürün insanla uyumlu toplum yarattığı fikri 

git gide ideoloji halini almıştır. Kültüre boyun eğilerek sistemin ortaya koyduğu 



102 
 

davranış kalıplarına göre hareket etme durumu da kabul edilmiş sayılır. Dolayısıyla 

doğru-yanlış gibi belirleyiciler sistemin normlarına uygun olarak tasarlanmıştır. 

Kültür endüstrisinin elediği haberler doğrultusunda gerçek yerine yalan, yalan yerine 

gerçek konulmaktadır. Böylece sistemin mantığı ne ise kitle iletişim araçları o 

doğrultuda eylemekte ve nesnellik kendini sistemin ellerine bırakmaktadır (Çimen, 

2020, s.2318). Kültür endüstrisinin bir kolu olan sinemanın, ideolojik söylemi, 

insanlara benzerlik bıraktığı gerçeğiyle örtüşmektedir. Ekran karşısında edilgin hale 

gelen bireylerin kapılıp gittiği dünya ve bu dünyanın bıraktığı izler ayrıca 

incelenmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

KLASİK ANLATI SİNEMASINDA ÖZGECİLİĞİN YERİ NEDİR? 

Sinemanın, toplumla diyalektik bir bağı vardır. Sinema, ortaya çıkmak için 

kendine gereken belirli araç gereçleri toplumdan temin etmektedir. Öyle ki, ortaya 

çıktığı toplumdan kültürel açıdan ayrılmaz bir bütün olduğundan, içinde yer aldığı o 

toplumun da araştırılması gerekmektedir (Elitaş, 2021, s. 12,14). Toplumsal 

değişimler sinemanın yapısal değişimine, filmlerin temalarına dek etki etmektedir. 

Toplumsal yapının düşünce temelini etkileyen seyircinin, filmdeki konulardan 

etkilenip fikrini o yönde belirlemesi mümkündür. Toplumun gelişmesi insanların 

düşüncelerindeki değişimlerden etkilenmeye açıktır (Esen, 2019, s.186). Toplumun 

sanatına, ahlakına, dinine, hukukuna dair bilgi sahibi olmak için öncelikle o 

toplumun ekonomik yapısına ve üretim sürecine hakim olmak gerekmektedir. 

Sinema bulunduğu dönemin ihtiyaçlarına ve hislerine göre biçim alır. Eski 

Yunan tiyatrosunun katharsisi ile duygusal doyuma ulaşan seyircinin yerini sinema 

seyircisi almıştır. Sanatın çıkış noktası mikro evrendekilerin makro evrene 

aktarılmasına bağlandığında, sinema diğer sanat dallarını içine alabilen kendinden 

kaynaklı bir aktarma özelliği olan sanattır denilebilir. Simülasyon ve mimesisin etkili 

olduğu bulunduğumuz bu dönemde, aktarılanların görsel-işitsel yapısı ilgiyi diri 

tutmaktadır (Özçimen, 2020, s. 1,2). 

Söze22 yönelik anlatımdan, tiyatro ve sinemaya dair göze yönelik anlatıya 

gelmek, yapısal bir dönüşümü gerekli kılmaktadır. Çünkü sözün anlatıcı öğesi 

özgürken gözün anlatıcı öğesi gizlenmek mecburiyetindedir. Sözlü kültürün anlatı 

geleneğinde yazının imkansızlığı sebebiyle belleğe dayalı, anlatıcının öncülüğündeki 

“Epos” vardır. Nasıl oldu sorusuyla ilgilenen olay örgüsündense, ne oldu sorusuyla 

ilgilenen öyküye yer verilir. Anlatının diegetik ve mimetik olmak üzere iki türü 

vardır. Toplumsal nitelikteki Epos’tan bireysel nitelikteki dramaya geçilmektedir. 

Epos, bölünmemiş, sosyal tabakadan yoksun bir topluluğun anlatısıdır. Bireylerin 

                                                           
22 Doğal seçilim sonunda primatların hepsi bir şeyler yapmaya adapte olmuştur. İnsan ise konuşmaya 

yatkın ve bundan keyif duyan canlılar olarak gelişmiştir. Evrimsel bakışta insandaki konuşmanın 

gelişiminin iki sebebinden biri, sosyal statü kazanımında önemli oluşu, diğeri ise psikolojik nedenle 

dinlenmeye ihtiyacımızın oluşudur (Poe, 2019, s.60).  



104 
 

paylaşımları, konumları ve inançları farklı değildir. Bireysel edimler topluluğun 

çıkarına dönüktür. O halde Epos’un temsil ettiği olgu, parçalanmamış bir toplumsal 

yapıdır. Anlatı kişileri de karakter değil, kolektif değerin temsilcisi olan tiplerdir 

(Ünal, 2015, s. 16,19). Epos anlatısı, iktisadi alanda sosyal tabakalaşmadan uzak bir 

topluluğa aittir. Bireyler arası ve toplumla birey arası herhangi bir çatışmanın varlığı 

söz konusu değildir. Uygulamalardaki önem, kişilerin değil toplumun çıkarına 

dönüktür. Toplumsal yapının uyumlu hali kültürü de eşitlikçi yapıda kılar. Epos, 

yaşamın bütün halindeki bilincinin bir çeşit ifadesidir. Bireysellikten uzak, topluluk 

adına bir anlamlandırma söz konusudur. Anlatıdaki kişiler toplumsal etiğin birer 

sembolü olarak, bireyselliğin yelpazesindeki karakterlerden değil, toplumsal 

değerlerin yelpazesindeki tiplerden meydana gelir. Tipler kutsallığın temsili gibi 

doğaüstü halleriyle, karakterin iyi ve kötünün çelişkilerini içinde taşıyan yanından 

farklı biçimde tasvir edilir (Ünal, 2015, s. 19-21). 

Kültür değişim yaşadıkça toplum da dönüşmeye doğru yol alır ve epik 

anlatıdan tam bir kopuş olmasa da insanın ferdi hayatına eğilen eserler gündeme 

gelmeye başlar (Evliyaoğlu, 2020, s.359,360). Mimetik anlatının toplumunda, 

Yunanistan’ın gerek toplumsal gerek iktisadi alanda yaşadığı dönüşümler ile eşitliğin 

ortadan kalkmaya başladığı, Eski Çağın kardeşlik anlayışının yitirilip, en yakının 

dahi yabancı görüldüğü Yeni Çağ’ın güvensizlik ortamı belirmektedir. Artık birey ve 

onun eyledikleri dışında önem arz eden pek de bir şey kalmamıştır. Rekabetin 

etkisiyle, bir eylemin gerçekleşmesi sadece gerektiği için belirli bir sürece yayılan 

yapılacak iş olmaktan çıkıp, başkasından önce yapılacak iş haline gelmiştir. Nitekim 

eylem hakkında bilgi de eskiden “ne oldu”ya dönük iken “nasıl oldu”ya doğru bir 

değişim içine girmiştir. Dramatik anlatımda, bireylerin odakta olduğu, kuşbakışından 

ziyade “yakından” izleme ile olaylar dizisinin gözün uzamından hareket ettiği 

kaybolan anlatıcı durumu söz konusudur (Ünal, 2015, s. 25-28,33). 

Edebi türler, epik, lirik ve drama olmak üzere üçe ayrılmaktadır. Yunancada 

“öyküleme, kahramanlık türküsü” manasına gelen Epos, halk sanatındaki tüm edebi 

eserleri içermektedir. Destan, roman, hikaye, öykü, nuvel, muamma, fıkra, masal 

epik tarzlardan bazılarıdır (Aslanyürek, 2004, s. 21,22). Yunanca “lir ile şarkı 

söyleyen şahıs” manasına gelen lyrikos, epigram, epitaf (mezar yazıtı), şarkı- türkü, 



105 
 

oda (kaside), methiye, edebi mektup gibi türlere ayrılmaktadır. Sonuncu edebi tür 

olan drama ise, eylem manasına gelerek, bir sözcükten ziyade o sözcüğün içerdiği 

eylemi kapsamaktadır. Bu da dramayı benimsediği ilke açısından diğer türlerden 

ayırmaktadır. Dramanın akla ilk gelen anlamında, oyuncuların bulunduğu diyaloglu 

piyes yer alır. Süreç içinde sinemanın içine dahil olan drama, elbette başka bir 

konuma geçmiştir. Dramatik eserlerin vodvil, trajedi, komedi, drama ve melodram 

olduğu yerde, trajik, komik ve dramatizm gibi estetik öğeler ile dramdan 

kaynaklanan katharsis, mimesis ve özdeşleşme gibi kavramlara hakim olmak önem 

arz etmektedir (Aslanyürek, 2004, s. 32,34-36).  

2.1. Mimesisten Katharsise  

İnsan taklit ederek öğrenme sürecinden zevk duyan bir canlıdır. Bu eğilim, 

ritm, uyum ve söylemle yerine getirilir. Diğer insanlara nazaran taklide yatkınlığı 

fazla olanlar şiirin doğmasında etkin olmuştur. Sanatın kuralla işlemesi, doğanın ise 

düzensizliği yaşatması doğanın sanatla harmanlanmasına ortam hazırlamıştır 

(Bozkurt, 1995, s.107). 

Aristoteles’e göre, mimesiste sanat türleri araçsallık, kullanılan nesneler ve 

icra tarzı açısından birbirinden ayrılmaktadır. Bu araçlar ritm, melodi ve mısra ölçüsü 

şeklinde çeşitlenir. Eylemi gerçekleştirenler taklit edildiğinden, ahlaki iyilik ve 

kötülük de taklit edilenin iyi veya kötü davranmasına bağlı olarak gelişir (2010, s.19-

21). Aristoteles’in ahlaksal bağ kurduğu sanat ise yücelik sıfatını yakıştırdığı 

tragedyadır (Bozkurt, 1995, s. 101). Platon da sanatın taklit ürününden öteye 

gitmediğini düşünmüştür. Ancak Aristoteles’in taklidi arınmanın ve ahlaki eğitimin 

ana unsuru kabul ettiği yerde o, taklidi moral değerleri yıpratan bir unsur olarak 

görmüştür (Bozkurt, 1995, s.40,28).  

Platon’un “Devlet” adlı yapıtında, şiir sanatında şairlerin gölgeler meydana 

getirip gerçekten uzak olduğu ve resim sanatının da taklidin taklidi olmaktan öteye 

gidemeyeceği vurgulanır. Ona göre, Tanrı bir sedir yaratarak onu kopyalarından 

arındırmış, asıl nesne haline getirmiştir. Marangoz ustası ise onu taklit ederek 

gerçeğin taklidini üretmiştir. Oysa ressam taklidin taklidini yaparak gerçeğe en az 

benzeyeni elde etmiştir. Tragedya şairleri de tıpkı ressamlar gibi taklidin taklidini 



106 
 

yapmaktadır (2016, s.380-382). Platon tragedya sanatının tutkuları beslediği 

gerekçesiyle, gerçeğin peşinden giden kişiyi yanılttığı düşüncesindedir. Platon’un üç 

ayrı mimesis tanımı vardır. İlki payalma (katılma), ikincisi özdeş olma, üçüncüsü ise 

benzemedir. Böylece tüm yaratılmışlar kendi arketiplerinin taklidi haline gelir 

(Bozkurt, 1995, s.85, 98).  

Platon’un taklidi idea fikrinden yola çıkılarak açıklanabilir. İdea aynı ismi 

taşıyan objelerin tümünü kapsayan bir söz, genel bir kavramdır. İnsanın duyumları 

fenomenler gerçeğinin ötesindeki ideaları görmeye yetkin değildir. İnsan, yalnızca bu 

dünyanın Tanrısal olana benzetilerek yapılan kopya görüntülerini algılayabilir. Yani 

gölgenin de ötesine giden hakikatten üç kat uzaklaşan bir süreç söz konusudur. 

Algılanan görüntünün görüntüsü icra edilmiştir. Sanatçı da taklitçi, benzetmeci 

olarak düşünülür. Kısacası Platon, sanatsal yaratıyı görünen gerçeği taklitle 

yetinmesi sebebiyle bilinçsiz, usdışı bir çaba olarak niteler. Ancak yine de politikacı 

ve ahlakçı yanı, Platonun sanattan pratik bir fayda gözetmesini sağlar (Şener, 2006, 

s.20,24). 

Platon’un mimesisi genel bir anlam içerir ve taklit sayılırken Aristoteles’in 

mimesisi özel bir anlam içerir ve sanatta yeniden yaratma sayılır. Savunusunu ise, 

sanatın dallara ayrılması üzerinden açıklayan Aristoteles, yalnızca taklitten ibaret 

sayılan bir sanatın dallara ayrılamayacağını düşünür. Doğadaki gerçeklerin sanat 

yapıtı olarak yeniden üretimi sanatın farklı fikirlerden türemesinden kaynaklanır. 

Onun mimesis yorumu hem mimik hem de yeniden yaratma olarak incelenebilir. 

Mimik taklidinde, bir horozun ötmesi ses ile, bir adamın yürüyüşü hareket ile taklit 

edilir. Oysa sanatın yeniden üretilmesi olan taklitte, yürüyen adamı taklit eden çocuk 

ele alınırsa, eylem aynı fakat görüntü farklıdır (Nutku, 2001, s. 35-38). 

İnsanlardaki içsel boşluğun taklit sürecine ilham verdiğini düşünen Myers, bir 

ihtiyaçtan kaynaklanan mimetik modelden bahseder. İnsanların bir şeyi arzulaması 

yahut gereksinim duyması başka insanların arzu ve gereksinimlerine öykünmeden 

kaynaklanır23. İç ve dış olarak iki tür mimetik istek rekabeti vardır. Birden fazla 

                                                           
23 Mimetizmi düşünme ile insanı düşünmenin aynı parantezde ele alınacağını savunan  isim olan  

René Girard, model olarak gördüğümüz kişinin arzularına öykünmenin bizim arzularımızı 

doğuracağını ileri sürer. Topluma ise arzu ile modeller arasında bir hiyerarşi belirleme görevi 



107 
 

kişinin bir nesneye olan ilgisi rekabeti ortaya çıkarır. Rekabetin daha fazla olduğu tür 

iç alandadır. Çünkü birbirine yakınlıkları artan kişiler söz konusudur. Oysa dış türde 

uzaklık sebebiyle rekabet daha azdır. Buna örnek olarak bir ünlüyü idolleştirerek her 

ne kadar hayranı olduğu kişiye temas etmese de onu saç şekli, tavırları gibi çoğu 

manada taklit eden bir gencin durumu verilebilir (Myers, 2012, s. 2,3). Taklit etme 

ile mimesisi ayıran şey, taklidin diğerlerinin davranışlarını yeniden üretme yolunda 

olumlu bir manaya gelmesi ve mimesisin rekabet kaynaklı derinden gelen 

olumsuzluk da barındıran içgüdüsel bir tepki anlamına gelmesidir. Ayrıca bir kişinin 

diğerinin arzusunu etkilediği süreç Girard için arabuluculuk olarak adlandırılır. 

Çünkü bu taklit model alma süreciyle dolayısıyla uzlaşımla bağlantılıdır (Andrade). 

Aristoteles, taklidi araç, nesne ve taklit şekli olarak üçe ayrırır. Taklit edenleri 

taklit ettikleri şeye göre iyi ve kötü olarak derecelendirmiştir. Tragedya ve 

komedyayı da bu dereceye tabi tutarak birinin günümüz insanlarına oranla iyiyi taklit 

ederken diğerinin kötüyü taklit ettiğini savunur. Sanatları nesneleri taklit etme 

biçimine göre de ayıran filozof, aynı nesnelerin aynı yöntemle fakat ayrı şekilde 

taklit etmenin mümkün olduğunu düşünür. Bu da anlatı aracılığıyla, kişilerin hepsini 

eylem halinde göstererek yahut onları taklit oyuncusu yaparak olur (2013, s.13,14). 

Sanat mimesis, mimesis de insanların, eylemlerin ve hislerin taklidi olarak 

düşünüldüğünde, taklidi karakter ile eylem bağlamında tanımlamak mümkündür. 

Karakter bağlamında taklit erdemli ve erdemsiz olarak, eylem bağlamında taklit ise, 

yaşanılan olay, gerçekleşmesinin imkansız olduğu olay, gerçekleşebilecek olay, 

seyirciye ileti amaçlı olay biçiminde türlere ayrılabilir. Eylem bazlı taklitte tecrübe 

edilen olayda sanatçı, insanların yaşadığı olayları hakikate uyum sağlayarak 

doğrudan anlatmayı yeğler. Tasvirin ötesine geçen ve işin içine yaratıcılık katan 

taklit “olabilecek olay”ın taklididir (Danış, 2019, s. 20-22).  

Foss’a göre bir şey dramatize edildiği an, anlatılacak durumun bir çeşit 

yanılsaması yapılır. Tiyatro sahnesinde canlandırma yapılması misali, olaylar 

yaşanıyor gibi canlandırılır. Oysa ki epikte herhangi birine anlatılan bir durum söz 

                                                                                                                                                                     
vermektedir. Hiyerarşinin belirlenmemesi durumunda bir çatışma ortamının gelişeceğini düşünen 

Girard, mimetizmin rekabete bağlı bu yönünü ortak nesneyi ele geçirme isteğine yordar. Artan rekabet 

sonucu değeri azalan nesne ile mimetizm, kötü neticelere varmaktadır (2010, s. 11). 



108 
 

konusudur. Hareketle taklit ettiğimiz dramatik anlatımın aksine burada bir tarif etme, 

sözlerle açıklama hali vardır (2016, s. 185). 

Tragedya ve komedya Atina’da gelişerek taklit tiyatral açıdan değer 

kazanmıştır. Tragedyanın, Tanrı Dionysos onuruna gerçekleştirilen törenlerde 

söylenen şarkılardan doğduğu düşünülmektedir. Koro şarkıları Dionysos’un kutsal 

hayvanı olan teke kılığındaki kaba dans figürleri sergileyen insanlar tarafından 

söylenmiştir. Şiirsel özelliğe, ilerleyen zamanlarda kavuşan şarkılara konuşan kişinin 

dahil olmasıyla tiyatronun diyalog merkezi meydana gelmiştir. Komedya da 

Dionysos için düzenlenen bağ bozumu törenlerinden oluşmuştur. Komedya, 

eğlenceli geçit törenlerinde açıkça  yapılan taklitlerin ürünüdür (Şener, 2006, s. 16). 

Aristoteles’in sanatı mimesisle başladığı gibi katharsisle de nihayete erer. 

Mimesisin sanatçı ile obje arası bağlantısı katharsiste alımlayıcı ve sanat eseri 

arasında bir bağlantıya dönüşür. Bu da doğa ve sanat yasalarının ayrımı sebebiyle 

obje ve sanat eserindeki güzelliğin farklılaşması demektir. Aristoteles’in sanatında 

zihinsel bağ kurma süreci rasyonalist şekilde işlemektedir. Hakikat ve tinsellik alanı 

mimesisle ilintilidir. Yani olanakların ve gerçeğin birleştiği yer mimesisten geçer. 

Böylece sanat, gerçek ile idealitenin buluştuğu, gerçeklikten ötede bir yer 

edinmektedir (Bozkurt, 1995, s. 99,100). 

2.2. Klasik Anlatı Sineması İyiyi-Kötüyü Çiziyor 

Anlatı, hayatı, insanı, ilişkileri vs. kavramaya ve açıklamaya yaramaktadır. 

Gerçeğin burada temsil edildiği şekilde, doğal olanın bu olduğu inancıyla konuya 

yaklaşılmasını sağlayan ideolojik bir araçtır (Güçhan, 1999, s.111). Anlatının klasik 

ve modern yapılarını incelemeden evvel, modernleşmenin özetini hatırlamakta fayda 

vardır. Modernlik, dinamizmin yansıması olan, yenilik yanlısı, geleneksel karşıtıdır. 

Öyle ki, insanın tüm yapıp ettiklerinin geleneksel süreçten arınması anlamına gelir. 

Modern toplumda davranışlar geleneklerle oturmuş kolektif davranışın bireysel 

ifadesi olmaktan ziyade, toplumun ve kültürün şartlandırdığı bireyselleşen failin 

kişisel seçiminin karşılığıdır (Tunalı, 2006, s.122). 



109 
 

Anlatı, kurgusal olan yahut olmayan edebi türlerdeki olay dizisinin anlatım 

şeklidir. Zaman ve uzam içinde ilerleyen neden-sonuç bağıntısındaki olaylar zinciri 

de denilebilir. Birtakım anlatı yöntemlerinden meydana gelen birliğe ise tarz denilir. 

Klasik ve çağdaş anlatı için tarz demek yerinde bir tanımdır. Sinemadaki belirli 

kurallar Hollywood’un klasik anlatı sinemasına aittir. Bir olay örgüsü etrafında, 

homojen bir zaman ile zamanbilimsel olarak ilerleyen klasik anlatı sineması, 

seyircide özdeşleşmeyi sağlar. Diegetik biçimin aksine mimetik bir yapıda anlatıcı, 

kameranın nesnel bir gözlemci gibi olaylara yaklaşarak seyircinin tanıklık hissini 

destekler (Gürkan, 2015, s. 17,18, Bordwell&Thompson, 2012,s.79). Klasik anlatının 

süresi, devamlılığı ve etkili tarihi onu klasik yapar. Hollywood, Amerikan stüdyo 

filmleriyle geliştirdiği tarzıyla bu anlatının başında yer alır. Doğal ve toplumsal 

sebepler anlatıyı etkilese de, şahsi psikolojik nedenler, kararlar, seçimler ve 

karakterin özellikleri odak noktadadır. Karakterin arzusu sayesinde anlatının devamı 

sağlanır. Bahsi geçen arzu anlatının gelişme yönünü belirleyen hedefi de meydana 

getirir. Hedefe ulaşma yolunda bir de engel vardır ki bu karşı güç tarafından 

belirlenir. Elbette hedefe ulaşma arzusu her film için geçerli değildir. Bazı filmlerde 

bireyler kahraman olmaktan uzaktır ve etkin değildir (Bordwell&Thompson, 2012, s. 

102). 

Klasik anlatı sinemasının biçimsel yanını, Aristoteles’in “Poetika” adlı 

eserinde belirttiği ve İlkçağ’dan beri ta ki Brecht’in teorisine kadar mutlak olarak 

kabul edilen “klasik dramatik yapı” meydana getirir. Aristoteles’in 24  kuramını 

geliştirdiği dram sanatının ana hedefi ve seyircinin hazzı “Katharsis (Arınma)”25 

kaynaklıdır. Aristotelesçi drama göre seyirci bir dizi mantık çerçevesinde neden-

sonuç zincirine bağlı olarak, gerçeklik yansılsamasının etkisiyle karakterle 

özdeşleşerek izlediği olaya katılır. Ayrıca klasik dramatik yapı herhangi bir olay, 

                                                           
24 Dram sanatıyla bağlantılı ilk tutarlı teorik çalışma Aristoteles’in Poetika’sıdır. Onun teorisi her ne 

kadar Yunan trajedisinin etkisinde gelişse ve norm örnek teşkil etmese de üç birlik kuramı önem arz 

eder. Bu kurama (yer, zaman, eylem) Shakespeare tarafından on altıncı yüzyılda karşı gelindiği 

eklenebilir (Efe, 1992, s.12). 
25 Acıma duygusu, kahramanın hak etmediği şekilde kötü bir durumla karşılaşmasından ileri gelen 

elcil bir duygu, korku ise aynı durumun kendine de olacağı kaygısından kaynaklı bencil bir duygudur. 

Aristoteles bu fikirden iki karşıt duygunun yarattığı heyecan yoğunluğunun katharsis adı verilen 

arınmaya ulaştığını düşünür. Oyun neticesindeki karar faslı, izleyenin en verimli algılama ve 

değerlendirme anını böylesi bir arınmaya mecburi kılar (Şener, 1997, s.84,85). 



110 
 

karakter ya da durumun dışta kalmasıyla bozulacak organik bir bütünlük içinde 

seyreder. Olay örgüsü ise serim, düğüm, çatışma, doruk nokta ve çözümden meydana 

gelir (Ersümer, 2013, s. 41-43). Karakterin izleyen tarafından basit ve hızlı biçimde 

algılanması ile izleyici hali hazırda iyi tanıdığı karakterin yanında, tahmin yürüttüğü 

gibi gelişen olaylar sonunda katharsise ulaşmaktadır (Güçhan, 1999, s.123). 

Sinemada klasik anlatıda zaman ve mekan bir bütünlük ve devamlılık içinde 

izleyiciye sunulur. Poetika’da Aristoteles’in savunduğu gibi, Hollywood’un klasik 

anlatımında filmin kurgusal alanına ait tüm görsel-işitsel malzeme bir neden-sonuç 

ilişkisiyle verilir. Bu gerçeğe uygunluk doğa üstü güçlerin yer aldığı fantastik 

filmlerde dahi geçerlidir. Anlatımın biçimsel şeffaflığı ile görünmezliği korunarak 

tipleştirilmesi sağlanır. Bu da kurmacanın tarihsel olaylarının tesadüfiliğinden 

durumu daha gerçek bir hale getirmenin çalışmasıdır. Tipleştirme yalnızca dramatik 

yapı üzerinde işlemez, ayrıca film karakterlerini de içine alır. Film karakterleri tekil 

niteliklerden ayrıştırılarak tipleştirilir. “Rio Bravo” (1959) filmindeki John Wayne, 

Amerika’ya has kültürel niteliklerin gösterildiği milliyetçi bir oyuncu değil, diğer 

kültürler içinde de adaleti temsil edecek evrensel bir tipleme halindedir (Gönen, 

2007, s. 25,26). 

Geleneksel anlatıda eğer mühim kısımlar atlanıyorsa bunun sebebi 

nedenselliğe uyan olayları göstermenin öncelikli olmasındandır. Olay örgüsündeki 

bu neden-sonuç ilişkisi özel aygıtlar aracılığıyla yapılır. Nesnel bir yapıda ilerler ve 

karakterin görüp duymadığı konu hakkında bilgisi olmadığı olaylara aygıtlar 

aracılığıyla izleyenler tanıklık eder. Filmlerin sonunda genellikle kuvvetli bir final 

vardır. Çözülmeyen sorunlar, çatışmalar finalde nedensellik gereği çözüme kavuşur 

(Bordwell&Thompson, 2012, s.103).  

Anlatının dram sanatında kesin sona varması, olay örgüsündeki bütünlük 

durumuna göre “Açık ve Kapalı Biçim” üzerinden değişkenlik gösterir. Eylemin düz 

bir doğrultuda ilerlediği, oyun sahnelerinin birbirine bağlı şekilde bir sonrakini 

belirlediği, sahnelerinde bütüncüllüğün hakim olduğu, oyun kişilerinin birbiri için 

var olduğu klasik anlatı sinemasında kullanılan yöntem “Kapalı Biçim”dir. Eylemin 

çeşitlilik ve zıtlıklardan meydana geldiği, izleyicinin merakını canlandırmaktan uzak 



111 
 

bir tavırla serim düğüm ve çatışma duraklarından bahsedilemeyen, sahnelerin birbiri 

için var olmadığı, oyuncuların oyun oynadıklarını izleyenlere illüzyonu yıkmak 

adına duyurduğu, oyuncuların başkası için değil kendi için var olduğu “Açık 

Biçim”le ise modernist sinemada karşılaşılır. Dramatik tiyatro ve epik tiyatro ayrımı 

ile klasik anlatı ve modern anlatı ayrımının daha iyi anlaşılması için Brecht’in estetik 

anlayışına bakmak gerekir (Ersümer, 2013, s. 48-50). 

İnsan hayatı toplumsal gelişmelerden etkilenerek birer dram üreticisi haline 

gelince sanat da dramatik alanın yenileştiği bir sürece girmiştir. Çağdaş yazarların 

dönemlerindeki insanların çaresizliğinin altını çizdiği klasik dramın uzağında beliren 

yapı Epik tiyatro akımından, bu akım da Brecht’den kaynaklı gelişmiştir. Brecht, 

toplumun bilinçsizlik ve umutsuzluğu ardında bırakma isteğini kılavuz edinerek, 

seyircinin alıştığı kalıplardan uzaklaşıp düşündüğü bir evrene geçmesine aracılık 

etmiştir (Şener, 1997, s. 58,59). 

Dramatik tiyatrodan epik tiyatroya geçişte önemli ayrımları Brecht şöyle 

sıralar (1997, s.43,44); 

Dramatik Tiyatro; eylemlerden yola çıkar, sahnedeki oyuna izleyen dahil 

edilir, izleyenin duyguları harekete geçer, olaya karıştırılır, izleyenin olayla 

özdeşleşmesi sağlanır, insan bilinen bir varlık olarak ele alınır ve o değişim yaşamaz, 

ilgi oyunun sonunda birleşir, sahnelerin her biri diğeri için vardır, organik bir 

bütünlük içindedir, düz bir çizgide gelişen olaylar söz konusudur, olaylar evrimsel 

zorunlulukla akar, durağan özellikte bir insan vardır, varoluş düşünce tarafından 

yönetilir, hakimiyet duygudadır.   

Epik Tiyatro; anlatıdan yola çıkar, izleyici bir gözlemci konumundadır, 

izleyenin yargıda bulunmasına katkı yapılır, seyirci olayın karşısında tutulan, olaya 

karışmayan bir durumdadır, insan inceleme konusu yapılan, değişen ve değiştiren 

yapıdadır, ilgi oyunun gidişatı üzerindedir, sahnelerin her biri kendisi için vardır, 

montaj tekniği kullanılır, eğriler çizen olaylar söz konusudur, sıçramalı bir olay akışı 

vardır, insan durağan değil oluşum halindedir, düşünce toplumsal varoluş tarafından 

yönetilir, hakimiyet akıldadır. 



112 
 

 Epik filmin esas gayesi olaylara dair aşina olunan bakış açısını sorgulayarak 

yanılsama etkisini en aza indirgemektir. Epik uzaklaşma denilen teknikte önem arz 

eden, alışageldik bakış açısının zorluğunu kişilere hatırlatmak ve beklenmeyen 

ilişkiler ağı kurmaktır. Brecht bu tekniğe “Verfremdung” adını vermiştir. Böylece 

aşina olunan ne varsa bize yabancılaşır ve kişi düşünmeye zorlanır. Bu tekniği en 

fazla kullanan yönetmenlerden biri Jean-Luc Godard’tır (Foss, 2016, s.205,206). 

Aristoteles’in 26  (2010, s.32), karaktere dayanmayan bir tragedyanın var 

olabileceği ancak öyküsüz bir tragedyanın olmasının imkansızlığını anlattığı 

Poetika’dan hareketle, Nutku’ya göre, karakter aksiyon yaratan soyut ve edilgin bir 

manada kullanılmıştır (2001, s.42). Todorov anlatıları olay örgüsü merkezli ve 

karakter merkezli olmak üzere ikiye ayırarak farklı bir bakış açısı sunar. Olay 

merkezli anlatılarda (apsikolojik) olayın ilerlemesi karakterin işlevine bağlıdır. Oysa 

karakter merkezli anlatılarda (psikolojik), karakterin anlatımı işlevi eylemlere 

yüklenir. Örneğin; “X Y’yi görür” ifadesine karakter merkezli anlatı açısından 

bakıldığında X’in deneyimi, olay merkezli bakıldığında ise görme eylemi dikkat 

çeker. Karaktere bağlı gelişen anlatı geçişli, olaylara bağlı gelişen anlatılar ise 

geçişsizdir. Ayrıca Todorov’a göre apsikolojik bir anlatıda sonuç bekletmeden 

gelmektedir. Açgözlü birinin para aramak için hızla eyleme geçişi buna örnektir. 

Todorov, karakter merkezli anlatıyı karakterin niteliğini anlatmada ayrıcalıklı 

düşünür. Şöyle ki, X’i kıskanç biri sayarsak kendini öldürme, karşıdakine zarar 

verme veya karşısındakinden daha iyi şartlarda olma çabasına girme gibi üç eylem 

seçeneği olabilir. Ancak olay merkezli anlatılarda bahsedilen kıskançlık hissinin tek 

bir neticesi vardır. Kıskandığı kişiye kötülük yapma gibi tek bir seçeneğe düşer 

(Aktaran: Chatman, 1978, s.113,114).  

Michel Chion, “Bir Senaryo Yazmak” adlı kitabında hareket filmleri ve kişilik 

filmleri olarak ikili ayrım yapar.  Onun savunusunda çoğu kişi bu ayrımı inkar etse 

de duygusalllığın yoğun olduğu kişilik filmleri ile harekete dayalı filmler ayrımı 

önemlidir. Hatta Chion, konuya dair Herman’dan da bir kesit sunar. Herman, 

                                                           
26 Aristo’dan ayrı olarak, ana kahraman Hollywood sineması açısından çok önemlidir. “Hedef odaklı 

kahraman” adlandırmasıyla kahramanın arzusu olayların gidişatını belirler. Karakterin neler 

yapacağını tahmin etse de nelerin nasıl gelişeceğini merak eden bir izleyici kitlesi vardır. Dolayısıyla 

kahramanın harekete geçme potansiyeli anlatının ana damarını oluşturur (Becerikli, 2020, s. 112). 



113 
 

Amerikan filmlerini olay merkezli, Avrupa filmlerini karakter merkezli kabul eder 

(Aktaran: Chion,1987, s. 124,125). Sinemanın olay merkezli anlatıya uyan yanı 

klasik anlatı sinemasında, karakter merkezli ayrımına uyan yanı ise modern anlatı 

sinemasında bulunur. Bu klasik anlatıda kendine has özellikte bir karakterin yer 

almadığı ya da modern anlatı filmlerinde olayın merkezde olmadığı anlamına 

gelmemektedir. Fakat genellikle bahsedilen ayrımda ağırlık noktası klasikte olay, 

modernde karakter27 şeklindedir (Ersümer, 2013, s.64,65). Dramatik yapının birliği 

olaylar düzleminde dramatik eylemin varsayımı ile gerçekleştirilirken, epik yapıda 

birlik epik soruşturmanın kavrayışı ile biçim düzleminde gerçekleştirilir. Dramada 

varsayım olaylara dair açıklamayken, epik soruşturmada böylesi bir açıklama 

irdelenmektedir (Foss, 2016, s.153). 

Sinemada birtakım davranış kalıbı sunan, iyi-kötü çatışması gibi izleyicinin 

görmek istediği konulara, ahlaki ve fiziksel açıdan üstün kahramanların izleyenle 

özdeşleşme yaşatan yanlarına mitlerde ulaşılabilir. Epik- fantastik film türü, 

mitolojinin sinemaya yansımasının bir ürünüdür. Bu kişiler bazen de zayıflıklar 

sergileyerek bahsedilen özdeşleşmeyi hızlandırır (Tüysüz, 2019, s.329).  

Edebiyatın, bununla bağlantılı olarak da tiyatro ve sinemanın başlangıcı kabul 

edilen yüzyıllarda mit, tarih ve kutsallık birbirine bağlı kalmıştır. Bilinmeyen 

zamanların olayları ve olağanüstü kişilerin eyledikleri, o döneme ait toplumsal bir 

ahlaki bilgeliğin dramatik gösterimidir. Mitler, toplumu örgütleyen inançların 

anlatım yöntemidir. Günümüz anlatılarında dahi ilk hikaye kalıplarına ve 

kişiliklerine dair izler bulunmaktadır. Sinemada bilhassa kutsal kahraman mit kalıbı 

kullanılmaktadır. Hazzı merkeze alan klasik anlatı sinemasında kahraman, kurban ve 

yan karakterlerden yararlanılmaktadır. Diğerlerinin uğruna kendi ihtiyaçlarından 

cayan kahraman, bazen bir sevdiğinin kaybı, bazen toplumsal herhangi bir sorun 

                                                           
27 Karakter ve tip arasındaki ayrımın altı çizilmelidir. Tip, bilindik sıfat kalıplarında işlenen oyun 

kişisidir. Herhangi bir psikolojik ayrıntıdan yoksun, fiziksel hareketler bağlamında geliştirilen, 

izleyiciye dış davranışlarla genellemesine yönelen ve olay dizisi süresince değişikliğe uğramayan 

herkesin aşina olduğu insandır. Birtakım hatalar, kusurlar nedene bağlanmaksızın genellenerek 

sunulur. Karakter ise, psikolojik açıdan kendine has niteliklerle derinlemesine işlenmiş oyun kişisidir. 

Bu kişiler kendilerine has düşünce, eğilim ve tepkileriyle üç boyutlu, ayrıntılı bir inceleme sunar. Yani 

tiplerde bir duygunun temsili varken, karakterde karmaşık insan özelliklerini paradokslarıyla birlikte 

veren bir yapı vardır (Şener,1997, s. 16; Nutku, 2001, s. 182,183). 



114 
 

sebebi ya da sadece bir adalet hissiyatıyla tıpkı bir çobanın sürüsü için yapacağı gibi 

kendinden fedakârlık yaparak hizmette bulunur (Yücel, 2014, s. 11-12). 

2.2.1. Kahramandan Beklenilen Fedakârlık 

Kahraman öykülerinin ilkel biçimi masallardır. Masalların aşamalarının 

analizine ilk yoğunlaşanlar Ruslardır. Yapısalcı göstergebilimi kuran ise Propp’tur. 

O, masallar ilişiğinde evrensel çerçeveler ortaya çıkarır. Masal, karakterlerin eylemi 

bağlamında meydana gelir. Onun masal karakterlerine hazırladığı sadeleştirmeyi 

sinemaya uyarlayan isim C. Vogler’dir. Onun kahramanı dönüşümünü evrensel 

basamaklarla aktarır (Becerikli, 2020, s.93;Yücel, 2014, s. 13). 

Aristotelesçi anlatıda kişi inşası drama kurallarına bağlı geliştirilir. Böylece 

anlatı kişisi ruhsal boyutta bir yeniden üretim sürecinden geçer. Yapısalcılığın 

20.yüzyılda etkili olduğu dönemde önde gelen yapısalcı isimlerden Propp 

aracılığıyla, anlatı kişisi üzerinde ruhsal yapı yıkılarak eylem birliğine bağlı bir yapı 

meydana getirilir. Yine önemli yapısalcı isimlerden A. J. Greimas ise, anlatı 

kişilerinin oldukları şeyden ziyade onları yaptıkları şey ile betimlemeyi tercih 

etmiştir. Böylece anlatı kişilerinin süreci dizisel  ve dizimsel yapı halinde belirli bir 

yönteme tabi tutularak anlaşılır kılınmıştır (Sözen, 2009, s. 83,84). 

Başarılı filmlerin ana modellerinden biri “Kahramanın Yolculuğu” 

paradigmasıdır. Bu yolculuğun arketipsel değerleri vardır. Arketiplerin kullanım 

şekilleri ve miktarları toplumun kültürel beklentisi, öykünün gerektirdikleri ve 

öykünün biçimine göre değişkenlik gösterir. Arketiplerin işlevleri ise evrensel 

yapıdadır ve ana karakterlerin üstlendiği birtakım görevlere karşılık gelir. Arketipler, 

bir rolü tek bir kalıba sıkıştırmayacak biçimde, katı kalıpları değil, esnek karakter 

yapılarını ifade eder. Kahraman, öyküde kendi gündelik hayatından ayrılarak 

tehlikeli evrene giden ve sonunda değişerek geri dönen bir temel karakterdir. Ne 

sebeple olursa olsun kahramanın nihayetinde hayatını feda etmesi beklenilir. 

Bahsedilen fedakârlık, ideallerine kavuşmak için kahramanın kendi hayatından bile 

vazgeçebilmesidir. Dramatik görevi seyircide özdeşleşmeyi gerçekleştirmek olan 

kahraman, önemsenme, sevilme, anlaşılma gibi evrensel güdülere, alçakgönüllülük, 



115 
 

cesaret, fazilet gibi beğenilen özelliklere ve rekabet, vatanseverlik, öfke, adalet gibi 

duygulara sahip olmalıdır (Tecimer, 2006, s. 122-125).  

Propp’un 31 işlevinde (2011, s.29-64); kahramanın yolculuğunda ilk olarak 

“aileden biri evden uzaklaşır”. “Bir yasakla karşılaşan” kahraman, “yasağı çiğner”. 

“Saldırganın bilgi edinmeye çalışması”nın ardından “kahramana dair bilgiyi 

toplaması” evresi gelir. “Kurbanını veya servetini ele geçirme isteği ile aldatıcı 

hamleler” yapan saldırgan başarılı olur “kurban aldanır ve isteği dışında yardımda” 

bulunur. “Aileden birine zarar veren” saldırgan, aileden birinin eksiğini gidermek 

gibi sebeplerle, hedefi için çeşitli yollar dener. “Eksikliğin veya kötülüğün haberinin 

duyulmasının ardından kahramana danışılır, kahraman gönderilir” ve “kahramanın 

eylemi kabulü” ile “evden ayrılması” gerçekleşir. “Kahramanın büyülü nesne veya 

yardımcıya ulaşması için sınanması”, “bağış yapacak kişiye tepki göstermesi”, “onun 

varacağı yere ulaştırılması” ve “saldırganla çatışma yaşaması” meydana gelir. 

“Özel bir işaret edinen” kahraman, “saldırganı mağlup eder” ve “eksiklik giderilir”. 

“Kahraman geri döner” ve “izlenir”. “Kahramana yardım edilir” ve “kimliğini 

gizleyen kahraman ya evine gider ya başka ülkeye gönderilir”. “Sahte kahramanın 

sahte savları” üzerine “kahramana zor bir iş verilir”. “Zor işin yapılması” ile 

“kahraman tanınır” ve böylece “kötünün kimliği belirir”. “Kahraman yeni bir 

görünüm kazanır”ken “sahte kahraman cezalandırılır”. “Kahramanın ya evlenmesi 

ya da tahta çıkması” ile masal son bulur. 

Greimas, Propp’un masal incelemesini yeniden elden geçirerek 31 işlevi 3 

kademeli bir sınama şeklinde yapılandırır. Bunlar; öznenin arayışı uğruna gereken 

beceriyi edinme çabasını kapsayan “yetilendirici sınama”, aradığı nesneye ulaşmak 

için gerekenleri yaptığı “sonuçlandırıcı sınama” ve başarılı olma durumunda 

ödüllendirilip başarısızlığında cezalandırıldığı “onurlandırıcı sınama” aşamasından 

meydana gelir (Rıfat, 2009, s.75). 

Gönderen                                    Nesne         Onurlandırıcı S.        Gönderilen 

Yetilendirici S.                Sonuçlandırıcı S. 

Yardımcı                                    Özne                                             Engelleyen 



116 
 

Campbell’in “Kahramanın Sonsuz Yolculuğu” kitabında, evrensel olarak 

tanımlanan kahramanın hem şahsi hem de toplumsal tekamülünü aktaran bir model 

geliştirilmiştir. Kahramanın evrensel bir evrim sürecinden düzenli olarak geçtiği 

kabul görmüştür (Orta, 2019, s. 82-84). İlk aşaması ayrılma, yola çıkış şeklindedir. 

Aşama içinde maceraya çağrı, çağrının geri çevrilişi, doğaüstü yardım, ilk eşiğin 

aşılması ve balinanın karnı yer alır. İkinci aşamada sınavlarla kahramanın sınanması, 

Tanrıçayla karşılaşma, baştan çıkarıcı kadın, babanın gönlünü alma, Tanrılaştırma ve 

ödüllendirme bulunur. Son aşamada ise, dönüşün reddi, büyülü kaçış, iksirle dönme 

ya da dışarıdan gelen kurtuluş, dönüş eşiğini aşma, iki dünyanın ustası ve yaşama 

özgürlüğü vardır (Campbell, 2015, s.40,41). 

Kısacası, anlatıya kahramanlar çerçevesinden bakıldığında maceraya atılmayı 

ve çatışmayı tetikleyen birtakım roller ve karakterlerden bahsedilebilir. Rolleri 

üstlenen karakterler: 1) Kötü adam, 2) Büyülü nesne verici kişi, 3) Yardımcı, 4) 

Prenses ve babası, 5) Gönderici, 6) Kahraman, 7) Sahte kahraman. Her metin bir 

yolculuk ve bunu gerçekleştiren bir kahraman barındırır. Kahraman kötüyle, sahte 

kahramanla seçimleri esnasında mücadele halindedir. Yaşanılan birtakım 

olumsuzluklara rağmen kahraman nihai sonda tanınarak ödüllendirilir (Orta, 2019, s. 

85,86). 

Klasik anlatı, filmin kendine yönelik ve filmler arası tekrarlama yoluyla, 

konuyu kişilerin içselleştirmesine yardımcı olarak “gerçek” mişlik algısı uyandırır. 

Evrensel konulara yönelerek tekrarlarını da benzer olaylar üzerinde kuran ve 

izleyenin bunlar arasında bağlantı kurmasını sağlayan klasik anlatı, sıradışı teknik 

eylemden kaçınarak nesnel anlatım kullanır. Çünkü böylesi hareketler izleyene film 

izlediğini hatırlattığından, kameranın ikinci bir göz olarak, adeta “görünmez göz” 

şeklinde kullanılması tercih edilir. Bilgi aktarımında sınırı kabul etmeyen bir edayla, 

olay karakterinin şahit olmadığı konuyu bile izleyene sunabilir. Tanıdıklık hissi 

yaratan ve bunu, uylaşımlara bağlı gerçekleştiren klasik anlatıda çift aksiyon çizgisi, 

star kullanımı, kameranın gözü taklit etmesi gibi unsurlar bahsedilen uylaşımlara 

örnektir. Bütün bu tanıdıklık süreci nihayetinde izleyici beklentisini ortaya çıkarır 

(Ersümer, 2013, s. 112-118,120,121). İnandırmak mecburiyeti olan dramatik yapı 

yazarı, olay örgüsünün kurmacalığını, karakterinin ise oyunculuğunu deyim 

yerindeyse “sessize almak”la yükümlüdür (Ünal, 2015, s.140).   



117 
 

Anlatı aşamasında syuzhet birtakım taktiklerle fabula bilgilerini sunar. Fabula 

bilgileri syuzhet aracılığıyla kısıtlanır, bilgilere erişim miktarı kontrol edilir 

(Bordwell, 1985, s.54). Geleneksel anlatıda izleyici ne kadar bilmesi gerekiyorsa o 

kadar bilir, bunun ötesine geçilmemektedir. Neticede insanın gerçek hayatta her şeye 

dair tam bir bilgi donanımı yoktur. Böylece anlatının gerçekçi gücü için bir miktar 

belirsizlik bırakılmalıdır (Topçu, 2009, s.114). Çağdaş sinemaya nazaran klasik 

sinemada sunulan bilgiler daha sık yinelenmektedir. Karakterin yaşadıklarına ve 

şahsi niteliklerine dair bilgiler görsel ve işitsel olarak sıkça verilir. Böylece bilgilerin 

hatırda kalmasına da katkı sağlanır. Anlatıyı cazip kılan yöntem, verilecek bilgiden, 

hangi zamanda verileceği süreye kadar titizlikle düşünmekten geçer. Hitchcock’un 

bilgiyi gizlemekten ziyade onu açarak olayların gidişatına yönelik beklenti içine 

düşürdüğü izleyicinin gerilimine sığınması buna örnek teşkil eder (Ersümer, 2013, 

s.72-75). Filmde sunulan bilgi miktarında aza gidilmesinin değer oranını artıracağını 

düşünen Bonitzer, çift anlamlı etki adını verdiği, izleyicinin merakını diri tutmanın 

yolunun bilgi kısıtlamasından geçtiğini savunur. Ona göre, seyirci arada kaldığı iki 

durumdan birine yönelerek konuya açıklık getirmeye çalışır (Aktaran: Chion, 1987, 

s.215,216). 

Klasik drama ile çağdaş drama arasındaki ayrımı kişilikler bağlamında ele 

alan Foss, kapalı ve açık olmak üzere iki tür kişilik belirlemiştir. Kapalı kişilikleri 

herhangi bir duruma vereceği tepkinin tahmin edilebilirliği ve belirlenmiş olmasına 

dayalı klasik dramaya uygun  açıklar. Açık kişilikleri ise tahmin edilemezlikleri, 

paradoksları bağlamında ele alır. Klasik drama, yazarına kişiliklere dair tam bir bilgi 

hakimiyeti tanırken, bazı epik eserlerin yazarlarına kişiliklere dair bilgi eksikliği 

uygun görülür. Yani yazar, kişilikleri dışarıdan gözleyen bir yorumcudur (2016, 

s.140).  

2.2.2. Özdeşleşilen İyinin Merkezi: Hollywood 

Karakter iyi veya kötü olarak doğmamaktadır. Görme ya da duyma eylemi 

insan doğmadan belirmiştir, ayrıca bir çaba ile bunlara kavuşulmamıştır. Diğer 

taraftan erdem ve kötülük bir karakterin iyi yahut kötü olmasının davranışla 

belirlenmesine bağlıdır. Herhangi bir davranışın tekrarı ile karakter duruma alışır ve 



118 
 

onun niteliğini isteminin de aracılığıyla, geçmişte uyguladığı davranışlar belirler. 

Yani aksiyom ile şekil alan bir karakterin varlığından bahsedilebilir. Bir atletizmi 

anlatan filmde bir an karenin dondurulmasıyla sporcunun fiziğine bakarak onun 

dayanıklılığını ölçmek nasıl mümkün görünmüyor ve bunu anlamak için filmi 

hareket ettirip izlemek icap ediyorsa, Aristoteles’in karakterinin de bir davranışta 

bulunması gerekir. Karakterin var olması söyledikleri ve eyledikleriyle anlaşılır 

(Nutku, 2001, s. 43,44). Aristo açısından insanın ahlaki nitelikleri eninde sonunda 

iyi-kötü zıtlığına dayanır ve çatışmayı meydana getiren de bu zıtlıktır. Çatışma fiziki 

ve psikolojik olmak üzere iki çatala ayrılır (Becerikli, 2020, s. 110). 

İyi- kötü karşıtlığına dayalı anlatılar, insanlara iyinin ve kötünün ne olduğuna 

dair fikir üretmelerinde önemli yer tutar (Akınerdem, 2017, s. 295). Aristoteles, 

“Poetika”da taklitte bulunan sanatçıları iyi veya kötü olarak ikiye ayırır. Ahlaki 

nitelikleri de bu iki zıtlık çerçevesinde kurmaktadır. Ozanların, bu iyi veya kötü 

insanların taklidini yaptığını belirtmiştir (2010, s. 21). Film projelerinden bazıları, 

başkarakterin iyi niyetli ve sempatik bir gayeye hizmet etmesi ve seyircinin bu yolla 

özdeşleşme yaşamasından yana bir tavır sergiler. Eğer ki başkarakter kötü bir etik 

anlayıştaysa, iyiye dönük bir değişime tabi tutulması şarttır. Baştan beri iyi olan 

süper kahraman ise, önündeki engellerin artmasıyla izleyici gözündeki etkisini de 

artırabilir. Ayrıca kötülüğün28  derecesi de izleyiciyi etkileyen bir başka unsurdur 

(Başol, 2010, s. 249). 

İzleyicinin etkisi altında kaldığı yapımların araştırması yapılırken 

anlatımlardaki ideolojik kanadı tutan Hollywood’un arka planına bakmak önem arz 

etmektedir. Hollywood, büyük çapta film yapım stüdyolarının yer aldığı coğrafi alanı 

karşılamaktadır. İş gücünün New York’a oranla daha makul olması, kış mevsiminde 

dahi güneşli havaya sahip olması, tür filmlerine yatkın kültürü ile Hollywood, film 

sektörü için cazip hale gelmiştir. Bilhassa yapımcı ve yönetmen Cecile B. 

DeMille’nin 1913’te buraya yerleşmesiyle pek çok aktör, yönetmen ve film stüdyosu 

                                                           
28 Burada iyinin ve kötünün iç içeliğini kısaca açıklamakta yarar vardır. Günümüz dünyasının iyiliğini 

değerlendirmek için Baudrillard’ın şeffaflık açıklamasına bakmak gerekir. O, kötünün zıttı olmayan 

bir iyilikten yola çıkarak, “iyi artık kötünün karşıtı değildir” ifadesinde bulunur. O, iyi-kötü, güzel-

çirkin veya doğru yanlış gibi değerlendirmelerin imkansızlığını bir parçacığın hızını ve yerini aynı 

zamanda ölçmenin imkansızlığıyla bir tutmaktadır (1995, s.22,23). 



119 
 

buraya taşınmıştır. Estetik yanının da endüstriyel yanına etkisiyle Hollywood, 

evrensel köşeyi kapmıştır (Gönen, 2007, s.15,16). Birinci Dünya Savaşı ile Fransız 

Sineması gerilerken Amerikan Sineması öndeki yerini almıştır. Dünya sinemasının 

adeta başkenti haline gelen Hollywood’ta şirketler kurulmuştur. Sağlam kurulan 

anlatısı, kaliteli efektleri ve yıldız sisteminin sahne oyunculuğunu getirdiği safha ile 

Hollywood, kurduğu hakimiyeti riske atmamak adına gerektiğinde Avrupa’nın 

teknolojisinden de yararlanmıştır (Nowell_Smith, 2003, s.19; Betton,1990, s.11). 

Birinci Dünya Savaşı sonrası Avrupa sinemasının gerilemesinin yanında bir de 

Hollywood belirli bir düzenle film üretimi yapmaya başlayınca, oyuncuların 

sözleşme ile stüdyoya bağlı kaldığı bir yapı ortaya çıkmıştır. Stüdyoların her biri 

kendi yıldızını doğurmuş ve her biri ayrı tür filmler üzerine eğilmiştir. Avrupa’nın 

önemli oyuncu ve yönetmenleri de Hollywood’a akın etmeye başlamıştır (Akbulut 

D., 2012, s.12-15). 

Hollywood 29  sinemasının geneline ait gerçek anlatının ideolojik olduğunu 

belirtmek doğru bir söylem olmasa da, bazı radikal eleştirmenlerin Hollywood 

sinemasına yüklediği görev, egemen kurum ve geleneksel değerlerin (bireycilik, 

ataerkil düşünce, kapitalizm, ırkçılık, vb.) meşrulaştırılıp, belirli ideolojilerin telkin 

edilmesi şeklindedir. Hollywood sinemasının kullandığı bu temsil araçları biçimsel 

açıdan tarafsızlık ve nesnellik maskesi altında istediği ideolojiyi 30  aşılamaktadır. 

Bunu da görüntünün devamlılığı, anlatının kapanış şekli, dönüşsüz kamera hareketi, 

özdeşleştirme, gözetleme aracılığıyla nesnelleştirme, nedensellik, ardışık düzenleme, 

dramatik güdüleme, kare ortalama ve çerçeve uyumu gibi biçimsel yollarla 

gerçekleştirir. Bu biçimsel yollar, tematik yollarla sunulan eril kahramanlık, kadın 

melodramı, kurtarıcı şiddete dayalı öyküler, romantizm, suç ve ırkçılık kalıpları vb. 

                                                           
29 Risk toplumunun kültürel risklerinden olan hayat alanının Amerikanlaşması faktörü, medya ve 

sinema aracılığıyla tüm ülkelerin Hollywood kültüründen etkilenmesini içerir. Kısacası 

homojenleşme, tektipleşmeye ön ayak olma söz konusudur (Bayhan, 2002, 200).  

30 Tür filmine ideolojik bakış açısı ile yaklaşan Robin Wood, Amerikan sinemasında tekrarlanan 

belirli bir ideolojinin gölgesindeki yapıları şöyle sıralar: Mülkiyet hakkı, özel teşebbüs, kapitalizm, iş 

ahlakı, aile kurmak, ataerkil topluma ait evlilik düşüncesi (heteroseksüel ve tek eşli), çoğunlukla 

Westernlerde el değmeyen doğa, teknoloji, ilerleme, şehir, başarı, para yozlaştırırken fakir mutludur 

düşüncesi, herkesin mutlu olacağı tek yer Amerika’dır mantığı, güven sağlayan ama cazibeden uzak 

sadık anne olarak  kadın, maceracı, güçlü erkek, tehlikeli ama ilgi çekici erotik kadın figürü (2009, 

593,594). 



120 
 

meselelerin yapay görünümünü ortadan kaldırıp, izlenenlerin içselleştirilmesi işlevini 

görür. Ortadaki herhangi bir usdışı veya adaletsiz olgu bireysel yaşam hikayeleri 

üzerinden ahlaklı ve iyi gösterilmeye çalışılır (Ryan&Kellner, 2010, s.17,18).  

Hollywood filmlerinin üç türü olduğunu ileri süren Enver Gülşen, ilk türü 

“Amerikan neo-liberal soysuzluğun keşfedilmesinde araç ve aldatma misyonu edinen 

yalancı” olarak tanımlar. Bu sinemanın Amerika’ya olan eleştirisinin yanı başında 

duran bir liberal hilekarlığının varlığından bahseder. Eğer bir muhalefet görülecekse 

o da adeta Hollywood’tur. İkinci tür filmler “öteki” adına üretilir. Belli bir gelenek 

için yapılacak filmin öncesinde o gelenek satın alınır ve işlenen gereçler gelenek 

sahiplerine yeniden satılarak eski haline benzemeyen ürünler ortaya çıkarılır. Diğer 

türde ise duygusal pornografiye hizmet etmek amaçlı üretilen biçimden oyunculuğa 

hemen her unsurun aynı olduğu, sadece aktör ve konunun değiştiği görüntüler 

meydana gelir (2020, s. 37,38).  

Hollywood’un hakimiyetine karşı gelen, estetik alanda yeni eserlerle 

1940’ların sonundan başlayıp 50’ler hatta 60’lar boyunca süregelen bir rekabet 

hakimdir. Türsellikten ırak, modern konuları ele alan yeni sinema ürünleri meydana 

gelmiştir. Bu adımlardan ilki İtalya’da beliren Yeni Gerçekçilik31’tir (Monaco, 2002, 

s. 286). İtalya’da faşist yönetim zamanında Hollywood sinemasının bir nevi taklidi 

olan “beyaz telefon” filmleri yer almıştır. Mussolini’nin baskın zamanlarında 

sinemaya olan ilgi artmıştır. Ancak faşist hükümetin amacı ulusal bir sinema 

meydana getirerek gücü sinema üzerinden kullanmak iken, genç sinemacılar bunun 

aksine düşük bütçeli sanatsal seviyeyi yukarıda tutan filmler üretmiştir (Coşkun, 

2009a, s.172,173). İtalyan sinemasının önemi ilk defa seyircinin beklentisine göre 

hareket edilmeyen bir sinema olmasından kaynaklanır. “Yer Sarsılıyor” gibi hareket 

barındırmayan filmde dramatik etki gayesiyle herhangi bir unsur da yer 

almamaktadır. Olayların devamı söz konusudur ancak her bir olayın değeri -geriye 

dönüşlerin fazladan öneminin haricinde- eşit dereceye sahiptir. Filmin ticari başarı 

amacından ziyade başarısızlık amacı vardır demek yanlış olmaz (Bazin, 2022, s.182).  

                                                           
31 Roberto Rosellini’nin  Roma Açık Şehir filmi (Roma Citta Aperta 1945) ile başlamıştır (Morandini, 

2003, s.411). 



121 
 

Yeni gerçekçilerin asıl ereği hayat tecrübesiyle ilişkilendirilecek bir sinema 

yapmaktır. Bu sebeple eğlence yerine düşündürme işlevini siyasi gayeyle 

birleştirmiş, profesyonel olmayan oyuncu kadrosuyla da özensiz bir tekniği 

harmanlamıştır. Ustaca tasarlanmış estetik yapının mimarı olan Hollywood’un zıttı 

yönde gelişme gösterir (Monaco, 2002, s.288). Yeni gerçekçiliğin gizli ideolojisinde 

türsel yapıdan nasip alınsa da toplumun temelden yenilenmesine dair pozitif yönde 

bir istek vardır. Bazı kişilere göre yeni gerçekçiliğin hümanist yapıda bir değer 

kavrayışı bulunur. Öyleyse birkaç film haricindeki filmlerinin ardında devrimci 

baskınlıktan söz edilememektedir (Morandini, 2003, s.411). 

Filmlerde profesyonel olmayan oyuncu kullanımı sinemanın doğuşundan 

itibaren gerçekçi gayretlerin içinde konumlansa da Yeni Gerçekçi filmlerde rolünü 

icra etmekten ziyade kendisi olmayı gösterecek şekilde rollere uygun mesleklerden 

insanlar seçilmiştir. Olay örgüsünden ve entrikadan noksan olan bu filmler 

melodrama birkaç adım yaklaşır. Filmlerin esas ilgisi şahıslar ve onların yer aldığı 

toplumda toplanmıştır (Coşkun,  2009a, s. 175,176). Toplumsal eleştiri yapmaktansa 

kendine özgü şiirsel evren tasarlayan isim Fellini’dir. O, kusurlu karakterlerin 

bunaltıcı hayatlarındaki gerçeklik ile yanılsamanın çatışmasıyla alakalı çalışamalar 

yapar. “Sonsuz Sokaklar” (1954) ve “Cabiria Geceleri” (1956) filmlerinde kırsal 

yaşamın salt tasvirinden ötede bir yerdedir (Bondanella, 2016, s. 75). Modern 

hayattaki insani değerlerin çözülüşünü veren bu filmler, fedakârlığın 

karşılıksızlığının bir temsili gibidir (Serdaroğlu, 2021, s.106). 

Yeni gerçekçilikteki anlatıyı biraz daha modernist hale getiren, biçimsel 

zıtlıklar üzerine kuran sinema, Fransız Yeni Dalga akımı ile gelişmiştir. Anlatısını 

klasik anlatıdan ayrı geliştiren ve klasik anlatı uylaşımlarından uzak bir seçim yapan 

yeni dalga filmlerinde anlatının devamlılığındansa kırılmalar, özdeşleşmedense 

yabancılaşma tercih edilmiştir. Bu sinema için önemli bir adım Bazin’den gelir. 

Onun 1951’de Les Cahiers du Cinema dergisinin yayın hayatına başlaması ve 

Truffaut, Chabrol, Godard, Rohmer gibi önemli Fransız yeni dalga yönetmenlerinin 

bu dergi yazarlarından kişiler olması akımın başlamasında etkin roldedir. Bireysel 

biçemlerine rağmen ortak paydada bu yönetmenleri birleştiren öğeler de vardır. 

Zamanın düz bir çizgide ilerlemesinden kaçınarak ileri geri gitmeler, öyküde 



122 
 

bütünlük aramamak, doğaçlamaya yönelmek bahsi geçen öğelerden birkaçıdır. Kendi 

üslubunu geliştiren yönetmenlerin kişiliğine dayanan ve kişiliğin vurgulandığı 

filmlerin Auteur sineması olarak dayanak noktası Alexandre Astruc’un kamera- 

kalem fikridir (Karadoğan, 2010, 4,5). Astruc’un bu terimle anlatmak istediği 

“sinemanın yavaş yavaş görselliğin sultasından görüntü için görüntü fikrinden ve 

anlatının birincil ve katı taleplerinden uzaklaşacağı; tıpkı yazı dili kadar esnek ve 

incelikli bir yazı aracı haline geleceğidir” (2010, s.22).  

Fransız yeni dalga yönetmenlerinin bir kısmı Amerikan gangster filmlerine 

yönelik alışılmadık çeşitlemelerle tanınır. Örneğin; François Truffaut “Piyanisti 

Vurun” (1960) filminde kara film, Jean –Luc Godard “Serseri Aşıklar” (1959) 

filminde gangster filmi icra eder. Godard olay örgüsüne önem atfetmediği gibi, 

filminde dış mekanı, uzun planları kullanmıştır. Türlerle ilgili yaptığı çalışmalar bir 

nevi seyircinin verdiği tepkinin niteliğine dönük düşünce malzemesidir. Filmlerinde 

bilindik kuralların dışına çıkarak, süreklilik kurgusundan, omuz üstü planlardan, sona 

ulaştırma vaadinden uzak kalmaktadır (Kolker, 2009,s.347-349). Akımdaki 32 

yönetmenlerin filmlerinde modernliğin insan yaşamına yönelik yıkıcı etkisinin altı 

çizilmektedir. Godard’ın “Haftasonu” filminde burjuvazinin bencil kişi seyri; 

Truffaut’un “Jules ve Jim” filminde obje halinde işlenen kadını; Resnais’in “Geçen 

Yıl Marienbad” filminde şimdiki zamanda oluşan unutmayı görmek mümkündür. 

Akımın en önemli ismi, film dilinin tam olarak açıklanamadığı, çelişkilerini dahi 

amaç uğruna kullanan ve adeta film görünümünde bir deneme yazan Godard’dır 

(Arslan, 2021, s.70,71).  

Godard, modern insanın tek boyutluluğunu, aynı yapıya dayalı sunar. 

Mizanseni derinlikten uzak, adeta modern insan zihninin bir temsilidir. Onun bireyi, 

burjuvazinin seçkin bireyi gibi belirli değildir. İzlediğine yabancı kalan bir izleyici 

                                                           
32  Yeni Dalga akımının etkileri post-modern filmlerde de gözlenmiştir. Özellikle 1980’li yıllarda 

başlayan post-modern sinemada anlatı modern anlatıya tam zıtlık halinde değildir. Onun birtakım 

öğelerini değişikliğe uğratır. Modern anlatının kapitalizme getirdiği eleştirilerin karşısında post-

modern anlatı modernite ve kapitalizmi alaya almaktadır. Kuralsızlığı temel alan anlatıda, gerçekliğe 

yeni bir kapı açarak çoğul gerçekler yaratılır. Öyle ki modern anlatının tekil ve net gerçekliği hafife 

alınır. Bu çoğulculuk anlatıdaki karaktere, zamana, hikayeye kadar yansımaktadır. Zaten mekansal bir 

bütünlükten de bahsedilemez. Biçimselliğin hikayenin anlatılış stilinden daha mühim olması, pastiş, 

üst kurmaca, parodi, ironi gibi unsurların kullanımını gerektirir (Becerikli, 2020, s.121-125,129). 



123 
 

her zaman tercihi olmuştur. Çekim açısının kalıplarından uzak tavrıyla, kamera ile 

düşünen hatta onunla konuşan bir yönetmendir (Arslan, 2021, s.73). 

Peter Wollen “Godard and Counter Cinema: Vent d’Est” adlı yazısında, 

Hollywood Sineması ile Karşı Sinema anlatısını karşılaştırarak aşağıdaki şema haline 

getirdiği yedi ana erdemi sunar (2009, 418). 

Tablo 1: Anaakım sinema ve Modern Sinema 

Hollywood Anlatısı Karşı Sinema Anlatısı 

Anlatı Geçişkenliği Anlatı Geçişsizliği 

Karakterle Özdeşleşme Yabancılaşma 

Şeffaf Olma Ön Plana Çıkarma 

Tek Diegesis Çoklu Diegesis 

Kapalılık Açıklık 

Keyif Alma Rahatsız Olma 

Kurgu Gerçeklik 

 

Wollen anlatı geçişliliği ile birbirini takip eden olaylar dizisini kastetmiştir. 

Egemen sinemada olaylar psikolojik de denilebilecek tutarlı motivasyondan 

kaynaklanan nedensellik zincirine bağlıyken, Godard bunu yıkarak karşı anlatının 

gerçek hayatta birbiriyle bağlantısız inişli çıkışlı olaylarına ve öyküyü bölen 

durumların varlığına yer vermiştir. Özdeşleşmeye ise sinematik açıdan yaklaşan 

Wollen, yıldızla ve/veya karakterle iki türlü özdeşleşmeyi kabul eder. Yalnızca 

şüpheci bir inanışın olduğu durumda özdeşleşme ortaya çıkabilir. Ayrıca zamansal ve 

mekansal sınırlar sebebiyle seyirci, öyle bir karakterin yerine geçmiştir ki izlediğinin 

film olduğunu unutur. Oysa karşı sinemada, izleyici ile diyalog kuran oyuncular, 

kurmacada yer alan gerçek insanlar gibi etkenler özdeşleşmeyi kırarak 

yabancılaşmaya kapı açar (2009, s.419, 420). Sinemada özdeşleşme esasen, 

alımlayıcı öznenin filmdeki karakterlerden biriyle özdeş hissine kapılması yahut film 

kişisinin tecrübe ettiği olayları başından geçmiş gibi duygudaşlık kurmasıdır. Empati 

kavramına yakın olan duygudaşlıkta birey, kendini karşısındakinin yerine 

koyabilmektedir (Ulutaş, 2019, s. 1023).   



124 
 

Bela Balazs “Sinema Kuramı” adlı kitabında özdeşleşme ile ilgili şunları 

ifade eder: “Bir sinema koltuğunda oturuyor olmamıza rağmen, Romeo ve Julet’i 

oradan görmeyiz. Juliet’in balkonuna aşağıdan, Romeo’nun gözlerinden ve 

Romeo’ya da yukarıdan, Juliet’in gözlerinden bakarız. Gözlerimiz ve onlarla birlikte 

bilincimiz de filmdeki karakterlerle özdeşleşir. Dünyayı onların gözünden görürüz, 

kendimize ait bir görüş açımız kalmaz. Kalabalıkların arasından yürür, kahramanla 

bisiklete biner, uçar ya da düşeriz ve bir karakter, ekrandan diğerinin gözlerine 

bakıyorsa, gözlerimiz kameranın içinde olduğundan bakışımız karakterinkiyle 

özdeşleşir. Psikolojik özdeşleşme eylemi burada yatmaktadır” (2019, s. 77). 

Özdeşleşme Metz’den bu yana çeşitlere ayrılmıştır. İlki izleyicinin, 

yönetmene ait bakış açısı olan kamerayla özdeşleştiği ve kamera- gözün seyirci-göz 

halini aldığı temel sinematografik özdeşleşmedir. Çekimlerin bakış açısı ne tarafa 

yöneldiyse seyircinin bakışı da o tarafa yöneldiğinden izleyen kendi gözünün eylemi 

ile kameranın eylemini bir tutar. Seyirci burada tıpkı Hitchcock’un “Rear Window” 

filmindeki koltuğunda oturmuş karşı evde olan biteni izleyen Jeff karakteri gibi 

ekrandakileri izlemektedir (Gönen, 2007, s.64-66). İkincil özdeşleşme ise 

kahramanla duygusallık, öznellik ve dramatik yakınlaşmacı türündendir. Duygusal 

özdeşleşmede film karakterine sempati duyan bir izleyici vardır. Öyle ki bu durum 

fantastik filmlerin insani yanı ağır basan “yaratık” tiplemelerini bile içeren kurgusal 

bir özelliktir. Hıristiyan hümanist çizgilerle romantizmin klasik eseri üzerine asılan 

Hollywood sineması sevgi aracılığıyla seyircinin sempatisini kazanmıştır. Sevginin 

gücü öyle büyüktür ki, sevilen veya seven kadın-erkek farketmeksizin seyircinin 

sempatisini elde etmiştir. Tıpkı Casablanca filminde Rick’in olumsuz yanına rağmen 

Ilsa tarafından sevilmesi ya da King Kong filminde aşkı için şehri yerle bir eden 

gorille özdeşleşme yaşanılması buna örnektir. Sevgi gibi acı da özdeşleşmenin bir 

dayanağıdır (Gönen, 2007, s.75-82). 

Öznel özdeşleşmede ise, seyirci hayranlık duyacağı eylemlerde bulunan, 

onayladığı davranışları sergileyen kahramanla özdeşleşir. Kahramanın salt iyi olması 

özdeşleşmenin ana belirleyeni değildir. Hayranlık uyandırmayacak kadar 



125 
 

sempatiklikten uzak33 bir kişi de yaptığı eylemle izleyenin gönlünü çalabilir. Diğer 

bir özdeşleşme mekanızması, Hitchcock’un da bolca yararlandığı dramatik 

özdeşleşmedir. Zor bir an yaşayan film tipi izleyende anlık olarak sempati 

duygusunu yeşertir. Frankenstein filminde kalabalıklar tarafından kovalanan yaratığa 

seyircinin destek olması, diğerlerinin ona karşı merhametsiz davranması ve yaratığın 

yalnız kalmasındandır. Ancak seyircinin özdeşleşme sürecine dahil olması için 

öncelikle film evrenine inanması, şeffaflık kuralıyla gerçeklik illüzyonunun 

yaratılması gerekmektedir. Brecht’in “mesafe koyma” süreci yani filmlerde 

dönüşümsellik, şeffaflığı yıkan yabancılaşma yöntemidir (Gönen, 2007, s.68,84,85). 

Wollen’in şeffaflık karşısında ön plana çıkarmada öne sürdüğü, Hollywood 

anlatısında seyircinin film izlediği unutturulurken, karşı sinema anlatısında aracı ön 

plana çıkarılır ve film izlenildiği hatırlatılır. Bahsedilen hatırlatmaya örnek olarak, 

kameraman ile diyaloğa geçmek veya diyalogların müziğin üstüne yerleştirilmesi 

verilebilir (Gürkan, 2015, s.44).  

Her şeyin aynı dünyaya ait gibi verilmesi ana akım sinemanın işidir. 

Karmaşık bir anlatım varsa geriye dönüşler kullanılarak, oyuncularda yaşlanma 

benzeri  birtakım değişiklikler izlenerek çok katmandan uzak durulan yapıya tekli 

diegesis denilir. Bunun tam tersi, filmin içinde birden fazla zaman ve mekan katmanı 

varsa çoklu diegesis bir yapı vardır. Oyun içinde oyun kuralıyla ve ikinci oyunun 

birinci oyun içine sığdırılması şartıyla egemen sinemada çoklu diegesis kullanılabilir 

(Wollen, 2009, 421,422). Egemen sinemada olay örgüsündeki çatışmalar çözüme 

kavuşurken, karşı anlatı sinemasında aksi şekilde belirsizlik hakimdir. Karşı sinema 

diğer filmlere göndermeler yaparak kendisinin dışında bir dünyayı anlatır. Filmin 

senaristi izleyicinin bireysel deneyimini sınırlayamaz. Eğer ki bir Hollywood 

filminde nihai sonuç yoksa çoğunlukla bilinmelidir ki bir devam filmi gelecektir. 

Filmin belirli bir neticeye varmasının yanında popüler anlatılarda anlamsal bir 

kapalılık da vardır (Gürkan, 2015, s.45,46).  

                                                           
33  Öykü kişisi çoğunlukla sevecen niteliklere büründürülür fakat, aziz kişiyle özdeşleşen seyirci, 

serseri biriyle de özdeşleşebilir. Nasıl ki serserinin kötü yanları yumuşatılabilirse aziz kişinin iyi 

yanları da eksiltilebilir. Ayrıca film kişisi çok büyük bir haksızlığa uğradığında yaptığı en şiddetli 

eylemde bile seyircinin onayını alabilir (Chion, 1987, s.154,155). 



126 
 

Anaakım sinemanın izleyiciye iyi vakit geçirme olanağı sunması ve karşı 

sinemanın izleyiciyi bir nevi rahatsız ederek provoke etme ereği dikkat çekicidir. 

Godard’ın sinemasında izleyici bilinçli şekilde rahatsız edilerek onun sinematik 

rüyaya girmesi ve gerçekten uzaklaşmasının önüne geçilir (Gürkan, 2015, s. 46,47; 

Derman, 1989, s. 72). Godard’ın tasvip etmediği ama uygulasa bile modern yaşama 

bağlılığını sürdürdüğü filmler kurmacadır. O, hakiki konuşma, yalan söyleyerek 

konuşma ve teatral konuşma türleriyle ilgilenmiş, başkalarının sözlerini konuşarak 

rolünü icra edenlerden hoşlanmamıştır. Dolayısıyla onun onay verdiği yöntem, 

oyuncuların kendi sözleriyle konuşmalarıdır. Öyleyse denilebilir ki, sinema gerçeği 

gösteremez çünkü gerçek kaydedilmek için gerçek dünyada beklememektedir. 

Sinema, gerçek ölçütlerinden değil, başka anlamlarından hareketle anlamlar üretir. 

Böylece Godard Wollen’a göre, karşı sinemayı gerçekleştirme konusunda doğru bir 

seçimdeyken, karşı sinemanın yalnızca sinemanın artanlarıyla gerçekleşmesi 

sebebiyle, bu sinemanın kendi başına bir varlık olması fikrinde yanılmaktadır (2009, 

s.425,426).  

Griffith’in filmleriyle yeşeren Hollywood sineması, sanatsal biçimlenişini 

klasik anlatı üzerinde kurar. Bu biçimlenmenin estetik niteliklerinden biri tiplemedir. 

İzleyici üzerinde Aristoteles normlarına uygun şekilde tipleştirilen klasik anlatıda 

filmin zaman34- mekan birliği önem arz eder. Anlatılan hikayeye ek olarak film 

karakterleri de tipleştirilir. Filmlerin ana unsurları tipleştirilip tanınması kolay, 

tekrarlanması mümkün  hale getirilerek “tür sineması” olarak standartlaşır (Gönen, 

2007, s.25-27). 

Griffith, pek çok kurgulama türü ile isim yapmıştır. Bunlardan ilki belki de 

“son an kurtuluşu” olarak anılan sahnelerde kullandığı almaşık kurgudur. Diğer 

filmlerinde psikolojik etki amaçlı yararlandığı oyuncuya yakın kesim gibi kurgu 

                                                           
34 Hollywood’un zamanı unutturma çabası, modern sinemada aksini seyrederek zamanın doğasını 

hatırlatmaya dönüşür. Deleuze’a göre klasik sinemanın hareket-imgesinden ayrı bir modern anlatının 

zaman-imgesi vardır (Orr, 1997, s.42). Deleuze’un “organik rejim” dediği klasik anlatıda hareket-

imgeler organik şekilde kompoze edilir. Deleuze’un “kristal rejim” tanımlamasına giren filmlerde ise, 

modern anlatı içinde organik olmayan bir yapı ile hikayenin başı ve sonunun kesinsizliği söz 

konusudur. Geçmiş, şimdi ve geleceğin bir arada verilişi zaman-imge ile mümkündür. Zaman-imgede 

kronolojik işlemeyen zaman, derin bir özgürlükle, uzun çekim ve alan derinliğinin gücünden 

faydalanarak geçmişin imgeleri içinde akan geçici bir panoramadır (Türkgeldi, 121; Serdaroğlu, 2022, 

s.242). 



127 
 

tekniği de ayrı bir yerdedir. Aslında geçiş döneminde genel olarak karakterlerin 

gördüklerini göstermeye çalışan, karakterin özellikleriyle birleşen, zaman ve mekan 

bütünlüğü sağlayan kurgu tekniği önemli konumdadır. Geçiş dönemini kapsayan 

1908- 1917 yılları arasıda sinemanın biçimsel unsurları anlatıya bağlı konuma 

gelmiştir. Ayrıca aydınlatma, kurgulama öğeleri izlenmeyi artırmak için 

tasarlanırken, oyunculuklar, montaj ve arayazılı diyaloglar -vodvildeki gibi tek 

boyutlu oyunculuktan ırak biçimde- inandırıcılığa dönük aracılık yapmıştır. 

Kurgudan faydalanma oranı artmış ve oyuncularla kamera arasındaki mesafe 

kısalmıştır. Böylece oyuncuların tanınırlığı artmış ve yıldız oyuncu sistemi gelişme 

kaydetmiştir (Pearson, 2003, s. 49-51).  

Griffith’in “In Old California” adlı filmi, melodram tarzında çekilmiş, 

California’yı işgal eden Meksikalıları anlatan Hollywood’un ilk filmidir. 

Hollywood’da 1913’ten önce çekilen filmler kısa metraj iken, ilk uzun metrajlı film 

“The Squaw Man” adıyla 1914’te Cecil B. DeMille’den gelir. Film, İngiliz subayının 

vahşi batıya kurduğu çiftlik ve yeni bir yaşam macerasını anlatan western türündedir 

(Akbulut D. 2012, s.37,38). O, sahne ve eylemin seyircide bıraktığı duygusal etkiyi 

artırmak için işin içine kurguyu da katarak kamera hareketlerini kullanan ilk kişidir. 

Onun filmlerinde çoğunlukla masum genç kızlar ve onları zora sokan kötü niyetli 

erkekler arasında öykü gelişir. Nihayetinde iyilerin kazandığı, erdemin ve sabrın 

ödüllendirildiği bir anlatım hakimdir (Abisel, 2006, s.105,110). 

Egemen sinemanın gösterenleri anlatıya hizmet etmektedir. Anlam 

halihazırda öykünün içindeyken anlamı oluşturan gösterenlerin dört kodu vardır. 

Bunlar; fotoğrafik görüntü, mizansen, hareketli çerçeveleme ve kurgudur. Örneğin, 

çerçeveleme odaklı bakıldığında 1920’lerin klasik Hollywood sineması ayrıntı çekim 

ölçeğine ayrı bir yer ayırır. Kurgu koduyla ise gerçek izlenimi yaratılarak bambaşka 

kurmaca bir dünya çizilir (Derman, 1989, s.4,5). Ayrıca egemen sinema insanlara 

neyin doğru neyin yanlış olarak algılanması gerektiğini salık verir. Bu algıların 

dışına çıkan, farklı düşüncelerin savunusunu yapan bireylerin varlığı toplumdaki 

yerleşik düzene karşı tehdit unsurudur. Anaakım sinemanın ortaya çıkarılışındaki 

önemli bir sebep, kapitalist sürecin devamını getirecek biçimde sermaye sahiplerinin 



128 
 

çıkarlarını korumaktır. Çünkü sinema endüstrisinin getirisi de bir nevi 

sermayedarların kazancıyla bağlantılıdır (İpek, 2017, s. 76).  

Klasik sinemanın kendine mal ettiği gerçeklik izlenimi, modern sinemanın 

gerçekliğin ardındakileri ortaya dökmek adına kullandığı gereçlerce kırılmaktadır. 

Modern hayatın düzeni ve insani gerçekliğine yön veren değerlerin irdelenmesiyle 

bağlantılı olan gerçeklik anlayışı, parçalanmışlık, manevi değerlerin soluşu ve 

insandan ayrıksı bir hayat sunar. Sinemanın estetiği, insanın yaşamı ve eylem 

imkanlarını geliştirmekten yana tutunduğu eleştirel tavırla meydana gelir 

(Serdaroğlu, 2022, s.244,245). 

Klasik Hollywood Stili 1920’lerden beri Amerikan sinemasının hemen hemen 

tümünün kaynağını oluşturur. Sinemasal dışavurumun farklı yollarını ve kendi görsel 

anlatış tarzlarını deneyen birkaç yönetmen haricinde filmlerin genel tavrı bu klasik 

stildir. Klasik stilin gerçekleştirilme ereği, izleyenlerin biçim ve yapıdan habersiz 

olmasına rağmen filmin etkisinde kalmasını sağlamaktır. İzleyicinin farkında 

olmasını isteyenler, sinemanın dilini araştıran yönetmenlerdir. Onlar, yararlanılan 

kamera hareketinin dahi sorgulanmasını arzu eder. Kolker’e göre, özdeşleşme bir 

hipnozdur ve ekran başındakiler devamlılık tarzı ile uyutulmaktadır. Öyleyse 

görünmezin ideolojisine rıza göstermek yerine filmlere bilinçli yaklaşmamız gerekir 

(2009, s. 65). 

Sinema dışarıda yaşananları “temsil” 35  eleğinden geçirerek bizlere 

sunmaktadır. Aktarılanlar neyin ne şekilde verileceğine istinaden bir eleme işlemidir. 

İdeolojik işlerlik, toplumsal değerler, cinsiyet rolleri bağlamında kültürel temsiller 

hususunda gerçekleşir. Yani, öncül kültürel temsiller sinemada kendine yer bularak 

ana ideolojinin yeniden üretimine ve bunların sorgulanmasına katkı sağlar. 

Evrimleşme aşamasında sinema, aşılanan ideolojinin izinde, gerçekleştirilen 

yapılandırmalarla, farklı izleyici kitlesine yönelmektedir (Güçhan, 1999, s.226).  

                                                           
35  Gerçeklik bireysel tecrübe ve yorumlamaya dayalıysa, gerçeklik temsilden ayrı yollara girer. 

Temsil, gerçekliğin temsili olduğu gibi gerçekliğe katkı da sunar. Hall’e göre, ortak inançların, 

geleneğin içinde doğan insanlar, ortak kültürün kendilerinde bıraktıkları anlam dahilinde, ortak 

anlayış temelinde bir araya gelir  (Laughey, 2010, s.84) 



129 
 

 Velioğlu’na göre, Dünya Sineması’nda ve Türkiye Sineması’nda popüler ve 

sanat sineması açısından inceleme yapılırsa, topluma biçim veren ideolojisiyle 

insanları yönlendiren filmler popüler sinemaya aittir. Çünkü sanat sineması 

yönetmenin kendini anlatma yolunda yine kendini ortaya koyduğu bir nevi toplumun 

aynası olan sinemadır. Oysa popüler sinema kâr gayesiyle fazla kişiye ulaşmaya 

çalışan ve bunu türlerin ortak kodlarını kullanarak yapan, yönetmenin imzasını çok 

fazla taşımayan filmlerden oluşur (2016, s.8).  

Kitle iletişim araçlarının geneli topluma kendi ideolojisini aşılamakla nam 

salmıştır. İletişim araçlarına böylesi  bir görev yüklemek her zaman olmasa da “bazı 

insanların bazı zamanlarda bazı iletişim araçlarından” etkilendiğinin doğruluğu 

toplumbilimciler tarafından kabul edilir. Etkinin niteliği üzerinde net bir bilgiye 

ulaşılamasa da “toplumu yansıtan” bir iletişim aracı genellikle kabul görür. Çünkü, 

izleyiciyi sinemaya çekme işlevi ticari açıdan bilindik konuların işlenmesini 

gerektirir. Öyleyse sinemanın hem yönlendirme hem de ayna gibi yansıtma özelliği 

vardır denilebilir (Güçhan, 1991, s.77,78). Sinema, gerçeklik yanılsaması ile içinde 

bulunulan dünyayı adeta yeniden dizayn eder. Egemen ideolojinin yeniden üretimi de 

böylece gerçekleşir. Seyircinin farkında olmaksızın hakim söylemi kabullenmesi ve 

bunu alışkanlık haline getirmesi ile sinema, ideolojik bir araç olarak birtakım 

davranış kalıplarını izleyenlere aşılar. İşte filmsel gerçekliğe ait ideolojinin altını 

çizen sinema, klasik, geleneksel, tanımına yerleştirilir (Serdaroğlu, 2022, s.236). 

Abisel’e göre, popüler filmlerin yaşamı ve insani ilişkileri temsil etme şekli 

son derece mühimdir. Anlatı insan ilişkilerini, hayatın kültürel yanını açıklamak için 

başvurulan öncelikli yoldur. Doğal olanın ve gerçeğin gösterilen gibi olduğuna ikna 

etmenin bir çeşididir. Anlatıyı ideolojik yapan da budur. Popüler anlatılar 

çatışmaların belirleyici kısımlarının üstünü örterek tarafsız bir bakış açısı sunmaya 

girişir. Oysa ki ideolojinin kendisi, ket vurulamayan toplumsal uyumsuzluklara, yok 

edilemeyen gerilimlere birtakım çözümlemeler bulma göreviyle anlatıda biçim 

üretmekten kaynaklanır (2005, s.135). 

Modern sanat, ufak bir sebepten dolayı da olsa katarsisin kurduğu rolü 

sergilememektedir. Modern sanatçı “anormal bir insani durumdan farklı olarak, bir 



130 
 

“normal” bulunduğunu kabul etmez ve yine o, sizin yanlıştan dönmenizi 

sağlayabilecek bazı genel ahlaki kural ya da emirler olduğuna da hükmetmez”. 

Modern sanatın dünyası iyilerle kötüler arası zıtlığın bir sunumu değildir (Bauman, 

2002, s.56). Geleneksel sanatın gerçeklik kavrayışı insan için doğru, iyi tek bir 

gerçekliği sunarken, modern sanatta iyi ve kötü birbirine karışmış, değişkenlik içeren 

durumdadır. Modern sanat anlayışı, doğru ve yanlış ayrımını bir şeye zenginlik 

katması ya da onu yoksullaştırması bağlamında yaklaşır (Serdaroğlu, 2022, 

s.232,234).  

Geleneksel anlatı sinemasında kitlelere ancak geleneksel değerlerin yeniden 

aktarılması ve kolektif bir bilince katkı sağlamasıyla ulaşılır. Etikle bağlantılı ele 

alındığında geleneksel sinemada, çoğunlukla hayat ve insanın gerçekliğine dair 

içeriksel ya da biçimsel bir sorgulamaya girişilmemektedir. Kapitalist sistemdeki 

kar-zarar dengesinden ileri gelen kazanca yönelik bakış sinemayı da boş 

bırakmadığından, filmlerde ortalama seyircinin de düşünülerek çalışma yapıldığı 

söylenmelidir. Modern sinemada içinde bulunulan gerçeklik ve ahlaki değerlere 

eleştirel bir bakış daha çok hakimdir (Serdaroğlu, 2022, s. 237). 

Özgeciliğin ve fedakârlık, yardımlaşma benzeri ona yaklaştıran eylemlerin 

bize aktarılma şekli, içerdiği anlam gibi filmlere sığdırılan pek çok nokta vardır. Bir 

filmin bize “nasıl diğerkâm olunur ya da karşılaşılan durumda nasıl davranılması 

gerekir”i empoze ettiği, filmdeki karakterin taklidinden başlayarak insanların 

büründüğü ideal kişinin örnek alınası eylemleri genellikle klasik anlatıda ortaya 

çıkmaktadır. İdeolojik olanın ve gerçeğin gösterilen olduğuna yönelik ikna şekli 

geleneksel anlatıda bulunabilir. İyiliğin ve kötülüğün kapsadığı anlam parantezine 

girebilecek eylemler adına sanat sineması da irdelenebilir. Kaldı ki yukarıda da 

değinildiği gibi modern sinemada ahlaki değerler eleştirel yaklaşımla 

işlenebilmektedir. Fakat bu filmlerin ahlakı ele alışı bakımından anaakım filmlerin 

doğru-yanlış çizgisinden daha ayrı bir yerde konumlandırıldığı söylenebilir.  

Anaakım sinemanın karşısında konumlanan “Dogma 95” akımının etkisindeki 

Lars Von Trier’in “Dogville” filminde insanlar arası güvensizliğin, ahlaki 

yozlaşmanın, bencilliğin ve karşılıklı çıkar ilişkilerinin intikama dönüştüğü görülür. 



131 
 

Eleştirilen ahlak kalıpları, ahlakı temsil eden filozof Tom üzerinden verilir. O, 

kasabaya gelen yabancı Grace ile tanışır ve kasaba halkına onu kabul ettirmeye 

çalışır. Bulunup teslim edilmesi karşılığında uğruna ödüller konulan Grace’in 

bedenine ve ruhuna zararlar veren kasaba halkının iki yüzlülüğü görünmeyen 

duvarlar ardından anlatılır. Şeffaflaşan duvarlar, acıyı ve haksızlığı gözler önüne 

sererek, insanların bugün yaptığı iyiliği yarının çıkarına değiştiğini izleyiciye aktarır. 

Filmin sonunda türlü acıya katlanan kadın, babasına kulak vererek kasabaya anlam 

veren köpek hariç büyükten küçüğe herkesin katline karar verir. Ödül ve cezanın 

baskınlığını gösteren filmde cezanın ölümle nihayetine karar veren kadın, artık 

kasaba halkının bencil elbisesini kendi de giymiştir. Film, Hobbes’un fikrini 

önceleyen bir “insan insanın kurdu” halinde sürmüştür. İzleyenin kendini kimin 

yerine koyacağı hususunda zorlanacağı filmde özdeşleşme, Brecht’in izinde 

yapılabilir. 

Seyircinin sadece gözlemci olarak katılım sağladığı “Heteropatik özdeşleşme” 

sayesinde olayın içine girmekten ziyade bir mesafe ile olaya yaklaşması ve gerçek 

bir dönüşüme tanıklık etmesi söz konusudur. Heteropatik özdeşleşmeye filmde katkı 

sağlayan en önemli unsur varlığına inandırılmaya çalışılan evler, yollar ve ağaçların 

barındığı mekandır. Ayrıca olayları bir karakterin anlatması da izlenenlerin 

gerçekliğini sorgulatan cinstendir. Brecht’in epik tiyatrosu yabancılaştırma amacıyla 

anlatıcı karaktere sıklıkla yer verir (Yıldırım, 2012, s.37,38).  

Modern insanın dramı, boşluk ve hiçlik hissini yaşamasından kaynaklanır. 

Modern anlatının öykü anlatımından uzak kalması, hayatın belirsiz, dengesiz ve 

korunaksız oluşundandır. Modern anlatının gerçekliği, mevcut değerlere şüpheyle 

yaklaşmasından, ahlakı da yaşananları ortaya dökmek için estetik imkanlarını 

kullanmasından ileri gelir. Klasik anlatının saydamlı dokusundan farklı olan modern 

anlatının muğlak yapısı, toplumsal ahlakı ve mevcut ideolojiyi görülenlerin yanılgı 

olduğunu vurgulayarak derinden sarsmaktadır. Öyle ki, korkutucu bir sonuca da 

varsa modern sinema gerçeği göstermekle yükümlüdür. O sebeple insanın dünyadaki 

konumunu deşifre eder (Serdaroğlu, 2022, s.239, 243). 



132 
 

Anaakım sinemanın neyi ne şekilde anlattığını aydınlığa kavuşturma 

arzusuyla, içerik ve biçimin değişikliğe uğradığı, söylem ve eylem kalıplarının 

yıkıldığı yeni bir dönemden ayrıca bahsetmek kayda değer olacaktır. Klasik 

Hollywood sinemasına ait geleneksel konu ve türler değiştirilerek fakat, onlardan 

yararlanmayı da eksik etmeksizin Yeni Hollywood sineması ortaya çıkarılmıştır. 

Savaş sonrası belgesel sinemanın gerçekçi stili, 1960’ların televizyonundaki biçimsel 

yenilikleri, savaştan sonraki Yeni Dalga sinemasının türsel gelenek ve klasik anlatıya 

karşı tavrı Yeni Hollywood sinemasının yapılanışında etkili olmuştur (Tosun, 2022, 

s.192). Ortaya çıkış tarihi ve içerdiği filmler bağlamında hala ortak bir kanıya 

varılamayan Yeni Hollywood sineması, 1960’ların ortalarından 1970’lerin ortalarına 

dek süren bir genç kuşak yönetmen filmlerinden meydana gelir. Konuya yönelik 

çalışma yapanların bu sinemaya yaptıkları adlandırmalardan biri Amerikan 

Rönesansı’dır. Her ne kadar bağımsız Amerikan sinemasının anaakım karşıtı bir dil 

geliştirdiği yıllara denk gelse de bu sinemaya bağımsız Amerikan sineması demek 

hatalı olacaktır (Koluaçık, 2023, s.80,81). 

Hollywood’un stratejilerini bilhassa 1960’larda  etkileyen endüstriyel ve 

toplumsal bağlamlar, savaş sonrası Amerikasının sosyal ve demografik eğilimlerinin 

neticesinde gelişmiştir. Bu dönemde cinsiyet ve şiddete dayalı sosyal tartışmalar çok 

daha açık tasvir edilir hale gelmiştir. Yeni Hollywood’un 1960’ların sonu ve 

1970’lerin başında Amerika’nın toplumsal kargaşalarını yansıttığı ifade edilebilir 

(King, 2002, s.7,8). Hollywood sinemasında yine aynı dönemi istila eden pek çok 

olay mevcuttur. Sivil haklar hareketi, ırk isyanları, karşı kültür, hippiler, uyuşturucu 

kullanımı, öğrenci radikalleşmesi, yeni bir feminizm dalgası, eşcinsellik hak 

talepleri, Kennedy suikasti, Martin Luther King suikasti, Chicago sokaklarında 

çatışmalar, petrol krizi bunlardan birkaçıdır (King, 2002, s.14). 

Elsaesser’e göre, 1970’lerin Amerikan sinemasında klasik anlatı filmlerinin 

“olumlu sonuçsal modeli” açık uçlulukla gevşek bir yapıya bürünmüştür. Nitekim 

Yeni Hollywood sinemasında, Avrupa sinemasına istinaden sıkça ima edilen bir tür 

rahatsızlık, hikaye anlatma hususunda güvenin zedelenmesi şeklinde aktarılmıştır. 

Fakat Elsaesser, Yeni Hollywood sinemasında, geleneksel temaların değişimi ile 

yeniliklere yelken açıldığını  savunur (King, 2004, s. 23). Bazı araştırmacılara göre 



133 
 

Yeni Hollywood, 1960’ların sonundan 1970’lerin başına dek devam eden, Klasik 

Hollywood tür sinemasına ait kalıpları Avrupa sanat sinemasına ait biçimsel 

yeniliklerle bir araya getiren bir imkan olarak tanımlanır. Yani denilebilir ki, klasik 

Hollywood  film yönetmenlerinin kendine özgü sinema dillerinden değişime 

geçtikleri süreci kapsar. Pazar garantisi olan ve stüdyo kartellerince seri halinde 

üretilen klasik dönemin sonuna doğru bir adımdır (Koluaçık, 2023, s.83-85). Aslında 

bu dönemde kısa süreliğine de olsa, Hollywood için Avrupa sanat sinemasının, 

ahlaki iyi-kötü zıtlığındaki kahramanlarını, episodik anlatı biçimini ve belirsiz 

sonlarını sahiplendiği söylenebilir. Örneğin, Easy Rider (1969), Bonnie ve Clyde 

(1967) gibi filmler bunlardandır  (Ulusay, 2011, s.72). 

Klasik Hollywood’un görünmez edası, ucuza mal olan filmlerin yönetmen, 

görüntü yönetmeni ve kurgucuları tarafından öz-biliçli bir stile büründürülmüştür. İlk 

yapılan ise yeni film dilini ortaya çıkarmaktır. Yeni dil uğrunda uyumsuz kesmelerin, 

başlangıç planlarından noksan yakın planların, görsel açıdan karmaşıklığın, zoomu 

fazla kullanmanın, odak dışı görüntülerin, ışığı az sahnelerin, hızlı kaydırma 

hareketlerinin, donmuş karelerin, kamerayı elde taşımanın, ekranı bölerek 

kullanmanın ve diyalogları üst üste bindirmenin varlığından söz edilebilir (Buckland, 

2006, s.10).  Sinemaların televizyondan bağımsız şekilde seyirciyi çağıran yapımları 

ile katıksız Amerikan rüyasından arındığı ve yönetmenlerin seyircinin ideolojik 

düşüncesine meyillenen baskıcı düzenden uzaklaştığı filmlerde estetik değişimler de 

mevcuttur. Estetik denildiğinde, İtalyan Yeni Gerçekçi sineması ile Fransız Yeni 

Dalga sinemasının etkisi göz ardı edilememektedir. Klasik Hollywood’un tarzına 

alışık izleyici için bahsedilen değişimler olumlu karşılanmadıysa da durum, genç 

kuşak için tam aksi yönde seyretmiştir. Anaakımın mutlu sonundan artık Avrupa 

sinemasındaki gibi açık uçlu sona geçilmiştir. Yine klasik anlatının gerilime dayalı 

doğrusal ilerleyişi yeni Hollywood filmlerinde kırılmıştır. Ayrıca Yeni Hollywood 

filmlerinde gerçekçi mekanlar, doğal ışık gibi kullanımlar tercih edilmiştir (Koluaçık, 

2023, s.91,92).  

Özgeciliğin sinemadaki yansımalarına bakarken hümanist esintilerin yer 

aldığı İran Sinemasından da kısaca bahsetmek gerekir. İran İslam Devriminin ilk 

zamanlarında sinemaya Batının İran’ı kültürel olarak sömürgeleştirmesi şeklinde 



134 
 

bakılmıştır. Sinema daha sonradan toplumsal bütünleşme aracı olarak görülmüştür. 

Yeni İran filmlerinin toplumsal sorunlara değinmesi 1985 yılını bulmuştur. İran-Irak 

savaşı üzerine konular, ailevi sorunlar, profesyonel olmayan oyuncularla ve çocukları 

başat öğe yapan içeriklerle hümanist bir sinema ortaya çıkmıştır (Ulusay, 2011, s.81). 

 İslam toplumlarına Batı’dan pek çok şey getiren sinema, özellikle kadınların 

aktristlere, erkeklerin aktörlere ait davranış biçimlerini taklit etmesinin ana sebebidir. 

Dindar insanların sinemanın bu gücünü fark etmelesi bu sanatın gelişiminde olumsuz 

etkiler yaratmıştır. İran’da devrim öncesi kültürel bir aktivite olarak bilinmediğinden  

sinema, rejime karşı aydınların tenkit ettiği bir alandadır. Diğer yanda sinemanın 

halka yarar sağlayacağını düşünen müslümanlığın öze dönüşünde etkili bir silah 

olarak sinemayı eğitim aracı sayan insanlar da yok değildir. Hollywood tipi yaşamın 

karşısında İran sineması ayrı tatmin modeli temsil etmiştir. Çağdaş değerlerin 

ideolojik ve ahlaki açıdan sorgulandığı zamanda, “Müslümanlar nasıl bir sinema 

oluşturabilirler?”in karşılığıdır (Aktaş C., 1989, s.300,301,308). 

Doksanların Hollywood sinemasına gelindiğinde, varoluşçu düşüncenin 

yabancılaşma, özgürlük, yalnızlık, yükümlülük, yaşam ve ölümün manası, kötü niyet 

gibi konularının işlerlik kazandığı görülür. “Hollywood Varoluşçuluğu” diye anılan 

filmlere ilk olarak film noir türünde rastlanılır. Varoluşçu felsefenin izlerinin 

bulanacağı filmlerden bazıları; “Forrest Gump”, “Amerikan Güzeli”dir. Woody 

Allen ise önemli varoluşçu filmlere imza atmıştır. Lee’ye göre Allen, varoluşçu tüm 

filozofların “varoluşsal çelişki”sinin ifadesidir. Onun film kahramanları geleneksel 

etik değerlerle bu değerlerin sorgulanmadan onanan değerlerden ibaret olduğu 

paradoksunu yaşar. Allen, New York’u da paradoksun başkenti ilan ederek 

Amerika’daki kültür sofuluğunu eleştirenlerdendir (Aktaran: Savaş, 2001, s.249-

251). 

Sinemanın anlatımsal gelişmeleri, sesin yeniliği, bilgisayar, özel efektler gibi 

teknolojik ilerlemeler sinemasal gerçeklik evrenini etkilemiştir. Eylemi doğrudan 

anlatan klasik anlatının haricinde eğrisel anlatımı tercih eden modernist anlatılar ile 

iki anlatıdan da parçalar taşıyan, yapısı karmaşık, göndermelerde bulunan pastiş 



135 
 

özellikli postmodernist 36  anlatı bu süreçten geçmiştir. Tür sinemasından kalan 

gelenekler, ikonlaşan karakterler, uzamlar, kostümler, olaylar bugünün sinemasına 

yeniden düzenlenerek aktarılmıştır. Türlerde artık geleneksel anlatı kalıplarından 

taşan, daha fazla ve çeşitli sayıda izleyiciye ulaşmayı gaye edinen pastiş yapıda 

filmler üretilmektedir (Güçhan, 1999, s. 221,222). 

Popülerliğiyle nam salan Hollywood filmlerinin kültürel mi yoksa ideolojik 

mi olduğu sorusuna verilen cevap açıkça ikisinin de harmanlanmasıdır. İzleyenin bu 

filmlerde kendini herhangi bir huzursuzluk yaşamadan izlediklerine kaptırabilmesi, 

insanın kendine yakın hissettiği fikrin albenisine kapılmasındandır. Tüm bu 

tartışmalar tür eleştirmenlerinin muhattabında kalmıştır (Yılmaz G.E., 2021, 

s.164,165).  

2.3. Türün İdeolojisi 

Klasik anlatı yapısının doğuşu, tür filmleriyle aynı döneme denk gelmektedir. 

Hatta klasik anlatı sineması tür sineması demektir ifadesi yanlış değildir. Amerika’da 

film dilini geliştiren yönetmenler tarafından tür filmleri de türsel kodların bulunup 

tekrarlar yapılarak kalıplaştırılması işlemleriyle geliştirilmiştir. Çünkü tür, konuyu 

ele alışı bakımından benzerliği olan, denenerek uzlaşımsal kodlara ayrılan filmleri 

anlatır. Tür filmleri, ticari ve popüler olan, benzer konu ve çatışmalar etrafında 

şekillenen, değişmeyen karakterlere sahip, mekan ve zamanda bir çerçeveye sığan, 

kendine has kostüm, dekor, aydınlatma tarzı bulunan nitelikteki filmlerdir (Ersümer, 

2013, s.173,174). Birtakım toplumsal, iktisadi ve kültürel özellikteki yapıya dahil 

olan Hollywood film türlerinin irdelenmesinin sonucu ortaya çıkan kavramsal 

genellemeler her ülke sinemasındaki tür filmlerini açıklamakta yeterli olmayabilir. 

Burada dikkat edilmesi gereken husus, Hollywood’un kültürel sınırların ötesindeki 

konumu, tüm ülkelerin filmlerine etki etmiş olmasıdır. Tür filmleri, sinema 

                                                           
36  Postmodernizm kapitalist kültürün getirdiklerine ve bilhassa sanattaki kıpırdanmalara verilen 

isimdir. Sarup, sanattaki postmodernizm ile ilgili şunları sıralamaktadır: Gündelik hayat ile sanat 

arasındaki çizginin silikleşmesi; seçkinçi kültür ile popüler kültür ayrımının yıkılması; kodların 

biçemsel seçimcilik sebebiyle karışması söz konusudur. Parodi, partiş, ironi, ve oyuncul gibi 

kavramlar ön plana çıkar. Postmodernler, derinlikte duranı değil yüzeydeki modeli içselleştirirler. 

Yapısalcı ve Marksçılara karşı eleştirel yaklaşımı korurlarken, kapalı olanın gün yüzüne çıkmasının 

ötesine geçen her çeşit teoriye de karşıdırlar. Sanatta özgünlükten yoksunluk, sadece yinelemeyle 

ortaya çıkış vardır (2010,s.186,187). 



136 
 

endüstrisini özel girişim ve kar etme çatısında birleştiren tüm ülkelerde gelişmiştir 

(Abisel, 1995, s. 40).  

Tür filmlerinde seyircinin değinilmesini umduğu toplumsal sorunlar, 

beklentiler, zorluklar ve hatta umutlara ucundan da olsa dokunularak tatmin sağlanır. 

Toplumsal sorunların çözüme kavuşmasıyla toplumsal değerler de güçlendirilir. 

Burada bahsedilen gerçek problemlere önerilen gerçek çözümler yerine hayali 

çözümlerdir. Sinemadan çıkıldığında karşılaşılan gerçek problemler o halde 

sinemadaki hayali çözümlerle yanıtlanır. Öyleyse bir çeşit kültürel ritüel haline gelen 

tür filmi izleme aktivitesi, elbette filmin üretildiği kültürü de bilmeyi gerektirir 

(Buckland, 2018, s. 136,137). 

Film türleri filmlerin belirli tiplerini ayırt etmek için kullanılan terimdir. 

Bunlardan kurmaca öykü anlatanlardan bazıları; aksiyon filmi, bilim-kurgu, komedi, 

müzikal, romans, westerndir. Film türleri bitki ve hayvan türleri gibi belirli türler 

içine kesin olarak yerleştirilmekten uzaktır. Tür kavramı hem belirsizlik hem de 

kesinlik arasında gidip gelir. Kapsamlı bir sınıflandırma içeren pek çok tür vardır. 

Örneğin; komedi denilince, romantik komedi, kaba saba güldürü, sopa yeme 

komedisi gibi pek çok çeşidi vardır. Bu sebeple kesin tanımlar için alt türler 

belirlenmiştir (Bordwell& Thompson, 2012,s. 328,329).  

Tür filmlerinin anlatım yöntemleri, endüstriyel koşulların sağladığı 

imkanlarla çoğalmaktadır. Her ne kadar yönetmenin şahsi endişesiyle harmanlansa 

da toplumun kolektif endişeleri de tür filmlerinin ortaya çıkışında etkilidir. Kültürel 

dışavurumun gerekliliği yönetmenin şahsi dışavurumuyla ifade bulmaktadır. Öyleyse 

denilebilir ki, farklı dönemde farklı film türleri veya, bazı film türlerinde bazı 

konuların diğerlerinden daha fazla görünür olması bundandır. Toplum film türleri 

sayesinde kendine ayna tutar ve toplumsal değerler, düşünceler türün içinde yer 

edinerek açık veya kapalı biçimde kendini göstermiş olur (Özden, 2004, s. 220-222).  

Tür filmleri hakkındaki ilk önemli çalışmalar “auteur kuramı” aracılığıyla 

1940’ların sonlarında yapılmıştır. Kamerayı bir kalem gibi kullanarak özgün film 

dilinin üretilmesini savunan auteur kuramcıların Hollywood filmlerini izleyerek, 

böylesi popüler filmlerde bile yönetmenin yaratıcılığına dair izler bulunabileceğini 



137 
 

düşünmeleri, tür filmlerinin dikkatle irdelenmesinde önemli bir adımdır (Özarslan, 

2013, s. 52). Hollywood tür filmlerinin dünya genelinde seyredilmesinin en önemli 

sebebi, yatırımı güçlü olduğu bir endüstriden kaynaklı, yeni ve hızlı filmler 

üretilebilmesidir. Ayrıca Hollywood, uzun dönem Amerikan tiyatrosuna egemen 

olan ihtişamlı melodram geleneğini ve onunla aynı anlatı niteliğine sahip edebiyat 

eserlerini başarıyla birleştirerek insani duyguların evrensel yanına parmak basmıştır. 

Genel olarak denilebilir ki, tür filmlerinin hepsinde Amerikan sisteminin tüm 

sistemlerden iyi olduğu savı geliştirilmiştir (Abisel, 1995, s. 44-46). 

Türün temel dürtüsü Amerikan ideolojilerinin temel ilkelerini yeniden ve 

sürekli olarak sunmaktır. Hollywood filmleri, kültürel değerleri hem pekiştiren hem 

de eleştiren bir kapasiteye sahiptir. Schatz’ın (1981, s.35) tür filmlerini incelerken 

geliştirdiği iki varsayımı vardır. Düzen ve birleşme üzerine vurguladığı varsayımlar 

aşağıda yer alan tablodaki gibidir:  

Tablo 2: Scahtz’ın Tür Filmi Varsayımı 

Düzen 

(western, gangster, dedektif) 

Birleşme 

(müzikal, screwball komedi, aile 

melodramı) 

 

Kahraman    

 

Bireysel (ataerkil) Çift/kolektif (kadın egemen) 

Dekor   Çarpışma alanı (ideolojik 

açıdan kararsız) 

Uygar alan (ideolojik kararlılıkta) 

Çatışma   Dışavurulan şiddet 

 

İçselleştirilmiş- duygusal 

Sonuç    Yok etme (ölüm) 

 

Benimsemek (sevmek) 

Tematik    Arabuluculuk- kefaret Birleşme-evcilleşme 

Maço kodu Anne-aile kodu 

İzole özgüven Topluluk iş birliği 

Söz veren ütopya Gerçeklik olarak ütopya 

       

Tür filmlerini ortak çatıda buluşturan şey, filmden filme beliren türsel 

uylaşımlardır. Geleneksel birtakım tür öğeleri bulunmaktadır. Örneğin, westernlerde 

intikam, müzikalde şarkı ve dans, gizem içeren filmde soruşturma gibi unsurlar 



138 
 

kullanılır. Karakteristik film tekniklerinin de türe karışmasıyla korku filminin 

kasvetli ışığı, aksiyon filminin hızlı kurgusu, melodramın duygusal müziği gibi 

etkenler kendini gösterir. Uylaşımlar aracılığıyla belirli bir ipucu verilerek izleyicinin 

olayların gelişimini tahmin etmesi sağlanır. Örneğin, güçsüz bir şerif, haydut çetesine 

yenik düşecektir. Elbette bahsedilen uylaşımların uygulanmayarak izleyicilerin 

şaşırtıldığı yapımlara da rastlanmaktadır (Bordwell&Thompson, 2012, s. 330). 

Kolker izleyiciyi seyrettiği şeye hazırlamak diyerek konuya, uylaşımların tahmini 

yarattığı hususunda açıklık getirmiştir. İçinden alt türlerin çıktığı ancak kendilerine 

has yinelemelerin, seyircinin sevdiği temaların yer aldığı türlerden bazıları; komedi, 

western, müzikal, kara film, melodram, suç, aksiyon, savaş, korku ve bilim kurgudur. 

Türler sınırlı yapılarına rağmen dönemin gerektirdiği kültürel şemaya göre şekil 

alabilir (2009, s. 271,272).  

Tür filmleri öyküyü, olay örgüsünü ve karakterleri klasik yapı ile 

bağdaştırarak sunar. Bu filmler yaşamı değil onu temsil eden biçimler olduğundan, 

tüm uylaşımlar sayesinde birbirini taklit etmektedir (Abisel, 1995, s.59). Tür 

filmlerinde çatışmalar ve gerilimler topluluğa avantaj oluşturacak biçimde ortadan 

kaybolur. Bu filmlerde toplumsal iyi, bireysel çıkarların önünde tutularak 

özdeşleşmenin de katkısıyla bencillikten arınmış özverili bir yapı aşılanır. Bir kişi 

korkarak şahsına dönük kurtarma işlevi gerçekleştirse de bu hali diğerlerine zarar 

vermeden düzelir. Dolayısıyla Hollywood tür filmlerinde bencil güdülerle hareket 

ederek bireysel yaşamı koruma yerine, özverili eylemde bulunarak ortak yaşamı 

koruma tercih edilir. Buna örnek olarak tür filmlerinin ana erkek karakterinin ne 

kadar bireysel hareket etse de esasen dengeyi yeniden kurmak, toplumsal değerler 

uğruna eylemek için grubun emrinde davranması verilebilir. Aksi bir film, dünyayla 

farklı kültürel emellerin peşindedir. Çünkü seyirci özdeşleştiği kişinin eylediklerinin 

sorumluluğuna katlanmak zorunda kalarak endişe duyar (Abisel, 1995, 64-66). 

Tür filmleri 60’lı yıllarda girdikleri yenilik arayışından sonra 70’li yıllarda 

korku ve felaket filmleriyle kendini göstermeye başlamıştır. Amerikan değerlerini 

sorgulayan filmler 70’li yılların ortalarına dek devam ettiğinden, western, müzikal ve 

dedektif film türleri değişim geçirmiştir. Geçmişin özgürlükçü yapısı 80’li yıllarda 

yeniden getirilerek, ataerkillik, militarizm gibi geleneksel değerlerden tekrar 



139 
 

yararlanılmış ve toplumsal sıkıntıları olan bireylerin özdeşleşeceği konular 

sunulmuştur (Güçhan, 1999, s.214,215).  

 “Türler bir tür doğruluk hissi yaratıp harekete geçirerek, uygun duygu, 

düşünce ve davranış biçimlerini tayin eden ve ortak bir toplumsal gerçeklik inşa 

etmekte kullanılan bakış açılarını, kodları ve işaretleri belirleyen doğrucu sınırlar 

oluşturarak dünyayı yerli yerinde tutarlar” (Ryan&Kellner, 2010, s.129). Tür 

filmleri, ait olduğu türün geleneklerinde, hatta bu gelenekler silikleştiğinde dahi 

seyircinin nezdinde inanırlılığını sürdüren bir yapıda olmalıdır. Ancak o zaman 

izlenilenlerin, kodlanarak üretilmiş bir güdümleme ile ortaya çıkarıldığı hissiyatını 

bırakmaz. İdeolojik birtakım inançların aktarılması, geleneğin seyirci tarafından 

içselleştirilmesine bağlıdır (Ryan&Kellner, 2010, s.130,131).  

Öyleyse insanların kendileriyle bağ kurarak öyküneceği durum ve 

karakterlerin izleyiciye ne söylediği oldukça önem taşımaktadır. Sevilmesi, 

korkulması, dışlanması, çekinilmesi, feda edilmesi ve/veya fedakârlık edilmesi 

gereken durum ve kişiler hakkında izleyeni yönlendiren birtakım kodlar yer 

almaktadır. İşte bu kodların ahlaki içeriğinin konu alındığı çalışmada, sinemanın 

özgeci eyleme hizmetinin görüldüğü tür sinemasına bu bağlamda açıklık getirmek 

gerekmektedir.  

Örneğin; Western’de iyilik ve adalete meyilli kahraman, el değilmemiş 

doğasında yabanıllık ve uygarlık arasında bir yerdedir. Haydutlara karşı savaşanların 

yardımına koşan kovboy düzene ait güçlere dahil olur (Thompson& Bordwell, 2012, 

s. 338). Westernlerin klasik anlatıya dayalı popüler kurmacalar olması, ideolojik 

işlevlerini erkek kahramanların üzerinden yerine getirmesine ön ayak olmaktadır. 

Western karakterleri başta belirleyici olan erkekler, kadınlar, iyiler, kötüler ve 

yerliler şeklinde sınıflandırılabilir (Abisel, 1995, s.101). İyi- kötü karakterlerin 

ayrımı oldukça nettir. Film sona erdiğinde iyi ya da kötü karşılığını ödül veya ceza 

olarak alır (Bazin, 2022, s.268). Kitses’e göre, Western’e dair zıtlıklar birey-toplum, 

doğa-kültür ve Batı-Doğu olarak başlıklara ayrılmıştır. Bahsedilen zıtlıklar şunlardır: 

Birey-toplum (özgürlük/kısıtlılık, onur/kurumlar, kendini bilme/yanılsama, 

bütünlük/uzlaşma, kişisel çıkar/toplumsal sorumluluk, tekbencilik/demokrasi); doğa-



140 
 

kültür (saflık/bozulma, deneyim/bilgi, ampirizm/yasalcılık, yararcılık/idealizm, 

kabalık/kibarlık, vahşet/insanlık); Batı-Doğu (Amerika/Avrupa, sınır/Amerika, 

eşitlik/ayrılık, tarım/sanayi, gelenek/değişim, mazi/gelecek) (2018, s.12). Western 

aracalığıyla ahlaki konulara eğilmek 1940’larda ilgi çekmiş ve 1950’lerde bu hususta 

uygulamaya geçilmiştir (Buscombe, 2003, s.338). 

Birden fazla türle uyumluluk sağlayabilecek, türsel çeşitliliğin yer aldığı ve 

kahramanın önemli konumda bulunduğu tür olan komedide ise (Orta, 2019, s.61), 

özgecil işaretleri anlamak için öncelikle mizahın üstünlük kuramına bakmak gerekir. 

Çünkü kuram, bir nevi bencilliğin insanları güldürme durumunu aydınlatmaya 

çalışır. İrdelenmesi Platon’a kadar dayanan kuramda Platon’un “ruh acısı” olarak 

düşündüğü başkalarına yönelik kötüleme içeren gülme eylemi bulunur. Kusurlar 

üzerine kurulan gülme (Morreall, 1997, s.8), Filozofun tasarımıyla “zayıf ve zararsız 

olmak kaydıyla, bir bireyin başkaları üstünde üstünlük kurma arzusunun 

göstergesi”dir. Kişi, kendini olduğundan daha iyi konumda sandığında komik 

gerçekleşir (Eker, 2014, s.141). Kuramın savunucularından Hobbes da, başka 

insanların acılarından haz almanın korkaklığın göstergesi olduğunun ve böylesi bir 

hazza yaklaşılmaması gerektiğinin üstünde durur. “Güleriz, çünkü kendimizde 

başkalarının zafiyetlerine veya kendi önceki yenilgilerimize zıt bir üstünlük 

olduğunun farkında varırız” (Eagleton, 2022, s.45). Öyle ki komedi, Makal’ın da 

belirttiği gibi insanlar arası çelişki ve çatışmalardan beslenen, çirkin olanı 

kahkahayla yıkan iki ucu sivri bıçak gibidir. Hakikati bir maskeyle kapatan bireyin 

ve toplumun maskesini indirme kuvveti vardır (1995, s. 7).  

Critchley’e göre mizah, başkasını kırmadan,  yalnızca kendini gülme konusu 

yaparak uygulanmalıdır. Kahkahanın nesnesi ve öznesi tek bireydir. Öyleyse 

denilebilir ki, tamemen alay etmek yahut muziplik yapmak değil, şahsilikten ayrı 

kötülükleri yenilgiye uğratmak mizahın ana görevidir. Eleştirel ve iyileştirici bir 

harmanlama ile mizahın gücü kanıtlanır (2020, s. 30,31). Kaba güldürü, aile 

güldürüsü, romantik güldürü gibi türler ile kaçış yolu denenirken, siyasal taşlama, 

toplumsal güldürü gibi türlerle zıtlık ve bastırılmışıklar işlenir. Güldürü filmlerinde 

alışkanlıklar ve değerler birbiriyle çarpıştırılır ve yeniden birleştirilir. Böylece, içinde 



141 
 

yer aldığımız toplumsal sisteme karşı güven duygumuz, iyilerin mutlu sonu, 

kötülerin yenilgisi ile tazelenmektedir (Uluyağcı, 2015, s.146,154).  

Sinemada izleyenlerin kendi isteğiyle endişe ve tedirginliği seçtiği, korkmayı 

arzu ettiği tür ise korkudur. Bu türün en çok tercih ettiği mitoslardan biri insan ve 

hayvan arasında kalan, hayalet, hortlak, iblis, yarı insan yarı şeytan benzeri 

varlıklardır. Burada türü bilim-kurgudan ayıran nokta bilim kurgunun teknoloji ile 

uğraşması, korkunun ise doğa ile cebelleşmesidir. Aynı zamanda bilimkurguda 

rasyonel çıkarımlarla belirli açıklamalara başvurulur (Atayman, 2016, s.365,366). 

Korku türünün nefret uyandırma, tiksindirme gibi  bir ereği vardır ve bunun 

doğrultusunda uylaşımlarını tasarlar. Duyguların ihlali biçiminde tezahür eden 

canavarın varlığından söz etmek gerekir. Doğanın tehlikeli bozulmasından meydana 

gelen bu yaratıklar, izleyenin korkusunu destekleyen film içindeki başka bir 

karakterin korkusuyla bütünleşir. Sıradan hayata saldırgalığıyla olayı başlatan 

yaratığın saklanması için mekan da bir o kadar uygundur (Thompson D. B., 2012, s. 

339,340). Katarsisi temel alan, istek, tepki, arzu ve ihtiyaçlar dahilinde 

özdeşleşmelerin yaşandığı tür olan korku sinemasında (Abisel, 1995, s.119), bireysel 

ve toplumsal çerçevede bilinçdışına atılan imgelerin figürleştirilerek, film seyrinin 

dışında istenmeyen şahsi ve kültürel problemlerle yüzleşilmesini sağlayan psikolojik 

etki önem taşır (Işıklar, 2013, s.172). Korku ve endişenin evrenselliği, “yitirme” 

döneminin etkisinden kaynaklanır. İnsan anneyi ve doğayı kaybederek, öfke tüneline 

girmiş sayılır. İyi ile kötünün çatışması neticesinde çocuğun ayrıldığı anne kötü anne 

imajına dönüşecektir. Tekinsiz varlıkların insafsızlıklarının ardına Vampir’in 

öpücüğü misali birer içtenlik hissiyatı yerleştirilir. Annesinin yalnız bıraktığı 

çocuğun yaratığa dönüştüğü “kötü çocuk” aynı zamanda sevgisiz büyüyen “kötü 

anne” nin de temsilidir. İşte seyircinin, korkuların arka planında canavarın 

arınmasına dönük bir isteği varsa o da canavarın yalnız bırakılmış çocuktan ileri 

gelmesidir (Atayman, 2016, s.370,371). 

Özgeciliğe yaklaştıran unsurlardan kahramanın fedakârlığı, iyi-kötü 

çatışmasının netliği melodram türü üzerinden daha iyi anlaşılacaktır. Elbette diğer 

türlerde de bu çatışmaya rastlanılır. Ancak Brooks’un da öne sürdüğü gibi 

“melodramın yalnızca ahlakçı bir drama değil, aynı zamanda ahlakın draması” 



142 
 

sayılması sebebiyle bu film türünde ayrı bir çalışma yapmak özgeci eylemin varlığını 

incelemede katkı sunan bir öneme sahiptir. Çünkü bir yandan da melodram Brooks’a 

göre kötülük maskesi ardındaki ahlaki evreni kanıtlamaya gayret eder. Melodramın 

başlangıcı ise geleneksel ahlaki düzen kalıplarının yeterli sosyal düzeni 

sağlayamadığı, tedirgin edici yeni bir dünyanın getirdiği kaygının ifadesi ile olur 

(1995, s.20). Melodram, ahlakın basmakalıp biçimde ahlaki olmayanın zıttı olarak 

yer aldığı türdür. Ansızın ve ilginç şekilde hislerin meydana gelmesi bu türde yoktur 

(Atayman& Çetinkaya, 2016, s. 266). Karakterler açısından, akılda şüphe 

bırakmayacak biçimde birtakım değişiklikler yapılarak, hangi eylemin ahlaki 

olduğuna dönük izleyicide iz bırakmaktadır. Tüm bunlar aracılığıyla izleyici iyiyi 

ödüllendirme, kötüyü cezalandırma işlevini benimser (Turgay, 2019, s.404). 

 Yunanca’da “melos” ve “drama” kelimelerinin birleşmesiyle oluşan “ezgili 

drama” manasına gelen melodram, eyleme yönelik dramatik bir biçimdir (Tunalı, 

2006, s.30). Melodramın kaynağında geç ortaçağın ahlak oyunları kendini gösterir. 

Kaynağa ulaşma noktasında sözlü anlatı geleneği, peri masalları, halk şarkıları 

önemli basamaklardır (Elsaesser, 1991, s.69). Her ne kadar 18. ve 19.yüzyılda 

müzikli oyunların, romantik temaların ifadesi olsa da, ilerleyen dönemlerde duygusal 

yoğunluk, ahlaki ayrılık ve görsel aşırılık taşıyan oyunların tanımında kullanılır hale 

gelmiştir. Aşırılığın, melodramın alay konusu olmasında baş unsurlardan biri 

sayıldığını belirtmek gerekir. İnsanların gerçeklikten ırak tutularak bir çeşit uykuya 

daldığı tür kabul edilen melodram, dönemsel şartların gerçeklik kriterlerine aykırı 

düşmesiyle bilinir (Suner, 2006, s.184). 

Melodram ve tragedya, ait oldukları dönemlerin ahlaki yapısından etkilenerek 

bu yapıyı ahlaki dersi vermeye kadar ileri götürür. Melodram Fransız devriminden 

sonra geliştiğinden o döneme dair izler taşır. Yeniliğin toplumsal düşünce sistemine 

yansımaları melodramda da kendini göstermiştir (Turgay, 2019, s.398). Türsel 

niteliklere bağlı olarak imgelerin basmakalıp bir havayı yansıttığını belirten Özsoy, 

aile melodramına özgü yaptığı çalışmasında, duygusal etki amacıyla kullanılan 

evrensel yöntemlerin varlığından söz eder. Ellilerde Amerika’daki aile melodramları 

ile Türkiye’de altmışlı yılların aile melodramları benzerlik taşır. Altmışlarda bu 

filmlerde genç ya da yaşlı farketmeksizin, fedakâr, sadakatli, iffetli kadın imgeleri ve 



143 
 

bunların tam zıttı imgeler bulunur. Aşkı uğruna her şeyi göze alan kadın, 

duygusallığın zirvesini yaşamaktan kendini alamaz. Sınırı koyan erkektir ve kadın 

eğitimli de olsa evlendikten sonra çalışma hayatından eşi ve çocukları için vazgeçen 

fedakâr kadın olarak yaşar (2016, s. 292-294). Melodramda kendini feda etme, büyük 

oranda görünmezlik niteliğine sahiptir. “Kendini feda etme içsel bir koşuldur, 

görünür bir eyleme geçmektense genellikle bir şey yapmamanın dışsal tezahürüdür”. 

Dolayısıyla, feda etme eylemi sonunda ölüm yoksa, melodram bizden karakterin 

olumsuz davranışına karşı tepkimizi ölçer. Büyük bir toplumsal eylemden kaynaklı 

bir filmden bahsedildiğinde ise, olumsuzluk içeren feda etmeye pozitif ve belki de 

siyasal yan anlamlar verilebilir (Kolker, 2009, s. 306).  

Melodram ve auteur filmlerin anlatısını birey olgusunu temel alarak 

karşılaştıran Becerikli, kader kavramını iki anlatının farkı olarak belirler. 

Melodramda kader, kaçınılmaz olarak kişiyi bulan, iradeden bağımsız işleyendir. 

Eğer bir kişi sağır, dilsiz, yoksul, evlatsız vb ise, kişisel iradesinin, bilimin ya da 

aklının ışığında bir çözüm bulmaksızın kaderine razı olur. Dolayısıyla başka 

insanlardan gelecek yardıma da muhtaçtır. Auteur filmlerde ise kişi, kaderini 

yönlendirmeye çalışan, bilimi ve iradesini bir arayış uğruna kullanan, etken olandır. 

Bu sebeple başkasına muhtaç değildir, başkası ona yardım etse de öylece durarak 

kendini beklemeye aldığı söylenememektedir (2020, s.270,271). 

Türlerin iç içeliği günümüz sinemasında melodramın ne olduğu sorunsalını 

gereksiz kılarak, melodramın nasıl biçim oluşturduğu sorunsalına vurgu yapar 

(Akbulut H. , 2012, s. 16). Melodram, belirli uzam veya zamana dayanmayan, farklı 

türlere etkide bulunabilen, ahlaki tarafı ve iyiliğin yüce yanını destekleyen, 

özgünlüğünü değişkenliğinden alan, tek bir türe bağlı kalmayıp türlerin üstünde 

varolan bir yapıdadır (Arslan, 2005, s.102). Tüm ülkelerin melodram film öyküleri 

ve temaları benzerlik gösterse de senaryoları, oyunculukları ve teknik işleri 

bağlamında kültürel farklılıklar vardır (Adanır, 2012, s.58). Kolker’e göre melodram, 

kahraman erkeğin belayla boğuşan kadını kurtarması sonucu ahlaki dengenin 

sağlandığı düzenin duygu bütünüdür (2009, s.274).  



144 
 

Melodramın dayandığı uylaşımlardan birtakım fantaziler doğar. 

Olanaksızlığın çizgisinde ilerleyen ve boş zeminin doldurulması vaadini veren 

“keşke” temelinde başlayan yolculuk, öznedeki bu boşluğu doldurma vaadini veren 

“birleşme” fantazisinde devam eder. Bir şeyler için “geç kalındığı” hissinin 

karşısında kavuşma umuduyla yeşertilen melodramın işlerliği devreye girer ve 

kökleri anne-evlat ilişkisinden ötürü çocukluğa kadar dayanan birleşme fantazisi 

başarısız olur. Melodramdaki duygusal anlar acının ve tatmin edilememenin 

aktarımıyken aynı zamanda onarılacak duyguların, tatminin yaşanma umudunun da 

fantazisidir (Nilgün Abisel, et al., 2005, s.39-41).  

Elsaesser’e göre melodram, müzik eşliğinde duygusal etkilerin canlandırıldığı 

dramatik anlatımdır. Melodramlar genel olarak kurbanın bakış açısına odaklanır 

(1991, s.74,86). Elsaesser’e göre devrim öncesinde trajik sonla biten melodram, 

devrim sonrası mutlu sonla bitmiştir. Tüm bunlardan, acı içindeki alt sınıfların 

egemen sınıfla çekişmesinden ziyade halihazırdaki durumuna biat ettiği bir anlatı 

gelişmiştir. Bilhassa sinemadaki melodramlar itaatkar metinlerden oluşsa da 

devrimden önceki konulardan dolayı “radikal muğlaklık” içindedir. Tarihsel ve 

toplumsal bağlamda melodramlar sisteme karşı yıkıcı veya kaçışa hizmet eden 

özelliktedir de denilebilir (Aktaran: Arslan S. , 2005, s.70,71). Melodramlar kendine 

has gerçekliği ve yaşamsallığı inşa ederek, Hollywood’un özdeşleşmeye dayalı 

ideolojik gücünü kullanır. Klişe haline gelen trüklerden faydalanarak birtakım 

ikonografi ve kalite içinde olayları sıralar (Arslan, 2005, s.72,73). 

Hollywood Sinemasındaki meydana gelme sebepleri ile uyumlu olmayan 

Türk Sineması’ndaki tür konusu, ülkemiz dinamikleriyle paralel biz çizgide seyreder. 

Bazı tarihçilere göre; Kurtuluş Savaşı filmleri, “12 Eylül Filmleri”, “Seks Filmleri”, 

“Köy Filmleri” benzeri bölünmelere varılır. Türkiye Sineması’nın başından 70’li 

yıllara dek korku, fantastik, toplumsal gerçekçi filmlere yönelinse de ağırlık verilen 

tür melodram olmuştur (Tunalı, 2006, s.181).  

Melodram ülkemizde Cumhuriyet’in kültürel çalışmalarının yakınında bir 

yerde kalmıştır. Muhsin Ertuğrul’un çokça faydalandığı ancak yüceltmediği 

melodram modernist ve Batıcı değildir fakat, modernin ve Batının bulunduğu 



145 
 

yerlerde bulunur.  Bir şekilde Yeşilçam’ın sağcı veya solcu, Cumhuriyetçi ya da 

İslamcı farketmeksizin bir köşesinden içeri girmeyi başarmıştır. Bu giriş öyle güçlü 

olmuştur ki bazen filmlerin “izm”lerinden baskın hale gelmiştir. Yeşilçam 37 ,  

Hollywood 38  yahut başka ülke sineması içinde iyi-kötü, masum-suçlu, ezilen-

zulmeden, yoksul-zengin benzeri zıtlıklardan ahlak, duygulanma, heyecan, gerilim, 

katarsis gibi duygular yaratmıştır. Bunlar adeta bir topluluğun kapitalist dünyada 

kaybettiği masumiyetin ardında bıraktığı mutlu bir ülkeye gidiş biletidir (Arslan, 

2005, s.112,113). Şasa’ya göre, Yeşilçam’ın başından beri yapamadığı bir film türü 

dramdır. Ne zaman dram için kollar sıvansa ortaya melodram çıkmaktadır. Bunun ilk 

nedeni, bizim Aristocu dram geleneğinden kopuk oluşumuz, ikincisi ise, modern 

kritik söylem geleneğinden yoksunluktur (2010, s.45,46). Yeşilçam melodramını 

Batılı dramla yerli halk masalının tuhaf bir karışımı şeklinde tanımlayan Şasa, Bülent 

Oran’a atıf yaparak, “bizim mutsuz sonlarımız bile mutludur”, ölen çiftlerin bile 

seyirci tarafından ahirette buluşacaklarına dair mutluluk sunduğunu belirtir. Bizim 

kültürümüzde yaşama son veren bir imkan pek yoktur (2010, s.132,133). 

2.4. Türk Sinemasının Özgeci Yanı 

Sinemanın toplumla olan sıkı bağını ve toplumsal değişimleri anlamak için 

filmlerin seslendiği “bizi” ve yaşadıklarımızı bilmemiz gerekmektedir (Kırel, 2005, 

s.11). Sinemanın güçlü bir toplumsal sanat olmasına sebep-sonuç ilişkisinde bazı 

bilim insanları açıklık getirmeye çalışmıştır. Sanatın halkın ihtiyacından ve 

beklentisinden doğması sebebiyle, aktarılan hikaye, kahramanlar ve altı çizilen 

değerlerin izleyicide özdeşleştirme yaratarak toplum içinde kendini tanımlayan 

                                                           
37  Özellikle 60’lı yıllar, “Hollywood’un stüdyo sisteminin gelişmemiş bir taklit versiyonu”dur. 

Gelişmemiş olarak kabul görmesinin sebebi, Hollywood gibi bilinç ve program dahilinde işlemek 

yerine taklitlerle ve “el yordamıyla” işlemesidir. Elbette bunda Hollywood’un sanayi olarak devlet 

tarafından korunmasını ve kendi içindeki uzmanlaşmayı da göz ardı etmemek gerekir (Kırel, 2005, 

s.66). 

38  Yeşilçam, Türkiye Sineması’nın birleştirici çatısı işlevi görürken, “zenaat” yapıtı niteliklerine 

sahiptir. Bu da onu Hollywood’a yaklaştırırken aynı zamanda ondan uzaklaştıran sebepleri de gösterir. 

Her ikisinde de “ticaret erbabının” elinde olması ve zenaat sayılması durumu vardır. Hollywood’un 

50’li seneleri ile Yeşilçam’ın 60’ları birbirine benzer. Fakat, Amerika’da 50’li yıllarda gerek karakter 

derinliği, gerekse sınıf ayrımına dayalı ahlak görüşü ile savaş sonrası toplumunu güçlendirme hedefi 

gözetilirken, Türkiye’de genel olarak birbirine benrzer melodramatik öğeler görülür (Tunalı, 2006, s. 

209,210) 

 



146 
 

kişilere dönüştürdüğü sonucuna varılmıştır. Dolayısıyla yaşanan toplumsal, siyasal 

ve iktisadi sorunlar güncel yaşamı etkilemiştir. İnsanların sinemayı umut ve inançları 

kaybetmemek için tercih ettiği zamanlar böylesi dönemlerin ardından gelmiştir 

(Gürmen, 2007, s.45). 

Türk sineması içinden çıktığı yapının ideolojisini yansıtan, Türkiye’nin 

toplumsal ve tarihsel arka planının bir izdüşümüdür. Ülkemizde sinema, uluslaşma, 

modernleşme ve kapitalistleşme süreçlerinin toplumda meydana getirdiği sorunları 

yeri gelince işleyen yeri gelince de bu sorunlardan kaçış imkanı sağlayan mecradır. 

Türk düşünce sisteminin belirmesinde katkısı olan Türk sineması, Cumhuriyet öncesi 

dönemle başladığı yolculuğuna, 60 ve 70’li yıllarda yaptığı yükselişle devam 

etmiştir. Seksenli yılların durgun zamanlarından sonra sinema günümüzde reklam ve 

dizi sektörünün etrafında dolaşıp macerasına devam etmektedir (Yaylagül, 2018, 

s.43,44).  

Engin Ayça sinemamızı gelişme evresi açısından üçe ayırmaktadır. İlki, 

başlangıcından İkinci Dünya Savaşı’na dek süren Muhsin Ertuğrul’lu yıllardır. 

İkincisi 1950’ler ve 1970’ler boyunca devam eden Yeşilçam dönemidir. Sonuncusu 

ise, 1970’lerin sonundan itibaren gelişen yönetmenler dönemini kapsamaktadır 

(1992, s.117). 

2.4.1. Tiyatronun Etkisinde Sinema: Ertuğrul Dönemi 

İkinci Dünya Savaşı ve ardındaki beş yıllık sürede savaş şartlarının geride 

bıraktığı izler Türk Sineması’na yansımıştır. Geçiş dönemi olarak adlandırılan bu 

süreç, Muhsin Ertuğrul’un tiyatrovari sineması ile tek başına sektörde uzun yıllar 

kaldığı günlerin sonuna işarettir. Avrupa’da savaştan dönen genç kuşağın 

yönetmenlik yapması ve giderek profesyonel oyuncuların sektörde yerini almasıyla 

filmler sinemasal anlatı diline geçmiştir. Mısır sinemasının etkisi ülke sinemamızı 

sarınca, Yeşilçam melodramlarının temeli sayılan şarkılı melodramlar çoğalmıştır. 

Sinema vergi indiriminin (1948) etkisi, Sinemacılar Dönemi’nin de kapısını 

aralamıştır. Geçiş döneminden diğer dönemlere önemli bir hatıra da dublaj alanında 

olmuştur. Ancak dublajın varlığı, oyuncunun dikkatini dağıtan bir seçenek halinde, 



147 
 

güçlü anlatımın önüne engel teşkil etmiştir. Sinemamızın en kötü anlarından biri de 

sansür nizamnamesi (1939) yüzünden yaşanmıştır (Esen, 2016, s. 45,46).  

Savaş sebebiyle Mısır’dan getirilen Amerikan ve Mısır filmlerinin melodram 

esintisi, ülkemiz sinemasını halihazırdaki tiyatromsu havanın gücünü artırmak 

suretiyle etkilemiştir (Onaran, 1994, s.35). Mısır’dan gelen filmlerden en çok ilgi 

çeken ve Türk sinemasının gelişmesinde olumsuz etki yaratan eserlerin başında 

1938’de gösterilen ağır melodram içeren “Aşkın Gözyaşları” filmi yer alır (Coşkun, 

2009b, s.25).  

Muhsin Ertuğrul’un 1939 yapımı “Aysel Bataklı Damın Kızı” ilk melodram 

olarak kabul görür. Bu dönemde kadın ve aile temaları cinsiyet kodlarıyla işlenirken, 

ortaya çıkan tüm klişeler uzun seneler tabu gibi kalır (Elmacı, 2015,s.113). Ertuğrul 

dönemi (1922-1938), ilk sesli filmin (İstanbul Sokaklarında), ilk renkli filmin (Halıcı 

Kız) yapıldığı, ilk özel yapımevinin gündeme geldiği süreci kapsar. Bazılarına göre, 

Ertuğrul dönemi, sinemanın tiyatro etkisinde kalmasından dolayı sanat olma yolunda 

olumsuz, bazılarına göreyse, modern sinemanın temelini atması sebebiyle olumlu 

karşılanır. Olumsuz değerlendirme yapanların başında Nijat Özön gelmektedir 

(Evren, 2014, s.103). Dönemin yeni mizansen anlayışı ve tiyatro dışından oyuncu 

kullanımı ile Ertuğrul’a nazaran sinemaya daha fazla yaklaşan yönetmeni Faruk 

Kenç’tir. Baha Gelenbevi, Şadan Kamil, Turgut Demirağ, Şakir Sırmalı, Çetin 

Karamanbey, Aydın Arakon, Orhon Murat Arıburnu diğer önemli isimlerdir 

(Onaran,1994, s. 40-45).  

2.4.2. Bencil Olmayanları İzlemek: Yeşilçam’da Özgeci Düşler 

Toplumsal, siyasal dönüşümlerin yaşandığı ve bunların sinemaya yansıdığı 

dönem 1950’lere rastlamaktadır. Demokrat Parti’nin iktidara gelmesiyle Celal Bayar 

Cumhurbaşkanı, Adnan Menderes de Başbakan olmuştur. Cumhuriyet’in 

kuruluşundan itibaren yönetimde olan tek parti dönemi sona ermiştir (Evren, 2014, 

s.142). Ezanın arapça okutulduğu, radyoda dini programların yapıldığı, ortaöğretime 

dek din derslerinin verildiği, türbelerin bir kısmının ziyarete açıldığı, hac 

endüstrisinin başladığı bu süreçte, iktisadi alanda yaşanan sıkıntılar artmış, kültür ve 

sanat alanındaki ilerlemelere ket vurulmuştur. Sinemanın hareketini kısıtlayan 1939 



148 
 

sansür tüzüğü, uygulamada her geçen gün daha da katılaşmıştır. Dini göstergelerin 

sinemaya “doğası gereği” gibi sıkça yansıması da sinemanın çemberini daraltmaya 

yetmiştir. Ayrıca savaş öncesi bir nebze olsun ülkeye giriş yapan Avrupa filmlerinin 

yerini artık Amerikan filmleri almıştır. Sinemanın tüm bahsedilenlerden etkilendiği 

ilk yer endüstri alanındadır (Özön, 2010, s.153-155). 

 Kurtuluş Savaşı’ndan sonraki dönemde toplumsal birlik ve beraberlik ideali 

için çok partili döneme geçişi kapsayan süreçle özellikle bireysel çıkarları tetikleyen, 

dinsel çatıyı güncel kılan bir değişime geçilir (Tunalı, 2006, s. 207). Toplumun, 

bilhassa köy halkının bazı özlemlerine tercüman olarak iktidara gelen DP, iktisadi 

alanda devletçilik politikasını bırakarak liberal anlayışa yönelmiştir. Bu anlayış 

sonunda dış borçlar artmış, enflasyon yükselmiştir. Sinemanın ortamın 

ekonomisinden, demokrasi yoksunluğundan ve gerici akımlardan etkilenmemesi 

imkansız hale gelmiştir. Sinema endüstrisinin sağlam görüntüsünün ardında sakladığı 

çürük altyapı en iyi filmlerin bile azınlıkta kalma nedeni olan film enflasyonuna 

kadar varmıştır. Politik güçlerin kendi çıkarları uğruna kucak açtığı gerici akımlar 

sinemada din duygusunun sömürüsünü yapan filmlerin çıkış kaynağıdır (Coşkun, 

2009b, s.30,31). Menderes dönemi sinemaya dolaylı da olsa “karayolları politikası” 

ile katkı sağlamıştır. Şöyle ki, filmlerin uzak yerlere ulaştırılması sağlanarak, 

filmlerin kendi çizgisinde yönlendirdiği, yaşam şekli ve tüketim tarzının 

özendirildiği özellikle İstanbul’un hafızalara ilgi çekici şehir olarak kazındığı 

söylenebilir. Ayrıca dönemin magazin dergilerinin sinemaya yer vermesi, yapılan 

yarışmalarla yeni starlar seçmesi (Ayhan Işık, Belgin Doruk gibi) gündemde 

olmuştur (Esen, 2016, s.63).  

Magazinin ve tüketim kültürünün artışıyla sinema mevcut kültürün yeniden 

üretimine aracılık etmiş ve 1950’lerde Amerika’ya ışık yakar hale gelmiştir. Halka 

yüzünü dönen aile filmleri, aşk temaları, gözyaşına bağlanan melodramlar hızlıca 

üretilip tüketilmiştir. İzler kitlenin geniş yelpazede tutulması önemsenerek, dindarlar 

için dini sahneler, erkekler için kadının cazibesini içeren sahneler, kadınlar için 

platonik aşk sahneleri, çocuklar için komiklik içeren şaşkınlık, talihsizlik vs sahneler 

yer almıştır. Tüketimin özendirildiği filmlerde, seyircinin özdeşleşme ile kendini 

lütuf sanması için düzenlenmiş insan tipleri, zengin hissetmesine ön ayak olan yaşam 



149 
 

şekilleri tercih edilmiştir. Özetle, dönemin ideolojisi ile zıt düşen bir sinema 

ideolojisinden bahsetmek mümkündür (Esen, 2016, s. 60,61). Ellilerde sansürün de 

baskınlığıyla zararlı kabul edilen sosyal konulardan uzak kalınırken, şiddet, cinsellik 

ve dini konulara siyasal onay verildiği söylenebilir. Bunun en önemli sebebi, 

sinemanın dolaysız bir halka ulaşma kapasitesine sahip olarak, toplumsal eleştiriye 

dayalı analizlerin sunumunu yapmasının siyasal otoritenin hoşuna gitmemesidir 

(Yaylagül, 2018, s.58,59).  

Ellilerin en ilgi çekici niteliği genellikle İstanbul’un gündelik yaşamını ele 

alan romanlarının filme uyarlanmasıdır. Artan film üretimi, birtakım kalıpları 

filmlere yerleştirmiştir. Bunlardan bazıları; iyi kalpli kadının karşısında kötü kalpli 

zenginler, kötü yola düşse de kalbi saf kalan fahişeler, namus için işlenen 

cinayetlerdir. Yani, filmi izleyenlerin o dönem Türkiye’sine dair bulacağı tek 

gerçeklik mekanlardır (MEB, 2011, s.11, 12).  

Tiyatrodan tamamen arınarak, sinema dili aracılığıyla film yapan sinemacılar 

dönemini başlatan film, Lütfü Ömer Akad’ın “Kanun Namına” (1952) filmidir. 

Akad’ın bu dönem filmlerinde Fransız Şiirsel Gerçekçiliğin ve Amerikan kara filmin 

tesirini görmek mümkündür. Diğer önemli isimler Metin Erksan, Atıf Yılmaz 

Batıbeki, Osman Seden, Memduh Ün’dür (Coşkun, 2009b, s.26-29). Metin Erksan, 

Yeşilçam’ın içinde fakat Yeşilçam’dan ayrı filmler yapmıştır. Türkiye’nin ilk 

gerçekçi yönetmenidir de denilebilir. Toplumsal gerçekçiliğin temsili filmlere imza 

atan yönetmenin “Gecelerin Ötesi”(1960), Acı Hayat”(1963), “Yılanların 

Öcü”(1962), “Susuz Yaz”(1963) filmleri buna örnektir  (Evren, 2014, s.147; 

Yaylagül, 2018, s. 75). Erksan’ın “Sevmek Zamanı” (1966) filmi, toplumsal 

dönüşümü anlatan dönemi, modernleşme yaşanan dönemde sunmuştur. Gelir 

dağılımındaki adaletsizliğin de işlendiği film, 50’li yılların modernleşme zamanında 

rastlanan akılcı, sebep-sonuç bağlantısının ötesinde kendi çıkarını ve yararını güden 

bireye has kişilik temsilini Meral’in babası üzerinden verir. Erksan’ın bireyi 

maddiyat ile aşkı, aşkla da kendini bulur. Bireyin kendini bu unsurlarla 

gerçekleştirmesinin ardından ölüm gelir. Yani, böyle bir ekonomik ilişkiler içinde 

birey olma çabasındaki insan kaybetmektedir (Becerikli, 2020, s.188,189).  



150 
 

Erksan’ın önceki çalışmalarının evrimi niteliğindeki “Susuz Yaz” filmi kırsal 

bölge insanlarının doğal çaresizliğine nesnel açıdan bakmaktadır. Film, suyu 

kendinin bilip keserek komşularının tarlalarını zarara uğratan Hasan’ın ve onu 

yasalara şikayet edip sonuç alamayınca direnip en nihayetinde suyu satın alan 

köylülerin hikayesidir. Scognamillo, köylüleri kolektif ruhu eksik bir topluluğun 

temsilcisi olarak yorumlamıştır. Erksan’ın söylemek istediği, yalnızlığının kendine 

güç getirdiği insanlara karşı, plansızca yapılan bir dayanışmanın boş bir çaba 

olmaktan öteye gidemeyeceğidir (1988, s. 69). 

Dönemin önemli yönetmenlerinden Atıf Yılmaz, genellikle evlenmemiş kız 

empatisine yatkın filmler üretmiştir. Kasaba ortamını aktarmada namını yayan 

“Gelinin Muradı” (1957) filmini, Kurtuluş Savaşını ölçülü bir tutumla sunduğu “Bu 

Vatanın Çocukları” (1959) filmini ve folklorik unsurların barındığı “Karacaoğlan’ın 

Karasevdası” (1959) filmini üretir. Memduh Ün, pek de iyi sayılmayan 

melodramlarından sonra Chaplin’in “Şehir Işıkları” filmini andıran “Üç Arkadaş” 

(1958) filmini çeker. Film bunalım yaşayan toplumun sıradan insanları arasındaki 

sevgi bağı, dayanışma ve iyimserliği aktarır. Ün, filmlerinde sıklıkla yoksul, 

sıkışmışlığına çare bulmaya çalışan insanların yaşamını, hoşgörü, yardımlaşma ile 

harmanlayan bir yönetmendir (Evren, 2014, s. 159,192; Coşkun, 2009b, s.29). 

Türkiye’de 1960’ta demokrasinin aksaklığa uğraması gibi sebeplerle askeri 

güçlerin hükümeti ele geçirmesi en önemli olaydır. Bunun ardından Kurucu Meclis 

ile 1961 anayasası hazırlanmış ev sivil yönetime geçme planları yapılmıştır. 

Anayasanın getirdiği yeniliklerle Türkiye devleti modern, gelişmiş yıllara 

kavuşmuştur. Toplumsal eleştiri yapan sanat eserlerinin dağıtımı kolaylaştırılmıştır. 

Ülke, 1965’e kadar farklı koalisyonlar tarafından yönetilmiş ve 1965 seçimlerinde 

iktidara Adalet Partisi gelmiştir. Anayasanın verdiği haklar yönetimin hoşuna 

gitmemiştir. Dünyada bu yıllarda süregelen Soğuk Savaş ve Vietnam’da görülen 

ideolojik savaş, ardından 1968 öğrenci hareketini getirmiştir. Tüm dünyaya ve 

dolayısıyla ülkemize de yayılan bu durum, 61 Anayasasından halihazırda pek 

hoşlanmayan iktidarı olumsuz etkilemiştir (Esen, 2016, s.64-71). Siyasi gelişmelerin 

insan hayatına doğrudan etki ettiği bu dönemlerde sanat, sosyal yaşamın 

değişiminden illa ki etkilenmiştir (Maraşlı, 2006, s.236). 



151 
 

Askeri darbenin ardından girilen yeni dönem sinemada 1960’ların ortalarına 

dek gerçekçi bir duruş hakimdir. Toplumsal gerçekçilik olarak kabul gören dönemde 

bir önceki dönemin gerçekçi duruşundan fark vardır. Amaç tamı tamına toplumsal 

problemlerin altını hususi çizmek, eleştirel yaklaşmak değildir. Darbe sonrası ülkenin 

politik ve iktisadi olayları ile birleşince olayların aktarımı değer kazanmaktadır. 

İyimserlik, dostluk, hakikatten uzaklaşma, arkadaşlık gibi temaların 1950-1960 

yıllarında üretilen filmlerde görülen sorunlara eğilmeyen yönü dönüşüme uğramıştır 

(Coşkun, 2009b, s.34,35). Sinemacıların nasıl anlatacağı sorunu bitmiş artık neyi 

anlatacağı sorunu gündeme gelmiştir. Ancak belirtmek gerekir ki Özön’e göre, 

toplumsal gerçekçilik hareketine akım demek, gerek verimlilikteki noksanlığı 

gerekse gerçekçilik azmini derinlemesine başaramamasından ötürü yanlıştır (1995, 

s.32,33).  

Toplumsal içerikli film çeken yönetmenler, Adalet Partisinin seçimleri 

kazanmasının ardından gerici bir ortamda, her zaman iktidarın yanında olan 

Yeşilçamın karşı safında kalmıştır. Elbette Yeşilçam filmlerine dahi konulan 

sahnelerde toplumsal içerikler yok değildir. Yani içinde sosyal konulara temas etmesi 

o filmi illa toplumsal gerçekçi yapmamaktadır. Aynı zamanda bir filme değer katan 

öz illa ki akım olmasından kaynaklanmamaktadır. Ancak genel olarak toplumsal 

sorunların dile getirilmesi egemen kesimi rahatsız ettiği için “marksist” yakıştırması 

yapılıp film yapmaktan alıkoyulmak istemeyen yönetmenler konuları kuramsal 

çarpıtmalarla sunmuştur (Aydın M., 1997, 15).  

Halit Refiğ’in toplumsal gerçekçiliğe bakış açısında Batının İtalyan Yeni 

Gerçekçiliğinden farkı vardır. Refiğ, Gurbet Kuşları filmi ile Visconti’nin “Rocco ve 

Kardeşleri” filmini kıyaslayarak konuya açıklık getirir. Visconti’nin yaptığı iş, 

sanayi toplumundaki sınıf çatışmalarını gözler önüne sermektir. Oysa Refiğ, 

sanayileşmeyen Türkiye’de sanayi toplumunda yer alan çatışmaların bizde olmadığı 

gerçeği üzerinde durduğunu iddia etmektedir (Türk, 2001, s.120). Altmışlardan sonra 

sanayileşmenin hızlanmasıyla köyden kente göç de hızlanmış ve gecekondulaşma 

çoğalmıştır. Toplumsal değerler, alışkanlıklar da değişen sosyolojik durumla beraber 

değişmiştir. Dolayısıyla sinemanın uğraklarından biri de iç göç olgusu olmuştur. 



152 
 

Halit Refiğ’in “Gurbet Kuşları” (1964), Duygu Sağıroğlu’nun “Bitmeyen Yol” 

(1965) buna örnek filmlerdir (Güçhan, 1991, s.94). 

Bu dönemde Yeni Anayasa ile birlikte gelen özgürlük rüzgarları, 1950’lerden 

kalan toplumsal ve iktisadi etkenler yaşanan toplumsal dönüşümlere hız kazandırır. 

Artan taleple beraber genç yeteneklere imkan veren sinema, yıldızların çoğaldığı, 

film sayısının arttığı, zıt kutuplardaki izleyicinin ortak mekanda bir araya geldiği bir 

uğrak olur (Kırel, 2005, s.294,295). İkinci Dünya Savaşı sonrası ülkelerin çoğunda 

sinemaya dönük hareketler yaşanmıştır. Fransa’da Cinema Verite, Yeni Dalga akımı; 

Amerika’da Direkt Cinema, Underground, Deneysel sinema; İngiltere’de muhalif ve 

alternatif belgeseller; İtalya’da Yeni Gerçekçilik; Almanya’da Genç Alman Sineması 

ve ülkemizde Sinematekçiler hareketin başlangıç noktasıdır (Özçimen, 2020, s.62). 

Altmışlı yıllar film üretiminde üst sınırlara çıkılan ve seyirci ile bağın güçlü 

olduğu zamanlara tekabül eder. Aynı zamanda seyirci salonlarda çoğunlukla Türk 

filmleri ile karşılaşmıştır. Savaş sonrasında 1950’den 1980’lerin başına kadar 

üretenlerden ziyade tüketenlerin belirlediği Yeşilçam sineması bu yılların toplumsal 

dinamiklerinden kuşkusuz etkilenmiştir (Kırel, 2005, s.39-43).  

Halkın arzu ettiği filmlerin –aydınların isteğinden zıt biçimde- üretimini 

yapan Yeşilçam, Türk sinemasının popüler yanını meydana getirir. Seyirci ile 

sinemanın arasındaki bağ popüler yönü belirleyen etmenlerdendir. Altmışlı yılların 

filmlerinde aşk ve cinsellik evlilik kurumu ile yürütülen ilişkilerdir. Bilhassa 

melodram türünde evlilikten bağımsız yaşanan cinselliğin, kadını namus 

kavramından uzaklaştırdığı ve kadının kendini film boyunca aklama çabası sıkça 

görülür. Aileye atfedilen değerin ayrı bir işlendiği altmışlarda bir de “dayanışma” 

konusu vurgulanır. Mahallede yaşanan dayanışma ve aile birliği temalarının önemle  

altı çizilir (Kırel, 2005,s. 178, 179).  

Altmışların popüler filmlerinde yer alan kişi temsilleri asıl kişilerin yerine 

geçmiştir. Bir tarafta değişmesi gerekenleri temsillerle sunan toplumsal gerçekçi 

filmler varken, diğer tarafta temsilleri sürdürülmesi gerekenleri aktarmak için 

kullanan popüler filmler vardır (Kaplan, 2004, s.179). Altmışlar ve yetmişlerdeki 

siyasi ve iktisadi değişimler kültürel değerlerin dönüşümünü beraberinde getirmiştir. 



153 
 

Elbette köyden kente yaşanan göç, kentleşme olgusu gibi pek çok etken dönüşümün 

olmasında önemli sebeplerdir. Yeni kültürü yansıtıcı güç olarak sinema, kültürün 

şekillenmesinde büyük rol üstlenir. Sinema sistemin devamlılığında yahut 

eleştirilmesinde etkilidir (Kaplan, 2004, s. 87,88).  

Sinemayı bir iletişim modeli olarak aktaran Güçhan’a göre (1993, s.52, 53), 

sinema yaratıcısı, ürün, izleyen ve tümünü etkisi altına alır ve içinde yaşadıkları 

toplum ile arasında sıkı bir ilişki vardır.  

 

Şekil 2: Sinema ve Toplum İlişkisi 

 

 

Türk sinemasının seyircisi ile ilişkisinin en kuvvetli olduğu yıllar olan 

altmışlarda (Kırel, 2005, s.135), İstanbul’da “Sinematek Derneği” ve “Film 

Arşivi”nin kurulmasıyla dünya sinemasından pek çok örnek ülkemize girerek sinema 

dergileri yayımlanmıştır. Böylece Yeşilçam havasından bunalan izleyici için yeni 

düşüncelerin geliştiği bir ortam oluşur (Ayça, 1992, s.126). Bu dernek, Yeşilçamın 

gerici olduğu iddiasını ortaya atarak, Avrupa sanat sinemaları ve Batı sinema tarihi 

düşüncesini desteklemiştir. Yeşilçamın ayakta kalmak adına iki hareketi dikkat 

çeker. Birisi Yücel Çakmaklı ve Mesut Uçakan gibi yönetmenlerin öncülük ettiği 

Milli Sinema hareketi, diğeri Refiğ, Erksan gibi isimlerin yer aldığı Ulusal Sinema 

hareketidir (Arslan, 2022, s.243).  Yetmişli yıllarda sinemamıza hakim olan bu iki 



154 
 

sinema anlayışı, toplumsal yozlaşmanın nedenini iktisata değil, inanç eksikliğine 

bağlar (Evren, 2014, s. 263). Milli sinema hareketi, İslamcılık düşüncesi yoluyla din 

temsilini ortaya koyan bir formdur. İslamcılığın ideolojik yanı, milliyetçi, 

muhafazakar ve devrimci temelde birleşerek Milli sinemanın aynı izleri taşımasında 

etken olmuştur (Yenen, 2012, s. 242,243). 

Diğer hareket olan Ulusal sinema, Halk sineması ile Batı sinemasına duyulan 

hayranlığa bir nevi tepki olarak doğmuştur (Refiğ, 2013, s.93). Halit Refiğ tarafından 

ilk önce “Halk Sineması” daha sonra “Ulusal Sinema”39 kavramı ortaya konulmuştur. 

Halk sinemasında halkın finanse ettiği bir Türk sinemasından ve Türk halk sanatının 

değerlerinin modern yansımaları olan filmlerden söz edilebilir. Her ne kadar Mısır 

filmlerinin baskınlığı göz ardı edilemese de veya yabancı film uyarlamaları sürse de 

Yeşilçamın yerli filmleri seyirciyi kendine çekmiştir (Coşkun, 2009b, s. 50-55).  

“Türk sineması yabancı sermaye tarafından kurulmadığı için emperyalizmin 

sineması, milli kapitalizm tarafından kurulmadığı için burjuva sineması, devlet 

tarafından kurulmadığı için devlet sineması değildir” diyen Refiğ’e göre, Türk 

sineması Türk halkının film izleme ihtiyacından kaynaklanan emeğe yönelik 

sinemadır (2013, s.89). Batının sanatı ile Türk halk sanatının birbirinden ayrı 

özellikleri Ulusal Sinemacıları üretim ilişkileri üzerinde düşünmeye iter. Bireyin 

topluluktan ayrılamadığı, üretimin topluluğun sınırları içinde sürdüğü ve 

zanaatkarlıkla tarımın birleştiği bir sistem söz konusudur. Sanayi ve sermayenin 

gelişimi yokken de sistemin yıkımı yalnızca dış etkenli olarak Batı kapitalizmi 

sebebiyle gerçekleşmektedir. İşte Ulusal Sinemacılar ve Kemal Tahir’in inancındaki 

üretim ilişkileri ortamı sanatı da belirler. Batıda özel mülkiyetin varlığı bireysel 

sanatı ön plana çıkarmıştır. Osmanlı’da özel mülkiyete yakın bir toprak kullanımı 

olduğunu savunanlar olsa bile, ulusal sinemacıların temel aldığı fikre göre sınıfsız ve 

kamusal bilince dayalı toplumun sanatı da toplumdaki temsilci tipler ile oluşur. 

                                                           
39  Ulusal sinema düşüncesine temel olan fikir haritası “Asya Üretim Tarzı”ndan geçer. Marks’ın 

Engels’e 1853 yılında yazdığı mektuptan ve aldığı cevaptan yola çıkılarak, “Asya Üretim Tarzı”nın 

ana yapısı ortaya çıkarılır. Ülkemiz de dahil olmak üzere Batılı olmayan toplumlardaki üretim şekli, 

özel mülkiyetin yokluğuyla ilintilidir. Buralarda toprağın mülkiyeti devlete aittir. Çünkü, iklim 

koşulları ve toprağın özellikleri gibi etkenlerle yegane üretim aracı olan “toprağın” ürün vermesi için 

geniş sulama tesislerine ihtiyaç vardır. Suyun ortak kullanımı alınan verimi artıracağından devletin 

toprağı elinde tutması ayrıca gereklidir (Divitçioğlu, 2010, s.3,4). 



155 
 

Ulusal sinemanın varlığı ancak böyle bir toplumda Türk halk sanatlarını temel alarak 

mümkün hale gelir (Coşkun, 2009b, s.57,58). 

Yeşilçam sineması, Karagöz 40 deki gibi kalıplaşan tiplerin, bir o kadar 

kalıplaşan öykülerin ve durumların, tuhaf tesadüflerin, entrikaların, zengin-fakir 

ayrımının edebi diyalogların ve ağdalı melodramların uğrak noktası olmuştur (Özön, 

1995, s.32). Zenginlerin neden kötü olarak algılandığına dair çok net açıklamalar 

yoksa da genel görüş paranın kötülüğe yol açan madde oluşudur. Elbette filmlerin 

sonunda zenginken iyi olan insanların örnekleri de verilmiştir. Altmışlı yılların salon 

komedilerinde zengin ailelere daha olumlu pencereden bakan ve Hulusi Kentmen 

gibi babaları ile tanınan filmler buna örnektir (Abisel, 2005, s.79). 

Engin Ayça’ya göre kültürel yapı olarak Türk toplumunun dayanak noktası 

geleneksel sözlü kültürdür. Yeşilçam sineması bu sözlü kültürden illa ki 

etkilenmiştir. Roman ve öyküden bolca yararlanılmıştır. Bahsedilmek istenilen arada 

bir yaptığı şekilde halkın masalını aktarmak değil, masalın mantığına uygun öykü 

yaratmaktır. “Geleneksel sözlü kültür anonim yaratıcılığın bir ürünüdür, kolektiftir, 

genel geçer kalıplara, değerlere dayanır”. Yeşilçamın kalıplarını, tiplerini kavramak 

için yalnızca yabancı filmlere bakmak yetersizdir. Aynı zamanda geleneksel sözlü 

kültürün ardındaki motiflere aşina olunmalıdır (1992, s.124,125). 

Altmışlar, toplumsal yapıyı devraldığı ellili yıllardan yavaş yavaş dönüşmeye 

başlar. Mahalle hayatı hala işlenir ancak bu kez çoğalan apartmanlarla beraber 

mahallenin dokusu değişmiştir. İç göçün değiştirdiği yapı, hareketli kent hayatı, 

çoğalan araba kullanımı ve apartman yaşantısı mahalle dokusuna elbette etki eder. 

Ancak filmlerde tam olarak bu yabancılaşma verilmemektedir. Yapılmaya çalışılan, 

etrafta olan bitene inat bağların sağlam olduğu algısını yaratmak da olabilir. 

                                                           
40 Karagözde yergisel, grotesk, ironik güldürü tercih edilmiştir. Yergisel gülünçlemede toplumsal ve 

kişisel ahlak çerçevesinde bir erek ile hareket edilir. Kötülüğe karşı duruş sergilemek, sosyal hayattaki 

düzensizliğe tepki göstermek için kullanılır. Bireysel açıdan, kişinin kötü yanları toplumsal bağlantısı 

baz alınarak ele alınmıştır (Sokullu, 1975, s.102,103). Karagöz- Kavuklu ve Hacivat-Pişekar birbiriyle 

çatışan tipleri zıt tipler olarak sinemamızda da kullanılan komik tiplere ilham vermiştir. Söze 

dayalılık, öykülere yeni bir şeyler ekleme, öykünün izleyene veya anlatana göre değişmesi özellikleri 

birleşince Karagöz ve Ortaoyunu’nun Yeşilçam sinemasıyla benzerlik taşıdığı söylenebilir. Aynı 

zamanda seyirlik oyunların teknik eksikliklerini sözlerle doldurması gibi, Yeşilçam da sözlü iletişime 

ağırlık vermiştir (Arslantepe, 2001, s.327; Arslan, 2022, s.200). 



156 
 

Birbirinin hayatından haberdar ve etkin olan insanlar, sevilen insanlar, esnaflar 

bencillikten uzak, paylaşmayı seven, dışa dönük biçimde resmedilir. İşte böylesi bir 

değişen düzenin eskiyi arattığı dönemde seyirci sinemada aradığını bulur gibidir 

(Kırel, 2005, s.26,27). Türk sineması 60’larda popüler imgelerin düzenin 

devamlılığını savunduğu, izleyiciye toplumsal uyum geliştirmede faydalı olacak 

ahlaki kurallar tavsiye etmektedir (Kaplan, 2004, s.176). 

Yeşilçamın akılda kalan tipleri izleyiciye çeşitli açılardan yakınlaşabilmek 

adına, yardımcı oyuncu olarak yerini almıştır. Çocuk karakterler, aşçı, bahçıvan, 

şoför gibi çoğu kişinin özdeşleşebileceği yan karakterler gerek sınıfsal çeşitliliği 

oluşturmada gerekse tematik bağlamda filmin zenginleşmesi hususunda önem arz 

eder. Onlar mutluluğu, paylaşımı, dayanışmayı yansıtan halkın içinden kişilerdir. 

Paranın önemsizleştiği mühimlik tacının dayanışmaya verildiği bu dönemde 

bahsedilen yan karakterler, eğer zengin ailede çalışan biriyse, kadın karakterlere sınıf 

atlama konusunda rehberlik etme işlevi görürler (Kırel, 2005, s.297-240).  

Çocuk kahramanlı filmlerin ahlak dışı kişileri aileyi yıkmaya çalışan “vamp” 

kadınlardır. Kadınlar 1980’lere dek iki kanattan tanınır. İlkinde namuslu, yuvasına 

bağlı, fedakâr, sevgi dolu, mutsuzluğunu yansıtmayan, daima bağışlayıcı şeklinde; 

İkincisinde yuva bozucu, cinselliğe öncelik veren kötü kalpli şeklindedir. Çocuk 

kahramanlı filmler melodramın özelliklerini taşıyarak mutlak iyi ve mutlak kötü 

kadını böylece çizmiştir (Ulusoy, 2001, s. 195). Çocuk kahramanlı film furyasının da 

başladığı 1960’larda konuşkan, bilgiç, yoksul, sevecen çocuklara yer verilir. 

Memduh Ün’ün “Ayşecik” filmi (1960) bunlara örnektir (Koncavar, 2000, S.74). 

“Ayşecik”, “Kısmetin En Güzeli”, “Ayrılsak da Beraberiz” filmlerinde yoksul 

insanların olduğu mahalle havası işlenir. Filmlerde genellikle fakir kişinin aynı 

zamanda gururlu olması bilhassa başrol oyuncuları üzerinden aktarılır. Ayşecik, güç 

durumda olan bir kıza mahalle halkının yardımını anlatır. Ayşecik’in yardımda 

verilen parayı kabul etmemesi ve kendi çalışarak annesini kurtarması işlenir. 

Yaramazlıkları yüzünden herkesi bıktıran filmin başındaki küçük kızdan eser kalmaz 

ve artık o mahallelinin sevgilisi haline gelmiştir (Tunalı, 2006, s.228). 



157 
 

Yeşilçamı bunalıma sokan gelişme, 1960’ların sonlarında televizyonun 

devreye girmesiyle insanların sinema salonlarından uzak kalmasıdır. Televizyonla 

yarışı güç hale gelen Yeşilçam sineması, o günü kurtarmanın derdinde, seks ve şiddet 

içerikli filmler üretir. Yetmişlerde terör olaylarının da yaygınlaşması ile insanlar 

evlerinde rahat biçimde eğlencelik olarak ekrandakileri tüketir. Seks filmlerinin 

çokluğu yüzünden, değer yargılarının unutulmadığını göstermeye çalışan sinema, 

kadını hedef alarak ürettiği aile filmleri ile temsil edilir. Mutsuz sonlar yerini, hasret 

çeken ve sevdiğine kavuşan insanın mutlu sonuna bırakmıştır (Ayça, 1992, s.126; 

Abisel, 2005, s.73-75). Altmışların görüntü kültüründen uzak, insani ilişkilerde 

samimi, yabancılaşmanın pek uğramadığı toplumsal yapısında, sinema da insani 

ilişkileri güçlü, şehir hayatının getirdiği olumsuzluklardan bihaber olan insanların 

durumunu işlemiştir (Kırel, 2005, s. 293). 

2.4.3. Bir Yanında Umut Kalan 70’ler 

 Yetmişlere gelindiğinde izleme ve algılanışı zorluk çıkarmayan popüler yerli 

filmler bazı konuları tekrar etmiştir. Öykü, karakter ve mekan ile ilgili esaslar seyirci 

katında bilindik ve beklenti yaratır hale gelmiştir. Bu beklentiler ise filmlerin ana 

belirleyicisi olmuştur. İzleyici daha afişten itibaren ne izleyeceğini bilmiş ama yine 

de ulaşılacak finali merak ederek salona gitmiştir (Abisel, 2005, s. 201). Türk 

izleyicinin devamlı tekrar eden temalarla bazı tiplemeleri kodlaması ve aynı 

oyuncuları farklı filmlerde izlerken iyiliğin, yardımın, kötülüğün kimden geleceğini 

kestirmesi geleneksel izleme alışkanlığından kaynaklanır (Tunalı, 2006, s.226). 

Yetmişlerde bir yanda yaşanan kargaşalar diğer yanda insanların bir nebze olsun 

yaklaştığı özgürlük anları insanların içinde özgeciliğe, iyiliğe dair umut ışığı 

bırakmıştır.  

Türkiye’de 1970’li yılların siyasi ortamı, sinemayı da etkilemiştir. Demirel 

hükümetine karşı yapılan askeri muhtıra ve Demirel’in istifası ile dönem başlamıştır. 

Yönetime askeri müdahalelerin yapıldığı bu dönemde 1961 Anayasasının getirdiği 

özgürlükler kısıtlanmıştır. Özgürlüğün verdiği huzuru yeniden isteyen halkın 

mücadeleleri ile her ne kadar kargaşa ortamı yaşansa da toplumun umudu diğer 

yanda gerçekleşmeyi beklemiştir. Aynı zamanda ekonomik bunalım yılları ABD ile 



158 
 

haşhaş sorunu yaşanması ve amborgaya maruz kalınmasının ardından gelmiştir. 

Bunlara eklenen siyasi alandaki istikrarsızlıkla birlikte sinemaya bütçe ayırmak daha 

da zorlaşmıştır (Esen, 2016, 130,131, 134).  

Yetmişlerde tarımın ekonomideki payı azalmış, sanayi üretimi yükselişe 

geçmiştir. Kentsoylu sınıfın gelişimi işçi sınıfının da dikkat çekmesini sağlamıştır. 

Kente göç ve paradoksun netleştiği yıllar olan yetmişlerde toprak dağılımında 

adaletsizlik, tarımdaki verimliliğin düşmesi, makineleşmenin artmasıyla tarımda 

işsizliğin baş göstermesi, eğitim, sağlık gibi önemli hizmetlerin şehirlere kayması 

göç olaylarını etkilemiştir. Göçün yaşandığı büyük şehirlerde kargaşa ortamı daha 

çoktur. Toplumsal çelişkilerin yaşandığı kentlerde bir yanda gecekondulaşma diğer 

yanda tarımsal ekonomiden uzak bir kentli yaşam vardır. Ancak, kentli kesimin 

sürekli Batılılaşma durumu, gecekondulu insanların geleneksel dayanışma şekliyle 

toplumsal güven ortamını daha çok sağlamlaştırmaktadır (Sunal, 1998, s.33-36).  

Yetmişlerde televizyonun özellikle 1974’ten sonra ülke çapında yayına 

başlamasıyla sinemamızda televizyondan farklı ve dikkat çekici ne verilebilir 

sorunsalı devreye girmiştir. Ancak evlerdeki kadın ve ailenin ilgisine odaklanmak 

yerine, sokaktaki erkeğin ilgisini çeken cinsel içeriklerin veya çocukların hoşuna 

gidecek eğlenceli içeriklerin olduğu ticari nitelikteki yapımlara yönelinmiştir. Seks 

filmleri furyası başta güldürülerdeki birtakım cinsel esprilerle 1974’ten itibaren 

sinemayı kaplamıştır. Yıllardır sanatsal çabalarla bile verilemeyen cinsellik artık 

rahatça ulaşılan bir izlence haline gelmiştir (Dorsay, 1989, s.16). 

 Televizyonla yarışında seks güldürüsünü koz olarak kullanan sinemada 

1970’li yılların başında Ertem Eğilmez’in getirdiği “Arzu Film Ekolü”, güldürü 

türünü, alışıldık biçimdeki bir beceriksiz tipin çevresinde gelişen olaylardan alarak, 

birden fazla oyuncunun ön planda olduğu, toplumsal konulara dayanarak drama da 

hizmet eden güldürüye taşımıştır. Eğilmez’in ekolleşen ilk hareketi “Canım 

Kardeşim” filmiyle olmuştur. Filmde hasta kardeşinin son günlerini iyi geçirmesini 

arzu eden adamın arkadaşıyla birlikte çabalaması aktarılır. Gecekonduda yaşayan 

insanların dayanışması, umut ve umutsuzluk arasındaki bir yerde verilmiştir (Evren, 

2014, s. 306-308). Ertem Eğilmez’in “Hababam Sınıfı” filmlerinde güldürü 



159 
 

unsuruyla dostluğu, dayanışmayı harmanlaması, yönetmenin okulunun doğmasındaki 

ana etkendir. Onun kahramanlık imajında kişilerin bireysel bir çıkış yapması yerine 

herkesin birbiriyle omuz omuza olduğu bir dünya kurulur. Küçük dünyaların 

kurduğu büyük isimlerden biri Kemal Sunal’dır (Özgüç, 1993, s.48). 

Dönemin en önemli komedi isimlerinden biri olan Kemal Sunal, “TV ve 

Sinemada Kemal Sunal Güldürüsü” adlı Yüksek Lisans tezinde, “Kötülerin, köşe 

dönücülerin, üçkağıtçıların normal hayatta da çok güçlü görünmelerine rağmen, en 

küçük ters çıkışta dağılmaları, güçsüz de olsa iyi niyetli kişilerin karşısında ya da 

doğru ve doğruların karşısında daima kaybetmeye mahkum oldukları mesajı  bu 

nedenle kolaylıkla algılanabilmektedir” açıklamasıyla oynadığı tiplemeye insanların 

neden rağbet ettiği sorusuna yanıt arar. Ona göre, iyi niyetli, kalbi temiz ama 

sakarlıkla da işleri eline yüzüne bulaştıran, Keloğlan ve Nasrettin hoca gibi saf ve 

uyanıklığı aynı anda kendinde tutan, zekasıyla bir şekilde girdiği belalı durumdan 

kurtulup kötülere cezasını veren bir adamı oynar. İnsanların hasretle beklediği 

eylemleri gerçekleştirdiği için izlendiğini düşünmektedir (1998, s.105,106). Sunal 

filmlerinde Yeşilçam’daki iyi-kötü, köylü-kentli, zengin-yoksul zıtlığının 

melodramatik kutupları yinelenir. Her ne kadar oynadığı kişiler sakar, ağzı bozuk 

olsa da sokağın erdemli insanının içindeki masumiyetin büyümesine katkı sağladığı 

düşünülebilir (Arslan, 2022, s.336).  

Sunal ile pek çok filmde rol arkadaşı olan Şener Şen ise çoğunlukla ahlak 

kavrayışında özgeciliğin tersi yönde davranır. İyi-kötü çatışmasının kötü yanını 

temsil eden oyuncunun genellikle 80’lerden önceki filmlerinde üçkağıtçı, bencil, 

vurdumduymaz kişiyi oynadığı gözlenir. “Kibar Feyzo” (1975) filminde, köylülerin 

hakkını alan bir ağanın türlü oyunları ve filmin sonunda haksızlığa uğrayan Feyzo 

tarafından vurulması işlenir. “Banker Bilo”  (1980) filminde Almanya’ya gitmek 

isteyen arkadaşlarını kandırarak, kendini zenginleştirme yolunda izlediği bencil 

eylemleri mantıklı bir düzleme oturtmaya çalışır. Filmin sonunda Bilo’nun intikamı, 

tıpkı kendinin Bilo’ya yaptıkları gibi alınınca, cezalandırılan bir bencil eylem ve 

ödüllendirilen bir saflık halinden, fedakâr eylemden bahsedilebilir. Ertem Eğilmez 

filmleri özgecilik bağlamında incelendiğinde, iki farklı perspektif ortaya çıkar. 

İlkinde genellikle 70’ler sinemasına kazandırdığı dostluk, dayanışma, materyalist 



160 
 

düşünceden arınmış manevi duyguların üstünlüğü gibi konulara ağırlık verildiği 

görülür. Kişiler, özgeci olduğunda, birbirine yardım ettiğinde, para yerine dostluğu 

seçtiğinde kazanan tarafta resmedilmiştir. Oysa diğer kanatta yer alan bilhassa 80’ler 

veya geçiş dönemine denk gelen filmlerin toplumsal değişimle beraber, özgeciliğin 

reddinin yapıldığı görülür. Bunlardan ilk filmlere örnek olarak; Sev Kardeşim 

(1972), Mavi Boncuk (1974) filmleri, ikincisine ise Banker Bilo (1980), Namuslu 

(1985), Erkek Güzeli Sefil Bilo (1979) filmleri verilebilir. İkinci tür filmlerde saf, 

kötülük düşünmeyen bireyin, şartlara ayak uydurup karşısındaki kötü niyetli kişiyi 

kendi silahıyla vurduğu, bir nevi gözünü açtığı ama saflığını da kaybetmek zorunda 

kaldığı işlenir. Özgeciliğin yetersiz kaldığı toplumsal koşulların bir aktarım aracı gibi 

kullanılan sinema, çoğunlukla insanları kendi çıkarı uğruna kullanan ağayı, patronu 

ya da bir yakın arkadaşı alt etmenin gösterimini yapmıştır. 

Dönemin özellikle aile konulu güldürü filmleri, mutluluğu ailenin 

devamlılığına bağladığı için parçalanan aileyi mutsuzlukla bir tutar. Mutluluğu 

çevresinin huzurunda bulan insan ilişkilerini anlatan filmlerden biri “Beş Milyoncuk 

Borç Verir Misin?” (1975) dir. Filmde, Zeki ve Metin ikilisinin mahalledeki 

arkadaşlarının çıkarları ve mutlulukları için kendi zevklerinden vazgeçmeleri işlenir. 

Zeki kendine çıkan ikramiyeyi evlerini borç sebebiyle kaybeden mahalleliye vererek, 

bencilliğe üstün gelen dostluk anlayışıyla onların mutlu olmasını sağlar (Velioğlu, 

2016, s.82,83).  

Müstehcen filmlerin yolundan gitmeyen bazı yönetmenler arkadaşlığı, 

dostluğu ve yardımlaşmayı filmlerinde işlemiştir. Hızla büyüyen televizyonun 

karşısında seyirci bulmak sinema için zorlaşmıştır. Arabesk filmler ve aile temalı 

filmlerin sivrildiği dönemlerden miraz kalan aile filmlerinin dramatik etkisi olmuştur 

(Maraşlı, 2006, s.204).  

Filmlerde nezaket, birbiriyle bağdaşan merhamet, özen gösterme, kibarlık 

gibi boyutlarda bazen mimiklerle 41  bazen de düşüncenin aktarımı ile özgecil 

davranışa doğru bir çizgide ilerler. Sevgi gücünün hemen hemen tüm inançlarda yeri 

                                                           
41 Balazs’a göre sanatların hepsi insanın bir görünme şeklidir. Yüz ifadesi görünmede en etkili yoldur. 

Kelimelerden bile daha güçlü bir etki bırakır. Çünkü nesnel kuralların işlemediği biçimde yönetilir ve 

yakın çekimde nesnel hale gelir (2019, s.89). 



161 
 

vardır. Hıristiyanlıkta bir yanı teolojik erdem sayılan özgecil sevgi, Budizm’de 

canlıların tamamına özen göstermek manasına gelen metta kelimesiyle özdeştir. 

Empati ise özgeciliğin yansıtılma biçimlerinin başlarında gelir. Nezaketli 

davranmanın insanı mutluluğa götüren yanı, yardım yapılırken içinden gelerek 

yapmaktan geçer. Aksine suçluluk duygusundan yapılan yahut ödül beklentisiyle 

yapılan yardım insanın iyilik durumundaki eksikliğe neden olur (Niemiec&Wedding, 

2018, s.271,273). Zeki ile Metin’i ettikleri yardımda huzura kavuşturan da zorunlu 

olmadıkları halde yapmak istemeleridir. İyilik halinde bir üst seviyeye ancak 

karşılıksız yardımla ulaşmışlardır. O üst seviyeye çıkış ise, tüm maddi çemberin 

dışına taşarak, başkasıyla empati kurup bir tek kendi değil, birden fazla kişi olmayla 

mümkündür. 

 Bu dönemin sinemasının Ertem Göreç’in “Pamuk Prenses ve Yedi Cüceler” 

filmiyle başladığını ve masal filmleri furyasına kapı açtığını belirtmek gerekir. Aynı 

zamanlarda 1970’lerin başı Yılmaz Güney’in yükselişte olduğu adını özellikle 

“Umut” ile duyurduğu yıllardır (Özgüç, 1990, s.87; Scognamillo, 1988, s. 26). Umut 

filmi sadece o dönemin değil sinemamızın ilk sade gerçekçi filmidir. Adanalı 

faytoncu Cabbar’ın hayatının bitişi, çocuklarının geçim zorluğu, çaresizliği verilerek 

işlenir (Evren, 2014, s. 283). Film, İtalyan Yeni Gerçekçi sinemasının üslubunu, 

profesyonel olmayan oyunculuk, sade mizansen, mekanda gerçeklik tercihi gibi 

öğeler ile yansıtır (Arslan, 2022, s.284). 

Yetmişlerin başında, Akad’ın “Kurbanlık Katil” ile “Yaralı Kurt” filmlerinde 

kadının uğruna kendini feda eden erkeklere rastlanılır. Kurbanlık Katil’de Melahat 

için ilkin kiralık katil olmayı kabul eden Mustafa, en nihayetinde yaptığını doğru 

bulmayarak kendi ölümüne sebep olur. Yaralı Kurt’ta ise Ali, Gül’ü kurtarma 

yolunda “kahramanlık intiharı”nı gerçekleştirerek kendini feda eder (Scognamillo, 

1988, s.47,48). Akad’ın kırsal alanlardan kente göç sorununu “Gelin”, “Düğün”, 

“Diyet” üçlemesiyle işlediği görülmektedir. Gelin filminde Yozgat’tan İstanbul’a 

gelip ekonomik şartları devam ettirmek için fabrikada çalışan ve bu amaçla kurban 

veren aile anlatılır. Düğün filminde Urfa’dan göç edip büyük şehrin dinamiğinde aile 

bireylerini dahil satacak şekilde yozlaşan dağılmak üzere olan bir aile anlatılır. Diyet 

filminde ise büyük şehirde emekçi olmanın zorluğuna değinilmiştir. Filmlerin hepsi 



162 
 

kutsal dayanakları (koç/kurban, Hz. Yusuf) kullanarak, kadının analığının birleştirici 

etkisiyle (Meryem, Zeliha, Hacer) çizilmiştir (Scognamillo, 1988, s. 49,50). “Gelin” 

(1973) filminin bireylerarası ilişkileri irdelendiğinde bilhassa aile kırsal alandaki gibi 

dayanışmanın olduğu, birincil ilişkiler ağındadır. Üç ailenin İstanbul gibi büyük bir 

kentte aynı evin farklı odalarında bir geniş aile misali yaşamaları dikkat çeker. 

“Birimizin canı hepimizin” sözleriyle Hacı İlyas, durumu özetler gibidir. 

Akrabalıkların bu bağı adeta bireylerin kendini tek başına var etmesine izin 

vermemektedir (Becerikli, 2020, s.207). Ancak filmde ölümcül hastalığı olan ve 

yalnızca annesi tarafından umursanan çocuğun (Osman), aynı evin içinde diğer 

akrabalarının gözünde paradan daha fazla değeri yoktur. Film, maddi yaşamın ve 

bencil güdülerin ön planda tutulduğu, topluluk faydasının gözetildiği yalanıyla bir 

araya gelen insanların küçük bir çocuğun hastane masrafını karşılamayıp ölümüne 

sebep olmalarını işlemiştir. Meryem’in tek başına oğlunu kurtaramadığı 

özdeşleşmenin duygusal tatminsizlik yarattığı film, büyük şehrin tüketim kültürüne 

ayak uydurmaya çalışan insanların dayanışmayı kaybettiklerini gözler önüne 

sermiştir. Osman’ı kurtaracak olan hastane hizmetinin bulunduğu büyük bir şehir 

değil miydi?. Belki de Osman ölmek için şehre gelmeliydi…Çünkü şehir hayatı 

yaşamanın önceliklerini çoktan değiştirmişti. Meryem’in kendini fedası, sonradan 

yaşadığı kayıpla değişecek ve varoluşsal bağlamda topluluktan sıyrılarak kendini 

gerçekleştirmeye büyük bir adım atacaktır. 

İstisnalar olmakla birlikte, bilhassa 1960 ve 1970’lerde kadın kendini feda 

eden olarak tasarlanmıştır. Kadın, toplumsal dokunun pekişmesinde, kendinden 

cayan varlık olarak kullanılır. Hatta onun fedakârlığı, kadının anlamsal açılımına 

karşılık geldiğinden izleyenler tarafından yadırganmamıştır (Abisel, 2005, s.209). 

Aile, Türk filmlerinde yüce bir kurumdur. Aileye dönük kötü bir yaklaşımda ya kötü 

biri ya da sonradan aklı başına gelecek biri bulunur. Eğer izlenilen aile olumsuz bir 

örnekse, fertleri kesinlikle bencil, yozlaşmış kişilerdir. Birbirlerine her türlü kötülüğü 

yapabilecek potansiyeldeki aile bireyleri, ya batılılaşmış ya da zengindir. Sözü edilen 

zenginlik sonradan kazanılandan ziyade baştan beri paranın getirdiği yozlaşmaya 

maruz kalanların kurduğu ailevi ilişkiye denk düşer. Yoksulluk, dayanışma ile 

sonuçlanırken, zenginlik kişisel çıkarla sonuçlandığından izleyen yoksul kimselere 



163 
 

bulundukları durumdan memnun olmaları için misaller verilmiştir (Abisel, 2005, s. 

77,78). 

Seksenlere kadar sinemamızda genellikle iyiler ödüllendirilmiş, kötüler ise 

yaptıklarının kötü olduğunu anlamayıp iyilerin safında yer almazlarsa, adalet tecelli 

ederek cezalandırılmıştır. İyilik elde edilmesi icap eden nihai eylem olarak, iyiliği 

yapanla özdeşleşen bir seyirci mevcuttur. Yardımseverlik, dürüstlük gibi davranışlara 

seyircinin özendirilmesi sağlanır. Öyle ki, kötü karakteri oynayan oyuncuların gerçek 

hayatlarında dahi olumsuz tepkilere maruz kaldığı bilinmektedir. Bu demek değildir 

ki iyilerin kaybettiği film sonları yoktur. Ancak bu filmlerin kötülüğü onaylamadığı, 

aksine izleyenin kötünün kazanmasına sitem etmesine olanak verildiği görülür 

(Velioğlu, 2017, s.246). Denilebilir ki, Türk sinemasında karşılık beklemeksizin salt 

arkadaşların mutluluğu için çabalama, çoğunlukla 1960 ve 1970 yıllarında görülen 

özgeci davranış türüdür (Velioğlu, 2016, s.97).  

2.5. Seksenlerin Zıt Kutupları: İstek ve Bastırmanın Birliği 

Türkiye’deki büyük sermaye emperyalizmle bütünleşerek 12 Eylül’ün 

gölgesini çizmiştir. Güçlenen muhalefetin önüne ket vurmak için askeri darbenin 

yapılmasıyla, ekonomide pazarın küresel sermayeye geçmesi manasına gelen neo-

liberal polika benimsenmiş, kültür alanında emperyalizme ve ideolojik bakımdan 

tüketime bağlı bireyci burjuva ideolojisine geçilmiştir. Neo-liberal politika tüm 

ilişkilerin piyasada devam etmesini gerektirmiştir. Dolayısıyla ekonomiden elini 

çeken devlet ve kamunun işletmelerinde özelleştirmelerden kaynaklı bir dışa açılan 

ekonomiden bahsedilebilir.  Eğitim, sağlık, tarım gibi tüm alanlarda piyasalaşma ve 

özelleştirmeler sebebiyle küreselleşme olmuştur. Ulus devlet ve pazarın alanını 

küresel sermaye almış, toplum kitle toplumuna dönüşmüştür. 24 Ocak’ta alınan neo-

liberal ekonomi modeli kamu çıkarı anlayışının da bırakıldığı manasına gelmektedir 

(Yaylagül, 2018, s.159-161).  

Türkiye’nin şartlarında genel görüntü, işsizliğin yükseldiği, para ve döviz 

pazarına liberalizmin getirildiği, bunun da neticesinde enflasyonun artarak film 

üretiminde mali artışın yaşanmasına neden olduğu şeklindedir. Özgürlük ortamı 

oldukça azalmış, çoğu kesimin siyasete yakın kalması zorlaşmıştır. Siyasi alanın 



164 
 

sancıları ister istemez toplumsal sorunların da gelişinde etkili olmuştur.  Sanayileşme 

benzeri teknolojik gelişmeler köyden kente göç unsurunu tetiklerken göç de arabesk 

kültür başta olmak üzere kültürel değişikliği tetiklemiştir. İnsanın çevresine, kendine, 

ürününe yabancılaşma yaşadığı dönemlere hızlıca girilmiş ve değerler sisteminde 

önemli değişiklikler gerçekleşmiştir (Orta, 2007, s.129-133).  

Seksenler, iki ayrı iktidar tasarısı, ikisinin de siyasi söylemleri ve sonunda 

ortaya çıkan farklı kültür stratejisine ev sahipliği yapmıştır. Bir tarafta yadsıma, 

bastırma diğer tarafta iştah ve arzunun körüklendiği vaatler dönemidir. Söz hakkı 

elinden alınan Türkiye’nin karşısında söylem gücüne yeni bir bakış sunan “Konuşan 

Türkiye” anlayışı hakimdir. Ama dönemin esas ilgi çekici yanı, çatışmalara rağmen 

stratejilerin hepsinin ortak paydada birleştirilmesidir. O güne dek ertelenen bireysel 

istekler, tüketim arzusuna dönüşmüş, geçmişe olan alakanın artması ile geçmişin pop 

tarihine dönüşmesi bir arada işlemiştir. Bireyselleşme isteği gündeme gelirken, kamu 

alanı da toplu kayıtsızlık haline gelmiştir (Gürbilek, 2001, s. 8-10).  

Özal döneminin en önemli özelliği tek kelimeye indirgendiğinde ortaya “de-

politizasyon” kavramı çıkar. Dorsay’a göre (1995, s.13,14), bu kavramla toplumun 

ve kamunun genel çıkarına düşünme tavrından uzaklaşılmış, bireysel çıkara öncelik 

verilen döneme girilmiştir. Geleneksel değerlerin tamamı ve uğruna çabalanan her 

şeyin artık görmezden gelinmesi amaçlanmıştır. Yaşamda tek hedefin yükselmek ve 

maddiyata dayandırıldığı, ideal ülkünün akıldan çıkarıldığı sürece girilmiştir. Asıl 

gaye bundan böyle, maddi hırsın getirdiği daha zengin olarak daha çok yükselmektir. 

İdeolojilerin anlamsızlaştığı, özveri, alçakgönüllülük, kanaat etmek, öğrenme ve 

bilme isteği gibi pek çok erdem değerini yitirmiştir. Öğrenme yerini eğlenmeye, 

uzmanlık yerini her işe bulaşmaya bırakmıştır. Altyapısız medyanın toplumsal 

değerleri alt üst ettiği de bunlara eklenirse insan sevgisinin yerini yersiz bir sevgi 

edebiyatının aldığı söylenebilmektedir. 

Seksenlerde düşünce alanında mühim kırılmalar yaşanmış ve sinemamız bu 

aşamalardan etkilenmiştir. Seksen darbesinin gerek düşüncede gerekse sinemanın 

gidişatını belirlemesinde önemi büyüktür. Özgürlükler dünyada ve ülkemizde yeni 



165 
 

bir hal almıştır. Altmışların fikirsel yanını, tüketim çağının getirdiği benmerkezci bir 

bireycilik almıştır (Özçimen, 2020, s. 64).  

Seksenlerde çekilen pek çok film sinemaya gitmeden direkt video pazarına 

gönderilmiştir. Erken Yeşilçam (1950’ler) kapitalizmin usul usul ülkeye girdiği 

yıllardır. O dönem Türk kültüründeki Amerikanlaşma iki ülkenin bağını artırdığı için 

olumlu karşılanmıştır. Ancak 1980’lerde ekonominin kapitalizme doğru ilerleyişi ve 

sanayileşmenin artışı, hatta 1990’larda kapitalist piyasalarla birleşme sinema 

açısından olumsuz sonuçlara sebebiyet vermiştir (Arslan, 2022, s. 311, 312). Esen, 

1980’ler sinemasını toplumsal olayları ele alışı bakımından 3’e ayırır. Bunlar,  

kadının yeri, göç olayı, siyasal ve toplumsal eleştiri filmleridir (2019, s.186). 

Darbe sonrası Türk sinemasını en çok etkisi altına alan unsurlar sansür, video 

dağıtımcılığının artışı, neo-liberal politikadır. Bu politika insanların toplumsal 

zenginliklerden az faydalanmasının sebebidir. Gelir seviyelerindeki dengesizliğin bir 

sonucu olarak izleyicinin cahil ve yoksul bırakılışı, sinema yerine filmleri evde 

videodan izlemeyi tercih eden kitleyi doğurmuştur (Yaylagül, 2018, s.161-163). Seks 

filmlerinin silinişi, bu filmlerin toplum üzerindeki olumsuz etkilerini de yok etmek 

için bir adımdır. Ancak seksenlerde bir de toplumsal gerçekçi filmlere engel 

konularak insanlardaki, toplumun sorunlara eğilen, çelişkileri irdeleyen, 

düşünmelerini sağlayan yapı ortadan kalkmaya başlamıştır. Arabesk filmler seks 

filmlerinin tahtına otururken, toplumsal filmlerin yerine birey odaklı filmler-bilhassa 

kadın odaklı- geçmiştir. Kadınlara bakışta iki sınıflandırma yapılırsa ilki, ticari 

gayeyle kadına Yeşilçam bakışını sürdüren, onu şeytan veya melek ilan eden 

filmlerdir. İkincisi ise, insan olmanın gerekliliklerini taşıyan, iyiyi de kötüyü de 

kendinde barındırıp, hem anne olan hem de çalışan bir kadının anlatımıdır (Esen, 

2019, s.43,44).  

Amerikan filminde kadın her ne kadar daha derinlikli aktarılsa da Türk filmi 

ile benzer çatışmalar çizer. Muhafazar toplumdaki kadın ne konumdaysa, filmlerdeki 

yeri de orasıdır. İzleyiciye geçen düşünce, kadının her zaman özgür olamayacağı ve 

fedakârlığı çoğu kez yapması gerektiği yönündedir. Aile kavramına da aynı 

pencereden bakılarak, ailenin tehlike arz eden dışarıda yaşanan olaylara  



166 
 

bakmasındansa iç sorunlarına ağırlık vermesi gerektiği aşılanarak, seksenlerin 

muhafazakar bakışı tazelenmiştir. Kadının, erkeğin çizdiği çemberin dışına çıkmadan 

ilişkisinin sürekliliği için uğraşması, ataerkil toplumlarda çıkarı elinde tutan asıl güç 

tarafından kumanda edilmesinin bir sonucudur. Ryan Michacel, erkek egemen 

toplumun insanlarını bencil kabul eder (Özçimen,  2020, s. 77,78). Seksenlerde genel 

olarak, kadınlar özgürlükten payını almayan, çabalarken hayattan kötü biçimde 

nasibini alan bireylerdir. Yani, kadının özgürlüğü bir gözdağı ile uzaklaştırılmaya 

çalışılır. Filmdeki kişiler hatalıysa, senaryo bunu bir sebebe dayandırır. İstisnalar 

olmakla birlikte (Ömer Kavur “Kırık Bir Aşk Hikayesi”-1982) zenginler güçlülüğüne 

acımasızlığı, yoksullar acıklı hallerine sevgi doluluğu katar. Kötülerin iyi tarafları ya 

da iyinin kötülüğü çok belirtilmeden, kahramanların oluşumunda siyah veya beyaz 

vardır (Özçimen, 2020, s. 65).  

Toplumsal filmlerin azalmasıyla, İslamcı yönetmenler cuntacılardan aldığı 

destekle neo-muhafazakar ideolojilerini insanlara yayma fırsatı bulabilmiştir. Yücel 

Çakmaklı ve Mesut Uçakan darbe sonrası TRT’nin önemsediği iki yönetmen haline 

gelmiştir. Neo-liberal politikanın getirdiği bireyci, tüketen, köşe döndüren fikirsel 

temel ile toplumda zihniyet değişimi başlamıştır. Ortaya çıkan dünya görüşünün 

yıktıklarını ele alan Türk Sineması’na yansıyan filmlerden bazıları; “Banker Bilo” 

(Ertem Eğilmez,1980), “Dolap Beygiri” (Atıf Yılmaz, 1982), “Pehlivan” (Zeki 

Ökten,1984), “Çıplak Vatandaş” (Başar Sabuncu, 1985)’tır (Yaylagül, 2018, s.163-

165). Doksanlardan itibaren iyice görünür hale gelen, seksenlerde kendini bir miktar 

gösteren para, mevki kazancı, bireycilik, yararcılık, materyalizm anlayışı, arkadaşlık, 

dostluk, yardımlaşma, aile birlikteliği gibi temaların önüne geçmiştir. Altmışların ve 

yetmişlerin arkadaşlığındaki romantik yaklaşım artık bencil ve pragmatist bir havaya 

bürünmüştür (Velioğlu, 2016, s.95).  

Türk sineması yıllar süren iyi adam-kötü adam, namuslu kadın-namussuz 

kadın, masum köylü- merhametsiz kentli gibi ayrı nitelikli karikatür kişilikleri 

işlemiştir. İyinin ve kötünün belirli niteliklerle inşa edilmesi, egemen ideolojinin 

uygun gördüğü ahlak anlayışının filmlere yansıması, klasik anlatıda mümkündür. 

İyilik ve kötülük ölçütleri değiştirilmeden uzun yıllar yeniden kullanılmıştır. 

Doksanlardan sonra kendine has, derinlikli bireyin yaratılmasında ana akım dışı veya 



167 
 

sanat sinemasına öncelik verilebilir. Artık kötü tipler yerine karakterlerin yer aldığı 

filmlerde kötülük, sorunsal bir özelliğe geçiş yapmıştır (Akmeşe, 2023, s.109-111). 

2.6. Hayatta Kalma Mücadelesi’ne Dair: 90’lardan 2000’lere 

Seksenlerin neo-liberal politikalar sonucunda ekonomiden sanata kadar her 

alanda yaşadığı kırılmalar, iyilik ve kötülük anlayışını kaygan bir zemine 

oturtmuştur. Sinemaya yansıyan bu durumun klasik anlatının cezalandırılan kötü, 

ödüllendirilen iyi imajı tersine çevrilmiştir. “Banker Bilo” (1980), “Devlet Kuşu” 

(1980), “Dolap Beygiri” (1982), “Namuslu” (1984) filmleri konuya örnek teşkil eder. 

Filmlerde dolandırıcı olan karakterlerin karşısında, sırf döneme ayak uyduramadığı 

için kötülüğe yenik düşmeye mahkum, çevresi tarafından iyi niyeti yüzünden 

dışlanan karakterler verilir. Mağdur kişi dolandırıcıdan örnek aldığı eylemi kendi de 

yapınca, ödüllendirilen tarafa geçiş yapar. İzleyici, toplumsal değişimlerden ne 

şekilde etkilenip hayatına yön vereceğini filmdeki karakterlerin hayatından 

esinlenerek belirler. Seksenlere dek iyilerin kaybedip kötülerin kazandığı filmlerden 

bahsedilebilir, fakat bu filmlerde kötülük onaylanmamakta, iyi adına üzülen bir 

izleyici kitlesi bulunmaktadır (Velioğlu, 2017, s.246,247). Bir düzenbaz tarafından 

kandırılan masum kişi çoğunlukla kandırılma, maruz kalma sürecini uzun yaşar. 

Ardından düzenbaza karşı bilinçlenmeye ve hakkını savunmaya karşı adım atar. 

Belirtmek gerekir ki, özgeci eylem o ana kadar kendisine zarar veren olarak teşhis 

edilmiştir. Yani empoze edilmeye çalışılan olgu özgeciliğin bir sınır olması gerektiği 

ya da kendini düşünmenin her zaman öncelikli oluşudur. “Banker Bilo”, “Erkek 

Güzeli Sefil Bilo” gibi filmler bu bakış açısına yakındır. Özgeciliğin zararlarını da 

gözler önüne sermekten çekinmezler. Oysa diğer tarafta özgecilikten vazgeçilmediği 

müddetçe insanın kazanacağı, sevginin olduğu yerde başarının olacağını aktarmaya 

çalışan filmler de vardır.  

Değerlerin eskisinden uzaklaşma süreci 1980’lerde başlamış, 1990’larda 

devam etmiştir. Yeşilçam toplumsal gerçekliğin 1970’lerine gelene dek ticari filmler, 

ulusalcılık ve gerçekçilik olmak üzere üç yönelimden etkilenmiştir. Bireyciliği ve iç 

hesaplaşmayı gündeme getiren 12 Eylül’den itibaren, değerlerin yolu maddi kazanç, 

şöhret arzusu, keyifli bir yaşam gibi uğraklardan geçmiştir. Doksanlarda kendi dilini 



168 
 

oluşturma çabasındaki yönetmenler dikkat çekmektedir. Ancak Türk sinemasında 

bitmeyen maddi sıkıntılar tekniğin ve düşünsel zeminin gelişimini engellediğinden 

1990’lar için sinemanın zihinsel bir ayağa kalkışından ziyade film sayısındaki 

artıştan söz edilebilir (Pösteki, 2004, s.28,29). Teknik açıdan Hollywood filmlerini 

yakalamanın maddi olanaksızlık gerekçesiyle imkansızlığı, yönetmenleri Batının 

önemli sinema isimlerinin (Antonioni, Bergman, Tarkovsy) biçimsel manada 

taklidine götürmüştür. Özün noksan kaldığı filmler yönetmenin ne dediğini anlamak 

bazında seyirciyi de yakalayamamıştır. Doksanların ilk yarısında kendi yaşam 

görüşünü aktarma arzusundaki yönetmenlere rastlanılır. Popüler film ile sanat filmi 

arasındaki çatışma bu yıllarda iyice belirmiştir (Vardan,2003, s.747-749). Doksanlı 

yılların sonlarında kötülük artık zaferi kabul edilir hale gelmiştir. Bunun açılımı 

Türkiye’de kötülüğün sosyolojik yansıması iken aynı zamanda kötülük unsurlarının 

yeni dünya düzeninin aktarımı olarak popüler filmler aracılığıyla sunulmasıdır 

(Velioğlu, 2017, s. 248).  

Seyirci bağlamında, 1960’larda ailenin her ferdine hitap eden, 1970’lerin 

sonlarında erkeklere seslenen, 1980’lerde belirsizliğe giden ancak 1990’larda genç 

kuşağı hedef alan bir sinemadan bahsedilebilir. Doksanların sineması seyircisi ile 

bağı güçlü olmayan bir yapıdadır. Propaganda aracı olarak toplumdan uzak duran 

sinemaya genç izleyici rağbet etmemiştir. Onların ilgi alanı Amerikan sinemasının 

eğlence vaadeden yanıdır. Ülkemiz batılılaşma uğruna çok şeyini ithal etmiştir. 

Batılılaşma çabalarının getirdiği bunalımlar sinemamızın dalgalı serüveninin 

sebebidir (Pösteki, 2004, s.33,34). Türk sinemasındaki özgün uçları yakalamaya 

çalışmak için Batı ile Doğu arasında mekik dokurken, modern anlatı ile klasik 

anlatıyı ayıran noktalara biraz eğilmek gerekebilir.  

Toplumsaldan ayrılamayan bireyin içkinlikten aşkınlığa eğilmek zorunda 

kaldığı insanı derinlemesine tasvir edemeyen Doğu kültürü ile kendini dışarıda 

meydana getiren bireyin kültürü olan Batı birbirinden ayrılır. Batı’daki kişi aynayı 

dışarıya tutarak 'ben'i yaratırken, Doğu’daki kişi aynayı kendine tutarak içsel 

deneyime ilham verir (Sözen, 2007, s.58). 

Doksanlarda Türk sineması, Yabancı Sermaye Yasası’nda değişiklik 

yapılmasıyla kendini koruyan kalkanın kırılışı ve Türkiye pazarına giren majörlerin 



169 
 

film gösterimlerindeki başarısını izlemek zorunda kalmıştır. Bir de korsan videoların 

artışının seyirciyi sinemadan tamamen uzaklaştırması eklenince, Yeşilçam majörlerin 

gücüne de karşı koyamayarak tükenmeye başlamıştır. Bu kriz faslında film yapma 

yöntemi ve yaptıkları filmler bakımından bağımsız olan yönetmenler ortaya çıkmıştır 

(Evren, 2014, s.368-371). 

 Doksanların sonlarında yeni hayat düzenine insanları çağıran kötülük 

anlayışı, “Ağır Roman”, “Eşkıya” filmleriyle kötülüğü  kabullenen, sıradanlaştıran 

karakterlerin varlığının yansımasıdır. Eşkıya’nın bu bağlamda önemi büyüktür. 

Çünkü Baran karakterinin gidişi ile iyiliğe elveda diyen bir seyirci düşünülmüştür. 

Bu saatten sonra kötülük yapmak normal, özgecilik, fedakârlık ise, cezalandırılması 

gereken bir davranıştır. Filmlerin ölümle neticelenmesi ise kötülük kaynaklıdır. İyilik 

yaşamayı salık verirken, kötülük ölümle kurtulmayı değil, kötülüğü tekrarlamanın 

yolu olarak karşımıza çıkmaktadır. Burada 1980’li yıllarda salt iyiliğin kazandığı 

manası çıkarılmamalıdır. Sadece 1990’lar sonrasındaki filmlerde bir çift ölüyorsa, 

Yeşilçamın klasik kalıbı gibi diğer dünyada kavuşacağına inandığından 

ölmemektedir (Velioğlu, 2017, s.249,250). 

Yeşilçamı örnek alan ve türsel özellikleri aksini gerektiren filmler haricinde, 

bilhassa gençleri etkileyen kötülüğün övgüsünü salık veren anti kahramanlar, 

Baran’a yani iyiliğe veda ettikten sonra ortaya çıkmıştır. Aynı zamanda 1990’lı 

yıllarda aşkın görünme şekli değişmiştir. Paranın aşkın önüne ket vurduğu, 

1970’lerin aksine ailenin dağıldığı filmler yapılmıştır (Velioğlu, 2017,s.256,257; 

Velioğlu, 2016, s.118, 119). 

Doksanların sonuna doğru sinemamız için adeta taze kan niteliğinde önemli 

yönetmenlerden ilk akla gelenler; yer yer şairlerin dizelerinden yararlanarak 

öyküsünü anlatan Reha Erdem; “üçlü ilişkiler ağında küçük insanların dünyalarını 

son derece katı bir bakış açısıyla aktaran” Zeki Demirkubuz; Bresson’u kendine 

örnek alarak sade, hareketsiz, yaşamın ritmini aynen veren Nuri Bilge Ceylan; insan 

görüntülerinde samimiyeti vermeye çalışan Derviş Zaim; bazen Kafkavari öyküden 

bazen de kürt meselesiyle dostluk ilişkisinden yola çıkan Yeşim Ustaoğlu’dur 

(Vardan, 2003, s. 751,752).  



170 
 

Evren (2014, s.373), yönetmenleri yaptıkları işe göre belirli kategorilere 

ayırmıştır: Yeşilçamda bildiği yolda giden geleneksel yönetmenler (Atıf Yılmaz, 

Yavuz Özkan, Tunç Başaran, Erden Kıral, Zeki Ökten, Halit Refiğ); Yeşilçamda 

geleneksel de olsa kendini yenilemeyi ihmal etmeyen yönetmenler (Sinan Çetin, 

Yavuz Turgul, Ali Özgentürk, Engin Ayça, Uğur Yücel); Genç olmasına rağmen 

Yeşilçamın yolunu izleyenler (Semir Aslanyürek, Ümit Elçi, Reis Çelik); Reklam 

sektöründen gelenler (Ezel Akay, Ömer Vargı, Faruk Aksoy); Sinemadan ayrı ünlü 

olup sinema yapanlar (Yılmaz Erdoğan, Cem Yılmaz, Ferhan Şensoy); Sinemaya Tv 

dizilerinden geçiş yapanlar (Ziya Öztan, Tomris Giritlioğlu); Dışarıda Kalanlar 

(Fatih Akın, Ferzan Özpetek, Tefik Başer); Bağımsızlar (Zeki Demirkubuz, Semih 

Kaplanoğlu, Derviş Zaim, Nuri Bilge Ceylan). 

Türk sineması, 2000 sonrası muhafazakar söylemi kullanmada bir üst 

seviyeye çıkmıştır. AKP hükümetinin muhafazakar söylem gücü, sanatı ve kültürü 

etkisi altına almıştır. Toplumsal bağlamda düşüncenin inşa edilmesi ve egemen 

söylemin güçlendirilmesi söz konusudur. Bu sebeple sinemadaki muhafazakar dili 

araştırmak için öncelikle söylemi meydana getirenin, aktaranın ve alıcının 

incelenmesi gerekir. Milliyetçi ve İslami kodların birlikte işlediği muhafazakar 

sinemada çatışmaların, ikili zıtlıkların olduğu söylenebilir. Öteki üzerinden kendini 

sağlamlaştırmak isteyen bir egemen söylem vardır. “Deli Yürek” (2001), “Kurtlar 

Vadisi Irak” (2005), “The İmam” (2005), “Nefes Vatan Sağolsun” (2009) bu filmlere 

örnektir. Çoğunluğa ait ortak değerlerin bir çeşit temsili olan filmler, sinemanın 

sanatsal yanını ihmal edip mesaj verme yanını kullanmıştır (Aksoy, 2016, s.317-

320). Doksanlar ve 2000’lerde Yeşilçamın 1960 ve 1970’lerinden ilham alarak film 

üretenlere rastlanılmaktadır. Fakat bunlar dönemsel olarak gerçeği yansıtmaktansa 

masalsı bir hava sunar. Yeşilçamın havasından ırak filmler insanın postmodern 

dünyadaki bireysel yanını maddi, tüketim odaklı ve yabancılaşma üzerinden 

tanımlamıştır (Velioğlu, 2016, 222, 232). 

 

 

 



171 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

KLASİK TÜRK SİNEMASINDA ÖZGECİ TUTUM VE DAVRANIŞLAR 

(1960-1990) 

Özgecilik, ahlak felsefesinde insanın eylemi bazında ele alınan bir konudur. 

Kişinin kendini değil diğerlerini öncelediği bir davranış modeli ortaya çıkaran 

kavram, bencilliğin karşısında bir duruşu ifade eder. Her ne kadar karşıdakini 

düşünme üzerine odaklansa da özgecilik, tek bir tanıma sığdırılmamış farklı 

disiplinler tarafından çembere alınmıştır. Ekonomi, biyoloji, psikoloji, sosyoloji ve 

felsefede kendi hakkında farklı biçimlerde düşündürme potansiyeline sahip bir 

kavramdır. Ancak genel olarak bilinir ki özgecilik ödül beklentisi olmaksızın ve iyi 

niyetle başlayıp kendinden ziyade başkasının refahını artırmak hedefiyle hareket 

etmenin bir karşılığıdır.  

Bu bölümde, özgeciliğin kuramsal, sosyolojik ve düşünsel temeline 

dayanılarak, kavramın derinine inilmeye çalışılmış, Türk sinemasında 1960’lardan 

1990’lara değin seçilen filmler üzerinden özgeciliğin varlığı ve niteliği araştırılmıştır. 

Özgeciliğin karşılık beklemeden iyiliğe yönelen tavrı, özellikle klasik sinemada sıkça 

vurgulanan fedakârlık, yardımseverlik, iş birliği gibi olumlu sosyal davranışlar ile 

güçlendirilmektedir. Bu bağlamda 1960’lardan 1990’lara doğru toplumsal değişim de 

dikkate alınarak, özgeciliğin ele alınan filmlerdeki kapsama alanına ve empoze 

edilen ideolojik yankısına dair inceleme yapılacaktır. Altı çizilmesi gereken konu, 

özgeciliğin belirgin hatlarla bezendiği yıllar 1960’lar ve 1970’lerdir. Seksenlerden 

itibaren üzerinde çalışılmaya devam edilen bir kavram olsa bile özgecilik beğenilir 

değil eleştirisi yapılır hale gelmiştir. Dördüncü güç olan sinema, kitlelerin değerler 

sistemini, toplumun düşünce yapısını kendi içinde harmanlayarak bir şekle 

sokmaktadır. Özgecilik de bazen izlerkitleye empoze edilmeye çalışılan bir araç, 

bazen de eleştirisi yapılan ve uygulanmadığı takdirde kişiye başarı getiren bir 

davranış olarak aktarılmıştır.  

Özgeciliğin filmlere yansıyan doğruluğunun ve derecesinin irdelendiği bu 

çalışma ilk olarak nitel araştırmaya tabi tutulacaktır. Model olarak seçilen betimsel 

analiz ile çoğu filmde temsilini görebileceğimiz özgeciliğin özellikle 1960’lardan 



172 
 

1990’lara dek uzanan Türk Sineması’ndaki temsili incelenecektir. Bu hususta üçüncü 

bölümde çalışmanın amacı, metodolojisi ve örneklem olarak seçilen filmlerin 

çözümlenmesine yer verilecektir. 

3.1. Çalışmanın Amacı 

Özgeciliğin anlam arayışını sinema üzerinden sürdürerek, özellikle 

1960’lardan 1990’lara kadar örnekleme dahil edilen filmler parantezinde Türk 

sinemasına yansımasını incelemek bu tezin amacını oluşturmaktadır. Bu bağlamda 

prososyal davranış kalıplarının filmlerdeki izlerini sürmek, toplumun mikro yapıdaki 

ilişkilerinin eylemlere dönüşümünü irdelemek, ahlak felsefesi, sosyoloji, psikoloji 

gibi farklı disiplinlerin çalışma alanına giren kavramın, gerçekleşmesindeki ya da 

aksi yöndeki eylemlerin sebep-sonuç bazında değerlendirmesini yapmak 

hedeflenmektedir. Geleneksel anlatı filmlerinde sıklıkla temas edilen özgecilik, 

Yeşilçam’ın etkisinin güçlü olarak hissedildiği 1960’larda ve karşıtlıklar dönemi 

olarak anılan 1970’ler sinemasında daha etkin şekilde yer almaktadır. Klasik 

anlatının ideolojik tarafından esinlenildiğinde, özgeciliğin kullanımını da empoze 

edilmeye çalışılan eylem çerçevesinde değerlendirmek mümkündür. Toplumsal 

değişimin yaşanmasıyla 1980’ler sinemasında etkisi azalan kavramın 1960’lardan 

itibaren varlığı araştırılacak ve hangi dönemde ne şekilde icra edildiği ortaya 

çıkarılacaktır. 

3.2. Çalışmanın Önemi 

Yapılan literatür çalışması sonucunda sinema ve özgecilik ile ilgili bir tez 

çalışmasına rastlanılmadığı tespit edilmiştir. Özgecilikle aynı başlık altında ele 

alınmasa da özellikle 1970’ler sinemasındaki bazı  filmlerle ilgili toplumsal 

incelemeler yapılmış, fedakârlık, özgecilik gibi temalara başka çalışmalarda 

değinilmiştir. Ancak bunların derinlemesine bir özgecilik ve sinema çalışması olduğu 

söylenememektedir. Çalışma konumuza yakın bir duruş sergileyen, sinemada 

mutluluk ve kötülük kavramlarını araştıran çalışmalar mevcuttur. Sinemada 

özgeciliğin Türkçe literatürde tez çalışması olarak ilk örneğini sunması bakımından 

ayrı bir öneme sahip olan bu çalışma, özgeciliğin disiplinlerarası ve kuramlar dahil 

edilerek derinlemesine analizini gerçekleştirmektedir. Bu tez çalışmasından önce 



173 
 

özgeciliğe temas eden bazı çalışmalara değinmek yerinde olacaktır. Özgür 

Velioğlu’nun “Mutluluğun Resmini Yapmaya Çalışan Türk Sineması” ve “Kötüye 

Yenik Düşen Türk Sineması” adlı kitapları özgeciliğe yakın duruş sergileyen fakat 

dayanışmanın toplumsal arka planla ilerleyen yapısına odaklanan eserlerdir. 

Mutluluğa ancak manevi yapı ile ulaşılacağının Türk Sineması üzerinden izleklerini 

sunan Velioğlu, özgeciliğin derinlemesine analizini yapmamış, kendi çerçevesini 

mutluluk, dayanışma üzerinden çizmiştir. Bu çalışmalar her ne kadar aydınlatıcı 

fikirlere referans olsa da özgeciliğin filmlerdeki işlenişini değil, insanın 

mutluluğunun ardındaki maddeyi reddedişini incelemiştir. Diğer taraftan İbrahim 

Topakoğlu ve Suzan Canlı’nın yazdığı “Sinema ve Öğretmen İmajı: Türk Filmlerinin 

Kadın ve Erkek Öğretmen İmajı Açısından İncelenmesi” adlı makale ise, seçilen 

filmlerdeki öğretmenlerin özgeciliğe yatkınlığını ele alırken bunu yalnızca 

öğretmenler üzerinden yapmış ve özgeciliğin arka planına bakmamıştır. Abidin 

Bozdağ ve Cavit Yavuz’un çalışması olan “Majid Majidi’nin Cennet’in Rengi 

Filmindeki Çocuk Karakterlerin Sosyo-Kültürel Bağlamda İncelenmesi” adlı makale, 

filmin özgeci yapısından bahsetmekle birlikte tam bir özgecilik taraması yapmamış, 

sosyolojik arka plana odaklanmıştır. Ayrıca Türk Sineması üzerine bir araştırma 

içermemektedir. Sinemamızda insanın fedakârlığını irdeleyen diğer çalışmalar ise, 

toplumsal ve politik açıdan yaptıkları analizlerde gerektiği yerde özgecilikten 

bahsetmiştir. Ancak özgeciliğin filmler üzerindeki geniş yelpazedeki temsilini 

görmek için bu tez çalışmasına bakmak gerekecektir.  

Bu bağlamda denilebilir ki “Klasik Türk Sinemasında Özgeci Tutum ve 

Davranışlar (1960-1990)” adlı tez özgeciliğin Türk Sineması’ndaki yansımalarını 

yapacak ilk çalışma olarak, bu konu üzerinde ilerleyen zamanlarda araştırma yapmak 

isteyen araştırmacılar için farklı bir perspektiften bakış kazandıracak öneme sahiptir. 

Özgeciliğin pek çok disiplinle olan bağlantısı ve sinemanın da aynı kapsamdaki gücü 

sayesinde elde edilen bulguların başka alanların kaynaklarına zenginlik katacağı 

düşünülmektedir. Çalışmanın diğer bir önemi de, filmlerde gölgesinin görülebileceği, 

toplumsal yozlaşma, ahlaki ve insani değerlerin kayboluşunun yaşandığı son 

dönemlerde, özgeciliğin onandığı ya da reddedildiği zamanlara ait filmlerin 

hatırlatmasını yaparak, sinemanın topluma tuttuğu aynayı okuyuculara yansıtmaktır.  



174 
 

Özgeciliği empati kavramıyla birlikte açıklayan Batson, günümüzde 

yaşadığımız sorunları dile getirirken çözüm odaklı bakarak özgeciliğe dair 

materyalleri nasıl kullanacağımızı araştırmıştır. Öfke ve nefret suçlarının, çocuk ve 

kadın istismarının, yalnızlığın, nüfus artışıyla birlikte kaynak azalmasının, ölümcül 

hastalıkların, toplumdaki maddi eşitsizlik artışının, ırkçılığın, zorbalığın ve daha pek 

çok sorunun çözümünde empati kaynaklı özgeciliğin belki net bir neticeye 

vardırmasa da işe yarar kararlar aldıracağı yönünde inancı vardır (2011, s.234). Tüm 

bu bilgiler ışığında çalışmada, sinemanın gücünün bıraktığı tesirden yararlanarak 

özgeciliğin, toplumun ahlaki duruşunun bir karşılığı olmasından hareketle, varlığı ve 

yokluğu, gerekliliği ve gereksizliği üzerinden düşündürücü bir çalışma bırakma fikri 

ayrı bir öneme sahiptir. 

3.3. Evren ve Örneklem 

Çalışmanın evrenini Türk sineması’nın 1960’lardan 1990’lara dek uzanan 

filmleri oluşturmaktadır. Evrenin seçilmesinde, özgeciliğin salt bahsedilen zaman 

zarfında geçmesi değil, çoğunlukla bu dönemlerde geçmesi ilham verici olmuştur. 

Bu çalışmada, soruları aydınlatacak bilgi açısından zengin vakaların seçilmesini 

gerektiren amaca yönelik örneklem belirlenmiştir. Amaca yönelik ya da yargısal 

örnekleme, bilgi sunmada zengin vakaların seçilmesinin yanında, stratejilerin 

mantığını belirli bir amaca oturtmakta işe yaramaktadır (Patton, 2002, s.230). 

Araştırılacak katmanlar araştırmacının sağduyusu veya belli bir duruma göre seçilir. 

Amaçlı örneklemede altı çizilmesi gereken husus, araştırmacının evreni temsil 

edeceğine inandığı örneğin genelleme olanağının kısıtlı olmasıdır. Yine belirtmekte 

fayda vardır ki, rastgele örneklemenin mümkün olmadığı ve evrene dair bilginin 

donanımlı olduğu  durumlarda bu örnekleme güçlü çıkarımlar sunar (Böke, 2011, 

s.125,126). Bu tez çalışması,  Türk Sineması’nın 1960 ve 1990 yılları arasındaki 

dönem özelinde seçilen filmlerin, özgecilik temelinde çözümlenmesinden meydana 

gelmektedir. Araştırma gereğince en zengin verilerin elde edileceği filmlerden 6 film 

örneklem olarak seçilerek, özgeciliğin saf halinin varlığı ve zaman içindeki 

dönüşümü incelenmeye çalışılmıştır. Amaçlı örneklem yöntemi ile seçilen filmler 

“Hepimiz Kardeşiz”, “Bir Dağ Masalı” “Hayat Sevince Güzel”, “Bizim Aile” ve 

“Dolap Beygiri” ve “Namuslu”dur. 



175 
 

3.4. Çalışmanın Varsayımları 

Çalışmanın ana hatlarıyla üç varsayımı bulunmaktadır. İlki, özgeciliğin 

filmlerde açık şekilde bulunduğunu düşünmemizin bir hata olduğudur. Özgeciliğe 

yaklaşan fakat özünde farklı bir olumlu sosyal davranışa tekabül eden iyilik hali söz 

konusu olabilir. Yani özgecilik sanılanın aksine basit bir kavram değil, aksine 

derinlemesine incelenmesi gereken düşünsel bir kavramdır. İkinci varsayım, 

toplumun arka perdesinde etkili olan sosyal, ekonomik ve siyasal pek çok etkenin 

sinemadaki özgeci yolculuğun yönünü tayin ettiği varsayımıdır. Sinemada 

1960’lardan 1990’lara uzanan filmlerin özgeciliği işleyişi yüceltilen eylem 

çerçevesinde değişkenlik gösterecektir. Son varsayım ise, özdeşleştirme unsuru 

olarak kullanılan kahramanın eylem planı, özgecilik üzerinden sağlanırken, 

karşılıksızlıktan ziyade kahraman gibi olmaya doğru bir karşılıklılık içerdiğinden 

teşvik edilen özgeciliğin anlamsal değişimi söz konusudur.  

3.5. Sınırlılıklar 

Bu çalışma özgecilik tabanında araştırmaya dahil edilen filmler üzerinden 

incelemesini yaptığı için, genelleme yapma sınırlılığına sahiptir. Ayrıca özgecilik 

(altruism) pek çok disiplin tarafından hakkında düşündüren bir konu olduğundan 

farklı bakış açılarını filmlerde aramak gerekmiştir. Bununla ilgili kavrama dair en 

çok bilginin yabancı literatürde yer alması zamansal açıdan süreyi uzatmıştır. Sinema 

ile özgeciliğin bir arada harmanlandığı çalışmanın noksanlığı literatür taramalarında 

kısıtlılığa sebep olmuştur. Aynı zamanda analiz edilen filmlerin karma yapıdaki 

düşünce zemini aynı anda birden fazla fikri içinde barındırığı gibi zıt görüşlere de yer 

vererek kendine özgü bir anlatım geliştirmiştir. Bu anlatım nitel yöntemin 

sınırlılıkları ile felsefi ve sosyolojik bir düzlemde kullanılmıştır. Gerçek insanlar 

üzerinde yahut izleyici nezdinde bir araştırma yapılmadığından yalnızca sinemasal 

çerçevede bir görüş imkanı ortaya çıkarılmıştır. Filmlerin dönemsel olarak kavramı 

yansıtışını aktarmak amacıyla araştırma, 1960’lardan seçilen iki film, 1970’lerden 

seçilen iki film ve 1980’lerden seçilen iki film zarfında sınırlandırılmıştır. 



176 
 

3.6.Yöntem 

“Özgecilik Ölçeği” olarak bilinen ve yapılacak çalışmalara göre araştırmacı 

tarafından tasarlanan ölçek, bu çalışma gereğince gerçek kişiler üzerinden araştırılma 

yapılmayacağı, film karakterleri bağlamında inceleme yapılacağından 

kullanılmayacaktır. Ancak, özgecilik ölçeğinde yer alan yardımlaşma, bağışta 

bulunma, empati gibi adımlara çalışma boyunca değinilmeden geçilmesi imkansızdır. 

Filmlerin felsefi, sosyolojik sunumlarına açıklık getirmek hususunda, nitel 

araştırmanın referansları doğrultusunda analiz yapılması uygun görülmüştür. Filmi 

çözümlemeden evvel o filmin ait olduğu toplumun da yapısal bir araştırması 

yapılmalıdır.  

İlk bölümde, toplumun sinemayı, sinemanın da toplumu etkilediği karşılıklı 

ilişki ağında, öncelikle tarihsel süreç içinde özgeciliğin toplumsal ve kuramsal 

çerçevesi daha sonra ahlaki temele dayanan yönleri araştırmaya tabi tutulmuştur. 

İkinci bölümde, sinemanın söylemindeki ideolojik duruş esas alınarak, klasik anlatı 

sinemasının özgeciliği ele alışı ile modern anlatı sinemasının bireyi sahiplenişi 

irdelenmiştir. Özgeciliğin her sinemada analiz edileceği düşünülse de özellikle 

sinemamız içindeki konumuna bakıldığında insanlara iyiyi empoze etme şeklini 

belirleyen sinemanın yankısı, özellikle 1960’lar, 1970’ler sinemasındaki filmlerde 

kendini göstermektedir. Bu dönemlerdeki filmlerde dayanışma, insan ilişkilerinde 

hoşgörü, empati, yardımlaşma gibi kavramlar işlenerek nedeni ve nasılı da 

sorgulatmak hedeflenir. Ancak belirtmek gerekir ki, istisnalar olmakla birlikte, 

özgecilik klasik anlatı sinemasında övgüsü yapılan, ideolojik temelde empoze 

edilmeye çalışılan bir kavramdır. Özgeciliğin karşılık beklemeden yapılan iyilik hali 

olduğu düşünüldüğünde, “aksi gelişmedikçe genel olarak geleneksel anlatı 

filmlerinde özgeciliğin bu saf halinin aktarımı yapılır” demek doğrudur. Elbette 

kalıpların dışına çıkan filmlerin bulunduğunu belirtmekte fayda vardır. Özgeciliğin 

tartışılmaya başlandığı kuramsal kısma değinildiğinde, karşılıklılık durumu, 

bencilliğe de açık kapı bırakmaya başlar. İşte bahsettiğimiz eleştirel tavırdaki filmler 

buraya yerleştirilebilir. Bir de tam aksine özgeciliği olumsuz karşılayan egoizmin 

savunusunu yapan bir kesim söz konusudur. Tam bu noktada özgeciliğin savunusunu 

yapan filmlerden uzaklaşmış, bireyin kendinden başka kişileri gerekmedikçe (kendi 



177 
 

yararına) kollamadığı filmlerin anlatısına geçilmiş demektir. O halde, özgeciliği 

klasik özgecilik ve karşıt özgecilik olarak ayırmak, sinemada özgeciliğe dair 

yapılacak çalışmalar için yol gösterici olacaktır.  

Bu çalışmada, filmin ait olduğu dönemin toplumunda ve/veya hala devam 

eden süreçte özgeciliğin ardındaki tüm gerçeklerin sinemadan izleyiciye ne şekilde 

aktarıldığı çözümlenmeye çalışılmıştır. Filmlerin insanları özgeciliğe yönlendirme 

biçimi, iyiliğin anlamlandırılmasında kılavuzluk etme çabası analiz edilmiştir. Bu 

doğrultuda ana yöntem olarak, özgeciliğin karakterlerin eylemlerinde felsefi, 

toplumsal, kültürel, kuramsal duruşunu betimlemek için nitel araştırma yöntemi 

tercih edilmiştir.  

Dey tarafından (1993, s. 32,43), çalışılan üç veri analizinden biri olan 

betimsel analiz bir kişi, nesne ya da durumun niteliklerini kelimelerle ortaya koymak, 

tanımlamak olarak açıklanır. Betimsel analiz olmadan teoriler anlamdan yoksundur. 

Nitel veriler bireyin özelliklerinin ne olup ne olmadığına yönelik bilgiler sunar. 

Okuyucuların incelemeye alınan kişi hakkında bilgi sahibi olmasını sağlar. Verilerin 

incelenmesi, insanların söylemlerine, gözlemlenen davranışlarına dayandığından 

araştırma süreci betimleyici ve yorumlayıcıdır (Marshall vd., 2022, s. 39).  

Nitel araştırma deseni olan betimsel analizde, araştırma sorularından elde 

edilen konular, gözlemlenen bireylerin görüşleri doğrultusunda, onlardan alıntılar da 

yapılarak belirli bir mantık çerçevesinde sunulur. Analizin gayesi, ulaşılan bulguların 

düzenli ve yorumlanmış halini okuyucuya aktarmaktır. Dört aşaması bulunan analiz 

yönteminde ilk olarak, verilerin hangi temaya uygun olduğuna yönelik bir çerçeve 

geliştirilir. İkinci aşamada belirlenen çerçeveye uygun bir mantıksal dizilim yapılır. 

Üçüncü aşamada, veriler tanımlanır ve alıntılarla desteklenir. Son aşamada ise, 

bulgular açıklanır ve yorumlanır (Yıldırım, Şimşek, 2000, s.158,159).  

Özgecilik ile prososyal davranışlar arasında pozitif ve güçlü bir ilişki ağı 

vardır. Reykowski’nin (1982, s.356); yaptığı çalışmaya göre, hedef kişinin 

karakteristik niteliği (sosyal durum, fiziksel özellik), durumun karakteristik niteliği 

(toplumsal gereklilik sayısı, görgü tanıklığı, vb.), kişinin geçici durumu (ruh hali, 



178 
 

başarısızlığı tecrübe etmesi vb.), kişinin şahsi karakteristiği (üslubu, ihtiyacı, değerler 

vb.), özne ile hedef arasındaki psikolojik durum (mesafe) ve psikolojik süreç, özgeci 

ve prososyal davranışın maliyeti, hedeftekinin ihtiyacı ortaya çıkarılır. Bu sebeple 

prososyal davranışlarla aktarılan iyilik halleri de ayrıca inceleme içinde sunulmuştur. 

Karşılık beklemeden yapılan iyiliği açıklayan özgeciliğin yanında karşılık 

beklenilerek yapılabilen olumlu sosyal davranışların incelenmesi, özgeciliği 

belirleme ölçütlerimizdendir. Çalışmanın özgecilik gibi toplumsala dokunan her 

alana nüfuz eden bir konudan oluşması ise tamamlayıcı unsur olarak, felsefi 

düzlemden bakışı ve sosyolojik kavramlardan faydalanmayı gerekli kılmıştır. 

Burada özgeciliğin diğer prososyal davranış türlerinden kelime bağlamında 

ayrımındaki ufak ama anlamsal açıdan büyük bir husustan bahsetmemiz yerinde 

olacaktır. Özgecilik, prososyal davranış denilen geniş çemberin içindeki yardım 

davranışının bir alt katmanında yer alır. Bir de isar vardır ki o özgeciliğin de alt 

katmanında yer alır. Şöyle ki, isardan, özgeci kişinin kendi zor durumdaysa veya 

yardım etmesi halinde zorluk durumuna geçecekse bahsedilebilir. Yardım edenin 

zarar gördüğü ancak karşı tarafa yarar sağladığı yardım hareketini özgeci olarak 

niteleyen görüştekiler, iki tarafın da kazandığı etkileşimi iş birliği tanımına koyar. 

İngilizce’deki altruism kavramı isarı da özgeciliği de tek tanıma sığdırır. Ancak 

Türkçe’de başkası için yapılan eylemlerin her türü özgeciliğe, sonu kişiye zarar da 

verse yardım etmesi isara olanak tanır. Özetle, yardım etme karşılıklı yahut tek taraflı 

olan prososyal davranış türüdür. Yardım karşı tarafı önceleyerek tek taraflı 

yapılıyorsa özgeci, kişi kendi de güç durumdaysa veya güç durumda kalma ihtimali 

varsa bile karşı tarafı önceliyorsa isardır (Düzgüner, 2019, s.359,360). Dolayısıyla 

özgecilik bağlamında çalışma yürütmek, tek bir bakış açısından kısıtlılık sebebiyle 

uzak durmayı, aksine diğer prososyal davranışları da görerek ilerlemeyi gerekli 

kılmaktadır. Ancak böyle bir derinlemesine analiz özgeciliğin anlamsal değerini 

ortaya koyar. 

Nitel araştırma, alanyazından hareketle, bireylerin tecrübe ettikleri kişisel ve 

toplumsal olayların ana özelliklerini açıklamak amacıyla, araştırmacı tarafından 

doğal ortamında insanların gözlemlenmesi ve oluşan izlenimlerin açıklanarak konuya 



179 
 

yorumlayıcı katkılar sunulmasının bir sürecini ifade eder. Nitel araştırmada nicel 

araştırmadaki gibi miktar belirtmekten uzak, kalitenin ön planda tutulduğu, tek bir 

disiplin yerine farklı disiplinlerden ilham alarak geliştirilen dinamik yapıda bir 

yöntem mevcuttur (Baltacı, 2018, s.233). Nitel araştırmanın başka disiplinlere bağlı 

ve kuvvetli bir teorik temeli bulunur. Sosyoloji, felsefe, psikoloji, antropoloji gibi 

pek çok disiplin, insan davranışını içinde yer aldığı ortamla kavrama çabasıyla, nitel 

araştırmaya farklı bakış açısı kazandırmaktadır (Yıldırım, Şimşek, 2000, s. 14,15).  

Goffman’ın belirttiği gibi, sahne yapmacık şeyler aktarır, yaşam büyük olasılıkla 

daha gerçek ve çoğunlukla çok da iyi prova edilmeyen şeylerden ibarettir. Hatta 

sahnedeki oyuncu bir karakter kılığındayken kendini diğer oyuncular tarafından 

sunulan karakterlere gösterir. Seyircinin rolü ise, her ne kadar etkileşimdeki büyük 

değere sahipse de gerçek hayattan ayrı üçüncü bir tarafa aittir (2014, s.13). 

Dolayısıyla filmler çözümlenirken özgeciliğin incelemesinin gerçek hayattaki gerçek 

insanlar üzerinde yapılmadığı göz önüne alınmalıdır. Ancak özgeciliğin 

özdeşleştirme bağlamındaki araştırmasının da yapıldığı çalışmada sinemanın 

toplumun aynası olarak görüldüğü bir görüşün de varlığı düşünüldüğünde, toplumsal 

olanın sinemaya aktarımı ve sinemanın toplumsal olanı aktarımı önem taşımaktadır.  

Çalışma kapsamında birtakım parametreler belirlenmiş ve örnekleme dahil olan 

filmlerin hepsine uygulanmıştır. Bu hususta araştırma gereğince cevap aranan sorular 

şu şekildedir: 

- Filmde kullanılan özgeci eylemler nelerdir ve onlara nasıl bir yol çizilerek 

ulaşılmıştır? 

- Prososyal davranışlar gözlenmekte midir? Eğer gözlenmekte ise bunların 

konuya katkısı nedir? 

- İyi ve kötü zıtlığından hareketle, özgeciliğin konumlandırılışı felsefi ve 

sosyolojik düzlemde ne şekildedir? 

- Kişisel çıkar ve özgecilik arasındaki karşıtlığı yansıtmak için kullanılan 

öğeler nelerdir ve bunların özdeşleştirme unsuru olarak konuya katkısı nedir? 

- Empoze edilmeye çalışılan bir özgeci davranıştan bahsedilebilir mi? 

- Filmin ait olduğu toplum ve kültürün özgeci eyleme katkısı nedir? 



180 
 

3.7. Bulgular ve Yorum 

Bu çalışmada betimsel analizle elde edilen dökümanlar ortaya çıkarılmış, 

anlamlandırılmış ve özgecilik özelinde yorumlanmıştır. Filmlerin hepsi, özgeciliğe 

yakınlık ve uzaklıkları bağlamında birimlere ayrılarak incelenmiştir. Sinemanın 

estetik ve teknik özelliklerinin katkısıyla, konuya hizmet eden söylemlerin ve 

görsellerin araştırmaya dahil edildiği, başta ahlak felsefesi olmak üzere pek çok 

disiplinden özgeciliğe yaklaşımları hususunda yararlanılan geniş çerçeveli bir 

çalışma ortaya çıkarılmıştır.  

3.7.1. Hepimiz Kardeşiz Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Yapım yılı 1964 olan filmin yönetmeni Ülkü Erakalın’dır. Filmin 

senaristliğini Hamdi Değirmencioğlu, Bülent Oran yapmıştır. İki düşman ailenin 

birbirini öldürdüğü, geriye kalan aile bireylerinin yaşadığı köye bir gün öğretmen 

olarak atanan Ahmet, köydeki çocukların okuyup iyi yerlere gelmesini istemektedir. 

Ahmet, hayalini kurduğu hayatı çocuklara vermek için iki düşman aileye ait ortak bir 

evin okul haline getirilmesini sağlamaya çalışır. Genç öğretmen bu yolda önüne 

çıkan engelleri aşmaya çabalasa da yaptığı fedakârlık örneği davranışlarla kendi 

hayatından vazgeçmek zorunda kalmıştır. Kısa sürede gerçekleştirdiği idealist 

davranışlarla köylüye kendini sevdiren Ahmet düşman aileden Karayusufoğulları’na 

kurban gider. Onun ölümü köy halkı için bir uyanış olmuş ve o ölse bile köy halkı o 

güne değin hiç yapmadıklarını yaparak birlik ve beraberlikle Şehit Öğretmen 

Ahmet’in isteklerini yerine getirmiştir. 

 



181 
 

Filmin girişinde “Nem alacak felek benim” şarkısı duyulmaktadır.  

Bir okkacık balın mı var?                        Ne değirmen ne taşım var 

Bir dönümlük malın mı var?                    Ne devletli bir başım var 

Bir derdime bin dert dolan                       Ne de bir tek kardeşim var 

Nem alacak felek benim?                        Nem alacak felek benim  

Şarkının sözleri, kaybedecek bir şeyi kalmayan, çevresindeki insanları da 

kaybetmekten yalnız kalanların hissettiklerini anlatmaktadır. Sözler, dayanışmanın 

yoksunluğunu, insanın tek sahip olduğu şeyin can olması ve onun da emanet 

olmasını, ölümü tecrübe etmenin kaçınılmazlığını ifade eder. Nitekim tüm bu giriş, 

filmdeki acıların ve kayıpların habercisidir. Film, düşmanları tarafından koşarken 

vurulan bir adamın yere düşmesiyle başlar. Ardından Elif (Hülya Koçyiğit), 

kardeşiyle kovalamaca oynarken suya düşer ve köye gelen öğretmenle karşılaşır. 

Öğretmen Ahmet (Cüneyt Arkın), köye ilk gelişinde bile Elif’e, özgeciliğin içinde 

yer aldığı yardım etme talebinde bulunur. İlk görüşmeleri Ahmet’in alt açı tekniği ile 

Elif’e yardım eli uzatması üzerinden verilmiştir. Özgeciliğin sinemadaki teknik ve 

estetik öğeler aracılığıyla sunumuna dikkat etmek açısından “Özgeci Kamera”, 

“Özgeci Mekan”, “Özgeci Müzik” gibi adlandırmalarla sinemanın altruistik 

malzemelere hizmeti ortaya çıkarılabilir42. Burada alt açı özgeci kişinin yüceltilen 

davranışına vurgu yapmak üzere kullanılmıştır. Karakterlerin tanıtıldığı giriş 

sekansında bir de kocası Karayusfoğulları tarafından öldürülen kadının, annesi ve 

babası ölen bir çocuğu evlat edinerek merhametli bir anne oluşu görülmektedir. 

Ancak Murat’ın (Tamer Yiğit) asiliği Nazlı Ana’nın (Aliye Rona) hoşuna 

gitmemektedir. “Merhametten maraz hasıl olur derler” “Anan baban öldükten sonra 

yanıma aldım seni, yüz verdim, şımarttım. Hata etmişim”. Bu sözlerden anlaşılır ki, 

gruba dahil edilen birtakım hileciler olabilir. Nazlı kadın özgeciliğin işe yarayıp 

yaramayacağından emin değildir. Tıpkı karşılıklılık kuramında karşı tarafın isteklere 

yanıt vermeyeceği yerde devreye hilebazlığın girerek düzeni bozmasını hatırlatır 

                                                           
42 Prof. Dr. Serdar Öztürk tarafından bu tez çalışmasının zengin materyaller sunması bağlamında tez 

savunma sınavı esnasında katkı sağlanarak yukarıda bahsedilen terimler ortaya atılmıştır. 



182 
 

gibidir. Bu durumda ya hileci kişi gruptan atılacaktır ya da kazanan o olacaktır. 

Özgeciliğin topluluk tarafından yoğunlukla yaşandığı yerde hile yapanın zaferi biraz 

zordur. Murat, filmin sonunda da görüleceği üzere özgeci tarafa geçerek bunu 

kanıtlamıştır. 

Murat ile Elif’in birbirine aşık olmaları ve evlenmek istemeleri toplumsal 

düzeyde ahlak temeline oturtulmaya çalışılmıştır. Durum, Nazlı ananın başkasının 

çocuğunu evlat edinecek kadar merhametli ve cesur oluşunu da gösterir. Köy gibi 

ufak yerleşim yerlerinde genç bir kızı olan kadının kızıyla aynı yaşlarda bir adamı 

evladı sayması alışıldık bir durum değildir. İki yetişkinin öz kardeş olmadığı için 

evlenebileceği vurgulanmaya çalışılmıştır. İslami göstergelerle örtüşen evlilik 

meselesine böylesi bir bakış, o dönemin köy halkı için son derece olağandır. Çünkü 

kadın ve erkeğin aynı ortamda yaşaması kardeşlik ilişkisi dışında İslamiyette 

dışlanan bir yaşam tarzıdır. Ancak filmin gerçeklikten uzaklığının görülebileceği 

bazı detaylara rastlanmıştır. Örneğin, kardeş gibi aynı evde büyüyen anne ve babası 

farklı iki gencin evlenme isteği köylü tarafından bilinmesine rağmen çok fazla 

üzerinde tartışılmamış bir konudur. Ta ki öğretmen köye gelene kadar 

dedikodularının yapılmadığı çıkarımında bulunulabilir. Yani bu köy sanılanın aksine 

geleneksel köy düşünce sisteminden bazı açılardan uzaktır. Öyleyse bir ailedeki 

ölümlerin (en azından ailenin biri tarafından) kin ve intikam duygusuyla kan 

davasına dönüşmemesi, Nazlı tarafından geri çekilişlerin yaşanması da doğaldır. O 

yüzden Nazlı için, filmdeki geleneksel düşünceyi kıran ilk kişi denilebilir. Nazlı, 

kaybetmenin geri çekilmek değil, sevdiğini görememek olduğunu çoktan 

kavramıştır.  

“Aynı köyün içinde kardeş kardeş yaşamak varken birbirinizle alıp 

veremediğiniz nedir anlamıyorum” diyen kadının, kocasını öldüren 

Karayusufoğullarını bile affetmesi, kötülük yapana iyilikle giden bir anlayışın 

yansımasıdır. Hz. İsa’nın anlatmaya çalıştığı düşmanı sevmek, kötülük edene iyilikle 

gitmek, aynı şekilde İslamiyette de kötülüğe iyilikle karşılık vermek yüceltilmiş 

eylemlerdir. Bu filmde iyilikle kötülüğü alt etmenin önemi sıklıkla vurgulanmıştır. 

“Kötülüğün kin gütmenin faydası ne” diyerek hayatını iyilik üzerine kuran kadın, 

oğlundan karşı tarafın bir kötü hareketi olmadan karşılık vermeyeceğine dair söz alır. 



183 
 

Karşılıklı özgeciliğe bir nevi yaklaşılır, iyilik yapmada karşılıklı bir durum yerine 

kötülük yapmamada karşılıklılık vardır. Bir müddet sonra köye bir öğretmen atanır 

ve öğretmen iki düşman ailenin ortak evini satın alarak burada okul yapmak ister. 

Kendi çıkarına değil köyün çıkarına bir eylem gerçekleştiren öğretmenin, elbette 

derinlerde kendi mesleğini icra ederek mutluluk duyması sebebiyle özgeciliğin saf 

halini görmek zorlaşmaya başlar. Kendi idealini gerçekleştirmek neticede şahıs 

odaklı çıkar gözetilen bir eylemdir. Ancak niyet bazlı bakıldığında ve bu hususta 

niyetini eyleme döktüğünde çocukların okuması, geleceklerinin kurtulması için 

çabalayan öğretmenin özgeci bir davranışta bulunduğu söylenebilir. Çünkü onun 

ereği, kendini okutan annesinin başarısını köylü kadınlara da aktarmaktır. Ayrıca 

topluluğun refahını hedeflerken kendi çıkarını ideali bazında düşünmüş olsa bile 

filmin sonunda ölüme razı gelmesi, böylece kendi çıkarından (yapılacakları 

göremeyeceği için) vazgeçmesi, kısacası yalnızca köy halkına katkı sağlaması onu 

özgeci yapmaktadır. Hatta kendine zarar gelmesini göze alarak girdiği eğilim isar 

kavramına dahi yakın duruş sergilemiştir. İsarın, bu dünyanın maddiyatından 

soyutlanıp manevi bölgelere (ruh, vicdan) temas etmesinden hareketle Ahmet, 

kendinden  sevgi birliği uğruna vazgeçmiştir. Belirtilmelidir ki, öğretmenin ilk 

zamanlar kendi hedefine yönelip kendi çıkarına dönük eylemiş olduğu farz 

edildiğinde, Karayusufoğulları’nın da bencilce eylediği düşünülürse, iki taraf 

arasındaki fark yola çıkış gayesi olur. Yani öğretmen iyi bir gayeyle, Kara Yusuf 

kötü bir gayeyle eylemiştir. İyi ve kötünün belirlenmesi ise topluluğa katkı 

sağlamasında ortaya çıkar. Özgecilikte önemli olan bir husus da, iyi niyetin eyleme 

dökülmesidir. Dolayısıyla başta Ahmet, Nazlı, Elif, Ali, Garip ve sonradan da Murat 

olmak üzere köy halkının çoğunluğu özgeci eylemde bulunmuştur denilebilir. 

Karşılık alanların iş birliğine yatkınlığı söz konusudur fakat, bu isimlerden çoğu 

herhangi bir karşılık beklemeksizin iyilikte bulunmuştur.  

 

 

 

 



184 
 

Görsel  1 : Öğretmen Ahmet’in Öğrecilerle Buluşması 

 

Ahmet’in köye gelmesiyle Elif’in beğenisi Murat’tan Ahmet’e doğru 

kaymaya başlar. Öğretmenin evi satın almak için önce Elif’in evine ziyarete gelmesi 

ve orada Murat ile çatışması bundandır. Murat, Elif’i kıskanmış, 

Karayusufoğulları’nın yaraladığı kolunu tedavi etmek isteyen Ahmet’i başta 

reddetmiştir. Ahmet’in prososyal davranış türlerinden yardımda bulunma hali birçok 

kez görülmektedir. Burada Murat’ın kolunu tedavi ederek beklentisi olmasa da 

ödüllendirilir ve evin satılması için imzayı alır. Köy halkı ile konuşma yapan 

öğretmen “Evlerimize olduğu kadar köyümüze, vatanımıza da bir şeyler yapmalıyız” 

diyerek, Sokrates’in izinden gidercesine (Rahmi, 1995, s.15), kendini bilme üzerine 

insanlara çağrıda bulunur. Çünkü Ahmet, içinde bulunulan durumun, cahilliğin 

kaynağının sorgulanmasını, değiştirilmesini salık verir. Topluluğun kurtuluşunu 

düşünmek, olanları sorgulamak ve bu erekle harekete geçmekte ısrar etmektedir. Her 

köyden en az bir öğretmen çıkmasını isteyen Ahmet, bu ideali için mücadele 

vermeye başlar. Köyü ve çocukları kendisinin çocuğu ve kendi köyü gibi 

sahiplendiğini ifade ederken, köylüden okulu kurmak için yardım istemektedir. 

Ahmet ve köy halkı aidiyet duygusuyla duygudaşlık yaşar, bir gruba ait olmanın 

getirdiği kolektif kimlik bilinci, öğretmeni o köyün üyesi olarak şekillendirmiştir. 

İş birliği ve dayanışmanın toplumun kültürel gelişimi için önem arz ettiğini 

belirten öğretmenin en büyük destekçisi Elif ve annesi Nazlı’dır. Elif’in Ahmet ile 



185 
 

konuşmasında “Senden önceki yabancılar hep para toplamak için gelirdi köye, hiç 

iyilik edeni okuma yazma öğreteni olmadı” söylemi görev bilincinin getirdiği 

sorumluluğun bir göstergesidir. Ahmet’in kendi idealini hiçe saymadan bir yandan da 

köy halkının yararını gözetmesi Butler’ın doğuştancı fikrine yakın bir duruş sergiler. 

Onun hem kendi türdeşlerinin iyiliğini isteme hem de kendini sevme fikrinin insanda 

doğuştan bulunduğu, kişinin toplum yararına harekette kendine de katkı sağlayacağı 

fikriyle bağdaşır (Özlem, 2019, s.71). Son zamanlarında özgeciliğe bir adım daha 

yaklaşan Ahmet’in arzuladığı yaşam, artık kendisinin öğretmenlik yaptığı bir köy 

hayalinden çıkmış, herkesin okuması ve gelişmesinden başka bir şey istemediği, 

kendi yokluğunda başkasının düzeni sürdüreceği bir yaşam formu haline gelmiştir.  

Nazlı ile Ahmet’in konuşmasında, kadının evi vermeye ikna oluşu, Murat’ın 

ise aksine sinirlenişi aktarılırken, Ahmet, bu işin kendinden ziyade köye faydası 

olacağını ileterek çıkar gözetmediğini belli etmiştir. Nazlı’nın ikna olmasında iki 

taraf da yarar sağlayacağı ve fedakârlık yapacağı için bir iş birliği söz konusudur. 

Neticede Ahmet emek vererek mesleği için okulu kuracaktır, Nazlı ise hem Ahmet’e 

yardım etmiş olacak hem de çocuğunu okutarak onun iyi yerlere gelmesini 

sağlayacaktır. Murat’ı ikna eden ise Elif ile evlenme ihtimalidir. Yani Murat, iyiliğin 

karşılığında ödüllendirilmeyi ümit etmektedir. Öğretmenin ise Elif’in Murat’ı 

evlenme vaadi ile ikna etmesinden memnun kalmasa da aşkından vazgeçmesi başka 

bir fedakârlık örneğidir. 

 Kara Yusuf ile konuşmaya giden Ahmet, “köyün köylünün menfaati için” 

okul yapmak amacıyla evin tapusunu ondan da ister. “O ev içimde bir kin gibi ben 

ölene kadar duracak” diyen Kara Yusuf, cehaletin temsili olarak köydeki en fazla 

mal varlığına sahip kötü niyetli kişidir. Ahmet’in Kara Yusuf’u iknası, onun 

hakkında iyi düşünceler beslemesinin yersiz olduğundan bahsetmesiyle gerçekleşir. 

Burada Ahmet ters psikoloji tekniği ile ikna kabiliyetini kullanmıştır. Kara Yusuf’un 

özü itibariyle kötü biri değil, yalnızca cahilliği sebebiyle ve yaşadığı çevre baskısı 

yüzünden kötü hale geldiği mikro toplumsal bir inceleme ile anlaşılabilir. Oğulları ve 

çevresi onun gücünün, bu iyilikten uzak yanından kaynaklandığını düşünmektedir. 

Nitekim sosyal öğrenme kuramına göre, Kara Yusuf’un durumundaki kişi doğuştan 

değil sonradan biçimlenen özgeci yatkınlığını kavrayacaktır. Ancak başka bir açıdan 



186 
 

bakılırsa, sosyo biyologların düşüncesine göre doğuştan özgeci olan bir birey vardır. 

Bu birey sosyal çevrenin etkisiyle iyi ve kötü yönünde şekillenir. Sokrates’in 

yorumladığı gibi Kara Yusuf yorumlandığında (Birand,1958, s.38,39), kötülüğe 

bebeklikten değil yanlış yola sapmalar ve sonradan edinilen yanılgılar sonucunda 

varıldığı söylenebilir. Elbette gen aktarımı önemli olsa da aynı kültürde ve aynı kan 

bağında doğan iki bireyden birinin iyi diğerinin kötü yapısını çevre etkisine 

bağlamak mümkündür. Film boyunca birbiriyle akraba olan iki ailenin farklı 

yapıdaki davranış modelleri gözlemlenmektedir. 

Okulun yapımında imece usulü hareket eden köylünün dayanışması, 

topluluğun iç işlerindeki ahlakın bir yansımasıdır. Çünkü insan, iyi-kötü farkını 

kavrayıp ahlakı ortaya çıkarabilecek kapasitedeki tek varlıktır. Birlikte hareket eden 

köylünün bu hali, Comte’un da iddia ettiği gibi (1852, s.9,10), insanın birlikteliğe 

yatkın olmasından kaynaklanır. Empati kuran bir varlık olarak insan, duygudaşlık ile 

en nihayetinde ahlaki değeri seçmiştir. Köyün iyi kişilerinden Garip, öğretmenin 

arkadaşı, okulun bir çalışanı olur. Elinde sazıyla gelen Aşık Garip, sanatın kişiliğe 

büründüğü yeni bir duruş misali öğretmenin çıktığı yolda yardımcısıdır.  

Öğrencilere aşı yaptıran öğretmen sağlığı köye getiren insandır. “Allah’ın 

izniyle yarın sabah derse başlarız artık” diyerek İslami öğeleri içeren söylemiyle 

iyiliğinin kaynağını değerler sıralamasında dine dayandırmıştır. O bazı insanların 

sandığı gibi salt bilimden yana değildir aynı zamanda dini öğeleri de şahsında 

taşıyarak topluluğa daha çok hitap edebilmiştir. Ahmet’in savunduğu ağacın yaşken 

büküldüğü düşüncesinden hareketle aşıya gelmeyen iki çocuktan biri Ali, diğeri ise 

Karayusufoğulları’nın çocuğu, ellerin silah yerine kaleme alıştırılması için Ahmet 

tarafından zorla okula götürülür. Aile içi eğitimin kişilik gelişiminde ne kadar etkili 

olduğu, özgeci davranmanın da insanın içinde doğuştan yer alsa dahi eğitimle 

perçinleneceği fikri belirginleşir.  

Sürünün başında koyun güden Karayusufoğulları’nın oğlunu kolundan 

çekerek okula götüren Ahmet öğretmen, Karayusufoğulları’nın düşmanlığını bir kez 

daha edinmiştir. Ancak Kara Yusuf’un sadece kendi grubu tarafından onaylanmak 

için öğretmene bilendiği görülmektedir. Evi satarken bile “Ben düşmanlığımızı değil 



187 
 

evi sattım” diyen Kara Yusuf, şiddete devam edeceğinin haberini vermiştir. Hoffer’ın 

da savunduğu gibi (2010, s.113-115), bazen iyi olabilecek eylemler tam aksine 

kötülüğe hizmet edebilir. Filmde Karayusufoğulları’nda özveri, grup için kullanılıp 

nefrete hizmet etmektedir. Gruba aidiyet duygusu o grubun iyiliği için her türlü 

mücadeleyi gerekli kılmaktadır. İşte burada eylemin özgeci olmamasının asıl 

göstergesi, niyet bazında değerlendirilmelidir. Köy halkının iyiliğini gözetmeyen 

yalnızca kendi menfaati için çabalayan, kendi maddi kazancından başka bir şey 

düşünmeyen Karayusufoğulları ailesi, nefretinin sebebini bile sorgulamaksızın kin ve 

öfkeye bağlanmıştır. Özgeci olmayan grupların tarih sahnesinden silinmesi gibi onlar 

da köyden kendini soyutlayan bir ailedir ve yok olmaya mahkumdur.  

Okula tüm öğrencileri getirdikten sonra Ahmet öğretmen, öğrencilerinden 

kendisine ve birbirlerine karşı sevgi beslemelerini istemiştir. Türk milliyetçiliği ile 

birbirlerine kardeş gibi bağlı kalmalarını arzu eder. Yine bir aidiyet duygusu belirir 

ama bu kez milli değerlerde kendini gösterir. Ahmet’in sınıftaki kardeşlik 

savunusunun ardından Kara Yusuf’un köylüyü kalleş olarak adlandırdığı, öğretmeni 

ise ataerkil kodlara bağlı olarak köylünün alışagelmediği bir erkek figür olmasından 

kaynaklı kadın gibi tasvir ettiği sahne gelir. Ahmet’in kültürlü, nazik, saygılı ve aynı 

zamanda cesur bir erkek oluşu, o dönemin ve çevrenin toplumsal cinsiyet normlarına 

uygun düşmemiştir. Kara Yusuf’un erkçi söylemle kandırmaya alıştığı, korkuttuğu 

köy halkı, erkek modelini Kara Yusuf ile özdeşleştirdiğinden kadınlar evde çocuk 

bakmaktan başka bir işe yaramayan, erkekler ise evin koruyucu ama bir o kadar da 

korkulması gereken dengesi demektir.  

Öğretmenin köye gelişiyle kadınlar erkeğin aslında bildikleri gibi olmadığını 

farkedecek, kendilerinin içindeki gücü keşfedecektir. Nitekim Nazlı böyle bir fark 

ediş ile okuma ve yazma için kapalı kaldığı kalıpların dışına çıkmaya karar vermiştir. 

Kara Yusuf’un açlık ve ölümle tehdit ettiği köy halkı ertesi gün çocuklarını okula 

göndermekten vazgeçer. Çocuğunu okula gönderen tek kişi kalıpları yıkmaya 

çalışan, iyiliği ile kötüyü yenme mücadelesi veren Ali’nin annesi Nazlı’dır. Ahmet’in 

burada bıraktığı izlenimlerden biri Bergsoncu düşüncedeki insanın diğer insanlara 

gönüllü bir sevgi ve bağ ile bağlanmasıdır (Gündoğan, 2010, s.92-102). Çünkü o, 

insanlara duyduğu sevgiyi reçete gibi dağıtmaya, başkalarını da kendi yoluna 



188 
 

çağırmaya çıkmıştır. Sınıfa kimsenin gelmediğini gören öğretmenin ağladığını 

göstermek için gözlerinden zoom out yapılarak dersin konusunu “çalışmak” olarak 

belirlediği ana geçilir. Tematik kurgu tekniği kullanılarak sınıftaki andan tarlada 

çalışan köylünün Ahmet tarafından uyarıldığı ana geçiş yapılır. Yani bir çalışma 

konusu içeren sahneden çalışmanın gerçekte uygulandığı sahneye geçilir. 

Öğretmenin kastettiği çalışmak sadece tarlada bir makine gibi iş yapmak değildir. 

Nitekim köylüler robotik hareketlerle işlerini yapıp herhangi bir olayı sorgulamak 

istemez gibidir. Ancak öğretmen okuldaki yalnızlığını yola çıkış amacından sapma 

olarak görecektir ve uyarı yapmayı gözündeki yaşı silerek kendine borç bilecektir. 

Görsel  2: Öğrencilerden kalan yere atılan kitapların Ahmet’i sarsması 

 

Ahmet, köylüleri uyarmaya gittiğinde onların bir çeşit uykuda olduğunu 

düşünüp uyandırmak ister. Kendisi için değil köylünün çocuğu için yine köylüden 

yardım ister. Yardım etmek ve bağışta bulunmak gibi davranışlar filmde özgeciliğe 

hizmet için kullanılan öğelerdir. Köyden bir yaşlı adam öğretmene “Neyine gerek 

senin elin köylüsü elin çocuğu. Bunca yıllık cahili uyarmak sana mı düştü. Var git 

geldiğin yere bu böyle gelmiş, böyle gider” diyerek karşılıksız fedakârlığın gereksiz 

olduğunu ileri sürmektedir. Kara Yusuf’un tehdidi açlık ve barınma üzerine karşılık 

içerdiğinden insanlar çocuklarını okula göndermek yerine yaşamak için ana 

gereklilikleri tercih etmiştir. Oysa öğretmenin isteği sadece öğrencilerin okuma 

yazma öğrenip kendi gibi bir öğretmen olmasıdır. Varoluşsal açıdan irdelendiğinde 

(Akarsu, 1979, s.119-121), öğretmen varlığının sorusunu sorabilen bir varlık olarak 



189 
 

Heidegger’in Dasein’ı olma yolunda ilerlerken Murat ve köy halkından bazı insanlar 

da dasman olmaktan dasein olma yoluna girecektir. Ahmet, her ne kadar dasein olsa 

da birlikte varoluşu devam ettirerek mitsein olmayı ihmal etmemektedir. Ahmet, 

fırlatıldığı dünyaya kendinden bir şeyler katmak, kötü giden düzeni değiştirmek 

istemektedir. Sartrecı bir perspektiften bakılırsa (2005, s.42-45), Ahmet 

özgürlüğünün farkında bir birey olarak sorumluluk alabilmiştir. Onun aynı zamanda 

yapmaya gayret ettiği Kant’ın ödev ahlakındaki evrensel doğruya ödev bilinciyle 

ulaşmadır. Niyetini iyi tutan bir kişinin kendisine yapılmasını istediği gibi 

etrafındakilere davranmasından ilham alan ödev ahlakı (Özüpek, 2020, s.85), 

Ahmet’in herkesten iyi davranmasını istemesinde yatmaktadır. Neticede Ahmet, 

evrensel hak yolunda insanı araçlaştırmamış, kendisiyle aynı fikirde olmayanları 

dışlamak yerine onlara iyiliğin açılımını yapmıştır. 

Murat, Elif’i kıskandığı için başta Ahmet’e karşı tavır alır. Elif ise Ahmet’e 

olan aşkından fedakârlık ederek vazgeçer. Elif ile Ahmet bir köşede konuşurken 

Murat gelir ve hayatını kurtardığı için Ahmet’e borçlu olduğunu aksi halde onu 

bağışlamayacağını iletir. Aslında Trivers’in karşılıklı sırt kaşıma durumunu dile 

getirmiş (2002, s.7), Ahmet’in canı karşısında kendi canının kurtarılmasını sebep 

göstermiştir. İkisi de kavgaya tutuşmuş ve Ahmet kavgada daha az zarar gören taraf 

olmuştur. Murat ve köylüler için güç gösterisi bilhassa zafer kazanmak tıpkı 

doğadaki vahşi yaşamda kazananın hüküm sürme hakkını da kazanması kadar 

değerlidir. Dolayısıyla öğretmen için kendini kanıtlama faslı Murat açısından 

tamamlanmıştır. Aralarında sonradan gelişen dostluk ise çıkar ilişkisinden ziyade 

tıpkı Epükürosçuların anlayışındaki gibi (Arslan,2019a,s.147,148), karşıdakini 

kendini sevdiğin kadar sevme, kötü gününde yardım etmekten ziyade ona iyi günü 

yaşaması için fırsatlar sunma şeklindedir. 

Ahmet, köylülerin çocuklarını okula göndermelerinde büyük payı olan Kara 

Yusuf ile dostluk kurmak için görüşmeye gider. Kara Yusuf’un zalimce tasarladığı 

kundakçılık planı tüm okulun yanmasına hatta içeride mahsur kalan Ali’nin milli 

değerdeki eşyaları kurtarmaya çalışırken ölmesine sebep olur. Murat’ın kendi 

düşmanca davasından cayarak Ahmet’in köy halkı için umut vaat eden davasına 

yönelişi Ali’nin ölümüyle gerçekleşecektir. Yaşananların etkisinin yanında Nazlı’nın 



190 
 

Murat’ı büyütme sürecinde ona kattığı kültürel normların Murat’ın dönüşümündeki 

etkisi göz ardı edilmemelidir. Murat’ın bir çeşit uyanışı denilecek olan bu olay, 

Nazlı’nın yaşadığı kayıpları çoğaltmıştır. Tecrübe ettiği onca zulme ve evlat acısına 

bile göğüs geren Nazlı Ana, kin tutmak ve intikamını almak yerine 

iyilikseverliğinden, hoşgörüsünden ve merhametinden vazgeçmemiştir. Özgeciliğin 

katıksız halinin görülebileceği kadın Nazlı’dır.  

Murat’tan talep edilmediği halde o, Elif’in evlenme vaadini Ali’nin 

intikamına bağlamasından dolayı düşman aileyle hesaplaşmak için yola düşer. Onu 

durdurmaya çalışan Ahmet ise, Elif’in Murat’ı gözden çıkardığının farkında olarak 

Kara Yusuf’la konuşmaya kendi gider. Murat’ın Ahmet’i yol üzerinde engelleyerek 

Kara Yusuf’un evine gitmesinin ardından, Kara Yusuf pişman olsa da 

(mimiklerinden anlaşılır) ölümün pençesinden kurtulamamıştır. Oğullarının 

pencereden gördükleri öğretmen, kötülüğün el değmemiş temsili tarafından kurban 

edilmiştir. Ahmet ölürken Murat’a söylediği “Sizin için yaptığım mücadeleyi 

kazandım. Seni kazandım en değerlisi bu. Beni anlayan, beni seven bir insan daha 

kazandım” sözüyle, ödül beklentisi olmasa da-ki öldükten sonra herhangi bir ödülün 

kişiye dokunan bir kâr getirmeyeceği düşünülürse- kendini ifade edebilmesi, en 

önemlisi yapmak istediklerini yapacak olan insanlara güvenebilmesinin bir ödül 

olduğunun farkındadır.  

Özgecilikte ödül beklentisi olmamaktadır. O halde, Ahmet’in bu kazancı 

takdir edilme, maddi kazanç sağlama üzerine kurulu değildir. O yalnızca karşı tarafın 

iyiliği noktasında beklentiye düşmüş ve beklentinin gerçekleşme ihtimaline 

sevinmiştir. Aynı zamanda cehalet denen yedi başlı devi öldürmeye çalışan ilk 

kurbanın kendisi olması Ahmet’in ölümünü anlamlı bir hale getirmedeki çabasıdır. 

 

 

 

 



191 
 

Görsel  3: Ahmet’in ölüm anında Murat’ın desteği 

 

Köyün öğretmenden önceki hali ölümlerin yaşandığı, Hobbes’un doğa 

durumunun bir örneğini teşkil etmektedir. Devletin bir temsili olarak düzen kurma 

uğruna köye gelen öğretmen, o köy için kötülüğe kurban giden son kişidir. Birbirine 

düşman iki ailenin kıydığı canlara, öğretmenin kurduğu düzen, anlayış ve dayanışma 

ruhu ile son verilir. Artık ölüm değil, gelecek hakkında konuşmanın zamanıdır. 

Elbette insanların, başta annenin ilk etapta daha fazla kayıptan korktuğu için iş 

birliğine yatkınlığında Hobbesçu bir bakış görülmektedir. İdeali uğruna ölümü bile 

göze alan öğretmen  hatta öğrencisi Ali, May’in düşüncesinden hareketle insan 

olmanın en hakiki sürecini yaşamıştır denilebilir (1997, s.83,84). Öğrenci Ali, vatanı 

ve milli değerleri için ölümü dahi düşünmeksizin bir nevi özgecil intiharı 

gerçekleştirmiştir. Ateşin içinde ileride okumasına yarayacak birkaç kitap ve değer 

verdiği Atatürk portresi için canını tehlikeye atmıştır. Onun ölümü, köy halkının 

birleşmesi, bilinçlenmesinde en önemlisi kötü kişi Kara Yusuf’un vicdana 

gelmesinde ana etkendir. Murat’ın seçtiği özgeci eyleme yöneliş, kötünün 

cezalandırıldığı Kara Yusuf’un öldürüldüğü bir sona varmıştır. Bu cinayet bir 

taraftan ahlaki duruşun yüceltildiğinin de ifadesidir. 

Ahmet, Aristoteles’in de düşüncesindeki gibi (Erdem, 2000, s.271,273), 

faziletli olmanın kapısını açmıştır. O, özgür ve bilinçli bir kişi olarak herkesin gittiği 

yoldan gitmek yerine, çalışmış, çaba harcamış ve ölse bile isteği yerine gelmiştir. 

Onun ölürken yüzünde beliren huzur ifadesi faziletin açılan kapısından gelen 



192 
 

sevincin göstergesidir. Spinoza’nın da fikrinden hareketle (Erdemli, 1985, s.111), 

birbirinin yardımına muhtaç köy halkı, yardımlaşmayı ve desteği birbirinden 

esirgememeyi kabul ederek hayata tutunur. Eğer yalnız kalmayı tercih eder ve aklın 

yolunu yadsırsa doğa durumunun riskli alanına girmeyi göze alır. Düzen bozucuların 

önüne engel koymanın yolu ise aralarından birinin tahakkümü altına girmektir. 

Ancak bu tahakküm tek tek faillerden ayrıksı bir duruş sergilemek yerine, toplumla 

iç içe işler. Nazlı Ana herkesin kardeş olduğunun hatırlatmasını yaparak, düzen 

koruyucu görevi Ahmet’ten devralmıştır. 

Köye yeni bir öğretmenin gelişi, okulun önünde davullar çalınarak eğlenceli 

bir bayram havasıyla karşılama yapılmasıyla film sona erer. Ahmet yüksek olasılıkla, 

Ayn Rand (2013) tarafından izlenmeye tahammül edilemez biçimde tasvir edilmiştir. 

Çünkü Rand’ın görüşünde kişinin kendine yarar sağlamayacak bir eylemi 

gerçekleştirmenin manası yoktur. Eğer ölmeseydi, canını feda edecek kadar 

adanmışlık yaşamasaydı belki işine gelen birtakım getirilerden faydalanabilirdi 

ancak, ölüm ile bunların hepsinden vazgeçmesi onu rasyonel egoizmi de geride 

bırakarak Rand nezdinde ahlaktan uzaklaştırır. Stoacı fikrin benzerini 

izleyebileceğimiz filmde (Sahakian, 1990, s.40), tüm insanlar kardeş kabul edilir ve 

kişi herkes için yaşar. Dostluğa verilen değer, stoacı düşünce izinde ilerlemektedir.  

Tablo 3: Hepimiz Kardeşiz Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Düşünsel Altyapı 

Ahmet Yardımlaşma, Fedakârlık, Empati  

 

Sokrates(Kendini bilme) 

Hobbes (Doğa durumu) 

Stoacılar (Evrensel kardeşlik) 

Spinoza (Doğa durumu) 

Aristoteles (Faziletli olma) 

Butler (Doğuştancılık) 

Heidegger (Dasein olma) 

Sartre (Sorumluluk alma) 

 

Nazlı Bağışta Bulunma, Empati, Yardımlaşma, 

Fedakârlık  

Elif Yardımlaşma, Fedakârlık  

 

Murat Empati, Fedakârlık  

 

Garip Yardımlaşma 

 



193 
 

Filmde görülür ki, nezaket, merhamet, özveri ile özgecil davranışa doğru bir 

ilerleyiş vardır. Düşmana karşı gelip intikam duygusuyla harekete geçmeye imkanı 

olsa da bunu yapmayan Nazlı ve ailesi İslamiyet’te önemli yer edinen “Afv”ı 

gerçekleştirir. Başta iyilik halinden uzak davranışlar sergileyen Murat, köle gibi 

başkası için çalışan ve durağanlığı tercih eden köylüler, ilerleyen zamanlarda sevgi 

ve dayanışmanın örneğini sunmuştur. Nazlı, Elif, Ali, Ahmet, Murat olmak üzere 

özgecil eylemlerin gözlendiği isimler, gönüllü çalışmalarda yardım etme, bağışta 

bulunma, empati kurma gibi alt kollardan yararlanarak özgeciliğe katkı sağlamıştır. 

Okulun kurulmasında köylünün yardımı, köylünün köleleştirilmesine Ahmet’in 

annesi üzerinden empati kurması, Nazlı’nın Ahmet ile kayıplar hususunda empati 

kurarak merhamete meyillenmesi, Murat’ın Ahmet’e yardım etmesi ve onunla 

finalde empati kurması, Ahmet’in Murat ve tüm köy halkı için canını tehlikeye 

atması filmde özgeci davranışa hizmet eden unsurlardır. 

3.7.2. Bir Dağ Masalı Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Yönetmenliğini, senaristliğini ve yapımcılığını Turgut Demirağ’ın üstlendiği, 

1967 yapımı filmdir. Filmde Lale adında genç bir kadın kurduğu yanlış arkadaşlıklar 

gibi sebeplerle şehir hayatından uzaklaşmak ister ve köye öğretmen olarak atanır. 

Asıl mesleği doktorluk olan genç kadın, taşındığı köyde adının iftiralara karışması 

sonucu köye teftişe gelen bir müfettiş tarafından incelemeye alınır. Filmde Lale’nin 

köyde asılsız iddialara maruz kaldığının anlaşılması üzerine müfettişle genç 

öğretmenin kurduğu gönül bağı aktarılır. Köyde doktora aşık olan kadının tüm 

iftiraların bıraktığı kötü hislerden kurtuluşu, şehirden getirdiği insanlara güven 



194 
 

duygusunun kırılışı, olaylara tanık olan müfettişin arkadaşlığı eşliğinde gözler önüne 

serilir 

Filmin başındaki geleceğine yönelik umudu olan, sesi kalbinden gelen güçle 

çıkan çocukların söylediği şarkı, bir çeşit kutlamaya karşılık gelir. Film mutluluk ve 

umudun kaynağını ilerleyen zamanlarda aktaracaktır. 

Davulcu çal çal davulcu çal                Bayramlar kutlu olsun               

Yaşantımıza sevinci sal                       Daha nice yıllara 

Davulcu güm güm, davulcu güm         Mutluluklara yönel 

Sesten bir dağ ey bu gördüğün           Bol ışıklı yollara 

                                 Kahraman atalarım    

                                 Bu toprakta yatmakta 

                                Davulun gümbürtüsü   

                                Ruhları uyarmakta… 

Filmin ilk sahnesinde adaletin koruyucusu olarak köye gelen bir kadın 

(Mualla Sürer) görülmektedir. Kadın, niçin köye gittiğini bir adama açıklarken, 

“Gümüşdere köyünde bir öğretmeni sorguya çekmeye…Çantam şikayetlerle dolu. 

Yemediği halt kalmamış, evine erkek alıyormuş. Öğleden sonra dersleri bırakıp, 

mektebi kapatıp kırlarda keyif çatıyormuş ” sözlerini kullanır. Bir yandan karakter ve 

olay tanıtımı yapılırken diğer yandan müfettişin ön yargıyla konuya yaklaştığı 

izlenir. Yolda gördüğü insanlara olayı ifşa etmesi, gizli tutulması gereken dosyayı 

başkalarıyla paylaşması, psikososyal bir ihtiyaçtan kaynaklanır. Sosyal varlık olarak 

çoğu insan, bir başkasıyla tecrübelerini paylaşarak yalnızlığına çare bulmak ister. 

Filmin geçtiği döneme bakıldığında teknolojinin insanları kuşatmadığı, telefonların 

henüz yüz yüze diyalogların yerini almadığı zamanlarda insanların paylaşım ihtiyacı 

sosyalleşmeye öncülük etmiştir. Ancak müfettişin ödev ahlakından uzaklaştığı ve 

başkasına ait gerçekliğini bile bilmediği bir sırrı açığa çıkardığı, üstelik bunu 

yaparken ön yargıların onu yanlışa sürüklediği gözlenmektedir. 



195 
 

Müfettişin daha filmin başında kendinden haraç almaya çalışan eşkiyayı 

emniyet güçlerine teslim etmesi, hatalar yapsa bile özünde yasalara göre eyleyen biri 

olduğunun göstergesidir. Adalet ve nizamın temsilcisi olarak geldiği köyde 

kanunlara uyarak yapması gerekenle vicdanına uyarak yapacakları arasında 

sıkışacaktır. Lale öğretmen (Türkan Şoray), kırlarda öğrencilerine ders anlatırken bir 

atlı arabanın devrildiğine ve içindeki kadının yaralandığına şahit olur. O kadın teftişe 

gelen müfettiş43tir ve öğretmen ona iyileşmesi için yardım eder. Lale eskiden tıp 

eğitimi aldığı için sağlık konusunda bilgi sahibidir. Yaralanan müfettişe, onu sorguya 

çekeceğini bilmesine rağmen yardım eder. Rüşvet amaçlı değildir onun yardımı, 

karşılıksız tamamen özgecilik çıkışlıdır. Nitekim, müfettişin iftiralar üzerine köye 

geldiğini bilse de kendini kanıtlama gereği hissetmeden günlük hayatına devam 

etmektedir. Müfettiş ise, yasaların gerektirdiği (aklı) ile vicdanı arasında sıkışmıştır. 

Neticede öğretmenin henüz suçlarından aklanmadığı gerçeği, hala suçlu olabileceğini 

düşündürdüğünden müfettiş için ödev ahlakına aykırıdır. Lale öğretmenin en yakın 

yardımcısı Şükrü efendi (Ali Şen), kazayı atlatan müfettişe çorba ikram eder.  

Görsel  4. Kırlarda ders işlenirken müfettişin derse katılması 

 

Geleneksel yapının yardımlaşmaya müsait havası sürekli tekrar edilir. 

“Hepimiz Kardeşiz” filminde Garip’in Ahmet’e destek oluşu gibi Şükrü de Lale’nin 

her zaman yanındadır. Onlar Greimas’ın, Propp’un yahut Campbell’in yardımcı 

                                                           
43 Müfettişin Lale ile ilişkisinde yönetmenin vurgulamak istediği genellikle us-duygu ve kanun-ahlak 

ikiliği arasında kalındığında duygu ve ahlakın seçilmesi bazen daha çok çözüm sunmaktadır. Özellikle 

ülkemiz gibi modern ve modern öncesi kültürün bir arada bulunduğu geçiş toplumunda modern 

kurallar her daim problem çözmede işe yaramayabilir (İnceoğlu, 2010, s.100). 



196 
 

kişisi gibi adeta kahramana büyülü nesneyi verendir. Buradaki büyülü nesne bir iksir 

ya da savunma aleti değil, azim ve kararlılıktır. Kahramanın yanında onun idealleri 

uğruna savaşmak zaten hem nesnenin ta kendisi olmak hem de yardımcısı olmak 

demektir. Bireyselleşemeyen insanlara mekanik dayanışma toplumunda sıklıkla 

rastlanabilir. Lale’nin koruyuculuğunu yapan insanlar ile şehirde onu aldatan 

sevgilisinin bencil davranışları kıyaslandığında görüleceği üzere, kolektif düşünce 

gelenekselde baskındır. Öğretmenin diğer yardımcısı Ömer’dir. Ancak Ömer’i 

özgeci birey olmaktan uzaklaştıran, Lale’ye karşı hissettikleridir. Karşılık beklediği 

aşkıyla Lale’ye yardım eden Ömer, özünde iyi bir insandır fakat, aşkına beklediği 

karşılık onu çıkarcı bir kişi yapar.  

Müfettişe kahvaltı getiren genç kadın, “Lüzumu yok artık, yeni bir güne 

girdik. Misafirlik bitti, vazife başladı. Artık hiçbir ikramınızı kabul edemem. Hem 

bilirsiniz ki müfettiş hiçbir ikram kabul edemez kanunen yasaktır” yanıtını alır. 

Yanında getirdiği yemeklerin kazada ziyan olduğunu anlayan müfettiş “yalnız kuru 

ekmeğinizi kabul edebilirim” diyerek vicdanını rahatlatmaya çalışmıştır. Öğretmenin 

odadan ayrılmasıyla tüm kahvaltıyı yemiştir. Ödev ahlakıyla hareket etse, rüşvete 

girecek bir durumla karşı karşıyadır. Ancak unutulmamalıdır ki suçu kanıtlanmadığı 

sürece öğretmen masumiyet karinesi gereği suçsuzdur. Böylece müfettiş de ya 

suçluysa endişesiyle kanunları çiğnemek istememiştir. Ancak iradesine hakim 

olamayıp yemeği yemekte çare bulmuştur.  

Müfettişin ve öğretmenin ikilemini açıklamak için ahlak gelişimi kuramında 

verilen ünlü Heinz ikilemi kullanılabilir. Lale öğretmenin öğrenciye ve müfettişin 

öğretmene yaklaşımı, Kohlberg’in ahlak gelişim kuramında açıklık getirdiği 

çalışmasında yer alan Heinz’in “birinin ölmesine göz yummak mı? Yoksa ölmemesi 

için hırsızlık yapmak mı?” ikilemini hatırlatır. Hikayeye göre, eczacının biri 200 

dolara mal ettiği bir ilacı 2000 dolara satışa koyar. Bir adam karısının kanserden 

kurtulması için o ilaca ihtiyaç duyduğunda, 2000 doların tamamını ödeyemez 

haldedir. Eczacıya paranın yarısını vermeyi teklif ettiğinde teklifi geri çevrilir. O ise 

ilacı çalmakta çare bulur (Duska&Whelan, 1975, s. 44). İşte öğretmenin doğrusu 

değerler sisteminde insan hayatına verdiği önemde gizlidir.  



197 
 

Lale, okula görevini icra etmeye gittiğinde öğrencilere karşı yardımsever 

davranışı dikkat çeker. Modern yaşamın insanları getirdiği noktada bazı meslek 

grupları duyarlılık konusunda olumsuz etkilenmiştir. İş birliği artmış, herkes görev 

bilinci ile birtakım işlevlerde bulunmuştur. Fakat, kendi iradesiyle bir anne veya baba 

şefkatiyle öğrencisinin kıyafetine kadar ilgilenen öğretmene rastlamak sıklıkla 

karşılaşılan bir durum değildir. Lale öğretmen tüm çıkar çatışmalarından uzak, 

kendini attığı köy hayatında özgürleşmiştir. 

Görsel  5. Lale’nin müfettişe iyileşme sürecinde yardımı 

 

Modern toplumlarda görülen Durkheim’ın44 “Toplumsal İşbölümü” tezinden 

yola çıkılarak ulaşılan sonuç, iş bölümünün dayanışmaya varan yol haritasıdır. 

Durkheim, bu hususta maddi ilerlemelerin ve gelenekselden koparak bireyselliğin 

artmasının önemini vurgular. Ancak mekanik dayanışmadan (ilkel toplum), organik 

dayanışmaya (sanayi toplumu) geçişte bir nokta vardır ki, iş bölümünün artışı yalnız 

“anomi” durumunda kırılmalara neden olur. Mekanik dayanışmanın hakim olduğu 

toplumun bireysel farklılıklarının azlığı ve kolektif bilincin çokluğu, iş bölümüne 

yatkın bireysel farklılığın yer aldığı organik dayanışma toplumunda tersine döner. 

Organik dayanışmada farklılık çoksa bile karşılıklı bağlılık da çoktur. Kişinin 

hedefine yürürken ahlaki kılavuzdan eksik kalması ise anomi olarak adlandırılmıştır 

(Coser, 2010, s.129,130). Lale öğretmen, şehir hayatında birbiriyle çıkar ilişkisiyle 

dayanışma halinde olan insanların bencil duygulara yenildiğini görerek, ahlakın 

                                                           
44 Ancak Durkheim, Toplumsal İşbölümü adlı çalışmasının önsözünde ahlaksal olguların pozitif bilim 

yöntemi esas alınarak irdelenmesini salık verir. Ahlakı bilimden çıkarmak yerine ahlakın bilimini 

yapmak gayretiyle çalışmalar yapmıştır (2006, s.55). 



198 
 

silikleştiği bu ortama daha fazla tahammül etmeyip mekanik dayanışmayı tercih 

etmiştir. Anominin öğretmenin terk ettiği yerde bulunduğu söylenebilir. Üstelik 

yaşça kendinden büyük bir adamla evlendirilmeye çalışılan genç kadın kendi 

standartlarına göre hasta bir toplumun eşiğinden dönmüştür.  

Anomiyi “organların kuralsızlık durumu” olarak ifade eden Durkheim, yakın 

ilişkilerin, karşılıklı bağımlılığın organlar arası sağlamlığı artırdığını ancak ilişkilerin 

azalmasının kalıcılığı azalttığını ortaya atar (2006, s.421). Anominin gerçekleştiği 

hallerden ilki, salt bireysellik ve normların yer almadığı, bencil bireyciliğin kendini 

gösterdiği anomik işbölümü (ekonomik krizlerin sebep olduğu sınıflar arası 

eşitsizliğin yarattığı çatışmalardan beslenir) dür. Bu tip toplumda birey yalnız, ortak 

ahlaki taraftan yoksundur. İkincisinde kişinin yetenekleri dikkate alınmaksızın, 

eylemleri geleneksel kurallarca belirlenir. Yani üst sınıf alt sınıfı kendi çıkarına 

uygun eylemlerde bulunmaya zorladığında çatışma yaşanır (Yükselbaba, 2017, 

s.202). Sağlıklı bir toplum ahlaki merkez çatısı altında birleşerek bir ahenk gösterir 

ki bu o toplumun yıkımını önleyen en önemli etkendir. Kişinin içindeki bencil ve 

açgözlü eğilime dur diyen dışsal bir engelleyici yoksa o toplum Durkheim’ın 

nazarında hastalıklıdır (Swingewood, 1998, s.137). Lale’nin terk ettiği şehirde 

arkadaşı ve sevgilisi başta olmak üzere insanların çoğu, para kazanmanın hırsına 

kapılmış bir doyumsuzlukla iş birliğini ahlaktan uzak hedefler için kullanmıştır. 

Genç kadının geldiği köy masum biri üzerine atılan iftiralara bakılırsa, ahlaki bir 

merkezilikten başta uzakken, müfettişin gelişiyle “hakkın yerini bulduğu” bir şekle 

girmiştir. Dolayısıyla masumiyetin koruyucu mekanı olarak kalmıştır. 

Öğretmenin özgeci birey olmasında kaybettiği ailesinin etkisi büyüktür. 

İncelenen filmlerin hepsinde ailede özgeci gen aktarımı ve sosyal öğrenme 

kuramının  önemi görülmektedir. Lale’yi teftişe gelen müfettiş, genç öğretmene 

atılan iftiraların aslıyla birer birer karşılaşır. Müfettiş ilk önce, öğretmenin okulun 

masrafları için ayrılan meblağdan güçsüz kalan çocuklara aşı yaptığını görür. Bunun 

üzerine doğrunun ne olduğu sorgusunu kendi içinde yapmaya başlar. Çünkü, iş 

ahlakıyla kıyasladığında göz yumması istenilen olay aykırıdır. Fakat, durum 

duygudaşlık, empati gözlüğüyle irdelenirse kadın vicdanına yenik düşmüş ve 

yaşananı göz ardı etmeyi kabul etmiştir. Çocuklar evrensel bir iyilik, masumiyet 



199 
 

sembolü olarak kullanılmıştır. İncelenen tüm filmler için aynı sonuca varılabilir. 

İkinci gerçek dışı söylemin çürütüldüğü durum, öğretmenin bir erkeği odaya 

hapsettiği haberidir. Olayın arka planında yüzü yanan ve ötekileştirilen bir çocuğun 

bakımlarının öğretmen tarafından üstlenilmesi yatar. Çocuğun yanından yüzündeki 

ifadeden de anlaşılacağı gibi büyük bir üzüntü ile ayrılan müfettişin sınıfa 

öğretmenin yanına girerken duruşunu dikleştirdiği, başka bir role girdiği görülür. On 

sekiz yaşına gelmeyen çocuğun üvey annesinin velayetinde olacağını, aksinin suç 

sayılacağını ifade eden müfettişe Lale karşı gelir. “Kızım vicdanen söylemek 

gerekirse sen haklısın, büyük bir iyilik yaptın fakat…” “Madem ki bu bir suçtur, o 

zaman Şükrü Efendi’ye söyleyim çocuğu deli kadına teslim etsin” diyen bir öğretmen 

vardır. Müfettiş film boyunca izleyenin kendi içinde özdeşleşeceği kurallar 

çatışmasını yansıtır şekilde “Allah aşkına söyleme bana bunları, verecek cevap 

bulamıyorum” diyerek adalet terazisini kurmaya çalışır. Bu satırda akla (Warburton, 

2000, s.51,52), Kant’ın ödev ahlakına getirilen eleştiri gelmektedir. Birisi 

arkadaşının başının belaya gireceğini bilse bile onun yerini arayanlara söylemesi mi 

yoksa gizlemesi mi doğru harekettir sorunsalının altı tam burada çizilmelidir. 

Müfettişin yaşadığı, öğretmenin yaptığını doğru bulup yasayla örtüşmediği noktadaki 

aynı çıkmaz yoldur.  

Lale’nin a priori ahlaki ilkelere uymayı kendine borç bilmemesi film boyunca 

devam eder. Özgürlüğünün izinde kendi ahlaki değerlerini ön plana çıkardığının 

kanıtı olarak Sartrecı bakışın olanağını görmek mümkündür. İnsanların diğerinin 

eylemlerinde dilediği plan karşıdakinin kendi yükümlülüğü ile gerçekleştirilir. Sartre, 

insanlar ile bizim özgürlüğümüzün öznelerarası bir ilişkisi bulunduğunu ileri sürer. 

Bir başkasının özgürlüğünü kabul etmek kendi özgürlüğünü kabul etmektir. Diğerine 

nesne gibi yaklaşmak, kendinin de karşıdakinin nazarında nesne olduğunu 

kabullenmektir (Jones,2018, s.9-12). Lale öğretmenin yaptığı özgür seçim, tüm 

insanların özgürlüğünü istediği evrensel boyuta taşıyacak seçimdir. O, önceden 

belirlenen katı kuralları hiçe sayarak, başka insanın özgürlüğü ile kendi özgürlüğü 

arasında dengeyi sağlamış ve kurallarını kendisi belirlediği bir değerler sistemi 

içinde eylemiştir. Lale, kendi gibi düşünmeyenleri veya kendine karşı eylemde 

bulunanları kültürü içinde özümsediği değerlerle insanı nesneleştirmeden yaşar. 



200 
 

Filmin özgecillikle ilgili ve buraya kadarki en temel düşünce yapısı kırda ders 

sürecine müfettişin katıldığı an başlar. Öğretmen özgeci birey olarak, insanların 

yararına dönük, kendini riske atan eylemlerde bulunan niyeti iyilik temelli bir 

kadındır. Karşılık beklemeden salt iyiliğe kucak açarken kendi hakkında kötülük 

edene, iftira atana intikamcı davranmak yerine sessiz kalarak doğru yaşantısıyla 

cevap verir.  

Müfettiş: “Tövbe Yarabbi, burada her şey ters çıktı karşıma”. 

Öğretmen Lale: “Peki ya bunlar hayırlı bir maksat için olursa” 

Müfettiş: “ Ah kızım sen bir işi hayırlı bir maksat için yaparsın, ötede yüz kişi 

kendi çıkarı için kullanır. Devlet bu kapıyı boşuna kapamamıştır. Suistimal kapısını 

aralamamalı sonra ardına kadar açılır”.  

Müfettiş, özgeciliğin saf haline karşı gelerek merhametten uzak bir duruş 

sergilememesine karşın, iş birliğine meylini açığa çıkarmıştır. Karşılıksız bir 

fedakârlığın kişiye yalnızca zarar getireceğini düşünmektedir. Hatta öğretmene iftira 

atanların başında en yakınında dost saydığı kişi olan Şükrü Efendi gelmektedir. 

Eskiden adamın eğitmenlik yaptığı köye yeni bir dimanın gelmesi onu korkutmuş ve 

yeniliğe açık olmadığından kadın hakkında iftiralarda bulunmuştur. Adamın yaptığı 

kötü eyleme iyilikle karşılık veren kahraman, yine klasik iyi kahraman imajını 

sarsmamış, “Hepimiz Kardeşiz”in Ahmet’i, “Hayat Sevine Güzel”in Ayşe’si, “Bizim 

Aile”nin Yaşar Ustası misali gücünü imajından almıştır. Şükrü Efendi’nin dediği gibi 

marifet onun kötü adam olduğunu değil sadece cahil olduğunu anlatmaktır. O halde 

doğuştan özgecilik bağlamında, kötülüğün sonradan kazanıldığı, eğitimle 

düzeltilebileceği fikri hakimdir. Eğitimin önemine vurgu yapan adam, cezalandırmak 

yerine sözel uyarının, daha etkili olacağını ifade etmektedir. Ahlak, Clifford’un inanç 

etiğinde, kişinin salt eylemden değil, düşünceden de sorumlu olduğunu ileri sürer. 

Irkçı bir kişi ırkçılığa yönelik eylemde bulunmadığı durumda bile ahlaksızdır. Hususi 

bir cahil kalma isteği çaba harcanmadan bilgiye ulaşma hedefi bireyi yanlışa 

sürükler. Kanıtlara bakmaksızın söylemde ve eylemde bulunanlar bir düz dünyacı ya 

da komplo teorisyeni gibi ahlaksızdır (Thompson, 2023, s.38,39). Şükrü Efendi, 



201 
 

gerçeğin perdesini kendi adına ve müfettiş için aralamış, adeta komplo teorisini 

ortadan kaldırmıştır.  

Lale’nin hayatta kalan az sayıda aile büyüğünden biri olan dayısı, işlerinin 

batması sonucu maddi yükün altından kalkamayacağını anlayıp intihar etmiştir. 

Çünkü genç kızın kendinden yaşça büyük bir adamla sırf parası için evlenememesi iş 

anlaşmalarını sekteye uğratmıştır. Ancak özünde dayının tasvirini iyi yürekli, 

düşünceli şeklinde yapmak doğrudur. Lale’nin kendi kan bağından aldığı birtakım 

özgeci genler olduğu söylenebilir. Ağabeyinin sabıkalı olmasına rağmen iyi biri 

olduğundan anlaşılacağı gibi, Lale bazı kötü işler yapan ama özünde niyeti iyi tutan 

insanların soy ağacına bağlıdır. Ağabey, filmin sonunda, kendisini koruduğu için 

aleyhinde konuşulan kardeşini savunarak onun mutluluğa yaklaşmasına ön ayak 

olmuştur. O artık yaptığı tüm hatalara karşın “Hepimiz Kardeşiz”in Murat’ı, “Hayat 

Sevince Güzel”in mahallelisi, “Bizim Aile”nin patronu Saim misali ahlakın yolunu 

seçenlerden biridir. 

Lale’nin dersi kırlarda yapmasının perde arkasında ise hayvancılık yapan 

çocukların baharda kırlarda hayvan otlatma mecburiyetlerinin onları derslerden 

alıkoyması ihtimali vardır. Lale ceza ile karşılık alamadığı sürece iki tarafın da 

kazandığı böyle bir çare bulmuştur. Özgeci birey bu eylemiyle öğrencilerden karşılık 

aldığı için özgecilikten ziyade karşılıklılık esasına uymuştur. Her ne kadar eğitim 

yine çocukların işine yarayacaksa da Lale’nin idealist bir öğretmen olarak mesleğinin 

sorumluluklarını yerine getirdiği için yarar sağlamayacağı kesin ifadelerle 

söylenemez. Fakat, maddi ve manevi kazancı baz alınarak incelendiğinde Lale’yi o 

köye bağlayan bağın gönül kaynaklı olduğu kesindir. Kendisi tıp eğitimi almış, başka 

şartlarda iş hayatına atılabilecek kapasitede tasvir edilmektedir. Genel olarak 

bakıldığında, çocukların eğitimlerinden geri kalmaması, sağlıklı yaşam sürmesi ve 

kötü ebeveynin elinde acı çekmemesini tüm iftiralara rağmen önemseyen bir 

öğretmene özgeci demek yanlış bir çıkarım olmamaktadır.  

Lale’nin İstanbul’daki yaşamına dair flashback yapıldığında vazgeçişlerinin 

gerekçeleri sunulmaya başlanır. Öncelikle Emrullah adlı zengin ve yaşlı adamın Lale 

ile izdivaç etme isteğine zamanında rasyonel açıdan red veren dayının iflasla gelen 



202 
 

esnemiş düşüncesine yer verilir. Lale köyde fedakâr, özgeci, iş birliğine uyan bir 

kadınken, şehirde usun kılavuzluğunda ilerleyen bir kadındır. Şehir yaşamında 

rasyonelliğin izlendiği, köy hayatında ise duygudaşlıkla hareket edildiği 

gözlenmektedir. Bunun sebebi olarak, şehir hayatının insanları bencil bireylere 

dönüştürdüğü ama köy hayatında dayanışmanın arttığı gösterilir. Lale’nin tepkisi, 

birbirinin kuyusunu kazan insanların türettiği bencilliğedir. Dayısının işleri için başta 

fedakârca kendini nikah masasında bulan genç kadın, nihayetinde maddiyatı 

önemsemeksizin o masadan aklını kullanarak ayrılmıştır. Dayısının intiharı ile 

üzülen kadın, sevdiği adamın (Ekrem), en yakın arkadaşıyla kendini aldatmasının 

üzerine çareyi başka yere gitmekte bulmuştur. Evrim teorisinin toplumcu davranışı 

tetiklediğini düşünen biyologların akraba seçilimi kuramına göre Lale’nin dayısının 

girdiği bunalıma yaşlı adamla evlenerek cevap vermesi beklenebilmektedir. Oysa ki 

Lale, kendi yaşamını korumak adına akrabasına yardım etmenin rasyonel olmadığını 

fark ederek böyle bir özgeciliği desteklememiştir. Çünkü ona göre bu eylem ahlaki 

değeri bulunmayan bir duruştur. Yine aynı şekilde karşılıklı özgeciliğe de karşı gelen 

öğretmen, maddi koşullarının iyileştirilmesi ve dayısını kurtarmasının gen odaklı 

çıkarcı yolunu değil, kendi başına ayakları üstünde durarak ahlaki özgeciliğin niyet 

odaklı yolunu seçmiştir. Seçimine yön veren ahlaki duruş, zaten özgeci olan kadının 

gelecek neslinin devamı için daha önemlidir. Lale’nin evlenmeme tercihini 

değerlendirirken “ben odaklı”lığa değinmek gerekir. Lale, bencilce değil, yani 

başkasının zararına olandan dahi fayda sağlayarak değil, yalnızca kendinin kim 

olduğuna kendisi karar vererek yoluna devam eder.  

Filmde göç hareketinden sonra Rousseau’nun etkisini görmek mümkündür. 

Onun insanın bir üretimi saydığı kötülük, doğa durumunda yer almamaktadır. 

Toplumsallaşmanın bir ürünü olarak gelen kötülük, Lale’nin köyde bulduğu huzurun 

karşıtıdır. Elbette bu çalışma içinde bahsi geçen doğa durumu devletin yokluğu ile 

aynı manada kullanılmamakta, tamamen sembolik anlam taşımaktadır. Lale’den önce 

köydeki insanların saf bir iyilik taşımadığı ancak, Rousseau’nun insana iyiyi layık 

gördüğü gibi, eğitimle özveriyi kazandığı bir gerçektir. Rousseau’nun vicdanı 

akıldan üstün tuttuğu düşüncesine göre (Ağaoğulları, 2015, s.572-576), teftişe gelen 

müfettişin aklına uyduramazken vicdanını dinlediği kabullerin arka planındaki 



203 
 

esaslar böylece ortaya serilir. Uygar toplumun zengini daha fazla zengin ettiği bencil 

bireylerin ortak mekanı, Lale’nin kaçtığı yer olarak uygar topluma işaret eder.  

Flaşhbackle geçmişin kötü anılarını hatırlayan öğretmen, Ekrem’in onu en 

yakın arkadaşıyla aldattığı ana geri döner. Dönerken masasında meyve tabağı olan 

kadın, geçmişte alkol alarak onu aldatan ikilinin yanına gitmiştir. Sembolik açıdan 

alkol baştan çıkarıcılığa, aldatmaya, yalana karşılık gelirken, meyve tabağı doğanın, 

samimiyetin, sağlığın (ilişkilerde) göstergesidir. Lale öylesi bir aldatıcı ortamı terk 

edip samimi ilişkilerin ortamına geçiş yapmıştır. Ekrem, aşka inanmayıp yalnızca 

cinsel münasabet için kendiyle sohbet eden kıza realist olduğunu, kızın Lale’den bu 

özelliğiyle ayrıldığını ifade eder. Lale, aidiyet duygusunun noksanlığını gerçeklik ve 

duygusallık arasında bocaladığı çevresinden uzaklaşarak gidermeye çalışmıştır. 

Nikahta yaptığı fedakârlıklara son veren Lale oradan ayrılırken insanların çıkarcı 

yanı bir kez daha vurgulanır. Empati kurarak genç kadının yerine kendini koyan 

insanlardan ziyade “Bari nikah şekerlerini dağıtsalardı elimiz boş dönmesyedik” 

diyen insanlar vardır. Lale’nin dayısı son umudunu nikah masasında kaybetmiştir. 

Kamera ile zoom yapılarak bahçedeki havuzun üzerinde bulunan nilüfer çiçeğine 

yakın plan uygulanır. Çiçek bir anda suyun altına batar. Lale’nin bir yansıması olarak 

masumiyetin göstergesi olan (nilüfer) çiçek, onun şehir hayatından gidişine işaret 

edercesine kendi mekanını terk etmiştir. Dayının intiharından önce yazdığı, “her 

şeyimi kaybettim” şeklinde hislerini ifade ettiği mektuptan anlaşılacağı üzere, adamın 

maddiyattan başka hiçbir şeye değer verilmeyen dünyasının karşılığı ölümdür. Eğer 

yaşamaktan bahsedeliyorsa, orada yaşamaya değer katan yalnızca para vardır. 

Lale köye ilk geldiğinde, şehirdeki bencil çatının onu şekillendirdiği biçimde, 

kimseden yardım istemeyen, sert tavırlı, insanların hislerini önemsemeyen bir 

dönüşüm yaşamıştır. Yardım etmek isteyen, okulu temizlemede ve yemek yemede 

ikramda bulunan adama “lüzum yok” diyerek yanıt veren Lale öğretmen, insanlığa 

karşı kırılan güvenini imece usulü yardımlaşmayla tamir edecektir. Kadını 

sinirlendiren o güne kadar kimsenin okulu tamir etmek için çaba harcamamış 

olmasıdır. Onun gelişiyle birlikte köye eğitim, anlayış, dayanışma ve iş birliği 

gelecektir. Köy halkının gruba aidiyetlerinin derecesini okul yapımında ölçen 

öğretmenin, insanların yardım etme isteğine ket vurmasının karşılığı kolektifleşme 



204 
 

olarak alınacaktır. Tıpkı “Hepimiz Kardeşiz” filminde köy halkının öğretmene okul 

yapımında yardım etmesi ya da, Garip’in Ahmet’e destek olması gibi Lale de Şükrü 

Efendi’nin desteği ve köy halkının yardımı ile okulu kurar. Ömer isimli genç adam 

ise öğretmene yardım eder ancak onun asıl amacı duygusal yakınlık hissettiği kadınla 

fiziksel yakınlık kurabilmektir. Onun yardımlarını çıkar gözetildiği gerekçesiyle 

yararcı olarak tanımlamak mümkündür. Ömer, okulun topluma faydası ile öğretmene 

yakın olmanın kendine faydası arasında denge kurmaya çalışırken psikolojik hazcılık 

düşüncesine yaklaşır. Erdemin kendine değil topluma fayda edene yöneldikçe geldiği 

fikriyle, Ömer’in sonradan pişmanlık duyacağı eylemlerden boynu eğik şekilde 

döndüğü gözlenir. Çünkü başta kendi iyiliği ile toplumun iyiliği çatışırken artık, 

Ömer, kendi iyiliğinin toplumun iyiliğinden geçtiğini fark etmiştir. 

Köy halkı okulun temizliği ve tadilatında birlikte çalışarak yardımlaşma ile 

toplumun iyiliğini gözetmiştir. Öğretmen vaaz verirken köyün imamından halkı bu 

hususta bilinçlendirmesini ister. İmam, tembelliğin dinde yeri olmadığını, okula 

yapılacak yardımın değişimin başlangıcı olduğunu ifade eder. İmamın konuşmayı 

yapmasında elbette Lale öğretmenin camiye de düzenleme çalışması yapılma sözü 

vermesinin etkisi vardır. İş birliğine yapılan davet hem halka hem tek tek bireylere 

fayda sağlayacaktır. İmamın kaderine razılık yerine kaderi değiştirme düşüncesi akıl 

aracılığıyla yardımlaşmanın önemini anlatması, iradeye verdiği değerden 

kaynaklanır. Semavi dinlerin kadere inancı devam ederken iradeyi yok saymadığı 

tezinden yola çıkarak, hoca tıpkı Farabi gibi, mutluluğa ulaşmanın yolunu fazıl 

durumdaki topluluğun yardımlaşmasında bulur (2001, s.79,80). Okuma-yazma 

öğrenimini destekleyen imamın söylemlerinden anlaşıldığı üzere, insan akli varlık 

olarak aklının izinde iradi seçimi ile iyiyi gerçekleştirebilir. İmamın “Bu kızı Allah 

gönderdi bize, en büyük sevap, bu hanım kıza yardım etmektir. Daha doğrusu 

köyümüze, kendimize yardım etmektir” söyleminin üzerine insanların “Ben de varım” 

cevabı, toplumun iyiliğinin nihayetinde kişinin iyiliğine etki ettiğinin göstergesidir. 

 

 

 



205 
 

Görsel  6. Köy halkının okul işlerinde öğretmene yardımı 

 

Öğretmenin bir öğrencisi ikinci sınıfa geçmek isteyen Ömer’in kardeşi 

Hüseyin’dir. Çocuk sınıf atlayınca müjdeli haberi abisine vermek istediği sırada at 

arabasının çarpmasıyla ağır yaralanır. Kazadan önce olayın yaşanacağını haber veren 

gerilim müziği kullanılır. Sonrasında ise duygusal müzik içeren flüt sesi yer alır. 

Tüm bu öğeler sinemanın konuya aşinalık yaratma hususunda katkı sağlayan 

unsurlarıdır. Doktor Murat ve öğretmenin görev bilinci ile fedakârlık yaparak 

çocuğun başında beklemesinin ardından çocuk iyileşir. Kurgu ile zamanın geçişini 

aktarmak için ezan sesinden yararlanılması, çocuğun tam o saat diliminde şifa 

bulması gibi etkenler dini malzemelerin sinemada kendine yer edinmesinin ürünüdür. 

Film boyunca ve bilhassa o gece din ile bilimin uyumsuz değil, aksine birbirini 

destekleyen paydada birleştikleri belirtilebilir. İyilik, ikisinin uyumunun bir 

neticesidir. Tanrı’ya dua eden ağabey, tedavi sonrası takdirin Allah’a ait olduğunu 

belirten doktor, köy halkına cehaletten arınmaya yönelik bilgi aktaran imam olmak 

üzere buna pek çok örnek verilebilir. 

Çocukların anatomi dersinden iyi anlaması için öğretmen ve öğrencileri 

çiftliğe davet eden Murat, Lale ile giderek duygusal bağ kurmaya başlamıştır. 

Köyden bir adamın arabaya sığmayan öğrencileri kendi aracında götürmeyi teklif 

etmesi sırasında “Benim de bu çorbada biraz tuzum bulunsun” demesi aktarılır. 

Arabaya binmeye çalışan çocuğun arkadaşları tarafından ellerinden tutulması, 

şarkılar eşliğinde yolculuk edilmesi, gidilen yerde aşçı kadının çocuklara yemekler 

ikram etmesi gibi pek çok yardımlaşma ve iyilik etmenin huzur getirici emareleri 



206 
 

görülür. Huzurun aktarılmasında sinemanın teknik ve estetik öğelerinden 

çerçeveleme, müzik gibi malzemelerden faydalanılmıştır. Doktorun Lale’ye duygusal 

yaklaşımı saf özgeci birey olmaktan adamı uzaklaştırmaktadır. Empati kurarak eşini 

ve ölen çocuğunu düşünerek çocuklara yardım etmiş olma ihtimali bir kenara 

koyulursa, doktorun Lale ile duygusal yakınlaşma isteği göz ardı edilemediğinden 

kendi mutluluğu için çocukların faydasını gözettiği düşünülmektedir. 

Filmde mekan olarak yeşilliğin çok olduğu açık alanlar ile sıcak renklerin 

yoğunluğu tercih edilmiştir. İyiliğin hakim olduğu köy hayatının şehir hayatına 

yapılan geri dönüşlerden anlaşılacağı üzere farkı, kullanılan mekan ve renklerde de 

kendini göstermektedir. Şehir yaşamında Lale’nin özellikle renklerde kırmızı, sarı 

gibi daha baskın tonları tercih ettiği gözlemlenir. Köy hayatında ise herkes eşit 

biçimde sıcak tonlara yakındır. Köyde özgeciliğe mekansal katkı sağlayan, özgeci 

mekan denilebilecek alanlar öğretmen ile öğrencilerin derslerini işlediği kırlardır. 

Genellikle buralarda genel çekimden faydalanılarak birlikten kuvvet doğduğu, 

herkesin bir çember içinde beraberlik duygusuyla yaşadığı vurgulanır. 

Köyde geleneksel piknik ve müzikli eğlence günlerine katılan insanların 

arasında kendine ihanet eden Ekrem ile karşılaşan Lale, gözyaşı döküp af dileyen 

adamı affetmeye varacak kadar hoşgörülü davranır. Ta ki, genç kadın Ekrem’in 

esasında Lale’ye kalan miras için geldiğini öğrendiğinde yaşadığı hayal kırıklığına 

dek aklı yerine duygusunu seçtiğine sevinmiştir. Ekrem’in gerçek yüzünü 

öğrendikten sonra çıkarcılığın, bencilliğin masum insanların yanında artık yeri 

yoktur. Doktor Murat’ın kendine vereceği mutlu yaşamı tercih etmiştir. Özgeci 

bireyin değişmeyen iyiliğinin yanında bencil bireyin değişmeyen çıkarcılığı devam 

etmektedir. Bencillik kişinin kendi çıkarına eylemesindense başkasına rağmen 

eylemesidir. Ekrem’in yaptığı işte tam olarak kendi yararını gütmek yerine Lale’yi 

zor durumda bırakıp yarar sağlamaktır. Ekrem’in yetişme şartları tam 

aktarılmamaktadır ancak, yalnız kendini önemseyen ve başkasının düştüğü kötü 

durumu umursamayan insanlar aile içi eğitimden geçerken yanlış yönlendirilmiş 

olabilmektedir. Ekrem ve diğer bencil bireylerin aile yaşantısında bir olasılıkla 

başkalarından üstün olma, diğerinin değerini önemsememe benzeri bir yapı 



207 
 

egemendir. Bencillik ile kendini önemserken (bencilik) başkasına da değer verme 

durumu, karıştırılmaması gereken konulardır.  

Lale’nin kaçak abisinden kimsenin haberi yokken adamın eve uğraması, 

Ömer’in kıskançlığı yüzünden dedikodulara mahal vermesine sebep olur. Ekrem’in 

köyden ayrılmadan önce Lale ve Murat’ı tebrik ettiği sahnede, yayılan dedikoduları 

çifte duyurması aralarında soğuk rüzgarları estirmiştir. Vicdanına başta kulak tıkayan 

Ömer, yapılan iyiliklere daha fazla sessiz kalamamış ve köyü terk etmeye kadar 

varan bir pişmanlık süreci yaşamıştır.  

Tablo 4: Bir Dağ Masalı Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Düşünsel Altyapı 

Lale Yardımlaşma, dayanışma Hobbes (Doğa durumu) 

Rousseau (Doğa durumu) 

Kant (Ödev ahlakı) 

Farabi (Yardımlaşma) 

Durkheim (Mekanik 

toplum) 

Sartre (Özgürlük) 

Müfettiş Yardımlaşmaya destek, Adaletli 

olmak, empati 

Şükrü Efendi Yardımlaşma, dayanışma, empati 

Ekrem Bencil, açgözlü 

Ömer Karşılıklı Yardım 

Murat Bağışta bulunma dayanışma 

 

Filmde değişen ve ön yargılarından kurtulanlar; Şükrü Efendi, Müfettiş, köy 

halkı iken; değişmeden kalanlar özgecilikte Lale, bencillikte Ekrem’dir. Müfettiş ilk 

zamanlar öğretmene dönük artırdığı şüpheci tavrını bir kenara bırakmış, görmeden 

hiçbir şeye inanmayacağını dile getirmiştir. Lale, evlilik yolundaki mutlu ilişkisinin 

bitmesini dahi göze alarak abisini korumak adına Murat’a ve yakınlarına başka adam 

sandıkları kişinin abisi olduğunu söylememiştir. Fedakârlık örneği sergilemesi ona 

pahalıya mal olmuştur. Lale fedakârca eyler ama bu eylemi özgeci tanıma sığdırmak 

biraz zordur. Çünkü kardeşini yani kendi genini koruma dürtüsüyle hareket 

etmektedir. Kaçak ağabeyin vurulup doktorun yaralı adamla karşılaşması gerçeği su 

yüzüne çıkarır.  Lale’nin o ana dek gerçeği açıklamak yerine abisi için fedakârlık 

etmesi, kendinden kaybeden ama bir şekilde yine kendine kâr sağlayan akrabalık 

ilişkini açıklar. Başka bir insana bunu yapsaydı, eylem isar kavramına denk 



208 
 

düşecektir. Çünkü aradığı aşkı bulan kadın nişanlısından ayrılma pahasına (sadece 

karşılıksız iyilik değil, kendine zararı dokunacak sonuca rağmen iyilik) koruyuculuk 

etmiş sayılacaktır. Şunu belirtmekte büyük yarar görmekteyiz ki, fedakârlık, 

özgecilikten ince bir çizgi ile ayrılır. Özgecilikte kişinin kendini feda etmesi 

gönüllülük ve bireysel tercih içerirken, fedakârlıkta bu kişiye değil çevrenin 

baskısına bağlı gelişir (Düzgüner, 2019, s.355). Bilindiği gibi özgeci (altruist) 

kategoride yer aldığı sanılan eylemin, derin inceleme sonucu başka kavrama tekabül 

etmesi olasıdır. Filmin sonunda hakikat ortaya çıkar ve kahraman Lale, kazanmasının 

aracısı olan özgecilikle el ele zafere ulaşır. Filmin teknik ve estetik malzemelerinden 

müziğin kullanımı, iyiliğin, yardımlaşmanın başarısını sunarcasına öğrenciler ve Lale 

tarafından aktarılır. Girişte verilen şarkı bitişte de verilerek, sevinç ve umudun 

iyilikten geçtiği empoze edilir. 

3.7.3. Hayat Sevince Güzel Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Yapım yılı 1971 olan filmin yönetmenliğini Temel Gürsu yapmıştır. Filmde, 

köyden gelen kaz çobanı bir genç kız (Ayşe), kendisinden sevgisini mahrum eden 

şehirdeki (İzmir) teyzesinin yanında yaşamaya başlar. Köyden gelenin kente ayak 

uydurması ve kendini çevreye kabul ettirmesi için Ayşe birtakım eğitimlerden 

geçirilir. Kendini tüm mahalleye sevdirmeyi başaran kızın mahalledeki sevgiye aç ve 

dayanışmadan yoksun insanların birbirine sevgiyle bağlanması üzerindeki etkisi 



209 
 

aktarılır. Ayşe’nin köyden getirdiği yardımlaşma dokusu şehrin bencilleştiridiği 

insanlara nüfuz eder. 

Filmin Çözümlenmesi 

Filmin başında Ayşe’nin kırlarda koşuşuna şu şarkı sözleri eşlik etmektedir: 

Hayat sevince güzel, sevince tatlı günler 

Bir kuşu, kelebeği, bir taşı sevin ister. 

Sevince kalbimizde ümitler çiçeklenir, 

Kötülükler kaybolur karanlığa gizlenir. 

Çok sevmeli herkesi, sevgi ömrün neşesi 

Dünyada en güzel şey kalpte insan sevgisi. 

Sözler, iyiliğin kaynağının insanın özünde zaten yer aldığını, sevginin insan 

doğasına ait bir duygu olarak ortaya çıkarıldığında huzurun da insanları bulacağını 

öğütler. “Kalpte insan sevgisi” sözü, Stoacıların çok uluslu insan sevgisini 

hatırlatmaktadır (Störig, 2011, s.184, 185). Şehre teyzesinin yanına gitmek zorunda 

kalan Ayşe (Zeynep Değirmencioğlu), köyden ayrılmak için hazırlık yapar. Köyünü 

çok seven kız, insanlara, dağa, taşa ayrım yapmaksızın değer atfeder. Yalnızca 

insanın çıkarını gözeten ve diğer canlıların bir tek insana hizmet ettiği fikrinden 

beslenen “insan merkezci etiğin”45  aksine, tüm canlıların değerinin olduğu, canlı 

merkezci etik bağlamında, kendini bir amaç değil diğer canlılarla eşit değerdeki bir 

değer olarak görür. Onun için her hayvan, insan ve bitki doğayı güzelleştiren bir 

canlıdır. Hepsinin korunması kendi hakları dolayısıyla gerekmektedir. 

                                                           
45 Aristoteles, insan merkezci etiğin önemli savunucusu olarak, insanı canlılar pramidinde üst konuma 

yerleştirir ve hayvanların var oluşunda insanı amaç olarak görür. İnsanı her şeyin ölçüsü sayan 

Protagoras da yaradılıştaki amaca insanı koyar. Farklı bir çerçeveden insan merkezci etik anlayışa 

bakan Kant ise, insanı direkt amaç saymaktadır. İnsana fayda sağlayan diğer canlılar ya da nesneler 

ise araç değerindedir. Yani insanın doğaya karşı korumacı yaklaşımı ancak kendine yarar sağlaması 

durumunda mantıklı bulunur. Ancak Sanayi Devrimi sonrasında oluşan tahribat, insana sağlanan 
doğal kaynakların tüketimini  azalttığı için yine insanın huzuru düşünülerek insan merkezci 

yaklaşımın katı tavrından ödün verilmiştir. Bu etik düşünüşe karşıt gelişen canlı merkezci etik anlayış 

farklı bir gözlükten konuya  bakarak insanı üstün değil, diğer canlılarla eşit kabul eder.  Tüm canlılara 

saygının yanında hak da veren bir anlayıştır (Akalın, 2019, s.33-36, 48,49). 



210 
 

Onun gitmeden önce köyüne olan sevgisini dile getirdiği anda, karşısındaki 

öğretmen “Dünyanın her yerinde sevgiye, yardıma muhtaç insanlar vardır Ayşe. 

Yeter ki bir nur gibi etrafına saçtığın iyilik ve mutluluğu kaybetme” diyerek Ayşe’yi 

adeta bir kahraman olarak şehre gönderir. Onun gidişi, yardımlaşma ve iyilik benzeri 

bir görev üzerine kuruludur. Filmin başında köyden ayrılmadan evvel anne ve 

babasının mezarıyla vedalaşan Ayşe’nin neden iyi biri olduğuna dair birtakım bilgi 

aktarımı görülür. Ayşe’nin babası ona her şeyden memnun kalma ve elindekine 

şükretmeyi öğretmiştir. Hem sosyal öğrenme kuramına hem de gen aktarımına bağlı 

olarak babasından aldığı, her şeyde iyi bir nitelik görme ve memnun kalma 

durumunu yansıtır. Duyuşsal yatkınlığını aileden alan Ayşe, iyilik haline ve 

merhamate meyillidir. Ancak özgeciliğe her ne kadar yatkınlık doğuştan olsa da 

sosyalleşme süreci özgeci meyli ortaya çıkarmada önemlidir. Ayrıca çocuk yaşta 

yapılan iyilik hallerine ödüllendirme ile karşılık verilmesi ilerleyen yaşlarda çocuğun 

tercihini etkilemektedir (Bal & Topuz, 2015,s. 207). Ayşe’nin aile yapısı hakkında 

çok fazla bilgi sahibi olunmaz, fakat babasının onu yönlendirme şekline dair 

memnuniyeti, iyilikseverliği aşıladığını anlamak mümkündür. Ayşe’nin babasının 

yoksul bir öğretmen olarak zengin ailenin kızı ile evlenmesi uygun görülmediğinden 

Ayşe köyde, akrabaları tarafından dışlanan anne ve babasıyla büyümüştür. Genç kız, 

teyzesinin onu karşılamaya gelmemesinde bile mutlu olacak bir şey bularak insanları 

merhametiyle kucaklar. Bir Polyanna gibi hayata pembe gözlüklerle bakıp hem 

ilişkilerinde iyilikseverdir hem de problemlere çözüm odaklı yaklaşır. 

Ayşe taşındığı mahalleye girerken, mahalledeki esnafın dayanışması, birlikte 

oyun oynayarak vakit geçirmesi dikkat çeker. Tavla oynayan iki arkadaşın birbiri ile 

atışmaları yer yer kalp kırmaya varan arkadaşlıkları verilirken, huysuz ve yaşlı adamı 

sinirlendirmeleri işlenir. Tüm bu içlerinde sevgi ve iyilik taşıyan insanların 

çatışmaları, Ayşe’nin katkısıyla ilerleyen zamanlarda son bulacaktır. Gündelik 

yaşamlarında artık sıradanlaşan çatışmacı arkadaşlık ilişkileri olan bu insanların 

eylemlerinin altında samimiyetin, dayanışmanın ideolojisi yatmaktadır. Nitekim 

ilerleyen zamanlarda eğitimle tüm zıtlıkların üstü örtülecektir. 

Teyzesinin evine giren Ayşe’nin, büyük bir aynada kendini görünce “kendimi 

bu kadar büyük hiç görmemiştim” söyleminin altında, teyzesinin egosunun 



211 
 

büyüklüğü ile karşılaşacağı gerçeği aranabilir. Çünkü kendi herkese her koşulda 

mütevazı kalan genç bir kız olarak, aynaya yansıyan büyük Ayşe’den bile 

korkmuştur. Teyzesinin ona sarılmak dahi istemeyen sert tavrının aksine Ayşe 

kimsenin kimseden üstün olmadığı bir anlayışla hayatını yaşar. Teyze ve yeğen, 

ahlakı siyah veya beyaz olarak ayıran zihniyete uygun düşen iki kişidir. Siyah tarafta 

teyze, beyaz tarafta yeğeni yer alır. Ancak görülür ki en nihayetinde siyah taraf 

grileşmeye başlar ve insanın iyi yönleri kadar kötü yönlerinin de olabildiği görülür. 

Rand’ı da doğrular nitelikte (Aslan, 2023, s.88), teyze adeta “Tamamen iyi olmak 

istemiyorum ve lütfen beni tamamen kötü biri görmeyin” demek istemiştir. Teyze, 

yeğenini yanına almanın büyük fedakârlık olduğunu iddia ederek, iyilik kötülük 

eksenindeki grileşen tonunu kanıtlamıştır. Onun meyillendiği gri alanda hayvanlara 

yardım ettiğinden de bahsedilebilir. Ayşe’nin sokakta bulduğu hayvanlara sahip 

çıkarak eve almak istemesi üzerine teyzenin hoşnut olmasa bile durumu kabul etmesi 

buna örnektir. Aslında incelenen filmlerin çoğunda görebilecek bir durumla karşı 

karşıya kalınır. Filmler iyinin her zaman iyi kaldığı ama kötünün değişime uğrayarak 

sonradan peşinden sürüklendiği iyiliğin zaferini ilan etmiştir. “Hepimiz Kardeşiz” 

filminde de rastlandığı gibi bu film de, kişilerin neden kötülük ettiğine açıklık 

getirirken, kelimelerin net kullanımından ve şeffaflıktan kaçınmamıştır. Yani izleyen 

bilir ki teyzesinin daha başta yeğenine açıkladığı şekilde Ayşe’nin anne ve babası 

istenmeyen evliliklerinden ötürü dışlanmıştır. Derinlemesine bir ruhsal yapı 

incelemesi veya toplumsal arka plana bakış söz konusu değildir. Çünkü önemli olan 

Ayşe’nin şu anıdır. 

Ayşe memnun kalma oyununu neden oynadığını açıklar. Onun yaşadığı 

şehirde o daha küçükken bir deprem olur ve çevre illerdeki insanlardan yardımlar 

gelir. Bir gün gelen paketlerden oyuncak bir bebek çıkar ve Ayşe’nin babası onu 

kimsesiz bir çocuğa verir. Buna içerleyen Ayşe ağlayınca babası, bir dahaki sefere 

gelen bebeği ona vereceğini söyler ama bebek yerine koltuk değnekleri gelir. 

Ayşe’nin üzüntüsünü gören baba, onun değneklere ihtiyacı olmadığı için buna 

sevinmesi gerektiğini öğütler. Ayşe, o günden sonra engelli bir çocuğun yaşadığı 



212 
 

acıdan daha fazlasını çekmediği için şükreder ve memnun kalma oyunu oynar46. 

Empati kurarak karşıdaki çocuğun acısını derinden hisseden kız, duygudaşlık kurma 

ve sosyal becerilerini güçlendirmede empatiden faydalanır. Empati, özgeciliğe kapı 

açan en önemli etkendir. Altruistik birey diyebileceğimiz Ayşe’nin, empati 

duygusunun gelişmesi aile içi eğitimle perçinlenmiştir. 

Ayşe, her ne kadar özgeci birey olarak karşılık beklemeksizin yardım etse de 

bu yardım eylemi ona mutluluk ve özsaygı olarak geri dönmektedir. Kişi, başkasına 

yardım ettiğinde psikolojik açıdan olumlu geri dönüşler almaktadır. Elbette fazla 

özgeciliğin kişiye zararları yok değildir. Her zaman karşılıksız özveri hali, yıpratıcı, 

nevrotik birtakım süreçleri beraberinde getirebilir. Ayşe’nin yıpranmama ve iyiliğe 

kendini adaması, büyük olasılıkla karşılık beklemese de ereğine ulaşmasının bir 

yankısıdır47. Ayşe, eve geldiği ilk günden itibaren çevresine yardım etmeye başlar. 

Teyzesinin yanında çalışan yardımcılara öksürük ve romatizma için şifa verici 

önerilerde bulunur. Alt-üst ilişkisi olmadan insanlarla aile gibi geçinir.  

Ayşe, çarşıya alışverişe çıktığında karakterleri tanır ve kimin ne sıkıntısı 

olduğunu öğrenmiş olur. Evde bulaşık yıkarken yaşlı bir kadına yiyecek götürmeye 

karar verir. Teyzesinin o yaşlı kadına merhamet edip yemek göndermesine bakılırsa, 

özünde iyi bir kişi olduğu ancak yaşadıkları sebebiyle bunu gün yüzüne çıkarmadığı 

bellidir. Merhamet ve yardım etme Schopenhauer’un belirttiği gibi (2022, s.72,73), 

bir gün bizim de yardıma ihtiyacımız olabilir düşüncesiyle ortaya çıkar. Özetle, 

empati duygusu yardım ve merhametin en önemli tetikleyicisidir. Ayşe’nin herkes 

tarafından aksi, huysuz şeklinde tasvir edilen kadına yemeği kendi götürmek 

istediğinde, o kadının bir derdi olmasa öyle davranmayacağını ileri sürdüğü 

görülmektedir. Kötülüğü sebebe dayandırma, felsefe tarihi boyunca tartışılmıştır. 

Kimine göre Tanrı’ya inançsızlıktan kaynaklanan kötülük kimine göre amaçsızlıktan 

ileri gelir. Ayşe’ye göre ise huysuz kadını kötü kabul etmek yerine onun yaşantısının 

arka planına bakılmalı, içindeki iyilik hali ortaya çıkarılmalıdır. Çünkü o, doğuştan 

herkesin iyi olduğu düşüncesine inanıyor olsa gerek, herkese kötülükten haberi 

                                                           
46  Ta ki filmin sonunda koltuk değnekleri ile sınanana kadar memnuniyet oyununa devam eder. 

Üstelik onu sakat bırakan şey yeni kavuştuğu oyuncak bebeğinden olma korkusudur. 
47 Özgeciliğin imkansız olduğunu düşünenlere kapı açan bir söylemdir fakat, çalışmanın amacı özgeci 

birey sayılacak konumdaki kahramanın yaptıklarını değerlendirmektir. 



213 
 

yokmuşçasına davranmaktadır. Yiyeceği götürdüğünde, kadının ilk başta Ayşe’ye 

kötü davrandığı ancak sonra genç kızın karşılıksız iyi davranışını görünce olumlu 

yöne evrildiği görülür. Ayşe, kadını memnun etmek için çabalamakta, şifa dağıtan 

mitolojik bir karakter gibi her gittiği yerde sevilmenin yolunu bulmaktadır. Yalnızlığı 

sebebiyle asabileşen kadın üstüne bir de onu anlamayanların çokluğu eklenince 

kendini huysuzluktan başka bir biçime sokamamıştır. Ayşe, bir süperkahramanın 

kötü adamların elinden kurtardığı masum kişiye dokunuşu gibi, içinde iyilik olan 

fakat hayatın katılaştırdığı insanlara iyi yanının da onlarla yaşadığı hatırlatmasını 

yapar. Karanlık odada oturan ve gelen yemeklerden memnun kalmayan kadın, 

Ayşe’nin pencereyi açmasıyla içeri giren güneşin içi ısıttığı göstergesinden örnekle 

Ayşe’ye ısınmıştır. Genç kızın mahalleye güneş misali doğuşu, bu an itibariyle başlar 

da denilebilir. Ayşe çoğu olayda Tanrı’nın taklidini yaparcasına iyiliğe meyleder. 

Leibniz’in erdeminde Tanrı’nın evrensel aşkından ilham alan insan gibi genç kızın 

hayırsever olana yöneldiği ifade edilebilir (Cevizci, 2020, s.565,566). 

Ayşe’nin temsil ettiği iyiliğin izlenimini yaparken akla gelen isim Rousseau 

olmaktadır. Çünkü onun doğa durumunda Hobbes’tan farklı işleyen düşünce, savaş 

yerine empati kaynaklı merhametin varlığıdır (Ünsaldı & Geçgin, 2013, s.34). Ayşe 

saf haliyle köydeki saf insanların içinden çıkagelmiş ve birbirine gereksiz yere 

düşmanlık eden insanların içine düşmüştür. Ancak durumun Rousseau’dan ayrılan 

noktası Ayşe farklı bir toplumsal hayata (şehirdeki ortama) geçişte kişiliğinde 

kırılmalar yaşamamıştır. Aksine insanlara hizmette ve yardımda son derece aktiftir. 

Yani Ayşe özgeci birey olarak dokunulmaz kalandır. Zaten doğa durumunda kimseye 

ihtiyacı olmayan belki de yalnızlaştığı için kimseyle sorun yaşamayan bir kişidir. 

Yalnız, onun köydeki hayatına dair kesitler filmde verilmediğinden kısa bir kanıya 

varılarak geçilecektir. Ancak insanlar için Rousseau düşüncesinden yola çıkıldığında, 

Ayşe’nin gelişi ile “iyilik penceresinden bakış”la tanıştıkları söylenebilir. Öyleyse, 

insanlar modern yaşamın getirdiği zorbalığı Ayşe’nin doğa durumunu temsili ile 

aşmaya başlamıştır. Rousseau’nun insan doğasını doğuştan iyi kabul edip eğitimle 

kötülüğün önüne geçileceğini öne sürmesi de Ayşe’de görülür. Eğitimin aile içinden 

alınması ve ilerleyen zamanlarda Ayşe’nin de kendindeki sevgiyi başkalarına 

serperek onları eğitmesi özgeciliğin yayılmasında önem arz eder. Filozof’un 



214 
 

düşüncesinde Ayşe’deki davranışı ve “Bir Dağ Masalı” filmindeki köylülerin 

eylemlerini açıklamayan önemli ayrım şurada yatar: “Ormanlarda avare dolaşan, 

hiçbir hüneri olmayan, konuşmayı bilmeyen, evi barkı, savaşları, bağlantıları 

olmayan, hemcinslerine ya da onlara zarar veremeye hiç gereksinmesi olmayan, 

hatta belki onlardan hiçbirini tanımayan, kendi kendine yeten vahşi insan” 

(Rousseau, 1995, s.128). Buna rağmen dikkat edilmesi gereken husus, filmde 

kendinden başkasını sevme fikrinin filozofun önceliği olduğu varsayıldığında, 

kahramanların doğa durumuna neden benzetildiği ortaya çıkacaktır. 

Özgeciliğe çalışmada çok taraflı bakmayı tercih ederek, filmde doğa 

durumundan farklı, başka düşünürlerin bakış açısı ile konuyu geliştirmek 

mümkündür. Örneğin, Durkheim’ın ahlaki merkeze ihtiyacı olan insanların dışsal bir 

yönetimle yıkımdan kurtulacağı yönündeki tezini doğrulayan bir anlatım ile 

karşılaşılır. Ayşe’nin mahallede birbiriyle didişen insanlar üzerindeki (organik 

dayanışma ortamı) etkisi ahlaki merkezilik statüsünde insanların davranışları 

arasındaki uyumu yakalamak ve toplumsal yıkımın önüne geçmek hususunda gelişir. 

Ayşe’nin karşısına yol boyunca çıkan birçok aksilik ve çatışmadan biri akran 

zorbalığına uğrayan babası tarafından reddedilen bir çocuğun acı çekmesidir. Çocuk, 

büyük küçük demeden tüm çocuklar tarafından taşlanarak kovalanmaktadır. 

“İstemiyoruz onun babası yok onun piç o, anası kötü kadın” diyerek dışladıkları 

çocuğa sarılan Ayşe “Yok olmaz öyle şey, hiç iyi değil bu yaptığınız. Bakın ne kadar 

küçük, nasıl korkuyor bir bakın. Anası babası bir kötülük ettiyse bu yavrunun günahı 

ne?” der ve çocuğun ailesini bulmaya gider. Çocukları empatiye davet eden genç kız, 

ebeveynlerinden değerler kanısında eğitim almayan çocuklara kendindeki kültürel 

normları aktarır. Zorbalığa uğrayan çocuğun annesiyle konuşan Ayşe, çocuğun 

babasını bulur ve durumu ona da aktarır. Adam duvarlar ördüğü çocuğunu 

umursamadığını söylediğinde Ayşe, onu ikna etmeye çalışmak yerine tıpkı “Hepimiz 

Kardeşiz” filminde Öğretmen Ahmet’in Kara Yusuf’a yaptığı gibi ters psikoloji 

(karşıt tepki) uygular. Adamla konuşmanın bile yararsız olduğunu, güçlü bir erkek 

gibi görünse bile içinde zayıflık ve kötülük taşıdığını ifade ederek oradan ayrılır. 

Nitekim uyguladığı yöntem filmin sonunda işe yarayacak, adam çocuğunun ve eşinin 

yanına gidecektir.  



215 
 

Ayşe mahalle esnafının birbiriyle eğlendiği ancak bunu yaparken bazı kişilere 

zarar verdiğini farketmediği ortamdan geçer. Tam o anda Ayşe’den hoşlanan Ali’nin 

yakını ve Ali’den hoşlanan kız Ayşe’yi dondurma yemeye davet eder. Karşılık 

beklemeden yapılmayan bu davette amaçlanan, Ayşe’yi günlük kıyafetiyle partiye 

çağırıp alay konusu haline getirmektir. Ayşe, gittiği partideki herkesin kendi gibi 

fesatlık gütmeyen bireyler olduğunu varsayarak yanılmıştır. O yine de insanların 

içinde iyiliğe açılan bir kapı olduğunu düşünmekten kendini alıkoyamaz. 

Konfüçyüs’ün insanların içinde bir parça iyinin yer aldığını düşündüğü savı (Suzuki, 

2012, s.80-82), Ayşe tarafından onaylanır. Zengin-fakir ayrımının Türk sinemasında 

kötü-iyi ayrımına karşılık geldiği fikri aşılmaya çalışılmıştır. “Zenginlik fakirlik 

meselesi değil bu sadece terbiye meselesi anladın mı?” diyen Ali, ailenin ve sosyal 

çevrenin çocuk yetiştirmedeki öneminin, “kötü doğulmaz, kötü olunur”un altını 

çizmiştir. Aynı zamanda Ali, oradakilerle aynı zihinsel imgeyi taşımadığını kırıcı 

olmayan ifadelerle açıklamıştır. Hayat sahnesinde herkesin oynadığı role istinaden 

Ayşe, saf köylü kızından başka bir role bürünmeden hemen evvel jestlerinde ve 

kıyafetinde yapacağı değişimin çıkış noktasını yakalamıştır. Merhametinden bir şey 

kaybetmemekle birlikte ilerleyen zamanlarda tavırlarında kazandığı özgüvenin 

belirtilerine rastlanacaktır. 

Görsel  7: Ayşe’nin geleneksel kıyafetiyle partide yer alması 

 

Parti sonrası eve giden Ayşe’yi, Ali’nin arabasından indiği için teyzesi 

kızgınlıkla karşılamıştır. Yeni tanıştığı genç bir erkeğin arabasına binmesini 

yadırgayan teyze, yaşanılan yerin köy değil şehir olduğunu hatırlatır. İnsan sayısının 

artışı ve kent yaşamının son biçimlenişi birbirine duyarsızlaşan insanları, 



216 
 

yabancılaşmayı gündeme getirmiştir. Dolayısıyla insanlar arası mücadele, rekabet 

günbegün artarken, teyzenin Ayşe’ye nasihati onu koruma adına yersiz 

sayılmamaktadır. Evrimsel bakış temel alınırsa, akraba seçilimi kuramına göre 

hareket eden bir teyzeden bahsedilebilir. Teyze, kendi soyunu korumak adına 

Ayşe’yi uyarmaktadır. Yine evrimsel çerçeveden bakılırsa, teyzenin özünde iyiliği 

barındırması, Ayşe’nin de aynı niteliğe sahip olması gen havuzundaki ortak özgeci 

bireylerin varlığına işarettir. O halde teyzenin taşıdığı özgeci genleri ortaya 

çıkarması, soylarının devamı için en azından iş birliği yapmaları gerekecektir. 

Özgeciliğe evrimsel temelden bakıldığında, Ayşe’nin hayatta kalması, sonraki 

nesillere genini aktarması onları da özgeci kılacak ve diğerlerine karşı üstünlük 

sağlayacaktır. Kısacası, evrimsel teorinin konuya yaklaşımında özgeci bireyin 

kendinden bu kadar fedakârlık yapıp hayatta nasıl kaldığı sorunsalına en iyi örneği 

Ayşe vermiş gibidir. Genç kız, kendinden önce ve sonraki nesiller için büyük adımlar 

atmış, özgeci genleri ve dayanışmanın yaşam mücadelesindeki rolünü artırmıştır. 

Ayşe’nin, kendisiyle alay eden insanların etkisiyle, olayın arka planında 

teyzesine hakaret ettiklerini hissetmesi üzerine teyzesinden yeni kıyafetler istediği 

görülür. Genç kız, “Kendim için değil, bana kalsa kırk yıl giysem gık demem bunlara. 

Çul olsa, çuval olsa giyerim. Ama sana laf etmelerine dayanamam teyze. Şey, 

Handan hanımın yeğeni hizmetçi kılıklı, besleme kılıklı demelerine dayanamam” 

cümlesinden de anlaşılacağı üzere – yine akraba seçiliminden esinlenerek- teyzesine 

zarar gelmesinin önüne geçmek ister. Elbette burada kendinden ödün verme ya da 

özgeci bir duruş yoktur ancak teyzesinden ona sıcak davranmamasına rağmen yardım 

ister. Bir çeşit iş birliği haline giriş söz konusudur. Çünkü kız kendisiyle alay eden 

bakışlardan kurtulacak, teyzesini de kötü sözlerden uzak tutmuş olacak, teyzesi ise 

yeğenini aşağılayıcı bakışlardan kurtarırken aynı zamanda kendi itibarını 

zedelememiş olacaktır. Burada sosyolojik perspektifle bakıldığında, egemen 

söylemin kadını konumlandırışı dikkat çekmektedir. “Kezban Paris’te” (1971), 

“Kınalı Yapıncak” (1968), “Tatlı Dillim” (1972) filmlerinde örneği görüleceği üzere 

kadının gelenekselden moderne geçişle birlikte onaylanan hali bu filmde de 

sunulmuştur. Kadın, okumuş (genellikle okuma yazma öğreniminin çok kısa sürede 

üstesinden gelinir), gezip görmüş ve kılık kıyafeti geleneksel köy kıyafetinden 



217 
 

ayrıksı bir vaziyettedir. Aksi halde ya karşı cinsin ilgisini çekemez ya da çevre 

tarafından ötekileştirilir. Kültürel uyum sürecinde şehir hayatına göç eden birey, o 

şehrin değiştirdiği giyim kuşamı karakterine adapte eder. Filmimizde Ayşe’nin 

yükselen özgüveni ve dik duruşu dikkat çekmekle birlikte özgeci tavrından ödün 

vermediği ayrı bir gerçektir. Ali ise, ne öncesinde ne değişimden sonra hoşlandığı 

kıza karşı duruşu değişmeyen, her haliyle Ayşe’ye yardım eden kişi olarak iyiliğin 

yanında yer alır. 

Ayşe, huysuz kadının evine yine bir gün yemek götürdüğünde hizmet ettiği 

ve karşı tarafın çıkarına dönük eylemlerde bulunduğu için kişinin sevgisini 

kazanabilmiştir. Sırada mahallenin korkulan, çocukları bahçesindeki kirazları 

çaldıkları gerekçesiyle kovalayan yaşlı ve huysuz adamı iyileştirme çabası vardır. 

Çocuğu kovalarken bacağı kırılan adama bakan Ayşe, yaşlı adamın dediği gibi 

“İlaçlardan daha iyi tesir eder” ve adeta iyiliği ile şifa dağıtır. Doktorun “her derde 

deva bu çocuk” diyerek andığı kız, evsiz çocuk Ömer’e de yardımcı olmak ister. Ona 

barınacak bir yuva bulmak için çalışır. Kedi ve köpekleri bile eve alan teyzesinin 

Ömer’i geri çevirmeyeceğini düşünen Ayşe bu kez yanılır ve teyzesinden sert bir geri 

dönüş alır. Teyzenin “İyi ve merhametli olacağım diye sokaktaki pis dilenci çocukları 

evime dolduramam” cümlesi ödev ahlakına karşı geldiğinin bir çeşit ifadesidir. 

Çünkü teyze, herkesin olumlu karşılayacağı bir davranışta bulunmayı reddetmiş, 

karşılıksız iyilik yapmaktan ve özgeci birey olmaktan kaçınmıştır. Diğer yandan 

Ayşe ödev ahlakına uyan eylemlerde fazlaca bulunur. Buna örnek olarak, Ömer’in 

haline üzülse bile huysuz adamın bahçesinden kiraz çaldığı için çocuğa sitem edişi 

verilebilir. Anlaşılır ki, genç kız ödev ahlakına sadık kalarak Kant’ın “ahlaksız 

maksimde sonucun ne olacağı” hakkındaki şüpheleri yıkarak ahlaklı maksimi 

gerçekleştirir. O bir kere bile ahlaksız bir eylemde bulunup bunu evrenselleştirme 

fikrine yakın duruş sergilememiştir. Her zaman sevgiyle şifa dağıtma, karşılıksız ve 

iyi niyetli fedakârlık yapma işini kendine görev bilmiştir. Özgecilikte mühim olan 

niyet, Ayşe için sonucuyla beraber işler. Yani genç kız sadece iyi niyetli değildir aynı 

zamanda şifa dağıtan yanıyla eylemin neticesine gözle görülür şekilde ulaştırır. Ayşe, 

hayatına Mevlana’nın 7 öğüdünü adeta not etmiştir. Cömert, yardımsever, 



218 
 

başkalarının kusurunu örten, asabiyetten uzak kalan, alçakgönüllü, hoşgörülü, en 

nihayetinde de göründüğü gibi olandır. 

Ayşe’yi özgeci olarak nitelendirmek doğruyken, Kant’ın ödev etiğine uygun 

eylediğini daha önce söylemiştik. Fakat, büyük olasılıkla Kant (1982, s.13,14), 

Ayşe’nin eylemlerine tanık olsa ona ödev ahlakından uzak48 eyliyor diyecektir. En 

önemli gerekçesi ise, Ayşe’nin iyilik yapmaya doğası gereği yatkınlığıdır. Eğer 

yatkınlık taşımadığı halde sırf ödev gereği iyilik ediyorsa kişinin mertebesi Kant için 

daha ahlaki düzeydedir. Anlaşılan odur ki Ayşe iyiliğe yatkındır. Altı çizilmesi 

gereken konu, Ömer’in açlığını dindirmek için kiraz toplamasının Ayşe’nin ikna 

olması bir yana dursun, başkasının hakkına gasp gibi düşünmesi, onu ödev ahlakına 

yaklaştırmıştır.  

Küçük yaşta öksüz kalan genç kız, babalar gününde huysuz ve yaşlı adama 

çiçek hediye eder. İçeri girdiği sırada adamın Kuran-ı Kerim okuduğunu fark eder. 

Filmde dini (İslami) öğelerin kullanımı insanın içindeki iyiliğe işaret etmek içindir. 

Tanrı’ya inanmak, vicdan muhasebesi yapmayı gerektirir. O halde adamın Ömer’e 

kötü davranmasının ardında bir sebep vardır. Yine kötülüğün çıkışı insandan değil, 

yaşadıklarından kaynaklanmıştır. Adamın oğlunun meyve ağacından düşüp ölmesi 

kiraz ağacına yaklaşan çocuklarla ölen evladı arasında bağlantı kurup kendini kötü 

hissetmesine ve aslında koruma amaçlı çocukları kovmasına dayandırılmıştır. Kötü 

sanılan adamın iyilik yaptığı düşünüldüğünde empati duygusuyla korumacı yaklaşıp 

çocukların hayatını kurtarmaya çalıştığı söylenebilir. Fakat, içindeki özgeci fısıltıyı 

dinleme şekli Ayşe ile değişime uğrar. Çünkü karşıdakine bir yararının olması için 

eyleme geçmek, en azından çocuklara kirazı toplayıp vermek yahut barınacak yer 

ayarlamak genç kız gelene kadar akıllara gelmemiştir. Bu da adamı iyi niyetli de olsa 

kötü kişi yapmıştır. Ayşe’nin kendinin kızı olmasını tüm mirasının ona kalmasını 

arzu eden adama Ayşe parada gözü olmadığını ifade eden cevapla döner. Genç kız 

yaşlı adama Ömer’i evlat edinmesini teklif ettiğinde ilk başta sert bir tepkiyle 

                                                           
48  Hıristiyanlıkta İsa “komşunu sev” dediğinde bahsettiği sevgi patolojik değil, ödev 

hissiyatıyla gelişir. Yani İsa komşumuza ne hissedeceğimizi değil nasıl davranacağımızı emretmiştir 

(Warburton, 2017, s.231,232). 

 



219 
 

karşılaşır. Oysa adam filmin sonunda Ömer ile iş birliği yaparak aile haline gelir. Bu 

beraberlik isteğini özgecilikten uzaklaştıran kısım, adamın Ömer’i evlat edinirken 

kendi yalnızlığına ve evlat hasretine çare bularak yarar sağlamasıdır. Yaşlı adamın 

durumunu özgecilikle bencilliği ilişkilendiren yararcılık bazında değerlendirmek 

mümkündür. Birey mutlu (yaşlı adam ve Ömer), toplum mutludur. Kişi ancak böyle 

bir yararın getirisi için kendi çıkarından vazgeçmelidir. Sonuç odaklı konuya 

yaklaşan yararcılığın özgecilikten ayrılan noktası budur. Fakat adamın durumunda 

ince bir çizgiye dikkat edilmelidir, özgecilik niyet bazlı değerlendirilen bir 

davranıştır. Kişi eğer sonucu karşı tarafın faydasına olmamasına karşın iyi niyetle 

yardıma kalkıştıysa, önem verilen yer niyet faslıdır. Dolayısıyla yaşlı adamın Ömer’i 

ağaçlara yaklaşmaktan men etmesi her ne kadar çocuğun açlığına sebep olsa da tam 

bir olumsuzluktan uzaktır. Niyetinin sonucuyla bağdaşması için tek yapması gereken 

Ayşe’nin arzuladığı evlat edinme sürecine dahil olmaktır. 

Görsel  8: Ömer ile Ayşe’nin barınma sorununu konuşması 

 

Ayşe, mahalledeki tüm evsiz barksız çocukların elinden tutarak sosyete 

topluluğun içine, bu çocuklar için yardım toplamaya gider. Havuzlu mekanda kumar 

oynarken çocuklara yardım eli uzatmayan kadınlar, Ayşe tarafından yadırganır. 

Kumar masasında keyif için bencil amaçlarla harcanan paralar, çocukların karnını 

doyurmak amacıyla nasıl kullanılmaz sorunsalı genç kızı başka çareler aramaya iter. 

Kabahati çocuklara yardım elini uzatmayanlarda arayan kahraman, sorumluluk 

bilinciyle ödev ahlakının gereğini yeniden tekrarlar. Ali ile olayın ertesinde konuşma 



220 
 

yaparken, insanların dikkatini bir yöne çekmenin yolunu arar. Kendi çocukluğunda 

alamadığı bebeğin içinde açtığı boşluğu, çocukların kimsesiz halinin onlarda açtığı 

boşlukla özdeşleştirip empati kuran kahramanımız, mahallede birbiriyle didişen 

insanları ayırıp onların yardımlarını ister. Ayşe: “Bir eski şapka ıslandı diye insanlar 

birbiriyle kavga eder mi?” Esnaf: Ya ne yapar?. Ayşe: “Sever…Hele böyle güzel bir 

günde. Hadi verin el ele. Ne olursa olsun insanlar kavga etmemeli birbirlerini 

sevmeli. Çünkü hayat sevince güzel, sevince tatlı günler…” O andan itibaren müzikal 

bir film gösterisi ile izleyici özdeşleşmek üzere karşı karşıya bırakılır. Dans ve şarkı 

eşliğinde mahallelinin el ele verişi sunulur. Tüm mahalleyi toplayan Ayşe, herkesten 

eğlence gecesi tertip edilmesini teklif eder. Toplanan paralarla çocuklara barınma ve 

yiyecek yardımı yapılacaktır. Özgeciliğin bir örneği, her esnafın kendi mesleğini 

karşılıksız icra ederek satış yaptığı ve geliri çocukların yardım kutusuna koydurduğu 

anlardır. 

Görsel  9: Hayat Sevince Güzel şarkısı eşliğinde herkesin dans edişi 

 

Klasik anlatı sinemasının neden- sonuçları filmde çoğunlukla kişilerin tecrübe 

ettikleri sıkıntılı yaşam sürecinden kaynaklanır. Ayşe’nin dokunarak derinlerdeki iyi 

özellikleri ortaya çıkarmasıyla son bulur. Teyze kötüdür, ama Ayşe’nin gelişiyle 

geçmişteki kininden arınır; Yaşlı adam huysuzdur, ama Ayşe’nin yardımları ile 

gerçeğe uyanır; Yaşlı ve huysuz kadın umutsuzdur, ama Ayşe’nin yardımları ile 

perdesini güneşe açtığı gibi kalbini de umuda açar; Demirci ustası sorumsuzdur, ama 

Ayşe’nin uyarısıyla çocuğunu benimser; Sosyetedeki insanlar bencildir, ama 



221 
 

Ayşe’nin tüm aşağılamalara karşın onlara el uzatmasıyla iyiliğe yönelir. Ayşe çoğu 

dönüşümün sebebi olarak bulunur demek yerinde bir açıklamadır. Zincirleme bir 

iyilik çemberi oluşturan genç kız, domino taşlarının birbirini etkilemesi gibi 

mahalleliyi etkilemiştir. 

Çocuklar için yapılan özel gecede, külkedisi masalında balo zamanı evden 

çıkamayan Cindirella gibi, kıyafetini kutlamaya özel seçen Ayşe de teyzesinden izin 

alamadığı için kendi düzenlediği etkinliğe katılmanın bir yolunu arar. En sonunda 

evinin penceresinden kaçarak yasak olanı çiğner. Eyleminde önemli olan niyettir ve 

genç kız, hedef noktasını çocukların geleceğine doğrulttuğunda teyzesinin sözünü 

çiğneyerek suç işlemiş sayılmamaktadır.  

Ayrıca Ayşe’nin yaptığı iyilikler, evrensel ahlak çerçevesinde 

değerlendirildiğinde, kendi çıkarını öncelemese de kendine ayrı bir katkı sağlar. 

Şöyle ki evrensel ahlak ışığında, herkes iyiliğe iyilikle cevap verirse kendine de iyilik 

etmiş sayılır. Ayşe’nin etrafına yaptığı iyilik hareketleri hiç çıkar gözetmemesine 

rağmen bir şekilde gerek Ali’nin gerekse en sonda tüm mahallenin sevgisini 

kazanmasına kadar kazanım sağlar. Ancak belirtmek gerekir ki, Ayşe her ne kadar 

özgeciliğe meylin yayılımını arzu etse de kişilerin geçmiş ve bugünkü yaşantılarının, 

sosyolojik konumlarının nelere sebebiyet vereceğini göz ardı etmemektedir. 

Rölatiflerin (görecilik) bakış açısıyla irdelendiğinde ise kesin ve evrensel ahlaki 

yargıların savunulmadığı, aksine grubun toplumsal kurallarına bakılmadan yorum 

yapılmaması gerektiği tezini Ayşe’nin hareketlerinde görmek mümkündür. 

Görecilerin ahlaki kuralları estetik kurallar misali algılayarak  zevk temelinde 

tartışmayı kabul etmediği gibi (Dupre, 2020, s.52,53), Ayşe de kişilerin kültür ve 

yaşantısına bakmadan kötülüklerini kabul etmemektedir. O, herkesin kötü taraflarını 

sosyolojik ve psikolojik temele dayandırır. Topluma ait kültürel, dini, hukuki ve 

ahlaki kurallar bütünü, o toplumun ayakta durmasını sağlarken, farklı toplumlarda işe 

yaramayabilir. Dolayısıyla evrensel doğrudan bahsetmek güçleşmeye başlar. 

Ali’nin annesi iki gencin birlikteliğini onaylamaz fakat, ağaçtan eve geri 

girmek için tırmanan kızın ayağının kayıp düşmesi üzerine sakatlanması tüm 

engelleri ortadan kaldırır. Engel yalnızca Ayşe’nin bacağındadır artık, kalplerde 



222 
 

değildir. Ayşe’nin sakatlığı üzerine Doktor Ferit ve teyzenin eskiden nişanlı olup 

kötü bir ayrılık yaşadığı sunulur. Ferit ve Ayşe’nin teyzesi önce gurur yapıp iletişim 

kurmak istemezler, fakat konu Ayşe’nin iyileşme ihtimali olunca birbirlerine yeniden 

bir şans tanırlar. Doktor tarafından yapılan eylemi özgeci olarak nitelendirmek 

yerinde olacaktır. Nitekim herhangi bir çıkar gözetmeksizin salt genç kıza yardım 

etmek niyetiyle düşmanı saydığı kişinin evine çağırılmadan gitmeyi göze almıştır. 

Elbette doktorluk mesleğinin görev bilinci bunda etkilidir fakat adam mecburiyet 

duymadığı bir işe koyulmuştur. Her kötü andan bir memnuniyet çıkaran Ayşe, ilk 

kez karamsarlığa kapılmış ve kimseden yardım istemeden olumsuz cevaplar veren 

bir kişi oluvermiştir. Ta ki kapıda onu bekleyen ve onun iyi olmasını önemseyen 

insanların ziyaretini görünceye kadar katı tavrına devam etmiştir. İnsanlar o güne dek 

Ayşe’den hep bir çıkarı olarak genç kızı sevseler bile artık karşılıksız (en azından 

birbirleri için) sevginin gücüne erişmişlerdir. Ancak yine de Ayşe’nin iyi olması 

onları da iyi edecektir. Ayşe yine eski gücüne kavuşmalıdır ki insanlara mutluluk ve 

şifa dağıtabilmelidir.  

Tablo 5: Hayat Sevince Güzel Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Düşünsel Altyapı 

Ayşe Herkese Yardım, 

Fedakârlık, Empati, Bağışta 

Bulunma, Özveri 

 

Schopenhauer (Merhamet) 

Rousseau (Doğa durumu) 

Kant (Ödev ahlakı) 

Mevlana (Yedi öğüt) 

Ayn Rand (Rasyonel 

egoizm) 

Stoacılık (İnsan sevgisi) 

Teyze Bağışta Bulunma, Yardım 

etme 

Doktor Yardım etme 

Ali Empati, Fedakârlık, Yardım 

etme, Özveri 

Ömer’in Babası Yardım etme, Bağışta 

Bulunma 

 

Teyzesinin doktorla yeniden yakınlaşması ile başlayan sevgi çemberinde artık 

tüm mahalle yer almıştır. Taşlanan öksüz kızın demirci babası, Ömer’in babası 



223 
 

sıfatıyla gelen huysuz adam, bacakları tutmayan yaşlı ve aksi kadın, Ali’nin Ayşe’yi 

istemeyen annesi, partide Ayşe’yi küçük düşüren gençler, mahallede birbiriyle 

sürekli didişen esnaf olmak üzere tüm kötülük ve bencillik taşına bir zamanlar 

takılan insanlar o taşı ortadan kaldırıp pürüzsüz bir saflıkla donanmıştır. Yaşlı 

adamın dediği gibi “O meşhur mutluluk oyununla sen bizi hayata, mutluluğa 

kavuşturdun. Asık suratlarımız gülmek öğrendi. Hastalar iyi oldu, dargınlar barıştı, 

yetimlerin yüzü güldü senin sayende. Şimdi nasıl olur da hastaneye gidip iyi olmak 

varken bunu kabul etmezsin?”. Ayşe’nin trenle gidişi, özgeci bireyin kurtulma 

umudu, izleyenler için özdeşleştirme yapılacak unsur bağlamında kullanılarak, 

vazgeçmeme ve iyi insan olma yolunda devam etme azmi öğütlenmektedir. 

Özgeciliğin övgüsünün yapıldığı filmde izleyenlere, Ayşe gibi olunursa 

cevherleşecekleri ve vazgeçilmez olacakları fikri empoze edilmeye çalışılmıştır. 

 

3.7.4. Bizim Aile Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Yönetmenliğini Ergin Orbey’in yaptığı senaryosunu Sadık Şendil’in kaleme 

aldığı 1975 yapımı filmdir. Film, bir fabrikada çalışan dört çocuklu Yaşar Usta ile ev 

hanımı üç çocuklu Melek Hanım’ın arkadaşları aracılığıyla tanışıp evlenmesini ve 

başlarına gelenleri anlatır. Filmde birbiriyle yeni tanışan aile bireylerinin yaşadığı 

değişim süreci ve yaşam mücadelesi farklılıkların birliğe dönüşümü üzerinden 

sunulur. Aile fertlerinin kendilerine zarar vermek isteyen Alev’in kötü niyetli babası 

Saim Bey’e cephe alışı ve dayanışmanın gücüyle kötüyü yenişi aktarılmaktadır. 

Filmde oyunculuk yapan isimlerin hepsinin sevilen, o güne kadar ve o günden sonra 

genel olarak iyi kişi rolü aldığı bilinmektedir. Çoğunlukla oynadıkları filmlerin 

benzer temalara işaret ettiği ve aile birliğini koruyucu unsurlar içerdiği belitilmelidir. 



224 
 

Bu sebeplidir ki, işin teknik bölümünde dahi bir oyuncunun diğerinden daha baskın 

olduğunu belirtmek yerine paylaşımcı bir yol izledikleri düşünülmektedir. Münir 

Özkul’un iyi aile babası, Adile Naşit’in şefkatli anne rolleri onlarla özdeşlemiş, 

izleyici için belirli bir yöne vurgu yapar hale gelmiştir: Birlik ve beraberlik.  

Film, Yaşar’ın (Münir Özkul) çocuklarının kıyafetlerini yıkadığı sahne ile 

başlar. Çocukların hepsi erkektir ve ataerkil kodlar tersine çevrilerek, babanın evde 

tüm işleri yaptığı anlar aktarılır. Kişilerin tanıtımı yapılırken Melek Hanım’ın (Adile 

Naşit) tek başına evde hiçbir çocuğu yardım etmeden ağır kazan kaldırdığı, odun 

kestiği, duvar boyadığı gösterilmektedir. Adam ise, yemek pişirir, dikiş diker, 

çamaşır asar. Kadın ve erkek rolleri toplumsal cinsiyet normlarının empoze ettiği 

kalıplardan en azından bu çift evlenene dek uzaklaşmıştır. Filmin başında aile içi 

dayanışmaya dair bir izlenim sunulmamaktadır. Baba ve annenin çalıştığı, çocukların 

yetişkin olmalarına rağmen hizmet bekleyip ebeveyne yardım etmediği bir düzen 

hakimdir. Çiftin tanışmasının ardından evlilik kararı alması bilhassa iş birliği 

eğiliminden kaynaklanır. Birbirine olan sevgi bağı sonradan gelişecek, başta 

tamamen kadın ve erkek rol dağılımı için tıpkı avcı toplayıcı toplumda kadın ve 

erkeğin toplumsal iş bölümünün ilkini gerçekleştirmesi gibi iş birliği yapacaklardır. 

Aynı zamanda Yaşar’ın kiracı olduğu dönemde Melek’in ev sahibi olması, Yaşar 

Usta için çıkar getirici kaynak haline gelmiştir. Melek için de zorlandığı güç 

gerektiren işleri yapacak ve çocuklarına harçlık verecek başka bir rol kişisi işe yarar 

gelmiştir. Yaşar’ın evliliğin ertesinde Melek’e bulaşık yıkarken yardım etmek 

istemesi üzerine Melek’in “Aşk olsun Yaşay Bey sen biraz da kadın işlerinden 

kurtulmak için evlenmedin mi? söyleminden anlaşılacağı gibi eril kodların hakimiyeti 

iş bölümünün devamlılığında etkendir. Çifti evlendirmeye çalışan komşuları Melek 

ve Yaşar’ın kadın-erkek iş dengesinde ağır yükler altında kaldığını düşünerek ikiliyi 

bir araya getirmek ister. Dolayısıyla ikisinin iyiliği için çabalayan bu evli çift, 

karşılık beklemeden sadece onların yararına eylediği için özgecidir demek doğrudur. 

Özgeciliğin psikolojik sağlığa olumlu etki ettiği yapılan araştırmalarla 

(Parmaksız,2020) kanıtlanmıştır. Özgeci davranış, yaşamsal doyumu artıran bir 

yordayıcıdır. Şöyle ki, kişi hayatından doyum sağladıkça özgeciliğe meyletmekte ve 

özgecilik kişinin sağladığı doyumu artırmaktadır. Filmdeki komşu çifti tek 



225 
 

perçinleyici durum, Melek ile Yaşar’ın tanışmalarının ardından ataerkil düzene uyum 

sağlayıp iş yükünü azaltmasıdır. Onların rahatlayıp yüklerinden arınması yaşlı çiftin 

mutluluğunu sağlayacaktır. 

Görsel  10. Melek ile Yaşar’ın birbirine destek oluşu 

 

Sosyal öğrenme kuramı doğrultusunda iki ailedeki çocukların hiçbiri filmdeki 

çatışma noktasına dek anne babaya maddi ve fiili bir kazanç sağlamamıştır. Özgeci 

anne ve babanın çocuklarına model alma sürecinde, gözlem yoluyla ve sözel 

uyarıcılarla teşvik edici davrandığı fakat çocukların buna kulak vermediği 

gözlenmiştir. İlerleyen zamanda düşman karşısında birlik olup devreye içselleştirilen 

özgecilik yanlısı davranışlar ortaya çıkana dek anne ve baba model olmaya devam 

edecektir. Çocuklardan birinin babasına ileride bir futbol takımına transver olunca 

maddi destekte bulunacağını söylemesinin ardından babası “Oğlum sen kendi karnını 

doyur ben başka bir şey istemem” diyerek yapıp ettiklerinden karşılık beklemediğini 

ifade etmiştir. Aile içi dayanışma özellikle baba ve annenin evladına yaptığı yardım, 

bağışta bulunma gibi prososyal davranışlar evrimciler açısından yine anne ve babaya 

fayda sağlamaktadır. Uzun vadeli bencillik (Torun, 2013,s. 169) denilen akraba 

seçilimine dahil edilen çocukların çoğalması yönündeki eğilim, özgeci genlerin 

artışını sağlarken, anne ve babaya da hizmet etmektedir. Teehan’a göre bağışta 

bulunurken veya fedakârlık yaparken aile üyelerini tercih etmek evrensel bir insan 

özelliğidir. Erken yaşlardan itibaren aşina olduğumuz bireylere fedakâr davranmak, 



226 
 

fiziksel benzerliği ile bize yakın olanlara fedakârca davranmak, doğamızı 

korumamıza katkı sağlar (2010, s.21,24). 

Çocukların sorunları ile ilgilenen anne ve babanın görüntüleri ayrı ayrı 

sunulur. Yaşar’ın oğullarından Halit, külüstür bir arabayı çalıştırmak için sürekli 

babasından maddi destek alır ama araba hep bozuk olduğu için babasının desteği işe 

yaramamaktadır. Melek’in büyük oğlu Ferit üniversite öğrencisi, henüz kendi 

mesleğini icra edemeyen bir gençtir ve fabrikatör Saim’in kızı Alev’e aşıktır. Saim, 

kızının Ferit ile görüşmesine ekonomik ve toplumsal gerekçelerle karşı çıkar. Ferit, 

Melek ile Yaşar’ın evlenmesinin ardından Yaşar’ın oğlu olarak bilineceğinden 

fabrikatör adamın işçi adamla işveren-işçi ilişkisi, Türk sinemasının klasik zıtlığı 

üzerinden kötü ve iyiyi sunar. Alev, babasından sevgi görmemiş ve ona sevgi 

vermeyen bir genç kızdır. Babası, sevgiyi baskı kurmak ve himaye altına almaktan 

ibaret saydığı için Alev sıcak aile ilişkisine olan hasretini Ferit’in ailesine girerek 

gidermeye çalışır. Alev, doğum gününde babasının ona kurduğu sofrayı ve aldığı son 

model arabayı görmezden gelerek Ferit’in verdiği bir dal gülü önemsemiştir. Araba 

da gül gibi kırmızıdır ama gül aşkı simgelerken araba nefreti simgelemektedir. 

“Benim senden istediğim bu değil, bir tatlı söz, bir sıcak bakış. Teşekkür 

etmeyeceğim” diyerek isyan eden genç kız, 1970’ler sinemasının bir yanda maddi 

gücü diğer yanda dayanışmayı tutan iyi-kötü zıtlığında tarafını seçmiştir. 

Melek Hanım Yaşar ile görüşmesinden önce çocuklarını evden göndermek 

ister. Hepsi harçlık istediği için çareyi onlara para vermekte bulur. Normal günlerde 

para verirken zorluk çeken, geçim sıkıntısını düşünen kadın o gün ilk kez kendi 

çıkarını düşünüp parasını verir. Çünkü Yaşar ile görüşmesi için çocukların evden 

gitmesi gereklidir. Çocuklarına evlenme kararını açıkladıktan sonra Yaşar ve 

oğulları, Melek’in evine taşınır. Konuşma sırasında evlenmesine karşı gelen 

çocuklarına başlarının çaresine bakmalarını söyleyen adamın sözlerine babalarından 

başka gelir kaynağı olmayan çocuklar olumlu dönüş yapar. Çocukların iknası da tıpkı 

Yaşar’ın Melek ile iş birliği yaptığı gibi, babalarıyla iş birliği yapılarak 

gerçekleşmiştir. Aynı durum Melek’in çocuklarını ikna edişinde de ortaya çıkar. 

Çocukların anneyle iş birliğinin temelinde, maddi kazanç getirmemeleri ve ev 

işlerinde yardım etmemelerinin devamlılığını ancak bir baba olursa sağlayacaklarını 



227 
 

bilmeleri yatar. İş birliğine dayalı başlayan evlilikte birbirini sorgusuz sualsiz 

onaylayan bir çift görülmektedir. Melek’in okuma yazma bilmediğini nikah 

masasında öğrenen Yaşar’ın şaşırmasına karşın itiraz etmediği gözlenir. Melek’in 

kendi çocuklarına zar zor yeten barınma alanını Yaşar’ın çocuklarıyla paylaşması da 

yapılan iş birliğine dahildir. Ne zamanki dış kaynaklı kötülüklerden korunmak için 

bir araya gelirler o zaman özgeciliğe daha fazla yaklaşırlar. Nitekim filmin sonunda 

özgeci kalkanla bencilliğin karşısında duran bir Yaşar Usta vardır. Bunun dışında 

filmde diğerkâmlığın izlerini diğer insanlar kanadında görmek mümkündür. Filmde 

Halit’in bozulduğu için itilmek zorunda kalan arabasını el birliğiyle itmeleri gibi 

birbirine destek olan aile bireylerinin izi sürülmektedir. Melek, eve yeni gelen aileye 

merhamet ve empati duygusuyla kapı açar. Yaşar’ın evlatlarını kendi çocukları gibi 

sahiplenir. Çocukların yeni ailevi düzenlerine alışması zaman alır. İlk ortak 

yemeklerinde tabakta kalan tek parça yemeği paylaşamayan çocuklara Melek, 

yiyeceği ikiye bölerek paylaşmayı, en önemlisi kardeş olmadan paylaşabilmeyi 

öğütlemiştir. Birbirine paylaşımcı yaklaşmaları için anne ve baba önce kendilerine, 

sosyal rolleri gereği çocukların gereksinim duymasını sağlayarak bir ihtiyaç çemberi 

çizer. Harçlık isteyenler babaya, ev işlerinde yardım isteyenler anneye muhtaçtır. 

Anne ve baba rolü, prososyal davranışlar için elzem olan sosyal öğrenme sürecinde 

eğitime başlamıştır. 

Yaşar Usta’nın iş yerinden arkadaşı Şener, Yaşar’dan evlenmek için eş adayı 

bumasını ister. Yaşar’ın Melek’in kızı Feride ile kendi iş arkadaşı Şener’in 

evlenmesine vesile olması komşuların yaptığı iyilik benzeridir. Çünkü Feride 

evlenme ümidiyle yaşayan ve yaşıtlarının evlenip kendinin evlenememesi yüzünden 

sıkıntılara düşen bir kadındır. Kardeşlerinin ona abla demesine bile siniri bozulan 

kadın, Şener ile evlenerek Yaşar’ın babalık gereği yaptığı karşılık beklenmeyen 

yardımdan faydalanmıştır. Zaten adama söylenen ilk baba deyiş de- Yaşar’ın böyle 

bir beklentisi yoktur- yapılan iyiliğin karşılığı şeklinde evden gelinlikle çıkarken 

olmuştur.  

Melek’in ailenin en küçük çocuğu olan Tuncay’ı okula kendisinin götürmek 

istediği, anne rolüne girdiği zaman karşılıksız bir iyilik hali görülür. Elbette Yaşar ile 

evlenmesi bir iş birliği ile başlamıştır fakat, ev işi dışında çocuklara ayrıca ilgi 



228 
 

göstermesi Melek’i özgeci yapar. Yaşar’ın da kendi çocukları dışında başka 

çocuklara karşı iyilik ederken empati kurarak baba rolü ile yaklaşması, merhametin 

açığa çıktığı özgeci bireyin niteliğidir. Akşam yemeği zamanı sofra kurmak isteyen 

anne ve babaya yardım etmekten uzak duran çocukları hoşgörü ile karşılayan Melek 

ve Yaşar vardır. Çocukların hiçbiri elindeki serveti (sevgi) kaybetme anına dek 

sorumluluk bilincine sahip değildir.  

Sorumluluk, özgeciliğin gelişmesi için son derece önemlidir. Yemek yerken 

suyu alan aile bireyleri gen aktarımına uygun işlerde bulunup, önce öz kardeşini 

düşünerek ona ikram eder. Ferit Ferdi’ye, Halit ise Ahmet’e yardım eder. Kendi 

genlerini kayırma yoluyla ayakta kalan türlerin yaşam mücadelesini hatırlatan bir 

sahnedir. Doğal seçilimde özgeci genlerin sadece akrabalar arasında işlerliğine 

değinirsek, burada başkalarına karşı bencil olan genlerin kendi içinde özgeci 

davranarak kendi grubuna fayda sağladığı ortaya çıkar. Ferit’in Halit’e karşı dışlayıcı 

ve yardımdan uzak tavrı, kendi genlerini korumak ve ilerletmek içindir. Ne zamanki 

grubuna saldırı farkedecek o zaman kan bütünlüğü yerine ortak yaşam alanını 

korumaya girişecek ve aile kavramına yeni manalar kazandıracaktır.  

Şener’in evlilik öncesi nişan koçu alıp Feride’ye getirmek istemesini annesi 

engellemiştir. Kayınvalide Hacer oğlunun herhangi bir kadınla evlenmesine razı 

değildir. Çocuğu üzerinde kurduğu hakimiyet, Şener’in kişilik gelişiminde edilgen 

duruşuna kadar yansımıştır. Şener’in koçun sadece bir parçasını bayramda getirmesi 

“Bizim Aile” bireylerinin yüzünü asmak yerine güldürmüştür. İyiliği ve iyi niyetle 

olaylara yaklaşmayı öğütleyen Melek ve Yaşar’ın yetiştirdiği çocuklar da Feride’nin 

kayınvalidesinin bu hareketine gülebilmiştir. Kadının göndermekten çekindiği koçun 

sadece bir parçası bile ailenin sofrasında paylaşmaya değer bir anı yaratmıştır. Hep 

birlikte oturdukları sofralarında maddi durumlarından dolayı kendileri alamadığı 

kurban etini paylaşmak, yarına saklamak yerine o anı beraberlikle yaşamak ailenin 

özetidir. Feride’nin evlenmesinin ardından kardeşlerin birbirine ilk yakınlık kuruşları 

aktarılır. Feride ilk kez kendisine “abla” diyenleri affetmiştir. Onun gidişinin 

ardından boş kalan odasını kapmaya çalışırlarken Ferdi’nin odayı almasını isteyen 

Melek’in çocuklarının yanında duran Yaşar, kendi çocuklarına “Dağdan gelip 



229 
 

bağdakini mi kovacaksınız” diyerek yanıt verir. Yaşar’ın adalet dağıtan modeli 

çocuklarının geri çekilmelerini ve düzenin korunmasını sağlar. 

Ferit’in Alev’in babası tarafından dövdürülmesinin ardından Ferit’e “Geçmiş 

olsun Ferit abi” diyen Tayfun ve “Elimizden bir şey gelirse yapalım abi” diyen 

Ahmet, aile içinde duygudaşlığın Feride’nin düğününden sonra ikinci adımını 

atmıştır. İlkel insanların avlanmak ve gruplarını dış tehlikelerden korumak için birlik 

olma halinin bir benzerinin görüldüğü dayanışma haline girerler. Kan bağı olmadan 

ortak düşmana karşı iş birliğiyle hareket ederler. Ancak bu sahnede iş birliğine henüz 

gelmeden yalnızca empati kurularak diğerinin iyiliğini gözetme hakimdir. Abisine 

yardım elini uzatan kişilerin duygudaşlıkla onay alma ve ahlaki olanı eyleme 

ihtimalleri yüksektir. Zaten duygudaşlık, özgecilik demek değildir, özgeciliğe imkan 

sağlayan duygu paylaşımıdır.  

Film boyunca gerek yardıma muhtaç kalınan durumlarda gerekse mutluluk 

anlarında duygudaşlık yaşanır. Nitekim duygudaşlık, illa mutsuz zamanları 

kapsayacak kadar dar çerçeveli değildir. Ferit’in Ahmet ve Tayfun’dan duyduğu 

çağrılara filmin teknik ve estetik öğeleri de karşılıksız kalmamaktadır. Tam duygusal 

bağ kurma anlarında duygusal müzik devreye girer ve Ferit’in üst açı ile yardıma 

muhtaç hali verilir. Karşıdakine hafif gülen gözlerle bakışı ve şaşkınlığının ifadesi 

olan ani baş kaldırma hareketi sıralanır. 

Görsel  11. Ferit’in kardeşlerinin yardım çağrısıyla karşılaşması 

 



230 
 

Alev, akşam Ferit’e kaçarak geldiği için ikili, Saim’den saklanmanın yolunu 

evlenmekte bulur. Yaşar’dan “Evlenene kadar Alev’in birkaç gün burada kalmasına 

müsaade eder misiniz?, Evlendikten sonra gideriz. Ben zaten sizin üzerinize yüküm, 

bir de onu bu eve getirmeye hakkım yok” diyen Ferit, Yaşar’dan “Ferit, oğlum gitmek 

ne demek. Ne şimdi ne de evlendikten sonra hiçbir yere gidemezsin. Burası senin 

evin. Alt tarafı sofraya bir tabak daha konulacak” yanıtını alır. Maddi durumu kötü 

olan, ay sonunu zor getiren ailenin sofrada bir tabağa daha yer vermesi ama Saim’in 

onca zenginliğine karşın yoksul aileye her yerde ket vurması iyi-kötü ekseninin 

çizilmesinde etken roldedir.  Yaşar, kapitalist sistemde kendini değiştirmeden kalan, 

maddiyata köle olmak yerine çevresindekilere yabancılaşmadan yaşayan insanın 

temsilidir. Yani o, üretim zincirinde bir makine değil, insan olarak kalandır.  

Saim’in Alev ve aynı anda parayı istemesi ama Yaşar ve ailesinin paradan 

farklı sevgiye dair manevi doyuma önem vermesi akla Schopenhauer’ın “İsteme ve 

Tasarım Olarak Dünya” kitabından şu alıntıyı getirir:  

“Her insan yaşamı, istek ile isteğe ulaşma arasında akar durur. İstek, doğası 

bakımından sancıdır; ona ulaşma hemen doygunluk üretir. İsteğin nesnesi yalnızca 

görünüşte bu nesneydi, ele geçirmek onun büyüsünü alır götürür; dilek, gereksinim 

yeni bir kılıkta yeniden ortaya çıkar. Bunlar yeniden ortaya çıkmazlarsa bunu 

pişmanlık, boşluk ve sıkıntı izler” (2021, s. 251). Saim’in doyumsuz tavrının 

durdurulması için filmin sonunu beklemek gerekecektir. İstencini reddeden “Bizim 

Aile” bireylerinin istekleri körelmiştir ve tatmin sağlamak hususunda sonsuz iyi 

oluşmuştur (Schopenhauer, 2017, s.36-40). 

 Yaşar Usta’nın işten çıkarılmasında parmağı olan Saim, Yaşar’a tazminatın 

verilmemesini emrettiğinden, aile maddi açıdan zor günlere girmiştir. Melek’e 

vaziyetin izahını “Emir büyük yerden geldi. Bizim gelinin babasından” diyerek yapan 

Yaşar, “Bizim yüzümüzden neler geldi başına” diyen karısına, “Sağlık olsun başka 

bir iş buluruz olur biter. Yalnız Ferit sebebini öğrenmesin, keyfi kaçar” cevabını 

verir. Görülmektedir ki, Yaşar özgeci bir yönelimle, Ferit’in iyiliği için işsiz kalma 

sebebinin arkasındaki olan biteni gizleme ereğindedir. Tuncay’ın konuşmaya şahit 

olması, olayın Ferit’in kulağına gitmesi demektir. Halit’in Alev’e düzeni bozduğunu 



231 
 

ima edercesine gelişen olayları anlatmasına şahit olunur. Vurucu etki anlarında (yeni 

bir haber alış) kullanılan duygusal müzik, ailenin zafer anlarının ifadesi olarak 

hızlandırılmış biçimde kullanılır. Filmin müziğinde sevinci de hüznü de belirtmek 

için aynı müzikten yararlanılır. Bu da ailenin acı ve mutlu günlerde değişmeden 

birbirine bağlı kalmasının yankısıdır. Müzik, ailenin her bir ferdinin notası haline 

geldiği ve nihayetinde bir çeşit duygunun aktarımı olduğu kuvvetli bağın karşılığıdır. 

Gruba sonradan katılan kişi yuva için tehdit gibi algılanır. İzleyici için özdeşleştirme 

unsuru olan müzik, filmde en etkili duygu aktarım araçlarından biridir. Melih Kibar’a 

ait olan “Bizim Aile” film müziğinin, filmin diğer teknik öğeleriyle bütünlük içinde 

değerlendirildiğinde hiçbir söz kullanılmamasına rağmen birlik ve beraberlikten 

beslendiği dile getirilmelidir. Ailenin yıkıldığı zamanlarda durağanlaşan, coşkulu 

zamanlarında onlarla birlikte yolculuk eden bir arkadaş gibi hızlı adımlarla 

yürüyerek ritmi takip eden bir müzik hakimdir.  

Ferit’in Yaşar ile karşılaşması, evden ayrılırlarsa düştükleri kötü durumdan 

kurtulacaklarını dile getirmesi üzerine Yaşar, içindeki iyi niyetin göstergesi olarak 

baba demesini beklemediğini, herhangi bir çıkar gözetmeden genç adamın iyiliğini 

istediğini ifade eder. Aynı durumu kendi yaşasa evden onu kovup kovmayacağını 

sorduğunda empati yaptırarak neden evden ayrılmamaları gerektiğinin altını çizer. 

Yaşar için birinin başına bir kötülük geldiğinde kaynağının ne ya da kim olduğu 

sorgulanmaksızın sadece çözüm odaklı ve iyi niyetli düşünce tarzı onları ayakta 

tutacaktır. Aile birliği bozulursa işte o zaman kaybetmiş sayılacaktır. Babalık görevi 

olarak çocuklarının sorumluluğunu üstlenmeyi kabullenen Yaşar, geleneksel Türk 

aile yapısına denk düşen rol bilinciyle hareket eder. Türk kültüründe 49  özellikle 

1970’li ve 1980’li yıllarda baba genellikle evin geçimini maddi açıdan sağlayan, 

manevi açıdan ise çocuklarını belirli kurallar çerçevesinde birleştiren güç demektir. 

Yaşar’ın kurmak istediği düzen tamı tamına budur. 

                                                           
49 Günümüzde kadın-erkek arası iş bölümü ev içinde değişime uğramış, babalar artık ev içinde çocuk 

bakımında anneye daha çok katkı sağlar hale gelmiştir. Cinse bağlı stereotipler azalmış, çocukların 

eski kuşağa nazaran babaya -anne kadar değilse de- bağlılığı artmıştır. Bütün bunlar annenin çalışma 

şartları ile birlikte işleyen babanın eğitim seviyesindeki artışla mümkündür (Kara, Çetinkaya,2019, s. 

202-204). 



232 
 

Bu filmdeki aşk ilişkisi özgeci değerlendirmeye alındığında, Ferit’in duygusal 

çıkarı özgeci bakıştan ayrı bir yere konulabilir. Fakat, ne zamanki Ferit, Alev ile 

birlik olup ailesinin iyiliği için Alev’i babasına teslim etmeyi göze almıştır, o zaman 

özgeci eyleme yaklaşmıştır. Alev’in ise başta kendi ailesinden göremediği şefkatli ve 

sıcak ortamla onu buluşturduğu için Ferit’e bağlanması baz alındığında, özgeci değil 

karşılıklılık odaklı konuya yaklaştığı tespit edilir. Sonradan karşılıklılık devam 

ederken fedakârlık yapmaya başlayan Alev, o insanlar için babasını karşısına almış 

hatta sokakta yatmayı göze almıştır. Onu özgeci eyleme yaklaştıran olay, baba evine 

dönüp aşkından vazgeçtiği zaman gelişir. Alev o saatten itibaren ne aşkından aldığı 

duygusal bağı ne de yuva hasretini dindirdiği aile ortamını istememiş, hepsinden iyi 

insanlar için vazgeçmiştir. Saim Bey’in Yaşar Usta’yı işten çıkarıp evlerine el 

koyduğu vakit, ona kucak açan insanları ortada bırakmak istemeyen Alev, Ferit ile 

evlenmesine ve ailenin bireyi olmasına rağmen aşkından uzaklaşır. Alev’in gidişinin 

ardından evlerine kavuşan insanların, evi almaktan daha öte, üst seviyede kazançlara 

ulaştığı söylenebilir.  

Alev ve Ferit’in yaşadığı ikilemde, özgeciliğe dair araştırmalarda tercih 

edilen mahkum ikilemine değinmek gerekir. Ferit ve Alev, Saim’e teslim 

olmadıklarında aileleri evsiz ve işsiz kalacaktır. Alev baba evine gittiğinde ise aile 

belki evine ve işine kavuşacaktır ama Ferit’e olan sevgisinden dolayı ruhsal bir çöküş 

yaşayacaktır. Saim’in ikna olmasını imkansız saydıklarından iki açıdan da kazançlı 

çıkmaları pek olası değildir. En az yıkımla kurtulmak amacıyla, bunun da 

duygusallıktan ziyade hayati gereksinimleri içeren ekonomik bedel olduğu 

varsayıldığında teslimiyette çareyi bulmuşlardır. Filmin sonunda iki tarafın kazandığı 

yöntem, istencini dizginleyip duygudaşlığa kapı açınca gelişmiştir. 

Ailede diğer çocukların çeşitli sorunları baş gösterir. Feride ve Şener,  

Hacer’in söylemlerine dayanamayıp Yaşar’ın evine gelerek, bozulmayan tek yuvanın 

ve sığınılacak tek yerin “Bizim Aile”nin evi olduğunu göstermiştir. Hacer, yalnız 

kalınca af dilemeye gelir ve iyiliğin safına geçer. Çünkü filmin yıkılmaz kinini finale 

dek Saim taşıyacaktır. Geleneksel aile düzeninin düşmanı Saim’den başkası değildir. 

Hacer kahramanın önüne çıkan küçük bir pürüzdür ama aşılmıştır. İşsizliğin 

ardındaki gün, çocukların hiçbiri babadan harçlık almamıştır. Bugüne dek 



233 
 

öğrendikleri fedakârlık örneklerini hayatlarında aktive etme zamanları gelmiştir. 

Ahmet’in transfer olunca kazandığı parayı babasına götürmesiyle Yaşar “Evlat 

parasına hiç alışmamışım” diyerek sevinci ve hüznü aynı anda tadar. Küçük çocuk 

Tuncay’ın anneler günü için Melek’e çiçek getirmesi, başarılı bir ebeveynin 

ödülüdür. O güne kadar yapılan tüm iyilikler beklentisi yokken ödüllendirilmiştir. 

Tayfun, çalışmaya başlamış ve eve alışveriş yapmıştır. Yaşar “Bizim çocuklara bir 

hal oldu hanım” sözüyle yaşanan dönüşümü anlatırken, Melek “Büyüdüler Yaşar 

Bey, büyüdüler” diyerek sorumluluk almak için belli bir olgunluğa eriştiklerini ifade 

eder. 

Mutlu anlarının bozulması, evi boşaltmaları için gelen memurların zili 

çalması üzerine gerçekleşir. Ev sahipleri Ferit ve Ferdi başta olmak üzere gelen 

memurları gönderince polisler gelir. Ferit’in memurlara karşı gelmesi üzerine 

karakola alınmasına Halit “Bırakın kardeşimi” diyerek isyan eder. Biyolojik olarak 

kan bağı bulunmayan iki gencin birbirine karşı gruptan gelen düzenlerinin 

bozulmasına sebebiyet veren insanlara birlikte direndiği gözlemlenir. Onların da 

karakola alınması, akla Farabi’nin fazıl topluluğunu getirmektedir (2001, s.79,80). 

Onun toplu halde yaşamaya mecbur olan insan düşüncesi, adaleti arkada 

bırakmaksızın iş birliği içinde yaşamaya devam eder. Sevgilerinin kurduğu yuvayı 

adalet ile güçlendiren “Bizim Aile” bireyleri, memurlara adaletsiz davrandıkları, 

başkasının çıkarını gözeten kanunsuz iş yaptıkları gerekçesiyle karşı gelir. Soy 

dayanışmasının yerini herkesin bir kabul edildiği aile dayanışması almıştır.  

Adaleti iş birliğinin bir ön adımı gibi gören Sofistlerden Protagoras (Cevizci, 

2020, s.65,66), büyük ihtimalle Bizim Aile bireylerini, hem farklı kültürel geçmişe 

ve karakteristik özelliğe sahip hem de  barış içinde yaşamayı becerdikleri için- 

kısacası ölçülü kalabildikleri için- takdir ederdi. Ailenin evlerinden atılmasının 

ardından, maddiyatın kölesi olmayan insanlar, sokakta geceyi geçirir. Evlerindeki 

düzeni bozmadan hayatlarına devam ederler. Ta ki Alev ve Ferit aşklarından 

vazgeçip ailenin diğer bireyleri için fedakârlık edene dek sıkıntı çekerler.  

 

 



234 
 

Görsel  12:Aile fertlerinin güne dışarıda başlaması  

 

Melek’in kahve koyduğu, babanın kara kara düşündüğü, Ferit ile Alev’in son 

kez sarıldığını sandığı bu karede, Türk aile motiflerine dair pek çok aktarım yer alır. 

Türk kahvesinin kocaya ikramı, çocuklara sabah işe gitmeden çay koyulması 

bunlardan birkaçıdır. Gruba aidiyet bağlamında kültürel kodların açılımı öneme 

sahiptir. Melek, evsiz kaldıkları halde ev işlerine devam eder. Bir önceki günle bu 

güne aynı muameleyi gösteren anne ve babanın yıkılmayan tavrı, çocukları da 

kuvvetlendirmiştir. Ferit’in Saim’e sevdiği kadını teslim etmesinde ailesinden aldığı 

gücün etkisi vardır. Herkes birbirini korumaya eğilimlidir. Yaşar, “Böyle günde işe 

mi gidilir” diyen çocuğuna “Asıl böyle günde gidilir oğlum. Ne olmuş yani evden 

atıldıysak. Daha iyi ya yavrum asıl şimdi daha güçlü olmamız lazım. İşimize dört elle 

sarılmamız lazım. Bize kötülük edenlere mağlup edilmeyeceğimizi ancak böyle 

anlatabiliriz” diyerek yenilginin pes etmek olduğunu anlatır. “Bizden biri” olanlara 

aşılanmaya çalışılan “bizim dışımızdaki”lerin bize zarar veremeyeceği, bize biri 

zarar verecekse bunun ancak kendimiz olacağının altı çizilir. Babasının evine giden 

Alev her zaman kazanacağını iddia eden babasına kızını kaybettiği yönünde rest 

çeker. Saim’in “Ben kaybetmem” sözünün arka perdesinde Alev’i tekrar görmenin 

ötesinde bir duygunun yattığı ortaya çıkar. O, aslında rekabet ettiği Yaşar ve ailesine 

herhangi bir sebepten mağlup olmak istememiştir. Kızını nesneleştirerek yarışa dahil 

eden adam, kumarda para kaybeden bir kişi gibi bocalayarak ne için çalıştığını 

unutmuştur. Ona ahlaki değerlerini, babalık vazifesini ve duygusunu hatırlatacak şey, 

başta Alev’in sonra da Yaşar’ın ders verici konuşmasıdır. 



235 
 

Yaşar Usta, Alev’i kızı yerine koyup Saim’in ofisine gider ve adama hesap 

sorar. Çünkü Yaşar için yıkımın sevgi noksanlığından ileri gelmesi daha zordur. Her 

şeyi kaybedebilir evin babası ama aralarındaki bağı kaybetmeye niyeti yoktur. 

İkilemi ortadan kaldıracak konuşmayı Saim’in yüzüne karşı yapar. Yaşar, filmin 

ardından günümüzde bile hatırlanan repliğini o an ortaya atmıştır: “Anlamıyor musun 

beyim bu çocuklar birbirini seviyor. Ama ben boşuna konuşuyorum, sevgiyi 

tanımayan adama sevgiyi anlatmaya çalışıyorum. Sen büyük patron milyarder, para 

babası, fabrikalar sahibi Saim bey sen mi büyüksün?. Hayır ben büyüğüm, ben Yaşar 

Usta”.  Onun “Ne oğluma, ne de gelinime hiçbir şey yapamayacaksın, yıkmayacaksın 

bizi çünkü biz birbirimize parayla pulla değil, sevgiyle bağlıyız. Dokunma aileme, 

dokunma çocuklarıma. Eğer onların kılına bile zarar gelirse ben, ömründe bir 

karıncayı bile incitmeyen Yaşar Usta, hiç düşünmeden çeker vururum seni” sözü 

filmin özetidir.  

Tablo6: Bizim Aile Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Düşünsel Altyapı 

Yaşar İş birliği, Yardımlaşma, 

Dayanışma, Empati, Fedakârlık,   

Özveri, Sorumluluk 

Schopenhauer (İsteme) 

Hamilton (Akraba 

seçilimi) 

Protagoras (Ölçülülük) 

 

 

Melek İş birliği, Yardımlaşma, 

Dayanışma, Sorumluluk, Empati, 

Fedakârlık, Özveri 

Komşular Özgecilik, Yardımlaşma 

Çocuklar Sorumluluk, Dayanışma, 

Yardımlaşma, Fedakârlık 

Saim Bencillik, Açgözlülük 

 

Filmde özdeşleştirme unsuru olarak geleneksel Türk aile motifleri 

kullanılmıştır. Milli ve dini kimliklerin dağıtımında tercih edilen unsurlar çoğunlukla 

karakterlere sempati kazandıran niteliktedir. Bizimle aynı düşünen, aynı dine mensup 

yahut aynı giyinen insanlarla yakınlık kurmamıza benzer bir dizayn vardır. 



236 
 

Özdeşleştirmede yararlanılan babanın ve annenin fedakârlığı, çocukların sonradan 

ailesi için sorumluluk alması en sonunda mutluluğa ket vuran taşların yoldan 

kaldırılması önemli gereçlerdir. Yaşar Usta’nın Türk aile yapısındaki baba 

figüründen esinlenen korumacı özelliği, annenin ise sorunlarla baş etmede yol 

göstericiliği bunlara örnektir. Kardeşlerin dayanışmasının aktarımında özellikle 

oyuncuların dönem gereği önemli isimler olmasına dikkat edilmiştir. Tarık Akan’ın 

çoğunlukla yakışıklı ve asi hali, Halit Akçatepe’nin uyum sağlayan ve afacan hali, 

Ayşen Gruda’nın alıngan ama iyi kalpli hali filmlerde izleyenlerin önceden aşinalık 

yaşadığı hususlardır. Bunlara bir de konuların aile sıcaklığını empoze eden yanı 

eklenince dönem filmleri içinde sinemaya aile veya komşularla gitmek için uygun bir 

filmdir denilebilir. Aynı zamanda filmin sonunda masumun, özgeciliğin, iyi niyetin 

ve dayanışmanın en önemlisi de çatışmanın çözümlenip aşkın kazandığı filmde, 

mutlu son kullanılarak özdeşleştirmenin yönünü tayin etme etkili kılınmıştır. Saim’in 

paranın gücünden ziyade sevginin gücünü kabul ettiği sahnede Alev’i “Bizim 

Aile”ye teslim edişi, özgeciliğin zaferi ile filmin bitişidir. Saim’in Alev’i bırakmasını 

özgeci olarak yorumlamak, kendi çıkarından vazgeçerek Alev’in mutluluğu için 

karşılıksız bir adım atmasına bakılırsa mümkündür. Kendi çocuğunun iyiliğini 

istediği şeklinde ya da bir gün kızının onu affetmesine dönük kendi çıkarını gözettiği 

biçimde yorumlanırsa özgeci kategoriden uzaktır ama aileye yaptığı fedakârlık 

çerçevesinde değerlendirilirse özgeciliğe yatkınlık söz konusudur. Elbette çocukların 

muradına ermesi yolunda Saim böyle bir düşmanlığı göstermeseydi ortada 

özgecilikten bahsedilecek çok malzeme kalmayabilirdi. En azından çocuğunun 

evlenmesi için bir babanın yalnızca konuya şahitlik etmesi özgeci değerlendirmeye 

alınmayabilirdi. Fakat aşılması gereken yolların ardından böyle bir davranış 

değişikliği olunca özgecilikten bahsetmek mümkün olabilmiştir. Filmin sonunda 

birbirine slow motion fakat, temposu hızlı ve neşeli müzikle ile sarılan çiftin 

durumundaki tezatlık, kötülüğü alt eden iyiliğin, çoğu zaman gerçek hayatın aksine 

parayı alt eden sevginin göstergesidir. Ayrıca, ara ara donmuş kare tekniğinin 

kullanılması, zamanın durmasının, mutlu anlarda hapsolunmasının bir çeşit 

aktarımıdır. Anlaşılır ki, bu insanları hiçbir şey yıkamaz ve o evin içine kötü niyetli 

hiçbir şey, zaman bile, giremez.  



237 
 

3.7.5. Dolap Beygiri Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Atıf Yılmaz tarafından yönetilen 1982 yapımı filmin senaristi Atıf Yılmaz ve 

Suphi Tekniker’dir. Tayini İstanbul’a çıkan ve dürüst bir memur olan Ali’nin (İlyas 

Salman), ablası Hacer (Ayşen Gruda) ve dolandırıcı eniştesi Yakup (Şener Şen)’un 

yanına taşınmasıyla yaşadıkları aktarılır. Ali, eniştesinin yalanlarına ve çevrenin 

bozuk düzenine karşı duruş sergileyerek aşık olduğu kadınla bir hayat kurmaya 

çalışır. Memuriyetinin son bulması ile genç adam, seyyar satıcılık gibi mesleklerde 

yer almış fakat başarılı olamamıştır. Bir gün yolda bulduğu yüklü miktardaki parayı 

sahibine teslim etmek istemesi üzerine hayatı tepetaklak olan Ali, her ne kadar 

belalardan kendini kurtarsa da eniştesinin dertlerinden kurtulamamıştır. Ali’nin 

başına türlü işler açan eniştesinin filmin sonunda sahte cenaze gerçekleştirmesinin 

üstüne Ali tarafından yeniden affedilişi özgeci perspektiften sunulmaktadır. 

Film, köyde çobanlık yaparken kaval çalan bir adamın görüntüsüyle başlar. 

Kaval çalma, çobanlık, yeşil alan, otlayan koyunlar masumiyetin simgesi olarak 

kullanılmıştır. Ali’ye memur olduğuna dair müjdeli haberi getiren kardeşi, zarfı 

vermeden karşılık olarak para ister. Filmin daha başında Ali’nin gideceği yer ile ilgili 

mutluluğun parayla geleceğinin mesajı çocuğun müjdeli haber için aldığı parayla 

verilmiştir. Ali, kazandığı memurluk mertebesi için İstanbul’a evli ablasının evine 

taşınmak üzere yola çıkar. Otobüse binmeden hemen evvel babasının ve çevresinin 

nasihatindeki rüşvetten ve haramdan uzak durma söylemleri dikkat çekmektedir. 

Çünkü sosyal öğrenme kuramına göre değerlendirildiğinde, Ali’nin dürüst olması 

doğup büyüdüğü çevreye bağlanmıştır. Hatta incelenen filmlerin bir kısmında 

görüldüğü üzere burada da Rousseau’nun kötülükten arınmış doğa durumunu görmek 



238 
 

mümkündür. Ali, iyiliğin temsilcisi olarak kötülerin arasına karışacaktır. Doğanın 

masum yanından koparak, şehirde birbirinin kuyusunu kazan insanlar zincirinde 

boğulacaktır.  

Ali’yi yolcu eden iyi niyetli insanların çaldığı davul ve zurna sesinin ardından 

eniştesinin dolandırıcılığın aracı olarak kullandığı damga sesine geçilir. Yakup, 

camiye yapılan hayır işlerinden (cami yaptırma derneği) kendine kâr sağlamak için 

sahte fiş doldurmaktadır. Yakup’un yeğeni Ayşe ise ev işlerinde her şeye koşturan, 

kadın-erkek ilişkilerinde ataerkil baskınlığın altında en çok ezilen kadındır. Eril 

tahakkümün baskın olduğu yıllarda kadının da kadına iş yüklediği Hacer’in Ayşe’yi 

çıkarına dönük kullandığı dikkat çeker. Karakterlerin tanıtıldığı bu sekansta Hacer’in 

kardeşi Ali’den farkı görülmektedir. Aynı aileye mensup olmalarına rağmen Hacer 

insanı araçsallaştırmaya ve emek vermediği işlerin karşılığını almaya yatkındır. Şehir 

yaşamı ile eşinin kişiliği Hacer’in çıkarcı olmasında büyük rol oynamıştır. Aynı 

zamanda Hacer’in Ali ile annelerinin ayrı olması, özgeci genlerin farklı olmasını 

açıklamaktadır. 

Ali, elinde köyünden getirdiği kuzusuyla ablasının kapısını çalar ve Ayşe ile 

karşılaşır. Ona karşı duygusal bir ilgi duymuştur. Ali, karşılıksız evde oturmayı 

reddeder ve ablasına kira vermek ister. Ablası şaşırınca eniştesi de mecbur kalarak 

kirayı istemez. Eniştesi ve ablası okumanın Ali’nin aklına iyi gelmediği kanısına 

varıp gülerler. Yakup, “Sen bu akılla gidersen kayınço…Ne  demişler bedava sirke 

baldan tatlıdır. E biz sana bedava bal veriyoruz…”. Hak yemek istemeyen Ali, kendi 

yaptığı karşılıksız iyilikleri bir kenara bırakarak insanların karşılıksız iyiliklerini 

reddetmiştir. Ali, karşılıklı özgeciliğe karşı değildir. İnsanlara karşılıksız iyilik 

yapabilecek kapasitede olsa da kendisi yapılan iyiliğe karşılık vermek ister. Bu 

durum onun iş birliğine yatkın olduğunun göstergesidir.  Enişte Yakup, memuriyetin 

rüşvetle çalıştığını ima ederken Ali, herhangi bir kötü niyetin farkında bile değildir. 

Onun geldiği yerde (köy yaşamı) insanlar hak yemediği için genç adam rüşvete aşina 

değildir.  

Sabah erkenden kalkar ve tam saatinde işe gider. Gittiğinde ise karşısında 

pijamayla kapı açan adamı, önceki günden dağınık kalan masaları görür, sinirlenir. 



239 
 

Onun görev bilinci ile yaptığı kızgın çıkışı, muhasebe müdür yardımcısı olduğunu 

belirtmesine rağmen, odacı tarafından müfettişliğe layık görülerek gerçek pozisyonu 

göz ardı edilir. Yani, her şey o kadar denetimden ırak, olması gerekenden uzak 

işlemiştir ki o güne dek, gerekeni yerine getiren birisi denk gelince bu durum 

diğerleri tarafından yadsınmıştır. İzleyenlerin özdeşleşme yaşayacağı biçimde ahlak 

terazisinde yer alan Ali, kötülüğün kalabalığına rağmen izleyici tarafından ağırlığı 

kendine çeker. 

Meslek mensubu kişi işine bağlı olarak aldığı sorumluluk ile kendi çıkarının 

haricinde müşterilerin, toplumun hatta devletin çıkarını gözetmektedir. 

Sorumluluğun farkında olunarak gerçekleştirilen davranışlar doğru şekilde 

uygulandığında toplumsal çıkarlar bireysel çıkarların bir adım önüne geçerek 

toplumsal refah yükselir. Tüm bunlar istikrarın siyasette ve iktisadi alanda 

yaşanmasını sağlar (İşgüden&Çabuk, 2006, s. 61). Ali’nin çalışkanlığı ve dürüstlüğü 

arkadaşları tarafından hatta müdürü tarafından düzen bozucu bir tavır olarak 

tanımlanır. İş başında yürürlüğe aykırı diyerek çay içmeyen genç memur Ali, 

diğerlerinin aksine rüşvete oldukça olumsuz yaklaşır. İşini hızlıca yaptırmak isteyen 

zengin bir adam, Ali’ye dosya arasında para uzatınca Ali’nin sesini yükseltmesiyle 

yanıtını alır. Herkes genç memuru sırf temsil ettiği doğruluk, dürüstlük yanlısı 

davranışlardan dolayı ötekileştirir. Rüşvet, karşılıklı yarar sağlamaya kapı açarken 

Ali, devletten aldığı maaşı görevi karşılığında hakettiği olarak görür ve başka bir 

yarar istemez. O sadece karşı tarafın işlerini adaletle, görevi gereği yapmak 

istemiştir. O, haksız çıkarın önünü tıkamış, sağlayacağı maddi çıkarı ileride elde 

edeceği “onurlu vatandaş” kalıbına sığan manevi çıkardan üstün tutmamıştır. 

Değerlerinden vazgeçmemesi, yer aldığı topluma ve devlete saygısı dikkat 

çekmektedir. Burada Ali’ye ilgiyi kaydıran mesele, ondan başka kimsenin onun gibi 

düşünmemesidir. Şehir hayatının yozlaştırdığı kültürel yapı içinde herkesin bakış 

açısı rüşveti meşrulaştıran insan düşüncesinde eritilmiştir. Eritmenin getirdiği 

harmanlanma ile öylesine iç içe geçmiştir ki geleneksel değerler ve ahlaki düzen 

adeta yolsuzluğa, ahlaksızlığa dönüşürken kimse tarafından fark edilmeksizin kirli 

bir su gibi içeri sızmıştır. Su ile ilk kez tanışan bir bebeğin kirli ve temiz ayrımına 

varması ne kadar zorsa, düzensizliğe alışanlar için düzenin o olmadığını kavramak o 



240 
 

kadar zorlaşmıştır. Seksenlerin gerek siyasi istikrarsızlık gerekse ekonomik 

bunalımdan çıkmak isteyen karamsar insanları çoğu gelişmekte olan ülkelerde 

rastlanabileceği gibi bu tarz eğilimde olmuştur. Elbette sinemanın anlatmaya çalıştığı 

şeyler ile gerçek hayatın eleştirisini yapmak hedeflenmemektedir. Fakat, yine de o 

dönemin toplumsal ve politik yapısı birtakım usulleri etkilemiştir. Dönemin göç 

unsuru eklenince Ali aidiyet duygusundan yoksun kalmıştır. Seksen darbesinin 

ardından gelen toplumun pek çok alanındaki bunalım, kitleleri olumsuz yönde 

etkilerken, yaşanan değişimlere ayak uydurmak zorlaşmıştır. Eğitim ve çalışma 

hayatı, kılık kıyafet değişimi dahil birçok simgesel unsur yılların rüzgarına kapılmış 

ve yön değiştirmiştir. Ali’nin memur olduğunu öğrendiğinde ilk yaptığı şeyin kıyafet 

değiştirmek olduğu gibi her şey kılık değiştirmeye başlamıştır. Gerek toplumda 

gerekse ona ayna tutan sinema sanatında kolektiflikten bireyselliğe doğru güçlü 

adımlarla ilerlenmiştir. Özgeciliğin övülen özellikleri azalarak bencilliğe değer 

atfedildiği film boyunca gözlenir. Bu durum -Ali’nin doğruyu sunduğunun bilincinde 

kalınarak izlenme gerektirir- toplumsal ve ahlaki düzenin bir tür eleştirisi 

olduğundan dönem gereği komedi sinemasının gücündeki eleştiri imkanından 

yararlanılmıştır. Komedinin önemli isimlerinden Şener Şen, İlyas Salman, Ayşen 

Gruda, yolsuzluğa bir eleştiri getirirken aynı zamanda güldürerek izler kitlenin 

noksan kalan özverili yanına dur demek istemiştir. Şener Şen, oynadığı çoğu filmde 

halkın seveceği özelliklerle bezenen kötü kişiyi canlandırır. Herkesin içinde bir 

yandan iyi bir yandan da kötüyü barındırdığını ima edercesine gri alanları kendine 

mesken edinerek sempatik düzeyde rolünü oynar. İnsanlar onun kötü olduğunu bilir 

ama ondan nefret de etmez. Dolayısıyla komedi için denilebilir ki kötünün eleştirisini 

yaparken insanın hatalar yapabilen karmaşık varlıksal bünyesini, düşündürücü  bir 

eğlencelikle sunar. Filmin dram türü ile birlikte işleyişi Ali’nin çilelerini aktarırken 

yardımcı olacaktır. Şener Şen’in kurnazlığı canlandırdığı rollerde genellikle 

kullandığı bıyığı, Chaplin’den alınmış gibidir. “Zalim ve yalancı insanlara duyulan 

öfkenin onlara gülerek atılmasının en iyi örneklerindendir” (Özçelik, 2017, s.69). 

Scoganmillo’ya göre (2005, s.40); Şener Şen’in canlandırdığı karakterler kötülük 

yaptığında dahi bu bir nedene dayandırılır. Şen, kötülüğün rezilliğini komikliklerle 

gün yüzüne çıkaran, bunu ise silikleştirerek yahut abartarak yapan kişidir. O, yaptığı 



241 
 

işte kötülüğü savunmaz, insanlıktan ileri gelen kusurları ve hatalı olabilme ihtimalini 

taşlama yoluyla izleyenlere aktarır. 

Görsel  13:Ali’nin Ayşe’ye köyden getirdiği kavalı çalması 

 

Toplumsal güldürü içine giren film, dürüst, küçük bir memurun hayatı 

üzerinden toplumsal aksaklıkları aktarır (Onaran, 1995, s.16). Bu aksaklıklardan biri 

dinin yanlış yorumlara dayalı olarak algılanmasından kaynaklanır. Camiden para 

aklama için faydalanan Ali’nin müdürü ve Yakup, ortaya çıkan dedikoduların üstünü 

örtmek için kurban kesmeyi düşünür. İnsanların ilahi olana inancını düzenbazlıkta 

kullanan şahıslar, kötülüğün doğrudan temsilidir. Ayşe ile iletişim kuran Ali, iktisat 

mezunu olarak çobanlık yapmasının çelişkili olduğunu düşünen kıza kaval çalar ve 

köyünü sevmesinin sebebini “kendinle baş başa kalırsın, düşünürsün”e dayandırır. 

Doğa, zararsız olan, iyi kalan ve en nihayetinde varılması gereken yerdir. Ali’nin 

babasının oğlunu okumaya yönlendirmesi ise, tıpkı “Hepimiz Kardeşiz” filminin 

Nazlı Anası gibi ön yargıların yıkılmasına şahitlik edilen anlar sunar. İlim ve bilgiye 

ulaşım gücüne aile içi eğitimle özendirileceği aktarılır. Şehir yaşamında bize tanıtılan 

kişiler içinde Ali’nin dürüstlüğüne bakılırsa, kaval sesine gelen kuzu misali 

insanların kaval sesine, yani köye gitmeden özgeci yaşaması zor görünmektedir. 

Kavalın anlamsal gölgesinde denilebilir ki, şehir yaşamının kavalı para ve mertebe 

iken, köy yaşamının kavalı doğruluk ve ahlaktır.  

Yakup ile Müdür’ün kahvehanede konuşmaları “Bu kadar da namuslu 

olunmaz ki canım haksız mıyım Allah aşkına” şeklindedir. Yakup, Müdür’ün parayı 

ortak hesaba atmak istemesi üzerine aklına kaçma planını getirir. Hırsızlığı Ali’ye 



242 
 

açıklamak istemeyince Yakup ve ailesi gece kan davasından kaçtıklarını belirterek 

evi boşaltır. Ali ve Ayşe evde yalnız kaldıkları için ev sahibi evli olmayan gençlere 

“ahlaksız” yaftalaması yapar. Buna sinirlenen Ali ve Ayşe toplum baskısına yenik 

düşerek evlenmek zorunda kalır. Birbirlerine karşı sevgi duymaya oluşmaya 

başlarlar. Nitekim aile kurumunu kutsallaştırmak adına Ali ve Ayşe’nin mecbur 

kalmasalar bile evlenecekleri ama mecbur kalınca işlemi hızlandırdıkları sergilenir. 

Evlilik, toplumsal düzenin kuruluşunda önemli bir inşadır. Evliliği çocukla devam 

ettirmek ise geleneksel aile kurumuna yatkınlığa işarettir. Ali’nin işten “dairemizin 

çalışma düzenine uyamadığınız için” gerekçesiyle, esas olarak dürüstlüğü sebebiyle 

iş arkadaşları tarafından kötü gösterilip kovulmasının ardından genç çift enişte ve 

ablasının yeni evlerine taşınır. Başta Ali’nin ahlaki duruşundan dolayı yanında onu 

istemeyen Yakup, Hacer’in Ayşe’den çocuk bakımı ve ev işleri konusunda 

faydalanacağı için gelmelerini istemesi üzerine genç çifti yanlarına çağırır.  

Yakup’un gün sonunda kazandığı parayı saydırdığı oğlunun, parayı çaldığını 

fark etmesi ile aile içi kültürel eğitimin öneminin bir kez daha altı çizilir. Ali ve Ayşe 

geldiklerinde Ali’yi Yakup’un dolandırıcı olmadığına yönelik ikna etmeye çalışan 

Hacer  “Şu surata bak hele şu saflığa. Yüzüne söylemek gibi olmasın ama enişten 

dünyanın en iyi yürekli adamlarından biridir. Bu surattan dolandırıcı çıkar mı be?” 

cümlesini kurar. Yukarıda bahsedilen Chaplin benzeri muzip duruşun komedi için 

zıtlık oluşturup güldürmesi amaçlanmıştır. Komedide kişinin görünüşü ve onun 

hakkında söylenenlerin veya kişinin yaptıklarının uyuşmaması komiğe kapı açan bir 

malzeme sunar. Burada da Ali’nin okumuş, kültürlü yanı ama saf hali, Yakup’un 

muhafazakar görünmeye çalışan yanı ile dolandırıcı hali zıtlık yaratarak komiğe 

imkan tanımıştır.  

Ali, muhasebeci olmak için iş başvurusuna gittiğinde, işverenin vergi 

ödememek için hesap yapmasını istediği muhasebeci modeli, Ali’ye ters gelir. Vergi 

vermekten kaçınan adamın vicdan muhasebesini nasıl yapacağına hayret ederek 

bakan Ali, işi alamaz ve kovulur. “Hırsızlık, uğursuzluk daha zor zannederdim 

namuslu olmak daha zormuş” diyen Ali, gazetede gördüğü belediye memurluğu 

ilanına başvurur. Başvuruların çokluğu sebebiyle mülakatın spor salonunda 

yapılması gazetelerde haber olunca eniştesi ve ablası katılanlara “enayi” yakıştırması 



243 
 

yaparak alay eder. İnsanların memur olma, düzenli para kazanma isteği, cahil ve hak 

yiyerek para kazanan kesim tarafından komik bulunur. Ali’nin söylemlere alınması 

ile odadan çıkışı, koridordaki çocukların “bul karayı al parayı” oyunu oynamasıyla 

art arda verilir. Çocuk yaşta İstanbul gibi büyük bir şehirde ayakta kalmanın yolunun 

insanları kandırmaktan geçtiğini öğrenen masum çocuklar, psikoanalitik kuram 

bağlamında incelendiğinde, kumar, kolay yoldan haksız kazanç sağlama gibi gereçler 

içselleştirildiği için suç ve utanç duygusundan noksan büyüyecektir. Yani Comte 

izinde düşünürsek, insan diğerleriyle yaşamaya adapte, bencillikten uzak bir varlıksa 

da, psikoanalitik kuramcıların anne ve babaya biçtiği örnek olma rolü özgecilikte 

değer atfeder. Yakup’un çocukları babalarından para çalmayı ve emekle para 

kazanmak yerine göz yanıltıcı oyunlarla para kazanmayı örnek almaya başlamıştır. 

Çocuk, gruplar içinde ilk olarak kullandığı sembolleri ve geliştirdikleri benlik 

bilincini aileden alır. İleride erişecekleri toplumsal statü de aile birliğince belirlenir 

(İzci &Mazman, 2021, s.155). 

Yakup, komşusu Rıfkı’ya kendine iyi davranmadığı için sinirlenir ve karısı 

tarafından terk edilerek Libya’ya giden Rıfkı’nın evini komşusundan habersizce Ali 

ve Ayşe’ye kiralar. Yakup evsiz kalıp kendilerine mahçup olan yeğeni ve kaynına 

hem ona emanet edilmeyen evi verir hem de yeğeninden evin kirası karşılığında 

bilezik alır. Yakup, bencilliğin filmdeki en önemli temsilcisidir. Film boyunca 

modern yaşamın çatıştığı geleneksel değerler Ali ile Yakup izinden sürülmektedir. 

Yakup bencil, Ali özgeci olandır. Bencilin ailesi bencil, özgecinin ailesi özgecidir. 

Burada grupları ayrı ayrı değerlendirmekte fayda görülmektedir. Çünkü özgeci 

genlerin kendilerinden fedakârlık ederek pek çok şeyi kaybetmelerine rağmen zaferi 

kazandığı teorisiden hareket edildiğinde filmin sonu beklenilenden biraz farklı olur.  

Ali, iş ararken karşısına çıkan insanlardan devamlı memurluk yapacağına, 

hıyar satmasının daha mantıklı olduğunu duyar. Gittiği manavda, çalışan adamın 

mimarlık diplomasını kasanın üzerinde görünce işin aslını soran Ali, adamdan 

insanların utanması amacıyla belgeyi oraya koyduğu cevabını alır. Adamın hıyar 

satsa memurluktan daha iyi şartlarda olacağını duyması üzerine Ali adama seyyar 

arabayı nereden bulacağını sorar. Adam, Ali’nin istemesi halinde arabayı temin 

edeceğini söyler. Ali’nin evine giderken kıravatını çıkarması, özgürlüğünü ilan 



244 
 

etmesinin göstergesidir. Bağımsız, kendi işine kendi karar veren, kimseden emir 

almadan yaşamak isteyen bir adamın ilk adımları, kamera tarafından takibe alınır. 

Salatalıkların bulunduğu “Diplomalı Hıyarcı” yazısının yer aldığı arabanın çekimine 

geçilir. Ali, yolsuzluğa ve rüşvete göz yummanın yalnızca kapalı kapılar ardında 

yapıldığını sanarak hata ettiğini anlar. Çünkü satıcılık yaparken de zabıtaya rüşvet 

vermediği için ilk başta ortamda ötekileştirilir. Ali, film boyunca izleyenlere madun 

kişi örneğini gösterir. Tahakküm altında onu ötekileştiren pratiklere karşı sürekli 

aldığı tavır susturulmasıyla son bulur. Ötekileştirilmesi ve madunlaştırılması farklı 

gruplarca belirlenir (Ege, 2020, s.54). Kimliği ve düşünceleri egemen ideoloji 

tarafından bastırılan Ali, düzensizliği düzen sayan kişiler tarafından susturulmuş 

adeta tehdit unsuru olarak algılanmıştır. Kısacası genelin çıkarına yönelik söylem ve 

faaliyette bulunmadığı için madunlaştırılmıştır. 

 Eşinden ne iş yaptığını başta saklayan Ali’nin gerçekleri gün yüzüne çıkar. 

Ayşe, zabıtanın Ali’ye ait olan tezgahı dağıttığını görünce her şeyi anlamıştır. Ali ve 

Ayşe zabıtanın ezdiği salatalıkların yanında birbirine sarılarak teselli olur. Vergi 

vermeyi ahlaki ilkelerle yaşadığı ve okuduğu bölüm itibariyle bildiği için Ali’nin 

seyyar satıcılık yapması çelişki doğurur. Ancak, cezayı hakettiğinin farkındadır. 

Okumuş da olsa şehir hayatı içinde farklı bir düzen için cahildir. Ceza kesmenin, 

nimetleri ezmekten daha üstün bir davranış olduğunun farkında olan Ali, en büyük 

teselliyi Ayşe’den görür. Ali ile Ayşe’nin üst açı ile kalabalıklar içinde birbirine 

sarıldığı sahne dayanak olarak birbirini seçen iki insanın yalnızlığına vurgu yapar. 

Ali’ye başkasının evini kiralayan Yakup, bir kere daha genç çifti 

dolandırmıştır. Ancak, gerçeklerin su yüzüne çıkması Ali’de nefrete ve intikam 

almaya dönüşmemiştir. Ali bir gün çaresiz düşünceler içinde yolda yürürken zengin 

bir adamın düşürdüğü para dolu zarfı bulur. Eve götürdüğünde başta eniştesi olmak 

üzere ablası ve hatta eşi tarafından zarftaki parayı sahiplenme yönünde yönlendirilir. 

Tüm baskıya rağmen dürüst adam parayı sahibine ulaştırır. Hatta eniştesi ilk başta 

herkesi kandırıp paranın kendinin olduğunu iddia eder fakat, Ali hakikati su yüzüne 

çıkarır. Burada Durkheim’ın mekanik ve organik toplumundaki farklılığından 

bahsetmek yerinde olacaktır. Mekanik dayanışmadan organik dayanışmaya geçişte 

beliren anomi Ali’nin geldiği şehirde yaşadıklarına örnektir. Ekonomi anomi haline 



245 
 

gelmiştir, daha büyük bir doyuma kavuşma arzusu sonsuz bir “susamışlık” söz 

konusudur. Tüm bunlar manevi bitkinlik, kaygı ve hüzün yaratmaktadır. Durkheim 

için bireysel mutluluğu oluşturan toplumsal kuraldır (Can, 2004, s.98). 

Görsel  14:Ali’nin çevresinin para için tartışması 

 

Ali herhangi bir karşılık beklememesine karşın zarfı teslim etmesinin 

karşılığını yeni bir iş olarak alır. Adamların teklif ettiği para yerine Ali, alnının 

teriyle çalışarak para kazanmayı yeğlemiştir. Girdiği işte başarılı olan Ali’nin eniştesi 

yakasını bırakmaz ve ablasıyla iş aradığına yönelik Ali’ye haber salar. Ali, bir 

merhamet örneği daha göstererek Yakup’u işe aldırır. Özgeciliğin fazlasının kişi 

hayatında zararlı olduğu daha önceden belirtilmiştir. Ali, kendinden fazla 

harcamanın, kendi kaynağından tüketmenin karşılığını zarar olarak alacaktır. 

Yakup’un yeni girdiği işte kaçakçılık olaylarına karışarak Ali’nin başını derse 

sokması bunun bir örneğidir. Ali, bu kez Yakup yüzünden (aslında kendi iradesiyle 

eylediği fazla özgecil duruştan), hapishaneye girer. Genç adam hapishaneden çıkana 

kadar Yakup zenginleşir ve aslında Ali’nin ulaştığı başarının kaynağını kendisi 

olarak sunar.  

Yakup, dolandırıcı olduğu diğer insanlar tarafından anlaşıldığında, kendinin 

öldüğüne insanları inandırmak için sahte cenaze düzenler. Karısı Hacer’in uzaktan 

gördüğü Yakup’un yanına gitmesi ile gerçek gün yüzüne çıkar. Ancak filmin 

özgeciliğin özdeşleştirmede ters etki yaratması için kullanılan en önemli unsuru sona 

saklanmıştır. İzleyenler özgeci biriyle özdeşleşecekse, bu genellikle özgecinin 

yaptığı topluma hizmet bağlamında ya da ahlaki duruşta gerçekleşir. Ancak Ali’nin 



246 
 

filmin sonunda Yakup’u sırtında taşıdığı sahnede özdeşleşme yerine duyguların alt 

üst edilmesi, kötüye sempatik yaklaşım ve iyilikten uzak durulmasına yönelik 

izlenimler sunulur. Bir yanda masumiyetin ve vicdanın sembolü olarak Kuran-ı 

Kerim okuma sesleri gelirken diğer yanda Yakup’un kendisinin sahte cenazesinden 

eşi Hacer’i uzaktan çağırdığı görülür. Hacer’in başka yere gittiğini fark eden Ali 

eniştesiyle karşılaşma ihtimaline karşın yanında taşıdığı silahını Yakup’u öldürmek 

için havaya kaldırır. Ama bu kez o silah öldürücü şekilde patlamaz ve bir “Kibar 

Feyzo” nun ağasından aldığı ölüm intikamı gerçekleşmez. İzleyenleri katharsise 

ulaştıracak şeyin Yakup’un teslim edilmesi ya da bertaraf edilmesi olduğu 

düşünülürse, bu kez iyinin kazanmadığı, bencilliğin kazandığı söylenmelidir.  

Görsel  15:Ali’nin yaralanan Yakup’u sırtında taşıması 

 

Şimdiye kadar incelenen tüm filmlerde kötüyü yenen bir özgeci kişi, iyilik 

hali varken bu kez kötülüğe galip gelen bir özgeci kişi vardır. Seksenlerin siyasi, 

toplumsal ve ekonomik hatlarının insanların bencil çizgilerini de belirginleştirdiği 

gözlemlenmektedir.  

Güldürü filmlerine hakim olan geleneksel tiyatro etkisi iyi-kötü tip 

oluşturmada önem arz etmektedir. Salman ve Şen’in oynadığı çoğu film Hacivat-

Karagöz tiplerini andırmaktadır. Dolap Beygiri bu filmlerden biridir. Saflığı, 

sezgileriyle hareket etmeyi karşılayan Karagöz İlyas Salman’a, bilgiçliği karşılayan 

Hacivat ise Şener Şen’e işaret eder. Filmin sonu da “onlar erdi muradına biz 



247 
 

düşünelim hele” şeklinde biterek Hacivat-Karagöz’ün bitiş ayrımına benzetilebilir 

(Uluyağcı, 1996, s.93).  

Tablo 7: Dolap Beygiri Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Düşünsel Altyapı 

Ali Sorumluluk, Dürüstlük, 

Özveri, Özgecilik, Fedakarlık 

Rousseau (Doğa durumu) 

Hobbes (Bencil insan) 

Nietzsche (İdeal köle) 

Comte (Eğitimin önemi) 

Durkheim (Toplumsal yapı) 

Yakup Bencillik, Dolandırıcılık 

Abla Bencillik, Araçsallaştırma 

Ayşe Dayanışma, Yardımlaşma 

Müdür Bencillik, Liyakatsizlik 

 

Yakup yalnızca Ali’yi değil eşini ve çocuklarını da kandırarak yalnız kendi 

çıkarını (gen odaklı bakmaksızın) düşünmüştür. Onu kendini sevme dışında bencil 

yapan ise etrafını insanların zarar görmesi pahasına kendi çıkarı için kullanmasıdır. 

Eşi Hacer de ondan farklı değildir. Onu öldürmeyi istemesi saf dışı kalmasından, 

yaşamasını istemesi ise yeniden kendine yarar sağlamasındandır. Ali, Yakup’a birkaç 

el yaralayıcı şekilde ateş ettikten sonra “Ömrümde hep sırtımda taşıdım sizin 

gibileri” der. Yakup ise gülerek “Yahu kayınço sizin gibi beygirler olmasa bizim 

halimiz nice olur” diye cevap verir. Görüldüğü üzere, özgeci birey binek hayvanı, 

bencil birey ise sırtında taşınan insan konumuna yükseltilmiştir. Film, özgeciliğin 

işlemediği bir sosyal düzenin, insanların birbirinin kuyusunu kazdığı yerde elinde 

kürek tutmayanın saflıktan ziyade enayi olduğunun ifadesidir. Doğal özgür insan, 

zenginlerin ortak fayda güderek kendi statüsünü garanti etmek suretiyle sahte 

sözleşme ile kurduğu uygar toplumla beraber toplumsal köleye dönüşmüştür 

(Ağaoğulları, 2015, s.576,579). Ali, şehir hayatında kendinin de kabul ettiği üzere 

köle kalmaya devam edecektir. Ali’nin özgecilikten vazgeçmeden “enayi” olduğunu 

kabul edercesine eniştesini sırtında taşıması kendinin kaybetmesine rağmen 

özgeciliğin kazanması manasına gelmektedir. Özgeci birey merhametinden, 

iyilikseverliğinden ödün vermemiştir. Ali filmin sonunda eniştesini kendine muhtaç 

durumda bırakır. Ancak, Yakup’un onun merhametine olan ihtiyacından yararlanıp 



248 
 

üstünlük kazanacakken, onu sırtında taşıyarak bencilin kazandığı eski düzene geri 

dönmeyi kabul etmiş sayılır. Nietzsche penceresinden irdelendiğinde Ali, güçlü kişi 

olmaktan uzak bir özelliktedir. Çünkü genç adam kendinden bir şeyler katarak iyiliğe 

yöneldiği için ahlaksızca eylemiştir. Nietzsche (2010, s.244,248), özgeci insanı ideal 

köle saymaktadır. Ona göre acıyarak karşı tarafa yapılan iyilik kendine yapılan iyilik 

gibidir. O halde Ali’nin kendine iyilik etmiş olma ihtimali söz konusudur. En 

azından kendinden kaynak tüketmesine rağmen özgeciliğini kurtarmıştır. İçinde yer 

aldığı sistemin özgeciyi köle konumuna düşürdüğü filmde, özgeci birey halinden 

memnun olmamasına karşın düzene direnmekten vazgeçmiş gibi görünmektedir. 

3.7.6. Namuslu Filminin Özgecilik Bağlamında Çözümlenmesi 

 

Ertem Eğilmez’in yönettiği 1985 yapımı film Başar Sabuncu tarafından 

kaleme alınmıştır. Ali Rıza (Şener Şen) adındaki dürüst bir mutemetin çalışırken 

büyük meblağda parayı hırsızlara çaldırması üzerine çevresi tarafından yüceltilmesi 

işlenir. Hırsız olduğu düşünülüğünde çevresinden saygı gören adam masumiyeti 

kanıtlandığında aşağılanmıştır. Ancak Ali Rıza hırsız sanılarak saygı görmesine 

tahammül edemediğinden çevresinden intikam almaya karar verir. Namuslu, Ertem 

Eğilmez’in popüler sinemanın devam şartlarına uyan yaklaşımı ve Başar 

Sabuncu’nun toplumsal gerçekçi bakışının ortak noktada birleşmesiyle oluşur. 

Namuslu, döneminin toplumsal yapısını ve hakim liberal iktisadi uygulamaları 

sıradan birey üzerinde yozlaşmaya sebep olan kusurlu tarafları güldürü ile verir. 

Şener Şen bu filmde ne yapacağı tam kestirilemeyen bir insanı oynar. Kestirilemez 

çünkü, önceki filmlerde kurnaz tiplemelerle bağdaştırılmış bir isimdir (Kırel, 2010). 

Scognamillo’ya göre (2005, s.57,60), Ali Rıza “benim memurum işini bilir”ciliğin 



249 
 

hakim olduğu zamanlara uyumsuz bir misal teşkil etmektedir. “Namuslu, Şen’in 

yorumladığı anti-kahramanlar galerisinde ilk majör örnektir”.   

Film iş yerine giden adamın geldiğini umursamadan yüzüne doğru paspas 

çırpan görevlinin görüntüsüyle başlar. İlk sahneden itibaren kirli dünyanın kapıları 

Ali Rıza’nın anlayışına zıtlık oluşturan biçimde açılmıştır. Çünkü o, şapkasını 

kendine doğru paspas çırpan adama bile çıkararak saygısını göstermiştir. Ali Rıza’ya 

dair yaşanan hayal kırıklığı, geçmişteki görüntülerin doğru insanı temsili ama 

şimdiki zamanda verilen seslendirme ile yanlış insan olmanın karşılığı olarak 

aktarılır. Giriş sekansında başta olmak üzere verilen “Namusluymuş meğer 

namussuz” cümlesi, günümüzde dahi güldürürken düşündüren bir yapıda 

uyumsuzluk barındırır. “Dolap Beygiri”nin Alisi gibi çalışkanlığı ve dürüstlüğü iş 

arkadaşları tarafından tuhaf karşılanıp alay konusu edilen adam, Şener Şen’dir. Yani, 

bir önceki filmde dürüst memurla alay eden Yakup eniştedir.  

Ali Rıza’ya çay ikram eden arkadaşının ikramcı tavrından ofisin çaycısı 

hoşlanmamıştır. Kahraman için her insan ve her köşe bir korunaksız alan gibidir. 

Ofisteki diğer çalışan, bir vatandaştan işini yapması karşılığı rüşvet alır. Ali Rıza’nın 

arkadaşına uyarıcı gözlerle bakması üzerine adam “Niye öyle kötü baktın. Herkes bir 

yolunu bulup geçinip gidiyor işte. Bir memur maaşına kalacak olsak…” ifadesini 

kullanır. Görüldüğü üzere Dolap Beygiri’nin düzensizliği düzen sayan, rüşveti 

normalleştiren insanları bu filmde de hakimdir. Ali Rıza’nın önemli anlarda ve 

ansızın hapşırma gibi bir rahatsızlığı vardır. Onun bu düzene alerjisi vardır demek 

yanlış bir yorum olmayacaktır. Çünkü adam ilerleyen zamanlarda bu özelliğinden bir 

şekilde arınacaktır. 

Gönül isimli çalışanın işlerini, kendi işlerine ek olarak yapması için 

görevlendirilen Ali Rıza, müdür ile kadını iş yerinde uygunsuz vaziyette yakalar. 

Kapıyı yeniden çalarak içeri girmesinin istenmesi üzerine hiçbir şey olmamış gibi 

davranan müdür adamın yaptığı işleri Gönül yapmış gibi kadına teşekkür eder. 

Haklının hakkının verilmediği bu sahne, emek hırsızlığının açık seçik yapılmasıdır. 

Mutemetin (Ali Rıza) oda arkadaşının pahalı olan sigarayı ikram ederek akıl çelmeye 

çalışması, hırsızlığı övülecek bir eylem gibi aktarması kahramanın filmin sonunda 



250 
 

varacağı yere işarettir. Çevresinde Ali Rıza ile aynı düşünen bir kişi bile yoktur. 

Komşusundan ödünç aldıkları süpürgeyi teslim etmeye gittiğinde kapıya elinde 

yiyeceklerle gelen adamın yine hırsızlığa özendirici söylemleri dikkat çekmektedir. 

Üstelik adamın karısının kapıyı bakımlı ve güler yüzlü açarken Ali Rıza’nın karısının 

kapıyı asık suratlı açması hırsızlığın ödülünü açıkça göstermektedir. Hacı Bey 

dedikleri dinin temsili bir kişi dahi el altından para saklamaya olumsuz 

bakmamaktadır. Çöpü boşaltan Ali Rıza, kapıcının görevini devralmış, görev 

bilincinin yok oluşunu kabullenmiştir. Evin çocuğu dayısının “okulu boşver” sözünü 

dinleyerek babasının hiçbir sözünü dikkate almamaktadır. Ataerkil kodlar bir tek 

evin babası için geçerli değildir. Çalışma hayatında olan odur fakat evde sözü 

dinlenmeyerek çalışan yine odur. Dayının ve diğer erkeklerin eril düzende yeri eskisi 

gibi sağlamdır. Ali Rıza farklı bir dünyanın içinde birden belirivermiş gibi peş peşe 

dürüstlük karşıtı ve bencil insanların içine düşmüştür. Oturdukları evin kiraya 

verilmesi üzerine herkes ona iyice yüz çevirir ve Ali Rıza, üst açı ile yaşadığı tüm 

yenilgileri sineye çekercesine tek bir umut ışığının göstergesi olan tavandaki ışığın 

yansımasıyla masaya oturur. Sorgu masasında yer alır gibi tüm olanların sorgusunu 

kendi içinde yapar. Kültürel normların evin çocuğuna aktarımı, babaya değil anneye 

ve dayıya olan benzerliği, dürüst ve sorumluk sahibi bireyin son örneğini Ali Rıza 

gibi algılatmaktadır. Ali Rıza’nın çevresinde, Schopenhauer’un (2017, s.36-40), 

kendi mutluluğundan başkasınınkini önemsemeyen insanlara bencil dediğine yakışır 

biçimde diğerlerini gereksiz gören bir kitle yer almaktadır. Filmde özgeciliğe 

yatkınlık gösteren yardımlaşma eğilimi yalnızca çıkar üzerine kurulur. Bir tek 

arkadaşının ona çay ikram etmesi çıkar gözetmeksizin yapılmıştır. Kaldı ki o 

yardımın ardından hırsızlık olayı baş gösterince aynı arkadaş Ali Rıza’nın karşı 

safında yer alacak ve kendi çıkarını gözetecektir. İnsanların tamamı, adamın oğlu 

bile çıkarı olmadan babasına yanaşmamakta, elindeki kovayı dahi almamaktadır. Eşi 

cinsel ilişkiyi reddetmekte, esnaf mal satmamakta ve iş yeri arkadaşları rüşvetten 

uzak kaldığı için onu dışlamaktadır. Adile Naşit’in diğer pek çok filmde aşina olunan 

sevimli fedakâr anne rolü bile tepetaklak olan düzene ayak uydurarak dönüşüm 

geçirmiş, paradan başka gözü bir şey görmeyen açgözlü bir kadın belirmiştir.   



251 
 

Ali Rıza, bencil ve pragmatist insanların bezediği bir çember içinde abluka 

altına alınan, onlara rağmen duruşundan uzun müddet ödün vermeyen adamdır. 

Özgecilik bazlı değerlendirildiğinde Ali Rıza’nın karşılık beklemeden iyilik yaptığını 

söylemek hatalı olacaktır. Eşine, oğluna karşı böylesi bir davranış sergilemektedir 

fakat onun da çıkarsız olduğunu belirtmek pek mümkün değildir. Nitekim özgecilik 

akraba seçilimi ve grup seçilimi gibi kuramsal temelde irdelenen bir konudur. 

Açıklamak gerekir ki Ali Rıza özgeciliğe tam uymadığı halde ona oldukça temas 

eden birtakım niteliklere sahiptir. Sorumluluk alma (iş ve aile içi), empati kurma 

(vatandaş ile ve evladının geleceği için oğluyla), dürüstlük, yardımlaşma 

(komşusunun eşyasını taşıma, başkasının görevini yapma), adaletli olma (sınıf ayrımı 

gözetmeme, rüşvetten uzak kalma), özverili olma gibi özellikler onu özgeciliğe en 

fazla yaklaştıran öğelerdir. Ayrıca onun karşısına bu tarz eylemleri yapabileceği bir 

imkân insanların aşırılığı yüzünden pek çıkmamıştır. 

Görev bilincinden noksan insanların etrafta kol gezdiği filmde kapıcının 

yerine çöp atan adam, görev gereği bir tek kendinin çalıştığının farkındadır. Eve 

ziyarete gelen kayınbiraderi, annesine hal hatır sorar. Kadın memnuniyetsiz cevaplar 

verdiğinde oğlunun getirdiği lokumları oldukça sevinçle karşılar. Para, her kılıkta 

insan hayatına nüksetmiştir. Bu bazı zamanlar yiyecektir bazen kıdem, başka zaman 

kıyafettir. Eniştesinin alkol içmek istemesi üzerine Mustafa (kayınbirader), kendi 

faydasını gözeterek marketten birkaç içecek ve yiyecek aldırır. Çıkarı ise yeğenini 

yanında çalıştırmak için Ali Rıza’dan izin almaktır.   

Ali Rıza, bankadan başkasına ait olan paraları çeker ve çantaya sığmayanları 

ceketinin cebine koyar. Çıkışta iki hırsız tarafından çantasının çalınması üzerine 

cebinden çıkardığı silahla ateş eder fakat hırsızlar çoktan gitmiştir. Perişan olan adam 

iş yerine gitmeden evvel arkadaşını (Remzi) arar. İlk andan itibaren adama 

inanmayan çevresi kendine paradan pay çıkarmak için ortada bir yalan varmış gibi 

doğru yaratmaya çalışır. Doğrunun ve yanlışın ne olduğu öylesine göreceli hale 

gelmiştir ki aradaki çizgi silikleşmiş, doğru yalan, yalan ise doğrunun yerini almıştır. 

Kahramanın bu hali, Baudrillard’ın (2018, s.15) simüle etmekten kastettiğini 

anımsatır gibidir. Özellikle hırsız olmadığına insanları inandıramayınca gerçekten 

hırsız gibi davranması hatta en nihayetinde hırsız olması buna benzetilebilir. Filmin 



252 
 

sonunda da izleneceği üzere herkesin layık gördüğü yalan Ali Rıza’nın doğrusu 

haline gelmiştir.  

İş yerine vardığında olayın inandırıcılığı için kendine pay almak isteyen tüm 

çıkarcı insanlar bir hikaye uydurur. Müdürü Ali Rıza’nın dövüldüğü hikayesini 

gerçekçi kılmak için gerçekten adamı döver. Genel müdür silahla Ali Rıza’yı vurur 

ve hastanelik eder. Bankada bir kısım banknotu cebine alması sebebiyle mutemetin 

suçlanması haklılığa dayandırılmıştır. Komedinin zihinde çelişki yaratan “mış 

gibi”liğe imkan tanıyan özelliği burada görülmektedir. Kişinin başına türlü olayların 

gelmesi için yanılgıların olması, uyumsuzluğun birbirini seyretmesi bir kartopu gibi 

yapılan yanlışları çoğaltarak komiğin malzemelerine olanak sağlar. Bir yanlış 

anlaşılma ve ardından gelen yalanlar silsilesi Ali Rıza’nın durumu kabullenip 

yanlışın ta kendisi olmasıyla son bulacaktır. 

Hırsızlık olayından sonra iş yerine koşarak gelen adam, arkadaşları tarafından 

hırsızlığı kendi yapmış gibi lanse edilir. Remzi, Ali Rıza’nın kıyafetlerini yırtar ve 

“Yoksa kim inanır paraları çaldırdığına” der. Gerçek bir olayın gerçek dışılığı ancak 

sahte olayın gerçek “miş gibi”liği dönemin siyasi ve toplumsal güvensizlik ortamının 

yansımasıdır. Şirketteki müdürlerin ve yetkililerin hepsi polisleri ikna etmek için 

masum adama ayrı bir şiddet gösterir. Çünkü insanlar Ali Rıza’ya göre, paralarını 

çaldırmayacak kadar gözü açık olacak ki, mağdur adamın iki kişinin hırsızlık 

yaptığını söylemesi bile belli ki yeterli olmayacaktır. İş yerindeki her üst kademe 

teker teker Ali Rıza’dan çalındığına inandıkları paradan pay almak için yardım 

davranışında bulunur. Ancak bu yardım teselli etmek, su ikram etmek ya da 

bilinçlendirmek adına yapılmamıştır. Tüm yardım hareketleri, başta şiddete bağlı 

olmak üzere, bencillik kaynaklı maddi çıkar gözetilerek yapılmıştır. Ali Rıza’nın 

polise erkenden haber etmek yerine iş yerine haber etmesi çevresinin hırsızlık 

hikayesini onların nazarında mantık düzlemine oturtmaya yetmiştir. Adamın 

gerçekten korkabileceği kimsenin aklına gelmemiştir.  

 

 



253 
 

Görsel  16: Ali Rıza herkes tarafından suçlanır 

 

Apartmanın kapıcısı Hacı Bey ile konuşurken Ali Rıza’nın hırsızlık yaptığını 

nasıl anladığını “Çöp tenekesini oğlanın eline tutuşturduğunda anlamıştım. Yoksa ne 

haddine” cümlesiyle açıklar. Yani baba olarak adamın çocuğundan yardım istemesi 

bile tuhaf ve hadsizce bir eylem gibi karşılanır. Çocuğundan esnafına herkes 

bencillik çatısı altında her hakkı iddia edebilirken, namuslu dedikleri dürüst ve 

sorumlu insanın hiçbir olumlu şey haddi değildir. Ali Rıza, kendine tanıdık gelmeyen 

bir evrende, yararcılığın yükselinmesi gereken bir mertebe gibi lanse edildiği bir 

çevrede tek başına hayatta kalma mücadelesi verir. “Mahallenin medar-ı iftiharı” 

yazılı pankartlarla karşılanan mutemet, insanların onu havaya kaldırarak taşıması ve 

ardından kurban kesilmesine şahit olur. Esnaflardan bazıları kendi arasında 

düzenlemeyi yapan kişiyle ilgili “Yağcı pezevenk, paraya bir başına konmaya niyetli 

anlaşılan” cümlesini kurar. Yanındaki ise “Avucunu yalar” diyerek yapılan etkinliğin 

ve Ali Rıza’yı kahraman ilan etmenin gerekçesini sunar. İslami göstergelerin filmde 

kullanıldığı ama bunların amacından ayrı işlediği gözlemlenmektedir. Bayrak asmak, 

kurban kesmek gibi milli ve manevi değerler göz boyamak için kullanılmış, kültürün 

en anlamlı unsurlarının dahi anlamından uzaklaştırılmaya çalışıldığının altı 

çizilmiştir. Ancak Ali Rıza durumun farkında değildir, gerçekten mazlumun yanında 

olunduğunu düşünerek yanılgıya varır. Komedi için yararlanılan en önemli öğelerden 

biri de bu kısımda devreye girmektedir. İnsanların çok ani ve eskiye nazaran zıtlıkta 

tam bir dönüşüm yaşaması gülüncün etkisini artırmak adına kullanılmıştır. Eskiden 

(yalnızca bir gün önce) ona yüz çeviren, ona iş buyuran, onu hor gören insanların 



254 
 

hepsi peşinde pervane olmuştur. Maddi gücün yerine geçecek herhangi bir yetkinlik 

kalmamıştır.  

Kayınbiraderin yeğeni için okutmama kararı alma çabası geri adım atılarak 

okutmaya meyil eder hale gelmiştir. “Okusun da adam olsun babası gibi, bizim gibi 

eşek olmasın” sözünden de anlaşılacağı üzere öyle bir hırsızlığı yapmak ancak 

okumanın getirdiği zekadan kaynaklanır algısı uyandırılır. Ardından kayınvalide Ali 

Rıza’ya kefen parasını çıkarıp verir. Bu yardım hareketi de diğerleri gibi çıkar 

gözterilerek yapılmış bencil eyleme dahildir. Kadın, kaz gelecek yerden tavuğu 

esirgemez ve açıkça “biz senin sayende daha ne günler göreceğiz inşallah” diyerek 

çalınan paraların aklandığı zamanın gelmesini ümit eder. Kızıyla birlikte olmak 

isteyen damadını bir önceki gün ırz düşmanı ilan eden kadın artık kızına kocasının 

dediklerini yapması yönünde tavsiyede bulunur. Esnaf alışverişten “Günü gelince 

ödeşmek” kaydıyla para almamıştır.  

Görsel  17: Ali Rıza’nın “Mahallenin Medar-ı İftiharı İlanı 

 

Özgeciliğin kuramsal araştırmasında görüleceği üzere, bir gün ödemek 

kaydıyla yapılan yardım hilecilerin (sapkınların) ortaya çıkmasına sebep olabilir. Ali 

Rıza kendilerinin ilan ettiği hırsız olarak, yapılan yardımların karşılığını vermek 

yerine onların yolundan gidip gerçekten hırsız olacaktır. Herkes “Ben senin sırtını 

kaşıyım, sen de benim sırtımı kaşı” (Trivers, 2002) düşüncesiyle, “Bugün bana yarın 

sana”ya uyan hareketlerde bulunur. Nitekim Ali Rıza, akraba seçilimi kuramının ya 

da grup seçilimi kuramının katkısını kendi nezdinde görmemiştir. Kendi geninden 

olan evladından bile fedakârlık örneği bulamamıştır. Tüm bunlar ayrı bir de dolaylı 



255 
 

karşılıklılık vardır ki akraba olmayanların yaptığı fedakârlık eylemlerinde bu bir 

sebebe dayandırılır. Bunlardan ilki saygı artması ikincisi ödüllendirme üçüncüsü ise 

güvenli ortamdır (Teehan, 2010). Ali Rıza’nın çevresindeki insanlar paradan pay 

alarak ödüllendirilme beklentisiyle masum adama yardım etmektedir. 

Filmdeki kişilerin kapitalist sistemin vaadleri ile zenginlik hayali kurdukları 

söylenebilir. Herkes bir şekilde hayatını değiştirme, kapitalizmin zengine verdiği 

değerle beraber değer kazanma umudunu içinde taşır. Dönem politikalarının da 

getirdiği özgürleşme hareketleri ev halkında çocuğun davranışlarına bile yansımıştır. 

Ali Rıza bu aşırı özgürlük ve zengin olma hırsının içinde aidiyet duygusunu yitirmiş 

ve Durkheim'ın anomisini anımsatan bir konuma geçmiştir. Seksenlerde yaşanan 

toplumsal ve ekonomik kriz, gözlerin paraya çevrilmesine tanıklık ettirirken bir 

yandan da kişilerin özgürleşmede aşırılığa kaçarak bireysel çizgide bir gruba ait 

olmaktan uzak yaşamasına neden olmuştur. Yaşanan  toplumsal parçalanmalar ve 

dayanışmadan yoksunluk içinde birey, Ali Rıza’nın  filmin sonunda yaptığı “madem 

yalnızım o halde güle güle” ye doğru evrilmiştir. Kapitalist düzende insanın zihnine 

paran varsa sen bir değersin işlendiği için Ali Rıza, kendi değerini bulma yolunda 

bencilliğe adım atmayı tercih etmiştir. 

Hırsız olduğu düşünülerek ödüllendirilen adam, eşi ile cinsel birliktelik yaşar, 

esnaf tarafından alkışlanır, kıdemi yükselir, “Çalmadım, soyuldum, herkes duysun 

böyle itibar bana gerekmez ben hırsız değilim, boşuna heveslenmeyin kırk para yok 

bende” dese de kimseyi inandıramaz. Nitekim bir gün karşılığını vermesi hususunda 

etraftakilerin verdiği paralar Ali Rıza’nın canına tak edip camdan isyan ederek 

bağırdığı sırada cebinden dökülünce, herkesin onun yaptığına dair inancı daha da 

artar. “Çal, sana helaldir ağabey” diyen esnaf durumu örnek davranış olarak 

algılamıştır. Ali Rıza, tüm olanların ardından “Evet, evet ben hırsızım” diyerek 

dönüştüğü adamın ilanını yapmıştır.  

 

 

 



256 
 

Görsel 18: Ali Rıza’nın dönüşüme karar veriş anı 

 

Her olayın peşi sıra geldiği filmde ertesi gün Ali Rıza, siyah takımını 

çıkarmış, açık renk takımı giymiş, dönüştüğü karakterin kıyafetine kadar “o kişi” 

olmuştur. Kirlenecek diye korktuğundan kolluk taktığı koyu renkli kıyafetinin yerine 

kirlenmesinden asla korkmadığı açık renkli ceketi giymiştir. Çünkü artık bilir ki 

kirlenen kıyafet değil zihniyettir. Saygıdan herkese çıkardığı şapkasını tamamen 

bırakarak etrafındakilere tokat atan bir adam haline gelmiştir. İş kurma bahanesiyle 

çevresindeki herkesten paraları aklayınca geri vereceği yalanıyla borç alır. Ali Rıza 

herkesi dolandırarak ertesi gün bir gemiye binip yalnızlaştığı, bencil insanların 

yanından kendi de bencilleşerek ayrılmak üzere yola çıkmıştır. Onu durdurmaya 

çalışan insanlar payını alamadığı hayat nimetlerinden caymadan açgözlülüğe ve hırsa 

devam ederek denize düşmüştür. Ali Rıza’nın tatile uygun kıyafeti ile rahat tavırları 

ise dönüştüğü ve dönüşmekten memnun kaldığı insanın aktarımını vermektedir. 

Filmdeki tüm bireyleri psikolojik egoizmin izinde saymak olasıdır. Çünkü 

hepsi arzu ettiği yaşama kavuşmak için tüm imkânları zorlamaktadır. Bu hususta 

özgecilik değilse bile yaptıkları iyilik benzeri hareketlerde (örneğin; kapkaç 

olayından sonra destek olmak) hep kendilerinin payına düşecek katkıyı 

düşünmüşlerdir. Ancak bu insanlar doğası gereği egoisttir. Ali Rıza’nın doğasından 

kaynaklanmayan davranış modeli onlarda vardır. Elbette çevre faktörü, dönemin 

sancılarının kişiyi şekillendirmesi işlenmiştir fakat doğaya nükseden bir bencillik ve 

yararcılıktan bahsetmek gerekmektedir. Doğaları öylesine biçimlenmiştir ki Ali Rıza 



257 
 

onlara aykırı ve düzeltilmesi gereken bir hastalık gibi yansımıştır. Kişiler egoizm 

parantezinde incelendiğinde, psikolojik kabulün arkasından normatif ve etik 

egoizmin geldiği gözlemlenir. Normatif egoizmde (Sarp, 156, s.2024), insan 

doğasına dikkat kesilmek yerine yalnızca kendini çıkarını düşünen bireyin kendi 

refahına dönük uygulamasını etik bulmaya başlar. İnsan iyiliği için ne sebep olursa 

olsun çabalarsa etik egoizme yaklaşmış olur. Psikolojik egoizm, etik egoizmdeki gibi 

gerekliliğin getirdiği alternatiflerden yararlanmayı değil zaruriyetten kaynaklı 

mutlaka yapılma haline yakındır. Film üzerinden örnek verilecek olursa, Ali Rıza’nın 

çevresi psikolojik egoizm yolundan ilerleyerek başka bir alternatifleri yokmuşçasına 

bir açlık ve rekabet halindedir. Kendilerinden başka hiçbir şey önemli değildir. 

Filmin sonunda Ali Rıza’nın dönüşümü ise etik egoizme kapı aralarcasına “onlar 

gibi” olmanın kurtarıcılığı keşfedilerek bencilliğin erdemini aramaktadır. Dolayısıyla 

Hobbes’un savunusundaki gibi insanın doğası başka bir alternatif üretmediğinden 

kişi doğası gereği bencildir. 

Tablo 8: Namuslu Filminin Genel Hattı 

Karakter Eyleme Geçiş Dönüşüm 

Sonrası 

Düşünsel Altyapı 

Ali Rıza Fedakârlık, Empati, 

Sorumluluk, 

Dürüstlük, Sağduyu 

 

Bencillik, 

Yararcılık 

Hobbes (İnsan doğası, 

egoizm) 

Stoacılık (bilge insan) 

Schopenhauer (bencillik) 

Teehan (Dolaylılık) 

Trivers (Karşılıklılık) 

Durkheim (Anomi) Diğerleri Bencillik, Çıkarcılık, Yararcılık, 

Yolsuzluk 

 

Eski Stoacılardan Zenon’un sözleri Ali Rıza’nın son durumunu açıklamakta 

işe yarayabilir. Ona göre (Erdem, 2000, s.299,300), bilgenin ahlaka uygun 

eylemediği bile doğru, cahilin ahlaka uygun eylediği eylem yanlış kabul 

edilmektedir. Ali Rıza, kötülerin safına geçtiğinde karşı tarafın bunu hakettiğini 

düşündürten bir akış hakimdir. Film, bencil insanlara kendini açıklamak ya da iyilik 

etmek yerine onlar gibi olarak cevap vermeyi sempatikleştirilen bir kötülük 



258 
 

üzerinden güldürü öğeleri kullanarak aktarmıştır. Sinemada özdeşleşme film 

karakterlerinden birinin yerine kendini koyan seyirciye işaret eder. İzleyici bir 

süreliğine empati kurarak duygudaşlık yaşadığı karakterin yerine geçer (Ulutaş, 

2019). Chion’un yaklaşımı durumu açıklığa kavuşturacaktır. Ona göre (1987, s 154, 

155), serseri bir kişinin kötü yalanları yumuşatılır ya da aziz kişinin iyi yanı 

eksiltilebilir. Karakter büyük haksızlığa uğrarsa  yaptığı en şiddetli eylemde dahi 

izleyenin onayını alabilir. Ali Rıza’nın sonunda izleyeni tatmin ettiği, kızgınlıktan 

ziyade sempati kazandığı hali, kötünün kötülüğüne mantıklı bir gerekçe bulmak ve 

haklılaştırmak üzerine kuruludur. Şen’in canlandırdığı karakterler kötülük yapsa bile 

bu bir nedene dayandırılır. O, kötülüğün rezilliğini komikliklerle meydana çıkaran, 

bunu yok ederek ya da abartarak uygulayandır. Yaptığı işte kötülüğü savunmama, 

taşlama yoluyla insanlıktan ileri gelen kusurları yüze vurmaktadır (Scognamillo, 

2005, s.40).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



259 
 

SONUÇ VE ÖNERİLER 

Çalışma, ana hatlarıyla üç bölüme ayrılarak şekillenmiştir. İlk bölüm 

özgeciliğin tarihsel, kuramsal ve düşünsel temelinin araştırılması; İkinci bölüm 

sinemada özgeci davranış yansımalarının empoze edilen eylem bazında araştırılması; 

Üçüncü bölümde ise 1960’lardan seçilen iki, 1970’lerden seçilen iki ve 1980’lerden 

seçilen iki filmin disiplinler arası anlam farklılığına dayalı olarak özgecilik 

bağlamında araştırılması yapılmıştır. 

Araştırma sırasında rastlanılan en elzem duyulan ayrıntı, tek bir kavramın 

açılımında, geniş yelpazeye yayılacak kadar anlam büyüklüğünün olmasıdır. 

Özgecilik, başkasının iyiliği gözetilerek eylemde bulunma halini kapsamaktadır. 

Ancak kavramın düşünsel alt yapısı bu tanım kadar kolay kavranmayabilir. Çünkü 

pek çok disiplin özgecilikle ilgilenmiş ve farklı pencerelerden konuya dair  

açıklamalar getirmiştir. İnsan, başkalarıyla vakit geçiren ve sosyalleşen bir canlıdır. 

Toplum içinde yaşamanın getirdiği gerekliliklerden biri, diğerinin hakkını gözetmek 

ve kendine ait alanı çizmektir. İki kişinin varlığı ile ilişki bazında eyleme geçiş 

gerçekleşir. Eylemin varlığı ise, ahlaki değerlendirmeleri gerekli kılmaktadır. 

Özgeciliğin ahlak felsefesi, psikoloji, ekonomi, sosyoloji gibi disiplinler arasında 

varlığını hissettirmesi insanlar arası ilişkilerde doğru ve yanlışın sorgulanmasına 

dayanmaktadır. Burada belirtilmesi gereken önemli husus, özgeciliğin her disiplinde 

benzerlikler olsa da farklı şekilde ele alınmasıdır.  

Çalışmanın birinci bölümünde, ilk etapta özgeciliğin kuramsal çerçevesi 

incelenmiştir. Biyolojik temelli özgeciliğin evrim teorisyenleri tarafından belirlenen 

kuramları; Akraba Seçilimi, Karşılıklı Özgecilik, Grup Seçilimi, Sosyal Norm 

Öğrenme gibi dallara ayrılmıştır. Genel olarak, kendi akrabasını, grubunu, genini 

korumaya yönelik yardımda bulunma haline açıklık getiren bu kuramlar, özgeciliğin 

karşılıksız yanını savunan kuramcılar tarafından eleştirilmiştir. Psikolojik çatı 

altındaki özgecilik ise, kişinin diğerlerinin yararını gözetmesinin toplumsal bağlamda 

ele alınışıdır. Pro-sosyal davranış türlerinden örnekler sunarak, özgeciliğe bireyi en 

çok yaklaştıran davranışları, yardım etme, empati kurma, bağışta bulunma, iş birliği, 

özveri, fedakârlık yapma olarak sıralamak mümkündür. Özgeciliğin diğer davranış 



260 
 

türlerinden ayrıldığı nokta, karşılık beklemeden (kişisel çıkar beklentisi olmadan) 

gönüllü olarak salt karşıdakinin yararına dönük işlemesidir. Ancak iş birliği her ne 

kadar karşılıklı olsa ve diğer davranışlar bazen karşılık gözetse de özgeciliğin 

araştırılması için önemli dayanak noktası olmuşlardır. Özgeciliğin sosyolojik 

bağlamda incelemesi ise, sosyal norm öğrenme ve kültürel norm aktarımını savunan 

kuramcılar tarafından geliştirilmiştir. Yani, fail gerek ebeveynlerinden gerekse sosyal 

çevresinden çocukluktan itibaren birtakım kodlar alarak kendini özgeci birey olma 

yolunda şekillendirir. Özgeciliğin hem genetik faktörler hem de sosyal etkenlerle 

ilerlediğini öne sürmek yanlış değildir. Ancak altı çizilmesi gereken konu, biyolojik 

temel niyet bazlı davranışı tam olarak açıklamamaktadır. Niyet daha ziyade ahlakın 

ve psikolojinin alanına girmektedir. Bir başka insanla, toplumla ilişki durumu göz 

önüne alındığında değer yargıları da belirdiğinden, ahlak denilen kural ve değerler 

çerçevesindeki yaşam şekli ortaya çıkmaktadır. 

Özgeciliğin yordamasında, karşılık beklemeden, diğerinin faydasına dönük 

iyi niyet çıkışlı eyleme geçmek söz konusudur. Ama bir şekilde özgeci eyleyen kişi, 

mutluluk da duyabilmektedir. Mutluluğun kaynağı olan özgeciliğin gerekçelerini 

sıralamak incelemede insana dair pek çok malzemeye ihtiyaç duyulacağından, kısıtlı 

imkanlarla mümkündür, bunlardan bazıları: Empati çıkışlı olarak “Bir gün benim de 

başıma gelirse” düşüncesiyle; Ahiret inancı varsa “İyilik yap denize at balık bilmezse 

Halik bilir” fikriyle; Gen aktarımına bağlı olarak “Babam/annem gibiyim elimde 

değil” in bir çeşit karşılığıdır. Tüm bu gerekçelerle gerçekleşen yardım davranışı, 

insanın beyninde mutluluk getiren sinyallere dönüşerek, failin ahlaki yanına hizmet 

eder. Böylesi bir düsturun ahlaki, toplumsal katmanlarda farklı ve üst bir noktada yer 

aldığı söylenebilir. Bir iyilik yapıp bundan hiçbir beklentisi olmaksızın sonucu 

kestirilemese bile sadece karşıdakine yardım etmek  ereğiyle yapılan bir eylem 

özgeciyse, kimin ne kadar özgeci olduğunu belirlemek zorlaşır. Bunun imkan 

dahilinde olup olmaması tartışmaya açıktır. Bilinen bir şey vardır ki, özgeciliğin 

ahlaki temele oturtulması için bir çaba harcanmıştır. Çünkü karşılık bekleyerek 

yapılan bir yardımda insan ahlaki eylememiş mi oluyor yoksa, başkasıyla beraber 

kendini de düşündüğü için daha mı ahlaklıdır? sorusu gündeme gelmektedir. 



261 
 

Örneğin, yakın dönem filozoflarından Rand’a göre özgecilik ahlaktan ayrıksı bir yapı 

sergilemektedir. 

İlk insanlardan itibaren toplumsal iş bölümünün getirdiği birbirine muhtaç 

olma hali ve gruba aidiyet duygusuyla bağlanma, dayanışmayı artırmıştır. Fakat, ilk 

insanların ahlakında kurala uyulmadığı takdirde suçluluk duyma gibi hisleri, objektif 

doğrular ve yanlışlardan uzak olunduğu için, çok fazla gelişmemiştir. İnsan en 

yüksek iyiyi ancak toplumdaki ahlaki değerleri bir diğerine aktarma durumunda 

içselleştirebilir. Düşünce tarihi boyunca filozoflar en iyiyi arayış içinde olmuştur. En 

iyi ise kimine göre faydacılıktan kimine göre duygudaşlıktan kimine göre de ödev 

bilincinden kaynaklanır. Özgecilik duygudaşlık çemberinde ele alınan bir konu olsa 

da faydacılık ve ödev ahlakından tamamen soyutlanamamaktadır. Dolayısıyla 

çalışmanın birinci bölümünde ilkçağlardan itibaren özgeciliğin ele alınışı ahlak 

ekollerinin hepsi bazında irdelenmiştir. Doğruluk gibi değerlerin insana göre 

değiştiğini öne süren rölatiflerin karşı savında, genel geçer doğruların varlığını 

savunan evrensel ahlakçılar yer alır. Aynı zamanda doğuştan gelen özgeciliğin 

yanında sonradan edinilen özgeciliğin varlığını ileri süren düşünürler de vardır. 

Kötülüğün doğuştan gelmediğini iddia edenler, çevrenin insan davranışlarına etkisine 

dikkat çeker. Doğuştan insanın iyi ya da kötülüğe yatkın olduğu savunanlardan 

bazıları ise, eğitimle kişinin kendini değiştirebileceğine veya genlerinin onu ne olursa 

olsun yönlendireceğine inanır.   

Tarihsel arka planında özgeciliğin araştırılması yapılmış ve İlkçağ 

düşünürlerinden günümüze değin yaşanan düşünsel değişim ve aynılıklar 

irdelenmiştir. Filozoflardan bazıları (Platon, Aristoteles) insanın toplu yaşamaya 

meylini zorunluluğa bağlarken, bir kısım düşünce sisteminde (Kyrene) insan toplu 

yaşamdan soyutlanarak mutluluğa erişir. Fakat en nihayetinde insanın ya fedakârlık 

yaptığında ya da kendini öncelediğinde mutlu olacağına yönelik fikir rüzgarları 

esmiştir. İlkçağ düşünürleri özgeciliğin ahlaki temele dayandırılmasında ve en 

yüksek iyinin aranmasında öncülük etmiştir. Ortaçağ’da Tanrı’ya inancın etkisinde 

gelişen bir özgecilik vardır. Semavi dinlerin insanlara yardımsever olma çağrısının 

yanında, kilisenin halkın inancını kendi çıkarına kullandığı da ortaya çıkarılmıştır. 

Yeniçağ’a gelindiğinde, özgeciliği zıttı olan bencillikle birlikte açıklamaya çalışan 



262 
 

düşünce yapısına rastlanılır. Hobbes yüzyılın, bencilliğe doğa durumu ile getirdiği 

açıklamalara göre en çok yankı yapan ismidir. Ona göre, insanlar doğa durumunda 

birbirinin kurdudur bu sebeple uygar topluma geçmeleri gerekir. İnsanların toplu 

yaşamını nizama sokan, bireycilikten ziyade toplum yanlısı olan ve özgeciliğe on 

yedinci yüzyıla nazaran daha çok yaklaşan dönem on sekizinci yüzyıla tekabül 

etmektedir. Aydınlanmacıların hepsinin kendi çerçevesinden açıklık getirdiği 

kavram, bu dönemde en çok ahlak duyusu öğretisinde kendini gösterir. Burada 

vurgulanması gereken en mühim durum, özsevgi ile özgeciliğin ayrı yere 

konumlandırılmamasıdır. Yani kendini seven birey başkasını da sevebilir. Başkasının 

iyiliğine işlenen bir eylem kişinin kendisine yarar sağlayabilir mantığı söz 

konusudur. Ancak bu mantıkta özgecilik ne derece mümkündür? tartışmaya açıktır. 

On sekizinci yüzyılda duygucu teorinin aksine us yoluyla özgeciliğe açıklık getiren 

isim Kant’dır. Onun önemi, eylemlerinin ahlaki olmasını niyetinin ödev çıkışlılığına 

bağlamasından ileri gelmektedir. Evrensel yasa haline getirilecek eylemlerde 

bulunmayı salık veren filozofun özgecilik penceresinden bakışı, ödevlerin çatışma 

halinde sorun yaşanabileceğinden kısıtlılık arz etmektedir. Dönemin diğer önemli 

düşünürü Rousseau ise, Hobbes ile zıt bir doğa durumu fikrine hakimdir. Ona göre, 

uygar toplumda bencillik etkendir. On dokuzuncu yüzyıl özgecilik araştırmasında 

kavramı ortaya atan Comte’a rastlanılır. İnsanın kendini bütünüyle diğer insanlara 

adaması şeklinde yorumladığı özgecilikte Comte, eğitimin ahlaki eğilimdeki önemini 

vurgulamıştır. Aynı dönemden başka önemli isim Schopenhauer ise özgeciliği 

merhamet kavramıyla tanımlar. Bencilliğin karşısına koyduğu merhameti yücelterek 

isteklerden ırak bir yaşamın değerini savunur. On dokuzuncu yüzyılın özgecilikten 

uzak tavrıyla dikkat çeken ismi Nietzsche’dir. Ona göre, soylu insan kendine zarar 

veren şeyden uzak kalmayı başarabilendir. Ahlak ile bencil olmamanın 

bağdaştırılmasını onaylamamaktadır. Son olarak sinemanın yüzyılı olan yirminci 

yüzyılda ise, bazı düşünce hareketleri kapsamında detaylanan özgeciliğin, 

varoluşçuluk, postmodernizm ve eleştirel kuramcılar tarafından ne şekilde ele 

alındığı aktarılmaya çalışılmıştır. Tüm bu düşünce yolları doğrudan özgecilikten 

bahsetmeseler de gidiş rehberi olan açılımlarda faydalı bilgiler sunmuştur.  



263 
 

Son dönemlerde yapılan araştırmalar (Parmaksız, 2020), aşılması güç 

sorunlara gebe kalan günümüz dünyasında bu sorunlarla baş etme çabasında 

kullandığı özgecilik ve iyimserlik değişkenlerinin psikolojik dayanıklılılığı artırdığını 

ortaya çıkarmıştır. Böylece toplumda yaşanan adaptasyon problemleri özgeciliğin 

psikolojik sağlamlaşmada yordayıcı etkisi ile bulanıklaşmaktadır. Dolayısıyla 

özgeciliğe felsefi bağlamda yaklaşıldığında ahlaki denge gözeten bu tez çalışması 

psikolojik temelli bakıldığında kişilerin mutluluğu bazında ele alınmalıdır. Elbette 

kişilerin toplumsallaşma sürecinde edindiği kültürel birikim ve aile yaşantısı önem 

arz ettiği için sosyolojik özellikleri de bir kenara atmamak gerekir. Dolayısıyla 

disiplinler arası gezerek inceleme alanı bulabilecek bu çalışmada tüm pencerelerden 

özgeciliğe ve insanı ona yaklaştıran adımlara bakmak sinema sanatıyla mümkündür. 

Sinema, felsefi, psikolojik ve sosyolojik içerikleri barındıran topluma ayna tutan bir 

güçtür. 

Sinemanın toplumla diyalektik bir bağ içinde varsayılması, özgecilik gibi 

topluma ve ahlaka dokunan kavramın sinemada araştırılmasında ilham verici etkide 

olmuştur. Tüm bunlar ışığında felsefe ve sosyolojinin parantezine giren bir kavram, 

sinemaya da temas etmiştir. Ahlak filozoflarının geçmişten beri hazcılığın karşısına 

hazcılık karşıtlığını, özgeciliğin karşısına bencilliği koyduğu söylenmelidir. Ancak 

derinlemesine bir boyutta bakıldığında ayrıma karşı gelenler vardır (Hazlitt, 2006, 

s.113). Hazcılığın ve egoizmin insanın davranışlarına yön verdiğini düşünenlerin 

aksine özgecilik, insanı elcil duyguların yönlendirdiğini söyler. Dolayısıyla çalışma 

boyunca özgeciliği işlerken onun karşısında bulunan bencilliğe de çoğu yerde 

değinilmiştir. Sinema perspektifinden özgecilik irdelenirken bencilliğin kötü 

karakterleri ya da tipleri özgecinin ise iyileri yansıttığını söylemek mümkündür. 

 Bunlara dayanarak tez çalışmasının ikinci bölümünde sinemada özgeciliğin 

araştırılması yapılmıştır. Özgeciliğe insanları yönlendiren, empati kurduran, 

özendiren olgular sinemanın özdeşleştirme gücüyle aktarılmıştır. Aristoteles’in 

sanatında yer alan mimesis ve katharsis, özgeci davranışın taklidini ve onun 

izlenmesiyle tatmini ortaya çıkarmıştır. Şöyle ki, Aristoteles’in klasik dramatik 

yapının önünü açmasıyla klasik anlatı sineması şekillenmiştir. Klasik anlatının 

neden-sonuç ilişkisi, özdeşleştirme etkisi, kapalı biçimi, modern anlatının açık 



264 
 

biçiminden, yabancılaştırmasından ve bağlantısızlığından ayrı ele alınmalıdır. 

Araştırmaya kılavuzluk eden klasik anlatı filmlerinin tekrarlar öncülüğünde aşinalık 

yaratması, iyi ve kötünün belirli kalıplara karşılık gelmesine kapı açmaktadır. 

Amerika’da Hollywood, klasik anlatının gücünden faydalanarak ideolojik boyutta bir 

yapı kurmuştur. Klasik anlatının tür sinemasına karşılık geldiğini ifade etmek yanlış 

olmayacaktır. Seyircinin beklenti duyduğu birtakım sosyal ve kültürel problemler tür 

sineması ile gündeme gelmektedir. Bu da izleyicide duygusal tatmine dönüşmektedir. 

Hollywood’un Amerikan rüyasını her yere aktarma aracı saydığı sinema, kültürel 

taraflarını kendinde barındırmaya devam ederken ideolojik tarafını da 

gizleyememiştir. Klasik anlatının ideolojik merkezi izleyicinin seveceği, korkacağı, 

özdeşleşeceği şey ile ilgili donanımlar sunar. Özgecilik bağlamında da denilebilir ki 

insanlara özendirilen, onları tiksindiren yahut neyi nasıl yapmaları hususunda 

yönlendiren sinema, ideolojik kalıplara uyan klasik anlatı  sinemasında daha yoğun 

işlenmektedir. Türk Sineması’ndaki araştırma bölümünde, toplumun dayanışma ve 

yardımlaşma hallerinin 1960’lar ve 1970’lerin bir kısmına yansıdığı tespit edilmiştir. 

Türk sineması toplumsal ve politik arka plandan etkilenen bir sanat olarak, 

özgeciliğe her dönem farklı bir çerçeveden bakmayı başarmıştır. Bir yanda 

Yeşilçam’ın geleneksel kodlardan ilham alan yapısı diğer yandan sinemada akım 

olamayan hareketlerin ortaya çıkışı, anlatılmaya çalışılan birtakım sorunların aktarım 

yöntemidir. Sinema, toplumdan esinlenirken toplumu da kendi rüzgarına kaptıran bir 

kuvvettedir. Dolayısıyla halkı etkilemek adına ona ait değerleri ve problemleri 

aktarmaktan yüksünmemiştir. Televizyon, video, sansür, seks filmleri gibi pek çok 

mücadele ettiği gücün karşısında Türk sineması, özgeciliğin yankısı olan yılları 

kendinde uzun süre barındırmıştır. Öyle ki bilhassa 1960’lı yıllarda göç 

problemlerinin de baş göstermesiyle tüm yaşanan olumsuzluklara inat özgecilik 

parantezinde ele alınabilecek ve bencilliği reddeden filmlerin yapımına daha çok 

rastlamak söz konusudur. Özgeciliğin, dayanışmanın, yardımlaşmanın ifadesi 

1970’ler sinemasında da devam etmiştir. Günümüzde özgeci filmlerin bittiğini 

söylemek hatalı bir söylem olacaktır. Fakat çalışmanın kapsama alanına giren 

filmlerde ve dönemlerinde dayanışma, fedakarlık gibi konuların işlenmesi daha 

yoğundur. Bu dönemlere gelindiğinde aile filmleri, dayanışmaya bağlı ilişkiler, 

mahalle arkadaşlıkları ve özgecilik filmlerin genel çehresini meydana getirmiştir. 



265 
 

Seksenlere dek adalet terazisi çoğunlukla iyinin yanında yer alırken seksen sonrası 

filmlerde özgeciliğin safını tutmayan filmler daha çok üretilmiştir. Bu filmlerde 

kötülük kazanırken çoğu zaman kötü onaylanmamış, onun üzerinden eleştiri 

yapılmıştır. 

Çalışmanın son bölümünde tercih edilen nitel araştırma yöntemine göre 

belirlenen parametreler ışığında, özgeciliğin seçilen filmlere yansıyan kapsama alanı 

ele alınmıştır. Filmde kullanılan özgeci eylemler ve onlara ulaşılan yol takip 

edilmiştir. Prososyal davranışların özgeciliğe katkısı ortaya çıkarılmıştır. İyi ve 

kötünün özgecilik esas alınarak varlığı tartışmaya açılmıştır. Bencillik ile özgeciliğin 

filmlerde özdeşleştirme kapsamlı değerlendirmesi yapılmış ve empoze edilmeye 

çalışılan özgecilik yanlısı duruşlar belirlenmiştir. Elbette filmlerin özgecilik 

değerlendirmesi ait olunan toplum ve kültürden ayrıksı düşünülmeden geniş 

çerçeveli bir analiz sunulmuştur. Analiz edilen dönemlerin filmlerinde genel olarak 

özgecilik hakim gibi görülse de bazı davranışların perde arkasında özgecilikten uzak 

bir duruş sergilediği ortaya çıkarılmıştır. Bu sebeple, özgeci olmayan veya ona bizi 

yaklaştıran diğer eylemler de çözümlemeye dahil edilmiştir. Çalışmanın ilk filmi 

“Hepimiz Kardeşiz” de rastlanılan özgecilik karakterin duruşundan, idealist tavrından 

hareketle aydınlatılabilir. Ahmet öğretmenin köye gelmesinin ardından köydeki 

düşmanlıkları en nihayetinde kendini feda ederek sildiği izlenmektedir. Filmde 

yardımlaşma, iyi niyet gösterme, dayanışma, sorumluluk alma, empati kurma gibi 

pek çok olumlu sosyal davranış tespit edilmiştir. Özgecilik bağlamında, sosyal norm 

öğrenme kuramı ve akraba seçilimi gibi evrimsel açılımdaki kayırma hallerine 

rastlanılmıştır. Ahmet öğretmenin kendi idealini gerçekleştirme emelini filmin 

sonunda başkalarının yararına adadığı ortaya çıkmış ve çocukların eğitimi için ölümü 

göze alan bir adamın fedakârlığı vurgulanmıştır. İlk zamanlarında kendini düşünme 

ile toplumsal çıkarı gözetme arasında izleyenleri bırakabilecek ikilem, finalde 

toplumsal yarar safını süren bir kişiliğe bürünmüştür. Diğer oyuncuların iyi- kötü 

ekseninde hareket ederken iyinin özgecinin yanında kötünün ise bencil güdülerin 

yanında yer aldığı ortaya çıkarılmıştır. Kin tutan, kardeşlik ve dayanışma 

düşüncesinden ırak olanların kaybettiği, ölen kişinin özgeci olan kişi olsa bile 

emellerini başka insanlar üzerinden devam ettirerek kazandığı gözlemlenmiştir. 



266 
 

İkinci uğrak noktası olan “Bir Dağ Masalı” filminde bir öğretmenin yalanın 

kol gezdiği ve bencil insanların çevrelediği şehir hayatından kaçarak doğalın, 

yardımlaşmanın  mekanını imgeleyen köy hayatına geçişi aktarılır. Filmde köy 

yaşamının övgüsünden ziyade öğretmenin özgeciliğe yatkınlığı ve köyün mekanik 

dayanışmasıyla uyumu sunulmaktadır. Lale isimli öğretmenin toplumsal ve hukuki 

kuralları insanı korumak uğruna hiçe saydığı söylenebilir. Film, kişinin vicdanı ile 

kuralın korunaklı alanı olan aklı arasında bir denge tutturmaya çalışırken en 

nihayetinde vicdanı tercih etmiştir. Öğretmeni teftişe gelen müfettiş üzerinden ödev 

ahlakının maksimlere göre eyleme geçişlerinin incelendiği filmde insan hayatının, 

sağlığının ve eğitimin önüne herhangi bir oluş geçememiştir. Özgeciliğin karşı 

savında yine bencil kişiler vardır ama bu kez şehir-köy hayatının bencillik ve 

özgecilik bağlamında özdeş tutulduğunu belirtmek gerekmektedir. Yani Lale’nin terk 

ettiği kent yaşamı sorunlu, dolandırıcı ve bencil olandır, köy yaşamı ise her ne kadar 

içinden yanlışlar çıkabilse de masum kalmayı başarandır. Filmde karşılıklı 

özgeciliğin (Lale’yi sevenlerin yardımı), fedakârlığın, özverinin, yardımlaşmanın, 

dayanışmanın ve Lale nazarında özgeciliğin katıksız halinin izleri sürülmüştür. 

Ancak Lale’yi çoğu filmin akıldan kendini soyutlayan salt kalbiyle eyleyen 

kişilerinden farkı, o rasyonelliğini bencil insanlara karşı kullanmaktan çekinmeyen, 

gerçekten yardıma muhtaç olanlara karşı iyilik eden bir insandır.  

Araştırmanın üçüncü durağı, “Hayat Sevince Güzel” filmidir. Tezin 

yazılmasına bir nevi ilham olan filmin bir önceki filmdeki gibi masumiyetin köyden 

geldiği ve şehir hayatının insanları yozlaştırdığına şahit olunur. Köyden ebeveynleri 

öldüğü için şehre teyzesinin yanına taşınan iyilik timsali genç bir kızın elcil tavrının 

altında hem genetik faktörün hem de sosyal öğrenme sürecinin etkili olduğu tespit 

edilmiştir. Katıksız özgeciliğin duru halinin izleklerini sunan Ayşe, adapte olmaya 

çalıştığı şehir hayatının gereksiz yere kalp kıran, başkası açken kendini önceleyen, 

yardımlaşmaktan uzak insanlarını özgeciliğe davet etmiştir. Onun başlattığı iyilik 

yapma, yardımlaşma zinciri, tüm mahalleliyi etkisi altına almış ve kazanan özgecilik 

olmuştur. Özgeciliğin niyete dayalı yapısı, önceki iki film de dahil olmak üzere 

eyleme dökülerek gösterilmiştir. Yani özgecilikte esas kaynak, iyi niyete göre 

eyleme geçmek olduğundan, Ahmet, Lale ve Ayşe iki gereği de yerine getirmiştir. 



267 
 

Özellikle Ayşe diğer iki karakterden farklı olarak, iyilik etmeyi görev gibi 

kavrayarak adeta süperkahraman öyküsü gibi kurtarılmayı bekleyen insanlar için 

maceraya çıkmıştır. Mahallelinin  içindeki salt kötü değil iyi yanların bulunduğu baz 

alındığında, iyiliğe özendirme, çevreye empoze etme ve kendi izinden insanları 

yürütme söz konusudur. İzleyici penceresinden Ayşe’nin kahramanlaştırılması, 

iyiliğin sempatik gösterimi, empati kurma, dayanışma, yardımlaşma, iş bölümü gibi 

pek çok prososyal davranış, özdeşleştirme öğesi olarak özgeciliğe ulaşım aracıdır. 

İzleyenlerin içindeki huysuz, bencil, kıskanç, empatiden yoksun yanına dur 

çağrısında bulunarak, eğer aksi şekilde çevresine yardımsever olursa sevileceği, 

kendisine özenileceği salık verilmiştir. Tabi bu durumda özgeciliğin karşılıksız 

olarak varlığı yeniden tartışmaya açılmış olur. Çünkü insan özdeşleştiği gelişmenin 

özünde yüceltilme isteğine ya da sevilerek ödüllendirme isteğine hitap ettiğini 

düşünebilir. Çalışmanın çerçevesi filmin özgeciliğe yaklaşımı olduğundan 

özgeciliğin imkanı üzerinden bir değerlendirme yazılanlarla sınırlı kalacaktır. 

Ayşe’nin karşılık beklemediği verilebilir fakat izleyici Ayşe gibi olmak istediğinde 

karşılık beklememiş mi olmaktadır, yoksa aksine Ayşe gibi görünerek çevre gözler 

tarafından yüceltilerek bir kahraman edasıyla ödüllendirimeyi mi arzulamaktadır?. 

Çalışmanın izinde denilebilir ki insanların karşılık beklemeden iyilik yapan bireyle 

özdeşleşme yaşaması, karşılığını “izlediği gibi olmak”la arayan izlerkitleye işaret 

eder. Dolayısıyla katıksız bir özgecilikten (yani özgecilikten) uzak bir tutumdur. 

Çalışmanın dördüncü analizi “Bizim Aile” filmi üzerinde yapılmıştır. Filmin 

iyi-kötü çatışması diğerlerindeki gibi köy-kent zıtlığından değil, zengin-fakir 

hayatına bakış açısından kaynaklanır. Şehir hayatında birbirine muhtaç iki insanın ilk 

başlarda iş birliği ile evlilikleri aktarılırken sonradan ilişkilerinin özgeciliğe evrildiği 

gözlemlenmiştir. Filmde sorumsuz insanlar sorumluluk almaya, bencil insanlar 

özgeciliğin zaferini ilan etmeye doğru evrilir. Para, açgözlülüğün sebebi, bencilliğin 

en büyük yardımcısıdır. Parasız kalan ailenin dayanışma örneği göstermesi, zengin 

adamın tek başına kalması ve kızı tarafından terk edilmesi ile “fakir ama gururlu” 

insan hayatının empoze edilmeye çalışılmasıdır. Özdeşleştirmenin “Bizim Aile”nin 

değerleriyle devam ettiği ve aile dayanışmasının dönemsel olarak hasret kalınan bir 

olgu olduğuna ayrıca değinmek gerekir. Seksenlere yaklaşırken aile filmleri ticari 



268 
 

amaçla yapılan diğer içeriği boş ticari filmlerin önüne toplumsal ve ahlaki değerleri 

izlemeye hasret kalan insanların tercihi olarak geçmiştir. Oyuncular ve konusu 

itibariyle özgeciliğin afişe kadar yansıdığı filmde, sanılanın aksine baştan beri var 

olan bir özgecilikten ziyade sonradan kazanılan bir özgecilikten bahsetmek gerekir. 

Herkesin zihninde eril kodlarla meşrulaştırdığı parası olmasa da güçlü duran baba 

figürüne, evlatları için her işe koşturan anne figürüne karşı doyum sağlayan bir 

filmdir. Filmin tek kötü kişisinin özgeci gruba karşı zafer elde edemeyeceğine kanaat 

getirmesi ve tüm aksiliklere rağmen özgeci grubun pes etmeden yola devam etmesi 

salık verilmiştir. İnsanlara ailenin önemi, dayanışma, empati kurma, yardımlaşma, 

açgözlülükten arınma gibi tavsiyeler verilmiştir. Bir nevi “Birimiz hepimiz için” 

kampanyası başlatan bu filmler, aile olmanın tanımını kendi içinde tasarlamış ve 

onun dışına çıkanları olumsuzlayarak cezalandırmıştır. 

Çalışmanın beşinci durağı ise bu ana kadar arkasında durulan özgeciliğin 

artık başının çaresine baktığı “Dolap Beygiri” filmidir. Dolandırıcılığın, 

düzenbazlığın, adaletsizliğin ve bencilliğin kol gezdiği şehir hayatında diğer iki 

filmde de görüldüğü gibi karşısında dürüstlüğün temsili bir köy hayatı vardır. Filmde 

evrimsel bağlamda diğer filmlerde tespit edilen gen aktarımı ve sosyal norm 

öğrenmeye dayalı bir özgeci birey yer alır. Onun karşı safında ise bencilliğin temsili, 

şehir hayatının tüm insanları ile onların da temsili tek bir kötü kişi vardır. Dönemin 

özgeciliğinde karşılık iyilik olarak alınmaz artık, bencil olanın kazandığı ortaya 

çıkarılmıştır. Diğer filmlerde özgecinin, yardımseverin peşinden giden, bencilliğini 

geride bırakan birey vardır. Geride bırakmayanların kaybettiği söylenmelidir. Oysa 

bu filmde özgecinin kahramanlığından ayrıksı, bencil bireyin kazandığı, bir binek 

hayvanı gibi özgecinin sırtında kendini taşıtan üstün bencilin sahnelerine şahit 

olunur. Empoze edilmeye çalışılan şey, özgeciliğin eskisi gibi kazandırmadığı, gözü 

açıklığın başkasının hakkına göz koymakla bir sayıldığı bir döneme girildiğidir. Her 

defasında kandırılan, affeden, hoşgörülü olan kişinin yenildiği, ahlaki 

değerlendirmelerde aşağı konumlandığı zamanlara geçilmiştir.  

Çalışmanın altıncı ve son durağı ise “Namuslu” filmidir. Filmde özgeciliğin 

izinin sürülmediği kimsenin birbirine iyi niyetle yardım hareketinde bulunmadığı 

gözlemlenmiştir. Özgürleşen bireylerin birbirinin hakkına girdiği, namuslu ve dürüst 



269 
 

bir vatandaş olmanın aşağı konumlandırıldığı, bencil ve çıkarcı olmanın ise üst bir 

mertebeye layık görüldüğü anlara şahit olunur. Maddiyatın insan hayatında değerler 

hiyerarşisini alt üst ettiği bir evreye geçilmiştir. Yardımlaşma hareketinin yalnızca 

kendinin geleceğini düşünen kişiler tarafından yarar hususunda yapıldığı 

belirlenmiştir. Kişinin, düzenen uzakken ötekileştirilmesi ve düzene ayak 

uydurduğunda “kahraman”laştırılması işlenmiştir. Birbirinin kuyusunu kazan 

insanların mahallede komşuluk ilişkisinin, ailede akrabalık ve ebeveynlik ilişkisinin 

yok edildiği, paranın arkadaş, anne, baba, evlat ve kişinin benliği olduğu ortaya 

çıkarılmıştır. Ali Rıza’nın yaşadığı büyük dönüşüm, onu sistemle dengeli hale 

getiren, bozuk düzenin bir dişlisi yerine koymuştur. Eğer diğerlerinden farklı 

olduğunu belli ederse hayata tutunması imkansız hale geleceğinden onlardan biri 

olmayı tercih etmiştir. Özgeciliğin son umudunu da o gemide kendi gibi yolcu 

etmiştir. 

Araştırmaya tabi tutulan filmlerden tez çalışması açısından yapılacak en 

önemli çıkarım, özgecinin kendinden kaynak tüketse de kazandığı filmlerden 

(dönemlerden), bencilin kazandığı ve belki de ilerisi için güçlü bir bencillik 

anlayışının hakim olacağı düşüncesine geçiş yapılmıştır. İnsanların ahlaki olanın 

hangisi olduğu sorunsalına farklı bir çerçeveden bakış imkanı sunan incelemede, 

kendini sevmenin bencillikten ayrı tutulması gerektiği, saf özgeciliğin kişide 

diğerinin hilekarlık etmesi (özgeci bireyi kullanması ve ondan fazlaca kaynak 

tüketmesi ya da sözünü tutmaması) sonucu yıpratıcılığının açtığı tahribatın ahlakla eş 

değer tutulmaması gerektiği ve kişinin kendini düşünerek eylemesi ile başkasına da 

yardım edebilmesinin yargılanmaması gerektiği sonucuna varılmıştır. Yani özgeci 

kişi kendinden büyük fedakârlıklar (başkasının isteği ile olabilir) yapmak zorunda 

gibi düşünüldüğü için kişinin kendine yarayan eylemde bulunması dışlanmıştır. Oysa 

kişinin hem kendine hem başkasına yararı dokunabilir. Belki bu şekilde iyilik yapma 

isteği daha çok artırılabilir ve iyilik yapan birey “doğru mu eyledim?” sorusuyla baş 

başa kalmaz. Elbette izlenilen filmler doğrultusunda iyi-kötü, bencil-özgeci gibi 

hatlar belirlenirken de insan olma gerekçesiyle hatalar da yapılabileceği düşünülürse 

daha gerçekçi izlenimler verilebilir.  



270 
 

Risk toplumunda artık iyi için emek harcamaktansa kötüyü engellemek odaklı 

bir anlayış egemendir. İnsanlar büyük sıkıntılarla baş etmek zorunda kalmıştır. 

Özellikle son dönemlerde yaşanan çocuk ve kadın istismarları, çocuk ölümleri, 

teknolojinin gelişmesi ile paralel ilerleyen siber zorbalıklar gibi pek çok toplumun 

ahlaki kavrayış ve yaşamsal faaliyetini olumsuz etkileyen olay yaşanmaktadır. 

Pandemi süreci yaşayan dünyanın karamsar havası, tüm milleti etkisi altına almıştır. 

İnsanların çoğunun tutunacak bir dal, değerlerine sahip çıkması için bir imkan 

aradığı, kalabalıklar içinde yalnızlaştığı dönem, anlamın yitirilmesine, iyinin kötü ile 

arasındaki çizginin belirsizleşmesine yol açmıştır. Bazı insanlar anlam arayışından 

bile vazgeçmiş yitirilen gerçeklikleri kabullenmek zorunda kalmıştır. Güven 

duygusunun da yitirilmesinin akabinde, kişilerin iyilik yapmasının ardından hayatına 

mal olacak eylemlerle karşılaşması, insanların birbirine güven duygusunun ağır 

bastığı ya da öyle olduğunu umduğu yıllara duyulan özlemi gündeme getirmiştir. 

Eskiden insanlar arasındaki bağ daha mı güçlüydü yoksa ilişkilerin aktarım aracı 

değiştiği için iç dünyadaki zelzeleler dikkat mi çekmiyordu?. Buna tam bir açıklama 

getirmek üzerinde ayrı bir çalışma gerektireceğinden bu çalışma açısından zordur. 

Hakkında düşünürken baskın gelen fikir, anlamın yitirildiği bir döneme girilmesinin 

özgeciliğin, yardımlaşmanın ve dayanışmanın anlamında da silikleşmeye sebep 

olduğudur. İyilik yapmanın karşılıklılığından ziyade, iyiliğin anlamına yönelik 

düşünceler bulanıklaşmaya başlamıştır. 

Günümüzde yapılan iyiliğin karşılıksız kalmasından daha ötede, kötülükle 

karşılık alması ihtimali artmıştır. Birinin muhtaç olduğu düşüncesiyle ona yardım 

davranışında bulunan birey, karşıdakinden hayatına mal olacak bir tepki 

alabilmektedir. Medyanın yayılma hızı ve gücüyle herkesin duyduğu bu gibi haberler 

ve bilinçlendirme çalışmaları- ki insan hayatının değerine bakılırsa oldukça elzemdir- 

insanların yardımlaşma ve dayanışmaya olan inancını yok etmiştir. İyilik yapınca 

ödüllendirme beklentisinin özgecilikten uzaklaştıracağı yönündeki sav bir yanda 

beklerken, diğer yanda özgeci kimliğini endişe duyulacak bir olgu misali saklama 

düşüncesi zihinlere girmiştir. Çünkü karşılık beklemeden yapılan iyilik insanın 

tehlikeli duruma düşmesi demek olabilmektedir. Sosyal bağlamda güvensizliğin 

düşünsel bağlamda “kendini önceleme”yi doğurduğu söylenebilir. Dolayısıyla 



271 
 

özgeciliğin her ne kadar yapana da yapılana da olumlu etkisi olduğu araştırmalarda 

belirlense bile iyilikten tam manada uzaklaşmamak adına kişinin önce kendi 

güvenliğini sağlayıp daha sonra yardım çemberine girmesi daha olasıdır.  

Analiz edilen filmlerin hepsi ya/ ya da mantığıyla ilerlediği için iyi-kötü 

çizimi kolaylaşmıştır ancak, insanın gri alanlarının da olabildiğinin göz ardı 

edilmemesi, iyiliği artırmak adına önem arz etmektedir. Klasik anlatının neden-sonuç 

ilkesinin açıklamalı olarak olayların devamına olan etkisi bencilin cezalandırılması, 

özgecinin ödüllendirilmesi sürecine katkı sağlaması, son filmlerde işe yaramamıştır. 

Sinemanın teknik ve estetik öğelerinden yararlanılarak dayanışmaya, empatiye, 

merhamete ve yardımlaşmaya dayalı bir öykü kurulumu ilk dört filmde dikkat 

çekmektedir. Son iki filmde ise bencil kişilerin kazandığı bir ifade yöntemine geçilir. 

Dolap Beygiri’nde bencil kişiyi cezalandırma isteğiyle silahla ateş eden birey, 

yaraladığı insanı sırtında taşıyarak onun taşımacılığını üstlenir. Namuslu’da 

bencilleşmediği zaman hor görülen kişinin bencilleşerek intikam alışı işlenir. 

Dolayısıyla ulaşılan sonuçlardan biri de genel olarak filmlerin hepsinde (Namuslu 

hariç) özgeci kişi özgeci kalmaya devam ederken son iki film hariç bencil kişiler 

hatalarını (bencillik onlara göre hatadır) anlayarak özgecinin kılavuzluğunda ilerler. 

Dolap Beygiri’nde özgeci de bencil de kendinden ödün vermeden düzenin 

bozulamayacağını “böyle gelmiş böyle gideceğini” salık verir. Namuslu’da dürüst 

insan kendinden ödün vererek bencilin kazandığını vurgularcasına onlarla aynı 

geminin yolcusu olduğunu ilan eder. Filmlerin özdeşleştirme faaliyetinin 1960’larda 

ve 1970’lerde özgeci kişinin fedakâr eylemleri üzerinde işlediği sonucuna varılmıştır. 

Seksenlerin içinden seçilen filmlerde ise özdeşleştirme sağlanan kişi yine özgeci ya 

da özgeciliğe yatkın kişi iken özgeciliğin zararları bazında değerlendirilme 

yapılmıştır. Hatta son filmde bencillere karşı bencil olmayı, kötülere karşı kötülük 

etmeyi tercih eden kişiyle toplumsal eleştiri üzerinden özdeşleştirme kurulmaktadır. 

Kötünün sempatikleştirilmesi işlemi filmin sonunda da görüleceği gibi, eleştirel bir 

tavır takınma amaçlı komedinin gücünden faydalanmaktır. Dolap Beygiri’nde kötü 

kişiye yenilen iyi kişi, yenilgiyi kabul etmiş ve kötülüğün karşılığını yine iyilik 

olarak vermiştir. Nitekim izleyenlerin yenilgiye uğrama hissine bürünmesi, o zamana 

kadar alışık olduğu kötünün cezalandırılması halinin sona ermesinden dolayı olasıdır. 



272 
 

Şu belirtilmelidir ki, fedakârlıkla özgecilik arasındaki ufak ama önemli farktan yola 

çıkılırsa, “Dolap Beygiri” filminde çevrenin kişiyi olumsuz etkileyip baskı altına 

alarak birtakım fedakârlıklar yaptırdığı ortaya çıkarılmıştır. Diğer filmlerde kendi 

yollarına çağırmaya gayret edip karakterlerle baş etmeye çalışan kötü niyetliler, iyi 

niyetlinin yoluna girerek yenilgiye uğramıştır. Ancak bu filmde her ne kadar iyi 

niyetli kişi kendi bildiğinden tam bir dönüş yaşamasa bile sisteme ayak uydurmak 

için zaman zaman kendinden fedakârlıklar yaparak duruşundan ödün vermiştir. 

Namuslu filmine bakıldığında, kişinin kendisinin bile kullanamadığı özgeci 

davranışları çevre tarafından tamamen eritilerek bencil dünyanın çıkarcı düzenine 

ayak uydurmuştur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 



273 
 

KAYNAKÇA 

Abisel, N. (1995). Popüler Sinema ve Türler. İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Abisel, N. (2005). Türk Sineması Üzerine Yazılar. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Abisel, N. (2006). Sessiz Sinema. Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Adanır, O. (2012). İlkel Toplumdan Melodramlar Evrenine. İstanbul: Hayalperest 

Yayınevi. 

Adorno, T. (2011). Kültür Endüstrisi Kültür Yönetimi. 6. Baskı. Ülner, N.Tüzel, M. 

Gen, E. (Çev). İstanbul: İletişim Yayınları 

Ağaoğulları, M. A. (2015). Niccolo Machiaevelli Prensin İktidarından Devlete 

(Editör: Mehmet Ali Ağaoğulları) İçinde, Sokrates’ten Jakobenlere Batıda 

Siyasal Düşünceler 6. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları 

Ağaoğulları, M. A. (2015). Aydınlanma: Düşünceler Yumağı içinde, Sokrates’ten 

Jakobenlere Batıda Siyasal Düşünceler 6. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları 

Ağaoğulları, M. A. (2015). Jean Jacques Rousseau: Halk Kendini Yaratıyor (Editör: 

Mehmet Ali Ağaoğulları) İçinde, Sokrates’ten Jakobenlere Batıda Siyasal 

Düşünceler 6. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları 

Ağaoğulları, M.A. (2002). Kent Devletinden İmparatorluğa. 3. Baskı. Ankara: İmge 

Kitabevi 

Ağaoğulları, M.A., Köker, L. (1998). İmparatorluktan Tanrı Devletine. Ankara: 

İmge Kitabevi 

Akalın, M. (2019). Çevre Etiği, Çevreye Felsefi Yönelimler. Türkiye: İksad Yayınevi 

Akarsu, B. (1979). Çağdaş Felsefe Akımları. İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. 

Akbulut, D. (2012). Sinemanın İlkleri Amerikan Sineması. İstanbul: Etik Yayınları. 

Akbulut, H. (2012). Yeşilçam'dan Yeni Türk Sinemasına Melodramatik İmgelem. 

İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

Akmeşe, Z. (2023). Kötülük Kavramının Sinemadaki Temsilinin Felsefi Boyutunun 

Nokta Filmi Bağlamında Değerlendirilmesi. Arts 

https://doi.org/10.46372/arts.1184646. 103-125 

Aksoy, Ö. A. (2016). Muhafazakar Sinemanın Dili ya da Sinemadaki Muhafazar Dil 

(Editör: Deniz Bayrakdar) İçinde, Türk Film Araştırmalarında Yeni 

Yönelimler. İstanbul: Bağlam Yayıncılık, 313-325. 

Aktaş, K. (2014). Etik- Ahlak İlişkisi ve Etiğin Gelişim Süreci. Uluslararası Yönetim 

ve Sosyal Araştırmalar Dergisi.1 (2), 22-32. 

Aktaş, C. (1989). Şark’ın Şiiri İran Sineması. İstanbul: Nehir Yayınları 

Akbaba, S. (1994). Grupla Psikolojik Danışmanın Sosyal Psikolojik Bir Kavram 

Olan Özgecilik Üzerindeki Etkisi. Doktora Tezi, Atatürk Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

https://doi.org/10.46372/arts.1184646.%20103-125


274 
 

Akınerdem, F. (2017, Bahar). Kötü Adam. Cogito Üç Aylık Düşünce Dergisi(86). 

İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Akyürek, E. (1994). Ortaçağ’dan Yeniçağ’a Felsefe ve Sanat. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi 

Andrade, G. (tarih yok). René Girard (1923-2015) Internet Encyclopedia of 

Philosophy. https://iep.utm.edu/girard/.  

Arat, N. (1996). Etik ve Estetik Değerler. İstanbul: Telos Yayıncılık 

Aristoteles. (2010). Poetika. B. Çınar (Çev.) Ankara: Alter Yayıncılık. 

Aristoteles. (2013). Poetika Şiir Sanatı Üstüne. S. Rıfat (Çev.) İstanbul: Can Sanat 

Yayınları. 

Aristoteles (1975). Politika. Mete Tuncay (Çev.). İstanbul: Remzi Kitabevi Yayınları 

Aristoteles (1997). Nikomakhos’a Etik. Saffet Babür (Çev.). Ankara: Ayraç Yayınevi 

Aronson, E, Wilson, T, Akert, R. (2012). Sosyal Psikoloji. Okhan Gündüz (Çev.) 

.İstanbul: Kaknüs Yayınları 

Arslan, S. (2005). Melodram. İstanbul: L&M Yayınları. 

Arslan, S. (2022). Türkiye’de Sinemanın Tarihi Başlangıcından Günümüze. Özçöllü, 

R. (Çev.). İstanbul: Kronik Kitap 

Arslan, S. (2021). Film Okumak Eleştirel Film Okumaya Giriş. İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Arslan, A. (2019). İlkçağ Felsefe Tarihi 4. Helenistik Dönem Felsefesi: 

Epikurosçular, Stoacılar, Septikler. 6. Baskı. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları 

Arslan, A. (2019). İlkçağ Felsefe Tarihi 5. Plotinos, Yeni Platonculuk ve Erken 

Dönem Hıristiyan Felsefesi. 5. Baskı. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları 

Arslan, A. (2020). İlkçağ Felsefe Tarihi 1. Sokrates Öncesi Yunan Felsefesi. 11. 

Baskı. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Arslan, A. (2020). İlkçağ Felsefe Tarihi 2. Sofistlerden Platon’a. 9. Baskı. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Arslan, A. (2020). İlkçağ Felsefe Tarihi 3. Aristoteles. 8. Baskı.İstanbul: İstanbul 

Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Arslantepe, M. (2001). Türk Sinemasının Anlatı Yapısı ve Kökeni. Doktora Tezi, 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Aslan, E. (2023). Ahlak Dediğimiz Şey. Göçmen, H. (Çev.). İstanbul:Zeplin Kitap 

Aslanyürek, S. (2004). Senaryo Kuramı. İstanbul: Pan Yayıncılık. 

Aster, E. (2005). İlkçağ ve Ortaçağ Felsefe Tarihi. Vural Okur (Çev.). İstanbul: İm 

Yayın Tasarım 



275 
 

Astruc, A. (2010). Yeni Avangardın Doğuşu: Kamera Kalem. (Editör: A. 

Karadoğan). İçinde, Auteur Kuram ve Sanat Sineması Üzerine. Ankara: De Ki 

Basım Yayım. 

Atayman, T. Ç. (2016). Popüler Sinemanın Mitolojisi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Augustinus (2010), İtiraflar. Çiğdem Dürüşken (Çev.).İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Ayça, E. (1992). Türk Sineması Seyirci İlişkileri. Kurgu Dergisi. S(11). 117-133 

Aydın, M. K. (1997). 1960’lar Türkiye’sinde Sinemadaki Akımlar. 25. Kare, s(21) 

12-20 

Aydın, A. (2002). Düşünce Tarihi ve İnsan Doğası. İstanbul: Alfa Yayınları 

Ayvaz, M. (2021). Mevlana’nın Ahlak Öğretisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 

Yayınları 

Bakewell, S. (2021). Varoluşçular Kahvesi Özgürlük, Varoluş ve Kayısı 

Kokteylleri.4. Baskı. E. Gözgü (Çev.) İstanbul: Domingo. 

Bal, P. N. & Topuz, C. (2015). Özgeciliği Artırmaya Yönelik Psikoeğitim 

Programının Üniversite Öğrencilerinin Özgecilik Düzeylerine Etkisi. Eğitim ve 

Öğretim Araştırmaları Dergisi. 4(4). 206-216 

Balazs, B. (2019). Sinema Kuramı. G. Aydın (Çev.) Doruk Yayımcılık. 

Baltacı, A. (2018). Nitel Araştırmalarda Örnekleme Yöntemleri ve Örnek Hacmi 

Sorunsalı Üzerine Kavramsal Bir İnceleme. Bitlis Eren Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi. 7 (1).231-274 

Başol, Ö. (2010). Senaryo Kitabı Senaryo Yazum Teknikleri ve Film Örnekleri. 

İstanbul: Pana Film. 

Batson, C, D. (2011). Altruism in Humans. New York: Oxford University Press 

Baudrillard, J. (1995). Kötülüğün Şeffaflığı: Aşırı Fenomenler Üzerine Bir Deneme. 

E. Abora, & I. Ergüden (Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Baudrillard, J. (2018). Simülakrlar ve Simülasyon. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Bauman, Z.(2002). Modernite, Postmodernite ve Etik içinde, Doğu Batı Dünya Neyi 

Tartışıyor?-2 Yeni Düşünce Hareketleri. 2. Baskı. Ankara: Felsefe Sanat ve 

Kültür Yayınları 

Baumeister, R.F. (2005). The Cultural Animal: Human Nature, Meaning, and Social 

Life. New York: Oxford University Press. 

Bayhan, V. (2002). Risk Toplumu içinde, Dünya Neyi Tartışıyor? 2 Yeni Düşünce 

Hareketleri  Doğu Batı Üç Aylık Düşünce Dergisi, 188-201. 

Bayır, M. (2019). Nietzsche Felsefesinde İnsan ve Ahlak Sorunu.Uluslararası 

Toplum ve Kültür Çalışmaları Dergisi, s:3, 21-36 

Bazin, A. (2022). Sinema Nedir?. İ. Şener (Çev.) Doruk Yayımcılık. 

Becerikli, R. (2020). Türk Sinemasında Anlatı ve Karakter Açısından Birey. İstanbul: 

Kriter Yayınevi. 



276 
 

Beck, U. (2005). Siyasallığın İcadı. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bertrand, A. (2001). Ahlak Felsefesi. 2. Baskı. Salih Zeki (Çev.) Ankara: Akçağ 

Yayınları 

Betton, G. (1990). Cep Üniversitesi Sinema Tarihi Başlangıcından 1986'ya Kadar. Ş. 

Tekeli (Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Bilgin, Ö. (2009). Petrus Abaelardus Skolastiği= Sic Et Non. Çukurova Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi. 9(2). 113-133 

Birand, K. (1958). İlk Çağ Felsefesi Tarihi. Ankara: Ajans Türk Matbaası 

Bloch, M. (1997). Feodal Toplum. Mehmet Ali Kılıçbay (Çev.). Ankara: Opus 

Yayınları 

Boehm, C. (2012). Moral Origins The Evolution of Virtue, Altruism, And Shame. 

New York: Basic Books 

Boone, B. (2019). Etik 101. Altruizm ve Faydacılıktan Biyoetik ve Politik Etiğe, Etik 

Hakkında Bilmeniz Gereken Her Şey. Selin Aktuyun (Çev.). Ankara: Say 

Yayınları 

Bondanella, P. (2016). İtalyan Yeni Gerçekçiliği içinde, Dünya Sinemasında 

Akımlar. Yılmaz, S. (Çev.). İstanbul: Doruk Yayınları 

Bordwell, D.(1985). Narration İn The Fiction Film. The University Of Wisconsin 

Press. 

Bordwell, D. Thompson, D. B. (2012). Film Sanatı Bir Giriş . (E. Y. Onat, Çev.) 

Ankara: De Ki Sinema. 

Bozkurt, N. (1995). Sanat ve Estetik Kuramları. İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Böke, K. (2011). Örnekleme içinde, Sosyal Bilimlerde Araştırma Yöntemleri. 3. 

Baskı. İstanbul: Alfa Yayınları 

Brecht, B. (1997). Epik Tiyatro. K. Şipal (Çev.) İstanbul: Cem Yayınevi. 

Brooks, P. (1995). The Melodramatic İmagination Balzac, Henry James, 

Melodrama, and the Mode of Excess. New Haven and London: Yale University 

Press. 

Brun, J. (1997). Stoa Felsefesi. Medar Atıcı (Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları 

Buckland, W. (2006). Directed By Steven Spielberg Poetics Of The Contemporary 

Hollywood Blockbuster. New York: The Continuum İnternational Publishing. 

Buckland, W. (2018). Sinemayı Anlamak. Göbekçin T. (Çev.). İstanbul: Hayalperest 

Yayınevi 

Buscombe, E. (2003). Western. (G. Nowell-Smith) içinde, Dünya Sinema Tarihi. 

Ahmet Fethi (Çev.), İstanbul: Kabalcı Yayınevi. 333-342 

Can, Y. (2004). Durkheim ve Merton’ın Anomi Kuramları Bağlamında Cemaatten 

Cemiyete Türk Toplumu. Muhafazakar Düşünce, 1(2). 95-105 

Caird, E. (2003). Comte’un Din ve Toplum Felsefesi. Ankara: Yeryüzü Yayınevi 



277 
 

Campbell, J. (2015). Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. Sabri Gürses (Çev.). İstanbul: 

İthaki 

Cevizci, A. (1999). Felsefe Sözlüğü. İstanbul: Paradigma Yayınları 

Cevizci, A. (2008). Ortaçağ Felsefesi Tarihi.3. Baskı. İstanbul: Asa Kitabevi 

Cevizci, A. (2002). Etiğe Giriş. İstanbul: Paradigma Yayınları 

Cevizci, A. (2008). Felsefe. 2. Basım. İstanbul: Sentez Yayıncılık 

Cevizci, A. (2020). Felsefe Tarihi. Thales’ten Baudrillard’a. 10. Baskı. İstanbul: Say 

Yayınları 

Cevizci, A. (2007). Felsefe Ansiklopedisi. Cilt 5. Ankara: Ebabil Yayınları 

Cevizci, A. (2016). 17. Yüzyıl Felsefesi. 4. Baskı. İstanbul: Say Yayınları 

Ceylan, D. (2019). Frankfurt Okulu'nun "Kültür Endüstrisi" Eleştirisi Bağlamında 

Kitle İletişim Araçları. Kocaeli Üniversitesi İletişim Fakültesi Araştırma 

Dergisi, s: 14, 30-43. 

Ceylan, Y. (2004). Global Etik. Doğu Batı Dünya Neyi Tartışıyor? I Küreselleşme. 2. 

Baskı. Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Changeux J.P. (2000). Etiğin Doğal Kökenleri. Nermin Acar (Çev.). İstanbul: Mavi 

Ada 

Chatman, S. (1978). Story And Discourse Narrative Structure İn Fiction And Film. 

America: Cornell University Press. 

Chion, M. (1987). Bir Senaryo Yazmak. N. Tanyolaç (Çev.) Afa Yayınları. 

Cicero (2020). Yükümlülükler Üzerine. 6. Basım. Cengiz Çevik (Çev.). İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

Çimen, Ü. (2020). Kültür Endüstrisinin Yeniden Üretiminde Kitle İLetişim 

Araçlarının Görevleri: Theodor W. Adorno Değerlendirmesi. Uluslararası 

Toplum Araştırmaları Dergisi,16 (29), 2316-2345. 

Coşkun, E. (2009). Dünya Sinemasında Akımlar. 3. Basım. Ankara: Phoenix 

Yayınevi. 

Coşkun, E. (2009). Türk Sinemasında Akım Araştırması. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Critchley, S. (2020). Mizah Üzerine. S. Sam (Çev.) İstanbul: MonoKL Yayınları. 

Comte, A. (1852). System Of Positive Polity Or Treatise On Sociology. Instituting 

The Religion Of Humanity. Vol: 2, Paris: Carrilan-Goeury And Vor Dalmont. 

Comte, A. (1875). System of Positive Polity. London: Longmans Green And Co. 

Copleston, F. (1998). Felsefe Tarihi Hobbes Locke. Aziz Yardımlı (Çev.). İstanbul: 

İdea 

Copleston, F. (2000). Yararcılık ve Pragmatizm. İstanbul: İdea Yayınları 

Coser, L. A. (2010). Sosyolojik Düşüncenin Ustaları. Tarihsel ve Toplumsal 

Bağlamlarında Fikirler. Himmet Hülür, Serhat Toker, İbrahim Mazman (Çev.). 

Ankara: De Ki Basım Yayım. 



278 
 

Cosmides, L. & Tooby, J. (1992). Cognitive Adaptations for Social Exchange. The 

Adapted Mind: Evolutionary Psychology and The Generation of Culture. New 

York: Oxford University Press 

Cüceloğlu, D. (2006). İnsan ve Davranışı. İstanbul: Remzi Kitabevi 

Çiğdem, A. (2017). Aydınlanma Düşüncesi. İstanbul: Dedalus Kitap 

Çotuksöken, B & Babür, S. (1993). Ortaçağda Felsefe. 2. Basım. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi 

Çubukçu, İ.A. İslam Düşünürleri. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları. 

Çüçen, K. (2000). Ortaçağ Felsefesi Tarihi. İstanbul: İnkılap Kitabevi 

D’Alembert (2000). Felsefenin Ögeleri. Hüseyin Köse (Çev.). Ankara: Öteki 

Yayınevi 

Darwin, C. (1975). İnsanın Türeyişi. 2. Baskı. Ünalan, Ö. (Çev). İstanbul: Onur 

Yayınları 

Danış, E.B. (2019). Aristoteles’in Mimesis Teorisinin Teleolojik Yapısı. Yüksek 

Lisans Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Davis, R.H.C. (2020). Orta Çağ Avrupa Tarihi. 2. Baskı. Rümeysa Şişman (Çev.) 

İstanbul: Dergah Yayınları 

Dawkins, R. (2019). Gen Bencildir. Melisa Miller, Barbaros Efe Güner, Uygar Polat 

(Çev.), 5. Baskı. İstanbul: Kuzey Yayınları  

Delacampagne, C. (2010). 20 Yüzyıl Felsefe Tarihi. D. Çetinkasap (Çev.) İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Dellaloğlu, B. F. (2007). Frankfurt Okulu'nda Sanat ve Toplum. İstanbul: Say 

Yayınları. 

Demirel, C. (2019). Egoizm ve Teizm İlişkisi. Yüksek Lisans Tezi, Yıldız Teknik 

Üniversitesi  

Dennett, D. C. (1996). Darwin’s Dangerous İdea. New York: Touchstone 

Derman, D. (1989). Jean-Luc Godard'ın Sinemasında Kadının Yeniden Sunumu. 

Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Eskişehir. 

Descartes (1972). Ruhun İhtirasları. Mehmet Karasan (Çev.). Ankara: Milli Eğitim 

Basımevi 

Dey, I. (1993). Qualitative Data Analysis. A User –Friendly Guide for Social 

Scientists. London: Routledge Publications 

Dikmen, F. (2022). Jean Baudrillard ve Toplumsalın Sonu. Bayburt Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 37-48. 

Divitçioğlu, S. (2010). Asya Üretim Tarzı ve Osmanlı Toplumu Marksist Üretim 

Tarzı Kavramı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Dorsay, A. (1989). Sinemamızın Umut Yılları 1970-1980 Arası Türk Sinemasına 

Bakışlar. İstanbul: İnkılap Kitap 



279 
 

Dorsay, A. (1995). 12 Eylül Yılları ve Sinemamız. 160 Filmle 1980-90 Arası Türk 

Sinemasına Bakışlar. İstanbul: İnkılap Kitabevi 

Durkheim, E. (2013). İntihar. Zühre İlkgelen (Çev.). İstanbul: Pozitif Yayınları 

Durkheim, E. (2006). Toplumsal İşbölümü. Özer Ozankaya (Çev.). İstanbul: Cem 

Yayınevi 

Dupre, B. (2020). Gerçekten Bilmeniz Gereken 50 Felsefe Fikri. Elif Gökteke (Çev.). 

7. Baskı. İstanbul: Domingo 

Duska, R. Whelan, M. (1975). Moral Development A Guide to Piaget and Kohlberg. 

New York: Pulist Press. 

Düzgüner, S. (2019). Pro-Sosyal Davranışlarda Diğerkamlığın (Özgecilik) Tanımı ve 

Konumu. Bilimname XL, 4, 351-373 

Eagleton, T. (2022). Mizah. Melih Pekdemir (Çev.).İstanbul: Ayrıntı yayınları. 

Efe, F. (1992). Dram Sanatı Göstergebilimsel Bir Yaklaşım. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları 

Ege, Ö. (2020). Deniz Gamze Ergüven Filmlerinde Maduniyet ve Ötekileştirme. 

İstanbul Arel Üniversitesi İletişim Çalışmaları Dergisi. 8 (17). 43-68. 

Eker, G. Ö. (2014). İnsan Kültür Mizah. Ankara: Grafiker Yayınları. 

Elitaş, T. (2021). Reha Erdem Sinemasında Dürüstlüğün Öyküde İnşası. (Editör: Ö. 

Özgür) içinde, Türk Sineması Üzerine Yeni Söylemler: Çağdaş Temsiller, 

Çözümlemeler ve Türler. Konya: Palet Yayınları.12-14. 

Elmacı, T. (2015). Sinemamızda Dram ve Melodram. (Editör: Y. Özkoçak) içinde, 

Türlerle Türk Sineması.İstanbul: Derin Yayınları.105-130. 

Elsaesser, T. (1991). Tales of Sound and Fury: Observations on the Family 

Melodrama. (Editör: M. Landy) içinde, İmitations of Life a Reader on 

Film&Television Melodrama. America: Wayne State University Press. 68-91. 

Elbaşı, İ. H. (2018). Ahlak Felsefesi. İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım 

Epiküros (1962). Mektuplar ve Maksimler. Hayrullah Örs (Çev.). İstanbul: Remzi 

Kitabevi 

Erdem, H. (2000). İlkçağ Felsefesi Tarihi. 4. Baskı. Konya: Çizgi Kitabevi 

Erdemli, H. A. (1985). Spinozanın Ahlak Anlayışı. Doktora Tezi, İstanbul 

Üniversitesi. 

Ergun, D. (1973). 100 Soruda Sosyoloji El Kitabı. 4. Baskı. Ankara: Gerçek 

Yayınevi 

Erkızan, H.N. (2004). Küreselleşmenin Tarihsel ve Düşünsel Temelleri Üzerine 

içinde, Dünya Neyi Tatrışıyor?I Küreselleşme,Doğu-Batı Düşünce Dergisi, 

Ankara: Doğu Batı Yayınları, 57-71 

Ersözlü, Ü. (2021). 50 Maddede Doğu Felsefesi. İstanbul: Karakarga Yayınları 

Ersümer, A. O. (2013). Klasik Anlatı Sineması. İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 



280 
 

Esen, Ş. K. (2016). Türk Sinemasının Kilometre Taşları Dönemler ve Yönetmenler. 3. 

Basım. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Esen, Ş.K. (2019). 80’ler Türkiyesi’nde Sinema. 3. Baskı. İstanbul: Su Yayınevi 

Evliyaoğlu, S. (2020). Anlatının Temel Kavramları ve Sinema. Sinop Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 4 (1), 345-384. 

Evren, B. (2014). Türk Sinemasının 100 Yılı. İstanbul: Türkiye Cumhuriyeti Kültür 

ve Turizm Bakanlığı. 

Farabi (2001). El- Medinetü’l Fazıla. Ankara: Meb Yayınları 

Featherstone, M. (1996). Postmodernizm ve Tüketim Kültürü. M. Küçük (Çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

Freedman, J.L, Sears, D.O, Carlsmith, J.M. (2003). Sosyal Psikoloji. Ali Dönmez 

(Çev.). Ankara: İmge Kitabevi 

Fromm, E. (1994). Erdem ve Mutluluk Ahlak Psikolojisi Üzerine Bir İnceleme. 2. 

Baskı. A.Yörükhan (Çev.).Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

Folquie, P. (1991). Varoluşçuluk. Y. Şahan (Çev.) İstanbul: İletişim Yayınları. 

Foss, B. (2016). Sinema ve Televizyonda Anlatım Teknikleri ve Dramaturji. 2. Basım. 

M. Gerçeker (Çev.). İstanbul: Hayalperest Yayınevi 

Fung, Y.L. (2009). Çin Felsefesi Tarihi. Fuat Aydın (Çev.). İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi Yayınları  

Funk, R. (2013). Ben ve Biz Postmodern İnsanın Psikanalizi. 3. Baskı. Ç. Tanyeri, 

(Çev.) İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Gadon, D. (2013). Superman or Lastman: The Ethics Of Superpower. (Editör: M. D. 

White) içinde, Superman and Philosophy What Would The Man Of Steel Do?. 

USA: Wiley- Blackwell. 101-111 

Gaudemar, M. (2012). Leibniz Sözlüğü. Aliye Kovanlıkaya (Çev.). İstanbul: Say 

Yayınları 

Giddens, A. (2008). Sosyoloji. Cemal Güzel (Çev.). İstanbul: Kırmızı Yayınları 

Girard, R. (2010). Kültürün Kökenleri. Mükremin Yaman (Çev.). Ankara: Dost 

Kitabevi. 

Goff, J. (1999). Ortaçağ Batı Uygarlığı. Hanife Güven& Uğur Güven (Çev.). İzmir: 

Dokuz Eylül Yayınları 

Goffman, Erving (2014). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. 3. Basım. İstanbul: 

Metis Yayıncılık 

Gökberk, M. (2002). Felsefe Tarihi. 13. Basım. İstanbul: Remzi Kitabevi 

Gönen, M. (2007). Hollywood Sineması. İstanbul: Es Yayınları. 

Guyer, P. (2005). Kant’ın Ödevler Sistemi (Editör: Efe Çakmak) içinde, Sonsuzluğun 

Sınırında: İmmanuel Kant.Yapı Kredi Yayınları Cogito.41-42, 277-340 



281 
 

Güçhan, G. (1999). Tür Sineması, Görüntü ve İdeoloji. Eskişehir: Anadolu 

Üniversitesi Yayınları. 

Güçhan, G. (1993). Sinema-Toplum İlişkileri. Kurgu Dergisi, s(12).51-71 

Güçhan, G. (1991). Toplumsal Değişme ve Türk Sineması- Kente Göç Eden İnsanın 

Türk Sinemasında Değişen Profili. Doktora Tezi, Anadolu Üniveristesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Eskişehir 

Gülenç, K. & Boyacı, N.P. (2013). Eski Yunan’dan Petrus Abaelardus’a “İnsan 

Eylemi”. Felsefe Dünyası (1) Sayı 57 s.132-155 

Gülşen, E. (2020). Sinemanın Kökleri Anlam Arayışında Sanat ve Sinema. İstanbul: 

H Yayınları. 

Gündoğan, A.O. (2010). Bergson. Ankara: Say Yayınları 

Güngör, E. (1997). Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak. 2. Basım. İstanbul: Ötüken 

Güngör, E. (1998). Değerler Psikolojisi Üzerinde Araştırmalar. Ahlak Psikolojisi, 

Ahlaki Değerler ve Ahlaki Gelişme. Profesörlük Tezi, İstanbul: Ötüken. 

Günör, R. B. (2014). Modern Ahlak Felsefesinde Özgecilik. Doktora Tezi, Gazi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Gürbilek, N. (2001). Vitrinde Yaşamak 1980’lerin Kültürel İklimi. İstanbul: Metis 

Yayınları 

Gürkan, H. (2015). Karşı Sinema. İstanbul: Es Yayınları. 

Gürmen, P. T. (2007). Bir Halk Sinemacısı Osman Fahir Seden. İstanbul: Dergah 

Yayınları 

Güzel, M. (2015). Gerçeklik İlkesinin Yitimi: Baudrillard'ın Simülasyon Teorisinin 

Temel Kavramları. Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, 65-84. 

Hadimi, A.B.E.M (2009). İslam Ahlakı. İstanbul: Hakikat Kitabevi 

Hamlin, J.K., Wynn,K.,Bloom, P. (2007). Social Evaluation by Preverbal İnfants. 

Nature.Vol 450. 

Hamilton, W.D. (1963). The Evolution of Altruistic Behavior. The American 

Naturalist, c.97, s.896, s.354-356 

Hançerlioğlu, O. (2007). Düşünce Tarihi Dört Bin Yıllık Düşünce, Sanat ve Bilim 

Tarihinin Klasik Yapıtları Üzerine Eleştirel İnceleme. Eriş Yayınları 

Harari, N. Y. (2018). Hayvanlardan Tanrılara Homo Sapiens. İnsan Türünün Kısa 

Bir Tarihi. 47. Baskı. Ertuğrul Genç (Çev.). İstanbul: Kolektif Kitap 

Haviland, W., Prıns, H., Walrath, D., Mcbride, B. (2008). Kültürel Antropoloji. İnan 

Deniz Erguvan Sarıoğlu (Çev.). İstanbul: Kaknüs Yayınları 

Hazlitt H. (2006). Ahlakın Temelleri. Aydın, M.,&Tapramaz, R. (Çev.). Ankara: 

Liberte Yayınları 

Heap, H.S.,Hollis, M., Lyons, B., Sugden, R.,Weale, A. (1992). The Theory of 

Choice A Critical Guide. Oxford: Blackwell Publishers 



282 
 

Hilav, S. (1981). 100 Soruda Felsefe El Kitabı. İstanbul: Gerçek Yayınevi 

Hilav, S. (2007). Platon Toplu Diyalogları-1. Ankara: Eos Yayınevi 

Hilav, S. (2013). Felsefe El Kitabı. 4. Baskı. İstanbul: Yapı Kültür Sanat Yayıncılık 

Hobbes, T. (2021). Leviathan. 22. Baskı. Semih Lim (Çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları 

Hoffer, E. (2010). Kesin İnançlılar. 2. Baskı. Erkıl Günur (Çev.). İstanbul: Plato 

Film Yayınları 

Horkheimer, M. (1998). Akıl Tutulması. 4. Basım. O. Koçak (Çev.). İstanbul: Metis 

Yayınları 

Huberman, L. (1976). Feodal Toplumdan Yirminci Yüzyıla. Çeviren: Murat Belge. 

İstanbul: İletişim Yayınları 

Hume, D. (2009). İnsan Doğası Üzerine İnceleme. Çeviren: Ergün Baylan. Ankara: 

Bilgesu Yayıncılık 

İpek, Ö. (2017). Peter Wollen'in Karşı Sinema Kavramı. Maltepe Üniversitesi 

İletişim Fakültesi Dergisi, 4(2), 72-87. 

İnalcık, H. (2013). Rönesans Avrupası Türkiyenin Batı Medeniyetiyle Özdeşleşme 

Süreci. 4. Basım. İstanbul:Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

İnceoğlu, Ç. (2010). Bir Dağ Masalı’nda Muhafazakar Modernleşme. Marmara 

İletişim Dergisi. 17(17). 93-111 

İşgüden, B.& Çabuk, A. (2006). Meslek Etiği ve Meslek Etiğinin Meslek Yaşamı 

Üzerindeki Etkileri. Balıkesir Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 9 

(16). 59-86 

İzci, L, &Mazman, İ. (2021). Sembolik Etkileşimcilik Çerçevesinden Korunmaya 

Muhtaç Çocuklarda Benlik. Kırıkkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Dergisi, 11 

(1). 151-170 

Işıklar, U. (2013). Tür Filmi ve Pskianalitik Eleştiri Çerçevesinde Türk Korkusu: 

Musallat. (Editör: Lale Kabadayı) içinde, Film Eleştirisi Kuramsal Çerçeve ve 

Sinemamızdan Örnek Çözümlemeler. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.171-189 

Jay, M. (2014). Diyalektik İmgelem Frankfurt Okulunun Tarihi ve Çalışmaları 

(1923-1950). S. Doğan (Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Jones, W.T. (2006). Batı Felsefesi Tarihi. Ortaçağ Düşüncesi. Hakkı Hünler (Çev.). 

İstanbul: Paradigma Yayıncılık 

Jones, W.T. (2006). Batı Felsefesi Tarihi Klasik Düşünce. Hakkı Hünler (Çev.). 

İstanbul: Paradigma Yayıncılık 

Jones, G. (2018). Sartre’ın Varoluşçuluğu ve Hümanizm İlişkisi ile Bireysel 

Özgürlük ve Özgürlük Ahlakı Meselesi. Burçin İçdem (Çev.). (Editör: H. 

Celalettin) içinde, Ahlak Felsefesi Düşünbil.  12 (74). 9-12 

Kağıtçıbaşı, Ç. (1979). İnsan ve İnsanlar. 3. Basım. İstanbul: Cem Ofset Matbaacılık 

Sanayii A.Ş. 



283 
 

Kağıtçıbaşı, Ç.,Cemalcılar, Z. (2014). İnsan ve İnsanlar Sosyal Psikolojiye Giriş. 

İstanbul: Evrim Yayınevi. 

Kale, N. (2002, Mayıs). Modernizmden Postmodernist Söylemlere Doğru. Doğu Batı 

Düşünce Dergisi Dünya Neyi Tartışıyor?-2 Yeni Düşünce Hareketleri. Ankara: 

Felsefe Sanat ve Kültür Yayınları. 

Kaplan, N. (2004). Aile Sineması 1960’lar. İstanbul: Es Yayınları 

Kara, Z. (2013). Bauman'ın İzinden: Metaforik Uğraklar. (Editör: Z. Kara) içinde, 

Bauman Sosyolojisi. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Kara, M. Çetinkaya, S. (2019). Türk Toplumunda Babalık Kavramı ve Baba- Bebek 

Bağlanmasında Hemşirelik. Türkiye Klinikleri J Nurs Sci.11 (2).200-210. DOI: 

10.5336/nurses.2018-62565 

Karadağ, E. Mutafçılar, I. (2009). Prososyal Davranış Ekseninde Özgecilik Üzerine 

Teorik Bir Çözümleme. Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi. Cilt: 8, Sayı:8, 

Syf:41-69 

Karadoğan, A. (2010). Sanat Sineması: Tartışmalar ve Eğilimler. (Editör: A. 

Karadoğan) içinde, Sanat Sineması Üzerine Yaklaşımlar ve Tartışmalar (s. 1-

21). Ankara: De Ki Basım Yayım. 

Kant, I. (1982). Ahlak Metafiziğinin Temellendirilmesi. Mete Tunçay (Çev.). Ankara: 

Hacettepe Üniversitesi Yayınları 

Kaya, M. (2014). Leibniz’de Kötülük Problemi ve Mümkün Dünyaların En İyi 

Teodisesi içinde, Kötülük Şarkıları. Doğu Batı Üç Aylık Düşünce Dergisi. 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 53-79 

Kasapoğlu, F. (2017). İyilik Hali ve Özgecilik. Ankara: Gece Kitaplığı 

Kellner, M. R. (2010). Politik Kamera Çağdaş Hollywood Sinemasının İdeolojisi ve 

Politikası. Elif Özsayar (Çev.) İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

King, G. (2002). New Hollywood Cinema An İntroduction. New York: I.B. Tauris& 

Co LTD. 

King, N. (2004). "The Last Good Time We Ever Had": Remembering The New 

Hollywood Cinema. (Editör: A. H. Thomas Elsaesser) içinde, Last Great 

American Picture Show, New Hollywood Cinema İn The 1970s (s. 19-37). 

Amsterdam University Press. 

Kitses, J. (2018). Horizons West Directing The Western From John Ford to Clint 

Eastwood. USA: Bloomsbury Publishing. 

Kırel, S. (2005). Yeşilçam Öykü Sineması. İstanbul: Babil Yayınları. 

Kırel, S. (2010). Ertem Eğilmez’in Namuslu Filminden Hareketle Seksenlerin 

Toplumsal Alanında ve Popüler Sinemasında Egemen Değerlerini ve Sinemadaki 

Temsillerini Sorgulamak. Kurgu Online İnternational Journal of Communication 

Studies, vol.2, 1-29 

Kolker, R. (2009). Film, Biçim ve Kültür. A. G. Fırat Ertınaz (Çev.) Ankara: De Ki 

Basım Yayım. 



284 
 

Koluaçık, İ. (2023). Amerikan Sinema Tarihinde Yeni Hollywood Tartışmaları. 

(Editör: T. Söğütlüler) içinde, Sinema ve Reklam Çalışmalarında Güncel 

Yaklaşımlar Konya: Eğitim Yayınevi. 79-97 

Kocael, İ. (2022). Kant/ Üstümde Yıldızlı Gökyüzü İçimde Ahlak Yasası. Eleştirel 

Felsefesi ile bilgi, ahlak ve güzellik anlayışımızı kökten değiştiren filozof. 

İstanbul: Destek Yayınları. 

Koncavar, A. (2000). 1960-1970 Dönemi Türk Sineması ve “Yıldızcılık” Olgusu. 25. 

Kare sayı:30, 72-76 

Konfüçyüs, Konfüçyüs Konuşmalar. S. Selçuk (Çev.).İstanbul:Felsefe Kulübü. 

Kottak, C. P. (2008). Antropoloji. İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış. Serpil Altunek, Balkı 

Aydın Şafak, Dilek Erdal, Yılmaz Erdal, Serpil Eroğlu, Erhan Ersoy, Süreyya 

Özbek, Sibel Özbudun, Şebnem Pala & Gülfem Uysal (Çev.). Ankara: Ütopya 

Yayınevi 

Kropotkin, P. (2001). Evrimin Bir Faktörü Karşılıklı Yardımlaşma. Deniz Güneri, 

Işık Ergüden (Çev.). İstanbul: Kaos Yayınları 

Kuçuradi, İ. (1971). İnsan ve Değerleri Değer Problemi. İstanbul: Yankı Yayınları 

Küçükalp, K., & Cevizci, A. (2010). Batı Düşüncesi Felsefi Temeller. İstanbul: 

İSAM Türkiye Diyanet Vakfı. 

Laughey, D. (2010). Medya Çalışmaları Teoriler ve Yaklaşımlar. A. Toprak (Çev.). 

İstanbul: Kalkedon Yayınları 

Leakey, R. Lewin, R. (1998). Göl İnsanları Evrim Sürecinden Bir Kesit. 3. Basım. 

Füsun Baytok (Çev.). Ankara: Nurol Matbaacılık 

Leblebici, Ç. (1991). Sosyal Psikolojiye Giriş. İzmir: Ege Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları 

Lipson, L. (2000). Uygarlığın Ahlaki Bunalımları (Manevi Bir Erime Mi? Yoksa 

İlerleme Mi?). Jale Çam Yeşiltaş (Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları 

Machiavelli (1994). Prens. Nazım Güvenç (Çev.). İstanbul: Anahtar Kitaplar 

Yayınevi 

Makal, O. (1995). 100 Filmde Başlangıcından Günümüze Komedi Filmleri. Ankara: 

Bilgi Yayınevi. 

Maraşlı, G. N. (2006). Osman Fahir Seden’le Türk Sinemasında Düet. Ankara: Elips 

Kitap. 

Marshall, G. (2005). Sosyoloji Sözlüğü. Osman Akınhay& Derya Kömürcü (Çev.). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları 

Marshall, C., Rossman, G.B., Blanco, F.L. (2022). Designing Qualitative Research. 

7. Edition. Los Angeles: Sage Publications 

May, R. (1997). Kendini Arayan İnsan. A. Karpat (Çev.). İstanbul: Kuraldışı 

Yayıncılık 



285 
 

MEB (2011). Türk Sineması. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı 

Monaco, J. (2002). Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili Tarihi ve Kuramı Sinema 

Medya ve Multimedya Dünyası. E. Yılmaz (Çev.). İstanbul: Oğlak Yayıncılık. 

Monroe, K. R. (1996). The Heart Of Altruism. Perceptions Of A Common Humanity. 

New Jersey: Princeton University Press 

Morandini, M. (2003). Faşizmden Yeni Gerçekçiliğe İtalya. (Editör: G. N. Smith) 

içinde, Dünya Sinema Tarihi, Ahmet Fethi (Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Morreall, J. (1997). Gülmeyi Ciddiye Almak. Ş. S. Kubilay Aysevener (Çev.) 

İstanbul: İris Yayıncılık. 

Myers, C. (2012). Scapegoats and Redemption on Shutter Island (Cilt Vol.16). 

Island: Journel of Religion &Film. 

Niemiec, Ryan, M. & Wedding, Danny (2018). Filmlerle Pozitif Psikoloji. Karakter 

Güçlerini Geliştirmek İçin Filmlerden Yararlanma. Gülnihal Kafa (Çev.). 

İstanbul: Kaknüs Yayınları 

Nietzsche, F.W. (2022). Böyle Buyurdu Zerdüşt Herkes ve Hiç Kimse İçin Bir Kitap 

Regaip Minareci (Çev.). İstanbul: Can Sanat Yayınları 

Nietzsche, F. W. (2010). Güç İstenci. Nilüfer Epçeli (Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Nietzsche, F. W. (2014). Tan Kızıllığı Ahlaksal Önyargılar Üzerine Düşünceler. 

Hüseyin Salihoğlu & Ümit Özdağ (Çev.). Ankara: İmge Kitabevi  

Nietzsche, F. W. (2013). Ahlakın Soykütüğü Üstüne Bir Kavga Yazısı. Ahmet İnam 

(Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Nietzsche, F. W. (2015). İyinin ve Kötünün Ötesinde Bir Gelecek Felsefesini Açış. 

Ahmet İnam (Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Nilgün Abisel, U. T., Abisel, N., Arslan, U., Behçetoğulları, P., Karadoğan, A., 

Öztürk, S., & Ulusay, N. (2005). Çok Tuhaf Çok Tanıdık Vesikalı Yarim 

Üzerine. İstanbul: Metis Yayınları. 

Nowell_Smith, G. (2003). Dünya Sinema Tarihi. Ahmet Fethi (Çev.) İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi. 

Nutku, Ö. (2001). Dram Sanatı Tiyatroya Giriş. 4. Basım. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi. 

Nuttall, J. (1997). Ahlak Üzerine Tartışmalar. Etiğe Giriş. Abdullah Yılmaz (Çev.).  

İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

Olguner, F. (1993). Farabi. İzmir: Akademi Kitabevi 

Onaran, A. Ş. (1994). Türk Sineması (I. Cilt). Kitle Yayınları. 

Onaran, A. Ş. (1995). Türk Sineması (II. Cilt). Kitle Yayınları. 

Orr, J. (1997). Sinema ve Modernlik. A. Bahçıvan (Çev.). Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları 



286 
 

Orta, N. K. (2019). Kahramanın Sinemadaki Yolculuğu 1980 Sonrası Türk 

Sinemasında Geleneksel Anlatı Kahramanları. Ankara: Karakum Yayınevi. 

Orta, N. (2007). Türkiye’de Yaşanan Sosyal Olaylar ve Türk Sinemasına 

Yansımaları (1980-2004). Selçuk Üniversitesi Edebiyat Dergisi. 18, 125-143 

Öçal, Ş.(2015). Doğudan Batıya Düşüncenin Serüveni Yiriminci Yüzyıl Düşüncesi. 

İstanbul: İnsan Yayınları 

Özarslan, Z. (2013). Sinemada Tür Kuramı. (Editör: Zeynep Özarslan) içinde, 

Sinema Kuramları 2 Perdeyi Aydınlatan Kuramlar. İstanbul: Su Yayınevi. 51-

75 

Özbay, A. (2018). Kur’an-ı Kerime Göre Sebep ve Sonuçlarıyla Bencillik ve 

Diğerkamlık. Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 

Özbek, M. (2000). Dünden Bugüne İnsan. Ankara: İmge Kitabevi 

Özçelik, Ş. (2017). Sinemada Komedi: Son Dönem Türk Sinemasının Analizi. Selçuk 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

Özçimen, E. (2020). Sinemada Anlam ve Seksenlerin Türk Sineması Üzerine 

Denemeler. Ankara: Akademisyen Kitabevi. 

Özden, Z. (2004). Film Eleştirisi Film Eleştirisinde Temel Yaklaşımlar ve Tür Filmi 

Eleştirisi. 2. Baskı. İstanbul: İmge Kitabevi Yayınları. 

Özden, Ö. Elmalı, O. (2015). Yeniçağ Felsefesi Tarihi Metinlerle. 3. Basım. İstanbul: 

Arı Sanat Yayınevi 

Özgüç, A. (1990). Başlangıcından Bugüne Türk Sinemasında İlkler. İstanbul: Yılmaz 

Yayınları 

Özgüç, A. (1993). 100 Filmde Başlangıcından Günümüze Türk Sineması. Ankara: 

Bilgi Yayınevi 

Özlem, D. (2019). Etik Ahlak Felsefesi. 4. Basım. İstanbul: Notos Kitap 

Özön, N. (1995). Karagözden Sinemaya: Türk Sineması ve Sorunları. Ankara: Kitle 

Yayınları. 

Özön, N. (2010). Türk Sineması Tarihi 1896-1960. İstanbul : Doruk Yayımcılık. 

Özsoy, A. (2016). Türkiye'de 1960'lar Dönemi Aile Melodramlarında Kadın ve 

Erkek İmgesi. (Editör: F. D. Gürata) içinde, Sinemada Anlatı ve Türler. 

İstanbul: Vadi Yayınları. 283-307 

Özüpek, A. (2020). Bir Kant&Felsefe Kuramı Klasiği Yaşam Felsefesi. Eskişehir: 

Dorlion Yayınları 

Parmaksız, İ. (2020). İyimserlik, Özgecilik ve Medeni Durumun Psikolojik 

Dayanıklılık Üzerindeki Etkileri. Pamukkale Üniversitesi Eğitim Fakültesi 

Dergisi. 48, 285-302 doi: 10.9779/pauefd.576186 

Patton, Q, M. (2002). Qualitive Research& Evalution Methods (3th edition). London: 

Sage Publications 



287 
 

Pearson, R. (2003). Geçiş Sineması. (Editör: G. N. Smith) içinde, Dünya Sinema 

Tarihi, Ahmet Fethi (Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Peck, M.S. (2003). Kötülüğün Psikolojisi. İstanbul: Kuraldışı Yayıncılık 

Pirenne, H. (2012). Ortaçağ Avrupasının Ekonomik ve Sosyal Tarihi. Uygur 

Kocabaşoğlu (Çev.). İstanbul: İletişim Yayınları 

Platon (2016). Devlet. Furkan Akderin (Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Poe, M. (2019). İletişim Tarihi Konuşmanın Evriminden İnternete Medya ve 

Toplum.2. Baskı. Umut Yener Kaya (Çev.). İstanbul: Islık Yayınları 

Pösteki, N. (2004). 1990 Sonrası Türk Sineması. İstanbul: Es Yayınları 

Propp, V. (2011). Masalın Biçimbilimi ve Olağanüstü Masalların Dönüşümleri. M. 

Rıfat& S. Rıfat (Çev.). İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları 

Radhakrıshnan, S., Moore,C.A.(2004). Hint Düşüncesine Genel Bir Bakış Ali İhsan 

Yitik (Çev.). Divan İlmi Araştırmalar, sy.16, 1-13 

Rahmi, M. (1995). Küçük Felsefe Tarihi. İstanbul: İnsan Yayınları 

Rand, A.(2013). Bencilliğin Erdemi. 4. Baskı. Nejdet Kandemir (Çev.). İstanbul: 

Plato Film Yayınları 

Refiğ, H. (2013). Ulusal Sinema Kavgası. İstanbul: Dergah Yayınları 

Reykowski J.(1982). Motivation of Prosocial Behavior. (Editör: V.J. Derlega& J. 

Grzelak) içinde, Cooperation and Helping Behavior Theories and Research. 

New York: Academic Press. 355-375 

Rıfat, M. (2009). Göstergebilimin ABC’si. İstanbul: Say Yayınları 

Ritzer, G. (2011). Modern Sosyoloji Kuramları. Himmet Hülür (Çev.). Ankara: De 

Ki Basım Yayım 

Rottschaefer, W. (2008). The Biology and Psyscology of Moral Agency. Cambridge 

University Press 

Rousseau, J.J. (1995). İnsanlar Arasındaki Eşitsizliğin Kaynağı ve Temelleri Üzerine 

Konuşma. Rasih Nuri İleri (Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Ruse, M. (2000). Etiğin Doğal Kökenleri. Nermin Acar (Çev.). İstanbul: Mavi Ada 

Russ, J. (2019). Avrupa Düşüncesinin Serüveni. Antik Çaplardan Günümüze Batı 

Düşüncesi. Özcan Doğan (Çev.). Ankara: Doğu Batı Yayınları 

Russell, B. (1983). İlkçağ-Ortaçağ-Yeniçağ. Muammer Sencer (Çev.). İstanbul: Onur 

Basımevi 

Rutli, E. E. (2019). T. Adorno ve M. Horkheimer Felsefeleri Bağlamında Eleştirel 

Teorinin Felsefi Kökenleri. Kare-Uluslararası Edebiyet Tarih ve Düşünce 

Dergisi, 16-35. 

Sahakian, W.S (1990). Felsefe Tarihi. Aziz Yardımlı (Çev.). İstanbul: İdea Yayınları 

Sankrityayan, R.,Chattopadhyaya, d., Balaramamoorty, Y. Sharma, Anand,M.R. 

(1998). Budizm ve Felsefe. İstanbul: Toplumsal Dönüşüm Yayınları 



288 
 

Sargent, B. (2014). Altruısm What’s İn İt For Me?. Cambridge University Press.  

Sartre, J.P. (2005). Varoluşçuluk. A.Bezirci (Çev.).İstanbul: Say Yayınları 

Saruhan, Ş. C. (2018). Ahlak Felsefesi. İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım 

Sarp, M. (2024). Etik Pencereden Egozime Bir Bakış. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi. 14 (1). 149-163. 

Sarup, M. (2010). Post-Yapısalcılık ve Postmodernizm Eleştirel Bir Giriş. Abdulbaki 

Güçlü  (Çev.). İstanbul: Kırk Gece Yayınları 

Savaş, H. (2001). Sinema ve Varoluşçuluk. Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Schatz, T. (1981). Hollywood Genres: Formulas, Filmmaking, And The Studio 

System. New York: Random House. 

Schopenhauer, A. (2017). Merhamet. 4. Baskı. Zekai Kocatürk (Çev.). İstanbul: 

Dergah Yayınları 

Schopenhauer, A. (2022). İnsan Doğası Üzerine. 7. Basım. Elif Yıldırım (Çev.). 

İstanbul: Roman Oda Yayınları 

Schopenhauer, A. (2021). İsteme ve Tasarım Olarak Dünya. 9. Basım. Levent Özşar 

(Çev.) Bursa: Biblos Kitabevi Yayınları. 

Scognamillo, G. (1988). Türk Sinema Tarihi-II 1960-1986. İstanbul: Metis Yayınları 

Scognamillo, G. (2005). Türk Sinemasında Şener Şen. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Serdaroğlu, F. (2022). Etik ve Estetik Değerler Bağlamında Sanatın İşlevi ve 

Sinema.Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 4(2). 221-248. 

Serdaroğlu, F. (2021). 2000’ler Türk Sinemasında Etik ve Estetik Değerler İlişkisi. 

Doktora Tezi, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Shermer, M. (2007). İyilik ve Kötülüğün Bilimi. Sinem Gül (Çev.). İstanbul: Varlık 

Yayınları 

Skirbekk, G. , Gilje, N. (2017). Antik Yunandan Modern Döneme Felsefe Tarihi. 

Emrah Akbaş&Şule Mutlu (Çev.). İstanbul: Kesit Yayınları 

Spencer, H. (1883). The Data Of Ethics. New York: D. Appleton And Company 

Spinoza (1965). Etika. Hilmi Ziya Ülken (Çev.). İstanbul: Milli Eğitim Basımevi 

Smith, A. (2018). Ahlaki Duygular Kuramı ya da İnsanların Öncelikle Komşularının 

Sonra da Kendilerinin Davranışlarını ve Karakterini Doğal Olarak 

Değerlendirirken Temel Aldıkları İlkelerin Analizi Üzerine Bir Deneme. 

Derman Kızılay (Çev.). İstanbul: Pinhan Yayıncılık 

Sokullu, S. (1975). Türk Tiyatrosunda Komedyanın Evrimi. Ankara: Kültür 

Bakanlığı 

Sözen, M. F. (2009). Klasik Anlatı Sinemasında Öykü Kişisi, Yapısal Tasarım ve 

Örnek Çözümlemeler. Erciyes İletişim Dergisi. 1(1), 82-99 



289 
 

Sözen, M. F. (2007). Türk Sinemasının Özgün Dil Arayışlarına Farklı Bir Yol 

Haritası: Türk Soylu Ülkeler Sineması. Bilig Journal Of Social Sciences İn 

Turkish World. 42: 55-77 

Störig, H. J. (2011). Vedalardan Tractatus’a Dünya Felsefe Tarihi. Nilüfer Epçeli 

(Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Störig, H.J. (2000). İlkçağ Felsefesi Hint Çin Yunan. 2. Basım. Ömer Cemal 

Güngören (Çev.). İstanbul: Yol Yayınları 

Sunal, A. K. (1998). TV ve Sinemada Kemal Sunal Güldürüsü. Yüksek Lisans Tezi. 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Suner, A. (2006). Hayalet Ev Yeni Türk Sinemasında Aidiyet, Kimlik ve Bellek. 

İstanbul: Metis Yayınları. 

Swingewood, A. (1998). Sosyolojik Düşüncenin Kısa Tarihi. Osman Akınhay (Çev.). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları 

Suzuki, D.T. (2012). Çin Felsefesi Tarihi. Ahmet Aydoğan (Çev.). İstanbul: Say 

Yayınları 

Şasa, A. (2010). Yeşilçam Günlüğü. İstanbul: Küre Yayınları 

Şenel, A. (2002). Siyasal Düşünceler Tarihi. Tarihöncesinde İlkçağda Ortaçağda ve 

Yeniçağda Toplum ve Siyasal Düşünüş. (10. Basım). Ankara: Bilim ve Sanat 

Yayınları  

Şener, S. (1997). Yaşamın Kırılma Noktasında Dram Sanatı. İstanbul: Yapı Kredi 

Kültür Sanat Yayıncılık. 

Şener, S. (2006). Dünden Bugüne Tiyatro Düşüncesi . Ankara: Dost Kitabevi. 

Talay, Z. (2017). Nietzsche: İyinin ve Kötünün Ötesinde Özgür Ruh (Editör: Şeyda 

Öztürk) içinde, Cogito Kötülük. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları sayı:86, 70-84 

Tecimer, Ö. (2006). Sinema Modern Mitoloji. İstanbul: Plan B. 

Teehan, J. (2010). İn The Name Of God: The Evolutionary Origins Of Religions 

Ethics And Violence. Singapore: Wiley- Blackwell 

www.tdk.gov.tr. Türk Dil Kurumu Sözlükleri (sozluk.gov.tr) 

Tezcan, M. (1997). Kültürel Antropoloji. Ankara: T. C. Kültür Bakanlığı 

Thomas, A. (1947). Summa Theologica. Benziger Bros. 

Thomson, J. (2023). Mini Felsefe Büyük Fikirlerin Küçük Kitabı. Sinan Akbaytürk, 

(Çev.). İstanbul: Orenda Kitap 

Timuçin, A. (1999). Descartes Felsefesine Giriş. 2. Basım. İstanbul: Bulut Yayınları 

Timuçin, A. (2005). Düşünce Tarihi 2 Gerçekçi Düşüncenin Gelişimi Rönesans’dan 

XIX. Yüzyıla. İstanbul: Bulut Yayınları 

Timuçin, A. (2011). Gençler İçin Felsefe Tarihi. İstanbul: Bulut Yayınları 

Toffoletti, K. (2014). Yeni Bir Bakışla Baudrillard. Yetkin Başkavak (Çev.) İstanbul: 

Kolektif Kitap. 

http://www.tdk.gov.tr/
https://sozluk.gov.tr/


290 
 

Tomasello, M. (2020).  İnsan Ahlakının Doğal Tarihi. 2. Baskı. Aylin Onacak 

(Çev.). İstanbul: Koç Üniversitesi Yayınları 

Torun, T. (2013). Evrimci Ahlak Felsefesi. Doktora Tezi, Marmara Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 

Topçu, G. (2009). Anlatı ve Biçim İlişkisine Neoformalist Bir Yaklaşım Yazı- Tura 

Örneği. Erciyes Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, 1(2),104-120 

Tosun, A. F. (2022). Amerikan Sinemasında Farklı Yönelimler: Yeni Hollywood 

Sineması ve Easy Rider Örneği. ODÜ Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 

13(1), 187-210. 

Touraine, A. (2002). Modernliğin Eleştirisi. Hülya Tufan (Çev.) İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Trivers, R. (2002). Natural Selection And Social Theory: Selected Papers Of Robert 

Trivers. New York: Oxford University Press 

Tunalı, İ. (2009). Felsefeye Giriş. İstanbul: Altın Kitaplar Yayınevi 

Tunalı, D. (2006). Batıdan Doğuya Hollywood'dan Yeşilçam'a Melodram "Zihniyet 

ve Kültür Etkileşimleri Çerçevesinde Yeşilçam Melodramı'na Bakış. Ankara : 

Aşina Kitaplar. 

Turgay, D. (2019). Melodram ve Tragedyanın Ahlaki Evreninin Çağan Irmak 

Filmlerindeki Dönüşümü. Sinefilozofi Dergisi, 1, 396-414. 

Tunçay, M. (Derleyen). (2015). Batıda Siyasal Düşünceler Tarihi Seçilmiş Yazılar 

Eski ve Orta Çağlar. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları 

Türk, İ. (2001). Halit Refiğ Düşlerden Düşüncelere Söyleşiler. İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi 

Türkgeldi, K. Hareket İmge ve Zaman İmge Kavramları Doğrultusunda “21 Gram”a 

Bir Bakış. Akdeniz İletişim Dergisi. 24, 114-131. 

Tüysüz, D. (2019). Mitolojinin Sinemada Modern Yorumu: "Nerdesin Be Birader?" 

ve "Kutsal Geyiğin Ölümü" Filmlerinde Çağdaş Odysseus ve Agamemnın 

Hikayeleri. Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 21, 323-341. 

Ulusay, N. (2011). Film ve Video Kültürü. Anadolu Üniversitesi Yayınları 

Ulusoy, N. (2001). Bilmiş Çocukların Altın Dönemi: Ayşecik Filmleri. Maltepe 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi. 185-196. 

Ulutaş, S. (2019). Sinema Filmlerinde Estetik Özneyi Yabancılaşmaya 

Yabancılaştırmak: Night Crawler Filminde Yabancılaştırma Etkisi. Selçuk 

İletişim, 12(2), 1012-1043. 

Uluyağcı, C. (2015). Türk Sineması Güldürüyor. (Editör: Y. Özkoçak) içinde, 

Türlerle Türk Sineması. İstanbul: Derin Yayınları. 143-159. 

Uluyağcı, C. (1996). Türk Sinemasında Güldürü. Kurgu Dergisi. 14, 89-95 

Ünal, Y. (2015). Dram Sanatı ve Sinema Klasik Anlatı Yapısının Kökenleri. İstanbul: 

Hayalperest Yayınevi. 



291 
 

Ülgen, P. (2020). Orta Çağ Avrupa Tarihi. İstanbul: Yeditepe Yayınevi 

Ülken, H. Z. (1963). Felsefeye Giriş (Tabiat İlimleri Felsefe ve Metodolojisi). 

Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi  

Ünsaldı, L. Geçgin, E. (2013). Sosyoloji Tarihi Dünya’da ve Türkiye’de. Ankara: 

Heretik Yayınları 

Üzümçeker, M., Gezgin, G.N. & Akfırat, S. (2019). Sosyal ve Evrimsel Psikolojide 

İnsan Özgeciliği Bilmecesi. Yaşam Becerileri Psikolojisi Dergisi. 3(5), 93-110 

Vardan, U. (2003). 1980’lerden Sonra Türk Sineması, (Editör: G.N. Smith) içinde, 

Dünya Sinema Tarihi. İstanbul: Kabalcı Yayınevi 

Velioğlu, Ö. (2016). Mutluluğun Resmini Yapmaya Çalışan Türk Sineması. İstanbul: 

Agora Kitaplığı. 

Velioğlu, Ö. (2017). Kötülüğe Yenik Düşen Türk Sineması. İstanbul: Agora Kitaplığı 

Veysal, Ç. (2010). Nesneleşme Sorunu ve Özgürleşme Sorunu Üzerine. İstanbul: Etik 

Yayınları. 

Vorlander, K. (2008). Felsefe Tarihi. M. İzzet &O. Saadeddin (Çev.). İstanbul: İz 

Yayıncılık 

Warburton, N. (2000). Felsefeye Giriş. Ahmet Cevizci (Çev.). İstanbul: Paradigma 

Warburton, N. (2017). Klasiklerle Felsefe. 3. Baskı. Ahmet Fethi (Çev.) İstanbul: 

Alfa 

Wilson, D. S. (2015). Does Altruism Exist?. London, Yale University Press 

Wilson, E. O. (1975). Sociobiology The New Synthesis. England: The Belknap Press 

Of Harvard University Press 

Wollen, P. (2009). Godard And Counter Cinema: Vent d'Est. L. B. Cohen içinde, 

Film Theory And Criticism. New York: Oxford University Press. 418-426 

Wood, R. (2009). İdeology, Genre, Auteur. M. C. Leo Braudy içinde, Film Theory 

And Criticism. New York: Oxford University Press. 

Yaylagül, L. (2018). Sinema Toplum Siyaset. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Yenen, İ. (2012). Türk Sinemasında İslam(cılık) Pratiği: Milli Sinema Örneği. İnsan 

ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi. Cilt:1, Sayı:3. 240-271. 

Yıldırım, D. (2012). Teatralliğin Sinemadaki İzleri: Dogville Gerçek Bir Oyunun 

Filmidir. Tiyatro Araştırmaları Dergisi, 33-43. 

Yıldırım, A. , Şimşek, H. (2000). (2. Baskı). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma 

Yöntemleri. Ankara: Seçkin Yayıncılık 

Yılmaz, G. E. (2021). Modern Kahramanlar Postmodern Dünyaya Karşı 

Süperkahraman Filmlerinde Modernite ve Postmodernite. Ankara: Pegem 

Akademi. 

Yücel, V. (2014). Kahramanın Yolculuğu Mitik Erkeklik ve Suç Draması. İstanbul: 

İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 



292 
 

Yalçınkaya, A. (2015). Reform ve Rönesans (Editör: Mehmet Ali Ağaoğulları) 

içinde, Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler. 6. Baskı. 

İstanbul: İletişim Yayınları 

Yazoğlu, R. (2017). Mevlana ve Batı Düşüncesindeki İnsanlık Sevgisinin 

Karşılaştırılması. Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi. 4(7), 1-13 

Yeşilyurt, H. (2019). Dede Korkut Hikayeleri’nin Özgecilik Açısından 

Değerlendirilmesi. Yüksek Lisans Tezi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Gazi 

Üniversitesi, Ankara 

Yılmaz, E. Z. (2018). Ahlak Felsefesi. İstanbul: Beta Basım Yayım Dağıtım 

Yorgancılar, S. (2022). Bir İyilik Modeli Olarak Özgecilik, Egoistlik ve 

Yardımseverlik Hakkında Görüşler.www.Turkishstuedies.net 

Yükselbaba, Ü. (2017). Emile Durkheim’a Göre Toplum, Düzen ve Hukuk: 

Hukukun ve Cezanın Evrimi. İÜHFM, C. LXXV. 1, 191-226 

Zabcı, F. (2009). Kral Devletten Ulus Devlete. Ankara: İmge Kitabevi Yayınları 

Zabcı, F. (2015). Thomas Hobbes Devlet ya da “Ölümlü Tanrı”ya Övgü (Editör: 

Mehmet Ali Ağaoğulları) içinde, Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal 

Düşünceler. 6. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları 

Zabcı, F. (2015). Spinoza ve Locke: Siyasal Özgürleşmeden Bireysel Özgürlüğe 

(Editör: Mehmet Ali Ağaoğulları) içinde, Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da 

Siyasal Düşünceler. 6. Baskı. İstanbul: İletişim Yayınları 

Zack, N. (2019). A’dan Z’ye Felsefe. Şükrü Alpagut (Çev.). İstanbul: Say Yayınları 

Zekiyan, B. (1982). Hümanizm (İnsancılık). Düşünsel İşlem ve Tarihsel Kökenler. 

İstanbul: Yelken Matbaası 

Zencirkıran, M.(2023). Sosyoloji. 12. Baskı. Bursa: Dora Basım Yayın 

Zubritski, Mitropolski, Kerov (1977). İlkel Topluluk, Köleci Toplum, Feodal Toplum. 

5. Baskı. Sevim Belli (Çev.). Ankara: Sol Yayınları 

 

 

 

 

 

 

 

 


	Boş Sayfa
	Boş Sayfa

