T.C.

\“',/A NIGDE OMER HALISDEMIR UNIVERSITESI
SOSYAL BILIMLER ENSTITUSU

W
I‘ «“ TURK DILI VE EDEBIYATI ANABILIiM DALI

SEYYIiD MEHMED ALI
MESNEVi-Yi MA°NEVi

. (361a-400b Arasi)
(Inceleme-Metin-Sozliik-Tipkibasim)

YUKSEK LiSANS TEZi

Hazirlayan

Hamit UYGUN

Nigde
Agustos, 2024






T.C.
NiGDE OMER HALISDEMIiR UNIiVERSITESI
SOSYAL BIiLIMLER ENSTITUSU
TURK DIiLi VE EDEBIYATI ANABILIM DALI

SEYYID MEHMED ALIi
MESNEVi-Yi MA’NEVi

. (361a-400b Aras)
(Inceleme-Metin-Sozliik-Tipkibasim)

YUKSEK LiSANS TEZi

Tezi Hazirlayan

Hamit UYGUN

Damisman : Dr. Ogr. Uyesi Kezban PAKSOY

Uye : Prof. Dr. Ziya AVSAR
Uye : Prof. Dr. Mehmet OZDEMIR
Nigde

Agustos, 2024



YEMIN METNIi

Yiiksek Lisans Tezi olarak sundugum '"Seyyid Mehmed Ali Mesnevi-yi
Ma’nevi (361a-400b Arasi) (inceleme-Metin-Sozliik-Tipkibasim)" bashkli bu
caligmanin, bilimsel ve akademik kurallar ¢er¢cevesinde tez yazim kilavuzuna uygun
olarak tarafimdan yazildigini, yararlandigim eserlerin tamaminin kaynaklarda
gosterildigini ve calismamin i¢inde kullanildiklar1 her yerde bunlara atif yapildigin

belirtir ve bunu onurumla dogrularim. 20/08/2024

Hamit UYGUN



ON SOz

Klasik Tiirk Edebiyati serh gelenegi igerisinde Mevlana Celaleddin-i Rimi’nin
Mesnevi’si, hem Tiirk - islam diinyasinda hem de diinya edebiyatinda essiz bir yere
sahiptir. Mevlana’nin dilinden Farsca olarak hasil olan alt1 ciltlik bu eser heniiz
Mevlana hayatta iken anlaminin agiklanmasi ve dogru bir sekilde kavranmasi yoniinde
cabalarla karsilanmistir. Mesnevi'nin orijinal dilinin Fars¢ca olmasi ayrica edebi bir
iisluba bagl olarak anlam zenginligi ve derinligi tasimasi zamanla bu anlama ve
yorumlama gayretlerini artirmis ve okuyucular1 tarafindan serh edilme yoluna
gidilmistir. Serh c¢alismalar1 Onceleri Mesnevi’nin bazi boliimlerine  yonelik
hazirlanirken zamanla tamamma yonelik calismalar haline gelmistir. Ozellikle 16.
yiizyllda Mesnevi’nin tamamina yonelik olarak yapilan Farsca ve Tiirk¢e serhler, bu
eserin yorumlanmasit ve anlasilmasi i¢in yeni bir serh yontemi ve gelenegi

olusturmustur.

Mesnevi'nin tamamina yazilan ilk serh Surlri’nin kaleminden ¢ikmustir.
Sur(iri’nin Fars¢a olarak kaleme aldig1 bu serhi, Sem’i, Pir Mehmed Efendi (Can-1
Alem) ve Ankaravi’nin serhleri izlemistir. Bu sarihlerin ortaya koydugu serh usdlii
klasik serh gelenegini olusturmus ve yiizyillar boyunca birgok sarih tarafindan
benimsenmistir. 17. yiizyila gelindiginde ise Ankaravi iislubuyla serh yontemi ile serh
gelenegine yeni bir bakis agis1 kazandirmistir. Ankaravi’yi takip eden sarihler ise yar1
mufassal ve miicmel serh (yer yer sadece terciime) yontemlerini Mesnevi'ye
uygulayarak serh gelenegini genisleterek biiyiik bir kiilliyat meydana getirmislerdir.
Mevlana’dan sonra ortaya ¢ikan Mevlevilik tarikati takipgileri tarafindan 6zellikle
Mesnevi’yi serh etmek ya da mevcut serhleri 6zetleyerek muhtasar serh kaleme almak
tarikatin ritiielleri arasina dahil olmustur. Calismamizin konusu olan Seyyid Mehmed

Ali’nin Mesnevi-yi Ma nevi serhi de, Ankaravi’nin serhinin muhtasaridir.

Bu yiiksek lisans tezinde, Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma nevi adli
eserinin 361a-400b varaklar1 arasindaki kismui transkribe edilmis; metin tahlili, sozliik
ve tipkibasim caligmalar1 yapilmistir. Tez, Mesnevi’ye yapilan Tiirk¢e serhlerin

tanitilmasi, Mevlana ve Mevlevilik tarikatina duyulan ilginin anlagilmasi ve bu



birikimin gelecek nesillere aktarilmasi amaciyla hazirlanmistir. Ayrica hem metnin

0zgiin haliyle korunmasini hem de anlasilabilirliinin artirilmasin1 hedeflemektedir.

Birinci boliimde, metin serhi ve serh gelenegi hakkinda 6zet bilgilere; serh
metinlerinin tasnifi hakkinda genel bilgilere ve Mesnevi'ye yazilmis terciime ve
serhlerinin tasnifine; mesnevi nazim sekli, Mevland ve Mesnevi hakkinda genel
bilgilere yer verilmistir. Devaminda Seyyid Mehmed Ali’nin hayati ve edebi kisiligi
hakkinda mevcut bilgiler derlenmis; Mesnevi-yi Ma nevinin yazilis tarihi hakkinda
bilgi verilmis ve niisha tavsifi yapilmistir. Bu boliimde metin serhi ve Mesnevi'ye
yapilan Tiirk¢e serhlerle ilgili akademik c¢alismalardan, Mevlana ve Mesnevi
hakkindaki bilgiler sunulurken Tiirkiye Diyanet Vakfi'nin yaymmladigi JIsldam
Ansiklopesi'nden, Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi’si degerlendirilirken
Selguk Universitesi tarafindan yaymmlanan Mesnevi'nin Tiirkge Serhleri’ adli
calismada yer alan bilgilerden istifade edilmistir. Mesnevi-yi Ma’nevinin biitiiniine
yonelik ayrintili  degerlendirmeler yapilirken Ismail Rusihi-yi Ankaravi’nin
Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiuratu'l-Ma'arif adli Mesnevi serhi ile mukayese edilmis,
orneklere dayali karsilastirmalar yapilmistir. Ayrica bu mukayese yapilirken bir

Mevlevi dervisinin hangi amagla muhtasar bir serh kaleme aldig1 tartisilmistir.

Ikinci béliimde eserin tasavvufi serh gelenegine gdre incelemesi yapilmustir.

Ucgiincii boliimde ise eserin transkripsiyonu yapilmistir. Metin transkripsiyon
siirecinde yazma metnini anlamak ve yorumlamak igin paleografi’, dil incelemesi ve
metin ¢ozlimleme yontemleri kullanilmistir. Metnin dogru bir sekilde aktarilmasi i¢in
titiz bir ¢alisma ylriitiilmistiir. Ayrica eserde gecen kelimeler ve terimler detayli bir
sozliikk ¢aligsmasi ile sunulmustur. Bu bdliimde metnin anlasilmasini kolaylastirmak
amaciyla kelimelerin kdkeni, anlami ve metin baglaminda kullanimi agiklanmistir.
Sozliik caligmast "Kelime Anlamlar1 S6zIigi" ve metin baglaminda sarihin kelimelere
yiikledigi 6zel anlamlar1 belirtecek sekilde, bir yonii ile serhin kendi igerisindeki
sozligii olan "Murad Sozligi" seklinde iki boliimde verilmistir. Bu kapsamli sézliik

caligmasi, hem akademik ¢evreler hem de genel okuyucular i¢in 6nemli bir bagvuru

" Ayrintil bilgi icin bk. Avsar, Z. & Ozdemir, M. & Ucgar, A. (eds.) (2023). Mesnevi nin
Tiirkce Serhleri. Selcuk Universitesi, Konya
* Paleografi: Eski metinleri, belgeleri, tarihsel el yazilarini konu alan, inceleyen bilim.

il



kaynag1 niteligindedir. Boliim sonunda ise "Sonug¢ ve Degerlendirme" boliimiine yer

verilmistir.

Tez c¢alismasinin sonunda ise Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi

Ma 'nevi’sinin incelenen boliimiine ait tipkibasimina yer verilmistir.

Yiiksek lisans egitimim siiresince bilgi ve deneyimleriyle bana yol gosteren
Prof. Dr. Ziya Avsar'a; biiyiik bir sabirla, karsilagtigim tiim sorunlarda ¢6ziim sunan,
hatalarimi ve eksiklerimi gérmemi saglayan Dr. Ogr. Uyesi Kezban Paksoy’a; aile
hayatimda en biiyiik destek¢im esim Leyla Uygun'a; is hayatimda yiikiimii paylasan,
beni cesaretlendiren hem amirim hem de dostum Cemil Demir'e sonsuz tesekkiirlerimi
sunarim. Onlarin yonlendirmeleri, elestirileri ve destekleri olmaksizin bu c¢alismay1

tamamlamak muimkiin olmazda.

Bu c¢aligmanin, Eski Tiirk Edebiyati ve Mesnevi'nin Tiirk¢e serhleri alaninda
yapilan caligmalara katki saglayacagina inanityor ve gelecek arastirmacilara faydal

olmasini temenni ediyorum.

Hamit Uygun
Nigde, Agustos 2024

il



OZET
YUSEK LISANS TEZI

SEYYID MEHMED ALi MESNEVi-Yi MA’NEVi
. (361a-400b ARASI)
(INCELEME-METIN-SOZLUK-TIPKIBASIM)

UYGUN, Hamit
Tiirk Dili ve Edebiyat1 Ana Bilim Dah
Tez Damismani: Dr. Ogr. Uyesi Kezban PAKSOY
Agustos 2024, 394 sayfa

Mevlana Celaleddin-i Rimi Islam tasavvuf diisiincesine yon veren, husisi
konularda yeni bir bakis acis1 kazandiran 6nemli bir sahsiyettir. Eserleri igerisinde
ozellikle Mesnevi’si bircok tasavvuf anlayisinin referans kitabidir. Mesnevi her
donemde farkli ilim insanlarinca incelenmis, tartisilmis, degerlendirilmistir.
Mevlana’nin goriislerini ve felsefesini acgiklamak maksadiyla bir¢ok serh calismasi
yapilmistir. Bu ¢alismalar giiniimiizde de devam etmektedir. Bu tez Seyyid Mehmed
Ali tarafindan yazilmis Mesnevi-yi Ma'nevi adli Mesnevi serhini tanitmak, 361a-400b
varaklar1 arasinda yer alan metnin transkripsiyonunu ve sozliikk calismasini yapmak

amaciyla hazirlanmistir.

Mesnevi-yi Ma'nevi, ismail Rustihi-yi Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letdyif ve
Matmiratu'l-Ma'arif adli Mesnevi serhinin heniiz hangi niishasindan istifade edilerek
yazildig1 tespit edilmemis ve transkripsiyonu yapilmamis bir yazma serhtir. Birinci
boliimde, metin serhi ve serh gelenegi, serh metinlerinin tasnifi, Mesnevi'ye yazilmis
terclime ve serhleri, mesnevi nazim sekli, Mevlana ve Mesnevi hakkinda 6zet bilgilere
yer verilmistir. Seyyid Mehmed Ali’nin hayati ve edebi kisiligi hakkinda bilgiler
derlenmis; Mesnevi-yi Ma'nevi tanitilmigtir. Seyyid Mehmed Ali’nin eserinin
tamamina yonelik degerlendirmeler aktarilmistir. Boliimde Mesnevi-yi Ma 'nevi nin
serh metodu, dil hususiyetleri ve kaynaklari tizerinde durulmustur. Calismanin ikinci
boliimiinde metnin muhtevas: tasavvufi serh gelenegine gore incelenmistir. Ugiincii
boliimde metnin transkripsiyonu yapilmis ve metindeki kelimelere ait s6zliik ¢alismasi

gerceklestirilmistir.

Mesnevi-yi Ma'nevi’yle ilgili arastirma yapanlar eseri Ismail Rustihi-yi

Ankaravi’nin Mesnevi serhinin muhtasar1 olarak degerlendirmektedirler. Bu nedenle

Y



eserin degerlendirilmesinde Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letdyif ve Matmiiratu'l-Ma'arif
ile Mesnevi-yi Ma'nevi arasindaki benzerlikler ve farkliliklar c¢esitli Orneklerle
desteklenmis, mubhtelif karsilagtirmalar yapilmistir. Ayrica Seyyid Mehmed Ali’nin
neden muhtasar bir eser yazmayi tercih ettigi tartisilmistir. Bu incelemeler
Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arifin H 1039/1630 yilinda son halini alan

niishasi temel alinarak yapilmistir.

Anahtar Kelimeler: Mevlana, Mesnevi-yi Ma'nevi, Seyyid Mehmed Ali, serh.



ABSTRACT
MASTER'S THESIS

SEYYID MEHMED ALI MESNEVi-Yi MA'NEVI
(BETWEEN 361a-400b)
(REVIEW-TEXT-DICTIONARY-REPINTER)

UYGUN, Hamit
Department of Turkish Language and Literature
Thesis Advisor: Dr. Lecturer Member Kezban PAKSOY
August 2024, 394 pages

Mawlana is an important figure who shaped Islamic Sufi thought and brought
a new perspective. Especially his Mathnawi is the reference book of many Sufi
schools. Mathnawi has been analyzed and evaluated by different scholars in every
period. Many commentaries have been made in order to explain Mawlanas views.
These studies continue today as well. This thesis has been prepared to introduce the
commentary of Seyyid Mehmed Ali's Mathnawi-yi Ma'nawi, to make a transcription
and dictionary study of the text between 361a-400b varaks.

Mathnawi-yi Ma'nawi is a manuscript commentary of Ismail RusOhi-yi
Ankaravi's commentary on Mathnawi, Mecm('atu’l-Letayif ve Matmaratu'l-Ma'arif,
which has not yet been transcribed and transcribed. In the first chapter, information
about the tradition of commentary, classification of commentary texts, trandations
and commentaries of mathnawi, the verse form of Mathnawi, Mevlana and Mathnawi
is given. Information about Seyyid Mehmed Ali's life and literary personality is
compiled; Mathnawi-yi Ma'nawi is introduced. The chapter focuses on the
commentary method, language features and sources of Mathnawi-yi Ma'nawi. In the
second part of the study, the content of the text is analyzed according to the Sufi
commentary tradition. In the third part, the text is transcribed and a dictionary study of
the words in the text is made.

Mathnawi-yi Ma'nawi is compared with Mecm('atu’l-Letayif and Matmuratu'l-
Ma'arif and Mathnawi-yi Ma'nawi. In addition, the reasons why Sayyid Mehmed Ali
preferred to write a concise work are discussed. These examinations are based on the
copy of MecmUO'atu'l-Letéayif and Matmaratu'l-Ma'arif, which was finaized in
1039/1630 AH.

Keywords: Mawlana, Mathnawi-yi Manawi, Seyyid Mehmed Ali, commentary.

Vi



ICINDEKILER

ON SOZueevererrererreresessssesssssesssssssssssessssssssssssssssssessessssssesesssssssssesssssssssssssessssssssssssssssossss i
OZET .oeeeererrrsresnssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssesssssssssessssssessesssssesessssesssesses iv
ABSTRACT ....everteeereesrssssessesessessssessessssesssssssessssessessssessessssessesssessessssessssessessssessesssoses vi
ICINDEKILER ....ueeeeeereeerrerensnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssass vii
ALFABE VE TRANSLITERASYON HARFLERI......cccceeeeunerrrenresnresnsssressesessesnns ix
KISALTMALAR ....coovuireteenreesnssesessssssessssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssessssssssssssssssesess X
GIRIS ceeeereereceeecneensersessessessssssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssessassssssssssssssssssssssssssssassassassesses 1
1.1. METIN SERHi VE SERH GELENEGINE OZET BiR BAKIS ........ccevueee.. 3
1.2. SERH METINLERININ TASNIFL..coeeeerererererererereresesesesesesesesesesesesessseseseseseses 8
1.3. MESNEVI NAZIM SEKLi HAKKINDA GENEL BIiLGILER...........ccoee..... 12
1.4. MEVLANA VE MESNEVI’SI..ccvuoiererteereeneesensessssessessessessessessessesssssssssessens 27
1.5. MESNEVI’YE YAZILMIS TERCUME VE SERHLER 39
BIRINCI BOLUM ......ooveteteeeteeesnssesesesesnessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssssese 49
1.1. SEYYID MEHMED ALIT (61. 1209/1794-1795) «..cuvuvrererrerererererssenereseserasesesssens 49
1.2. SEYYiIiD MEHMED ALI’NIN MESNEVi-Yi MA'NEVI’Si 50
1.2.1. Mesnevi-yi Ma'nevi ve NUshalart .........cccoceeviieiiiniiiiiiiecee e, 61
1.2.2. Mesnevi-yi Ma'nevi’nin Imla ve Dil Hususiyetleri.............cccoovrveveruerrrernnnnn. 61
1.2.3. Mesnevi-yi Manevi'nin Serh Metodu ..........cooovveeiiiiiiiiiciieceeeeeee e 62
1.2.4. Mesnevi-yi Ma'nevi’de Kullanilan Kaynaklar............ccccoovieieiiiniiiencieee. 66
1.2.4. 1. AYRIET): v 67

| N 1 - 1 1<) SR SRRRUSRRRPR 68
L.2.4.3, HAQISIET:o...ceo ot e e e e e eaaeeeeenes 68
1.2.4.4. Peygamberler Tarihi ve islam Tarihinden OrnekKler:...............cccoocvurn.c.. 69
1.2.4.5. Mevlana’nin Diger Eserlerinden OrneKIer: ..............cccovvrueveveruevereennnnn, 70
1.2.4.6. Dini - Tasavvufi Kaynaklar: ..........cccccceeiiiiiiiiiiiieeceeeeeeeee e 70
1.2.4.7. Muhyiddin ibnii’l-Arabi ve Eserlerinden OrnekKler: ............cccccoevevevnnnne. 71
1.2.5. Diger Inanislar, FEISEfEler ..........ooviiiiiiiieiiee e 71
1.2.6. Mesnevi-yi Ma’nevi’deki Kiiltiirel, Folklorik ve Diger Unsurlar................... 72
IKINCI BOLUM.......cooevrerrernnes 74
2.1. TEZ KONUSU ..oucureerrerreenssssessssessssssssssssssssssssssssssssssssssessssssssssssessassssssssssssessess 74
2.2 TEZ CALISMASINDA TAKIP EDILEN YONTEM ......cceecvueerernsresnesssessesenne 74

vii



2.3. METIiN KURMADA VE OKUMADA DiKKAT EDIiLEN HUSUSLAR.......75
2.4. ESERIN MUHTEVASININ TASAVVUFi SERH GELENEGINE GORE

INCELENMESI 77
2.4.1. DINI TERIM VE KAVRAMLAR: .......coovmiiieeeeeeeeeeeeeeeee e 78
2.4.2. TASAVVUFI TERIM VE KAVRAMLAR: .......coovviiiiiieieeeeeeeeeenn. 132
2.4.3. MUTASAVVIFLAR: ....ooivimieieeeeeeeeeeeeeeeee oo 190
244, TARTHI KISTLER: ....coovoiveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 195
2.4.5. TARIHI MEKANLAR: .....coooviviiieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 198

UCUNCU BOLUM.......coeueerreerernnnnns 202

3.1 METIN c.cuteeceeeteeereetssssessssssssnssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessassssessesessessases 202

3.2. SERH SOZLUGU 256

3.2.1 Kelime Anlamlars SOZIUGL ....cccceeeevreeicrrcssricssnicssnnisssnncsssnesssncssssssssssssssnseses 258

3.2.2. Murad Sozliigii 328

SONUC VE DEGERLENDIRME ........cevcesuesuessessessessessessssssessessessessessessessessesessesse 334

KAYNAKQCA ....oeverreresressessessesssssssssssssssessessessessessessessessssssessessessessessessesssssssessassesses 338

OZ GECMIS.c.uueeeeeeeeeeeeeeesesssssesesssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 353

TIPKIBASIM ...ocuuvuereenrenesnssssssessesssssessessessessssssssssssessessessessessessessesssssssessessesssssss 354

viii



ALFABE VE TRANSLITERASYON HARFLERI

(1) 2,3 ua ;
l (l) a,e Ll Ua z,d
- b, p L t

- p L z

ot i E

& s ¢ g

z c,¢ 4 f

a ¢ 3 k

z h &l k,g.(n)
z L 3 0

3 J l

3 z.d a m

) I ) n

) z 9 v,u, i, 1,0,0
j J 5 h.a.e
g 5 Yy la. I3
F 1 5 | v

. :

X



age.
a.s
Ar.
bk.

cev.
dog.
ET

Far.

haz.

k.s

MEB

sav

ra

TDK

ol

vb
Yay.

KISALTMALAR

: ad1 gegen eser

: aleyhisselam

: Arapga

: bakiniz

: cilt

: geviren

: dogum tarihi

: Eski Tiirkge

: Farsca

: hicrl

: hazirlayan

: hazret, hazreti

: kuddise surrihu

: miladi

: Milli Egitim Bakanlig1
: sayfa

: sayl

: sallallahu aleyhi vessellem
: radiyallahu anh

: Tirk Dil Kurumu

: Tiirkge

: 0liim tarihi

: ve baskasi, ve bagkalari, ve benzeri, ve benzerleri, ve bunun gibi
: yayini, yayinlari

: ylizyil



GIRIS

Mesnevi-yi Ma'nevi Mevlana Celaleddin-i Rumi’nin kendisinden oOnceki
tasavvufi bilgi birikimi ile sahsina ait derin mistik bakis agisinin bir tezahiiriidiir. 13.
yiizyilldan giiniimiize degin 26 dile cevirilmis, sevilerek okunmus, birgok alim
tarafindan serh edilmis Islam kiiltiiriiniin en ¢ok tanman eserlerinden birisidir.
Yiizyillardir siiregelen bu tevecciihiin bircok sebebi mevcuttur. Oncelikle
insanoglunun fitrat1 geregi derinliklerindeki ruhsal arayisin, arayislar1 sonunda
ulagsmak istedigi kamil insana doniislimiin ney enstriimaninda idealize edilerek
sunulmast okuyucunun kendi ig¢sel yolculuguyla 6zdestirmesiyle ilintilidir. Ciinki
ney, bir insanin yaradilisindan itibaren yasam sergiizestinin sonunda kemale ermesi
siireclerinin sembolidiir. Ask, sevgi, fedakarlik ve bilgelik gibi neye ait belirgin
ozelliklerin evrensel bir tematik {islupla sunulusu okuyucunun kendisini arayisindaki
karsilagtig1 sorulara cevap bulmasina yardimci olmaktadir. Ney, bir miirsit olarak Hak
yolunda seyr i siilika talip stfilere felsefi bir bakis acist kazanarak irsat yolunda
rehberlik etmektedir. Mesnevi elbette ki sadece sifilerin rehber kitab1 degildir. Tiim
insanli@1 kucaklayan evrensel didaktik bir eserdir. Mistik kavramlar1 ve karmasik
felsefi bakis acilarmi okuyucunun daha rahat kavramasini saglayan hikayelerle
somutlastiran pedagojik bir eserdir. Islim toplumunun tasavvuf gelenegini ve
ogretilerini sonraki nesillere aktarmis bir dil abidesidir. Tiim bu nitelikleri bireysel,
toplumsal ve kiiltiirel diizeyde dikkatleri tizerine ¢ekmis; alimler tarafindan defaatle
tetkik edilmis, isaret ettigi hususlar ve manasindaki hiikiimler aciklanmistir.
Mevland’nin amaci neyin sozciiliigiinde sarihlerin amaci haline gelmistir. Sarihler;
Mevlana’nin sirladigi aski, goniil aynasimi parlatmayr basarmis kamil insanlar
aracilig ile giin yiiziine ¢ikartilmaya calismiglardir. Bu siirecin bir ustlii vardir. Nasil
ki Mevlana goniil ikliminde yasadigi ve ahlaki, tutumu, sdylemi ile can vermedigi
hi¢bir seyi bir kural, kaide olarak sunmamissa Mesnevi'’yi serh edenler de ayni lislupla
kendi derunlarinda yasayarak, tutum ve sdylem haline getirdiklerini aktarmay1 tercih
etmislerdir. Elbette ki Mesnevi’yi serh eden sarihlerin hepsi ayni yolu takip etmistir,

demek asilsiz bir iddia olacaktir. Ancak, Mesnevi serhleri incelendiginde en ¢ok kabul



goren serhlerin Mevlana yolu olan Mevlevilik tarikati takipgileri tarafindan ortaya

konuldugu goriilecektir.

Tasavvufi fikir akimlari, kendilerine ait anlayislart aciklarken ya da
savunurken genellikle mesajlarini iki yonlii sunmaktadirlar. Bir kavrami, tezi daha
anlasilir kilmak i¢in zidd1 ile sunduklari i¢in anlamin girift bir yapida i¢ ice gegmesi
s0z konusu degildir. Bir bakima mana sinirlar1 fikrin savunucusu tarafindan ¢izilmis
olur. Mevland’nin mesajlarinin da tek bir boyutu yoktur. Ancak bundan kasit anlatinin
sadece iki yoniinii kullanmas1 degildir. Mevlana; benzetmelerle, hikayelerle goriinenin
otesinde farkli alemleri alem igerisine yerlestirerek anlatir. Okuyucuyu bu alemleri
cozebilmesi i¢in de tedrici olarak egitir, kemale erdirmeyi hedefler. Sarih de ilminin
techizati ile bu alemleri agiklamaya, gdstermeye caligir. Bu biiyiik bir sorumluluktur.
Zira sarihler bu sorumlulugu az da olsa hafifletmek, bihakkin yerine getirebilmek i¢in
mubhtelif kaynaklara miiracaat ederler. Kur'an-1 Kerim basta olmak {izere hadis, tefsir,
fikih vb Islam dairesindeki tiim kitaplar sarihlerin istifade ettikleri temel kaynaklardir.
Sarihlerin dikkat ettikleri ince ¢izgi ise Mesnevi'nin i¢ ice gecmis mana alemlerinin
kapilarin1 miihiirlemeden, anlamini daraltmadan ya da asil konudan uzaklastirmadan
eserlerini kaleme alma cabalaridir. Bu ¢aba sarihleri kendisinden 6nce kaleme alinmig
serhleri incelemeye, varsa eksiklikleri tamamlamaya, hatali bakis acilarini diizeltmeye
gotiirmiistiir. Oyle ki bircok sarih kendinden 6nceki kabul gérmiis Mesnevi serhlerini
cok bozmadan, degistirmeden alintilamiglardir. Bu c¢alismaya konu olan Seyyid
Mehmed Ali’nin Mesnevi serhi de Ismail Rustihi-yi Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letdyif
ve Matmiratu'l-Ma'drif adli eserinin muhtasar1 olarak degerlendirebilecegimiz
nitelikte kaleme alinmistir. Ankaravi de eserini olustururken seleflerinin
izahatlarindan istifade etmis, onlarin telif eserlerinden alintilar yapmis, bu alintilarda
eklemeler - ¢ikartmalar yapmis, varsa gordiigii eksiklikleri gerekgesi ile aciklayarak
eserini olusturmustur. Mesnevi'nin tamamini serh eden sahsiyetler igerisinde Suriri ve
Sem'’'den sonra gelen Ankaravi, seleflerinin serhlerini okumus, yer yer onlardan

yararlanmistir (Tanriverdi, 2010:1390-1391).

Ankaravi serh konusunda c¢ok fazla ¢alisma yapmistir ve serh alaninda yetkin
bir isim olarak taninmaktadir. Oyle ki yazmis oldugu serhlerin niishalar1 neredeyse

tim yazma eser kiitiiphanelerinde bulunmaktadir. Bu serhler bir¢ok miistensih



tarafindan c¢ogaltilmistir. Ankaravi’nin serhleri Isldm cografyasindaki begenilen
eserlere odaklanmig ve bilhassa kendi tasavvufi yonelimine uygun olarak
Mevleviligin miiracaat ettigi kaynaklara aciklik getirmeye calismistir (Ceyhan,
2007:48-153).

Ankaravi’nin eserleri tasavvuf adabi ve bu bapta yapilmis caligmalara
yoneliktir. Eserleri sadece bir siirin, bir eserin tefsirinden ibaret degildir. Thtiyaca ve
yakin g¢evresinin taleplerine gore bir ayetin, slirenin veya hadisin tefsirini yapmus;
felsefi bir goriis veya itikadi bir konunun degerlendirmesini, ilgili goriisiin
antitezlerini ortaya koymustur. Ankaravi’nin eserleri sadece serh ve tefsirlerle sinirh
degildir. Muhtelif dini ilimler {izerine yazdig: eserleri de mevcuttur (Yetik, 1991:211-
213).

Bu bdliimde, metin serhi ve serh gelenegi hakkinda 6zet bilgilere; serh
metinlerinin tasnifi hakkinda genel bilgilere ve Mesnevi'ye yazilmis terciime ve
serhlerinin tasnifine; mesnevi nazim sekli, Mevlana ve Mesnevi’si hakkinda genel
bilgilere yer verilmistir. Devaminda Seyyid Mehmed Ali’nin hayati1 ve edebi kisiligi
hakkinda mevcut bilgiler derlenmis; Mesnevi’nin birinci cildinin ilk 1825 beytinin
mensur serhi olan Mesnevi-yi Ma’nevi’'nin niisha tavsifi ve 361a-400b varaklari
arasinin metin transkripsiyonu yapilmis, genel nitelikleri degerlendirilmistir. Mesnevi-
yi Ma nevi'nin biitiiniine yonelik ayrintili degerlendirmeler yapilirken ismail Rusihi-
yi Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letdayif ve Matmiuratu'l-Ma'arif adli Mesnevi serhi ile
mukayese edilmis, orneklere dayali karsilastirmalar yapilmistir. Ayrica bu mukayese
yapilirken bir Mevlevi dervisinin hangi amacgla muhtasar bir serh kaleme aldig

tartisilmistir.

1.1. METIiN SERHI VE SERH GELENEGINE OZET BiR BAKIS

Serh kelimesinin sozliikklerde muhtelif anlamlar1 mevcuttur. Mense olarak

Arap diline dayanmakta olup sozliiklerde "aciklama, yarma, izah etme, genisletme"’

anlamlarinda yer almaktadir ve "saraha" kokiinden gelmektedir. Tiirkceye de

? Sar1, M. (1984). Arap¢a-Tiirkce Liigat. Bahar Yaynlari, Istanbul. s. 815.
3



Arapcadan girmis bu kelime dilimizde "1. Ag¢ma, yarma, kili kirk yarma. 2. Bir
metnin, kitabin anlagilmasini saglayacak bicimde yapilan yorum; aciklama ve notlar.
3. Bir konuyu agiklamak i¢in yazilmig kitap. 4. (Mecaz) Acik agik, anlasilir ve
ayrintili olarak anlatma, izahat." seklinde muhtelif anlamlar kazanmistir (Cagbayur,
2007:4461). Kelimenin sozlilk anlaminda da goriildigli iizere bilinmeyeni bilinir
kilmak, az bilineni daha anlasilir hale getirmek, bir olay1 ya da durumu agiklamak i¢in
ortaya koyulan cabay: ifade etmektedir. Ilmi sahada ise yazili eserleri agiklamak,
metni hemen herkes i¢in anlagilir hale getirmek amaciyla yazilmig bilgileri iceren

n

eserler "serh" olarak adlandirilmaktadir. Serhler, genellikle "klasik metinler" adin
verdigimiz yazildig1 donemden sonra edebi ve kiiltiirel olarak belirli bir etki yaratmus,
genis bir okuyucu kitlesine ulagmig, taninmis ve benimsenmis eserlerin anlagilmasini
kolaylastirmak amaciyla yazilmaktadir. Ozellikle Kur'an-1 Kerim, hadis, fikih ve
tasavvuf metinleri gibi dini eserler iizerinde yapilan serhler, Islam ilim geleneginde
onemli bir yere sahiptir (Kilig, 2007:363-369). XIV. yiizyildan sonra ortaya ¢ikan
mensur eserlerin biiyilik bir kismi, Arapga ve Farscadan terclime veya adapte edilmis

olup didaktik, yol gosterici ve telkin edici niteliktedir. Bu eserlerin konular1 ise

genellikle ahlak ve din ¢ercevesinde sekillenmistir (Levend, 1964:89-115).

Serh yazanlara ise "sarih" adi verilmektedir. Sarih sozliikte "1. Bir kitabi
aciklayan, aciklama yazan. 2. Bir konu ya da yaziyr aciklayan." seklinde
aciklanmaktadir (Cagbayir, 2007:443). Sarihler klasik metinlerin orijinal anlamini
koruyarak onlar1 okuyuculara daha anlasilir bir dilde sunmayir amag¢maktadirlar.
Sarihlerin bu amaca uygun olarak hazirladiklar1 serhler, miiellifin goriislerinin daha
genis kitleler tarafindan anlagilmasini saglamak i¢in yapilan detayli agiklamalar
icermektedir. Bir biitlin olarak bakildiginda tiim bu serh ¢alismalar1 zamanla bir ekol
olusturmus ve bu ekol akademik alanin 6zellikle Islami ve edebi ilimlerin calisma

sahasina donligsmiistiir.

Serhin tanimi agik ve anlasilir gibi goriilse de metin serhi isine girisildigi
zaman c¢ok daha karmasik, zorlu ve ¢ok degiskenli siireclerin birbiri i¢ine gectigi
goriilmektedir. Bir metni serh etmek, yalnizca metni aktarma, g¢evirme veya
yorumlama isi degil; ayn1 zamanda metnin igsel anlam katmanlarini, onun sosyal ve
kiiltiirel baglamlarmi, ideolojik ve psikolojik unsurlari da dikkate almay1 gerektiren

kapsamli bir caligmadir. Bu tiir bir analiz, metnin arka planindaki unsurlar agiga

4



cikararak daha genis bir perspektifle degerlendirilmesini saglar ve okuyucuya

derinlemesine bir anlayis sunar (Kortantamer, 1994:1-2).

Klasik Tiirk edebiyati nazim ve nesir alaninda kuvvetli temsilcilere sahiptir.
Nesir serhi, anlatimin temel nitelikleri bakimindan ayr1 bir alan olmakla beraber asil
serh c¢alismalar1 siir alanindadir. Siirde bir sozciiiin sadece sozliik anlami degil,
metin baglaminda kazandig1 anlam ve siir biitiiniindeki fonksiyonu serhin ana ¢alisma
alanmidir. Harun Tolasa'nin tespiti de bu yondedir. XV. ylizyilda, sairlerimizin Arap ve
Fars edebiyatinin  ozellikle nazim alanmindaki inceliklerini  takip edip
uygulayabildiklerini ve ¢esitli tiir ve sekillerde Ornekler sunduklarini
gozlemlemekteyiz. Siirdeki bu ilerlemeler, konu ve iislup agisindan nesre de yansimis;
dini, tasavvufi, ahlaki, tarihi, siyasi, i¢timai, kiiltlirel, ilmi ve edebi alanlarda telif,

terclime veya adapte edilmis ¢ok sayida eser kaleme alinmistir. (Tolasa, 1982:10).

Klasik edebiyatimiz alt1 ylizyillik bir siiregte ayni kaynaktan beslenen sanat
alan1 ve ayn1 gelenegin devamu gibi goriinse de "Divan Edebiyati, Tekke Edebiyati,
Asik Edebiyati" adi verilen farkli mahiyetteki vadilerden akmaktadir. Bu tiirlerin
icerisinden asik edebiyati disindaki diger kulvarlar gliniimiiz insaninin anlamlandirip
yorumlayabilecegi hatta estetik zevk alabilecegi bir tiir degildir. Divan edebiyat1 ve
tekke edebiyati, alana yonelik egitimi ya da 6zel ilgisi olmayan kisiler i¢in anlagilmaz
ve karmagik bir sistematige sahip edebiyat alanlandir. Klasik edebiyatimizin anlam
derinligini, mazmunlarint anlamak belli bir bilgi seviyesi ve kiiltiirii gerektirir
(Yekbas, 2008:189). Bu durum sadece 21. ylizyil insani i¢in degil, ayni zamanda
eserin yazildigi donem icin de gegerlidir. Klasik Tiirk Edebiyati, "yliksek ziimre
edebiyat1" veya "saray edebiyati olarak vasiflandirilsa da hitap ettigi kitle toplumun
tamamidir. Toplumun ister aydin kitlesi olsun, ister halk kitlesi olsun 6zel anlamda
siirin, genel anlamda sanatin; sanat¢1 ve muhatap icin ne anlama geldigini anlama ve
¢ozme cabasi metin serhi siireglerini dogurmustur. Bu da metin serhi ¢aligmalarinin

tam olarak hangi donemden basladigini agik¢a gostermektedir.

Metin serhi ¢alismalarmin ortaya ¢ikmasinda asil etkenin Islim dini oldugu
bilinmektedir. Kutsal kitap Kur'an-1 Kerim ve onu agiklayan tefsirlerin dahi halka
aciklanmasi bir yonii ile siradan bir tefsirin 6tesinde edebiyat sahasini da igine alan

0zel bir ¢alisma disiplini haline donmiistiir. Giiniimiizde bile devam eden bu c¢alisma

5



disiplini, metin serhinin ortaya c¢ikmasindaki tek neden degildir. Degisim ve
dontistimiin toplumlarin kaderlerinde oldugu diisiiniiliirse klasik edebiyat i¢inde de
zaman icerisinde unutulan hadiseleri, kiiltiirel evrim ge¢irdigi i¢in toplumdan silinen
anlayisglar, teknolojinin getirdigi yenilikler karsisinda direnemeyen sozcik ve

kavramlar agiklamak, hatirlatmak serh kiiltiiriiniin ¢alisma alan1 haline doniismiistiir.

Tiirk edebiyat tarihgileri; icerik bakimindan en genis, en zengin ve serhe
muhtag dénemi Islam Etkisinde Gelisen Tiirk Edebiyati Dénemi olarak
gostermektedirler. Dénemin isimlendirilmesinde de anlasilacag iizere Islam kiiltiir ve
felsefesi devletin temel yapisinda oldugu gibi sanat ve edebiyatinda da ana etken
durumundadir. Serh gelenegi de Oncelikli olarak metinde yer aldig1 diisiiniilen dini
hususlarin agiklanmaya caligilmasi ile baslamistir. Bir bakima serh gelenegi varligini -
Tiirk Edebiyati i¢in- dini degerleri agiklama ihtiyacina borgludur. Bu agiklamalar
sosyoloji ve felsefe gibi diger alanlarla birleserek metin serhi ile ilgili genel kurallar

netlestirmistir (Kortantamer, 1994:1-10).

Serh adi altinda kaleme alinan ilk eserler 10. yiizyilda baglayan hadis serhleri
oldugu i¢in serh geleneginin ilk 6rnekleri de hadis serhleridir. Bu serhlerde geleneksel
serh metotlar1 kullanilir. Once kelimelerin dil ve anlam bilgileri sunulur daha sonra
kelimenin derunundaki 6zel anlamlar &rneklerle agiklanir. Islim'm yayilma alani
genisledikce kitlelerin Islim'1 anlama ve yasama gayretleri hadis ilmini, sonrasinda
fikih ve kelam alanim1 gelistirmis; dogal olarak da kelam ve fikih eserlerinin serhi

caligmalar1 goriilmeye baglamistir (Bilgin, 2001:169-173; Giiltekin, 2020:137-148).

Serhe ait ilk iirtinler kirk hadis, ilmihal hususlari, nefis terbiyesi ve fikih
alanlarinda goriilmekte iken sonrasinda mesnevi serhleri, Fars¢a divan serhleri olarak
devam etmigstir. Hatta serh gelenegine sozliik, gramer, astronomi ve tip gibi bilimlere
ait eserler de dahil olmustur. Edebiyat sahasinin serh ¢aligmalar1 ise bilhassa siir
iizerine yapilanlardir. Bu siirler de yine tasavvufi bazi ozellikler barindirmaktadir.
Tiirk edebiyatinda ilk serh ornekleri 13. yiizyilda dini igerikli olarak karsimiza ¢ikar.
16. yiizyilin ikinci yarisinda ise serh gelenegi, klasik serh edebiyatina donmiistiir

(Giiltekin, 2020:137-148).



Oncelikli olarak Farsca ve Arapga sonra ise Tiirkce eserlerin serhleri
yapilmistir. Serh edilen eserlerin ¢ogu manzum olsa da mensur eserler de serh
edilmistir. Bu serh ¢aligmalarinin dikkat ¢eken yonli manzum eserler manzum veya
mensur olarak; mensur eserler yine manzum veya mensur olarak serh edilmeye
calisilmis olmasidir. Bu durum serhin, bir sarih tarafindan konu ve igerik olarak bir
baska eseri merkeze alan ikinci bir edebi eser meydana getirmesi olarak goriilebilir

(Giiltekin, 2020:137-148).

16. yiizylldan sonra serh sahasinin hem edebi metinleri hem de Osmanl
medreselerinde bazi ilmi eserleri egitim amacli serh ederek devam ettigi
goriilmektedir. Devam eden yiizyillarda, edebi metinlerin serhleri "tasavvufi serh
edebiyati" olarak nitelenebilecek Tiirk¢e serhlerdir ve dogal olarak dini-tasavvufi
karakterdeki eserlere yazilan serhleri kapsamaktadir. Bu serhler klasik serh gelenegi
cercevesinde Onceki yiizyillar ile benzerlikler gostermektedir. Bu eserler daha ¢ok

tasavvuf terbiyesinin gerceklesmesine hizmet etmektedir.

Matbaanin Osmanliya gelisi Avrupa toplumlarina gére daha ge¢ donemdedir.
Bu zamana kadar dini eserler genellikle el yazmasi seklinde kopyalanmaktadir.
Ayrica miistensihlerin teskilatli bir loncaya bagli olmasi serh metinlerinin gelisimine
engel olmustur. Ancak 19. ylizyil sonlar1 ve 20. yiizyilin baslarindan itibaren her
alanda ylizlini Bati’ya g¢eviren Osmanli, Dariilfiinun biinyesindeki edebiyat
fakiiltesindeki bazi caligmalar1 da Bati’dan esinlenerek gelistirmeye baslamistir. Bu
degisim, serh sahasina 1920'li yillardan itibaren farkli bakis acist gelistirilmesine
neden olmustur. Bu yillardan sonra ortaya konulan tiim serh ¢aligmalart modern serh
olarak anilmaya baslanmistir. Edebiyat sahasinda ilk doktora unvanina sahip Ali
Nihat Tarlan, Bati serh metotlar ile ilgili ilk akademik calismay1 ortaya koymustur.
Devam eden calismalar ve serhler, "bilimsel esasl, teorik zemine dayali olanlar" ile
"gelenegi bazi eklemelerle devam ettirenler" olmak {izere iki ayr1 mecrata yol almistir.
Birinci grupta Tunca Kortantamer, Cem Dilgin, Dursun Ali Tokel gibi kiymetli
arastirmacilar yer alirken ikinci grupta Ferit Kam, Tahir Olgun ve Ali Nihad Tarlan

gibi onctilerin isimleri sayilabilir (Kilig, 2007:363-369).

Klasik Tiirk Edebiyatinin koklii bir serh gelenegi vardir. Bu gelenegin temel

amaci metni aciklamak ve daha iyi anlasilmasimi saglamaktir. 13. yiizyildan 19.

7



ylizyila kadar yasamis ve izleri giinlimiize kadar degiserek devam eden bu siimullii
gelenegin, kiiltlir ve fikir hayatinin degisme ve gelisme seyrine uygun olarak

doniismeye devam edecegi muhakkaktir.

1.2. SERH METINLERININ TASNIiFi

Serh ¢alismalarini siniflandirabilmenin tek bir basit ve kabul gérmiis yontemi
yoktur. Genel olarak mukayeseli metotlar tercih edilip sadece serh yontemine gore
degil, serh edilenin tiirline gore siniflandirma yapilmaktadir. Yapilan calismalar,
klasik olan1 anlamak ve genis bir degerlendirmeye tabi tutmak amacini tagimaktadir.
Prof. Dr. Atabey Kilig, Dagilmis Incileri Toplamak: Serh Tasnif Denemesi adl
makalesinde, giiniimiizdeki klasik metin anlama calismalarinin hayli genis ve
birbirinden uzak bir manzara arz ettigini belirtmekte ve bu calismalarin ¢ogunlukla
Bati mengeli modern edebiyat teorilerine dayali oldugunu ifade etmektedir. Bu

yaklagimi "eklektik bakis acis1" olarak adlandirmaktadir (Kilig, 2007:363).

Metin serhi konusunda ortak bir bakis acisi olusmadigi, calismalarin kabul
gormiis bir sistematige doniistiirilmedigi konusu sahanin paydaslarinca sik¢a dile
getirilmektedir. Ayn1 zamanda Klasik Tiirk Edebiyati mahsulii eserlerin tasnifine de
ihtiyag¢  duyuldugu belirtilmekte ve bu gerekgeyle muhtelif c¢aligmalar
gerceklestirilmektedir. Bu bakis acis1 ile ortaya konmus en c¢ok kabul gdren
siniflandirma Atabey Kili¢'n ¢alismasidir. Kilig, serh tasnif ¢alismalarini su sekilde

siniflandirmaktadir: #

Metin serhi; sistematik i¢ine alinamasa bile bir baglangic noktasi olusturmak,
ayn1 metodoloji benimsenmezse bile benzerlik arz eden yontemleri uygulamak adina
Klasik Tiirk Edebiyatinin mahsulii eserleri tasnife ihtiya¢ oldugu genel goriis olarak
ifade edilmektedir. Bu bakis acisi ile ortaya konmus en ¢ok kabul goren siniflandirma
Atabey Kiligm calismasidir. Kilig serh tasnif ¢aligmalarmi su  sekilde

siniflandirmaktadir:

* Ayrinal bilgi icin bk.: Kili, A. (2007). Dagilmis Incileri Toplamak: Serh Tasnifi
Denemesi. Prof. Dr. Abdilkadir Karahan Amisina I. Uluslararas1 Klasik Tiirk Edebiyati
Sempozyumu, s. 363-369.



I- Serh Metoduna Gore:
A) Geleneksel Serh: Bu bakis agis1 eser odakli bir yontem izlemekte serhin temel
amacma bagli kalarak serh edilen eserin daha iyi anlasilabilmesi i¢in ¢aba sarf
etmektedir. Bu metodun asil amaci sarihi degil de serh edilen eseri 6ne ¢ikartmasi

hasebiyle en ¢ok tercih edilen metottur.

B) Hall-i Miiskilat ve Benzeri veya Terciimeye Yakin Serhler: Bu bakis agisinda
asil amag serh edilen metni bastan sonra aciklamak yerine, okuyucu i¢in metnin daha
iyl anlagilmasinda dikkat edilmesi gereken yerler ve illa ki aciklama isteyen
kisimlarin  halline odaklanmaktadir. Serhten ziyade metni anlama yolunda
okuyucunun / yorumlayicinin anlam sapmalarinda kiiclik balans ayar1 olarak

nitelendirilebilir. Bilindik tefsire en yakin metottur.

C) Modern Serh: iki ana yol iizerine sekillendirilmektedir:

a) Bilimsel Esash, Teorik Zemine Dayah Olanlar: Genis kitleler tarafindan
kabul gormiis eserlere yonelik benimsenen genel iislibu Bati menseli teorik
yaklagimla bilimsel bir zemine oturtulmaya calisilmis serh metodudur.

b) Gelenegi Bazi Eklemelerle Devam Ettirenler: Gelenegi bozmadan
bilimin genel yontemi olan birikimsellik ilkesi esasin dayali geleneksel yontem ve
tekniklere ters diismeden modern teknikeri eklemlendirerek ortaya konulmus serh

metodudur.

II- Serh Edilen Eserin Manzum ya da Mensur Olusuna Gore:

Metnin tiiri ve baglh bulunan gelenegin genel niteligi metni tiim yonleri ile
degistirmekte, anlam igerigini ¢esitlendirmekte ya da dar bir anlam araligina
sigdirabilmektedir. Bu nedenle ana basghik olarak "manzum" ve "mensur" eserler
olarak ikiye ayirmak ve alt basliklarinda metnin tir ve iceriklerine gore

siniflandirmak esasina dayali bir metottur.

A) Manzum Eser Serhleri:
a) Manzum Soézliik Serhleri
b) Divan Serhleri

c¢) Pend-name Serhleri



d) Mesnevi Serhleri

B) Mensur Eser Serhleri:
a) Belagat Serhleri
b) Vasiyet-name Serhleri
c¢) Hukuk/Mecelle Serhleri
¢) Mantik Serhleri
d) Aruz (Kafiye, Safiye) Serhleri
e) Hadis Serhleri
f) Akaid/Kelam Serhleri
g) Fikih Serhleri
h) Feraiz Serhleri

III- Serh Edilen Eserin Diline Gore:
Bu tasnif diiz bir terciime ya da tefsir siniflandirmasi gibi algilanabilir. Ancak
gelenek ve kiiltiirel degerlerin aktariminda dilin biiytik rolii géz 6niinde tutulursa bu

tasnifin asil 6nemi goriilecektir. Bu siniflandirma su sekildedir:

a) Arapga Eser Serhleri
b) Farsca Eser Serhleri
c) Tiirk¢e Eser Serhleri

IV- Serh Edilen Eserin Muhtevasina Gore:

Muhteva; serh siniflandirmasinda en 6nemli kriterdir, denilebilir. Zira bazi
metodolojik arastirmalar muhtevay1 serh siniflandirma semasinin ana catisi olarak ele
almaktadirlar. Icerik; metnin diline, iisliibuna ve tiiriine varincaya kadar bircok temel
degiskeni sekillendirmektedir. Bu nedenle serh siniflandirilmasinda muhtevayr ana
kol olarak alip alt birimlere ayirmak ve bu yontemi alternatif siiflandirma metodu

olarak gérmek yerinde olacaktir.

A) Edebi Serhler:
Edebi serh, bir edebl metnin anlamini, dilini, {islubunu ve tarihsel baglamini
aciklamak amaciyla yapilan ayrintili bir yorumlama ve analiz siirecidir. Bu siireg,

metnin i¢indeki kiiltiirel, dilsel ve sembolik unsurlar1 agiga ¢ikararak okuyucunun

10



metni daha derinlemesine anlamasina yardimci olur. Edebi serh, genellikle klasik
metinlerin, 6zellikle de zengin anlam katmanlarina sahip olan siirlerin ve metinlerin
yorumlanmasinda kullanilir. Kili¢’in ¢aligmasinda yer alan edebi serh siniflandirmasi

su sekildedir:

a) Mesnevi Serhleri

b) Divan Serhleri

¢) Manzum Soézliik Serhleri
¢) Kaside vb Siir Serhleri
d) Zafer-name Serhleri

e) Bostan Serhi

f) Giilistan Serhi

g) Pend-name Serhi

B) Dini Eser Serhleri:

Dini serh, kutsal metinlerin veya dini eserlerin derin anlamlarini, dilini ve
sembolik unsurlarin1 agiklamak amaciyla yapilan yorumlama ve analiz siirecidir. Bu
siire¢, metnin teolojik, ahlaki ve hukuki boyutlarini aydinlatarak okuyucularin dini
metinleri daha iyi anlamalarin1 ve yorumlamalarini saglar. Kili¢’in ¢alismasinda yer

alan dini serh siniflandirmasi su sekildedir:

a) Ayet Serhleri

b) Siyer Serhleri

c¢) Vasiyetnamelerin Serhleri
¢) Gurer Serhi

d) Diirer Serhi

e) Besmele Serhleri

f) Kelime-i Tevhid Serhleri
g) Esmaii’l-Hiisna Serhleri
g) Hadis Serhleri

1) Akaid/Kelam Serhleri

1) Fikih Serhleri

j) Feraiz Serhleri

11



C) Tasavvufi Serhler:

Tasavvufi serh, bir metnin 6zellikle tasavvufi 6gretiler ve semboller 1s181nda
yorumlanip aciklanmasi siirecidir. Bu serh, metnin i¢sel ve manevi anlamlarini,
sufilerin mistik tecriibeleri ve anlayislar1 ¢ergevesinde acgiga ¢ikararak okuyucunun

eserin derin manevi boyutlarin1 kavramasina yardimci olur.

D) Diger Bilimlerle Alikah Serhler:

Belirli bilim dallarma ait metinlerin agiklanmasi ve yorumlanmasi amaciyla
yapilan ¢alismalardir. Bu serhler, bilimsel metinlerin daha 1yi anlasilmas1 ve 6gretilen
bilgilerin detaylandirilmasi i¢in kullanilir. Mantik, beldgat, aruz, hukuk gibi farkl
alanlarda yazilan eserlerin, kendi disiplinlerine 6zgii terminoloji ve kavramlar igeren
bu serhler, metnin derinlemesine anlasilmasini1 saglar ve bilimsel bilgiye katkida

bulunur. Kili¢’in diger bilimlerle alakali serh siniflandirmasi su sekildedir:

a) Mantik Serhleri

b) Belagat Serhleri

c¢) Aruz Serhleri

d) Hukuk/Mecelle Serhleri

Sonug olarak, alanyazinda yapilan calismalarin serh metotlar1 ve serh tasnif
calismalar ¢esitli zorluklarla karsilasmaktadir. Bu zorluklar arasinda serh edilen veya
edilecek eserlerin ¢oklugu, eserlerin i¢inde bulundugu tarihi siireclerin ve kiiltiirel
degisimlerin karmasikligi, klasik edebiyatimizin Osmanli Imparatorlugu icindeki
genis cografyadan ve kiiltiirel mozaikten beslenmesi bulunmaktadir. Bu gibi ¢ok

sayida degisken, serh tasnif calismalarini oldukga zorlastirmaktadir.

1.3. MESNEVI NAZIM SEKLi HAKKINDA GENEL BiLGILER

Mesnevi nazim sekliyle ilgili asagida sunulan bilgiler Isldm Ansiklopedisi’nin

"mesnevi" maddesinden ve Ahmet Kartal'n Dogununun Uzun Hikdyesi Tiirk

> Ayrintili bilgi icin bk.: Cigekler, M., Unver, 1., Toker, H. (2004). “Mesnevi”. Tiirkiye
Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, c.29, $.324-325.

12



Edebiyatinda Mesnevi® adli eserinden istifade edilerek olusturulmustur.

Mesnevi, divan edebiyati olarak da adlandirilan "Klasik Tiirk Edebiyati”
dairesinde gelisen genellikle dini-tasavvufi hususlari, tarihi olaylari, ikili agk
hikayelerini, sehirlerin giizellikleri, eski donemlerin ilmi sahasindaki muhtelif
bilimlerin ¢ikarimlarini, sairlerin kendi ictimai goriislerini, felsefi yaklasimlarini

anlatan, agiklayan ve liigatlerin yaziminda kullanilan nazim seklidir.

Dogusu itibariyle Arap edebiyatina dayanan ancak tekamiiliinii Fars edebiyati
ile tamam eden bu nazim sekli, Tiirk edebiyati sahasinda da ¢ok sik kullanilmustir.
Arap edebiyatinda genel itibariyle olaya dayali anlatilarda kullanilan "miizdevic" veya
"recez" bahriyle kaleme alindig1 i¢in "urcize" adiyla anilan bu anlatilar mesnevilerin
ilk ilkel ornekleri kabul edilse de giiniimiiz edebiyat anlayisindaki seklini karsilayan
ilk ornekler Fars edebiyatinda ortaya cikmustir. Arapca "s-n-y" kokiinden tiiremis
"ikigerli" ya da "ikiser ikiser" anlamina gelen "mesnd" ya da "mesnen" kelimesinin
nisbet ekli bi¢imi olan mesnevi, her beyitin kendi icerisinde kafiyelendigi ve aruz
vezninin kisa kaliplartyla yazilmaktadir. Mesneviler iki beyitlik siirden tesekkiil

edebilecegi gibi binlerce beyitlik hacimli eserlerde de kullanilmaktadir.

Mesnevi nazim seklinin aruzun kisa kaliplariyla yazilmasi, her beyitin kendi
icerisinde kafiyelenmesi anlatimda konu biitiinliiglini ve anlatim kolayligin
saglamistir. Bu 0zelligi ile Fars ve Tiirk edebiyatinda sevilerek kullanilmistir. Yaygin
olarak aruzun yedi vezniyle (hezec-i miiseddesten “mefailiin mefailiin fellin” ile
“mef*li mefailiin felliin”; remel-1 miiseddes bahrinden “failatiin failatiin failiin ile
“feilatiin feilatiin feiliin; hafif bahrinden “feilatiin mefailiin feiliin”; seri bahrinden
“miifteiliin miifteiliin failiin” ve miitekarib bahrinden “fedliin fedliin felliin fedl”)

kullantlmistir.

Neredeyse konu sinirlamasi olmayan; dini, tasavvufi, destani, menkabevi,
tarihi, ilm1, mizahi ve 6gretici konularin anlatilmasinda, ikili agk hikayelerinde, devrin
aydin ziimresinin muhtelif konulardaki sahsi kanaatlerini dile getirirken kullandiklar

bu tiiriin li¢ temel 6zelligi vardir:

S Ayrintily bilgi i¢in bk.: Kartal, A. (2013). Dogu'nun Uzun Hikdyesi Tiirk Edebiyarinda
Mesnevi. Dogu Kiitiiphanesi Yayinevi, Istanbul.

13



1- Vezin birligi: Biitiin mesneviler tek bir vezinde yazilmistir.

2- Veznin anlam ve muhtevaya gore secilmesi: Mesneviler anlattiklar
konularina gore bazi ortak vezinlerle kaleme alinmaktadir. Hamasi konularda ekseriya
miitekarib bahri, irfani ve asikane konularda ise remel ve hafif bahirleri tercih
edilmistir.

3- lIslenen konu c¢esitlense de veznin degismemesi: Mesnevilerin alt
basliklarinda ana konu ¢esitli alt basliklara ayrilsa da vezin degismez ve eser hep ayni

vezin kullanilarak tamamlanir.

Yukarida verilen ii¢ temel unsur genel olarak uygulanmis olsa da tiiriin tarihsel
siireci igerisinde baz1 kiiciik degisiklikler goriilebilmektedir. Ornegin iigiincii maddede
verilen "baglik ¢esitlense de veznin degismemesi" temel 6zelligine uymayan, metin
icerisinde mesnevi nazim tiirii disinda gazel, kaside, kit'a, terci-i bent ve terkib-i bent
gibi farkli nazim sekillerinin de kullanildigr goriilmektedir. Bu uygulamanin ilk
ornegi Ayylki'nin Varka ve Giilsdh adli mesnevisinde goriilmektedir. Ayylki
eserinin muhtelif bolimlerinde gazel seklinde mesnevinin vezni disinda bir vezinle
siir eklemis ve bu uygulama sonraki yiizyillarda diger sairler tarafindan yeni nazim
sekilleri eklenerek devam ettirilmistir. Mesnevilere farkli nazim sekillerinde siir
eklemekteki temel amaglar okuyucuyu yeknesakliktan kurtarmak, sairin siir
yazmadaki maharetini géstermek, kahramanin i¢inde bulundugu ruh halini okuyucuya
aktarmak, eserin taklit eser olmadigini, 6zgiin bir eser oldugunu gostermek olarak
siralanabilir. Bu uygulamanin yani sira vezni degistirmeden mesnevi ile ayni vezinde

gazel yazan sairler de mevcuttur.

Sairlerin siirlerini topladiklar1 divan adi verilen eserlerinde yer alan en segme
gazelleri, kasideleri, kit'alar1 yeri ve zamani uygun diistiiglinde mesnevilerine
yerlestirdiklerini veyahut mesnevilerindeki farkli nazim seklinde yazdiklari siirleri

divanlarina da aldiklarin1 burada zikretmek yerinde olacaktir.
Yine Fars edebiyatinda “z{i-bahreyn” veya “miilevven” adi verilen siirdeki

kelimeler degistirilmeden iki veya daha fazla aruz vezniyle okunabilen siirler kaleme

alinarak nazim sekline yenilikler getirilmeye devam edilmistir.

14



Her edebi tiirde oldugu gibi, mesnevi nazim seklinin de bir plan1 mevcuttur.
Istisnalar1 olsa da genel olarak mesneviler giris boliimii, asil konunun islendigi boliim

ve bitig boliimii olmak iizere ii¢ ana boliimden olugmaktadir.

Kartal (2013:105-106), eksiksiz tertip edilmis bir mesnevinin girig boliimii
sirasi ile asagidaki sekilde teskil eettigini belirtmistir:

1- Besmele: 1slami kiiltiiriinde besmele her hayrin baslangic olarak goriildiigii
icin mesneviler de besmele ile baglar. Bazen asli bozulmadan “Bismillahi’r-
Rahmani’r-Rahim” seklinde bazen bir ya da birkag¢ beyit halinde bazen de ayr1 bir

bolim olarak sunulabilir.

2- Tahmid: Islami gelenek igerisinde biitiin yaratilanlarin kendi lisanlarinda
Allah’1t anmalar ve onu évmeleri inanist vardir. Bu boliimde verdigi nimetlere siikiir
icin Allah’n 6viiliisiiniin, varligina hamd ve sena edildigi boliimdiir. “Hamdele” veya

“hamdiyye” olarak da adlandirilir.

3- Tevhid: Allah’in varliginin ve birliginin 6viildiigi, yaratilmis tiim alemin

Allah’m zatinda bir oldugunun anlatildigi boltimdiir.

4- Miindcat: Kulun Allah karsisindaki acziyetini dile getirerek Allah’a karsi

yapilan yalvarig ve yakarislar1 anlatan boliimdiir.

5- Na't: Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed (sav)’in ve {istiin vasiflarinin

oviildiigi bolimdiir.

6- Mi'rac: Peygamber Efendimizin en biiyilk mucizelerinden olan mi'rac; Hz.
Peygamber’in Mescid-i Haram’dan Mescid-i Aksa’ya, oradan da goge yaptidi
yolculugu anlatan boliimdir. Mi'rac olaymin tamamen bagimsiz anlatildigt
mesnevilere "mi'racname", divan ya da mesnevi bolimii olarak eserlerde yer

aldiginda ise bu boliime “mi'raciyye” ad1 verilir.

7- Mu'cizat: Hz. Peygamber’in yliceligini anlatmak, niibiivvet ve risaletine

olan inanci1 pekistirmek amaciyle onun mu'cizelerinin anlatildig1 boliimdiir.

15



8- Din Biiyiiklerine Ovgii:

a) Medh-i Cihdr-yar-i Giizin: Hz. Muhammed’in en yakin dostlarindan olan
sonraki donemde hilafet sancagin1 da tasimis Hz. Ebu Bekir'in (sadakati, comertligi,
giizide karakteri), Hz. Omer'in (adaleti, otoritesi, savas¢1 kisiligi ve fetihleri), Hz.
Osman'in (edebi, comertligi, kemali, Kur'dn-1 Kerim’i yazdirarak ¢ogaltmasi, sehit
edilisi), Hz. Ali’nin (cesareti, savasci kisiligi, ilmi, Paygamberimize damat olusu ve

Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin’in babalari olusu) 6viildiigii boliimdiir.

b) Hz. Hamza ve Hz. Abbds’a Ovgii: Peygamber Efendimizin amcalar1 olan ve
hayattayken onun en biiylik destek¢ileri olan Hz. Hamza ve Hz. Abbas’in dviildiigii

bolumdiir.

c¢) Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin’e Ovgii: Peygamber Efendimizin torunlar1 olan
Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin’in vasiflarinin 6viildiigii ve sehit edilislerine duyulan derin

tizlintliniin dile getirildigi bolimdiir.

d) Dért Mezhep Kurucusuna Ovgii: Islam dininin dort biiyiikk mezhebinin
kurucusu olan Imam-1 Ebli Hanife (Hanefi mezhebi), Imam-1 Safi (Safi'l mezhebi),
Imam-1 Maliki (Maliki mezhebi), Imdm-1 Hanbeli (Hanbeli mezhebi)’ye yapilan

ovgiilerin yer ald1g1 boliimdiir.

e) Asere-yi Miibessereye Ovgii: Hz. Peygamber tarafindan cennete girecekleri
daha hayattayken kendilerine miijdelenen on sahibinin (Hz. Ebei Bekir, Hz. Omer,
Hz. Osman, Hz. Ali, Hz. Talha b. Ubeydullah, Hz. Ziibeyr b. Avvam, Hz.
Abdurrahman b. Avf, Hz. Sa‘d b. Ebi Vakkas, Hz. Ebi Ubeyde b. Cerrah ve Hz. Said
b. Zeyd) oviildiigii boliimdiir.

) 12 Imama Ovgii: Hz. Ali, ogullart Hz. Hasan ve Hz. Hiiseyin ile birlikte Hz.
Hiiseyin’in neslinden gelen ve imam kabul edilen dokuz kisiye (Hz. Ali Zeynelabidin,
Hz. Muhammed ecl-Bakir, Hz. Cafer es-Sadik, Hz. Musa el-Kazim, Hz. Ali el-Riza,
Hz. Muhammed et-Taki el-Cevad, Hz. Ali en-Naki el-Hadi, Hz. Hasan b. Ali el-
Askeri, Hz. Muhammed el-Mehd1) 6vgiiler igeren boliimdiir.

16



g) Diger Din Biiyiiklerine Ovgii: Genellikle tarikat ehli olan sairlerin kendi
itikad1 yollarinda rehberlik yapan miirsitlerini 6vdiigii boliimdiir. Bazen bu ovgiiler

silsile yoluyla dort halifeye kadar uzanir.

9- Sairlere Ovgii: Mesnevi sairleri genellikle ilham aldiklar1 ya da eserlerini,
isluplarini ¢cok begendikleri sairlerden de 6vgiiyle bahsederler. Bilhassa, hamse sahibi
sairlerin isimlerinin zikredilerek Oviildiigii goriiliir. Bazen 6vgii sirasinda yergiler de
yer alabilmektedir. Sik rastlanan bir diger durum ise bu bdliimde sair kendisini diger

sairlerle kiyaslar.

10- Padisaha Ovgii: Yasadiklar1 donemde divan sairleri hem gegimlerini
saglamak hem de itibar kazanmak icin yazdiklar1 eserlerini {ilkenin en biiyiik gii¢
sahibi olan padisaha sunar ve onun liitfu ve keremini dilerler. Eser dogrudan padisaha
sunulabildigi gibi sairin ulasabildigi bir bagka devlet biiyligii de olsa hiyerarsi sirasi
gozetilerek Oncelikli olarak padigahin Ovglisii yapilir. Bu bolimde padisahin

......

benzeri 6zelliklerinden 6vgiiyle bahsedilir.

11- Devlet Biiyiigiine Ovgii: Sairlerin her zaman padisaha dogrudan erismeleri
miimkiin degildir. Bu durumda kendilerini daha yakin hissettikleri ve koruyuculugunu
talep ettikleri devlet biiyiiklerini 6vmeyi tercih ederler. Sair yazmis oldugu mesneviyi
ulagabildigi devlet biiyiligiine sunacagl ve onun izzet-i ikramina talip olacagi i¢in bu

boliimde onun 6vgiisiinii yapar.

12- Sebeb-i Te'lif: Arapga, Fars¢a ve Tiirkce olarak ¢ok farkli isimlerle anilan
bu boliim neredeyse biitiin mesnevilerde bulunmaktadir. Eserin hangi sebeple kaleme
alindigimin aciklandigi boliimdiir. Ayrica bu boliim yazar ve devir hakkinda da énemli
bilgileri ihtiva ettigi i¢in ilmi sahanin ayrica aragtirma konusudur. Ahmet Kartal,
yukarida adi gegen eserinde mesnevilerin tel'if sebeplerini sdyle siralamaktadir:

e Bir gece, Allah’tan sairin gonliine gelen ilham dolayisiyla,
e Sair diisince veya kendi alemine dalmisken hafiften gelen bir sesin ondan

bdyle bir mesnevi yazmasini istemesi,

17



Sair riiyasinda kendinden Once yasayan biiylik sairlerden biri tarafindan
gorevlendirilmesi,

Inzivaya cekilen sairin zaruret icinde ansizin gelen bir ilham vesilesiyle,

Sairin diisiinde sultan1 gérmesi, sultanin onun neyinin oldugunu sormasi. Bu
diislin saire siir yazmasi gerektigi seklinde yorumlanmasiyla,

Sairin bir mecliste dostlariyla oturup sohbet ederken onlarin zikri gecgen
konuda ondan bir eser yazmasini istemesi,

Sairin hamse yazma istegi ve dostlariin bu yolda onu tesvikiyle,

Sairin bir mecliste dostlartyla oturup meshur bir mesneviyi okurken
arkadaslarinin ondan benzer bir eser yazmasini istemesi,

Sairin yeis i¢inde gegen dmriinii hayiflanarak isminin baki olmasi i¢in bir eser
yazmak istemesi,

Sairin eline gecen "Dest-i Kipgak" veya "Tatar dili"nde yazilmis bir eseri Tiirk
diline kazandirmay1 istemesi,

Zamanin sultan1 veya bagka bir devlet biiyliglinliin yabanci dille yazilmis
begendigi bir eserin Tiirk diline kazandirilmasini bizzat sairden istemesi,
Onceden terciime edilen eserin pek yararli olmadigi, bu isten anlamayanlarin
Tirkgeye layikiyla aktaramayacagi, bu isi en 1iyi kendisinin yerine
getirebilecegi diisiincesi,

Kendisini himaye edecek bir kisi arayan sairin, hami bulunca bir eser hediye
etmek istemesi,

Donemin hiikiimdarina ithaf etmek amaciyla,

Sairin arkadasinin sairlikteki siir yetenegini fark edip ona bir eser yazarak
sultana sunmasini tavsiye etmesi,

Sairin hikaye kahramani ile kendi yasantis1 arasinda ilgi kurmasi,

Fecir vaktinde sairin elindeki kalemin dile gelip kendisinden bdyle bir eser
yazmasini istemesi,

Bir sairin kendi mesnevisine nazire yazilamayacagi iddiasina karsi,

Sultanin Hiisrev Ui Sirin tarzinda bir kitap aramasi, sairin bu tarzda bir eser
yazarak sultana arz etmek istemesi,

Sultan1 6vmek i¢in,

Sultanin gonliinii agmak ve onu hosnut etmek i¢in,

Durumunu sultana arz ederek bir makam elde etmek igin,

18



e Yarana yani Mevlevilere bir hediye vermek i¢in,

e Sairin babasinin istegi iizerine.

Bu boliimii asil 6nemli kilan sairin eserin yazilis sebebini sunmasi disinda
kendi hayati hakkinda verdigi bilgiler, kendinden Onceki sairler ve eserleri
hakkinda sundugu muhtelif bilgiler, yazdigi eserin ayrintisina dair verdigi

bilgilerdir.

Asitl konunun islendigi béoliim mesnevinin en hacimli olan boliimdiir. Bu
boliim mesnevinin muhtevasi veya yazilis amacina gore farkli dillerde adlandirilir,
basliklandirilir. Tiirkge mesnevilerin basliklar1 genellikle Farsca, dini - tasavvufi ve
ahlaki eserlerin bagliklar1 Arapcadir. Genel olarak mesnevi boliimlerinin baglik dilleri
coktan aza siralandiginda bu siralanigin Fars¢a, Arapca ve Tiirk¢e seklinde oldugu

goriilecektir.

Asil konunun islenisi eserden esere degisir. Bu nedenle giris boliimiinde
oldugu gibi bir plandan ya da baglik siralamasindan bahsedilemez. Mesneviler
genellikle konularma gore simiflandirilmaktadir ve bu siniflandirmalarda genellikle
yazilis amagclar1 tercih edilir. Klasik Tiirk Edebiyati sahasinda en kabul goéren
siniflandirma Ismail Unver tarafindan yapilmistir. Unver, mesnevileri yazilis
amaclarma gore dort gruba ayirmaktadir’:

1. Grup - Okuyucuya Bilgi Vermek, Onu Egitmek, Terbiye Etmek ve
Yetistirmek Amaci Giiden Eserler: Genellikle dini - tasavvufi, ahlaki eserler, eski
bilimlerle ilgili olanlar ve ansiklopedik bilgiler veren mesneviler bu grupta yer

almaktadir.

a) Dini Mesneviler: Esmayihiisna serhleri, sure-ayet-hadis serh ve cevirileri,
kirk hadis ve yliz hadis ¢evirileri, ilmihaller, akaid kitaplari, fikhi eserler, mevlidler,
siyer kitaplari, hicretnameler vb dini icerikli ve Hz. Peygamberle ilgili olan diger tiim

eserler bu grupta yer almaktadir.

7 Ayrintily bilgi icin bk.: Unver, Ismail (1986). “Mesnevi”. Tiirk Dili, Tiirk Siiri Ozel Sayisi I
(Divan Siiri). s. 430-563 Ankara: Tirk Dil Kurumu Yayinlari, Ankara.

19



b) Tasavvufi Mesneviler: Mevlana’'nin Mesnevi-yi Ma'nevi’si ¢eviri ve
serhleri, tasavvuf prensiplerini anlatip &gretme amaci giiden mesneviler, Iran
edebiyatindaki tasavvufl mesnevilerin g¢evirileri ve benzerleri, din ulular1 ve evliya
menkabeleri, temsili yoldan tasavvufu anlatan eserler; Yunus Emre, Kaygusuz Abdal

ve Riseni gibi sairlerin eserleri bu grupta yer almaktadir.

c) Ahliki Mesneviler: Iran edebiyatindan cevrilmis ya da oradan o6rnek
alinarak yazilmig ahlaki eserler, cocuklara 6giit vermek amacini yazilmis mesneviler,
icinde dini- tasavvufi diisiinceler yaninda 6giit verme yonii agir basan eserler, insanin

fizik1 yapisi ile ahlaki yonii arasinda iliski kuran mesneviler bu grupta sayilabilirler.

d) Ansiklopedi Niteligi Tasiyan ya da Belli Alanlarda Bilgi Veren Mesneviler:
Ansiklopedi niteligi tasiyan mesneviler, tip ve astroloji ile ilgili eserler, suara
tezkireleri, hiisn-1 hat ile ilgili eserler ve mazmum sozliikler bu grupta yer

almaktadir.

2. Grup — Okuyucunun Kahramanlik Duygusuna Hitap Eden ve Icerisinde

Cihat Ruhunu Canli Tutan, Konusunu Menkibelerden ve Tarihten Alan Mesneviler:

a) Konusunun Menkibelerden Alanlar: Battalname ve benzerleri, manzum

sahname gevirileri bu grupta yer alir.

b) Konusunu Tarihten Alanlar: Konusu ne olursa olsun belirli bir dénemin
tarihi olaylarini, seferleri, savaslari ve fetihleri konu edinmis eserler bu grupta

sayllmaktadir.

3. Grup - Sanat ve Estetik Goriintim Planda Olan, Okuyucunun Edebi ve
Beseri Zevkine Hitap Eden, Ana Cizgisi Ask ve Macera Olan Mesneviler: Bu grupta
yer alan eserler genellikle ikili agk hikayesi seklinde olup ekseri beseri aski isleyen
bazilarinda ise beseri asktan ilahi aska gecisi anlatan eserlerdir. Bu tarz eserlerde
sairler konudan ziyade konularin islenisinde, olaylarin, nesnelerin, kahramanlarin
tasvirinde sifatlarin kullaniminda sairaneliklerini ve ustaliklarini gosterme kaygisi
gitmiislerdir. Yusuf u Ziileyha, Leyla vii Mecnun, Hiisrev i Sirin Cemgid ii Hursid vb

bir¢ok ikili agki konu edinen eser bu grupta yer almaktadir.

20



4. Grup - Sairlerin Bizatihi Gordiikleri, Yasadiklar: Olaylart Anlatan, Toplum
Hayatindan Kesitler Sunan; Kisileri, Meslek, Diigiinleri ve Belli Yoéreleri Tanitip
Tasvir Eden Mesneviler: Bu grupta yer alan eserler genellikle yerli ve milli nitelikte
orijinal eserlerdir. Bulus ve kesifleri anlatan ta’rifat veya ta’rifnameler, sehirleri
anlatan sehrengizler; senlikleri, eglenceleri vb anlatan srndmeler, manzum
seyahatnameler, kisisel maceralar1 ve sohbeti igleyen serglizest ve hasbihaller bu

grupta sayilmaktadir.

Asil konunun islendigi boliimde sabit bir plan1 yoktur. Konu ve igerik olarak
birbirine benzeyen eserlerin planlarinin da birbirine benzedigi goriilmektedir. Ornegin
kirk hadis konulu mesnevilerde genellikle 6nce hadis ve serhi verilmekte sonra

konuya uygun bir hikaye ve sonrasinda ise nasihat yer almaktadir.

Mesnevilerin son boliimii olan bitis (hdtime) bolimii de girig boliimii gibi bir
plan dahilinde sunulabilir. Kartal (2013:178-235), mesnevilerin en ¢ok karsilasilan
bitis boliimii basliklarini su sekilde siralamaktadir:

1- Allah’a hamd i sena ve dua,

2- Sultan1 6vgii ve saltanatin devamu i¢in dua,

3- Sairin eseriyle ve sairligiyle oviinmesi,

4- Taninmis mesnevi sairleri ve eserlerini anma,

5- Sairin eserine verdigi ad,

6- Hasetcilere, acemi ve dikkatsiz miistensihlere, metni dogru diiriist
okuyamayan okuyuculara, bunlarin esere verecegi zarardan Allah’a siginma,

7- Mesnevinin beyit sayisi,

8- Meslevinin yazilistyla ilgili tarihler,

9- Sairin ismi,

10- Mesnev1 sairinin yakinlari ve sosyal ¢evresi hakkinda bilgi,

11- Okuyucudan hayir dua isteme,

12- Mesnevinin vezni,

13- Hazreti Peygambere salat ve selam.

21



Mesnevilerin en kiymetli boliimii aslinda bitis boliimiidiir. Mesnevilerde asil
konunun islendigi boliim baska bir eserin cevabi, bagka bir hikayenin taklidi veya
benzeri durumundayken giris ve Ozellikle bitis boliimi mesnevilerin 6zgiin
boliimleridir. Bu boliim ayrica sair ve yakin ¢evresi, devrin nitelikleri hakkinda genis

malumat sunar.

Mesnevilerin bolimleri arasinda gegisler ayr1 basliklar halinde verilebilecegi

gibi bir ya da birkag beyitle de sonraki boliime gegis saglanabilir.

Mesnevilerin asil konunun islendigi boliim haricinde hem giris hem de bitis
boliimiinde yer alan alt bagliklarin bir kismi hi¢ bulunmayabilir veya birlikte ele

alinarak islenebilir. Bu durumu belirleyen asil unsur sairin keyfiyetidir.

Mesnevi nazim seklinin Tiirk edebiyatindaki gelisimi iran edebiyatindan farkli
bir siirecte islemistir. Iran edebiyatindaki meseneviler Arap edebiyatindaki
mesnevinin ilkel hali kabul edilen urcuzilere dayanmakta iken Tiirk edebiyati mesnevi
nazim seklinii dogrudan Iran edebiyatindan almistir. Tarih sahnesinde Orta Asya’da
atli gogcebe bir hayat siiren Tiirkler bulunduklar1 cografyada yer alan bir¢ok kavimle
kimi zaman miicadele icerisine girmis kimi zaman da is birligine giderek ticaret
yapmis gii¢ birligine gitmistir. Tiirklerin Cinlilere karsi vermis olduklar1 miicadelede
Iranhlarla gii¢ birligine gitmeleri bilhassa IslAm’n kabulii ile ortak baz1 paydalarda
bulusulmas1 sadece askeri ve ticari sahada degil dil ve sanat etkinliklerinde de
karsilikl1 etkilesimi artirmustir. Bu yoniiyle tekamiiliinii Iran edebiyatinda tamamlayan
mesnevi nazim sekli Tiirkler tarafindan da begenilerek 6nce taklit edilmis, sonra esin
kaynagina doniismiis ve en sonunda da telif eserler verilen bir nazim sekli halini

almistir.

Tiirk edebiyati sahasinda yazilan ilk mesnevi Ornegi Yasuf Has Hacib’in
Kutadgu Bilig adl1 eseridir. Bu eser Tiirk¢enin aruza tatbiki, mesnevi nazim seklinin
ozelliklerini yansitmasi, igerigi ve iislubuyla kiymetli bir eserdir. Bu baslangi¢ Tiirk
sairlerin aruzu Tirk¢eye uygulayacak kadar mahir birer sair olduklarini gostermesi

bakimindan da 6nemlidir.

22



Tarihsel olarak bakildiginda 8. yilizyildan 11. ylizyila kadar olan donem
Islamiyet oncesi, 11. yiizyildan 13. yiizyila kadar gecen dénem ise gegis ddnemi
olarak degerlendirilmektedir. Kutadgu Bilig’in 1069 yilinda tamamlandig1 goz oniine
alindiginda klasik edebiyatimizin erken donemlerden itibaren mesnevi nazim seklinde
olgun eserler verdigi goriilmektedir. Bu gelisim tarih igerisinde degiserek yeni
sekillere doniisebilecegi diisiiniilse de tam olarak boyle olmamistir. Tiirk edebiyati ve
Fars edebiyat1 mesneviler arasinda tertip, konu ve muhteva bakimindan biiyiik l¢lide
benzerlikler her zaman var olmaya devam etmistir. Bilhassa dini - tasavvufl ve ahlaki
konularda verilen eserlerde bu etkilesim her zaman ¢ok canli ve daha fazla olmustur.
Elbette bunun tam tersi durumlar da s6z konusudur. Ornegin hadis ceviri ve serhleri,
menakibnameler, gazavatnameler, fetihnameler, zafernamelerle sehrengizler,
stirnameler, serglizest, hasbihal, ta‘rifat gibi eserler 6zellikle muhtevalar1 bakimindan
Fars edebiyati etkisi diginda kalmistir. Bunu yani sira Tiirk edebiyatinin orijinal
eserleri de vardir. Mevlid, mi'raciyye ve hilye gibi dini tiirler ise tamamen Tiirk

edebiyatina ait orijinal mesnevilerdir.

Tirk edebiyati sahasinda 11. yiizyilda kaleme alinan Kutadgu Bilig ten sonra
13. ylizyila kadar elde metni bulunan baska mesnevi yoktur. Karahanli Devleti gibi
ilm1 ¢aligmalara biiyiik 6nem vermis bir devlet anlayisinda arada baska mesnevilerin
de kaleme alindig1 varsayilabilir, ancak elde bu varsayimi ispat edebilecek bir kaydin

bulunmamasi bu yorumu mesnetsiz birakmaktadir.

13. yiizyilda Siile Fakih’in Yisuf u Ziileyha adli mesnevisi kadar Ahmed
Fakih’in Kitabu Evsdfi’l-Mesdcidi’s-Serife’si kendisinden sonraki sairleri tesiri

altinda birakan 6nemli bir eseridir.

14. ylizyilda Anadolu sahasinda YGnus Emre’nin Risdletii n-Nushiyye’si,
Seyyad Hamza’nin Yisuf u Ziileyha’s1 ile Altin Orda sahasinda Kutb’un Hiisrev ii
Sirin’i, Giilsehri’nin Mantiku 't-Tayr gevirisi, Asik Pasa’nin Garibndme’si, Hoca
Mesud’un Siiheyl ii Nevbahdr’i, Yusuf Meddah’in Varaka ve Giilsah’1, Seyhoglu
Mustafa’nin Hursidndame’si, Ahmedi’nin Iskenderndme’si ile Cemsid ii Hursid’i ve
Muhammed’in Iskndme’si kendi devrinin en énemli mesnevi 6rneklerindendir. Yine

14. yiizyilda miiellifi bilinmeyen bazi mesneviler de mevcuttur.

23



Bu yilizyilda kaleme alinan mesneviler genellikle toplumu bilgilendirmek,
egitmek ve dini - ahlaki alanda terbiye etmek maksadiyla kaleme alindiklari i¢in dil
ve islup yoniinden bazi problemler igerse de basit, sade ve akici bir dile sahiptirler.
Ornegin Ytnus Emre’nin Risdletii n-Nushiyye’si aradan gegen yiizyillara ragmen hala
hem edebiyat sahasinda hem de ictimai hayat igcerisinde canli bir sekilde giindemde

tutulmakta, yasatilmaktadir.

14. ylizyilin mesnevileri daha ¢ok manzum sekilde kaleme alinmis dini
destanlar, tekke edebiyati mahsulleri, Klasik Tiirk Edebiyatinin ilk 6rnekleri olan,
yiiksek ziimreye hitap eden sanatkarane eserler ve ikili agk hikayeleri olarak karsimiza

cikmaktadir.

14. yizyil Tiirk edebiyatinda mesnevi nazim seklinin yerlesti§i ve 6zgiin
eserlerin verilmeye baslandig1 goriilmektedir. Ancak mesnevinin Tiirk edebiyati
sahasinda asil gelisimi 15. yiizyilldir. Ahmed-i Dai’nin Cengndame’si, Siileyman
Celebi’nin Vesiletii’'n-Necat’1, Seyhi’nin Hiisrev i Sirin’i ile Harname’si, Cem
Sultan’in Cemsid i Hursid’1, Hamdullah Hamdi’nin Hamse’si ve Yisuf u Ziileyha’si,
Cagatay sahasinda Ali Sir Nevai'nin Hamse’si bu ylizyilin sonraki yiizyillar icin
ilham kaynagi olacaginin en biiyiik gostergeleridir. Bu yiizyilla birlikte Osmanl
saraymin kurumsallasan tesekkiilii edebiyata daha sanatsal bir hiiviyet kazandirmisg
devrin yiiksek ziimresi olarak addedilen belirli bir kiiltiir seviyesine hitap eden estetik

bir yapi ile kendini géstermistir.

14 ve 15. ylizyildan itibaren Tiirk edebiyatinin Fars edebiyatindan keskin
cizgilerle ayrilarak kendisine has bir iislubu benimsedigi sOylenebilir. Ancak Fars
edebiyatindaki eserlerin Tiirk edebiyatindaki eserlere olan etkisinin son buldugunu
sOylemek abes olacaktir. Ciinkii her donem sairi, kendi iislubunu kendinden 6nceki
iistatlarinki ile harmanlamis, konu ve igerik olarak dnceki mesnevilerden istifade

ederek yeni zengin bir icerikle gecmisi kendi ¢agina tasimistir.

Bir noktada 15. yiizyilda istanbul'un fethiyle sanat merkezi haline gelmesi, sair
ve aydin ziimrenin Istanbul'da toplanmasi Tiirk edebiyat sahasma biiyiik katkilar
saglamis dolayisiyla mesnevi nazim seklinin de yiikselisini hizlandirmistir. Bu

yiikselis beraberinde yenilesme, 6zgilin eserler verme arzusunu da tetiklemistir. Sairler

24



mesnevilerinde zaman, mekan, sahis kadrolarinda yenilikler yaparak, daha 6zel bir
ifadeyle, millilesmeye gitmislerdir. Bu donemde sanat endisesiyle yazilan eserler 6ne
cikmig; dile, nazma, konuya, mecaz sistemine hakimiyet ve bu yolda gosterilen
ustalik, itina, incelik ve titizlik daha Onceki asirlarla mukayese edilmeyecek bir

seviyeye ylkselmistir.

Bu yiizyilda en sik iglenen konular; dini - tasavvufl ve ahlaki temalar, ikili agk
hikayeleri; tarihi, destani ve menkabevi olaylardir. Bunlar disinda sergiizestnameler

ve hasbihaller de 6nemli bir yer tutmaktadir.

15. ylizyilin yiikselisi 16. ylizyilda da devam etmis, Lamii Celebi ve Taglicali
Yahya gibi hamse sahibi sairler yetigmistir. Mesihi’nin Sehrengiz’i, Cafer
Celebi’nin Hevesndme’si, Revani Celebi’nin [sretndme’si, Kemalpasazade nin Yiisuf
ile Ziileyha’s1, Zati’nin Sem ‘ ii Pervane’si, Fuzili’nin Leyla vii Mecniin’u ile Beng ii
Bdde’si, Kara Fazli’nin Giil i Biilbiil’ti ve Hakanl Mehmed Bey’in Hilye’si miistakil
mesneviler olarak karsimiza c¢ikmaktadir. Hatta bu eserlerin bir kismi konu ve
muhteva bakimindan 16. ylizylla kadar yazilmis mesnevi Orneklerinin en
miikemmelleri, en sevilenleri, en ¢ok yorumlananlari, en ¢ok etkileyenleri olarak

bilinmektedir.

16. ylizyilda da onceki ylizyillarin konular1 tekrarlanarak, genisletilerek ve

daha miikemmellestirilerek devam ettirilmistir.

Her devrin kendi sahsina miinhasir sosyal ve sanatsal bir yapisi vardir.
Devletin i¢inde bulundugu sosyo - ekonomik durum toplumun her kesiminde oldugu
gibi sanat ve edebiyat diinyasini da etkilemektedir. 17. yiizyilin ortalarindan itibaren
Tiirk edebiyati sahasinda mesnevi nazim seklinin kismen azalmaya basladigi
goriilmekle beraber asil kisirlagmanin 18,  yiizyilda kendini hissettirdigi
goriilmektedir. Elbette ki 17. yiizyil i¢erisinde Ganizade Mehmed Nadiri ve Nev'izade
Atail gibi hamse sahibi taminmis sairler yetismis; Edirneli Giifti’nin Tesrifatii’s-
Suara adli manzum tezkiresi, Nabi’nin Hayriyye’si ve Sabit’in Edhem i Hiimad’s1 gibi
kiymetli eserler mevcuttur. Ancak 15 ve 16. yiizyildaki kadar hizli bir yiikselis ve tiim
zamanlarin en iyileri kabul edilen mesnevi Ornekleri kadar kudretli eserler

goriilmemektedir ya da sayilar1 cok azalmistir.

25



17. ylizyilda okuyucuya bilgi vererek onu egitmek icin dini - ahlaki ve
tasavvufi mesnevilerin arttig1 goriilmektedir. Ayrica bu asrin mesnevi seklinde en ¢ok
yazilanlar1 sdkinameler olmustur. Bu asirda klasik mesnevi konularmin ge¢mis
asirlara kiyasla daha az ragbet gérmesi dikkat cekmektedir. Bunda donemin tariht,
siyasi ve iktisadi yonden bozulmaya baslamasi ve edebiyatta yeni arayislara yonelme
istegi etkili olmustur. Bu egilim; estetik duygulara hitap eden eserler yerine, insani

manevi yonden rahatlatan eserlerin sayisinin artmasiyla kendini gostermektedir.

Her ne kadar 18. ylizyilda mesnevi yazimi azalmis olsa da Seyh Galib, bu
nazim seklinin Tiirk edebiyatindaki en muhtesem Ornegi olan Hiisn i Ask’1 kaleme
almigtir. Ayrica Nahifi’nin Mesnevi-i Serif Terciimesi ve Siinbiilzade Vehbi’nin

Lutfiyye’si devrin kiymetli diger mesnevilerindendir.

18. ylizyilda ikili ask hikayeleri ve dini - tasavvufi eserlere olan itibar azalmas,
yerini mahalli unsurlarla 6riilmiis realist nitelikli eserler almistir. Ayrica bu dénemin
eserleri 6zgiin niteliklere sahiptir. Mesnevilerin beyit sayilarinin ise onceki ylizyillara

gore daha az oldugu goriilmektedir.

19. yilizyilda Osmanli Devleti’nin eski giiclii yapisin1 yavas yavas kaybetmeye,
Bati’'nin etkisi altinda kalmaya baslamas1 yiizyilin sanat eserlerini de igerik
bakimindan etkilemistir. Onceki yiizyillarda islenen konulara mahalli hayata ait
bilgilerin sunuldugu mesnevi ornekleri Tiirk edebiyati sahasina dahil olmustur.
Enderunlu Fazil’m Hitbanndme ve Zenanndme’si, 1zzet Molla'nin Mihnet-kesin ve
Giilsen-i Ask’11le Tanzimat doneminde Ziya Pasa’nin Harabdt’1 igerik, lislup ve konu
bakimindan 6nceki donemlerden farkli, 6zgiin bir nitelikte karsimiza ¢ikmaktadir.
Konularda meydana gelen bu degisim dnceki asirlarin alegorik mesnevilerinden farkli
bir anlayisin gelismesine sebep olmus, bu durum da zaruri olarak konularda ve
icerikte yerli malzeme ihtiyaci dogurmustur. Seyh Galib disindaki mesnevi sairleri bu
yeniligi, glinliik hayati ve konusma dilinin kendine has liigatini siire tasimakta

bulmuslardir.

19. yiizyllda mesnevilerin son 06rnekleri Abdiilhak Hamid’in manzum

tiyatrolarinda gortliir.

26



Sonug olarak baglangic noktast Arap edebiyati olan mesnevi nazim sekli
oncelikli olarak Iran edebiyatinda sonrasinda Tiirk edebiyatinda kullanilmistir. 11.
yiizyildan itibaren kisa mesnevilerin yani sira binlerce beyitten olusan hacimli eserler
kaleme alinmistir. Ornek alman Iran edebiyatiin kiymetli eserleri yeniden islenerek
Tiirk edebiyatinin ruhuna uygun hale getirilmistir. Mesnevilerdeki kahramanlarin
agzindan yazilmis gazeller Tirk edebiyatina ozgii bir oOzellik olarak Ornek
gosterilebilir. Ayrica mesnevilerde yer alan gazellerin vezin ve sekil bakimindan
sairlerin divanlarindaki gazelleriyle ayn1 6zellikleri tasimasi da dikkat c¢ekicidir. Bazi
mesnevilerde ise farkli vezinde murabbalar da bulunmaktadir. Bunun yam sira
"Klasik Tiirk Edebiyat1" sahasi diginda gelisen "Halk Edebiyat1" sahasi ile etkileserek
yeni bir hiiviyet kazanmigtir. Konu bakimindan ¢ok genis bir yelpazeyi biinyesine
alan mesnevi nazim sekli plan ve tertip bakimindan benzer 6zellikler gostermistir.
Ancak bu plan ve tertiplerin kesin ¢izgilerle birbirinden ayrilmast miimkiin
olmadigindan edebiyat arastirmacilar1 tarafindan daha ayrintili incelemek igin

mesneviler gruplanmis ve tasnif edilmistir (Kartal, 2013).

Tirk edebiyatinda mesnevinin hemen her donemde gazel ve kasidenin
gerisinde kalmig olmasi hatta sadece mesnevi yazan sairlerin kiigiimsenmesi belki de
mesnevi nazim seklinin gelisimine kii¢lik de olsa olumsuz bir etki birakmistir. Ancak
tirlin ve eserlerin daha yiizyillar boyunca incelenerek tarihin tozlu sayfalarindaki

kiymetli incileri gelecek kusaklara tagiyacagi muhakkaktir.

1.4. MEVLANA VE MESNEV’Si

Bu tez calismasinda asil konu Mevlana ve Mesnevi’si olmadig1 i¢in asagida
sunulan  bilgiler ~Tiirkiye Diyanet Vakfi tarafindan yaymmlanan Islam
Ansiklopedisi’nin Mevidnd Celdleddin-i Rimi® ve Mesnevi’ maddeleri 6zetlenerek

olusturulmustur.

8 Ayrintilt bilgi icin bk.: Ongoren, R. (2004) “Mevlana Celaleddin-i Rami”. Tiirkiye Diyanet
Vakfi Islam Ansiklopedisi, c.29, s. 441-448.

* Ayrintil bilgi i¢in bk.: Ceyhan, S. (2004). “Mesnevi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islim
Ansiklopedisi, ¢.29, s. 325-334.

27



Mevlana Celaleddin-i Rimi1 6 Rebiiilevvel 604°te (30 Eyliil 1207) Horasan’in
Belh sehrinde dogmustur. Mevlana Mesnevi adli eserinin girisinde adint Muhammed
b. Muhammed b. Hiiseyin el-Belhi seklinde belirtmistir. Celaleddin lakabidir. Ancak
sevenleri ve takipgilerince "Efendimiz" anlamina gelen "Mevland" ismiyle
anilmaktadir. Babasi ona "hudavendigar" unvanini vermis; dogdugu sehre atifla adina
"Belhi" ilave edilmistir. Bunlarin disinda ilk olarak Anadolu’da taninmaya
baglamasiyla ilintili olarak "Rami, Mevlana-i Rim, Mevlana-i Rimi" olarak ve
miderris kisvesi ile dersler vermesi nedeniyle "Molla Hiinkar, Molla-y1 Rum" gibi
unvanlarla da anilmaktadir. Babasi Bahdeddin Veled, annesi Annesi Miimine
Hatun'dur. Mevlana’nin kaleme aldig1 eserlerinde verdigi bilgiler diginda hakkindaki
malumatin ¢ogu oglu Sultan Veled’in Ibtidindme (Veledndme)’si, miiridlerinden
Feridn-i Sipehsalar’in Risdle’si ve torunu Ulu Arif Celebi’nin miiridi Ahmed
Eflaki’nin Mendkibii’l- ‘arifin adli eserleri basta olmak iizere donemin diger

kaynaklarina dayanmaktadir.

Risale-yi Sipehsaldr ve el-Cevahirii’l-mudiyye kayitlarima gére Mevlana’nin
soyu Hz. Ebl Bekir'e dayanmaktadir. Abdurrahman-1 Cami ile Devletsah da bu
bilgileri dogrulayan bilgiler vermektedir. Eflaki ise soyunu anne tarafindan Hz. Ali’ye
dayandirmaktadir. Mevlana ise bir rubaisinde soyu ile ilgili olarak “Beni yabanci
sanmayniz, ben bu mahalledenim. Sizin mahallenizde evimi artyorum. Her ne kadar
diisman goriiniiyorsam da diisman degilim. Her ne kadar Hintge soyliiyorsam da

aslim Tiirktiir." demektedir.

Mevlana’nin babasi Bahaeddin Veled, Belh'te saygin bir alim olarak taninmis
ve "Sultani’l-ulemd" unvanimi almistir. Eflaki’nin anlatimlarina gore, Bahadeddin
Veled'in annesi Harizmgahlar hanedanindan gelmekteydi. Bahaeddin Veled, Belh’ten
ayrilma siirecinde yerel ulema ve yoneticilerle olan ihtilaflar nedeniyle zorla sehri terk
etmek zorunda kalmis, bu siirecte ailesiyle birlikte ¢esitli sehirlerde duraklamis ve
sonunda Bagdat’a ulasmistir. Bahdeddin Veled’in hayati ve ogluyla iliskisi {izerine
verilen bilgiler, Bahdeddin Veled’in Horasan’dan ayrilip Hicaz {izerinden Anadolu’ya
uzanan go¢ yolculugunu detaylandirir. Eflaki’nin anlatimiyla Bahdeddin Veled, ¢esitli

sehirlerde duraklayarak sonunda Konya’ya yerlesmistir.

28



Bu go¢ siirecinde Bahadeddin Veled ve ailesinin Larende’de yedi yil
konakladiklari, burada manevi egitimine devam eden Mevlana’nin Gevher Hatun’la
evlendigi yer almaktadir. Gevher Hatun, Bahdedin Sultan Veled ve Alaeddin
Muhammed Celebi adinda iki ogul dogurmustur. Mevlana; Gevher Hatun vefat
ettikten sonra Konyali izzeddin Ali’nin kiz1 Kira Hatun’la evlenmis, bu evlilikten

Emir Muzafferiiddin Alim Celebi ve Melike Hatun adinda iki cocuk sahibi olmustur.

Bahdeddin Veled’in 18 Rebiiilahir 628 (23 Subat 1231) tarihinde vefatinin
ardindan, Mevlana Celaleddin-i Rimi, Konya Altinapa Medresesi miiderrisligini
istlenmistir. Ertesi yil, Mevland’nin ¢ocukluk doneminde onun egitimiyle ilgilenen
Bahdeddin Veled’in miiridi Seyyid Burhaneddin Muhakkik-1 Tirmizi, Konya’ya
gelerek Mevland’ya ruhani rehberlik yapmaya baglamistir. Mevlana, Seyyid
Burhaneddin’in miiridi olmus ve dokuz y1l boyunca ona hizmet etmistir. Bu donemde,
daha ileri zahir ilimleri 6grenmek iizere Sam’a gitmis ve burada gesitli alimlerden
dersler alarak Arap dili, fikih, tefsir ve hadis gibi alanlarda icazetler edinmistir.
Ayrica, Sam’da Muhyiddin ibnii’l-Arabi, Sadreddin Konevi gibi énemli alimlerle de

sohbetlerde bulunmustur.

Sonraki donemlerde Mevlana, Konya’da Sems-i Tebrizi ile tanigmustir.
"Tebrizli Kamil" ve "Sems-i Perende" olarak da bilinen bu zat, daha Onceleri
Tebriz’de Seyh Ebl Bekr-i Selebaf’in yaninda bulunmus ve ¢esitli mutasavviflarla
sohbetlerde bulunmustu. Sems, 26 Cemaziyelahir 642 (29 Kasim 1244) tarihinde
Konya’ya gelmistir. Makaldt adli eserde, Sems’in "Beni velilerle tamstir." seklinde
dua ettigi ve bir riiya gordiigii, bu riiyada Anadolu’da kendisine bir velinin arkadas
edilecegi ancak tanisma zamaninin heniiz gelmedigi belirtilmistir. Eflaki’nin
anlatimina gore, Sems ilk olarak Konya’da Piring¢iler Hani’na yerlesmis ve bir sabah
Mevlana ile goz goze gelmistir. Bu karsilagsma sessiz bir bakigsma ile sonuglanmis,
ardindan Sems ile konusmaya, muhtelif meseleler lizerine goriis aligverisinde

bulunmaya baslamislardir.

Mevland’nin fikirlerinin ve tasavvufi Ogretilerinin sekillenmesinde, babasi
Bahaeddin Veled, Seyyid Burhaneddin ve Sems-i Tebrizl ile olan etkilesimleri
belirleyici olmustur. Sems ile tanistiktan sonra Mevlana, dini ve akademik

yiikiimliiliklerden uzaklasarak tamamen tasavvufi bir yasama yonelmistir. Ancak,

29



Sems ile olan iliskisi, miiridler ve yerel halk arasinda dedikodulara ve tepkilere yol
acmistir. Bu dedikodularin sonucunda Sems, Konya’y1 terk etmis, ancak Mevlana’ nin
wsrarlariyla geri donmiistiir. Geri dondiikten sonra, Mevlana ile alt1 ay boyunca derin
manevi sohbetlerde bulunmuslardir. Ancak, dedikodular yeniden alevlenmis ve Sems,
1247 yilinda gizemli bir sekilde kaybolmustur. Eflaki, bu kaybolusun bir suikast
sonucu gerceklestigini ve suikast¢ilardan birinin  Mevlana’nin  oglu Alaeddin
oldugunu iddia etmistir. Sipehsalar ise, Aldeddin'in, Sems ve Mevlana’nin Sultan
Veled’e gosterdigi ilgi nedeniyle kiskanclik hissettigini ve bunun halk arasinda

dedikodulara yol agtigini belirtmistir.

Baz1 aragtirmacilara gére Sems’in kayboluglari sonucu Mevland’nin sema
yapmasi Mevlevilikteki sema ritlielinin asil sebebidir. Mevlana, Sems’i bulma
umuduyla birka¢ kez Sam’a seyahat etmis ancak her defasinda basarisiz olmustur.
Ayrica, Sems’in Olimii ve gomiiliisii hakkinda cesitli rivayetler mevcuttur; bir
rivayete gore suikast sonucu oldiiriilerek bir kuyuya atilmis, diger bir rivayete gore ise

kabri Bahaeddin Veled'in yaninda bulunmaktadir.

Sultan Veled, Mevlana’nin miiridlerine Selahaddin-i Zerkiib’a tabi olmalarini
tavsiye ettigini ve seyhlik pesinde olmadigini belirtir. Seldhaddin, 6nce Seyyid
Burhaneddin’e, sonra Mevlana’ya baglanmis ve Sems-i Tebrizi ile de sohbetlere
katilmistir. Mevlana, Selahaddin’in hilafet makamina gecisini desteklemis ve ogluyla
Selahaddin’in kiz1 arasinda evlilik bagi kurulmustur. Selahaddin’in vefatindan sonra
hilafet makamima Hiisaimeddin Celebi atanmis, bu donemde Mesnevi’nin yazimina
baglanmigtir. Mevlana’nin 6liimii "seb-i aris" olarak anilmis, cenaze namazi1 Kadi
Siraceddin tarafindan kildirilmistir. Mevlana’nin vefatindan sonra Hiisameddin Celebi

hilafet gérevini on yil daha slirdiirmiis, ardindan Sultan Veled bu gorevi {istlenmistir.

Mevlana’mn diisiinceleri, Kur'dn ve siinnete dayanir. Insanligi kucaklayan bir
anlayisla, "bir ayag seriatte diger ayagi yetmis iki millet arasinda" gezinen bir pergel
metaforunu kullanir. 19. yiizyilda Tahran ve Hindistan’da basilan divanlar tizerinden

Siilikle iligkilendirilse de bu iddialar genel kabul gérmez.

30



Mevlana nin Muhyiddin Ibnii’l-Arabi ile olan iliskisi iizerine de farkli goriisler
bulunmakta; bazilar1 bu iki diisiiniiriin farkli olduklarmi savunurken, digerleri Ibnii’l-
Arabi’nin karmagik diislincelerini Mevlana’nin daha erisilebilir hale getirdigini 6ne

suirer.

Mevlana, varlik anlayisinda temel olarak "vahdet-i viicud"u savunur ve gercek
tevhide ulasmanin bireyin kendi varlifindan siyrilmasiyla miimkiin oldugunu
vurgular. Bu siireg, Mevlana’ya gore, kulun tam bir 6zgiirliige ve irade hiirriyetine
kavugmasini saglar; boylece kisinin iradesi Allah’in iradesiyle birlesir. Mevlana’'nin
bu Ogretisi, onun tasavvufl felsefesinin derinligini ve etkilesimli yapisini ortaya

koymaktadir.

Mevlana, siki bir akil ve rasyonalite elestirmeni olarak, 6zellikle filozoflar ve
onlarin metodolojileri tizerine kritiklerde bulunmus, akil yiiriitmenin ve ¢ikarimlarin
bireyleri yanilgilara stiriikleyebilecegini vurgulamistir. Ona gore; akil, diinyevi
meselelerde yardimci olsa da ilahi hakikatlerin anlasilmasinda yetersiz kalir ve
manevi yolculuklarda engel teskil edebilir. Mevlana i¢cin maneviyatin esasi ilahi agktir
ve askin kaynagi da ilahi oldugundan, insanin evrim siirecini ruhsal bir doniisiim
olarak ele alir. Bu anlamda, evrim teorisiyle paralellikler icerse de, Mevlana’nin
diistinceleri tasavvufi bir "devir" siirecini yansitir ve 6liimle ruhun mutlak varliga
kavustugu bir yolculugu ifade eder. Yani devir anlayisinin evrim teorisi ile bir ilintisi

yoktur.

Bu diisiinceler iizerine hem Dogu’da hem de Bati’da ¢ok sayida calisma
yapilmistir. Mevlana’ nin fikirleri, Celeddin Hiimai ve Rahim Nejad Selim tarafindan
derinlemesine incelenmis, Halife Abdiilhakim, Annemarie Schimmel, William C.
Chittick, K. Khosla ve John Renard gibi yazarlar tarafindan farkli yonleriyle ele
alimmigtir. Bu calismalar, Mevland’nin diisiincelerinin  karmasik  yapisin

¢oziimlemeye ve anlamaya yonelik cesitli yaklagimlari igerir.

Mevland’nin eserleri ve diislinceleri, kiiresel Olgekte genis bir Kkitleyi
etkilemigtir. Onun iizerine yapilan akademik caligsmalar ve geviriler, Mevlana'nin
diinya genelindeki kiiltiirler ve inanglar lizerindeki derin etkisini gostermektedir. Bu

baglamda, Efdal ikbal’in eseri Mevlana’nin Islam kiiltiiriine etkisini, Annemarie

31



Schimmel’in ¢alismas1 Dogu ve Bati’daki etkilerini, Sefik Can’m kitab1 Tiirk, iran ve
Hint edebiyatlar iizerindeki etkilerini ve Franklin D. Lewis’in eseri ise genis bir

cografyada Mevlana’nin etkisini ele almaktadir.

Mevlana’nin ilmi sahadaki diisiincelerini kaleme aldig1 eserleri yazildig
glinden giinlimiize kadar genis bir kitle tarafindan okunmakta, serh edilmektedir.
Mevlana’nin edebi mirast biiylik Ol¢lide Farsca eserlerden olusur, ancak Arapca
yazilmis siirleri ve mektuplar1 da bulunmaktadir. En bilinen eserlerinden biri olan
"Divan-1 Kebir" veya "Divan-1 Sems-i Tebrizi" ¢ogunlukla gazel ve rubailer igerir ve
Mevlana’nin Sems ile tanismasindan sonraki donemde yazilmis siirleri barindirir.
"Mesnevi" ise tasavvufi diisiinceleri kapsamli bir sekilde ele alir ve Islam kiiltiiriiniin
onde gelen metinleri arasinda yer alir. "Fihi md fih" Mevland’nin sohbetlerini
igerirken, "Mecalis-i Seb'a" onun vaazlarmi ve derslerini derler. Bu eser, c¢esitli
sairlerin siirlerine ve hadislerle ayetlerin agiklamalarma yer verir. "Mektibdt" ise
Mevlana’nin farkh kisilere yazdigi mektuplardan olusur ve ¢ogunlukla yoneticilere

yazilmistir.

Bunun yanmi sira, Mevlana hakkindaki yazma kaynaklar1 ve arastirmalarin
derlendigi kapsamli ¢alismalar da mevcuttur. Hellmut Ritter, Tiirkiye’deki yazma
eserleri toplarken Mehmet Onder, Ismet Binark ve Nejat Sefercioglu tarafindan
yapilan calisma, Tiirkiye i¢inde ve disindaki kiitliphanelerin kataloglarini ve diger
basili kaynaklar1 icermektedir. Adnan Karaismailoglu’'nun Mevlana kongrelerinde
sunulan tebligleri topladigi calisma ve Mandana, Sadik Behzad’in derledigi
Kitabndme-i Mevlevi, Mevlana lizerine yapilan ¢ok dilli ¢aligmalar: igerir. Miifide H.
Basarir ve Gabriel Mandel Han el-Afgani’nin makaleleri de Mevlana ile ilgili

kaynaklarin tanitimina katkida bulunmustur.

Tiim bunlarin disinda Mevlana’ya atfedilen iki tiir evrad mevcuttur. Biiylik ve
kiiciik boyutlarda, Evrdd-i Kebir ve Evrdd-1 Sagir olarak bilinir ve bu dualarin
diizenlenisi belli bir tertibe gore yapilmustir. Istanbul’da 1302 yilinda yayimlanmis
olan bu eserler, Evrdad-1 Kebir ve Evrdd-i Sagir-i Hazret-i Mevldnd adlan altinda
basilmistir. Bu virdler Haka'’ik-i Ezkar-1 Mevldnd olarak da anilmaktadir. Ayrica,
Mevlana’ya izafe edilen bazi manzum ve mensur eserlerin, 6zellikle Tirasname,
‘Askndme, Risdle-i Afdk u Enfiis gibi siirsel eserler ile Risdle-i ‘Aka’id, Afik u Enfiis,

32



Hdbndame gibi nesir eserlerin ona aidiyeti Uslup ve igerik acgisindan siipheli

goriilmektedir (Ongoren, 2004:441-448).

Mevland’nin Fars¢a eseri olan Mesnevi, alt1 cilt ve yaklasik 25.700 beyitten
olusur ve adin1 nazim seklinden alir. Mesnevi adi, bir seyi ikiye katlama, ¢ift yapma
anlamina gelir ve eserin hem bi¢imsel yapisini hem de icerdigi manevi ve felsefi
zithiklar1 simgeler. Sarihler, Mesnevi’'nin bu adi almasinin, evrende her seyin cift ve
zit olarak var olusunu simgeledigini belirtirler. Bu eser, tasavvufla ilgili konular1
kapsamli bir sekilde ele alir ve didaktik bir iislupla insan1 ve toplumu doniistiirme
potansiyeline sahip bir metindir. Ahmed Eflaki’ye gore, eserin yazim siireci,
Mevlana’nin katibi Hiisdmeddin Celebi’nin tesvikiyle baslamis ve Mesnevi,

Mevland’nin ilahi ilhamla yazdig ilk beyitlerle sekillenmistir.

Mesnevi'nin yazim siireci hakkinda kesin tarihler net degildir. Ancak,
Mevlana’nin Mesnevi’nin 1l. cildinin yazimma 662 Recebinin 15. giiniinden (13
Mayis 1264) itibaren devam ettigini belirttigi bilinirken, 1. cildin yaziminin daha 6nce
basladigt ve =zaman zaman duraklamalarla karsilastigit  bilinmektedir. Bu
duraklamalardan biri, Hiisameddin Celebi’nin esinin 6liimii ve sonrasinda iki y1l siiren
evlilik meseleleri sebebiyle yasanmistir. Rivayetlere gore 1. cilt 1261 yilinda
tamamlanmis ve Mesnevi’nin diger ciltleri de araliksiz olarak yazilmistir. Son cildin

1268'de tamamlandig1 kaydedilmistir.

Mevland’nin Mesnevi’yi yazdirma siireci planl bir siire¢ degildir ve eserde
herhangi bir sistemli metot izlenmemistir. Hiisdimeddin Celebi’nin anlatimina gore,
Mevlana dis kaynaklardan yararlanmadan, aklina gelenleri dogrudan dile getirmis ve
Hiisameddin Celebi de bu sozleri kayda gecirmistir. Bu sliregte, bazen giinlerce
araliksiz konusmalar olurken, bazen de aylarca sessizlik hakim olmustur. Yazim
stirecinin bu durumu, ilahi hakikatlerin stirekli olarak Mevlana’nin kalbine yansimasi

ve zaman zaman diga vurulmasi olarak yorumlanmaktadir.

Her bir cilt tamamlandiginda Mevlana’ya okunmak siireti ile mukabelesi
yapilan Mesnevi’de, diizeltmeler dogrudan Hiisdmeddin Celebi tarafindan yapilmistir.
Mevlana, Celebi’yi eser boyunca cesitli 6vgii dolu lakaplarla anarak ona tesekkiir

etmis ve Mesnevi'yi ona ithaf etmistir. Eserin bagsliklar1 da her cilt bitiminde 6zel

33



olarak kirmizi miirekkeple yazilmistir. Hiisameddin Celebi’nin katkisi, Mesnevi'nin

yazim siirecine iligkin bagka katiplerin de bulundugu bilgisiyle desteklenmistir.

Mevlana, Senal ve Attar'in tasavvufi gelenegini siirdiiren bir hat {izerinde
kendini konumlandirir ve 6zellikle Senai’den yogun bir sekilde etkilenmistir. Siirin,
diisiincelerini ifade etme araci olarak kullandig1 Mesnevi’de, siirin mana ile simirlarin
tartigir ve siirin manayr tam olarak ifade edemeyecegini belirtir. Bununla birlikte,

siirin manay1 tasvir edebilme 6zelligini kabul eder ve bu ¢ercevede siiri yliceltir.

Mesnevi, aruzun remel bahriyle (failatiin / failatiin / failiin) yazilmistir ve
Mevlana, siirin bigimine degil, tasidigi manaya odaklanilmasi gerektigini vurgular.
Siirin sadece lafiz ve vezinden ibaret olmadigini, esas olanin mandyir muhataba
ulagtirmak oldugunu soyler. Bu baglamda bi¢ime takilanlarin manadan nasip
alamayacagini ancak manadan nasip alanlarin bunu bi¢im araciligiyla elde ettigini dile

getirir.

Mesnevi muhteva acisindan olduk¢a zengin niteliklidir. Mevlana tarafindan
her cildin baslangicina konulan dibacelerle genel muhteva ve konusu agiklanir. Ilk
ciltte yer alan "Mesnevi dinin usiliiniin ustiliiniin usaliidiir." ifadesi, seriat, tarikat ve
hakikat olmak tiizere ii¢ temel unsuru isaret eder. Bu iiclii yapi, Mesnevi'nin temelini
olusturur ve birbirleriyle i¢ ige geg¢mis sekildedir. Eser, seriatin amelleri, tarikatin
halleri ve hakikatin bilgisi lizerine kuruludur. Mevlana, bu ii¢ temel dayanagi,

birbirini tamamlayic1 ve destekleyici olarak ele alir.

Mesnevi’de abdest, namaz, oru¢ gibi ibadetler ve bunlarin sonucunda elde
edilen tasavvufl haller, ilahi bilgi ve hakikatle iligskilendirilir. Bu yoniiyle Mesnevi
tasavvufun ve viicudun zuhur mertebeleri, insdn-1 kamil ve Hakk’a ulasma yollarim
konu edinen bir eserdir. Mevlana, Mesnevi’yi hakikat yolculugunda rehber ve tarikat
yolcularinin miirsidi olarak tanimlar. Eserde siirsel bir dil kullanilmis olsa da asil

amaci tevhidin sirlarini, Kur'an ve hadislerin tefsirini ve hakikatleri agiklamaktir.

Mevlana, Mesnevi’yi, Kur'dn’in batin anlamlarini agiga ¢ikaran ve onun

remizlerini te’vil eden bir eser olarak nitelendirir. Bu baglamda, Mesnevi’nin Kur'dn

34



ile lafzi bir benzerligi degil, manada bir ortaklik paylastig vurgulanmalidir. igeriginde
yer alan hikayelerle, yaklasik dokuz yiiz elli bagliktan olusan ve bunlarin ¢ogunlugu
ayet ve hadislerle desteklenen bu yapi, Mesnevi’nin naslarla olan bagini gii¢lendirir ve

eseri manzum bir isari tefsir olarak konumlandirir.

Mesnevi, Mevlana’nin "bisnev" (dinle) hitabiyla baslayan ilk on sekiz beytinde
varligin zuhuru ve tasavvufl anlayis1 ele alir. Bu beyitler, hakikat-i Muhammediyye
mertebesinden baglayarak, tiim varlik mertebelerini gecip insan-1 kamil olarak Hz.
Muhammed’de son bulan bir siireci tasvir eder. Bu kisimda, varligin aslinda tek
oldugu ve bu tekligin Hakk’in varligindan ibaret oldugu vurgulanir. Mevlana, bu

diislincesini ney ve neyistan mecazlariyla zenginlestirir.

Mesnevi, zahir (siret) ve batin (mana) ilkesi lizerine kuruludur. Mevlana, bu
diinyadaki her seyin ilahi isimlerin tezahiirii oldugunu ifade eder. Ilahi hakikatler,
Allah’1n isim ve sifatlarinin bu alemdeki tezahiirleri olarak anlatilir. Eserde, stret ile
mana arasindaki iligki c¢esitli metaforlarla, 6rnegin gilines-gblge, deniz-kopiik ve
Mecnun-Leyla gibi istiarelerle ifade edilir. Bu iliski, varlik ve yokluk kavramlar
araciligiyla ele alinir ve hakikate ulagsma siirecinde stiret Gtesine gegilmesi gerektigi

vurgulanir.

Mevlana, Mesnevi’nin 19. beytinde insan-1 kamil olmanin diinyevi ilgilerden
uzaklasmay1 gerektirdigini belirtir. Insanin hakiki vatanina doniis yolculugu,
karsilasilan haller, duraklar ve nefsin hilelerine karsi kdmil bir miirsidi rehber
edinmenin 6nemi {lizerinde durur. Bu yolculuk askin giiciiyle miimkiin olur; zira ask,

tiim ilahi ve beseri fiillerin kaynagi ve amacidir.

Mevland da kendinden oOnceki tercih edilen genel tasavvufi islibu
benimsemistir. Temsili hikayeler kullanarak okuyucuya manevi gergeklikleri anlama
yolunda rehberlik etmistir. Bu hikayelerin ii¢ ana 6zelligi vardir: Vakiaya uygunluk,
olmas1 gerekeni isaret etme ve itibarilik. Hikayelerin basinda verilen "Ey dostlar, bu
hikdayeyi dinleyin; gercekte bizim halimizi anlatir bu." ifadesi, hikdyelerin hem
bireysel hem toplumsal gergekliklere uygun oldugunu vurgular. ikinci 6zellik olan
irsad, hikayenin kesintiye ugratilarak gerceklikten ornege gecgilmesiyle saglanir.
Ornegin, "Yahudi Padisah - Hiristiyan Vezir Hikdyesi" gibi deger problemlerinin ele

35



alindig1 béliimler, dncesinde anlatilan "Seyh - Sasi Ogrenci" hikayesi gibi kisa
hikayelerle pekistirilir. Bu kisa hikayeler, sonraki daha biiyilk hikayelerin

anlagilmasina zemin hazirlar.

Mesnevi’de hikayelerin sekli, anlatilan konuya bagh olarak degiskenlik
gosterir. Eger hikaye baska bir hikdye anlatmay1 gerektirirse mevcut hikdye birakilip
yeni bir hikayeye gecilir. Bu, hikdyelerin sarmal bir yapida devam etmesine neden
olur. Mesnevi’deki her hikaye, teorik problemleri aciklama yoluyla manay1 ortaya
koyar. Hikayelerde anlam agisindan itibarilik esastir ve "Mdnay: siire sigdirmaya
calismak hapsolmakla miisavi. Siirde mana sapan gibi... Istenen yere gitmesine imkan

yok." ifadesiyle okuyucunun dtesine bakmasi tesvik edilir.

Hikayeler, muhatabin anlayis seviyesine gore somut orneklerle agiklanir ve
direkt bir hitap tarzi benimsenir. Eserde yer alan bazi hikayeler, 13. yiizy1l kiiltiirtinii
yansitan mizahil unsurlar igerir. Mevlana, eserin farkli kisiler iizerindeki etkisini
"Mesnevi’miz Kur'an gibidir;, bazisina dogru yolu gosterir, bazisint da sapikliga
gotiirtir. Benim giirim siir degildir, iklimdir. Benim mizahlarim mizah degildir,
talimdir" diyerek agiklar. Hikayelerin kaynaklar1 arasinda Kur'dn kissalari, tasavvufi
menkibeler ve genis bir tarihi rivayet kiiltiiri yer alir ve eser ayni zamanda sosyal

tarih calismalaria da katk: saglar.

Mevland’nin Mesnevi’si, diinya genelinde ¢ok sayida yazma niishaya sahiptir.
Konya Mevlana Miizesi Kiitiiphanesi’ndeki en eski bilinen Mesnevi niishasi, Sultan
Veled’in nezareti altinda Mevlana’nin 6liimiinden bes yil sonra tamamlanmistir. Bu
niisha tizerinden farkli boyutlarda tipkibasimlar yapilmigtir. Niishalar arasindaki
farkliliklar, beyit sayisinda ve metin igeriginde degisikliklere yol agmaktadir, 6rnegin

Hindistan bolgesindeki niishalarda beyit sayis1 32.000°e kadar ¢ikabilmektedir.

Mevland’nin hikayelerinin bazi niishalarda uzatilmalari, niisha farkliliklarina
sebep olmustur. Eserin farkli baskilar1 ve serhleri, tarih boyunca ¢ok sayida yerde
yapilmistir. Eser, 19. ylizyilda ¢ok sayida basilmis, ¢esitli serhler de igermistir.
Mesnevi’nin ilk tenkitli nesri R. A. Nicholson tarafindan gergeklestirilmistir. Bu

calisma ¢esitli niishalara dayanarak yapilmis ve daha sonraki pek c¢ok calismada

36



referans olarak kullanilmistir. Nicholson, ¢calismasinda ilk iki cildi 1925'te yayimlamis
ve seriyi diger ciltler takip etmistir. Modern nesirlerde genellikle Nicholson’in metni
esas almmus ancak eksiklikler bulundugu igin Muhammed Isti’lami ve digerleri

tarafindan yeniden nesirler yapilmistir.

Yazildig: giinden itibaren Mesnevi’ye ilsikin ¢cok sayida Tiirk¢e serh ¢alismasi
yapilmustir.'® Mevlana’nin Mesnevi’sinin Anadolu sahasindaki ilk Tiirkge miitercimi
Giilsehri’dir. 15. yiizyildan itibaren Dede Omer Riseni, Ibrahim Tenntri ve Mehmed
Nazmi Efendi gibi isimler Mesnevi’yi Tiirk¢eye cevirmistir. 18. yiizyilda Siileyman
Nahifi, eserin tam manzum terciimesini yapmistir. Modern dénemde, Veled Celebi

Izbudak ve Sefik Can gibi isimler de dnemli geviriler sunmustur.

Ismail Rustihi Ankaravi’nin 16. yiizyildaki serhi ise dénemin en etkili
caligmast olmustur. Bu tezin calisma konusu olan Mesnevi-yi Ma’nevi ile ilgili
degerlendirmelerde Ankaravi’nin serhi hakkinda bilgiler asagidaki basliklarda

ayrintilandirilmastir.

Modern donemdeki Tiirk¢ce serhlerden Abdiilbaki Golpinarli’nin g¢alismasi,
hikayelerin kaynaklar1 ve metinler arasi iligkiler agisindan oOnemli katkilarda
bulunmustur. Ayn1 zamanda Mesnevi’nin Osmanlt serh gelenegi, 6zellikle vahdet-i
viicid ¢izgisinde ele alinmis ve tasavvufl diislinceye dair derinlemesine yorumlar
icermistir. Bu serhler, Ibnii’l-Arabi ve Mevlana arasindaki fikir birligini ve
farkliliklar1 da gdstermekte, Mesnevi'nin Fars¢a Fiitiihdt olarak nitelenmesine sebep

olmustur.

Mesnevi ile ilgili caligmalar sadece serhlerle smirli degildir. Mevlana’nin
Mesnevi’sinin ~ anlamini  derinlemesine kavrayabilmek icin ¢esitli lugatler
hazirlanmistir. Anadolu’da ilk Mesnevi lugatini Abdiilmecid Sivasi yazmustir.
Abdiillatif b. Abdullah el-Gucerati, 1622'de Mesnevi’de gecen 3325 kelimenin
anlamin1 ve bunlarin 300 kadarmi tasavvuf terimi acisindan agikladigi bir eser kaleme
almistir. Sabanzade Mehmed Muhtesem, 1701-1702 yillarinda 2000'e yakin Arapga-

Farsca kelimenin Tiirk¢e agiklamalarin1 yapmis, ayrica Sadik Gevheri’nin hazirladig

' Adyrinnily bilgi icin bk.: Avsar, Z. & Ozdemir, M. & Ugar, A. (eds.). age.
37



daha kapsamli bir lugat olan Ferheng-i Lugat ve Ta ‘birat-1 Mesnevi de 6nemli bir

kaynak olarak degerlendirilmektedir.

Mevlana ogretisi olan Mevlevilik oglu Sultan Veled ile sekillendikten sonra
bazi kurumsal bir yapiya donistiigii ifadesi ¢ok da hatali bir tespit olmaz. Zira
Mevlevilik anlayist ile giliniimiizde hala muhtelif etkinlikler siirdiiriilmektedir.
Bunlarin baginda ise mesnevihanlik gelenegi zikredilmelidir. Mesnevihanlik gelenegi,
Mesnevi’yi okuyan ve serh niteliginde agiklamalar yapan kisilere verilen addir.
Mevlana’nin halifesi Hiisameddin Celebi bu gelenegin banisi (kurucusu) olarak kabul
edilir. Mesnevihanlik i¢in icazetname almak gerekir ancak Mesnevi'yi bir
mesnevihandan okumak zorunlu degildir. Osmanli doneminde mesnevihanlik
icazetnameleri, Ankaravi serhinin tahkikine uyulmasi sartiyla verilmistir. 19. yiizyilda

mesnevihanlik daha genis halk kitlelerine ulagmis, camilere taginmistir.

Mevlana'nin eserlerini Farsca olarak sdylemesi Iran ve Hint alt kitasinda da
dikkatleri ¢ekmis, bolgedeki alimleri muhtelif ¢aligmalara yoneltmistir. Hint kitasinda
Ahmed-i1 Rmi tarafindan 1325'te tamamlanan Dekd'iku’l-haka'ik ve Rekd'iku't-tara'ik
Mesnevi iizerine yapilan ilk Farsga serhlerden biri olarak kabul edilir. Iran’da 15.
yiizyila kadar Mesnevi lizerine serhler nadirken, Abdurrahman-1 Cami gibi isimler
onemli serhler yapmustir. Kiibreviyye tarikatindan Kemaleddin-i Harizmi, iran
kiiltiirtinde onemli bir Mesnevi serhi sunmustur. Hindistan’da da Mesnevi lizerine
serhler yapilmis, ornegin Abdiilali Muhammed Leknevi’nin Bahrii'l- ‘uliim'u ve Hace
Eyylb Parsa’nin Esrdrii'l-guyiib'u gibi eserler Mesnevi’nin anlasilmasi zor beyitlerine

aciklamalar getirmistir.

Mesnevi’nin Bati diinyasina tanitimi, Osmanh topraklarina gelen ve Mevlevi
sema1 etkisinde kalan seyyah ve diplomatlar vasitasiyla baslamustir. Ilk zamanlar
Batili sarkiyatgilar Mesnevi’yi Dogu siirinin zirvesi olarak gormiis ve esere daha ¢ok
edebi bir metin olarak yaklagmislardir. Ancak, Mesnevi’nin klasik serh gelenegi
icindeki felsefl derinlikleri Batililarin filolojik analizlerinde genellikle g6z ardi
edilmistir. 20. yiizyilin ikinci yarisinda, Bati’da c¢ok kiiltiirlii bir anlayisin
yayginlasmasiyla Mesnevi, Islam Kkiiltiiriinii yansitan Onemli bir eser olarak
degerlendirilmeye baglanmis ancak bu c¢alismalar yine de klasik Mesnevi serh

geleneginin ¢ok boyutlu anlayisini yeterince kapsamamustir.

38



Bati’daki Mesnevi calismalarinin onciilerinden biri Sir William Jones olup
Mesnevi'nin ilk on sekiz beytini ¢evirerek Avrupa dillerine ilk terciimesini yapmustir.
Ingilizce literatiirde énemli bir yer tutan Reynold Alleyne Nicholson, Mesnevi’nin
metin ve terciimesini yayimlamis, eseri derinlemesine incelenmis fakat Mesnevi’yi
sadece bir siir ve hikaye kitab1 olarak degerlendirme egilimi elestirilmistir. Arthur
John Arberry, Nicholson'n &grencisi olarak Mesnevi hikayelerinin bazilarim

Ingilizceye cevirmistir.

Mesnevi’nin tasavvufl igerigi, Roy C. DelLamotte, Annemarie Schimmel ve
William Chittick gibi yazarlar tarafindan ¢esitli yonlerden ele alinmistir. Ayrica, "new
age" veya "new spiritualism" akimina mensup yazarlarin popiiler uyarlamalari
Mesnevi'nin Batr’daki tanmirhgini artirmstir. Ozellikle Kabir ve Camille Helminski

gibi isimlerin ¢aligsmalari, tasavvufi goriislere daha sadik kalmistir.

Mesnevi’nin ilk Almanca tercimesi George Rosen tarafindan yapilmis, oglu
Friedrich Rosen tarafindan genisletilmistir. Joseph von Hammer-Purgstall gibi isimler
Mesnevi’yl Avrupa’da tanitmis, bu caligmalar Alman diisiincesinde etkili olmustur.
Hegel ve Tholuck gibi diisiiniirler Mesnevi’den etkilenmis, Annemarie Schimmel ve
Kaveh Dalir Azar modern donemde Almanca calismalar yapmistir. Fransizca
terclimeler Jacques van Wallenbourg ve F. Baudry ile baslamis, Eva de Vitray-
Meyerovitch ve Murtazavi tam terciimeyi yayimlamistir. Mesnevi, birgok diinya diline
cevrilmis olup Bosnak¢aya Mehmed Cemaleddin Causevig, Muyaga Merhemic ve

Haci Feyzullah Hacibayrig gibi isimler tarafindan kazandirilmustir.'!

1.5. MESNEVI’YE YAZILMIS TERCUME VE SERHLER

Mevlana Celaleddin-i RGmi’nin Mesnevi’si, Islim cografyasinda asirlardir
bliylik ilgi gormiis, kistm kisim ya da biitiin halinde serh edilmistir. Bunun birkag
onemli nedeni vardir. Oncelikli olarak, Mesnevi tasavvufi derinlik ve evrensellik

tagiyan birgok tasavvuf anlayisinin basucu kitabidir. Mevlana’nin 6gretileri, insanin

"' Ceyhan, S. (2004). “Mesnevi”. age. c.29, s. 325-334.
39



i¢sel yolculugunu ve Tanri'ya ulasma ¢abasini anlatan evrensel mesajlar icermektedir.
Bu ogretiler, farkli kiiltiirlerdeki insanlarin ruhuna hitap etmekte ve onlar1 kendine
cekmedir. Ayrica Mesnevi okuyucusuna dini ve ahlaki rehberlik yapmaktadir. islam
ahlaki ve Ogretilerini pratik hayata wuygulayan hikayeler ve metaforlarla
zenginlestirmektedir. Ayrica Mesnevi’nin sanatsal yapisi ve edebi dili okuyucuya
estetik bir zevk sunmaktadir. Bununla birlikte yazildig1 donemin toplumsal ve kiiltiirel

baglamini yansitarak, tarihsel bir kaynak islevi de gormektedir.

Ozellikle belirtilmelidir ki sadece Mesnevi'nin kendisi degil serhleri de ona
olan ilgiyi artirmistir. Asil dili Fars¢a olan ve genis kitlelere kapali olan Mesnevi’nin
sir kapilart serhler araciligiyla acilmistir. Bu serhler, Mesnevi’nin genel iislubunu
devam ettirerek anlatimindaki akiciligi ve serh dilinin anlagilirhgimi saglamis, bu da
eserin etkileyiciligini artirmistir. Mesnevi’ye duyulan bu ilgi serh sahasinda
calisanlarin da motivasyonlarin1 kuvvetlendirerek bircok sarih tarafindan serh

edilmesiyle sonuglanmistir.

Mesnevi’yle 1ilgili yapilan serhler ortaya biiylik bir kiilliyatin ¢ikmasini
saglamistir. Akademik arastirma sahasi bu kiilliyata yonelik bir¢ok ¢alisma meydana
getirmistir. Mesnevi'nin Tiirk¢e manzum terciime ve serhlerini bir arada ilk kez
degerlendiren Hasibe Mazioglu dur (Daglar, 2009: 36). Son calisma ise Mevlana’nin
750. vuslat yil déniimii amsma Selguk Universitesi tarafindan yayimlanan
Mesnevi’nin Tiirkce Serhleri adli calismadir. Ancak bu son c¢alismada Mesnevi
terclimelerine yer verilmemistir. Bu nedenle asagida, Abdiilkadir Daglar’in Semi
Semulldh Serh-i Mesnevi (I cilt) (Inceleme-Tenkitli Metin-Sozlik)"”’  isimli
yayimlanmamis doktora tezinden alinan terclime caligmalarinin tasnifine, sonra
Mehmet Ozdemir’in Mesnevi nin Tiirkce Serhleri isimli calismasinda yer alan tasnife,
devaminda akademik sahanin en son arastirmasi olan Avsar ve Zeybek'in ¢alismasina

yer verilmistir.

TERCUMELER:

2 Ayrintily bilgi icin bk.: Daglar, A. (2009). Semi Semullih Serh-i Mesnevi (I. cilt)(Inceleme-
Tenkitli Metin-Sézlik). Yayimlanmamis Doktora Tezi, Erciyes Universitesi Sosyal Bilimler
Enstitiisii, Kayseri.

40



Abdulbaki Daglar; terciimeleri tasnif ederken, g¢evirilerin kaynak metne ve
hedef metne olan baglilik derecelerini dikkate almistir. Daglar, ¢evirileri dort ana
kategoriye ayirmistir: 1- Kaynak metne kelime kelime sadik kalan ¢eviriler, 2- Aslina
uygun ancak birebir olmayan ¢eviriler, 3- Konunun aktarilmasina odaklanan ceviriler,
4- Genigsletilerek yapilan g¢eviriler. Bu smiflama, cevirilerin metne ne kadar sadik
kaldigin1 ve ¢evirmenlerin metni nasil ele aldigin1 analiz etmek amaciyla yapilmistir.
Daglar, bu yaklasimla cevirilerin metodolojisini ve terclime siireglerinde izlenen farkli
yollar1 sistematik bir sekilde degerlendirmistir (Daglar, 2009:29-66). Daglar’in

caligmasina yer alan terciime tasnifi su sekildedir:

1. Mesnevi’nin Tamamina Yapilan Terciimeler

1.1. Mesnevi’nin Tamamina Yapilan Manzum Terclimeler
1.1.1. Nahifi Terclimesi
1.1.2. Mehmed Sakir Terclimesi
1.1.3. Ahmet Metin Sahin Terciimesi

1.2. Mesnevi’nin Tamamina Yapilan Mensur Terciimeler
1.2.1. Veled Celebi izbudak Terciimesi
1.2.2. Sefik Can Terciimesi
1.2.3. Adnan Karaismailoglu Terclimesi

1.2.4. Derya Ors - Hicabi Kirlangig Terciimesi

2. Mesnevi’ye Yapilan Kismi Terciimeler

2.1. Aruz Vezniyle Yapilan Terclimeler
2.1.1. Asafi’nin Cezire-yi Mesnevi’si
2.1.2. Muhammed Nazmi-yi Halveti Terclimesi
2.1.3. Hayri Bey Terciimesi
2.1.4. Feyzi Halic1 Tercilimesi
2.1.5. Abdullah Oztemiz Hacitahiroglu Terciimesi
2.1.6. Nuri Bas Terciimesi

2.2. Hece Vezniyle Yapilan Terciimeler
2.2.1. Feyzullah Sacid Ulkii Terciimesi
2.2.2. M. Faruk Giirtunca Terctimesi
2.2.3. Veysel Oksiiz Terciimesi

2.3. Hikaye Seckisi Tarzindaki Terciimeler

41



2.3.1. Sadiki Seckisi
2.3.2. Fazlullah Rahimi’nin Giilzar-1 Hakikat’1
2.3.3. Hoca Abdulmuhsin Segkisi
2.3.4. Eylip Necati Perhiz Seckisi
2.3.5. Semseddin Yesil Seckisi
2.3.6. Sefik Can Seckisi
2.3.7. Kenan Sarialioglu Seckisi
2.3.8. Mehmet Kanar Seckisi
2.3.9. Hatice Giilcan Topkaya Seckisi
2.3.10. Kaan Dilek Seckileri
2.3.11. Mehmet Onder Segkileri
2.3.12. Sadik Giindiiz Segkisi
2.3.13. Mehmet Zeren Seckisi
2.3.14. Isa Kayaalp Seckisi
2.3.15. Selim Giindiizalp Segkisi
2.3.16. Bayram Ali Kaya Seckisi
2.3.17. Cihan Okuyucu Seckisi
2.3.18. Yakup Safak Seckisi
2.3.19. Mehmet Demirci Seckisi
2.3.20. Saban Karakdse Seckisi
2.4. Konulu Beyit Segkileri

SERHLER:

Mehmet Ozdemir asagida yer alan tasnif ¢alismasinda Mesnevi'nin Tiirkge
serhlerini tasnif etme siirecini aciklamaktadir. Ismail Giile¢’in tasnifine dayanan bu
siiflamada, Mesnevi’nin tamamini veya bir kismin1 serh eden eserler ile Mesnevi’den
se¢me beyitleri serh eden ¢alismalar ele almistir. Mesnevi’nin tamamini serh eden
eserler mensur olarak kaleme almis ve alt baglhiga ayirmadan vermistir. Mesnevi nin
bir kismin1 serh eden eserleri ise manzum ve mensur olarak iki alt baslik altinda
siniflandirmustir. {1k on sekiz beyiti serh eden eserler 6zel olarak ele almus, geri kalan
serhler ise ayr1 bir alt baslik altinda toplamistir. Son olarak, Mesnevi’den intihap
yoluyla yapilan serhler iiciincii bir baslik altinda toplamistir (Ozdemir, 2016:461-

502). Ozdemir’in ¢alismasina yer alan terciime tasnifi su sekildedir:

42



1. Mesnevi’nin Tamamina Yapilan Serhler
1.1. Sem’1 Sem’ullah (6l. 1602-3), Serh-i Mesnevi
1.2. Ismail Riistihi-yi Ankaravi (61. 1631-1632), Serh-i Mesnevi
1.3. Muhammed Murad Molla (61. 1848), Hiildsatii s-Siiriih
1.4. Ahmed Avni Konuk (1868-1938), Mesnevi-yi Serif Serhi
1.5. Tahirii'l-Mevlevi (Tahir Olgun), (61. 1951), Serh-i Mesnevi
1.6. Abdulbaki Golpinarlh (61. 1983), Mesnevi Tercemesi ve Serhi

2. Mesnevi’nin Bir Kismina Yapilan Serhler
2.1. Mesnevi’nin Bir Kismina Yapilan Manzum Serhler

2.1.1. Mu’intiddin b. Mustafa (61. XV. yy.), Mesnevi-yi Murddiyye

2.1.2. Aydinli Dede Omer Riseni (6l. 1486-87), Cobdnnime ve

Neyname

2.2. Mesnevi’nin Bir Kismina Yapilan Mensur Serhler

2.2.1. On Sekiz Beyit Serhleri
2.2.1.1. Ismail Riisthi-yi Ankaravi (6l. 1631-1632), Fadtihu’l-
Ebyat
2.2.1.2. Agazade Mehmed Efendi, (6l. 1652-1653), Mesnevi
Serhi
2.2.1.3. Bagdadi Abdiilaziz Asim (6]. XIX. yy.), Mesnevi Serhi
2.2.1.4. Rizaeddin Remzi (6l. XX. yiizyill baslar), Liibb-i
Mesnevi
2.2.1.5. Son Donemde Yapilan ve On Sekiz Beyti Kapsayan
Baz1 Serhler

2.2.2. Mesnevi’nin Bir Kismina Yapilan Diger Mensur Serhler
2.2.2.1. Ebussuild b. Sa’dulldh b. Liitfullih b. Ibrahim
Elhiiseyni Elkayseri (61. XVI. yy.), Mesnevi Serhi
2.2.2.2. Bosnali Stdi Efendi (6l. 1595), Mesnevi Serhi
2.2.2.3. Hac1 Ilyaszdde Omer (Sivash) (8l. 1625), Mesnevi
Serhi
2.2.2.4. Abdiilmecid-i Sivasi (6l. 1639), Serh-i Mesnevi
2.2.2.5. Pir Muhammed Efendi (61. XVIIL. yy.), Hazineti’l-
Ebrar

43



2.2.2.6. Sar1 Abdullah Efendi (6. 1661), Cevadhir-i Bevahir-i
Mesnevi

2.2.2.7. Dervis Muhammed Sifayi, (1014/1605-1083/1673),
Esserhu’l-Kitabi’IMesneviyyi’l-Ma 'neviyyi’l-Muhtasar

2.2.2.8. Seyyid Mehmed Ali (6l. 1209/1794-1795), Mesnevi-yi
Ma 'nevi

2.2.2.9. Talibi Hasan Efendi (6l. 1717-8), Yetimii s-Stiriih
2.2.2.10. Ismail Hakki Bursevi (1653-1725), Riihu’I-Mesnevi
2.2.2.11. Abidin Pasa (1843-1906), Terciime ve Serh-i Mesnevi-
i Serif

2.2.2.12. Kenan Rifai (6. 1950), Serhli Mesnevi-yi Serif
2.2.2.13. Ibrahim Aczi Kendi (1883-1965), Meviana ve Riih-i
Mesnevi

2.2.2.14. Ziya Avsar, Ask Meclisi

2.2.2.15. H. Hiiseyin Top, Mesnevi-yi Ma 'nevi Serhi

3. Mesnevi’den Intihap Yoluyla Yapilan Serhler

3.1. Mesnevi’den Intihap Yoluyla Yapilan Manzum Serhler

3.1.1. ibrahim Bey, (XIV. Yiizyil), Manzum Mesnevi Serhi

3.1.2. Ibrahim Cevri (81. 1654), Hall-i Tahkikat

3.1.3. Adni Receb Dede, (61. 1683), Nahl-i Tecelli
3.2. Mesnevi’den Intihap Yoluyla Yapilan Mensur Serhler

3.2.1. Ismail Riisthi-yi Ankaravi (6. 1631-1632), Cdami u’l-Ayat, Hall-
i Miiskildt-1 Mesnevi, Tuhfetu’l-Berere

3.2.2. Abdiilmecid-i Sivasi (6. 1639), Serh-i Ba’zi Ebydt-1 Mesnevi

3.2.3. Hac1 Piri (6. 1587/88 veya 1640), Intihdb-1 Serh-i Mesnevi

3.2.4. Sabthi Ahmed Dede (6. 1647), Ihtiyardt-1 Hazret-i Mesnevi-yi
gerif

3.2.5. ElhAc Muhammed Siikrii ibn Esseyyid Ahmed ‘Atad (Damad-1
Gelenbevi), (0. XIX. yy.), Miintehabat-1 Mesnevi

3.2.6. Muhammed Es’ad Dede, (61. 1911) Serh-i Ebydt-1 Mesnevi

3.2.7. Fazlullah Rahimi (1848-1924), Giilzar-1 Hakikat

3.2.8. M. Muhlis Koner (81. 1957), Mesnevi 'nin Ozii

3.2.9. Orhan Kuntman (61. 2007), Mevidna Mesnevi

44



3.2.10. M. Fatih Citlak
3.2.11. Mehmet Demirci
3.3. Cezire-yi Mesnevi Serhleri 3.3.1. Cezire-yi Mesnevi’nin Manzum Serhleri
3.3.1.1. Abdullah-1 Bosnavi (6l. 1644), Serh-i Manziime-yi
Cezire-yi Mesnevi
3.3.1.2. Ibrahim Cevri (61. 1654), Aynii’I-Fiiyiz
3.3.2. Cezire-yi Mesnevi’nin Mensur Serhleri
3.3.2.1. Mehmed iImi Dede (61. 1611), Serh-i Cezire-yi Mesnevi
3.3.2.2. Abdiilmecid-i Sivasi (6l. 1639), Serh-1 Cezire-yi Mesnevi
3.3.2.3. Ali Dervis (6l. XVII), Serh-i Cezire-yi Mesnevi
3.3.2.4. Mekni Efendi (61. XVIL yy), Serh-i Cezire-yi Mesnevi
3.3.2.5. Seyh Galib (61. 1799), Serh-i Cezire-yi Mesnevi

Mesnevi iizerine yazilmis Tiirkge serhlerle ilgili asagida yer alan tasnif
Mesnevi'nin Tiirkce Serhleri adli ¢galismanin Prof. Dr. Ziya Avsar ve 6grencisi Betiil

Zeybek tarafindan kaleme alinan birinci boliimiinden alinmistir:

Bu makalede Mesnevi’nin sadece Tiirk¢e serhleri bahis konusu edilmistir.
Bu serhler manzum ve mensur olmak iizere iki kisma ayrilmis, mensur serhler de
niteliklerinden dolay1 tam serhler, ¢ift ve tek cilt serhleri, yarim serhler, secki
serhleri, ilk 18 beyit serhleri, Cezire-yi Mesnevi serhleri ve cumhuriyet doneminde

Mesnevi serhleri olarak tasnif edilmistir (Avsar ve Zeybek 2023:10-45).

1. Siiri Siirle A¢gmak: Manzum Mesnevi Serhleri
1.1. Ibrahim Big (XIV. yy.), Mesnevi Serhi
1.2. Mu’inliddin b. Mustafa (6l. XV. yy.), Mesnevi-yi Muradiyye
1.3. Dede Omer Riseni (81. 1486-87) Cobanndme ve Neyndme
1.4. Cevri (61.1654), Hall-i Tahkikat
1.5. Adni Receb Dede (61.1689), Nahl-i Tecelli

2. Mensur Mesnevi Serhleri
2.1. Mana Denizinde Kiyiya Ulagsmak: Tam Serhler
2.1.1 Tirkce Ilk Oncii Serh: Sem’? (61.1602/1603)nin Serh-i

Mesnevi 'si

45



2.1.2. Yarsi Telef Olmus Bir Hazine: Can-1 Alem (6. 17. yy.)’in
Hazinetii’I-Ebrarn

2.1.3. Klasik Tiirk¢e Serhlerin Zirvesi: Ankaravi (6l. 1631/32) Serhi

2.1.4. Serhlerin Hiilasas1 Bir Serh: Mehmed Murad Naksibendi
(dog.1788-61.1848) nin Hiildsatii’s-Stirithn

2.1.5. Klasik Serhin Son Temsilcisi: Ahmed Avni Konuk (dog.1868-
01.1938) ve Mesnevi-yi Serif Serhi

2.1.6. Eski ile Yeni Arasinda Bir Koprii: Tahirii’l-Mevlevi (dog.1877-
01.1951) Serhi

2.1.7. Dereyi Gegerken At Degistirmek: Abdiilbaki Golpmarh
(dog.1900-61.1982) Mesnevi Terciimesi ve Serhi

2.1.8. Giinesin Yeniden Dogusu: H. Hiiseyin Top (dog.1953)’un

Mesnevi-i Ma 'nevi Serhi

2.2. Galip Sayilir Bu Yolda Maglup: Mesnevi’nin Cift ve Tek Ciltlerine
Yapilan Tam Serhler
2.2.1. Mesnevi’nin Iki Cildine Yapilan Serh: Sifayi (61.1672) Serhi

2.3.Mesnevi’'nin Tek Cildine Yapilan Serhler

2.3.1. Ebussutid b. Sa’dulldh b. Liitfullsh b. Ibrahim Elhiiseyni
Elkayseri (6l. XVI. yy.) Mesnevi Serhi

2.3.2. Abdiilmecid-i Sivasi (dog.1563-061. 1639) Serh-i Mesnevi

2.3.3. Sar1 Abdullah Efendi (6l. 1661) Cevdhir-i Bevahir-i Mesnevi

2.3.4. Talibi Hasan Efendi (61. 1717-8) Yetimii’s-Siiriih

2.3.5. Abidin Pasa (dog.1843-61.1906) Terciime ve Serh-i Mesnevi-yi
serif

2.3.6. Kenan Rifai (61. 1950) Serhli Mesnevi-yi Serif

2.4. Menzile Diismeyen Oklar: Yarim Serhler
2.4.1. Ismail Hakk1 Bursevi (dog.1653-61.1725) Rithu’I-Mesnevi
2.4.2.Seyyid Mehmed Ali (61. 1794-1795) Mesnevi-yi Ma 'nevi Serhi

2.5. Acil Susam Agcil: Mesnevi Seckileri
2.5.1.Haci1 Piri Efendi (61.1588) ve Intihdb-1 Serh-i Mesnevi

46



2.5.2.SabihiAhmed Dede (61. 1647), Ihtiyardt-1 Hazret-i Mesnevi-yi

serif

2.5.3.Vehbi-yi Yemani (61. 1655 sonrast), Kitab-1 Rithdni

2.5.4. Damad-1 Gelenbevi (XIX. yy.), Miintehabdt-1 Mesnevi

2.5.5. Muhammed Es’ad Dede (dog.1843-61.1911), Serh-i Ebydt-1
Mesnevi

2.5.6.Fazlullah Rahim1 (dog.1848-61.1924), Giilzar-1 Hakikat

2.5.7. ibrahim Aczi Kendi (dog. 1883-61.1965), Mevidna ve Rith-i
Mesnevi

2.6. Dinle Neylerden: 11k 18 Beyit Cevirileri
2.6.1. Ankaravi (61.1631-1632), Fatihu’l-Ebyat
2.6.2. Agazade Mehmed Efendi (61.1652-1653), Serh-i Beyt-i Mesnevi
2.6.3. Bagdadi Abdiilaziz Asim (61. XIX. yy.) Serh-i Mesnevi
2.6.4. Rizdeddin Remzi (61. XX. ylizyil baslar1), Liibb-i Mesnevi

2.7. Mesnevi Serhlerinde Bir Ozel Ada: Cezire-yi Mesnevi ve Serhleri

2.7.1. Cezire-yi Mesnevi

2.7.2. Mehmet Ilmi Dede (61.1611), Lemadt-1 Bahri’l-Manevi Serh-i
Cezire-yi Mesnevi

2.7.3. Abdullah-1 Bosnavi (61.1644), Serh-i Cezire-yi Mesnevi

2.7.4. Abdiilmecid-i Sivasi (dog.1563-61.1639), Serh-i Cezire-yi
Mesnevi

2.7.5. Cevri Ibrahim Celebi (dog. 1595?-61.1654), Aynii’l-Fiiyiz

2.7.5. Seyh Galib (dog.1757-61.1799), Semahdtii Lemaati Bahri’l-

Manevi bi Serh-i Cezire-yi Mesnevi

2.8. Fecir Isiklari: Cumhuriyet Doneminde Mesnevi Serhleri
2.8.1. Muhlis Koner (61.1957), Mesnevi’nin Ozii
2.8.2. Ahmet Ates
2.8.3. Kemal Sénmez
2.8.4. Orhan Kuntman
2.8.5. Selguk Eraydin
2.8.6. Kudsi Erguner

47



2.8.7. Erkan Tiirkmen

2.8.8. Siilleyman Uludag
2.8.9. H. KamilY1lmaz
2.8.10. Omer Tugrul Inanger
2.8.11. Ziya Avsar

2.8.12. Fatih Citlak

2.8.13. AhmedHakim
2.8.14. Abdurrezzak Tek
2.8.15. Kaan Dilek

48



BIRINCI BOLUM

1.1. SEYYID MEHMED ALI (61. 1209/1794-1795)

Seyyid Mehmed Ali hakkinda mevcut kaynaklarda yer alan bilgiler sinirlidir.
Dogum tarihi ve yeri heniiz tespit edilememistir. Babas1 Seyh Seyyid EbG Bekir
Dede’dir. Konya’da Mesnevihanlik yapmis ve daha sonra  Yenikap:
Mevlevihanesi’nde seyhlik gorevi {stlenmistir. Seyyid Mehmed Ali, 1209
(1794/1795) yilinda vefat etmistir (Esrar Dede, 2000: 238; Sahih Ahmed Dede, 2011:
338).

Akademik caligmalarda Seyyid Mehmed Ali ve Mesnevi-yi Ma'nevi ismi ilk
olarak Ali Temizel’in 1996 yilinda tamamladig1 Mevidnd ve Mevlevilikle Ilgili Eski
Harfli Tiirkce Eserler ve Miiellifleri adli basilmamis yiiksek lisans tezinde yer
almaktadir. Temizel caligmasinda Seyyid Mehmed Ali ve Mesnevi-yi Ma'nevi
hakkinda sinirl bilgiler oldugunu kayda ge¢mistir. Temizel, Mesnevi-yi Ma'nevi nin
niisha tavsifini yapmis; 1691-1692 yillarinda yazildigim1 ve Seyh Ahmed el-Tacir
tarafindan talik hatla istinsah edildigini belirtmistir. 2009 yilinda ise "Mevldna
Cevresindekiler, Mevlevilik ve Eserleriyle Ilgili Eski Harfli Tiirkce Eserler" adiyla
yayimladig: kitapta tez caligmasinda yer alan dnceki bilgileri tekrarlamistir (Temizel,
1996 ve 2009: 103). Sener Demirel, "Mevidna’'nin Mesnevi’si ve Serhleri" baglikli
makalesinde, onceki bilgileri yineleyerek Seyyid Mehmed Ali’nin Mevlevi oldugunu,
17. yiizyillda vefat ettigini ve hakkinda fazla bilgi bulunmadigimi ifade etmistir
(Demirel, 2007: 490-491). Mehmet Ozdemir, "Mesnevi’nin Tiirkce Serhleri" baslikli
makalesinde ise Temizel’in bilgilerini aktararak Mesnevi-yi Ma'nevi tizerine genel
kisa bir degerlendirme yapmis ve bu eser hakkinda herhangi bir akademik ¢aligmanin
yapiimadigim belirtmistir (Ozdemir, 2016: 479, 493)." Seyyit Mehmed Ali ve
Mesnevi-yi Ma’nevi’si iizerine yapilmis en kapsamli calisma Selguk Universitesi
tarafindan yayimlanan Mesnevi'nin Tiirkce Serhleri adli eserde Hamit Uygun

tarafindan yapilmistir. Uygun, literatiirde yer alan onceki caligmalar hakkinda bilgi

¥ 2022-2023 Egitim - Ogretim Y1l itibariyle Nigde Omer Halisdemir Universitesi yiiksek
lisans 6grencileri tarafindan Mesnevi-yi Ma 'nevi ile ilgili inceleme, metin, sozliik, tipkibasim
caligmalari yiiriitiilmektedir.

49



verdikten sonra Seyyid Mehmed Ali hakkinda yeterince bilgi olmadigini, Seyyit
Mehmed Ali’nin yasadigi yiizyilik ve eserin telif ya da istinsah edildigi tarihlere
iliskin varolan bilgilerin ¢elistigini belirtmistir. Ayrica eserin tamamlandig1 tarihin
Mesnevi-yi Ma’nevi’'nin la sayfasinda “Seyyid Mehmed 'Ali eg-seyh bi tekye Mevlevi
ve kad temelleke hadimiil-fukara fi sehri Receb sene elfe ve mi'ete ve hamsi ve tis'in
gufre lehiimd” ve 434b sayfasinda “kad temelleke el-'abd'el-fakr Es-Seyyid Mehmed
'AlT es-seyh-i tekye-yi Mevlevi neh gufre lehiimd sene elfe ve mi'ete hamsi ve tis'in fi

Receb 1195 seklinde yer aldigini aktarmistir (Uygun, 2023: 408).

Yukarida verilen bilgiler 1518inda Mesnevi-yi Ma’nevi nin la sayfasindaki
temme (temmet) kaydi'* da yazma isinin Recep 1195/H 1781 tarihinde

tamamlandigin1 gostermektedir.

Kadir Turgut’'un Abdurrahman Cami, Diistince ve Eserlerinin Tiirk
Edebiyatina Etkisi adli doktora tezi ve Ibrahim Halil Tugluk’un Tiirk Edebiyatinda
Baharistdn adli makalesine gore Seyyid Mehmed Ali’nin tek eseri Mesnevi-yi
Ma'nevi degildir. Seyyid Mehmed Ali’nin, Tuhfe-i Asitin Terciime-i Bahdristin
adinda Molla Cami’nin Bahdristdn adli eserinin terclimesi olan bir eserden daha
bahsederler. Bu eserin Bahdristdn’a yapilmis ii¢ terciimeden biri oldugunu ve Tuhfe-i
Asitan Terciime-i Bahdristdn’m da iki niishas1 bulundugunu belirtirler (Turgut, 2013:

120-121; Tugluk, 2016: 47).

1.2. SEYYID MEHMED ALI’NiN MESNEVi-Yi MA'NEVI’SI

Seyyid Mehmet Ali tarafindan yazilan Mesnevi-yi Ma'nevi 2780 kayit
numarasiyla Siileymaniye Kiitliphanesi Yazma Bagislar kitapliginda yer almaktadir.
Bilinen tek niishasi mevcut bu eser bir Mesnevi serhidir. Niisha, 275x172 (201x110)
mm ebadindadir. Koyu kahverengi, semseli mesin bir cilde sahiptir. Uzun siireli

kullannm ya da yetersiz muhafaza nedeniyle cildin yiprandigi goriilmektedir.

' Temme (temmet) kaydi: Yazma eserlerde metnin tamamlandigini ifade eden 6zel rumuz
harf ya da isaretlerdir. Ayrintih bilgi i¢in bk.: Koksal, M. F. (2008). Metin Tamiri (Usul ve
Esaslar, Uygulamalar ve Baz1 Teklifler). Divan Edebiyati Arastirmalar: Dergisi, S 1, s.176,
Istanbul.

50



Yazmada krem renkli, aharli kalin varaklar kullanilmistir. Eserin baslangi¢ sayfasi
olan 1b haricinde siislemesi, tezhip tezyinati yoktur. Eserin serlevhasi mihrabiye
seklinde diizenlenmistir ve bu boliimde yazarin ismi yer almaktadir. Eserin yazi alani
tek cizgili kirmiz1 renkli cetvellerle tespit edilmistir. 1b ve 2a sayfalarinda bu yazi
alan1 cetvelleri daha kalin ve yaldizlidir. Eserde talik hat tercih edilmis ve
kesidelidir."> Mesnevi-yi Ma nevi’nin tamam 434 varaktan olusmakta; ilk (1b) ve son
(434b) sayfa harici her varakta on beser satir yer almaktadir. Her sayfada rekabe
(metni takip kelimeleri) yer almaktadir. Ayrica muhtelif sayfalarin derkenarlarina
toplam altmig civar1 kisa eklemeler, diizeltme metinleri eklenmistir. Ancak esere
sonradan herhangi bir metin (sukka) eklenmemistir. Eserin yazi metni siyah,
Mesnevi’de yer alan konu bagliklar kirmizi renkte yazilmistir. Tiim Fars¢ca Mesnevi
beyitler, ayet ve hadisler, diger manzum veya mensur eserlerden Arapga ve Farsca

alintilarin tespiti i¢in iizerlerine kirmizi renkli diiz ¢izgiler ¢cekilmistir.

Mensur bir serh olan Mesnevi-yi Ma'nevi, Mesnevi’nin birinci cildinde yer alan

ilk 1825 beytin serhidir. Temelliik kayd: cilt kapagmin i¢inde, ferag kayd: ve vakif

kaydi son sayfada yer almaktadir. Son sayfada "Ciiz%/ evvel temam sud inca"'

ifadesi yer almaktadir. Bu ifade Mesnevi’nin diger ciltlerinin de serh edildigi

varsayimina gotiirse de giiniimiize kadar bdyle bir eser tespiti yapilmamustir.

Yukarida da belirtildigi gibi Mesnevi-yi Ma’nevinin Recep 1195/H 1781

tarihinde yazimi tamamlanmigtir.

Mesnevi iizerine yapilan serhlerde, sarihler 6zellikle eserin ilk on sekiz beytine
bliyiilk 6nem verirler. Bu beyitler, Mevlana’nin kendi elinden ¢ikmasiyla ayr1 bir
degere sahiptir ve Mesnevi'nin merkezini, 6zlinii olugturur. Sarihler, bu temel bolimii
ele alirken metni hem genis bir yelpazede hem de derinlemesine incelemeye 6zen
gosterirler. Mesnevi-yi Ma'nevi’de de bu ilk on sekiz beyit genis ve detayl bir sekilde
serh edilmistir. Eserde miiellifin, beyitlerin tasidigi kavramlari analiz etme ve
anlamlandirma cabas1 kisa ve 6z bir aktarim yoluyla, klasik serh usiliine uygun bir

iislupla siirdiiriilmistiir. Yazar, dilin detaylarina ve gramerine fazla girmeden, ayet ve

' Keside: Eski yazida kuyruklu ve uzantili harflerin bu béliimlerinin, giizel gdstermek veya
istife uydurmak amaciyla 6zel bigimde ¢ekilmesi, uzatilmasi; bu uzantiya verilen ad.
' Birinci ciiz burada tamamlandi.

51



hadislerden yola ¢ikarak tasavvufi literatiirde yer alan 6nemli eserlere atiflar yaparak

serhini zenginlestirmistir.

Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma nevi’si ile ilgili belirtilmesi gereken
en dnemli husus eserin telif eser olmayisidir. Mesnevi-yi Ma'nevi 1smail Rusthi-yi
Ankaravi’nin H 1030/M 1621-H 1039/1630 tarihleri arasinda kaleme aldigi, bu
stirecte bazi1 gilincellemeler yaparak tekamil ettirdigi Mecmii'atu'l-Letdyif ve
Matmiiratu'l-Ma'drif adli Mesnevi serhinin birinci cildinin muhtasaridir'’ (Avsar &

Ozdemir & Ugar, 2023:140).

Ankaravi, Mesnevi serhinin ilk ii¢ cildini H 1033/H 1624 tamamlamistir.
Devrin Osmanlt padisah1 IV. Murad'in talebiyle eserini yeniden gézden gegirmis, H
1039/1630 yilinda eserine son seklini vermistir. Ahmet Tanyildiz, Ismdil Rusiihi-yi
Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif) (I. Cilt) adl
doktora tezinde Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif’in 1. cildine ait 29

niishay1 tasnif etmektedir (Tanyildiz, 2010:117-150).

Yukaridaki bilgilerden de anlasilacag gibi serhin {i¢ farkli metni olusmustur.
Budurumda metni kurarken esas alimacak niisha veya niishalar, sarihin bizzat
kontrol edip padisaha sundugu serhten ¢ogaltilmis niisha(lar) olmalidir. Ancak hem
iic zamanh bir te'lifin s6z konusu olmasi hem de cesitli metinlerin eklendigi
miirekkep bir eser olmasi sebebiyle serhin muhtelif zamanlarda kaleme alinan

niishalar1 da karmasik bir goriintii arz etmektedir (Tanyildiz, 2010:140).

Tanyildiz’in da belirttigi gibi Ankaravi’nin serhinin tekdmiilii on yillik bir
siireci kapsamaktadir. Ankaravi’nin bu serhi miistensihler tarafindan farkh
zamanlarda c¢ogaltilmistir. Ancak Ankravi serhinin hangi niishasindan ne kadar
cogaltildigit mechuldiir. Bu baglamda Seyyid Mehmed Ali’nin kendi eserinde
Ankaravi’nin hangi niishasin1 kaynak olarak aldigr karsilastirmali bir calisma

yapilmadigi i¢in bilinmemektedir.

Ankaravi, Arapcga ve Farscaya olan yeterli hakimiyeti sayesinde Mesnevi’nin

cesitli boliimlerini bu iki dilde terciime etmistir. Bu terciimeler farkli eserlerde yer

'” Muhtasar: Bir eserin 6zet halinde kaleme alinmasindan meydana gelen telif tiiri.

52



almaktadir (Yetik, 1991:211-213). Mesnevi terciimelerinin nihai hali tizerinde yapilan
incelemeler, Ankaravi’'nin daha Once Arapga yazdigi serhleri genisleterek ve bu
serhlerden yararlanarak Tiirk¢e serhini tamamladigini gdstermektedir (Tanyildiz,

2010:140; Sahih Ahmed Dede, 2011:292-294).

Ankaravi’nin Mesnevi’nin tiim ciltleri iizerine yaptig1 mufassal serhler, tam
kapsamli ve detayli acgiklamalari igermesiyle bilinir. Ankaravi’nin eserlerini temel
alan Seyyid Mehmed Ali, bu serhlerin genel yapisina sadik kalmis ancak asagida
orneklenecegi lizere bazi kiiciik ¢ikarmalar, Ozetlemeler ve ifade degisiklikleri
yaparak kendi yorumunu eklemistir. Bu yaklagimiyla Seyyid Mehmed Ali,

Ankaravi’nin derinlemesine yaptig1 analizlere kendi perspektifini katmistir.

Ankaravi’nin Mesnevi serhlerinde goriillen ve bazi niishalarda yer alan
besmele-salvele-hamdele, sebeb-i tesrih, methiye, dua gibi boliimler ve yazilis yeri ile
eserin kaynaklarin1 aciklayan kisimlar Seyyid Mehmed Ali’nin eserinde
bulunmamaktadir. Seyyid Mehmed Ali, kendi eseri Mesnevi-yi Ma nevi’ye bu tiir bir
Oonsdz ya da giris eklemeyerek eserin herhangi bir yerinde yazilis sebebini de
aciklamadan dogrudan dibace serhi ile baslamay1 tercih etmistir. Bu yaklasim, eserin

daha dogrudan Mesnevi’nin metnine odaklanmasini saglamaktadir.

Mesnevi-yi Ma’nevi'nin Ismail Rusfhi-yi Ankaravi’nin Mesnevi serhinin
muhtasar1 olarak degerlendirildigi yukarida belirtilmistir. Asagida Ankaravi’nin
Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif ile Seyyid Mehmet Ali’nin Mesnevi-yi
Ma'nevi arasindaki benzerlikler ve farkliliklar cesitli 6rneklerle agiklanmig, muhtelif
karsilagtirmalar yapilmistir. Ayrica Seyyid Mehmed Ali’nin neden muhtasar bir
yazmayl tercih ettigi tartisilmistir. Bu incelemeler Mecmii'atu'l-Letdyif ve
Matmiratu'l-Ma'drif’in H 1039/1630 yilinda son halini almis niishas1 temel alinarak

yapilmustir.

Mesnevi serh edilirken sarihler eserde yer alan dini ve felsefi bazi hiikiimler
cikarirlar. Ancak bu hiikiimlerin ilmi sahada kiymet bulmasi i¢in ispatlanmasi, belirli
bir kaynaga dayandirilmasi esastir. Serh metninde bu kaynaklarin sadece isimlerinin
zikredilmesi yeterli goriilmeyecegi icin kaynak eserden alintilama ve alintilamaya

iliskin izahat iktiza eder. Ankaravi’yi serh sahasinda basarili kilan hususlardan birisi

53



de hiikiimlerini kaynaklara dayandirarak aciklamasi, alintilamalarla hiikmi
temellendirmesidir. Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin bir hiikmii agiklarken
kullandig1 kaynaklardan aktardigi bazi boliimleri kendi eserine eklememis, bazi

yerlerdeki ifadeleri de kendi istegi dogrultusunda degistirmistir.

[...] seniyyetu’s-sey’ dirsin kacan bir sey’l iki kat eyleseri ve istilah-1 su‘arada
sirden bir cinsdiir ki iki misra‘q bir kafiye iizre ola ve bu ism-i cinsiifi bu kitab-1
muiistetaba ‘alem olmasi evveld nebahet-i san-1 miisemmay1 miis ir olur nitekim
sariin bu kavli bu manaya delalet kilur

Beyt

Ve in tetika’l-ename ve ente minhum

Feinne’l-miske baZu demi’l-gazali

Ve saniyen cemi*-i mevcidat ii mahlikatun esrarini cami® bir kitab oldugi beyan
kilar zira cemiI esyayr Allah tebareke ve Teala zevceyn halk eylemisdiir

(Tanyildiz, 2010:174)

[...] seneytiis-sey ‘e dirken kacan bir seyi iki kat eylesefi ki iki misra“ bir kafiye
lizre ola ve 1sm-i cinsiii bu kitab-1 miistetaba ‘ilim olmasi ola nebahat-i san
miisemmayi1 miis ir olur ve saniyen cemii halayik ve meveudatiii esrarini cami®
bir kitab-1 Kerim oldugunu beyan eyler zira cemi® esyayir Hazret-i Allah zeveeyn

halk eylemisdliir (2a)

Ankaravi, serhinde yararlandigi kaynaklari eser adi ve miellif bilgisi ile
birlikte dogrudan alinti yaparak aktarirken, Seyyid Mehmed Ali ise bazen sadece
kaynagin adini, bazen de yalnizca miellifin ismini zikretmistir. Ankaravi’nin
dogrudan alintilarin1 eserine dahil etmeyen Seyyid Mehmed Ali, daha c¢ok bu
alitilarin yorum ve agiklama kisimlarini aktarmakla yetinmistir. Bu yaklasim, Seyyid
Mehmed Ali’nin Ankaravi’nin serh metodunu takip etmekle birlikte, kendi yorum ve

aciklamalariyla farkli bir islup benimsedigini gostermektedir.

54



Hazret-1 Seyh-i Ekber Halu’'n-Nadeyn serhinde dir ki ve haze’n-nevu
kesemereti’l-cevzi mislen el-leti evcedehe’l-Hakku halfe selaseti hicebin
layetevessalu ileyha illa ba‘de ref5 tilke’l-hicebi Ibn Kusay bu kismi mu‘amma
ve hall-i rumiiz itmege befzetmisdiir yani gah olur Hazret-i Hak canibinden
enbiya ve eviliyaya ma‘na-y1 miicerrede ve ulim-1 gaybiyye ilka olinur anui
istihracinda ve mertebe-yi elfaz u kelimata izhar ve ihracinda hayli te‘ab ve
mesakkat c¢ekerler ve hall-i rumiz-1 mu‘amma itmekde ictihad iderler pes

vahyiin [...] (Tanyildiz, 2010:189)

Seyh-i Ekber Hazretleri bu babda buyurmuslardir pes vahyiin [...] (13a)

Ankaravi Oncelikli olarak Mesnevi’nin bazi boliimlerini serh etmis ve
Simdtu’l-Mikinin, Camiu’l-Ayat, Fatihu’l-Ebyat adli  eserlerini  telif etistir.
Mesnevi'nin tamamina yonelik serh c¢alismalarima ise H 1030/M 1621 yilinda
baslamustir. Ik taslakta, Mesnevi beyitleri bulunmamakta, bu beyitlerin yerleri "mim"
harfi ile isaretlenmistir. Serhin tamamlanmasinin ardindan, beyitler ile agiklamalarin
birlikte okunmasinin zorluk yarattig1 anlasilinca beyitlerin de yer aldig1 yeni bir serh
caligmasia girigilmistir. Bu yeni serh, H 1036/M 1626 yilinda tamamlanmistir.
Osmanli kiiltiir diinyasinda biiyiik ilgi goren bu serh, IV. Murad’in da dikkatini
cekmis ve H 1039/M 1629 yilinda Ankaravi'den, serhin ahsen-i tertib {izere
diizenlenmis bir niishasini hazirlamasi istenmistir. Ankaravi, metne bazi eklemeler
yaparak bu niishayr padisaha sunmustur (Tanyildiz, 2010:139-140). Ankaravi’nin
Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiiratu'l-Ma'arif’e ait bazi niishalarinda, Mesnevi’den
alman Fars¢ca beyitlerin 6nce Tiirkce nesre c¢evrildigi, ardindan serh edildigi
goriilmektedir. Ancak Seyyid Mehmed Ali, genellikle ¢eviri yapmadan dogrudan
serhe gecmistir. Bu durum Seyyid Mehmed Ali’nin Ankaravi’nin serhinin ilk

niishalarindan birini kullanmis olabilecegini diisiindiirmektedir.

Isit bu ney nice sikayet ider sikdyet degiil belki ciidaliklardan olan sergiizestin
hikayet ider ey giis kunende-yi esrar-1 tarikat ve sinevende-yi giiftar-1 hakikat
Hazret-i Mevlana kuddise suruhu evvela bi’snev diyii [...] (Tanyildiz, 2010:202

55



Ey giis kunende-yi esrar-1 tarikat ve ey sinevende-yi giifiar-1 hakikat Hazret-i

Mevlana evvela bi’snev diyii [...] (22a)

Ankaravi, serhinde beyitler arasinda konu biitiinligii oldugu durumlarda bir
onceki beyit ile sonraki beyit arasinda gegis ifadeleri kullanir. Buna karsilik Seyyid
Mehmed Ali, serhinde genellikle bu tiir gecis ifadelerine yer vermemis ve dogrudan

sonraki beyitin serhine gegmistir.

[...] yar olur ve bunlar1 kendii fehmi ile biliir ve afia gore kiyas kilur nitekim
buyururiar
Mesnevi

Her kesi ezzann-1 hod sud yar-1 men [...] (Tanyildiz, 2010:219)

[...]var oluriar
Mesnevi

Her kesi ezzann-1 hod sud yar-1 men [...] (32a)

Sarihler, 6zellikle dini igerikli metinlerde yeri geldik¢e saygi ve dua igeren
"rahmetullahi 'aleyh, Hak Te'ald Kur'dn-i 'Aziminde, kuddise sirruhu, kalellahu
Te'ala, 'aleyhi's-selam, sallalldhu 'aleyhi vessellem, radiyallahu 'anhu" gibi ifadeleri
kullanmaya biiylik ihtimam gosterirler. Bazen bu ifadeler asil metinden bile uzun
olacak sekilde Arapca ve Farsca terkiplerle siislenerek sunulmaktadir. Ankaravi,
serthinde bu ve benzeri ifadeleri eksiksiz kullanmaya gayret gdstermistir. Ancak
Seyyid Mehmed Ali serhinde bu ve benzeri ifadeleri ya hi¢ kullanmamis ya da uzun
terkipler yerine tek kelimeyle, bazen kisaltma harfleri ile kullanmay1 tercih etmistir.
Bu tercihin; sozii kisa tutarak, ozetleyerek serhin 6ziinii kaybetmemek ve akicilig

saglamak amaciyla yapildig1 diigiiniilmektedir.

Ney gibi deriini ma-sivadan hali ve nefehat-1 ilahiyye ile mali olan miirsid-i ali

[--.] (Tanyildiz, 2010:223).

56



Ney gibi deriin1 masivadan hali olan miirsid /... [(36a)

Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin eserindeki bazi ifadeleri daha sade bir dille
yeniden kaleme almistir. Bu degisiklikler, Seyyid Mehmed Ali’nin kendi serhini daha
anlasilir kilma ¢abasini1 yansitmaktadir. Ayrica, bazen Ankaravi’nin kullandigi teknik
terimleri daha bilinen kelimelerle degistirmistir. Bu yaklasim, eserin daha genis bir
okuyucu kitlesi tarafindan anlasilmasini saglamak amaciyla yapilmis olabilir. Bu

duruma Ornek teskil eden baz1 kelimeler sunlardir:

[I13hi - Hiida, makam - mertebe, karar tutmuglar - karar eylemisler, idile - ola,
eder - eyler, Cenab-1 Hak - Hazret-i Cenab-1 Izzet, kun mekun - bunu eyle ve
bunu eyleme, elem ii zahmet - zahmet ve mesakkat, eyleyiip - idiip, Hazret-i
Fahr-1 ‘alem- Hazret-i Nebiyy-i Miikerrem, sikayet kilurlar - sikayet ederler,
tenzil kildukda - tenezzil ettikde, miibtela olmugslar - girifiar olmusiar, kabildiir -
caizdiir, sahih olur - diirtist olur, radiyallahu ‘anhu - kuddise sirruhu, Glemeden
- cthandan, nevyile - cinsiyle, ba‘dehu - andan sonra, ey ahi - ey karindas,
Hazretiifi - Hazret-i Meviananun, fehvasinca - muktezasinca, sa‘adetine ireler -
devletine eriseler, ‘akli yitdiigi -‘akli erdiigi, kavim-1 Yehud - taife-yi Yehiid,
resaltiniiii - habibinii, Hakkila - Rabbaniye ile, tizkar eyler - beyan eyler,
miinkati ola - kesilmis ola, ashab-1 tarikata - ehl-i tarikata, Adem <aleyhi's-
selam - Hazret-i Adem, eyitdi - didi, goniil - dil, husiisda - babda, fehm eyleye -
1drak eyleye, gegtip - giizer idip, i¢iin - Otiiri, dest - el, miimkin - kabil, Hak

Te%la - Hazret-1 Bari, miistagrak kilmisdi - gark eylemisdi... vb

Ankaravi'nin "Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif" isimli eserinin
birinci cildinde, Ozellikle diger ciltlerde ele alinacak konulara sik¢a atifta
bulunulurken bu izahatlarin ileriye ertelendigi belirtilir. Buna karsin Seyyid Mehmed
Ali’nin "Mesnevi-yi Ma'nevi" eserinde bu tiirden atiflara ve gelecek ciltlere yonelik
gondermelere yer verilmez. Ankaravi’nin eserinde ertelenen aciklamalar Seyyid

Mehmed Ali’nin ¢aligmasinda daha 6z bir bigimde ve kisa yorumlarla islenmistir.

57



Yukarida sunulan bilgiler 1s18inda Seyyid Mehmed Ali’nin "Mesnevi-yi
Ma'nevi" serhi, Ankaravi’nin "Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiuratu'l-Ma'arif" eserinin
tam bir kopyasi olmadig1 goriilmektedir. Ciinkii Seyyid Mehmed Ali Ankaravi’nin
metnine eklemeler yapmamis ve orijinal metni genisletmemistir. Dolayisiyla,
"Mesnevi-yi Ma'nevi" muhtasar yani 6zet niteliginde bir eser olarak kabul edilebilir.
Ancak, bu eserin Ankaravi’nin calismalarina dayanan bir kopya olup olmadigi
hakkinda net bir bilgiye ulasilamamaktadir. Ciinkii eser heniiz tam olarak transkribe
edilmemis ve tizerine kapsamli bir akademik ¢aligma yapilmamistir. Bu bilinmezlikler
bir kenar1 birakilarak cevaplanmasi gereken soru sudur: "Seyyid Mehmed Ali hangi
amacla boyle bir eser meydana getirmistir?" Asagida farkli bakis agilariyla bu soruya
muhtelif cevaplar verilmis; Seyyid Mehmed Ali’nin bir intihalci degil, doneminin dini
ve kiiltiirel ihtiyaclarim1 karsilamaya calisan bir sahsiyet olarak goriilmesi geregi

vurgulanmis; bu durum gerekgeleriyle tartisilmistir.

Mesnevi’yi okuyanlar Mevlana’nin sohbetlerine katilarak onun ask diliyle
insanliga yaptig1 hitabi dogrudan deneyimleme arzusu tasir. Mevland’nin Mesnevi
araciligiyla sundugu bu zengin igerik, okurlarin farkli idrak seviyelerine ulasabilmesi
icin detayli serhlerin 6nemini daha da artirir. Dinleyicilerin anlayis seviyeleri farklilik
gosterdiginden Mesnevi'nin derinliklerini kavrayabilmeleri i¢in serhler zaruri hale
gelir (Avsar, 2019:45-46). Seyyid Mehmed Ali, Konya’da mesnevihanlik yaparken ve
Yenikapt Mevlevihanesi’nde seyhlik gorevini iistlenirken (Esrar Dede, 2000:238;
Sahith Ahmed Dede, 2011:338) Ankaravi’nin eserlerini kullanarak Mesnevi iizerine
sohbetler yapmustir. Ciinkii Osmanli mesnevihanlik icazetnameleri Ankaravi serhinin
tahkikine wyulmasi sartiyla verilmistir (Ceyhan, 2004:332). Bu bilgiler 1s1ginda
Seyyid Mehmed Ali’nin mesnevihanlik ve seyhlik gorevini yiiriitiirken
gerceklestirdigi sohbetlerde, her seviyeden dinleyicinin eseri tam anlamiyla idrak
etmesine yardimci olacak sekilde diizenlendigi; hem icazet geregi hem de
Ankaravi’nin eserlerine, onun Mesnevi’yi eksiksiz ve derinlemesine agiklama

yetenegine duydugu saygi nedeniyle tercih ettigi ¢ikarimina ulagilabilecektir.

Tasavvufi geleneklerde her bir silsilenin kendine 6zgii bir usilii ve edebi
bulunur. Bu diizen i¢inde miirsit, yol gosterici bir kilavuz olarak, 6grencisini hakikate
ulagtirmakla yiikiimliidiir. Silsilenin zirvesinde ise Hz. Muhammed yer alir. Mevlevi

sarihler, ustlii koruyup silsileyi devam ettirmek adina kendilerinden 6nceki sarihlerin

58



edebi ile hareket ederler. Bu cer¢evede Seyyid Mehmed Ali’nin Ankaravi’nin
eserlerinden faydalanmasi intihal olarak degil, bu gelenedin bir gere8i olarak
degerlendirilmelidir. Ancak Mesnevi serhleri konusunda intihal tartismalari her zaman
giindemdedir. Ornegin Sener Demirel, Ali Dervis'in "Serh-i Cezire-yi Mesnevi" adl
calismasii, Mehmed Ilmi Dede’nin ayn1 isimli eserinden yapilan alintilar yiiziinden
intihal olarak degerlendirmistir (Sener, 2007:490). Bu baglamda Seyyid Mehmed
Ali’nin Ankaravi’nin metinlerinden yararlanirken eklemeler yapmadigi, bazi ifadeleri
ve igerikleri kisaltmasi sebebiyle eserini muhtasar bir eser olarak ele almak daha

dogru olacaktir.

Seyyid Mehmed Ali’nin, Ankaravi’nin serhinde yer alan bazi ifadeleri
degistirmesi serh metnini yeniden diizenlemesi olarak goriilmemelidir. O, igeriksel
diizenlemelerden ziyade dilsel giincellemeler yapmustir. Tiirk¢ede zaman iginde
gerceklesen degisiklikler Mesnevi’nin yeniden terclime edilmesi veya serh edilmesi
geregini ortaya koymustur. Ozellikle, Ankaravi’nin serhini tamamlamasindan Seyyid
Mehmed Ali’nin eserini kaleme almasimna kadar gegen 150 yillik siirede dilsel
degisimlerin olabilecegini ve bu degisimlerin esere yansitilmasinin zorunlu hale
geldigini gostermektedir. Bu baglamda Seyyid Mehmed Ali’nin yapmis oldugu
degisiklikler, eserin daha giincel bir dilde sunulmasini saglamak amaci tagimig
olabilir. Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’den Ozetleyerek hazirladigi Mesnevi serhini
bu kiigiik degisikliklerle yasadigi bolgenin ve doneminin dil ve anlayisina uygun hale

getirmeye calismistir.

Insan varliginin maddi (madde) ve manevi (mana) iki boyutu vardir. Maddi
boyut somut ve bilinen yoOnlerini temsil ederken manevi boyut mana yoniini,
bilinmezliklerle oriili gayba ait yoniinii temsil etmektedir. Insanlar, hayatta
kalabilmek i¢in madde yonii olan bedenlerini besleyip saglikli tuttuklart gibi ruhlarini
da beslemek ve manevi yonlerini gelistirmek i¢in ¢aba gdsterirler. Bu manevi ¢aba
bircok kiginin tarikatlara yonelmesine yol agar. Zira bu tarikatlar hem manevi bir
aidiyet hissi hem de ruhsal bir doyum saglar. Mevlevilik, bu tarikatlarin i¢inde 6zel
bir yere sahiptir. Kendine has evrensel mesajlar1 ve derin bir usll ile edebi
bulunmaktadir. Mevlevilikte Mevland’nin eseri Mesnevi yol gosterici bir kilavuz
olarak kabul edilir. Mesnevi, Mevlana’nin diisiincelerini anlamak ve onun tasavvuf

yolculuguna ¢ikmak isteyenler i¢in baslangi¢ noktasidir. Bu yolculuk tasavvufun

59



"seyr U stlik" olarak adlandirdig: bir siireci kapsar. Bu siirecte insanlar en kisa yoldan
manevi menzile ulasmayi arzularlar. Ancak omiir kisa, seyr ii siilik yolu ¢etin ve sabir
nakistir. Hayatin karmagsikligi, bilinmezligi ve yogunlugu bu yolu daha da
zorlagtirabilir. Bu nedenle tasavvuf yolcular1 nefislerini terbiye etme ve ruhani
olgunluga ulagma siirecinde rehberlere ve isaretlere ihtiya¢ duyar. Mevlana, bu yolda
sevilen bir rehberdir ve Mesnevi de sik bagvurulan bir kaynaktir. Mesnevi'nin serhleri
bu manevi yolculukta 6nemli bir yere sahiptir. Ciinkii serhler Mesnevi’nin derin
anlamlarin1 agiklar ve okuyucularin daha iyi anlamasina yardimci olur. Seyyid
Mehmet Ali’nin yazdigr Mesnevi-yi Ma'nevi, bu tiir bir eserdir ve Ankaravi’nin
eserlerinden faydalanarak hazirlanmistir. Ancak Seyyid Mehmet Ali, Ankaravi’nin
metinlerini yalnizca takip etmekle kalmamis, onlari kendi yorumuyla kisaltarak ve
bazen degisiklikler yaparak daha anlasilabilir hale getirmistir. Bu, onun eserini

manevi yolculuga ¢ikmis olanlar i¢in pratik ve anlasilir bir rehber yapar.

Yazilmis tim tasavvufi eserler gelenek igerisindeki alimlerce kamunun mal
olarak kabul goriir. Bu eserlerin muhteviyatin1 ihtiyaca gore kullanmakta bir beis
goriilmez. Ciinkii bunlar menzile gidilen yolda alinmis kiymetli mesafelerdir.
Tasavvufi eseri kaleme alan alim ve fikriyati ne kadar genis bir kitle tarafindan kabul
gormiigse de sozii o derece kiymetli olmaktadir. S6z sdyleyeni yliceltir; sdylenen,
sOyleyenin itibarinca biiylik ve kiymetlidir. Tasavvuf geleneginde miirsidin
rehberliginde yapilan manevi yolculuklarda zincirin iist halkalarindaki alimlerin
sozlerine de bu nedenle biiyiik 6nem verilir. "Keldm-1 kibdr, kibdr-1 keldmest."'®
deyisi biiyiiklerin sozlerindeki Rabbani tesire duyulan inanistandir. Bu anlayista
biiyiiklerin sozlerine duyulan sayginin yani sira sozleri eksik veya yanlis aktarmamak
da 6nemli bir hassasiyettir. Mevlana gibi derin bir mutasavvifin eserini serh ederken
dogru ve isabetli yorumlar yapmak, hiikiimler ¢ikarmak sarihler igin biiyiik bir
sorumluluktur. Bu sebeple daha once yazilmis bir Mesnevi serhinden alinti yapmak
veya Ozetlemek alintiy1 veya 6zeti yapan kisiyi kiiciiltmez, aksine bu tiir bir yaklasim
eserin anlasilmasina ve yayilmasina hizmet eder. Bu baglamda Seyyid Mehmed
Ali’nin Ankaravi’nin serhini 6zetlemesi, onun tarafindan tercih edilen ve takdir edilen

bir serh aktarim yontemi olarak kabul edilebilir.

'® Biiyiiklerin s6zleri, s6zlerin biiyiikleridir.

60



Islam tasavvufunda Hakk’a ulasmak igin cesitli yollar mevcuttur. Bunlarmn her
biri Kur'dn’1 derinlemesine anlama, mana denizinde bir olma ve fenafillah (Allah’ta
fani olma) mertebesi hedeflerini paylasir. Her bir dervis, seyr i sulik siirecinde
kendine 6zgii bir yol izler ancak nihai amag hep ayni kutsal menzilde birlesmektir. Bu
baglamda Seyyid Mehmed Ali’nin Ankaravi’nin yolunu takip etmesi ve bu tercihinin
Mesnevi-yi Ma’nevi’nin yazimma ilham kaynagt olmasi olduk¢a anlamhdir.
Ankaravi’nin derinlemesine yorumlarindan faydalanan Seyyid Mehmed Ali kendi
yolculugunda bu rehberligi kullanmis ve Mesnevi'nin anlagilmasina katkida

bulunacak sekilde eserini olusturmustur.

1.2.1. Mesnevi-yi Ma'nevi ve Niishalar

Mesnevi-yi Ma'nevi eldeki tek kayitli niishasi 2780 kayit numarasi ile
Siileymaniye Kiitiiphanesi Yazma Bagislar Kitapliginda yer almaktadir. Eserin

glinlimiize kadar tespiti yapilmis bagka bir niishas1 yoktur.

1.2.2. Mesnevi-yi Ma'nevi’nin imla ve Dil Hususiyetleri

Mesnevi-yi Ma'nevi sade bir Osmanli Tiirkgesi ile yazilmistir. Eserde anlam
derinligi olan beyitler agiklanmis, ihtiyaca gore bazi beyitlerdeki 6zel anlam tasiyan
kelimeler tek tek ele alinmistir. Anlami kolay tespit edilen beyitler ise sade bir
Tiirk¢eyle Farscadan terciime edilmistir. Ancak bazi boliimler tasavvuf erbabinin
anlayisina birakilmis gibidir. Serh edilen eser Mevlana gibi biiyiik bir alimin kaleme
aldig1 bir metindir. Siir onun i¢in mandyi, hakikati sirlamak i¢in bir aragtir. Sirra
herkes vakif olursa sir olmaktan ¢ikar. Siir, sirrin goniil aynasini parlatmis kdmil insan
icin zuhur etme aracidir. Mevlana’ya gore siir mutasavvifin kerametidir. Zira
"Keramet var ise gsiirimizdendir." demektedir (Avsar, 2019:184-185). Dolayisiyla,

Mevlana’y1 takip eden alimlerin, her sirr agikca ortaya dokmesi beklenemez.

Ankaravi’ye gore miifred mana i¢in vaz' olunmus keldm ya da kelime,
insanin ya da miitekellimin telaffuz ettigi lafizdir. “Kisinin kendisi kelamina

gizlenmistir.” hadisi geregince, lisan/dil insanin terciimanidir. “Ancak bazen kusun

61



yuvasindan ugmasi gibi, mana da vaz' olundugu lafizdan ugarak ya da tecrid olarak
istidre, kinaye, tesbih ve mecaz gibi ¢esitli s6z sanatlarina biiriiniir. Ankaravi’nin

diiz bir anlatimla anlatmasi beklenilemez (Ceyhan, 2007:128).

Ismail Rusthi-yi Ankaravi’nin Mesnevi serhi, Anadolu sahasinda Mesnevi’nin
tamamina yapilan ti¢lincii ve Tiirkce eserler i¢inde ikinci tam serh 6zelligini tasir. Bu
ozelligi ile Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif’in muhtasar1 olarak kabul
ettigimiz Mesnevi-yi Ma'nevi Anadolu Tirkgesi ile uyumlu bir dil kullanmaktadir.
Eserin dilinin sade, duru bir Osmanli Tiirk¢esi olarak kabul edilmesinde temel
gostergelerden biri de halk soOyleyislerine, deyimlere sik yer vermesinden
kaynaklanmaktadir. Seyyid Mehmed Ali’nin Ankaravi’nin serhinden bazi1 kelimeleri

degistirerek 6zetlemesi, eserin dilini halk sdyleyisine daha yakin bir hale getirmistir.

1.2.3. Mesnevi-yi Ma'nevi’nin Serh Metodu

Mesnevi-yi Ma'nevi, Ismail Rusfihi-yi Ankaravi’nin eserinin bir muhtasari
olarak degerlendirildigi i¢in dncelikle Ankaravi’nin serh metotlar ve ustlleri lizerinde
durmak ve bu c¢ercevede Mesnevi-yi Ma’nevi’yi degerlendirmek daha yerinde
olacaktir. Ankaravi, Mesnevi lizerine derinlemesine caligmalar yapmis ve eserin
tamamina Tiirkce serh yazmis bir alimdir. Eserinde beyitlerin detayli analizlerini
sunarak Mesnevi'nin zengin icerigini ve tasavvufi boyutlarmi aciklamistir. Bu
yaklagimi onun Mesnevi'’yi serh etme bi¢imini ve Mesnevi'nin ogretilerini okuyucuya
aktarma yoOntemini belirlemistir. Ankaravi’nin bu detayli ve kapsamli c¢alismasi
Seyyid Mehmed Ali tarafindan Mesnevi-yi Ma’nevi’de daha muhtasar bir sekilde ele
alinmistir. Bu durum Ankaravi’nin ustllerine ve metodolojisine dair genel bir
degerlendirme yapilmasini gerekli kilar. Bu degerlendirmeden sonra Seyyid Mehmed
Ali’nin eserinin, Ankaravi’nin calismalarindan ne sekilde faydalandigi ve onun
metotlarii1 nasil uyguladigi veya uygulamadigi daha net bir sekilde ortaya

konulabilir.

Ankaravi’ye gore metin serhi, edebl bir metnin katmanlarini derinlemesine
arastirarak icinde gizlenen dogrular1 ve gercgekleri kesfetmek ve bunlar1 giin yiiziine

cikarmak siirecidir. Eger varlik, degismez bir hakikat olarak goriiliiyorsa ve bu

62



hakikat varligin bir tecellisiyse, bu hakikatin kesfedilmesi ve aydinlatilmasi esastir
(Ceyhan, 2005:306). Dolayisiyla, bu tiir bir hakikatin kesfedilmesi ve aydinlatilmasi
temel bir gorevdir. Bu baglamda Ankaravi, serh siirecini metin icerisinde var olan
ama goriinmeyen derin anlamlari, 6ziinii ve esasi ortaya c¢ikarma gabasi olarak

tanimlar.

Ankaravi, serh gelenegine kapsamli ve yenilik¢i bir bakis agis1 getirmistir.
Cesitli disiplinleri kapsayacak sekilde serhi daha genis bir yelpazede ele almistir.
Ozellikle Ibn’iil-Arabi’nin fikirlerini rehber edinerek Mesnevi’yi yorumlamayi tercih
etmistir (Tanyildiz, 2010:ii1). Ayrica, kelimelerin derin anlamlarini anlayabilmek icin
ilm1 alanin tiim imkanlarmi kullanmistir. Bu, onun cesitli bilgi dallarina olan
hakimiyetini ve bu bilgileri serh silirecinde etkin bir sekilde kullanma becerisini

gostermektedir.

Ankaravi’nin serh metotlari, genis bir zaman dilimi boyunca gelisim
gostermistir. Bu nedenle farkli donemlerinde ¢esitlilik gosteren yaklasimlar
benimsemistir. Baslangigta Mesnevi’nin Arapca mukaddimesini Tiirk¢eye ¢evirmis ve
daha sonra beyitleri ekleyerek metni yeniden diizenlemistir. Bu siire¢, Oncelikle
taslaklarin hazirlanmasi ve sonrasinda bu taslaklarin detaylandirilmast seklinde
ilerlemistir. Tanyildiz calismasinda, Ankaravi’nin bu serh metodolojisini iic ana

kategori altinda incelemis ve degerlendirmistir.

Mesnevi metni baglaminda Ankaravi’nin serh yontemini ii¢ kategoride
degerlendirmek dogru olacaktir. S6z gelimi ilk te'liflerinden olan Mesnevi dibacesi
serhi olan Simatu'l-Mikinin'deki gramer agirlikli serh yontemi, ilk onsekiz beyit
serhi olan Fatihu'l-Ebyét'taki mufassal serhe veya eserin kimi kisimlarinda goriilen
miicmel serhe (yer yer sadece terclime) gore farklilik arz etmektedir (Tanyildiz,

2010:64).

Bu kategoriler, Ankaravi’nin eseri nasil ele aldigini ve farklt donemlerde hangi
tekniklerin tercih edildigini ortaya koymaktadir. Bu yontemler, Ankaravi’nin

eserlerinin hem icerigini hem de formunu sekillendiren temel unsurlardir.

63



Mesnevi'nin her beyitinde farkli anlam yogunluklar1 bulunmaktadir. Bu da
serh metninin uzunlugunu degistirmektedir. Ozellikle Mesnevi’de yer alan hikayelerin
girig ve gelisme boliimleri, sonu¢ ve hilkkme baglanan bdliime gore daha kisa serh
edilmistir. Ayrica Mesnevi'nin ilk on sekiz beyiti, Mevlana’nin kendi kaleminden
ciktig1 i¢in daha detayli olarak ele alinmistir. Ancak eserin diger beyitleri, anlam
yogunluklarina gore farkli ayrinti katmanlarinda serh edilmistir. Sarihin, beyitte yer
alan kavramlara hakimiyeti ve bu kavramlar ¢ozerek hiikiim ¢ikarma yetenegi, serh
metninin uzunlugunu ve derinligini belirleyen ana faktordiir. Sarih, mefhumu
cozerken veya agiklarken yanlis yorumlari diizeltmek, siipheleri gidermek ve
eksiklikleri tamamlamak i¢in detayli izahatlar sunar. Mesnevi-yi Ma 'nevi’de bu
aciklamalar okuyucuya dogrudan hitap ederken Ankaravi’nin serhlerinde ise daha
kesin ve kendinden emin bir yaklagim sergilenir. Bu farkliliklar, her iki sarihin metne

ve igerik ¢oziimlemesine olan yaklasimlarini yansitir.

Mesnevi-yi Ma'nevi serhinde sadece dini ilimlerin kurallarina degil, ayni
zamanda dil bilgisi ve beldgat gibi konulara da yer verilmektedir. Bu eserde,
beyitlerin anlamsal boyutlar1 detayli bir sekilde incelenirken kelime sec¢imlerinin
Arapca ve Farsca’daki telaffuzlari ile baglamda kazandiklar1 anlamlar da ele alinir.
Eser, bu detaylar1 agiklamakta 6zen gosterir. Ancak Ankaravi’'nin serhinde kelimenin
kokenine ve etimolojisine odaklanmaktan ziyade, Mesnevi’nin kendi baglami
icerisindeki anlamsal derinlikler ve zenginlikler 6n plana ¢ikarilir. Bu durum Seyyid
Mehmed Ali’nin hitap ettigi kitleyi goz Oniinde tutarak daha agiklayici bir tavirla
Ankaravi’nin serhini Ozetlegi iddiasim1 dogurur. Zira Mecmii'atu'l-Letayif ve
Matmiratu'l-Ma'drif’in IV. Murad'in talebi ile son seklini aldigi diisiiniildiiglinde,

Ankaravi’nin serhinin hitap ettigi kitlenin farkli oldugu tahmin edilecektir.

Sistematik bir yap1 icinde fikri planda yazilan ilmi bir eserin basliklarini
sadece boliimler arasi ayirici unsurlar olarak gérmek hatali olacaktir. Baslik, metin
igerisinde anlatilan konunun sinirlarinin en dar alanda ¢izilmis halidir ve metin
konusu veya temasini bilinyesinde barindirir. Mesnevi’'deki basliklar da metin
icerisinde sadece boliimleri ayirmakla kalmaz. Basliklar ayn1 zamanda iizerine kurulu
olduklar1 fikirlerin temelini ve hikayelerin yap1 taslarmi olusturur. Bu 6nemli rolil
nedeniyle Ankaravi, serh calismalarinda Mesnevi'nin bagliklarin1 detaylica ele alir.

Bazi basliklar1 Farscadan sadece terciime ederken bazilarini daha derinlemesine

64



inceleyerek ayrintili bir serh sunar. Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi
eserinde de benzer bir yaklasim goriiliir. O da basliklarin serhine 6nemli bir yer
vermistir. Bu yaklasim, basliklarin metin igerisindeki anahtar islevini vurgulamakta

ve Mesnevi’nin daha iyi anlasilmasina 6nemli 6l¢iide katkida bulunmaktadir.

Klasik serh geleneginde genellikle metnin 6nce terclimesi yapilir, sonra kelime
kelime analizine gecilir ve son bdliimde metnin genel bir yorumu yapilir. Ortaya
c¢ikan hiikkmiin desteklenmesi i¢in ise -varsa- deliller ve ispatlara yer verilir. Ankaravi
de bu usile genel olarak bagh kalmis, ¢cogunlukla beyitleri sunduktan sonra gerekli
gordiigii yerlerde kelimeleri ¢esitli disiplinler yardimiyla agiklamis ve ardindan
yorumlamistir. Baz1 boliimlerde ise aciklamalar1 6ne alip sonrasinda beyiti sunmus ve
yorumlamistir. Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma nevi’sinde ise Ankaravi’nin
serhinde bulunan oOn bilgilendirmeler, ayet, hadis ve ilmi goriislere dayanan
almtilamalar yer almadigi goriilmektedir. Bu eksiklikler, Seyyid Mehmed Ali’nin
kullandig1 Ankaravi serh niishasinin 6zelliklerinden ya da muhtasar bir serh yazma

tercihiden kaynaklaniyor olabilir.

Osmanli Tiirkgesi lizerinde Arap ve Fars dilinin baskin etkisi agikca goriilse bu
iki dilin imla yoniinden aralarinda biiylik farkliliklar vardir. Arapca veya Farsga
kokenli bir kelimenin Tiirkgede tam olarak ayni anlami tagimayabilecegi bilinir. Bu
nedenle sarihler, Mesnevi gibi eserlerde yer alan kelimelerin anlamini, Ozellikle
Farsca dil bilgisi kurallar1 g¢ercevesinde aciklamalar ve degerlendirmeleri gerekir.
Mesnevi-yi Ma’nevi’de Ankaravi’nin genel iislubuna uygun, kelimelerin kdkenine

bagl olarak Tiirk¢enin dil bilgisi kurallar gozetilerek incelenmistir.

Serh siirecinde sadece mevcut metinle siirli kalmamak, konunun gerektirdigi
derinlemesine anlama ve agiklamaya ulagmak icin dis kaynaklardan da yararlanmak
esastir. Mesnevi beyitlerinin serhi esnasinda dayanak olarak getirilen kimi ibare ve
kavramlarin da serh edilmesi seklinde degerlendirilir (Kili¢ ve Tanyildiz, 2013:222).
Bu, serh edilen metnin daha kapsamli bir sekilde anlasilmasini saglar ve anlatimi
giiclendirir. Bu tlirden eklemeler "yardimci serh" olarak adlandirilir ve sarihin temel
metin {lizerindeki yorumlarma ek olarak daha genis bir bilgi ve bakis agisi sunar.
Ankaravi, serhe dayanak olarak getirilen ifadelerin bazi kavramlari, ana gserhe

yardimct olmasi igin, yardimct serh yontemi ile ayrica agiklanir (Tanyildiz,

65



2007:140). Mesnevi-yi Manevi’de de bu tiir yardimci serhler mevcuttur. Bu eklemeler

metnin daha iyi anlagilmasina katkida bulunur.

Mesnevi, hem ilmi hem de edebi bir nitelik tagir. Manzum sekilde olmasi
sanatli sOyleyisin yani sira ahenk, aruz ve kafiye gibi edebi 6zellikler gerektirir. Bu
sanatsal sOyleyis 6zelligi s6z diziminin giindelik konusma dilinden farklilagmasina
neden olur. Bu ylizden bazi sarihler, Mesnevi’nin derin anlamlarim1 daha iyi
vurgulayabilmek icin orijinal metinde bazi dil bilgisi ve s6z dizimi degisiklikleri
yapmaktadir. Mesnevi-yi Ma’nevi’de de bu tiir dilbilgisi ve s6z dizimi degisiklikleri

yapildig1 goriilmektedir. Bu durum eserin anlamini daha erisilebilir kilmay1 amagclar.

Serh c¢aligsmasi, bir metni uzatarak veya ayrintilandirarak agiklamaktan ziyade,
mananin bilinmezliklerini somutlastirarak herkesin anlayabilecegi bir bigimde ortaya
koymaktir. Serh, mana denizindeki gizemleri sedefin i¢indeki inci gibi giin yiiziine
cikarmak i¢in mandyr ve Ozdeki fikri basitlestirme yoludur. Mesnevi, Kur'dn-i
Kerim’in bir tiir yorumu veya agiklamasidir. Mevlana, eseri ile Kur'dn’in manasini

daha erisilebilir bir seviyeye tasimis, Mesnevi'yi serh edenler ise bu manay1 daha da

somutlagtirmayi, yani daha yiizeye ¢ikarmay1 hedeflemislerdir (Avsar, 2019:211).

1.2.4. Mesnevi-yi Ma'nevi’de Kullanilan Kaynaklar

Mesnevi serhlerinde izlenen genel yaklasim, sarihin ¢6zdiigi methumlan ve
fikirleri saglam kaynaklara dayandirma zorunlulugudur. Bu siiregte Kur'an-1 Kerim ve
hadis kitaplar1 basta olmak iizere diger ilm1 metinler ve irfan sahibi alimlerin eserleri
de degerlendirilir. Bu serh hassasiyetidir. Mesnevi-yi Ma 'nevi’de kullanilan kaynaklar
ekseriya klasik Islam literatiiriine ait eserler, tasavvuf alimlerinin yazdig risaleler ve

yorumlar bulunmaktadir. Mesnevi-yi Ma’nevi’de kullanilan kaynaklar sunlardir:

66



1.24.1. Ayet(ler):

Mesnevi’nin beyitlerinde bir ayete atifta bulunulmussa veya serhte bir ayetin
tefsirinden yararlanilacaksa bu husus ara agiklamlarla belirtilmistir. Burada dikkat
ceken bir hususu dile getirmek gerekir. Mesnevi-yi Ma’nevi’de sadece Aayetin
terciimesi ile yetinilmemis, ayetin serhinden de yararlanilmistir. Ancak Mesnevi-yi
Ma'nevi'de atif ya da iktibas yapilan ayetlerin sayist Mecmii'atu'l-Letayif ve
Matmiuratu'l-Ma'arif'e gore daha azdir. Ayrica serhler daha kisa ve 6zet olarak yer

almaktadir.

[...] kalellahu Te%4la ve lenebluvennckum hatta nalemu’l-mucahidine minkum
ve’s-sabirine’’ sabir ii miicahid Glem-i ervahda iken dapi Hazret-1 Hudanun
ma‘lamuyd ve lakin sabr u cihad ile ibtila olmmamuisiar idi pes ol ‘Glemde sabir
i miicahid mertebesin bulmadilar 3 bu 4lem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u
miicahede idip miicahede ile ihtiyar olmayinca pes bu dleme geldiler ve

miicahede idiip miicahid oldilar (369a)

kali eya Miisa imma en ve imma en nekiine (6) evvele men elkd”’ sahirleriii ya
Misa imma en tulki ‘asake diyii Misay: takdim eylemeleri ta‘zim i terkim
ma‘nasin ifade ider ve amma en nekiine evvele men elka dimeleri ferman

seniindiir dimegi is ‘ar ider (388b)

Kur’andan mindyetin ev nunsihd dyetni girii oku Sure-yi Bakarada olan ayete
1saretdiir manensah mindyetin ev nunsih@’ bu dyetiii sebeb-i niiziili budur ki

[...1(399b)

Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arifinde sikga tefsir
kaynaklarmin ve miifessirlerin isimlerine yer verilmistir. Seyyid Mehmed Ali’nin
Mesnevi-yi Ma’nevi’sinde de tefsir kitaplar1 ve miifessirlerin isimleri bahsedilmistir.
Ancak bunlarin sayis1 Ankaravi’nin eserine gore daha azdir. Bu tefsir kitaplar1 ve

miifessirlerden bazilar1 sunlardir: Fahreddin-i Razi-Tefsir-i Kebir, Ebu'l-leys,

¥ “"Andolsun ki i¢inizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklayincaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

20 Sihirbazlar, "Ey Musa 6nce sen mi atarsin, yoksa biz mi atalim?" (Taha, 65)

I "Bir ayeti nesh eder veya unutturursak..." (Bakara, 106)

67



Medarik, Bagavi-Me'alimii't-Tenzil, Kazi, Ebu's-su'0d, Tefsir-i Kasani, Kessaf,
Mecma'u'l-Beyan, Seyhzade-Haygiye-yi Beyzavi, Teysir, Tefsir-i Beyzdvi vb

1.2.4.2. Liigatler:

Metin serh edilirken kelime anlamlarindaki ihtilaflarin acikliga kavusturulmasi
amaciyla cesitli liigatlerden yararlanilmistir. Mesnevi-yi Ma nevi’de, dzellikle kelime
anlamindaki farkliliklar1 belirlemek ve bu ihtilaflar1 delillendirmek i¢in Lugat-i
Hezile, Lugdt-i Halimi gibi liigatlerin isimleri zikredilmistir. Bu liigatlerden alinan

bilgiler, serh metninde dile getirilen ihtiyaglara uygun agiklamalarla desteklenmistir.

1.2.4.3. Hadisler:

Mesnevi-yi  Ma'nevi’de Dbeyitler serh edilirken hadislerden siklikla
yararlanilmistir. Hadisler, baz1 durumlarda detayli bir sekilde serh edilirken bazen
dogrudan Tirkgeye cevrilerek verilmis, herhangi bir agiklama verilmemistir. Bazi

durumlarda ise Arapga orijinalleri verilmeden direkt Tiirk¢e olarak sunulmustur.

kema kale ‘aleyhisselam bihasebi’mri’ imrin mine’s-serri en yusara ileyhi bi’l-
esabiq fi’d-dini ev fi’d-dunya illd men ‘asimehullihu ‘an ebi Hureyre radiyallahu
nha’” nitekim séhretden ve habs-i tenden necat bulmak babinda bu kissayi

takrir iderler ta kim hisse alalar (375b)

kema kale ‘aleyhisselam itteku firdsete’l-mu’minu feinnehu yenzuru binirillahi
feinnehum cevasisi’l- kulibi yedpuline kulibe’n-nas ve yubricine’l-havatira
ve’l-vesvase feiza calestumithum fecalisuihum bissidki ve’l-ihlasi revahe'l-

meselliim ve'l-benihart” (399a)

> "Ebu Hureyre (ra) rivayet eder ki: Hz. Peygamber, dini ve diinyevi meselelerde Allah’in
giinahsiz kildiklar1 disindakilerden korkarim, demistir."

» Resilullah (sav), "Miiminin ferasetinden sakinin. Ciinkii o, Alldh’in nuruyla bakar.
Gergekten de onlar, insanlarin kalplerine girebilecek kadar ihlaslidir. Onlar vesvese ve hileleri

68



kema kale ‘aleyhisselam yebasu’n-nasu ‘aldmamate ‘aleyhi ve kale

aleyhisselim temitiine tusine ve tuhsariine kema temiti (404a)

Hazret-1 Nebiyy-i Miikerrem aleyhisselam didi ki ey ceri vii dilir olan talib
zinhar bir matlibla ceng Ui cidal ii niza“ eyleme yaai ey talib mertebesinde olan
miibtedi murad mertebesine na’il olan kamiller ile inad u muhalefet eyleme ki

seniif haliii anlaruni haline befizemez (386b)

Mesnevi-yi Ma’nevi’de kullanilan hadislerin bir kisminin kaynaklar1 agikca
belirtilmisken bazilarinin kaynagi belirtilmemistir. Sikca atif yapilan hadis kaynaklari
ve raviler sunlardir: Miislim, Buhari, Mesdbih, Mesdarik, Suyuti-Cami'u's-Sagir,
Tirmizi, EbG David, Ahmed bin Hanbel, Cami'-i Hdatib, Mecma'u'l-Beydn, Taberani,
Ebl Nu'aym. Bu kaynaklar, eserdeki hadis alintilarinin genis bir yelpazede temsil
edilmesini ve daha ¢ok sayida okuyucuya ulagsmasini saglamakta, ayrica serhin

giivenirligini artirmaktadir.

1.2.4.4. Peygamberler Tarihi ve Islim Tarihinden Ornekler:

Mesnevi serhlerinde Islam tarihi iizerine yazilmis eserlere sik¢a miiracaat
edilir. Bu tiir eserler, Mesnevi'nin tarihi ve kiiltiirel baglamin1 daha iyi anlamak icin
kullanilmaktadir. Mesnevi-yi Ma’nevi’de de tarih ve peygamberlerin hayatlarina dair
onemli bilgiler sunan siyer kaynaklar1 yer almaktadir. Bu kaynaklar sunlardir: Mir
Hand-Ravzatu's-Safd, Tarih-i Ibn Hallikani, Mendkib-1 Mevldnd, ibn Kesir - El-
Bidaye ve'n-Nihaye fi't-Tarih.

reddedip maglup ettikten sonra dogrulukla ve igtenlikle zaferin 6rnegi ve gaba gosterenlerin
sembolii olurlar."
** Resilullah (sav) dedi ki: "Nasil yasarsaniz Oyle Oliirsiiniiz. Nasil oliirseniz Gyle
hasrolunursunuz."

69



1.2.4.5. Mevlana’mn Diger Eserlerinden Ornekler:

Mesnevi-yi Ma’nevi’de, Mevlana’nin diger eserlerinden de yararlanilmistir;
ancak genellikle bu eserlerin isimleri zikredilmeden yapilmistir. Bunun yerine belirli
bir beyit veya soziin Mevlana’ya ait olduguna dair agik bir atifla kullanilmistir. Bu
kullanom sekli Mevlana’nin diger eserleri ve goriisleri arasindaki baglantiy
pekistirirken okuyucunun nazarinda serhin giivenilirligini artiracak bir tutum olarak

degerlendirilebilir.

Hazret-1 Mevlana kuddise sirrehii aniii i¢ciin bisnev emrederler ki istima‘ iden
ahir nutka geltir ve hayru ’n-nas mertebesin bulur (22a)

Beyt

Dan ki evvel sem* bayed nutkra

Suy-1 mantik ezreh-1 sem  ender a

Hazret-i Meviananuii menakiblarinda irad olunmugsdur ki /... ] (33a)

Hazret-1 Mevilani kuddise sirruhu beginci cildde bir hikaye irad idiip buyururiar

ki[..] (40b)

1.2.4.6. Dini - Tasavvufi Kaynaklar:

Mesnevi'nin kaynaklart yalnizca Kur'an-1 Kerim ve hadislerle sinirl degildir.
Dinl ve tasavvufi eserler de sarihler i¢cin Onemli kaynaklardir. Mesnevi'nin
serhlerinde, Mevlana’dan onceki ve sonraki donemlerde yasamis pek cok Islam
aliminin eserlerine bagvurulmustur. Bu alimler arasinda Mevlana’dan 6nce yasamis
olanlar kadar, onun diisiincelerini ele alan sonraki donem alimleri de bulunmaktadir.
Bu alimler arasinda Sem'i, Surtri, Attar, Sultin Veled, Sadruddin-i Konevi, ibnii’l-
Arabi, Stiheyli gibi isimler yer alir. Mesnevi-yi Ma’nevi'nin tasavvufl yoOniine
kaynaklik eden eserler Serh-i Mesneviler, Mantiku't-Tayr, Ibtidindme ve Serh-i

Esmd-y1 Hiisna’dir. Kelam alaninda Serh-i Mevdakif, Serh-i Akayid; ser'l konularda

70



Gazzali’nin ihyci 's1, Serh-i Ser', Miskdtu'l-Envar, Tenviri'l-Mesdbih’1; fikhi konularda
Ebu'l-Fazl, Ebt Hanife’nin Fikh-1 Ekber, Hidayet, Sadru's-Seri'a Seyyid Mehmed Ali

tarafindan siklikla referans alinmistir.

1.2.4.7. Muhyiddin Ibnii’l-Arabi ve Eserlerinden Ornekler:

Ankaravi, Mesnevi serhinde Muhyiddin Ibn’iil-Arabi’nin fikirlerini siklikla
referans alir. Iki biiyiikk mutasavvif Mevlana ve Muhyiddin Ibn’iil-Arabi arasindaki
diisiince baglantilar1 ve farkliliklar1 detaylandirarak bu iki diisiince akiminin
etkilesimini incelemistir. Bu siirecte Ankaravi, her iki diisiiniiriin eserlerinden alintilar

yaparak, onlarin tasavvufl anlayislarinin karsilastirmali bir analizini sunmustur.

Ankaravi, teorik ¢alismalarinda Ibn’iil-Arabi’ye 6zel bir ilgi gdstermistir.
Serhinde siklikla Ibn’iil-Arabi’nin diisiincelerine yer vermistir. Ankaravi’nin bu
tercihi, Ibn’iil-Arabi’nin basta Fusisu'l-Hikem ve Futiihdt-1 Mekkiye olmak iizere
cesitli eserlerinden dogrudan ya da dolayl olarak alintilar yaparak gostermektedir
(Tanyildiz, 2010:89). Mesnevi-yi Ma'nevi de Ankaravi’nin Mesnevi serhinin bu
onemli yoniinii devam ettirerek Ibn’iil-Arabi’nin teorik gergevesine atifta bulunmus

ve onun eserlerini yorumlamayi tercih etmistir.

[...] Hazret-1 mahbuib-1 hakikiden gayriyi anui dil ve didesinde br’l-kiilliyye fani
ve zayil olur nitekim Hazret-i Seyh-i Ekber dahi Fiitihatda buyurmuslardur
(36b)

[...] ve Seyh-i Ekber Hazretleri bu babda buyurmusiardur pes vahyiin bila efir

olan Hazret-i Mesnevi daju iki nev*iizere olur (13a)

1.2.5. Diger Inamslar, Felsefeler

Mesnevi-yi Ma'nevi, Ankaravi’'nin serhinin muhtasar bir sekli olarak, temelde

Ankaravi’nin goriislerini yansitmaktadir. Ankaravi, kendi serhinde genis bir

71



perspektifle ele aldigi, felsefi yoruma agik beyitlerde farkli dini ve felsefi goriislerden
bahsetmekten kaginmamistir. Serhinde, Sofestaiyye, Cebriyye, Dehriyye, Tabi'iyye,
Kaderiyye/Mu'tezile/Seneviyye, Ehl-i Stinnet ve'l-Cema'at, Uveysiler,
Basriyylin/KiafiyyQ gibi farkli akimlarin temsilcilerinin diisiincelerini elestirel bir
bakis agisiyla degerlendirirken yeri geldiginde kendi sahsi yorumlarini da eklemistir
(Tanyildiz, 2010:95-100). Ancak Mesnevi-yi Ma’nevi’de Ankaravi’'nin ele aldig1 bu
cesitliligin sadece belirli kisimlar1 alinmig, bazilart ise 6zet olarak sunulmustur. Bu

durum, serhin muhtasar niteligini pekistiren bir 6zellik olarak dikkat ¢eker.

1.2.6. Mesnevi-yi Ma’nevi’deki Kiiltiirel, Folklorik ve Diger Unsurlar

Mesnevi; insan1 sadece manevi ve felsefi agilardan degil, ayn1 zamanda bir
biitiin olarak ele alarak dis etkenlerin i¢sel doniisiimler {izerindeki etkilerini de inceler.
Bu, modern psikolojinin ¢evresel faktorlerin insan davranislari lizerindeki etkilerini
vurgulamasina benzer. Bir baska bakis acisi1 ile Mesnevi insan1 ve insan davranislarini
anlama bi¢imine dair derin bir i¢gdriiyli yansitir. Mesnevi ayrica; insani ele alirken
doneminin sosyal, kiiltiirel ve folklorik Ogelerine de genis yer verir. Sarihler,
Mesnevi’deki hikayeleri yorumlarken Mevlana’ nin evrensel mesajlarini daha etkili bir
bigimde iletebilmek i¢cin bu doneme ait kiiltiirel ve folklorik 6geleri eserlerine dahil

etmislerdir. Bu unsurlardan bazi 6rnekler agagida verilmistir:

Mesnevi-yi Ma’'nevi’de bazi atasdzlii ve deyimlere de yer verilir. Eserde
atasozii ve deyimlerin yerine “darb-1 mesel”, “meshir mesel” gibi ifadeler kullanilir.
Bu kullanim eserin diline halkin dilinden yine halkin anlayacagi dgeler katmay1 amacg
edinir. Bu sayede Mesnevi’nin hitap ettigi kitle genislemis, yol gdsterici yonii

kuvvetlenmis olur.

rizi dir oldr dimek ‘Acem i¢iinde darb-1 meseldiir (44a)

Mesnevi beyitlerinde tarihe kaynaklik edebilecek Semerkand, Raz, Tiradz,
Gafter gibi baz1 mekan adlar da zikredilir. Mesnevi-yi Ma nevi’de bu mekanlarla

ilgili cesitli bilgiler verilerek bu cografi isimlerin tarihi ve kiiltlirel baglami agiklanir.

72



Ayrica bu bilgiler okuyucularin Mevlana’ nin eserinde gecen yer adlarinin 6énemini ve
bazi mekanlarin manevi anlamlariyla metin i¢indeki islevlerini daha iyi anlamalarina

yardimci olur.

Mesnevi-yi  Ma’nevi’de diger Mesnevi ciltlerine de gdndermeler
bulunmaktadir. Mesnevi-yi Ma’nevi’'nin bagka cildi tespit edilemedigi icin bu
gondermeler sadece Mesnevi’ye mi yoksa Ankaravi serhindeki gibi diger ciltlerin
serhindeki aciklamalara m1 oldugu tespit edilememistir. Seyyid Mehmed Ali’nin
Ankaravi serhini 6zetledigi goz oniinde tutuldugunda bu gondermelerin Ankaravi’nin

serhinde izledigi yontemin bir yansimasi olabilecegi diisiiniilmektedir.

Hazret-1 Meviani kuddise suruhu beginci cildde bir hikaye irad idiip buyururiar
ki[...] (40b)

73



IKiNCi BOLUM

2.1. TEZ KONUSU

Bu tez, Mevlana Celaddin-i Rimi’nin Mesnevi adli eserinin birinci cildine
Seyyid Mehmed Ali tarafindan yapilan Mesnevi-yi Ma’nevi adli serhin 361a-400b
varaklar arasi inceleme, metin, sozliikk ve tipkibasimini kapsamaktadir. Tezin temelini
olusturas1 amaciyla Seyyid Mehmet Ali’nin hayati, eserleri ve edebi kisiligi hakkinda
literatiirde yer alan bilgiler verilmis ayrica niisha tavsifi yapilmigstir. Literatiir tarama
stirecinde, muhtasar serh yazan miielliflerin intihalle itham edildigi goriilerek
muhtasar serh yazmanin intihal degil Mevlevilik geleneginde bir ustil ve erkan olarak

degerlendirilmesi gerektigi gerekceleriyle tartigiimistir.

2.2 TEZ CALISMASINDA TAKIiP EDILEN YONTEM

Osmanlica metinlerin Latin harflerine transkripsiyonunda dogru ve tutarli bir
yazim i¢in belirli kurallar izlenir. Buna ragmen Arap harfleriyle yazilmis metinlerin
Latin harflerine cevrilmesi sirasinda karsilasilan imla sorunlar1 kaginilmazdir. Bu
sorunlar1 agsmak i¢in akademik anlamda cesitli ¢oziimler ve oneriler gelistirilmistir.
Tezimizde de bu imla sorunlarinin ¢éziimiinde, ilgili ¢alismalardaki oneriler dikkate
almmigtir. Metin transkripsiyonunda; Arapca ve Fars¢a eklerin, tamlamalarin ve
birlesik kelimelerin yaziminda Ziya Avsar’in Tenkitli Metin Nesrinde Imla Sorunu
Uzerine Yeni Diigiince ve Oneriler” adli makalesinde belirttigi kurallar esas

alinmustir.

Tez calismamizda kullanilan transkripsiyon yontemi, metnin orijinal anlamin
korurken modern okuyucular tarafindan anlagilabilir olmasmi saglamayi

hedeflemistir.

* Ayrintily bilgi icin bk.: Avsar, Z. (2008, Fall). Tenkitli Metin Nesrinde imla Sorunu
Uzerine Yeni Diisiince ve Oneriler. Turkish Studies International Periodical For the
Languages, Literature and History of Turkish or Turkic, Volume 3/6, s. 59-95.

74



2.3. METIN KURMADA VE OKUMADA DIKKAT EDILEN
HUSUSLAR

Seyyid Mehmet Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi adli eserinin 361a-400b arasi

varaklari transkribe edilirken asagidaki hususlar g6z 6niinde bulundurulmustur:

Metnin takibini kolaylastirmak i¢in varak numaralar koseli ayrac igerisinde
[361a], [400b] bigiminde; satir numaralarini géstermek i¢in ise yay ayrag igerisinde

(1), (2) bi¢iminde yazilmstir.

Seyyid Mehmd Ali serhinde 6nemli gordiigii boliimlerin tizerini kirmizi diiz
cizgilerle belirtilmistir. Ustii kirmiz1 cizgiyle belirtilen bdliimler transkribe edilirken

koyu puntolarla gdsterilmistir.

Mesnevi beyitleri, metin igerisindeki ayet, hadis ve sarihin alintiladig1 diger
metinler italik olarak gosterilmistir. Mesnevi-yi Ma'nevi’deki tiim beyitler sayilarak

tez konusu olan varaklarda yer alan Mesnevi beyitleri numaralandirilmistir.

Metinde yer alan Mesnevi'nin Fars¢a beyitleri ve basliklar1 Atabey Kilig
danismanliginda, Ahmet Tanyildiz tarafindan gerceklestirilen [smdil Rusithi-yi
Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif), (1. Cilt)
isimli yayimlanmamis doktora tezinden alinmistir. Mesnevi-yi Ma'nevi metnindeki
sarih tarafindan harekelenen beyitlerde harekelere uygun transkripsiyon tercih
edilmistir. Ayrica Ankaravi serhi ile niisha farkliliklarindan kaynaklandig: diistiniilen

birebir ortlismeyen beyitlerde dnceki beyitlerin okuma ustlii takip edilmistir.

Derkenara sonradan eklendigi diisiiniilen metinler, baglama goére metin
icerisinde gosterilmistir. Baglamla iligkilendirilemeyen agiklamalar ise ayni varakta

derkenarda yer aldigini belirtmek sureti ile transkribe edilmistir.

Sarihin yazim silirecinde sehven hatali yazdigi diisiinilen kelimeler
Ankaravi'nin serhinden karsilastirilarak diizeltilmis, diizeltilen boliimler parantez
icersinde belirtilmistir. Bu diizeltmeler harf temelinde olup kelime ekleme ya da

¢ikartma yoluna gidilmemistir.

75



Mesnevi-yi Ma'nevi her ne kadar muhtasar eser olsa dahi Seyyid Mehmed Ali
kendi donemi ve bolgesi ile uyumlu bir dille bazi ifadeleri kullanmistir. Bu yoniiyle
eser Eski Anadolu Tiirkcesi dil hususiyetlerini tagimaktadir. Bu niteligi haricinde
tasavvuf terminolojisinde yliz yillardir kullanilan ve sarihin okudugu eski serhlerden
gelen dil yadigar1 arkaik kelimelerin de kullanildigr goriilmektedir. Bu kelimeler
tarama sozliikleri ve diger metin serhleriyle karsilastirilarak aslina uygun olarak

yazilmaya gayret gosterilmistir.

Metinde yer alan basliklar ve beyitlerin satir baglarmin ilk harfleri biiyiik
yazilmistir. Ayrica 6zel isimler ve 6zel isim olmadiklari halde sahs1 isaret eden unvan

stfatlarmin ilk harfleri biiylik yazilmistir.

Metinde baglag olarak kullanilan "vav" harfleri, Arapca, Farsca ve Tiirkce dil
ozellikleri dikkate alinarak transkribe edilmistir. Atif vavlari, iki kelime arasinda
karsithik, benzerlik, fark veya ortaklik ilgileri kurdugunda, yani kelimelerin es, zit
veya yakin anlamli oldugu durumlarda su sekilde transkribe edilmistir: Birinci
kelimenin sonunda uinli harf varsa "vii" olarak; ilinsiiz harf varsa, kelimedeki iinli
harflerin kalinlik-incelik durumuna gore "u" veya "ii" olarak yazilmistir. Rabita vavi

ise "ve" olarak transkribe edilmistir. Eger baglanan kelimelerin her ikisi ya da biri

Tiirkce ise, atif vavi da "ve" olarak yazilmstir.

Eserde Arapca-Fars¢a iktibaslar ve ibareler transkribe edilirken Klasik
Edebiyatin bilimsel transkripsiyon sistemine bagli kanlimmistir. Metinde sarih
tarafindan ~ harekelenen  boliimlerde  harekelere ~ uygun  transkripsiyon

gerceklestirilmistir.

Metinde peygamberler i¢in kullanilan "Aleyhisselam, Aleyhiimselam"

kelimeleri sarih tarafindan kisaltilarak "a=" seklinde yazilmis; tez calismasinda bu

"nc

kisaltmalar "<aleyhisselam" seklinde yazilmistir.

Metin trankripsiyonunda "Atabey fontu" kullanilmistir.

76



Metinde yer alan ayetler, hadisler, boliim basliklar1 ve Arapga-Farsca alintilar,
Tiirkgeye terciime edilerek dipnotlarda sunulmustur. Ayet meallerinde, Diyanet Isleri

Bagkanliginin resmi internet sitesinden faydalanilmistir.

2.4. ESERIN MUHTEVASININ TASAVVUFi SERH GELENEGINE
GORE INCELENMESI

Tasavvufi serh metodu, Islami metinleri ve bu metinlerin manevi boyutlarni
aciklamak ve anlamak i¢in sik¢a bagvurulan bir yorumlama metodudur. Aym
zamanda kamil insan olma yolunda tasavvufi bir eseri serh etmek ve serhi

yorumlamak salik tarafin tercih edilen bir usildiir. Bu gelenek ve usiliin kokleri,
Islam'n ilk dénemlerine kadar uzanmaktadir. Tasavvufi serh gelenegi; Kur'dn-i

Kerim, hadis kitaplar1 ve diger IslAmi metinlerin zahiri anlamlarinin &tesine gegerek

batini anlamlarin1 ortaya koymayi amaglar. Allah’a yakinlagsmayi, nefsin terbiye
edilmesini ve manevi arinmayir merkeze alan tasavvuf, Kur'dn ve slnnettin ser'l

hiikiimlerini esas alarak gelismistir.

Din, tasavvuf ve serh gelenegi iliskisi, Isldm’in temel ogretilerini daha
derinlemesine anlamak i¢in 6nemli bir zemin olusturur. Ayetler; sadece dinin emir ve
yasaklarini bildirmekle kalmaz, ayn1 zamanda Allah’in varligin1 ve kudretini yansitan
isaretlerdir. Tasavvufl yorumlar, bu ilahl mesajlarin daha derin ve gizli anlamlarim
kesfetmeye calisir. Tasavvufi diistincede 6nemli kavramlar serh gelenegi iginde farkl
sekillerde ele alinir ve yorumlanir. Bu yorumlamalar yorumlayana gore degisebildigi

gibi yorumlananin bagl oldugu zihniyete gore de degismektedir.

Serhler, metinlerin anlasilmasini kolaylastirmak, derinlestirmek ve manevi
boyutlarin1 agiga c¢ikarmak amaciyla yapilir. Tasavvufl serhler, okuyucuyu sadece
metnin yiizeysel anlamiyla sinirlamaz, ayn1 zamanda onu derin manevi gerceklerle
bulusturur. Bu nedenle, Mesnevi-yi Ma'nevi nin 361a-400b varaklar1 arasinin asagida
yer alan tasavvufl serh gelenegine gore incelenmesi, okuyucunun anlam diinyasini

zenginlestirecek ve okuyucuya yeni ufuklar agacaktir.

71



2.4.1. DINI TERIiM VE KAVRAMLAR:

2.4.1.1. Abd:

"Abd" kelimesi Arapgada, kulluk ve itaat anlamina gelen ibadet ve ubldiyyet

koklerinden tiiremistir. Kulluk Alldh’a yapilirsa "hiir insan", kula yapilirsa "kole"
anlamina gelir. Kur'dn’da, Hz. Muhammed, diger peygamberler, cinler ve melekler

icin "abd" kelimesi kullanilir. Kelime Kur'dn’da bazen tiim insanlari, bazen de

Ozellikle miiminleri ifade eder.

Abd ve 'ubldiyyet, teslimiyet ve itaatin yani sira sefkat, merhamet ve himaye
anlamlarin da icerir. insan, Alldh’n kulu oldugunu samimiyetle kabul edince, Allah
da kuluna merhamet eder ve onu himaye eder. Hz. Peygamber, Alldh’mn kulu
oldugunu sik sik vurgular ve ilahi rahmete dua ederken "senin kulun" ifadesini
kullanir. Kuts1 hadislerde de Allah, sevdigi kullarina "kulum, kullarim" seklinde hitap
eder (Hamdullah, 1988:57).

Hiir olanlar iicret i¢in calisirken, koleler efendilerini memnun etmek igin
calisir. Abid, sevap kazanmak icin ibadet ederken, abd sadece Alldh’mn rizasmi
kazanmak icin ibadet eder. Stfilere gore, kulun her seyi efendisinindir ve bu ylizden
kulun vasfi fakr (yoksulluk) ve ihtiyactir. Tevazu gosteren kisi Allah tarafindan
yiiceltilir ve secde halinde Alldh’a en yakimn olur. Ibnii’l-Arabi, insanmn Allah’a
yaklastik¢a kii¢iildiigiinii ve sonunda fena makamina ulastigini belirtir. Arabi’ye gore,
kainat biitliniiyle Allah’in kuludur ve abd, zillet, ihtiyag, cebr ve cehl gibi sifatlar
icerir. Abd ve rab, ubldiyyet ve rubibiyyet, karsilikli ve birbirine ulagamayan iki
mertebedir. Insan, kul olma mertebesine ulasinca hiir olur ve kamil abd, Hakk’in
suretiyle zahir olur. Nefsini masivaya kul olmaktan kurtarana abd-i halis, kimseye
istiinliik taslamayana abd-i mahz, seytanin etkileyemedigi kisiye abd-i has denir

(Uludag, 1988:58).

78



Ryide-yi salis oldur ki kuntu kenzen mahfiyyen feahbebtu en uTafe fepalaktu’l-
halka liu Gafe?® hadis-i serifiniin fehvasinca hassaten insanun bilinmesr i¢tindiir
ve ‘abd rabbisin ma Tifet-1 suhidiyye vii tafsiliyye ile miisahede kilmasi i¢tindiir
[...] pes ‘abd bu ‘aleme gelmeyince Safi isminiii ve Muhyi vii Miimit ismintif
asarini miisahede kilmad: bu ‘aleme geldiikden sofira rabbisiniifi bu sifatlaria
mevsut oldugmi yakinen bildi ve miisahede kildi [...] pes ‘abd rabbisini ol
sifatlarla mevsit bilmek dalhi bu ‘alem-1 ecsama gelmege mevkutdur sa‘adet-i
kiibra ve ni‘met-1 ‘uzma bir kimse rabbisini mevsit oldugr evsat-1 kamile ile
bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu ‘alemde miiyesserdiir pes
rip-1 insaninii ‘4lem-1 ecsama gelmesinde fa’ide Hazret-1 Hakkui evsaf-i

kamile ile bilinmesi ve ‘abdiifi tekmil-i ma Titet kilmasi i¢iindiir (369b-370b)

2.4.1.2. Ayet (Ayat), Sire:

Ayet kelimesi, sozlilkte "bir seyin ve bir amacin mevcudiyetini gdsteren
alamet" anlamima gelir ve Kur'dn’'da delil, ibret, isaret gibi ¢esitli anlamlarda
kullanilmigtir. Kur'dn’da 382 kez gegen ayet kelimesi farkli baglamlarda su anlamlara
gelir:

a) Delil: Allah'n varligini1 ve kudretini ispat eden deliller (el-Bakara 2/164; er-
Rim 30/20-25).

b) Miicize: Peygamberlerin dogrulugunu ispat eden harikulade olaylar (el-
A‘raf 7/73; Al-i Imran 3/49).

c) Kiyamet alametleri: Kiyamet 6ncesi biiyiik olaylar (el-En'am 6/158).

d) Kur'anin boliimleri: Strelerin her bir boliimii veya tamami (el-Bakara

2/118; es-Suara 26/197) (Yavuz ve Cetin, 1991:242-244).

Stre kelimesi, "sigramak, duvara tirmanmak" anlamindaki Arapga "sevr"

kokiinden tiiremis olup "yiiksek ve giizel bina, evin bir boliimi, yiice mertebe, san ve

seref, alamet ve nisan" anlamlarma gelir. Terim olarak, " Kur'dn-1 Kerim ayetlerinin

26 "Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve bilineyim diye mahlikati yarattim." Bu
ifade Ismail Ankaravi’nin Mesnevi Serhi'nde hadis degil mevzi oldugu beyan edilmektedir.

79



bir araya getirilmesi sonucunda olusan, sinirlar1 vahiy dogrultusunda Hz. Muhammed

tarafindan belirlenen boliim" anlamindadir (Birisik, 2009:538-539).

TefSir-i ve huve maakum eynemd kuntunt”’ bu dyet Sire-yi Hadiddediir ve bu
mahal bu ayet-i kerimentifi tahkik Ui tefSirinin beyanundadur mana-yi seriti ol
Allah siziifi ilediir her ne yirde ve ne halde olsafiuz ekser-i ‘ulema ol Allah her
ne yirde olsafiuz ilm i kudretiyile siziifile bilediir ‘umiimen ve fazl u rahmetile

bilediir hustsan diyii tefsir eylemislerdiir (364a)

cennet igre ya Ademu’skun ente ve zevcuke’l-Cenneti ve kuld minhd ragaden
haysii si’tuma® ayet-i kerimesiniin methiimi iizre ani ni‘met Ui rahatla gark

eylemisdi (369b)

pes sahayif-i kevnde ey ayat-1 Hakki okumak isteyen kimse her kelime bir

ma‘naya delalet itdigi gibi her siret dal bir giine manaya delalet ider (371a)

nitekim bu ayet-1 kerime ile bu manalari beyan buyururiar kali eya Miisa imma
en ve imma en nekiine evvele men elkd sahirleriii ya Miisg imma en tulki
‘asake diyii Misayi takdim eylemeleri tazim ii terkim manasin ifade ider ve
amma en nekiine evvele men elkd dimeleri ferman seniindiir dimegi is‘ar ider

(388b)

kulnd ya ndru kini berden ve selimen alglbrabint’ ayeti tilivet olunup
miindsebetle kissa-yi1 Ibrahim aleyhisselam zikr olundi ve ndr afia berd ii selam

kilindr diyii hikaye olundi derhal hakim buna inkar eyledi ve didi ki muhrik

7 "Nerede olursaniz O sizinle beraberdir." (Hadid, 4)

* "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

*? Sihirbazlar, "Ey Musa 6nce sen mi atarsin, yoksa biz mi atalim?" (Taha, 65)

9 "Ey ates, Ibrahim’e kars1 serin ve selametli ol, dedik." (Enbiya, 69)

80



bittab“ ecsam-1 kabiliyyeyi yakmamak nice miimkindiir pes bu ayetde nardan

murad Nemridun nar-1 gazabi berd ii selam oldi (398b)

Ger tu burhan bayed u hiiccet miha

Baz hvan mindyetin ev nunsiha
Ey ulu eger hiiccet ii biirhan gerek ise Hazret-i Kur’andan mindyetin ev nunsiha
ayetni girii oku Sure-yi Bakarada olan ayete isaretdiir manensah minayetin ev
nunsibd’ bu dyetiiii sebeb-i niiziili budur ki Yehid u miisrikin didiler ki
Muhammed ashabina emr 1tdigi sey’i nehy eyler ve nehy itmis iken yine emr
eyler pes Hakdan degiildiir belki kendiniifi tilka-y1 nefsindendiir didiiklerinde bu
ayet nazil oldi nesh Ilugatde bir sey’iin sureti zayil olup bir ahar sey’e tebdil
olmakdur nesh-i ayetden murad hiikmi nefy olup bir gayr1 ayetiii hiikmi sabit
olmakdur manensahda ma sartiyye-yi cazime ve ma minbabi’l-if'al unutdurmak
ve kalbden bir sey’l izhab eylemege dirler takdir-i kelam her kanki ayeti ki
ayetlerden biz nesh ideriiz ve yahud unutduravuz ne’ti bihayrin minkZ” ol dyet-i
mensihadan dahi hayrlusin getiiriiriiz ev-misliha yahud afia manend-i fayidede
ve sevabda bir ayet-1 ahir getiiriiriiz elem ta9em ennellahe alakulli sey’in kadir”?
bilmez misin ya Muhammed biliirsin tahkika Hazret-i Allah cemi® sey’e kadir
padisahdur pes bu ayetiiii bu mahalle tevtiki bu minval tizre olur [... [zira Cenab-
1 Hazret-i Hak Celle sanuhu ayet-1 evvelde ensayi kendii zat-1 pakine isnad
eyledi ve bu ayet-i atiyede ensayi evliyasina isnad eyledi ki biiznillah anlar dahi
tezkir Ui ensdya kadirlerdiir nitekim bu beyt-i serif 1le bu ma‘nayi isbat iderler

Mesnevi

Ayet-1 ensevkumil zikri bup*an

Kudret-i nisyan nihadensan bidan

1 "Bir ayeti nesh eder veya unutturursak..." (Bakara, 106)

32
33

... ondan daha hayirlisinm getiririz." (Bakara, 106)
... Bilmez misin siiphesiz Allah’mn her seye giicii yeter." (Bakara, 106)

81



Bu ayet Sire-yi Kad Eflehdadur’” ibtidisi budur ki innehu kdne ferfkun
min3badi bu ayet Hazret-i Bilaliii ve Suheyb ve Selmanui ve ashab-1 Resaliii

tikrast hakkindadur (399b-400a)

2.4.1.3. Cennet - Cehennem:

Cennet, Islam'da miiminlerin ahirette ebedi saadet yurdu olarak kabul edilen
mekandir. Kelime anlami itibariyla Arapgada "Ortmek, gizlemek" anlamina gelen
"cenn" kokiinden tliremistir ve "bitki ve agaclar1 ile toprag:i orten bahge" manasina
gelir. Cennetin bu sekilde adlandirilmasinin nedeni, genel goriinlimiiyle diinya
bahgelerine benzemesi veya essiz nimetlerini insan idrakinden gizlemis olmasidir.
Kur'an’da cennet, miiminlerin iyiliklerinin karsili§i olarak vaat edilen, sonsuz

mutluluk ve huzur yurdudur.

Cennet tasvirleri, Kur'an’'da gesitli slrelerde ayrintili olarak anlatilmistir.
Cennet nimetleri, diinyada hayal edilemeyecek kadar giizel ve cesitlidir. Cennet
sakinleri; hicbir yorgunluk, hastalik ve oliim korkusu olmadan ebedi bir hayat
siirerler. Allah'in rizasin1 kazanmis miiminler, burada genglesmis bir halde, diinya

nimetlerinin ¢ok 6tesinde nimetlerle ddiillendirilirler (Sahin,1993:374-376).

Cehennem 1ise, kotii amelleri ve inkarlar1 nedeniyle ahiret hayatinda
cezalandirilacak olanlarin mekanidir. Cehennem "derin kuyu" veya "hayirsiz,
ugursuz" anlamina gelen Arapg¢a kokenli bir kelimedir. Kur'dn ve hadislerde
cehennemin azabi son derece korkung¢ ve aci verici olarak betimlenir. Allah'a sirk
kosanlar ve inkarcilar i¢in cehennem azabi ebedidir. Bu kisiler sonsuza dek

cehennemde kalacak ve azap goreceklerdir (Harman, 1993:225-226).

Hazret-i Bari evveld afa cennet milkin virmis ve cennet icre ya Ademu’skun

ente ve zevcuke’l-Cenneti ve kuli minhi ragaden haysi situmd> dyet-i

** "Kullarimdan bir gurup vardir ki 'Ey rabbimiz sana inandik, bizi bagisla ve bize rahmet et.
Sen rahmet edenlerin en merhametlisisin.' derler. Ama siz onlar1 alaya aldinmiz. Sonunda size
benim zikrimi unutturdular. Halbuki siz onlara giildiiniiz." (M{i’minun, 109-110)

82



kerimesintifi methiimi tizre ani ni‘met i rahatla gark eylemisdi ve lakin bitab u
bizahmet Ui mesakkat miiyesser olan ni‘metiii kadrini nev@a bilinmemek
mukarrer oldiysa Hazret-1 Bari anufi secere-yi hitaya tekarriibini cennetden
huriica ve semadan zemine hiibita sebeb idiip bu diinyaya getiirdi ve ana bu
kadar alam u sedayidi ¢ekdiirdi anun viicudr bu kadar insanufi zuhurina sebeb

olup tahsil-i kemal itdikden sofira yine cennet-i a‘laya vasil eyledi (369b)

Ba(ye)zid Hazretleri dahi bu mahalle miinasib buyurmuslar ki kaza-y1 Hudaya
11za ol mertebedediir ki eger beni diizahda mii’ebbed eylese beniim siikriim

cennetde muhalled olandan yine ziyade olurdi (379b)

Hazret-i Clineydiiii keferetun fidinillahi ve’l-kufii vacibun leddi® dimesi ve
Hazret-i Seyh Sibliniifi tiiba limen mate fikiifrihi femen mate fikiifrihi fema

veye’l-Firdevs?’’ dimesi setr-i estar-1 rubiabiyyet ma‘ads: murad olur (382b)

cennetiii dort irmagi behistileriii yani cennete mensub olan ehl-i cennetiini
hiikminde oldug: gibi nitekim hadis ile sabitdiir ki ehl-i cennet cennetiifi
rmaklarini keyfe mayesa’ istedikleri canibe revan iderler ve cennetiifi enhar-1
erba‘asi anlarun hiikm i tasarrufinda ola kezalik mekan u lamekan mekan-1

hakikiniin hiikm i tasarrufindadur (383a)

Adem ezFirdevs u ezbal3-y1 heft
Pay-magan ezberdy-1 ‘uzr reft
Hazret-i Adem ‘aleyhisselim Firdevs-i a<idan ve fevk-1 seba-y1 semadan

‘Ozrden otiiri paymacana gitdi (392b)

* "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

%" Allah’1n dinini inkar edenler kafirlerdir ve kiifiir onlarin iizerinedir."

7 "Kiifrii iizere Olen kimseye yaziklar olsun, ¢iinkii kiifrii iizere 6len kimse Firdevs
Cennetinden mahrum kalir."

83



2.4.1.4. Ehadiyyet:

Mutasavviflara gore ahadiyyet, Allah’in isim, sifat ve nisbetlerden bagimsiz
olarak mutlak bir sekilde tek ve essiz oldugunu ifade eder. Bu mertebede "bilen",
"bilinen" ve "bilme" ayni olup sadece zat-1 ulGhiyyet vardir. Vahdet, ahadiyyetle
vahidiyyet arasinda yer alir. Ahadiyyet Alldh’in zatin1 bilme, vahdet zatim ve
stfatlarm1 "kiil" halinde bilme, vahidiyyet ise ayrintili olarak bilme mertebesidir.
Ahadiyyet mutlak bir tenzihtir ve miisbet sifatlardan ¢ok selbi sifatlarla nitelendirilir.
Ahadiyyet Allah'a 6zgii olmakla birlikte, insan da bu ahadiyyeti tadarak Allah’in
ahadiyyetini anlayabilir (Uludag, 2002).

velakin mertebe-yi ehadiyyete nazar olinsa biz kimiiz tolasik ve karisik cihanda
ki esma-y1 kesire vii muhte(li)feniii zuhiratiylla mukadder olmuisdur |[..]
Hazret-1 Ehadiyyete tesbiyete olmayup hakayik-1 miimkineye tesbih ola (365a-
365b)

Hazret-i Mevilananui de’b-i serifleri Mesneviniifi ekser-i mahallinde budur ki
mazhar-1 Huda olan veliyy-1 kamile hitab iderken mazhar-1 zahiriin mertebe-yi
ehadiyyetde bir oldugina isaret igiin mazhardan zahire ve miitecellileden

miitecelliye iltifat iderler ve aia miinasib soz soylerler (378a)

2.4.1.5. Esmayihiisna:

Esmayihiisna, "giizel isimler" anlamina gelir ve Allah'a nispet edilen isimleri
ifade eder. Kur'dn’da gecen ilahi isimler ylizden fazladir ve hadislerde de farkli
isimler yer alir. Bu terim, genis anlamiyla biitiin bu isimleri kapsasa da genellikle
doksan dokuz isimle sinirlandirilir. Esmayihiisnad bilgisi, Allah't tanimak ve O’na
yaklasmak igin 6nemli bir aractir. Muhyiddin Ibnii’l-Arabi'ye gore, insanin halleri
ilah1 isimlerin farkl tecellileriyle baglantilidir ve her kulun haline uygun diisen bir
ilah1 isim vardir. Esmayihtisna terkibi, dort ayette yer alir ve Allah’a bu isimlerle dua
edilmesi gerektigi ifade edilir. Bu isimler, Alldh’in yiiceligini ve tevhid inancim

pekistirir (Topaloglu, 1995:404-408).

84



Allah’m fiili sifatlaria “gayri sifatlar” denir ve bu sifatlarin miktar1 ve sinir
yoktur. Bu fiili sifatlarin ¢oklugu, Allah’in kudret sifatinin ¢esitli varliklarda farkl

tezahiirlerinden ibarettir. Mesnevi-yi Ma'nevi’de tasavvufi mesajlarin1  Alldh’in
Esmayihiisnd’s1 iizerinden anlatmis ve aciklamistir. Esmayihiisna, eserde sadece
"esma" ya da "esma-y1 kesire" olarak belirtilmis; ihtiyaca gore Allah’in isimlerini tek

tek zikretmistir.

mertebe-yi ehadiyyete nazar olinsa biz kimiiz tolasik ve karisik cihanda ki
esma-y1 kesire vii muhte(li)fentifi zuhiiratiyila mukadder olmisdur ol Hazret hod

nefsu’l-emrde elif gibi miitevahhid bizzatdur (365a-365b)

Mesnevi-yi Ma'nevi'nin 361a-400b varaklar1 arasinda zikredilen esmayihiisna

asagida sunulmustur:
2.4.1.5.1. el-Béri":

Bari' ismi, Kur'an-1 Kerim’de Allah'a nisbet edilen isimlerden biridir ve iki
ayette gecmektedir. Ilk olarak Bakara sfiresin 54. ayetinde yer alir. Ayette Hz. Musa,
buzagiya tapan kavmine, gilinahlarindan dolayr tovbe etmelerini ve yaraticinin

m

huzuruna donmelerini sdylerken Allah'1 "Bari"™ olarak anar. Ikinci olarak Hasr siiresi
24. ayetinde Alldh'in isimleri siralanirken Bari' ismine de yer verilir. Bu sirede,
Allah'in yaratici, kusursuz ve miikemmel bir diizen kuran oldugu vurgulanir. Bari'
ismi, Allah'in yaratic1 sifatlarini ve yaratma fiilini ifade ederken, ayni zamanda
yaratilanlarin kusursuzlugu ve miikemmelligi {izerinde de durur. Bu isim, Allah'm

sifatlarinda yaratilmiglara benzemekten uzak oldugunu ve yarattig1 her seyi diizenli ve

dengeli kildigin1 belirtir (Topaloglu, 1992:73).

Hazret-i Bari evveld afa cennet milkin virmis ve cennet i¢re yd Ademu’skun

ente ve zevcuke’l-Cenneti ve kuli minhi ragaden haysi si’tumi® dyet-i

* "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

85



kerimesintifi methiimi tizre ani ni‘met i rahatla gark eylemisdi ve lakin bitab u
bizahmet Ui mesakkat miiyesser olan ni‘metiii kadrini nev@a bilinmemek
mukarrer oldiysa Hazret-1 Bari anufi secere-yi hitaya tekarriibini cennetden

huriica ve semadan zemine hiibuta sebeb idiip bu diinyaya getiirdi (369b)

Hazret-1 Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur diyii cidal
eylemek ve ol beladan yiiziifi eksi idiip bu ne beladur diyii sikayet eylesek stikr

1tmemuis oluruz (371b)

edeb ticist ezniir-1 [1ahi binih berser biir ve her ¢ ki h*ahi”® buyurmuslardur pes
bu takdir iizre anuni edebi tizre Hazret-1 Bari kendiniifi niirindan nice taclar kor

anun bagi tizre dimek olur (382b)

Esmayihiisnd’da yer alan isimler disinda Farsca "Huda" kelimesi toplamda
yirmi yedi kez, Arapca "Rabb” kelimesi ise on iki kez Mesnevi-yi Ma'nevi nin 361a-
400b varaklar arasinda zikredilmistir. Mesnevi-yi Ma'nevinin belirtilen varaklari

arasinda yer alan Esmayihiisna’dan kabul edilen isimler sunlardir:

2.4.1.5.2. el-Gafiir / el-Gaffar:

Gaflr kelimesi, "ortmek, gizlemek, korumak" anlamindaki "gafr" kokiinden
tiiremis olup, Allah'm "kusurlar1 orten ve bagiglayan" sifatidir. Kur'dn’da bu kokten
tiireyen 234 kelime bulunmaktadir ve Allah'a nispet edilenler, giinahlar1 bagislamanin
cesitlerini ifade eder. Gafiir ismi 91 ayette, siklikla "Rahim" ve diger isimlerle birlikte
kullanilarak Allah'in bagislayiciliginin sevgi, sabir ve merhametle i¢ ice oldugunu
gosterir. Gaflr ve Gaffar isimleri, tekrarlanan ve her tiirlii giinah1 bagislama

anlamlariyla ylicelik kazanir (Topaloglu, 1996:286-287).

bu ‘alem-1 ervahda ‘uyiib u zuniib yok idi ki hatta Settarlik ve Gaffarlik sifatlari

zahir olaydi keza ve keza nice sifat-1 ‘aliyye vardur ki anui zuhiiri bu alem-i

% "Edeb tac1, {1ahi nurdan bir tagtir. Tact bagina koy, nereye istersen gotiir."

86



zahire merhiindur pes ‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsut bilmek dahi bu alem-i
ecsama gelmege mevkifdur saadet-i kiibra ve ni‘met-1 ‘uzma bir kimse
rabbisini mevsut oldugr evsat-1 kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur
kemalile bilmek ise bu ‘alemde miiyesserdiir pes riih-1 insaniniiii ‘4lem-1 ecsama
gelmesinde fa’ide Hazret-1 Hakkuni evsaf-1 kamile ile bilinmesi ve ‘abdin

tekmil-i ma rifet kilmasi iciindiir (370b)

2.4.1.5.3. el-Kahhar:

Esmayihiisnd'da yer alan "Kahhar" ve "Kahir" gibi isimler Allah’in yenilmez
gliciinii ve kudretini belirtir. Kahhar, Kur'dn’da alt1 kez, Kahir ise iki kez Allah'a
nispet edilmistir. Bu isimler, Alldh’m her seye mutlak hakim oldugunu, iradesinin
oniinde kimsenin duramayacagini ifade eder. Kahhar, Allah’in yegane galip oldugunu
ve iradesine karsi gelenleri cezalandirdigini belirtir. Bu isimler, Islam inancinda

tevhid ve Allah’in mutlak kudretine isaret eder (Topaloglu, 2001:169-170).

mutiq nice severse mani7 dahi eyle seve ve mu‘izz ii basita nice iverse miizill i
kabiz canibine dahi eyle ive cemil i latif olmasini ne giine arzi iderse Kahhar u

Miintakun oldugi zamanda dahi eyle arzi ide (380a)

2.4.1.5.4. el-Miibdi':

"Miibdi" kelimesi, "esi ve benzeri olmaksizin yaratan" anlaminda olup,

Allah’m ilk defa yaratma fiilini ifade ederken; "muid" kelimesi "tekrar eden"
anlamina gelerek, Allah’in yaratmayi tekrar etme fiilini belirtir. Kur'an’da bu esmalar,

yaratmay1 ilk baslatan ve yeniden yaratan Allah’1 ifade eder (Topaloglu, 2020:429-
430).

Miibdi‘est u tabii ustad ni

Miisned-i ciimle vera isnad ni

87



Ol Allah nutki ve her sey’i miibdi‘diir ol ol ciimleniifi ya‘ni yokdan var idicidiir
ustada vii irsada tabi‘ degiildiir ve ol ciimleniifi miisnedidiir anuf gayriya isnadi
yokdur yani cemii esyanui miistenidi oldur amma anuii bir sey’e istinad u

1‘timadi yokdur (391a-391b)

2.4.1.5.5. el-Muhy1 ve el-Miimit:

"Muhyi" ve "Miimit" esmasi, Alldh'in "yasatan, dirilten" ve "Oldiiren"
sifatlarin1 ifade eden Esmailhiisnalaridir. Kur'dn’da "Hay" ismi bes ayette Allah’a
nispet edilmistir ve ihya (diriltmek) ile imate (61diirmek) kavramlari Cenab-1 Hakk’in
hayat verme ve hayat1 sonlandirma fiillerini kapsar. Allah’in Muhyi ismi can verme,
oldiikten sonra diriltme, yagmurla yeryiizlinii canlandirma ve manevi olarak kalpleri
ilahi hidayetle diriltme anlamlarini icerir. Miimit ise, Olimii ve hayatin sona
erdirilmesini ifade eder. Thya ve imate kavramlari, tabiatin isleyisinde ve insanin ruhi-
manevi diinyasinda Allah’m mutlak kudretini ve tevhid ilkesini yansitir. Tasavvufa
gore Muhyi ismi, ruhlarin ve kalplerin manevi dirilisini saglayarak insanlari ilahi
hidayet ve marifetle canlandirir; Miimit ismi ise diinyadaki yasamin gecici oldugunu

ve insanin nihai olarak Allah’a donecegini hatirlatir (Topaloglu, 2020:78-79).

kezalik Muhyi vii Miimit isimleri gibi ki bunlaruii dafu zuhiirt bu ‘Glem-i zahire
nisbetlediir egergi Muhyi isminiifi ‘alem-i ervahda eseri ve tecellisi vardur amma
zuhiirt asil bu ‘alemde diir ki 6lmek ve dirilmek bu ‘aleme nisbetlediir pes ‘abd
bu aleme gelmeyince Safi isminiii ve Muhyi vii Miimit isminid asarini
miisahede kilmadi bu ‘aleme geldiikden sofira rabbisiniini bu sifatlarla mevsut

oldugini yakinen bildi ve miisahede kildi (370a-370b)

2.4.1.5.6. el-Miintakim:

Miintakim kelimesi, "siddetle ayiplamak, su¢luyu cezalandirmak, 6¢ almak"
anlamlarina gelen nakm (niikim) kokiinden tiiremis olup "yadirgayip ayiplayan,
sucluyu cezalandiran" anlaminda kullanilir. Kur'dn-1 Kerim’de Allah’a nisbet edilen

bu kavram, on ii¢ yerde geger ve genellikle Allah’ i adaletini ve cezalandirict yoniinii

88



ifade eder. Allah’a nisbet edilen intikam, adalet ve 1slah amaci tasir, kisisel tatmin
unsuru i¢ermez. Allah’in cezalandirmasi, sucgluyu uyarmak ve toplum diizenini

saglamak i¢in gergeklestirilir (Topaloglu, 2006:23-24).

Hazret-i Cenab-1 “Izzete esma-yi latifiyyesi cihetinden nice Gsik ise esma-yi
kahriyyesi tarafindan dafi eyle ‘asik ola meseld muti‘i nice severse manii dahi
eyle seve ve mu‘izz ii basita nice iverse miizill ii kabiz canibine dali eyle ive
cemil i latif olmasini ne gine arzi iderse Kahhar u Miintakim oldugi zamanda
dali eyle arzii ide ve bu gune esma-yi celaliyye hazz ide ve’l-hasil ma‘siik her
ne sifatla tecelll iderse ve her ne haleti ki miirid olursa ‘asikun dahi muradi ol

ola (380a)

2.4.1.5.7. es-Settar:

es-Settar esmasi, Allah’in giinah ve ayiplan orten, gizleyen, bagislayan ve
aciga cikartmayan sifatidir. Tasavvufa gore eger Allah hatalarimizi 6rtmeseydi, yasam
siirdiiriilemez hale gelirdi. Insanlar, hem diinyevi hem de manevi varliklar olarak
yasamlarmi siirdiirebilmek i¢in Allah’in Settar ismine muhtagtirlar. Allah’in "Settar"
ismi, Timizi rivayetlerinden aktarilan ve yayginlik kazanan Esmayihiisna arasinda yer

almamakla beraber tasavvuf anlayiglarinin bircogunda vird olarak yer almaktadir.

bu alem-i ervahda ‘uyub u zunub yok 1di ki hatta Settarlik ve Gaffrlik sifatlari
zahir olaydi keza ve keza nige sifat-1 ‘aliyye vardur ki anufi zuhiiri bu ‘alem-i
zahire merhiindur pes ‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsut bilmek dahi bu alem-i
ecsama gelmege mevkifdur saadet-i kiibra ve ni‘met-i ‘uzma bir kimse
rabbisini mevsut oldugr evsat-1 kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur

(370b)

2.4.1.5.8. es-Safi:

Safi ismi, Allah’in maddi ve manevi hastaliklara sifa veren sifatidir. Fussilet

stresinde, “Kur'an miiminler i¢in hidayet rehberi ve sifadir.” ifadesiyle bu isim tecelli

&9



eder ve kalplerin manevi hastaliklarina deva sunar. Tasavvuf baglaminda, Allah’in
Safi ismiyle tecellisi, ruhlarin ve kalplerin arindirilmasi ve iyilestirilmesinde gortiliir.
Manevi hastaliklar, tipki maddi hastaliklar gibi Allah’in Safi ismiyle tedavi edilir ve
hastaliklar, kiginin Alldah’a daha yakin olmasina vesile olur. Bu yiizden, hastalik
anlarinda sifay1 Allah’tan bilmek ve O’na dua etmek, tasavvufun Onemli bir
uygulamasidir. Allah’in "Safi" ismi, Timizi rivayetlerinden aktarilan ve yayginlhk
kazanan Esmayihiisnd arasinda yer almamakla beraber tasavvuf anlayislarinin

bir¢ogunda vird olarak yer almaktadir.

sifat-1 [lahiyyeden nice sifit vardur ki anud zubiri bu Glem-i zahir
vasitasiyladur mesela ism-i Safi gibi ki Safi isminiini zuhiiri cesedde olan maraz
u derdi izale idip sifa virmek ile olur alem-i ervahda ise bu ismiini tecellisi
neva zahir olmaz ve kezalik Muhyi vii Miimit isimleri gibi ki bunlaruii dahi
zuhiirt bu alem-i zahire nisbetlediir egergi Muhyi isminiifi alem-i ervahda eseri
ve tecellisi vardur amma zuhirr asil bu alemde diir ki 6lmek ve dirilmek bu
aleme nisbetlediir pes ‘abd bu ‘Gleme gelmeyince Safi isminiii ve Muhyi vii
Miimit ismintifi asarini miisahede kilmadr bu aleme geldiikden sonra rabbisintii

bu sifatiarla mevsit oldugini yakinen bildi ve miisahede kildi (370a-370b)

2.4.1.5.9. et-Tevvab:

Tevvab, sozlikte "geri donmek" anlamindaki tevb kokiinden tiireyen ve
"cokca tovbe eden" veya "tovbeleri ¢cok kabul eden" anlamina gelen bir kavramdir.
Kur'an’da ve hadislerde sikg¢a gecen Tevvab, Allah’in kullarimi tovbeye muvaffak
kilan ve onlarin tdvbelerini kabul eden Esmayihiisna’da yer alan sifatidir. Bu kavram,
insana nispet edildiginde giinah ve masiyetten itaate donmeyi ifade ederken Allah’a
nispet edildiginde gazabin riza ve muhabbete donlismesi anlamini tasir. Tevvab
isminin miibalaga igermesi, Allah’in sayisiz glinaht olan kullarini tekrar tekrar
bagisladigim1  vurgular. Tasavvufta tevvab, Allah’in kulunu masiyetten taate
yonlendiren ve kalplerini ilahi hidayetle canlandiran bir isim olarak kabul edilir

(Topaloglu, 2012:48-49).

90



Hazret-1 Hudanufi Tevvab olmasini ve setr-i ‘uyib ve magtiret-i zuniub
kilmasini rith bu ‘Gleme gelmeyince miisahede kilmadi zira bu %alem-i ervahda
uyib u zuniib yok idi ki hatta Settarlik ve Gaffarlik sifatlart zahir ola ydi keza
ve keza nice sifat-1 ‘aliyye vardur ki anufi zuhiir1 bu 4lem-i zahire merhindur
pes ‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsut bilmek dahi bu 4lem-i ecsama gelmege
mevkiifdur sa‘adet-i kiibra ve ni‘met-1 ‘uzma bir kimse rabbisini mevsut oldugi
evsaf-1 kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu
4lemde miiyesserdiir pes rih-1 insaniniii ‘alem-1 ecsama gelmesinde fa’ide
Hazret-1 Hakkun evsaf-1 kamile ile bilinmesi ve ‘abdiifi tekmil-i ma Tifet kilmasi

1¢tindiir (370b)

2.4.1.5.10. Yezdan:

Kadim Iran’da "tapiilmaya layik varlik" anlaminda kullanilan "yazata"

kelimesi, Zerdiist sonras1 Avesta edebiyatinda Ahura Mazda'nin yetkilerini ve giiclinii

paylasan ilahi varliklar1 tanimlamak icin genisletilmistir. Islim oncesi Iran’da yaygmn

olan bu kavram, Islam fetihlerinden sonra Miisliimanlarin ydnetimi altina giren

Mectsiler tarafindan Hiirmiiz (Ahura Mazda) i¢in "yezdan" seklinde tek tanr1 olarak

kullanilmistir (Alic1, 2013:512-513). Kur'dn 'da ve Esmayihiisna'da yer almayan ancak

Farsca yazilmis eserlerde Allah’1 ve affediciligini vurgulamak i¢in kullanilan bir

isimdir.

Stikr-1 Yezdan tavk-1 her gerden buved

NI cidal u ri-turus kerden buved
Hazret-1 Hudanun siikri her gerdentifi tavki olur yani her kimseniii gerdenine
farzdur ve lazimdur ki miinTm-i hakikiye stikr ide ‘ale’l-husias Glem-i ervahdan
alem-i insaniyyete getiirdigi ve ‘akl u idrak mertebesine yitiirdigi ni‘amun
stikrini kila siikr cenk i cedal eylemek ve yiizifii eksi itmek degiildiir yani

Hazret-1 Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur (371b)

2.4.1.6. Gaflet:

91



Gaflet, Islam'da "terketmek, Snemsememek" anlaminda bir kavram olup,
"dalginlik, dikkatsizlik, yanilma, ihmal" olarak tanimlanir ve insanin Alldh'a olan
bagliligin1 zayiflatir. Kur'an’da, manevi menfaatlerini idrak edemeyenler gafil olarak
nitelendirilir ve bu kisiler Allah’1n ayetlerinden habersiz, cehennemlik kimseler olarak
tanimlanir. Hadislerde ise gafil kalple yapilan dualarin kabul edilmeyecegi belirtilir.
Tasavvufta zahid ve sifiler gafletin, kisinin manevi gelisimine engel oldugunu
vurgular ve bu halden korunmak i¢in Allah korkusunu 6nerirler (Uludag, 1996:282-
283).

kamil olan kimse her ne kadar lokma yise niur-1 Hak olur ve ta‘at ii ‘ibadete
takviyet viriir ve her ne mertebe nikat u esrar soylese anufi ‘uhdesinden geltir ve
an1 sera tevtik ider amma sen kamil degiilsin yime lal ol ve hamiis ol zira sen
lokma yiseni sende gaflet ii kesafet ziyade olur ve heva-yi nefsiifi kuvvet bulur

(389a-389b)

Ctin zilukma ti hased bini vii dam

Cehl i gaflet zayed anra dan haram
Clinki taam u gidadan sen hased goresin ve kayd u dam goresin yakin kendifi
bir sey’e mukayyed goriip rah-1 Hakdan vamande bulasin ve andan cehl ii gaflet
foga ani sen haram bil zira lokma-y1 haramun sani budur velev kane fistreti’l-
helal elbette lokma-y1 helal niir-1 can ve zevk-i revan bitiirlir amma haram olan

kesafet ii gaflet zuhiira getiiriir (394a)

lokma-y1 helal ta‘at u nuraniyyet ve Glm i hikmet ve bunlar emsali haslet
mahsillerin viriir ve gida-y1 haram zulmet u gaflet bitiiriir nitekim arpadan
bugday ve bugdaydan arpa hasil olmaz atdan esek ve esekden dali at togmaz
(394b)

2.4.1.7. Hayr / Hayir - Serr / Ser:

Hayr, "iyi olmak" ve "iyilik etmek" anlamlarina gelen bir kavram olup,

Kur'an’da ve hadislerde maddi ve manevi iyilikleri kapsayan genis bir anlam

92



yelpazesi i¢inde kullanilir. Kur'an’da hayr; mal, servet, bolluk gibi maddi nimetler
veya genel olarak Allah'in insanlara verdigi her tiirlii nimet anlaminda gecerken
manevi nimetler olarak da vahiy, hikmet ve salih amel gibi kavramlarla iliskilendirilir.
Tasavvufta ve Islami diisiincede hayr, Allah'm liituf ve inayetinin bir sonucu olarak
degerlendirilir; insanlarin iyi davraniglar sergileyerek Allah'a yakinlagmalar1 ve diinya

hayatin1 imar etmeleri gerektigi vurgulanir (Cagric1,1998:43-46).

Ser, hayrin karsit1 olarak "kotiiliik, zararli ve ¢irkin seyler" anlamina gelir.
Kur'dn, serrin Allah'tan geldigini ve insanlarin iyilikle koétiiliikle sinandiginmi belirtir,
ancak Allah'in serre sebep olmadigi, sadece insanlar1 denemek i¢in bunlar1 yarattig
vurgulanir. Ser, insanin nefsi arzularina uyarak ilahi emirlere kars1 gelmesiyle ortaya
cikar ve genellikle seytanin vesveseleriyle iligkilendirilir. Tasavvuf ise, serri nefsin
kotii egilimleri olarak goriir ve manevi gelisim icin bir engel olarak degerlendirir

(Yavuz, 2010:539-542).

ey zinde dil olan kimse eger bir zinde dil olan kimse bulamazsai hayru’l-celis
olan ve riah-1 revana enis olan Hazret-i Kur’anla tinsiyyet idip tilavetile

miitelezziz olup ahkamiyla ‘amel eyleyesin (374a)

kema kale ‘aleyhisselam bihasebi’mri’ imrin mine’s-serri en yusara ileyhi bi’l-
esabi fi’d-dini ev fi’d-dunya illa men ‘asimehullahu ‘an ebi Hureyre radiyallahu
a* nitekim sohretden ve habs-i tenden necat bulmak babinda bu kissayi

takrir iderler ta kim hisse alalar (375b)

hayru’l-ebeveyn olan seyh i ‘aziziniiii nice zaman kelamina kulak tutmak gerek
ve andan hiisn-i tabiri ve esrar-1 tarikat s6ylemegi istima“ ide t3 ba‘dehu kendii

dahi sahib-1 nutk olup hiisn-1 tabir eylemege kadir ola (390a)

* "Ebu Hureyre (ra) rivayet eder ki: Hz. Peygamber, dini ve diinyevi meselelerde Alldh’in
giinahsiz kildiklar1 disindakilerden korkarim, demistir."

93



eger eviad-1 Adem isefi hemise talebde ol ve hem anui béliiginde ol seytin gibi
serkes olma ve girye vii zariden feragat kilma hayr-1 halef olana lazimdur ki

ceddiniifi eserine gide ve anufi ‘amel ii tarikini ihtiyar ide (393a)

Fira dergayb eserha zad nist

V’an mevalides behiikm-1 halk nist
Insandan sudir iden £i9 ii kavi ki hayr u serr her ne ise Glem-i gaybda eserleri
zadenidiir ya‘ni togmaklik mukarrerdiir ve filiin mevalidi ki Glem-i gaybda
togar halkufi hiikminde degiildiir [...] Hazret-i Huda-y1 miite‘al ol asar u cezayi
halk u icad ider egergi ol mevalidiifi nisbet Ui izafeti yine bizediir zird asl-1 fi
bizden sudir eyledi pes fi‘lden togan dahi biziim olur kema kale ‘aleyhisselam
en-nsu mecziyyine biamalihim inne hayran fahiran ve inne serren feserrer®

(396a-396b)

takdir-i kelam her kanki ayeti ki ayetlerden biz nesh ideriz ve yapud
unutduravuz ne’ti bihayrin minhd” ol dyet-i mensihadan dahi hayrlusin
gettirtiriiz (399b)

2.4.1.8. Helal - Haram:

Helal, islim’da "mubah, ciiz ve serbest" anlamina gelen ve dinde akil

sahibinin yapip yapmamakta serbest birakildigi davraniglari ifade eden bir terimdir.

Tarih boyunca helal kavrami, kutsal ve diinyevi ayrimi {izerinden gelismis olup kutsal

olana zarar vermeyen diinyevi davranislar helal sayilmistir. Islam’da helal kavramu,

dini emirler ve yasaklarla uyumlu bir yasam tarzini temsil eder (Demirci, 1998:173-

175). Haram ise Allah tarafindan kesin olarak yasaklanmisg, yapilmasi veya yenilmesi

dinen sakincali olan seyleri ifade eder. Kur'adn ve hadislerde yasaklarin detaylari

verilmis olup haramin kapsami genistir. Tasavvufta haram, insanin manevi

yolculugunda Allah’a yaklagsmasini engelleyen bir engel olarak goriiliir. Dinde haram

*! "insanlar amelleriyile karsilik goriirler. Eger hayir ise hayir ve ser ise serdir."
... ondan daha hayirlisim1 getiririz." (Bakara, 106)

94



olan fiillerin ve nesnelerin insanin hem diinyadaki huzurunu hem de ahiret hayatini

etkiledigi vurgulanir (Demirci, 1997:97-100).

Lukma vii niiktest kamilra helal
Ti1 nei kamil mehor mibas lal
Ey nakis olan ehi-i nefs lokma yimek ve niikte dimek kamile helaldiir zird kamil

olan kimse her ne kadar lokma yise niir-1 Hak olur (389a)

lakin iyilik sol iylikdiir ki Hazret-i Hudanui haram itdigi seyden perhiz idesiz
buyuta kapularindan berii geliifi ey mii’minler ve Hazret-i Allahdan ittika eylefi

size emr eyledigi husiisda ‘azab-1 ikabdan necat rica eyledigifiiiz halde (391a)

Lukmayi k’i niir efziad u kemal

An buved averde ezkesb-1 helal
Bir lokma ki niir u kemal ziyade itdi ve ol lokmayr akil olan kimseniifi derini
muiinevver olup mertebe-yi kemale miiteveccih oldi ki helal kesbden getiiriilmis
lokma oldur ya‘ni lokma-y1 helaliini elbette sani oldur ki niir u kemal ziyade ider

Mesnevi

Revgani k’ayed ¢erag-1 ma kused

Ab pranes ciin ceragira kused
Sol bir revgan ki gele biziim ceragimuzi séndiire sen ol revgana ab di ¢linki
ceragi sondiire ¢iinki bir revganda revganlik hasiyyeti olmaya ve ¢eraga yardim
itmeye ol ab tabi‘atl olur pes afia revgan dinmez kezalik bir lokma ki cerag-1
kalbe Ziya virmeye belki nur-1 derimi itfa eyleye ol taam egergi helal
mertebesinde ise de afia haramdi zira hasiyyet-1 helal anda bulunmamis olur

Mesnevi

TIm ii hikmet ziyed ezlukma-y helal

TIsk u rikkat ayed ezlukma-y helal
Helal lokmadan Glm ii hikmet togar ve ‘ask u rikkat-1 kalb hasil olur helal

Sidadan helal lokmanun sani budur

95



Mesnevi

Ctin zilukma tii hased bini vii dam

Cehl i gaflet zayed anra dan haram
Ciinki taam u gidadan sen hased géresin ve kayd u dam goresin yakin kendiii
bir sey’e mukayyed goriip rah-1 Hakdan vamande bulasin ve andan cehl ii gaflet
foga a1 sen haram bil zird lokma-y1 haramun sani budur velev kane fisireti’l-
helal elbette lokma-y1 helal nur-1 can ve zevk-i revan bitiiriir amma haram olan

kesafet ii gaflet zuhiira getiiriir (393b-394a)

lokma-y1 helal ta‘at u niraniyyet ve Tlm i hikmet ve bunlar emsali haslet
mahsullerin virdir ve gida-y1 haram zulmet u gaflet bitiiriir nitekim arpadan
bugday ve bugdaydan arpa hasil olmaz atdan esek ve esekden dahi at togmaz

Mesnevi

Lukma tuhmest u beres endiseha

Lukma bahr u gevheres endiseha
Fi’l-mesel lokma tohmdur ve anuf hasili fikrlerdiir ma‘nada lokma deryadur ve
anud gevheri endiselerdiir

Mesnevi

Zayed ezlukma-y helal ender dehan

Meyl-i hidmet ‘azm-1 refien an cihan
Agizda helal lokmadan togar Hazret-i Hudaniun hidmetine meyl i muhabbet

fogar ve ol cihana gitmeklik togar (394b)

2.4.1.9. Itaat, Taat, ibadet:

Itaat, "bas egmek, emredileni yerine getirmek, s6z dinlemek" anlamma gelen

ve Kur'dn’da sik¢a gegen bir kavramdir. Allah’a, peygambere ve yoneticilere itaat

olarak ii¢ kategoride ele alinir. Alldh’a itaat, evrendeki tiim varliklarin O’na itaat

etmesiyle baglamis ve insanin Ozgiir iradesiyle O’na yoOnelmesiyle tamamlanir.

Peygambere itaat, Alldh’in buyruklarimi anlamak ve yasamak icin gereklidir.

Tasavvufta ise itaat, Alldh’a tam teslimiyet ve O’nun sevgisini kazanma yolunda

96



onemli bir yer tutar (Alper, 2001:444-445). Islam’da ibadet, kisinin hayatin1 Allah’a
kars1 saygi ve itaat bilinci i¢inde siirdiirmesini igerir ve bu davranislarin manevi bir
ozii olmas1 gerektigi vurgulanir. Ibadet, dua, secde, riikli gibi gesitli sekillerde ortaya

konur ve hem maddi hem de manevi boyutlari kapsar (Sinanoglu, 1999:233-235).

Ibadet, Islam’da genel ve 6zel anlamlarda kullanilir. Genel anlamda ibadet,
miiminin Allah’a olan sevgi ve saygisini ifade ederek, O’nun rizasina uygun
davranma gabasini kapsar. Ozel anlamda ise namaz, orug, zekat ve hac gibi belirli dini
gorevleri yerine getirmeyi ifade eder. Namaz, oru¢ ve hac gibi ibadetler, miiminin
Allah’a olan bagliligin1 simgelerken, zekat ve sadaka gibi ibadetler toplumsal dengeyi
saglar (Koca, 1999:240-247). ibadeti, yakin derecesine ulasmak igin vazgecilmez bir
arag¢ olarak gérmiisler ve ihsan kavramiyla bilingli ibadetin 6nemini vurgulamislardir
(Uludag, 1999:247-248). "Taat" kelimesi ise ibadetle es anlamli olarak kullanilmakta
ve degerlendirilmektedir. Itaat, taat ve ibadet kelimeleri dini metinlerde yakin anlamli

olarak karsimiza ¢ikmaktadir.

ehlullahun cebri miirte Gsiifi cebrine berizer ki makbuldur ve memdithdur ve ehl-
1 nefs olan ve cebriyyeniifi cebri gayr-1 miirte‘is olanun tahrik-i yed eylediikde
ben de mecburum dimesine befizer ki mezmumdur ve makdihdur cebriyye
fayifesi nefSleriniifi hazzi canibine gelseler miirid ii muhtar olurlar ve ta‘at u

Gbadete gelseler ihtiyarimuz yokdur dirler ve kendiileri cebri iderler (361b)

ol Glemde sabir ii muiicahid mertebesin bulmadilar ta bu 4Glem-i ecsama
gelmeyince ve ta‘at u miicahede idiip miicahede ile ihtiyar olmayinca pes bu
Gleme geldiler ve miicahede idiip miicahid oldilar ve belalara sabr idiip sabirler

mertebesin buldilar (369a)
Hazret-i Cenab-1 Izzet ol rip-1 zadr sicn-i tabi‘ata getiiriip habs eyledi ve firak

u hicranun belalarin afna zevk itdirdi ta ki ol aleme Tbadetle miisteid ola ve

ba‘de halasii'l-beden ol ni‘metiiii kadrini bile (369b)

97



turs ray olan kimseye deruna yol bulmak gerekse ana di ki halavet-i siikr-i

ta‘atle memziic olup ol vasita ile deriina yol bula ve makbiil ola (372a)

Zellet-1 i1 bih zitd at hay-i halk

Pis-i kiifreg ciimle imanha halk
Anufi zilleti gayrilaruii ta‘atindan Allahu Teala katinda yegdiir anuni kiifii
katinda ciimle imaniar kéhnediir anufi hata ve zilleti halkui hata ve zilleti gibi
degiildiir nitekim miictehid-i fi’d-din hata eylese sevab yazilur ve ta‘at u
Imandan murad erbab-1 taklidiii kalil olan iman u ta‘atidur malumdur ki
muictehidiini hatasi mukallidiin taat u imanindan eviadur ve anuf kiifiinden
murad kiifrin lugat ma‘nasi oldugi lizre setrdiir yani ol asik kendiniifi ta‘at u
manini ve Hazret-i Allah ile olan esrar u kurbetini ‘uyiin-1 nasdan setr eylemesi

katinda mukallid olanlaruni imanlar1 halk ve bii tibardur dimek olur (382a-382b)

kamil olan kimse her ne kadar lokma yise niur-1 Hak olur ve ta‘at ii ‘ibadete
takviyet viriir ve her ne mertebe nikat u esrar soylese anufi ‘uhdesinden geltir ve

ani1 sera tevtik ider (389a-389b)

lokma-y1 helal ta‘at u niraniyyet ve Tlm i hikmet ve bunlar emsali haslet
mahsullerin virdir ve gida-y1 haram zulmet u gaflet bitiiriir nitekim arpadan
bugday ve bugdaydan arpa hasil olmaz atdan esek ve esekden dahi at fogmaz
(394b)

2.4.1.10. Kader (Takdir):

Kader ve kaza, Islam’da Allih’m yaratiklarma iliskin planimi ve tabiatin

isleyisini ifade eden kavramlardir. Kader, Alldh’m her seyi ezell ilmiyle bilip

belirlemesi, kaza ise bu planin ger¢geklesmesidir. "Takdir" ise, kaderle es anlamli

olarak kullanilir ve "bir seyin mahiyet ve niteliklerinin yani sira var olus zamani ve

mekanmi belirlemek" anlamima gelir. Tasavvufta kader, Allah’m mutlak ilmi ve

iradesine bagli olarak gergeklesen olaylar1 ifade eder ve sifiler kaderi, insanin

98



iradesiyle yaptig1 fiillerin 6tesinde, Allah’in dogrudan yonettigi ilahi bir siire¢ olarak
goriirler. Kur'an’da kader, Allah’in yaratma, yasatma, Oldiirme gibi fiili sifatlariyla
iliskilendirilir ve her seyin Allah’in ilmi, iradesi ve kudretiyle gerceklestigi
vurgulanir. Kader ve takdir kavramlarinin bu sekilde es anlamli kullanimi, Allah’in
her seyi belirli bir 6l¢ii ve plana gore yaratip yonettigini ifade eder ve bu, hem

Kur'dn’da hem de tasavvufta 6nemli bir yer tutar (Yavuz, 2001:58-63).

Mesnevi-yi Ma'nevinin 361a-400b varaklarinda "kader" kelimesi tek bir
beyitte kullanilmistir. Ancak kader ile ayn1 anlama gelen "takdir" kelimesi on bes kez
yer almistir. Takdir kelimesi ekseri bir terkip igerisinde yer almis ve "Begenme, giizel
buldugunu, begendigini belirtme, bir kimsenin veya seyin énemini, degerini anlama,
kiymet bigme, degerini belirleme" vb anlamlarda kullanilmigtir. Bilhassa belirtmek
gerekir ki s6z konusu eser Mesnevi olunca okyanusun altinda sadefle sirlanmis mana
incisinin tesbiti sarihin ve karinin takdirindedir. Asagida kelimenin kullanimina iliskin

bazi1 6rnekler sunulmustur.

et-tayyibatu Ii ’,t-,tay_yibﬁze“ dergah-1 Hakka tayyib gelenler i¢tin tayyibat vardur
habis olanlar iciin habisat vardur misra®1 sani bu manayr miisr olur takdir-i

kelam yarra pos kiin posi bubin ve berencan-1 bedi bubin® dimekdiir (361a)

aslinda ‘akl ‘akl-1 kiillidir ki enbiya vii eviiyanui ‘akillanidur ve <ukil-1 ctiz’i
afia nisbet ‘akl degiildiir pes takdir-1 ma‘na bu zikr bahs bahs-i ‘akldur ki aslinda
‘akl degiildiir (362a)

ten-1 insani eyvan-1 suride nice rahat bulursa can dali mertebe-yi Timde eyle
rahat bulur kafiyeler mast oldugi takdir tizere eger mertebe-yi cehilde bulunursak
ol biziim zindanimuzdur eger mertebe-yi ‘ilmde bulunursak ol biziim eyvanimuz

ve makam-1 alisanimuzdur (364b)

# "iyi ve giizel seyler iyilere..." (Nur, 26)
* "Sevgiliyi hos kil, giizelligi gor ve kotii niyetli insanlarin zararini gor."

99



Hazret-i Allah anun rif'ati iizre nice has rif‘atler ihsan ider veyahud ticdan
murad edeb-i [1ahidiir ki edeb ticist ezniir-1 [Iahi binih berser biir ve her ca ki
hahi” buyurmuslardur pes bu takdir iizre anuii edebi iizre Hazret-i Bari

kendiniifi niirindan nige taclar kor anufi basi tizre dimek olur (382b)

In kader tazim din santa harid

K’ez miri an dest ii pahasan burid
Bu kadar tazim ve Hazret-1 Musayr bu kadar (takdim) eylediklerinden otiiri
anlar dini satun aldr yanf anlarufi imanma sebeb oldi Hazret-i Misayla lecc i

nad eyledikleri cihetden elleri ve ayaklari biiride oldu (388b-389a)

2.4.1.11. Kevn:

Kevn kelimesi tasavvufta "var olmak" anlaminda kullanilir ve 6zellikle "kiin"
(ol) emriyle iliskilendirilir. Ilk donem mutasavviflari, Ciineyd-i Bagdadi ve Serrac,
kevni sifilerin madde aleminde bedenen bulunurken ruhen bu dlemden ayr1 olmalarini
ifade eden bir terim olarak kullanmislardir. Ibnii’l-Arabi’ye gére kevn, yaratilan her
sey olup gercek varlik yalnizca Hak’tir. SGfiler bu nedenle yaratilanlar1 degil, yaratan
gormek ve madde aleminden yiiz ¢evirerek Hakk’a yonelmek gerektigini
vurgulamiglardir. Tasavvufta kevn, diinya ve ahireti kapsayan genis bir anlam

yelpazesi i¢inde ele alinir (Uludag, 2022:342-343).

bir rah bir kaliba gele ve ol kalibda anufi eseri niimayan ola kelime manaya
delalet 1tdiigi gibi ol kalib kendii rifinui sanina ve hakikatine ve anda ne igiin
vaz* oldugina delalet ider pes sahayif-i kevnde ey ayat-1 Hakk: okumak isteyen
kimse her kelime bir ma‘naya delalet itdigi gibi her siret daj1 bir giine ma‘naya
delalet ider imdi bu kavalib-i insaniyyeye ve bu suver-i kevniyyeye nazar eyle
ki her biri hassaten kendi de mevzi‘ olan ma‘naya delalet ider eger arif isefi

mesayih-1 ‘azamun ‘alem-i meani didiiklerini bu Glem-i stretde goriirsin ve

* "Edeb taci, I1ahi nurdan bir tactir. Tac1 basina koy, nereye istersen gotiir."

100



miitekellim-i hakikiniiii o siretden ne murad eylediigine vakif ve Garif olursin

(370a-370b)

2.4.1.12. Kiyamet:

Islam dininde kiyamet inanci, zamanmn diiz bir hat olarak aktigini1 kabul eder
ve diinya hayatinin sonu ile ahiret hayatinin baglangicin1 ifade eder. Kur'dn’da
kiyametle ilgili bircok ayet ve slire bulunmaktadir ve kiyametin dehseti, gerceklesme
bicimi, asamalar1 detayli bir sekilde tasvir edilir. Kiyamet, stira tiflenmesiyle baslar,
ardindan dirilis (ba's), toplanma (hasir), hesap ve nihayet cennet veya cehennem ile
ebedi hayat devam eder. Tasavvufta ise kiyamet, insanin manevi uyanisi ve nefsin
arinmas1 olarak da yorumlanir; burada kiyamet, manevi doniisiim siirecini ifade

edebilir (Topaloglu, 2022:516-522).

Hazret-i Cenab-1 Izzet riiz-1 kiyametde diye ki tahkika ben buniara ceza virdiim

enva -1 ni‘ami bu giin bima saberi siziifi (400b i

2.4.1.13. Kiifr / Kiifiir:

Kiifiir, Islam’da "ortmek, gizlemek, nankorliik etmek" anlamina gelen bir
terimdir ve genel olarak Alldh’1, peygamberlerini ve onlarin tebli§ ettigi ilahi
hitkkiimleri  reddetmek anlaminda kullanilir.  Kiifiir, Alldh’a inanmamak,
peygamberlerin getirdigi mesajlar1 kabul etmemek ve dinin emirlerini yerine
getirmemek olarak tamimlanir. Kur'dn’da, kiifir Alldh’in varhi@m ve birligini,
peygamberlerini ve ahiret giiniinii inkar etmek anlaminda sik¢a vurgulanir ve kiifre
sapanlarm ahirette ac1 bir azaba ugrayacaklar1 belirtilir. Tasavvuf agisindan ise kiifiir,
kulun Allah’a yaklagsmasini engelleyen ve manevi bir perde olusturan en biiyiik engel

olarak kabul edilir (Sinanoglu, 2002:533-536).

Zellet-i 4 bih zita at hay-i halk
Pis-i kiifreg ciimle imanha halk

* Calismanin son varaki oldugu i¢in ciimle yarim alinmustir.

101



Anunl zilleti gayrilarui ta‘atindan Allahu Teala katinda yegdiir anui kiifii
katinda ciimle imaniar kohnediir anui hata ve zilleti halkui hata ve zilleti gibi
degiildiir nitekim miictehid-i fi’d-din hata eylese sevab yazilur ve ta‘at u
Imandan murad erbab-1 taklidiin kalil olan iman u ta‘atidur maliumdur ki
miictehidiini hatas1 mukallidiii ta‘at u imanindan eviadur ve anufl kiifrinden
murad kiifrin lugat ma‘nasi oldugr iizre setrdiir yanf ol asik kendiniiii taat u
imanini ve Hazret-i Allah ile olan esrar u kurbetini uyiin-1 nasdan setr eylemesi
katinda mukallid olanlaruii imanilar1 halk ve bii‘tibardur dimek olur Hazret-i
Ciineydiiii keferetun fidinillahi ve’l-kufii vacibun leddd”’ dimesi ve Hazret-i
Seyh Sibliniiii tiiba limen mate fikiifiihi femen mate fikiiftihi fema veye’l-

Firdevsi®® dimesi setr-i esrar-1 rububiyyet manasi murad olur (382a-382b)

Her ki gired lleti llet seved

Kiift gired kamili millet seved
llete mensiib olan mariz her neyi tutarsa llet olur zird mizac-1 fisid olunca her
neyise fasid eyler amma bir kamil kiifi- tutsa millet olur zira afia bil’kiifii ‘an

%Imin tutar seran ve ‘aklen ami tutmak vacib oldug: hinde tutar pes anui ol

hinde kiifr tutmasi millet olur (337b-388a)

2.4.1.14. Melek:

Melek kavrami, Islam, Hristiyanlik ve Yahudilik gibi vahye dayanan dinlerde,
Tanr1 ile insanlar arasinda araci olan ruhani varliklar olarak goriiliir. Islam’da
melekler, Alldh’in emirlerini yerine getiren, O’na siirekli ibadet eden, giinahsiz ve
cinsiyetsiz varliklardir. Kur'dn’da melekler Allah’in elgileri olarak tanimlanmis,
yaratiliglar1 ve gorevleri gesitli ayetlerde belirtilmistir. Mevlevilik ve diger tarikatlarda
meleklerin varligr, Allah’m yiiceligi ve rahmetiyle baglantili olarak tasavvufl

ritiiellerde ve sembolizmde yer bulur. Melekler, vahyin getirilmesi, insanlar1 koruma,

47 Allah’1n dinini inkar edenler kafirlerdir ve kiifiir onlarin iizerinedir."
#® "Kiifrii iizere olen kimseye yaziklar olsun, ¢iinkii kiifrii iizere 6len kimse Firdevs
Cenneti'nden mahrum kalir."

102



ilahl iradeyi gerceklestirme gibi gorevlerle donatilmis olup her dinde ve mistik
inangta farkli 6zellikler ve rollerle tanimlanmustir (Erbas, 2004:37-39). Meleklerin
varhgl, Islam’da maddi diinyanin 6tesinde manevi bir alemin mevcudiyetini

vurgulayan 6nemli bir inang unsurudur (Ozervarli, 2004:40-42).

Tifl-1 can ezgir-i seytan baz kun

Ba‘d ezanes bamelek enbaz kun
Ey salik-1 rah-1 Hak canui tiflin1 seytan siidinden men‘ eyle siret-i seytandan
murad gida-yi1 cismaniyyediir andan sofira ol cani mela’ikeye serik eyle ya‘ni
mela’ikentii gidasina ve niraniyyetine ani enbaz eyle anlarufi zevk aldugi

yirden seniifi dahi canun zevk ala (393a-393b)

2.4.1.15. Mi'rac:

Mi'rac, sozliikte "yukar1 ¢ikma vasitasi, merdiven" anlamina gelen bir kelime
olup terim olarak Hz. Muhammed’in goge yiikselmesini ve Allah katina ¢ikisini ifade
eder. Islami kaynaklarda "isrd ve mi'rac" olarak iki safhada ele alinir: Mescid-i
Haram’dan Mescid-i Aksad’ya gece yolculugu (isrd) ve oradan goge yiikselme
(mi'rac). Mi'rac hadisesi, Hz. Muhammed’in ¢esitli peygamberlerle goriisiip Allah’in
huzuruna ¢ikmasi ve bes vakit namazin farz kilinmasi gibi olaylar igerir. Tasavvuf
anlayisinda, kulun mi'raci, Alldh’a yaklasma ve O’nun rizasin1  kazanma
yolculugudur. Bu yolculuk, ibadet ve ubldiyyet kavramlariyla ifade edilir. Kul,
ibadetlerini yerine getirirken, her seyden siyrilarak Alldh’in huzurunda ve O’nunla
birlikte oldugunun bilincine vardiginda, mi'racinmi gerceklestirmis olur. Tasavvufta
namaz, miiminin mi'ract olarak goriilir ve goniil huzuruyla kilinan namaz, kulun

Allah’a en yakin oldugu an olarak kabul edilir (Yavuz, 2020:132-135).

Her demi iira yeki mitac-1 has

Berser-i tices nihed sad tac-1 has
Her bir demde ol ‘asik-1 sadik i¢iin bir has miTac vardur ki miisahede-yi zat-1
[Ighiden anuf tacinuf bagsi tizre Hazret-i Alldh nige tic-1 has kor ticdan murad

uluvv-1 sandur bunda yani Hazret-i Allah anuf rifati iizre nice has rifatler

103



ihsan ider veyapud ticdan murad edeb-i [lahidir ki edeb tacist eznir-1 [lahi
binih berser biir ve her ci ki hahi” buyurmuslardur pes bu takdir iizre anui
edebi tizre Hazret-i Bari kendiniifi niirindan nige taclar kor anuii bagsi iizre dimek

olur (352b)

2.4.1.16. Miicahede:

Miicahede, "giic ve gayret sarfetmek" anlamina gelir ve tasavvufta nefis,
seytan ve diismanla savasmay1 ifade eder. Ilk stfilerden Hatim el-Esam’a gore
miicahede, insanin seytanla, nefsle ve cephede diigmanla miicadelesini icerir. Hac ve
Tevbe siresinde Alldh yolunda yapilan miicdhedenin Onemine vurgu yapilir.
Tasavvufta biiyiik cihad, nefse karsi verilen savastir ve bu, seyriisiilikte ilerlemek icin
gereklidir. Miicahede; takva, istikamet ve kesif mertebelerine ulasmak icin yapilir ve
dogru uygulandiginda Hakk’a vasil olmanin yollarin1 acar (Uludag, 2020:339-440).
Tasavvufta miicahede eden kisiye "miicahid" denir. Miicahid, nefsine, seytana ve dis
diismanlara kars1 miicadele eden, Alldh yolunda gayret gosteren kisidir. Miicahid,
sadece fiziksel savagla degil, ayn1 zamanda manevi ve ahlaki olarak da kendisiyle

miicadele ederek nefsini terbiye etmeye calisir.

ol ‘alemde salih i fasid ve sabir ii miicahid egergi Hazret-i Hudanui malamidur
ki bu Glemde dahi sabir ii salih ve fasid olan ve miicahede mertebesin bulan
heman ol ‘alemde sabir ii miicahid olandur bigayr-1 tefaviit ve lakin ol ‘alemde
sabir i miicahid olmaga 1‘tibar yokdur ol ‘alem salah ii fesad ve sabr u cihad
alemi degiildiir pes lazim geldi ki anda bilkuvve hasil olan a‘mal bu ‘dlemde
file gele ve siibut mertebesin bula ve anda kalellahu Te4la ve lenebluvennekum
hattd na9emu’l-mucahidine minkum ve’s-sabirine’® sabir ii miicahid Glem-i
ervahda iken dalhi Hazret-1 Hudanufi malumuyd: ve lakin sabr u cihad ile ibtila
olmmamuslar idi pes ol ‘dlemde sabir ii miicahid mertebesin bulmadilar ta bu

alem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u miicahede idiip miicahede ile ihtiyar

* "Edeb taci, i1ahi nurdan bir tactir. Tac1 basina koy, nereye istersen gotiir."
** "Andolsun ki iginizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklayincaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

104



olmayinca pes bu ‘aleme geldiler ve miicahede idiip miicahid oldilar ve belalara

sabr 1diip sabirler mertebesin buldilar (368b-369a)

2.4.1.17. Peygamberler, Enbiya:

Peygamber kelimesi Farsca olup "haber getiren" anlamina gelir. Eski Tiirkce
karsilig1 yalvagtir (yalavag), ancak peygamber kelimesi erken donemde Tiirkgeye
gecmistir. Kur'an’da ve hadislerde peygamberler i¢in nebi, restl ve miirsel kelimeleri
kullanilir. Nebi "haber veren," resul ve miirsel ise "gonderilmis kisi" anlamina gelir.
Allah’in buyruklarint bildirmek iizere secilmis elcilerdir. Bazi ayetlerde Alldh’in
meleklerden ve insanlardan resuller sectigi belirtilir. Kur'dn’da ve hadislerde
peygamberlerin nitelikleri, yasadiklar1 toplumun i¢inden se¢ilmis olmalari, diiriist ve
giivenilir olmalari, Allah’tan vahiy almalari ve mucizeler gostermeleri seklinde
Ozetlenir. Peygamberler, insanlara dogru yolu gosterip erdemli davraniglara

yonlendirmek i¢in gonderilmistir (Yavuz, 2007:257-262).

Mesnevi-yi Ma'vi’de "enbiya ve evliya" kelimleri ekseriyetle birlikte
zikredilmistir. "Enbiya" kelimesinin birlikte gegtigi boliimler "evliya" maddesinde

gosterilmistir.

Hazret-1 Nebiyy-i miikerrem ‘aleyhisselam ba‘s olmup anlari dine da‘vet
eylediikde bu kadar ‘akilla esrar-1 nebeviyyeden gafil ve ulim-1 diniyyeden
cahil oldi (362b)

Clin tu derKur’an-1 Hak bi’gripti

Barevan-1 enbiya amihti
Ey zinde dil olan kimse ¢iinkim sen miirde dilleriii mukarenetlerin terk idiip
Kur’an-1 Hakka firar idesin [...]

Hest Kur’an halha-y1 enbiya

Ma3hiyan-1 bahr-1 pak-1 kibriya
Zira Kur’an-1 Kerim enbiya-y1 zamun evsat vii ahvali oldi enbiya-yi filmesel

pak olan derya-yi kibriyanuin mahileridiir [...] Ve eger Hazret-i Kur’ani kabil

105



1dici olasin ve anda olan kisas-1 enbiyayi ¢iinkim okuyasin seniii murg-1 canun

kaftes-1 tende teng geliir ve miite’ellim olur (374a-374b)

Ruhhayi k’ezkafesha resteend

Enbiya-yi1 rehber-i sayesteend
Sol bir rihlar ki kafeslerden kurtulmisiardur anlar rehberlige Idyik olan
enbiyadur ki sayeste-yi Hakdururlar [...] Ol enbiyanuii avazi tasradan din
canibinden berii geliir [...] nadanlar ve gafiller sohbetini terk idiip Hazret-i
Kur’ana iltica idiip enbiyanun haliyle hallenenlerdiir [...] Enbiya ‘aleyhisselam
din canibinden béyle dirler ki ey talib-i felah olan kimse biz bu tengin olan

kafes-i tenden bu zikr olinan sebeb ile kurtulduk (374b-375a)

tati-yi can-1 salik ervah-1 enbiydya ‘arz-1 niyaz eyler bu gine kelam soyler

(377a)

Guft Peygam-ber ki ey talib-ceri

Han mekun bahi¢ matlibi meri
Hazret-1 Nebiyy-i Miikerrem ‘aleyhisselam didi ki ey ceri vii dilir olan talib
zinhar bir matlibla ceng Ui cidal i niza“ eyleme ya‘ni ey talib mertebesinde olan
miibtedi murad mertebesine na’il olan kamiller ile inad u muhalefet eyleme ki

sentifil haliii anlaruf haline befizemez (386b)

Mesnevi-yi Ma'nevi'nin 361a-400b varaklar1 arasinda isimleri zikredilen

peygamberler sunlardir:
2.4.1.17.1. Hz. Adem:
Ilk insan ve ilk peygamber olan Hz. Adem, topraktan yaratilmis ve Hz. Havva

ile es kilmmistir. Hz. Adem, Allah tarafindan “Insanligin Babasi” ve “Safiyullah”

olarak isimlendirilmistir. Allah’in ona verdigi ilim ve kemal sahibi bir insan olarak

106



yaratilan Hz. Adem’in yaratilmasina kibirlenen Iblis, kibrinden ona secde etmemis ve
Allah tarafindan lanetlenerek kovulmustur (Koksal, 2004:29-61).

'

"Adem" kelimesinin kokeni tartismalidir ve farkli dillerde "yapilmis" veya
"kul" anlamlarina gelir. Islim kaynaklarinda Hz. Adem’in topraktan yaratildig
belirtilir ve cesitli rivayetlerde bu toprak farkli yerlerden alinmistir. Kur'an, Hz.
Adem’in yaratilis siirecini gesitli asamalarda anlatir ve onun ilahi kudretle
yaratildigin1 vurgular. Hz. Adem, meleklerin secde ettigi ve ilim 6gretilen ilk insandir.
Kur'dn’da Hz. Adem’in cennette yasadigi ve yasak agaca yaklasarak hata yaptig
belirtilir. Bu hata sonucu yeryiiziine indirilmis ve tovbesi kabul edilmistir. Hz.
Adem’in cennetten cikarildiktan sonraki hayat: hakkinda islam kaynaklarinda detayh
bilgi yoktur; cesitli rivayetler ise genellikle Yahudi gelenegine dayamir. Hz. Adem’in
omrii 930 yil olarak belirtilir ve ¢esitli rivayetlere gore kabri farkli yerlerde olabilir.
Islam’da Hz. Adem’in hatasi, bireysel bir hata olarak kabul edilir ve Hiristiyanliktaki
asli giinah inanci1 reddedilir (Bolay, 1988:358-363). Mesnevi-yi Ma'nevi’de Hz.
Adem’in cennetten c¢ikarilisi, semadan zemine inisi, tovbe etmesi sonunda yeniden
cennete kavusmasina atifta bulunularak Allah’in verdigi nimetlere siikretmenin ve

igten tovbenin faziletleri kisaca agiklanmustir.

Hazret-i Ademiii  ‘aleyhisselam hikdayesi bu mandyr Hazret-1 Ademiiii
‘aleyhisselam hikayesi bu ma‘nayr mii’eyyid olur zira Hazret-i Bari evvela aia
cennet milkin virmis ve cennet icre ya Ademu ’skun ente ve zevcuke’l-Cenneti ve
kuli minha ragaden haysii si’tuma’’ dyet-i kerfmesiniii mefhiinu iizre ani ni‘met
U rahatla gark eylemisdi ve lakin bita’h u bizahmet ii mesakkat miiyesser olan
ni‘metiin kadrini neva bilinmemek mukarrer oldiysa Hazret-i Bari anuni secere-
yI hitaya tekarriibini cennetden huriica ve semadan zemine hiibita sebeb idiip bu
diinyaya getiirdi ve afia bu kadar alam u sedayidi ¢ekdiirdi anufi viicudi bu kadar
insanuil zuhiirina sebeb olup tahsil-i kemal itdikden sofira yine cennet-i a‘liya

vasil eyledi (369b)

' "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennet yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

107



Clin ta‘alluk yaft nan baBu’l-beser
Nan miirde zinde gest ii bahaber
Ciinki nan Ebu’l-beser hazretine ta‘alluk eyledi ana gida olmak sebebiyle

lacerem miirde vii cemad olan zinde vii bahaber oldi (373a-373b)

Z’an ki Adem z’an t3b ezesk rest

Esk-1 ter based dem-i tevbe-perest
Zira ki Hazret-i Adem ‘aleyhisselim ol <Gtabdan gézyasindan kurtuld
tevbeperest olan kimseniini nefSi ziyade gozyasiyla olur yani zuniubdan tevbeye
miilazemet iden kimseniii agzindan ¢ikan kelamu ziyade gdzyasina mukarin
olmak gerekdiir yohsa miicerred bisirisk-i dide ve bisiuzis-i sine sebt Ui ric‘at-1
kavline 1‘tibar yokdur dimek olur

Mesnevi

Behr-i girye amed Adem berzemin

13 buved giryan u nalan u hazin
Adem ‘aleyhisselam yir tizre giryeden otiiri geldi t3 kim zeminde giryan u nalan
u hazin ola pes Ademzade olana dapi bu halet lizim olmak gerekdiir

Mesnevi

Adem ezFirdevs u ezbala-y1 heft

Pay-magan ezberay-1 ‘uzr refi
Hazret-i Adem <aleyhisselim Firdevs-i a‘ladan ve fevk-1 seba-y1 semadan
‘Ozrden otiiri paymagana gitdi ya‘ni saft-1 ni‘ale itdigi hatanui ‘6zrini dilemeden

Otiiri pay-1 magana tenezziil itdi ve gitdi (392a-392b)

Hazreti Allih Ademi ‘aleyhisselam Glem-i aladan mertebe-yi Hazret-i Alldh
Ademi ‘aleyhisselam Glem-i aadan mertebe-yi esfele itdigi hatinufi Gzrini
dilemeden 6tiiri tenzil eylediiginden ahz itmislerdiir idrak kiin

Mesnevi

Ger zipugst-i Ademi ve’zsulb-1 i1

108



Dertaleb mibas ve hem dertulb-1 @
Ey talib-i Hak olan kimse sen daju eger ol Hazret-i Ademiiii sulb ii siretinden
isefi murdd eger eviid-1 Adem isefi hemise talebde ol ve hem anuii béliiginde ol
seytan gibi serkes olma ve girye vii zariden feragat kilma hayr-1 halef olana
lazimdur ki ceddiniifi eserine gide ve anufi ‘amel ii tarikini ihtiyar ide tulp boliik

ma‘nasmadur (392b-393a)

2.4.1.17.2. Hz. ibrahim:

Hz. Ibrahim, Yahudilik, Hiristiyanlik ve Islam’da tevhid inancini yerlestiren
biiyiik bir peygamberdir. Yahudi ve Isldm kaynaklarinda tevhid miicadelesi
vurgulanir. Tevrat’'ta Hz. Ibrahim’in putperest bir cevrede dogdugu, Tanri’nin
kendisini sectigi ve biiyiik millet olacag1 vaadiyle Ken'an diyarina gitmesi anlatilir.
Kur'dn-1 Kerim, Hz. Ibrahim’in babasi Azer ve kavmine karsi putperestligi
reddetmesini, Allah’m birligini savunmasmi vurgular. Islami kaynaklara gore,
Nemr(id’un putperestlikten vazge¢medigi i¢in Hz. Ibrahim’i atese atmasi, Hz.
[brahim’in ise Alldh’m yardimiyla atesten zarar gdrmeden kurtulmasi anlatilir. Bu
olay, Hz. Ibrdhim’in tevhid inancindaki kararliligini ve Alldh’in  korumasii
sembolize eder, Nemr(d’un ise hakka kars1 direnmesinin sonuglarmi gosterir

(Harman, 2000:266-272).

Hz. Ibrahim, Tiirk edebiyatinda tevhid inanci ve ahlaki erdemlerin sembolii
olarak sikca islenmistir. Tasavvuf edebiyatinda ise Mesnevi gibi eserlerde onun

kissalari, ibret verici tasavvufi yorumlarla zenginlestirilmistir (Uzun, 2000:272-273).
Mesnevi-yi Ma'nevi’de Hz. Ibrahim’in atese atilmasina ve atesin Hz. Ibrahim’i

yakmamasina atifta bulunularak cehennem atesinden korunmak i¢in onun vasiflarini

tagimanin 6nemi ve geregi aciklanmistir.

Gertu Nemridist ates dermerev
Reft pahi evvel Ibrahim sev

109



Sende Nemrudlik vardur ates icre gitme eger ates igre gitmek ister evvel
[brahim ol ya‘ni ey Nemrid sifatiyla muttasif olan ehl-i nefs bu ekl ii siirb ve bu
hazz-1 nefs ates gibidlir o canibe gitme ve ol nar1 istigal itme ve illa eger gitmek
istersen evvelen Ibrahim sifatiyla muttasif ol andan sofira ol canibe gidersefi git

sana ziyan kilmaya ve seni helak mertebesine irgiirmeye (386b)

Seyh-i Ekber Hazretleri hikaye iderler ki tabiT mezhebinde bir hakim ile vakt-i
sitada bir meclisde mukarenet vaki© oldi kulnd ya naru kiini berden ve selamen
alglbrahint ayeti tilivet olunup miinisebetle kissa-y1 Ibrahim ‘aleyhisselim
zikr olundi (398b)

2.4.1.17.3. Hz. Musa:

Mustafa Asim Koksal’in Isldam Tarihi Ansiklopedisi eserine gore, Hz. Musa,
Israilogullari’na peygamber olarak gdénderilmis dnemli bir figiirdiir. Misir’da dogan
Hz. Musa, Firavun’un zulmiinden kagmis ve Allah’tan vahiy alarak Israilogullari’n
esaretten kurtarmistir. Tar Dagi’nda Allah ile konusmus ve Tevrat’t almistir. Koksal,
Hz. Musa’nin yasamini, Allah ile olan yakin iliskisini ve Israilogullari’na rehberlik
etme gorevini detayl bir sekilde anlatir. Hz. Musa’nin hikayesi Kur'adn’da en ¢ok yer

verilen peygamber hikayelerinden biridir (Koksal, 2004:7-301).

Islam’da Hz. Musa, Kur'dn-1 Kerim’in otuz dort sresinde yiiz otuz alt1 kez
zikredilir ve en ¢ok bahsedilen peygamberdir. Kur'dn, Israilogullar’nin Hz. Musa ile
ilgili anlagmazliklarina ve Hz. Musa ile Firavun arasindaki olaylara yer verir. Hz.
Musa’nin diinyaya gelisi, Medyen’e gidisi, peygamber olarak secilisi ve Firavun ile
miicadelesi gibi olaylar Kur'dn’da detayl sekilde anlatilir. Hz. Musa’nin dogumunda
Firavun’un erkek cocuklari dldiirme emri, annesinin onu sandiga koyup nehre
birakmasit ve Firavun’un ailesi tarafindan bulunmasi, annesine geri donmesi ve

genclik donemi anlatilir.

2 "Ey ates, Ibrahim’e kars1 serin ve selametli o, dedik." (Enbiya, 69)
110



Hz. Musa’nin kaza ile bir Misirli’y1 6ldiirmesi, ardindan Medyen’e kagisi ve
burada evlenmesi de Kur'dn’da yer alir. Tar Dagi’nda peygamber olarak segilisi ve
mucizeler verilmesi, Firavun ile miicadelesi, Israilogullar’m Misir’dan ¢ikarisi ve
Kizildeniz’in yarilmasi gibi olaylar anlatilir. Ayrica, Musa’nin Tar Dagi’nda ilahi
emirleri almasi, kavminin buzagiya tapmasi ve bu olay sonrasi yasananlar
detaylandirilir. Allah, Hz. Musa ile aracisiz konustugu i¢in ona "Kelimullah" unvam
verilmistir. Hadislerde de Hz. Musa’dan bahsedilir; IsrA ve Mi'rac mucizesinde Hz.
Muhammed ile gorligmesi ve haya sahibi olmasi gibi 6zellikleri anlatilir. Musa’nin
oru¢ tutmasi ve fiziksel 6zellikleri de hadislerde yer alir. Kur'dn’da Hz. Musa, Hz.

Muhammed’i miijdeleyen bir peygamber olarak gdsterilir (Harman, 2020:207-213).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de Hz. Musa’nin Firavun’nun kibrini yikmak ve tanrilik
davasindan vazgec¢irmek i¢in gosterdigi mucizesi olan asasmin biiyiik bir yilana
dontiserek sihirbazlarin yilanlarini yemesi ve sihirbazlarin Hz. Musa’ya itibar ederek
iman ettikleri kissaya atifta bulunulmaktadir. Bu kissayla kibrin ve biiyliklenmenin

inanctaki yeri agiklanmistir.

Tazim-i kerden-i Sahirain Misara ‘aleyhisselam ki ¢i fermayi evvel ti endazi
asayd ma Miisd aleyhisselim fermiid ki evvel suma beyned ezid”

Mesnevi

Sahiran der‘ahd-1 Firavn-1 la%n

Ctin miri kerdend baMiisa bekin
Sahirler Firavn-1 la‘niifi zamaninda g¢iinkim kin ile Hazret-i Misaya miri vii
nad eylediler sahirler Hazret-i Miisayr mu‘azzez Ui miikerrem tutdilar lakin
sahirler ol hinde Hazret-1 Miisayr mukaddem tutdilar

Mesnevi

Zan ki gufiendes ki ferman an-1 tust

Ger hemi h*ahi ‘asa tu’fken nupust
Sahirler Hazret-1 Musaya didiler cihan seniifi i¢tindiir eger istersefi ‘asayi evvel

sen birak nitekim bu dyet-i kerime ile bu manalari beyan buyururiar kali eya

>3 "Sihirbazlar, Hz. Musa (a.s) sordu: 'Ne emredersin, asay1 dnce sen mi atarsin ya Musa?' Bu,
onu yiiceltti. Hz. Musa (a.s): 'Hayir, once siz.' dedi."

111



Miisg imma en ve imma en nekiine evvele men elkd® sahirleriii ya Miisa imma
en tulki ‘asake diyii Misay1 takdim eylemeleri tazim i terkim manasm ifade
1der ve amma en nekiine evvele men elkd dimeleri ferman sentifdiir dimegi 1s‘ar
ider

Mesnevi

Guft ni evvel suma ey sahiran

Efkenid an mekrhara dermiyan
Hazret-i Misa ‘aleyhisselam anlara didi ki evvel siz ilka idiii mekrleriifiizi
ortaya birakunuz nitekim Hazret-i Misanun anlara ilka idiind dimesinden hikaye
buyururlarkale lehum Misd ma entum mulkar”

Mesnevi

In kader ta‘zim din sant3 harid

K’ez miri an dest ii pahasan burid
Bu kadar tazim ve Hazret-1 Musayr bu kadar (takdim) eylediklerinden otiiri
anlar dini satun aldr yanf anlarufi imanma sebeb oldi Hazret-i Misayla lecc i
%nad eyledikleri cihetden elleri ve ayaklar: biiride oldu ya‘ni kamil olan Hazret-i
Miisaya sahirleriini ta‘zim i tekrim eylemeleri dinlerine sebeb oldu ve makbiil-1
Hak oldilar ve miri vii inad eyledikleri cihetden tenlerine zahm irisdi nitekim
buyururilar

Mesnevi

Sahiran ¢tin hakk-1 11 bi ‘snaptend

Dest i pa derciirm-i i derbahtend
Sahirler ciinkim Hazret-1 Miisanuf kadrini afiladilar ve anuni ‘1zam-1 sanina ‘arit
oldilar ol itdikleri ‘inad u cedeliifi ctirmine dest Ui palarin oynatdilar €3 kim dest ii
palarinuf muhabbet-i Miisa iizre kat® olinmasi mukaddema itdikleri kiistahliga
kefaret ola pes yine Seyh-1 ‘Attar Hazretlerinuii kavl-i serifiniini delalet itdigi

meaniniii beyanina suri‘ idiip buyururiar (388a-389a)

>* Sihirbazlar, "Ey Musa 6nce sen mi atarsin, yoksa biz mi atalim?" (Taha, 65)
%> "Musa onlara, atacagmizi atin, dedi." (Yunus, 80)

112



2.4.1.17.4. Hz. Siilleyman:

Hz. Siileyman, Yahudilik ve Hristiyanlikta 6nemli bir figiir olarak kabul edilir.
Yahudilikte Israilogullari’nin {i¢iincii krali olan Hz. Siileyman, bilgelik ve baris
donemi ile taninir. Ismi Ibranice "baris" anlamma gelen "Selomoh" kelimesinden
tiremistir. Ahd-i Atik’te Hz. Siileyman, Hz. David’un oglu olarak anilir ve onun
yerine kral olmustur. Hz. Siileyman’in hiikiimdarlik dénemi, baris, refah ve biiyiik
imar projeleri ile karakterize edilir. Bu donemde oOzellikle Kudiis’te insa edilen

mabed, Hz. Siileyman’in adin1 6liimsiizlestiren en 6nemli yapidir.

Hz. Siilleyman, Kur'dn’da bircok ayette Oviilmiis ve dstiin nitelikleri
vurgulanmigtir. Kur'dn’da onun biiyiik bir bilge, adil bir hiikiimdar ve Allah’in sadik
bir kulu oldugu belirtilir. Allah, Hz. Siileyman’a kusdili 6gretmis ve onun riizgarlari,
cinleri ve diger varliklar1 emri altina almasini saglamistir. Tasavvufta Hz. Siileyman,
marifet ve hikmetin sembolii olarak anilir. Onun derin bilgisi ve Allah’a olan
bagliligi, tasavvuf ehli tarafindan biiyiikk bir hayranlikla anilmigtir. Onun hayati,
ibadetlerindeki samimiyet ve hikmetli yonetimi, tasavvufun temel ilkelerine 151k tutar

(Harman, 2010:56-60).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de zayif ve glinahsiz bir kusun Hz. Siileyman’in ordusuyla
karsilagsmasi1 anlatilmaktadir. Kus, masumiyeti ve gii¢siizliigli temsil ederken, Hz.
Stileyman adaletin ve ilahi hiikiimranligin simgesi olarak karsimiza ¢ikar. Bu kissa,
Hz. Siileyman’in ordusunun kudreti ve adaletinin, en zayif varliklar {izerinde bile ne
denli etkili oldugunu vurgulayarak, ilahi iradenin her seyi kusattigin1 agiklamak icin

kullanilmastir.

Kii yeki murg-1 Za ifi-y bigiinah

V’enderin-1 u Siileyman basipah
Kani bir giinahsiz ziyade zebin murg ve anuii deruninda Stileyman ‘askeriyle
ola yani Siileyman-1 hakikat ki Hazret-i Hakdur cemi* ciinidiyla anda ola ve
anud viis ‘at-1 batini bir mertebede ola ki cemi® esyayi ihata kila muhassal siareta

asgar ma‘nen ‘alem-1 ekber ola (381b)

113



2.4.1.17.5. Hz. isa:

Hz. isa, Kur'dn-1 Kerim'de "Isa", "ibn Meryem" ve "Mesih" adlariyla anilan,
Incil’in kendisine verildigi ve Hz. Muhammed'i miijdeledigi bildirilen bir
peygamberdir. Kur'an’da Hz. Isa’nmn, Allah’1n sadece bir kulu oldugu vurgulanir. Hz.
Isa’min dogumu, annesi Hz. Meryem’e melek (Cebrail) tarafindan miijdelenir ve
babasiz bir sekilde diinyaya gelir. Hz. Meryem, Hz. isa’y1 dogurduktan sonra halkin
ithamlariyla karsilasir, ancak besikteki Hz. Isa konusarak annesini savunur. Hz.
Isa’min peygamberligi boyunca birgok mucize gergeklestirdigi bildirilir: gamurdan kus
yapip canlandirmasi, kor ve alacalilar1 iyilestirmesi, Oliileri diriltmesi, evlerde ne
yendigini ve saklandigim haber vermesi gibi. Kur'an’da, Yahudilerin Hz. Isa’y1
oldiiremedigi, carmiha geremedikleri, Alldh’in O’nu kendi katma yiikselttigi ifade
edilir. Islam’a gore Hz. Isa, kiyamete yakin bir zamanda yeryiiziine dénecek, Deccal’i
oldiirecek ve diinyada adaleti tesis edecektir. Kur'dn’da Hz. Isa’min dogumu,
mucizeleri, peygamberligi ve Allah katina yiikseltilisi hakkinda bircok ayrinti
bulunur, ancak onun tanriligim1 veya Tanri’’min oglu oldugu iddialarmi kesinlikle

reddeder (Harman, 2000:465-472).

Mesnevi-yi  Ma'nevi’de insan ruhunun maddi diinyanin Ortiileriyle
kaplanmadan &nceki saf hali ve bu halin Hz. isa’nin 6liileri diriltme mucizesiyle
iliskilendirilmesi anlatilmaktadir. Ruhlarin, beseriyetin ve tabiatin perdeleri
kalktiginda her biri Hz. Isa gibi diriltici bir giice sahip olabilecegi vurgulanmaktadir.
Bu kissa, ruhun safiyetini koruyarak etkili ve canlandirict sdzler sdylemenin énemini
dile getirir; Hz. Isa’min mucizesi, bu baglamda, insan ruhunun ve dilinin potansiyel

gliciinii sembolize etmektedir.

Canha derasl-1 hod Tsi-demend

Yek zaman zahmend ii gahi merhemend
Canlarui ctimlesi dahi ‘alem-i tabi‘ata gelmezden evvel ve elvas-1 beseriyye ile
miilevves olmazdan mukaddem kendii ashinda Isa demlerdiir ve her biriniii
miirde ihya eylemek sanlarindandur [...] pes cemi® canlaruni hayatbahs olmasina
ve dem-i Isa gibi miirdeler ihya kilmasina mani olan beseriyyet hicablari ve
tabrat perdeleridiir

114



Mesnevi

Ger hicab ezcanha berhasti

Gufi-i her cani Mesihasasti
Faraza eger canlardan beseriyet perdeleri ref® olaydi ve ednas-1 tabi‘Gyyeden
rithlar pak i mukaddes olayd: her bir canufi s6zi Hazret-i Tsanufi sozi gibi
olaydi ve miirdeleri ihya kilayd: /... [Ey miitekellim olan kimse eger seker gibi
leziz i sirin sOz soylemek istersefi ve Hazret-i Isd gibi nice miirde dilleri ihya
eylemek istersefi hirsdan ve tama‘dan sabr eyle ta seker gibi s6z soyleyesin ve

anuf ile nige miirde dilleri ihya idesin dimekdiir (385a-385b)

2.4.1.17.6. Hz. Muhammed (sav):

Hz. Muhammed, ismailogullar1 soyundan gelen Adnaniler’e mensuptur ve 20
Nisan 571 tarihinde Mekke'de dogmustur. Hz. Muhammed dogmadan babasi
Abdullah, geng yasta vefat etmis, annesi Amine de o alti yasindayken olmiistiir.
Dedesi Abdiilmuttalib ve amcasi Ebt Talib tarafindan biiyiitiilmiistiir. Genglik
yillarinda ticaretle ugragmis, diiriistliigli ve giivenilirligi nedeniyle "Muhammedii'l-
Emin" olarak taninmistir. Yirmi bes yasinda, Hz. Hatice ile evlenmis ve bu evlilikten
altt cocugu olmustur. Kirk yasinda Hira magarasinda inzivaya ¢ekildigi bir donemde
Cebrail tarafindan kendisine peygamberlik goérevi verilmistir. ik vahiy Alak
stiresi'nin ilk bes ayeti olup, ii¢ yil siiren gizli davet doneminden sonra islam’1 agik¢a
teblig etmeye baslamistir. Kureyslilerin tepkisiyle karsilasmis, hicretin 13. yilinda
Medine’ye gbc¢ etmistir. Medine’de miisliimanlar arasinda kardeslik tesis etmis,
Mescid-i Nebevi’yi insa etmis ve Islam toplumunu diizenleyen antlasmalar yapmistir.
Miisliimanlar ile Kureysliler arasinda Bedir, Uhud ve Hendek gibi 6nemli savaslar
olmustur. Mekke’nin fethi 630 yilinda gerceklesmis, ardindan bircok Arap kabilesi
Islam’1 kabul etmistir. Veda Hacci sirasinda, 632 yilinda genis kapsamli bir konusma
yaparak miisliimanlara 6nemli nasihatlerde bulunmustur. Aymi yil 8 Haziran’da
Medine'de vefat etmistir. Hz. Muhammed’in mirasi, Kur'dn ve siinnet olarak

iimmetine ve insanliga rehberlik etmeye devam etmektedir (Fayda, 2020:406-421).

115



Kur'an ve silinnete gore Hz. Muhammed, peygamberlerin sonuncusu ve
IslAm’in {ic temel iman esasindan biri olan niibiivvetin temsilcisidir. Onun
peygamberlik konumu, Hz. Ibrahim’in duasi ve Hz. isa’nin miijdesiyle tarihi bir baga
sahiptir. Kur'dn’da yliz yetmis civarinda ayetle resul ve nebi olarak anilan Hz.
Muhammed, hem bireysel hem de toplumsal manevi arinmayir saglama gorevini

istlenmistir (Topaloglu, 2020:437-439).

Islam kiiltirinde Hz. Muhammed, tasavvuf acisindan derin bir manevi
rehberlik kaynagi olarak kabul edilmistir. 7. ve 8. ylizyillarda zahid ve sifiler,
diinyadan el etek ¢ekip ahirete yonelerek Hz. Peygamber’i ibadet ve ziihd hayatinda
ornek almislardir. Hz. Peygamber’in siinnetine ve ahlakina baglilik, sifilerin en

onemli ilkelerinden biri olmustur (Uludag, 2020:446-447).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de Hz. Muhammed’in teblig ettigi dini hakikatlerin
anlasilmasindaki zorluklar ele alinmaktadir. Ilk olarak, insanlarin nebevi sirlar1 ve dini
ilimleri kavrayamamasina deginilmis, ardindan Hz. Muhammed’in gii¢lii kisilere,
zayif kimselerle miicadeleye girmemeleri uyarisi aktarilmistir. Son olarak, Yahudi ve
misriklerin Hz. Muhammed’in emir ve nehiylerine yonelik elestirileri ve Allah’in her

seye kadir oldugunun bilincinde olmanin énemi vurgulanmistir.

Hazret-1 Nebiyy-i miikerrem ‘aleyhisselam bas olmup anlari dine da‘vet
eylediikde bu kadar ‘akilla esrar-1 nebeviyyeden gafil ve ulim-1 diniyyeden
cahil oldi (362b)

Guft Peygam-ber ki ey talib-ceri

Han mekun bahi¢ matlibi meri
Hazret-1 Nebiyy-i Miikerrem ‘aleyhisselam didi ki ey ceri vii dilir olan talib
zinhar bir matlibla ceng Ui cidal i niza“ eyleme ya‘ni ey talib mertebesinde olan
miibtedi murad mertebesine na’il olan kamiller ile inad u muhalefet eyleme ki

sentifil haliii anlaruf haline befizemez (386b)

116



bu ayetiin sebeb-I niiziili budur ki Yehid u miisrikin didiler ki Muhammed

ashabina emr 1tdigi sey’i nehy eyler ve nehy itmis iken yine emr eyler (399b)

elem tadem ennellihe alakulli sey’in kadir® bilmez misin ya Muhammed
biliirsin tahkika Hazret-i Allah cemi® sey’e kadir padisahdur pes bu ayetiiii bu
mabhalle teviiki bu minval iizre olur ki kacan enbiya-yi Gzam ve evliya-yi
kiramdan bir kimse mertebe-yi kurb-1 ferayize na’il oldukda ve evsaf-1 Hakkila
muttasit’ oldukda biiznillah cemi® esyaya mutasarrif olup hiikmleri nafiz ola

(399b-400a)

Mesnevi-yi Ma'nevi’de Hz. Muhammed’in ismi zikredilmeden O’na ve

hadislerine yapilan atiflar da vardir. Hadisler baglig: altinda bu bilgiler sunugmustur.

2.4.1.18. Sahabe / Ashab:

Sozliikkte "bir kisiyle birlikte bulunmak, onunla dost ve arkadas olmak"
anlamindaki sohbet kokiinden tiireyen sahabe, sahibin ¢oguludur ve Hz. Muhammed’i
gorlip ona inanan kimseler i¢in kullanilir. Sahabe nesli, Restil-i Ekrem’e bagliliklar
ve Islam’n yayilmasi i¢in yaptiklari ¢alismalarla dinin nemli bir pargasidir. Kur'dn-1
Kerim’de ve Hz. Peygamber’in hadislerinde 6viilmiislerdir. Onlar, islam’a girdikleri
andan itibaren gii¢lii bir imanla yeni dinin gereklerini tam bir teslimiyetle yerine

getirmislerdir (Efendioglu, 2008:491-495).

Mesnevi-yi Ma’nevi’de 361a-400b varaklar1 arasinda isimleri yer alan
sahabeler Hz. Bilal, Hz. Suheyb, Hz. Selman ve diger sahabelerle Kur'dn
iligkilendirilmis olmasidir. Sahabelerin, Allah’a olan bagliliklari, inang¢larindan dolay1
sikintilar ¢ekmeleri, sikintilar karsisinda sabretmeleri, bu sabirlar1 sonunda Allah

tarafindan miikafaatlandirilacaklari anlatilmistir.

bu ayetiini sebeb-i niiziili budur ki Yehud u miisrikin didiler ki Muhammed

ashabina emr itdigi sey’i nehy eyler ve nehy itmis iken yine emr eyler (399b)

%6 v . Bilmez misin siiphesiz Alldh’in her seye giicii yeter." (Bakara, 106)

117



bu ayet Hazret-1 Bilaliii ve Suheyb ve Selmanui ve ashab-i1 Resaliifi fikrasi

hakkindadur (400a)

Mesnevi-yi Ma'nevi'nin 361a-400b varaklar1 arasinda isimleri zikredilen

peygamberler sunlardir:

2.4.1.18.1. Bilal-i Habesi:

Bilal-i Habesi, hicretten kirk yil kadar 6nce (581 civar1) Habes asilli bir kdle
olarak Serat’ta veya Mekke’de dogmustur. Hz. Ebli Bekir onu satin alip azat ettigi
eldeki bilgiler arasindadir. Medine’ye hicretten sonra Hz. Peygamber’in miiezzinligini
yapmis ve ilk ezam1 okumustur. Sabah ezanina "es-Salatii hayriin mine’n-nevm"
ibaresini eklemistir. Hz. Omer halife olunca Suriye’de fetihlere katilmis ve orada
vefat etmistir. Hz. Peygamber, onun cennetlik oldugunu miijdelemistir (Fayda,

1992:152-153).

bu ayet Hazret-i Bilaliin ve Suheyb ve Selmanufi ve ashab-1 Resuliini

tikras: hakkindadur (400a)

2.4.1.18.2. Omer b. Hattab:

Hz. Omer, Fil Vak'asi’ndan on {i¢ yil sonra veya Biiyiik (Dérdiincii) Ficar
Savasi’ndan dort yi1l once Mekke’de dogmustur. Kureys kabilesine mensuptur.
Miisliman olmadan Once siire merakli, ticaretle ugrasan ve Kureys adina elgilik
yapmaktadir. Bi'setin 6. yilinda (616) miisliiman olmustur. Hz. Eb( Bekir doneminde
miigavir ve kadi olarak gorev yapmistir. Hz. EbG Bekir’in vefatiyla hilafete gecmis ve
23 (644) yilinda bir suikast sonucu vefat etmistir. Hz. Omer, fetihler ve adaletli

yonetimiyle taninir (Fayda, 2007:44-51).

Hz. Omer, Hz. Ebt Bekir ile birlikte Hz. Muhammed’in en yakin iki dostu ve
yardimcisindan biridir ve fikih tarihinde 6nemli bir yere sahiptir. Fikhi konulardaki

goriisleriyle taninmis ve vahyin onun goriislerine uygun geldigi belirtilmistir. Hz.

118



Omer, hiikiim verirken énce Kur'an’a, ardindan siinnete ve sonra re'ye basvurmustur.
Hz. Omer’in fikih, tefsir ve hadislerdeki goriisleri derin etkiler birakmis ve sonraki
miictehidleri etkilemigtir. Fikhi gorlisleri ve uygulamalar, cesitli kaynaklarda

toplanmis ve detayli sekilde incelenmistir (Kogak, 2007:51-53).

Mesnevi-yi Ma'nevi'nin 361a-400b varaklar1 arasinda Hz. Omer’in Islam’a
girisi ve onun bu siirecteki doniisiimii kisaca anlatilmaktadir. Bu bdliimde Hz. Omer,

Ebu Cehil ile karsilagtirilarak 6rnek sahsiyeti 6ne ¢ikartilarak sunulmustur.

An zaman ki bahs-i ‘akli saz buved

In Umer b3 Bu’l-Hikem hem-raz buved
Ol zamanda ki ‘akla mensib olan bahsiiii diizeni ve itibart var idi bu ‘Omeriin
ki murad Hazret-i ‘Omerdiir Bu’l-Hikem ile hemriz u demsaz idi ki murad Ebii
Cehliifi mukaddem olan kiinyetidiir ki anuii nami ‘Omerdiir bu Ebu’l-Hikem
anun igiin kiinyet virmisler ki hiikm-1 ‘akliyyede gayet ile mahir idi ve ebhas-1
fikriyyeye ziyade kadir idi ¢iinki Hazret-1 Nebiyy-i miikerrem ‘aleyhisselam ba‘s
olinup anlar1 dine da‘vet eylediikde bu kadar ‘akilla esrar-1 nebeviyyeden gafil
ve ulim-1 diniyyeden cahil oldi Iicerem Ziddiyla kiinyet viriliip Ebi Cehl
dinildi Hazret-i ‘Omeriifi lakab-1 serifleri Farik oldi hakk: batildan ziyade fark
etdi nitekim buyururlar

Mesnevi

Ciin Umer ez‘akl amed siiy-1 can

Bu’l-Hikem Bii Cehl sud derbahs-1 an
Ciinkim Hazret-i ‘Omer akldan cin canibine geldi yani ‘akl-1 ciiz’iyyeniiii
mertebesinden giizer idiip iman u Islam mertebesine irdi Bu’l-Hikem anui
tahtinda Ebi Cehl old: ve iman u Islim mertebesinden mahrim kaldr (362a-

363b)

Ciin zi‘'Ummer an resil inra senid

Rigseniyi derdiles amed bedid

119



Clinkim ol resil-i Rim Hazret-i ‘Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol
kelamdan bir risenlik anuf génline zahir oldi ve derinin miinevver eyledi ol
Resiil bu kelamun zevkinden bir mertebe-yi nirani oldr ve istigrak mertebesin
buldi [...]

Guft ya Ummer ¢i hikmet bud u sir

Habs-1 an safi derin ciy-1 kedir
Su’al idiip didi ki ya ‘Omer ne hikmet ve ne sir idi ki ol saf olan rihufi bu
miinkedir olana tire olana yirde habsi yani pak olana rihun bu cay-1

muinkedirde ki bedendiir bunda habs olmasina hikmet nediir didi (365b-366a)

Hazret-i ‘Omer didi ki ey Resil sen bir resilsiii ve dakik bahs idersin bunufi

hakikat tizere kesf olunmasi cayiz olanlardan degiildiir (366b)

Hazret-i ‘Omer afia bu tarik iizre hitab idiip buyururlar ki resil sen ki ciizvsin

sentifl karii fa’ide ilediir ki sen her dem fa’ideden hali degilsin (368b)

Ol resul-i Rim bu bir 1ki camdan ki nis etdi kendisinden gitdi camdan murad
Hazret-i ‘Omeriiii buyurdug: kelam-1 sa4detencamdur (372a)

Seyl ¢iinki deryaya geldi karisdi derya oldi dane ¢iinki mezra‘a geldi kist ii zer®
oldi yaqf resil-1 Rim mukaddema seyl gibi idi amma bahr-1 mana olan Hazret-
i ‘Omere vasil olmakile derya-y1 mani oldi evvel bir dine gibi idi mezra“i
esrar-1 I[1ahi olan Hazret-i ‘Omere vasil oldukda cemGyyet manasin bulup kist-i

ulim u ma‘arif oldr (373a)

2.4.1.18.3. Selman-1 Farisi:

Asil adi Mahbe (Mayeh) b. Biizehmesan olan Selman-1 Farisi, Iran'da dogmus,
Mectsi bir ailenin ¢ocuguyken Hristiyanligi benimsemis ve Arap yarimadasina kole

olarak getirilmistir. Medine’de Beni Kurayza kabilesine satilmis ve burada Hz.

120



Muhammed ile tanisarak Miisliiman olmustur. Hendek Savasi sirasinda hendek
kazilmasini Onererek onemli katkilarda bulunmustur. Hz. Muhammed’in takdirini
kazanmis, Islamiyet’in ilk ddnemlerinde onemli roller iistlenmistir. Hz. Omer’in
Medain valisi olarak atadigi Selman-1 Farisi, sade ve zahidane bir yagam siirmiis, ¢ok
sayida hadis rivayet etmis, ilmi ve hikmetiyle taninmistir. 656 yilinda vefat eden
Selman-1 Farisi’nin tiirbesi, Bagdat yakinlarinda Selmanipak’ta bulunmaktadir

(Hatiboglu, 1999:493-516).

bu ayet Hazret-i Bilaliii ve Suheyb ve Selmanun ve ashab-1 Resuliifi fikrasi

hakkindadur (400a)

2.4.1.18.4. Suheyb b. Sinin:

Hicretten otuz yil kadar once (581 civari) Musul yakinlarinda Firat (veya
Dicle) nehri kiyisindaki bir kdyde dogan Suheyb b. Sinan, Bizanslilar tarafindan esir
almarak Rum kiiltiiriiyle yetismistir. Isldm’1 kabul ettikten sonra miisriklerin
iskencelerine maruz kalmis, ancak imanindan vazge¢cmemistir. Suheyb, Bedir, Uhud
ve Hendek savaslar1 dahil tiim &nemli savaslara katilmistir. Hz. Omer, 6liimiinden
once onu vekil birakmis ve o, Hz. Omer’in cenaze namazini kildirmistir. Sevval 38'de
(659) Medine'de vefat etti ve Cennetli’l-Baki'a defnedildi. Sakaci ve hosgoriilii
kisiligiyle taninan Suheyb’in comertligi ve takvast da meshurdur (Efendioglu,

2009:159-173).

bu ayet Hazret-i Bilaliini ve Suheyb ve Selmanufi ve ashab-1 Resuliini

fikras: hakkindadur (400a)

2.4.1.19. Sabr / Sabir, Sabir (Sabir Mertebesi):

Sabir, ahlak terimi olarak {izlintii ve sikintilar karsisinda direng gdstermeyi,
metanetini korumay1 ifade eder. Kur'dn’da sabrin 6nemi vurgulanir, sabredenlerin
Allah'in sevgisine ve kat kat miikafata nail olacag: belirtilir. Allah, insanlar ¢esitli
musibetlerle imtihan eder ve bu zorluklar1 sabirla karsilayanlarin ebedi kurtulusa

erecegi miijdelenir. Hadislerde, sabrin kisiyi teldstan koruyup dogru yolda tutan bir

121



151k oldugu ifade edilir. Tasavvufta sabir, Alldh’a karsi teslimiyet ve edep olarak
goriiliir, bela ve sikintilara sikdyetsiz tahammiil anlamina gelir (Cagrici, 2008:337-
339). Sabir ve sebat eden salik sabirler mertebesine erigerek kdmil insan olma yolunda

onemli bir mesafe katetmis olur.

ol alemde itdigi ikrar1 bu ‘alemde isbat ider ve ol ‘dlemde salih ii fasid ve sabir
i miicahid egergi Hazret-i Hudanufi ma{iamidur ki bu ‘alemde dahi sabir ii salih
ve fasid olan ve miicahede mertebesin bulan heman ol ‘dlemde sabir ii miicahid
olandur bigayr-1 tefaviit ve lakin ol ‘dlemde sabir ii miicahid olmaga i‘tibar
yokdur ol alem salah i fesad ve sabr u cihad ‘alemi degiildiir pes lazum geldi ki
anda bilkuvve hasil olan a‘mal bu Glemde fi‘le gele ve siibut mertebesin bula ve
anda kalellzhu Tedls ve lenebluvennckum hatta nalemu’l-mucahidine minkum
ve ’5—55b1}1"ne5 A sabir i miicahid ‘alem-i ervahda iken daln Hazret-i Hudanuf
ma‘lumuyd: ve lakin sabr u cihad ile ibtila olmmamusiar idi pes ol Glemde sabir
U miicahid mertebesin bulmadilar ta bu alem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u
miicahede idiip miicahede ile ihtiyar olmayinca pes bu %dleme geldiler ve
miicahede 1diip miicahid oldilar ve belalara sabr idiip sabirler mertebesin

buldilar (368b-369a)

Hazret-1 Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur diyii cidal
eylemek ve ol beladan yiiziifi eksi idiip bu ne beladur diyii sikayet eylesek stikr
itmemis oluruz siikr oldur ki viicidiiit mahza ni‘met bilesin ve eger beliyila
imtihan olmur isefi cidildan hazer iizre olasn ve miimkin oldugr mertebe

sabirilerden olasin (371b)

Ger suhan hvahi ki gayi ¢iin seker
Sabr kun ezhirs u k'in helva mehvar

7 "Andolsun ki icinizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklayincaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

122



Ey miitekellim olan kimse eger seker gibi leziz Ui sirin s6z sdylemek isterseni ve
Hazret-i “Isa gibi nice miirde dilleri ihya eylemek istersel hirsdan ve tama‘dan
sabr eyle ta seker gibi s6z soyleyesin ve anui ile nige miirde dilleri ihya idesin
dimekdiir

Mesnevi

Sabr based miisteha-y1 zirekan

Hest helva arzii-y1 kudekan
Zirekleriiii ve akillarun miistehas: sabr olur amma kidekanun ki arzi vii istihasi
helvadur

Mesnevi

Her ki sabr averd gerdun berreved

Her ki helva hord va pester reved
Ey akil her sol kimse ki sabr getiirdi ve kendiiyi sabirler mertebesine yitiirdi
gerdin tizre gider bir mertebe-yi 4li pervaz olur ki anuf rih1 asman-1 berin iizre
seyr ider her sol kimse ki helva yidi girii pester gider hulasa oldur ki her sol
kimse ki sabr u kana‘ati kendiiye pise itdi mertebesi ali olup bir mertebeye
1risiir ki ma‘nen asman riitbet ve keyvan rif'at olup anun rih1 eflak iizre seyr ider

(385b)

2.4.1.20. Sevap - Giinah:

Sevap, Islam dininde iyi amellerin ve itaatin ahiretteki miikafatin1 ifade eden
bir kavramdir ve Kur'dn’da hem diinyadaki hem de ahiretteki miikafat ve ceza
anlamlarinda kullanilir. Iman, salih amel, takva ve Allah yolunda fedakarlik gibi
davraniglar sevap kazandirirken, inkarcilik ve disiplinsizlik gibi davraniglar ceza
getirir. Tasavvufta sevap, kulun Allah’a olan sevgisini ve teslimiyetini ifade eden
amellerle kazanilir ve kisinin manevi yiikselisine katki saglar. Sevap, kulun iyi
amellerine bagli bir sonug olsa da aslinda ilahi rahmetin tecellisidir ve ahirette ebedi

mutlulugun anahtaridir (Karadas, 2006:581-582).

123



Giinah kavrami, dini ve ahlaki emirlerin ihlali sonucu olusan ve kutsal

varliklarla olan iliskiler baglaminda degerlendirilen bir olgudur. Islam, Kur'dgn ve

tasavvuf perspektiflerinde giinah, Allah’in emirlerine kars1 gelme anlaminda ilahi bir

smavdir ve itaatin ziddi olarak kabul edilir. Kur'dn’'da giinah, Allah’imn emirlerine

uymamanin yani sira, toplumsal ve ahlaki kurallari1 ¢ignemek olarak da tanimlanir ve

bireyin hem diinya hem de ahiret hayatin1 etkileyen bir sorumluluktur (Harman,

1996:278-282).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de "glinah" sozciiglinii karsilamak i¢in "zenb" kelimesinin

cogulu "zunab" kelimeleri kullanilmastir.

Hazret-i Hudinuii Tevvab olmasini ve setr-i uyub ve magfiret-i zunib
kilmasini rih bu Gleme gelmeyince miisahede kilmadi zira bu %alem-i ervahda
uyib u zunib yok idi ki hattd Settirlik ve Gaffarlik sifatlari zahir olayd: keza
ve keza nigce sifat-1 ‘aliyye vardur ki anufi zuhiir1 bu 4lem-i zahire merhiindur

(370b)

Zellet-i 1 bih zita‘at hay-i halk

Pis-i kiifreg ciimle imanha halk
Anunl zilleti gayrilarui ta‘atindan Allahu Teala katinda yegdiir anun kiifii
katinda ciimle imanlar kohnediir anui hata ve zilleti halkui hata ve zilleti gibi
degiildiir nitekim miictehid-i fi’d-din hata eylese sevab yazilur ve ta‘at u
Imandan murad erbab-1 taklidiin kalil olan iman u ta‘atidur malimdur ki
miictehidiini hatasi1 mukallidiii ta‘at u fmanindan eviadur ve anufl kiifrinden

murad kiifiin lugat ma‘nasi oldugi tizre setrdiir (382b)

Zird ki Hazret-i Adem ‘aleyhisselim ol <Gtabdan gézyasindan kurtuld
tevbeperest olan kimseniini nefSi ziyade gozyasiyla olur yani zuniubdan tevbeye
miilazemet iden kimseniii agzindan ¢ikan kelamu ziyade gdzyasina mukarin
olmak gerekdiir yohsa miicerred bisirisk-i dide ve bisizis-i sine sebt Ui ric‘at-1

kavline 1tibar yokdur dimek olur (392a)

124



ne’ti bipayrin minhd® ol dyet-i mensithadan dahi hayrlusin getiiriiriiz ev-mislihd

yahud afia manend-i fayidede ve sevabda bir ayet-i ahir getiirtiriiz (399b)
2.4.1.21. Seytan (iblis), Div (Dev):

Seytan kelimesi, Arapga'da "uzaklagmak, haktan ve hayirdan ayrilmak"
anlaminda olup, Islim inancinda "hayirdan ve rahmetten uzaklagmis yaratik" olarak
tanimlanir. Is1Am’da seytan, insanlar1 dogru yoldan saptirmak icin vesvese veren, kotii
fiilleri tesvik eden ve Allah’ i emirlerine kars1 ¢ikan bir varliktir. Kur'dn 'da, seytanin
Adem ve Havva’yr kandirarak yasak meyveyi yemelerine neden oldugu, boylece
onlarin cennetten c¢ikarilmalarina yol actigi anlatilir. Bu olay, insan ve seytan
arasindaki miicadelenin baglangicini simgeler. Seytan, Alldh’in izniyle insanoglunu
saptirmaya calisirken, insanlar da akil ve iradeleriyle bu vesveselere karsi koymalidir.
Tasavvuf felsefesinde ise seytan, nefsin kotii arzularmi temsil eder ve manevi gelisim

yolunda bir engel olarak goriiliir (Celebi, 2010:99-101).

"Div" soOzcligli Farsca '"seytan, cin, ifrit" anlarina gelmektedir (Sami,
1996:646). Mesnevi-yi Ma'nevi’de "div" sozciigli "seytan" sozciigi ile birlikte

kullantlmistir.

Dest-i nakis dest-i seytanest u div
Z’an ki ender dam-1 teklifest u riv
Nakisui eli seytanuii ve diviiii elidiir zira ol nakis seytanun teklif i hile vii

mekri tuzagindadur (387b)

eger evilad-1 Adem isefi hemise talebde ol ve hem anuf béliiginde ol seytan gibi
serkes olma ve girye vii zariden feragat kilma hayr-1 halef olana lazimdur ki

ceddiniifi eserine gide ve anufi ‘amel ii tarikini ihtiyar ide (393a)

% v . ondan daha hayirlisini getiririz." (Bakara, 106)

125



Tifl-1 can ezgir-i seytan baz kun
Ba‘d ezanes bamelek enbaz kun
Ey salik-i rah-1 Hak canui tiflini seytan siidinden men* eyle siret-i seytandan

murad gida-yi1 cismaniyyediir andan sofira ol cani mela’ikeye serik eyle ya‘ni
meld’ikeniin gidasina ve niraniyyetine am enbaz eyle anlarufi zevk aldugi
yirden seniifi dahi canuni zevk ala

Mesnevi

13 tu tarik 1i melil u tireyi

Dan ki badiv-1 1a‘in hem-gireyi
Ey talib madam ki kesif i tarik ii meliilsin ve sifat-1 nefSaniyye ile bulaniksin bil
ki seytan ile hemsiresin zira seytanui zevk aldugi yirden sen dahi lezzet

bulmugsin (393a-393b)

2.4.1.22. Siikr:

Stikr kavrami, genel anlamda yapilan iyilige minnettarlik gésterme ve iyilik

eden kisiyi 6vme anlamina gelir. Islami terim olarak ise, Allah veya insanlardan gelen

nimetlere minnet duyma, bu nimetlere s6z ve davranislarla karsilik verme anlamini

tasir. Kur'an’da ve hadislerde siikiir, Allah’a olan minnettarlik olarak sik¢a vurgulanir

ve slikredenlerin daha fazla nimetle Odiillendirilecegi belirtilir. Siikiir, nimetin

sahibini hatirlamak, O’na minnettar olmak ve O’nun rizasina uygun davranmak

seklinde li¢ sekilde ifade edilir. Tasavvufta ise siikiir, nimeti vereni anmak ve bu

anmay1 derin bir saygiyla gerceklestirmek olarak tanimlanir (Cagrici, 2010:259-261).

Gufira ger fayide ne’bved megu

V’er buved hil i tiraz i siikr cii
Ey rihuni cesede ta‘alluk eylemesinde fa’ide yokdur diyen kimse cevab budur ki
soziifl eger 1a’idesi olmazsa soyleme ve bima‘na olan elfaz u hurifi tekelliim
eyvleme eger soyledigiiii soziifi mana ve 1a’idesi ola 1tiraz1 terk eyle ve siikr

1alibi ol ki bu surr saia bu vechile kest olmis oldi (370b-371a)

126



Stikr-i Yezdan tavk-1 her gerden buved

NI cidal u ri-turus kerden buved
Hazret-1 Hudanun siikri her gerdentiii tavki olur ya‘ni her kimseniifi gerdenine
farzdur ve lazimdur ki miin‘im-i hakikiye siikr ide ‘ale’l-husds alem-i ervahdan
Glem-1 insaniyyete getiirdigi ve ‘akl u idrak mertebesine yitiirdigi ni‘amui
stikrini kila siikr cenk i cedal eylemek ve yiizifii eksi itmek degiildiir yani
Hazret-1 Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur diyii cidal
eyvlemek ve ol beladan yiiziifi eksi idiip bu ne beladur diyii sikayet eylesek siikr
1itmemis oluruz stikr oldur ki viicidiit mahza ni‘met bilesin ve eger belayila
imtihan olmur iseni cidildan hazer ilizre olasin ve miimkin oldugr mertebe
sabirilerden olasin Allahu alem

Mesnevi

Ger turug-rii bilden kerden amed siikr bes

Hem ¢ii sirke stikr-giyi nist kes
Eger siikr ancak turs rily olmak geldiyse pes bu i‘tibar ile sirke gibi bir siikr gily
kimse yokdur zir3 sirke bir dem turs riylikdan hali degiildiir

Mesnevi

Sirkera ger rah bayed derciger

Gii biiri sirkengiibin bil derseker
Sirkeye eger cigere yol bulmak gerekse sirkeye di ki o sirke sekerden
sirkengiibin olsun ya‘ni turs rily olan kimseye derina yol bulmak gerekse ana di
ki halavet-1 siikr-1 ta‘atle memziic olup ol vasita ile deriina yol bula ve makbiil

ola bunda deriindan murad derin-1 pak-i eviiyadur (371b-372a)

Gstkan-1 Hak ve miigtakan-1 cemal-1 mutlak kullu sey’in mine’l-habibi habibun™
muktezasinca mahbub-1 hakikiden lutf u kahr ve tiryak u zehr her ne geliirse

kabill iderler ve hos goriirler ni‘met i mihnet mukabelesinde nice siikrler

* "Sevgilinin diyarindan gelen her sey sevgilidir, sevilir."

127



1derlerse nikmet ii mihnet zamanin dahi ‘ayn-1 sefa vii rahat biliirler stikiirler
iderler beldy: ve lacefiyi safd biliirler nitekim Ibnii’l Fariz hazretleri buyururlar
Beyt
Ve kullu ezen fi’[-hubbi 1za beda
Ca‘altu lehu siikri mekane sekiyyete”™
ve Ba(ye)zid Hazretleri dapu bu mahalle miinasib buyurmusiar ki kaza-yi
Hudaya riza ol mertebedediir ki eger beni diizahda mii’ebbed eylese beniim

stikriim cennetde muhalled olandan yine ziyade olurdr (379b)

Ctin binaled zar bigiikr ii gile

Utied ender heft gerdiin gulgule
Ol murg-1 zebun siikrsiiz ve sikayetsiz clinki zarilik ile nale eyleye anui nalesi
sebebiyle heft gerdina gulgule diiser yani evliya-yi Hudadan sireta nahif ii
zebun nige kimseler vardur ki siikr ii sikayet tarikiyla degiil belki kemal-i sevk u
muhabbetierinden ah u naleler eyleselerdi asman halkina anlarui ah u

nalesinden velvele vii zelzele diiserdi dimek olur (381b-352a)

2.4.1.23. Tayyibat / Tayyibe / Tayyib:

Tayyib kelimesi, sozliikte "hos ve lezzetli olmak" anlamindaki "tib" kokiinden

tiiremistir ve duyularin hoslandigi, giizel ve temiz seyleri ifade eder. Kelime Arapca

"tayyibe" olarak da okunabilmektedir. "Tayyibat", "tayyib" kelimesinin ¢oguludur.

Dini anlamda tayyib; yiyecek, mesrQ yollarla elde edilen ve cevaz sinirlart i¢inde

tilkketilen yiyeceklerdir. Kelime, giizel s6z, temiz toprak, iffetli kadin, heldl kazang

gibi anlamlarda da kullanilir. Karsit1 habis olup, kotii ve pis seyleri ifade eder. Kur'dn-

1 Kerim’de elli yerde gecen "tib" kokiinden gelmekte olup farkli baglamlarda

kullanilir. Bu anlamlar arasinda kiymetli mal, verimli ve temiz toprak, giivenli sehir,

helal ve lezzetli yiyecekler, serl usiillere gore bogazlanmis hayvanlar, maddi ve

manevi zevkler, giizel konutlar, hafif riizgar, miiminler ve iyi isler, edepli evlat, gilizel

s0z, ferahlik veren selam ve huzurlu yasam yer alir.

9 "Ortaya ¢iktiginda sevgideki biitiin eziyetler sendendir. Sikayet yerine sana tesekkiir ettim."

128



Hadislerde tayyib kelimesi helal, temiz ve mesri kazanglar i¢in kullanilir.
Tahiyyat’ta tayyibat, "samimi dua, ibadet ve giizel s6z" anlamina gelir. Kur'an’'da
tayyib, bazi nesnelerin temizligini, giizelligini ve hoslugunu ifade ettigi gibi, dogru

inang, giizel sozler ve iyi isler i¢cin de kullanilir (Yerinde, 2011:196-197).

et-tayyibatu Ii ’,t-_tayﬂ'blbeﬂ dergah-1 Hakka tayyib gelenler ictin tayyibat vardur
habis olanlar i¢ciin habisat vardur misra1 sani bu manayr miisr olur takdir-i

keldm yarra hog kiin hosi bubin ve berencin-1 bedi bubin® dimekdiir (361a)

Clinkim ol resil-i Rim Hazret-i ‘Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol
kelamdan bir risenlik anun génline zahir oldi ve deriinin miinevver eyledi ol
Resil bu kelamun zevkinden bir mertebe-yi nirani oldr ve istigrak mertebesin

buldi ki (365b)
2.4.1.24. Telbiye (Lebbeyk):

Telbiye, hac veya umre niyetiyle ihrama giren kisinin Alldh'a ydnelme,
teslimiyet ve baglilik ifade eden bir zikirdir. Dini acidan, "Lebbeyk, Allahiimme
lebbeyk..." sozleriyle Allah'in emrine icabet edilerek hac ibadetine baslanir ve bu
sozler, kisinin Allah’in davetine goniilden karsilik verdigini gosterir. Tasavvufi agidan
ise telbiye, miiridin Allah’a olan derin bagliligin1 ve siirekli zikrini simgeler. Kul, bu
ifadelerle diinyadan uzaklasip manevi bir yolculuga ¢ikar, Allah’in huzurunda kendini
arindirir ve O’na olan yakinlik arzusunu dile getirir. Bu nedenle telbiye, kulun manevi
bir arinma siirecine girmesini ve ilahi huzura yonelmesini temsil eder (Ogiit,

2011:396-397).

Her demes sad name sad peyk ezHuda
Ya Rabi (z)’d sast lebbeyk ezHuda

5! viyi ve giizel seyler iyilere..." (Nur, 26)
62 nSevgiliyi hos kil, giizelligi gor ve kotii niyetli insanlarin zararini gor.'

129

'



Hazret-1 Allahdan afia her demde yiiz name yiiz peyk irisiir yanf nige fuyizat-1
[13hi ve nige esrar-1 Rabbani canib-i Hakdan anuf canibine geliir ol kimseden
bir ya Rabb dimek ve Hazret-i Allahdan altmis kere lebbeyk dimek vardur
murdd tahdid degil teksirdiir Hazret-i Allahdan bendeye lebbeyk dimek

ecebtuke icabeten ba'de icabetin™ dimek mandsin mutazammin olur (382a)

2.4.1.25. Tevbe / Tovbe:

Arapca’da "geri donmek" anlamina gelen tevbe, kisinin yaptig1 kotii fiillerden
pismanlik duyarak Allah'a yonelmesini ifade eder. Kur'an-1 Kerim’'de seksen sekiz
yerde gecen tevbe, Allah’a yaklasma ve O’nun rahmetini talep etme ¢abasidir.
Tasavvufta tovbe, ruhun Alldh’a agilis1 ve yiicelisini hedefleyen bir siire¢ olarak
goriiliir. Tovbenin, giinahlardan arinarak Allah ile yapilan ahdi tazelemek anlamina
gelmesi, onun dindeki Onemini vurgular. Ayrica, insanin siirekli hataya meyyal
oldugu g6z oniine alindiginda, tdvbe imanin bir tezahiirii olarak kabul edilir ve kisinin
manevi temizlige ulagmasini saglar. Peygamberler dahi tovbe ve istigfar ederek
Allah’a yonelmislerdir, bu da tevbenin insan hayatindaki vazge¢ilmez yerini gosterir

(Toplaoglu, 2012:279-283).

Tasavvufta tévbenin yonii ve niteligi, slilikiin basindaki miiridlerle hakikat
ehli arasindaki farklar géz oniine alinarak aciklanir. Tovbe, kulun Allah’a doniistint
ve O’ndan af dilemesini ifade ederken, samimi olmayan tdovbeler "yalancilarin
tovbesi" olarak nitelendirilir. Stfiler, tovbenin derecelerini avamin giinahlardan,
havassin gafletten ve ariflerin Alldh disindaki her seyden tdovbe etmesi olarak

aciklamaktadirlar (Uludag, 2012:284-285).

Z’an ki Adem z’an t3b ezesk rest

Esk-1 ter based dem-i tevbe-perest
Zird ki Hazret-i Adem ‘aleyhisselim ol <Gtibdan gézyasindan kurtuld
tevbeperest olan kimseniini nefSi ziyade gozyasiyla olur yani zuniubdan tevbeye

miilazemet iden kimseniii agzindan ¢ikan kelamui ziyade gdzyasina mukarin

63 "jcabetten sonra baska bir icabet aldim."

130



olmak gerekdiir yohsa miicerred bisirisk-i dide ve bisizis-i sine sebt Ui ric‘at-1

kavline 1 tibar yokdur dimek olur (392a)

2.4.1.26. Vahdet, Vahdet-i Viiciid, Vahdet-i Suhiid (Vahdet Mertebesi):

Vahdet kavrami, Arapc¢ada birlik anlamina gelir ve tasavvufta Allah’in mutlak
birligini ifade eder. Vahdet-i viiciid ve vahdet-i suhid bu birligin iki farkli yorumudur.
Vahdet-i viictid, varligin birligi anlamina gelir ve her seyin Allah’in tecellisinden
ibaret oldugunu, Alldh disinda higbir gercek varlik olmadigini savunur. Bu goriise
gore zat ve viicd aynidir; sifatlar Allah’in zatinin aynidir ve alem, Allah’in tecellisi
olan hayalden ibarettir. Vahdet-i suhtd ise, gormenin birligi anlamina gelir ve kulun
cem ve vecd halinde, her yerde sadece Allah’in tecellisini gérmesini ifade eder. Bu
halde kul, yalnizca Allah’1 miisahede eder; ancak vecd hali gectikten sonra Hak ile
halk1 ayr1 goriir. Vahdet-i viiciida gore alem hayalden ibarettir ve gercek varlik sadece
Allah’tir; vahdet-i suhid ise alemi hayal olarak kabul etmez ve alemin objektif bir
gercekligi oldugunu savunur. Vahdet kavraminin temelinde ise Allah’ i mutlak birligi
ve her seyin bu birlik i¢inde anlam bulmas1 yatar, bu da tasavvufi diisiincenin merkezi
bir ilkesidir (Cebecioglu, 2004). Kavramlar daha dis ¢erceveden degerlendirildiginde
ise birbirinden ayr1 goriilmez, bir biitlin olarak degerlendirilir ve kullanilir. Allah’in
mutlak birligi ¢ercevesinde ele alarak yaratan ile yaratilmislar arasindaki iliskiyi izah

eder.

Hazret-1 Mevlana bu mertebeye isaret buyururlar ki ey talib-i sirr-1 vahdet egergi
mertebe-yi mazhariyyete nazaran tesebbiih idiip giryan olsak anun ebr-i piirrizki
ve gililsek anufi berkiyiiz ve hism u cengimiiz anuii ‘aks-i kahridur ve sulh u

‘Ozrimiiz anun ‘aks-1 mihridiir (365a)

Mahv sud pises su’al u hem cevab
Gest 1arig ezhata vii ezsavab
Pes anuii oriinde hem su’al ve hem cevab mahv oldi zird makam-1 vahdeti buldr

ve kemal-i safvete irdi (366a)

131



climleye ve ‘ayn-1 cem‘a hitab iderken ve ‘arz-1 hacat idiip halin séylerken bu
ctimleden bir hassa-y1 nazari olan bir mahbiab-1 mu‘ayyene iltifab idiip soyler ve
climleniii nefs-1 vahid hiikmiinde olmasini ve mertebe-yi vahdetde ittihad

1tmesini isar ider (377a-377b)

Bu biilbiil-1 bag-1 vahdet ve bu ‘andelib-i giilzar-1 hakikat ‘asik-1 kiilldiir kiillden
murad miisemmellah olan mertebe-yi ultthiyyetdiir ki cemii esma vii sifatla

muttasifadur (380a)

2.4.1.27. Yahudiler/ Yahudilik / Yehud:

Kur'an’da "yehtid" ve "had" terimleri, Hz. Musa’nin seriatina bagli Yahudileri
ifade eder. Bu terimler, tovbe ve hakka doniis anlamindaki "hevd" kokiinden
tiiremistir. Ibranice’de "yehudi", Aramice’de "yehudaye" seklinde gecen bu kelimeler,
Yahuda kabilesine ve bu kabilenin yerlestigi bolgeye atif yapar. Islam alimleri,
Yahudilere bu ismin, Hz. Musa zamaninda buzagiya tapip tovbe etmelerinden veya

Yahuda kabilesine nispetle verildigini belirtir (Giirkan, 2013:182-184).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de "Yehd" olarak yer alan Yahudiler miisriklerle birlikte

zikredilmektedir.

bu ayetiini sebeb-i niiziili budur ki Yehud u miisrikin didiler ki Muhammed

ashabina emr itdigi sey’i nehy eyler ve nehy itmis iken yine emr eyler (399b)

2.4.2. TASAVVUFIi TERIM VE KAVRAMLAR:

2.4.2.1. Alem:

Alem, "aldmet ve nisan koymak" veya "bilmek" anlamindaki koklerden
tiiretilmistir ve yaraticisinin varligin1 gdsteren her seyi ifade eder. Insanlar, cinler ve
melekler gibi varliklar1 belirtmek i¢in "alem{n" veya "alemin", diger varliklar i¢in ise

"avalim" kavramlari kullanilir. Genel olarak, maddi veya manevi tiim varliklart

132



kapsar. Kur'dn-1 Kerim’de alem kelimesi yetmis {li¢ kez, cogul olarak alemin seklinde
gecer. Bu kullanimlarda Allah’in tiim varliklarin Rabbi oldugu vurgulanir. Aymi
zamanda, ge¢mis ve gelecek tlim insan tiirlerini veya ¢agin insan topluluklarini ifade
eder. "Alemlere rahmet" ifadesi, Hz. Muhammed’in tiim yaratiklara rahmet oldugunu
belirtir. Kur'dn’da sik¢a tekrarlanan "semavat" (gokler) ve "arz" (yer) kelimeleri,
alemin biitliniinii ifade eder. Bu ayetlerde Allah’in gokleri ve yeri yarattigi, bunlarin
kontroliiniin kendisinde oldugu ve tiim varliklarin O’na boyun egdigi belirtilir. Islam
diistintirleri, alem kavramini halk alemi ve emr alemi gibi terimlerle detaylandirmigtir.
Ayrica, sehadet-gayb ve miilk-melekt gibi kavramlar da felsefi ve tasavvufl

literatiirde birer alemi ifade eder (Bolay, 1989:357-360).

Tasavvufta genellikle {i¢ dlem kabul edilir: maddi alem, manevi dlem ve bu
ikisi arasinda koprii olan berzah alemi. Mutasavviflar, dlemin son derece genis
oldugunu ve Allah’in yaratiklar1 arasinda yeryiiziinden habersiz olanlarin
bulundugunu belirtir. Bu genisligi ifade etmek icin 18.000 veya 360.000 alemden
bahsedilmistir (Uludag, 1989:360-361).

pes hakim-i mutlak Hazret-i Allah Glem-i manada olan ervahi kavalibe
getiirmeden ve siret virmeden ne igtin 1a’ide goriilmeye ve ne vechile ervah-i

safiyentifl ecsad-1 kesife gelmesinde fayide olmaya (367a)

f&’ide-yi evvel oldur ki rih-1 pak bedene gelmek ile tahsil-i kemal eyler zira
anun viicudinda bilkuvve olan hasiyyet bu ‘dlem-i ecsamda file geliir ve anufi
9lmi ‘ayan mertebesin bulur ve ol ‘alemde itdigi ikrari bu Glemde isbat ider ve
ol ‘dlemde salih ii fasid ve sabir ii miicahid egergi Hazret-i Hudanufi ma linudur
ki bu ‘Glemde dahi sabir i salih ve fasid olan ve miicahede mertebesin bulan
heman ol ‘alemde sabir ii miicahid olandur bigayr-1 tefaviit ve lakin ol ‘alemde
sabir Ui miicahid olmaga i‘tibar yokdur ol 4lem salah ii fesad ve sabr u cihad
Glemi degiildiir pes lazum geldi ki anda bilkuvve hasil olan a‘mal bu ‘alemde

file gele ve siibut mertebesin bula ve anda kalellahu Te4la ve lenebluvennekum

133



hattd nabemu’l-mucahidine minkum ve’s-sabirine™ sabir i miicahid Flem-i
ervahda iken dalhi Hazret-1 Hudanufi malumuyd: ve lakin sabr u cihad ile ibtila
olmmamnuslar idi pes ol ‘dlemde sabir ii miicahid mertebesin bulmadilar ta bu
alem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u miicahede idiip miicahede ile ihtiyar
olmayinca pes bu ‘aleme geldiler ve miicahede idiip miicahid oldilar ve belalara
sabr idiip sabirler mertebesin buldilar ve kis ‘alghaza sa’irii’l-evsat eger insanun
ran bu Glem-i ecsama gelmese ve bilkuvve zatinda olan hasiyyeti file
getiirmese kemal bulmazdr ve zatinda olan hasiyyetler tfile geliip ve sabit
olmazdi ve fayide-yi sani oldur ki rih ‘alem-i ervahda iken visaliiii zevkini ve ol
Glemiini kadrini bilmezdi ve firak u hicranui ta‘mini dahi fuymazdi Hazret-i
Cenab-1 ‘Izzet ol rih-1 4zadi sicn-i tabi‘ata getiiriip habs eyledi ve firak u
hicranun belalarin afa zevk itdirdi t4 ki ol ‘aleme ‘ibadetle miisteid ola ve ba‘de
halasii'l-beden ol ni‘metiifi kadrini bile Hazret-i Ademiifi aleyhisselam hikayesi
bu ma‘nayr mii’eyyid olur zita Hazret-i Bari evveld afia cennet milkin virmis ve
cennet igre ya Ademu’skun ente ve zevcuke’l-Cenneti ve kuld minhd ragaden
haysii situma™ yet-i kerimesiniii mefhimi iizre ami ni‘met i rapatla gark
eylemisdr ve lakin bitah u bizahmet ii mesakkat miiyesser olan ni‘metinl kadrini
neva bilinmemek mukarrer oldiysa Hazret-i Bari anufi secere-yi hitaya
tekarriibini cennetden huriica ve semadan zemine hiibiita sebeb idiip bu diinyaya
getiirdi ve afia bu kadar alam u sedayidi ¢ekdiirdi anun viicud: bu kadar insanui
zuhiirina sebeb olup tahsil-i kemal itdikden sofira yine cennet-i a‘laya vasil
eyvledi muhakkik olan ‘ulemanuf ma‘limlaridur ki viisil-i sani viisil-i evvel gibi
degildiir ve fayide-yi salis oldur ki kuntu kenzen mahfiyyen feahbebtu en uTafe
fepalaktu’l-palka LiuTafé®® hadis-i serifimiiii fehvdsinca hassaten insanui
bilinmesi iglindiir ve ‘abd rabbisin maifet-1 suhudiyye vii tafsiliyye ile

miisahede kilmasi ictindiir egergi alem-i ervahda daji rith rabbisini kabiliyyeti

 "Andolsun ki iginizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklaymcaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

6 "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

6 "Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve bilineyim diye mahlikat: yarattim." Bu
ifade Ismail Ankaravi'nin Mesnevi Serhi'nde hadis degil mevzi oldugu beyan edilmektedir.

134



kadar biliip ikrar itmisdi lakin maTifet-i icmaliyye ile bilinmisdi ma Tifet-i
tafsiliyye vii suhidiyye ile degiil zird mafifet-i suhiudiyye ve tafsiliyyentin
mahalli bu Glem-i zahirdiir sifit-1 [lahiyyeden nice sifat vardur ki anufi zuhiir1
bu Glem-i zahir vasitasiyladur meseld ism-i Safi gibi ki Safi isminiii zuhiir
cesedde olan maraz u derdi izale idiip sifa virmek ile olur dlem-i ervahda ise bu
1smiifl tecellisi neva zahir olmaz ve kezalik Muhyi vii Miimit isimleri gibr ki
bunlarun dapi zuhiirr bu alem-i zahire nisbetlediir egergi Muhyi isminiii ‘alem-i
ervahda eseri ve tecellisi vardur amma zuhiir asil bu ‘dlemde diir ki 6lmek ve
dirilmek bu ‘aleme nisbetlediir pes ‘abd bu ‘aleme gelmeyince Safi isminiif ve
Muhyi vii Miimit isminiin asarini miisahede kilmadi bu ‘dleme geldiikden sonira
rabbisiniifi bu sifatlarla mevsif oldugini yakinen bildi ve miisahede kildr kezalik
Hazret-i Hudanuii Tevvab olmasini ve setr-i uyub ve magfiret-i zunib
kilmasini rizh bu Gleme gelmeyince miisahede kilmadi zira bu %alem-i ervahda
uyib u zunib yok idi ki hattd Settirlik ve Gaffarlik sifatlari zahir olayd: kezi
ve keza nigce sifat-1 ‘aliyye vardur ki anufi zuhiir1 bu 4lem-i zahire merhiindur
pes ‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsif bilmek dahi bu ‘dlem-i ecsama gelmege
mevkutdur sa‘adet-i kiibra ve ni‘met-i ‘uzma bir kimse rabbisini mevsit oldugi
evsaf-1 kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu
4lemde miiyesserdiir pes rih-1 insaniniii ‘alem-i ecsama gelmesinde fa’ide
Hazret-1 Hakkun evsaf-1 kamile ile bilinmesi ve ‘abdiiii tekmil-1 ma Tifet kilmasi

1¢tindliir (368b-370b)

eger soyledigiifi s6ziifi ma‘na ve fa’idesi ola 1‘tirazi terk eyle ve stikr talibi ol ki
bu sirr safia bu vechile kest olmis old1 ki rihuni ‘dlem-i ma‘nada kaliba gelmesi
Zamirde olan mana-yi1 enkeble beyan u ‘ayan kilmasi gibidiir elbette miitekellim
olan kimse batininda olan bir ma‘nayi ki izhar itmek istese ani bir harfe veya bir

kelimeye vaz© idiip ol vasita ile ani izhar ider dahi ol ma‘naya zart olur (371a)

135



eger arif iseri mesayih-1 ‘azamui ‘alem-i meani didiiklerini bu alem-i siretde
gortirsin ve miitekellim-i hakikiniifi o siretden ne murad eylediigine vakif ve
Grif olursmn [...] yanl her kimseniifi gerdenine farzdur ve lazimdur ki miinim-i
hakikiye siikr ide ‘ale’l-husis alem-i ervahdan ‘alem-i insaniyyete getiirdigi ve
‘akl u idrak mertebesine yitiirdigi ni‘amufi stikrini kila stikr cenk U cedal

eylemek ve yiizifii eksi itmek degiildiir (371b)

Ol enbiyanuii avazi tasradan din canibinden berii geliir yani kendiler ki ‘alem-i
ma‘nada mak ‘ad-1 sidkda sakinlerdiir anlaruii kelami din canibinden berti haric-1
alemden taliblere boyle diyii geliir kafes-1 tenden safia kurtulmak yoli budur

budur (375a)

ki ben ‘alem-1 hicranda ve vadi-yi firakda kendii kanumdan piir kadehler nus

Iderem (376a)

Veyahud bu hak biz olan iifiadeniii yadmma yani bu Glem-i siiflide ve
cismaniyyetde kalan dildadeniini adina ¢iinkim saki-yi hakikatden sarab-1 tahir
nis idesiin ve Ii’l-arzi minka’si’l-kirami nasibun® fehvdsmnca anufi ciirasin hak

lizre dok (377b)

ukiil-1 [1ahi bu mertebede olan rihlardan Gbaretdiir ve bu ukil-1 [lahi Glem-i
menide ve meratib-i [lahide pervaz eyledigi cihetden tuyira miimasildiir

(381a)

ten kafesinde mahbus olmisdur ki o tenden halasa arzii eyler ve ‘dlem-i ervah-i
seyrini ister kani bir kimse ki o murglarui mahremi ola [...] akdur cemii
ciinudiyila Kani bir giinahsiz ziyade zebiin murg ve anufi deriininda Siileyman

‘askeriyle ola ya‘ni Siileyman-1 hakikat ki Hazret-i Hakdur cemi* ciiniidiyla anda

87 "Comertlerin kasesinden toprak i¢in bir nasip vardir."

136



ola ve anun viis‘at-1 batin1 bir mertebede ola ki cemi® esyayi ihata kila muhassal

suretd asgar ma‘nen ‘alem-i ekber ola (381b)

Zira ki bu ‘Glem-1 tabrat karanlikdur ve her canib filmesel penbe gibidiir penbe
zar igre serare vii ates nice olur fikr eyle ya‘ni malimdur ki penbeye ates diisse
nice yanarsa ve anuii sebebiyile nice egya ihrak olursa kelam-1 fitneengiz dahi
niran-1 harb-1 fesad eylece isti‘al eyler

Mesnevi

Zalim an kavmi ki ¢esman dihtend

Z’an suhanha ‘4lemira sihtend
Zalimdlir ol bir kavm ki gozlerini dikdiler yanf igmaz-1 ‘ayn idiip ol sézlerden
alemi ve alem ehlini yakdilar

Mesnevi

“Alemira yek supan viran kuned

Rubehan-1 miirdera siran kuned
Bir kelam-1 fitneengiz ‘alemi viran u harab eyler miirde dilkiileri arslanlar eyler
yani erbab-1 meker ii hileden olan kimseler miirde mesabesinde meskenetde
1ken o s6z anlari sirler gibi gazabnak eyler [...] Canlarun ciimlesi dali alem-1
tabi‘ata gelmezden evvel ve elvas-1 beseriyye ile miilevves olmazdan
mukaddem kendii ashinda Tsa demlerdiir ve her biriniii miirde ihya eylemek
sanlarindandur [...] amma begeriyete geldiikde bir zaman zahmlardur ve gahi
miirhemlerdiir yani her bar ki beseriyyet ve mukteza-y1 tabi‘at galebe ideydi
anlarufi nefsi biri birine zahm urur ve her ba(r) ki aslinda olan hasiyyet-i can
zuhiira gele ol zamanda merhem olurlar ve hayat viriirler misra®1 evvel alem-i
ervahda olduklarina gorediir ve misra“1 sani Glem-i beseriyyete geldiiklerine
gorediir pes cemi* canlarufi hayatbahs olmasina ve dem-i Isa gibi miirdeler ihya

kilmasina mani© olan beseriyyet hicablari ve tabi‘at perdeleridiir (384b-385a)

137



Hazret-i Allih Ademi leyhisselam Zlem-i alddan mertebe-yi esfele itdigi

hatanun ‘6zrini dilemeden otiiri tenzil eylediiginden ahz itmislerdiir (392b-393a)

Insandan sudiir iden i i kavl ki hayr u serr her ne ise Glem-i gaybda eserleri
zadenidiir yani togmaklik mukarrerdiir ve filin mevalidi ki Glem-i gaybda

fogar halkun hiikminde degiildiir (396a-396b)

2.4.2.1.1. Alem-i Ervah:

Tasavvufta ruh kavrami derinlemesine ele alinarak cesitli siniflandirmalar
yapilmugtir. Ilk stfiler ruhun mahiyetinden ziyade onun 6nemi ve faydasi {izerinde
dururken, ruhun bedenden 6nce yaratilip yaratilmadigi, mahlik olup olmadig gibi
konular tartisilmistir. Ruhun bedene hayat veren bir mana oldugu, nefis, kalp ve akil

gibi terimlerle es anlamli olarak kullanildigi ifade edilmistir (Uludag, 2018:192-193).

Ruhlar alemi, taayyiin-i sani ve vahidiyyet mertebelerinden sonra gelen bir
mertebedir ve suver-i ilmiyye bakimindan ruhlar mertebesine iner. Bu mertebede
ruhlar, cevher-i basit olarak ortaya ¢ikar ve ne sekil ne renk ne de zaman ve mekanla
alakalidirlar. Her ruh bu mertebede kendisini ve mebdei olan Hakk'r idrak eder. A'raf
stiresinde "Elestli birabbikiim kali bela" (Ben sizin Rabbiniz degil miyim? Evet
dediler) ifadesiyle bu mertebeye isaret edilmektedir. Bu ifadeler, ruhlarin cisimsel
ozellikler tasimayan, ilahi bilgilerin ve 6zlerin saf bir sekilde tecelli ettigi bir alemde
bulundugunu ve bu dlemde Allah’in rubtibiyetini idrak ettiklerini anlatir (Cebecioglu,

2004).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de ruh kavrami bir¢ok farkli bakis agisiyla ele alinmis ve
irdelenmistir. Ruhun bedene gelerek bir kaliba, surete biirlinmesi, ruhun safligi, ruhun
ilahi sifatlarla tekamiilii, vahdet-i viiciid felsefesi ile biitliniin (kiill) bir pargasi (ciizv)
olmas1 gibi serhe ait agiklamalarda kullanilan bazi ifadelerle alem-i ervah
kastedilmistir. Ayrica "ruh" kelimesi yazmanin 361a-400b varaklar1 aras1 kirk dokuz
kez tekrar edilmistir. Bu durum insanin ashinin ruh ile ifade edildiginin, bedenin ise
sadece ruha bigilmis bir kiyafet gibi goriildiigliniin bir ispati olarak

degerlendirilmelidir. Yazmada insanin tasavvufi egitim siirecinde ulastig1 ya da i¢inde

138



bulundugu merhaleler "rtth-1 fikri, rih-1 hassas, rih-1 hayvani, rih-1 kudsiyye, rh-1
revan, rih-1 akl, rih-1 ziyayi, rih-1 azad" gibi terkiplerle adlandirilmistir. Asagidaki

boliimlerde sadece alem-i ervah ifadesinin gegtigi boliimler 6rneklendirilmistir.

sabir i miicahid ‘dlem-i ervahda iken dahi Hazret-1 Hudanui malumuyd: ve
lakin sabr u cihad ile ibtila olinmamigslar idi pes ol ‘alemde sabir i miicahid
mertebesin bulmadilar ta bu ‘alem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u miicahede
1diip miicahede ile ihtiyar olmaymca pes bu ‘dleme geldiler ve miicahede idiip
miicahid oldilar ve belalara sabr idiip sabirler mertebesin buldilar ve kis ‘alahaza
sa’irii’l-evsat eger insanun rithi bu ‘alem-i ecsama gelmese ve bilkuvve zatinda
olan hasiyyeti ti‘le getiirmese kemal bulmazd: ve zatinda olan hasiyyetler fi‘le
geliip ve sabit olmazdr ve fayide-yi sani oldur ki rih %lem-i ervahda iken
visaltii zevkini ve ol ‘alemiii kadrini bilmezdi ve firak u hicranun ta‘mini dahi
tuymazdr Hazret-i Cenab-1 “Izzet ol rih-1 azad: sicn-i tabiata getiiriip habs

eyledi ve tirak u hicranufi belalarin afia zevk itdirdi (369a2-369b)

egergi ‘dlem-i ervahda dali rih rabbisini kabiliyyeti kadar biliip ikrar itmisdi
lakin maTifet-1 icmaliyye ile bilinmisdi maifet-i tafsiliyye vii suhiidiyye ile
degiil zira maifet-i suhiidiyye ve tafsiliyyeniin mahalli bu alem-i zahirdiir
sifat-1 [ahiyyeden nice sifit vardur ki anuid zuhiinn bu Glem-i zahir
vasitasiyladur mesela ism-i Safi gibi ki Safi isminiifi zuhiiri cesedde olan maraz
u derdi izale idip sifa virmek ile olur alem-i ervahda ise bu ismiini tecellisi
neva zahir olmaz ve kezalik Muhyi vii Miimit isimleri gibi ki bunlaruii dahi
zuhiirt bu alem-i zahire nisbetlediir egergi Muhyi isminiifi ‘alem-i ervahda eseri
ve tecellisi vardur amma zuhiri asil bu alemde diir ki 6lmek ve dirilmek bu

Gleme nisbetlediir (370a)

kilmadi zira bu %lem-i ervahda ‘uyub u zunib yok idi ki hatta Settarlik ve
Gaftarlik sifatlar1 zahir ola ydir keza ve keza nige sifat-1 ‘aliyye vardur ki anui

zuhiirt bu alem-i zahire merhindur (370b)

139



Hazret-1 Hudanun siikri her gerdentiii tavki olur yani her kimseniii gerdenine
farzdur ve lazimdur ki miinTm-i hakikiye stikr ide ‘ale’l-husias Glem-i ervahdan
alem-i insaniyyete getiirdigi ve ‘akl u idrak mertebesine yitiirdigi ni‘amun

stikrini kila siikr cenk ii cedal eylemek ve yiizifii eksi itmek degiildiir (371b)

tati mahbis-i kafes oldugr gibi arzii-y1 pervaz itdigi gibi can tatisi dahi ten
kafesinde mahbus olmisdur ki o tenden halisa arzu eyler ve ‘alem-i ervah-i

seyrini ister kani bir kimse ki o murglaruii mahremi ola (381a-381b)

her bar ki beseriyyet ve mukteza-yi tabi‘at galebe ideydi anlaruni nefsi biri birine
zahm urur ve her ba(r) ki aslinda olan hasiyyet-i can zuhtira gele ol zamanda
merhem olurlar ve hayat viriirler misra1 evvel ‘Glem-i ervahda olduklarina

gorediir ve mugra1 sani alem-i beseriyyete geldiiklerine gorediir (3835a)

2.4.2.2. Alim:

Alim kelimesi, Arapga kokenli olup, "bilgi sahibi", "bilgin" anlamlarmna gelir.

[lim sahibi kisilere, dzellikle de dini ve ilmi konularda derin bilgi ve anlayisa sahip

olanlara "alim" denir. Bu terim, genel olarak egitimli, bilge ve bilgili kisileri

tanimlamak icin kullanilir. Alimler, bilgi ve hikmetleriyle topluma rehberlik eder, ilmi

calismalar yapar ve egitim verirler. Islam kiiltiiriinde alimler, dini metinlerin

yorumlanmasi, fikih, hadis ve tefsir gibi alanlarda 6nemli bir rol oynarlar.

Alim sifati, "bir seyi gergek mahiyetiyle bilmek" anlamina gelen ilm kokiinden

tiremistir ve Allah'in her seyi en miikemmel sekilde bilmesini ifade eder. Bu isim,

Allah'in her tiirlii nesne ve olayi, duyular alemi ve 6tesinde sinirsizca bildigini belirtir.

[slam inancina gore, tiim bilginin kaynag1 AllAh’tir ve peygamberlere bilgi vererek

insanlara Ogretmistir. Alim ismi, Allah'in her seyi kusatan bilgisini ifade eder ve

Allah'in zatin1 niteleyen bir sifattir (Oztiirk, 1989:460-461).

140



Hazret-1 Hudamii alim i ‘arit’ kullari mertebe-yi cehlde elemnak olurlar ve

zindan-1 mihneti bulurlar (364b)

bir ‘alim kimse Hind gemisine girlip giderken deryanun ortasinda bir taga rast

geliirler (379a)

Bu tuyiir-1 ukiil-1 [lzhiniia serhini kisa eyle ve bundan yiiz cevir ve bundan soz

soyleme ve ciimlesinden Hazret-1 Allah savaba alemrekdiir (383a)

2.4.2.3. 'Akl / Akil:

Akil, sozliikte "menetmek, engellemek, baglamak" anlamlarina gelirken
felsefede, varligin hakikatini idrak eden ve kavramlar arasinda iliski kurarak kiyas
yapabilen bir gii¢ olarak tanimlanir. Kur'an’da akil, kirk dokuz yerde fiil seklinde
gecer ve akletmenin Onemi vurgulanir. Akil, esyadaki nizami anlamak ve ilahi
hakikatleri sezmek gibi fonksiyonlara sahiptir. Hadislerde akil, "hatirda tutmak,
anlamak ve bilmek" anlamlarinda kullanilir. Isldm felsefesinde akil, bilginin kaynag:
ve insanin varolusunu anlamlandirma ¢abasinda merkezi bir role sahiptir (Bolay,

1989:238-242).

Kelam ilminde akil, bilgi kaynagi olarak 6nemli bir konuma sahiptir. Tiim
kelamcilar, aklin dini sorumluluklarin temel sart1 oldugu ve akildan yoksun kisilerin

sorumlu tutulamayacagi konusunda hemfikirdirler (Yavuz, 1989:242-246).

Ik dénem zahid ve shfiler, akla hadis ve fikih alimleri gibi deger verip
mahiyetini tahlil etmekten c¢ok, pratik faydalarina odaklanmislardir. Akil, Allah’in
nimetlerini tanimaya, kotii duygulara kars1 koyup, dinin emirlerine yonlendiren bir
melek olarak kabul edilmistir. Mevlana, aklin gayb alemi hakkinda verdigi bilgileri
koriin renkler hakkinda verdigi bilgilere benzetir. Ilk yaratilan varligi akil oldugu
gorlisii mutasavviflar arasinda yaygindir. Sifiler, nazarl ve metafizik aklin yetersiz

oldugunu, insan aklinin maddi alemle sinirli oldugunu, ilahi hakikatleri kavramakta

141



aciz kaldigimm1 vurgularlar. Aklin zidd1 olarak aski koymus, askin akildan {istiin

oldugunu savunmuglardir (Uludag, 1989:246-247).

Bahs-i ‘aklest in ¢e‘akl an hileger

T3 Za'fi reh bered anca meger
Bu zikr olan bahs ‘aklufi bahsidiir bu hileger ne akldur yani hile idici ‘aki-1
cliz’l hadd-i zatinda ‘akl degiildiir dimekdiir zird aslinda ‘akl aki-1 kiillidir ki
enbiya vii evliyanuii ‘akillaridur ve ukil-1 ciiz’l afia nisbet ‘akl degiildiir pes
takdir-i ma‘na bu zikr bahs bahs-i ‘akldur ki aslinda ‘akl degiildiir bu bahs-1 akii
anufl igtindiir ki ta bir Zafu’z-zihn olan kimse meger ki ol cebr Ui ihtiyar
mertebesine yol ilede ve cebr u ihtiyar nediir ‘akl1 irisdigi kadar idrak ide

Mesnevi

Bahs-i ‘akli ger diir ti mercan buved

An diger based ki bahs-i can buved
‘Akla mensib olan bahs-1 faraza diirr ii mercan ola ol bahs gayri olur ki can
bahsi ola yani can bahsi bir mertebe-yi hiib u ra‘na vii latitdiir ki ‘akla mensub
olan eger diirr (i mercan bile olsa afia miimasil ii miisabih olmaz

Mesnevi

Bahs-i can ender makami diger est

Bade-yi canra kivami diger est
Cana miite‘allik olan bahs bir makam-1 ahardadur ki ol makam makam-1 ‘akldan
Gliter Ui berterdiir bade-yi canuii bir ahar kivami vardur ki ol ‘akl badesintii
kivamina befizemez

Mesnevi

An zaman ki bahs-i ‘akli saz buved

In Umer b3 Bu’l-Hikem hem-raz buved
Ol zamanda ki akla mensib olan bahsiia diizeni ve itibar: var idi bu ‘Omeriii
ki murad Hazret-i ‘Omerdiir Bu’l-Hikem ile hemraz u demsaz idi ki murad Ebi
Cehliifi mukaddem olan kiinyetidiir ki anuii nanu Omerdir bu Ebu’l-Hikem

anuf i¢tin kiinyet virmisler ki hiikm-i ‘akliyyede gayet ile mahir idi ve ebhas-1

142



fikriyyeye ziyade kadir idi ¢iinki Hazret-1 Nebiyy-i miikerrem ‘aleyhisselam ba‘s
olnup anlar1 dine da‘vet eylediikde bu kadar ‘akilla esrar-1 nebeviyyeden gatil
ve ulim-1 diniyyeden cahil oldr lacerem Ziddiyla kiinyet viriliip Ebi Cehl
dinildi Hazret-i ‘Omeriifi lakab-1 serifleri Farik oldi hakki batildan ziyade fark
etdi nitekim buyururlar

Mesnevi

Ctin ‘Umer ez‘akl amed siy-1 can

Bu’l-Hikem Bi Cehl sud derbahs-i an
Ciinkim Hazret-i ‘Omer ‘akldan can canibine geldi yanl ‘akl-1 ciiz’lyyeniifi
mertebesinden giizer idiip iman u Islim mertebesine irdi Bu’l-Hikem anui
tahtinda Ebi Cehl oldi ve iman u Islam mertebesinden mahriim kaldi

Mesnevi

Sty-1 ‘akl 1 siy-1 hiss i1 kamil est

Gerg¢i hod nisbet becan i1 cahil est
Hiss canibinde ve ‘akl-1 ciiz’i ‘indinde ol Ebi Cehl kamildiir eger¢i cana nisbet
hod o cahildiir velhasil istidlali vii ‘akli olan umira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir
amma cani vii dinf olan umiira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir Cehldiir pes bundan
madiam oldr ki ‘akl-1 ciiz’iniii bahsi ve istidlali dine miite‘allik olan ve cana
ntisab kilan ‘ulim u esrara vasita olmaz ve fayide kilmaz imis

Mesnevi

Bahs-i ‘akl u his eser dan ya sebeb

Bahs-i cani ya ‘aceb ya bu’l-‘aceb
Bahs-1 ‘akli ve bahs-i hissiyi eser bil yani ‘akl u hissiii bahsini ya eserden
mii’essire istidlal veyahud sebebden miisebbibe intikal eylemek bil ve ‘akl u hiss
eser ii sebeb mertebesinden ileriiye tecaviiz idemez ve can mertebesine gidemez
amma ki cana mensub bahs ya ‘acebdiir yahud ‘aceb sahibidiir yani cana
mensub olan bahs u Glm bir mertebe ki a‘ceb-i ‘acayibdiir ki ‘akl-1 ciiz’i
sapibleri anun idrakinde hayranlar ve kelimatinufi nezafetinde ‘acizler ve

natiivanlardur

143



Mesnevi

Zav’-1 can dmed nemand ey miistez{

Lazim u melzium u nafi muktazi
bu zikr olinan cebr u kadr bahsi kil ii kal ve bahs-1 ‘akl-1 ptirikaldiir ki erbab-1
cedal layikdur feemma erbab-1 kemal bu gine bahs ii cidalden halas olmislardur
zira ey talib-1 Ziya-y1 Hiida ve ey ragib-1 esrar-1 Huda bunlara canui Zav’i geldi
ve ‘aynu’l-Tyan oldi hasil pes delayil-i ‘akliyyeden olan lazim u melzim tavili
misalu’n-necad ve kesiru’r-remad gibi ki bunlar melzimdur bunlara lazim gelen
kadd-1 tavildiir ve mihman-1 kesirdiir bunlardan kinayediir amma bu mahalle
miinasib olan lazim u melziim mesela et'ali halk-1 melzim ve afia Hakkun halk
evlemesi lazimdur nafi vii muktezi ism-i faldiir eger meyanlarinda vav
mukadder olursa biri biriniifi mukabil ii Zidd: olup nefy idici ve iktiZa idici dahi
kalmadi dimek olur velemma eger vav mukadder olmazsa muktezi-yi nety idici
kalmad1 dimek olur mesela bu mahalle miinasib ind-1 ehli’s-siinnete ef'al-i halk
halk-1 muktezidiir ehl-i kadr ve erbab-1 itizal buni nafidiir pes Ziya-y1 can ve

mukteza-yi1 a‘yan ‘ayan oldukda bu mezkuratuni birisi de kalmaz (362a-363b)

ammai bu maGyyet fi’l-hakika ‘akilla bilinmez ve fehm ile idrak olinmaz

muhassal ‘akl bunun derkinde hayrandur (364a)

bu ma‘nadan enseb ve ‘akla akreb olan ma‘na budur ki (365b)

Glem-1 ervahdan dlem-i insaniyyete getiirdigi ve ‘akl u idrak mertebesine
yitlirdigi ni‘amun siikrini kila siikr cenk Ui cedal eylemek ve yiizifii eksi itmek

degiildiir (371b)

vakt-i hacetde riah ami ‘akla ‘arz ider ki anui mertebesi balaterdiir sabiniii
viicudinda bidayet-i nesv Ui nemada bu rih yokdur zira gordigi seyi derhal

feramiis ider lgiinci mertebesi rih-1 ‘akldur ki hiss Ui hayalden haric olan

144



meaniyi idrak ider maarif-i Zaririyye-yi kiilliye gibi ki bu halet behayimde ve

sibyanda yokdur (380b-381a)

bir kamil kiif tutsa millet olur zird ania bil’kiifi7 ‘an lmin tutar ser‘an ve aklen
ani tutmak vacib oldugr hinde tutar pes anuini ol hinde kiifr tutmasi millet olur

(388a)

vire yani viiciida getiire esb kiirre-yi har ve har kiirre-yi esb virmek muhal-i

akldur (394b)

Ki ben ne igtin bir ham haberi giizafdan iletdiim danissizlikdan ve ‘aklsizlikdan

nisaf bunda sefahet ii ‘aklsuzliga dirler (395a)

2.4.2.4. Ask, Asik, Muhabbet:

Arapca kokenli "ask" kelimesi, siddetli ve asir1 sevgi anlamma gelir ve
sevgilisine sarmasik gibi baglanmay: ifade eder. Islami literatiirde, ask iki temel
anlamda kullanilmistir: 11ahi ask ve beseri ask. 11ahi ask; Allah'a duyulan derin sevgi
ve baglilik anlaminda kullanilirken, beseri agk insanlara duyulan sevgi olarak kabul
edilmistir. Kur'an ve sahih hadislerde dogrudan ask kelimesi gecmez; sevgi genellikle
"hub" ve "muhabbet" terimleriyle ifade edilir. Ibnii’l-Arabi gibi biiyiik mutasavviflar,
aski ilahi bir nitelik olarak ele almis ve varlik aleminin agk iizerine kurulu oldugunu
savunmuslardir. Ancak keldmcilar ve bazi Islam alimleri, ask teriminin Allah
sevgisini ifade etmek icin kullanilmasini elestirmislerdir. Stfiler arasinda ask, Allah’a
olan bagliligin en yiiksek mertebesi olarak kabul edilir ve bir¢cok tasavvufi eser bu
kavram etrafinda sekillenmistir. Bdylece tasavvufi agk, ilahi askin insani bir

yansimasi olarak goriilmiis ve derinlemesine islenmistir (Uludag, 1991:11-17).

Maddi agk, fiziksel ve cinsel ¢ekim ile ilgilidir ve genellikle mecazi olarak
kabul edilir. Hakiki agk ise Allah askidir. Allah’1 tanimak ve sevmek, yaratilan her
seyi O’nun askiyla sevmeyi gerektirir. I1ahi ask, Allah’in bir kudsi hadiste ifade ettigi

gibi, "Ben gizli bir hazineydim, bilinmeyi arzu ettim, alemi yarattim." ifadesiyle

145



anlam bulur. Gergek aska bazen mecazi askla da ulasilir ve bu nedenle "Mecazi ask,

gercek askin kopriisiidiir." denilmistir (Cebecioglu, 2004:54-55).

biziim hism u kahrimuzun sifatlart Hazret-1 Hudanun kahr u gazabinun ‘aksidiir
ve eseridiir ki viicud-1 insani sifatinuii mir’at u mazharidur ve eger sulh u ozre
geleyiiz ol Hazret-i Hudanufi mihr ii muhabbetiniifi ‘aks u eseridliir ki bizde zahir

olmisdur (365a)

Ey dilber-i hakiki sentifi narun budur ki ‘ussak zevk u safalarindan aia yanmaga
can viriirler ya seniifi niirufi nice ola seniifi matemiini budur yapud seniifi suruni
niceola/...]

Mesnevi

A stkam berkahr u berlutfes becid

Bu’l-aceb men 4sik-1 in her du Z1d
Ben ol mahbibui lutfina ve kahrina ciddile ‘asikam ziyade ‘acebdiir ki ben bu

her iki Zziddun ‘asikiyam (378a-378b)

Hazret-1 Meviana Gasik-1 Hak olanlar1 nehenge tesbih idip buyururlar bu ne
biilbiildiir ya‘ni biilbiil degiildiir belki bu Gsik atese mensiib nehengdiir ctimle-yi
nahoslar anuni ‘askindan hoslukdadur ve zevk i dilkes likler icrediir Qstkan-1
Hak ve nuistikin-1 cemail-i mutlak kullu sey’in mine’l-habibi habibun®
muktezasinca mahbub-1 hakikiden lutf u kahr ve tiryak u zehr her ne geliirse
kabul iderler ve hos goriirler ni‘met i mihnet mukabelesinde nice siikriler
1derlerse nikmet ii mihnet zamanin dahi ‘ayn-1 sefa vii rahat biliirler stikiirler

1derler (379b)

ussak-1 [lahiniiii bu mahalle miinasib sézleri cokdur heman Gsik oldur ki kendii
1radet Ui iktizasin terk ide ve dostuni riza vii muradina ise kendiiye murad eyleye

ta ‘asik-1 kiill mertebesin bula

6% nSevgilinin diyarindan gelen her sey sevgilidir, sevilir."

146



Mesnevi

“Asik-1 kiillest hod kiillest i

“Asik-1 hvisest ii Isk-1 hvis-cii
Bu biilbiil-1 bag-1 vahdet ve bu ‘andelib-i giilzar-1 hakikat ‘asik-1 kiilldiir kiillden
murad miisemmellah olan mertebe-yi ultthiyyetdiir ki cemii esma vii sifatla
muttasifadur ve Gsik-1 kiill oldur ki Hazret-i Cenab-1 Izzete esma-y1 latifiyyesi
cthetinden nice ‘asik ise esma-yi kahriyyesi tarafindan dahi eyle ‘asik ola mesela
mutiq nice severse mani‘i dalu eyle seve ve mu‘izz ii basita nice iverse miizill i
kabiz canibine dahi eyle ive cemil ii latif olmasini ne gine arzi iderse Kahhar u
Miintakim oldugi zamanda dahi eyle arzi ide ve bu giine esma-yi celaliyye hazz
1de ve’l-hasil ma‘siik her ne sifatla tecelll iderse ve her ne haleti ki miirid olursa
asitkun dahr muradi ol ola pes bu mertebeye varan ‘asik bi’l-kiilliyye kendiden
kurtulurve men harece ‘ani’l-kulli ba del-kull” kelammuii hasebince kiillden
gegcen kiill olur ve halife miistahlefiii ‘aymi olur didikleri mertebe’l bulur zird
ba‘de’l-mahv sahve geldikden sofira lsniyyet i mugayeret bulunmaz (380a-

380b)

ukitl-1 [lahi bu mertebede olan rihlardan Gbaretdiir ve bu ukil-1 [Ihi Flem-i
meGnide ve meratib-i Ilahide pervaz eyledigi cihetden tuyiira miimasildiir ve bu
ukilun cenahlar1 kuvvet-i ‘Ilmiyye ve kuvvet-i ‘ameliyyediir ve sevk i
muhabbet ve velayet ii keramet ve bunlar emsali olan sifatlar afia ecniha gibidiir

ki bu gine sifat-1 aliyye ile eve-i ma‘nada pervaz iderler (381a)

kani1 bir kimse ki o murglarui mahremi ola yani kani bir talib i ‘asik ki tuyiir-1
[Iahi olan enbiya vii evliyanui mahremi ola ve anlaruf razini idrak eylemege

tahsil-i isti’dad kila (381b)

% "Her seyden sonra her seyden ayrilan kimse"

147



evliya-y1 Hudadan stireta nahif i zebin nice kimseler vardur ki siikr ii sikayet
tarikiyla degiil belki kemal-i sevk u muhabbetlerinden ah u naleler eyleselerdi
asman halkina anlarufi ah u nalesinden velvele vii zelzele diiserdi [...] ol asik
kendiniifi ta‘at u imanmi ve Hazret-i Allah ile olan esrar u kurbetini ‘uyin-i
nasdan setr eylemesi katinda mukallid olanlarui imanlari halk ve bii tibardur
[...] Her bir demde ol ‘@sik-1 sadik i¢tin bir has mi‘tac vardur ki miisahede-yi
zat-1 llahiden anuf ticinui basi tizre Hazret-i Allah nige tic-1 has kor ticdan

murad ‘uluvv-1 sandur (382a-382b)

Ol Gsik-1 sadikun siret ii cesedi hak iizrediir ve anuni cam lamekandur bir
lamekan ki salikleriifi vehminiifi fevkindediir ki salikleriifi kuvve-yi vahimeleri

ani tefekkiir u tasavvur idemezler (382b-383a)

Sahirler ¢iinkim Hazret-1 Misanun kadrini afiladilar ve anufi 1zam-1 sanina ‘arit
oldilar ol itdikleri inad u cedeliifi ciirmine dest Ui palarin oynatdilar €2 kim dest ii
palarinuf muhabbet-i Miisa iizre kat® olinmasi mukaddema itdikleri kiistahliga

kefaret ola (389a)

Tii ¢i danf zevk-1 ab-1 didegan
“Asik-1 nani tu ¢iin nadidegan
Sen gozler yasinufi zevkini ne biltirsin belki sen gormemisler gibi ‘asik-1 nansin

(393a)

Agizda helal lokmadan togar Hazret-i Hudanin hidmetine meyl i muhabbet

fogar ve ol cihana gitmeklik togar (394b)

2.4.2.5. Aglamak (Gozyasi, Esk, Girye, Giryan, Nalan):

Aglamak, dini ve tasavvufi hayatin onemli bir parcasidir. Hz. Adem’in

cennetten c¢ikarildiktan sonra giinahi i¢in aglamasi, Hz. Ya'kiib’un oglu Yusuf un

148



hasretiyle gozlerinin perde inmesi ve Hz. Peygamber’in yakinlar1 i¢in aglamasi gibi
ornekler, aglamanin Kur'dn-1 Kerim ve hadislerde sik¢a karsimiza ¢ikan 6rnekleridir.
Meryem, Tevbe ve Isra sirelerinde Allah; az giiliip ¢ok aglamay1 tavsiye ederken,
aglayarak secdeye kapanmayi dver ve rakik kalpleri yiiceltir. Islam dini, bedeni ve
diinyevi sikintilara sabr1 salik verirken Allah korkusu ve sevgisiyle aglamayi tavsiye
eder. Hz. Muhammed de "Benim bildigimi siz bilseydiniz az giiler ¢ok aglardiniz."
buyurarak bu duygunun 6nemine dikkat ¢eker. Tasavvufta ise hiiziinlii bir tavir ve
aglamak, derin bir manevi yasamin ifadesi olarak dnemli goriilmiis ve baz1 zahidler
bu halleriyle taninmiglardir. Aglamak, riya ve gosteristen uzak, samimi halle

gerceklesirse biiylik sevap vaad edilmistir (Uludag, 1988:473-474).

[lk donem stfileri, Alldh korkusu, giinah, Allah’tan ayri kalma veya sevgi
sebebiyle yogun duygusal tepkiler yasayan ve bu nedenle "Bekkatn" (aglayanlar)
olarak anilan kisilerdi. Kur'an-1 Kerim’de ger¢ek miiminlerin Allah’in ayetlerini

duyunca aglayarak secdeye kapandiklari belirtilmistir (Cebecioglu, 2004:88).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de aglamak ya da yakin anlamlara gelen girye, esk,

gozyasi, zar, zari, ndle vb birden ¢ok sozciik kullanilmistir.

V’er begirim ebr-i piir-rizk-1 veyim

V’er bubandim an zaman berk-1 veyim
Ve eger giryan olayuz Hazret-i Hudanufi abila piirebriyiiz ki katarat-1 eskimiizi
baran gibi yagdururuz zemin-i viiciidunuzda nebatat-1 hasenat: bittirmeden otiiri

ve eger handan olayuz ol zaman Hazret-i Hubab-1 [zzetiifi berkiyiiz (364b)

Yad arid ey mihan z’in murg-1 zar
Yek sabihi dermiyan-1 mergzar
Ey ulular bu zar u girifiar olan murgdan yad getiirifitiz bir sabiih ile mergzar igre

yani bu murg-1 zebuni giilzar igre hatira getiiriini ve zikr eyleriiiz (376b-377a)

Vallah er z’in har derbostan sevem

Hemgii biilbiil z’in sebeb nalan sevem

149



Vallah eger bu hardan bostan canibine gidem yaai bu har-1 beladan firar idiip
bostan-1 rahat ve giilistan-1 refahiyyet canibine seyr idem biilbiil gibi bu
sebebden nalan oluram ve ol har-1 beladan firar idip giilistan canibine

geldiigimden otiiri feryad iderem (378b-379a)

Ctin binaled zar bigsiikr ii gile

Uftied ender heft gerdiin gulgule
Ol murg-1 zebin siikrsiiz ve sikayetsiz ¢linki zarilik ile nale eyleye anui nalesi
sebebiyle heft gerdina gulgule diiser yani evliya-yi Hudadan sireta nahif ii
zebun nige kimseler vardur ki siikr ii sikayet tarikiyla degiil belki kemal-i sevk u
muhabbetierinden ah u naleler eyleselerdi asman halkina anlarui ah u

nalesinden velvele vii zelzele diiserdi dimek olur (381b-352a)

Z’in suban ger nisti biganeyi

Delk u eski gir derviraneyi
Pes talib ii miibtediye evvela siikat u istima“ ve ta‘alliim-i kelam-1 seyh lazim
oldugini beyan eylediikden sonra tarik-1 Hakda afa dahi ne lazim idigini beyan
buyururlar ey talib-i riza-yi Ilahi bu sézden eger bigane degiil isefi ya‘af bu
kelama mahrem Ui asina iseni bir viranede hirka dik ve gozyasi dok yanf eger bu
sozleri gus itdiifi ve kabil kildufii ise bundan sofira safa lazim olan oldur ki
diinyayi terk idiip gézyasin akidasin bidayet-i siiliikda olanlara sart budur bunda
bir ma‘na dalu cayizdiir ki ger harf-1 sart olmayup sagir manasma ola bu takdir
lizre mana ey talib bu sézden sagir degiilsen amma biganesin gerekdiir ki bir
viranede delk i esk tutasin ta mahrem i asina olasin ve Ttab u Gkab-1 Hakdan
kurtulasin

Mesnevi

Z’an ki Adem z’an t3b ezesk rest

Esk-1 ter based dem-i tevbe-perest
Zira ki Hazret-i Adem ‘aleyhisselim ol <Gtibdan gézyasindan kurtulds
tevbeperest olan kimsentii nefSi ziyade gozyasiyla olur ya‘ni zunibdan tevbeye

150



miilazemet iden kimseniii agzindan c¢ikan kelami ziyade gozyasina mukarin
olmak gerekdiir yohsa miicerred bisirisk-i dide ve bisizis-1 sine sebt ii ric‘at-1
kavline i‘tibar yokdur dimek olur

Mesnevi

Behr-i girye amed Adem berzemin

13 buved giryan u nalan u hazin
Adem ‘aleyhisselam yir iizre giryeden otiiri geldi t3 kim zeminde giryan u nalan
u hazin ola pes Ademzade olana dahi bu halet lazim olmak gerekdiir (392a-
392b),

eger eviad-1 Adem isefi hemise talebde ol ve hem anui béliiginde ol seytin gibi
serkes olma ve girye vii zariden feragat kilma hayr-1 halef olana lazimdur ki
ceddiniiii eserine gide ve anufd ‘amel U tarikini 1htiyar ide tulp boliik
ma‘nasmadur

Mesnevi

Z’ates-1 dil v’ab-1 dide nukl saz

Bistan ezebr u hursidest baz
Goniil atesinden ve gozyasindan nukl diiz zira bostan-1 ebr u afiabdan giisadediir
ve tazediir

Mesnevi

Ti1 ¢i dani zevk-1 ab-1 didegan

“Asik-1 nani tu ¢iin nadidegan
Sen gozler yasinufi zevkini ne biltirsin belki sen gormemisler gibi ‘asik-1 nansin

(393a)

2.4.2.6. Arif:

Arif kelimesi, "taniyan, bilen, vakif ve halden anlayan" anlamlarma gelir ve
ozellikle tasavvufta kullanilir. Arifin bilgisine "marifet" denir. Marifet, Allah’a dair

bilgi basta olmak lizere tiim varlik ve olaylarin mahiyeti hakkinda bilgi anlamina

151



gelir. Tasavvufta, marifet en yiiksek manevi mertebe olarak kabul edilir ve arif,
Allah’1 dogrudan taniyan kisidir. Arifler, sezgi ve derin tecriibe ile bilgiye ulasir ve bu
bilgi, manevi bir yolculugun sonucudur. Tasavvufta ariflerin yasamlar1 ve kerametleri

menakibnameler araciligiyla aktarilir (Uludag, 1991:361-362).

Hazret-i Hudanii ‘alim i %rif kullar1 mertebe-yi cehlde elemnak olurlar ve

zindan-1 mihneti bulurlar (364b)

ider eger arif isei mesayih-1 ‘azamui alem-i me@ani didiiklerini bu %alem-i
suretde goriirsin ve miitekellim-i hakikiniii o siaretden ne murad eylediigine

vakif ve arif olursin (371b)

Sahirler ciinkim Hazret-1 Misanuf kadrini afiladilar ve anuni ‘1zam-1 sanina ‘arit

oldilar (389a)

2.4.2.7. Dost:

Farsca "dost" kelimesi, Islami literatiirde sadakat, uhuvvet, meveddet ve
sohbet gibi kavramlarla ifade edilir. Kur'an-1 Kerim’de dost kelimesi anlaminda en
cok gecen kelime "veli"dir ve genellikle Allah'in insanlara, insanlarin Allah’a ve
seytanin insanlara dostlugunu ifade eder. Allah’in gercek ve ebedi dost oldugu,
miiminlerin yalnizca Allah’a dayanip giivenmeleri gerektigi vurgulanir. Ayrica "halil"
kelimesi, derin ve i¢ten dostluk anlaminda kullanilir ve Nisa suresinde Allah’in Hz.
Ibrahim’i dost edindigi belirtilir. Islom ahlakinda dostluk, din kardesligi ve ahlaki
sorumluluklar acisindan ele alinir, tasavvufta ise hakikatin ve ildhi sirlara asina

olmanin bir pargasi olarak goriiliir (Cagrici, 1994:511-513).

astk oldur ki kendlii radet i iktiZasin terk ide ve dostunl riza vii muradina ise

kendiiye murad eyleye ta ‘asik-1 kiill mertebesin bula (379b-350a)

Baz migerdim ma ey distan

152



Sty-1 murg u tacir-1 Hindistan
Tuyiir-1 ukil-1 [lahi beyanindan ve anlarufi meratib ii esrarini serh eylemeden

ey dostlar biz girii rucii € ideltim (383b)

2.4.2.8. Edeb:

"Edeb" kelimesi, Arapca kokenli olup "davet etmek" ve "zarif olmak"
anlamlarina gelir. Kur'dn’da ge¢cmemekle birlikte hadislerde siklikla kullanilmisgtir.
Islam’da edep, ahlaki ve sosyal davranislar1 ifade eden genis kapsamli bir kavram
haline gelmistir. Edep; zamanla ¢esitli mevkiler, meslekler, tasavvuf, egitim ve sosyal
iliskilerde uygun davranislar1 ifade eden bir terim olmustur (Cagrici, 1994:412-414).
Tasavvufta edep, esas, kural, ahlak, saygi, terbiye ve nezaket gibi anlamlar tasir.
Edep, zahirl (beden ve seriatla ilgili) ve batini (kalp ve Hak'la ilgili) olarak ikiye
ayrilir. Esas olan batini edeptir, c¢ilinkii kalpteki edep bedene yansir (Uludag,
1994:414-415).

tacdan murad edeb-i [lahidiir ki edeb ticist ezniir-1 [lahi binih berser biir ve her
ca ki hvahi’” buyurmuslardur pes bu takdir iizre anuii edebi iizre Hazret-i Bari

kendiniifi niirindan nige taclar kor anufi basi tizre dimek olur olur (352b)

mesdyih-1 Gzam bu edebi Hazret-i Allah Ademi aleyhisselim FGlem-i addan
mertebe-yi esfele itdigi hatanuii ‘Ozrini dilemeden otiiri tenzil eylediiginden ahz

1tmigslerdiir (392b-393a)

2.4.2.9. Ehadiyyet Mertebesi:

Mutasavviflara gore "ahad", Allah’in isim, sifat ve nisbetlerden bagimsiz
olarak birligini ifade eder. Ehadiyyet, bu essiz ve miikemmel teklik halidir. Bu birlik,
insan akliyla idrak edilemez ve sadece Allah tarafindan bilinir. Ehadiyyet, Allah’in
zatin sadece zatiyla bilme mertebesidir. Vahdet, Allah’in zatini, sifatlarint ve biitiin

varliklari topluca bilmesi, vahidiyyet ise bunlar1 ayrintili olarak bilmesi mertebesidir.

" "Edeb tac, {1ahi nurdan bir tagtir. Tact bagina koy, nereye istersen gotiir."

153



Ehadiyyet, en ylice birliktir ve mutlak tenzihe ulagsmak i¢in Alldh’1 menfi (selbi)
sifatlarla nitelemek gerekir. Insan bu birlik sayesinde Allah’in ahadiyyetini anlayabilir

(Uludag, 1988:484),

mertebe-yi ehadiyyete nazar olinsa biz kimiiz tolasik ve karisik cihanda ki
esma-y1 kesire vii muhte(li)fentiii zuhiiratiyila mukadder olmisdur ol Hazret hod
nefsu’l-emrde elif gibi miitevahhid bizzatdur ittisal u infisalden ve harekat u
sekenatdan ve agyar u masivadan miinezzehdir [...] Hazret-1i Ehadiyyete
tesbiyete olmayup hakayik-1 miimkineye (tesbih ola bu takdir iizre mana biz
cihanda kimiiz) elif gibiyiiz ol hod ne tutar hi¢ bir nesne harekat u nukatdan

tutmaz kezalik biz dalu nefSu’l-emrde hi¢ bir sey’ tutmaz (365a-365b)

Mesneviniifi ekser-i mahallinde budur ki mazhar-1 Huda olan veliyy-i kamile
hitab iderken mazhar-1 zahiriifi mertebe-yi ehadiyyetde bir oldugina isaret igtin
mazhardan zahire ve miitecellileden miitecelliye iltifat iderler ve afia miinasib

s6z soylerler (378a)

2.4.2.10. Evliya-y1 Kiram, Veli, Ehlullah, Ehl-i Vela:

Veli kelimesi “yardim eden, koruyan” anlamina gelir ve Allah'in isimlerinden
biridir. Kur'an’da Allah’in miiminlerin velisi, seytanin da inkarcilarin velisi oldugu
belirtilir. Mutasavviflar veliligi genel (her miimin) ve 6zel (peygamberler ve sélih
miiminler) olarak ikiye ayirirlar. Ozel veldyet, devamli ve ihlash ibadetle Allah’a
yakinlig1 ifade eder. Kur'dn’da 6zel velayet i¢in "Allah’in ihlash kullar1" ve "seytanin
etkileyemedigi kimseler" gibi ifadeler kullanilir. Tasavvufta bu kimseler "ricalullah"
olarak anilir ve yliksek manevi makamlara sahip olduklar1 kabul edilir. Veliler,
Allah’la yakin iliski kurmus, dualar1 kabul edilen, firaset sahibi (gercekleri sezme
yetisi) kisilerdir. Tirk kiiltiiriinde ise en ¢ok bilinen evliya gruplan ti¢ler, yediler ve

kirklar olarak bilinir (Uludag, 2013:25-28).

aslinda ‘akl ‘aki-1 kiillidiir ki enbiya vii eviiyanun ‘akillaridur (361a)

154



ehlullzhun cebri miirteistifi cebrine benizer ki makbuldur ve memdithdur (361b)

afia di ki halavet-1 siikr-1 ta‘atle memzic olup ol vasita ile derina yol bula ve

makhbiil ola bunda deriindan murad derin-1 pak-i evliyadur (372a)

V’er bubvani ve neyi Kur’an-pezir

Enbiya vii evliyara dide-gir
Faraza Kur’ani okuyasin ve Kur’anpezir olmayasmn enbiya vii eviiyayr dahi
gormis tut Kur’anpezir olmayana enbiya vii eviiyanui miilakati fa’idemend

olmaz ve Kur’ani kabil itmeyen anlarufi rii’yetinden behremend olmaz (374b)

bunda tenbih budur bir kimse bir belaya miibtela olsa enbiya vii evliya

ervalindan bu gune istimdad eyleye (376b)

Bu beyt-i serif tuti-yi canuii ervah-1 enbiya vii eviiyadan istirsad itmesiniii ve
kafés-i tenden reha bulmasi igiin miistain i miistehdi olmasmui beyaninda

vaki© olan ebyat-1 seritedendiir (377a)

beni diizahda mii’ebbed eylese beniim siikriim cennetde muhalled olandan yine

ziyade olurdi asl ehl-i vela katinda bela-y1 Meviadan gafil olmakdur (379b)

besinci mertebesi sol rih-1 kudsidiir ki enbiyaya mahsisdur ve eviliyadan

baZilara daphr mahsus olur (381a)

yaaf kani bir talib i Gstk ki tuyir-1 [1ahi olan enbiya vii eviiyanufii mahremi ola
ve anlaruil razini idrak eylemege tahsil-i isti‘dad kila [...] yani eviiya-yi
Hudadan sireta nahif ii zebiin nigce kimseler vardur ki siikr ii sikayet tarikiyla

degiil belki kemal-1 sevk u muhabbetierinden ah u naleler eyleselerdi asman

155



halkina anlarufi ah u nalesinden velvele vii zelzele diiserdi dimek olur (381b-

382a)

pes bunda bir su’al lazim geliir ki su’al budur enbiya vii evliya hod yirler ve

1gerler ve beseriyetleriniii hitkmiinii viriirler (386a)

ulema-y1 ‘amilin ve eviiya-y1 kamilin bu deryada sabbahlardur ve ehl-i derya
gibi  gavvaslardur bunlar huziiz-1 nefSaniyyeye ve riyasete dahil olsalar

kendiileri andan halas idiip necat bulmaga kadirlerdiir (387a)

Evliyara hest kudret ezIlah
Tir-i ceste baz arendeg zirah
Yani ni‘am hulefa-y1 Huda olan Eviiya’ullah iciin Hazret-i Allahdan evvel

kuvvet i kudret vardur ki atilmisg tiri yolindan girii donderiirler (397b-398a)

bu takdir iizre besteniifi ve pesiman stidiini Zamirleri eviiyadan ‘alasebili’l-bedel
her bir veliye ayid olur nitekim bu takdir iizre mana virildi ve bir vech dalu veli
evliya-y1 Hudadan ‘ale’l-itlak bir kimse murad ola ve beste ve pesiman siidiin
12911 ola pes bu takdir lizre mand c¢iinkim veliyy-i Huda mevalid i asarui

zuhiirindan rencide oldr (398a)

kacan enbiya-y1 ‘Gzam ve evliya-y1 kiramdan bir kimse mertebe-yi kurb-1
ferayize na’il oldukda ve evsaf-1 Hakkila muttasif oldukda biiznillah cemi®
esyaya mutasarrif olup hiikmleri nafiz ola [...] ve bu ayet-i atiyede ensayi

evliyasina isnad eyledi (400a)

2.4.2.11. Fani Olmak (Fena Mertebesi):

Fena, Arapga'da "gecici olmak, yok olmak" anlamma gelir. Islam

tasavvufunda, miiridin kot huylarindan armip Alldh'a tam teslimiyetle ulasmasidir.

156



Kur'dn’da Rahman stresinde bu kavram, diinya hayatinin geciciligiyle iliskilendirilir.
Tasavvufta fena, nefsin kotli arzulardan arindirilmasi ve Alldh’in iradesine tam
teslimiyetle yasanmasidir. Kur'dn’da Nisa slresinde "Sana gelen iyilik Allah’tan,
basma gelen kotiiliik ise nefsindendir." ve Fecr slresinde "Ey itminana ermis nefis!
Don rabbine." gibi ayetler, nefsin terbiye edilerek Allah’a tam baglilikla huzura
ermesini vurgular. Fena, miiridin diinya ile ilgili algilarmi1 yok edip Allah’in mutlak

iradesini tanimasi ve nefsini arindirmasi siirecidir (Kara, 1995:333-335).

ehl-i tasavvuf kendilerden fani ve Hakkila baki olanlardur (372b)

2.4.2.12. Hakikat:

Hakikat kelimesi, Arapgada "gercek, sabit ve dogru olmak" anlamina gelen
"hakk" kokiinden tiiremistir ve Islim diisiincesinde onemli bir kavramdir. Islami
felsefede hakikat, bir seyin kendine 6zgii varligi ve gercekligi olarak tanimlanir
(Cagrici, 1997:177-178). Tasavvufta hakikat, zahirin ardindaki gizli mana ve ilahi
sirlara asina olma anlamina gelir. Stfiler, hakikati daha ¢ok "ilahi gercekleri temasa
etmek" ve "Hakk’in tecellilerini gérmek" seklinde yorumlamislardir. Hakikat, dini
hayatin en yliksek seviyede yasanmasi ve kalbin siirekli Allah'in huzurunda
bulunmasidir. Tasavvufta, seriat-tarikat-hakikat-marifet gibi siralamalar yapilmis ve
hakikat, dini ilimlerin 6zii olarak kabul edilmistir. "Hakikatii’l-hakaik" ise biitiin
hakikatleri i¢inde barindiran Alldh’in zatimi ifade eder (Demirci, 1997:178-179).
Ayrica Arapgada "gergeklestirmek" anlamina gelen "tahkik™ kelimesi, ilahi isimlerin
tezahtiriinde Hakk’1n ortaya ¢ikmasina isaret eder. Bu kavram, kulun gercege ulagsmak

icin tlim giiciinii seferber etmesini ifade eder (Cebecioglu, 2004).

Mesnevi-yi Ma'nevi’de hakikat kelimesi ile yakin anlamli olarak kullanilan
"tahkik" kelimesi de yer almaktadir. Mesnevi-yi Ma'nevi nin 361a-400b varaklarinda
hakikat kelimesi on bir kez, tahkik kelimesi bes kez tekrar edilmektedir. Bu kelimeler
ekseri tasavvufi bir kavram terkibinde yer almaktadir. Kelimelerin yazmada

kullanimina iliskin 6rnekler asagida sunulmustur.

157



bu ayet Suare-yi Hadiddediir ve bu mahal bu ayet-i kerimeniifi tahkik ti tefSirinin

beyanundadur (364a)

Hazret-1 Hakkun halkla ma‘yyeti hakikatde ma‘a’l-agyar ve’s-siva 7! olmadugini

miis ir olur (365a)

Aslt buldr ki makam-1 hakikatdiir ve fiiri‘dan giizer etdi ki murad suver-i
halkiyyediir [...] resil-i Rim su’ale suri® eyledi ki kamilleriii de’bindendiir ki
herkes esrar-1 hakikate vusil bulalar ve taliblerde lazimdur ki bilmediiklerin

su’al ideler pes resil-i Rumun ba‘de’l-kemal su’ali bu kabilden olur (366a)

Hazret-i ‘Omer didi ki ey Resil sen bir resulsiii ve dakik bahs idersin bunui
hakikat iizere kesf olunmasi cdyiz olanlardan degiildiir ve Ilihaza ruhui

hakikatinden su’il olindukda kuli’r-riihun emri rabbi’” dimek ile cevab (366b)

bu dlem-i siiflide ve cismaniyyetde kalan dildadeniii adina ¢iinkim saki-yi
hakikatden sarab-1 tahir niis idesiin (377b)

Bu biilbiil-1 bag-1 vahdet ve bu ‘andelib-i giilzar-1 hakikat ‘asik-1 kiilldiir kiillden

murad miisemmellah olan mertebe-yi uliihiyyetdiir (350a)

bilmez misin ya Muhammed biliirsin tahkika Hazret-i Allah cemi® sey’e kadir

padisahdur (399b)
2.4.2.13. Hayvaniyyet Mertebesi:

Tasavvufi acgidan insan, evrendeki tiim varliklar1 ve anlamlar1 temsil eden

ozelliklerle donatilmistir ve li¢ ana yonii vardir: bitkisel, hayvani ve insani. Bitkisel

" Tasavvufta Allah’tan baskasmi veya diinyevi mesguliyetleri kasteder ve insanin manevi
yolculugunda Alldh’tan bagkastyla ilgilenmemesi gerektigini vurgulayan sozdiir.
2 "De ki: Ruh, Rabbimin emrindedir." (isré, 85)

158



yonii bedensel gelisimi, hayvani yonii temel yasamsal faaliyetleri, insani yonii ise akil,
vicdan ve kalbi icerir. Insanin amaci, bu ydnlerini dogru kullanarak nefsini terbiye
etmek ve ruhsal olgunluga ulagmaktir. Sadece bedensel ve hayvani ihtiyaclarla
yetinmek, insani1 nefsin esiri kilar ve onu hayvani bir seviyeye indirir. Ancak dogru
diisiince ve insaniyet, onu Islamiyet’le sereflendirir ve melekler seviyesine cikarir.
Yanlisg distlinceler ve kotlii yasam tarzlari ise insami hayvanlardan daha asagi
diistirebilir. Tasavvufi terbiyede, insan yeteneklerini Allah’in rizasina uygun sekilde
kullanarak yiiksek makamlara ulasir ve ahirette cennete layik olur. Bu yolculukta
insan, nefsini taniyip terbiye ederek, fani diinyadan bekaya ulasir ve hakikati idrak

eder (Cebecioglu, 2004).

ukiluni bes mertebesi vardur evvel mertebesi rih-1 hassasidur ol nesneyi ki
havass-1 hamseyi zahire irad ider bu rith ani telakki vii kabiil ider ve bu rih rih-1

hayvaniniid aslhidur ve bu rih sabintifi dahi viicudinda vardur (380b)

sol kimse ki ancak nefSiniii miistehasini ihtiyar ider miidebbir olur ve

hayvaniyyetde kalur ve rihaniyyetden mahram olur (386a)

2.4.2.14. Hirka (Delk):

Hirka, tasavvufta ziihd ve takva sembolii olarak giyilen ve zamanla ¢esitli
tarikatlarda farkli bicimler alan bir elbisedir. ilk stifilerin yiin ve ¢uhadan yapilmig
kaba elbiseler giymesi, diinyaya 6nem vermediklerini ve gdsteristen kacindiklarimi
simgeler. Hirka giymenin, miiridin seyhine kayitsiz sartsiz bagl kalma ve ona biat
etme anlamina geldigi kabul edilir. Hz. Peygamber’in Ehl-i Beyt’ini abasiin altina
almas1 ve hirkasin1 Veysel Karani’ye vermesi gibi hadiseler, hirkanin tasavvufi
gelenekte Oonemli bir yere sahip oldugunu gosterir. Hirkanin rengine ve sekline
yiiklenen sembolik anlamlar, onun dostluk, baris ve canlilara zarar vermemeyi
simgeledigini vurgular. Tasavvufta hirka, Allah’a yonelme ve diinyevi arzulardan
uzaklagsmayi temsil ederken, hirkay1 giymenin kurallar1 ve 4dab1 bulunmaktadir. Hirka
giymeyi elestirenler olsa da, tasavvufta onun derin manevi ve ahlaki anlamlar

bulunmaktadir (Uludag, 1998:373-374).

159



Z’in subian ger nisti biganeyi

Delk u eski gir derviraneyi
Pes talib ii miibtediye evvela siikat u istima“ ve ta‘alliim-i kelam-1 seyh lazim
oldugini beyan eylediikden sonra tarik-1 Hakda afa dahi ne lazim idigini beyan
buyururlar ey talib-i riza-yi Ilahi bu sézden eger bigane degiil isefi ya‘af bu
kelama mahrem Ui asina iseni bir viranede hirka dik ve gozyasi dok yanf eger bu
sozleri gus itdiifi ve kabil kildufii ise bundan sofira safia lazim olan oldur ki
diinyayi terk idiip gézyasin akidasin bidayet-i siiliikda olanlara sart budur bunda
bir ma‘na dalu cayizdiir ki ger harf-1 sart olmayup sagir manasma ola bu takdir
lizre mana ey talib bu sézden sagir degiilsen amma biganesin gerekdiir ki bir
viranede delk i esk tutasin ta mahrem ii asina olasin ve Ttab u Gkab-1 Hakdan

kurtulasin (3916-392a)

2.4.2.15. insan-1 KAmil:

Insan-1 kamil anlayis;, Muhyiddin Ibnii’l-Arabi tarafindan tasavvufa
kazandirilmig, insan1 evrenin bir mikrokozmosu (kiiciik alem) olarak goren
diisiinceleri icerir. Kur'dn’da Hz. Adem’in halifelik makam, insanmn ahsen-i takvim
lizere yaratilmast ve Hz. Muhammed’in alemlere rahmet olmasi gibi ayetler, bu
kavramin dayanaklar1 olarak goriiliir. Hadis ¢calismalar1 da insan-1 kamil diisiincesinin
gelisiminde énemli rol oynamistir. Insan-1 kamil; hem maddi hem manevi boyutlari
olan, Hakk’in tecellilerini kendinde barindiran, seriat, tarikat, hakikat ve marifet
itibariyle olgun, kemale ermis kisidir. Bu makam, Allah’in ahlakiyla ahlaklanmas,
yaratilisin gayesi ve Allah’in halifesi olarak kabul edilir. Insan-1 kamil, Hak ile halk
arasinda koprii vazifesi goriir ve ilahi varlik i¢cin en biiylik sahit ve delil sayilir

(Aydin, 2000:330-331).

"Kamil" kelimesi Mesnevi-yi Ma'nevinin 361a-400b varaklarinda hem
Mesnevi beyitlerinde hem de serh boliimlerinde toplamda yirmi bes kez zikredilmistir.
Sozciik ekseri bir terkip i¢cinde verilmis ve yukarida zikredilen anlami 6ne ¢ikacak
sekilde kullanilmistir. Metinde "kamil" anlamina yakin "veldyet" sozcligli de yer

almaktadir. "Velayet" sozciigii sozliikte "veli, yardim eden, koruyan; yardim edilen,

160



korunan" anlamlarmna gelir ve Isldm’da Allah’m dostu olarak anilir. Kelimeler
arasinda niians farklar1 bulunsa da metin baglaminda yakin anlamli sézciikler olarak
yer alir. Insan-1 kdmil ve yakin anlamli sozciiklerin kullanimina iliskin asagida bazi

ornekler sunulmustur.

Siy-1 ‘akl 1 siy-1 hiss i1 kamil est

Gerg¢i hod nisbet becan i cahil est
Hiss canibinde ve ‘akl-1 ciiz’i ‘indinde ol Ebi Cehl kamildiir egerci cana nisbet
hod o cahildiir velhasil istidlali vii ‘akli olan umiira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir

amma cani vii dini olan umiira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir Cehldiir (362b-363a)

talibler kaideden otiiri resul-i Rum suv’ale surd‘ eyledi ki kamillerini
de’bindendiir ki herkes esrar-1 hakikate vusil bulalar ve taliblerde lazimdur ki

bilmediiklerin su’al ideler (366)

Ey sa‘adet ol miirdeye ki kendisinden kurtulmis oldi bir zindeniii viiciidina
ulasmis oldi yani bir miirsid-i kamile vasil olup anuni saye-yi terbiyesinde

perveris buldi (373b)

Hazret-i Meviananui de’b-i serifleri Mesneviniifi ekser-i mahallinde budur ki
mazhar-1 Huda olan veliyy-1 kamile hitab iderken mazhar-1 zahiriin mertebe-yi
ehadiyyetde bir oldugina isaret igiin mazhardan zahire ve miitecellileden

miitecelliye iltifat iderler ve afia miinasib soz séylerler (378a)

ukilufi cenahlar kuvvet-1 Tlmiyye ve kuvvet-1 ‘ameliyyediir ve sevk i
muhabbet ve velayet ii keramet ve bunlar emsali olan sifatlar afia ecniha gibidiir

ki1 bu gine sifat-1 aliyye ile eve-1 ma‘nada pervaz iderler (381a)

Lukma vii niiktest kamilra helal
Ti1 nei kamil mehor mibas 14l

161



Ey nakis olan ehl-i nefs lokma yimek ve niikte dimek kamile helaldiir zira kamil

olan kimse her ne kadar lokma yise nir-1 Hak olur (389b)

2.4.2.16. Kalb (Dil, Géniil):

Kalb, biyolojik olarak kan dolagimini saglayan bir organ olmanin 6tesinde,
dini ve tasavvufi baglamda bilgi, diisiince ve imanin merkezi olarak kabul edilir.
Kur'dn ve hadislerde kalp, anlama ve kavrama merkezi olarak tanimlanir ve iman ile
inkarin mahalli olarak biiyiik 6neme sahiptir. Tasavvufta "rabbani latife" veya "ilahi
cevher" olarak adlandirilan kalp, dini hakikatler ve ilahi sirlar1 edinmenin yolu olarak

goriiliir. Tasavvufta kalbin saflagsmasi ve olgunlagmasi, Allah’a yakinlasmanin temel

hedefidir (Uludag, 2001:229-232).

"Kalb" kelimesi Mesnevi-yi Ma'nevinin 361a-400b varaklarinda hem
toplamda yedi kez zikredilmistir. Kalb kelimesi disinda ayni anlama gelen "dil"
kelimesi de yirmi bir kez, "goniil" kelimesi bir kez tekrar edilmistir. Dil s6zcigi
ekseri bir terkip icinde verilmis ve yukarida zikredilen anlami 6ne ¢ikacak sekilde

kullanilmistir. Kelimenin kullanimina iliskin asagida bazi 6rnekler sunulmustur.

Yek misal ey dil pey-i farki biyar
73 bidani cebrra ezibtiyar
Ey dil cebr ile ihtiyar: biri birlerinden fark eylemek i¢tin bir misal getiir ta cebri

1htiyardan bilesin (361a)

kema kale aleyhisselam iyyakum ve mucalesetu’l-mevti kali ev mae’l-mevti
kale ‘aleyhisselam el-agniya‘u ve firivayeti upra kale ‘aleyhisselam ehlu’d-dunya
" ve zindeden murad kalbi Glm i Grfinla ha yyat bulan kimsediir ¢ilinkim bir zinde
dil olan kimse bir miirde dil olan kimse ile mukarenet eylese sohbet mii’essire-
yiI tabi‘at-1 sarika oldug: cihetden mukarininii hitkmini ahz idip miirde vii

pejmiirdelik afia daju sirdyet ider pes ey zinde dil olan kimse eger bir zinde dil

7 "Hz. Peygamber, oliilerle oturmaktan sakinm, dedi. Oliiler kimdir diye sorduklarinda;
agniyadir, dedi. Bir bagka rivayette diinya ehlidir, dedi."

162



olan kimse bulamazsaii hayru’l-celis olan ve rih-1 revana enis olan Hazret-1
Kuranla iinsiyyet idiip tilavetile miitelezziz olup ahkamiyla ‘amel eyleyesin

(374a)

Ey dilber-1 hakiki seniifi narufi budur ki ‘ussak zevk u safalarindan afia yanmaga
can virtirler ya seniifi nirufi nice ola (378b)
bu ‘asik atese mensub nehengdiir ciimle-yi nahoslar anufi ‘askindan hoslukdadur

ve zevk U dilkes likler i¢rediir (379b)

Goiiil atesinden ve gozyasindan nukl diiz zira bostan-1 ebr u afiabdan giisadediir

ve tazediir (393a)

bir lokma ki ¢erag-1 kalbe Ziya virmeye belki niir-1 deriini 1tfa eyleye ol taam
egergi helal mertebesinde ise de ana haramdr zira hasiyyet-i helal anda
bulunmamus olur [...]

FIm ii hikmet zayed ezhukma-y helal

Isk u rikkat ayed ezlukma-y helal
Helal lokmadan Tlm i hikmet fogar ve ‘ask u rikkat-i kalb hasil olur helal

Sidadan helal lokmanun sani budur (394a)

2.4.2.17. Kesf:

Kesf, sozliikte "perdeyi kaldirmak, bilinmeyeni agiga c¢ikarmak" anlamina

gelir ve Kur'an’da sikintiyr sona erdirmek seklinde kullanilir. Tasavvufta ise kesf,

"perde arkasindaki gercekleri bilme" ve "Alldh’in tecellilerini temasa etme"

anlaminda kullanilir. Stfiler, kesfi ruhl ve manevi aydinlanma olarak goriirler, bu

siirecte salikin kalbinde ilahi nurlarin zuhur ettigine inanirlar. Mutasavviflar kesfi

metafizik gerceklerin idraki olarak degerlendirir. Islam alimleri, kesfin dogrulugunu

vahiy ve akil siizgecinden gecgerek kabul ederken, hadislerin sihhatini belirlemede

163



kesfe dayanan goriisleri reddetmislerdir. Kesf, metafizik hakikatlerin kavranmasi i¢in

onemli bir arag¢ olarak kabul edilmistir (Uludag, 2022:315-317).

Guft tu bahs-i sigerfi mikuni

Ma‘niira bend harfi mikuni
Hazret-i ‘Omer didi ki ey Resil sen bir resilsiii ve dakik bahs idersin bunui
hakikat iizere kesf olunmasi cdyiz olanlardan degiildiir ve Ilihaza ruhui
hakikatinden su’il olindukda kuli’r-rihun emri rabbi”® dimek ile cevab amma
can-1 pakiiii beden-i kesife gelmesinde ve bedene ta‘assuk eylemesinde ¢ok
fa’ide vardur ciimle-yi 1a’ideden biri budur ki bir ma‘na bir harte bende idersen
{3 ol hart vasitasiyla mana zuhiira gele ve haricde muhatab olan kimseler murad

ne idiigini bileler (366b)

Gufira ger fayide ne’bved megu

V’er buved hil i‘tiraz i siikr cii
Ey riihui cesede ta‘alluk eylemesinde fa’ide yokdur diyen kimse cevab budur ki
soziifl eger 1a’idesi olmazsa soyleme ve bima‘na olan elfaz u hurifi tekelliim
eyvleme eger soyledigiiii soziifi mana ve 1a’idesi ola 1tiraz1 terk eyle ve siikr
1alibi ol ki bu siurr safia bu vechile kest olmis oldi ki rithufi ‘alem-1 ma‘nada
kaliba gelmesi zamirde olan mana-y1 enkeble beyan u ‘ayan kilmasi gibidiir

(370b-371a)

2.4.2.18 Keramet:

Keramet, "Alldh’in vell kullarindan zuhur eden olaganiisti hal" olarak
tanimlanir ve Kur'dn’da dogrudan ge¢mese de bazi olaylar keramet 6rnegi olarak
kabul edilir. Sifiler, kerameti Allah’in veli kullarina bir ikram1 ve lutfu olarak goriir,
ancak  kerametin  Allah’in  izniyle gerceklestigini  vurgularlar.  Keramet,
peygamberlerden gelen micizelerden farkli olarak velilerden zuhur eder ve velilerin

iddiasiz, gosterissiz bir sekilde ortaya cikar. Tasavvufta, kerametlerin Alldh’a

™ "De ki: Ruh, Rabbimin emrindedir." (isré, 85)
164



yakinligin gostergesi olarak degil, nefsi egitmek ve ilahi emirlere baglilig1 artirmak

icin bir vesile olarak degerlendirilmesi gerektigi savunulur (Uludag, 2022:265-268).

sol rih-1 kudsidiir ki enbiyaya mahsusdur ve eviiyadan ba“ilara dahi mahsis
olur ve bu rith-1 kudsiden envar-1 gaybi ve esrar-1 laraybi miitecelli olur ukul-1
[13hi bu mertebede olan rithlardan Gbaretdiir ve bu ‘ukil-1 [lahi Glem-i me Gnide
ve meratib-i [lahide pervaz eyledigi cihetden tuyiira miimasildiir ve bu ukiiluf
cenahlar1 kuvvet-1 Tlmiyye ve kuvvet-i ‘ameliyyediir ve sevk ii muhabbet ve
veldyet i keramet ve bunlar emsali olan sifatlar ana ecniha gibidiir ki bu giine

sifat-1 aliyye ile eve-1 ma‘nada pervaz iderler (381a)

2.4.2.19. Kudret:

Kudret, Allah’a nisbet edildiginde, "diledigini hikmet ¢ergevesinde eksiksiz
yapmak" anlamina gelir ve aczi tamamen reddeder. Kur'adn’da kudret kavramu,
Allah’mn giiclinii ve her seyi planli bir sekilde yaratma ve diizenleme yetisini ifade
eder. Tasavvufi yorumda ise kudret, Allah’in siirsiz giiciiniin tecellisi olarak, evrenin
her bir zerresinde goriilen diizen ve ahengi saglar. Kudret, ilim ve irade ile birlikte,
Allah’m yaratma fiilinin temelidir; miimkiin olan her seyi kapsar ve ezelidir. Kudret,
Allah’mn kainat1 yaratip yonetmesindeki miikemmelligi ve hikmeti vurgular, bu da

insanin sinirli kudretini ve aczini ortaya koyar (Toplaoglu, 2002:316-317).

ekser-1 ‘ulema ol Allah her ne yirde olsafiuz Tlm ii kudretiyile siziiile bilediir

umiimen ve fazl u rahmetile bilediir husiisan diyii tefSir eylemislerdiir (364a)

Valih ender kudret-i Allah sud
An resil anca resid i sah sud
Ol resul bir halete irisdi ki Hazret-1 Hakkufi kudretinden valih i hayran oldr ol

resul bu mertebeye irisdi sah oldi (373a)

Evliyara hest kudret ezIlah

165



Tir-i ceste baz arendeg zirah
Yani niam hulefa-y1 Huda olan Eviiya’ullah iciin Hazret-i Allahdan evvel
kuvvet i kudret vardur ki atilmisg tirf yolindan girii dondertirler

Mesnevi

Beste derha-y1 mevalid ezsebeb

Ctin pesiman sud velil z’an dest-i Rabb
Mevalidiifi kapularini veliyy-i Huda baglamisdur sebebden ya‘ni asarr sebebden
def® ider kat‘ ider ¢iinkim veliyy-i Huda pesiman u rencide oldi ol mevalidiifi
zuhiirindan ve lakin bu mevalidi dest-i Rabbdan baglar kendiniifi dest-i
kudretiyle degiil bu misra‘da iki vech cayizdiir bir vech budur ki veli harf-i
istidrakden ve Ilikin ma‘nasma ola bu takdir iizre besteniii ve pesiman stidin
Zamirleri evliyadan ‘alasebili’l-bedel her bir veliye ayid olur nitekim bu takdir
lizre ma‘na virildi ve bir vech dalu veli eviiya-y1 Hudadan ‘ale’l-itlak bir kimse
murad ola ve beste ve pesiman siidiinl 121 ola pes bu takdir tizre ma‘na ¢linkim
vellyy-i Huda mevalid ii asarui zuhiirindan rencide oldi dest-i Rabbdan ve
kudret-i Hak cihetinden mevalidiini kapularini esbab tarafindan baglar ve asari

esbab u alatdan def® ider dimek olur (397b-398a)

Gufie nagufie kuned ezfeth-i bab

Ki ezan ne sih sized ni kebab
Gufte gufiera takdiri nediir ve kunediifi 1a5li velidiir takdir-1 ma‘na ol veliyy-i
kamyab kendiiye olan feth-1 babdan dinilmisi dinilmemis eyler ol vech tizre ki
andan ne sis yanar ne kebab yenir ya‘ni kimseye zulm u sitem eylemez belki

alet-1 Hakdur ki kudret-1 Hak birle kemal-1 ‘adalet ider dimekdiir (399b-399a)

2.4.2.20. Kuvve, Bilkuvve (Kuvvet):

Kuvvet, felsefi ve dini kaynaklarda canli varligin zor fiilleri yapma yetenegi
olarak tammmlanir. Isldmda ise kuvvet, giiciin ve kudretin simgesi olup insanin

Allah’mn emirlerini yerine getirme kapasitesini ifade eder. Kur'dn’da kuvvet, hem

166



Allah’a atfedilen ilahi kudreti hem de insanlarin ve toplumlarin fiil yapma yetenegini
kapsar. Tasavvufta ise kuvvet, nefis terbiyesi ve manevi gelisim yolunda gerekli olan
manevi giicii ve motivasyonu temsil eder. ibn Sina gibi Islam filozoflari, kuvvetin
"bilkuvve" ve "bilfiil" gibi hallerini aciklayarak varolus ve olus siirecini izah
etmislerdir. Kisaca kuvvet kavrami, insanin manevi ve ahlaki miicadelesinde Allah’a
olan bagliligi ve bu baglilik dogrultusunda gosterdigi direnci ifade eder (Turhan,
2022:504-506).

f&’ide-yi 13’ide-yi evvel oldur ki riih-1 pak bedene gelmek ile tahsil-i kemal eyler
zird anuf viicidinda bilkuvve olan hasiyyet bu ‘alem-i ecsamda five geliir ve
anui 7lmi ‘ayan mertebesin bulur ve ol ‘alemde itdigi ikrari bu ‘alemde isbat
ider ve ol alemde salih i fasid ve sabir ii miicahid egergi Hazret-1 Hudanun
maTumidur ki bu ‘alemde dali sabir i salih ve fasid olan ve miicahede
mertebesin bulan heman ol 4lemde sabir i miicahid olandur bigayr-1 tefaviit ve
lakin ol ‘alemde sabir i miicahid olmaga i‘tibar yokdur ol alem salah ii fesad ve
sabr u cihad alemi degiildiir pes lazim geldi ki anda bilkuvve hasil olan a‘mal
bu alemde file gele ve siibit mertebesin bula ve anda kalellahu Tedlz ve
lenebluvennekum hattd na9emu’l-mucdhidine minkum ve’s-sabirine> sabir i
miicahid alem-i ervahda iken dahi Hazret-1 Hudanufi malimuyd: ve lakin sabr
u cihad ile ibtila olinmanmugslar idi pes ol ‘alemde sabir ii miicahid mertebesin
bulmadilar ta bu ‘alem-i ecsama gelmeyince ve ta‘at u miicahede idiip miicahede
ile ihtiyar olmayinca pes bu ‘aleme geldiler ve miicahede idiip miicahid oldilar
ve belalara sabr idiip sabirler mertebesin buldilar ve kis ‘alahaza sa’irii’l-evsaft
eger insanuf rifu bu ‘alem-i ecsama gelmese ve bilkuvve zatinda olan hasiyyeti
file getiirmese kemal bulmazd: ve zatinda olan hasiyyetler file geliip ve sabit

olmazdi (368b-369a)

besinci mertebesi sol rih-1 kudsidiir ki enbiyaya mahsisdur ve eviliyadan

baZilara dahi mahsis olur ve bu rih-1 kudsiden envar-1 gaybi ve esrar-1 laraybr

7 "Andolsun ki icinizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklayincaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

167



miitecelli olur ukil-1 [lahi bu mertebede olan rihlardan Gbaretdiir ve bu ukiil-1
[Iahi Flem-i meGnide ve meratib-i [iahide pervaz eyledigi cihetden tuyiira
muiimasildiir ve bu ‘ukilufi cenahlan kuvvet-i Timiyye ve kuvvet-i ‘ameliyyediir

(381a)

Stiretes berhak u can berlamekan

Lamekani fevk-1 vehm-i salikan
Ol Gsik-1 sadikun siret ii cesedi hak iizrediir ve anuni cam lamekandur bir
lamekan ki salikleriifi vehminiifi fevkindediir ki salikleriifi kuvve-yi vahimeleri

ani tefekkiir u tasavvur idemezler (382b-383a)

amma sen kamil degiilsin yime lal ol ve hamis ol zird sen lokma yisefi sende

Saflet ii kesafet ziyade olur ve heva-yi nefsiini kuvvet bulur (389b)

Evliyara hest kudret ezIlah
Tir-i ceste baz arendeg zirdh
Yani ni‘am hulefa-y1 Huda olan Eviiya’ullah iciin Hazret-i Allahdan evvel

kuvvet i kudret vardur ki atilmisg tiri yolindan girii donderiirler (397b-398a)

2.4.2.21. Makam:

Makam kelimesi, sozliikte "ayakiistii durulacak yer, ikametgah, mertebe,

mevki" gibi anlamlara gelir ve tasavvuf terimi olarak ahlak ilkeleriyle siilikiin

mertebelerini, velilerin kabirlerini veya sembolik tiirbelerini ifade eder. Tasavvufta

makam, nefis terbiyesi ve riyazetle kazanilan kalic1 hallerin ifadesidir; hallerin ilahi

lituf, makamlarin ise calisarak elde edilmesi gerektigi vurgulanir. Seyrisiilikte

makamlarin sirali ve disiplinli bir siire¢le kazanilmasi, her makamin hayatin sonuna

kadar devam etmesi beklenir. Sifiler, makamlarin zahiri ilimlere aykir1 olmamasi

gerektigini belirtirken Hakk’a giden yoldaki manevi agamalar1 temsil ederler. Ayrica

velilerin kabir ve tiirbelerine de makam denilir. Bu anlayis, Islom'in ahlaki ve manevi

olgunluga erisme ¢abasinin yansimasidir (Uludag, 2003:409-410).

168



Bahs-i can ender makami diger est

Bade-yi canra kivami diger est
Cana miite‘allik olan bahs bir makam-1 ahardadur ki ol makam makam-1 ‘akldan
Gliter Ui berterdiir bade-yi canuii bir ahar kivami vardur ki ol ‘akl badesintii

kivamina befizemez (362a)

eger mertebe-yi ‘1lmde bulunursak ol biziim eyvammuz ve makam-1
alisamimuzdur velhasil eger mertebe-yi Glmde ve eger merbe-yi cehlde andan

hali vii dir degiiliiz (364b)

Pes anuii oriinde hem su’al ve hem cevab mahv oldi zird makam-1 vahdeti buldr
ve kemal-i safvete irdi

Mesnevi

Aslra deryaft i bii’gzast ezfuri®

Behr-1 hikmet kerd derpursis surd®
Aslt buldr ki makam-1 hakikatdiir ve fiiri‘dan giizer etdi ki murad suver-i
halkiyyediir eger¢i asli buldr ve furid‘dan tecaviiz itdi ve su’al ii cevab kaydindan

kuruldi (366a)

2.4.2.22. Marifet:

Marifet, ilimden farkli olarak 6zel ve ayrintili bilgileri ifade eder ve sufiler

tarafindan Alldh't tantmanin en yiiksek sekli olarak goriiliir. Stfiler, bu bilgiyi "lediin

ilmi" gibi terimlerle adlandirmislar ve dogrudan ilahi bir lituf olarak kabul

etmislerdir. Zariyat stresinde gegen "Ben cinleri ve insanlar1 ancak bana ibadet

etmeleri i¢in yarattim." ifadesi sifiler tarafindan "Beni tanisinlar." seklinde

yorumlanir, ¢linkii ibadet, ibadet edilenin bilinmesine baglidir. Marifet, ilahi sir ve

hakikatlere dair derin bir kavrayis ve manevi bir aydinlanma olarak tasavvufta dnemli

bir yere sahiptir (Uludag, 2003:54-56).

169



ekser-1 ‘ulema ol Allah her ne yirde olsafiuz Tlm ii kudretiyile siziiile bilediir
umiimen ve fazl u rahmetile bilediir husiisan diyii tefsir eylemislerdiir amma bu
ma‘yyet fi’l-hakika ‘akilla bilinmez ve fehm ile idrak olinmaz muhassal akl
bunur derkinde hayrandur amma bu beyan-1 serif surr-1 maGyyeti bildiricidiir ve

anuf ma‘nasimni kabil-i ma Titet olana rasen idicidiir (364a)

kuntu kenzen mapfiyyen feahbebtu en u¥afe fepalaktu’l-palka liuafe’® hadis-i
serifiniii fehvasmca hassaten insanud bilinmesi i¢tindiir ve ‘abd rabbisin
maifet-i suhudiyye vii tafsiliyye ile miisahede kilmasi iciindiir egergi ‘Glem-i
ervahda dahi rith rabbisini kabiliyyeti kadar biliip ikrar itmisdi lakin ma Tifet-1
remaliyye ile bilinmisdi maifet-i tafsiliyye vii suhudiyye ile degiil zira
matifet-i suhiidiyye ve tafsiliyyeniii mahalli bu Glem-i zahirdir sifat-1
[iahiyyeden nice sifat vardur ki anuf zuhiri bu Glem-i zahir vasitasiyladur

(370a)

sa‘adet-1 kiibra ve ni‘met-1 ‘uzma bir kimse rabbisini mevsit oldugr evsart-i
kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu %Glemde
miiyesserdiir pes rih-1 insaniniii ‘alem-1 ecsama gelmesinde 1a’ide Hazret-i
Hakkun evsaf-1 kamile ile bilinmesi ve abdiini tekmil-1 ma Tifet kilmasi i¢iindir

(370b)
2.4.2.23. Mevleviyye (Mevlevilik):

Mevlevilik, Mevlana Celaleddin-i Rlimi'nin 6gretilerine dayanan bir tasavvufi

anlayis olup 6zellikle Anadolu’da yayilmis ve tarih boyunca 6nemli bir kiiltiirel ve

manevi etki yaratmistir. Mevlana’nin halifeleri tarafindan yayginlastirilan Mevlevilik,

Ulu Arif Celebi doneminde kurumsallasarak, celebilik makamu ile yonetilen ve genis

bir teskilat yapisina sahip bir tarikat haline gelmistir. Osmanlt déneminde devlet

destegiyle biiyiiyen Mevlevilik, kiiltiirel alanda da biiyiik katkilar saglamis, 6zellikle

7 "Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve bilineyim diye mahlikat: yarattim." Bu
ifade Ismail Ankaravinin Mesnevi Serhi'nde hadis degil mevzi oldugu beyan edilmektedir.

170



edebiyat, hat, musiki ve diger sanat dallarinda Onemli isimler yetistirmistir.
Mevlevilik, tekkelerin kapatilmasina ragmen, Mevlana’nin 6liim y1l doniimii torenleri
ve yurtici ve yurtdigindaki etkileriyle glinlimiizde de varligini siirdirmektedir

(Tanrikorur, 2004:468-475).

tarik-1 Mevleviyyentifi ve mesayih-1 sufiyyeniifi elana de’bindendiir ki kacan bir
kimse bir ciirm eylese ani pady-1 magana gegiriirler {a clirmine i‘tizar eyleye ve

muiirsid ii muktedasindan giinahinun ‘6zrini dileye (392b)

2.4.2.24. Miirid:

Miirid, s6zliikte "iradesi, istegi olan kisi" anlaminda kullanilir ve Hakk’a giden
yolda irade ve kararlilik gdsteren kisidir. Tasavvufi anlamda miirid, aliskanliklarini
terk ederek kendisini Hakk’in iradesine teslim eden kisidir. O, nefsin arzularindan
uzaklasir ve Hakk’a yonelir. ilk stfiler miiridi "iradesiz kul" olarak da tanimlar, ¢iinkii
miirld Hakk’in iradesine tabi olur. Tarikatlarda seyh-miirid iligkisi 6nemlidir, miirid
seyhe tam teslimiyetle baglidir. Miiridin gorevleri ve nitelikleri tasavvuf kitaplarinda
ayrintili olarak tanimlanmigstir. Miiridlerin seyhe baglilig: elestirilse de, bir¢ok biiyiik

mutasavvif bu yolla kamil insan olma seviyesine ulasmistir (Uludag, 2006:47-49).

ehlullahun cebri miirte Gsiifi cebrine berizer ki makbuldur ve memdithdur ve ehl-
1 nefs olan ve cebriyyeniifi cebri gayr-1 miirtes olanun tahrik-i yed eylediikde
ben de mecburum dimesine befizer ki mezmimdur ve makdihdur cebriyye

tayitesi nefSleriniini hazzi canibine gelseler miirid @i muhtar olurlar (361b)

ma sk her ne sifatla tecelll iderse ve her ne haleti ki miirid olursa ‘asikuii dahi

muradi ol ola (380a)

2.4.2.25. Miirsid, Miirsid-i Kamil, Seyh:

Miirsid, Arapgada dogru yolu gosteren ve irsad eden anlamina gelir. Tasavvuf

terminolojisinde ise tarikat lideri anlaminda kullanilir ve postnisin, seyh, seccadenisin

171



gibi ifadelerle de anilir. Gergek miirsid Hz. Muhammed’dir ve diger miirsidler onun
manevi mirasin1 tasir. Mirsidlerin fend makamina ulasarak Allah’in ahlakim
yansitmalart gereklidir. Ancak her miirsid kamil degildir; en makbul miirsid, hem
kendisi olgun olan hem de baskalarini1 olgunlastirandir (Cebecioglu, 2004). Yazmada

"seyh" kelimesinin ¢ogulu "mesayih" kelimesi de kullanilmaktadir.

ciimleden biri mesayih-1 1zam rihun cesede ta‘alluk eylemesi babinda mir’ati
temsil eylemislerdiir ve dimislerdiir ki ziicace-yi safi bikesafet raniima olmaz ve
nazir olanui yiizi ol ziicacede temessiil eylemez pes siret-i insaniyyeniin
goriilmesinden oOtiri listadan-1 cihan ziicace-yi safiniini zahrina kedr i kesafet

getiirtirler derhal afia nazir olanuf yiizi ‘ayan olur (367b)

eger arif isefi mesayih-1 ‘azamun ‘alem-i meani didiiklerini bu alem-i siretde
gortirsin ve miitekellim-i hakikiniiii o siretden ne murad eylediigine vakif ve

Garif olursin (371b)

Ey sa‘adet ol miirdeye ki kendisinden kurtulmis oldi bir zindeniii viiciidina
ulasmis oldi yani bir miirsid-i kamile vasil olup anuni saye-yi terbiyesinde

perveris buldi (373b)

hayru’l-ebeveyn olan seyh Ui ‘aziziniifi nige zaman kelamina kulak tutmak gerek
ve andan hiisn-1 ta‘biri ve esrar-1 tarikat séylemegi istima‘ ide ta ba‘dehu kendii

dahi sahib-i nutk olup hiisn-1 ta‘bir eylemege kadir ola (390a)

Kerr-i asli kes nebiid ag4z-1 gils

L3l based key kuned dernutk cis
Asli olan sagir ki afia ibtidadan giis olmadi ya‘ni anadan sagir togdr ol kimse
dilsiz olur nutka kacan cus ider yani ebedi soze kadir olmaz kezilik ezelde
sem i batin1 olmayan kimseler dahi gufiar-1 mesayiha na’il olamaz ve anlarufi

séziinden bilemez (390b)

172



Pes talib ii miibtediye evvela stikit u istima“ ve ta‘alliim-i kelam-1 seyh lazim
oldugini beyan eylediikden sofira tarik-1 Hakda ana dahi ne lazim idigini beyan

buyururiar (391b)

pay-1 magan aslinda ayak dolasdurmak ve apul apul gitmek manasinadur sofira
mesayih-1 ‘Acem ani pabuc basmak ¢ikaracak yire itlak eylediler ol miinasebetle
ki ekser ol yirde ayak tolasici olur ve pabucin giyen kimse bir mikdar ayagini
tolasdurur pes Mesnevi-yi Serifde her ne yirde pay-1 magan zikr olsa andan saft-
1 nidl muraddur tarik-1 Mevieviyyeniii ve mesayih-1 sufiyyeniii elana
de’bindendiir ki kacan bir kimse bir ciirm eylese ani pay-1 magana gegiriirler (4
ciirmine itizar eyleye ve miirsid ii muktedisindan giinahmuf ‘6zrini dileye
mesdyih-1 9zam bu edebi Hazret-i Allih Ademi aleyhisselim Zlem-i aladan
mertebe-yi esfele itdigi hatanui ‘6zrini dilemeden otiiri tenzil eylediiginden ahz

1tmigslerdiir (392b-393a)

2.4.2.26. Nefis / Nefs:

Nefs kelimesi, "ruh, can, hayat, nefes, varlik, zat, insan, kisi" gibi anlamlara
gelir. Kur'dn’da "ruh" ve "zat" anlaminda kullanilir. Nefs; koétiiliigi emretme,
kotiiliikleri kinama ve huzura erme gibi gorevler iistlenmistir. Nefs, insani ilahi hitaba
muhatap kilar ve sorumluluk yiikler. Gazzali’ye gore kalp, ruh, nefis ve akil
kavramlar ilahi latifeyi ifade eder ve bu baglamda es anlamlidir. Nefs; rabbani ve
ilahi bir latife, manevi bir cevherdir. Insan esas itibariyle nefisten ibarettir. Tasavvuf
kitaplarinin ekserisinde nefs-i emmare, nefs-i levvdme ve nefs-i mutmainne olmak
iizere li¢ nefis mevzubahis edilir; ancak bu say1 tarikat anlayislarma gore
degismektedir. Tasavvufta ise nefis, ser ve giinahin kaynagi olarak goriiliir. Stfiler
nefsi alt etmeyi en biiyiik cihad kabul eder. Sifiler, nefsi kétiiliiklerden arindirmanin
Oonemini vurgular. Nefis terbiyesi siddetli miicAhede ve mesakkatli riyazetle
gerceklestirilir. Salik, bu mertebeleri asarak nefs-i kdmile mertebesine ulasir (Uludag,

2006:526-529).

173



ehlullahun cebri miirte Gsiifi cebrine berizer ki makbuldur ve memdithdur ve ehl-
1 nefs olan ve cebriyyeniifi cebri gayr-1 miirte‘is olanui tahrik-i yed eylediikde
ben de mecburum dimesine befizer ki mezmumdur ve makdihdur cebriyye
fayifesi nefSleriniii hazzi canibine gelseler miirid ii muhtar olurlar ve ta‘at u

Gbadete gelseler ihtiyvarimuz yokdur dirler ve kendiileri cebri iderler (361b)

ol Hazret hod netsu’l-emrde elif gibi miitevahhid bizzatdur ittisal u infisalden ve
harekat u sekenatdan ve agyar u masivadan miinezzehdiir [...] biz dahi nefsu’l-

emrde hi¢ bir sey’ tutmaz belki biziim viicidimuz fi’l-hakika nabiaddur (365b)

Derunda azad olan ma‘nayir harfe bend eylediifi sen bad-1 nefsi bir kelimeye

kayd eylemissen ve nasa ol nefes Ui kelime vasitasiyla soylemissin (366b)

pes sen her bir rihui cisme gelmesin bunia gore kiyas eyle her bir rih kaliba

gelmez 1lla nefs-i Rahmaniyye vasitasiyla ¢iinkim bir rizh bir kaliba gele (371a)

climleniii nefs-1 vahid hiikmiinde olmasini ve mertebe-yi vahdetde ittihad

1tmesini isar ider (377b)

anlarui nefsi biri birine zahm urur ve her ba(r) ki aslinda olan hasiyyet-i can

zuhiira gele ol zamanda merhem olurlar ve hayat viriirler (385a)

sol kimse ki ancak nefSiniii miistehasini ihtiyar ider miidebbir olur ve
hayvaniyyetde kalur ve rihaniyyetden mahrim olur [...] biz dali anlara iktida
idiip yisek ve nefSimiiziii miistehasmi virsek ca’iz olmaz mi Hazret-i Seyh-i

‘Attarun bu kavl-i serifle cevab viriip buyururlar

Tefsir-i kavi-i Feridu’d-din ‘Attar kuddiis-Allah us-sirrube'l-2zi7”

7 "Feridiiddin Attar’in (k.s) soziiniin tefsiri"

174



Beyt

Tu sahib-i nefsi ey gatil miyan-1 hak hun mihor

Ki sahib-dil eger zehri hored an engiibin based”
Ehl-I nefis olanlara hitaben buyururiar ma‘na-yi serifi oldur ki ey gafil sen
sahib-1 nefSsin hak ortasinda kan yi yanfl hidmet Ui riyazet canibine gidip hak
Icre ciger kammni yi ki safia nafi€ olan budur ki zira eger sahib-i dil zehr yiye ana

ziyan olmaz belki ‘asel-i musatia olur (386a)

Zira sahib-1 dil emraz-1 rizhaniyyeden kurtulup sihhat-1 ma‘nevi bulup perhizden
halas oldi amma talib-i miskin heniiz teb ortasindadur yani emraz-1 nefsaniyye
erediir pes afa perhiz eylemek lazimdur [...] ey Nemrid sifatiyla muttasit olan
ehl-i nefs bu ekl i siirb ve bu hazz-1 nefs ates gibidiir o canibe gitme ve ol nari
istigal itme ve illd eger gitmek isterseri evvelen Ibrahim sifatiyla muttasif ol

(386b)

Ey ehl-1 nefs ¢iinkim sebbah ii sinaver degiilsin deryaya mensub olan ehl-i derya
dafi degiilsin sefahet Ui hodre’yligiinden kendifii deryaya birakma ki gark
olursun yani bu hazz-1 nefSani ve bu miistehiyat-1 cismani fi’l-mesel derya
gibidiir ‘ulema-y1 amilin ve evliya-y1 kamilin bu deryada sabbahlardur ve ehl-i
derya gibi gavvaslardur bunlar huziiz-1 nefSaniyyeye ve riyasete dahil olsalar

kendiileri andan halas idiip necat bulmaga kadirlerdiir (387a)

Ey nakis olan ehl-i nefs lokma yimek ve niikte dimek kamile helaldiir zira kamil

olan kimse her ne kadar lokma yise niir-1 Hak olur (389a)

amma sen kamil degiilsin yime lal ol ve hamis ol zira sen lokma yisedi sende

Saflet ii kesafet ziyade olur ve heva-yi nefsiifi kuvvet bulur (389b)

8 "Ey gafil, sen nefis sahibisin, toprak arasinda kan i¢. Ciinkii goniil sahibi zehir yese de ona
bal olur."

175



tevbeperest olan kimseniifi nefsi ziyade gozyasiyla olur (392a)

Ey talib madam ki kesif'ii tarik @i melilsin ve sifat-1 nefSaniyye ile bulaniksin bil
ki seytan ile hemsiresin zird seytanui zevk aldugi yirden sen dahi lezzet

bulmussin (393b)

Yehud u miisrikin didiler ki Muhammed ashabina emr itdigi sey’i nehy eyler ve
nehy itmis iken yine emr eyler pes Hakdan degiildiir belki kendiniifi tilka-y1
nefsindendiir didiiklerinde bu dyet nazil oldi (399b)

2.4.2.27. Nimet:

Nimet kelimesi, sozliikte "bolluk ve iyi hal i¢inde olmak" ve "maddi ve

manevi imkanlar" anlamina gelir. "Ni'am" ise nimet kelimesinin ¢oguludur. Kur'dn’da

ve hadislerde, Allah’in insanlara sundugu refah ve mutluluk saglayan mesr seyler

olarak tanimlanir. Nimetler maddi ve manevi olarak ikiye ayrilir; maddi nimetler su,

bitkiler, yiyecekler gibi varligin devami i¢in gerekli olan seylerdir; manevi nimetler

ise hidayet, iman ve ebedi hayattaki mutluluk olarak Ozetlenebilir. Kur'an’'da

peygamberler ve salih kullar, kendilerine nimet verilenler olarak anilir. Nimetin

kadrini bilmek, Allah’a tesekkiir ve baglilikla ifade edilir (Giinaydin, 2007:129-130).

Hazret-i Cenab-1 Izzet ol rip-1 azads sicn-i tabi‘ata getiiriip habs eyledi ve firak
u hicranun belalarin afna zevk itdirdi ta ki ol aleme Tbadetle miisteid ola ve
ba‘de halasii'l-beden ol ni‘metiifi kadrini bile Hazret-i Ademiifi ‘aleyhisselam
hikayesi bu manayr mii’eyyid olur zira Hazret-1 Bari evvela aiia cennet milkin
virmis ve cennet icre ya Ademu’skun ente ve zevcuke’l-Cenneti ve kuld minha
ragaden haysii si’tumd’”’ dyet-i kerimesiniii mefhiinu tizre a1 ni‘met i rapatla
Sark eylemisdi ve lakin bita’h u bizahmet Ui mesakkat miiyesser olan ni‘metiini

kadrini neva bilinmemek mukarrer oldiysa Hazret-i Bari anuii secere-yi hitaya

7 "Ey Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

176



tekarriibini cennetden huriica ve semadan zemine hiibiita sebeb idiip bu diinyaya

getiirdi (369b)

‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsuft bilmek dahi bu ‘dlem-i ecsama gelmege
mevkutdur sa‘adet-i kiibra ve ni‘met-i ‘uzma bir kimse rabbisini mevsit oldugi
evsal-1 kamile ile bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu

‘@lemde miiyesserdiir (370b)

Hazret-1 Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur diyii cidal
eyvlemek ve ol beladan yiiziifi eksi idiip bu ne beladur diyii sikayet eylesek siikr
1itmemis oluruz stikr oldur ki viicidiit mahza ni‘met bilesin ve eger belayila
imtihan olmur iseii cidildan hazer lizre olasin ve miimkin oldugr mertebe

sabirlerden olasin (371b)

mahbub-1 hakikiden lutf u kahr ve tiryak u zehr her ne geliirse kabiil iderler ve
hos goriirler ni‘met i mihnet mukabelesinde nice siikrler iderlerse nikmet Ui
mihnet zamanin dahi ‘ayn-1 sefa vii rahat biliirler siikiirler iderler belayr ve

lacetayi safa biliirler (379b)

Evliyara hest kudret ezIlah
Tir-i ceste baz arendeg zirah
Yani niam hulefa-y1 Huda olan Eviiya’ullah iciin Hazret-i Allahdan evvel

kuvvet i kudret vardur ki atilmisg tiri yolindan girii donderiirler (397b-398a)

Hazret-i Cenab-1 ‘Izzet riiz-1 kiyametde diye ki tahkika ben bunlara ceza virdiim

enva 1 ni‘ami bu giin bima saberd siziii (400b)"

2.4.2.28. Niir:

% Calismanin son varaki oldugu i¢in ciimle yarim alinmustur.

177



Nar kelimesi, "aydinlik" ve "isik" anlamina gelir ve Kur'dn-1 Kerim’'de ve
hadislerde "manevi ve ilahi 1s1k" olarak kullanilir. Nar, hidayeti temsil ederken,
zulmet dalaleti ifade eder. Ayn1 zamanda Allah’in isimlerinden biri olan Nar, "Allah
semalarin ve arzin nurudur." seklinde Nir siiresinde geger ve O’nun hidayet verici
ozelligine isaret eder. Hz. Muhammed ve Kur'an da nir olarak nitelendirilir (Uludag,
2007:244-245). Maide ve Ibrahim stiresinde nur, vahyin ve hidayetin sembolii olarak
yer alir. Ilk stfilerden Gazzali ve ibnii’l-Arabi, nur kavramini ilahi varlik ve bilginin
kaynagi olarak tanimlamiglardir. Gazzali, nurun Allah'tan geldigini ve varlifin
kaynag1 oldugunu savunurken, Ibnii’l-Arabi nur ile varlik ve bilgi arasinda baglant:

kurmustur (Kutluer, 2007:245-246).

Z’an ki binay1 ze-niires bazigest

Ezdelilciin ‘asa-kes farigest
Ol sebebden ki bir bina kimsentifi niir1 bazigdiir ya‘ni lami‘dur ol bina delilden
ve ‘asa u ‘asa-kesden farigdiir yahud ‘asakes gibi olan delilden farig i
miistagnidiir dimek olur (363b-364a)

Clinkim ol resil-i Rim Hazret-i ‘Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol
kelamdan bir riasenlik anufi gonline zahir oldr ve derunin miinevver eyledi ol

Resiil bu kelamuii zevkinden bir mertebe-yi niirani oldr (365b-366a)

Nar-1 t inest naret ¢un buved

Matem in (3 hod ki suret ¢un buved
Ey dilber-1 hakiki seniifi naruil budur ki ‘ussak zevk u safalarindan afia yanmaga
can virtirler ya seniifi niirufl nice ola seniii matemiifi budur yapud seniifi surufi

nice ola (378a-378b)

Her demi iira yeki mitac-1 has
Berser-i tices nihed sad tac-1 has
Her bir demde ol ‘asik-1 sadik i¢iin bir has miTac vardur ki miisahede-yi zat-1

[Ighiden anuf tacinuf bagsi tizre Hazret-i Alldh nice tic-1 has kor ticdan murad

178



uluvv-1 sandur bunda yani Hazret-i Allah anuf rifati iizre nice has rifatler
ihsan ider veydhud ticdan murad edeb-i [lahidiir ki edeb ticist ezniir-1 [lahi
binih berser biir ve her ci ki h*ah?’ buyurmuglardur pes bu takdir iizre anui
edebr iizre Hazret-1 Bari kendintifi nirindan nige taclar kor anui basi tizre dimek

olur (382b)

Ey nakis olan ehl-i nefs lokma yimek ve niikte dimek kamile helaldiir zira kamil

olan kimse her ne kadar lokma yise nir-1 Hak olur (389a)

Ey salik-i rah-1 Hak canui tiflin1 seytan siidinden men® eyle siret-i seytandan
murad gida-yi1 cismaniyyediir andan sonira ol cani mela’ikeye serik eyle yani
mela’ikentii gidasina ve niraniyyetine ani enbaz eyle anlarufi zevk aldugi
yirden seniifi dah1 canun zevk ala [...]

Mesnevi

Lukmayi k’i niar efziid u kemal

An buved averde ezkesb-i helal
Bir lokma ki nur u kemal ziyade itdi ve ol lokmayi akil olan kimseniifi deriini
miinevver olup mertebe-yi kemale miiteveccih old1 ki helal kesbden getiiriilmis
lokma oldur ya‘ni lokma-y1 helaliifi elbette sani oldur ki niir u kemal ziyade ider

Mesnevi

Revgani k’ayed cerag-1 ma kused

Ab hvanes ciin gceragira kused
Sol bir revgan ki gele biziim ¢eragimuzi soéndiire sen ol revgana ab di ¢iinki
ceragi sondiire ¢iinki bir revganda revganlik hasiyyeti olmaya ve ¢eraga yardim
itmeye ol ab tabi‘atli olur pes afia revgan dinmez kezalik bir lokma ki ¢cerag-1
kalbe ziya virmeye belki nur-1 derini itfa eyleye ol taam egergi helal
mertebesinde ise de afia haramdi zira hasiyyet-i helal anda bulunmamus olur [...]

Mesnevi

81 "Edeb taci, {1ahi nurdan bir tagtir. Tac1 basina koy, nereye istersen gotiir."

179



Ctin zilukma ti hased bini vii dam

Cehl i gaflet ziyed anra dan haram
Clinki taam u gidadan sen hased goresin ve kayd u dam goresin yakin kendifi
bir sey’e mukayyed goriip rah-1 Hakdan vamande bulasin ve andan cehl ii gaflet
foga ani sen haram bil zira lokma-y1 haramun sani budur velev kane fistreti’l-
helal elbette lokma-y1 helal niir-1 can ve zevk-i revan bitiirlir amma haram olan
kesafet ii gatlet zuhiira getiiriir [...] kezalik lokma-y1 helal ta‘at u nuraniyyet ve
lm Ui hikmet ve bunlar emsali haslet mahsillerin viriir ve g1da-y1 haram zulmet

u gatlet bitiiriir (393b-394b)

Ezheme dilha ki an nijkte sinid

An suhanra kerd mahv u nabedid
Diikelr kalblerden ki ol veli niikat1 isitdi dilerse kalblerden ol siihan Ui kelimati
mahv u nabedid” itdi yani bunlar musarrif- havatir ve cevasis-i Zzamayirdiir
kema kale ‘aleyhisselam itteku firdsete’l-mu’minu feinnehu yenzuru binurillahi
feinnehum cevasisi’l- kulibi yedhuliine kulibe’n-nas ve yupricine’l-havatira
ve’l-vesvase feiza calestumithum fecalisihum bissidki ve’l-ihlasi revahe'l-

meselliim ve'l-benihar (399a)

2.4.2.29. Oliim (Mevt):

Oliim, hayatin sona ermesi ve ruhun bedenden ayrilmasi anlamina gelir.
Kiiltiirden kiiltiire degisen 6liim sonrasi algilar, din ve felsefenin tartismali konulari
arasindadir. Oliim, baz1 inanislarda gecis olarak goriiliirken bazilar1 tarafindan kesin
bir son olarak kabul edilir (Giirkan, 2007:32-34). Kur'dn-1 Kerim’'de 6liim, Allah’in

insana lutfettigi hayatin sona ermesi olarak tanimlanir ve imate (canlinin hayatina son

 Yazmada miiellifi tarafindan kelime sonuna sehven bir "ra" harfinin fazla yazildig
degerlendirilmistir. Kelimenin metin baglaminda "nabedid" olarak okunmasi uygun
gorlilmiistiir.

% Restlullah (sav), "Miiminin ferasetinden sakimmn. Ciinkii o, Alldh’in nuruyla bakar.
Gergekten de onlar, insanlarin kalplerine girebilecek kadar ihlaslidir. Onlar vesvese ve hileleri
reddedip maglup ettikten sonra dogrulukla ve igtenlikle zaferin Grnegi ve gaba gosterenlerin
sembolii olurlar."

180



verme), teveffi (ruhunu kabzetme) gibi kavramlarla ifade edilir. Oliim, bir gecis
olarak goriiliir ve insan1 ebedi hayata hazirlayan bir ara¢ olarak kabul edilir. Islam
dininde, 6liimiin Allah’a kavusmak anlaminda bir "lika" olarak ifade edilmesi, 6limii
bir son degil, yeni bir baslangic olarak degerlendirmektedir. Hadislerde 6liim, Allah’a
kavugma sevincini tagsiyan miiminler i¢in bir kurtulus, kafirler i¢in ise azap olarak
belirtilir (Topaloglu, 2007:34-35). Tasavvufta ise "0lmeden 6nce 6lmek" kavrami,
nefsin arzu ve tutkularimi denetim altina almayr ifade eder. Oliim, tasavvuf
klasiklerinde, bilhassa Mevlevilikte Hak asiklarinin Hakk’a kavugma ani olarak

sevingle karsilanir ve bir vuslat olarak degerlendirilir (Uludag, 2007:37-38).

Vay an zinde ki bamiirde nisest

Miirde gest ii zindegi ezvey becest
Vay ol zindeye ki miirde ile oturdi ol zinde miirdeye mukarenetle miirde oldi ve
zindelik andan firar itdi miirdeden murad agniya ve ehl-i diinyadur kema kale
‘aleyhisselam iyyakum ve mucalesetu’l-mevti kald ev mae’l-mevti kale
aleyhisselim el-agniya’u ve firiviyeti upra kile ‘aleyhisselim ehly’d-dunya *'ve
zindeden murad kalbi Glm i irfanla hayat bulan kimsediir ¢iinkim bir zinde dil
olan kimse bir miirde dil olan kimse ile mukarenet eylese sohbet mii’essire-yi
tabi‘at-1 sarika oldugi cihetden mukarininiii hiikmini ahz idip miirde vii
pejmiirdelik afia dahi sirdyet ider pes ey zinde dil olan kimse eger bir zinde dil
olan kimse bulamazsafi hayru’l-celis olan ve rih-1 revana enis olan Hazret-i
Kur’anla tinsiyyet 1diip tilavetile miitelezziz olup ahkamiyla ‘amel eyleyesin

(373b-374a)

Tiatiyi z’an titiyan lerzid bes

U fiitad ii murd u bii ‘gsistes nefes
Ol titilerden bir tuti ¢ok ditredi veyahud ol titilerden bir titi pes ditredi sofra
diisdi ve 61di ve anun nefesi kesildi

Mesnevi

 "Hz. Peygamber, oliilerle oturmaktan sakinmn, dedi. Oliiler kimdir diye sorduklarinda;
agniyadir, dedi. Bir bagka rivayette diinya ehlidir, dedi."

181



Sud pesiman hvace ezgufi-i haber

Guft reftem derhelak-1 canever
Hvace haberiii dimesinden pesiman oldi ve ol titinii peyamin anlara
dimesinden nedamet itdi ve bazergan kendii kendiiye didi ki bir canveriifi
helakine gitdiim ve anufi mevtine sebeb oldum diyii pesiman oldu

Mesnevi

In meger hisest baan tittiyek

In meger du cism bid u rih yek
Bazergan ani miirde oldi kiyas idip didi ki ol biziim kafésimiizde olan titicige
bu tati meger ki ana hisimdur varise bu ikisi siureta bir cism 1di ve manen bir

ruh 1di (383b-384a)

Zeyd-i rami an dem er murd ezvecel

Derdha mizayed anca ta ecel
Gor ki Zeyd-i rami ol tiri atdug: dem olsa havfindan derdler ve hatarlar togar
‘Amrufi viicidinda ol tiriin zahmindan ta ‘Amrufi eceli vaktine deg ol tir
zahmmun mevalidinden ¢iinkim ‘Amr bir sene sorira olse Zeyde sen evvel sebeb

oldugindan 6tiir1 kattaldiir ki ‘Amr anui zahminun sebebiyle 61di (397a)

Mesnevi-yi Ma'nevi nin 361a-400b varaklar1 arasinda 6liim ve mevt kelimeleri

disinda yirmi li¢ defa da "miirde" kelimesi gegmekte olup bu kelime ekseriya baska

bir kelime ile terkip olusturmaktadir. Bu durum 6liim kavraminin sadece fiziki bir yok

olus veya ahiret hayatiyla ilgili olmadigini, diinya hayatinda iken yaratildigi fitrati

tasimayan her unsur 6lii olarak degerlendirildigini de gostermektedir.

2.4.2.30. Sir (Esrar):

Sir kelimesi, "saklamak, gizlemek" anlamlarina gelir ve tasavvufta gizli

tutulan bilgi ve diisiinceler i¢in kullanilir. Kur'dn’da ve hadislerde insanin manevi

halleri ve baskalarindan saklanan diistinceleri ifade eden sir kavrami, Allah'in her seyi

bildigini vurgular (Cagrici, 2009:113-115). Sir, tasavvufta kalpte bulunan Rabbani bir

182



latifedir ve miisahedenin mahallidir. Nefs, sirrin himmeti olmadan is yapmaktan aciz
kalir. Sir, kalbin veya ruhun bir boyutu olarak kabul edilir. Sir, gizlenmesi gereken
manevi bir bilgidir ve "Sirrin1 sirredene askolsun, fas edene yuf!" gibi deyislerle ifade
edilir. Sirlamak, gizlemek anlaminda kullanilir ve 6len kisi i¢in "Sirroldu." denir

(Tosun, 2009:115-116).

Sir kelimesinin ¢ogulu "esrar" ve "sirar" olup tasavvufta iki anlamda kullanilir:
"sadece Allah'in bildigi 6zel bilgi" ve "ruhun bir idrak mertebesi". Hz. Muhamed’in,
"Benim bildiklerimi bilseydiniz az giiler, ¢ok aglardiniz." hadisi, onun bazi bilgileri
sir olarak sakladigini gosterir. Sir, kul ile Hak arasinda gizli kalan haller ve ruhun bir
boyutu olarak kabul edilir. Stifiler arasinda, kalp marifetin, ruh muhabbetin, sir da
miisahedenin mekanidir. Sir, ruhani bir nur olup Hz. Miisd’nin kademi altinda kabul
edilir ve feyzini onun ruhaniyetinden alir. Tasavvufta sir latifesi yoluyla vuslata

erigilir (Cebecioglu, 2004).

bu beyan-1 serif sur-1 ma‘yyeti bildiricidiir ve anui ma‘nasmi kabil-1 maTifet

olana rusen 1dicidiir (364a)

Hazret-1 Mevlana bu mertebeye isaret buyururlar ki ey talib-i sirr-1 vahdet egergi
mertebe-yi mazhariyyete nazaran tesebbiih idiip giryan olsak anun ebr-i piirrizki
ve giilsek anufi berkiyiiz ve hism u cengimiiz anuii ‘aks-i kahridur ve sulh u

‘Ozrimiiz anun ‘aks-1 mihridiir didiik (365a)

Guft ya Ummer ¢i hikmet bud u sir

Habs-1 an safi derin cdy-1 kedir
Su’al idiip didi ki ya ‘Omer ne hikmet ve ne sir idi ki ol saf olan rihufi bu
miinkedir olana tire olana yirde habsi yani pak olana rihun bu cay-1

muiinkedirde ki bedendiir bunda habs olmasina hikmet nediir didi (366a)

eger soyledigiifi s6ziifi mana ve fa’idesi ola 1tirazi terk eyle ve stikr talibi ol ki

bu sur safia bu vechile kest olmigs oldi (371a)

183



Mesnevi-yi Ma'nevi’de sir kelimesi disinda ayni1 ya da yakin anlama gelecek
sekilde kullanilan "mahrem" kelimesi de mevcuttur. Mevlana'nin Mesnevi’si ve
serhleri incelendiginde, "mahrem" ifadesinin Ozellikle su anlamlarda kullanildig:

goriiliir:

Sir: "Mahrem" kelimesi, Ozellikle manevi ve deruni sirlarin saklandigi,
paylasildigr anlaminda kullanilir. Tasavvufta, sirlar sadece gilivenilir ve manevi

olgunluga ulasmis kisilere, yani "mahrem" olanlara aciklanir.

Yakin Dostluk ve Unsiyet: "Mahrem", kelimesi yakin dostluk ve giiven
iligkisinde olan kisiler i¢in de kullanilir. Mevlana, manevi yolculukta rehberlik eden
ve yol gosteren kisilere "mahrem" olarak atifta bulunur. Bu kisiler, miiridin sirlarina

vakif olan ve ona manevi rehberlik eden kimselerdir.

Evlilikte Yasagi Olan Kigiler: Klasik Islim hukukundaki anlamiyla,
evlenilmesi yasak olan yakin akrabalar anlaminda da kullanilmistir. Bu anlam, daha

cok toplumsal diizen ve ahlaki degerlerin korunmasi baglaminda ele alinir.

Manevi Egitim ve Terbiye: Mevlana, manevi terbiye ve egitimin mahremiyet
icinde yapilmasi gerektigini vurgular. Manevi sirlarin ve bilgilerin herkesle

paylasilmamasi, sadece buna layik olanlarla paylasilmasi gerektigini ifade eder.

Tasavvufi Anlayis ve Halvet: "Mahrem" ifadesi, tasavvufl anlayista igsel bir
halveti, yani Allah ile kul arasindaki 6zel, mahrem iliskiyi de ifade eder. Bu
baglamda, kisinin manevi yolculugunda Allah ile olan 6zel anlar1 ve halleri mahrem

olarak degerlendirilir.

Mesnevi-yi Ma'nevi’de de "mahrem" kelimesi bu anlamlarda genisletilmis ve

aciklanmistir. Kelimenin yazmada kullanimina iliskin 6rnekler asagida sunulmustur:

Kissa-y1 titi-yi can z’in san buved

Kii kesi k’ii mahrem-i murgan buved

184



Can tatisinii kissasi bu iislibdan olur yani tuti mahbus-i kafes oldugi gibi
arzii-y1 pervaz itdigi gibi can titisi dahi ten kafesinde mahbis olmisdur ki o
tenden halasa arzii eyler ve dlem-i ervah-1 seyrini ister kami bir kimse ki o
murglaruil mahremi ola ya‘af kani bir talib @i Gsik ki tuyiir-1 [lahi olan enbiya vii
evliyanuii mahremi ola ve anlarui razimi idrak eylemege tahsil-i isti’dad kila

(381a-381b)

ey talib-1 riza-y1 [1ahi bu sézden eger bigane degiil isefi ya‘nf bu kelima mahrem
U asina iseni bir viranede hirka dik ve gozyasi dok ya‘ni eger bu sozleri gus itdiifi
ve kabiil kildufi ise bundan sofira safa lazim olan oldur ki diinyay: terk idiip
gozyasin akidasin bidiyet-i siiliikda olanlara sart budur bunda bir ma‘na dahi
cayizdiir ki ger harf-1 sart olmayup sagir ma‘nasina ola bu takdir iizre ma‘na ey
1alib bu sézden sagir degiilsen amma biganesin gerekdiir ki bir viranede delk i
esk tutasin ta mahrem ii asina olasin ve tab u Gkab-1 Hakdan kurtulasin (391b-

392a)

2.4.2.31. Sarab (Siirb):

Arapga "slirb" kelimesi "igmek" anlamina gelir. Tasavvufi manada ise ilahi
ikramlarla kalplerin ve ruhlarin beslenmesini ifade eder. Kur'adn’'da "sirb" kelimesi,
icecekten alinan pay anlaminda kullanilir ve Muhammed stiresinde cennette ¢esitli
iceceklerin  bulundugu bildirilir. Tasavvufta siirb, ilahi ask ve muhabbetle
iligkilendirilir; temiz kalplerin ilahi nurlar ve tecellilerle beslenmesi olarak goriiliir.
Peygamber Efendimizin riiyasinda siit igmesi ve siitiin ilim sembolii olmasi, tasavvuf
edebiyatinda su, siit ve sarabin manevi halleri simgelemesini acgiklar (Uludag,

2010:269-270).

Y3 beyad-1 in fiitade-y hak-biz
Ctinki pords ctir‘al berhak riz
Veyahud bu hak biz olan iifiadeniii yadmma yani bu Glem-i siiflide ve

cismaniyyetde kalan dildadeniini adina ¢iinkim saki-yi hakikatden sarab-1 tahiri

185



niis idestin ve Ii’l-arzi minka ’si’[-kirami na_sfbungj fehvasinca anun ciir‘asin hak

lizre dok (377b)

2.4.2.32. Sema (Seb'a-y1 Sema):

Sema, Islam diisiincesinde hem fiziki hem de metafizik anlamlar1 olan,
"gokylizii" ve "yiikseklik" gibi cesitli manalara gelir. Kur'dn, semanin yaratilis
siirecini detayli olarak agiklamasa da, onun yoktan var edildigini ve yedi kat olarak
yaratildigin1 belirtir. Sema, kozmoloji ve astrofizik gibi bilimlerin konusu olurken
metafizik boyutta gayb alemi ve meleklt ile iliskilendirilir. Kur'dn’da semanin
korundugu ve meleklerin orada bulundugu ifade edilir. Tasavvufta ise sema, insanin
ruhsal mertebeleri asarak Alldh’a ulagsmasini simgeler. Yedi kat sema, hem fiziksel

evrenin tabakalar1 hem de manevi yiikselis basamaklari olarak yorumlanir (Bas,

2009:453-455).

Hazret-1 Bari anufi secere-yi hitaya tekarriibini cennetden hurica ve semadan
zemine hiibita sebeb idiip bu diinyaya getiirdi ve afia bu kadar alam u sedayidi
cekdiirdi anufi viicudi bu kadar insanui zuhiirina sebeb olup tahsil-i kemal

1tdikden sofira yine cennet-i a‘liya vasil eyledi (369b)

Ey bedi ki tii kuni derhasm u ceng
Bitarabter ezsema“u bang-1 ceng
Ey mahbub-1 hakiki ol bedligi ve cefayi ki sen hism u cengde idersen sema‘dan

ve bang-1 ¢engden sevk u tarabter degildiir (378a)

Adem ezFirdevs u ezbal3-y1 heft
Pay-magan ezberdy-1 ‘uzr reft
Hazret-i Adem ‘aleyhisselim Firdevs-i a<idan ve fevk-1 seba-y1 semadan

‘Ozrden otiiri paymagana gitdi (392b)

% "Comertlerin kdsesinden toprak igin bir nasip vardir."

186



2.4.2.33. Tecelli:

Sozliikte “belirmek, ortaya ¢ikmak” anlamindaki tecelli, tasavvufta "salikin
kalbine dogan lediinni bilgiler ve nurlar" anlaminda kullanilir. Araf stresinde tecelli,
Hz. Misa’nin rabbini gérmek isteyince rabbinin daga zuhur etmesiyle ve Leyle
stiresi’nde glindiiziin ortaya ¢ikmasiyla ifade edilir. Hadislerde de Allah’in miiminlere
kendini gostermesi tecellidir. Stfiler tecelliyi zat, sifat ve hiikiim olarak {ige ayirir;
tecelll Hakk’m insana yonelik bir aydinlanma siirecidir. Muhyiddin Ibnii’l-Arabi’ye
gore, tecelli Hakk’in yaratma fiilidir ve alemdeki her sey Hakk’in tecellisidir. Tecelli
Hakk’in zatinda zat1 i¢in gerceklesen "tecelli-i akdes" ve varliklarin stretlerinde
gerceklesen "tecelli-i mukaddes" olarak ikiye ayrilir. Tecelli, Hakk’in bilinmeyi
istemesiyle baslar ve alemdeki her sey bu tecellinin sonucudur (Ceyhan, 2011:241-

243).

Safi isminiin zuhiir1 cesedde olan maraz u derdi izale idiip sifa virmek ile olur
alem-i ervahda ise bu ismiifi tecellisi neva zahir olmaz ve kezalik Muhyi vii
Miimit isimleri gibi ki bunlaruii dalu zuhiirt bu ‘@lem-i zahire nisbetlediir egergi
Muhyi ismintii Glem-1 ervahda eseri ve tecellisi vardur amma zuhiri asil bu

alemde diir ki 6lmek ve dirilmek bu ‘Gleme nisbetlediir (370a)

Kahhar u miintakim oldugi zamanda dalu eyle arzii ide ve bu giine esma-yi
celaliyye hazz ide ve’l-hasil ma‘sik her ne sifatia tecelli iderse ve her ne haleti
ki miirid olursa ‘astkui dafu muradi ol ola pes bu mertebeye varan ‘asik bi’l-

kiilliyye kendiden kurtulur (380a)

2.4.2.34. Vecd (Istigrak Mertebesi):

Vecd, tasavvufta salikin ilahi bir ithsan sonucu yasadig1 derin manevi ¢arpinti
ve kendinden ge¢me hali olup Hakk’in varligini idrak eden ve O’ndan baskasina yer
vermeyen bir kalpte ortaya c¢ikar. Kur'dn’da miiminlerin vecd ile Kur'dn okuduklari
belirtilir ve Hz. Muhammed’in yasadig1 vecd hallerinden bahsedilir. Tasavvufta ise

vecd, salikin iradesi disinda gelen bir hal olup ilahi tecellilerin dogurdugu derin

187



heyecan ve manevi sarhosluktur. Vecd hali, Hakk’a yakinlagsma ile gerceklesir ve
salikin manevi hallerinde kabz-bast, heybet-iins gibi degisimlere yol acar. Salikin
niyeti ve bekleyisi ile baslayan siiregte, ilahi tecellilerle vecd ve nihayetinde Hakk’1
bulma (viicid) gergeklesir. Bu siirecte irade ile vecde gelmeye tevaciid, iradesiz
gelmeye vecd, en miikkemmel sekline ise viicid denir (Ceyhan, 2012:583-584).
Mesnevi-yi Ma'nevi’de "vecd" kelimesi yerine ayn1 anlama gelen "istigrak mertebesi"

ifadesi kullanilmistir.

Ciin zi‘'Ummer an resil inra senid

Rigseniyi derdiles amed bedid
Clinkim ol resil-i Rim Hazret-i ‘Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol
kelamdan bir risenlik anufi génline zahir oldi ve derinin miinevver eyledi ol
Resiil bu kelamun zevkinden bir mertebe-yi nirani oldr ve istigrak mertebesin

buldi ki (3656-366a)

An resil ezhod busud z’in yek du cam

NI risalet yad mandes ni peyam
Ol resil-i Rim bu bir 1ki camdan ki nis etdi kendisinden gitdi camdan murad
Hazret-i ‘Omeriii buyurdug: kelam-1 sa%detencamdur ki rahik-i tahkik ile piir
1di ol resil-i Rim ani gis-1 hiis ile nis idiip bihos oldi ve istigrak mertebesin

buldr anufi yadinda ne risalet kaldi ne peyam kaldi (372b-393a)

2.4.2.35. Viisil, Visal (Vuslat):

Viisil, tasavvufta “kulun seyriisiilik neticesinde Hakk’a ulagsmasi” anlamina
gelir ve ayrihik ifade eden fasl ve infisal terimlerinin karsitidir. Ilk stfiler vuslati
Hakk’a kavusma, O’nunla birliktelik (ittisal) ve O’ndan ayr1 kalma (firkat, hicran)
halleriyle tanimlamiglardir. Vuslat, kulun Hakk’a yonelmesi, ziihd, farz ve nafile
ibadetlerle yakinlasmasi, nihayet sevdigine kavusmasidir. Salikler i¢in vuslat, Hak’la
birlikteligi, ayrilik ise miicadele ve Hakk’n istegini kabullenmeyi ifade eder. Vuslat
ve fasl, vahdet-i viicld ve vahdet-i siihlid perspektifinde Hakk’in tecellisi ve kulun

idrakiyle agiklanir (Ceyhan, 2013:143-145).

188



riah ‘alem-i ervahda iken visaliii zevkini ve ol ‘alemiifi kadrini bilmezdi ve firak
u hicranui ta‘mini dahi tuymazdi [...] Hazret-i Bari anui secere-yi hitaya
tekarriibini cennetden huriica ve semadan zemine hiibiita sebeb 1diip bu diinyaya
getiirdi ve afia bu kadar alam u sedayidi ¢ekdiirdi anuni viicud: bu kadar insanuni
zuhiirina sebeb olup tahsil-i kemal itdikden sofira yine cennet-i a‘laya vasil
eyledi muhakkik olan ‘ulemanun malimlaridur ki viisil-i sani viisil-i evvel gibi

degildiir (369a-369b)

Ey benim mahbubum bir kadeh visal ii miisahededen niis eyle beniim yaduma

eger istersed ki virestin beniim nasib ii dadumi (377b)

2.4.2.36. Zikr, Zikir:

Zikir, Arapga kokenli bir kelime olup "bir seyi anmak, hatirlamak" anlamina
gelir ve dinde "Allah’1 anmak ve unutmamak suretiyle gafletten kurtulus" anlaminda
kullanilir. Kur'adn’da birgok ayette gecen zikir; Allah’t 6vmek, nimetlerini anmak,
kalple hissetmek, namaz kilmak, dua ve istigfarda bulunmak gibi ¢esitli anlamlarda
kullanilir. Zikir, dini bir ibadet olarak kalp ve dil ile yapilabilir ve bu, Allah’1
hatirlamak ve O’nunla {linsiyet kurmak anlamina gelir. Tasavvufta zikir, Allah’a olan
muhabbetin ve korkunun etkisiyle gafletten kurtulmay1 amaclar. Sifiler, zikir yoluyla
Allah’m huzurunda olma bilincini siirdiirmeyi ve masivadan uzaklasmay1 hedeflerler

(Ongoéren, 2013:409-412).

Zikrin hakikati, Allah’tan bagkasini unutmaktir. Zikir, dil ile yapilirken
kalpten yardim alir; kalbin zikri ise sevilenin hakikatini kalpte yogunlastirmak olarak
tanimlanir. Sirrin zikri, zikredenin tamamen Alldh’ta erimesi anlamina gelir. Namaz,
zekat, orug, cihad gibi ibadetler de Allah’1 zikir kapsaminda degerlendirilir ve zikir

biitlin ibadetlerin ortak paydasi olarak kabul edilir (Cebecioglu, 2004).

Zikr, ayn1 zamanda Kur'dn-1 Kerim’in isimlerinden biridir. Mesnevi-yi

Ma'nevi’de zikr kelimesi genellikle "ismini sOylemek, bahsini etmek ve anmak"

189



anlamlarinda kullanilmistir. Yazmanin 361a-400b varaklar1 aras1 "zikr" kelimesi on
ii¢c kez "zikr olunan" anlamina gelen "mezkar" kelimesi iki kez yer almakta olup

asagida orneklendirilmistir.

kulni yid naru kini berden ve selimen Glalbrahim®™ ayeti tilavet olunup
miinasebetle kissa-y1 Ibrahim “aleyhisselam zikr olundi ve nar afia berd ii selam

kilind1 diyti hikaye olund1 (3986)

Ayet-1 ensevkumil zikri bup*an

Kudret-1 nisyan nihadensan bidan
Bu ayet Sare-yi Kad Eflehdadur®’ ibtidasi budur ki innehu kane ferikun
min3badi bu ayet Hazret-i Bilalin ve Suheyb ve Selmanuii ve ashab-1 Resuliifn

fikras1 hakkindadur (400a)

ensevkum zikri ya‘ni size anlar unutdurdilar beniim zikriimi ehl-i tefsir bu
ma‘nayi ihtiyar eylemisler ya‘ni anlaruii istihzasina ol kadar tevaggul eylediniiz
ki anlarui haline takayyiid eylemeiiliz beniim zikriimi unutdurdi amma ehl-i
tahkik Aeman lafzindan miistefad olan ma‘nay1 ibtiyar iderler ya‘ni siz anlari

istihza eyledifiiz anlar da sizi beniim zikriimi unutdurdilar (400b)
2.4.3. MUTASAVVIFLAR:
2.4.3.1. Bayezid-i Bistami:
Bayezid-i Bistami, tasavvuf ve tabakat kitaplarinda menkibeleri, sézleri ve
sathiyeleriyle anilir, ancak hayatma dair smirh bilgi bulunur. Iran’m Horasan

eyaletindeki Bistdm kasabasinda dogmus ve dedesi Siirlisan’in Miisliiman olmasiyla

Islim’a gegmis bir aileden gelmektedir. Dogum tarihi tam olarak bilinmemekle

% "Ey ates, Ibrahim’e kars1 serin ve selametli ol, dedik." (Enbiya, 69)

¥7 "Kullarimdan bir gurup vardir ki 'Ey rabbimiz sana inandik, bizi bagisla ve bize rahmet et.
Sen rahmet edenlerin en merhametlisisin.' derler. Ama siz onlar1 alaya aldinmiz. Sonunda size
benim zikrimi unutturdular. Halbuki siz onlara giildiiniiz." (M{i’minun, 109-110)

190



birlikte, vefatinin 261 (875) yilinda oldugu kabul edilir. Biiylik mutasavvif,
tasavvufun dogus doneminde yasamis ve "Sultani’l-arifin" unvaniyla tanimnmustir.
Bayezid’in tasavvufl goriisleri ve mistik yasantisi, onu takip eden bir¢ok mutasavvif

ve tarikat iizerinde derin etkiler birakmistir (Uludag, 1992:238-241).

Ba(ye)zid Hazretleri dahi bu mahalle miinasib buyurmusiar ki kaza-y1 Hudaya
riza ol mertebedediir ki eger beni diizahda mii’ebbed eylese beniim siikriim
cennetde muhalled olandan yine ziyade olurd:r asl ehl-i vela katinda bela-yi

Mevladan gatil olmakdur (379b)

2.4.3.2. Ciineyd-i Bagdadi:

Ciineyd Bagdadi, dogum tarihi kesin olarak bilinmeyen ve Bagdat'ta dogup
yasamig Onemli bir stfidir. Ailesi aslen Nihavendli olup cam ticaretiyle ugrastiklar
icin Kavariri nisbesiyle taninmigtir. Ciineyd-i Bagdadi, Ebt Sevr el-Kelbi’den fikih,
cesitli alimlerden hadis dersleri almistir. Yirmi yasinda fetva verebilecek seviyeye
gelmigtir. Ser' ilimlerin yani sira tasavvufla da derinlemesine ilgilenmistir. Onun ilmi
ve tasavvufi derinligi "tavisii’l-ulema" ve "seyyidii’t-taife" gibi unvanlarla anilmasina
sebep olmustur. Tasavvufun yasanan ve tadilan bir tevhid oldugunu vurgulamis, ruhi
temasaya dayali bir tevhidi benimsemistir. Ona gore, kulun fena hali, beseri varligini
unutup Hakk’mn varliginda kaybolmasidir. Ser'l hiikiimlere bagli kalmay1 ve siinnete

uymay1 onemseyerek sekr halinden ziyade sahv ve temkin halini savunmustur (Ates,

1970).

keenne ‘aleyhisselim kanellahu ve lemyekun mahu sey’in®™ kale’l-Ciineyd el-
ane kema kane” ammd bu ma‘nadan enseb ve akla akreb olan maa budur ki
misra1 sani Hazret-i Ehadiyyete tesbiyete olmayup hakayik-1 miimkineye
tesbih ola (365b)

% "Sadece Allah vardi ve baska hi¢ bir varlik yoktu." Buhari III/1 166, VI/2699(6982),
Tevhid 22, Bed'u'l-Halk 1. (Giiltekin, ism4il Ankaravi'nin Mesnevi Serhi, s.178)
¥ "Ciineyd der ki: Su an oldugu hal iizeredir."

191



Hazret-i Ciineydiifi keferetun fidinillahi ve’l-kufii vacibun leddi” dimesi ve
Hazret-1 Seyh Sibliniifi tiiba limen mate fikiiftihi femen mate fikiiffihi fema

veye [-Firdevst” dimesi setr-i estar-1 rubiibiyyet ma‘ads: murid olur (382b)

2.4.3.3. Ebii Bekir Sibli:

Ebl Bekir es-Sibli 247°de (861) Samerrda’da dogmus, Tirk asilli bir ailenin
cocugudur. Iyi bir egitim almistir. Valilik yaptiktan sonra tasavvufa yonelmis ve
Ciineyd-i Bagdadi’nin 6grencisi olmustur. Sibli, tasavvufun 6nemli konular1 olan
marifetullah ve tevhid {lizerine yogunlagmistir. Sibli’nin sozleri, isari yorumlar1 ve
sathiyeleri tasavvufta Onemli bir yer tutar. Siirleri de tasavvufi anlamlar tasir.
Mevleviyye, Rifaiyye ve Sazeliyye gibi tarikatlarda Sibli’nin etkisi goriliir (Giirer,
2010:125-126).

Hazret-1 Seyh Sibliniifi tiiba limen mate fikiiftihi femen mate fikiiffihi fema

veye’I-Firdevsi dimesi setr-1 esrar-1 rububiyyet manasi murad olur (382b)

2.4.3.4. Feridiiddin Attar:

Horasan Selguklular1 doneminde, muhtemelen 537-540 (1142-1145) yillar
arasinda Nisabur’da dogan Attar, eczacilik ve tipla ugrastigi i¢in bu lakapla
taninmistir. Cocukluk ve genclik dénemi hakkinda sinirli bilgi vardir. Gengliginde
attarlik yaparken ilim tahsil etmis ve tasavvufi bilgiler edinmistir. Otuz dokuz yil
boyunca tasavvufla ilgili siir ve hikayeler toplamis, bir¢cok seyahat yaparak Irak, Sam,
Misir, Mekke, Medine, Hindistan ve Tiirkistan’t gezmis, sonrasinda Nisabur’a

donerek inzivaya ¢ekilmistir. Mogollar tarafindan sehit edilmistir.

Attar’in Mevlana ve diger 6nemli isimler iizerinde biiyiik etkisi olmustur.
Goriislerinde vahdet-i viictd telakkisine derin anlam verir ve fena makamina 6nem

verir. Kesin olarak ona ait sekiz eseri vardir: {lahinAme, Esrarnime, Musibetname,

% " Allah’in dinini inkar edenler kafirlerdir ve kiifiir onlarin iizerinedir."
' "Kiifrii iizere Olen kimseye yaziklar olsun, ¢iinkii kiifrii iizere 6len kimse Firdevs
Cennetinden mahrum kalir."

192



Hiisrevname, Muhtarname, Mantiku’t-tayr, Divan ve Tezkiretii’l-evliya’. Diger

eserlerin biiyiik kism1 ona sahte olarak isnat edilmistir (Sahinoglu, 1991:95-98).

Tefsir-i kavi-i Feridu’d-din ‘Attar kuddiis-Allzh us-sirruhe’l-aziz”

Beyt

Tu sahib-i nefsi ey gatil miyan-1 hak hun mihor

Ki sahib-dil eger zehri hored 4n engiibin based”
Ehi-i nefis olanlara hitaben buyururlar mana-yi1 serifi oldur ki ey gafil sen
sahib-i nefssin hak ortasinda kan yi yani hidmet ii riyazet canibine gidiip hak
Igre ciger kamni yi ki safia nafi olan budur ki zira eger sahib-i dil zehr yiye afia

ziyan olmaz belki ‘asel-i musafia olur (386a)

Seyh-i ‘Attar Hazretlerinufi kavi-i serifiniin delalet itdigi me@niniii beyanina

surd € 1diip buyururiar (389a)

2.4.3.5. ibnii’l Fariz:

Ibnii’l-Fariz, 1181 yilinda Kahire’de dogmus ve tasavvuf siirinin onemli
temsilcilerinden biri olarak tanmmistir. Ibnii’l-Fariz, gen¢ yasta tasavvufa yonelmis
ve Mekke’de gecirdigi yillarda tasavvufi deneyimlerini derinlestirmistir. Siirlerinde
tasavvufl ve ilahl aski islemistir. Nazmii’s-siiliik ve el-Kasidetii’l-hamriyye gibi
onemli eserleriyle tanmmustir. Siirleri, genellikle vahdet-i viicid anlayisiyla
yorumlanmis, ancak bu felsefi doktrine yabanci oldugu belirtilmistir. Pek ¢ok
mutasavvif ve edebiyatci tarafindan takdir ve saygi gérmiistiir. 1235 yilinda Kahire’de

vefat etmis ve Mukattam Dagi’nin eteginde defnedilmistir (Uudag, 2000:40-43).

[bnii’l Fariz hazretleri buyururlar

Beyt

%2 "Feridiiddin Attar’in (k.s) soziiniin tefsiri"
% "Ey gafil, sen nefis sahibisin, toprak arasinda kan i¢. Ciinkii goniil sahibi zehir yese de ona
bal olur."

193



Ve kullu ezen 1i’l-hubbi iza beda
Caltu lehu siikri mekane sekiyyete”™ (379b)

2.4.3.6. Mevlana Celaleddin-i Riimi:

Yukaridaki baslikta Mevlana Celaleddin-i Rimi hakkinda teferruath bilgi
verildigi i¢in bu boliimde sadece Mesnevi-yi Ma'nevi’de isminin zikredildigi

boliimlere yer verilmistir.

pes Hazret-1 Mevlana bu mertebeye isaret buyururlar ki ey talib-i sur-1 vahdet
egergi mertebe-yi mazhariyyete nazaran tesebbiih idiip giryan olsak anun ebr-1
plirrizki ve giilsek anufi berkiyiiz ve hism u cengimiiz anui ‘aks-i kahridur ve
sulh u ‘6zrimiiz anufi ‘aks-i1 mihridiir didiik velakin mertebe-yi ehadiyyete nazar
olinsa biz kimiiz folasik ve karisik cthanda ki esma-y1 kesire vii muhte(li)fentii
zuhiiratiyila mukadder olmisdur ol Hazret hod nefsu’l-emrde elif gibi
muiitevahhid bizzatdur ittisal u infisalden ve harekat u sekenatdan ve agyar u

masivadan miinezzehdlir (365a-365b)

Hazret-i Mevilananui de’b-i serifleri Mesneviniifi ekser-i mahallinde budur ki
mazhar-1 Huda olan veliyy-1 kamile hitab iderken mazhar-1 zahiriini mertebe-yi
ehadiyyetde bir oldugina isaret igiin mazhardan zahire ve miitecellileden

miitecelliye iltifat iderler ve aia miinasib soz soylerler (378a)

Hazret-1 Meviana Gasik-1 Hak olanlar1 nehenge tesbih idip buyururlar bu ne
biilbiildiir ya‘ni biilbiil degiildiir belki bu Gsik atese mensiib nehengdiir (379b)

2.4.3.7. Muhyiddin Ibn’iil-Arabf:

Ibnii’l-Arabi, 17 Ramazan 560 (28 Temmuz 1165) tarihinde Endiiliis’iin
Miirsiye (Murcia) sehrinde dogmustur. Ibnii’l-Arabi, Isbiliye’de (Sevilla) biiyiimiis ve

% "Ortaya ¢iktiginda sevgideki biitiin eziyetler sendendir. Sikayet yerine sana tesekkiir ettim."

194



burada Ibn Riisd ile tanismistir. Onun felsefi ve tasavvufi goriislerini karsilastirmus,
derin bir tasavvufi yolculuga ¢ikmistir. Ibnii’l-Arabi; felsefe, tip, astroloji ve edebiyat

gibi alanlarda egitim almis, islam diinyasinda énemli sahsiyetlerle tanismustir.

En Onemli eserleri arasinda el-Fiitihatii’l-Mekkiyye ve Fusisii’l-Hikem
bulunmaktadir. Eserlerini ilahi ilhamlarla yazdiginmi belirtir. Tasavvufi goriislerini ve
vahdet-i viiclid anlayisini eserlerinde genis sekilde agiklamistir. 22 Rebiiilahir 638 (10
Kasim 1240) tarihinde Dimagk’ta vefat etmis ve burada defnedilmistir (Kilig,
1999:493-516).

Ibnii’l-Arabi, Islam diisiincesinde 6nemli bir yere sahiptir. Ibnii’l-Arabi,
vahdet-i viiclid doktrinini gelistirerek yogun tartismalara yol agmis ve Islam diisiince
tarthinde en cok tartigilan isimlerden biri olmustur. Kur'an ve hadisleri yorumlarken
batini te'viller yapmus, farkli din ve felsefelerden etkilenmistir. Elestiriler, onun
panteist goriisler tasidig1 ve yaratanla yaratilan arasindaki sinirlart belirsizlestirdigi
yoniindedir. Ibnii’l-Arabi’nin diisiinceleri, Islim toplumunda hem olumlu hem
olumsuz yankilar uyandirmis, 6zellikle tasavvuf ve edebiyat alaninda biiylik etkiler

birakmustir (Kaya, 1999:520-522).

Eserde Arabi’nin ismi bazen "Seh-i Ekber, Ekber Hazretleri, Arabi" vb
sekilde zikredilmektedir.

Seyh-i Ekber Hazretleri hikaye iderler ki tabiT mezhebinde bir hakim ile vakt-i

sitada bir meclisde mukarenet vaki‘ oldr (398b)

2.4.4. TARIHI KiSILER:

2.4.4.1. Ebii Cehil:

Ebl Cehil, 570 civarinda Mekke’de dogmus, Kureys’in Mahziim koluna
mensup olup asil adi Amr (Omer)’dir. Islamiyet’e karsi diismanlig1 sebebiyle Hz.
Muhammed tarafindan Ebsi Cehil olarak amlmustir. Islim’in ilk yillarindan itibaren

Restilullah'a ve Miislimanlara diismanlik etmis, onlar1 iskenceye maruz birakmis,

195



boykotlara oOnciiliik etmistir. Bedir Savasi’'nda Mudz ve Muavviz tarafindan
yaralanmis ve Abdullah b. Mes'ad tarafindan o6ldiiriilmiistiir. islam aleyhindeki
faaliyetleri ve zullimleri nedeniyle Kur'dn’da hakkinda bir¢ok ayet inmistir (el-En‘am

6/108; el-Hicr 15/90; el-Alak 96/9-18) (Kapar, 1994:117-118).

Ol zamanda ki ‘akla mensiib olan bahsiiii diizeni ve itibari var idi bu ‘Omerii
ki murad Hazret-i ‘Omerdiir Bu’l-Hikem ile hemriz u demsaz idi ki murad Ebii
Cehliifi mukaddem olan kiinyetidiir ki anuii nami Omerdiir bu Ebu’l-Hikem
anun igiin kiinyet virmisler ki hiikm-1 ‘akliyyede gayet ile mahir idi ve ebhas-1
fikriyyeye ziyade kadir 1di ¢iinki Hazret-i Nebiyy-1 miikerrem ‘aleyhisselam ba‘s
olinup anlar1 dine da‘vet eylediikde bu kadar ‘akilla esrar-1 nebeviyyeden gafil
ve ulim-1 diniyyeden cahil oldi licerem Ziddiyla kiinyet viriliip Ebi Cehl
dinildi Hazret-i ‘Omeriiii lakab-1 serifleri Farik oldi hakk: batildan ziyade fark
etdi nitekim buyururiar

Mesnevi

Ciin Umer ez‘akl amed sily-1 can

Bu’l-Hikem Bii Cehl sud derbahs-1 an
Ciinkim Hazret-i ‘Omer akldan cin canibine geldi yani ‘akl-1 ciiz’iyyeniiii
mertebesinden giizer idiip iman u Islam mertebesine irdi Bu’l-Hikem anui
tahtinda Ebii Cehl oldi ve iman u Islam mertebesinden mahriim kalds

Mesnevi

Say-1 ‘akl u siy-1 hiss 0 kamil est

Gerg¢i hod nisbet becan i cahil est
Hiss canibinde ve ‘akl-1 ciiz’i ‘indinde ol Ebi Cehl kamildiir egerci cana nisbet
hod o cahildiir velhasil istidlali vii ‘akii olan umira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir

amma cani vii dini olan umiira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir Cehldiir (362a-363a)

196



2.4.4.2. Leyla ve Mecniin:

Leyla ve Mecniin, Islam cografyasinin 6nemli ask hikayelerinden biridir. Asil
ad1 Kays b. Miilevvah el-Amiri olan Mecniin, Leyld bint Mehdi el-Amiriyye’ye
duydugu askla aklin1 kaybeder ve ¢ollere diiser. Edebiyatta Mecniin’un ¢ilgin aski,
siirlerle beslenen kiiciik olaylarin birlesmesiyle biiyiik bir hikaye haline getirilmistir.
Cesitli Arap, Fars ve Tiirk kaynaklarinda islenen bu hikdye, Leyla’nin evlendirilmesi,
Mecnlin’un ¢ollerde vahsi hayvanlarla yasamasi ve sonunda ikisinin de Oliimiiyle
sonuglanir. Hikaye, birgok esere, tiyatroya ve romana konu olmustur (Durmus,

2003:159-160).

Leyla ve Mecnln hikayesi, Fars edebiyatinda ilk kez Mentg¢ihri ve Baba Kiihi-
1 Sirazi’nin divanlarinda anilmistir. Ancak hikaye, miistakil olarak Nizdmi-i Gencevi
tarafindan ele alinmistir (Yazici, 2003:160). Tiirk edebiyatinda ise gerek mecaz ve
mazmunlar vasitasiyla, gerekse miistakil mesnevi olarak biiylik ilgi gérmiistiir. Tiirk
edebiyatinda Leyla ve Mecniin’u miistakil mesnevi olarak ilk yazan sair Edirneli
Sahidi’dir. Ancak en c¢ok sevilen ve etkili olan eser Fuzili’nin Leyld vii Mecniin 'udur
(Pala, 2003:161). Mevlana'nin Mesnevi'sinde ise hikaye, askin derinligi ve manevi
boyutunu anlatmak i¢in metaforik bir ara¢ olarak kullanilir. Mevlana, bu hikayeyi

sadece diinyevi agkin degil, ilahi agkin da bir sembolii olarak ele alir.

Yad-1 yaran yarrad meymun buved
Hagssa k’an Leyli vii in Mecnun buved
Yarlarun bir yar yad idiip tezekkiir eylemesi yar i¢iin miibarek olur bahusis yad

iden Leyli ve mezkiir olan Mecniin ola (3772a)

2.4.4.3. Nemrud:

Nemrud ismi, Yahudi kutsal metinlerinde "isyan etmek" anlamina gelen
Ibranice "marad" kokiinden tiiremistir. Tanah’a gore Nemrud, Nih’un ogullarindan
Ham’m torunu ve Kus’un ogludur. Nemrud’un Babil, Nineva ve Kalah gibi sehirleri
kurdugu belirtilir. Talmud’da, Nemrud’un Hz. Ibridhim'i atese atan kotii yonetici
oldugu vurgulanir. Kur'dn’da Nemrud adi gegmez, ancak Hz. ibrahim’le tartisan kisi
olarak kabul edilir. Islomi kaynaklarda Nemrud, insanlar1 kétiiliige tesvik eden, tag

giyen, atese tapan ve kendisine tapinmaya davet eden ilk kisi olarak anilir. Rivayetlere

197



gore, Allah’a meydan okuyan Nemrud, burnundan giren bir sivrisinek tarafindan
oldiirtilmiistiir. Nemrud’un ger¢ekten yasamis bir kral m1 yoksa mitolojik bir figlir mii

oldugu tartigmalidir (Batuk, 2006:554-555).

Nemrud, inangs1zlig1 ve Hz. Ibrahim’e kars1 miicadelesiyle divan siirinde sik¢a
telmih ve mecazlara konu olmustur. Tasavvufl metinlerde ise Nemrud’un kibri ve
yenilgisi, nefsin maglup edilmesi ve kiiclik bir cabanin bile biiyiikk zaferler
kazandirabilecegi seklinde yorumlanmistir. Dini eserlerde de Nemrud’un zalimligi ve

Hz. Ibrahim’in imanina sik¢a deginilmistir (Pala, 1998).

Gertu Nemridist ates dermerev

Reft pahi evvel Ibrahim sev
Sende Nemrudlik vardur ates igre gitme eger ates icre gitmek ister evvel
Ibrahim ol yaai ey Nemrid sifatiyla muttasif olan ehl-i nefs bu ekl ii siirb ve bu
hazz-1 nefs ates gibidlir o canibe gitme ve ol nar istigal itme ve illa eger gitmek
istersefi evvelen Ibrahim sifatiyla muttasif ol andan sofira ol canibe gidersen git

safa ziyan kilmaya ve seni helak mertebesine irgiirmeye (386b)

bu ayetde nardan murad Nemridufi nar-1 gazab: berd ii selam oldr dimekdiir

(398b)

2.4.5. TARIiHI MEKANLAR:

2.4.5.1. 'Acem:

"Ucme" kelimesi Arapcada "konusurken dil kurallarina uymamak, dili bozuk
olmak" anlamina gelir. "Acem" kelimesi ise "acik secik konugmak" anlamindaki
"arab" kelimesinin karsitidir ve "Arap olmayan kimse" demektir. Hz. Muhammed
Veda Hutbesi’'nde bu anlamda kullanmistir. Acemi ise "fasih konusmayan kimse"
anlamma gelir. Acem kelimesi, Araplar tarafindan Arap olmayanlar igin

kullanilmustir. 11k Islami fetihler sirasinda dzel olarak Iranlilar i¢in kullanilmistir.

198



Acem bolgesi Arap Yarimadasi’na daha yakin bir konumda oldugu igin
Islam’1 erken dénemde kabul etmis, Islim’in dgretilerini diger kavimlere gore daha
once yorumlamislardir. Yetistirdikleri din alimlerinin goriisleri diger kavimleri de
etkilemistir. Bu nedenle ve Arap toplumlar: ile Orta Asya Tiirk toplumlar1 arasinda
tampon bdlge olduklar1 icin Acem, Islam tasavvufcular icin bir bdlge olmaktan ¢ok
ilim irfan merkezidir. Mesnevi Farca yazildig1 icin serh metinlerinde sik¢a "Acem

dili" ifadesi kullanilmistir.

pay-1 magan aslinda ayak dolasdurmak ve apul apul gitmek ma‘nasinadur sofira
mesayih-1 ‘Acem ani pabuc basmak ¢ikaracak yire itlak eylediler ol miinasebetle
ki ekser ol yirde ayak tolasici olur ve pabucin giyen kimse bir mikdar ayagmni

folasdurur (392b)

2.4.5.2. Hindistan:

Hindistan, Giiney Asya’da yer alan, zengin tarihi ve kiiltiirel mirasiyla bilinen
bir {ilkedir. Cografi olarak Himalaya Daglari’ndan Hint Okyanusuna kadar uzanan
genis bir alan1 kaplar. Hindistan’1n tarihi, dini ve kiiltiirel etkilesimleri, Mevlana’nin
Mesnevi’sinde de yansimalarini bulur. Mevlana, Hindistan’a eserinde yer vererek, bu
iilkenin IslAm diinyasiyla derin baglarma dikkat ¢eker. Hindistan; Islamiyet’in Arap
tacirler ve stfiler araciligiyla yayildigi, énemli bir cografi ve kiiltiirel merkezdir.
Mevlana’nin Hindistan’a dair atiflari, Hindistan’in "akil ve hikmet iilkesi" olarak
Islam diinyasinda sahip oldugu itibar1 ve kiiltiirel zenginliklerin bir yansimasidir.
Mesnevi’deki Hindistan ile ilgili bilgiler, Islim cografyasindaki genis kiiltiirel ve
entelektiiel etkilesimleri gostermekte ve bu kadim topraklarin manevi ve entelektiiel

zenginligini gozler 6niine sermektedir.

Clinki bazergan seferra saz kerd
Siy-1 Hindustan suden agaz kerd
Clinki bazergan seferi diizmek 1tdi ve tedarik eyledi Hindustan canibine gitmege

‘azimet u agaz itdi (375b-376a)

199



Baz gufien-i bazergan batiti an ¢i ki did eztutiyan-1 Hindustan® (394b)

2.4.5.3. Riim:

Rim kelimesi, Isldim kaynaklarinda Romalilar, Bizanshlar ve Islam

topraklarinda yasayan Rumlar i¢in kullanilmistir. Kur'dn-1 Kerim’de Bizanslilar i¢in

gecen bu terim; Rim siresinde, Bizans’in Sasaniler karsisinda aldigi yenilgiyi ve

zaferi belirtir. Hadislerde de Bizanslilarla ilgili c¢esitli savas ve baris durumu

bildirilmistir. Tasavvufta ise Rim, Bizans topraklarinda yasayan Hiristiyanlar1 ve

Bizans’a mensup olanlar1 ifade eder. Selguklular ve Osmanlilar, Anadolu’da yasayan

Grekge konusan topluluklart da Rim olarak tanimlamig, Osmanli doneminde Rimi

terimi Anadolulu ve Osmanli anlaminda kullanilmistir (Avci, 2008:222-225).

Su’il kerden-i resiil-f Rim ezOmer ezsebeb-i ibtild-y1 ervih bain ab u gil’”®

Mesnevi

Ctin zi‘'Ummer an resil inrg senid

Riseniyi derdiles amed bedid
Clinkim ol resil-i Rim Hazret-i ‘Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol
kelamdan bir riasenlik anufi gonline zahir oldr ve derunin miinevver eyledi ol
Resiil bu kelamun zevkinden bir mertebe-yi nirani oldr ve istigrak mertebesin
buld: [...] talibler ka‘ideden otiiri resil-1 Rum su’dle surii€ eyledi ki kamilleriiii
de’bindendiir ki herkes esrar-1 hakikate vusil bulalar ve taliblerde lazimdur ki
bilmediikierin su’al ideler pes resil-i Rimun ba‘de’l-kemal su’ali bu kabilden

olur (365b-366a)

Ti1 ki ciizvi kar-1 ti bafayidest
Pes ¢ira dertan-1 kiill ari tu dest
Bu beyt-i serif kiill-i rihuii bedene gelmesinde ve bedene ta‘alluk kilmasinda

olan fevaidi isbat ider resul-1 Rumun can-1 safi beste-yi ebdan sude diyii su’al

% "Tacirin tutisine, Hindistan tutilerinde gordiigii seyi acikca anlatmas:"
% "Rum el¢inin Omer’e ruhlarmn bu beden bal¢igina yakalanmalarinin nedenini sormasi"

200



itdiginden murad bir can degiildiir belki canlaruii kiillisidiir ebdanui cemYe
olmasi dahi bunia delalet ve her ademiin rith1 bu ciimle ervahdan bir ciizvdiir pes
resul-1 Ramun riahi bu ciimle ervahdan bir ciizv menzilesinde oldugr mukarrer
oldiysa Hazret-1 ‘Omer afia bu tarik iizre hitab idiip buyururlar ki resil sen ki
clizvsin seniifi karii 1a’ide ilediir ki sen her dem fa’ideden hali degilsin (368a-

368b)

Ol resil-i Rim bu bir 1ki camdan ki nis etdi kendisinden gitdi camdan murad
Hazret-i ‘Omeriii buyurdug: kelam-1 sa%detencamdur ki rahik-i tahkik ile piir
1di ol resil-i Rim ani gis-1 hiis ile nis idiip bihos oldi ve istigrak mertebesin
buldr anufi yadinda ne risalet kaldr ne peyam kald [...] Seyl ¢iinki deryaya geldi
karisdi derya oldi dane ¢linki mezra‘a geldi kist ii zer® oldi ya‘ni resil-i Rium
mukaddema seyl gibi idi amma bahr-1 mana olan Hazret-i ‘Omere vasil
olmakile derya-y1 ma%ni old: evvel bir dine gibi idi mezra“1 esrar-1 [Iahi olan
Hazret-i ‘Omere vasil oldukda cemGyyet manasin bulup kist-i ulim u maArif

oldi (372b-373a)

201



UCUNCU BOLUM

3.1. METIN

MESNEVI-YI MANEVI

[361a] ef-tayyibatu li’t-tayyibine’’ dergah-1 Hakka tayyib gelenler igiin tayyibat vardur
habis (1) olanlar igiin habisat vardur misra®-1 sani bu ma‘nay1 mis‘ir olur (2) takdir-i
kelam ydrra hos kiin hosi bubin ve berencan-1 bedi bubin’ (3) dimekdiir

(1498) Mesnevi

Yek misal ey dil pey-i farki biyar

13 bidani cebrra ezihtiyar (4)
Ey dil cebr ile ihtiyar biri birlerinden fark eylemek igilin bir migal (5) getiir ta cebri
ihtiyardan bilesin

(1499) Mesnevi

Dest k’an lerzan buved (6) ezirtids

V’an ki destira tii lerzani zicag
Mesela dest ki (7) o dest irtiasdan lerzan ola ra‘se bir marazdur ki o (8) insanifi elini
ditrediir biihtiyar eli ditreyen kimseye miirte‘is (9) dirler ve ol bir eli ki yirinden sen
ditresin

(1500) Mesnevi

Her dii ciinbigs (10) aferide-y Hak sinas

Lik ne’tvan kerd in baan kiyas
pes (11) her iki hareketi sen Hazret-i Hudanuf yaradilmisi afila 1akin buni afia (12)
kiyas eylemek gerekmez eger¢i bu ikisintin bile haliki Hakdur velakin (13)
beynehumada ¢ok fark vardur zira ki bu ihtiyaridiir ve ol biri (14) 1ztiraridiir

(1501) Mesnevi

Z’in pesimanti ki lerzanidiyes

MiirteGsra key pesiman (15) [361b] didiyes

7 viyi ve giizel seyler iyilere..." (Nur, 26)
% "Sevgiliyi hos kil, giizelligi gor ve kotii niyetli insanlarin zararini gor."

202



Bu hareketden pesimansin ani ditretdiin pes ma‘lim (1) old:1 ki bu babda seniii
ihtiyarun vardur amma miirteis olani (2) ol hareketden kagan pesiman gordiin ya‘ni
pesiman gérmediifi (3) zira ki o mecburdur pes ehlullahufi cebri miirteisiin (4) cebrine
befizer ki makbiildur ve memduhdur ve ehl-i nefs olan ve cebriyyeniifi (5) cebri gayr-1
miirte‘is olanuf tahrik-i yed eylediikde ben de (6) mecburum dimesine befzer ki
mezmumdur ve makduhdur cebriyye tayifesi (7) nefsleriniin hazzi canibine gelseler
miirid i muhtar olurlar (8) ve ta‘at u “ibadete gelseler ihtiyarimuz yokdur dirler ve
kendiileri (9) cebri iderler

(1502) Mesnevi

Bahs-i ‘aklest in ¢e‘akl an hileger (10)

T3 Zafi reh bered anca meger
Bu zikr olan bahs “aklufi bahsidiir (11) bu hileger ne “akldur ya‘ni hile idici “akl-1 ciiz’i
hadd-i zatinda (12) ‘akl degiildiir dimekdiir zira aslinda “akl “akl-1 kiillidiir ki enbiya
vii evliyanun (13) “akillaridur ve “uktl-1 ciiz’i afia nisbet “akl degiildiir pes takdir-i
ma‘na (14) bu zikr bahs bahs-1 “akldur ki aslinda “akl degiildiir bu bahs-i (15) [362a]
‘akli anun iglindiir ki ta bir za‘ifu’z-zihn olan kimse meger ki (1) ol cebr i ihtiyar
mertebesine yol ilede ve cebr u ihtiyar (2) nediir “akli irisdigi kadar idrak ide

(1503) Mesnevi

Bahs-i ‘akli (3) ger diir ii mercan buved

An diger based ki bahs-i can buved (4)
‘Akla mensub olan bahs-1 faraza diirr ii mercan ola ol (5) bahg gayr1 olur ki can bahsi
ola ya‘ni can bahsi bir mertebe-yi (6) hiib u ra‘na vii latifdiir ki “akla menstb olan eger
diirr i mercan (7) bile olsa afia miimasil i miisabih olmaz

(1504) Mesnevi

Bahs-i can ender makami (8) diger est

Bade-yi canra kivami diger est
Cana miiteallik olan (9) bahs bir makam-1 ahardadur ki ol makam makam-1 ‘akldan
(10) <aliter 1 berterdiir bade-yi canufl bir ahar kivami vardur ki ol (11) ‘akl badesiniifi

kivamina benzemez

203



(1505) Mesnevi

An zaman ki bahs-1 (12) ‘aklii saz buved

In Umer b3 Bu’l-Hikem hem-raz buved
Ol zamanda ki (13) ‘akla mensub olan bahsiin diizeni ve i‘tibar1 var idi (14) bu
‘Omeriifi ki murad Hazret-i ‘Omerdiir Bu’l-Hikem ile hemrdz u demsaz idi (15)
[362b] ki murad Ebii Cehliii mukaddem olan kiinyetidiir ki anufi nam1 “Omerdiir bu
Ebu’l-Hikem anufi (1) iclin kiinyet virmisler ki hiikm-i “akliyyede gayet ile mahir idi
(2) ve ebhas-1 fikriyyeye ziyade kadir idi ¢iinki Hazret-i Nebiyy-i miikerrem
‘aleyhisselam (3) ba‘s olinup anlar1 dine da‘vet eylediikde bu kadar akilla esrar-1 (4)
nebeviyyeden gafil ve ‘ulim-1 diniyyeden cahil oldi lacerem ziddiyla (5) kiinyet
virilip Ebii Cehl dinildi Hazret-i ‘Omeriifi lakab-1 serifleri (6) Farik old1 hakki
batildan ziyade fark etdi nitekim buyururlar (7)

(1506) Mesnevi

Ciin ‘Umer ez‘akl amed siy-1 can

Bu’l-Hikem Bii Cehl sud derbahs-i an (8)
Ciinkim Hazret-i ‘Omer ‘akldan can canibine geldi ya‘ni ‘akl-1 ciiz’iyyeniifi
mertebesinden (9) giizer idiip iman u Islam mertebesine irdi Bu’l-Hikem (10) anufi
tahtinda Ebii Cehl old1 ve iman u Islam mertebesinden mahriim (11) kald:

(1507) Mesnevi

Say-1 ‘akl U siy-1 hiss i kamil est

Gerg¢i hod nisbet (12) becan i cahil est
Hiss canibinde ve “akl-1 ciiz’i ‘indinde ol (13) Ebii Cehl kamildiir egergi cana nisbet
hod o cahildiir velhagil istidlali (14) vii “akli olan umura nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir
amma cani vii dini olan (15) [363a] umira nisbet ol Ebu’l-Hikemdiir Cehldiir pes
bundan ma‘lim old1 (1) ki “akl-1 cliz’iniifi bahsi ve istidlali dine miite‘allik olan ve
cana (2) intisab kilan ‘ulum u esrara vasita olmaz ve fayide kilmaz imis (3)

(1508) Mesnevi

Bahs-i ‘akl u his eser dan ya sebeb

Bahs-i cani ya ‘aceb ya bu’l-‘aceb (4)

204



Bahs-i “akli ve bahs-i hissiyi eser bil ya‘ni ‘akl u hissiifi bahsini (5) ya eserden
mii’essire istidlal veyahud sebebden miisebbibe intikal (6) eylemek bil ve ‘akl u hiss
eser U sebeb mertebesinden ileriiye tecaviiz (7) idemez ve can mertebesine gidemez
amma ki cana mensub bahs ya acebdiir (8) yahud “aceb sahibidiir ya‘ni cana mensub
olan bahs u ‘ilm bir mertebe (9) ki a‘ceb-i “acayibdiir ki ‘akl-1 ciiz’i sahibleri anufi
idrakinde (10) hayranlar ve kelimatinufi nezafetinde “acizler ve natiivanlardur

(1509) Mesnevi (11)

Zav’-1 can dmed nemand ey miistez{

Lazim u melziim u nafi muktazi
bu zikr (12) olinan cebr u kadr bahsi kil i kal ve bahs-i “akl-1 piir‘ikaldiir ki erbab-1
(13) cedal layikdur feemma erbab-1 kemal bu giine bahs i cidalden halas (14)
olmiglardur zira ey talib-i ziya-y1 Hiida ve ey ragib-1 esrar-1 (15) [363b] Huda bunlara
canufi zav’1 geldi ve ‘aynu’l-‘tyan old1 hasil pes (1) delayil-i “akliyyeden olan lazim u
melzam tavili misalu’n-necad ve kesiru’r-remad (2) gibi ki bunlar melziimdur bunlara
lazim gelen kadd-1 tavildiir ve mihman-1 (3) kesirdiir bunlardan kinayediir amma bu
mahalle miinasib olan 1azim u melziim (4) mesgela ef‘ali halk-1 melzim ve ana Hakkufl
halk eylemesi lazimdur nafi (5) vii muktezi ism-i fa‘ildiir eger meyanlarinda vav
mukadder olursa (6) biri biriniifi mukabil i z1dd1 olup nefy idici ve iktiza idici (7) dalu
kalmadi dimek olur velemma eger vav mukadder olmazsa (8) muktezi-yi nefy idici
kalmadi dimek olur mesela bu mahalle miinasib (9) “ind-i1 ehli’s-slinnete ef‘al-i halk
halk-1 muktezidiir ehl-i kadr ve erbab-1 (10) i‘tizal buni nafidiir pes ziya-y1 can ve
mukteza-y1 a‘yan ‘ayan (11) oldukda bu mezkuratud birisi de kalmaz

(1510) Mesnevi

Z’an ki binay1 (12) ze-niires bazigest

Ezdelilgiin ‘asi-kegs farigest (13)
Ol sebebden ki bir bina kimseniii niir1 bazigdiir ya‘ni lami‘dur ol (14) bina delilden ve
‘asa u ‘asa-kesden farigdir yahiid ‘asakes gibi (15) [364a] olan delilden farig i

miistagnidiir dimek olur Tefsir-i ve huve (1) ma‘akum eynema kuntum®® bu ayet Siire-

% "Nerede olursamz O sizinle beraberdir." (Hadid, 4)

205



yi Hadiddediir ve bu mahal bu ayet-i (2) kerimeniifi tahkik i tefsirinin beyanundadur
ma‘na-y1 serifi (3) ol Allah siziifi ilediir her ne yirde ve ne halde olsanuz (4) ekser-i
‘ulema ol Allah her ne yirde olsafiuz “ilm i kudretiyile siziiile (5) bilediir ‘umtumen ve
fazl u rahmetile bilediir hustisan diyii tefsir eylemislerdiir (6) amma bu ma‘iyyet fi’l-
hakika ‘akilla bilinmez ve fehm ile idrak olinmaz (7) muhassal ‘akl bunufi derkinde
hayrandur amma bu beyan-1 serif sirr-1 ma‘iyyeti (8) bildiricidiir ve anufi ma‘nasini
kabil-1 ma‘rifet olana rusen (9) idicidiir

(1511) Mesnevi

Bar-1 diger ma bekissa amedim

Ma ezin kissa birun key hod ki sudim (10)
Biz ki bihasebi’z-zahir kissa canibine geldiik biz hod fi’l-hakika ol kissadan (11)
kagan tasra gitdik ya‘ni hakikat-1 kissadan tasra gitmediik ve maksud-1 (12) asliden
hurtic itmediik her ne kissaya gelsek anuii ile bile (13) yliz ve her ne hale irsek andan
hali degiiliiz

(1512) Mesnevi

Ger becehl ayim (14) an zindan-u ust

V’er be ilm ayim an eyvan-1 ust
Eger cehl mertebesine (15) [364b] gelsek ve gafil olsak anufi zindanidur ki Hazret-i
Hudanifi ‘alim (1) i “arif kullar1 mertebe-yi cehlde elemnak olurlar ve zindan-1
mihneti bulurlar (2) ve eger ‘ilm mertebesine geliirsek ol ‘ilm makstd-1 hakikiniin
eyvamdur (3) ten-i insani eyvan-1 suride nice rahat bulursa can dahi mertebe-yi (4)
‘ilmde eyle rahat bulur kafiyeler mast oldug: takdir tizere (5) eger mertebe-yi cehlde
bulunursak ol biziim zindanimuzdur eger mertebe-yi ‘ilmde (6) bulunursak ol biziim
eyvanimuz ve makam-1 ‘alisanimuzdur (7) velhasil eger mertebe-yi ‘ilmde ve eger
merbe-yi cehlde andan hali vii diir (8) degiiliiz

(1513) Mesnevi

V’er behvab dyim mestan-1 veyim

V’er bebidari bedestan-1 (9) veyim

206



Eger ki hvaba geliiriiz anufi mestleriyiiz ve eger bidarliga geleyiiz (10) anun kissa vii
hikayesindeyiiz elhasil iki halde bile andan dur degiliiz (11)

(1514) Mesnevi

V’er begirim ebr-i piir-rizk-1 veyim

V’er buhandim an zaman berk-i veyim (12)
Ve eger giryan olayuz Hazret-i Hudanuf abila piirebriyiiz ki katarat-1 eskimiizi (13)
baran gibi yagdururuz zemin-i viicidimuzda nebatat-1 hasenat1 bitiirmeden (14) Otiiri
ve eger handan olayuz ol zaman Hazret-i Hubab-1 “Izzetiif berkiyiiz (15) [365a]

(1515) Mesnevi

V’er behasm ii ceng ‘aks-i kahr-1 ust

V’er besulh u ‘uzr ‘aks-i(1) mihr-i ust
Ve eger cenk u cidale geleyiiz ol Allahufi kahrinufi “aks i (2) eseridiir ya‘ni biziim
hism u kahrimuzui sifatlar1 Hazret-i Hudanuii kahr u (3) gazabmufi ‘aksidiir ve
eseridiir ki viicid-1 insani sifatinufi (4) mir’at u mazharidur ve eger sulh u ‘6zre
geleyiiz ol Hazret-i Hudanui (5) mihr i muhabbetiniiii ‘aks u egeridiir ki bizde zahir
olmigdur

(1516) Mesnevi (6)

Ma kiyim ender cihan-1 pig pi¢

Ctin elif i hod nedared hig hig
Bu beyt-i serif (7) Hazret-i Hakkuni halkla ma‘iyyeti hakikatde ma‘a’l-agyar ve’s-

0

siva'” olmadugmi (8) miisSir olur belki ma‘iyyet bihasebi’l-meratib ve’l-esma'"’

2 . .
mimkin olmaz

lazim geliir ve’l-esma (9) lazim geliir ve illi ma‘iyyet maa’l-gayr'
pes Hazret-i (10) Mevlana bu mertebeye isaret buyururlar ki ey talib-i sirr-1 vahdet
(11) eger¢i mertebe-yi mazhariyyete nazaran tesebbiih idiip giryan olsak anufl ebr-i

plirrizki (12) ve giilsek anuil berkiyiiz ve hism u cengimiiz anufi “aks-i kahridur (13)

ve sulh u ‘6zrimiiz anufi ‘aks-i mihridiir didiik velakin mertebe-yi ehadiyyete (14)

"% Tasavvufta Allah’tan baskasmi veya diinyevi mesguliyetleri kasteder ve insanin manevi
yolculugunda Allah’tan bagkasiyla ilgilenmemesi gerektigini vurgulayan sozdiir.

""" Tasavvufta insanlarin veya varliklarin isimlerine ve makamlarina gore nasil bir arada
olduklarini veya nasil bir iliski i¢inde bulunduklarini anlatmak i¢in kullanilan s6zdiir.

192 Tasavvufta iyilerle birlikte olmanim ve onlarmn etkisi altinda kalmanm 6nemi vurgulayan
sOzdiir.

207



nazar olinsa biz kimiiz tolasik ve karisik cihanda ki esma-y1 kesire (15) [365b] vii
mubhte(li)feniin zuhuratiyilla mukadder olmisdur ol Hazret hod nefsu’l-emrde (1) elif
gibi miitevahhid bizzatdur ittisal u infisalden ve harekat u (2) sekenatdan ve agyar u
masivadan miinezzehdiir keenne %aleyhisselam kanellahu (3) ve lemyekun ma‘ahu
sey’in’®” kale’l-Ciineyd el-dne kemd kane’® amma bu ma‘nadan enseb ve ‘akla (4)
akreb olan ma‘na budur ki misra‘-1 sani Hazret-i Ehadiyyete tesbiyete olmayup (5)
hakayik-1 miimkineye (tesbih ola bu takdir iizre mana biz cihanda kimiiz) elif gibiyliz
ol hod ne tutar hi¢ bir nesne harekat u (6) nukatdan tutmaz kezalik biz dahi1 nefsu’l-
emrde hig bir sey’ tutmaz (7) belki biziim viicidimuz fi’l-hakika nabuddur ve biziim
miicellamuzda zuhiir iden (8) harekat u sekenat ve ihtilafat anun esma vii sifatinui
mukteziyatidur (9) pes et-tevhidii iskatu’l-izafat bu mertebeye gore dinilmisdiir
Swal (10) kerden-i resiil-i Riim ez‘Omer ezsebeb-i ibtila-y1 ervah bain ab u gil'® (11)

(1517) Mesnevi

Ctin zi‘'Ummer an resil inr3 senid

Rigseniyi derdiles amed bedid (12)
Ciinkim ol resill-i Rim Hazret-i “Omerden bu kelimat-1 tayyibeyi isitdi ol (13)
kelamdan bir rusenlik anufi goiiline zahir oldi ve dertinin (14) miinevver eyledi ol
Resil bu kelamun zevkinden bir mertebe-yi nurani (15) [366a] old1 ve istigrak
mertebesin buldi ki

(1518) Mesnevi

Mahv sud pises su’al u (1) hem cevab

Gest farig ezhata vii ezsavab
Pes anufi 6fiinde (2) hem su’al ve hem cevab mahv old1 zira makam-1 vahdeti buldi ve
kemal-i (3) safvete irdi

(1519) Mesnevi

Aslra deryaft ii bii’gzast ezfuri®

Behr-1 hikmet (4) kerd derpursis suri

195 nSadece Alldh vardi ve baska hi¢ bir varhik yoktu." Buhari III/1 166, VI/2699(6982),
Tevhid 22, Bed'u'l-Halk 1. (Giiltekin, Ismail Ankaravi'nin Mesnevi Serhi, s.178)

1% "Ciineyd der ki: Su an oldugu hal iizeredir."

195 "Rum el¢inin Omer’e ruhlarin bu beden balgigima yakalanmalarmin nedenini sormas1"

208



Asli buldi ki makam-1 hakikatdiir ve (5) fiiri‘dan giizer etdi ki murad suver-i
halkiyyediir eger¢i asli buld1 ve (6) furii‘dan tecaviiz itdi ve su’al i cevab kaydindan
kuruldi velakin (7) talibler ka‘ideden otiiri resul-i Rum sw’ale suri® eyledi (8) ki
kamilleriii de’bindendiir ki herkes esrar-1 hakikate vusil bulalar ve (9) taliblerde
lazimdur ki bilmediiklerin su’al ideler pes resul-i Rimui (10) ba‘de’l-kemal su’ali bu
kabilden olur

(1520) Mesnevi

Guft ya ‘Ummer ¢i hikmet (11) bud u sir

Habs-i an safi derin cay-1 kedir
Swal idiip didi ki (12) ya ‘Omer ne hikmet ve ne sir idi ki ol saf olan riihufi bu
miinkedir (13) olana tire olana yirde habsi ya‘ni pak olana ruhun bu cay-1 (14)
miinkedirde ki bedendiir bunda habs olmasina hikmet nediir didi

(1521) Mesnevi (15) [366b]

Ab-1 s3ff dergili pinhan sude

Can-1 safi beste-yi ebdan sude (1)
Ab-1 safi bir giliifi icinde pinhan olmis pak olan can bedende (2) mukayyed olmis bu
ki sebeb nediir ve hikmet nediir diyii su‘al eyledi

(1522) Mesnevi (3)

Guft tu bahs-i sigerfi mikuni

Ma‘niird bend harfi mikuni
Hazret-i (4) ‘Omer didi ki ey Resiil sen bir resiilsiifi ve dakik bahs idersin (5) bunufi
hakikat tizere kesf olunmasi cayiz olanlardan degiildiir (6) ve lihaza ruhui
hakikatinden su’al olindukda kuli ’r-rizhun (7) emri rabbi’? dimek ile cevab amma can-
1 pakiin beden-i kesife gelmesinde (8) ve bedene ta‘assuk eylemesinde ¢ok fa’ide
vardur climle-yi fa’ideden (9) biri budur ki bir ma‘na bir harfe bende idersen ta ol harf
vasitastyla (10) ma‘na zuhura gele ve haricde muhatab olan kimseler murad ne idiigini
(11) bileler

(1523) Mesnevi

1% "De ki: Ruh, Rabbimin emrindedir." (isra, 85)
209



Habs kerdi ma ‘ni-yi azadra

Bend-i harfi kerdeyi tii badra (12)
Derunda azad olan ma‘nay1 harfe bend eylediifi sen bad-1 nefsi bir kelimeye (13) kayd
eylemisgsen ve nasa ol nefes ii kelime vasitasiyla soylemigsin

(1524) Mesnevi (14)

Ezberay-1 fiyide in kerdeyi

Ti1 ki hod ezfayide derperdeyi
Buni ma‘lum (15) [367a] ki sen fa’ideden otiiri sOylemissin sen hod fa’ideden
perdedesin (1) ya'ni rohufi beden-i kesife gelmesinden ve rih ana ‘alaka (2)
itmesinden bihabersin

(1525) Mesnevi

An ki ezvey fAyide zayide sud (3)

Ctin nebined angi mara dide sud
Ol Allah ki andan fa’ideler (4) zayide old1 yahud zayinde oldi ya‘ni habs-i fa’ide
andan (5) viicud buld1 ve zuhtura geldi ol ne i¢iin gérmeye ani1 ki bize goriilmis (6) oldi
ya‘ni bizde ol kadar ‘ilm i hikmet vardur ki elbette bir fa’ide (7) gorsek bir ma‘nay1
bir kelimeye ta‘lik eylemeziiz ve zamirde olan ma‘na-y1 (8) harf i kelime vasitasiyla
nasa sOylemeziiz ¢iinki biz mahluk iken (9) bize fa’ide goriilmis old1 ya pes hakim-i
mutlak Hazret-i Allah ‘alem-i (10) manada olan ervahi kavalibe getiirmeden ve siiret
virmeden ne (11) igiin fa’ide goriilmeye ve ne vechile ervah-1 safiyeniin ecsad-1 kesife
(12) gelmesinde fayide olmaya

(1526) Mesnevi

Sad hezar(an) f3yidest ii her yeki (13)

Sad hezaran pis-i an yek endeki
Ma‘nanui kelama mukayyed olmasinda (14) ve meharic @i huruf mertebesine
gelmesinde nige yliz bin fa’ide vardur (15) [367b] ve sad hezaranun her biri ol bir
fa’identin katinda ki murad andan (1) canufi cesede ta‘alluk eylemesidiir ki endekdiir
misra‘-1 evvelde her yeki (2) lafzt misra®1 saniye merhtin olur ve ma‘na her bir sad

hezaran kadar (3) “aded ol fa’ideniifi katinda ekall-i kalildiir ki andan murad ruhuf (4)

210



bedene ta‘alluk eylemesinde olan fa’idediir climleden biri mesayih-1 (5) ‘izam ruhuf
cesede ta‘alluk eylemesi babinda mir’ati temgil eylemiglerdiir (6) ve dimislerdiir ki
zilicace-yi safi bikesafet riniima olmaz ve nazir (7) olanuf yiizi ol ziicacede temessiil
eylemez pes siiret-i insaniyyeniiil (8) goriilmesinden 6tiiri tistadan-1 cihan ziicace-yi
safinliii zahrina (9) kedr 1 kesafet getiiriirler derhal afia nazir olanuii yiizi ‘ayan (10)
olur kezalik ervah-1 safiyede sifat-1 lahiyye bikemalihd goriilmeyiip (11) ayineniifi
zahrinda olan kesafet gibi Hazret-i Cenab-1 ‘Izzet ecsad-1 kesife-yi (12) ervah-1
safiyeye zamm eylediikde ervah-1 sifiyede niimayan olmayan (13) sifat-1 Ilahiyye
ecsad-1 insaniyyede zuhtra geldi ve mir’at-1 viicid-1 ademide (14) niimayan old1

(1527) Mesnevi

An dem-i nutket ki ciizv-i ciizvihast

Fayide sud (15) [368a] kil kiil-1 hali ¢irast
Mesela ol seniinl nutkuil nefesi ki ciizvleriifi (1) clizvidiir her bir ‘uzv bir ciizvdiir ve
nefes bu climle clizvleriifi bir clizvidiir (2) bu misra‘ufi ma‘nasi merhuindur takdir-i
kelam ol seniifi nutkuf (3) demi ciizvleriin ciizvidiir kiilli fa’idediir kiilli fa’ide ne i¢iin
halidiir (4) evvelki kiill ikinci kiille muzaf degildiir ikinci kiillden murad insanuii (5)
ruhinuf ve cisminif kiillisidiir takdir-i ma‘na seniifi nutkuf (6) nefhasi ki climle-yi
ecza-y1 bedeniyyefiden bir clizvdiir anufl elfaz u huriifa (7) ta‘alluk eylemesi kiilli
fa’ide old1 pes nefha-y1 il1ahi olan rith cesede (8) geldiikde ve cesed ile zahir oldukda
kiill olur pes kiill mertebesinde (9) olan fa’ideden ne igiin hali olur ciizviiii clizvi kiilli
fayide olicak (10) ya kiilliin kiilli fa’ideyi cami® olmasi ulviyyet ile sabit olur

(1528) Mesnevi

T ki (11)ciizvi kar-1 ti bafayidest

Pes ¢ira derta‘n-1 kiill ari tu dest (12)
Bu beyt-i serif kiill-i rahufi bedene gelmesinde ve bedene ta‘alluk kilmasinda (13)
olan fevaidi isbat ider resul-i Rimufl can-1 safi beste-yi ebdan (14) sude diyi su’al
itdiginden murad bir can degiildiir belki canlaruii (15) [368b] kiillisidiir ebdanufi
cem‘le olmasi dahi buna delalet ve her ademiifi rihi (1) bu climle ervahdan bir

clizvdiir pes resiil-i Rumui rith1 bu climle ervahdan (2) bir ciizv menzilesinde oldugi

211



mukarrer oldiysa Hazret-i “Omer afia bu tarik (3) iizre hitab idiip buyururlar ki resil
sen ki ciizvsin seniifl kanifi (4) fa’ide ilediir ki sen her dem fa’ideden hali degilsin pes
kiill-i rihud (5) ta‘nina ne igiin el getiiriirsin ya‘ni kiilli ervahui ebdan-1 kesifeye (6)
ta‘alluk eylemesinde fa’ide nediir diyli neden Gtiiri ta‘na suri‘ idersin (7) ervahuil
ebdana gelmesinde ve beden ayinesinde zahir olmasinda (8) layu‘add ve layuhsa
fevayid-i kesire vardur ki ta‘biri kabil degiildir amma kalil-i kesire (9) delil
oldugindan 6tiiri bu bir ka¢ fa’ide zikriyle iktifa olundi (10) fa*ide-yi evvel oldur ki
rih-1 pak bedene gelmek ile tahsil-i kemal eyler (11) zira anufi viicidinda bilkuvve
olan hasiyyet bu ‘alem-i ecsamda (12) fi‘le geliir ve anuii ‘ilmi ‘ayan mertebesin bulur
ve ol ‘alemde itdigi ikrart (13) bu “alemde isbat ider ve ol ‘alemde salih i fasid ve
sabir i miicahid (14) eger¢i Hazret-i Hudanufi ma‘limidur ki bu “alemde dahi sabir i
salih ve (15) [369a] fasid olan ve miicahede mertebesin bulan heman ol ‘alemde sabir
i (1) miicahid olandur bigayr-1 tefaviit ve 1akin ol “alemde sabir ii miicahid (2) olmaga
i‘tibar yokdur ol ‘alem salah {i fesad ve sabr u cihad ‘alemi degiildiir (3) pes lazim
geldi ki anda bilkuvve hasil olan a‘mal bu “alemde fi‘le (4) gele ve siibut mertebesin
bula ve anda kdlellzhu Te%lad ve lenebluvennekum hatta (5) na9emu’l-mucahidine
minkum ve’s-sabirine’” sabir i miicahid “lem-i erviahda (6) iken dahi Hazret-i
Hudanun ma‘limuydi ve lakin sabr u cihad ile ibtila (7) olinmamislar idi pes ol
‘alemde sabir i miicahid mertebesin bulmadilar (8) ta bu ‘alem-i ecsama gelmeyince
ve ta‘at u miicahede idiip miicahede ile (9) ihtiyar olmayinca pes bu “aleme geldiler ve
miicahede idiip miicahid oldilar (10) ve belalara sabr idiip sabirler mertebesin buldilar
ve kis alahaza (11) s@’irii’l-evsaf eger insanufi rihi bu ‘alem-i ecsama gelmese ve
bilkuvve (12) zatinda olan hasiyyeti fi‘le getiirmese kemal bulmazdi ve zatinda (13)
olan hasiyyetler fi‘le geliip ve sabit olmazdi ve fayide-yi sani oldur ki (14) rih ‘alem-i
ervahda iken visaliin zevkini ve ol ‘alemin kadrini (15) [369b] bilmezdi ve firak u
hicranufi ta‘min1 dahi tuymazdi Hazret-i Cenab-1 Izzet (1) ol rith-1 azad1 sicn-i tabi‘ata
getiirlip habs eyledi ve firak u (2) hicranui belalarin afa zevk itdirdi ta ki ol ‘aleme

‘ibadetle miiste‘id (3) ola ve ba“de halasii'l-beden ol ni‘metiifi kadrini bile Hazret-1 (4)

97 vAndolsun ki iginizden cihad edenlere sabredenleri belirleyinceye ve haberlerinizi
aciklayincaya kadar sizi imtihan edecegiz." (Muhammed, 31)

212



Ademiifl “aleyhisselam hikayesi bu ma‘ndyr mii’eyyid olur zird Hazret-i Bari (5)
evveld afia cennet milkin virmis ve cennet icre yd Ademu’skun ente (6) ve zevcuke’l-

Cenneti ve kuli minha ragaden haysii si’tuma’®

ayet-i kerimesiniifi (7) mefhimu tizre
ant ni‘met U rahatla gark eylemisdi ve lakin bita‘b u (8) bizahmet i mesakkat
miiyesser olan ni‘metiifi kadrini neva bilinmemek (9) mukarrer oldiysa Hazret-i Bari
anufi secere-yi hitaya tekarriibini cennetden (10) huriica ve semadan zemine hiibtta
sebeb idiip bu diinyaya getiirdi (11) ve afia bu kadar alam u sedayidi ¢ekdiirdi anufi
viicidi bu kadar (12) insanuf zuhiirina sebeb olup tahsil-i kemal itdikden sofira (13)
yine cennet-i a‘laya vasil eyledi muhakkik olan ‘ulemanufi ma‘lumlaridur (14) ki
viisul-i sani viisul-i evvel gibi degildiir ve fayide-yi salis oldur ki (15) [370a] kuntu
kenzen mapfiyyen feahbebtu en utafe fepalaktu’l-balka liuafe’® (1) hadis-i serifiniifi
fehvasinca hassaten insanufi bilinmesi ig¢lindiir (2) ve ‘abd rabbisin ma‘rifet-i
suhiidiyye vii tafsiliyye ile miisahede (3) kilmasi i¢lindiir egergi “alem-i ervahda dahi
rih rabbisini kabiliyyeti kadar (4) biliip ikrar itmisdi 1akin ma‘rifet-i icmaliyye ile
bilinmisdi ma‘rifet-i (5) tafsiliyye vii suhuidiyye ile degiil zira ma‘rifet-i suhudiyye ve
(6) tafsiliyyeniifi mahalli bu “dlem-i zahirdiir sifat-1 [lahiyyeden nice sifat vardur (7) ki
anuf zuhiirt bu “alem-i zahir vasitasiyladur mesela ism-i Safi gibi (8) ki Safi ismintii
zuhur1 cesedde olan maraz u derdi izale idiip (9) sifa virmek ile olur “dlem-i ervahda
ise bu ismiin (10) tecellisi nev<a zahir olmaz ve kezalik Muhyi vii Miimit isimleri gibi
(11) ki bunlarufi dah1 zuhtir1 bu ‘alem-i zahire nisbetlediir egergi Muhyi isminiifi (12)
‘alem-i ervahda eseri ve tecellisi vardur amma zuhtri asil bu <alemde (13) dir ki
6lmek ve dirilmek bu ‘aleme nisbetlediir pes ‘abd bu ‘aleme (14) gelmeyince Safi
isminiin ve Muhyi vii Miimit isminiii asarin1 miisahede (15) [370b] kilmadi bu “aleme
geldiikden sofira rabbisiniin bu sifatlarla mevsiaf (1) oldugini yakinen bildi ve
miisahede kild1 kezalik Hazret-i Hudanufi (2) Tevvab olmasii ve setr-i ‘uyub ve
magfiret-i zunib kilmasini ruh (3) bu ‘aleme gelmeyince miisahede kilmadi zira bu

<alem-i ervahda ‘uyiib u zunib (4) yok idi ki hatta Settarlik ve Gaffarlik sifatlar1 zahir

1% vEy Adem! Sen ve esin (Havva) bereberce cennete yerlesin; orada kolaylikla istediginiz
zaman her yerde cennet nimetlerinden yiyin." (Bakara, 35)

1% "Ben gizli bir hazine idim, bilinmek istedim ve bilineyim diye mahliikat: yarattim." Bu
ifade Ismail Ankaravi’nin Mesnevi Serhi’nde hadis degil mevzi oldugu beyan edilmektedir.

213



(5) olayd1 keza ve keza nige sifat-1 aliyye vardur ki anufl zuhiir1 bu (6) ‘alem-i zahire
merhtindur pes ‘abd rabbisini ol sifatlarla mevsuf (7) bilmek dahi bu ‘alem-i ecsama
gelmege mevkufdur sa‘adet-i kiibra ve ni‘met-i (8) “uzma bir kimse rabbisini mevsuf
oldug1 evsaf-1 kamile ile (9) bilmek ve miisahede kilmakdur kemalile bilmek ise bu
‘alemde miiyesserdiir (10) pes ruh-1 insaniniii ‘alem-i ecsama gelmesinde fa’ide
Hazret-i (11) Hakkuii evsaf-1 kamile ile bilinmesi ve abdiifi tekmil-i ma‘rifet kilmasi
iglindiir (12)

(1529) Mesnevi

Gufira ger fayide ne’bved megu

V’er buved hil i tiraz i siikr ci1 (13)
Ey ruhui cesede ta‘alluk eylemesinde fa’ide yokdur diyen kimse (14) cevab budur ki
sOziifi eger fa’idesi olmazsa sOyleme ve bima‘na olan (15) [371a] elfaz u hurtfi
tekellim eyleme eger soyledigiini soziifi ma‘na ve fa’idesi (1) ola i‘tirazi terk eyle ve
siikr talibi ol ki bu sirr safia bu vechile kesf (2) olmis old1 ki ruhufi “alem-i ma‘nada
kaliba gelmesi Zzamirde olan ma‘na-y1 (3) enkeble beyan u ‘ayan kilmasi gibidiir
elbette miitekellim olan kimse batininda olan (4) bir ma‘nay1 ki izhar itmek istese ani
bir harfe veya bir kelimeye vaz® idiip (5) ol vasita ile ani1 izhar ider dahi ol ma‘naya
zarf olur (6) ve ma‘na ol harfle zuhura geliir pes miitekellim ki bir ma‘naya delalet
iden (7) kelimeyi eda eyleye elbette andan fa’ide mukarrerdiir pes sen her bir ruhufi
(8) cisme gelmesin bufia gore kiyas eyle her bir rith kaliba gelmez illa nefs-i
Rahmaniyye (9) vasitasiyla ¢iinkim bir riih bir kaliba gele ve ol kalibda anun (10)
eseri niimayan ola kelime ma‘naya delalet itdiigi gibi ol kalib kendii ruhmun (11)
sanma ve hakikatine ve anda ne i¢lin vaz® oldugina delalet ider (12) pes sahayif-i
kevnde ey ayat-1 Hakki okumak isteyen kimse her kelime bir ma‘naya (13) delalet
itdigi gibi her suret dahi bir gine ma‘naya delalet ider (14) imdi bu kavalib-i
insaniyyeye ve bu suver-i kevniyyeye nazar eyle ki her biri (15) [371b] hassaten kendi
de mevzu‘ olan ma‘naya delalet ider eger ‘arif (1) isefl mesayih-1 ‘azamuni “alem-i
meani didiikklerini bu ‘alem-i suretde (2) gorirsin ve miitekellim-i hakikiniii o

sturetden ne murad eylediigine (3) vakif ve “arif olursin

214



(1530) Mesnevi

Stikr-1 Yezdan tavk-1 her gerden buved (4)

NI cidal u ri-turus kerden buved
Hazret-i Hudanufi stikri her gerdeniifi (5) tavki olur yani her kimseniifi gerdenine
farzdur ve lazzimdur ki miin‘im-i (6) hakikiye siikr ide ‘ale’l-husts ‘alem-i ervahdan
‘alem-i insaniyyete (7) getiirdigi ve “akl u idrak mertebesine yitiirdigi ni‘amuii siikrini
(8) kila siikr cenk i cedal eylemek ve yiizifii eksi itmek degiildiir (9) ya‘ni Hazret-i
Bari seni bir belaya miibtela eylese bunda ne ni‘met vardur (10) diyii cidal eylemek ve
ol beladan yiiziifi eksi idiip bu ne (11) beladur diyl sikayet eylesek siikr itmemis
oluruz siikr (12) oldur ki viicudiiit mahza ni‘met bilesin ve eger belayila imtihan
olinur (13) isefi cidaldan hazer iizre olasin ve miimkin oldugi mertebe (14) sabirlerden
olasin Allahu a‘lem

(1531) Mesnevi

Ger turus-rii biiden kerden amed siikr bes (15) [372a]

Hem ¢ii sirke stikr-giyi nist kes
Eger silikr ancak turs riy olmak geldiyse (1) pes bu i‘tibar ile sirke gibi bir siikr giiy
kimse yokdur zira sirke bir dem (2) turs raylikdan hali degiildiir

(1532) Mesnevi

Sirkera ger rah bayed derciger (3)

G1i biird sirkengiibin bil derseker
Sirkeye eger cigere yol bulmak gerekse sirkeye (4) di ki o sirke sekerden sirkengiibin
olsun ya‘ni turs ruy olan (5) kimseye dertina yol bulmak gerekse afia di ki halavet-i
stikr-i ta‘atle memziic (6) olup ol vasita ile deriina yol bula ve makbul ola bunda (7)
deriindan murad dertin-1 pak-i evliyadur

(1533) Mesnevi

Ma‘ni ender siT cliz bahabt (8) nist

Cliin felasengest ii ender Zabt nist
Ma‘na si‘rde (9) habt u hatadan hali degildiir ma‘na si‘rde sapan gibidiir zabtda (10)

degildiir yani bir sapan atan kimse istedigi yiri nisana alamadugi gibi (11) ve murad

215



iizre an1 uramadugi gibi nazim olan kimse dahi istedigi (12) ma‘nay1 sdyleyemez ve
keyfe mayesa istedigi m‘ana mafizzamiri (13) ta‘bir idemez belki si‘rde ma‘na
sapanda olan tas gibidiir (14) gah olur ki bir muradi nisane idiip anufi nazmina kasd
olinsa (15) [372b] ma‘na bir ahar canibe gider ve si‘rde nazimufi muradi olmayan
ma‘na zuhur (1) ider bu beyt keenehu ba‘z-1 mahalde ba‘z-1 kelimatui nazma geliip
takrir (2) olmasi ol mahalle enseb i elyak iken o kelimat nazma gelmeyliip ol demde
(3) bir ahar ma‘na ve bir ahar kelam sodylendigiine i‘tizar eylemek tariki (4) tizre vaki©
olmisdur Derma‘ni-yi an ki men erdde enyeclise maallahi (5) fé’l-yeclis ma‘aehli’t-
tasavvuf? !’ ol kavlifi ma‘nasinuii beyanindadur (6) ki bir kimse Allah ile oturmak
dilese erbab-1 tasavvuf ile otursun (7) zira bunlar mazhar-1 {1ahi ve mir’at-1 esrar-1
Rabbanidiiriirler (8) kendilerden olmiglar ve Hakkila baki olmislardur pes ehl-i
tasavvuf kendilerden (9) fani ve Hakkila baki olanlardur eger erbab-1 tasavvuf kimler
idigin tafsilen (10) bilmek isterisen Tarikatnamede kism-1 evveliin babinda
yazilmisdur (11)

(1534) Mesnevi

An resil ezhod bugsud z’in yek du cam

NI risalet yad mandes (12) ni peyam
Ol resul-i Rum bu bir iki camdan ki nus etdi kendisinden (13) gitdi camdan murad
Hazret-i “Omeriifi buyurdugi kelam-1 saddetencamdur (14) ki rahik-i tahkik ile piir idi
ol restul-i Rim an1 giis-1 hiis ile (15) [373a] nas idiip bihos old1 ve istigrak mertebesin
buldi (1) anufi yadinda ne risalet kaldi ne peyam kaldi

(1535) Mesnevi

Valih ender (2) kudret-i Allah sud

An resil anca resid i sah sud (3)
Ol resul bir halete irisdi ki Hazret-i Hakkufi kudretinden (4) valih {i hayran old1 ol
resiill bu mertebeye irigdi sah (5) old1

(1536) Mesnevi

Seyl ¢iin amed bederya bahr gest

10 nAll1ah ile oturmak isteyen kisi, tasavvuf ehli ile otursun."

216



Dane ¢iin amed bemezra“(6) kist gest
Seyl ¢iinki deryaya geldi karigsdi derya oldi (7) dane ¢linki mezra‘a geldi kist i zer*
oldi ya‘ni resiil-i Rim (8) mukaddema seyl gibi idi amma bahr-1 ma‘na olan Hazret-i
‘Omere vasil olmakile (9) derya-y1 ma‘ani old1 evvel bir dane gibi idi mezra“-1 esrar-1
(10) i1ahi olan Hazret-i ‘Omere vasil oldukda cem‘iyyet ma‘nasin bulup (11) kist-i
‘ulim u ma‘arif old1 kezalik her kim ki ehl-i tasavvufdan (12) birine miilakat olsa
katre iken derya ve dane mesabesinde iken (13) mahall-i cem* olmak mukarrerdiir pes
bu ma‘nay1 mi’eyyid olan kelama sura (14) idiip buyururlar

(1537) Mesnevi

Ciin ta‘alluk yafi nan baBu’I-beger (15) [373b]

Nan miirde zinde gest ii bahaber
Ciinki nan Ebu’l-beser hazretine (1) ta‘alluk eyledi afia g1da olmak sebebiyle lacerem
miirde vii cemad olan (2) zinde vii bahaber old1

(1538) Mesnevi

Miam u hizem ¢iin fedi-y1 nar sud (3)

Zat-1 zulmani-yi i envar sud
Mim u hizem ¢iin atese feda (4) old1 ve yandi ol mum u hizemiii zulmani olan zati
envar (5) ile miinevver oldi

Mesnevi

(1539) Seng-i siirme ¢iinki sud derdidegan (6)

Gest binayi sud anca dide-ban
Siirme tas1 ¢iinki gozlerde oldi (7) ya‘ni sahk olinup gozlere ¢ekildi ol seng binaliga
sebeb oldi (8) ya‘ni ol gbz gorici oldi

(1540) Mesnevi

Ey hunuk an miirde k’ezhod reste sud (9)

Derviicud-1 zindeyi peyveste sud
Ey sa‘adet ol miirdeye ki kendisinden (10) kurtulmis oldi bir zindeniifi viicudina
ulagmis oldi (11) ya‘ni bir miirsid-i kamile vasil olup anufi saye-yi terbiyesinde

perveris (12) buld1

217



(1541) Mesnevi

Vay an zinde ki bamiirde nigest (13)

Miirde gest ii zindegi ezvey becest
Vay ol zindeye ki miirde ile oturd1 ol zinde miirdeye (14) mukarenetle miirde old1 ve
zindelik andan firar itdi miirdeden murad (15) [374a] agniya ve ehl-i diinyadur kema
kale ‘aleyhisselam iyyakum ve mucalesetu’l-mevti (1) kali ev mae’l-mevii kale
aleyhisselam el-agniya’u ve firivayeti ubrd (2) kale aleyhisselim ehlu’d-dunya '''ve
zindeden murad kalbi “ilm i “irfanla hayat (3) bulan kimsediir ¢linkim bir zinde dil
olan kimse bir miirde dil (4) olan kimse ile mukarenet eylese sohbet mii’essire-yi
tabi‘at-1 sarika (5) oldugi cihetden mukarininin hilkmini ahz idiip mirde vii
pejmiirdelik (6) ana dahi sirayet ider pes ey zinde dil olan kimse eger (7) bir zinde dil
olan kimse bulamazsai hayru’l-celis olan ve riuh-1 (8) revana enis olan Hazret-i
Kur’anla iinsiyyet idiip tilavetile (9) miitelezziz olup ahkamiyla ‘amel eyleyesin

(1542) Mesnevi

Ctin tu derKur’an-1 (10)Hak bi’gribti

Barevan-1 enbiya amihti
Ey zinde dil olan kimse g¢iinkim (11) sen miirde dilleriii mukarenetlerin terk idiip
Kur’an-1 Hakka firar idesin (12) ya‘ni Hazret-i Hakkun kelammuii kiratina mukayyed
olasin ve afia iltica (13) idesin safia yegrek olan oldur

(1543) Mesnevi

Hest Kur’an halha-y1 enbiya (14)

Mahiyan-1 bahr-1 pak-1 kibriya
Zira Kur’an-1 Kerim enbiya-y1 ‘izamufi evsaf vii (15) [374b] ahvali old1 enbiya-y1
filmesel pak olan derya-y1 kibriyanufi mahileridiir (1) eger sen dirseii ki ben de Kur’an
okurum beli eger¢i sen de Kur’an (2) okursin amma asl murad olan ahkam-1
Kur’aniyyeyi kabul eylemekdiir (3)

(1544) Mesnevi

V’er bubani ve neyi Kur’an-pezir

"' "Hz, Peygamber, oliilerle oturmaktan sakinm, dedi. Oliiler kimdir diye sorduklarinda;
agniyadir, dedi. Bir bagka rivayette diinya ehlidir, dedi."

218



Enbiya vii evliyara dide-gir (4)
Faraza Kur’an1 okuyasin ve Kur’anpezir olmayasin enbiya vii evliyay1 (5) dah1 gormis
tut Kur’anpezir olmayana enbiya vii evliyanun (6) miilakati fa’idemend olmaz ve
Kur’ani kabil itmeyen anlaruii rii’yetinden (7) behremend olmaz

(1545) Mesnevi

Ver pezirani ¢ii berhvani kasas

Murg-1 canet (8) teng ayed derkafes
Ve eger Hazret-i Kur’ani kabul idici olasin ve anda (9) olan kisas-1 enbiyayi ¢iinkim
okuyasin seniifi murg-1 canuf kafes-i (10) tende teng geliir ve miite’ellim olur

(1546) Mesnevi

Murg k’i ender kafes zindaniyest (11)

Mineciyed resten eznadaniyest
Bir kus ki o kus kafes i¢re (12) zindanidir eger kafesden kurtulmak istemezse
nadanligindandur (13)

Bu beyt Veledidiir' °

(1547) Mesnevi

Ruhhayi k’ezkafesha resteend

Enbiya-y1 rehber-i sayesteend (14)
Sol bir ruhlar ki kafeslerden kurtulmislardur anlar rehberlige layik olan (15) [375a]
enbiyadur ki sayeste-yi Hakdururlar

(1548) Mesnevi

Ezbirin avazigan (1) ayed zidin

Ki bere resten tura inest ii in
Ol enbiyanuii (2) avazi tasradan din canibinden berii geliir ya‘ni kendiler ki “alem-i (3)
ma‘nada mak‘ad-1 sidkda sakinlerdiir anlarun kelami din canibinden (4) berii haric-i
‘alemden taliblere boyle diyii geliir kafes-i tenden safia kurtulmak (5) yoli budur
budur 7a kelimesiniin miisarun ileyhi nadanlar (6) ve gafiller sohbetini terk idiip

Hazret-1 Kur’ana iltica idiip enbiyanui (7) haliyle hallenenlerdiir

"2 By ciimle derkenarda yer almaktadir.

219



(1549) Mesnevi

Ma bedin restim z’in tengin kafés (8)

Cliz ki in reh nist ¢are-yi in kafes
Enbiya ‘aleyhisselam din canibinden (9) bdyle dirler ki ey talib-i felah olan kimse biz
bu tengin olan (10) kafes-i tenden bu zikr olinan sebeb ile kurtulduk bu ten kafesinden
(11) kurtulmaga care bu yoldan gayr1 degiildiir sohbet-i miirdegandan (12) halasa
vesile budur ki

(1550) Mesnevi

Hvigra renciir sazi zar zar(13)

73 tura birun kunend ezistihar
Kendiiii ziyade zebiin ve rencur (14) diizesin agniya vii ehl-i diinyaya kendiifii ma“yub
gosteresin ki ta (15) [375b] seni istihardan birtin ideler bize sikleti ko var git diyeler
(1

(1551) Mesnevi

Kistihar-1 halk bend-i muhkemest

Derreh ev ezbend-i ahen key kemest (2)
Zira halkufi istihart muhkem benddiir yani beyne’l-halayik istihar (3) bulmak rah-1
Hakda gayet ile muhkem kayddur rah-1 Hakda bu istihar (4) kaydi bend-i ahenden
kagan kemdiir yani kayd-1 istihar kayd-1 ahenden (5) kem degiildiir belki bend-i
istihar demiirbendden dahi ziyade bedterdiir (6) kema kale ‘aleyhisselam bihasebi’mri’
imrin mine’s-serri en yusara ileyhi bi’l-esabi (7) fi’d-dini ev fi’d-dunya illi men
‘asimehullihu an ebi Hureyre radiyallihu ‘anha’ (8) nitekim sohretden ve habs-i

tenden necat bulmak babinda bu kissay1 takrir (9) iderler ta kim hisse alalar

Kissa-y1 bazargan ki titi-yi mahbis a ura (10) peygam dad betitiyan-1 Hindistan der
hengam-1 reflen bazdrgan beticaret™ (11)

(1552) Mesnevi

'3 "Ebu Hureyre (ra) rivayet eder ki: Hz. Peygamber, dini ve diinyevi meselelerde Alldh’in
giinahsiz kildiklar1 disindakilerden korkarim, demistir."

"% Ticaret igin gidecegi sirada, tutisinin Hindistan’daki tutilere haber gonderdigi tacirin
kissast

220



Bud bazergan u ara titiyi

Derkafes mahbis ziba titiyi (12)
Bir bazergan var idi anui bir titisi derkafes ya‘ni kafesde (13) mahbus idi bir ziba titi
idi

(1553) Mesnevi

Clinki bazergan seferra saz kerd (14)

Siy-1 Hindustan suden agaz kerd
Ciinki bazergan seferi diizmek (15) [376a] itdi ve tedarik eyledi Hindustan canibine
gitmege ‘azimet u (1) agaz itdi

(1554) Mesnevi

Her gulam u her kenizekra ziciid

Gufi (2) behr-i tu ¢i arem guy ziid
Bazergan her gulamina ve her bir cariyesine (3) ciid u kereminden didi ki senden 6tiiri
ne getiireyin Hinduistandan (4) tiz sdyle

(1555) Mesnevi

Her yeki ezvey muradi saz kerd (5)

Ciimlera va‘de bidad an nik merd
Anlardan her biri bazergandan (6) bir murad taleb eyledi ol nik merd ciimlesine va“de
virdi (7)

(1556) Mesnevi

Guft titira ¢i h*ahi armagan

K’aremet ezhitta-yi1 (8) Hindistan
Bazergan tutiye didi ki sen ne armagan istersin (9) ki Hindastan safa ve afun
serhaddinden getlirem

(1557) Mesnevi (10)

Gufies an titi ki anca tiltiyan

Ctin bebini kun zihal-i men beyan (11)
Ol tati o bazergana didi ki ol yirde olan tiatileri (12) ¢iinki goresin beniim haliimden

anlara beyan eyle boyle diyii

221



(1558) Mesnevi (13)

Kan fiilan titi ki miistak-1 sumast

Ezkaza-y1 asman derhabs-1 mast (14)
Ki ol fiilan tuti ki siziii mistakifiuzdur kaza-yr asmandan (15) [376b] biziim
habsimiizdiir boyle diyesin ciimlesine selam idesiin

(1559) Mesnevi (1)

Mersumai kerd i1 selam ii dad hrast

V’ezsuma ¢are’v reh-i irsad (2) hvast
Diyesin ki ol tuti size selam itdi ve dad istedi (3) sizden ve irsad taleb eyledi

(1560) Mesnevi

Guft misayed ki men deristiyak (4)

Can dihim inca bemirem derfirak
Tati bazergana didi (5) ki anlara boyle di ki layik midur ki ben siziifi istiyakifiuzdan
(6) can virem ve bunda siziif firakiiuzdan 6lem

(1561) Mesnevi

In revd (7)based ki men derbend-i saht

Geh suma bersebze gahi berdiraht (8)
Bu r(ev)a vii seza ola m1 ki ben muhkem bende olam siz gah sebzede gah (9) dirahtan
tizre olasuz veyahud siz diraht iizre (10) sebzegahda olasuz bunda tenbih budur bir
kimse bir belaya miibtela olsa (11) enbiya vii evliya ervahindan bu gine istimdad
eyleye

(1562) Mesnevi

In ¢iinin based vef3-y1 distan

Men derin habs ii suma dergiilsitan (13)
Dostlarufi dostlara vefasi boyle mi olur ben bdyle habsda (14) olam siz giilistanda
olasuz

(1563) Mesnevi

Yad arid ey mihan z’in murg-1 zar (15) [377a]

Yek sabuihi dermiyan-1 mergzar

222



Ey ulular bu zar u giriftar olan (1) murgdan yad getiiriiiiiz bir sabuh ile mergzar igre
ya‘ni bu murg-1 (2) zebum giilzar i¢re hatira getiiriifi ve zikr eylefiiiz

(1564) Mesnevi

Yad-1 yaran (3) yarra meymun buved

Hagssa k’an Leyli vii in Mecnun buved
Yarlaruii bir yar (4) yad idiip tezekkiir eylemesi yar i¢lin miibarek olur bahusiis yad
(5) iden Leyli ve mezkur olan Mecniin ola

(1563) Mesnevi

Ey harifan-1 biit-i mevzin-1(6) hod

Men kadehha mihorem ez-hiin-1 hod
Bu beyt-i serif tati-yi canufi (7) ervah-1 enbiya vii evliyadan istirsad itmesintin ve
kafes-i tenden (8) reha bulmasi i¢lin miista‘in i miistehdi olmasinun (9) beyaninda
vaki® olan ebyat-1 serifedendiir tuti-yi can-1 salik ervah-1 (10) enbiyaya ‘arz-1 niyaz
eyler bu giine kelam soyler ki ey kendii mevzin u (11) ziba olan mahbiblarmuii
harifleri ve mukarrebleri insa(f) midur (12) ki ben “alem-i hicranda ve vadi-yi firakda
kendii kanumdan piir kadehler ntus (13) iderem pes ciimleye ve ‘ayn-1 cem‘a hitab
iderken ve ‘arz-1 hacat (14) idiip halin sdylerken bu climleden bir hassa-y1 nazari olan
bir mahbiib-1 (15) [377b] mu‘ayyene iltifab idiip soyler ve climleniii nefs-1 vahid
hiikmiinde (1) olmasin1 ve mertebe-yi vahdetde ittihad itmesini is‘ar ider ve dirler ki
)

(1566) Mesnevi

Yek sabiihi niis kun beryad-1 men

Ger nemihahi ki bi’dhi dad-1 men (3)
Ey benim mahbuibum bir kadeh visal i miisahededen niis eyle beniim yaduma (4) eger
istersen ki viresiin beniim nasib i dadum

Beyt

Cti bahabib nisini vii (5) bade peymayi

Beyad dar harifin-1 bad-peymara' "’

3 "yar ile birlikte oturup bade ictigin zaman, badeperest olan diger kisileri hatirina getir."

223



(1567) Mesnevi

Y34 beyad-1 in fiitade-y (6) hak-biz

Ctinki pords ctir‘al berhak riz
Veyahud bu hak biz (7) olan iiftadeniii yadina ya‘ni bu ‘alem-i siiflide ve
cismaniyyetde (8) kalan dildadeniifi adina ¢iinkim saki-yi hakikatden sarab-1 tahiir1 (9)
nis idesiin ve /i ’/-arzi minka si’I-kirami nasibun’’ fehvasmca (10) anuii ciirasm hak
tizre dok

(1568) Mesnevi

Ey ‘aceb an ahd u (11) an sevgend ki

Va‘deha-y1 an leb-i ¢iin kand ki
Ey aceb ol ve ol (12) yemin kani ol kand gibi sirin lebiifi va‘deleri kani

(1569) Mesnevi

Ger firak-1(13) bende ezbed-bendegist

Ctin tu babed bed kuni pes fark ¢ist (14)
Eger bendeniini firaki bed bendeligden olan kabahatinden ise ¢ilinki (15) [378a] sen
bed bed eylersin pes Hudavend-i bendeniii ortasinda fark nediir (1) Hazret-i
Mevlananuii de’b-i serifleri Mesneviniifi ekser-i mahallinde (2) budur ki mazhar-1
Huda olan veliyy-i kamile hitab iderken mazhar-1 zahiriini (3) mertebe-yi ehadiyyetde
bir oldugina isaret i¢lin mazhardan zahire (4) ve miitecellileden miitecelliye iltifat
iderler ve afia miinasib sz soylerler (5) nitekim bu mahalde dahi bdylediir ol Cenab-1
mahbub hakikate buyurduklari (6) ebyat-1 serifedendiir ki buyururlar

(1570) Mesnevi

Ey bedi ki ti1 kuni derhasm u ceng (7)

Batarabter ezsema“u bang-1 ceng
Ey mahbiib-1 hakiki ol bedligi (8) ve cefayi ki sen hism u cengde idersen sema‘dan ve
bang-i (9) ¢engden sevk u tarabter degildiir

(1571) Mesnevi

Ey cefa-y1 tii zideviet hubter (10)

1 nComertlerin kasesinden toprak i¢in bir nasip vardur."

224



V’intikam-1 ti zican mahbiabter
Ey canan seniifi cevr i cefan devletden (11) hubterdiir ve seniifi intikamuf can u
hayatdan mahbubterdiir (12)

(1572) Mesnevi

Nar-1 t inest niret ¢un buved

Matem in (3 hod ki suret (13) ¢un buved
Ey dilber-i hakiki seniifi narufi budur ki ‘ussak zevk u (14) safalarindan afia yanmaga
can virlirler ya seniifi niirunl nice ola (15) [378b] seniift matemiini budur yahud seniifi
strufl nice ola

(1573) Mesnevi

An palavetha (1)ki dared cevr-i ti

V’enletafet kes neyabed gavr-1 ti
Halavet i letafetlerden (2) ki seniifi cevriifi tutar tabiri miimkin degtildiir ve letafet i
(3) melahatden ki kimse seniifi gavrifit bulmaz ya‘ni seniifi leta(fet) i melahatufi (4)
bir mertebeyi payandur ki kimse anufi hadd u gayetine irmez

(1574) Mesnevi (5)

Nalem ii tersem ki i baver kuned

V’ezkerem in cevira kemter kuned
Nale (6) eylerem ve havf iderem ki ol mahbub-1 hakiki beniim nalemi tasdik (7) ide ve
kemal-i kereminden ziyade merhametinden ol cevri kemter eyleye (8)

(1575) Mesnevi

A stkam berkahr u berlutfes becid

Bu’l-aceb men 4sik-1 in her du z1d (9)
Ben ol mahbiibun lutfina ve kahrina ciddile “asikam ziyade “acebdiir ki (10) ben bu
her iki ziddun “asikiyam

(1576) Mesnevi

Vallah er z’in har derbostan (11) sevem

Hemgii biilbiil z’in sebeb nalan sevem

225



Vallah eger bu hardan bostan (12) canibine gidem yani bu har-1 beladan firar idiip
bostan-1 rahat (13) ve giilistan-1 refahiyyet canibine seyr idem biilbiil gibi bu sebebden
nalan (14) oluram ve ol har-1 beladan firar idiip giilistan canibine geldiigimden (15)
[379a] otiiri feryad iderem

(1577) Mesnevi

In “aceb biilbiil ki bii’gsdyed dehan (1)

73 hored i1 harra bagiilistan
Bu ‘ucb biilbiildiir ki agzin1 agar (2) hatta o biilbiil har giilistanla yiye ya‘ni bela vii
cefayi safa vii rahat (3) gibi kabul eyleye

(1578) Mesnevi

In ¢i biilbiil in neheng-i atesist (4)

Ciimle nahogha zi‘isk-1 U 13 hvasist
Neheng-i deryayr (5) muhitde olur baga seklinde bir ‘azim canverdiir ki andan (6)
bliylik canver olmaz imis gemileri yudar imis ‘acayib-i (7) mahlikatda yazmislar ki
bir “alim kimse Hind gemisine giriip giderken (8) deryanun ortasinda bir taga rast
geliirler ehl-i kesti (9) dirler ki bunda hod tag yokdur bu ne hikmetdiir diyiip gemiden
(10) tasraya cikarlar ol tagufi ilizerinde ates yakup yemek (11) bisiiriirler zamandan
sofira ol tag harekete geliip derya igre (12) girlip gider ga’ib olur ehl-i kestiden
bilenler dirler ki (13) bufia neheng dirler bihamdillah agzi tarafinda bulunmaduk
yohsa climlemizi (14) yudard: ve nige bifl kesti de olsa bir lokma iderdi didiler (15)
[379b] pes Hazret-i Mevlana “asik-1 Hak olanlar1 nehenge tesbih idiip buyururlar (1)
bu ne biilbiildiir ya‘ni biilbiil degiildiir belki bu ‘asik atese mensub nehengdiir (2)
climle-yi nahoslar anuii ‘askindan hoslukdadur ve zevk i dilkes (3) likler igrediir
‘agikan-1 Hak ve miistakan-1 cemal-i mutlak kulfu sey’in mine’l-habibi (4) habibun’"’
muktezasinca mahbiib-1 hakikiden lutf u kahr ve tiryak u (5) zehr her ne geliirse kabul
iderler ve hos goriirler ni‘met i (6) mihnet mukabelesinde nice siikrler iderlerse
nikmet i mihnet (7) zamanin dahi ‘ayn-1 sefa vii rahat biliirler siikiirler iderler (8)

belay: ve lacefay: safa biliirler nitekim Ibnii’l Fariz hazretleri buyururlar (9)

"7 nSevgilinin diyarindan gelen her sey sevgilidir, sevilir."

226



Beyt

Ve kullu ezen 1i’l-hubbi 1za beda

Ca‘altu lehu siikri mekane sekiyyete''® (10)
ve Ba(ye)zid Hazretleri dah1 bu mahalle miinasib buyurmuslar ki kaza-y1 Hudaya (11)
riza ol mertebedediir ki eger beni duzahda mii’ebbed eylese beniim (12) siikriim
cennetde muhalled olandan yine ziyade olurd: (13) asl ehl-i vela katinda bela-y1
Mevladan gafil olmakdur pes (14) ‘ussak-1 ilahiniii bu mahalle miinasib sdzleri
cokdur heman “asik oldur (15) [380a] ki kendii iradet i iktizasin terk ide ve dostufi
riza (1) vii muradina ise kendiiye murad eyleye ta “asik-1 kiill mertebesin bula (2)

(1579) Mesnevi

A sik-1 kiillest hod kiillest i

Asth1 pisest i (3) sk-1 his-ca
Bu biilbiil-i bag-1 vahdet ve bu ‘andelib-i giilzar-1 hakikat (4) “asik-1 kiilldiir kiillden
murad miisemmellah olan mertebe-yi ulhiyyetdiir (5) ki cemi‘-i esma vii sifatla
muttasifadur ve “asik-1 kiill oldur ki Hazret-i (6) Cenab-1 ‘Izzete esma-y1 latifiyyesi
cihetinden nice ‘asik ise esma-y1 (7) kahriyyesi tarafindan dahi eyle “asik ola mesela
muti‘i nice severse (8) mani‘i dahi eyle seve ve mu‘izz i basita nice iverse miizill i
kabiz (9) canibine dahi eyle ive cemil ii latif olmasini ne giine arzii (10) iderse Kahhar
u Miintakim oldug1 zamanda dahi eyle arza ide (11) ve bu gune esma-y1 celaliyye
hazz ide ve’l-hasil ma‘suk her ne (12) sifatla tecelli iderse ve her ne haleti ki miirid
olursa “asikufi (13) dahi muradi ol ola pes bu mertebeye varan ‘asik bi’l-kiilliyye
kendiden (14) kurtulurve men harece ani’l-kulli ba‘de?-kulli’”” kelammuii hasebince
kiillden (15) [380b] gecen kiill olur ve halife miistahlefiin “ayni olur didikleri
mertebe’i (1) bulur zira ba‘de’l-mahv sahve geldikden sofira tisniyyet {i mugayeret
bulunmaz (2)
Beyit

Ve kad rufi‘at ta’u’[-hitabi beynena

"8 "Ortaya ¢iktiginda sevgideki biitiin eziyetler sendendir. Sikdyet yerine sana tesekkiir
ettim."
"9 "Her seyden sonra her seyden ayrilan kimse"

227



Ve firefiha ‘anfirkati’l-farki rifati’”’ (3)
Sifat-1 ecniha-y1 tuyir-1 ukdl-1 [I767%" Bu beyan-1 serif Allaha mensib (4) olan “ukiil
tuytrinufi kanadlarinufi sifatidur ‘ukiiluni (5) bes mertebesi vardur evvel mertebesi
rih-1 hassasidur (6) ol nesneyi ki havass-1 hamseyi zahire irad ider bu rith an1 (7)
telakki vii kabul ider ve bu rith rih-1 hayvaniniifi ashdur (8) ve bu ruh sabiniifi dahi
viicidinda vardur ikinci mertebesi rith-1 (9) ziyayidiir ki havass-1 hamseniin irad itdigi
seyleri hifz (10) ider vakt-i hacetde ruh am ‘akla “arz ider ki anufi (11) mertebesi
balaterdiir sabiniifi viicidinda bidayet-i nesv i nemada (12) bu ruh yokdur zira gordigi
seyi derhal feramus ider (13) tigiinci mertebesi ruh-1 “akldur ki hiss i hayalden haric
olan (14) me‘aniyi idrak ider ma“arif-i zaruiriyye-yi kiilliye gibi ki bu halet (15) [381a]
behayimde ve sibyanda yokdur dordiinci mertebesi rith-1 fikridir (1) ki enva‘-1
te’lifatla ‘ulim-1 “akliyyeyi ahz ider ve kezalik ma‘limati (2) mabeynine derc ider ki
anuiila ebvab-1 ma‘arif i ‘ulimui istiftahina (3) kadir olur “‘ulemanuii “akli gibi ve bu
meratib-i erba‘ada olan ‘ukule (4) “ukul-i beseri dirler beginci mertebesi sol riih-1
kudsidiir ki (5) enbiyaya mahsusdur ve evliyadan ba‘zilara dah1 mahsis olur ve bu (6)
rith-1 kudsiden envar-1 gaybi ve esrar-1 laraybi miitecelli olur ukiil-1 (7) Ilahi bu
mertebede olan rithlardan ‘ibaretdiir ve bu ‘ukiil-1 ilahi (8) ‘dlem-i me‘anide ve
meratib-i Ilahide pervaz eyledigi cihetden (9) tuyiira miimasildiir ve bu ‘ukiilufi
cenahlar1 kuvvet-i ‘ilmiyye ve kuvvet-i “ameliyyediir (10) ve sevk ii muhabbet ve
velayet i keramet ve bunlar emsali olan (11) sifatlar afia ecniha gibidiir ki bu giine
sifat-1 “aliyye ile eve-i ma‘nada pervaz (12) iderler

(1580) Mesnevi

Kissa-yi1 titi-yi can z’in san buved

Kii kesi k’ii mahrem-i murgan buved (13)
Can tutisintin kissas1 bu tislibdan olur ya‘ni tuti mahbus-i (14) kafes oldugi gibi arza-
y1 pervaz itdigi gibi can tutisi dah1 (15) [381b] ten kafesinde mahbus olmigdur ki o

tenden halasa arzu eyler ve ‘alem-i (1) ervah-1 seyrini ister kani bir kimse ki o

20 "Onun durumu bir iken aramuzdaki hitdb ta’s1 kalkti. Farkin firkatinin kalkmasiyla
yuikseldim."
21 "{1ahi akil kuslarimin kanatlarinim sifatr"

228



murglarufi mahremi ola yani kani (2) bir talib i “asik ki tuyiir-1 Ilahi olan enbiya vii
evliyanuii mahremi (3) ola ve anlarufi razini idrak eylemege tahsil-i isti‘dad kila (4)

(1581) Mesnevi

K yeki murg-1 Za ifi-y bigiinah

V’enderin-1 i Siileyman basipah (5)
Kani bir giinahsi1z ziyade zebiin murg ve anufi derininda Siileyman (6) “askeriyle ola
ya‘ni Siileyman-1 hakikat ki Hazret-i Hakdur cemi® ciintidiyla (7) anda ola ve anuii
viisat-1 batin1 bir mertebede ola ki cemi® esyay: (8) ihata kila muhagsal sureta asgar
ma‘nen ‘alem-i ekber ola

(1582) Mesnevi

Ctin (9) binaled zar bisiikr ii gile

Ufied ender heft gerdiin gulgule
Ol (10) murg-1 zebun siikrsiiz ve sikayetsiz ¢ilinki zarilik ile nale eyleye (11) anufl
nalesi sebebiyle heft gerdina gulgule diiser ya‘ni evliya-y1 Hudadan (12) sureta nahif
i zebiin ni¢e kimseler vardur ki siikr i sikayet (13) tarikiyla degiil belki kemal-i sevk
u muhabbetlerinden ah u naleler eyleselerdi (14) asman halkina anlarufi ah u
nalesinden velvele vii zelzele (15) [382a] diiserdi dimek olur

(1583) Mesnevi

Her demes sad name sad peyk ezHuda (1)

Ya Rabi (z)’d sast lebbeyk ezHuda
Hazret-i Allahdan ana her demde (2) yiiz name yiiz peyk irigiir ya‘ni ni¢e fuyiizat-1
[1ahi ve nice esrar-1 (3) Rabbani canib-i Hakdan anufi canibine geliir ol kimseden bir
ya Rabb (4) dimek ve Hazret-i Allahdan altmis kere lebbeyk dimek vardur (5) murad
tahdid degil teksirdiir Hazret-i Allahdan bendeye lebbeyk dimek (6) ecebtuke icabeten
ba‘de icabetin'” dimek ma‘nasin mutazammun olur

(1584) Mesnevi (7)

Zellet-i 1 bih zita‘at hay-i halk

Pis-i kiifteg ciimle imanha halk (8)

122 vjcabetten sonra baska bir icabet aldim"

229



Anuii zilleti gayrilarufi ta‘atindan Allahu Tela katinda yegdiir anui (9) kiifri katinda
cimle imanlar kéhnediir anun hata ve zilleti halkuf hata (10) ve zilleti gibi degiildiir
nitekim miictehid-i fi’d-din hata eylese sevab yazilur (11) ve ta‘at u imandan murad
erbab-1 taklidiin kalil olan iman u (12) ta‘atidur ma‘lumdur ki miictehidiii hatasi
mukallidiifi ta‘at u (13) imanindan evladur ve anufl kiifrinden murad kiifrin lugat
macnasi (14) oldugi tizre setrdiir ya‘ni ol “asik kendiniifi ta‘at u imanini (15) [382b] ve
Hazret-i Allah ile olan esrar u kurbetini ‘uyiin-1 nasdan setr eylemesi katinda (1)
mukallid olanlaruii imanlar1 halk ve bii‘tibardur dimek olur Hazret-i (2) Ciineydiin
keferetun fidinillahi ve’l-kufii vacibun leddd™” dimesi ve Hazret-i Seyh (3) Sibliniif
tiba limen mate fikiifiihi feren mate fikiifyihi femd veye’l-Firdevsi™® (4) dimesi setr-i
esrar-1 rububiyyet ma‘nast murad olur

(1585) Mesnevi

Her demfi ura (5)yeki mitac-1 has

Berser-i tices nihed sad tac-1 has
Her bir demde ol (6) “asik-1 sadik i¢iin bir has mi‘rac vardur ki miisahede-yi zat-1 (7)
[1ahiden anufi tacinufi basi iizre Hazret-i Allah nice tac-1 has kor (8) tacdan murdd
‘uluvv-1 sandur bunda ya‘ni Hazret-i Allah anuf riftati (9) lizre nige has riftatler ihsan
ider veyahud ticdan murad edeb-i (10) ilahidiir ki edeb tacist ezniir-1 [iahi binih berser
biir ve her ¢ ki hahi’” (11) buyurmuslardur pes bu takdir iizre anufi edebi iizre
Hazret-i (12) Bari kendiniifi niirindan nige taclar kor anuil basi tizre dimek (13) olur

(1586) Mesnevi

Stiretes berhak u can berlamekan

Lamekani fevk-1 vehm-i (14) salikan
Ol “asik-1 sadikufi suret ii cesedi hak tizrediir (15) [383a] ve anufl cani lamekandur bir
lamekan ki salikleriii vehminiin fevkindediir (1) ki salikleriin kuvve-yi vahimeleri an1
tefekkiir u tasavvur idemezler

(1587) Mesnevi (2)

12 " Allah’1n dinini inkar edenler kafirlerdir ve kiifiir onlarin iizerinedir."

24 "Kiifrii tizere Olen kimseye yaziklar olsun, ciinkii kiifrii iizere Slen kimse Firdevs
Cennetinden mahrum kalir."

123 "Edeb taci, [1ahi nurdan bir tactir. Tac1 basma koy, nereye istersen gotiir."

230



Lamekani nf ki derfehm ayedet

Her demi dervey hayali zayedet
Sana didiigiim (3) lamekan ol lamekan degiildiir ki seniifi vehm {i fehmiifie gele her
bir demde (4) ol lamekanda safia bir hayal toga ve bir endise hasil ola

(1588) Mesnevi (5)

Bel mekan ii Iamekan derhiikm-i

Hemgii derhiikm-i behegsti ¢ar ci
Belki mekan u (6) lamekan ol lamekanui hilkmindediir cennetiii dort irmagi
behistileriii (7) ya‘ni cennete mensiib olan ehl-i cennetiii hilkminde oldugi gibi (8)
nitekim hadis ile sabitdiir ki ehl-i cennet cennetiii irmaklarin1 keyfe (9) mayesa’
istedikleri canibe revan iderler ve cennetiii enhar-1 erba‘asi (10) anlarufi hilkm
tasarrufinda ola kezalik mekan u lamekan mekan-1 (11) hakikinifi hikm i
tasarrufindadur

(1589) Mesnevi

Serh-1 in kiteh kun i rup z’in bitab (12)

Dem mezen vallahu alem bi’s-savab
Bu tuyiir-1 ‘ukiil-1 [1ahiniifi serhini (13) kisa eyle ve bundan yiiz ¢evir ve bundan s6z
sOyleme ve climlesinden (14) Hazret-i Allah savaba a‘lemrekdiir

(1590) Mesnevi

Biz migerdim ma ey diistan (15) [383b]

Sty-1 murg u tacir-1 Hindiistan
Tuyiir-1 ‘ukiil-1 i1ahi beyanmindan ve anlarufi (1) meratib ii esrarini serh eylemeden ey
dostlar biz girli ruci ideliim (2) murg u tacir {i Hindustan canibine gidelim ya‘ni
bunlarui kissasin (3) beyan eylemege surii‘ kilalum

(1591) Mesnevi

Merd-1 bazergan peziruft in peyam (4)

K1 resaned sily-1 cins ezvey selam
Merd-i bazergan tutisinden (5) bu haberi kabul eyledi ki o bazergan anuf Hindistanda

kendiniin (6) cinsi olan olan titilere selam irisdiire

231



Diden-i hvace titiyan-1 Hindiistanra (7) derdest ve peygam resaniden-i ez(an) tati*

(1592) Mesnevi

Clinki 3 aksa-y1 (8) Hindustan resid

Derbeyaban titi-yi ¢endin bedid
Ciinki bazergan (9) Hindustanun ta aksa vii gayatina irisdi beyabanda bir ka¢ (10)
tutiler gordi

(1593) Mesnevi

Merkeb istanid u pes avaz dad

An (11)peyam u an emanet baz dad
Bazergan ol arada merkebini turgurdi (12) ya‘ni at basini ¢ekdi sofira avaz virdi
veyahud ziyade avaz virdi (13) ol selam1 ve ol emaneti anlara irigdiirdi

(1594) Mesnevi

Tiatiyi z’an titiyan (14)lerzid bes

U fiitad ii murd u bii ‘gsistes nefes
Ol tatilerden (15) [384a] bir tuti ¢ok ditredi veyahud ol tutilerden bir titi pes ditredi
(1) sofira diisdi ve 6ldi ve anufi nefesi kesildi

(1595) Mesnevi

Sud pesiman hvace (2)ezgufi-i haber

Guft reftem derhelak-1 canever
Hvace haberiifi dimesinden (3) pesiman old1 ve ol tatiniifi peyamin anlara dimesinden
nedamet (4) itdi ve bazergan kendii kendiiye didi ki bir canveriin helakine gitdiim (5)
ve anufl mevtine sebeb oldum diyii pesiman oldu

(1596) Mesnevi

In meger hvisest (6) baan titiyek

In meger du cism biid u rizh yek

126 "Tacirin Hindistan tutilerini sahrada gérmesi ve o tutiden haber vermesi"

232



Bazergan ani (7) miirde old1 kiyas idiip didi ki ol biziim kafesimiizde olan tuticige (8)
bu tiiti meger ki ana hisimdur varise bu ikisi siireta bir cism idi (9) ve ma‘nen bir ruh
idi

(1597) Mesnevi

In ¢ir3 kerdem ¢ird dadem peyam

Sihtem (10)bigarera z’in gufi-i ham
Bu kar1 ne i¢iin eylediim ve ol tutiden (11) bunlara ne igiin haber virdiim hayfa ki
bicare tutiyi bu ham sdzden yakdum (12) pes bu miinasebetile zebandan hasil olan
zararufl ve ziyanui beyanina (13) surt® idiip buyururlar

(1598) Mesnevi

In zeban ¢iin seng i hem atesvesest (14)

V’ang¢i bi ched ezzeban ¢iin atesest
Bu zeban filmesel seng gibidiir (15) [384b] ve hem ahen gibidiir ve ol nesne ki
zebandan zahir olur ates gibidiir (1)

(1599) Mesnevi

Seng ii ahenra mezen berhem giizaf

Geh zirity-1 nakl u gah ezriy-1 Iaf (2)
Pes ey ka’il seng i aheni giizafen biri birine urma gah nakl yiizinden (3) ve gah laf
yiizinden yani bitefekkiir i tedebbiir bir kimseye ger nakl yiizinden (4) ve ger laf u
giizaf kelama dem urma ve bima‘na s6z sdyleme

(1600) Mesnevi (5)

Z’an ki tarikest i her sii penbezar

Dermiyan-1 penbe ¢un based serar
Zira ki (6) bu ‘alem-i tabi‘at karanlikdur ve her canib filmesel penbe gibidiir penbe zar
(7) igre serare vii ates nice olur fikr eyle ya‘ni ma‘lumdur ki penbeye ates (8) diigse
nice yanarsa ve anuil sebebiyile nige esya ihrak olursa (9) kelam-1 fitneengiz dahi
niran-1 harb-1 fesadi eylece isti‘al eyler

(1601) Mesnevi (10)

Zalim an kavmi ki ¢esman diihtend

233



Z’an supanha 4lemira sihtend
Zalimdir (11) ol bir kavm ki go6zlerini dikdiler ya‘ni igmaz-1 ‘ayn idiip ol s6zlerden
(12) <alemi ve “alem ehlini yakdilar

(1602) Mesnevi

“dlemira yek supan viran kuned (13)

Rubehan-1 miirdera siran kuned
Bir kelam-1 fitneengiz “alemi viran u harab (14) eyler miirde dilkiileri arslanlar eyler
ya‘ni erbab-1 meker i hileden olan (15) [385a] kimseler miirde mesabesinde
meskenetde iken o s6z anlar sirler (1) gibi gazabnak eyler

(1603) Mesnevi

Canha derasl-1 hod Tsi-demend

Yek zaman (2) zahmend ii gahi merhemend
Canlarun ctimlesi dahi1 ‘alem-i tabi‘ata gelmezden (3) evvel ve elvas-1 beseriyye ile
miilevves olmazdan mukaddem kendii aslinda (4) “isa demlerdiir ve her biriniifi miirde
ihya eylemek sanlarindandur (5) amma beseriyete geldiikde bir zaman zahmlardur ve
gahi miirhemlerdiir ya‘ni her bar (6) ki beseriyyet ve mukteza-y1 tabi‘at galebe ideydi
anlarui nefsi (7) biri birine zahm urur ve her ba(r) ki aslinda olan hasiyyet-i can (8)
zuhura gele ol zamanda merhem olurlar ve hayat viriirler misra®1 evvel (9) ‘alem-i
ervahda olduklarina gorediir ve musra®-1 sani ‘alem-i beseriyyete (10) geldiiklerine
gorediir pes cemi® canlarufi hayatbahs olmasina ve dem-i (11) “isa gibi miirdeler ihya
kilmasina mani‘ olan beseriyyet hicablari ve tabi‘at (12) perdeleridiir

(1604) Mesnevi

Ger hicab ezcanha berhasti

Gufi-i her cani (13) Mesihasasti
Faraza eger canlardan beseriyet perdeleri ref® (14) olaydr ve ednas-1 tabi‘iyyeden
rithlar pak ii mukaddes olaydi (15) [385b] her bir canufi s6zi Hazret-i isanufi sozi gibi
olaydi ve miirdeleri ihya (1) kilayd1

(1605) Mesnevi

Ger suhan hvahi ki gayi ¢iin seker

234



Sabr kun ezhirs u k'in helva (2) mehvar
Ey miitekellim olan kimse eger seker gibi leziz i sirin s6z sdylemek (3) isterseii ve
Hazret-i “isa gibi nice miirde dilleri ihya eylemek istersefi (4) hirsdan ve tama‘dan
sabr eyle ta seker gibi s6z sOyleyesin ve anuii ile (5) nige miirde dilleri ihya idesin
dimekdiir

(1606) Mesnevi

Sabr based miisteha-y1 zirekan (6)

Hest helva arzii-y1 kidekan
Zireklerufi ve ‘akillarufi miistehasi (7) sabr olur amma kudekanun ki arza vii istihasi
helvadur

(1607) Mesnevi (8)

Her ki sabr averd gerdun berreved

Her ki helva hord va pester reved (9)
Ey akil her sol kimse ki sabr getiirdi ve kendilyi sabirler mertebesine yitiirdi (10)
gerdin iizre gider bir mertebe-yi ‘ali pervaz olur ki anufi rah1 (11) asman-1 berin {izre
seyr ider her sol kimse ki helva yidi girii pester gider (12) hulasa oldur ki her sol
kimse ki sabr u kana‘ati kendiiye pise itdi (13) mertebesi ali olup bir mertebeye iristir
ki ma‘nen asman riitbet (14) ve keyvan rif‘at olup anu ruhi eflak {lizre seyr ider (15)
[386a] amma sol kimse ki ancak nefsiniifi miistehasini ihtiyar ider miidebbir (1) olur
ve hayvaniyyetde kalur ve rihaniyyetden mahrim olur (2) pes bunda bir su’al lazim
geliir ki su’al budur enbiya vii evliya (3) hod yirler ve igerler ve beseriyetleriniifi
hiikmiinii viriirler pes biz dah1 (4) anlara iktida idiip yisek ve nefsimiiziifi miistehasini
virsek (5) ca’iz olmaz m1 Hazret-i Seyh-i ‘Attarui bu kavl-i serifle cevab (6) viriip

buyururlar

Tefsir-i kavl-i Feridu’d-din “Attar kuddiis-Allah'us-sirruhe'l-‘aziz'>’ (7)
Beyt

Tu sahib-1 nefsi ey gatil miyan-1 hak hun mihor

127 vFeridiiddin Attar’m (k.s) soziiniin tefsiri"

235



Ki sahib-dil (8) eger zehri hored an engiibin based'”*
Ehl-i nefis olanlara hitaben buyururlar (9) ma‘na-yi serifi oldur ki ey gafil sen sahib-i
nefssin hak ortasinda (10) kan yi yani hidmet i riyazet canibine gidiip hak igre (11)
ciger kanin1 yi ki safia nafi¢ olan budur ki zira eger sahib-i dil zehr yiye (12) afia ziyan
olmaz belki “asel-i musaffa olur

(1608) Mesnevi

Sahib-i dilra nedared (13)an ziyan

Ger hored i1 zehr-1 katilra 1yan
Sahib-i dile ol zehrden (14) ziyan u elem olmaz eger ol sahib-i dil asikara zehr-i katili
yiye (15) [386b]

(1609) Mesnevi

Z’an ki sihhat yaft ezperhiz rest

Talib-1 miskin miyan-1 teb-derest (1)
Zira sahib-i dil emraz-1 rihaniyyeden kurtulup sithhat-1 ma‘nevi bulup (2) perhizden
halas oldi amma talib-i miskin heniiz teb ortasindadur (3) ya‘ni emraz-1 nefsaniyye
icrediir pes afa perhiz eylemek lazimdur

(1610) Mesnevi (4)

Guft Peygam-ber ki ey talib-ceri

Han mekun bahi¢ matlibi meri
Hazret-i (5) Nebiyy-i Miikkerrem “aleyhisselam didi ki ey ceri vii dilir olan talib zinhar
bir matliibla (6) ceng ii cidal i niza“ eyleme ya‘ni ey talib mertebesinde olan miibtedi
(7) murad mertebesine na’il olan kamiller ile ‘inad u muhalefet eyleme ki seniif (8)
halif anlarufi haline befizemez

(1611) Mesnevi

Gertu Nemridist ates dermerev (9)

Reft pahi evvel Ibrahim sev
Sende Nemriidlik vardur ates icre (10) gitme eger ates igre gitmek ister evvel Ibrahim

ol ya‘ni ey Nemrud (11) sifatiyla muttasif olan ehl-i nefs bu ekl i siirb ve bu hazz-1

128 "By gafil, sen nefis sahibisin, toprak arasinda kan i¢. Ciinkii géniil sahibi zehir yese de ona
bal olur."

236



nefs ates (12) gibidiir o canibe gitme ve ol nar1 istigal itme ve illa eger gitmek istersen
(13) evvelen Ibrahim sifatiyla muttasif ol andan sofira ol canibe gidersefi (14) git safia
ziyan kilmaya ve seni helak mertebesine irglirmeye

(1612) Mesnevi (15) [387a]

Ctin neyi sabbah u nf deryayiyi

Dermeyetken hvis ezhod-rayiyi (1)
Ey ehl-i nefs ¢ilinkim sebbah ii sinaver degiilsin deryaya mensub (2) olan ehl-i derya
dah1 degiilsin sefahet i hodre’yligiifiden (3) kendifi deryaya birakma ki gark olursun
ya‘ni bu hazz-1 nefsani (4) ve bu miistehiyat-1 cismani fi’l-mesel derya gibidiir ‘ulema-
y1 ‘amilin ve (5) evliya-y1 kamilin bu deryada sabbahlardur ve ehl-i derya gibi
gavvaslardur (6) bunlar huziz-1 nefsaniyyeye ve riyasete dahil olsalar kendiileri (7)
andan halas idiip necat bulmaga kadirlerdiir

(1613) Mesnevi

U zates verd-1 ahmer (8)avered

Ezzebanha sud-1 berser avered

12 <jlmini bilen deryanuii dibinden

Ol mahbubiyyet mertebesinde (9) olan ve siba(h)at
gevher (10) getiiriir veyahud atesden kirmizi giil getiiriir ol ziyanlardan (11) fa’ide-yi
fazla getiiriir berser bunda fazla ma‘nasiadur

(1614) Mesnevi (12)

Kamili ger hak gired zer seved

Nakais er zer burd hakister seved (13)
Bir kamil eger farza tiirab1 tutsa zer olur amma nakis olan (14) kimse eger zer iltse
hakister olur ya‘ni kamil olan kimse bir hakir (15) [387b] sey’i tutsa ani zer gibi
‘azizu’l-viiciid eyler amma nakis bir ‘azizu’l-viiciid (1) olan sey’i ahz itse an1 hakir @
bima‘na ider dimek olur

(1615) Mesnevi (2)

Ciin kabil-1 Hak buved an merd-i rast

Dest-i i der karha dest-i Hudast (3)

1% Kelime miiellif ya da miistensih tarafindan sehven hatal yazildig1 degerlendirilerek metin
baglamindaki anlama uygun olarak diizeltilmistir.

237



Ciinki ol merd-i rast Hazret-i Hudanun makbili ola cemi‘-i karlarda (4) anufi eli
Hazret-i Hudanuf elidiir yani andan her ne sadir (5) olursa Hazret-i Hudadan sadir
olur ve ol kamil Hazret-1 (6) Allah alet mesabesinde olur

(1616) Mesnevi

Dest-i nakis dest-i (7) seytanest u div

Z’an ki ender dam-1 teklifest u riv ()
Nakisun eli seytanuii ve diviifi elidiir zira ol nakis (9) seytanun teklif i hile vii mekri
tuzagindadur

(1617) Mesnevi

Cehl ayed (10)pis-i i danig seved

Cehl sud Glmi ki dernakis reved
Ol (11) kamiliin katina cehl geliir ‘ilm olur amma cehl oldi sol bir “ilm ki (12) nakisa
gider zira mukteza-y1 ‘ilm tizre ‘amel eylemege kadir olmaz (13) ve ol ‘ilmiifi kadrini
dahi bilmez

(1618) Mesnevi

Her ki gired lleti Gllet seved (14)

Kiift gired kamili millet seved
‘Illete mensiib olan mariz her neyi (15) [388a] tutarsa “illet olur zird mizic-1 fasid
olunca her neyise fasid (1) eyler amma bir kamil kiifr tutsa millet olur zira afna
bil’kiifri “an (2) “ilmin tutar ser‘an ve ‘aklen ani tutmak vacib oldugi hinde (3) tutar
pes anuii ol hinde kiifr tutmasi millet olur (4)

(1619) Mesnevi

Ey miri kerde piyade basiivar

Ser nepvahi burd eknun (5)paydar
Ey siivar ile miri vii ‘inad eylemis piyade simdi basuiii (6) ildemezsin ayak tut
piyadeden murad miibtedi vii nakis (7) olan kimsediir siivardan murad kamil olan
kimsediir ya‘ni sen (8) kamil olan kimseler ile beraberlik eylemis nakis basifu tut (9)
ya‘ni sen bagifi1 kurtarmaga kadir degiilsin anun ile beraberlik (10) eylemeden payiifii

tut girli dimek olur

238



Ta‘zim-i kerden-i Sahiran (11) Miusara “aleyhisselam ki ¢i fermayi evvel tu endazi

‘asayd ma Miisa “aleyhisselam (12) fermid ki evvel suma beyned ezid"*

(1620) Mesnevi

Sahiran der‘ahd-1 Firavn-1(13) la%in

Ctin mirf kerdend baMiisa bekin
Sahirler Firavn-1 la‘iniifi (14) zamaninda ¢linkim kin ile Hazret-i Miisaya miri vii
‘inad eylediler (15) [388b] sahirler Hazret-i Miuisay1 mu‘azzez i miikkerrem tutdilar
lakin sahirler (1) ol hinde Hazret-i Miisay1 mukaddem tutdilar

(1621) Mesnevi

Zan ki gufiendes (2)ki ferman an-1 tust

Ger hemi h*ahi ‘asa tu’fken nupust (3)
Sahirler Hazret-i Musaya didiler cihan seniin i¢iindiir eger isterseii (4) ‘asay1 evvel sen
birak nitekim bu ayet-i kerime ile bu ma‘nalar1 (5) beyain buyururlar kali eya Miisa
imma en ve imma en nekiine (6) evvele men elka"! sahirleriifi ya Miisa imma en tulki
‘asake diyii (7) Musay1 takdim eylemeleri ta‘zim i terkim ma‘nasin ifade ider (8) ve
amma en nekiine evvele men elka dimeleri ferman seniifidiir dimegi (9) is‘ar ider

(1622) Mesnevi

Guft ni evvel suma ey sahiran

Efkenid an (10)mekrhara dermiyan
Hazret-i Misa “aleyhisselam anlara didi ki evvel siz ilka (11) idiifi mekrleriifiizi ortaya
birakufiuz nitekim Hazret-i Misanui anlara (12) ilka idiifi dimesinden hikaye
buyururlarkale lehum Miisa ma entum (13) mulkin'”

(1623) Mesnevi

In kader ta‘zim din sanra harid

K’ez miri an (14) dest ii pahasan burid

130 nSihirbazlar, Hz. Musa (a.s) sordu: 'Ne emredersin, asay1 6nce sen mi atarsmn ya Musa?'
Bu, onu yiiceltti. Hz. Musa (a.s): 'Hayir, 6nce siz.' dedi."

B! Sihirbazlar, "Ey Musa dnce sen mi atarsin, yoksa biz mi atalim?" (Taha, 65)

132 "Musa onlara, atacaginizi atin, dedi." (Yunus, 80)

239



Bu kadar ta‘zim ve Hazret-i Masay1 bu kadar (15) [389a] (takdim)'** eylediklerinden
otliri anlar dini satun aldi ya“ni anlarufi imanina (1) sebeb oldi Hazret-i Misayla lecc i
‘inad eyledikleri cihetden (2) elleri ve ayaklar biiride oldu yani kamil olan Hazret-i
Miisaya (3) sahirleriifi ta“zim i tekrim eylemeleri dinlerine sebeb oldu ve makbiul-1 (4)
Hak oldilar ve miri vii “inad eyledikleri cihetden tenlerine zahm (5) irisdi nitekim
buyururlar

(1624) Mesnevi

Sahiran ¢iin hakk-1 7 bi’snahtend (6)

Dest ii pa derciirm-1 i derbaftend
Sahirler ¢linkim Hazret-i Musanufi (7) kadrini afiladilar ve anufi ‘1zam-1 sanina “arif
oldilar ol itdikleri (8) “inad u cedeliin ciirmine dest {i palarin oynatdilar ta kim dest Ui
(9) palarmun muhabbet-i Musa iizre kat® olinmasi mukaddema itdikleri (10)
kiistahliga kefaret ola pes yine Seyh-i ‘Attar Hazretlerinufi kavl-i (11) serifintin delalet
itdigi me“aniniifi beyanina surt idiip (12) buyururlar

(1625) Mesnevi

Lukma vii niiktest kamilra helal

Ti1 nei kamil mehor mibas (13) lal
Ey nakis olan ehl-i nefs lokma yimek ve niikte dimek kamile (14) helaldiir zira kamil
olan kimse her ne kadar lokma yise niir-1 Hak olur (15) [389b] ve ta‘at ii “ibadete
takviyet virlir ve her ne mertebe nikat u esrar (1) soylese anufi “‘uhdesinden geliir ve
an1 ser‘a tevfik ider (2) amma sen kamil degiilsin yime lal ol ve hamus ol zira (3) sen
lokma yiseii sende gaflet {i kesafet ziyade olur (4) ve heva-y1 nefsiin kuvvet bulur eger
tevhidamiz niikte sdylesefi (5) ve esrar-1 Ilahiyyeden bildigiii kadar nakl eylesefi
tevfike (6) kadir olamazsin ve ani ser muktezasi lizre tegayyiir idemezsin (7) nice
kimseleriin fesad ‘akidesine sebeb olursin (8) lazim geldi ki yimeden perhiz idesin ve
hamus olasin (9) ve ehl-1 kemale nigce zaman hidmet idesin ta sen dahi kemal

mertebesin (10) bulasin andan sofira lokma yimek ve niikte dimek safia helal olur (11)

> Bu kelime reddadede (rabita, murakib, miisahide) yer alirken ilgili varakin satir basinda
miellif ya da miistensih tarafindan sehven unutulmustur. Metin baglamindaki anlamin
tamamlanmasi i¢in metne eklenmistir.

240



(1626) Mesnevi

Clintu gisi i zeban ni cins-1 td

Giishara Hak bufermid (12) ensitii
Ciinki sen gus olmak mertebesindesin ve ol (13) kamil lisan mertebesindediir tabir
nutk sahibidiir ol seniifi (14) cinsiin degildiir zira ki Hazret-i Allah giis mertebesinde
(15) [390a] olanlara ensitii diyii difilemege emr eyledi kema kalellahu Teala ve 7za (1)
kuri’e’l-Kur’inu festemi lehu ve ensitil le‘allekum turhamin™ buyurdu (2)

(1627) Mesnevi

Kidek evvel ¢iin bizayed sir-niis

Miiddeti hamug buved i ciimle (3) giy
Mesela kudek evvel ¢iinkim toga sirniis togar bir nige (4) miiddet ol kiidek hamus olur
climle giis oldugi halde (5)

(1628) Mesnevi

Miiddeti mibayedeg leb dihten

Ezsuhan (3 i suban amupiten (6)
Evvel kudek s6z sdylemeden bir nice zaman lebini diigmek gerek ta ol (7) kudek s6z
soylemeklige kadir ola

(1629) Mesnevi

V’er nedared gus ti ti (8) mikuned

Hvistenra ging-i giti mikuned
Ve eger ol giis tutmaya ti ti (9) ider ya‘ni bima‘na vii bihtide sdyler ol ti1fl kendiisin iki
(10) cihanun dilsizi eyler pes kiidek mertebesinde olan miibtediye (11) lazimdur ki
bayru’l-ebeveyn olan seyh i ‘aziziniiii nice zaman kelamina kulak (12) tutmak gerek
ve andan hiisn-i ta‘biri ve esrar-1 tarikat sdylemegi (13) istima“ ide td ba‘dehu kendii
dah1 sahib-i nutk olup hiisn-i ta‘bir eylemege (14) kadir ola eger ta‘allim eylemege
tenezziil eylemezse ti ti diyenler gibi elfaz-1 (15) [390b] miihmeleden gayri soz
sOylemeden ve bihiide vii bima‘na kelam nakl (1) eylemeden hali olmaz muhassal

heman cihan ehliniinl dilsizi eylemis (2) olur bu ma‘na aslinda istima‘a isti‘d(a)d1 ve

134 "Kuran okundugu zaman susup dinleyin ki, rahmete eresiniz." (A'raf, 204)

241



kabiliyyeti (3) olup ve lakin istima itmeyiip kabiliyyeti zay1® iden kimselere (4)
gorediir ve ol kimseler ki aslinda gus itmege kabiliyyet (5) tutmazlar bu beyt ile anlara
dahi isaret idiip buyururlar

(1630) Mesnevi (6)

Kerr-i asli kes nebiid agaz-1 gils

L3l based key kuned dernutk cig (7)
Asli olan sagir ki afia ibtidadan giis olmadi ya‘ni anadan (8) sagir togdi ol kimse dilsiz
olur nutka kagan cis (9) ider ya‘ni ebedi soze kadir olmaz kezalik ezelde (10) sem‘-i
batin1 olmayan kimseler dah1 guftar-1 mesayiha na’il olamaz (11) ve anlarul s6ziinden
bilemez

(1631) Mesnevi

Z’an ki evvel sem‘bayed nutkra (12)

Siy-1 mantik ezreh-i sem* ender 4
Zira ki nutk u giftara (13) evvel gis u istima“ gerekdiir soz canibine ey talib sem® (14)
yolindan gel

(1632) Mesnevi

Ve ’dhulu’l-ebyate minebvabiha

Ve’tlubu’l-agraza (15) [391a] flesbabiha
Ya‘ni evvela nutka ve hiisn-i ta‘bire istima“ lazimdur mantik u (1) tabir canibine sem*
yolundan igerii gel ki nutkuni kapust sem‘diir (2) ki dimislerdiir siz ebyata ebvabdan
dahil oluii ve agraz u (3) muradati esbabindan taleb eylen nikukarlik buyuta
ebvabindan (4) dahil olmakdur ve bedkarlik zuhiirindan beri gelmekdiir kalellahu (5)
leyse’l-birru bi en te’tu’l-buyite minzuhiriha ve lakinne’l-birre meni’ttekd ve’tu’l-
buyite (6) minebvabihd ve’t-tekullihe leallekum tuflipin'™ yani nikakarlik (7)
degiildiir ki zahrindan gelesiz ve 1akin iyilik sol iylikdiir ki Hazret-i (8) Hudanufi

haram itdigi seyden perhiz idesiz buyita kapularindan (9) berii geliin ey mii’minler ve

3 wEvlere arkadan girmeniz hayirh degildir. Hayirli olan Alldh’a karsit miittaki olmak ve
cekinmektir. Evlere kapilarindan giriniz. Allah’tan korkup c¢ekinin, bu sayede kurtulusa
ermeniz umulur." (Bakara, 189)

242



Hazret-1 Allahdan ittika eylen size emr (10) eyledigi hususda ‘azab-1 ‘ikabdan necat
rica eylediginiiz halde (11)

(1633) Mesnevi

Nutk k’an mevkif-1 rah-1 sem* nist

Cliz ki nutk-1 Halik-1 bitam“ nist (12)
Ol nutk ki sem*® yolina mevkuf degiildiir ya‘ni sem* tarikiyla (13) hasil olmaz tama‘siz
olan halikufi nutkindan gayr1 degiildiir

(1634) Mesnevi (14)

Miibdi‘est i tabi i ustad ni

Miisned-i ciimle vera isnad ni (15)
[391b] Ol Allah nutki ve her sey’i miibdi‘diir ol ol climleniifi ya‘ni yokdan (1) var
idicidiir ustada vii irsada tabi¢ degiildiir ve ol ciimleniinl (2) miisnedidiir anufi gayriya
isnadi yokdur ya‘ni cemi‘-i esyanufi (3) miistenidi oldur amma anuf bir sey’e istinad u
i1‘timad1 yokdur (4)

(1635) Mesnevi

Bakiyan hem derhiref hem dermakal

T3bi*i ustad u muhtac-1 misal (5)
Amma bakiler ya‘ni sa’ir halk-1 cihan hem hirfetlerde ve hem kil i kal i (6) makalde
elbette tlistada tabi¢ ve misale muhtacdur iistadsiz (7) bir hirfetin edasina ve bir
makaliii ma“‘nasina kadir olamaz (8)

(1636) Mesnevi

Z’In suhan ger nisti biganeyi

Delk u eski gir derviraneyi (9)
Pes talib ii miibtediye evvela siikiit u istima‘ ve ta‘allim-i kelam-1 seyh (10) lazim
oldugini beyan eylediikden sofira tarik-1 Hakda afia dahi ne lazim (11) idigini beyan
buyururlar ey talib-i r1za-y1 ilahi bu sézden eger bigane degiil (12) isedl yani bu
kelama mahrem i asina isefi bir viranede hirka (13) dik ve gozyas1 dok ya‘ni eger bu
sozleri gus itdiifi (14) ve kabil kildufi ise bundan sofira safia 1azim olan (15) [392a]

oldur ki diinyay: terk idiip gbzyasin akidasin bidayet-i (1) siilikda olanlara sart budur

243



bunda bir ma‘na dahi cayizdiir ki ger (2) harf-i sart olmayup sagir ma‘nasina ola bu
takdir tizre (3) ma‘na ey talib bu s6zden sagir degiilsen amma biganesin (4) gerekdiir
ki bir viranede delk i esk tutasin t mahrem i asina (5) olasin ve ‘itab u ‘ikab-1
Hakdan kurtulasin

(1637) Mesnevi

Z’an ki Adem (6) z’an t3b ezesk rest

Esk-1 ter based dem-i tevbe-perest (7)
Zira ki Hazret-1 Adem ‘aleyhisselam ol ‘itabdan gézyasindan kurtuld1 (8) tevbeperest
olan kimseniifi nefsi ziyade gozyasiyla olur (9) ya‘ni zuniibdan tevbeye miilazemet
iden kimseniifi agzindan ¢ikan (10) kelam1 ziyade gozyasina mukarin olmak gerekdiir
yohsa miicerred bisirisk-i (11) dide ve bistizis-i sine sebt i ric‘at-1 kavline (12) itibar
yokdur dimek olur

(1638) Mesnevi

Behr-i girye amed Adem berzemin (13)

13 buved giryan u nalan u hazin
Adem <aleyhisselam yir iizre giryeden otiiri (14) geldi ta kim zeminde giryan u nalan
u hazin ola pes Ademzade olana (15) [392b] dah1 bu halet 1azim olmak gerekdiir

(1639) Mesnevi

Adem ezFirdevs u ezbala-yi1 heft (1)

Pay-magan ezberay-1 ‘uzr refi
Hazret-i Adem ‘aleyhisselam Firdevs-i a‘ladan (2) ve fevk-1 seba-y1 semadan “6zrden
otiiri paymagana (3) gitdi ya‘ni saff-1 ni‘ale itdigi hatanuf 6zrini dilemeden otiiri (4)
pay-1 macana tenezziil itdi ve gitdi pay-1 magan aslinda ayak (5) dolagdurmak ve apul
apul gitmek ma‘nasinadur sofira mesayih-1 (6) “Acem an1 pabuc basmak ¢ikaracak yire
itlak eylediler ol (7) miinasebetle ki ekser ol yirde ayak tolasici olur ve pabucin giyen
(8) kimse bir mikdar ayagini tolagdurur pes Mesnevi-yi Serifde (9) her ne yirde pay-1
magan zikr olsa andan saff-1 ni‘al muraddur (10) tarik-1 Mevleviyyeniifi ve mesayih-1
sufiyyeniifi elana de’bindendiir (11) ki kacan bir kimse bir ciirm eylese ani pay-1

magana gegirlirler ta clirmine (12) itizar eyleye ve miirsid i muktedasindan

244



giinahmnui “6zrini (13) dileye mesayih-1 ‘izam bu edebi Hazret-i Allah Ademi
‘aleyhisselam ‘alem-i a‘ladan (14) mertebe-yi esfele itdigi hatanufi ‘6zrini dilemeden
otiiri tenzil (15) [393a] eylediiginden ahz itmislerdiir idrak kiin

(1640) Mesnevi

Ger zipust-i Ademi ve’zsulb-1 i1 (1)

Dertaleb mibas ve hem dertulb-1
Ey talib-i Hak olan (2) kimse sen dah1 eger ol Hazret-i Ademiifi sulb ii siretinden isefi
(3) murad eger evlad-1 Adem isefi hemise talebde ol ve hem anufi boliiginde (4) ol
seytan gibi serkes olma ve girye vii zariden feragat kilma (5) hayr-1 halef olana
lazimdur ki ceddiniiil eserine gide ve anuii ‘amel i (6) tarikini ihtiyar ide tulp boliik
ma‘nasimadur

(1641) Mesnevi

Z’ates-1(7) dil v’ab-1 dide nukl saz

Biistan ezebr u hursidest baz (8)
Goniil atesinden ve gozyasindan nukl diiz zira bostan-1 ebr u aftabdan (9) gilisadediir
ve tazedir

(1642) Mesnevi

T ¢i dani zevk-1 ab-1 didegan

“Asik-1(10) nani tu ¢iin nadidegan
Sen gozler yasinuii zevkini ne biliirsin (11) belki sen gérmemisler gibi ‘asik-1 nansin

(1643) Mesnevi

Ger tu in enban zinan hali kuni (12)

Piir zigevherha-yi iclalf kuni
Eger sen bu dertinufi enbanini nandan hali (13) idesin enban-1 dertinuiu1 iclale mensiib
olandur ve gevherlerden piir eylersin (14)

(1644) Mesnevi

Tifl-1 can ezgir-1 seytan baz kun

Ba‘d ezanes bamelek enbaz kun (15)

245



[393b] Ey salik-i rah-1 Hak canun tiflim seytan siidinden men® eyle (1) siret-i
seytandan murad gida-y1 cismaniyyediir andan sofira ol cani (2) mela’ikeye serik eyle
ya‘ni mela’ikeniifi gidasina ve niiraniyyetine ani (3) enbaz eyle anlaruii zevk aldugi
yirden sentiifi dah1 canufi zevk ala (4)

(1645) Mesnevi

13 tu tarik i melil u tireyi

Dan ki badiv-1 1a‘in hem-gireyi (5)
Ey talib madam ki kesif ii tarik i melilsin ve sifat-1 nefsaniyye (6) ile bulaniksin bil ki
seytan ile hemsiresin zira seytanun (7) zevk aldugi yirden sen dahi lezzet bulmussin

(1646) Mesnevi

Lukmayi ki niir (8) efzid u kemal

An buved averde ezkesb-i helal
Bir lokma ki nur u kemal (9) ziyade itdi ve ol lokmay1 akil olan kimseniifi dertini
miinevver olup (10) mertebe-yi kemale miiteveccih old1 ki helal kesbden getiirtilmis
lokma oldur ya‘ni (11) lokma-y1 helaliin elbette san1 oldur ki ntr u kemal ziyade ider

(1647) Mesnevi (12)

Revgani k’ayed cerag-1 ma kused

Ab hranes ciin gceragira kused
Sol (13) bir revgan ki gele biziim ¢eragimuzi sondiire sen ol revgana ab di (14) ¢iinki
ceragl sondiire ¢linki bir revganda revganlik hasiyyeti olmaya (15) [394a] ve ceraga
yardim itmeye ol ab tabiatli olur pes afia revgan (1) dinmez kezalik bir lokma ki
cerag-1 kalbe ziya virmeye belki nur-1 derun1 (2) 1tfa eyleye ol taam eger¢i helal
mertebesinde ise de (3) ana haramdi zira hasiyyet-i helal anda bulunmamus olur (4)

(1648) Mesnevi

TIm ii hikmet ziyed ezlukma-y helal

TIsk u rikkat ayed (5)ezlukma-y helal
Helal lokmadan “ilm i hikmet togar ve ‘agk u rikkat-i (6) kalb hasil olur helal gidadan
helal lokmanuii san1 (7) budur

(1649) Mesnevi

246



Ctin zilukma ti hased bini vii dam

Cehl i gaflet zayed (8)anra dan haram
Ciinki taam u gidadan sen hased goresin ve (9) kayd u dam goresin yakin kendifii bir
sey’e mukayyed goriip (10) rah-1 Hakdan vamande bulasin ve andan cehl i gaflet toga
(11) an1 sen haram bil zira lokma-y1 haramufi san1 budur velev kane (12) fisureti’l-
helal elbette lokma-y1 helal niir-1 can ve zevk-i revan (13) bitiiriir amma haram olan
kesafet Ui gaflet zuhiira getiirtir (14)

(1650) Mesnevi

Hi¢ gendum kari vii cev berdihed

Dideyi esbi ki kiirre-y har dihed (15)
[394b] Mesela bugday ekersin hi¢ arpa hasil virlir mi virmez ya‘ni bugday ekersen (1)
bugday viriir arpa ekersefi arpa viriir hi¢ gérmis misin (2) ki bir at kiirre-yi har vire
ya‘ni viicida getiire esb kiirre-yi har ve har kiirre-yi (3) esb virmek muhal-i ‘akldur
kezalik lokma-y1 helal ta‘at u nuraniyyet (4) ve ‘ilm 1 hikmet ve bunlar emsali haslet
mabhsullerin viriir (5) ve gida-y1 haram zulmet u gaflet bitiiriir nitekim arpadan bugday
(6) ve bugdaydan arpa hasil olmaz atdan esek ve esekden (7) dah1 at togmaz

(1651) Mesnevi

Lukma tuhmest u beres endiseha

Lukma bahr u gevheres (8)endiseha
Fi’l-mesel lokma tohmdur ve anufi hasili fikrlerdiir ma‘nada lokma (9) deryadur ve
anufi gevheri endiselerdiir

(1652) Mesnevi

Zayed ezlukma-y helal (10)ender dehan

Meyl-1 hidmet azm-1 refien an cihan
Agizda helal (11) lokmadan togar Hazret-i Hudanin hidmetine meyl i muhabbet
togar ve ol (12) cihana gitmeklik togar

Baz guften-i bazergan batiiti an ¢i ki did (13) eztiitiyan-1 Hindustan'*®

3¢ "Tacirin tutisine, Hindistan tutilerinde gordiigii seyi agikca anlatmas:"

247



(1653) Mesnevi

Kerd bazergan ticaretra tamam (14)

Bz amed siy-1 menzil dust-kan
Ol bazergan ticareti tamam eyledi (15) [395a] ve dostlarufi muradi iizre nikiihal
menzili canibine geldi

(1654) Mesnevi (1)

Her gulamira biyaverd armagan

Her kenizekra bebahgid i nisan (2)
Ol bazergan va‘de eyledigi tizre her bir gulamina armagan (3) getiirdi her bir kenizek
ki o bazergan nisan bagisladi (4) yani her birine ihsan eyledi

(1655) Mesnevi

Guft tiati armagan-1 bende ki (5)

Angi didi v’angi gufii baz gi
Tuti afia didi ki ya bendeniifi (6) armagani1 kani ol nesneyi ki gordiifi ve ol nesneyi ki
isitdifi (7) girt didi

(1656) Mesnevi

Gufi ni men hod pesimanem ezan

Dest-1 hod (8)hayan u engustan-gezan
Bazergan didi ki dimezem ben hod (9) andan pesimanim kendii eliimi ¢eyneyiciyem
ve barmaklarum 1sirictyam (10) bdyle diyti ki

(1657) Mesnevi

Men ¢ira peygam-1 hami ezgiizaf

Burdem ezbidanisi (11)vii eznisaf
Ki ben ne i¢ilin bir ham haberi giizafdan (12) iletdiim danissizlikdan ve “aklsizlikdan
nigaf (13) bunda sefahet i “aklsuzliga dirler

(1658) Mesnevi

Guft ey hvace (14)pesimani zigist

(ist an k’in hasm u gamra muktazist (15)

248



[395b] Tuti bazergana didi ki ey hvace pesimanlik nedendiir ol nediir ki (1) bu hism u
gazab1 muktezidiir

(1659) Mesnevi

Guft gufiem an sikayetha-yi ti (2)

Baguriith-1 titiyan hem-ta-y1 ti
Bazergan tutiye didi ki seniini (3) bana siparis itdigiin ol sikayetleri Hindustanda (4)
safia miisabih olan tutiler giirtihina didiim

(1660) Mesnevi

An yeki (5)titi ziderdet bity burd

Zehrees bi’drid i lerzid ii biimurd (6)
Ol bir tati seniin derdinden rayiha iletdi ve seniifi (7) muradufi1 idrak itdi ve anufi 6di
cak old1 (8) diisdi ve 6ldi

(1661) Mesnevi

Men pesiman gestem in gufien ¢i bud (9)

Lik ¢iin gufiem pesimani ¢i sid
Ben pesiman oldum bu haberi (10) dimek ne idi yani bu sozi anlara sdylemek ne igiin
oldi (11) diyli pesiman oldum lakin ¢iinki didiim pesimanlik ne fa’ide (12) pes bu
miinasebetle hifz-1 lisana tenbih idiip buyururlar

(1662) Mesnevi (13)

Niikteyi k’an cest nageh ezzeban

Hemgti tiri dan ki cest i1 ezkeman (14)
Bir niikte nagah zebandan sigradi ani bir tir gibi bil ki kemandan sigradi (15) [396a]
ya‘ni agizdan ¢ikan soz yaydan ¢ikan ok gibidiir

(1663) Mesnevi (1)

Va negerded ezreh an tir ey puser

Bend bayed kerd seylira ziser (2)
Ey ogul ol tir yolindan girii donmez bir seyl basindan bend i (3) sedd eylemek
gerekdiir

(1664) Mesnevi

249



Clin guzest ezser cihanira girift (4)

Ger cihan viran suden buved sigift
Ciinki seyl basdan gegdi (5) ya‘ni ibtidadan basindan bend olmadi cihani tutdi eger
cihanm1 (6) viran u harab iderse ‘aceb degiildir seylden murad kelimat-1 (7)
insaniyyediir anufi bendi cenan u dehanda iken miimkindiir ¢linki (8) hifz-1 lisana
kadir olmayasin ve an1 bagsdan bend itmeyesin (9) pes basdan tecaviiz itdiikkden sofira
cihani tutsa ve (10) ehl-i cihani ol kelam-1 fitneengiz viran u harab eylese ‘aceb (11)
olmaz ki ¢ok sozler vardur cihanufi harab olmasina sebeb (12) olmisdur

(1663) Mesnevi

Filr3 dergayb eserha zad nist

V’an (13)mevalides behiikm-i halk nist
Insandan sudir iden (14) fi‘l ii kavl ki hayr u serr her ne ise “alem-i gaybda eserleri
(15) [396b] zadenidiir ya‘ni togmaklik mukarrerdiir ve fi‘liifi mevalidi ki “alem-i (1)
gaybda togar halkufi hiikminde degiildiir

(1666) Mesnevi

Bigeriki ciimle mahlik-1(2) Hudast

An mevalid ergi nisbetsan bemast
Ol mevalid 1 (3) asar ciimle Hazret-i Hudanufi mahlikidur yani ani icad itmesinde
kimseniif (4) sirketi yokdur belki Hazret-i Huda-y1 miiteal ol asar u cezayi halk u (5)
icad ider eger¢i ol mevalidiin nisbet i izafeti yine bizediir (6) zira asl-1 fi‘l bizden
sudur eyledi pes fi‘lden togan dahi (7) biziim olur kema kale ‘aleyhisselam en-nasu
mecziyyine bia‘malihim inne payran fabiran (8) ve inne serren feserren™’

(1667) Mesnevi

Zeyd perranid tiri say-1 Amr

‘Amrra (9) bi’grift tires hemgii nemr
Asl-1 fil kimseden zuhuir eylediikde anufi (10) asar1 dahi afia mensub oldugma bu
mes’eleyi temsil tarikiyla irad (11) idiip buyururlar

(1668) Mesnevi

7 "insanlar amelleriyile karsilik goriirler. Eger hayir ise hayir ve ser ise serdir."

250



Miiddeti sali hemizayid derd

Derdhara (12) aferined Hak ne merd
Mesela Zeyd bir tiri pertab eylese ‘Amr canibine (13) ittifak ol ok ‘Amr1 tutdi kaplan
gibi nimre kilan ma‘nasinadur (14) ve bir sene mikdari anufi tiriniii yarasindan
‘Amrufi viicudunda (15) [397a] derdler togdi ol derdleri ‘Amrufi viicuidinda Hak
yaratdi Zeyd (1) degiil

(1669) Mesnevi

Zeyd-i rami an dem er murd ezvecel

Derdha mizayed anca (2)ta ecel
Gor ki Zeyd-i rami ol tiri atdugi dem olsa havfindan (3) derdler ve hatarlar togar
‘Amrun viicudinda ol tiriin zahmindan (4) ta ‘Amruii eceli vaktine deg ol tir zahminud
mevalidinden ¢iinkim (5) ‘Amr bir sene sofira 6lse Zeyde sen evvel sebeb oldugindan
otiiri (6) kattaldiir ki ‘Amr anufi zahminui sebebiyle 6ldi

(1670) Mesnevi (7)

An veca‘hara bedi mensib dar

Gergi hest an ciimle sun“1 Kirdgar (8)
Ve ol veca‘lar ki ‘Amruii viicidinda hasil oldi1 Zeyd ana evvel (9) badi oldugi cihetden
Zeyde mensiub tut egergi ol (10) climle derd u alam sun‘-1 Kirdgar ve icad-1 Hazret-i
Perverdigardur (11) Zeydiifi anda zerrece medhali yokdur

(1671) Mesnevi

Hemgiinin kist ii dem ii (12) dam u cima*©

An mevalidest Hakrd miisteta©
Hem bunculayin (13) ekin i nefes ve dam u sast ve dam u cima“ ve sa’ir-i (14) a‘mal u
ahval ol mevalid ki bunlardan tevelliild eyler Hakka muti‘diir (15) [397b] megela
ekinci ancak ilka-y1 tohm eyler an1 bitiirmek ve dane sekline getiirmek (1) ve kemale
yitirmek anufl sun‘idur ekinciniin anda medhali yokdur lakin yine (2) mahsul afia
mensubdur eger gendiim ve eger sa‘ir ve eger penbe vii harir her ne (3) ise kezalik
dem dahi tohm gibidiir hem kacan sen kelimat-1 hidayetsimati (4) telaffuz eylesen

mahsilat: yine safia ‘ayid olur ve sast u dam (5) dali boylediir evvel sen dami

251



kurarsin her ne sayd olursa seniindiir (6) ve cima“ dali1 boylediir sen evvel cima“
idersin ve ol nutfeyi Hazret-i (7) ‘Izzet mudga vii “alaka cenin ider ba“de’t-tevelliid her
ne ise safa (8) mensub olur burada bir su’al-i mukadder lazim geliir ki ol su’al (9)
budur ¢ilinkim mevalid @ asar kar-1 sun‘-1 Perverdgar ile iyiiden (10) iyl ve kemden
kem tevellid eylemekdiir ya tebdil-i “adetullah kabil midiir ki (11) bir ‘amelden
hasene me’mill iken seyyi’e ve seyyi’e tevakku® olinuriken (12) hasene tevelliid
eyleye ve me’mill olunan eser ya miin‘adim veya (13) miin‘akis ola bu ebyatla cevab
buyururlar

(1672) Mesnevi

Evliyara hest kudret (14)ezIlah

Tir-i ceste baz arendeg zirah
Ya‘ni ni‘am hulefa-y1 Huda olan (15) [398a] Evliya’ullah i¢lin Hazret-i Allahdan
evvel kuvvet i kudret vardur (1) ki atilmis tiri yolindan girti donderiirler

(1673) Mesnevi

Beste derha-y1 (2)mevalid ezsebeb

Ctin pesiman sud veli z’an dest-i Rabb (3)
Mevalidiin kapularini veliyy-i Huda baglamisdur sebebden ya‘ni asar1 (4) sebebden
def® ider kat® ider ¢ilinkim veliyy-i Huda pesiman u rencide (5) old1 ol mevalidiifi
zuhiirindan ve lakin bu mevalidi dest-i (6) Rabbdan baglar kendiniifi dest-i kudretiyle
degiil bu misra‘da iki vech (7) cayizdiir bir vech budur ki veli harf-i istidrakden ve
likin (8) ma‘ndsina ola bu takdir iizre besteniii ve pesiman sidin (9) zamirleri
evliyadan “alasebili’l-bedel her bir veliye “ayid olur (10) nitekim bu takdir {izre ma‘na
virildi ve bir vech dahi veli evliya-y1 Hudadan (11) ale’l-itlak bir kimse murad ola ve
beste ve pesiman siidiiii (12) fa‘ili ola pes bu takdir lizre ma‘na ¢iinkim veliyy-i Huda
mevalid U (13) asarufi zuhiirindan rencide old1 dest-i Rabbdan ve kudret-i (14) Hak
cihetinden mevalidiifi kapularini esbab tarafindan baglar ve (15) [398b] asar1 esbab u
alatdan def* ider dimek olur ve nar muhrik (1) iken nar1 ihrak eylemeden def® eyler
nitekim Seyh-i Ekber Hazretleri hikaye iderler (2) ki tabi‘i mezhebinde bir hakim ile

vakt-i sitada bir meclisde mukarenet (3) vaki® oldi kulng ya naru kiini berden ve

252



selamen alglbrahim'™® (4) ayeti tilavet olunup miindsebetle kissa-yr Ibrahim
‘aleyhisselam zikr olundi (5) ve nar afia berd ii selam kilind1 diyii hikaye olundi derhal
hakim buna (6) inkar eyledi ve didi ki muhrik bittab® ecsam-1 kabiliyyeyi yakmamak
nice (7) miimkindiir pes bu ayetde nardan murad Nemrudufi nar-1 gazabi (8) berd i
selam old1 dimekdiir diyii mezheb-i batila zahib oldukda (9) gayret-i Hak zuhtira
geliip bafa bir halet miistevli olup ortada (10) menkal ile ates var idi Hazret-i Cenab-1
‘izzet nar1 bafia musahhar (11) idiip afia didiim ki iman getiiriir misin eger su ates seni
yakmazsa (12) didi ki beli pes ben anufi elini gotiirlip ol atesiin igine (13) kodum ve
atesi anufi esbabinufl izerine dokdiim ates (14) an1 ihrak eylemedi pes ol hakim imana
geldi

(1674) Mesnevi

Gufie nagufie (15) [399a] kuned ezfeth-i bab

Ki ezan ne sih siized ni kebab
Gufte guftera (1) takdiri nediir ve kunediiii fa‘ili velidiir takdir-i ma‘na ol veliyy-i
kamyab (2) kendiiye olan feth-i babdan dinilmisi dinilmemis eyler ol vech (3) tizre ki
andan ne sis yanar ne kebab yenir yani kimseye (4) zulm u sitem eylemez belki alet-i
Hakdur ki kudret-i Hak birle kemal-i (5) “adalet ider dimekdiir

(1675) Mesnevi

Ezheme dilha ki an niikte sinid (6)

An subanr3 kerd mahv u nabedid
Diikeli kalblerden ki ol veli (7) niikat1 isitdi dilerse kalblerden ol siihan i kelimati (8)
mahv u nabedid"’ itdi ya‘ni bunlar musarrif-1 havatir ve cevasis-i zamayirdiir (9)
kema kale “aleyhisselam itteku firasete’l-mu’minu feinnehu yenzuru binirillahi (10)

feinnehum cevasisi’l- kulibi yedpuline kuliitbe 'n-nas ve (11) yuhricine’l-havatira ve’l-

¥ "Ey ates, brahim’e kars1 serin ve selametli ol, dedik." (Enbiya, 69)
"% Yazmada miiellifi tarafindan kelime sonuna sehven bir "ra" harfinin fazla yazildig

degerlendirilmistir. Kelimenin metin baglaminda "nabedid" olarak okunmasi uygun
gorillmiistiir.

253



vesvase feiza calestumithum fecalisuhum (12) bissidki ve’l-ihlasi revahe'l-meselliim
ve'l-benihart® (13)

(1676) Mesnevi

Ger tu burhan bayed u hiiccet miha

Baz hvan minayetin ev (14)nunsiha
Ey ulu eger hiiccet i biirhan gerek ise Hazret-i (15) [399b] Kur’andan mindyetin ev
nunsiha ayetni girii oku Stre-yi Bakarada olan (1) ayete isaretdiir manensah mindyetin
ev nunsib#* bu ayetiii sebeb-i niizdli (2) budur ki Yehad u misrikin didiler ki
Muhammed ashabina emr itdigi (3) sey’i nehy eyler ve nehy itmis iken yine emr eyler
pes Hakdan (4) degiildiir belki kendiniifi tilka-y1 nefsindendiir didiiklerinde bu ayet (5)
nazil oldi1 nesh lugatde bir sey’tin suireti zayil olup (6) bir ahar sey’e tebdil olmakdur
nesh-i ayetden murad hiikmi nefy (7) olup bir gayr ayetiifi hikkmi sabit olmakdur
manensahda ma (8) sartryye-yi cazime ve ma minbabi’l-if‘al unutdurmak ve kalbden
(9) bir sey’i izhab eylemege dirler takdir-i kelam her kanki ayeti ki ayetlerden (10) biz
nesh idertiz ve yahud unutduravuz ne’ti bihayrin minkd® ol (11) ayet-i mensihadan
dah1 hayrlusin getiiriiriiz ev-mislih4 yahud ana (12) manend-i fayidede ve sevabda bir
ayet-i ahir getiiriiriiz elem ta%em (13) ennellahe alakulli sey’in kadir’® bilmez misin
ya Muhammed biliirsin tahkika (14) Hazret-i Allah cemi® sey’e kadir padisahdur pes
bu ayetiifi bu mahalle (15) [400a] tevfiki bu minval {izre olur ki kagan enbiya-y1 ‘izam
ve evliya-y1 kiramdan (1) bir kimse mertebe-yi kurb-1 ferayize na’il oldukda ve evsaf-
1 Hakkila muttasif (2) oldukda biiznillah cemi esyaya mutasarrif olup hiikkmleri nafiz
ola (3) pes kuliib-1 halka biiznillah mutasarrif o(l)up sol kimselerden ki razi (4) olalar
anufi kalbinden efkar-1 faside-yi nesh idiip yirine efkar-1 (5) hasene vii pesendide
getilireler ve anlardan ki razi olmayalar efkar-1 (6) haseneyi anlara insab idiip efkar-1

hasise irad ideler zira Cenab-1 Hazret-i (7) Hak Celle sanuhii ayet-i evvelde ensayi

140 Restlullah (sav), "Miiminin ferasetinden sakmin. Ciinkii o, Alldh’in nuruyla bakar.
Gergekten de onlar, insanlarin kalplerine girebilecek kadar ihlashidir. Onlar vesvese ve hileleri
reddedip maglup ettikten sonra dogrulukla ve igtenlikle zaferin Grnegi ve gaba gosterenlerin
sembolii olurlar."

1 "Bir ayeti nesh eder veya unutturursak..." (Bakara, 106)

142n_ondan daha hayirhsini getiririz." (Bakara, 106)

43 n_ Bilmez misin siiphesiz Allah’in her seye giicii yeter." (Bakara, 106)

254



kendii zat-1 pakine isnad (8) eyledi ve bu ayet-i atiyede ensay1 evliyasina isnad eyledi
(9) ki biiznillah anlar dah1 tezkir i ensaya kadirlerdiir nitekim bu beyt-i serif (10) ile
bu ma‘nayi igbat iderler

(1677) Mesnevi

Ayet-1 ensevkumi zikri bup*an

Kudret-1 nisyan nihadensan bidan
Bu ayet Sire-yi Kad Eflehdadur'® (12) ibtidasi budur ki innehu kine ferikun
minbadi bu ayet Hazret-i (13) Bilaliin ve Suheyb ve Selmanuifi ve ashab-1 Resuliifi
fikrast (14) hakkindadur innehu da Zzamir-i san i¢iindiir yani tahkika san budur ki
beniim (15) [400b] ‘ibadumdan bir ferik ve ziimre-yi sa‘adet refik vardur ki yekaline
anlar (1) dirler ki rabbena ey biziim rabbimiiz dmenna biz seniifi vahdaniyyetiifie
tasdik (2) eyledik fe’gfir lena sen bizi envar-1 zat u sifatuii ile (3) setr eyle ve rhamna
ve bize merhamet eyle ve enfe erhamu’r-Rahimin (4) hal bu ki sen merhamet
idicileriin erhamisin fé’t-tepaztumithum pes siz (5) anlar ittihdz eylediiliz supriyyen
mashara ittihaz eylediniiz Aatta (6) ensevkum zikri ya‘ni size anlar unutdurdilar beniim
zikriimi ehl-i tefsir (7) bu ma‘nayi ihtiyar eylemisler ya‘ni anlaruf istihzasina ol kadar
(8) tevaggul eylediniiz ki anlarufi haline takayyiid eylemefiiz beniim zikriimi
unutdurdi (9) amma chl-i tahkik Aeman lafzindan miistefad olan ma‘nayi ihtiyar
iderler (10) ya‘ni siz anlar istihza eyledifiiiz anlar da sizi beniim zikriimi unutdurdilar
(11) bu takdir tizre anlara biiznillah tasarruf olmis olur (12) ve kuntum minhum
tedhakiin hal bu ki ey kafirler siz anlara giiler oldifuz (13) inn/ cezeytumu’l-yevm
Hazret-i Cenab-1 “Izzet riiz-1 kiyametde diye (14) ki tahkika ben bunlara ceza virdiim

enva‘-1 ni‘ami bu giin bima saberi siziin (15)

14 "Kullarimdan bir gurup vardir ki 'Ey rabbimiz sana inandik, bizi bagisla ve bize rahmet et.
Sen rahmet edenlerin en merhametlisisin.' derler. Ama siz onlar alaya aldimiz. Sonunda size
benim zikrimi unutturdular. Halbuki siz onlara giildiiniiz." (M{i’minun, 109-110)

255



3.2. SERH SOZLUGU

Mesnevi-yi Ma’nevi’ye ait serh sozligii hazirlanirken asagidaki hususlar goz

onilinde bulundurulmustur:

Tezin "Serh Sozligi" iki bolimden olusmaktadir. Bu bdliimler "Kelime
Anlamlar1 SozIligi" ve “Murad Sozligi" seklinde adlandirilmistir. Kelime Anlamlari
Sozliigii, metinde yer alan ve kelimelerin sozliik anlamlarin1 igermektedir. So6zliigiin
bu boliimiinde climle baglamina uygun olarak kullanilabilecek tiim anlamlar
siralanmistir. Zira anlamlar deryasinin incelikleri, miiellifin ve sarihin sirladig
incilere ne derecede isabet ettigi muglakligini her dem koruyacaktir. "Murad SozIigii"
ilk kez Ziya Avsar tarafindan adlandirilmis ve ilk uygulamas: da Mehmet Ozdemir
tarafindan 2013 yilinda "Ismdil Rusiihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmiiatu’l-
Letayif ve Matmiratu’l-Ma’arif) (IV. Cilt) (Inceleme-Metin-Sozliik)" adli doktora
tezinde gergeklestirilmistir. Murad SozIiigl, sarihin metinde gecen kelimeyle alakali
kullandig1 "bundan murad sudur”" ifadesinden hareketle metinde yer alan mecaz ve
metaforlarin nasil anlamlandirildigini ve anlasildigini incelemek i¢in diizenlenmis bir

sozluktir.

Mesnevi-yi Ma’nevi'ye ait Kelime Anlamlart Soézligi olusturulurken
Kaynakg¢ada belirtilen sozliiklerde ve Mesnevi'ye yapilan diger serh ve sozliik
caligmalarinda yer alan anlamlarla karsilastirilmig, kelimenin kendi menseinde yer
almayan ancak sdir ya da sarih tarafindan 6zel anlam yiiklenerek verilen anlamlari

"murad edilen anlam" olarak ayrica belirtilmistir.

Mesnevi ile ilgili 6nceki calismalar incelendiginde serh metinlerine yapilan
kelime diziminde uygulama birligi ya da ortak yaklasim goériilmemektedir. Bu nedenle
sozlik diziminde Latin alfabesi esas alinmistir. Sozliik dizimi olusturulurken

transkripsiyon alfabesindeki farkliliklar dikkate alinmanmustir.

Bazi terkipler tasavvuf sahasinin terminolojisinde yer aldigi i¢in kelime grubu
olarak degerlendirilmis ve muhtelif anlamlar1 yazilmistir. Kelime gruplarini birbirine
baglayan Arapga, Farsca dil hususuyetlerine bagli ekler alfabetik sira igerisinde

degerlendirilmistir.

256



Bir kelimenin anlami s6zliikten tespit edilirken metinle dogrudan ya da dolayli
olarak anlam iligkisi kurulamayan bazi kelimerin manalar1 dahil edilmemistir.

Oncelikli olarak Mesnevi-yi Ma'nevi’nin metin baglamna sadik kalinmustir.

Sozliik calismasinda kelimelerin  gectigi varak ve satir numaralar
verilmemistir. Birden fazla varakta ve satirda yer alan kelimeler tek bir maddede

sunulmus, dizin ¢aligsmasi yapilmamustir.

Serh metninde yer alan ve Arapga, Farsca ile Tiirkcedeki bazi kelimelerle
karisma ihtimali goriilen bazi fiil ¢cekimleri ¢ekimli sekliyle sozliik ¢aligmasina dahil

edilmistir.

Sozliik c¢alismasinda kelimlerin Arapca, Fars¢a kokleri ve bu dillerdeki
telaffuz hususiyetlerine gore degil, Tiirkce telaffuz hususiyetine uygun eklesmeleri
yer almaktadir. Mesnevi’nin beyitlerinde yer alan bazi kelimeler ise Arapg¢a ve Farsga

cekimleri ile birlikte Tiirkgedeki uygun anlamlariyla sézliige eklenmistir.

257



3.2.1 Kelime Anlamlar: Sozligii

A/A/ A/ A

ab (Far.): 1- Su. 2- G4l, nehir, deniz.

‘abd (Ar.): 1- Kul, kéle, bende. 2- (Alldh’n kulu olmas1 sebebiyle) Insan.

ab-1 safi (Far.+Ar.): Saf, temiz su.

‘aceb (Ar.): 1- Siiphe, tereddiit, hayret ifade eden soru zarfi, acaba. 2- Garip, acayip,
tuhaf, sasirtici.

a‘ceb-i ‘acayib (Ar.): 1- Sasirtacak ve hayret verici seyler. 2- Cok acayip ve giiliing
olan.

‘Acem (Ar.) 1- Iran’in Hint-Avrupa wrkindan olan halki ve bu halktan olan kimse,
Iranli (Araplarin ilk miisliiman ettikleri kavim Iranlilar oldugundan Arap’tan gayri
olanlar icin kullanilan "Acem" sdzii Iranlilara ad olmustur). 2- iran iilkesi, Acemistan.
aciz (Ar.): 1- Giigsiiz, kudretsiz, zayif (kimse), 2- Yeteneksiz, beceriksiz, elinden is
gelmez (kimse). 3- Zavally, bicare, hakir (kimse), zebun.

‘aded (Ar.): 1- Sayi, 2- Sayi bildiren isaret, rakam. 3- Tane.

Adem (Ar.): 1- 1k yaratilan insan ve ilk peygamber. 2- insan, beser.

ademi (Ar.): Insana, insanogluna Ait, insanla ilgili.

ademzade (Ar.+Far.): Insanoglu.

aferide (Far.): Yaratilmig, halkedilmis.

aftab (Far.): Giines.

agaz et- (Far.): Baslamak.

agaz-1 gig (Far.): Dinlemeye baslamak.

agraz (Ar.): 1- Gayeler, maksatlar, istekler, arzular. 2- Birine kars1 beslenen kotii
niyet, gizli diigmanlik, hing, kin.

agyar (Ar.): 1- Gayrilar, baskalari. 2- Halden anlamayanlar, hal ehli olmayanlar. 3-
Dost olmayanlar, diismanlar. 4- Tasavvufta (Allah’a nispetle) yaratilmislar, mahlikat,
masiva.

abar (Ar.): Baska, diger.

258



ahen (Far.): Demir.

ahz id- (Ar+T. ): Alma, alis.

‘aks (Ar.): 1- Ses ve 1sik dalgalarinin bir cisme carpip geri donmesi ve bunun
sonucunda duyulan ses, goriilen 151k, yanki, yansi. 2- Bir cismin parlak bir yerde
gorlinen hayali, goriintiisii. 3- Bir seyin ziddi, karsiti, tersi. 4- Bir diisiince, duygu
veya olayin yaptig1 etki, biraktig1 iz, yanki.

aksa (Ar.): 1- Uzakta bulunan, 1rak, uzak, 2- En son, en uzak, en kenar yer, son had.
akreb (Ar.): Cok (daha, en, pek) yakin.

‘akide (Ar.): 1- Tman, itikat. 2- Kuvvetle benimsenen goriis tarzi, inang. 3- Mezhep
seklini almis inang ve diislince sistemi.

‘akl (Ar.): 1- Diisiinme, anlama, kavrama ve davraniglarin1 ayarlama melekesi, us. 2-
Hafiza, hatir. 3- Fikir, diisiince.

“akl-1 ciiz’i (Ar.): Insan akli, insanin bireysel akli ve suuru.

‘alahaza (Ar.): Bu/su/o yiicelik, pek serefli, daha miikemmel.

alam (Ar.): Acilar, elemler.

alat (Ar.): Alet’in cogulu.

‘alaka (Ar.): 1- iki sey arasindaki bag, ilgi, rabita, miinasebet. 2- Istek, meyil, arzu. 3-
Merak, tecessiis, dikkat. 4- Goniil bagi, sevgi, ask.

‘ale’l-husiis (Ar.): Ozellikle, en ¢ok, bilhassa.

alem (Ar.): 1- Yerde ve gokte yaratilmis olan seylerin biitlinii, kdinat, evren. 2- Bir
glines ve ona bagli olup etrafinda donen yildizlardan meydana gelen sistem. 3-
Yeryiizii, diinya. 4- (Isim tamlamasinin ikinci 6gesi olarak) Ayni sart, durum ve
diisiincedeki insanlarin meydana getirdigi cevre, muhit. 5- (Isim tamlamasimnin ikinci
0gesi olarak) Bir seyin kendi icinde veya ayni ozellii tasiyan seylerin kendi
aralarinda meydana getirdigi biitiin, kendilerine has bir diinya.

‘alem-i ecsam (Ar.): Cisimler alemi.

alem-i ekber (Ar.): En biiyiik diinya, kéinat.

‘alem-i ervah (Ar.): Ruhlar alemi, ruhlarin ve ruhanilerin bulundugu alem.

‘alem-i ma‘ani (Ar.): Manalar alemi.

259



“alem-i siifli (Ar.): Bayagi alem, diinya.

‘alem-i tabi‘at (Ar.): Tabiat alemi.

“alem-i zahire (Ar.): Goriinen alem.

a‘lemrek (Ar+T.) : 1- Cok (en, pek, daha) alim. 2- Tasavvufta Allah’in sifatlarindan
biri olarak kullanilir.

alet (Ar.): 1- Bir isi yapmak i¢in kullanilan nesne, arag, makine, aygit. 2- Bir sanatin
icrasina mahsus arag.

<ali (Ar.): Yiksek olan, yiice, ulu.

‘Alim (Ar.): 1- Cok bilen (kimse), bilici. 2- "[lmi ezeli ve ebedi olan" manésina
esmayihiisnadan biridir.

“alimrek (Ar.+Far.): Daha alim, en iyi bilen.

‘alipervaz (Ar.+Far.): Yiiksekten ugan.

‘alisan (Ar.): Sani ve serefi yiiksek olan.

“aliter (Ar.+Far.): Cok yiiksek, ¢ok yiice.

Allahu a‘lem (Ar.): Allah daha iyi bilir ya, galiba, zannederim ki anlaminda soz.
‘aleyhisselam (Ar.): Allahii tedlanin selami onun iizerine olsun manasina daha ¢ok
peygamberler ve dort biiylik melek icin kullanilan dua ve tazim (saygi) ifadesi.

amed (Far.): Gelme, gelis.

‘amel eyle- (Ar.+T.) : (Geregince) Hareket etmek.

ameliyye (Ar.): 1- Is, fiil. 2- Bir sey iizerine belli bir amagla uygulanan is, muamele.
amihti (Far.): Karisan, dahil olan (kisi).

amma (Ar.): 1- Zit ve aykir1 hiikiim ifdde eden iki ciimleyi birbirine baglar; ancak,
lakin, fakat. 2- Bir hiikmii kuvvetlendirir, pekistirir. 3- Uyarmak, dikkati ¢ekmek icin
kullantlir.

‘Amr (Ar.): Eski fetva metinlerinde erkegi temsil etmek icin kullanilan umumi
isimlerden birisi.

afia (T.): Ona.

anca (ET): O kadar, onun kadar, dylece, bu sekilde.

anufi (ET): Onun.

260



apul apul git- (ET): iki yana dogru sallana sallana (yiiriimek) gitmek.

arif (Ar.): 1- Cok anlayigh, hakkiyle bilen, gordiiglini uzun diisiinmeye gerek
kalmadan hemen kavrayacak yetenekte olan (kimse), irfan sahibi, ehlidil. 2- Allah’in
sirlart kendisine acilmig olan seckin kul, herkesin goremedigi manevi gercekleri
goren, anlayan kimse (Tasavvuf anlayisina gore arif alimden farklidir. Alim dis alemi
bilen, arif ise ezel sirlar1 kendisine agilmis olan, Allah’1, kdinati, nefsini tantyan, bilen,
irfan sahibi kimsedir).

‘arz (Ar.): 1- Sunma, bir biiylige takdim etme, sunu. 2- Saygi ile anlatma, ifade etme,
bildirme. 3- Gosterme. 4- Bildirilmek istenen husus, hal.

arzii (Far.): Insanim bir seye kars1 duydugu istek, dilek.

‘asd (Ar.): 1- Uzun sopa, degnek, baston. 2- Manevi ve maddi kudret timsali olarak
elde taginan degnek.

‘asakes (Ar.+Far.): Asa ¢eken, asa tutan.

asar (Ar.): 1- Eserler. 2- Bir seyin varligini gosteren belirtiler, alametler. 3- Bir
diisiincenin, bir olayin dogurdugu sonuglar, yarattigi tesirler, geride biraktigi izler.
“asel (Ar.): 1- Bal. 2- Cennette akan dort irmaktan biri.

asgar (Ar.): Cok (daha, en, pek) kiiciik.

asil / Asl (Ar.): 1- Kaynak, kok, baslangi¢c noktasi, mebde, mense. 2- Gergek, hakikat,
3- Soy, nesep. 4- Bir seyin bizzat kendisi, zati. 5- Bir seyin esas olan kismi, ayrinti
olmayan tarafi, temel. 6- En 6nemli olan, basta gelen. 7- Gergekte, hakikatte. 8-
Bilhassa, ozellikle, en ¢ok.

asman (Far.): Gok, gokyiizii, sema, felek.

agina (Far.): 1- Bildik, tanidik (kimse). 2- Yakin, yakin gelen, minis, dost. 3- Taniyan,
bilen, bilici, vakif.

agikara (Far.): 1- Asikar. 2- Acik, meydanda, gozle goriilebilen, belli, ayan, vazih,
bariz. 3- Ac¢ikca, acik bir sekilde.

a‘yan (Ar.): 1- Bir sehrin ileri gelenleri. 2- Varliklar, nesneler, esya, aynlar.

‘ayan ol- (Ar.+T.) : Goriiniir hale gelmek, belli olmak, agik¢a meydana ¢ikmak.

ayat (Ar.): Ayet’in ¢ogulu, ayetler.

261



ayet (Ar.): 1- Kur'an-1 Kerim’deki streleri meydana getiren kelime veya climlelerden
her biri. 2- Kimsenin inkar edemeyecegi alamet, isaret, nisan.

ayim (Far.): Gelirsek.

‘ayn-1 cem‘ (Ar.): Salikin her seyi Allah’tan bilerek halki yok, halik1 var gérmesi hali
anlamina gelen tasavvuf terimi.

‘aynu’l-‘tyan (Ar.): Gergegin goriiniisii.

‘azab (Ar.): 1- Organlarda duyulan 1ztirap, organik aci. 2- Kafirlere ve gilinahkarlara
olimden sonra verilecek ceza. 3- Pigsmanlik, caresizlik, korku vb durumlarin verdigi
sikinti, iskence, keder.

azad (Far.): Serbest birakma, serbestlik.

‘azimet (Ar.): 1- Gitme, gidis, yola ¢ikma. 2- Sebat, kararlilik. 3- Kulun, Alldh
tarafindan kendisine yliklenen gdrevleri tam bir sebat ve azimle yerine getirmesi.

‘azizu’l-vucud (Ar.): Varligi kiymetli olan, mevcudiyeti degerli olan.

B

baan (Far.): Onunla.

bab (Ar.): 1- Kap1. 2- Husus, mesele, konu.

BaBu’l-beser (Ar.): Insanlarin babasi, Hz. Adem.

bad (Far.): Riizgar, yel, hava.

bade (Far.): Sarap, i¢ki, mey.

ba‘de’t-tevelliid (Ar.): Dogduktan sonra, meydana geldikten sonra.

badi ol- (Ar.+T.) : 1- Sebep olmak. 2- ilk olmak, baslangigta olan, evvel olan.

bag (Far.): Bahge, yesillik, agaclik ve ¢iceklik yer, bostan.

bahab (Far.+Ar.): 1- Haberdar, bilgilendirilmis. 2- Zeki, akilli. 3- Temkinli, dikkatli,
ihtiyatli.

bahabt (Far.+Ar.): Yanlislikla, hata ile.

bahr (Ar.): Deniz, derya.

bahs (Ar.): 1- Karsilikhh konusma, sdz, sohbet, lakirdi. 2- Uzerinde konusulan,

tartisilan konu, mevzii, mesele.

262



bain (Far.): Onun.

bang (Far.): Ses, seda, yiiksek sesle bagirma, haykiris.

baran (Far.): Yagmur.

bar-1 diger: (Murad edilen anlam) Bir kez daha, diger bir ...

ba‘s (Ar.): 1- Yollama, gonderme. 2- (Murid edilen anlam) Allah’m insanlar1 dine
davet icin peygamber gondermesi.

Basita (Ar.): 1- Yayici, yayan. 2- "Kullarin rizkinmi istedigi gibi yayici olan Allah"
anlaminda esmayihiisnadan biridir.

based (Far.): "Olsun, ola, olur" anlamina gelen kelime.

bagmak (ET): Bir ¢esit ayakkabi, pabug.

batil (Ar.): 1- Dogru ve sahih olmayan, gercekle ilgisi bulunmayan (sey). 2- Bos,
esassiz, ¢iiriik, temelsiz (sey). 3- Gegersiz, hiikiimsiiz. 4- Hz. Peygamber’e veya bir
Islam biiyiigiine nisbet edilen asilsiz séz. 5- Bir ibadetin veya hukuki islemin
temeldeki bir eksiklik veya bozukluk sebebiyle hiikiimsiiz olmasi manasinda
kullanilan fikih terimi.

Batin (Ar.): 1- I¢ yiiz, dahil, derin, zamir. 2- Sir. 3- "Gériinmeyen, gizli olan"
anlaminda esmayihiisnadan biridir. 4- I¢teki, i¢ yiizdeki, gizli, gdriinmeyen (sey).
ba‘z-1 mahalde (Ar.): (Murid edilen anlam) Bazi, kimi yerde, kullanimda.

bazig (Ar.): Parlak, 1s1lt1.

bebidar (Far.): Uyaniklik.

becest (Far.): Kagan, firar eden.

becid (Far.+Ar.): Gergekten, cidden.

bedelig (Far.): Kotiiliik.

beden-i kesife (Ar.): Insanin madde yéniinii ifade eden bedeni.

bedid (Far.): Meydanda ve goriiniir durumda olan, agik, belli, asikar, zahir, pedid,
pedidar.

bedkarlik (Far.): Isi, davranisi kotii olan, kétii isle ugrasan.

bedter (Far.): Cok kotii, daha kotii, beter.

begirim (Fars): Aglarsam.

263



behayim (Ar.): Dort ayakli hayvanlar.

behr (Far.): 1- Pay, hisse. 2- Kismet, nasip.

behremend (Far.): Behredar, nasiplenmis.

bela-y1 Mevla (Ar.): Allah’tan gelen sikint1 veya Alldh’1in verdigi imtihan.

beli (Ar.): Evet.

bemirem (Far.): Farsca "0lmek" fiilinden tiiremis, "Oliiyorum" veya "6lecegim"
anlaminda ¢ekimli bir fiildir.

bende (Far.): Kul, kole, abd, memlik.

bend-i ahen (Far.): Demir bag, demirden mania, demir zincir.

beray-1 fayide (Far.+Ar.): Fayda maksadiyla, fayda i¢in.

berd ii selam kil- (Ar.+T.) : Serin ve selametli, giivenli olmasin1 saglamak.

berencan-1 bedi (Far.): Kalbi, niyeti kotii insanlar.

berin (Far.): Pek yiiksek, yiice, ala, kadri yiiksek olan.

berk (Ar.): Simsek.

berkahr (Far.+Ar.): Cok sikintili, ¢ok kahirli, cok kederli.

berter (Far.): Daha yliksek, pek yliksek, en yiiksek.

berun (Far.): "Ayrildik", "uzaklastik" anlaminda ¢ekimli bir fiildir.

beste (Far.): 1- Baglanmis, bagli. 2- Kapali.

beseriyye (Ar.): Insan olma durumu, insan olmanin geregi olan 6zellikler.

beyan (Ar.): Aciklama, anlatma, sdyleme.

beynehuma (Ar.+Far.): O ikisi arasinda.

bi’l-kuvve (Ar.): Diislince ve fikir halinde, is haline ge¢meden, fiil durumuna
gelmeden.

bihabersin (Far.): Habersiz, bilgisiz.

bihamdillah (Ar.): "Allah’a siikiirler olsun." anlamina gelen soz, dua.
bihasebi’l-meratib ve’l-esma(Ar.): (Allah’in) esma (-yithiisnasinin feyzi ve esrari)
mertebeleri sebiyle.

bihasebi’z-zahir (Ar.): Acik sebebiyle.

bidarhig (Far.): Uyanik olma durumu, uyaniklik.

264



bidayet (Ar.): Baslangic, baglama.

bidayet-i siilik (Ar.): Tasavvufta bir tarikata girme, intisap etme ve o tarikatin
gereklerini yerine getirerek manevi bakimdan yol almaya baglama.

bihos (Far.): Iyi ve hos durumda degil, hal ve durumu kétii.

biibtiyar (Far.+Ar.): Isteksiz.

bilatereddiid (Ar.): Siiphesiz, tereddiitsiiz.

bima‘na (Ar.): Anlamsiz, sebepsiz.

bifl (ET): Say1 olarak bin.

bina (Far.): 1- Goren (kimse), goriicii. 2- Kalp gozii ile goren (kimse), basiretli.

bitab (Far.): Halsiz, gii¢csliz, bitkin, yorgun.

bi’z-zat (Ar.): 1- Kendisi, kendi, sahsen. 2- Dogrudan dogruya.

bostan (Far.): Sebze bahgesi, bag.

bubin (Far.): "Bak", "gor" anlaminda ¢ekimli bir fiildir.

bubvani (Far.): Okumak.

bu’l-‘aceb (Ar.): Cok sasilacak (sey).

biirhan (Ar.): Kanit, delil, hiiccet, beyyine.

buved (Far.): Bu mastarin eski 3. sahis mazi kokii olan "iyi" (buved) giliniimiiz
Fars¢asinda da kullanilmaktadir.

buyiit (Ar.): 1- Beyitler. 2- Evler.

biiride (Far.): Kesilmis.

biirii (Far.): (Emir kipi) Git.

C

cahil (Ar.): 1- Okuyarak bilgisini ilerletmemis, tahsil gérmemis, bilgisiz (kimse). 2-
Bilmeyen, habersiz (kimse).

c@’iz ol- (Ar.+T.) : 1-Din ve torece islenmesi emir veya yasak edilmedigi i¢in
yapilmasinda bir sakinca bulunmayan, izin verilmis sayilan (sey). 2- Yerinde, uygun,
dogru olan (sey).

cam (Far.): Cam veya topraktan yapilmis bardak, i¢ki kadehi.

265



cami ol- (Ar.): Kendinde toplamis olmak, ihtiva ve ihata etmek.

can (Far.): 1- Insan ve hayvanlarin yasamasini saglayan ve 6liimle bedenden ayrilan
madde dis1 varlik, ruh. 2- Insanin kendi varlig1, yasama, yasayis, hayat. 3- Kisi, kimse,
fert.

can dih- (Far.): Can vermek.

canever (Far.): Can tastyan, canli.

canib (Ar.): Yan, taraf, yon, cihet.

canver (Far.): Can tasiyan, canli.

cariye (Ar.): Para ile alinip satilan, iizerinde sahibinin her tiirlii hakka sahip bulundugu
kiz, halayik.

cay-1 kedir (Far.): 1- Pis yer. 2- Mecazen rahatsizlik veren, hos olmayan mekan. 3-
(Murad edilen anlam) Suyun bulundugu bulanik yer.

cebri (Ar.): 1- Zor altinda yaptirilan. 2- Kendini zorlayarak yapilan, zoraki.

cebriyye (Ar.): Irdde-i ciiz'iyyeyi inkar eden, kulun kendine has irdde ve giiciiniin
bulunmadigina, Allah tarafindan kendisi i¢in onceden degismez slrette tespit edilen
iyi veya kotii her seyi yapmaya mecbur olduguna inanan itikadi mezhep, kadercilik.
cedal eyle- (Ar.+T.) : Savas, cenk, kavga, miicadele etmek.

cedd (Ar.): 1- Ata, soy. 2- Babanin veya annenin babasi, biiylikbaba, dede.

cefa (Ar.): Eziyet, sikinti, eza, cevr.

cemad (Ar.): Cansiz varlik, bitki ve hayvan disindaki cansiz cisim.

cemal-i mutlak (Ar.): Siirsiz giizellik, nihayetsiz giizellik.

cemil (Ar.): Giizel.

cem‘iyyet (Ar.): Topluluk, kalabalik.

cenah (Ar.): 1- Kanat. 2- Merkez durumunda olan bir seyin iki yaninda bulunan kisim
veya gruplardan her biri. 3- Yon, yan.

cenan (Ar.): Yiirek, kalp, gondil.

ceng / cenk (Far.): 1- Silahli catisma, savas, harp, muharebe, kital. 2- Miicadele,
kavga, cekisme.

cenin (Ar.): Ana rahmindeki ¢ocuk.

266



ceri (Ar.): 1- Yiirekli, cesur, goziipek. 2- Kiistah.

ceste (Far.): Firlamis, atilmis, sicramais.

cevab (Ar.): Bir soruya, bir sdz veya yaziya, bir durum ve ihtiyaca soz, yazi veya
bagka bir ifade yoluyle verilen karsilik, yanit.

cevasis (Ar.): Casuslar.

cevr (Ar.): Haksizlik edip incitme, eziyet, cefa, gadr, zuliim.

cihan (Far.): 1- Yaratilmis olan seylerin biitiinii, evren, kainat. 2- Diinya, yeryiizi. 3-
Biitlin insanlar, diinyada yasayan herkes.

cidal (Ar.): 1- Savas, cenk, kavga. 2- Siddetli ve sert tartisma, kavgali konusma,
cekisme.

ciger (Far.): 1- Bagir, i¢. 2- Karaciger ve akcigerin ortak adi.

cihet (Ar.): 1- YOn, taraf, istikdmet, canip. 2- Semt, yer, mahal. 3- Taraf, husus. 4-
Sebep, vesile.

cima“ (Ar.): Cinsel iliskide bulunma, ¢iftlesme.

cismani (Ar.): Bedenle, viicutla ilgili olan.

cismaniyyet (Ar.): Cismani olma, cisim ve bedenle ilgili bulunma, cismanilik.

cid (Ar.): Insanlara ihtiyaclarini bildirmelerine meydan vermeden lutufta, ihsanda
bulunma, el agikligi, comertlik.

ciimle (Ar.): 1- Bir biitiin meydana getirecek sekilde birbirine bagl olan seylerin
tamami. 2- Herkes, her sey.

climle-yi ecza-y1 bedeniyye (Ar.): Bedene ait, bedendeki pargalarin hepsi.

clinbig (Far.): Hareket etme, kimildama, oynama.

clinid (Ar.): Askerler, ordular.

clirm (Ar.): Sug, kabahat.

cliz / ciizv (Ar.): 1- Bir biitiinii meydana getiren kisimlardan her biri, kisim, parca. 2-
Kur'an’n boliindiigii otuz kisimdan her biri.

clizv-i ciizvihast: (Ar.+Far.): Parcalarin pargasi olan.

267



G

ceng (Far.): Harba benzeyen bir ¢esit telli calgi.

cerag (Far.): 1- Yag kandili ve genellikle mum, mes’ale gibi 151k veren sey. 2- Yaga
bulanip yakilan fitil. 3- Isik, alev.

¢ira (Far.): Neden, ne diye.

cirast (Far.): Nasil, neden.

¢lin (Far.): 1- Ciinkii, mademki. 2- Gibi.

D

dalu (ET): Fazla olarak, iistelik, daha, bile, de.

dam (Far.): Tuzak.

dane (Far.): Tohum, habbe.

danis (Far.): Bilgi, ilim, irfan.

dakik (Ar): (Diisiince, duygu, anlam vb maddi olmayan seyler icin) ince,
anlasgilmasi, farkedilmesi biiyiik dikkat isteyen, inceden ince.

dared (Far.): "Sahip olmak" ya da "var" anlaminda sahiplik veya valik belirtmek igin
kullanilan soz.

da‘vet eyle- (Ar.+T.) : Cagirma, gelmesini isteme, ¢agri, davet etmek.

de’b (Ar.): Usil, tarz, adet, gelenek.

def* id- (Ar+T.) : 1- Savmak, uzaklastirmak, kovmak. 2- Gidermek, ortadan
kaldirmak, yok etmek, bertaraf etmek.

dehan (Far.): Agiz.

delalet id- (Ar.+T.) : 1- Yol gostermek, rehberlik ve aracilik etmek. 2- Bir seyin sdyle
veya boyle olduguna delil ve alamet olmak, s0yle veya bdyle oldugunu gostermek.
delayil-i “akliyye (Ar.): Akil ile bulunan deliller.

delk (Far.): Eski ve yamali1 dervis hirkasi.

dem (Far.): 1- Zaman, an, ¢ag. 2- Nefes, soluk. 3- Herhangi bir nagmeye siirekli
sekilde eslik eden ses.

demsaz (Far.): Arkadas, refik, hemdem, dost, sirdas.

demiirbend (Far.): Demir bag, demirle bagli, (mecazen) zincirli.

268



dergah (Far.): 1- Tarikatlarda dervislerin zikir ve ibadet ettikleri ve i¢inde tarikatin
gerektirdigi bi¢imde yasadiklar1 yer, tekke. 2- Bir biiyligiin, biiylik bir yerin herkes
icin bagvurma yeri olan kapisi, huziiru, esigi.

derk (Ar.): 1- Anlama, kavrama, idrak etme. 2- En asag1 tabaka, dip.

deriin (Far.): 1- Ic, ic taraf, dahil 2- Kalp, yiirek, i, batin.

derya (Far.): Deniz.

dest (Far.): EL

destan (Far.): Eller.

devlet (Ar.): (Murad edilen anlam)Mutluluk, saadet, talih, baht.

diraht (Far.): Agag.

dirahtan (Far.): Diraht’in ¢ogulu, agaglar.

didiyes (Far.): (Onu) Gordiim.

dil (Far.): Goniil, ytirek.

dilir (Far.): Yirekli, cesur, yigit.

dildade (Far.): Goniil vermis olan (kimse), asik.

dilkes (Far.): Goniil ¢ekici, goniil cezbedici.

dilkii (T.): Tilki.

din (Ar.): 1- Insanlarm yaratic1 olarak kabul ettikleri iistiin giice olan imanlarini, ona
yapacaklar1 ibadetlerin biitliinlinii ve bu Tmana gore davranmiglarinin nasil olmasi
gerektigini diizenleyen inanis yolu. 2- Iman, inang.

ditrediir (T.): Titretir.

div (Far.): 1- Seytan. 2- Dev.

du (Far.): iki.

diir (Far.): Uzak.

distan (Far.): Dist’'un c¢ogulu; birini riyasiz ve samimi duygularla seven, her
bakimdan kendisine giivenilir kimseler, enisler, dostlar.

diizah (Far.): Cehennem.

diigmek (T.): Diiglimlemek, baglamak, biikkmek, burmak.

diikeli (ET): 1- Tiikenmis, bitmis. 2- Mecazen hig giicli kalmamus.

269



diirr i mercan (Ar.): Inci ve mercan.

E

ebdan (Ar.): Bedenler, viicutlar.

ebhas (Ar.): Konular, bahisler.

ebr (Far.): Bulut.

ebr-i piirnizk (Far.+Ar.): Rizk dolu bulut.

Ebu Cehl / Bu Cehl (Ar.): Ebii’l-Hakem (EbG Cehl) Amr b. Hisdm b. Mugire el-

Kuresi el-Mahzimi (61. 2/624); Hz. Muhammed’in ve Islam’m azili diismanlarindan

biri.
Ebu’l-Hikem / Bu’l-Hikem: Ebu Cehil.
ebvab (Ar.): 1- Kapilar. 2- Boliimler, kisimlar, baplar.

ebvab-1 marif (Ar.): Ilim ve teknigin 6grenilmesiyle elde edilip insanligin yararmna

kullanilan hiiner, sanat ve bilgilerin boliimleri.

ebyat-1 serife (Ar.): Serefli, kutsal, miibarek beyitler.

ecel (Ar.): Her canli i¢in takdir edilmis olan 6liim zamani, émriin son demi.
ecniha (Ar.): Cenah’in ¢ogulu, kanatlar.

ecsad-1 kesife (Ar.): Insanin madde yéniinii ifade eden bedeni.

efal (Ar.): Fiiller, yapilan isler, eylemler.

egerci (Far.): 1- Her ne kadar, olsa da, ise de. 2- Gergi. 3- ...ise de, her ne kadar,
da.

ehadiyyet (Ar.): Birlik, teklik, Allah’in birligi.

ehl-i kader (Ar.): Kader sahibi (insan).

ehl-i kesti (Far.): Gemici.

ehl-i nefs (Ar.): Nefis sahibi (insan).

ehl-i vela (Ar.): 1- Veliler, Allah dostlari. 2- Allah’in veli kullari.

...olsa

ehli’s-siinnet (Ar.): 1- Hz. Muhammed'in siinnetine uyan, onun yolundan giden biiyiik

Miisliiman topluluk. 2- itikAdda (inanilacak seylerde) ve yapilacak islerde Peygamber

270



efendimizin ve O'mun Eshabinin (arkadaslarmin) ve sonra gelen miictehid Islam
alimlerinin yolunda bulunan miisliimanlar, siinniler.

ehlullahudi (Ar.): 1- Alldh adami, evliya, ermis. 2- Allah’a itaat edip, Allah’in sevgisi
ile Allah’a yaklagmis olan veli. 3- Allah’in sevgisine mazhar olan evliya.

ekin (T.): Bugday, arpa vb tahillarin, tohumlarinin tarlada filizlenmesinden harmana
kadarki durumlarina verilen isim.

ekser (Ar.): 1- Cok fazla, en ¢ok, bir¢ok. 2- Genellikle, umimiyetle, ekseriya.

elhasil (Ar.): 1- Hasili, s6ziin 6zii, kelamin liibbii, neticesi, kisasi, kisacast; hiilasa-y1
kelam, netice-yi kelam, filciimle. 2- Ozetle, sonug olarak. 3- Sonugta.

elemnak (Ar.): Acili, kederli.

elfaz (Ar.): Lafizlar, sozler.

elif (Ar.): 1- Arap alfabesinin ve Tiirklerin Islamiyet’i kabullerinden 1928 harf
inkilabina kadar 9-10 asir boyunca kullanmis olduklar1 alfabenin ilk harfi ve bu harfin
adi. 2- Tasavvufta Cenab-1 Hakk’in zatina delalet eder.

elvag (Ar.): Kirlenmis.

elyak (Ar.): Cok (daha, en, pek) layik, en liyakatli, en uygun, ¢ok miinasip.

emsdl (Ar.): 1- Es, esler, benzer, benzer olanlar. 2- Ornek, &rnekler, niimfine,
niimdneler.

ensa: 1- Unutmak, unutmalar. 2- Unutturmak.

ensitii (Ar.): Susun (dinleyin).

enban (Far.): Dagarcik, heybe, yiyecek cantasi.

enban-1 deriin (Far.): (Murad edilen anlam) Kalp.

enbaz (Far.): Es, benzer, ortak.

enbiya (Ar.): Nebiler, peygamberler.

endek (Far.): Az.

ender (Far.): (Farsca edat) Tirkge "icinde" kelimesinin yerini tutar ve Fars¢a, Arapca
kelimelerden meydana gelen tekrar gruplart arasina girerek birlesik zarflar yapar.
enhar (Ar.): Nehir’in ¢ogulu, nehirler.

enis (Ar.): Dost, arkadas, yar, hemdem.

271



enkeb (Ar.): 1- Bir tarafa dogru egilmis, egimli. 2- Sapkin, hatali.

enseb (Ar.): Cok (daha, en, pek) uygun, yerinde, miinasip.

enva‘ (Ar.): Neviler, cesitler, tiirler.

envar (Ar.): Nir'un ¢ogulu; nurlar, 1siklar.

erba‘a (Ar.): Dort, dordiincii.

erbab (Ar.): 1- Sahipler. 2- Bir isten iyi anlayan, o iste becerikli, usta, mahir olan
kimse.

ervah (Ar.): Ruhlar.

esb (Far.): At.

eser (Ar.): 1- Sarfedilen bir emek, yapilan bir is sonucunda meydana gelen, yetenek,
gayret veya emek iiriinii sey, yapit. 2- iz, nisan, isaret. 3- Bir seyin varligini gdsteren
belirti, alamet. 4- Bir davranig, fikir veya olayin dogurdugu sonug, yarattigi tesir,
geride biraktigi iz.

esfel (Ar.): 1- Cok (daha, en, pek) sefil, pek bayagi, pek alcak. 2- En dipte, en asagida
olan (yer).

esma-y1 celaliyye (Ar.): Allah’in azamet ve kudretini ifade eden isimlerinden biri.
esma-y1 kesire (Ar.): Tasavvuf geleneginde bu isimler Allah’in ¢ok sayida isim ve
sifatlarimi ifade etmek i¢in kullanilan genel tanimlamadir.

esrar (Ar.): Gizli olan, herkesge bilinmeyen seyler, herkese acik olmayan gizlilikler,
sirlar.

esrar-1 laraybi (Ar.): Tasavvuf ehli tarafindan genellikle ilahi hakikatlerin ve manevi
bilgilerin kesinligini ve sliphesizligini vurgulamak i¢in kullanilir. Mutlak hakikatlere
isaret eden, siiphe gotliirmez ilahi gergekleri ifade eden sirlar anlaminda kullanilir.
esrar-1 nebeviyye (Ar.): 1- Peygamberlik sirlari. 2- (Murdd edilen anlam) Tasavvufta
Hz. Muhammed'in manevi derinliklerine ve onun getirdigi ilahi hakikatlere yonelik
derin bilgileri.

esk (Far.): Gozyast.

esya (Ar.): 1- Yiyecek ve igecek disinda insan igin gerekli olan her tirli sey,

nesneler. 2- Yaratilmis olan her sey, seyler, nesneler.

272



evsaf (Ar.): Nitelikler, vasiflar.

evc (Ar.): Bir seyin en yiiksek noktasi, doruk.

evliya (Ar.): Allah’n sevgilisi olan, hali, davranislari, ¢ok iistlin vasiflar1 ve gosterdigi
kerametler sebebiyle bu husus halk tarafindan da kabul edilmis bulunan se¢kin ve has
kul (kullar), ermis, ermisler, veliler.

evvel (Ar.): 1- Karsilastirma yoluyle bir yer, zaman veya olusun bahsedilen yer zaman
veya olustan onde veya Once bulundugunu veya oldugunu anlatir, 6nce. 2- Zaman
bildiren kelimelerden ve zaman zarflarindan sonra kullanildiginda simdiki vakitle
bahsedilen olayin olusu arasinda ne kadar vakit gegmis oldugunu gosterir.

ey (T.): Hitap edilen kimsenin dikkatini ¢ekmek veya anlami giiclendirmek icin
kullanilir.

eyvan (Far.): 1- Kosk, kasir, kemerli yiiksek bina, cardak. 2- Divanhane, biiyiik salon,

sofa.

F

fa’ide / fayide (Ar.): 1- Ise yarama, ise yaramanm meydana getirdigi iyi durum,
olumlu sonug, yarar, nefi. 2- Kar, menfaat.

faraza (Ar.): Farzedelim ki, tutalim ki, diyelim ki, s6z gelisi, bilfarz.

farig (Far.): 1- Isini bitirmis, bos kalmus, alikasini kesmis, rahat, vazgecmis, ¢ekilmis.
2- (Fikihta) Tasarrufu altinda olan miilkiin kullanma ve tasarruf hakkini baskasina
devreden.

Fariik (Ar.): Hz. Omer’in lakab.

fasid (Ar.): 1- Fesada ugramis, bozulmus, bozuk, kétii. 2- Iyi bir isi bozan, fesatcl,
arabozucu, miifsit.

fazl (Ar.): 1- Alicenaplik ve comertlik, iyilik, lutuf, kerem, 2- Bir kimsede bulunan
sahsi kiymet ve meziyet, deger.

feda (Ar.): Bir sey ugrunda degerli bir seyden vazge¢me, ugruna verme.

feemma (Far.): Buna gelince, kald1 ki, amma... manasina asil soze baslama edatidir.

fehm (Ar.): Anlama, anlayis, idrak.

273



fehva (Ar.): Anlam, mana, hiikiim.

fehvasinca (Ar.): Geregince, ... sozii geregince.

felasengest (Far.): Sapan tas.

feragat (Ar.): 1- Hakkindan isteyerek vazgecme, el ¢ekme, sarf-1 nazar etme. 2-
Vazge¢menin, goniil toklugunun verdigi rahatlik, huzur.

feramiig (Far.): Unutma, hatirdan ¢ikarma.

ferayiz (Ar.): Fariza’nin ¢ogulu, farizalar, farz olan seyler.

ferik (Ar.): Insan toplulugu.

ferman (Far.): 1- Emir, buyruk. 2- Yazili padisah emri, berat, yarlik, buyrultu.

fesad (Ar.): 1- Tabil halden ¢ikma, bozulma, bozukluk. 2- Kargasalik, karisiklik,
fenalik, kétiiliikk, bozgunculuk, fitne.

fevayid (Ar.): Faydalar, menfaatler, karlar.

fevk-1 seb‘a-y1 sema (Ar.): 1- Gogilin yedi kati Gistiinde. 2- (Mecazen) Bilinen alemin
disinda / 6tesinde, cennette.

fevk-1 vehm-i salikan (Ar.): Saliklerin vehimlerinin &tesinde.

file (Ar.): Olup gergeklesmis is, yapilip gerceklesmis hareket veya davranis, kasith
kasitsiz her tiirlii is, eylem, amel.

fi’l-hakika (Ar.): Gergekten, hakikatte, dogrusu.

fikriyye (Ar.): Bir kimsenin veya toplulugun fikirlerinin biitlind, fikri cephesi.

firak (Ar.): Ayrilik, ayrilma, ayr1 diisme, hicran, firkat.

firar it- (Ar.+T.) : Kagmak.

Fir‘avn (Ar.): Zalimligi ile bilinen eski Misir kralz.

Firdevs-i a‘la (Ar.): Cennetin tamami veya bir boliimii i¢in kullanilan isimlerden biri.
fitneengiz (Ar.+Far.): Fitne koparan.

furt / furd® (Ar.): 1- Dallar, budaklar, asildan ayrilan kollar; ikinci derecede olan
onemsiz meseleler. 2- Bir kimsenin kendinden sonra gelen ¢ocuklari, torunlari ve
bunlarin sulbiinden gelenler.

fuyuzat (Ar.): FeyZ'in ¢ogulu; feyizler, fiiyuz.

274



G

gendiim (Far.): Bugday.

ger (Far.): Eger edatinin nazimda kullanilan sekli.

gerden (Far.): Gerdan kelimesinin eski metinlerde kullanilan asil sekli.
gerdiin (Far.): 1- Donen, devreden. 2- Diinya, sema, felek.

gest (Far.): Gezme, gegme, seyretme.

gevher (Far.): 1- Cevher, miicevher, elmas, inci. 2- Bir seyin 0zii, esasi, varligindaki
degismeyen asli maya, cevher.

gil (Far.): Balcik, ¢amur, kil.

ging-i giti (Far.): Kendi alemi.

giriftar (Far.): Tutulmus, yakalanmis, tutkun, miiptela.

girii (ET): Geri.

giryan (Far.): Aglayan, aglayici.

girye (Far.): 1- Aglama, aglayis. 2- Gozyasi.

gu (Far.): Soylemek.

guft (Far.): Soz, 1af, lakirdi.

gune (Far.): Tiir, nevi, cesit, tarz.

giis (Far.): Kulak.

giisade (Far.): Ferah, sen, agilmis, agik.

giizaf (Ar.): Bos s6z, manasiz laf.

giizer (Far.): Gegme, gecis.

Gaffar (Ar.): Allah’m "kullarmm giinahlarmi affeden, bagislamasi ¢ok olan"
anlaminda esmayihiisnadan biridir.

gafil (Ar.): Cevresinden ve gergeklerden habersiz olan, gaflet icinde bulunan, dalgin,

dikkatsiz ve diislincesiz (kimse).

275



gaflet (Ar.): Cevresinde olanlari farkedememe, agik gercegi goérememe, dalginlik,
dikkatsizlik, basiretsizlik, aymazlik, gafillik.

gark eyle- (Ar.+T.) : (Murad edilen anlam) (Birine bir seyi) Bol bol vermek, ... ile
doldurmak, -e bogmak.

gark ol- (Ar.+T.) : Suda, denizde bogulmak.

gavr (Ar.): 1- En dipteki yer, dip, ka’r. 2- Bir seyin esasi, asli, kiinhii.

gavvas (Ar.): Dalgig.

gayat (Ar.): Gayeler, maksatlar, hedefler.

gaybi (Ar.): Gaybla ilgili.

gayet (Ar.): 1- Cok, pek, pek cok, son derece. 2- Son, nihdyet, encam; gaye.

gayrn (Ar.): Baska, -den bagska.

gazab (Ar.): Asirt hiddet, intikam alma duygusu ile karisik 6tke, kizginlik, higim.
gazabnak (Ar.+Far.): Hiddetli, 6fkeli, kizgin.

gulgule (Far.): Dalga dalga ortaliga yayilan giiriiltiilii ses, her agizdan bir ses
¢ikmasindan meydana gelen karisik giiriilti, velvele.

gulam (Ar.) 1- Kole, kul, esir, bende. 2- Geng, delikanli.

H/H/H

bvab (Far.): Uyku.

habs (Ar.): Disariya ¢ikmasina izin vermemek {izere bir yere kapatma, hapis.

habir (Ar.): Haberi olan, haberli, haberdar, vakif.

habis (Ar.): 1- Kotii, soysuz, algak, fesat (kimse). 2- Pis, murdar.

habisat (Ar.): Habis’in ¢ogulu.

habt (Ar.): 1- Bos olma, bosa gitme, fasit ve batil olma. 2-Bir tartismada
karsisindakini cevap veremeyecek duruma getirip susturma.

hacat (Ar.): 1- Hacet'in ¢ogulu, ihtiyaglar. 2- Alldh’tan veya biiyiik bir makamdan

yerine getirilmesi, gerceklestirilmesi istenen dilekler.

276



hacet (Ar.): 1- Gerek duyulan, muhta¢ olunan sey, ihtiyag. 2- Herhangi bir sey i¢in
gerekli olma, liizum. 3- Allah’tan veya biiyiilk bir makamdan yerine getirilmesi,
gerceklestirilmesi istenen dilek.

hvace (Far.): 1- Hoca, muallim. 2- Efendi, sahip, reis. 3- Yiiksek riitbeli devlet adamu.
hadd-i zatinda (Ar.): Aslinda, yaradilisinda.

bvah (Far.): 1- Isteme, isteyis. 2- Farsca’da fiil ¢ekimlerinde miistakbel fiil ¢ekimleri
yapar.

Hakim (Ar.): 1- Varliktaki seylerin mahiyet ve hakikatlerini akli ile bilen kimse. 2-
Filozof. 3- Akilli, derin diisiinceli, hiikiimleri saglam, basiret ve sagduyu sahibi kimse.
4- Tasavvufta esydnin hakikatini oldugu gibi bilen, Allah ile kdinat, insanla alem
arasindaki baglari, alemle ilgili gercekleri kavrama ilmine sahip kimse. 5- "Son
bulmasi tasavvur edilemeyen daimi ve ezeli en yliksek ilme sahip olan, kiinhiinii
kendisinden baskasinin tam manasiyle bilemeyecegi bir ilimle bilen, ger¢ek hikmet
sahibi" anlaminda esmayihiisnadan biri.

bvan (Far.): Sonuna geldigi kelimelere "okuyan, okuyucu" anlami katarak Farsca
ustliiyle birlesik kelimeler yapar.

bas / hass (Ar.): 1- Bir seye veya bir kimseye ait olup baskasinda bulunmayan, ona
mahsus olan, 6zgii. 2- Bir seye veya bir kimseye ayrilmis olan, herkese ait olmayan,
husisi, 6zel. 3-Saf, halis, katisiksiz (sey).

hassa (Ar.): Bir seye veya bir kimseye mahsus olan, yalniz onda bulunan hal, keyfiyet.
bassaten (Ar.): Bilhassa, husisi olarak, 6zellikle.

hasiyyet (Ar.): 1- Bir seye has nitelik, o nesnede bulunan meziyet, kuvvet, tesir, hassa.
2- (Yiyecek, i¢ecek i¢in) Fayda, yarar.

Hak (Ar.): 1- Dogru, gergek. 2- Allah, Cenabihak, Tanri, Huda. 3- Hukikun veya
gelenegin bir kimseye tanidigi sey, hisse, pay. 4- Bir kimsenin, sorumlulugunu
yiiklenerek yaptigi bir isin maddi karsiligi. 5- Hisse, pay. 6- Dine, kanunlara, adalete,
vicdana uygun olan.

hakayik-1 miimkine (Ar.): Miimkiin olan hakikatler.

277



hakikat (Ar.): 1- Asil olan durum ve sekil, gercek, asil, kiinh. 2- Var olan,
gerceklesmis bulunan, fikir, tasavvur veya hayal olmayip fiili olarak var olan sey,
vakia. 3- Dogru olan sey, dogru. 4- Alldh’a erisme yolundaki dort makamdan
ticiinciisti (Bu makamda kul, hakiki fail olan ve tecelli yoluyle alemlerde zuhur eden
Cenabihakk’in sifatlarini, kainattaki tasarruf ve iradesini, gizledigi ve agikladig
seyleri, kaza ve kaderi miisahede eder).

hakiki (Ar.): 1- Inkar edilemeyecek sekilde var olan, var olmus bulunan, gergek. 2-
Asil olan, uydurma olmayan, dogru, sahih. 3- Bir seyin benzeri, 6rnegi veya taklidi
olmayip kendisi durumunda olan, sahici.

bakister (Far.): Kiil.

hakginas (Ar.): Menfaatlerinin ve sahsi duygularinin etkisi altinda kalmadan
karsisindakinin hakkini kabul eden, hakka saygi gosteren, herkesin hakkini gozeten
(kimse).

balas ol- (Ar.+T.) : Kurtulmak.

halavet (Ar.): 1- Tathilik. 2- Hosluk, tatlilik, zevk.

halavet-i siikr-i ta‘at (Ar.): Ibadet siikriiniin (getirdigi) hosluk.

hale ir- (Ar.+T.) : 1- Bir seyin i¢inde bulundugu sartlarin ve niteliklerin biitiind,
duruma dahil olmak. 2- Davranisi, tutumu, tavri gostermek.

halet (Ar.): Hal, nitelik, keyfiyet.

Halik (Ar.): Allah’in "her seyi yoktan var eden, yaratan, her seyin varligini ve
yasadig1 siire boyunca gecirecek olan halleri 6nceden tespit ederek ona gore ortaya
cikaran, meydana getiren" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

bali (Ar.): 1- Bos, 2- Tenha, 1ss1z.

balk (Ar.): Yaratma, yok iken var etme.

ham s6z: (Murad edilen anlam) Bos, abes, ger¢eklesmesi imkani olmayan s6z.

bamus (Far.): Susmus, sessiz.

handan (Far.): Giilen, sen, neseli.

bar (Far.): Diken.

278



barab (Ar.): 1- Yikik dokiik, yikilmaya yliz tutmus, viran. 2- Kotii durumda, bitik,
perisan.

harb (Ar.): Devletlerin birbirleriyle diplomatik miinasebetlerini keserek yaptiklari
silahl1 carpisma, savas, cenk.

harekat (Ar.): Hareket'in cogulu, hareketler.

baric (Ar.): 1- Disla ilgili. 2- (Murdd edilen anlam) Bunlarin disinda, -dan baska,
ayrica.

haris (Ar.): Bir seyi elde etmek husiisunda asir1 derecede istekli olan, hirsli.

hasene (Ar.): lyilik, iyi ve giizel is.

hism (Far.): Hisim, 6fke, kizginlik, gazap.

batar (Ar.): Tehlik, giivensizlik.

havass-1 hamse (Ar.): Bes duyu.

bavatir (Ar.): 1- Fikirler, diisiinceler, kalbe dogan seyler. 2- Tasavvufta iradesi
olmadan kulun kalbine gelen manevi hitaplar.

bavf (Ar.): Korku (Muridd edilen anlam) Kulun amellerinin ve ibadetlerinin Hak
katinda makbul olup olmama endisesinden dogan Allah’in sevgisini kaybetme
korkusu, Hakk’1n azameti karsisinda kendi halinden haya etme ve ¢ekinme durumu.
hayatbals (Ar.+Far.): Hayat veren.

hayfa ki (Ar.+Far.): Yazik, yazik ki.

hayran (Ar.): 1- Saskin, sasirip kalmis kimse. 2- Hayret eden. 3- Bir kimse veya bir
sey karsisinda hayranlik duyan, onu ¢ok begenen, ¢ok takdir eden kimse.

bayru’l-celis (Ar.): Sohbet arkadasi / hemdem / refikin hayirlisi.

bayru’l-ebeveyn (Ar.): Anne babanin hayirlisi.

hayvaniyyet (Ar.): Hayvanlik, hayvan olma durumu veya niteligi.

Hazret-i Bari (Ar.): Allah’in "yaradan ve yaratmakta olan tek varlik" oldugunu anlatan
anlaminda esmayihiisnadan biridir.

Hazret-i Ehadiyyet (Ar.): 1- Allah’in "Biitiin noksan sifatlardan miinezzeh olan yegane
zat ve zatinda seriki olmayan." anlaminda esmayihiisnadan biridir. 2- (Murdd edilen

anlam) Tek ve bir olan Allah, Allah’1n birligi.

279



Hazret-i Huda: 1- Allah, Tanr1, Cenabihak, Hazret-i Allah. 2- Bazi metinlerde Kur'an-1
Kerim igin de kullanilir.

Hazret-i Hubdb-1 “Izzet (Ar+4Far.): Allah’in esmayihiisnddan El-Aziz anlami olan
"seref ve onur sahibi, maglup edilmeyen ve maglup edilmesi miimkiin olmayan,
daima galip gelen sonsuz izzet sahibi" anlaminda kullanilan ifadelerden biridir.
Hazret-i Hakk (Ar.): Allah’in "Ahiret giiniinde hak ile batili birbirinden ayiran ve
hakk1 olani sahiplerine zalimlerden alip veren" anlaminda esmayihiisnadan biridir.
Hazret-i Mevlana (Ar.): "Efendimiz, sdhibimiz" anlamindaki Mevlana sozii, bazi
biliyiik seyhlerin ve alimlerin isimleri basinda saygi ifadesi olarak kullanilirdi. Tek
basma kullanildigi zaman Mevlevi tarikatinin kurucusu, biiylik Tiirk mutasavvif ve
sairi Celaleddin-1 Rimi hazretleri kastedilmektedir. Hazret ifadesi de yine ona karsi
duyulan sayginin ifadesidir.

Hazret-i Nebi (Ar.): Peygamber Efendimiz Hz. Muhammed.

Hazret-i Perverdgar (Ar.+Far.): Biitiin yaratiklar1 besleyen ve yetistiren Hazreti Allah.
hazz (Ar.): 1- Bir seyin insana verdigi hosa giden tatl duygu, zevk. 2- Hisse, nasip,
behre.

heft (Far.): Yedi.

helak (Ar.): 1- Olme, mahvolma, yok olma. 2- Perisan olma, bitkin duruma gelme.
helal (Ar.): Dinin yasaklamadig (sey, hareket ve davranis).

helva (Ar.): 1- Un veya unlu maddelerle seker ve yagdan yapilan, muhtelif sekil ve
cesitleri olan tath. 2- (Murad edilen anlam) Tatlh s6z.

hem (Far.): 1- Kullanildig1 climleye "iistelik, bir de, su da var ki, zaten" manalari
katarak anlami kuvvetlendirir. 2- Birden fazla seyin birlikte bulundugunu veya birden
fazla isin birlikte yapildigin1 gosterir.

hemige (Far.): Daima, her zaman.

hemraz (Far.): Sirdas, dost.

hidmet id- (Ar.+T.) : Hizmet etmek.

hifz id- (Ar.+T.) : 1- Koruma, saklama, muhafaza etme. 2- (Muridd edilen anlam)

Aklinda tutar ezberler.

280



hirfet (Ar.): Meslek, zanaat, esnafin meslegi.

hirka (Ar.): 1- Ozellikle elbise iistiine giyilen, ceket boyunda, yiin veya pamukludan
yapilmis, onden acik, kollu giyecek. 2- Dervislerin iistlerine giydikleri, bi¢imi ve
rengi mensup olduklari tarikata gore degisen, kollu, yakasiz, pamuklu giyecek.

bism (Far.): Akraba ve mute'allikatdan olan.

hitab id- (Ar.): S6zii veya yaziy1 bir kimseye yoneltme, tevcih etme.

hitta (Ar.): Memleket, iilke, diyar.

hicran (Ar.): 1- Ayrilik, ayrilik acisi. 2- Insanin icinde yer eden, unutulmaz, onulmaz,
dinmez aci.

hi¢ (Far.): Olumsuz ciimlelerde ve soru ciimlelerinde anlam1 kuvvetlendirir, kat’iyen,
asla.

hidayetsimat: 1- Dogru yolun nisani, aldmeti. 2- Dogru yolun, hak yolun nisani,
alameti.

Hindustan: Giiney Asya’da lilke, Hindistan.

hikmet (Ar.): 1- Hakimlik, bilgelik. 2- Cenabihakk’in her seyi yerli yerince yaratma,
her seyi layik oldugu yere koyma sirr1, dlemin insanlar tarafindan anlasilamayan gizli
amag.

hileger (Ar.): Hilekar, hileci.

hiss (Ar.): 1- Dis diinyaya ait etkileri bes duyu yoluyle idrak etme. 2- Dis diinyaya ait
herhangi bir seyin insanin i¢ diinyasinda, gonliinde uyandirdig: etki, duygu.

bvis (Far.): Akraba.

hizem /heyzem (Far.): Odun.

bod (Far.): Kendi, bizzat, -de, dahi.

bodre’y (Far.): 1- Kendi bildigine giden. 2- Basinabuyruk. 3- Kendi rey ve fikriyle is
goren.

hos (Far.): 1- Duygular1 oksayan, zevk veren, begenilen, giizel, iyi, latif. 2- Aslina
bakarsan, aslinda, ger¢i.

bosi (Far.): 1- Duygular1 oksayan, zevk veren, begenilen, giizel, iyi, latif. 2- Aslina

bakarsan, aslinda, ger¢i.

281



bub (Far.): Giizel.

hubter (Far.): En giizel, pek giizel, ¢cok giizel.

Huda (Far.): Allah, Tanr1, Cenébihak.

hunuk (Far.): Saadet, saadetli, bahtiyarlik, ne mutlu.

buriic it- (Ar.+T.) : Disar1 ¢ikma, disar1 ¢ikarmak, bir giiruhtan ayrilmak.
hurtf (Ar.): Harf'in cogulu, harfler.

bustsan (Ar.): Bilhassa, hasseten, ozellikle.

hig (Far.): Akil, suur.

huziiz-1 nefsaniyye (Ar.): Nefsani hazlar.

hiibiit (Ar.): Yukaridan asagiya inme.

hiiccet (Ar.): Delil, vesika, senet, belge.

hiikkm (Ar.): 1- Bir seyin soyle veya boyle oldugu hakkinda verilen karar, yargi. 2-

Tesir, niifuz, kudret. 3- Emir, buyruk.

/I

“ikal (Ar.): Ayak bagi, bag, kdstek.

“isk (Ar.): Ask kelimesinin eski metinlerde rastlanan asil sekli.

itfa (Ar.): Sondiirme, sondiiriilme.

itlak (Ar.): 1- Saliverme, birakma, koyuverme. 2- Cezadan kurtarma, affetme,
affedilme.

‘izam (Ar.): Biiytiklik, ululuk.

1ztirari (Ar.): Mecbiri.

‘ibadet (Ar.): Insanin tek Tanrili dinlerde Allah’a, diger din ve inanislarda ise inanip
baglandig1 kudrete kullugunu gostermek iizere yaptig1 hareketler, tapma, tapinma.

Ibrahim: Yahudilik, Hiristiyanlik ve Islam’in miistereken kabul ettii biiyiik

peygamber.

282



ibtida (Ar.): 1- Baslama. 2- Bir isin, bir seyin ilk defa ortaya ¢ikan kismi1 veya baglama
zamani, baslangig.

ibtila (Ar.): Bir seye kars1 gosterilen asirt diiskiinliik, kendini alamayacak kadar tutkun
olma, tutku.

iclal (Ar.): 1- Saygi gosterme, biiylik sayma, agirlama, ikram, tazim. 2- Biiytklik,
ululuk, azamet, kudret.

iglin (ET): i¢in edatinin Eski Tiirkge’deki sekli.

idrak id- (Ar.+T.) : 1- Bir seyi anlamak, niteliginin ne oldugunu kavramak, algilamak.
2- Bir zamana veya olaya erismek, ulagsmak.

igmaz-1 ‘ayn id- (Ar.): Goz yummak, gérmezlikten gelmek.

ihtilafat (Ar.): Ihtilafin ¢ogulu; anlasmazliklar, uyusmazliklar, ayriliklar.

ihtiyar (Ar.): 1- Se¢me, intihap etme, tercih etme. 2- Kendi istegiyle hareket etme,
iradesini kullanma. 3- Katlanma, kabul etme, razi olma.

ihtiyari (Ar.): Mecbiri olmayan, insanin kendi irdde ve istegine birakilmis olan.

ihrak (Ar.): Yakma.

ihsan id- (Ar.+T.) : 1- Bagislamak, armagan etmek, vermek, bahgetmek. 2- Lutfetmek,
kerem etmek.

ihya kil- (Ar.+T.) : 1- Canlandirmak, hayatiyet kazandirmak. 2- (Bir kimseyi) Canina
can katarcasina memnun etmek, lutfa garketmek. 3- Miibarek bir geceyi ibadetle
gecirmek.

‘ikab (Ar.): Azap, eza, eziyet.

ikrar (Ar.): 1- Gizlemeyip agiklama, itiraf etme. 2- Kabul etme, tasdik etme. 3- (Dille)
Bildirme, sdyleme. 4- Tarikata intisap etme, bir seyhe baglanma, biat etme.

iktiza (Ar.): 1- Gerekme, gerektirme. 2- Liizum, gerek. 3- Ihtiyag.

iktida (Ar.): Birini 6rnek alip ona uyma, 6rnek tutma, tabi olma.

iktifa (Ar.): Oldugu kadarini yeterli bulma, kafi gorme, fazlasini istememe, yetinme.
ild- / iled- (T.): Bulmak, erismek.

ilka (Ar.): 1- Atma. 2- Koyma, birakma, yerlestirme.

283



“illet (Ar.): 1- Hastalik, 2- Sakatlik. 3- Bir seyin var olmasini saglayan sebep. 4- (Isim
tamlamasinin ikinci 6gesi olarak) Hastalik derecesindeki aligkanlik.

‘ilmiyye (Ar.): Osmanl devlet teskilatinda din, kazd ve egitim Ogretim isleriyle
gorevli sinif.

iltica (Ar.): S1ginma, himayesi altina girmeyi isteme.

iltifab id- (Ar.+T.) iltifat etme, nezaket gdsterme, nazik davranma.

ilt- / ilet- (T.): Dokunmak, degmek, iletmek.

iman (Ar.): 1- Allah’a inanma, dini inang. 2- Kuvvetli inang.

‘inad eyle- (Ar.+T.) : Ayak diremek, direnmek, diretmek.

‘ind(e) (Ar.): Yan, kat, nezd.

‘indinde (Ar.): Yaninda (yanimda), katinda, -e gore.

infisal (Ar.): Ayrilma, terkedip gitme.

ingaf (Ar.): Hakka ve adalete uygun davranis, nefse degil vicdana uyarak adaletle
hareket etme, merhametli davranma.

intikal (Ar.): 1- (Bir yerden bagka bir yere, bir durumdan bagka bir duruma) Geg¢me,
gdcme. 2- (Birinden digerine) Gegme, sirdyet etme, bulasma. 3- (Soylenen s6zdeki
manay1 ve maksadi) Anlama, kavrama.

intikdm (Ar.): O¢ alma, yapilan bir kotiiliige gereken karsilig1 verip acisini ¢ikarma.
intisab (Ar.): 1- Bir ailenin, bir is yerinin, bir toplulugun i¢inde yer alma, oraya
mensup duruma gelme, oranin ferdi olma. 2- Bir tarikata girme.

irad id- (Ar+Tiir): Soylemek.

iradet (Ar.): 1- Irade. 2- Gonle hakim olan istek, arzu.

irglirme (Tiir): Ulagma, erisme.

irig- (Tiir): Erismek.

irsad (Ar.): 1- Dogru yolu gdsterme. 2- Manen aydinlatma, hak yolunu gdsterme,
gafletten uyandirma, uyarma.

irti‘as (Ar.): Titreme, sarsilma, raseye tutulma.

isbat id- (Ar.+T.) : 1- (Delil gostererek) Bir seyin dogrulugunu ortaya koymak,

kanitlamak. 2- Var etmek, meydana ¢ikarmak, izhar etmek.

284



4si (Ar.): Hz. Isa, Kur'an’da adi gecen ve kendisine kutsal kitap Incil verilen
peygamber.

Islam (Ar.): 1- Allah’in Kur'an ile vahyettigi ve esaslart Hz. Muhammed tarafindan
bildirilen din, misliimanlik. 2- Bu dinden olan kimse, miisliman. 3- 1slémiyet’le,
Islam diniyle ilgili, Islamiyet’e ait.

ism-i fail (Ar.): 1- Is yapan kimse. 2- (Dil bilgisi) Masdarm ifade ettigi is, olus veya
durumu yapan yahut tasiyan sahs1 bildiren kelimedir.

istidlal (Ar.): Bir delile dayanarak bir husus hakkinda hiikkme varma, bir sonug
cikarma, dolayisiyle anlama.

istiftah (Ar.): 1- Baslama, baslanma. 2- A¢ma, agilma.

istigrak (Ar.): 1- Bir seyin i¢ine gomiilme, i¢ine dalma, garkolma. 2- Dalginlik.
istigrak mertebesi (Ar.): Tasavvufta Allah’tan baska her seyden ilgisini keserek vecde
dalma hali, kendinden gecip diinydy1 unutma.

istihza (Ar.): Biriyle ince ince alay etme, eglenme, birini eglenceye, maskaralia alma.
istima‘ (Ar.): 1- Kulak verme, dinleme. 2- Dinleyip kabul etme. 3- Isitme.

istimdad (Ar.): Yardim isteme, imdada ¢agirma.

istirgad (Ar.): Hak yoluna gitmek isteme, hakki arama.

isar (Ar.): (Yaz ile) Bildirme.

istiha (Ar.): Arzu, istek.

istihar (Ar.): Meshur olma, iinii yayilma, nam kazanma, sohret, nam.

‘itab (Ar.): Azarlama, paylama.

itibar (Ar.): 1- Saygi gbérme, saygi gosterme, deger verme, kendine deger verilme. 2-
Onem verme, dnem verilme, dikkate alma, dikkate almma. 3- Hatir1 sayilir olma
durumu, seref, haysiyet.

itiraz (Ar.): Bir fikri, bir karar1 kabul etmeyerek karsi ¢ikma ve bu tarzda sdylenen
sOz.

itizal (Ar.): Yalnizlig1 secip bir kdseye cekilme, uzlet etme.

i‘tizar (Ar.): Oziir dileme, mazeretini bildirme.

285



ittihad (Ar.): 1- Bir olma, birlesme. 2- Aym fikirde olma, ayni diisiince etrafinda
toplanma. 3- Tasavvufta Kendini Hak’tan ayr1 ve miistakil bir varliga sahipmis gibi
diisiinen ve hisseden kulun seyr {i siilik neticesinde fend mertebelerini gegerek vehmi
varliktan kurtulup Hak’la bir olmasi.

ittika (Ar.): 1- Sakinma, ¢ekinme, ictinap. 2- Allah’tan korkma, Alldh korkusu ile
O’nun yapilmasini istemedigi seyleri yapmama.

ittisal (Ar.): 1- Bitisme, ulagma. 2- Kulun seyr i siilik ile fenafillah neticesinde
Hak’tan bagka sey gérmeyerek Hakk’a vasil olmasi. 3- Yakinlik.

iver- (ET): 1- Acele ettirmek, ¢abuk davranmasini saglamak, kosturmak. 2- Telasla
aramak.

iyii (ET): lyi

iza (Ar.): Eziyet verme, eziyet etme.

‘izam (Ar.): Biiyiikler, ulular, seckin kimseler.

izhar (Ar.): Aciga vurma, meydana ¢ikarma, gosterme, asikar etme.

K/K

kabiz (Ar.): 1- Teslim alma. 2- El ile kavrama, tutma. 3- (Azrail i¢in) Bir kimsenin
rGhunu teslim alma. 4- Cenab-1 Hakk’in kuluna siteminden, lutfunu esirgemesinden
ileri gelen goniil daralmasi hali, manevi feyzin kesilisinden dolay1 hissedilen sikint1 ve
darlik.

kabil (Ar.): 1- Kabul eden, alan, alict. 2- Olabilir, miimkiin (Yanimna geldigi kelimeye
olabilirlik manasi katarak bir¢ok kelime ve terim meydana getirmistir).

kabil (Ar.): Bu tiirlii, bu ¢esit, bu cins, bunun gibi, o tiirli.

kabiliyyet (Ar.): 1- Herhangi bir seye karst dogustan gelen yatkinlik, beceriklilik,
yetenek, istidat. 2- Yapist geregi bir seyi kabul edebilme, yapabilme, alabilme giicii,
maledebilme hassasi, kabul edebilirlik. 3- (Kisaltma yoluyle) Kendi alaninda ¢ok
kuvvetli hassalara sahip kimse.

kad (Ar.): Boy.

286



kader (Ar.): Allah tarafindan ezelde tayin ve tespit edilmis hiikiimlerin biitiind, alin
yazisl.

Kadir (Ar.): 1- Kudret ve kuvvet sdhibi, yapabilme giicline malik olan (kimse),
muktedir. 2- "Tam ve mutlak kudret sahibi olan, istedigini diledigi gibi yapmaya giicii
yeten" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

kafes (Far.): Kagmalarin1 6nlemek i¢in hayvanlarin i¢ine kapatildigi, aralikli olarak
yapilmis mahfaza.

kafiye (Ar.): Manzum yazilarda misra sonlarindaki -aynen tekrar edilen kelime ve
eklerle olmamak sartiyle- ses benzerligi, misrd sonlarinda tekrarlanan, anlamlar1 ayri,
sesleri birbirine benzer kelimelerden her biri, uyak.

Kahhar (Ar.): Allah’in "kendisine kars1 ¢ikanlari, tanrilik iddiasinda bulunanlar1 yok
eden, kahreden" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

ka‘ide (Ar.): 1- Bir seyin iizerine oturdugu taban, dayanak yeri, mesnet. 2- Bir ilim
kolunda istenen sonuca varabilmek, dogru sonug alabilmek i¢in uyulmasi gereken ve
onceden bulunup belirlenmis olan esaslardan her biri, kural. 3- Davraniglara yon
veren ve uyulmasi 6nceden kabul edilen esaslardan her biri, usil, kural.

kahr (Ar.): 1- Insanin igine isleyen derin iiziintii, sikint1, keder (Bu anlani Tiirkgede
kazanmistir) 2- Galip gelip ezme, perisan etme, mahv ve helak etme.

kalil (Ar.): Cok olmayan, az.

kamil (Ar.): 1- Noksansiz, tam, biitiin. 2- Ilim, fazilet ve hiiner sahibi, manevi
meziyetleri bakimindan belli bir olgunluga erismis (kimse).

kamyab (Far.): Istedigini elde etmis, aradigmi bulmus.

kand (Far.): Seker, seker kamis1 6zii.

kar (Far.): 1- Bir is sonucunda elde edilen fayda, ¢ikar. 2- Is, fiil, amel.

kasas (Ar.): Haber vermek, hikaye etmek, anlatmak.

kasd (Ar.): 1- Niyet, istek, amag, gaye. 2- Birine kars1 bilerek kotii davranma, kotii
niyet.

katarat (Ar.): Katre’nin ¢ogulu, katreler, damlalar.

katre (Ar.): Damla.

287



kattal (Ar.): Cok kan alici, ¢cok 6ldiiriicti, hunhar.

kavalib (Ar.): Kaliplar.

kavl (Ar.): 1- S6z, kelam. 2- Sozlesme, anlagsma. 3- Bir sozle bildirilen fikir, diisiince,
hiikiim.

kavl-i serif (Ar.): Serefli s6z; Cenab-1 Hakkin serefli sozii olan ayet.

kayd eyle- (Ar.+T.) : Yazmak, not almak, kayit altina almak.

kayil (Ar.): Bir eylemi veya durumu kabul eden, bu durumu benimseyen kisi.

kaza-y1 asman (Ar.+Far.): Semavi takdir.

kedr (Ar.): Bulanik.

keenehu (Ar.): Sanki, giiya.

kelam (Ar.): 1- Tek kelime veya kelimelerden meydana gelmis soz, ifade. 2- Soyleyis,
sOyleme. 3- Allah’in varligi, birligi, peygamberlik ve ahiret gibi iman esaslarindan
bahseden, bu esaslar1 akli ve nakli delillerle Isldm inanglarma uygun olarak ispat
etmeyi amag edinen ilim, ilm-i kelam.

kelimat (Ar.): Kelime’nin ¢ogulu, kelimeler, sozler.

kem (Far.): 1- Kotii, fena, degersiz, adi. 2- Eksik, noksan, az.

kemal (Ar.): 1- En olgun, en yetiskin doneminde olma, olgunluk. 2- Bir seyin tam ve
noksansiz dereceye erismis olmasi durumu, miikemmellik, tamlik. 3- Bir kimsenin
manevi meziyetler, ahlak, ilim ve fazilet bakimindan tam bir olgunluga erigsmis olmasi
durumu.

keman (Ar.): Yay.

kenizek (Far.): Cariye.

keramet (Ar.): 1- Bir ermisin, Allah’in kendisine yakin kullarina lutfettigi olaganiistii
seyler yapma giicii ile ortaya koydugu, akil sinirlarin1 asan tabiatiistii i, harikulade
hal. 2- Cok isabetli s6z ve davranig, ermiscesine sdylenen sz veya yapilan sey.

kerd (Far.): Farsca "yapmak, etmek" anlaminda yardimei fiil olarak ¢ekimlenen ek.
kerem (Ar.): 1- Ruh asaletinin geregi olan comertlik, alicenaplik. 2- Lutuf, iyilik,
merhamet, ihsan.

kerr (Far.): Sagir.

288



kes (Far.): Kimse, kisi, sahis.

kesafet (Ar.): 1- Koyuluk, koyu olma durumu, yogunluk. 2- Sayica ¢ok olma,
kalabalik, cokluk. 3- Seffaf olmama. 4- Tasavvufta insanda cismani tarafin iistiin
gelmesi sebebiyle ruhaniyetten uzaklagma durumu.

kesb (Ar.): Kazanma, ¢alisarak kazanma.

kesir (Ar.): 1- Cok, bol. 2- Cok defa olan, sik.

kes / kis (Far.): Kisi.

kesf (Ar.): 1- Kazanma, calisarak kazanma. 2- Taninmayan veya bilinmeyen bir seyi
anlama, tanima, 6grenme, ne oldugunu anlayip bilme. 3- A¢ma, acilma, meydana
cikarma, meydana ¢ikma. 4- Madde ve duyular dlemi Gtesine, gayb alemine ait
hususlara vakif olma, his ve akilla idrak edilemeyen hususlar1 kalp goziiyle gorme,
kalp gozii acik olma. 5- Dogrudan dogruya Allah’tan kulun kalbine dogan bilgi,
ilham.

kevn (Ar.): 1- Olma, vuk(l bulma, ortaya ¢ikma, hudus etme. 2- Varlik, viicut,
mevcadiyet.

key (Far.): Ne vakit, ne zaman.

keyvan (Far.): 1- Gok. 2- Yildiz. 3- Zuhal Gezegeni.

keza (Ar.): Bunun gibi, boyle, bdylece.

kezalik (Ar.): Bu da Oyle, yine Oyle, keza.

kis (Ar.): Kiyas etmek.

kissa (Ar.): 1- Kisa hikaye, ibretli hikaye, fikra, rivayet. 2- Vak’a, macera, sergiizest.
kism-1 evvel (Ar.): Birinci kisim, 6nceki kisim, ilk boliim, 6nceki bolim.

kivam (Ar.): Her seyin kendine gore olan en uygun derecesi ve zamani, istenen 06l¢i,
tav.

kiyas (Ar.): 1- Bir seyi diger bir seye gore degerlendirme, baska bir seye benzeterek
hakkinda hiikiim verme, karsilastirma, mukayese etme. 2- Bir sayma, denk tutma. 3-
Hakkinda ayet veya hadis bulunmayan meselelerde hakkinda ayet veya hadis olan
benzerlerine gore hiikiim verme.

kiyas eyle- (Ar.+T.) Karsilastirmak, dlgmek, mukayese etmek.

289



ki (Far.): Farsca bagla¢ olarak kullanilarak iki ciimleyi sebep, sonu¢ vb cesitli
fonksiyonlarda birbirine baglayarak birlesik ciimle haline getirir.

kibriya (Ar.): 1- Biiyiikliik, ululuk, azamet. 2- Allah, Cenabihak.

kil 1 kal (Ar.): Dedikodu, bos s6z.

kinaye (Ar.): 1- Soylenmek isteneni dogrudan dogruya degil dolayli olarak anlatan
$0z. 2- Sitemli, dokunakl, tistii kapali s6z.

kist (Far.): Ekin

koéhne (Far.): Eskimis, yipranmis, eski.

kudek (Far.): Cocuk.

kudret (Ar.): 1- Kuvvet, giic, takat, iktidar. 2- Yetenek, kabiliyet, ehliyet. 3- Allah’in
her seye kadir olmasi, diledigi her seyi yapmasi seklinde tecelli eden sifati, kainatta
zahir olan giicii. 4- Mali gii¢, zenginlik, varlik.

kun (Ar.): Ol, olsun.

Kur’anpezir (Ar.+Far.): Kur'an-1 Kerm’in Hak kitab1 oldugunu kabul etme, kabul eden
kisi.

kuvve (Ar.): 1- Kuvvet (Kelime bu anlamda Farsca tamlamalarda birinci 6ge olarak
kullanilir). 2- Tasavvur ve diisiincede olup heniiz ger¢eklesmemis olma durumu.
kuvvet (Ar.): 1- Maddi giic, canli bir organizmanin fadliyetini saglayan giic. 2-
Saglikli olmanin verdigi zindelik, saglamlik. 3- Manevi giic. 4- Zor, siddet, cebir. 5-
Bir etki meydana getirebilen gii¢, niifuz. 6- Dayaniklilik, tahammiil, mukavemet.
kuvve-yi vahime (Ar.): Olmayan seyleri varmis gibi gosteren gii¢, vehim ve hayal
duygusu, kuruntu hassesi.

kiibra (Ar.): Daha (¢ok, en, pek) biiyiik, ulu.

kiifr (Far.): 1- Sovme, kiifretme. 2- Sovme sozii, soverken kullanilan ¢irkin soz. 3-
Allah’in varligin, birligini kabul etmeme, dinin esaslarina inanmama. 4- IslAm inang
esaslarma aykir1 s6z. 5- Gergegi 6rtme, nankorliik.

kiil / kiill (Ar.): 1- Bir seyin tamami, biitiinii, hepsi, biitiin, tamam. 2- Parcalara
ayrilmamus, biitlin halinde olan sey.

kiilli (Ar.): 1- Biitiine ait, biitiinle ilgili, biitiinii kapsayan. 2- Biitiin, hep.

290



kiinyet (Ar.): 1- Bir kimsenin adini, soyadini, iilkesini, dogum tarihini, meslegini vb
kimligine ait bilgileri gosteren kayit. 2- Bir kimseye ogluna, kizina, babasina ve
annesine nispetle verilen lakap.

kiirre-yi har (Far.): Esek sipasi.

L

1a (Ar.): Arapga olumsuzluk 6n eki.

lacerem (Ar.): Siiphesiz, besbelli.

la‘in (Ar.): Lanetlenmis, Hakk’ i rahmetinden mahrum olmus, lanetli (kimse), mel'un.
lakab (Ar.): 1- Bir kimse veya aileye herhangi bir miinasebetle asil adindan bagka
sonradan takilan ad, takma ad. 2- Osmanli devrinde resmi yazigmalarda riitbe
sahipleri i¢in riitbelerine gore kullanilan rif'atlii, izzetlii gibi unvan.

lakin (Ar.): Ama, ancak, fakat.

1al (Far.): 1- Dilsiz. 2- Konusmadan, sessiz, sakin bir sekilde.

lami (Ar.): Parlayan, parildayan.

latif (Ar.): 1- Zevk ve ruh oksayici ince bir giizellige sahip olan, hos, nazik, yumusak.
2- Maddeyle degil ruhla ilgili, gozle goriilebilecek maddi bir varligi olmayan.

layik (Ar.): 1- Uygun, yarasir, miinasip. 2- Nitelikleriyle bir seye hak kazanacak
seviyede olan, bir seyi hak edecek nitelikte bulunan. 3- Bir sey veya kimseye uygun
olan sey veya kimse.

layu‘add (Ar.): Sayilmaz, sayilmayan, sayisiz, hesapsiz, gayet ¢cok.

layuhsa (Ar.): Hesaba gelmez, sayilmaz, hesapsiz.

lazim (Ar.): Gerekli, lizumlu.

leb (Far.): 1- Dudak. 2- Kenar.

lebbeyk (Ar.): Buyrunuz, ne emrettiniz efendim (Aslinda Hac sirasinda Cenabihakk’a
hitdben sdylenen, "Senin emrini yerine getirmeye hazirim, maksadim ddima sensin,
muhabbetim, ihlasim, kullugum sanadir." anlamindaki bir climlenin ilk kelimesidir).
lecc (Far.): Diismanlikta inat etme, ayak direme, ¢ekisme.

lerzan (Far.): Titreyen, titrek.

291



letafet (Ar.): 1- Hosluk, giizellik, incelik. 2- Maddi varlig1 gozle goriilebilecek gibi
olmama.

lezzet (Ar.): 1- Agizla duyulan tat, cesni. 2- Herhangi bir seyden alinan zevk, haz,
safa.

leziz (Ar.): 1- Tad1 giizel olan, lezzetli, tatli. 2- Zevk veren, hosa giden.

Leyli vii Mecnun (Ar.): Dogu edebiyatlarinda ¢ok islenmis bir ask hikayesinin
kahramanlar1 ve bu hikayeyi konu alan eserlerin ortak adi.

lihaza (Ar.): Buraya.

lik (Far.): Lakin.

lugat (Ar.): 1- Kelime. 2- Dil, lisan. 3- Bir dilin kelimelerini belli bir siraya gore ele
alip anlam veren eser, sozliik.

lukma (Ar.): 1- Bir defada agza gotiiriilen yiyecek parcasi, bir seferde yutulacak
miktardaki yiyecek. 2- (Tekke dilinde) Yemek.

M

ma (Far.): Fars¢a birin¢i ¢ogul zamiri, biz.

ma‘a’l-agyar (Far.): Baskasi ile.

ma“ni / meani (Ar.): Ma‘na’nin ¢ogulu, manalar, anlamlar.

ma‘arif (Ar.): Ilim ve teknigin 6grenilmesiyle elde edilip insanligin yararina kullanilan
hiiner, sanat ve bilgiler.

madam (Ar.): 1- Clinkii, degil mi ki, -digi i¢in, madem. 2- Devam ettigi miiddetge,
daim ve baki oldukga, siiriip gittikce.

ma-fi’z-zamir (Ar.): Goniilde olan sey.

magfiret (Ar.): Alldh’in lutuf ve merhamet ederek kullarinin giinahlarini affetmesi,
bagislamasi, yarligama.

mah (Far.): Gokteki ay, kamer.

mahza (Ar.): Yalniz, ancak, sadece, sirf.

mahal (Ar.): 1- Yerinde, uygun, layik, miinasip, mehel. 2- Yer, mekéan, mevki, cay.
mahbiib (Ar.): Sevilen kimse, sevgili.

292



mahbiib-1 hakiki (Ar.): (Murad edilen anlam) Hakkiki sevgili olan Allah’tir.
mahbiubter (Ar.+Far.): En sevgili, en sevilen.

mahbils (Ar.): 1- Bir yere kapatilmis, hapsedilmis. 2- Isledigi bir suctan dolay:
mahkemede hiikiim giyip cezasini ¢ekmek {izere hapse atilan kimse.

mahir (Ar.): Usta, becerikli, eli ise yatkin, maharetli, marifetli (kimse).

mahiyan (Far.): Mahi’nin ¢ogulu, baliklar.

mahrem (Ar.): 1- Baskalarindan saklanan, baskalar tarafindan goriilmesi, bilinmesi,
duyulmas: istenmeyen, gizli. 2- Bir kimsenin sirlarin1 bilecek derecede yakini ve
samimi dostu olan kimse, sirdas. 3- Islam hukiikuna gore kendisiyle evlenilmesine
miisaade edilmeyen, nikdh diismeyen anne, baba, kardes, amca, hala, dayi, teyze vb
yakin akraba.

mahrim kaldi (Ar.+T.) : Bir seyden nasibini alamamak, istedigini elde edememek.
ma‘iyyet (Ar.): 1- Beraberlik, arkadaslik, bir biiylik memurun emrinde bulunma. 2-
Yanindakiler.

mande (Far.): Kalmis olan, kalmis.

manend (Far.): Benzer, es, misil, nazir, menend.

mak‘ad (Ar.): 1- Oturulacak yer. 2- Oturmak i¢in kullanilan minder {izerine yayilan,
on kenar sacakl1 ortii. 3- Geri.

makam (Ar.): 1- Durulacak yer, durak, mekan, mahal. 2- Devlet kademesinde yiiksek
mevki, yiikksek ve 6nemli memiriyet, mansip, cah. 3- Salikin Alldh yolunda ulastig
kalic1 mertebe, manevi riitbe.

makbil (Ar.): 1- Kabul edilen, reddedilmeyen. 2- Gegerli, miteber. 3- Begenilen, hosa
giden, hos.

makduh (Ar.): Begenilmeyen, makbul olmayan, ayiplanan, ayip.

maksiid (Ar.): 1- Soylenilmek, belirtilmek istenilen, kastedilen. 2- Istenilen sey, amag,
gaye, maksat.

masiva (Ar.): 1- Bir seyin disinda kalan ve ondan bagka olan her sey. 2- Allah’in zat1

disindaki biitiin varliklar. 3- Tasavvufta Insan1 Allah’tan uzaklastiran her sey.

293



ma‘lum (Ar.): 1- Herkes tarafindan bilinen, 6grenilmis olan (sey). 2- "Belli, oyle,
siiphesiz, tamam, evet" vb anlamlarda cevap so6zii olarak kullanilir.

ma‘nd (Ar.): 1- Kelime, soz, hareket, davranig vb nin ifade ettigi sey, anlatilmak
istenen veya onlardan anlasilan sey, anlam, medlil, mefthum. 2- Asil, 6z, gergek,
hakikat.

ma‘nen (Ar.): 1- Mana yoniinden, manaca, delalet ettigi mana bakimindan. 2- Manevi
yonden, ruhi bakimdan.

ma‘ni (Far.): Mana kelimesinin eski siirlerde gecen sekli.

macrifet (Ar.): Tasavvufta "bir seyin izini tefekkiir ederek ve derin diislinerek idrak
etmek" anlamlarina gelir.

ma‘rifet-i icmaliyye (Ar.): 1- Genel bilgi. 2- Ozet bilgi. 3- Tasavvufta bir konunun
detaylarina inmeden, genel hatlariyla bilinmesi ve anlasilmasi i¢in sunulan yiizeysel
bilgi.

ma‘ifet-i suhtidiyye (Ar.): 1- Gozlemsel bilgi. 2- Sahit olunan bilgi. 3- Tasavvufta
Allah’m varligin1 ve sifatlarii dogrudan deneyimleme veya "suhud" (gorme, sahit
olma) yoluyla idrak etme anlamina gelir.

ma‘rifet-i tafsiliyye (Ar.): 1- Ayrintili bilgi. 2- Tasavvuf ehilinin Alldh’t ve kainati
daha derin ve kapsamli bir sekilde anlamak i¢in uzun ve manevi tecriibelerle
ulagmaya calistig1 ayrintil bilgi.

mariz (Ar.): 1- Hasta, hastalikli, marazli. 2- Kusurlu, illetli.

macsuk (Ar.): Askla sevilen, asik olunan kimse.

matem (Ar.): 1- Sevilen bir kimsenin &liimiinden duyulan biiyiikk ac1 ve bu aci
sebebiyle aglayip inleme, zevk ve eglenceden uzaklasma, yas. 2- Maglibiyet, ayrilik,
istila gibi biiylik dert ve felaketlerin sebep oldugu derin iiziintii, keder ve timitsizlik.
mayesa’ (Ar.): "Her nasil murad ederse", "nasil oldu" veya "nasil olur" anlaminda s6z.
mazhar (Ar.): 1- Bir seyin gorlinir duruma geldigi, goriindigii, agiga ciktigi, zahir
oldugu yer veya kimse, tecelli yeri. 2- Ulasan, erisen, ndil olan.

mazhariyyet (Ar.): Mazhar olma, erisme, nail olma, nailiye.

294



mecbiir (Ar.): 1- Bir seyi yapmak zorunda olan. 2- Bir seye veya bir kimseye bagli,
diiskiin, tutkun, meftun.

medhal (Ar.): 1- Giris yeri, giris. 2- Bir bina veya bina bolimiinde ilk girilen ve asil
kisma gegisi saglayan yer, giris.

mefhiim (Ar.): 1- Bir s6ziin veya kelimenin tasidigi, ifade ettigi mana, anlam, kavram.
2- (Isim tamlamasmin ikinci 6gesi olarak) Bir sey hakkinda zihinde beliren genel
diisiince. 3- Anlasilmis olan, anlasilan, kavranan.

meger (Far.): 1- "Oysa ki, halbuki" anlamiyle 6nceden farkina varilmayip sonradan
anlasilan bir durumu bildirir, megerse. 2- "Ancak, yalniz, fakat, su kadar ki, 111a" gibi
anlamlarla istisna belirtir, megerki.

megii (Far.): (Emir kipinde) Soyleme.

mehvar (Far.): Degersiz, itibarsiz, hakir.

mebharic (Ar.): Mahrec'in ¢cogulu, iceriden disariya ¢ikilacak yerler, mahrecler.

mekr (Ar.): Hile, diizen, aldatma,

mekun (Far.): Fars¢a emir kipiyle c¢ekimlenen "olma, yapma" anlamlarina gelen
olumsuz fiildir.

melahat (Ar.): Giizellik, sirinlik.

melayike (Ar.): Melekler, melaik.

melil (Ar.): 1- Boynu biikiik, lizgiin, mahzun. 2- Usanmisg, bikmis, bezmis, bezgin,
bikkin.

melztim (Ar.): Bir seyin geregi ve tabil neticesi olarak birbirini gerektiren, birbirinden
ayrilmasi miimkiin olmayan.

memdiih (Ar.): 1- Oviilmiis, methedilmis. 2- Ovgiiye, methe deger.

me’mill (Ar.): 1- Umulan, beklenen, iimit edilen. 2- Umit.

memziic (Ar.): Karisik, karismig, meczolmus.

menkal (Ar.): Mangal.

mensib (Ar.): Bir kimse, bir goriis veya seyle ilgisi, bagi bulunan, ilgili, ait, -den olan,
-¢ bagl.

menzile (Ar.): 1- Riitbe, makam, paye. 2- Durum, derece.

295



mergzar (Far.): Cayirlik, ¢cimenlik, sulak yer, ¢emenzar.

meratib (Ar.): Mertebeler, basamaklar, kademeler, dereceler.

merd (Far.): 1- Adam, kisi, insan, erkek. 2- Yigit, cesur (kimse), bahadir, kahraman,
seci. 3- Giivenilir, soziiniin eri, miiriivvetli, hamiyetli (kimse).

merhiin (Ar.): 1- Zamana veya bagka bir seye baglanmis, belirlenmis, tdyin edilmis,
muayyen. 2- Odiing alinmis bir seyin yerine garanti olarak verilmis, rehin edilmis,
rehin birakilmis.

merkeb (Ar.): 1- Esek. 2- Binilecek sey, binek, tasit.

mertebe (Ar.): 1- Kademe, derece, basamak, sira. 2- Riitbe, paye. 3- (Bu, su, o
kelimeleriyle) Miktar, kadar, 6l¢ii.

mesabesinde (Ar.): Degerinde, hiikmiinde, yerinde, karsiliginda.

mest (Far.): 1- Ask, sevgi, zevk vb bir duygudan dolay1 akli bagindan gitmis, sarhos
olmus (kimse). 2- i¢ki vb sarhosluk veren bir seyin etkisiyle suiru zayiflamus,
kendinden ge¢mis (kimse), sarhos.

mestan (Far.): Mest'in ¢ogulu, sarhos olan bir kimseler.

mesayth (Ar.): Seyh’in ¢cogulu, seyhler.

mevsif (Ar.): Bir nitelikle nitelendirilmis, kendisini benzerlerinden ayiran bir nitelik
kazanmis, nitelenmis.

mevalid (Ar.): 1- Yeni dogmus bebekler, cocuklar. 2- Varliklar, mevcidat.

mevt (Ar.): Oliim.

meyan (Far.): 1- Ara, mabeyn. 2- Bir seyin ortasi, vasat.

meyl (Ar.): 1- Egilme veya bir yana egilmis olma, egik durma hali, egim, egiklik. 2-
(Mecaz) Bir kimse veya seye digerlerinden fazla egilim, sevgi, istek ve ilgi gosterme,
temayiil.

meymun (Ar.): Ugurlu, bereketli, kutlu, meymenetli, miibarek.

mezkurat (Ar.): 1- Adi gegenler. 2- Kendisinden soz edilen. 3- Zikredilen.

mezmiim (Ar.): 1- Yerilmis, kmanmis, kotilenmis. 2- Begenilmeyen, makbul
sayllmayan, kotii, ¢irkin, ay1p.

mezra® (Ar.): Tarima elverisli, ekilip dikilecek toprak, genis tarim arazisi, tarla.

296



misra® (Ar.): Bir beyit, siir veya manzimenin satirlarindan her biri, dize

mihnet (Ar.): 1- Sikinti, zorluk, eziyet, zahmet, mesakkat. 2- Uziintii, dert, elem,
keder, gam, 1ztirap.

mihman (Ar.): Misafir, konuk.

mihorem (Far.):Yemek ya da igmek anlaminda kullanilan ¢ekimli fiildir.

mihr (Far.): Giines.

mikuni (Far.): Fars¢a "yapiyorsun, ediyorsun" anlamlarina gelen "kerden" fiilinin
simdiki zaman ikinci tekil sahis ¢ekimi.

milk / miilk (Ar.): 1- Bir hitkimdar veya devletin hiikiim ve idaresi altinda bulunan
topraklarin tamami, memleket. 2- Diikkan, ev, arsa vb tasinmaz mal. 3- Vakif
olmayan, miilkiyeti sahsa ait bulunan yer veya bina.

minbabi’l-ifal (Ar.): Arapga dil bilgisi hususlarinda "if'al kalib1" anlamina gelen
terim.

mineciiyed (Far.): Ciimledeki baglamina gore "aramaz ya da istemez" anlamina gelen
¢ekimli olumsuz fiildir.

mir (Far.): Bas, baskan, reis, amir, emir, bey.

mi‘ric (Ar.): 1- Yiikselme, yiikselis. 2- Islim inancina gére Hz. Muhammed’in,
Cenabihakk’in daveti lizerine yedi kat semdy1 asip Alldh’in huzlruna yiikselerek
O’nunla goriigmesi micizesi. 3- Cikilacak, ytiikselecek yer.

mir’at (Ar.): 1- Ayna, gozgii. 2- Tasavvufta Cenabihakk’in tecellisiyle var olan ve
mazhar oldugu tecelliyi aksettiren varliklardan her biri veya bu varliklarin tamamau.
mirsad (Ar.): 1- Gozetleme yeri, gozlem evi, rasathane, mersad. 2- Gokyiizlini ve
yildizlar1 gbzlemeye yarayan alet, teleskop.

misal (Ar.): 1- Ornek, numiine. 2- Benzer, gibi, manend, nazir.

miyan (Far.): 1- Ara, mabeyn. 2- Bir seyin ortasi, vasat.

mizic (Ar.): 1- Insanin ruh yapisiyle ilgili meyil ve 6zelliklerinin tamami, huy,
yaratilig, tabiat. 2- Bir insanin viicidunda bulunan kan, safra vb unsurlardan birinin
nispetindeki, yaratilistan gelen fazlalik sebebiyle ortaya ¢ikip o insam1 benzerlerinden

farkli duruma getirdigine inanilan hal.

297



mu‘ayyen (Ar.): 1- Belli, belirli, 2- Kararlagtirilmig, sinirlart belirlenmis.
(Tamlamalarda "mu‘ayyene" seklini alir.)

mudga (Ar.): Et parcast.

mugayeret (Ar.): Bagka tiirlii olma durumu, farklilik, aykirilik, bagdasmama.
muhabbet (Ar.): 1- Sevgi. 2- Ask, sevda. 3- Dostluk, baglilik. 4- Sohbet, yarenlik.
Muhammed: Son peygamber, islam peygamberi (61. 11/632).

muhalled (Ar.): Gelip gecici olmayan, siirekli, kalici, ebedi.

muhassal (Ar.): 1- Elde edilen, sonug olarak ortaya ¢ikarilan, iiretilen, kazanilan. 2-
So6ziin kisasi, hasili, hulasa.

muhatab ol- (Ar.+T.) : 1- Kendisine s6z sdylenmek, kendisiyle konusulmak, hitap
edilmek. 2- Soru, itham, azarlama gibi bir s6z veya davranis karsisinda kalmak.

muhit (Ar.): 1- Cepecevre kusatan, etrafin1 geviren, ¢evreleyen ihata eden (sey). 2-
Glicii veya bilgisi ile kusatan, i¢ine alan, kapsayan, cami, havi. 3- Bir kimsenin cesitli
ihtiyaglar1 yoniinden devamli iligki i¢inde bulundugu insan toplulugu, cevre. 4- Yore,
semt.

mubkem (Ar.): 1- Dayanikli, giicli duruma getirilmis, saglamlastirilmis, saglam,
kuvvetli, metin. 2- Anlami kesin ve acik olan, baska tiirli anlasilmasina imkan
bulunmayan, agiklama ve yoruma ihtiyag gdstermeyen (soz, yazi, hiikiim vb). 3-
Anlami kesin ve agik olan (ayet). 4- Iyice, adamakilli, saglamca.

mubhrik (Ar.): 1- Yakan, yakici. 2- Goniil yakan, yiirek sizlatan, dokunakli.

muhtar (Ar.): 1- Begenilmis, secilmis, seckin, miimtaz. 2- Zor, baski ve emir altinda
bulunmayan, diledigi gibi hareket edebilen, istedigini yapabilen.

muhte(li)fe (Ar.): 1- Farkl, gesitli, ¢esit gesit, tiirlii. 2- Birbirine uymayan, birbirinden
farkli olan, aykiri, muhalif.

Muhyi (Ar.): "Can veren, dirilten, hayat bahseden" anlaminda esmayihiisnadan biridir.
Mu‘izz (Ar.): 1- Saygi gosteren, deger veren, yiicelten (kimse). 2- "Saygi deger ve
ylice bir duruma getiren, serefli, haysiyetli ve itibarli kilan, aziz eden" anlaminda

esmayihiisnadan biridir.

298



mukabil (Ar.): 1- Bir seyin tam karsisina gelen, karsisinda bulunan, karsi karsiya
olan. 2- Bir s6z veya davranisa karsilik olarak yapilan, bir seyin karsilig1 olan. 3-
Karsilik.

mukaddem (Ar.): 1- Onde olan, énden giden, ileride bulunan. 2- Zaman bakimindan
daha eski olan, dnce, evvel, dnceki, evvelki. 3- Oncelik verilen, dnceligi olan, daha
iistlin, daha degerli, miireccah.

mukadder (Ar.): 1- Alldh tarafindan ezelde belirlenip takdir edilen, alin yazisinda
bulunan (sey). 2- Degeri bi¢ilmig, kiymeti belirlenmis. 3- So6zde ve yazida
bulunmadig halde s6ziin gelisinden anlasilan.

mukallid (Ar.): 1- Birine benzemeye, bir seyi asli gibi yapmaya calisan, taklit eden
(kimse), taklit¢i. 2- Insan, hayvan, ses, alet vb seylerin taklidini yapabilen, taklitle
ugrasan, taklit ustast olan (kimse), taklit¢i. 3- Dinl meselelerde ictihat seviyesine
erisemedigi i¢in bir miictehidin gorilis ve fikirlerine tabi olan kimse. 4- Tasavvufta
hakikate erisemedigi halde erigsmis gibi davranan, hakikat ehlini taklit eden kimse.
mukarenet (Ar.): 1- Bir yere veya bir araya gelme, kavusma, yakinlagma, bitisme,
bitisiklik. 2- Birbirine uygun olma, uygunluk. 3- Tasavvufta kulun Alldh’a
yaklagmasi, kavugmasi ve O’nunla beraber oldugunu hisseder duruma gelmesi.
mukarrer (Ar.): 1- Hakkinda karar alinmis, karar verilmis, kararlagtirilmis. 2- Olacagi
veya yapilacagi siipheye yer birakmayacak sekilde kesinlesmis, kesin, siiphesiz,
muhakkak.

mukayyed ol- (Ar.+T.) : 1- Kayitlanmak, baglanmak. 2- Dikkat ve alaka ile gozetmek,
onem verip Ustline diismek.

mukteda (Ar.): 1- Fikir ve davranislar 6l¢ii olarak benimsenen, 6rnek alinan kimse. 2-
Rehber, kumandan, lider, imam vb durumunda olup 6nde bulunan, uyulan, tabi olunan
kimse.

muktezi (Ar.): 1- Gerekme, gerektirme. 2- Liizum, gerek. 3- Ihtiyag.

mukteziyat (Ar.): Gerektirici sebepler; gerekler.

miim (Far.): Bal mumu, erimis i¢ yagi, parafin, stearik asit gibi maddelerden daha ¢ok

cubuk seklinde dondurularak yapilan ve 1s1gindan faydalanmak igin ortasina

299



yerlestirilmis bir fitili {ist kismindan yakmak stretiyle kullanilan basit bir aydinlatma
araci, sem'.

murad (Ar.): 1- Erisilmek istenen, olmasi, ger¢eklesmesi arzu edilen sey, istek, dilek,
amag. 2- Anlasilan, anlatilmak istenen sey, maksat, meram, niyet.

murg-1 canet (Far.): Can kusu, ruh.

Miisa: israilogullari’na gonderilen ve kendisine Tevrat indirilen peygamber.

musaffa (Ar.): Yabanci maddelerden temizlenmis, ar1 duru ve saf duruma getirilmis,
aritilmus, tasfiye edilmis.

musahbar (Ar.): 1- Biiyililenmis, biiyiili, biiyi ile aldatilmis. 2- Bir kimse veya seyin
bliylilenmis gibi etkisi altinda olan.

musarrif-1 bavatir (Ar.): Tasavvufta zihinsel siiregleri ve diislincelerin akisini
yonlendiren, kontrol eden gii¢, bilgi veya kisi anlaminda kullanilir.

muttasif (Ar.): Bir hal ve sifatla nitelenmis olan, kendisinde o hal ve sifat bulunan.
muti¢ (Ar.): 1- Uyan, itdat eden, boyun egen, tabi olan (kimse). 2- Yumusak basli,
uysal, itdatli, itaatkar (kimse).

muzaf (Ar.): 1- izafe edilen, bir seye, bir kimseye baglanan, katilan, eklenen. 2- (Dil
bilgisi) Tamlanan.

miibdi¢ (Ar.): 1- Yok iken var eden, varlik alemine ¢ikaran (Allah). 2- Yepyeni ve
giizel bir eser meydana getiren, icat eden (kimse), micit. 3- enzeri goriilmemis
giizellikte siir sdyleyen (sair).

miibtedi (Ar.): Bir ise, bir okula yeni baslayan (kimse).

miibtela (Ar.): 1- Bir seye kendini kaptirmis olan, tutulmus, diiskiin. 2- (Bir derde, bir
hastaliga) Tutulmus, 3- Asik, tutkun.

miicahid (Ar.): 1- Calisip didinen, ugrasan, miicadele ve miicdhede eden kimse. 2-
Alldh yolunda din, vatan, millet ugruna savasan, cihat eden kimse. 3- Nefsiyle
miicadele eden, benlik ve bencilliginden kurtulmaya calisan kimse.

miicella (Ar.): Cilalanmis, parlatilmis, cilali, parlak.

miicerred (Ar.): 1- Madde ve cisim halinde olmayan. 2- Diisiincede var olan, zihinde

soyutlama, tecrit yoluyle elde edilen, soyut (fikir, kavram, tasavvur). 3- Katiksiz,

300



karisiksiz, saf, halis. 4- Yalniz, tek, tek basina, miinferit. 5- Diinyaya ait zevk ve
ihtiraslardan soyunup zahirini mal ve miilkten, batinin1 Allah’tan gayri her seyden
temizleyen, tecrit eden (dervis, salik). 6- Yalniz, yalnizca, sadece, ancak, sirf.
miictehid (Ar.): Kur'dan ve silinnette bulunmayan veya acik¢a belirtilmeyen bir
meselede yine Kur'an ve siinnetin 0ziline, rGhuna uygun olarak fikir yiirtitmek
stiretiyle ser’1 hiikiim koyan biiytik din alimi.

miidebbir (Ar.): 1- Tedbirli. 2- Is ve davramslarmin sonucunu inceden inceye
diistinerek hareket eden, ihtiyatli davranan kimse.

mii’essire (Ar.): 1- Tesir eden, tesirli, etkili, etkileyici. 2- Ige isleyen, dokunakli. 3-
Eser sahibi kimse, fail, amil.

mii’ebbed (Ar.): 1- Sonsuz, ebedi, daimi. 2- Omiir boyunca devam edecek, siirecek
olan.

mii’eyyid (Ar.): Insanlarin kanun, ahlak kurallari vb ne uymalarmi saglayan giic,
yaptirma giicti, yaptirim.

miihmel (Ar.): 1- Kendi haline birakilmis, bos verilmis, onemsenmemis, ihmal
edilmis. 2- Dikkat ve ihtimam gosterilmemis, gelisigiizel.

miikerrem (Ar.): Saygi deger, hiirmete layik, yiice, aziz, muhterem.

miilazemet (Ar.): 1- Bir kimseye, bir sey veya yere hi¢ ayrilmak istemeyecek sekilde
baglanma. 2- Bir yere devam etme, devaml gidip gelme. 3- Bir isle siirekli mesgul
olma.

miilevves (Ar.): Pis, kirli, igreng.

Miimit (Ar.): "Can verdigi mahliklara O6limii kader olarak yaratan, O6ldiiren"
anlaminda esmayihiisnadan biridir.

miin‘akis (Ar.): 1- Parlak bir cisme vurup yansiyan, yansimis (151k, sekil vb). 2- (Ses
icin) Yank1 yapan, yankilanan, akseden. 3- Ters ¢evirilmis, bas asag1 edilmis, makds.
miinasib (Ar.): Uygun, yerinde.

miinevver (Ar.): 1- Aydinlatilmig, aydinlik, 1s1kli, nurlu. 2- Tahsil, bilgi ve gorgii

sahibi olan, fikri meselelerle ugrasan kiiltiirlii (kimse), aydin, entelektiiel.

301



miinezzeh (Ar.): 1- Eksiklik, noksanlik, kotiiliik vb nden arindirilmig olan, uzak, beri.
2- (Allah igin) Insanlara mahsus her tiirlii sifat, zaaf ve noksanliktan uzak olan, hicbir
seye ihtiyaci bulunmayan.

miinkedir (Ar.): 1- Son siirat giden. 2- Birinin iizerine kosan.

Miintakim (Ar.): 1- O¢ alan, intikam alan (kimse). 2- "Yaptiklarindan pismanlik
duymayan, tovbe etmeyen, miisrik, zalim gibi giinahkarlar1 adéletinin geregi olarak
hak ettikleri cezdya carptiran ve boylece mazliimlarin, magdurlarin intikamini alan"
anlaminda esmayihiisnadan biridir.

miirde / murd (Far.): Olii, 6lmiis (kimse).

miirid (Ar.): Tarikata girip bir miirside baglanan kimse, kendi irddesini Hakk’in
iradesine terkedebilmek i¢in bir miirsidin terbiyesine giren dervis.

miirte‘is (Ar.): Titreyen, titrek.

miisebbib (Ar.): 1- Sebep olan, yol agan (kimse). 2- Varliga sebep olan, onu yaratan
Allah.

Miisemmellah (Ar.): Zatina mahsus ilahi isimlerle adlandirilmis olan Allah.

miistagni (Ar.): 1- Ihtiyac ve eksiklik duymayan, elinde olanla yetinen (kimse), tok,
doygun. 2- Ilgi, alaka gdstermeye tenezziil etmeyen, umursamaz, kayitsiz (kimse),
miistablef (Ar.): 1- Biri tarafindan kendi yerine, makamina gecirilmis, tadyin edilmis
(kimse), 2- Bir seyh tarafindan halife tayin edilmis (kimse),

miista‘in (Ar.): Yardim dileyen (kimse).

miiste‘id (Ar.): Hazirlanmis, akli baginda, amade, alesta, miiheyya.

miistezi (Ar.): Bir 1g1k kaynagindan sagilan 1sikla aydinlanan, 1siklanan.

miistefad (Ar.): 1- Kendisinden faydalanilan, faydalanilmis. 2- Anlagilmis, 6grenilmis.
miistehdi ol- (Ar.+T.) : Hidayet arayan, dogru yolu arayan (kisi).

miistevli (Ar.): 1- Bir yeri zapt ve istila eden, hilkmii, idaresi altina alan (kimse). 2-
Yayilmak stretiyle her tarafi kaplayan, yayilan,

miisabih (Ar.): Benzeyen, benzer, miimasil.

302



miisahede (Ar.): 1- Gozle gorme. 2- Gozlem. 3- Gozlem sonucunda varilan goriis,
kanaat, teshis. 4- Tasavvufta Yaratani yaratilmigta, Hakk’1 halkta gérme, her zerrede
Cenabihakk’in varliina sahit olma.

miigtak (Ar.): Siddetle arzu eden, 6zleyen, hasretini ¢eken, goniilden isteyen.
miigtakan (Ar.): Mistak'im cogulu, siddetle arzu eden, Gzleyen, hasretini ¢eken,
goniilden isteyen.

miistehd (Ar.): Istenilen, arzu edilen, istah kabartan.

miistehiyat (Ar.): Istenilen, arzu edilen, istah kabartan seyler.

miis‘ir (Ar.): Bildiren, haber veren.

miiteal (Ar.): Cok yiice, ulu.

miiteallik (Ar.): Ait, dair, ilgili, alakali.

miitecelli (Ar.): 1-Meydana ¢ikan, goriiniir duruma gelen, goriinen, tecelli eden. 2-
Parlayan, parlak.

miite’ellim (Ar.): Uziilen, kederlenen, esef eden, elemli.

miitelezzed (Ar.): Lezzetli, miitellezziz.

miitevahhid (Ar.): Benzeri olmayan, essiz.

miiteveccih (Ar.): 1- Bir yere, bir seye veya kimseye donmiis olan. 2- Bir yere gitmeye
calisan. 3- Yonelmis. 4-Birbirine sevgisi, baglilig1 olan; birbirine iyi niyet ve sevgi
besleyen.

miiyesser (Ar.): 1- Kolaylikla olan, kolaylikla yapilan, kolaylastirilmis. 2- Nasip olan.

miizill (Ar.): Bayagilastiran, zillete diistiren, zelil eden.

N

nabedid (Far.): Meydanda olmayan, goriinmez.

nabud (Far.): 1- Bulunmayan, mevcut olmayan, yok olan, yok. 2- Perisan, miiflis,
mahvolmus.

nadan (Far.): Cahil, bilmez, bilgisiz (kimse).

nadanlig (Far.): Cahillik, bilgisizlik.

303



Nafi (Ar.): 1- Faydali, faydasi olan, menfaatli. 2- "Hayir ve menfaat verici seyler
yaratan" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

nafiz (Ar.): 1- Bir seyin bir tarafindan girip icine isleyerek obiir tarafindan ¢ikan. 2-
Ice isleyen, cok tesir eden, etkili.

nagah (Far.): 1- Zamansiz, vakitsiz. 2- Ansizin, birdenbire, ndgehan.

nahif (Ar.): Zayif, ¢elimsiz, arik.

nahos (Far.): Hosa gitmeyen, hos olmayan.

nakis (Ar.): 1- Tam olmayan, eksik, noksan. 2- Kusurlu, 6ziirlii.

nakl (Ar.): 1- Bir yerden baska bir yere gotiirme, tasima, aktarma, gegirme. 2-
Tasinma, gog¢. 3- Baskasina ait bir sozii veya bir fikri, bir olay1 bir yerde anlatma,
hikaye etme. 4- Bir eseri bir dilden bagka bir dile ¢cevirme, terciime etme. 5- Agizdan
agiza veya kitaplar yoluyle gelmis olan bilgi. 6- islim dininde Ayet ve hadislere
dayanan ve rivayet yoluyle zamanimiza ulasan dini esaslara verilen isim.

nale (Far.): Inleme, inilti.

nan (Far.): Ekmek.

nar (Ar.): 1- Ates, od. 2- Cehennem. 3- Ates gibi yakan duygu.

nas (Ar.): Insanlar, halk.

nasib (Ar.): 1- Bir kimsenin payina diisen sey, hisse. 2- Bir kimsenin elde edebildigi,
sahip olabildigi sey, behre. 3-Allah’in bir kimseye tayin ve kismet ettigi sey, talih,
baht.

natiivan / ne’tvan (Far.): Kuvvetsiz, gii¢siiz, zayif.

ndyil ol- (Ar.+T.) : Erismek, elde etmek, ulagsmak.

nazaran (Ar.): 1- Gore, bakilirsa. 2- Karsilastirilacak olursa, nispetle, kiyasla, oranla.
nazir (Ar.): 1- Bakan, nazar eden. 2- Yonii bir yere dogru doniik olan. 3- Bir isin
yonetimine memur olan kimse.

nebatat-1 hasenati (Ar.): 1- giizel, hos bitkiler. 2- (Murdd edilen anlam) Tasavvuftta
Allah’m  hikmeti, litfu ve bereketi ile gilizel hasletlerle donanmayi; manevi
giizellikleri, ruhsal olgunluklar1 ve ahlaki erdemlere erismeyi ifade eder.

necat / necad (Ar.): Kurtulma, kurtulus, halas.

304



nedamet (Ar.): Yaptigit is veya davranisin sonucunu begenmeyip yaptigina
hayiflanma, pisman olma, pismanlik.

nefha (Ar.): 1- Uflirme. 2- Can veren, ihya eden iifleme, diriltici nefes.

nefes (Ar.): Akcigerlere hava alip verme ve bu yolla alinip verilen hava, soluk.

nefs (Ar.): 1- Bir kimsenin kendi 6z varligi, 6z benligi, kisiligi. 2- Bir seyin igi,
merkezi, kendisi. 3- Can, ruh, hayat. 4- Asil, cevher. 5- Tasavvufta kulun kotii,
begenilmeyen, bayag1 ve hayvani arzulari, huy ve fiilleri, kibir gazap, kin, haset, hirs,
tahammiilsiizliik, hasislik, dedikodu, sehvet, ihtiras, heva vii heves gibi zaaflarinin
merkezi

nefsu’l-emr (Ar.): Isin temeli, esasi.

nefy (Ar.): 1- Siirgiin etme, slirme, uzaklastirma, siirgiine gonderme. 2- Bulundugu
iddia edilen bir seyin yoklugunu sdyleme.

nefy id- (Ar+T.) : Inkar etme, bulundugu iddia edilen bir seyin yoklugunu sdyleme,
varligini kabul etmeyip aradan ¢gikarma.

neheng (Far.): Timsah.

neheng-i atesist (Far.): Atesten timsah.

nemand (Far.): "Kalmad1" anlamina gelen ¢ekimli fiil.

nemrudist: Nemrudlik.

nesh (Ar.): 1- Hikmiini ortadan kaldirma, hiikmii ortadan kalkma, hiikiimsiiz
birakma, hiikiimsiiz kalma. 2- Stretini ¢ikarma, bir niishasini alma, istinsah etme.
nesv i nema (Ar.): Gelisme, biiyiime, gelisim.

neva (Ar.): Cins ve ¢esit bakimindan.

nezafet (Ar.): Temizlik, paklik.

ni (Far.): Olumsuzluk ifade eden "degil" anlamindaki sozciik.

ni‘am (Ar.): Ni‘met’in ¢cogulu, nimetler.

ni‘met (Ar.): 1- Lutuf eseri olan iyilik, ihsan, bagis. 2- Allah’mn kullarina bagisi olan
yiyecek icecek vb 6zellikle ekmek.

nikat (Ar.): Noktalar.

nikiikar (Far.): Isi iyi ve dogru olan, iyilik eden.

305



nimr (Ar.): Kaplan.

niran (Ar.): 1- Ates, 2- Cehennem.

nisbet (Ar.): 1- iki seyin veya parca ile biitiiniin nitelik veya nicelik bakimindan
birbirine gére olan durumu, oran. 2- Olgii, derece. 3- Bir seyin parcalar1 veya iki ayr
sey arasindaki uygunluk, oran, oranti, tenasiip. 4- Ilgi, bag, rabita. 5- Birini iizmek ve
kizdirmak i¢in inat olsun diye yapilan is veya davranis. 6- Kiyas edilirse, gore,
nazaran, nispetle.

nigan (Far.): 1- Ates edilmek istenen hedef, nisangéh. 2- Ayirict isaret, alamet-i farika,
3- Isaret olarak dikilen tas vb sey. 4- Isaret, belirti, iz, alamet.

nitekim: Ciimle basinda kendisinden 6nce gelen climledeki hitkmii dogrulamak igin
"gercekten, hakikaten, nasil ki ... oldugu gibi" anlamlarinda kullanilir.

niyaz eyle- (Far.+T.): 1-Yalvarmak, rica etmek. 2- Dué etmek, dilemek. 3- Hiirmet ve
bagliligini1 gbsteren bir hareket yapmak.

nukat (Ar.): Noktalar.

nukl (Ar.): Ickiyle yenen yiyecek, meze, gerez.

Nur (Ar.): 1- Gozle goriilen aydinlik, maddi seyleri gérmeye yarayan 151k, ziya. 2-
Kalp goziiyle his ve idrak edilen goniil agici aydinlik, maddi olmayan hususlarda
basiret goziiyle goriilen ve gergegi gormeyi saglayan manevi 1sik. 3- Alemi aydimlatict
oldugu i¢in Kur'dn-1 Kerim ve Hz. Muhammed hakkinda kullanilmistir. 4-
Cenabihakk’in biitiin mahlikati yokluk zulmetinden c¢ikarip idrak edilebilecek,
hissedilebilecek, goriilebilecek duruma getiren ilahi tecellisi. 5- "Alemleri, goniilleri,
zihinleri aydinlatan" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

nirani (Ar.): 1- Isikli. 2- Temiz, miibarek, nurlu.

nils et- (Far.#T.): igmek.

nutk (Ar.): 1- S6z, konusma, kelam. 2- Tarikat biiyiiklerinin manzum sozleri.

niikkte (Ar.): 1- Ince bir anlam tasiyan, zeka eseri oldugu icin hosa giden zarif ve
diisiindiiriicti s6z, espri. 2- S6z, yazi, resim vb nde ilk bakista herkesin géremedigi,
ancak dikkat edilince ¢ikarilabilen ince mana.

niimayan (Far.): Goriinen, meydanda olan, ayan, asikar.

306



0/0

ol (ET): Ugiincii tekil sahis zamiri ve isaret sifat1, "o"nun eski sekli.

6di ¢ak ol- (ET): Cok korkmak.

“0zr (Ar.): 1- Yanlis, hatdli bir davranisin elde olmadan veya mecbur kalindig: igin
yapildigini bildirmek ve hos goriilmesini istemek {izere One siiriilen sebep, mazeret. 2-

Kusur, hata, eksiklik.

P

pa (Far.): 1- Ayak. 2- Dip, kok, temel.

pabuc (Far.): Ayakkabi

pak (Far.): 1- Temiz. 2- Halis, saf, katisiksiz. 3- Miibarek, kusursuz, glinahsiz.

payan (Far.): Son, nihayet.

paydar (Far.): Kalici, devaml, sabit.

pejmiirde (Far.): 1- Eski piiski, pis, yipranmis, yirtik. 2- Solmus, soluk, canlilig1 ve
tazeligi kalmamis. 3- Daginik, perisan.

penbe (Far.): Pamuk.

perde (Far.): Bir yerin disaridan goriinmesini dnlemek, 15181 engellemek veya iki yeri
birbirinden ayirmak icin gerilen kumas, naylon vb.

perhiz (Far.): 1- Beslenme diizeninde saghigin gerektirdigi kisitlamay1 yapma, bazi
yiyecekleri hi¢ yememe veya belli miktarlarda yeme, diyet, rejim. 2- Baz1 dinlerde
nefsi korletmek icin yiyecek ve igeceklerde belli bir siire i¢in yapilan kisitlama. 3-
Dinin yasak ettigi seylerden sakinma, kendini tutma, nefsine hakim olup haramdan
uzak durma. 4- Kulu Allah’tan uzaklastiracak seylerden uzak durma, masivadan el
cekme.

pertab (Far.): 1- Atma; atilma, sigrama. 2- Atilmak i¢in geriden baglayarak alinan hiz.
pervaz eyle- (Far.+T.): U¢mak.

perveris (Far.): Besleme, beslenme, yetistirme, yetistirilme.

307



pes (Far.): Su halde, dyleyse, imdi.

pesendide (Far.): Begenilmis, se¢ilmis.

pester (Far.): Kelime anlami {izerine oturmak i¢in yere serilen sergi iken metinde
(Murdd edilen anlam) hali, minder, silte gibi kisinin rahat etmesini saglayacak
ayaklar1 altinda serilmis gokytizii sergisi anlaminda kullanilmistir.

pesiman (Far.): Pisman kelimesinin eski metinlerde kullanilan asil sekli.

peyam (Far.): Haber.

peygam dad (Far.): Haber verme.

pey-1 farki (Far.): (Murdd edile anlam) Ayt etmek.

peyk (Far.): Haber ve mektup tasiyan kimse, haberci.

peyveste (Far.): 1- Ulasmis, erismis, vasil olmus. 2- Daima, bir diiziye, muttasil.

pic¢ pi¢ (Far.): Biikliim biikliim, kivrim kivrim, dolasik, karmakarisik

pinhan (Far.): Gizli.

pis (Far.): On, 6n taraf.

pis-i kiifres (Far.): Kiifre kars.

piyade (Far.): 1- Asker. 2- Yaya savasan asker sinifi.

pursis (Far.): Sorus, sorma, sual edis.

piir (Far.): Dolu.

R

rabbani (Ar.): 1- Rabla ilgili, Allah’a ait, ilahi. 2- Kendini Alldh’a vermis, gonlinii
Allah’a baglamis olan kimse.

ragib (Ar.): Istekli, isteyen (kimse).

ragib-1 esrar-1 Huda (Ar.+Far.): Allah’1n sirlarini (kesfe) istekli (kisi).

rahik (Ar.): Saf, duru ve kokulu sarap.

rahmet (Ar.): Allah’1n yaratiklarina olan merhameti, acima ve esirgemesi.

rami (Ar.): (Ok, mermi vb ) Atan kimse, atic.

ra‘nd (Ar.): 1- Giizel, hos, latif, parlak, revnakli. 2- Pek giizel, pek ala.

ra‘se (Ar.): Titreme, titreyis.

308



rayiha (Ar.): Koku, giizel koku.

raz (Far.): Gizlenen sey, sir.

raz1 / razi (Ar.): 1- Kabul eden, uygun bulup benimseyen, olana boyun egip riza
gosteren. 2- Hosnut olan.

ref* (Ar.): 1- Yukan kaldirma, yiikseltme. 2- Yiiceltme. 3- Ortadan kaldirma,
hiikiimsiiz kilma, feshetme, lagvetme. 4- Giderme, giderilme, kaldirma, kaldirilma.
refahiyyet (Ar.): Varlik ve bolluk i¢inde rahat ve kolay yasama, gecim rahatligi ve
bollugu, refah.

refik (Ar.): 1- Arkadas, yol arkadasi, yoldas. 2- Ortak, serik. 3- Koca, zevg.

reh (Far.): 1- Yol. 2- Usil, tarz, sistem.

reha bul- (Far.): Kurtulmak, halas olmak.

remad (Ar.): Kiil, ates kiilii.

rencide ol- (Far.+T.): incinmek, kirilmak.

renciir (Far.): 1- Incinmis, sikintil1. 2- Hasta, dertli, rahatsiz.

resid (Far.): Erismis, yetismis, ulasmis, olgunlagsmis.

reste (Far.): Kurtulmus.

resiil (Ar.): 1- Peygamber, nebi (Ozellikle Hz. Muhammed icin kullamlir) 2-
Elgi (Eskimistir).

reva (Far.): Layik, uygun, yerinde, miinasip.

revgan (Far.): 1- Yag, kandil yag1. 2- Rugan.

revan id- (Far.+T.): Akitmak.

re’y (Ar.): Fikir, goris, diisiince, oy

nftat / Riftat (Ar.): Yiicelik, yiikseklik, 6zellikle mevki yiiksekligi.

rica eyle- (Ar.+T.) : Birinden bir seyin yapilmasin1 istemek, dilemek.

ric‘at (Ar.): Geri donme.

risalet (Ar.): 1- Insanlar1 dine davet etme isi, peygamberlik, resulliik. 2- El¢i olma,
elcilik.

riv (Far.): Hile, diizen.

rubiibiyyet (Ar.): 1- Rab olma durumu, Tanrilik. 2- Efendilik, sahiplik.

309



ructi® id- (Ar.+Far.): 1- Donme, geri donme. 2- S6ziinii geri alma, sdziinden cayma.
rith (Ar.): 1- Insan ve hayvanda viiciidu canli kilan, bilen, duyan ve idrak eden hayat
giicii, hayat cevheri, can. 2- Allah tarafindan yaratildiktan sonra insan bedenine
iiflenen, oliimden sonra da varlig1 devam eden ve mahiyeti tam olarak bilinemeyen
ilahi ve manevi cevher. 3- Duygu, his. 4- Yaratilis, karakter, tiynet.

ruhaniyyet (Ar.) 1- Manen biiylik bir kimsenin 6ldiikten sonra da devam eden manevi
giicii. 2- Ruhla ilgili olma, rihun hakim olmasi1 durumu, rithanilik, manevilik.

rih-1 azadi (Ar.+Far.): (Murdd edilen anlam) Heniis bir bedene kavugsmamis, bedene
iiflenmemis ruh.

rih-1 fikri (Ar.): Tasavvufta akli bilgiyi manevi bilgiyle birlestirerek hakikati ve ilahi
marifeti kavrayabilen manevi boyutu ifade eden terim.

ruh-1 hassas (Ar.): Tasavvufta duyarlilik, incelik, sezgi, manevi farkindalik, ask ve
i¢sel derinligi kavrayabilen manevi boyutu ifad eden terim.

rih-1 hayvani (Ar.): (Muridd edilen anlam) Bir yoniiyle insani ruha diger yoniiyle de
bedene bagli latif bir varlik olan nefs-i levvamedir.

ruh-1 kudsiyye (Ar.): Tasavvufta kutsal, saf ve Allah’a en yakin ruhu ifade eden bir
terimdir. Ruhun bu mertebesi manevi yolculugun en yiiksek asamasidir ve Allah’a
tam bir teslimiyet, ilahi ilham, bilgelik, yakinlik ve evrensel sevgi ile karakterizedir.
rih-1 revan (Ar.): Tasavvufta ruhun siirekli bir hareket, akis ve yenilenme icinde
oldugunu ifade eden bir terimdir. Ruhun bu dinamik hali, manevi yolculugunda
Allah’a olan yakinligini arttirmasini ve hakikati arayisini simgeler.

ruh-1 ‘akl (Ar.): Tasavvufta akil ve ruhun birlikte calisarak manevi bilgilere ulasmayz,
ilahi sirlar1 kesfetmeyi ve derin bir bilgelik kazanmaya yonelik bir anlayis1 ifade eden
terimdir.

rih-1 ziyayi (Ar.): Tasavvufta manevi aydinlanmayi, ilahi nurla dolu bir ruhu ve bu
ruhun kazandigir derin bilgelik ve anlayisi ifade eden bir terimdir. Bu kavram,
tasavvuf yolunda ilerleyenlerin ruhlarimi ilahi 1s1kla aydinlatarak Allah’a daha yakin

olmalarin1 ve manevi bilgilere ulagmalarinin mertebesini ifade eder.

310



Riim (Ar.): 1- Dogu Roma Imparatorlugu smirlar1 i¢inde oturanlara verilen isim. 2-
(Murad edilen anlam) Anadolu.

runiima (Far.): Yiiz gosteren.

rugen id- (Far.+T.): 1- Aydinlatmak, parlatmak. 2- Asikar etmek, meydana ¢ikarmak.
rugeni (Far.): Parlaklik.

ruturug (Far.): 1- Eksi yiiz. 2- Tursu surat.

riitbet (Ar.): Riitbe.

ri’yet (Ar.): 1- Gorme, bakis, goriis. 2- Bakma, arastirma. 3- Yonetme, nezaret etme,

¢evirme, idare etme.

S/S/S

sa‘adet (Ar.): Mutlu olma, mutlu ve mesut yasama, mutluluk, bahtiyarlik.

sabi (Ar.): Ergenlik ¢agma gelmemis olan ve Islam dinince yiikiimlii sayilmayan
erkek cocuk.

sabir (Ar.): Sabreden, sabirli (kimse).

sabit (Ar.): 1- Yerinde duran, yer degistirmeyen, duragan. 2- Kesin bir delil veya
tecriibe ile zan ve siipheden kurtarilip gercekligi, dogrulugu ortaya konmus,
ispatlanmis olan.

sabtuh (Ar.): 1- Sabahlart icilen sarap, icki. 2- (Murdd edilen anlam) Ask
sarhoglugundan miitevellid sarhosluk, sabah vaktinden hasil olan mahmurluk.

sabiihi (Ar.): (Murad edilen anlam) Ask sarhosu, sabah vaktinde mahmur kisi.

sad hezar (Far.): Yiiz giin.

saf ol- (Ar.): 1- Igine temizligini bozacak bir sey karismamis olan, temiz, duru, ar,
berrak, halis. 2- Kurnazliga akli ermeyen, i¢inde fesatlik olmadigi i¢in kolayca
aldatilabilen (kimse), saftirik.

safa (Ar.): 1- Goniil senligi, rahat, huzur, kedersizlik. 2- Eglence, nese, zevk.

saff-1 ni‘al (Ar.): Yanyana dizilmis ayakkabilar.

safi (Ar.): 1- Temiz, halis, saf. 2- i¢ginde safligin1 bozacak baska bir sey bulunmayan,
katisiksiz, ar1.

311



safiye (Ar.): Saflik, temizlik.

safvet (Ar.): Maddi ve manevi manada temizlik, arilik, saflik.

sahayif (Ar.): Sahifeler, sayfalar.

sahir (Ar.): 1- Biiyii yapan, efsun ve sihirle ugrasan kimse, biiyiicii, sihirbaz. 2- Biiyi
yapmiscasina tesir eden, karsisindakini etkisi altina alan, biiyiileyici kimse veya sey.
sahiran (Ar.): Sahir’in ¢ogulu, sihirbazlar.

sahk (Ar.): Doverek ezme, dovme, ezme.

sa’ir / sayir (Ar.): Baska, diger, oteki, Obiir.

salih (Ar.): 1- Yetkisi olan (kimse), yetkili. 2- Dinin emrettigi hususlara uygun
davranan, iyi amel sahibi, giinah islemekten kaginan (kimse).

salik (Ar.): 1- Bir yola girmis olan, bir yol tutup onu takip eden kimse. 2- Bir tarikata
girmis, bir miirside baglanarak manevi yolculuga ¢ikmis olan kimse.

saki-yi hakikat (Ar.): Tasavvufta hakikatin ve ilahi bilgeligin sunucusu olan manevi
rehber veya miirsidi temsil eden bir terimdir.

sani (Ar.): Ikinci.

sapan (ET): I¢cine bir tas konup iki ucundan tutularak hizla ¢evrildikten sonra bir ucu
uygun bir konumda birakildiginda merkezkag¢ kuvvet etkisiyle i¢indeki tasi istenen
yere firlatmaya yarayan ve eskiden savag silahi olarak kullanilan, iki tarafina birer ip
baglanmis bez veya mesinden ibaret alet.

sarika (Ar.): Calan, hirsizlik yapan kimse, hirsiz.

sazi (Far.): (Murad edilen anlam) Aglayan, inleyen (hasta)

sebbah (Ar.): lyi yiizen, iyi yiizme bilen (kimse), yiiziicii.

sebt (Ar.): Yazma, kaydetme.

sebze (Far.): Kok, sap, yaprak ve ¢igeklerinden ¢esitli yemekler yapilan veya ¢ig
olarak yenen yesil bitki ve otlara verilen ortak ad, zerzevat.

sebzegah (Far.): Sebze bahgesi.

sefa / safa (Ar.): 1- Gondiil senligi, rahat, huzur, kedersizlik. 2- Eglence, nese, zevk. 3-
Saflik, berraklik.

312



sefahet (Ar.): 1- Asir1 derecede zevk ve eglenceye diiskiin olma. 2- Deger dlgiilerini
hice sayarak pervasizca yapilan eglence. 3- Akilsizca sagip savurma, asir1 derecede
israf etme. 4- Akilsizlik, ahmaklik.

sekenat (Ar.): (Tekil gibi kullanilir) Durma, durus, hareket etmeme, kimildanmama.
sem‘ (Ar.): 1- Duyma, isitme. 2- S6z dinleme. 3- Kulak.

sema (Ar.): 1- GOgiin goriinen ylizeyi, gokyiizii. 2- Uzay, feza, gok.

sema® (Ar.): Isitme, duyma.

seng (Far.): Tas.

serhadd (Ar.+Far.): Sinir boyu, hudut.

serkeg (Far.): Dik bagl, dik kafali, inat¢1, itdatsiz (kimse), isyankar.

setr (Ar.): 1- Gizleme, ortme, kapama. 2- Kul ile Allah arasinda hicap bulunmasi,
tecellinin vaki olmamasi hali.

setr-i ‘ayub (Ar.): Ayiplari 6rten Allah.

Settar (Ar.): Kullarinin hata, kusur, ayip ve giinahlarin1 6rten, bagislayan" anlaminda
Allah i¢in kullanilir.

seyl (Ar.): Sel kelimesinin eski metinlerde goriilen asil sekli.

seyr id- (Ar.+T.): 1- Uzaktan seyretmek. 2- Bir insanin vahdet aleminden kesret
alemine ve bu kesret aleminden tekrar Hakk’a yiikselmek i¢in yapti§i manevi
yolculuk.

seyyi’e (Ar.): 1- Katiiliik, fenalik. 2- Sug, kabahat, giinah, 3- Yanlis bir davranis, bir
su¢ veya giinah sonucunda karsilagilan kotii durum, basa gelen sikinti ve zahmet.
sibyan (Ar.): Resit olmamis ¢ocuklar, kiiciik cocuklar, siibyan.

sidk (Ar.): 1- Dogruluk, gerceklik. 2- Her tiirlii kotiiliikkten arinmis olma, saflik,
temizlik, halislik. 3- Igten, yiirekten baglanma, baglilik, sadikati. 4- Tasavvufta
Allah’a  goniilden baglanip yalan, gosteris, maddi manevi ¢ikar hesab1 vb
kotiiliiklerden uzaklasarak her gordiigiinii hak bilip ona goére davranma, oldugu gibi
goriinme veya goriindiigii gibi olma durumu.

surr (Ar.): 1- Bilinmesi, duyulmasi, agiga vurulmasi istenmeyen, gizli tutulan sey. 2-

Gizlilik. 3- Anlamak ve agiklamakta aklin aciz kaldig1 sey. 4- Bir amaca, bir ideale

313



erismeyi saglayan yol, yontem. 5- Insanda ilahi hakikatleri idrak ve miisahede eden
manevi melekelerden biri. 6- insanda ilahi hakikatleri idrak ve miisdhede eden manevi
melekelerden biri. 7- Allah ile sevdigi kullar1 arasinda gizli kalan hal ve maddi -
manevi varliklar hakkinda Cenabihak tarafindan sadece goniil ehline bildirilen
hakikatler.

sir-1 ma‘iyyet (Ar.): (Murdd edilen anlam) Igerdigi sir, biinyesinde barmndirdig
anlamlar.

sibahet (Ar.): Suda yiizme.

sicn-i tabi‘at (Ar.): (Murad edilen anlam)Bedende hapis kalmis, hapsedilmis ruh.

sine (Far.): 1- Gogiis, bagir, sadr. 2- Gontil, kalp, yiirek.

siret (Ar.): 1- Bir kimsenin ahlaki, seciyesi, karakteri, disa akseden davranisi. 2- Bir
kimsenin kendine has davraniglarini da igine alan hayat hikayesi, terclimeihal,
biyografi.

sirigk-i dide: G6zyas1, gézden akan yas.

sitke (ET): Baz1 c¢orbalara, yemeklere, salatalara eksilik vermesi i¢in konulan, halk
arasinda ates diisiirmesi ve ferahlatmasi i¢in viiclida siiriilen eksimis tiziim suyu.
sirkengiibin (Far.): Bala sirke karistirilarak yapilan eksi serbet.

siva (Ar.): "Baska, gayri" demek olan kelime, dilimizde daha ¢ok "Allah’tan baska
varliklar" manasinda kullanilir. Ayrica "Allah’in zat1 disinda kalan ve insan1 Allah’tan
uzaklastiran her sey" anlamindaki "masiva" sdyleyisinde gecer.

suban (Far.): Soz, lakirdi, kelam.

sulb (Ar.): (Mecazen) D6l, nesil, ziirriyet.

sulh u “uzr (Ar.): (Murid edilen anlam) Kabahat isledikten sonra nedametle kabahat
islenen kisiyle uzlasma ve 6ziir dileme hali.

Sun‘-1 Kirdgar (Ar.+Far.): Her seyi yoktan var eden Allah.

sur (Far.): Ziyafet; bayram, diigiin veya siinnet gibi 6zel giinlerdeki ziyafet.

sureta (Ar.): 1- D1s goriinilise gore, goriiniiste, zahiren. 2- ... gibi goriinerek.

suret vir- (Ar.+T.) : Goziin ilk bakista gordiigii seyi, dis goriinlisii olusturma; sekil,

bi¢im verme.

314



Suire-yi Bakara (Ar.): Kur'an-1 Kerim’in ikinci ve en uzun stresi.

Siire-yi Hadid (Ar.): Kur'an-1 Kerim’in elli yedinci siresi.

suri (Ar.): 1- Sarete ait, saretle, sekille ilgili. 2- Goriiniiste olan, ciddi, hakiki ve
samimi olmayan, yapmacik, sahte.

suver-i halkiyye: Yaratilmis suretler, Hakk'in yarattig1 suretler.

sty (Far.): Yan, yon, taraf, cihet

suzig (Far.): Yanma, i¢i yanma, yiirek yanigi, biiyiik aci, 1ztirap.

stid (ET): Dogumdan sonra belli bir siire yavrularini besleyebilmeleri i¢in kadinlarin
ve memeli disi hayvanlarin memelerindeki bezler tarafindan salgilanan besin degeri
yiiksek, tatlimsi, 6zel kokulu, mavi veya sariya c¢alan beyaz renkli s1vi, siit.

Siileyman (Ar.): Hz. David’un oglu, Israilogullari’'na goénderilen hiikiimdar-
peygamber.

stirme (Far.): Siis amacrtyle kirpik diplerine siiriilen siyah toz ya da tas.

stivar (Far.): Bir binek hayvanina, 6zellikle ata binmis kimse, atl1.

S

Safi (Ar.): 1- Sifa veren, iyilestirici (kimse). 2- Esmayihiisnadan gegen es-Safi (es-
Sifa) ismidir.

sah (Far.): 1- Padisah, hiikiimdar. 2- Iran ve Afgan hiikiimdarlarinin resmi unvani, 3-
Biiylik mutasavviflara, tarikat pirlerine ve seyhlerine, Siiler’de Hz. Ali’ye ve ondan
sonra gelen tarikat ulularina verilen unvan.

sa’ir (Ar.): 1-Arpa. 2- Arpa ekmegi.

san (Ar.): 1- lyi bir nitelikle taninmis olma durumu, iin, sohret, itibar. 2- Azamet,
biiytikliik, ululuk, 3- Diger insanlar nazarinda yiice goriinen ve sahibi i¢in de iftihar
vesilesi olan durum, keyfiyet. 4- Vasif, nitelik, karakter.

sarab-1 tahir (Ar.): (Murdd edilen anlam) Tasavvufta ¢ok temiz ve safi olan
baskalarin1 da manen temizleyen Ilahi ask sarab.

sartryye-yi cazime (Ar.): Cezm eden sart climleleri anlamina gelen Arapga dil bilgisi

hususlarindan birini karsilayan terim.

315



sast (Far.): 1- Okgularin sag ellerinin bagparmagina taktiklari, kirigin titremesini
onleyen ve okun hedefi bulacak sekilde diiz gitmesini saglayan yiiziik, zihgir,
kiistiban. 2- Ok atan kimseye gore menzili.

secere-yi hita (Ar.): (Murid edilen anlam) Hz. Adem’in cennette yemesi yasaklanmis
elma agaci.

sedayid (Ar.): 1- Eziyetli, zahmetli, sikintih durumlar. 2- Afetler, biiyiik sikintilar,
belalar.

seker (Far.): Seker kamisi, seker pancar1 vb bitkilerin 6z suyundan veya nisastasindan
cikarilan, ¢ogunlukla beyaz billirlar halinde, suda kolayca eriyen, agizda tath bir
lezzet birakan, birlesiminde karbon oksijen ve hidrojen bulunan maddelere verilen
ortak isim.

senid (Far.): Duydu, isitti anlamina gelen ¢ekimli fiil.

ser® (Ar.): 1- Seriat, Islam seriat1. 2- Kanun.

serar / serare (Ar.): Kivileim.

serif (Ar.): 1- Serefli, kutsal, miibarek. 2- Soyu temiz ve serefli olan, asil kimse.

serik (Ar.): 1- Ortak 2- Arkadas.

serr (Ar.): 1- Kotiiliik, fenalik. 2- Daha (en, pek) kotil.

sevk (Ar.): 1- Siddetli arzu, istek, asir1 heves. 2- Seving, nese, keyif. 3- Isik, parilti,
savk. 4- Tasavvufta Allah aski ile insan gonliinde meydana gelen coskunluk.

seyh (Ar.): Bir tarikata girip seyr i slilikiinii tamamladiktan sonra o tarikatin basi
durumundaki en yiiksek mertebeye cikan bulunan ve kendisine dervis yetistirme
(irsat) izni verilen kimse; taliplere rehberlik edip onlar1 tarikat ustllerine gore irsat
etmek ehliyetine sahip kamil insan.

Seyh-i “Attar: Ebi Hamid Feridiiddin Muhammed b. Ebi Bekr Ibrahim-i Nisabri (51.
618/1221) Iranli meshur sair ve mutasavvif,

seytan (Ar.): 1- Meleklerin basi ve hocasi oldugu halde isyan edip Allah’in emirlerine
kars1 geldigi i¢in huzurdan kovulan ve rahmetten uzak kalan asi varlik, iblis. 2- Bu

varhigin devami olarak insanda bulunan ve ona musallat olup dogru yoldan

316



uzaklastiran, daima fenaliga, isyana tesvik eden kotii kuvvet. 3- Karekterinde kibir,
azamet, hile vb kotii sifatlar hakim olan, azgin, habis, serir kimse.

Sibli: Ebu’s-Su'tid bin Sibli.

sigerf (Far.): Nadir, giizel, milkemmel.

sigift (Far.): Sasirma, hayret etme.

sinaver (Far.): 1- Yiiziicii. 2- Yiizgeg.

sir (Far.): 1- Aslan. 2- Cesur, yigit, kahraman kimse.

sir (Ar.): 1- Duygu ve heyecanlari, giizellikleri, seslerin uyumundan ve ahenginden
faydalanarak etkili bir sekilde anlatma sanat1 ve bu sanat yoluyle verilen edebi eser. 2-
Manzime. 3- Goniile ve hayale hitap eden, insanda giizellik duygusu ve heyecan
uyandiran sey, goriiniis, olus.

sirin (Far.): 1- Tath. 2- Hosa gidecek niteliklere sahip, sevimli, i¢ agict, cana yakin.
sirniig (Far.): Siit igen.

sohret (Ar.): 1- Her yerde herkesce taninma, meshurluk, {in, san, nam. 2- Taninmis,
meshur kimse.

sud / sude (Far.): Oldu, gergeklesti, vuku buldu anlamlarina gelen yardimer fiil.

sudim (Far.): Oldum, olduk anlamlarina gelen ¢ekimli fiil.

surt‘ id- (Ar.+T.) : Baslamak.

stikr (Ar.): Verdigi nimetler i¢in Allah’a kars1 duyulan minneti dile getirme.

stkr cii (Ar.+Far.): Siikrii arayan

stikrgiiyl (Ar.+Far.): Siikiir sdyleyen, siikreden

stkr-i cenk (Ar.+T.) : (Murid edilen anlam) Siikretmemek, sabretmemek.

/T

ta (Far.): Bir seyin bulundugu, basladig1 veya sona erdigi yeri yahut zamani anlatirken
s0ze miibalaga katar.

ta‘am (Ar.): 1- Yemek, as. 2- Yemek yeme.

ta‘alluk (Ar.): 1- Asili olma, asilma. 2- Ilgisi bulunma, ilgili olma. 3-ilgi, iliski, bag,
baglanti, nisbet. 4- Tasavvufta diinya ile bag, diinya iliskisi anlamina gelmektedir.

317



ta‘alliim (Ar.): Ders alarak 6grenme, belleme.

ta‘assuk (Ar.): Asik olma, goniil verme.

ta‘at (Ar.): 1- Allah’in emirlerine uyma, emredileni yapma. 2- Ibadet, takva.

tabi‘at (Ar.): 1- insan disindaki canli ve cansiz varliklarin hepsi, doga. 2- Dis diinyanin
daglar, denizler, kirlar vb daha c¢ok giizelligiyle insana hitap eden tarafi. 3- (Insanin
sahip oldugu giice karsilik) Dig diinyada hiikiim stirmekte olan diizenden dogan giic.
4- Bir varligin tabii 6zelliklerinin biitiinii. 5- Bir kimsenin davraniglarina yon veren
yaratilis1, huy, mesrep, mizag.

tabir (Ar.): 1- Ifade, anlatim. 2- Bir anlam ifade eden s6z. 3- Yorma, yorumlama.

tac (Far.): 1- Hiikiimdarlik alameti olarak giyilen, genellikle kiymetli taslarla siislii bas
kisvesi. 2- Ustiinliik, kudret ve kuvvet dlameti olarak basa konan baslik. 3- Tarikat
seyhlerinin giydikleri, mensup olduklar tarikata gore degisik sekilleri olan serpus.
tafsiliyye (Ar.): Bir sey hakkindaki etrafli bilgi, uzun uzun agiklamalar, ayrintilar.

tag (ET) : Dag.

tahdid (Ar.): 1- Sinirlama, hududt koyma. 2- Tarif etme, belli etme.

tahsil (Ar.): 1- {lim 6grenmek i¢in okuma, 6grenim. 2- Toplama, alma, 3- Ele gegirme,
kazanma, hasil etme.

tahkik (Ar.): 1- Bir seyin ne oldugunu, dogru olup olmadigini anlamak i¢in yapilan
arastirma, sorusturma. 2- Bir seyin dogru oldugunu ortaya ¢ikarma, hakikatini anlayip
bilme. 3- Hakk’a ermek, hakikati bulmak icin gayret sarfedip neticede Hakk’in
sifatlariyle sifatlanma, Hakk’1 dlemde miisahede etme. 4- Stiphesiz, muhakkak.
tahrik-i yed (Ar.): Hareket eden, titreyen el.

taht (Ar.): Alt, asag.

takarrub / Tekarriib (Ar.): 1- Yanina gelme, yaklagma. 2- Yakinlagma, vakti gelme. 3-
Y akinsama.

takayytid (Ar.): 1- Baglanma, bagh olma, kayitlanma, mukayyet olma. 2- Calisma,
cabalama, ugrasma. 3- Dikkatli davranma, {istliine diisme, 6zen gdsterme. 4-Bir sekil

ve kayitla zuhur etme, belirme, taayyiin etme, mukayyet olma.

318



takdir (Ar.): 1- Begenme, giizel buldugunu, begendigini belirtme. 2- Bir kimsenin
veya seyin Onemini, degerini anlama. 3- Kiymet bigme, degerini belirleme. 4- Ezelde
Cenab-1 Hakk’ i olmasin1 diledigi seyler, her sey hakkinda vermis oldugu ezeli karar,
alin yazisi, kader.

takdir-i kelam (Ar.): 1- So6ziin gelisi; sozde zikredilmeyen bir lafz1 sziin gelisinden
anlayip belirtmek. 2- S6ze deger vermek. 3- S6ziin kiymeti, sozden anlagilan husus.
takrir (Ar.): 1- Sozle anlatma, ifade ve beyan etme, anlatig. 2- Saglamlastirma, tespit
etme.

takviyet (Ar.): Takviye.

talib (Ar.): 1- Isteyen, talep eden, istekli olan kimse. 2- Ogrenci. 3- Tasavvufta bir
tarikata girmek isteyen kimse.

ta‘lik (Ar.): 1- Asma, asilma. 2- Bir sart ile baglama, bir hustisu diger bir husisa bagl
kilma. 3- Belli bir zamana birakma, geciktirme, erteleme.

ta‘m (Ar.): Tat, lezzet.

ta‘n (Ar.): Kinama, ayiplama, yerme, zemmetme.

ta‘n-1 kiill (Ar.): Biitiinii, her seyi kinama.

tarabter (Ar.+Far.): Cok sevinmekten gelen coskunluk, biiyiik seving ve senlik.

tarik (Far.): Karanlik.

tarik (Ar.): 1- Yol. 2- Mecazen takip edilen yol, usil. 3- Tasavvufta Allah’a ulagmak
icin tutulan yol; bir velinin tuttugu Allah’a ulasma yolu, tarikat.

Tarikatname: Risile-yi Usiil-1 Tarikat ve Bey’at, Mevlevilige giris keyfiyeti, tarikat
adabi ve tarikat silsilesi, biat ve siilikun nasil yapilacagi hakkinda yazilmis eser.
tagarruf (Ar.): 1- Bir seye sahip olma ve sahip oldugu seyi istedigi gibi kullanma
yetkisi. 2- Allah’in esyay1 ve biitlin varliklar1 velilerinin emri altina vermis olmasi
sebebiyle velilerin olaylar ve esya iizerinde hiikiim yiiriitmeleri ve onlar1 idare
etmeleri. 3- Bir nesneyi, 6zellikle parayr dikkatli ve idareli kullanma, israf etmeme,
tutumluluk, iktisat.

tagra (ET): Disar1.

319



tasavvur (Ar.): 1- Zihinde sekillendirme, fikren kurma, tasarim. 2- Zihinde
canlandirma, tahayytil etme. 3- Diisiince, niyet, maksat, plan.

tavil (Ar.): Uzun.

tavk-1 her gerden (Ar.+Far.): (Murad edilen anlam) Herkesin boynunun borcu.

tayyibat (Ar.): 1- Tayyibe’nin cogulu, temiz olan seyler. 2- Iyi ve giizel isler,
hareketler, ibadetler. 3- Biitiin kainat yliziinde cemalleri gorlinen ezell
esmayihiisnanin cilveleri.

tayyibe (Ar.): lyi is, giizel hareket.

tayife (Ar.): 1- Grup halindeki insan toplulugu, boliik, firka, takim, cemaat. 2- Kabile,
kavim.

ta‘zim (Ar.): Hiirmet etme, saygi gosterme, biiyiik sayildigini belli edecek sekilde
giizel muamelede bulunma.

teb (Far.): 1- Ates, hararet, sicaklik, 2- Sitma, humma.

tegayyiir (Ar.): 1- Degisme, bagkalasma. 2- Bozularak degisme.

tecaviiz (Ar.): 1- Saldirma, hiicum etme. 2- Bagkasinin hakkina el uzatma.

tedebbiir (Ar.): Diisiinme, tefekkiir etme.

tefaviit (Ar.): 1- Birbirinden farkli olma. 2- Iki sey arasindaki fark, farklilik.

tefekkiir (Ar.): Diistinme.

tefsir (Ar.): 1- Yorumlama, yorum. 2- Kur'dn-1 Kerim’in ayet veya sfirelerini
aciklama.

tekelliim (Ar.): Soyleme, lakirdi etme, konusma.

tekmil (Ar.): 1- Tamamlama, bitirme. 2- Biitiin, eksiksiz.

tekrim (Ar.): Saygi gosterme, yiiceltme, ululama.

teksir (Ar.): Cogaltma, ¢ogaltilma.

temsil (Ar.): 1- (Bir kimse veya topluluk igin) Adina davranma. 2- Belirgin
ozelliklerini aksettiren simgesi durumunda olma. 3- S6z gelisi, mesela. 4- Benzetme,
tesbih.

temessiil (Ar.): 1- Belli bir sekil ve strete girme. 2- Bir sey veya kimseye benzeme,

uyma.

320



tenbih (Ar.): 1- Bir seyin yapilip yapilmamasini, sdyle veya boyle yapilmasini
sOyleme ve bunu iizerinde durarak hatirlatma. 2- Uyarma, uyari, aklin1 bagina getirme.
3- Emir, buyruk, bildiri, duyuru.

tenezziil eyle- (Ar.): 1- (Kendi seviye ve haysiyetine aykir1 diisen bir seyi) Kabul
etmek, (algaltic1 bir duruma) razi olmak. 2- Al¢ak goniilliiliik gostermek.

teng (Far.): Dar.

tengin (Far.): Darlik.

te’lifat (Ar.): Telifler, yazilmus, tertip edilmis eserler.

-ter / -terin (Far.): Farsca "daha" ve "en" anlaminda iistiinliik, derece bildiren ektir.
tersem (Far.): Korku.

tegbiyet (Ar.): Benzeme, benzetme.

tesebbiih (Ar.): Zorla benzemeye calisma, kendini benzetmeye 6zenme.

tevhidamiz (Ar.+Far.): Teklik, birlik ile karigmis anlamina gelir. Tasavvufta Allah’in
birligini ve tekligini ifade eden ve bu kavramlarla harmanlanmis disiinceleri,
ogretileri veya duygular tanimlamak i¢in kullanilir.

tevaggul (Far.): Bir isle devamli ugragma, ¢ok mesgul olma.

tevakku® (Ar.): Bekleme, umma, iimit etme.

tevbeperest (Ar.+Far.): Cok tovbe eden, tdvbe etmeyi taparcasina seven.

tevelliid (Ar.): 1- Dogma, diinyaya gelme, dogum. 2- Meydana gelme, ileri gelme.
tevfik (Ar.): 1- Uygun duruma getirme, uydurma. 2- Allah’mn yardimi, Allah’m,
kulunun fiilini rizasina ve muhabbetine uygun kilmasi, kulunu irdde ve rizasina uygun
isler yapmaya muvaffak kilmasi.

Tevvab (Ar.): 1- Cok tovbe eden (kimse). 2- Kullarmi giinahtan vazgegiren, tovbe
yollarini kolaylastiran ve tovbeleri kabul eden" anlaminda esmayihiisnadan biridir.

t1fl (Ar.): Kiiciik ¢cocuk.

tilavet (Ar.): Kur'an’1 giizel sesle ve kurallara gore okuma.

tir (Far.): Ok.

tiryak (Ar.): 1- Hayvani, nebatl ve madeni maddelerin karisimindan meydana gelen,

sanciya, Oksliriige, yilan ve akrep sokmasina, bazi hastaliklara ve zehirlenmeye karsi

321



kullanilan afyonlu mécun, panzehir, antidot. 2- Afyon. 3- Mecazen derde deva, en
etkili ¢are.

tiz (Far.): 1- Keskin. 2- (Ses igin) Ince ve keskin.

tolagik (T.): Dolasik.

ta (Far.): Sen.

tuhm (Far.): Tohum kelimesinin eski metinlerde gecen asil sekli.

tulb (ET): Top, y18in, kiime, boliik. (Eski Tiirk¢ede "dulp, tulp, tulup" soyleyisleri de
mevcuttur.)

turugrii (Far.): 1- Eksi yiiz. 2- Tursu surat.

titi (Far.): Isittigi sesleri taklit eden, baz kelimeleri sdyleyebilen papagan tiiriinden
bir kus, dudu, dudu kusu.

Tiaba (Ar.): 1- Cennette bulunduguna ve biitiin cennete golge saldigina inanilan, kokii
yukarida, dallar1 asagida biiyiik agac. 2- Pek iyi, aferin, ne mutlu.

tuy- (T.): Duymak.

tiirab (Ar.): Toz, toprak.

u/u

‘ucb (Ar.): Kendini begenme, kendini biiyiik gérme, kibir, gurur.

ufted (Far.): Diismek.

uhdesinden gel- (Ar.+T.) : Ustiine ald1g1 isi basarmak, becermek, iistesinden gelmek.
“ukiil (Ar.): “Akl'in ¢cogulu, akillar.

‘ulema (Ar.): Alim'in ¢ogulu, Alimler, bilginler.

‘uliim-1 diniyye (Ar.): Dini bilgiler.

ulithiyyet (Ar.): 1- i1ah olma, ilahlik, tanrilik. 2- Alldh’1n zat (ahadiyet) mertebesinden
sonra biitiin ilah1 sifat ve isimleriyle zuhur ettigi ilk tecelli mertebesi.

ulviyyet (Ar.): Yiicelik, yiikseklik, biiytikliik.

‘uluvv-i §an (Ar.): Yiice san.

‘umiimen (Ar.): Umlmi olarak, biitiiniiyle, climleten.

umiir (Ar.): Emr (is)'in ¢cogulu, isler.

322



urma (ET): Vurmak.

‘ussak (Ar.): “Asik'in ¢cogulu, asiklar.

‘uytiib (Ar.): Ayiplar, kusurlar.

‘uyiin (Ar.): 1- Gozler. 2- Kaynaklar, pinarlar.

“uzv (Ar.): 1- Bir viicidu meydana getiren ve belli gorevleri olan parcalardan her biri,
organ, 2- Belli bir biitiind, bir toplulugu meydana getiren iiyelerden her biri.

‘uzma (Ar.): Biiyiik, ¢cok biiyiik, ¢cok ylice.

iisniyyet (Ar.): Uyumluluk, uygunluk.
iiftade / fitade (Far.): Diismiis, diiskiin, bigire.
iistadan (Far.) 1- Ustad’mn ¢ogulu, iistadlar, hocalar. 2- Herhangi bir ilimde veya sanat

alaninda bilgi ve s6z sahibi olan, {istiin bir yeri, tam vukiifu bulunan kimseler.

\Y

va‘de eyle- (Ar.+T.) : Siire tanimak; bir igin yapilmasi i¢in siire, miihlet tanimak.
vahdet (Ar.): 1- Birlik, biitiinliik, yekparelik. 2- Yalmzlik, uzlet, inziva. 3- Biitiin
yaratilista kendisinden baska bir varlik bulunmayan Allah’in varliginin bir ve tek
olmasi, Allah’in varliktaki birligi. 4- Allah’a ulasip Allah’la bir olma durumu.

valih (Ar.): Sasmis, hayret i¢inde kalmis, sasakalmis (kimse).

vamande (Far.): Geri kalmis, geride olan.

vaki‘ (Ar.): 1- Olmus olan sey, geri ¢evrilmesi miimkiin olmayan olay, olgu. 2- Riiya.
3- Salikin halvette zikir ve ibadetle mesgul iken uyku ile uyaniklik arasinda bazi
gerceklere vakif olmasi durumu.

vakt (Ar.): 1- Zaman. 2- Belirlenmis zaman, belirli zaman.

vakt-i hacet (Ar.): 1- Ihtiyac vakti, lizumlu vakit. 2- (Murad edilen anlam) Tasavvufta
kulun yaratica halini arz ettigi, diisiinme, idrak ve kendini tartma zamani olarak da

nitelene gece ibadetlerinin yapildig: vakittir.

323



vakt-i sitd (Ar.): Kis vakti.

vasita ol- (Ar+T.) : Bir isin ger¢ceklesmesini saglamak i¢in araya girmek, aracilik
etmek.

vav (Ar.): Arap alfabesinin yirmi altinct harfi.

vaz® (Ar.): 1- Koyma, konulma. 2- Ortaya koyma, diizenleme, tedvin etme. 3-
Belirleme, tayin etme, tespit etme. 4- Vaziyet, tavir, durus, bigim.

veca‘ (Ar.): Agri, aci, siz1.

vech (Ar.): 1- Yiiz, ¢ehre. 2- Tarz, bicim, yol. 3- Sebep, vesile.

ve kis “alahaza (Ar.): "Bunun iizerine kiyas et" anlamina gelen kaliplagmis soz.

ve lev kane (Ar.): Olsa da, isterse, ise de, ise bile, velev ki.

ve’l-hasil (Ar.): Sonug olarak, s6ziin kisasi, kisacasi.

velakin (Ar.): Lakin, fakat.

velayet (Ar.): Kulun Hakk’a yakinhig1 ve Hakk’in kulu, kulun Hakk’1 dost edinmesi
durumu, veli olma, velilik, ermislik.

velemma (Ar.): Ne zaman ki.

velvele (Ar.): Gliriiltii, patirti.

verd-i ahmer (Ar.): Kirmiz1 giil.

visal (Ar.): Sevdigine kavusma, vuslat.

viran (Far.): 1- Yikik, yikilmis, harap. 2- Gamli, kederli, liziintiilii.

virane (Far.): 1- Yikilmis, harap olmus eski yapi. 2- Yanmis veya yikilmig yapilardan
geriye kalan yikintilarla dolu yer. 3- (Murdd edilen anlam) Tasavvufta irsad yoluna
girmek isteyen talibin intisab edebilecegi tekke, zaviye veya miirsid.

vusil (Ar.): Ulagma, erisme, varma, muvasalat.

vii / @i (Ar/Far): Ve baglacinin sesliyle biten Arapga ve Farsca kelimelerden sonraki
okunusu (Sessizle biten kelimelerden sonra u veya ii seklinde okunur).

viisiil-i sani (Ar.) 1- Ikinci kavusma. 2- (Murad edilen anlam) Ruhun &liimle bedenden
ayrilisi ile eger layiksa Cennet'te Allah’a ikinci kez kavusmas.

viisil-i evvel (Ar.): 1- Ilk kavusma. 2- (Muridd edilen anlam) Ruhun yaratilistyla

Cennet'te Allah’a ilk kavugmasi.

324



viis‘at (Ar.): 1- Genislik, bolluk. 2- Giig, kudret.
viis‘at-1 batm (Ar.): Igsel genislik, ruhsal genislik. Tasavvufta kisinin ruhsal
anlayisinin ve algisinin genislemesi, daha derin bir i¢sel farkindalik ve kavrayis

kazanmas: olarak degerlendirilir.

Y

yad (Far.): 1- Anma, hatirlama. 2- Hatir, 3- Hatira.

yaft (Far.): Bulunmus, kesfolunmus olan.

yakinen (Ar.): (Bilgi ve bilme i¢in) Siiphe edilecek hig bir tarafi olmaksizin, kesin ve
saglam olarak, siiphesiz.

yar (Far.): 1- Sevgili. 2- Dost. 3- Bildik, tanidik. 4- Yardimcu.

yaran (Far.): Yar (dost)'in ¢ogulu, dostlar.

Yehud (Ar.): Hz. Yéakub’un oglu Yahuda’nin soyundan gelenlere verilen isim.

yek (Far.): Tek, bir.

yegrek (Far.): 1- Cok iyi. 2- cok temiz, kar gibi.

yezdan (Far.): 1- Zerdiist dininde hayir tanrisi. 2- Allah.

yir (T.): 1- Yer, arz, zemin. 2- Yurt, memleket.

7/7/7/Z

zabt (Ar.): Tutma, kuvvetle tutma.

zaden (Far.): Dogmak, dogurmak,

zahib ol- (Ar.+T.) : Bir diislinceye, bir zanna kapilmak, inanmak.

zahir (Ar.): 1- Meydanda olan, goriinen, agik ve belli olan (sey). 2- Bir seyin goriinen
tarafi, dis yiizii, dis goriiniisii. 3- Tasavvufta goriinen alem. 4- Tasavvuf ehline gore
isin seklinde kalan, mana ehli olmayan kimse.

zahmet (Ar.): 1- Sikinti, eziyet, 2- Giigliik, zorluk.

zahm ur- (Far.+T.): Yara agmak.

zahr (Ar.): Arka, sirt.

325



za“if (Ar.): Giigsiiz kuvvetsiz.

zamayir (Ar.): I¢ yiizler.

zamir (Ar.): 1- Ig, derun. 2- Mecazen kalp, goniil.

zamm eyle- (Ar.+T.) : Uzerine bir sey ekleme, katma.

zaruriyye (Ar.): Kaginilmasi imkansiz, olmas1 mecbiri olan seyler, zorunlu isler.

zarf (Ar.): Kap, kilif, mahfaza, kapsamak, ihtiva etmek.

zar (Far.): 1- Aglayan, inleyen. 2- Zay1f, dermansiz. 3- Aglama, inleme.

zari (Far.): Aglama, inleme.

zarilik (Far.): Aglamakli, inleyerek.

zat (Ar.): 1- Kimse, kisi, sahis, 6zellikle saygideger kimse. 2- Bir seyin ta kendisi,
maddi varligi, maddi varliginin 6zii, 6z varlik. 3- Bir varligin hakikati, hiiviyeti,
mabhiyeti.

zay1© id- (Ar.): 1- Yitirmek, kaybetmek. 2- Ziyan etmek, bosa harcamak.

zayide (Ar.): 1- Artmus, fazla. 2- Olma, meydana gelme.

zayinde ol- (Ar.+T.) : Artt1, fazlalasti, meydana geldi.

zayil ol- (Ar.+T.) : Kaybolmak, yok olmak.

zeban (Far.): 1- Dil. 2- Lisan, konusma.

zebun (Far.): Giigsiiz, zayif, aciz.

zehr (Far.): 1- Girdigi organizmada fizyolojik gorevleri bozan veya yok ederek 6liime
sebep olan madde, agu, sem. 2- Helak edici 1ztirap.

zelzele (Ar.): Deprem, yer sarsintisi.

zemin (Far.): 1- Taban, doseme, toprak sathi. 2- Bir seyin lizerinde gelistigi, cereyan
ettigi ortam. 3- Konu.

zemin-i viicid (Far.): (Murad edilen anlam) Insanin cismani varlig1, bedeni.

zer (Far.): Altin.

zer® (Ar.): 1- Tohum ekme. 2- Yesermis ekin.

Zeyd (Ar.): Eski fetva metinlerinde erkegi temsil etmek i¢in kullanilan umumi

1simlerden birisi.

326



zevk (Ar.): 1- Hosa giden bir seyden duyulan begenme duygusu. 2- Hosa giden veya
eglendiren sey. 3- Giizeli segme yetenegi. 4- i1ahi tecellilerin miisidhedesinden dolay1
arifin kalbinde hasil olan idrak ve bu halin verdigi haz.

zevk-i revan (Ar.+T.) : Ruhani lezzet, ruhun zevki.

z1dd (Ar.): Nitelikleri, 6zellikleri ve durumlan birbirine aykiri olan (sey); bir seyin
aksi, tersi, karsit.

ziba (Far.): 1- Siisli. 2- Giizel.

zikr iyle- (Ar.+T.) : 1- Ismini sdylemek, bahsini etmek, anmak. 2- Allih’m isimlerini
ibadet maksadiyle arka arkaya sOylemek. 3- Toplu olarak ve belli ustllere uyarak
Allah’m isimlerini sdylemek stiretiyle ibadet etmek.

zillet (Ar.): 1- Asag1 olma, hakirlik, horluk. 2- Serefsizlik.

zinddn (Far.) 1- i¢ine tutuklularin, hiikiimliilerin konuldugu kapali yer. 2- Cok
karanlik, sikintil1 yer.

zinde (Far.): 1-Diri, canli. 2- Giicli kuvveti yerinde, saglam, ding.

zinhar (Far.): Sakin, aman, asla.

zira (Far.): Clinkii, sundan dolay1.

ziyade (Ar.): 1- Fazla, ¢ok, daha ¢ok. 2- Liizumsuz, bos. 3- Artan miktar, geriye kalan
kisim, 4- lave.

zuniib (Ar.): Zenb’in ¢cogulu, giinahlar.

ziicace-yi safi (Ar.): (Murad edilen anlam) Arinmis, berrak, saf kalp ya da ruh.

zuhiir id- (Ar.+T.) : 1- Meydana ¢ikmak, bas gostermek, goriinmek. 2- Tasavvufta
(I1ahi sifat ve isimler) bir sdrete biiriiniip ortaya ¢ikmak, varlik stiretinde goriinmek;
zahir olmak, tecelli etmek.

zuhiirat (Ar.): 1- Ortaya ¢ikan, zuhur eden seyler. 2- Hesapta olmayan, gerceklesecegi
diistiniilmeyen, umulmayan durum ve olaylar, olagan dis1 seyler.

zulmani (Ar.): Karanliga ait, karanlikla ilgili, karanlik.

327



3.2.2. Murad Sozligii

A/A/ A/ A

‘akl: Bu zikr olinan bahs “aklufi bahsidiir bu hileger ne ‘akldur ya‘ni hile idici “akl-1
cliz’i hadd-i zatinda ‘akl degiildiir dimekdiir zira aslinda “akl ‘akl-1 kiillidiir ki enbiya
vii evliyanun “aklidur ve ‘ukil-1 cliz’vi afia nisbet “akl degiildiir [361b]

agik: Oldur [379b] ki kendii iradet ve iktizasin terk ide ve dostuil r1za u muradina ise
kendiiye murad eyleye ta “‘asik-1 kiill mertebesin bula [380a]

‘agik-1 kiill: Kiillden murad miisemmellah olan mertebe-yi ultihiyyetdiir ki cemi-i
esma vii sifatla muttasifediir ve “asik-1 kiill oldur ki Hazret-i Cenab-1 ‘izzete esma-y1
latiffeyesini cihetinden nice ‘asik ise esma-y1 kahriyyesi tarafindan dahi eyle “asik ola
mesela muti‘i nice severse mani‘i dahi eyle seve ve mu‘izz U basita nice iverse miizill
il kabiz canibine dahi eyle ive cemil 1 latif olmasini ne gune arza iderse Kahhar u
miintakim oldug1 zamanda dahi eyle arzu ide ve bu giine esma-y1 celaliyye hazz ide
ve’l-hasil ma‘suk her ne sifatla tecelli iderse ve her ne haleti ki miirid olursa “asikun

dah1 muradi ol ola pes bu mertebeye varan ‘asik bi’l-kiilliyye kendiiden kurtulur

[380a]

B

bina: Ol sebebden ki bir bina kimseniifi niir1 bazigdiir ya‘ni lami‘dur ol bina delilden
ve ‘asd u ‘asakesden farigdiir yahud ‘asakes gibi [363b] olan delilden farig i
miistagnidiir dimek olur [364a]

Bu’l-Hikem: Bu’l-Hikem ile hemraz u demsaz idi [362a] ki murad Ebu Cehliiii

mukaddem olan kiinyetidiir ki anufi nami1 “Omerdiir [362b]

328



C

cam: Hazret-i “Omeriifi buyurdugi kelam-1 sa‘adet-encamdur ki rahik-i tahkik ile piir
idi ol resiil-i Riim an1 gis-1 his ile [372b] nis idiip bihos old1 ve istigrak mertebesin
buldi anufl yadinda ne risalet kaldi ne kaldi1 ne peyam kaldi [373a]

can bahsi: Can bahsi bir mertebe-yi hiib u ra‘na vii latifdur

can-1 safi: Can-1 safi beste-yi ebdan sude diyii su’al etdiginden murad bir can degiildiir

belki canlarun [368a] kiillisidiir [368b]

D

deriin: Murad derun-1 pak evliyadur [372a]

E

ekall-i kalil: Ekall-i kalildiir ki andan murad ruhufi bedene ta‘alluk eylemesinde olan
fayidediir [367b]

et-tayyibatu li’t-tayyibine: Dergah-1 Hakka tayyib gelenler i¢iin tayyibat vardur habis
olanlar i¢iin habisat vardur migra‘-1 sani bu ma‘nayr miis‘ir olur takdir-i kelamyarra

hos kun hogsi bubin ve berencan-1 bedf bubin dimekdiir [361a]

F

fayide: Fayideniin katinda ki murad andan canufi cesede ta‘alluk eylemesidiir ki

andandur [367b]

H/H/H

W

Hazret-i Ademiifi sulb ve siretinden isefi: Murad eger evlad-1 Adem isef [393a]

I
insa: Minbabi’l-if‘al unutdurmak ve kalbden bir sey’i izhab itmege dirler [1698]

329



K/K

Kur’an oku-: Eger sen dirsefl ki ben de Kur’an okurum beli eger¢i sen de Kur’an
okursan amma asil murad olan ahkam-1 Kur’aniyyeyi kabiil eylemekdiir [374b]

kiill: Kiillden murad insanuf rihinuii ve cismintif kiillisidiir [368a]

L

lebbeyk: Hazret-i Allahdan bendeye lebbeyk dimek ecebtuke icabeten ba‘de icabetin
dimek ma‘nasin mutazammin olur [382a]
lokma: Fi’l-megel lokma tuhmdur ve anuf hasili fikrlerdiir ma‘nada lokma deryadur

ve anufi gevheri endiselerdiir [394b]

M

makam-1 hakikat: Asli buldi ki makam-1 hakikatdiir ve firi‘dan giizer etdi ki murad
suver-i halkiyyediir [366a]

manensal: M3 sartiyye-yi cazime ve ma minbabi’l-if‘al unutdurmak ve kalbden bir
sey’i izhab eylemege dirler [399b]

miirde: Murad [373b] agniya ve ehl-i diinyadurkema kale ‘aleyhisselam iyyakum ve
mucalesetu’l-mevti kali ev mae’l-mevti kale ‘aleyhisselam el-agniya’u ve firivayeti
uhra kale ‘aleyhisselam ehlu’d-dunya ve zindeden murad kalbi “ilm i irfanla hayat
bulan kimsediir [374a]

miirteis: Eli ditreyen kimseye diniir [361a]

N

nafi vii muktezi: Ism-i fa‘ildiir eger meyanlarinda vav mukadder olursa biri biriniifi
mukabil i z1dd1 olup nefy idici ve iktiza idici dal1 kalmadi1 dimek olur [363b]
nar: Murad Nemrtidufi nar-1 gazabi [398b]

330



nesh: Lugatde bir sey’tin sureti zayil olup bir ahar-i sey’e tebdil olmakdur nesh-i
ayetden murad hiikmi nefy olup bir gayr1 ayetiifi hiikkmi sabit olmakdur [399b]
nigaf: Sefahete ve ‘aklsuzliga dirler [395a]

0/0

‘Omer: ‘Omeriif ki murad Hazret-i ‘Omerdiir [362a]

P

paymacan: Aslinda ayak dolasdurmak ve apul apul gitmek ma‘nasinadur sofira
mesayih-1 ‘Acem an1 pabuc basmak cikaracak yire 1tlak eylediler ol miinasebetile ki
ekser ol yirde ayak dolasici olur ve pabucin giyen kimse bir mikdar ayagini tolasdurur
pes Mesnevi-yi Serifde her ne yirde pay-1 magan zikr olsa andan saff-1 ni‘al muraddur
[392b]

piyade: Murad miibtedi vii nakis olan kimselerdiir [338a]

S/S/S

seyl: Seylden murad kelimat-1 insaniyyediir anufi bendi cenan u dehanda iken
miimkindiir ¢linki hifz-1 lisana kadir olmayasin ve ani basdan bend itmeyesin pes
basdan tecaviiz etdikden sofira cihani tutsa ve ehl-i cihani ol kelam-1 fitne-engiz viran
ve harab eylese ‘aceb olmaz ki ¢ok sozler vardur cihanuii harab olmasina sebeb
olmigdur [396a]

siret-i seytan: Murad g1da-y1 cismaniyyediir [393b]

stivar: Murad kamil olan kimsediir [388a]

S

sir-ntg: Siid emici [1648]

331



T/T

tac: Murad ‘uluvv-i sandur bunda yani Hazret-i Allah anun rif'ati {izre nice has
riftatler ihsan ider veyahud tacdan murdd edeb-i ilahidiir ki edeb tacist ezniir-1 [lahi
binih berser biir ve her ca ki hvahi buyurmuslardur pes bu takdir {izre anufi edebi tizre
Hazret-1 Bari kendiiniiii niirindan nice taclar kor anuii basi iizre dimek olur [382b]
ta‘at u iman: Murad erbab-1 taklidiin kalil olan iman u ta‘atdur ma‘lamdur ki
miictehidiin hatast mukallidiin ta‘at u imanindan evladur ve anufi kiifrinden murad
kiifriin lugat ma“nasi oldugu tizre setrdiir ya‘ni ol “asik kendiniin ta‘at u imanini [382a]
ve Hazret-i Allah ile olan esrar u kurbetini ‘uytin-1 nasdan setr eylemesi katinda
mukallid olanlarun imanlart halk ve bii‘tibardur dimek olur Hazret-i Seyh Sibliniii
tiba limen mate fikiiftihi femen mate fikiifrihi fema vaye’l-Firdevsi dimesi setr-i esrar-
1 rubuibiyyet ma‘nas1 murad olur [382b]

tefsir-i ve huve ma‘akum eynema kuntum: Bu ayet Siire-yi Hadiddediir ve bu mahal bu
ayet-i kerimeniin tahkik i tefsirinin beyanundadur ma‘na-y1 serifi ol Allah siziii
ilediir her ne yirde ve ne halde olsanuz ekser-i ‘ulema ol Allah her ne yirde olsafiuz
‘ilm U kudretiyile siziifile bilediir ‘umiimen ve fazl u rahmetile bilediir husiisan diyii
tefsir eylemislerdiir [364a]

ti ti id-: Bima‘na vii bihiide soyler [389a]

tulb: tulb boliik ma“nasinadur [393a]

Turgur: Turgurdi ya‘ni at basini ¢ekdi. [383b]

U

‘ukiil: bes mertebesi vardur evvel mertebesi ruh-1 hassasidur ol nesneyi ki havass-1
hamseyi zahire irad ider bu ruh am telakki vii kabil ider ve bu riih rih-1 hayvaniniin
aslidur ve bu rith sabiniifi dahi1 viicidinda vardur ikinci mertebesi ruh-1 ziyayidiir ki
havass-1 hamseniifi irad etdigi seyleri hifz ider vakt-i hacetde ruh an1 “akla “arz ider ki
anui mertebesi bilatereddiid sabiniifi viicidinda bidayet-i nesv @i nemada bu ruh

yokdur zira gordiigi seyi derhal feramus ider {iglinci mertebesi ruh-1 ‘akldur ki hiss @

332



hayalden haric olan me‘aniyi idrak ider ma‘arif-i zarariyye-yi kiilliye gibi ki bu halet
[380b] behayimde ve sibyanda yokdur dordiinci mertebesi ruh-1 fikridiir ki enva‘-1
te’lifatla ‘ulum-1 “akliyyeyi ahz ider ve kezalik ma‘limati mabeynine derc ider ki
anufile ebvab-1 ma‘arif i ‘ulumui istiftahina kadir olur ‘ulemanun ‘akli gibi ve bu
meratib-i erba‘ada olan ‘ukule ‘ukul-i beseri dirler besinci mertebesi sol ruh-1
kudsiyyediir ki enbiyaya mahstusdur ve evliyadan ba‘zilara dahi mahsus olur ve bu
rih-1 kudsiden envar-1 gaybi ve esrdr-1 laraybi miitecelli olur ukiil-1 1lahi bu
mertebede olan rithlardan ‘ibaretdiir ve bu “ukiil-1 {1ahi “dlem-i me‘anide ve meratib-i
[1ahide pervaz eylediigi cihetden tuyiira miimasildiir ve bu ‘ukiilufi cenahlar1 kuvvet-i
‘ilmiyye ve kuvvet-i “ameliyyediir ve sevk u muhabbet ve velayet ii keramet ve bunlar
emgsali olan sifatlar afia ecniha gibidiir ki bu gune sifat-1 ‘ilmiyye ile evc-i ma‘nada
pervaz iderler [381a]

“Umer: Ki murad Hazret-i ‘Omerdiir [361a]

Y

ya Rabb: Rabbani canib-i Hakdan anufi canibine geliir ol kimseden bir ya Rabb
dimek ve Hazret-i Allahdan altmis kere lebbeyk dimek vardur murad tahdid degil
teksirdiir [382a]

Z/7/7/Z

zinde: murad kalbi “ilm i “irfanla hayat bulan kimsediir [374a]

333



SONUC VE DEGERLENDIRME

Bu tez calismasi, Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi adli eserinin
361a-400b varaklar1 arasindaki metninin transkripsiyonu, incelenmesi, sozliik
caligmast ve tipkibasimini kapsamaktadir. Calismanin temel amaci, Mevlana
Celaleddin-i Rimi’nin Mesnevi adl1 eserinin serhlerinin anlagilmasini kolaylastirmak
ve tasavvufi literatiirde 6nemli bir yere sahip olan bu eserin daha genis bir okuyucu
kitlesine ulagsmasini saglamaktir. Amaca uygun olarak giris boliimiinde serh ve serh
gelenegi, serh tasnifi, mesnevi nazim sekli, Mevlana ve Mesnevi’si hakkinda 6n
bilgilere yer verilmistir. Bu baglamda, Seyyid Mehmed Ali’nin hayati, eserleri ve
edebi kisiligi hakkinda literatiirde yer alan bilgiler sunulmus ve eserin niisha tavsifi
yapilmistir. Transkripsiyon silirecinde, metnin takibini kolaylastirmak i¢in varak ve
satir numaralar1 belirtilmis, metnin aslinda vurgulanan, sarih tarafindan Onemli
goriilerek isaretlenen boliimler koyu puntolarla, Mesnevi beyitleri, ayetler, hadisler ve
diger alintilar ise italik olarak gosterilmistir. Metnin aslina uygun transkribe edilmesi
icin tarama sozliikleri ve diger metin serhleriyle karsilastirmalar yapilmis, dil
hususiyetleri gozetilmistir. Bu yontemle metnin orijinal anlami korunmaya ¢aligilmis

ve glinlimiiz okuyuculari i¢in anlagilabilir olmasi hedeflenmistir.

Seyyid Mehmed Ali, Osmanli doneminin bir mesnevihani olarak o6zellikle
Mesnevi iizerine yaptig1r serhle taninmustir. Ancak Mesnevi-yi Ma'nevi alanda ilmi
calisma yapan bazi akademisyenlerce Ismail Rusthi-yi Ankaravi’nin Mecmii'atu’l-
Letayif ve Matmiratu’l-Ma'arif adli eserinin eksik bir kopyasi olarak
degerlendirilmistir. Seyyid Mehmed Ali’yi ise bir intihalci olarak vasiflandirmislardir.
Bu nitelendirmeler nedeniyle yazmanin tespitinden giliniimiize kadar eser ya da
miuellifi akademik bir c¢alismanin konusu olamamis, eserin transkripsiyonu
yapilmamistir. Bu tez c¢alismasinda Mesnevi-yi Ma'nevi, Mecmii'atu'l-Letdyif ve
Matmiratu'l-Ma'arif’in eksik bir kopyas1 olarak degil Ankaravi serhine dayanan bir
muhtasar serh olarak degerlendirilmistir. Bize goére Seyyid Mehmed Ali bu
caligmasiyla Ankaravi’nin genis kapsamli eserini daha 6z ve anlasilir bir dilde
sunmay1 amacglamis ve kendi donemine ve yasadigir bolgeye uyumlu bir dille bazi
ifadeleri kisisellestirmesiyle dikkat c¢ekmis, takipgisi oldugu tasavvuf geleneginin

geregini yerine getirmistir. Denilebilir ki; Mevlevi dervisi olma yolunda gayret

334



sarfeden Dervis Mehmed Ali Mesnevi serhini 6zetleyerek, tasavvufl egitiminin 6nemli
bir siirecini gerceklestirmistir. O, muhtasar serh yazarak hem metin iizerindeki
hakimiyetini pekistirmis hem de manevi yolculugunda derinlesmistir. Serhi 6zetlemek
onun, metnin Oziinii kavramasma ve tasavvuf Ogretilerini 6zlimsemene katki
saglamistir. Ayrica bu sayede dervis, Mesnevi’'nin derinliklerini daha anlasilir bir hale
getirmis ve bilgiyi daha genis Kkitlelere ulastirarma yolunda baskalarina rehberlik
etmistir. Bu, Mevlevilikte bilgi ve hikmeti yayma amacinin bir yansimasidir. Ayn
zamanda, Mesnevi'nin 0Oziinii koruyarak onu daha anlasilir kilma misyonunu

mesnevihan ve devaminda seyh olarak tamamlamustir.

Bu calisma, Mesnevi-yi Ma'nevi serhini detayli bir sekilde incelemistir.
Calismanin amaci; Mesnevi-yi Ma nevi'nin ilgili varaklar arasini transkribe etmek,
transkribe edilen metni incelemek ve ulasilan tespitlerle sonraki c¢alismalara 1s1k
tutmaktir. Mesnevi-yi Ma'nevi, muhtasar bir eser olarak nitelendirilmis ve Seyyid
Mehmed Ali’nin bu Ozeti yazarken hangi amaclara hizmet ettigine dair tespitler
yapilmustir. Bu tespitler su sekilde siralanabilir:

1- Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin kapsamli serhini daha kisa ve 6z bir
bi¢imde sunmustur.

2- Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi'nin eserini sadelestirerek ve bazi ifadeleri
yasadig1 donemin ve bolgenin dil 6zelliklerine uyumlu hale getirmistir.

3- Seyyid Mehmed Ali muhtasar serh yazarak, Mevlevilik tarikati
cercevesinde, tasavvufl gelenegi siirdiirmeyi ve bu gelenegi gelecek nesillere
aktarmay1 hedeflemistir.

4- Muhtasar serh, Ankaravi’nin eserinin derinlemesine yorumlarinin eksik
olmasi riskini tagirken eserin anlagilirligini artirmis ve Mesnevi’yi daha genis bir
okuyucu kitlesine sunmustur.

5- Seyyid Mehmed Ali’nin serh calismasi, Mevlevilikte bilgi ve hikmetin
yayilmasina yonelik iistlendigi gérevini yerine getirmistir.

6- Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin serhini 6zetlerken deyimler, atasozleri
ve cografil isimlerle, eserin donemin sosyo-kiiltiirel baglamini koruma ve bu baglami
okuyuculara aktarma amaci glitmistiir.

7- Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin serhindeki bazi 6nemli noktalari

Ozetlerken, bu bilgileri diger tasavvufi metinlerle iliskilendirmis, bdylece

335



metinleraras1 baglantilar kurarak okuyucunun farkli kaynaklardan da faydalanmasini
saglamistir.

8- Seyyid Mehmed Alj, intihalci degildir.

9- Serhlerin, Mesnevi’nin ¢ok katmanli anlamlarini agiga ¢ikarmada dnemli bir
rol oynadigi goriilmiistiir ve Mesnevi-yi Ma'nevi, Mevlana’nin Mesnevi’sini anlamaya

ve yorumlamaya katkida bulunmaktadir.

Ankaravi’nin Mevlana’nin Mesnevi’sini genis bir perspektifle ele aldigi ve
felsefi yoruma acik beyitleri detayli bir sekilde serh ettigi bilinmektedir. Ankaravi,
serh siirecinde Ibn’iil-Arabi’nin fikirlerinden faydalanmis, onun eserlerinden
dogrudan ve dolayli alintilar yapmistir. Seyyid Mehmed Ali, Ankaravi’nin genis
kapsamli eserini daha kisa ve 6z bir bi¢imde sunmus, bdylece serhin okunup
anlasilmasin1  artirmistir.  Ancak, Mesnevi-yi Ma'nevi’nin muhtasar yapisi,
Ankaravi’nin detayli agiklamalarimin eksik kalmasina neden olmus ve metnin bazi
yonlerinin tam olarak anlagilmasini zorlagtirmistir. Burada onemli bir kisitlayici
durumu dile getirmek gerekir. Seyyid Mehmed Ali eserini yazarken Ankaravi’nin
hangi serhini esas aldig1r da bilinmemektedir. Zira Ankaravi, Mecmii'atu'l-Letayif ve

Matmiratu'l-Ma'arif’1 genis bir zamana yayarak tekamiil ettirmistir.

Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi adli eseri, sade ve duru bir
Osmanli Tiirkgesi ile yazilmistir. Eser, anlam derinligi olan beyitleri agiklarken
ihtiyaca gore bazi beyitlerdeki 6zel anlam tasiyan kelimeleri de ele almistir. Mesnevi-
vi Ma’nevi’de atasozleri ve deyimlere de yer verilmistir. Eserde "atasézii" ve "deyim"
kelimelerinin yerine es anlamlilart olan "darb-1 mesel", "meshir mesel" kelimeleri
kullanilmigtir.  Bu kullanim, eserin diline halkin dilinden ogeler katmayi
amaclamaktadir. Mesnevi beyitlerinde tarihe kaynaklik edebilecek bazi mekan adlar
da zikredilmistir. Bunlar: Semerkand, Gatfer, Raz, Tirdz’dir. Bu mekanlarla ilgili

cesitli bilgiler verilerek bu cografi isimlerin tarihi ve kiiltiirel baglami agiklanmistir.

Mesnevi, tasavvufi anlatilarin genelinde oldugu gibi hikayeleri, sembolleri ve
remizleri sik¢a kullanir. Anlatilanlar, bilinmeyen bir dlemdir. Bilinmeyeni kavramak
ve acgiklamak ancak bilinenlerle yola ¢ikmakla miimkiindiir. Sarihlerin amaci,
Mesnevi’deki bilinenlerle mana alemindeki bilinmeyenleri agiklamaktir. Insanin

maddi ve manevi boyutlar1 vardir ve her iki boyutun da beslenmeye ihtiyaci1 vardir.

336



Manevi arayislar, cesitli yollar ve tarikatlar araciligiyla gerceklesir; Mevlevilik
bunlardan biridir. Mevlevilik, merkezinde Mevlana’nin Mesnevi’sini barindiran bir
tarikattir. Seyr U siilik yolu zorlu olsa da rehber sahsiyetler ve Mesnevi gibi yazili
metinler yolculara dogru yolu gosterir. Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi

serhi, bu arayista dnemli kaynaklardan biridir.

Mevlana’nin 6gretisinin evrensel nitelikleri, Mesnevi’yi yalnizca bir tasavvuf
metni olmaktan ¢ikarip tiim insanligi kucaklayan bir kaynak haline getirir. Seyyid
Mehmed Ali’nin bu evrensellik anlayisin1 serhinde yansittigi ve Mesnevi’nin anlam
yiikiine uygun bir yaklasim sergiledigi goriilmektedir. Seyyid Mehmed Ali’nin serhi,
Ankaravi’nin ve onceki sarihlerin serhlerini bir araya getirip onlara yeni bir yorum
getiren bir metin olarak degerlidir. Ancak, bu eserin bir muhtasar olmasi, bazi ayrintili

yorumlarin ve agiklamalarin eksik olabilecegi ihtimalini de giindeme getirir.

Sonu¢ olarak, Seyyid Mehmed Ali’nin Mesnevi-yi Ma'nevi adli eseri,
Ankaravi’nin Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmuratu'l-Ma'arif adli eserinin muhtasari
olarak degerlendirilmektedir. Ankaravi’nin genis kapsamli eserine kiyasla daha kisa
ve 0z olmasi, serhin anlasilirligini artirmistir. Ancak, Ankaravi’nin serhindeki detayl
aciklamalarin eksikligi, Mesnevi’nin bazi yoOnlerinin tam olarak anlasilmasin
zorlagtirmaktadir. Bu nedenle, Mesnevi’nin ve serhinin daha genis bir c¢ercevede
degerlendirilebilmesi icin Mecmii'atu'l-Letayif ve Matmiratu'l-Ma'arif’in  tim
niishalarinin detayl1 bir sekilde incelenmesi gerekmektedir. Seyyid Mehmed Ali’nin
Mesnevi-yi Ma'nevi’si, Islim tasavvufuna ve Mevlani Ogretisine dnemli katkilar
saglamis, Mesnevi’yi anlamaya yoOnelik bir kaynak olarak deger kazanmistir. Gelecek
arastirmacilarin  Mesnevi-yi Ma'nevi’yi ve Ankaravi’nin serhlerini daha detayh
incelemeleri, Mesnevi’ye dair yorum ve anlayislarin nasil evrildigini daha iyi
kavramalarin1 saglayacaktir. Bu tez, Mesnevi'nin Tiirk¢e serhleri alaninda yapilan

caligmalara katki saglayacak ve gelecek aragtirmalara 1s1k tutacaktir.

337



KAYNAKCA

Ahmet Vefik Pasa (2000). Lehge-i Osmani (haz. R. Toparli). Ankara: Tiirk Dil
Kurumu Yayinlar.

Akay, H. (1995). Islami Terimler Sozligii. Ankara: Isaret Yaylar1.

Akdag, R. (2023). Ismail Rusithi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmii'atu'l-Letayif ve
Matmuratu'l-Ma'arif),  (Ill. ~ Cilt)(Inceleme-Metin-Sozliik). ~ Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisi,
Nigde.

Akbayar, N. (2001). Osmanli Yer Adlari Sozligi. Istanbul: Tarih Vakfi Yurt
Yayinlari.

Alici, M. (2013). “Yezdan”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 43, s. 512-
513.

Alper, O. M. (2001). “Itaat”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 23, s. 444-
445.

Atasdzii ve Deyimler Sozliigii. (2004). istanbul: U¢ Harf Yayinlar1.

Attar, F. (2002). Tezkiretii’l-Evliyd. (Terciime: Siileyman Uludag). C 1-2. Istanbul:
Mavi Yaymeilik.

Avecy, C. (2008). “Rum”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 35, s. 222-225.

Avsar, Z. (2007). Rihu’l-Mesnevi’de Mesnevi’nin Ik 18 Beytinin Serh Yontemi.
Turkish Studies, S 2(3), s. 59-72.

Avsar, Z. (2008). Tenkitli Metin Nesrinde Imla Sorunu Uzerine Yeni Diisiince ve
Oneriler. Turkish Studies, S 3 (6), s. 59-95. doi.org/10.7827/TurkishStudies.452

Avsar, Z. (2019). Ask Meclisi - Mesnevi Serhi - I. Istanbul: Tiirk Edebiyat1 Vakfi
Yaymlar.

Avsar, Z. (2019). Sirlarin Dili. Istanbul: Tiirk Edebiyat Vakfi Yaymnlar1.

Avsar, Z. & Ozdemir, M. & Ugar, A. (eds.) (2023). Mesnevi'nin Tiirk¢e Serhleri.
Konya: Selguk Universitesi Yayinlari. https://doi.org/10.59726/SUPress/
9789754482393

Aydin, M. S. (2000). “Insan-1 Kamil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C
22,.330-331.

Ayverdi, 1. (2005). Misalli Biiyiik Tiirkce Sozliik (3 cilt). istanbul: Kubbealt: Nesriyat.

Bas, E. (2009). “Sema”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 36, s. 453-455.

338



Batuk, C. (2006). “Nemrud”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 32, s. 554-
555

Bayraktar, M. (1989). Tasavvuf ve Modern Bilim. Istanbul: Seha Nesriyat.

Bilge, B. (2022). Ismail Riisihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmiiatu’l-Letdyif ve
Matmiratu’l-Ma’arif) (V. Cilt) (Inceleme-Metin-Sozliik). Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Nigde.

Birisik, A. (2009). “Sare”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 37, s. 538-
539.

Bolay, S. H. (1988). “Adem”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 1, s. 358-
363.

Bolay, S. H. (1989). “Akil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 2, s. 238-
242.

Bursali, M. T. (1333). Osmanl: Miiellifleri. Istanbul: Matbaa-y1 Amire.

Can, S. (2002). Konularina Gore Aciklamali Mesnevi Terciimesi. Istanbul: Otiiken
Nesriyat.

Can, S. (2022). Konularina Gore Aciklamali Mesnevi Terciimesi. C 1-6. Istanbul:
Otiiken Nesriyat.

Can, S. (2009). Mesnevi Hikdyeleri. (6. Bask1). Istanbul: Otiiken Yaynlar.

Cebecioglu, E. (2004). Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sézliigii. Istanbul: Anka
Yaymlar.

Cengiz, A. (2021), Dervis Muhammed §ifayi, Esserhu’l-Kitabi'l-Mesneviyyi'l-
Ma neviyyi’'l-Muhtasar, Cilt 2 (Inceleme-Metin-Sozliik). Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Nigde.

Ceyhan, S. (2005). Ismail Ankaravi ve Mesnevi Serhi. Yayimlanmamis Doktora Tezi,
Uludag Universitesi Soyal Bilimleri Enstitiisii, Bursa.

Ceyhan, S. (2007). Ismail Riisthi Ankaravi’nin Mesnevi Tahkiki: Mesnevi’deki
Manaya Metodolojik Bir Yaklasim. Tasavvuf Ilmi ve Akademik Arastirma
Dergisi, S 20 (Mevlana’ya Armagan Sayisi), s. 117-142.

Ceylan, C. (2011). Tirk Edebiyatinda Serh Edilen Metinler Arasinda Mesnevi-i
Serif’in Yeri. Dogu Arastirmalari, S 7, s. 167-190.

Ceyhan, S. (2004). “Mesnevi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 29, s.
325-334.

339



Ceyhan, S. (2010). “Sems-i Tebrizi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C
38,s.511-516.

Ceyhan, S. (2011). “Tecelli”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 40, s. 241-
243,

Ceyhan, S. (2012). “Vecd”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 42, s. 583-
584.

Ceyhan, S. (2013). “Viistl”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 43, s. 143-
145.

Ceylan, O. (2007). Tasavvufi Siir Serhleri. (3. Basim). Istanbul: Kap1 Yayinlar1.

Ceylan, O. (2010). “Serh”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 38, s. 565-
568.

Cagrici, M. (1994). “Edep”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 10, s. 412-
414.

Cagrici, M. (1994). “Dostluk”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 9, s.
511-513.

Cagrici, M. (1997). “Hakikat”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 15, s.
177-178.

Cagrici, M. (1998). “Hayir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 17, s. 43-
46.

Cagrici, M. (2008). “Sabir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 35, s. 337-
339.

Cagrici, M. (2009). “Sir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 37, s. 113-
115.

Cagrici, M. (2010). “Siikiir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 39, s. 259-
261.

Caybayir, Y. (2007) Orhun Yazitlarimizdan Giiniimiize Tiirkiye Tiirkgesi S6z Varligr.
Istanbul: Otiiken Nestiyat.

Celebi, A. H. (2002). Mevldnd ve Mevlevilik. Istanbul: Hece Yayinlari.

Celebi, 1. (2010). “Seytan”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 39, s. 99-
101.

Cimar, B. (2009). Ahmed Avni Konuk’un Mesnevi-i Serif Serhi’nin {1k 18 Beytindeki
Serh Ustlii. Turkish Studies, 4(6), s. 39- 61.

340



Cicekler, M., Unver, 1., Toker, H. (2004). “Mesnevi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C 29, s. 324-325.

Daglar, A. (2009). Semi Semulldh Serh-i Mesnevi (I. cilt)(inceleme-tenkitli
metinsozliik). Yaymmlanmamis Doktora Tezi. Erciyes Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Kayseri.

Demir, N. (2000). [zdhu’l-Hikem ve Serh-i Heyakilii'n-Nur Cercevesinde
Ankaravi’nin Felsefi Goriisleri. Yayimlanmamig Yiiksek Lisans Tezi, Uludag
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Bursa.

Demirci, K. (1997). “Haram”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 16, s. 97-
100.

Demirci, K. (1998). “Helal”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 17, s. 173-
175.

Demirci, M. (1997). “Hakikat”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 15, s.
178-179.

Demirel, $. (2007). Mevlanda’nin Mesnevi’si ve Serhler. Tiirkiye Arastirmalar
Literatiir Dergisi, S 5 (10), s. 469-504.

Demirel, S. (2007). Mevlana’nin Mesnevi’sinin Tiirkce Serhleri Uzerine Bir Literatiir
Calismasi. Tiirkiye Arastirmalar Literatiiv Dergisi, Eski Tiirk Edebiyati Ozel
Sayisi, C 5, s. 10.

Demirtas, A. T. (2004). Ibn Arabi’de Varhigin Birligi (Vahdet-i Viicut) Felsefesi.
Yiiksek Lisans Tezi, Ankara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Ankara.

Develioglu, F. (2020). Osmanlica-Tiirk¢e Ansiklopedik Liigat. (34. Baski). Ankara:
Aydin Kitabevi.

Dil¢in, C. (1983). Yeni Tarama Sozliigii. Ankara: Tiirk Dil Kurumu Yayinlari.

Dilgin, C. (1999). Orneklerle Tiirk Siir Bilgisi. (5. Bask1). Ankara: Tiirk Dil Kurumu
Yaymlar.

Dilperipir, A. (1995). Tiirkce-Fars¢a Ortak Kelimeler Sozliigii. Ankara: iran Kiiltiir
Miistesarlig1 Yayinlari.

Dogan, M. (1990). Biiyiik Tiirkce Sozliik. (7. Baski). Ankara: Rehber Yayinlari.

Dogan, M. N., (1999) Metin §erhi Uzerine, Osmanli Divin Siiri Uzerine Metinler.
(haz. Mehmet Kalpakli). Istanbul: Yap1 Kredi Yayinlari.

Durmus, 1. (2003). “Leyla ve Mecniin”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C
27,s. 159-160.

341



Diindar, S. (1998). Sem’i Sem ulldh’in Serh-i Giilistan’1. Yaymnmlanmamis Yiiksek
Lisans Tezi, Ege Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, [zmir.

Efendioglu, M. (2008). “Sahabe”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 37, s.
491-495

Efendioglu, M. (2009). “Suheyb b. Sinan”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi,
C37,s.159-173

Enver, A. (2010). Mevlevi Sdirler (Semdhane-i Edeb). (haz. Tahir Hafizoglu). (1.
Baski.) Istanbul: Insan Yayimnlari.

Eraydin, S. (1994). Mevidind 'nin Mesnevi-i Serifinden (Ilk) Onsekiz Beyit. Tasavvuf ve
Tarikatlar. Istanbul: Marmara Universitesi {lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yayinlari.

Eraydin, S. (2016). Tasavvuf ve Tarikatlar (12. baski). Istanbul: Marmara Universitesi
[lahiyat Fakiiltesi Vakfi Yaymlari.

Erbas, A. (2004). “Melek”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 29, 37-39.
Erdogan, A. (2006). Mevlana Sozliigii. Istanbul: Lamure Yayinlari.
Erhat, A. (2006). Mitoloji Sozligii. Istanbul: Remzi Kitabevi.

Esrar, Dede (2000). Tezkire-i Su’ard-yi Mevleviyye. (haz. 1. Geng). (Inceleyen:
Miijgan Cunbur). Ankara: Atatiirk Kiiltiir Merkezi Bagkanlig1 Yayinlar.

Fabio A. (2012). Bir Mevlevinin Hayati. (1. Baski). Istanbul: Kitap Yaymevi.

Fayda, M. (2020). “Muhammed”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 30, s.
406-421.

Fayda, M. (1992). “Bilal-i Habesi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 6, s.
152-153.

Fayda, M. (2007). “Omer”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 34, s. 44-51.

Fiiruzanfer, B. (1963). Mevidna Celdleddin. (¢ev. F. N. Uzluk). Istanbul: MEB
Yayinlari.

Gibb, E. J. W. (1999). Osmanl Siir Tarihi I-1l. (¢cev. A. Cavusoglu). Ankara: Akcag
Yaymlar.

Gibb, E. J. W. (2000). Osmanl Siir Tarihi IlI-V. (¢cev. A. Cavusoglu). Ankara: Akcag
Yaymlar.

Golpmarli, A. (1967). Meviana Miizesi Yazmalar Katalogu. C I-VI. Ankara: Tiirk
Tarih Kurumu Basimevi.

342



Golpmarl;, A. (1990). Mesnevi Tercemesi ve Serhi. (6. Baski). C  1-3. Istanbul:
Ink1lap Kitabevi.

Golpinarh, A. (2004). Tasavvuftan Dilimize Gegen Deyimler ve Atasozleri. Istanbul:
Inkilap Kitabevi.

Gélpinarl, A. (2006). Mevidnad 'dan Sonra Mevlevilik. Istanbul: Inkilap Kitabevi.

Gorkem, 1., Argunsah, H., Argunsah, M., & Kilig, A. (2001). Kayseri ve Yoresi Kiiltiir
Sanat ve Edebiyat Bilgi Soleni 12-13 Nisan 2001 Bildiriler. C 2. Kayseri:
Erciyes Universitesi Fen Edebiyat Fakiiltesi Tiirk Dili ve Edebiyat1 Boliimii
Yaymlar.

Giileg, 1. (2006). Mevlana’nin Mesnevi’sinin Tamamina Yapilan Tiirkce Serhler. //mi
Arastirmalar, S 22, s. 135-154.

Giileg, 1. (2009). Dagilmis Incileri Toplamaya Yardim Etmek: Serh Tasnifi
Meselesine Kiiciik Bir Katki. Turkish Studies, S 4(6), s. 213-230.

Giileg, 1. (2010). Mesnevi Uzerine Arastirmalar. (1. bask1). Istanbul: H Yayinlari.

Giileg, 1. (2011). Klasik Tiirk Edebiyat1 Metinleri Nasil Serh Edilmeli?. Tiirk Dili ve
Edebiyati Dergisi, S 42 (42), s. 83-111.

Giiltekin, A. (2006). Ismdil Ankaravi’nin Mesnevi Serhi Mecmii atu’l-Letdyif ve
Matmuratu’l-Ma'arifte Hadis (Altinct Cilt Ornegi). Yayimlanmamus Doktora
Tezi, Selguk Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Konya.

Giiltekin, H. (2020). Metin Serhi. Soylem Filoloji Dergisi. S 5 (1), s. 137-148.
https://doi.org/10.29110/soylemdergi.697493

Giinaydin, F.C. (2007). “Nimet”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 33,
s.129-130.

Giingér, O. (2019). Ismail Riisihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmiiatu’l-Letdyif ve
Matmuratu’l-Ma’arif) (VI. Cilt) (Inceleme-Metin-Sozliik). Yayimlanmamis
Doktora Tezi, Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii,
Nigde.

Giirer, D. (2010). “Sibli, Eba Bekir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi, C
39, s.125-126.

Giirkan, S. L. (2007). “Oliim”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 34, s. 32-
34.

Giirkan, S. L. (2013). “Yahudi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 43,
s.182-184.

Hamidullah, M. (1988). “Abd”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 1, s.57.

343



Harman, O. F. (1993). “Cehennem”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 7,
$.225-226.

Harman, O. F. (1996). “Giinah”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 14, s.
278-282.

Harman, O. F. (2000). “Isa”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 22, s.465-
472.

Harman, O. F. (2000). “Ibrahim”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 21, s.
266-272.

Harman, O. F. (2010). “Siileyman”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 38,
$.56-60.

Harman, O. F. (2020). “Musa”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 31,
$.207-213.

Ibn’iil-Arabi (2012). Fiitihdt-1 Mekkiyye. (3. baski). (¢cev. Ekrem Demirli). C I-7.
Istanbul: Litera Yaymcilik.

Izbudak, V. C. (1988). Mesnevi. (Gézden Gegiren: Abdiilbaki Gélpmarl). C 1-6.
Istanbul: Milli Egitim Basimevi.

Kanar, M. (1998). Biiyiik Farsca Tiirkge Sozliik. Istanbul: Birim Yaymlari.
Kanar, M. (2005). Etimolojik Osmanli Tiirk¢esi Sozliigii. Ankara: Derin Yayinlari.
Kanar, M. (2010). Farsca-Tiirkce Sozliik. (2. Baski). Istanbul: Say Yaymnlar1.

Kapar, M. A. (1994). “Ebi Cehil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 10,
s.117-118.

Kara, M. (1995). “Fena”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 12, s.333-335.
Karaismailoglu, A. (eds.) (2007). Mevldnd Arastirmalar: 1. Ankara: Ak¢ag Yayinlari.

Karadas, C. (2006). “Sevap”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 36, s. 581-
582.

Karaman, F., Karagdz, I., Pagacy, I., Canbulat, M., Gelisen, A., & Ural, 1. (2006). Dini
Kavramlar Sozliigii. Ankara: Diyanet Isleri Baskanligi Yaynlari.

Kartal, A. (2003). Tuhfe-i Remzi. Ankara: Akc¢ag Yaymlari.

Kartal, A. (2013). Dogu'nun Uzun Hikdyesi Tiirk Edebiyarinda Mesnevi. istanbul:
Dogu Kiitiiphanesi Yayinevi.

Kasani, A. (2015). Tasavvuf Sozligii. (4. baski). (¢ev. E. Demirli). Istanbul: Iz
Yaymcilik.

344



Kaya, M. (1999). “ibn’iil-Arabi, Muhyiddin”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C 20, s.520-522.

Kilig, A. (2007). Dagilmis Incileri Toplamak: Serh Tasnifi Denemesi. Prof. Dr.
Abdiilkadir Karahan Amnisina 1. Uluslararas1 Klasik Tiirk Edebiyati
Sempozyumunda sunuldu, istanbul.

Kilig, A., Tanyildiz A. (2013). Abdiilbaki Golpinarli'nin Mesnevi Serhi ve Sdarihligine
Ddir, Abiilbaki Golpmarli Kitabi, Kiiltiir ve Turizm Bakanligi, Anma ve
Armagan Kitaplar Dizisi, s. 201-226, Ankara.

Dagilmis Incileri Toplamak: Serh Tasnifi Denemesi. Prof. Dr. Abdiilkadir Karahan
Anisina 1. Uluslararas1 Klasik Tiirk Edebiyati Sempozyumunda sunuldu,
Istanbul.

Kilig, M. E. (1999). “Ibn’iil-Arabi, Muhyiddin”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C 20, s.493-516.

Koca, F. (1999). “Ibadet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 19. Istanbul.
s. 240-247.

Kogak, M. (2007). “Omer”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 34, s.51-53.

Kocoglu, T. (2006). Ankaravi Isma’il Riistihi’nin Mesnevi Serhi Mecmii’atii’l-Letdyif
ve Matmiratu’l-Madarifte Mesnevi’'nin Ilk 18 Beytinin Serh Metodu. Mevlana,
Mesnevi ve Mevlevihaneler Sempozyumunda sunuldu, Manisa.

Kocoglu, T. (2007). Sem’i Sem ullah Efendi ve Mesnevi-i Serif Serhi. Uluslararasi
Tiirk Tasavvuf Kiiltiirii ve Mevlana Sempozyumunda sunuldu, Manisa.

Kogoglu, T. (2008). Metin Nesrinde Imla Uzerine Gériisler ve Uygulamalara Dair.
Turkish Studies, S 3(6), s. 488-498.

Kortantamer, T. (1994). Teori Zemininde Metin Serhi Meselesi. EUEF Tiirk Dili ve
Edebiyati Arastirmalari Dergisi. S 8, s. 1-10.

Koksal, M. A. (2004). Peygamberler Tarihi. Ankara: Tirkiye Diyanet Vakfi
Yayinlari.

Koksal, M. F. (2008). Metin Tamiri (Usul ve Esaslar, Uygulamalar ve Bazi Teklifler).
Divan Edebiyati Arastirmalart Dergisi, S 1, s.176, Istanbul.

Kopriilii, M. F. (1986). Edebiyat Arastirmalar:. (2. baski). Ankara: Tiirk Tarih
Kurumu Basimevi.

Kunt, 1. (2015). Hasan-1 Zarifi’nin Mesnevi Serhi, Kasifu'l-Esrar ve Matla'u'l-Envar.
Konya: Konya Biiyiiksehir Belediyesi Kiiltiir Yayinlari.

Kut, G. (2011). “Tarlan, Ali Nihad”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. C 40,
s.108.

345



Kutluer, 1. (2007). “Nar”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 33, s. 245-
246.

Levend, A. S. (1964). Ummet Caginda Ahlik Kitaplarimiz. Ankara: TDAY Belleten.

Levend, A. S. (1984). Divan Edebiyati (Kelimeler, Remizler, Mazmunlar ve
Mefhumlar). Istanbul: Enderun Kitabevi.

Mazioglu, H. (1997). Metin Serhi, Tahlili ve Tenkidi Uzerine Diisiinceler. S 93.
Istanbul: Dergah Yayinlar.

Mengi_, M. (1997). Metin Serhi, Tahlili, ve Tenkidi Uzerine, Divan Siiri Yazilart.
Istanbul: Dergah Yayinlari.

Mermer, A. (2005). Eski Tiirk Edebiyati Terimleri SozIiigii, (1. Baski). Ankara: Akgag
Yayinlari.

Mevlana Celaleddin Rimi. (2007). Mesnevi-i Ma 'nevi. (haz. Adnan Karaismailoglu,
Derya Ors), (1. Bask1). C 1-3. Ankara: Ak¢ag Yayinlari.

Mollaibrahimoglu, S. (2017). Yazma Eserler Terminolojisi, (2. Bask1). Istanbul:
Ensar Negriyat.

Mutcaly, S. (1995). Arapca-Tiirkce Sozliik. Istanbul: Dagarcik Yayinlari.

Miitercim Asim Efendi, (1305). Kamus Terciimesi. C I, Istanbul.

Miitercim Asim Efendi, (2000). Burhan-1 Kati. Ankara: Tiirk Dil Kurumu Yayinlart.
Naci, M. (1987). Liigat-1 Ndci. Istanbul: Cagr1 Yayinlari.

Onay, A. T. (2007). A¢iklamali Divan Siiri Sozliigii. (haz. Cemal Kurnaz). Ankara:
Birlesik Yayinevi.

Ogiit, S. (2011). “Telbiye”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 40, s. 396-
397.

Ongoren, R. (2004) “Mevlana Celaleddin-i RGmi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C 29, s. 441-448.

Ongoren, R. (2011) “Tasavvuf”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 40, s.
119-126.

Ongoren, R. (2013). “Zikir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 44, s. 409-
412.

Ozdemir, M. (2016). Mesnevi’'nin Tiirkce Serhleri. Turkish Studies. S 11 (20), s. 461-
502. doi.org/10.7827/TurkishStudies.10093

346



Ozervarli, M. S. (2004). “Melek”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 29, s.
40-42.

Oztiirk, M. (1989). “Alim”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 2, s.460-
461.

Pala, 1. (1989) Ansiklopedik Divan Siiri Sozliigii. Ankara: Akc¢ag Yaynlari.

Pala, 1. (2003). “Leyla ve Mecniin”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 27,
s. 161.

Sahih Ahmed Dede (2011). Mecmuatu't-Tevarihi’l-Mevleviye (Mevlevilerin Tarihi),
(haz.: Cem Zorlu), (2. Baski). Istanbul: Insan Yayinlari.

Salahi, M. (1313). Kamus-1 Osmani, Istanbul.

Salephur, C. (1996). Farsca-Tiirkce Genel Sézliigii. Istanbul: Lale Yaymevi.
Sami, S. (1996). Kamiis-1 Tiirki. (7. Baski). Istanbul: Cagr1 Yayinlari.

Sami, S. (1996). Kamiisu'l-A’lam. C 1-6. Istanbul: Kasgar Yayinlar1.

Sar1, M. (1984). Arap¢a-Tiirk¢e Liigat. Istanbul: Bahar Yaynlar1.

Sinanoglu, M. (1999). “Ibadet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 19, s.
233-235.

Sinanoglu, M. (2002). “Kiifiir”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 26, s.
533-536.

Sahin, M. S. (1993). “Cennet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 7, s.
374-376.

Sahinoglu, M.N. (1991). “Attar, Feridiiddin”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi, C 4, 5.95-98.

Tahirii’l-Mevlevi. (1973). Edebiyat Lugat:. Istanbul: Enderun Yayinlari.

Tahirii’l-Mevlevi. (1975). Serh-i Mesnevi (2. Baski). C  1-14. Istanbul: Samil
Yaylar.

Tanrikorur, S. B. (2004). “Mevleviyye”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi. C
29, 5.468-475.

Tanyildiz, A. (2007). Sem’i, Ankaravi ve Bursevi Serhleri ve Mesnevi'nin ilk 18

Beytini Yorumlama Yontemleri. Marife Dini Arastirmalar Dergisi, S 3, s.123-
146, Konya.

347



Tanyildiz, A. (2010). Ismdil Rusihi-yi Ankaravi Serh-i Mesnevi (Mecmii'atu'l-Letdyif
ve Matmuratu'l-Ma'arif), (I. Cilt). Yayimlanmamis Doktora Tezi, Erciyes
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Kayseri.

Tarlan, A. N. (2021). Edebiyat Meseleleri. (haz. Emrah Gokce) Ankara: Akcag
Yayinlari.

Tarlan, A. N. (1937). Metin Serhine Dair. Islanbul: Siihulet Basim Evi.

Tastan, E. (2009). Ismdil Riisithi Ankaravi’nin Mesnevi Serhi (Mecmii’atii’l-Letd'if ve
Matmuratii’l-Ma’darif) 1. Cilt Ceviriyazi-Inceleme. Yayimlanmamis Doktora
Tezi, Marmara Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii, Istanbul.

Temizel, A. (1996). Meviind ve Mevlevilikle Ilgili Eski Harfli Tiirkce Eserler ve
Miiellifleri. Yayimmlanmamis Yiiksek Lisans Tezi, Selguk Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii, Konya.

Temizel, A. (2009). Meviind Cevresindekiler, Mevlevilik ve Eserleriyle Ilgili Eski
Harfli Tiirkce Eserler. Yayn No: 4, Kaynak Eserler Serisi No: 3. Konya: Selguk
Universitesi Mevlana Arastirma ve Uygulama Merkezi Yayinlari.

Tolasa, H. (1982). 15. Yiizyll Tirk Edebiyati Anadolu Sahasi Mesnevileri. Ege
Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisti, Tiirk Dili ve Edebiyati Dergisi, S 1.
[zmir.

Topaloglu, B. (1992). “Bari’”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 5, s.73.

Topaloglu, B. (1996). “Gafir”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 13, s.
286-287.

Topaloglu, B. (2002). “Kudret”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 26, s.
316-317.

Topaloglu, B. (2006). “Miintakim”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 32,
s. 23-24.

Topaloglu, B. (2007). “Oliim”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 34, s.
34-35.

Topaloglu, B. (2020). “Muhammed”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C
30, s. 437-439.

Topaloglu, B. (2020). “Muhyi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 31, s.
78-79.

Topaloglu, B. (2020). “Miidi"”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 31, s.
429-430.

Topaloglu, B. (1995). “Esma-i Hiisna”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C
11,s.404-418.

348



Topaloglu, B. (2001). “Kahhar”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 24,
s.169-170.

Topaloglu, B. (2012). “Tevvab”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 41, s.
48-49.

Topaloglu, B. (2012). “Tévbe”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 41, s.
279-283

Topaloglu, B. (2022). “Kiyamet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 25, s.
516-522.

Tosun, N. (2009). “Sir”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 37, s. 115-116.

Tugluk, H.I. (2016). “Tiirk Edebiyatinda Baharistain”. Furat Universitesi Sosyal
Bilimler Dergisi. S 26/1, s. 45-57.

Tulum, M. (2011). 17. Yiizyil Tiirkgesi ve S6z Varligi. (1. Baski). Ankara: Tiirk Dil
Kurumu Yayinlar.

Turgut, K. (2013). Abdurrahman Cami, Diisiince ve Eserlerinin Tiirk Edebiyatina
Etkisi. Yayimlanmamis Doktora Tezi, Istanbul Universitesi Sosyal Bilimler

Enstitiisii, Istanbul.

Turhan, K. (2002). “Kuvvet”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 26, s.
504-506.

Tiirk Dil Kurumu. (1963-72). Tarama Sézliigii. C 1-7. Ankara: TDK.

Tiirk Dil Kurumu. (1988). Tiirk¢e Sozliik. Ankara: TDK.

Tiirk Dil Kurumu. (2010). Yazim Kilavuzu. (27. Baski). Ankara: TDK.

Uludag, S. (1988). “Abd”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 1,s.58.

Uludag, S. (1988). “Aglama”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 1. s.473-
474,

Uludag, S. (1988). “Ahadiyyet”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C I,
s.484.

Uludag, S. (1989). “Akil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 2, s.246-247.
Uludag, S. (1991). “Ask”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 4,s.11-17.

Uludag, S. (1992). “Bayezid-i BistAmi”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C
5,s.238-241.

Uludag, S. (1994). “Edep”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 10, s.414-
415.

349



Uludag, S. (1996). “Gaflet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 13, s. 283-
284.

Uludag, S. (1998). “Hirka”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 17, s. 373-
374.

Uludag, S. (1999). “Ibadet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 19, s. 247-
248.

Uludag, S. (2000). “ibnii’l-Fariz”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 21,
s.40-43.

Uludag, S. (2001). “Kalb”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi, C 24, $.229-
232.

Uludag, S. (2002). Tasavvuf Terimleri Sézliigii. Istanbul: Kabalc1 Yaymevi.

Uludag, S. (2003). “Marifet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 28, s. 54-
56.

Uludag, S. (2003). “Makam”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 27, s.
409-410.

Uludag, S. (2006). “Miirid”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 32, s. 47-
49.

Uludag, S. (2006). “Nefis”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 32, s. 526-
529.

Uludag, S. (2007). “Nar”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 33, s. 244-
245.

Uludag, S. (2007). “Olim”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islaim Ansiklopedisi, C 34, s. 37-
38.

Uludag, S. (2010). “Siirb”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 39, s. 269-
270.

Uludag, S. (2012). “Tévbe”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 4, s. 284-
285.

Uludag, S. (2013). “Veli”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 43, s. 25-28.

Uludag, S. (2018). “Ruh”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 35, s. 192-
193.

Uludag, S. (2020). “Miicahede”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 31, s.
439-440.

350



Uludag, S. (2022). “Keramet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 25, s.
265-268.

Uludag, S. (2022). “Kesf”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 25, s. 315-
317.

Uludag, S. (2022). “Kevn”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 25, s. 342-
343.

Uzun, M. 1. (2000). “Ibrahim”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 21, s.
272-273.

Unver, 1. (1986). Mesnevi. Tiirk Dili, Tiirk Siiri Ozel Sayisi, C II, s. 415- 417.

Unver, 1. (1992). Arapca Farsca Kelimelerin Imldsi. Eski Tirk Edebiyati
Kollogyumunda sunuldu, Ankara

Yardim A. (2008) Mesnevi Hadisleri. Istanbul: Damla Yaymevi.

Yavuz, K., Ayvalli, R. (1991). Dini Terimler Sozligii. Istanbul: Tiirkiye Gazetesi
Yaymlar1.

Yavuz, S. S. (2020). “Mi'rac”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 30, s.
132-135.

Yavuz, Y. S. (1989). “Akil”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islim Ansiklopedisi, C 2, s. 242-
246.

Yavuz, Y. S. ve Cetin, A. (1991). “Ayet”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi,
C4,s.242-244.

Yavuz, Y. S. (2001). “Kader”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 24, s. 58-
63.

Yavuz, Y. S. (2007). “Peygamber”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 34,
s. 257-262.

Yavuz, Y. S. (2010). “Ser”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 38, s. 539-
542.

Yazar, S. (2011). Anadolu Sahast Klasik Tiirk Edebiyatinda Terciime ve Serh
Gelenegi. Yaymmlanmamis Doktora Tezi, istanbul Universitesi Sosyal Bilimler

Enstitiisii, Istanbul.

Yazici, T. (2003). “Leyla ve Mecnln”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C
27,s. 160.

351



Yekbas, H. (2008). Metin Serhi Gelenegi Cercevesinde Sarihlerin Divan Siirine
Yaklasimlari. Selcuk Universitesi Tiirkiyat Arastirmalar: Dergisi, S 23, 's. 189 -
217.

Yeniterzi, E. (1995). Meviana Celdleddin-i Rimi. Ankara: Tiirkiye Diyanet Vakfi
Yaymlar.

Yeniterzi, E. (1999). Metin Serhi ile Gortsler. Tiirkiyat Arastirmalar: Dergisi, S 5,
s.59-71.

Yerinde, A. (2011). “Tayyib”. Tiirkiye Diyanet Vakfi Islam Ansiklopedisi, C 40, s.196,
197.

Yetik, E. (1991). “Ankaravi, Ismail Rusthi”. Tiirkive Diyanet Vakfi Islam
Ansiklopedisi. C 3,s. 211-213.

Yetis, K. (2007). Dénemler ve Problemler Arasinda Tiirk Edebiyati. Istanbul:
Kitabevi.

Yildirim, A. (2011). Mesnevi-i Serif. Konya: Tuna Yayinlari.

Yilmaz, M. (1992). Edebiyatimizda Islami Kaynakli Sozler. Istanbul: Enderun
Kitabevi.

Yilmaz, O. (2007). Klasik Serh Edebiyat1 Literatiirii. Tiirkiye Arastirmalart Literatiir
Dergisi, C 5, S 9, s.271-304.

352



0Z GECMIS

Hamit Uygun
Orcid: 0009-0003-0557-7167

1980 yilinda Aksaray'da dogdu. 1997 yilinda Aksaray Lisesinden, 2002
yilinda Uludag Universitesi Tiirk Dili ve Edebiyat1 boliimiinden mezun oldu. 2003
yilinda Balikesir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisiinden Ortadgretim Sosyal
Alanlar Egitimi Yiiksek Lisans derecesini aldi. 2016 yilinda Anadolu Universitesi
Sosyoloji béliimiinden mezun oldu. 2019 yilinda Aksaray Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisiinden YoOnetim ve Organizasyon Yiiksek Lisans derecesini aldi.
Halen Nigde Omer Halisdemir Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii Tiirk Dili ve
Edebiyati programinda Yiiksek Lisans egitimine devam etmekte, Seyyid Mehmed
Ali’nin Mesnevi-yi Ma 'nevi’si lizerine tez ¢alismasi yliriitmektedir. 2002 yilindan beri
MEB'e bagl okullarda 6gretmen ve idari personel olarak c¢alisan Uygun, halen
Aksaray Yesilova Sehit Nazmi Mengi Anadolu Lisesinde Tiirk Dili ve Edebiyati

olarak gorev yiirtitmekte olup evli ve li¢ cocuk babasidir.

He was born in 1980 in Aksaray. He graduated from Aksaray High School in
1997 and Uludag University, Department of Turkish Language and Literature in
2002. In 2003, he received his Master's degree in Secondary Social Studies Education
from Balikesir University Institute of Social Sciences. In 2016, he graduated from
Anadolu University Sociology Department. In 2019, he received his Master's degree
in Management and Organization from Aksaray University Institute of Social
Sciences. He is currently continuing his Master's degree in Nigde Omer Halisdemir
University Institute of Social Sciences, Turkish Language and Literature program and
conducting a thesis on Seyyid Mehmed Ali’s Mesnevi-yi Ma'nevi. Since 2002, Uygun
has been working as a teacher and administrative staff in schools affiliated to the
Ministry of National Education. He is currently working as a Turkish Language and
Literature teacher at Aksaray Yesilova Sehit Nazmi Mengi Anatolian High School

and is married and has three children.

353



b}}é—/@'\/"d%yﬂ WU

TIPKIBASIM

J"r— ,., : el A fg} 2 b
Jﬁ‘é—zzljjﬂ/f é’fd/[;
s u//,ﬁd: e 3l

| b;fu/:v:ubf; ST /
&Jur !

'Li _46 Ldu.éf.xepg%m

5 /},ﬂvd)/‘(‘_//

rff-u /e )
fdr"‘fy»

2

o
)//",(,ao/_)/ <7y /“:»ﬁ /
y J/’ﬁf’)@#\/)/ﬁy,/u
%w I i
W (‘”,—jJ' 7 -’/;’//y/
/*/ ofp itz / bl
"‘L" 1/ /:/,f!d-‘w/-//u//-f/w
%f ] /ﬁ/,/a’-’ﬁ-éf/wéy

ufu//»ﬁ’/-//vfu i
U‘mt‘/%bj‘wﬂ ///wb&
ZLE../ /ﬁ} Jﬁ.,-bf,‘/.aé” :

354




Bl i ."-..uo}%/*’ '
‘ ‘.)//,_-ft,m/.d/wévﬂéw

/Lv/:/}“#/di*/"ﬁ‘“/ /gj:fi
| Ef’ﬂ/ /] /)/”({*///d“/f“
‘ f/,ubJjM j)u]-';,:ufy:/? LG A ) A
it 2 Ayt

2 .#‘?1%4 Sk

4;/9#:,‘4«9/&"4:)4/4’{,!
N7 O TAR

7

)
ﬂ;’/’,)/ﬂr’/)b' /".—b U’J@ '

i
g ﬁ%ﬁ;ﬁx .
@i/ﬂwﬂ/w '
L_g"fw«fw‘ 45

355



(S sBictipopit

-’gjt @J,/C.J{/b} -/ )
/‘é"@j’d/y’«%u

e e i
J-"/*‘éf"/“-f/f/‘"/‘*f |

u/j:f;J /"{' /"-’e;’f
b)/-iﬁﬁ‘/{" Ll ""y‘f

,yﬁf; bbb, /‘/
){},,Gf,( /-:rxﬂ"gv'ﬁ’/ﬂflﬂl i
4 //w%j"Jd‘y"' e

356

/ﬂ%ﬁja J'/uf).-r') )/.v/g,_.,.:

(it
‘ 3

el {JJA’W it
ks (FL/_,, (038 ///LJ/}/
( éf—?ﬁ’fffdﬁ/ )50)\@,47(-&/;

" {&J) r-o-'

ol toyprssng,
Llea /,4Mué/,¢/,ﬁé
._;,.../ ' M@',r J:/_ % °A.-‘m/

i d(n/&t..dﬂ&d/e}ﬂ'r 51|




:.sr@xf;‘uf/j/»
@67,&(:/':/ Bpslopp|

/ f”"' F/\,f;:\
{) u,;nuy”wulj

| e /;w«é-ﬂf il B e
| {J;M‘w S ({J‘U J‘f‘//}“ﬂ'v/‘»‘f’/
1' .#,//Jr,,w ,OJ o ///—Uﬁ{(fy ¢ /(’ U,__/Mf (‘/‘ O/Ju

M/ i
SOPERY /‘J“;JJJ"

:"/;//"‘*‘ 22 "/L C//} f..d:

/7;31/8 "I{"V/ “{fj.d
G an s b,
G/’V lel hlas! yﬂﬂ.u/
c ;JJW%@%U/’I
/ﬁ*f/‘ el "-f*"/:)} G X A,
J'J' 24 ﬂ v %/yu(yl fh//vfi-.céh{fy/u{@fa-{ax
PSS d('d)/-'c//-l“'f”// de‘) ;dw‘g/ﬁ“ffééﬁw{j:/ -

{ '.,«zg@&-@g%yg&

t
VRN
It

_/ R A
. Sl ey v e e
Ll

357



ﬁ"f“ /‘ /y’:/,f H;a J"‘? /@}‘Cé
futos o s
/ “a‘Fﬁ,fﬂ-a*//Jwﬂu e
/ //{f@/\)ﬁéﬂfﬁqu.{;

ol Xgﬁ/‘s/ﬂﬂ;i%-y,f
9’/‘—"(‘( My];/(}“d’ (s
a)ﬂbc)ﬂul,/,y aule szl =t
; /“’"/’Wy/f

-’;’-gﬂ/ Jf /))(-’Uf/:!.‘ﬁl’-’:ﬁ//"ﬂ

g ¥

W/Jﬂ ﬁ fi M{J /:VrJM

g »w ‘11:‘ St 2
,U "' " -

// /&g et Ul BidTS bl r‘( :

%,‘m Ak “L‘JMCJ/-{(» gﬁﬁ/

f - "‘“‘it‘)”-‘u"///wﬁf e

_j\z Céf’f dr/’//ﬂ)b/‘@j)f '

!.

358



:dgl{: 6 o) /‘(

/ " j) uw
L /J / // &
/,ﬂ#{?-f("'ar

fg‘ )}/’l’ M ﬁdﬂé‘ i /lé)j
)j\ /214 (2| ﬁ%h

fif/ﬂ)(fw//ﬁ 7 /

&Y J;J:w /,’Jlf’ A #!/:(éu» / |

el il
.u';’ ",\'f ?aﬂ// ﬁ‘nﬂd/j‘{#’ﬂw

i i'*/wwf{

fb};\’

359




? J’ /J/{/;’f/ ALz
g el ‘&@}J,_..r i
rﬂJyﬂj?/d /ULK/
WBuhpe ,J:_,J’,,,,..az/

| IR ,W . P
il /' ;.JJ(‘?W}: ;J:J‘g//g/ﬂll i (i
| Yo ’w“fwrs‘? sl */M‘vz‘jt‘/‘m/'/-éﬁ///

\J)Mé{ﬁ’ )//Mf‘féu;?{}[‘,)ﬂu
d,.;'/ uﬂj /ﬁl‘j«'/u/ﬂ)ﬂ‘/

|k 4)?{#4/ f%
;\. ; e g%w%’#éﬂ

Sl il y,,:w,ﬁ& /
ﬁ@b/w /> [ ,:), ubuﬁv
)slw-ﬂ ch «(Ml/ /M
/lﬁ“udc/ij‘ﬁﬂpd/.yx;y g‘_:

360



~ Aeévxj 9%%»/3}4@/”’“"*/‘/

%Z%M%ﬂmﬁ
e
;aw}/d °"[é‘j/)"“ %*’/J/,.’
:’/u/r;/« "'I]“"»"'Zj’/"» "

ik /‘" '
L»ifw;;bjﬂ:/uﬁﬁ:!/w

/%M“M%
P@ff%iwg

ﬁM%é@g ﬁy)ﬁ)qu 4-/ :

ﬁ%%wﬂ




al i
/ i‘f

L//L”) y’ /A’)JLJ )1,
). ,f @f f)z, v flfdd-»

) JM, (et ‘//La}/’ 'JJUI
%&J

Bty "7"/‘“‘}:/
4 3(!:##»3-(;{/% gjf 1‘;{ xyf
)’&MM@/ il “fu"_;'l’//u
s ot
d-:g’;/’-'é—’fcé;/v

; - ;{ ""”’I‘kl:

‘.))Jw(:/,%)/),//u#/”w
/’MJ»/ J,fy../,//w/
Bt el
y‘_-;: mbgm r /u-/{ ,j/ub
Nusfisogss
*ft;/ﬁmwi-wwu-(f/aﬂ
V:{ﬁ D d#)’,o{é’,.y.a(,@)/
‘_/-“‘wbj‘(' /L)’%ﬂ;jfﬂ.l
'-jJ,/J / u»(rzé/',' P Cusssalsy Js
ﬁff ﬂu.ﬂ(/.,@/ﬂd,/w
%4‘;’../ "lf ?wa!;.,( // ¥

4

362




*Jj' /M‘ /—‘/ﬂ”"f’/w‘v‘“*
[ %WM &/xf% ol
1l *eru’ ARy 8 D

| ) ~ :} zﬁ{zﬂ’,ﬁrvﬁ(/
Yty ‘;J/ o by
I e %ﬂeﬂ;f

)

363

¢ "iug/.,,z;ﬂ s
4 ,j@d’m

/ Lu,l'-’ﬂ‘ J;A//u:(,./ t;_,,

/Alf d‘)l‘éu‘w!jlﬂﬁ
KA TSy

,’%t <
(o J'y‘“;
Lt

/ C:’/(/:/ :
A Jf /’#‘/
& _:/u»{faw -',/:

' ”%‘( ‘»@u.%ﬁ




;J:/-'}"”‘-g’ W%-P/M J’

(2 s YLt
— {‘,JL'(J’I""&/J"/(?’ /;,:_,_4/’,,
mﬁgj;ﬂ‘/fuy,,wﬁy’/y//
Ud)J:.Jsng/fmpy,uu

/f;?_)/ T u‘?’%/ w’;

V27 /quJ"‘L""" Ufﬂ;{(f [_,J[I)

I Al
.,}’}; LSyl

KT j“v(-urau_;
s w,tu-kcz’,_,c,

/J’”/" i .
L/M”Jﬂ@%{}c’bg ,/“/ )

R

ﬁ“-“/ W*‘/—f /J’/wp |




‘), ,W J ,(V,( *“‘;'ﬂ: {f’:
('/f/gg J"J@W/“M
‘ )yfo,' 7 )""/A/d(’df:/u-f
Tudih ff? e

/-{,Ji{jd:/x 21|
w ’Jd)ﬂ/&ﬁ/,b{js/u;/;/
J//&’Wﬁ)uww‘)/aﬁu)
oyf« ‘ﬁ;!'i‘_s..;_ yﬂ/{/%_;!; J

/)’?/hr N7 ,,5/‘}(” ,Q; }-"
%'@/@L b
‘4& ,?’/{ ‘:’" ' 'Z‘ﬁ“yy[ 5sl3) /:

% ‘wrMuf«./ /»‘x_ié-*

Af’//:g;/d“" U“f /Oﬂ// W

"‘;’Qa; /u,m{ ,/r" .»fe/_/ ..{,’ 2
'/ ,U," [y L;.a;;/c'j/j'/
(/f mj:/éyw/ ,.1( .

.4}/@5

e& s /ewm /Qf
"‘;IOJC"’ m-’.-/.y L3 ,&4 ,f
P A iy .ﬂfdﬂtﬁ,a %
\ﬁf»m/‘%-ﬂf/ WADXE
Ay /J,gmzf: el
e ey
,/(.»M//" i JM;,, b
Kl yvmiosdin |

OJ.. S Lt ,.f“fﬁ :'Jff;/w;}vk

s s s Bl

365




.&J) »“U :, s Pl ,6//
e /.v”/ﬂ“’f“-’//*’é-'J "”WW 7/“’Wb5’ s /'?é/"/

| M ,/../@{j,w oz Bk A a—’/—/{;’j/’»‘:/
&,@ *"!JJJ'}“(J@’/J*"C-//
&3/ hict /”/AJ)/&IN//)/
7 IR, A ’wﬁuvﬁﬂ’/‘?ﬂ/ﬂwﬁu
iyt | |iitishapugiss
o rjj,/&,u/)-‘,/j/ﬁﬂp f’l//"""c”b'/"/’(ﬂﬁi//@f
Z N w122 ’
goricipng s | B
/,/ 19 / G‘( pﬁ,ff J%y L""v ) /Jﬂi{/ﬂ/ /)/(J: J,}v

| st | e
| o/b(f( D] | h (‘ il
| gt || gy

? : ,M’tj: i7 /va;./*})/ ub/@" ./’E‘Wur’.,f!-yfrolzdyﬁ f -
w;w%wwwﬂ @WMMMWMﬂ
u ﬂ L

366



e — — ——
e e

T —
A e T 2

Jw ,‘J/IJ sy ;/;/rd-#
A
'/:o)/:)/)’/ «QW‘JW 2l

&

;Jj;J;o»d{‘ Ib' Jg)2sb2 .ﬂ
i

‘ ubU/,ffﬂ:fjﬂ etk
3 ﬁbfwu//dr el

)yj vad-g)f )’I-/// J/ A

S e
Jj ,),a.;;r*ﬂ ol ook

s
fjarmei
: p’f oL % .

o5 %A/@u
‘?71»4,’/4: 5 /fw/

wuﬂﬂ . J/ o
J/.mm/ b2, ,.7(" L Ji///r‘J!
bﬂsn’

ok, /4,, fyb;('b’/f/
g uﬁ‘w ol s

3 U‘J U./d,/,./;j, Uv JgJ_/’.
“_.::_’u»-{yuo(:f/ ,,Mﬁ;.,

: > 4/104‘
.-u)/u‘jy,pﬂjj 3% Md"/w’ :

_ L% g*[/P %/w Z“” (6304, oo |

367




35

: L\yﬁ’/—%‘ ,yfu,_, ,M‘)L“

TR o il
"(U'J’/ ?HJJ//J/fo)/*IE
d%u‘” /,1//u,w(a » ?/J"/f:

;K/f}‘ﬂ-'/// J.f@ud “Z)ey
oA adl U%-{Kf{,u,u@ 9ok

"3;—":/’ kuv’.rfu o 7
92 u“g//{lﬁ/(db’éaﬂ oy
JJJJ’{U‘L/J’:E-/&,”W
il /UJM'J(:_J/;
/mgﬁu/zﬂ
’f:f/f‘fdﬁv.‘/fif%?f,//)/m%{/'f

fbl;}/u’wi 5 w/J/‘;;;%o, _

':Jﬂ//

% LyyW
{’/”“ b/—"'/*-!//y/‘?
/U ’I’UIU!}//J'J})"V_ﬁ_// . g

Dingdis f*;'/v
f»;;f//“ / // Uy/»f' e

g-'/"i’ / ‘*‘éw /
Wf/ Cﬁ:a,f..dw
W’M/u/ﬁ@fu%%

LJM/ /,W,w,
ﬂLJLd/ydU‘[&://W 07, r’

368

ua/d‘lﬂ//ﬁ/ skt




|
L S
1: /{(I/ﬂ)#!)‘/d Z8

J

w Ay ..J/l / &
7 ;
;M)‘/'-ggj
'ﬁ”’f-*ﬁk"b'// /;’,/ 5
U//fduf.%ﬂiﬁ‘u ,/m./s; Ly //ﬂﬂw‘a"""“"" Wy/(.f |
/z;g,,m»/j ,m,»umrl /.-f e
/[ (y,/ L4 ‘&}Gf U"‘J ( dé 0}-’/ Kf/J JH&ﬂﬂ)/er
QW}UJ/!:)/J yﬂué /Q/{j %bﬂ/ I{fabyﬁfn{u@/ 27, y*
Ir',_»j)’f.;}/\.}/[.;dé L‘f4/ ;’ --' "‘/-'("///!Jz/[/

AR _7/4..; .

369



ywxw' s
%‘ ,( 154103 / "/IJ/%:U
eSS SEbefel
v/wj.f{é’h 457
3 !.._., (.H/'d’ )J;],/.;;Zr:‘ /:gﬁuu o4
b/w’i‘)ﬂﬂf /747»’1 >
UF :Mpf—/ﬁﬂ;pu/&ar
M:Jaw’u‘"’”f//-/"f’
/j:fww/ﬁv/ /t/’/d""
:/ﬂ}///ﬂ"ﬂf //JQV"D
) (f/ﬁﬂ"”‘V“/@/@/ bl
U/ ;/M@»Cu/ :/»"J‘/?“JI
ﬂwwémww

370

'Zflju’ /jf s //#déf)

JC_«%L-/Q/J,)/’JC/J G245

> Jﬁ&’ffﬁ“/ﬁo/ Ji/}r’/
y;?GM,r ',v)/)sr/}/;)‘ &
,:/ "I : fy’m’f ﬁ?

}-v a%.y; Jﬁ/é /_f,-/ Juj)'ffgt

s 2 ‘(/ Wfﬂ;/ﬂal
f’//}/ ‘/ “"/“éﬂﬂ/ A%

WJP//»J/W o -»:/

‘P‘-_”kf"f‘“ \Lu-*ﬂlf O 2y U}/:(r’/

g eyl |




nn
1K

PR

bpets @)@J paln
,/j;-’}/j'f-»‘w/ﬂ-ﬂ’/-r

/ﬂgy i ol .vﬁ_:j;; i |
w‘/ﬁ /U/v)./ z/.w- L

%,////uj ) V”’Lj("’
"ﬂ’)// /-’(z'j;//),‘i Jo,y' )

i 7350 Ao ALyl
%‘VMJ‘I‘LJ{” / (w

a3 /J; cuC»
j ;./0 ur/;;ﬁw/:

o;ﬁyt’,a‘ﬂl&#]u{ﬁ /;/,r

//,{; (/
W J{a-f .aC/" ,Jau 575

v

f‘ 234 )"’//f,'f/».-ﬂ/"a/ :

Yy I s

371

e WAt g

y C’J[ r*/é,-fuCy;,, c.-dé.uc

/jﬂi{! )y by /7
‘f—’ 3% /4%_! il
#Awub ;w/vf.,;Jwé
51 }J (/ Lohs) 4

W"%I P '//:/.Jf'/,yJ
J-’ifrfdiadﬂ»fd/a{x,gz,ﬁ?

e

/)f‘"(.wa;JC/"(‘é/,/ S

oy)// oM |

-QJ/UWJ, /J.Jf A—'J-d /..f yf




3

e 'wc/ Jéy
i a Jd|
J:U}’ }-ua/r)
=/ 'I’JC;/J |
¢ L/;):ﬁt/‘:a@/ JJ/(_j/’/’/‘)
J»L@w fb,‘ﬂ‘*‘;:/,w%
( J "".Jvé;({
Ko jf-}i)/&/,i//'l//é

J’f/)
) ilpid b
‘/’j{fj/:j/&g)?,ﬂjﬂ/)
IJ/ 1:5 ;//;f.aé@ ‘5 j
‘&‘diﬁﬂjﬁl/ ‘ﬁab/ u/
‘f'f/).d"f_:; w}/_w/

/ ./Uz ~

N
- mf
g B g
B i e iy &
£ 7. ;;3' 'y, /}.Jiﬂ
b;//ﬁ; AL of
z/uuu’ ﬁj jﬂqaﬁp/
Lzl "ﬂf

J(;./(f// rﬂﬁ‘fr/oﬂ/-_!f’

-’-u?l) (/N-‘-v‘{f/ﬁ/ ‘u-/
212/

Gy Dls .
':”g ///smb"r (a |
,)‘
[:J I ‘r*/:”‘u#/ (’ /J/
d CO 3252
/’(J‘/
6&«‘;;, /

372




Glnyeosi B A sl
DegiethproiLay
W,@ak';&/j 12 u/jé’?’j
w;fc_w,w«waﬁ*:ﬁv/
’vju/.;»?f:/»fd-/‘:/wf"d/b
/f,J:jyéﬂWJMG{C?j
fﬁ-ﬁ,a«uw bt
,;} sl my/&v‘
%J-,_/,;/Jy‘/ﬂo/j/',‘
2 ISka gl 735
u/;///,y':‘jiz»w“%/

_,5 (254 :.‘-:M,u 0
,-/ !/AV ('d/;‘l f-/ﬁ/gé}u—’
,_,W(/G Lt Jﬁ(jﬂi{///

k J/«W{ﬂ i //zg A7)

| .

7%, / ey 2
25//,.1 a«w,rff»{j»& /gm
Jb»;/J»VNAJ /L?‘,P
fé“d(i’dé'w:wd% 4 / ,’.,a’
% ,-é;{...u,.;;
J}M%"DJ i, 1‘/ it
Jafﬂf*’ff skl
P}/*/M/)'u?/ﬁa‘u“ Bl
/L J(!U/ "/’/:L ("IJ J
@wvﬁiw/ o
)IJ/'MJUKQ/C‘ j )M/[J
J&yw/u Tl
fu»,,f;/u/.w»w/y».—wpé
(sypis Gy |
ﬁﬂﬁb‘vuf@dféﬁé/@b

373




3

T et Y
/Mac(y“ /"}’M”
P e
4/,&?,, WMMZ/
‘?’ﬂ o ,,ywywﬁ/wyﬂ//
el
fjg gy ,w.,d,ufwﬁﬁ'/rb
‘;f,,dbi ,m‘u'f Jljﬁ’fh}g’/’
7 /)u&/J' .-UU-"-J;( I /“(J' ]'/ﬁ”‘
f,,;u/ 5 fyl{//&‘ )b‘.‘aﬂ’f‘?’“"' /
/ /,l,/w;:, """‘

oo waﬂ:
AT R gstd]

‘ W& aﬂ;//#/&//ﬂ‘-y ijfﬁ/‘"

374

-@;\,,«ﬁ'f
4 lﬂyé’ﬁr’d"‘*“dﬂ“;’”"’"’

éqj’//ﬁp /el ,./szff/*“[*‘

o o ]

T4y ,;:3!#///4/

y7 WJﬂf"ﬂ e
jypc,) ,bi;ﬂﬂz
J/ W-’/ /)ﬂ

_y //‘ //”;J"-d’/

/g»/-rﬁ-/f&(/i’if/j‘
C/ﬂ it

ylaskizy

Aoy
;(,’{//}' Mn’f%‘)’/w

z U//A@/»/Jfﬁww

uJﬁ’uJJ’ e vrl
ww‘&-?*/ y//"




”)/fw [ g /

OIS /met;
w{:ﬁ{éf BB
j" »wuww//’/f w“y
//,I:/ 'u/[r_)f_;r:-gby.a&;

U'MFO/' u/‘Z‘,'/’C‘ Y o) J
"J/wéawiw%uf
@%,,Mw bf ?y/
2% v/i,/‘I@’MW waf L
B zylﬁub [ jué’:
UUM W,¢f Daas a0 6
\ 7 J/m;(,/g,u ...% ,ﬂ,/g‘g.b{

J/;%!:GJ ﬁ,ﬂ,ﬁ 5 / ‘6#’./ 7

u’é, u/w&y/@y’

375

.J"/-#"/f/ i
¥ d

/wwfwmyﬂ./:/),o
g,ﬁ;/,)w/ ¢ uq: 1304
j,aj,/ Golosgnlyritsiobly

2]} ‘.fj-o@//.f 7 =&, /J-‘/-U/g

Ry losi e
J‘)J’A;,{ p‘j J/’/oy///.aﬂ/; ,/;/
Gl d‘//..um/ﬂ'w dfﬁ >
ka/o#:/)-'(b ‘éui/ ) 5//-/ Cy

s inhl ﬁ,y//z.db

i) oA
ZV/_P;@/MWQM
J/}Jb s/t U o oh|

).u,l/: d%t,o/%/ﬂﬁ/y/f |




o

r’)/‘*/r"ﬁ//# "”'”/‘J"’
ngwz/ :;?&

%)/ﬂ i bk J:/é“lJ
sl G

‘ 2003/ /;Jﬂj;@

ot
e
G »*‘76*5” ir
' / ’ﬂ)u"?l "‘?Z
;w/ér«C s by
u&.;@»ywﬂ‘ %«-’ 1o
Tt/ i
/,/J J‘ij,—*ﬂ s
*-:V jﬁ,—ﬂv‘*ﬂ/ﬂjd*ﬂ‘;ﬁﬂ"
dt-/:u{‘// /r“/ zf -J[w/,

\

24 /)‘l /Zéy.'/d KJ :

376

S
sw//cf"&”** Al
bl s
5"1,.»/ ) 6,&{',@0,,/
J)%} / 'ijﬂ%ﬁ /'»..‘-U[
)/“ /u,u 3 §ls /&’}L-U‘e///:f
@b’J‘f //,@//,:M-a;,a;ﬂ
iw/‘;}v{ 4 &-//" v
-%gxp,/gw,%

,‘%df[éﬂ/ Z UJﬂr":/JJ"
:,»,,,_JgoM ,&/E/:rzv




L

T
‘ %ﬁ* s /’/J’ff%’/“”“
%%’j(’/ / /J/L)/ 3-
Trapp ek ﬂﬁ/—”.&f!/b
%{J’ ﬂ%;ﬁyﬁ/ //9»/

&; ol Al ’(Ju/—*:'J ’
/U// -'(Lmi(-’:’ Jl’m :
o 18
bei it ?Vh

\i

A " ﬂlz//&v:
Qﬁ,ﬂ (J(Jﬂgﬁ" H/

( 2 GJ‘--);M@" »’//"/ _/'i
yu,:{ j | 6...'.&((/ _P-/Lnjo./

P

’M/‘:

?{//M}d/%‘/ o

4»-.~»f»m/@

jﬂ’d& t’/‘ (Lu/o./ g e V)f 2
¥ ul.-/ MJ/J@/ )’/

Jdis

é{%l&:&#f//UM/(JMH

'))WU;Z,Z;_
4

u") /)d;ldé’ﬁ/ )/i—w‘/u :r

ﬂ,w“./u'y /J/J./;

Ll
P e{ *

0
)

J/;J D:J&Jw/j

377




:_'w\

3§53

; % ) ) b)a: ff.fwg’[
W WW
|' iy ):/W/ o ,JUJ/

! ‘f*/“‘ ol %z’
I mﬁ}) Yl

f 34, A s —M/blf /_,(j@m
Jx/dd);f/i/{y‘: ey oy

i "’"Z’W a2y
5 2 177(, .
% /M;}yfuﬂj i)l

. e,
| / /fuugg,,,,,«.,_/f Il et
‘év//f'j: ks E«;ﬂ/ﬂ/ /-r/cf/ "J/f ’51" if}” ’/’6'/ L./,-{//

/s/uf/ f,p/-/ A
/,*/‘ ba/ /G:L;.(fu/ /@r/

y o ;p/m(if‘ y % J){.//,’ J,(

29 // )U /’/,b/ /"‘-U:// )
’3')&(.; ,/;y /-U-/J/’)‘/!J 16

o1 !,,:J/f Al |

w/yﬂuﬁ/ﬁw

')/WJ/“’ by ('/5
,w o 4%-/6)/,@@

378



/,a /Nu"w/,’ﬁo/,»z,/i
e
/o*‘//’ b e

S
72 ;:*/ ("5-:/7/;//
/)’J‘Vﬂ[ / 2 )//,-« 5
y

. §_aldy .
o

g/{

o
sl (Ig&‘_"} Cal o

/.a('ﬁ ,J"j ‘B% Y
/‘JJ@///L:JA/K 6%
W (25| ' /:/f/j

J: )._;{.u J

| J‘aﬂb?‘flﬂdy zg,,u:,

379

JZ’J/ 55311 /d&ff

B
‘%ﬂ///’/ U}Q J’/" v Z’Jff/
é/ F/J’)"/Jé/@f}),g/.’;

n';;//U.J/J)/fI}.' Jo¢Sacian ;” V 5
s fﬂ/@/ J:JVJ b

f/ o
% /"J" ,.»J:/ﬂ/fyw/wfd//
M’J " M/ f e
/ 257 /Wﬁ?‘Wr‘

¥ DS IE J-/_,/,/vyju”f oy
LSy LSS i 2




T g
r/,/)fuﬂf/,t/é-/w
)ﬁf{// ;:—vr‘w;/ tepdsl}
u;:;/z J/,/;J () /.;l/)“ﬁf
4 s o ‘/’ /WZ;'/J’
"/L‘!"'O’/ [J/)/'C-/ /-’4):‘,;)"%1
%f)_J:f ‘r.,/l:‘»u ?/"j .
:, i, ,J'/b),)@,UUJUf”‘/
e

U/J/d:]‘//,%/)du[}:‘,”’r,
/6",}-"’*)’}4/// u(,

‘))/('ZJ/// “)///) A i,. J‘

ud@wlf/,/,/ﬂ,.# W
/..fif.fk/“ / / M

‘wM)/(V‘// ol /
ﬂ’/w-ffum}‘ iyt |

“fJ ”‘J”"'(”JL/JJLC'////
,/@,,U@él ity
ol f//ﬁb{j‘/ o
Aty
J,«v/,@.,)éﬁyu/ﬁ, o
Gl J/(,/J;.G
'(/,C{)(‘»ﬁ‘ (A/U[.-/,.VJ/
Wf&’fﬂ'
J"'f)’/'\'/(( ?"4// ‘_,/Jk/f\_a/
AL |

EA UM/JMM
/ﬂfdw.j@m., o]
i ’ﬂ‘ﬁd»/fcéiww Vel |
L«:.‘%f/%?.fa}-&gu/k/d

380




sty "."w‘f"/d’f/"//'f’}l/

P e st W W
#/J’af);ﬂ/ 4 ' . /

'} 507 «w/j

| I »L:Ja/w i f 3
w o /Jy,,/w/,e 2y
| 3774‘/// DT o ,'
Il susGils L : .,"
" M‘:%’T’Z"ﬂb("fﬁé“ﬁ ._ i ”}”/’f"‘/ ‘-‘--"/m:l
aﬂf‘wwwﬂ PO D Y rawn
| gt Sy %///’f”d Lt
y» f/.;,rw«,,,a,/,,pu/ 2 wwum../
| I ,,l,;j,,/{,,@m,; ‘T’r‘?_—h i
( fuué:/w/JJ/G/”f('f/ﬂ/ ; JV’ ,/:/ J/'J@JW"
/»1’/”/%"‘ sl | | P78
opipodlsn sl g i
edisyrsp G /z;;/(éuw i

381



) .Jr:w
LA /”/-"U/"’
ny J s {rﬁ'ﬂ/b
(/ ,_7%) J /ﬁ /,)-JJ;/@
uu‘;u;u /:"/’//f’
Ve JJ/f,J;p'f?/U /«"
/ﬁ(«: [l eelinnsts
Glishypinr i)
W@g@?ﬂ,zeaﬁu

9 iy é/@r‘/m
J'_féf\ CEhdys P
4)/’ /j.JA()//W(ﬂw‘{;?JJ'

/A[pd / /U:[ ,wdt/
/ﬁ“km
E‘Wmm
0)(_// y) /:J) i /‘W
,@{i /g/-*-ww// =
7—% /bx—a@u-{p/ /d-’/
me)‘*uf‘ -
’W/ g ]

382




,fxg/":“f,-’}:ﬁ’fjﬂ‘*‘m;
Nl o i

G j/‘j/ (;(J!W:&JU'/ “9‘/

{-ﬁfﬁf ) L d// d‘u‘”,-«/ ol

1 LVZJM/J ,ﬂ;/ﬁ&,}fmj
f Ll %-@/ﬂJAZf)
AR gt
wIC'( /-‘,-»;‘fd/-f Jaﬂ;/»‘

;"',w,/ st *"U(,‘;’/r

7‘? i-—',ﬂ J:b&é’:

U’/‘/ 6:(1(]#,@5 o
/J/!)[/.JC( u-hm-/.,{ﬁju./
f,.f /MJ/ /_rlj"’i.ad /,m
A"’)’JOU/‘U//’ -‘é‘d) [& ,//;
/»’m/ /-’u/ 3/,
J,Jj;u/
ﬂ’ U/ "’O-/ J'//f/u.v
% ym,_ﬂﬁ ,}

383




//-/Ug " By J‘k

W// Uﬂfﬁ/»ﬁaa
V*JJ"/JJJ: HLL"//A-/-’f
Sl i
é ‘m/wjg)/dbbp
Ll s

/iadrﬂf/ Ja//f/u',‘./ U{’"/ f//’ J,u
/ / ‘//w@w Jg_J/.,/a' /‘r‘d/ Jy/
,ﬁl-"/(bw@d#wufﬁo&,ﬂﬂ
ddbdy,r‘}.‘ Jd@-’:’ru?gyy

// gy &/fé“d’/

)“/wﬂﬂbfﬂ’/f/g/jﬂb

oY

/}/43‘(" f”’fm/‘;j_u
j:? SO e

PG’M”‘;’M 'd:l-/dﬂ: [ gt

/o "" . 4 WJJ/), ﬁ:;‘l
%f ),c-/ ‘24 )J“/L:? /}/J/

J[’}"L‘) ;" C,(rf ;;_;/, /
il B

. ZHJAM&/,"O"}’/’”

J"/;

//Jff{?y i %u; |
J//J///" LI ION

.J’/, LJJJ/Q;’/
Fur) yy/,c b

/

9:' f//‘/zﬂ/ 4§
“Jd“/”g/}:?/’/f@{ujg ‘
iceatle Eh
Mﬂbf“""" i

384




Z’)/ }é}?‘uj/)’l‘/:/UJ/a
e a

I/J»’vwﬁ—f—‘u’ 3
/w}‘ﬂ {~/‘W
Yo ,(J*‘é( ’///”{/ ’
4,;;,/[ y_y L1 /”{/_// ~
Cruis / *“ v’tfﬂf‘:"’*” “
d)/-/?'/*g/’/d’ Al
‘4’, J, L /U/ /fw‘—é-/

Ay A
}JU)H f(’ {“’/’-’/ﬂ"“f‘-‘j

446 . :7"“’/:—'!_-/4“1(““‘ ‘
(Gt

i %/jw i
A :/J/Z/[L Sk Aox 4|2

| Jv/y‘ s

;u 2 F'//"f/c'/"'/‘f’ M

, j—' el
( /ﬂbfj véfu "OJG“
PR e

/11)7.7:!1‘;/) ‘A%JJ ;y)*
d 24t :ﬁd:/»w'-'uféu“
@%f ”"’%’*@V‘/’/(’”

ﬂf'/uwf / Uda/‘///-" ﬂ

:-’/ )[/ / /d‘r
“J’/ﬂ/ﬂ)’/ ~ /

4

u:w«%wﬂa/w

uf//&/,(/: Jﬁd’f":d%ggﬁ/ 9l

385




23 MZ;*MF’/’"L ffﬂ ST db/(}ﬂ.‘lbjé
/? ..AZJJ‘&’ s Y @t

; W@g cdLiby u//v}b/)" U/”y(
G |
| LA % M%Jb !

! J{/"/J-W/JH/ J’M d»l/J! ‘ '; ‘84_(.{?‘(/[ UJ‘ a«[
! ;“Af //«Cﬂ,ﬂi/ﬂﬂd_ﬁ}" @ /"f/ L‘"’-’g d)’ D‘uﬁ%f
u.) L -)'/J.r/ ‘-H'ijfbfu /U/ / . }f?")“ Ub%l,\/’(,"y ‘:7:’-/ 4

el
: %;///M ///!:’EW-/ (// A-(_‘/f //) /5/1/»/ J
/U_,v’dw!‘

Z{J(v) U:J/A:.ay ;—w‘f’ »L.f &dfu/,.f
s, %fuﬂ ‘ S :,.-J/J,.;,JLL/:"J )

%olli uécwfﬂaf ,’,6/1 f/"///;bfff/fu i

/]
bai C/"{’/”‘/ [upss J/ ,/ ”ch‘/"‘ “""’-"%"V/J/A-ﬁl
: ﬁ/i 97 f‘;-’/,.‘/éﬁ’lu//u‘l‘u'{*f ‘J’M ¢ :/,.Jl-* ‘:/;réﬁéu,w-
,dy’f’/“ s /,xJa’(,aw,V
0

386



‘ Wi /),M}W/M %ﬂWSW B lig g
Y e f‘/"a dpuisireiaiisy
1; 0),-4‘/’#/@[}’,{?(%]: U’f g// _/U’M”"’( ﬁ'.f"f";"‘»ﬁ]’
“ /}b U",—/-"!'”" ) f_,/b// 4 ;( /,( ‘,.J/u: U/L’/,JIJL]
‘ ;T_B',?’y 1o /[ﬂ [ s y- 7 - LGLG0 5
/i/"/'? ( J“"’ "M’L -:/(C_,,ff L by,
el ips_ls M//’(/fﬁ JC«/Jf .,/ud.a,xr
ﬂ//v?’ mi 203 : :
i,-/ Z -‘" (‘//’d/; /l :
:; -—/ ﬁ/ /JM-’
J 'ﬁ/hﬁybrl;/ ,Jué,uu.u-o// / 7 'J" IJ" !/ﬂ,.;jé/’ .
il S b«?/jﬁ/‘j(f/%/ ! ?J@Qb/ Ay
Iﬂw»dﬂd’jp-w =233 ‘:J’ g aﬁg/ﬁ":
: |\ ,}J‘!%y J Jd/“u/é/)/( _(/3//-
W;‘-p/ﬁ g _’[“’ 2% ,%ff.ﬂ'/ﬂf;

387



-*ﬂ

;/ (v} ..J,‘f/ ‘-’/ "-"://lj' 154
‘,U,E J/Ju,uﬂ,{,’d//:;ﬂ

388

‘j” ,/"}{J‘("Jé, ///d‘{.).b/
%W IDTDAD IO

i ‘by/ // 3
U/@;Z);ﬁ///iﬁﬂﬂ‘é
s le JJVU/IJ.’;J&Z]&’ /:../
//J%»‘—U“’db/ 7 ’(“"”
U,‘,JJ"’/’ /fw’.«c‘brﬁ/“”
guﬁ,,:,c/w/ )ﬂ-‘ fsdis|

@Wrﬂ{z

7
Jw.y/‘édlu’lﬁv-{}-‘fu{wf

;/’/)’J fﬂﬂ%ﬂ-y/)uy
Aﬁ/}jﬂ{, i// ‘J“f /.#J.a“é’
f(w,;y Jdﬁzw {“'“‘Z)'-/MGW/ :




V]

| &, o /”JV/J//!)//U o /g 5 /

/
)////4./);#[#‘
L Usihg J,J/,J/ ;m

q}/ -b}’ Y J)/W*/ fdJ/*q/" :

ety u-ﬁ//:éu,w
:‘—4’ ol //:c{u/tod
/"/’//5/}7_.9 ﬂo/

J/’V/)/Jy/g_/}u y‘b‘AJJ/
A//:M\JALJI_/‘ (17 ff‘

J/d/w/» /J ;

! }i;. j f
| 'xL./ ,4;(; /a;{j;_,@/w(./#

:g./ /U—%:/?/ -w/J ..
f, %, ;:ZJ/ ».X/,;U/

’ @/!_,/,ﬁ/) it 2ds

f

“»J//dﬂ(ﬁ,/w/r _//yﬂ%

fu /#(ﬂ)wfzﬁk/zb//bk/
b uﬂ»Wﬂ} dj-f; Y la
VXD w..ﬁ/ 2l
“J’Jéﬁu/-lf; fdwuf/;/(/ I

: %4, /ﬁ-'/.r::/a
/:‘ﬁ‘-fayj‘/ﬁ}ép csx/ﬂ.,é

c)

oﬁ/éﬂjw(wj{}f:f_/ »

o T s

f dﬂbfff/‘j//)yu,o[/aﬂj

g




J’ /r*/ A';*{/;w‘

ru/) Al

)

’1@ fﬁ/ % /D//
|

L e Uit
ill Jjj%lwfy/jﬁb/'/’ ) ,’?{A/J W ’U ,V/‘/
I ; f J/fﬂ/jﬂj o J;f ‘ % / /JJG“(»‘[" '-f’ﬂd/ﬁ')‘wf-/
‘ ,;uu/J,b/y,/ i | cz,:,z_m/{/,,.gf/ e
e gl | | By

i ,VJ 7 ///)-.%J/J(ﬂy' ' ‘A7 rJW A

/‘; 7 /,u ) N ﬁ!ﬁ/’

F’/f i J“’/!u?“”/
,L») 4yt //A/
fb WOPID) 457!*‘//)9'3*/

| e
‘:-g J ,/,,/ AN u/d{_,y' ) )‘
| Syl

! :C?:" Y s

IF ﬁ Cu‘f.’/ /giuﬂ/y‘d/ ZgJﬂ) f"" b/’,-/' /--4(~ J/y /Ja*j/,-g’u;;
; Ll/; /)J\,.ﬁ/) /)&.JJ JI /)—'/‘-*‘jy /fé’ /U’J’/u(u/
: /C’f‘ //J ,JJJ/‘,w/J i@/;u& :1‘2// Mﬁ/z/uf//w/ﬂ

390



(

Ve, ';égi S "g»

Li/ﬁ,_//yyﬂwu// 2y /Ojf,i
'1/; JJJMJPJ;J]'T

[ r;b/»/&“ (g
Sty )5 fw/gﬁ/&b/
./ )_//,y :(JA/,,?JJ/.U;/ ,JJ#
4 g Sk b/{w
gU: f/w-'f_a/ﬂ)f 2920, /
;" ,._Jw;/w/,/z//b*
/;’:/ﬂ“ﬂade‘wU’//
% ’U’ ;p"/:‘:///va//z/wj
J ~ap s ,/:/)/.,?uﬁ”"

ﬁf/:ﬂ; 7 0//)/#:‘0-) = i ¢
l}')‘d)ﬂj\.//)r“/’/l'éd/'/}l?J [/

O A d

: f"J /}J)’J’ﬂ nﬂ,&;‘rf/

/C/./ﬂ{//, sl

S 5

1.4,;/59
sl (»f/w,é
AL
Jrr‘-C‘,w
f»%w’/ 7 /uﬂ’//f% ;
/ _,kj o5 lEE d'/ A, ‘)&@:
fﬁ//wﬁwwww:w_y
W }f‘/ﬂ/ﬂd //o){/j/,f:!*-'
uu ’J*U‘fﬂ/a;’/" G)J/r 9509
/iUé,.\Ha #f’,ﬂlﬁi U/ b4
Sy Pl 4..45,» L,
ﬁi’ﬁ“ /duﬂrl;&ﬂ/ﬂ.—/ ;

391

= 1
} /"“JM//JL//J///




—————— e

=

/@/;‘?/‘//JM/JM‘
. J/-’/ |94 “,».J/'

'
i
].:‘

et ———
T S ———

; ,f /L Jg)_j:dﬂz/z/:/ﬂ;f
~. f"j

M, fy/}/

J/(M»,fzmgﬁ? frj‘*'
NZY y}y;&' Ly ke
/&f Sjifp )W

oy ),4;6‘ ,g./d?
Mf")’ ’%/,(7*’/”” ¥
154 ’,J//,;V,,é /’[/‘/}"’”/fd
W#ﬂdlﬂ—’#ﬂ,yé
o 50’7%’// ,J/Uf/
/;7

f‘

(7? /; /m M&‘UJ/)/J»\_

S ﬁ/u/,af 4

392

,' : ;aw/,, 'fw,tf//wf
(/JW:/:/W s
»’a/g‘ Y ;//,»’,L/ ]
U/,. Jﬁ(ﬁ#;u‘.«-%c/ /_ﬂ/ (s
d(,f %0 4/ ﬁ»‘ai/,:é’

iyt diisd)
14 1"134'/,5“.4»;; %’V
o) 5/:/7/&,-4.—'/ y,.b}?

?/‘-f}o-v i J_J

U-J/// // J‘/ 25|
| ‘J-/OJI ;// /.;_(_,-J ‘c&//,u
U;/ _,//,/ C-/J 228 |

ey *Ww‘f/-’ff/f




=

=
\

e ——
= =

SO

1400

J/;‘G)ur¢u?~ ﬁ) ”
/;:Jﬂw/;cvfua,w,uw

;f,wl /J ’J/"'d‘-’fé,d )‘fow/-’/ "‘
Y uﬁf ,«;/.?»‘.» )Lob !"OJ
/44/7,)»1 W@K/Jw-x/eﬁ/,/
Wigh //ﬁ/‘/"a&fr@.z,:w
Z Cv/// A N ) //LJ
){-//w/)}‘/C/ o,J}/Jfﬂ /a’

Cf)/)L/ s Tt

!°-!-r/.af{gu/‘)/

A

‘/’,‘f f;/u u//) w’

393

ﬁ////ygj/ *’J/ oo

B R

Uxﬂm/u//wyi
.JC - ;;y

: 27 ‘:-ff 9} ?Jﬁj)/),rbé/y,u/‘ ZJ/

“Ctj-*:l‘i//fu.// / a-J-’; w[




===

s ——

Em———————

"—‘—’“—“"‘"‘ﬁ:‘

//JJ/ Q:U Cﬂ///%‘;ﬁw

7% /)CJ wé.@fu-f,,Uﬁ

M ff%‘;—;%ﬁygy/u,h N7

::, 'Qﬂ’pfﬂ/.i—d//(»‘/ //(/(!/@,ﬂ/)

I ﬂdf-//)*{f/uw fhon iyl PR
,/ G 0/ e o ,Pz/uw O
//"/ / //,w)/@d/i/ /J / ; ,c,LGuw’ .//@/_,1 Lt
i IL"/M#/ /))//J%_‘&’ ﬁr /)ll//;"z}//{%/;mcy./
j%_ /s "/'J‘:ué/:dﬂf/g‘ /‘ bﬂj’/’//‘(f )//
2 d.»da ,JW/_'_;% ,w// // Iy
ﬂW”J"-‘ Cadl e e “«/”I by
,.ff...«-' f(y/ /&ﬂ%{/"d) / //’/Cyﬁaﬁj;/;&,./d ).d%)j/‘
| .%/6 rb_ J‘ﬂ@‘:‘# %f?"‘/»ﬂ“ﬁw /;7_,/
. iz il B e Lig
e WA VI ke
//w 'J&/;/)f/l’ c”//’f{f/{?f "-,m)wé’/u“tfz;—f Y /d / :

/’/’ Cograp et

394







