
YÂSÎN SURESİNDE BELÂGAT UYGULAMALARI 

(İBN ‘ÂŞÛR VE SÂBÛNÎ ÖRNEĞİ) 

Rumeysa GÖZÜN 

Yüksek Lisans Tezi 

Temel İslam Bilimleri 

Ana Bilim Dalı 

Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY 

2024 

(Her Hakkı Saklıdır)



T.C. 

BAYBURT ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ TEZLİ YÜKSEK LİSANS PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

Rumeysa GÖZÜN 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY  

 

BAYBURT - 2024 

YÂSÎN SURESİNDE BELÂGAT UYGULAMALARI (İBN ‘ÂŞÛR VE SÂBÛNÎ 

ÖRNEĞİ) 

 

 



II 

 

 KABUL VE ONAY  

Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY danışmanlığında, Rumeysa GÖZÜN tarafından hazırlanan 

“Yâsîn Suresinde Belâgat Uygulamaları (İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî Örneği)” başlıklı bu çalışma, 

Savunma Tarihi tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak 

jürimiz tarafından Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

  

Başkan : Doç. Dr. Abdussamet VARLI …………… 

    

    

Üye     : Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY …………… 

    

    

Üye     : Dr. Öğr. Üyesi Fikri GÜNEY …………… 

 

 

Bu tezin kabulü Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Yönetim Kurulu’nun ..…/..…/20… tarih ve 

20…../…..-….. sayılı kararıyla onaylanmıştır.  

                             

                                                                  

 

Doç. Dr. Murat KUL 

Enstitü Müdürü 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 

 

BEYANNAME 

Bayburt Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü tez yazım kılavuzuna göre Dr. Öğr. 

Üyesi Lütfi ÖZBEY danışmanlığında hazırlamış olduğum “Yâsîn Suresinde Belâgat 

Uygulamaları (İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî Örneği)” başlıklı tezimin bilimsel etik değerlere ve 

kurallara uygun, özgün bir çalışma olduğunu, aksinin tespit edilmesi halinde her türlü yasal 

yaptırımı kabul edeceğimi beyan ederim. 

08.07.2024 

                         Rumeysa GÖZÜN                                                                                                                      

                                                                                                                   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

ÖN SÖZ 

Bu tezi hazırlamamda ve konusunun seçiminde benden yardımlarını esirgemeyen 

saygıdeğer danışman hocam Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY’e, değerli katkıları ve görüşlerinden 

dolayı Doç. Dr. Abdussamet VARLI’ya, Arapça bilgisinden yararlandığım kıymetli hocam Dr. 

Öğr. Üyesi Ahmet Mahmut GÖZÜN’e teşekkürlerimi arz ederim.  

Rumeysa GÖZÜN 

                                                                                                      



V 

 

ÖZET 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

YÂSÎN SURESİNDE BELÂGAT UYGULAMALARI (İBN ‘ÂŞÛR VE SÂBÛNÎ 

ÖRNEĞİ) 

 

Rumeysa GÖZÜN 

 

Bayburt Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

 

Tez Danışmanı: Dr. Öğr. Üyesi Lütfi ÖZBEY 

Bayburt-2024, Sayfa: 126 

 

Kur’an-ı Kerîm, indirildiği günden itibaren Müslümanlar tarafından daha iyi anlaşılabilmesi 

adına ciddi gayretler sarf edilmiştir. Hiç şüphesiz Kur’an’ı daha iyi anlayabilmenin temel şartı, 

tefsir ilminin yanısıra Arap dili ve belagatına hâkim olmaktır. Belagat ilmi her ne kadar 

oluşumu ve sistemleşmesi itibari ile diğer İslami ilimlere nazaran biraz geç kalmış olsa da 

Kur’an-ı Kerîm’i daha iyi anlama hususunda çok gerekli olduğu hakikati sebebiyle kısa sürede 

sistematik hale gelerek İslami ilimler arasında hak ettiği yeri almıştır. Kur’ân’ı Kerîm, 

indirildiği ortam göz önünde bulundurulduğunda edebiyat alanında zirve noktada bulunan o 

günkü Arap toplumuna edebî ve belağî manada meydan okuduğu bir hakikattir. Dolayısıyla 

i‘câzu’l-Kur’ân’ın net bir şekilde anlaşılmasının önemi bağlamında Zemahşerî (ö. 538/1144) 

gibi birçok müfessir, Kur’an-ı Kerîm’i tam ve doğru olarak tefsir edebilmenin yolunun belagat 

ilmini iyi bilmekten geçtiğini vurgulamıştır. Bu sebeple klasik ve modern birçok tefsirde 

belagat uygulamalarına geniş yer verilmiş ve ayetler tefsir edilirken belağî nüktelere 

değinilmiştir. Bu çalışmada Tunus’lu ilim ve fikir adamı, müfessir İbn ‘Âşûr’un (1879-1973) 

et-Tahrîr ve’t-tenvîr adlı tefsiri ile Suriyeli çok yönlü bir âlim olan çağdaş müfessir Sâbûnî’nin 

(1930-2021) Safvetü’t-Tefâsîr adlı eseri Yâsîn suresi özelinde belagat uygulamaları açısından 

mukayeseli bir şekilde ele alınmıştır. Araştırmanın neticesinde bahsi geçen iki tefsirin edebi 

sanatları icra noktasında uslüp ve yöntemleri mercek altına alınmıştır. Sure, bu iki tefsir 

özelinde belagat ilminin ana başlıkları olan me‘ânî, beyân ve bedî‘ ilimleri açısından 

incelenmiş; ortaya çıkan belağî nükteler ve anlam farklılıkları tespit edilerek izah edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Tefsir, Yâsîn, belagat, İbn Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, Sabûnî, Safvetü’t-

Tefâsîr.  

  



VI 

 

ABSTRACT 

M. SC. THESIS 

 

RHETORIC PRACTICES IN THE SURAH OF YASIN (EXAMPLE OF IBN ASHUR 

AND SABUNI) 

 

Rumeysa GÖZÜN 

 

Bayburt University 

Institute of Graduate Studies  

Department of Basic Islamic Sciences 

 

Thesis Advisor: Assist. Prof. Dr. Lütfi ÖZBEY 

Bayburt-2024, Pages: 126 

 

The Holy Quran has been tried to be better understood by Muslims since the day it was sent 

down. Undoubtedly, the basic condition for better understanding the Quran is to master the 

Arabic language and rhetoric, as well as the science of tafsir. Although the science of rhetoric 

was a little late compared to other Islamic sciences in terms of its formation and systematization, 

it became systematic in a short time and took its deserved place among the Islamic sciences due 

to the fact that it is very necessary for a better understanding of the Holy Quran. It is a fact that 

the Holy Quran rhetorically challenged the Arab society of that day, which was at the peak in 

the field of literature, considering the environment in which it was sent down. Therefore, in the 

context of the importance of clearly understanding the Qur'an, many commentators such as 

Zamakhshari (d. 538/1144) emphasized that the way to fully and accurately interpret the Qur'an 

is through knowing the science of rhetoric well. . For this reason, rhetorical practices have been 

widely included in many classical and modern tafsir, and rhetorical wit has been mentioned 

while interpreting the verses. In this study, the commentary titled et-Tahrîr ve't-tenvîr by the 

Tunisian scientist and intellectual, commentator İbn ‘Âşûr (1879-1973) and the contemporary 

commentator Sâbûnî (1930-2021), a versatile Syrian scholar, titled Safvetü'. His work named 

t-Tafâsîr has been discussed comparatively in terms of rhetorical practices, specifically the 

Surah Yasin. As a result of the research, the styles and methods of the two mentioned 

commentaries in terms of performing literary arts were examined. In the context of these two 

tafsir, the surah was examined in terms of the sciences of me'ani, beyân and bedî', which are 

the main headings of the science of rhetoric; The rhetorical jokes and differences in meaning 

that emerged were identified and explained. 

Key Words: Tafsir, Yâsin, rhetoric, Ibn Ashur, et-Tahrir ve't-tanwîr, Sabunî, Safvetu't-Tafasir.  



VII 

 

İÇİNDEKİLER 

KABUL VE ONAY .................................................................................................................. II 

BEYANNAME ....................................................................................................................... III 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................... IV 

ÖZET ........................................................................................................................................ V 

ABSTRACT ............................................................................................................................ VI 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... VII 

KISALTMALAR .................................................................................................................... IX 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

Araştırmanın Konusu ve Önemi ................................................................................................. 2 

Araştırmanın Amacı ................................................................................................................... 3 

Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları ........................................................................................ 3 

BİRİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 6 

1. MÜELLİFLERİN HAYATLARI VE YÂSÎN SURESİ ........................................................ 6 

1.1. İBN ‘ÂŞÛR’UN HAYATI, İLMİ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ ............................................ 6 

1.1.1. İsmi ve İlmi Şahsiyeti ....................................................................................................... 6 

1.1.2. Hocaları ve Talebeleri ...................................................................................................... 8 

1.1.3. Eserleri .............................................................................................................................. 9 

1.1.3.1. et-Tahrîr ve’t-Tenvîr ...................................................................................................... 9 

1.1.3.2. Makâsıdü’ş-şerîʿati’l-islâmiyye ................................................................................... 10 

1.1.3.3. Eleyse’s-subhu bi karîb ............................................................................................... 11 

1.1.3.4. Usûlü’n-nizâmi’l-ictimâʿî fi’l-İslâm ............................................................................ 11 

1.1.3.5. Keşfü’l-muğattâ fi’l-meʿânî ve’l-elfâzi’l-vâkıʿa fi’l-Muvattaʾ .................................... 11 

1.1.3.6. en-Nazarü’l-fesîh ʿinde medâyiki’l-enzâri fi’l-Câmiʿi’s-sahîh ................................... 11 

1.1.3.7. Tahkikâtun ve enzârun fi’l-Kurʾân ve’s-Sünne ........................................................... 11 

1.1.3.8. Usûlü’l-inşâʾ ve’l-hitâbe .............................................................................................. 11 

1.1.3.9. Mûcezü’l-Belâğa ......................................................................................................... 12 

1.1.3.10. el-Vakf ve âsâruhû fi’l-İslâm ..................................................................................... 12 

1.1.3.11. Şerhu’l-mukaddimeti’l-edebiyye li-şerhi’l-İmâm el-Merzûkî ʿalâ dîvâni’l-Hamâse li-

Ebî Temmâm ............................................................................................................. 12 

1.1.3.12. Kıssatü’l-Mevlid ........................................................................................................ 12 

1.1.3.13. Hâşiyetü’t-tavzîh ve’t-tashîh li-müşkilâti kitâbi’t-tenkīh ʿalâ şerhi tenkîhi’l-fusûl fi’l-

usûl li-Şihâbiddîn el-Karâfî. ...................................................................................... 12 

1.1.3.14. Nakdün ʿilmiyyün li-kitâbi’l-islâm ve usûli’l-hükm. ................................................ 12 

1.1.3.15. Şerhu kasîdeti’l-Aʿşâ el-Ekber. ................................................................................. 13 

1.2. SÂBÛNÎ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ ......................................... 14 

1.2.1. İsmi ve İlmi Şahsiyeti ..................................................................................................... 14 

1.2.2. Hocaları ve Talebeleri .................................................................................................... 16 

1.2.3. Eserleri ............................................................................................................................ 17 

1.2.3.1. Safvetü’t-Tefâsîr .......................................................................................................... 17 

1.2.3.2. Revâi‘u’l-beyân tefsîru âyâti’l-ahkâm ......................................................................... 18 

1.2.3.3. Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm .......................................................................... 19 

1.2.3.4. Muhtasaru-İbni Kesîr ................................................................................................... 19 

1.2.3.5. et-Tibyan fi ulûmi’l-Kur’ân ......................................................................................... 19 



VIII 

 

1.2.3.6. Tahkîku tenvîri’l ezhân min tefsîr-i Rûhû’l-Beyân ..................................................... 19 

1.2.3.7. Muhtasaru tefsîri’t-Taberî............................................................................................ 19 

1.3. YÂSÎN SURESİ VE MUHTEVASI ................................................................................. 21 

1.3.1. Yâsîn Sûresi .................................................................................................................... 21 

1.3.1.1. Sûrenin nüzul süreci .................................................................................................... 21 

1.3.1.2. Surenin muhtevası ....................................................................................................... 22 

1.3.1.3. Yâsîn suresinin fazileti ................................................................................................ 24 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................... 26 

2. BELAGAT İLMİ VE YÂSÎN SÛRESİ’NDE BELÂGAT UYGULAMALARI ........... 26 

2.1. YÂSÎN SÛRESİ’NDE MEÂNÎ UYGULAMALARI ....................................................... 27 

2.1.1. Haber .............................................................................................................................. 28 

2.1.1.1. İbtidaî haber ................................................................................................................. 28 

2.1.1.2. Talebî haber ................................................................................................................. 29 

2.1.1.3. İnkârî haber .................................................................................................................. 29 

2.1.2. İnşâ ................................................................................................................................. 31 

2.1.2.1. Talebi inşa ................................................................................................................... 31 

2.1.3. Kasr ................................................................................................................................. 55 

2.1.3.1. Kasrın unsurları ........................................................................................................... 56 

2.1.3.2. Kasr yapma yolları....................................................................................................... 56 

2.1.3.3. Kasrın çeşitleri ............................................................................................................. 59 

2.1.3.4. Yâsîn sûresinde kasra dair örnekler ............................................................................. 61 

2.1.4. Îcâz.................................................................................................................................. 64 

2.1.5. İtnâb ................................................................................................................................ 67 

2.1.6. Musâvât .......................................................................................................................... 68 

2.2. YÂSÎN SÛRESİNDE BEYAN UYGULAMALARI ....................................................... 70 

2.2.1. Beyan İlminin Konuları .................................................................................................. 72 

2.2.1.1. Teşbih .......................................................................................................................... 72 

2.2.1.2. Hakikat ve mecaz......................................................................................................... 80 

2.2.1.3. İstiare ........................................................................................................................... 88 

2.2.1.4. Kinaye .......................................................................................................................... 95 

2.3. YÂSÎN SURESİNDE BEDİ‘ UYGULAMALARI ......................................................... 101 

2.3.1. Muhassinât-I Lafzîyye (Lafızla İlgili Süsleme Sanatları) ............................................ 102 

2.3.1.1. Cinâs .......................................................................................................................... 102 

2.3.1.2. Seci ............................................................................................................................ 105 

2.3.2. Muhassinât-ı Ma‘neviyye (Mana ile İlgili Süsleme Sanatları) ..................................... 107 

2.3.2.1. Tıbâk .......................................................................................................................... 107 

2.3.2.2. Mukabele ................................................................................................................... 110 

SONUÇ .................................................................................................................................. 112 

KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 114 

ÖZ GEÇMİŞ ......................................................................................................................... 126 

 

  



IX 

 

KISALTMALAR  

Ar.  : Arapça  

b.  : Bin, ibn, (oğlu) 

b.y.  : Basım yeri yok 

bk.  : Bakınız 

bnt.  : Binti (kızı) 

bs.  : Basım 

c  : Cilt 

DİB  :Diyanet İşleri Başkanlığı  

Fak.  : Fakültesi  

H  : Hicri 

haz.  : Hazırlayan  

md.  : Madde 

No  : Numara 

ö.  : Ölüm Tarihi 

s.a.v.  : Sallallâhu aleyhi ve sellem  

TDV  : Türkiye Diyanet Vakfı  

thk.  : Tahkik eden  

ts.  : Tarihsiz 

y.y.  : Yayıncı yok 

yy.  : Yüzyıl



1 

 

GİRİŞ 

Allah Teâlâ tarafından insanlara gönderilmiş olan Kur’an-ı Kerîm, tarih boyunca 

Müslüman âlimlerin ilgi odağı olmuş ve daha iyi anlaşılabilmesi için ellerinden gelen gayreti 

sarfetmişlerdir. Kur’an-ı Kerîm’in içerdiği ilahi mesajı doğru anlayabilmek için yapılan 

çalışmalar ve sarfedilen çabalar neticesinde farklı ilim dalları ortaya çıkmıştır. Bunların başında 

yer alan tefsir ilminden sonra hiç şüphesiz belagat ilmi gelmektedir. Belagat ilminin en önemli 

amacı, Kur’an-ı Kerîm’in mesajlarının insanlar tarafından en doğru ve en güzel şekilde 

anlaşılmasını sağlamaktır.1  

Kur’an-ı Kerim’in indirildiği dönem göz önüne alındığında belagat ve fesahatin zirvede 

olduğu, şiir okuma panayırlarının düzenlendiği, mu’allakât şiirlerinin ön planda olduğu, hitabet 

sanatının yazıdan çok daha etkili sayıldığı bir dönem olarak karşımıza çıkmaktadır.2 Bu yüzden 

bu topluma gönderilecek olan kutsal kitabında onların dil zevkine hitap etmesinin gerekli 

olduğu aşikârdır. Nitekim dönemin Arap toplumunda belagat konusunda zirve yapmış isimler, 

vahyin nüzulü ile Kur’an’ın icazı ve nazmı karşısında hayretler içerisinde kalmış ve adeta 

büyülenmişlerdir. Bu konuda dönemin edebiyat alanında öne çıkan simalarından olan Velîd b. 

Muğîra (ö. 1/622) kendisi gayr-ı müslim olmasına rağmen Kur’ân’ın belagatına hayran 

kaldığını şu sözleri ile ifade etmiştir:  

َكَ َدَ مَ حَ مَ َنَ مهََتَ عَ مهَسَ َد َق َل ََاللهَوَ  َكَ َنَ مهََوَ اَهَ اَمَ مَ ل  هََمهَل  َنَ ال  َوَ َسه َكَ َنَ َمهَل  َحَ ل ََه َل ََنَ إهََن هَجهَالَ َمهَل  َنَ إهَوَ َرَ مهَث َمَ ل ََه َل  َعَ أ ََنَ إهَوَ َوة َل  َطَ ل ََههَيَ ل َعَ َنَ إهَوَ َة َوَ ل 

َىل َعَ اَي َمَ وَوَ ل َعَ ي ََه َن َإهَوَ َقَ دهَغَ مَ ل ََه َل فَ َسَ أ َ

“Vallahi Muhammed’den ne insan ne de cin sözüne benzemeyen sözler duydum. Onun 

sözlerinin tadına kesinlikle doyum olmuyor. Lezzetini ifade etmek mümkün değil. İfade gücü 

öylesine yüksek ki hem üstü meyveli (tatlı), hem de altı zengin (anlam yüklü)! Sanki o sözler her 

sözün fevkinde, diğer sözler ise o sözlerin altındadır.”  Bir başka rivayette ise  َرهَشَ ب َالَ َلهَوَ ق َاَبهَذ َاَهَ مَ و  

şeklinde “Bu (işittiğim sözler) beşer sözü olamaz” ifadesini kullanmaktadır.3  

Belagat ilminin ortaya çıkmasında insanların Kur’an-ı Kerîm’i daha iyi anlamaya 

çalışmaları en temel rol olarak kabul edilebilir.  “Belagat’ın üstadı” lakabıyla bilinen 

Abdülkâhir el-Cürcânî4 (ö. 471/1078-79) dönemine kadar belagat ilmine dair yazılan eserlerin 

çoğu Kur’an’ın mucizeliğini ve i‘cazını insanlara aktarmak amacıyla kaleme alınmıştır.  

                                                 
1 Hulusi Kılıç, “Belâgat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 5/380. 
2 Süleyman Tülücü, “Muallakāt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005). 
3 Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, thk. Ebû Muḥammed b. ʿÂşûr 

(Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1422/2002), 10/72. 
4 Abdü’lkâhir el-Cürcânî hakkında detaylı bilgi için bkz. Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Abdülkāhir el-Cürcânî”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/247-248. 



2 

 

Cürcânî ise, kendisinden önceki birçok belagat âliminin ilminden istifade etmiş olup belagat 

ilmine yeni bir ivme kazandırmıştır. Günümüze kadar belagat alanında araştırma yapan birçok 

kişi Cürcanî’nin metodunu izlemiş ve onun sözlerinden istifade etmiştir.5 

Belagate dair uygulamalarda sıklıkla başvurulan eserlerin başında Zemahşerî’nin (ö. 

538/1144) el-Keşşâf’ adlı eseri gelmektedir. Zemahşerî, eserinin mukaddimesinde Kur’an’ı 

tefsir etmenin zor bir iş olduğuna ve bu işi iyi yapmak isteyen kimsenin Arap dili ve belagatinin 

ana konuları olan meani ve beyan ilimlerini iyi bilmesi ve zihin gücünün de güçlü olması 

gerektiğine işaret etmiştir.6 Bu itibarla belagat ilminin Zemahşerî ile birlikte olgunlaşıp kemale 

erdiği söylenebilir. Ayrıca Zemahşerî, Cürcanî’nin temellerini atmış olduğu belagat ilmini 

ayetlere uygulayıp bu ilmi zirveye taşımış bir müfessir olma özelliği ile ön plana çıkmış bir 

âlimdir.7   

Müfessirler, bu şekilde temelleri atılan belagat ilmine eserlerinde geniş yer vermeye 

başlamışlar ve netice olarak Kur’ân’ı anlamakta bir usül haline gelen bu durum günümüze dek 

uygulanagelmiştir. Bu çalışmada modern dönem tefsircilerinden olan Muhammed b. ‘Âşûr’un 

et-Tahrîr ve’t-tenvîr ve Suriyeli çağdaş müfessir Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin Safvetü’t-

Tefâsîr adlı eserlerinde Yâsîn sûresi özelinde belagat uygulamaları karşılaştırmalı olarak ele 

alınmıştır. İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî, kendilerinden önceki önemli tefsir ve belagat âlimlerinin 

eserlerinden yararlanmışlar ve telif ettikleri tefsirlerinde bu bilgileri yeni bir uslüp ve 

perspektifle değerlendirmek suretiyle bu bilgilere geniş bir şekilde yer vermişlerdir.  

Araştırmanın Konusu ve Önemi  

Kur’ân’ı Kerîm indirilmeye başlandığı günden itibaren öncelikli olarak muhatabı olan 

sahabiler, ilerleyen süreçte ise günümüze kadar gelen insanlar onu daha iyi anlayabilmek için 

çaba sarf etmişlerdir. Hiç şüphesiz bu Kur’an’ı Kerîm’i anlama gayesine matuf olarak yoğun 

mesai sarf edenlerin başında tefsir ve belagat âlimleri gelmektedir. Tefsir ve belagat ilminin 

birbirinden ayrılamayacağını, iyi ve doğru bir tefsir yapabilmek için öncelikle sarf, nahiv, lügat 

ve belagat ilimlerini iyi bilmenin gerekli olduğunu hem tefsir hem de belagat âlimleri defalarca 

vurgulamıştır. Bu ilimlere tam olarak vakıf olunmadan yapılan tefsirlerin hata ile malul olma 

ihtimallerinin yüksek olduğu bir gerçektir. 

                                                 
5 Cürcânî hakkında detaylı bilgi için bk. Semira Karuko, “El-Cürcânî’nin Belağat İlminde El-Beyan ve’t Tebyin’in 

İzleri”, Yakın Doğu Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi 4/2 (Aralık 2018), 79-92. 
6 Keşşâf tefsiri hakkında detaylı bilgi için bkz. Ali Özek, “el-Keşşâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(Ankara: TDV Yayınları, 2002), 25/329-330. 
7 Zafer Akyüz, “Belagat İlminin Kur’ân-ı Kerîm’in İ‘câz ve Tefsir Araştırmalarına Etkisinin Tarihi Seyri” 2 

(2020), 229. 



3 

 

Kur’ân’ı Kerîm’i insanların daha iyi anlayabilmesi için âlimler adeta seferber olup 

kimisi hacimli kimisi ise daha kısa ve özet mahiyetinde eserler kaleme almışlardır. Onların bu 

gayretli ve özverili çalışmaları eserlerinin çok eski olmasına rağmen günümüze kadar 

ulaşmasına vesile olmuştur. Bu çalışmada iki çağdaş müfessirin biri hacimli diğeri ise özet 

mahiyetinde olan eserlerinden Yâsîn Suresi’ndeki belagat uygulamaları mukayeseli bir şekilde 

ele alınmıştır. Bu çağdaş müfessirlerden birincisi Tunus’lu ilim ve fikir adamı olan Muhammed 

Tâhir İbn ‘Âşûr (1879-1973)’dur. Müellif otuz dokuz yıl süren özverili çalışması neticesinde 

otuz ciltlik hacimli bir eser telif edip ilim dünyasının hizmetine sunmuştur. Diğer müfesir ise, 

aslen Suriyeli olup uzun yıllar Mekke-i Mükerreme’de ikamet eden çağdaş müfessir 

Muhammed Ali es-Sâbûnî (1930-2001)’dir. Kadim eserlerin adeta özeti mahiyetinde olan bu 

eser kısa olmasına rağmen birçok belaği ve lüğavi unsuru bünyesinde barındırması sayesinde 

ilim dünyasında muteber bir eser haline gelmiştir. Araştırmada İbn ‘Âşûr’un et-Tahrîr ve-

Tenvîr adlı eseri ile Sâbûnî’nin Safvetü’t-Tefâsîr adlı eserindeki belagat uygulamalarını Yâsîn 

suresi özelinde belagatin ana başlıkları olan meânî, beyân ve bedî ekseninde incelenerek 

mukayesesi yapılmaya çalışılacak, varsa farklı hususlar ortaya konmaya gayret edilecektir.  

Araştırmanın Amacı     

İbn ‘Âşûr ömrünü ilme adamış ve yoğun meşguliyeti olmasına rağmen çok hacimli bir 

eser telif etmiştir. Eseri incelendiğinde sadece belağî uygulamalara değil, farklı ilim dallarından 

da ayrıntılı bilgilere yer verdiği görülmektedir. Örneğin belağî tefsir olmasına rağmen yer yer 

kıraat ilmi ile ilgili olan ayetlerin farklı okunuş vecihlerine de detaylı bir şekilde temas etmiştir. 

Ayetlerin manasını açıklamaya başlamadan önce kelimelerin iştikakı üzerinde durmuş ve 

ayetlerde geçen edatlar hakkında bilgiler vermiştir. Çalışmada İbn ‘Âşûr’un kapsamlı ama 

gereksiz uzatmalardan kaçınılarak yazılan tefsirini bir nebze olsun ilim yolcularına tanıtmak ve 

içindeki belağî uygulamaları inceleyip araştırmacıların hizmetine sunmak hedeflenmiştir. Aynı 

şekilde Sâbûnî’nin kısa ve özet mahiyetinde belaği unsurları barındıran eserindeki incelikleri 

mukayeseli bir şekilde incelenip ortaya çıkan farklılıkları tespit edilmeye çalışılmıştır.  

Araştırmanın Kapsam ve Sınırlılıkları   

Kur’ân’ı Kerîm, baştan sona veciz ve muciz ifadelerle dolu, nazmı ve belagati karşısında 

indirildiği toplumu ve sonradan gelen bütün Arapları benzerini inşa etme konusunda aciz 

bırakmış bir kitaptır. Günümüzde belagate dair pek çok kitap, yüksek lisans, doktora tezi 

yazılmış, panel ve sempozyumlar gibi akademik faaliyetler düzenlenmiştir. Ülkemizde ve yurt 

dışında İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî ile ilgili fıkıh, hadis, tefsir ve belagat alanlarında çeşitli çalışmalar 

yapılmıştır. Özellikle belagat alanında eser müellif çalışmaları, sure bazlı belagat 



4 

 

uygulamalarının incelenmesi ya da bizim de üzerinde çalıştığımız gibi mukayeseli tefsir ve 

belagat çalışmaları yapılmıştır. Araştırmamızın kaynakları olan İbn ‘Âşûr tefsirinin 30 ciltlik, 

Sâbûnî’nin tefsirinin ise üç ciltlik olduğu düşünüldüğünde konuyu sınırlama açısından 

toplumumuz tarafından çokça okunan hatta hafızalarda ezber olarak saklanan Yâsîn suresi ile 

sınırlandırdık.  Yâsîn suresini her iki tefsirde belagatin alt kısımları olan meânî, beyân ve bedî‘ 

başlıkları altına detaylı bir şekilde inceledik. Tefsirlerde bulduğumuz örnekleri karşılaştırarak 

açıklamaya çalıştık. İbn ‘Âşûr ve eserinin Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

maddelerinde yer alırken, Sâbûnî ve eserinin henüz yer almıyor olması telafi edilmesi gereken 

bir konu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî ile ilgili yapılan akademik ve ilmî çalışmalar hakkında kısaca bilgi 

vermek gerekecektir. İbn ‘Âşûr ile ilgili yapılan çalışmalar şu şekilde sıralanabilir: 

Tâhir b. ‘Âşûr ve et-Tahrîr ve't-Tenvîr isimli tefsiri, Faruk VURAL, Doktora 

İbn ‘Âşûr tefsirinde belâgat uygulamaları, Osman ERTUĞRUL, Doktora 

Kur'ân'ın belâgat özgünlüğü açısından Tâhir İbn ‘Âşûr'un et-Tahrîr ve't-Tenvîr isimli 

tefsirinin değerlendirilmesi, Mehmet ZENGİN, Doktora 

İbn ‘Âşûr'un müteşâbih âyetlere yaklaşımı, Yunus TÜZÜN, Yüksek Lisans 

İbn ‘Âşûr'un Hayatı, Eserleri ve Hadis Yorumculuğu (en-Nazaru’l-fasîh ve Keşfu’l-

muğattâ Örneği), Halil İbrahim DOĞAN, Makale 

İbn ‘Âşûr'un et-Tahrîr ve’t-Tenvîr adlı eserinde hurûf-ı mukattaa’ya yaklaşımı, İzzet 

MARANGOZOĞLU, Makale  

Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî ile ilgili yapılan çalışmalar şu şekilde sıralanabilir: 

Muhammed Ali es-Sâbûnî'nin et-Tefsiru'l-Vâdıhu'l-Müyesser adlı eserindeki tefsir 

metodu, Osman TOPRAK, Yüksek Lisans 

Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî'nin 'Safvetüt't-Tefâsîr' adlı tefsirinde beyan, meani ve bedi : 

Fatiha ve Bakara süreleri, Abdullah ÖZÜÇALIŞIR, Yüksek Lisans 

Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî ve tefsirciliği, Ahmet Turan ÖZDEMİR, Yüksek Lisans 

Muhammed Ali Sabuni ve tefsir metodu, İbrahim DEMİR, Yüksek Lisans 

Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî ve Revâi‘u’l-Beyân, Tefsîru Ayâti'l-Ahkâm Mine'l-Kur'ân, 

Musa HOP, Yüksek Lisans 

Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442/ 1 Ocak 1930- 19 Mart 2021), 

Rabia GÖKÇE, Biyografi 



5 

 

Sâbûnî tefsirinde Fâtiha suresinin belâgat tahlili, Mehmet YENİCE, Makale 

Görüldüğü üzere hem İbn ‘Âşûr hem de Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî ile ilgili çalışmalar 

yapılmış olup bu tezde Yâsîn suresi bağlamında belagat uygulamaları İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî 

tefsirlerinde mukayeseli bir şekilde ele alınmıştır.



6 

 

BİRİNCİ BÖLÜM  

1. MÜELLİFLERİN HAYATLARI VE YÂSÎN SURESİ  

Özellikle Hem İbn ‘Âşûr’un hem de Sâbûnî’nin hayatları hakkında birçok eser ve 

akademik çalışma kaleme alınmış olması sebebiyle müelliflerin hem hayatları hem de ilmi 

kişilikleri mümkün olabilecek en kısa şekliyle ele alınmaya çalışılacaktır. Detaylı bilgi arzu 

edilmesi durumunda dipnotlarda verilecek kaynaklara başvurulabilir. 

1.1. İBN ‘ÂŞÛR’UN HAYATI, İLMİ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ  

Klasik İslam tarihine bakıldığında bazı âlimlerin sahip oldukları bilgi ve donanımla çok 

yönlü bir ilmi geleneği temsil ettikleri görülmektedir. Hiç şüphesiz modern dönemde klasik ile 

çağdaş olanı harmanlayıp yeni bir üslupla kitlelere sunan büyük İslam mütefekkirlerinden birisi 

de Tunus’un yetiştirmiş olduğu İbn ‘Âşûr’dur. İslami ilimler, Arap dili ve belagati alanında 

onlarca kitap kaleme alan İbn ‘Âşûr, aynı zamanda Şam ve Kahire’deki Arap Dil Kurumlarında 

da üye olarak görev yapmıştır. Eğitim, yargı ve fetva alanlarında hem ilmi hem de idari görevler 

üstlendiği gibi Zeytûne camisinin de şeyhi olarak kabul edilmiştir. 

1.1.1. İsmi ve İlmi Şahsiyeti  

Tâhir b. ‘Âşûr lakabıyla meşhur olan İbn ‘Âşûr’un tam adı; Muhammed et-Tâhir b. 

Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî’dir.8  Ataları, Fas asıllı olmalarına rağmen büyük 

dede olan Muhammed bin ‘Âşûr zamanında Akdenize yedi ya da sekiz kilometere uzaklıktaki 

başkent Tunus’a9 yerleşmişlerdir.10 Müfessir, 1296/1879 yılının Cemaziyel-evvel (Eylül) 

ayında ilim ehli bir ailede Tunus’un Mersa11 adlı ilçesinde dünyaya gelmiştir.12 İlköğrenimini 

Cem‘iyyetü’l-Evkâf başkanı olan babası ve anne tarafından dedesi olan dönemin başbakanı 

Muhammed el-Azîz Bû Attûr’un gözetimi altında tamamlamıştır.13 Küçük yaşta Kur’an’ı 

Kerîm’i ezberleyip bölgenin meşhur hocalarından dersler almıştır.  1892 yılında 14 yaşında 

iken hem orta hem de yükseköğretim kurumu statüsünde olan Zeytûne Camii’nde resmi 

eğitimine başlamıştır.14 Burada okurken fark edilen üstün zekâsı ve kabiliyetinden dolayı 

                                                 
8 Ahmet Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999), 19/332. 
9 Tunus şehri hakkında detaylı bilgi için bk. Ahmet Kavas, “Tunus”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/400-404. 
10 Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr (Tunus: 

ed-Dâr Tunûsiyye li’n-neşr, 1404), Mukaddime. 
11 Aḥmed b. İsḥâḳ el-Yaʿḳûbî, el-Buldân (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1422), 190. 
12 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
13 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, 19/332. 
14 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 



7 

 

kendisine özel bir program uygulanan İbn ‘Âşûr, ilk olarak Sâlim Bû Hâcib’den Kastallânî’nin 

(ö. 923/1517) İrşâdü’s-Sârî adlı eserini okumuştur. Ardından İbnü’ş-Şeyh diye bilinen Ömer 

b. Ahmed’den Beyzâvî’nin (ö. 685/1286) Envârü’t-Tenzîl adlı eserini, Muhammed b. 

Neccâr’dan allâme Adudu'd-Din Abdurrahman el-Îcî el-Kâdî (ö.1355)'nin kelâma dair el-

Mevâkıf adlı eserini okumuştur. İbrâhim el-Mârginî, Muhammed b. Yûsuf, Muhammed en-

Nahlî, Mahmûd İbnü’l-Hôca gibi daha pek çok âlimin derslerine devam eden İbn ‘Âşûr, iyi 

derecede Fransızca da öğrenerek 1899 yılında yükseköğrenimi tamamlamıştır.15 

İbn ‘Âşûr 1903 yılında 24 yaşında iken Zeytûne Üniversitesi’nde ikinci derece kadrolu 

olarak öğretim elemanı unvanıyla göreve başlamıştır. Daha sonra “Alışverişte Muhayyerlik” 

adlı tez çalışmasıyla birinci derece öğretim görevlisi unvanına terfi etmiştir.16   

İbn ‘Âşûr bir yandan Zeytûne Üniversitesi’ndeki akademik faaliyetlerini sürdürürken 

diğer bir yandan 1905–1932 yılları arasında Sâdıkiyye Medresesi’nde 16 yıl boyunca aralıklı 

olarak müderrislik yapmıştır.17 Akademisyenlik yaptığı esnada üniversitede daha çok Arap dili 

ve edebiyatı, hadis, fıkıh usulü, hukuk felsefesi (makâsıdü’ş-şerîa) ve tefsir dersleri 

okutmuştur.18 İbn ‘Âşûr üniversitede tedrisata devam ederken ayrıca 1913 yılından itibaren on 

yıl boyunca Mâlikî kadılığı yapmıştır. 1924’te Meclis-i Şer‘î’de Mâlikî müftüsü ve başmüftü 

vekili, üç yıl sonra da başmüftü olarak tayin edilmiştir.19 Osmanlılar Tunus’u fethettikten sonra 

şeyhülislâmlık makamına sadece Hanefî başmüftü tayin edilirken bu geleneğe 1932’de son 

verilmesi üzerine İbn ‘Âşûr ülkedeki ilk Mâlikî Şeyhü’l-İslâm’ı olmuştur.20 

İbn ‘Âşûr ilk Mâlîkî şeyhülislam olarak atandığı yıl, çalıştığı Zeytûne Üniversitesi’ne 

de rektör olarak tayin edilmiştir. Islahatçı ve reformcu yapısından dolayı rektörlüğe 

getirildikten bir yıl sonra üniversitede yürüttüğü ıslahat icraatlarına karşı çıkan öğrencilerden 

dolayı rektörlük görevinden alınmıştır. Ancak 1945 yılında tekrar rektörlük görevine getirilmiş 

ve 1952 yılına kadar bu görevini sürdürmüştür. Ülkede meydana gelen olumsuz siyasi kargaşa 

ve huzursuzluğa rağmen yenilikçi yönünden taviz vermeyip üniversite de ıslahat hareketlerine 

devam ettiğinden dolayı ikinci defa rektörlük görevinden alınmış ve 1956 yılında üçüncü kez 

rektörlük görevine getirilmiş ve 1960 yılına kadar bu görevine devam etmiştir. 21    

                                                 
15 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, 19/332. 
16 Muhammed Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn ve’t-Tunûsiyyîn (Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-islâmî, 1994), 3/304. 
17 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
18 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, 19/332. 
19 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 3/305. 
20 Yunus Tüzün, İbn  Âşûr’un müteşabih ayetlere yaklaşımı (Mardin: Mardin Artuklu Üniversitesi Lisanüstü 

Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2024), 7-8. 
21 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 



8 

 

İbn ‘Âşûr ilmi şahsiyetinin yanı sıra ıslahatçı ve mücadeleci kişiliği ile ön plana 

çıkmaktadır. Tunus’un ve diğer İslam ülkelerinin batılıların sömürgesi altında olması ve 

sömürgecilerin bu ülkelerde yaptıkları zulüm onu derinden etkilemiştir. Gerek ülkesinin Fransa 

sömürgesinden kurtulması için gerekse eğitim kurumlarında yapılması gereken yeniliklerde 

öncü olmaya çalışmıştır. Kendisi gibi düşünen vatansever insanları da yanına alan İbn ‘Âşûr 

hem yurtiçinde hem de yurt dışında çeşitli eğitim faaliyetlerine katılmıştır.22 

1.1.2. Hocaları ve Talebeleri 

İbn ‘Âşûr başta kendi ailesinin büyükleri olmak üzere bulunduğu bölgenin önemli 

hocalarından ders almıştır. Ders aldığı hocaların başında baba tarafından dedesi olan Zeytûne 

Üniversitesi müderrislerinden Muhammed eş-Şâzelî b. Abdilkâdir b. Muhammed b. ‘Âşûr (ö. 

1284/1868) gelmektedir.23 Asrının önde gelen sahasında meşhur üstadlardan dini ilimler, Arap 

dili ve grameri, belagat, beyan ve bedî‘ gibi birçok alanda ders almıştır. Ders aldığı 

hocalarından bazıları; Şeyh Muhammed Neccâr (ö. 1360/1941), Şeyh Sâlim Bû Hâcib (1828-

1924), Şeyh Muhammed Nahlî, Şeyh Muhammed b. Yûsuf, Şeyh Ömer b. ‘Âşûr ve Şeyh Salih 

Şerîf’tir. İbn ‘Âşûr’un hocaları yoğun geçen hayatlarına rağmen kıymetli ve hacimli eserler 

yazmaktan geri kalmayıp Tunus halkına dînî, siyasi ve sosyal alanda liderlik etmişlerdir.24 İbn 

‘Âşûr’ûn hocalarından olan Şeyh Sâlim Bû Hâcib, Arap dili, gramer, belagat ve edebiyat 

alanında mutehassıs iken, Şeyh Ömer b. ‘Âşûr ise fıkıh, mantık, kelam ve felsefe alanında 

uzmanlaşmıştı.25 

İbn ‘Âşûr uzun yıllar boyunca Tunus’ta hem Zeytûne Üniversitesi’nde hem de 

Sâdıkiyye Medresesi’nde dersler verdiğinden dolayı pek fazla öğrenci yetiştirmiştir. Bu 

öğrencilerin en önemlileri; Muhammed Fadıl b. ‘Âşûr,26 Abdülhamid b. Bâdîs el-Cezâirî, 

Muhammed Habîb eş-Şâzelî, Muhammed bin Ahmed İbnu’l-Hoca,27 Ebü’l-Hasan b. Şa‘ban, 

Zeynelabidin b. Hüseyin Muhammed Sâdık eş-Şatî eş-Şerîf’tir.28 

İbn ‘Âşûr, Tunus’un önde gelen ailelerinden birinin kızı olan Fâtıma binti Muhammed 

b. Mustafa Muhsin ile evlenmiştir. Bu evliliklerinden ikisi kız, üçü erkek olmak üzere beş çocuk 

dünyaya gelmiştir. Kızları Ümmü Hânî ve Safiyye erkekler ise, Zeynelabidin, Abdülmelik ve 

Fâdıl’dır. Hem öğrencisi hem de oğlu olan Fâdıl babası hayatteyken 1970 yılının Nisan ayında 

                                                 
22 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, 19/332-335. 
23 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
24 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
25 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
26 Hem oğlu hem de öğrencisi olan Muhammed Fâdıl hakkında detaylı bilgi içn bk. Ahmet Coşkun, “İbn Âşûr, 

Muhammed Fâzıl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/331-332. 
27 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 2/244. 
28 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 3/196. 



9 

 

59 yaşında iken vefat etmiştir. Cenaze namazını büyük bir metanetle babası İbn ‘Âşûr 

kıldırmıştır.29  

İbn ‘Âşûr ilimle dolu bir hayat yaşadıktan sonra hicri 1393 Recep ayının 13’ü, miladî 

1973 yılının Ağustos ayında pazar günü Tunus’ta vefat etmiş ve Tunus’ta bulunan Zellâc 

kabristanlığına oğlunun yanına defnedilmiştir.30  

1.1.3. Eserleri 

İbn ‘Âşûr tefsir, hadis, Arapça, İslam hukuku olmak üzere çeşitli alanlarda eserler telif 

etmiş ve kırka yakın eseri yayınlanmış olan velüd bir âlimdir. Bu eserlerinden en önemlilerine 

kısaca şu şekilde değinilebilir: 

1.1.3.1. et-Tahrîr ve’t-Tenvîr 

Hacimli bir eser olan et-Tahrîr ve’t-Tenvîr’in uzun adı, kitabın mukaddimesinde 

geçtiğine göre ير ره ع ن ىَالَ َت ح  َم  يده يرالس ده ت ن وه ََو  َال ع ق له يده ده َال ج  ن  َمه يره َت ف سه ت ابه يدهَال كه جه ال م   Tahrîrü’l-maʿne’s-sedîd ve 

tenvîrü’l-ʿaḳli’l-cedîd min tefsîri’l-kitâbi’l-mecîd’dir.31 Daha sonraları eserin uzun adı müfessir 

tarafından et-Tahrîr ve’t-Tenvîr olarak değiştirilmiştir.32 Kitabını yazmasındaki amacını 

eserinin mukaddimesinde; “Uzun yıllardan beri en büyük amacının büyük bir tefsir kitabı 

yazmak olduğunu, daha önce hiçbir tefsir kaynağında görmediği tespitleri bu eserinde kaleme 

aldığını ve belagat uygulamalarını hemen hemen bütün ayetlerde vermeye çalıştığını” dile 

getirmek suretiyle belirtmiştir.33 İbn ‘Âşûr, Zeytûne Üniversitesi’nde verdiği tefsir derslerini 

önce Mecelletü’z-Zeytûne dergisinde periyodik olarak yayımlamış ve daha sonra bunları bir 

araya getirip eserini oluşturmuştur. Eserin sonunda verilen bilgiye göre otuz dokuz yıl altı ayda 

tamamlanan tefsir;34 otuz cüz, on beş mücelled halinde yayımlanmıştır. İlk cüz 1956 yılında 

Tunus’ta basılmış, sonraki cüzler 1965–1966 yılları arasında Kahire’de basılmış, kalan bölüm 

1968’den itibaren yine Tunus’ta basılmaya devam etmiştir. Tam neşri ilk defa 1984 yılında 

Tunus’ta gerçekleştirilmiş olup sonraki yayımlar bu basımın aynısı olarak devam etmiştir.35 

Bu hacimli eser Kur’ân ilimlerinden bahseden ve on bölümden oluşan uzun bir 

mukaddime ile başlamaktadır. Bu eser belâğî bir tefsir olduğundan dolayı İbn ‘Âşûr ayetleri 

açıklarken özellikle belâgatın alt başlıkları olan meânî, beyân ve bedî‘ kurallarına ağırlık 

                                                 
29 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 3/314. 
30 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 3/307. 
31 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 1/8. 
32 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 1/9. 
33 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
34 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 30/636. 
35 Eser hakkında detaylı bilgi için bk. Ahmet Coşkun, “et-Tahrîr ve’t-Tenvîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 39/429-430. 



10 

 

vermiştir. Eser, klasik dirâyet tefsiri özelliğini barındırmakla birlikte kendine has bir iç plana 

sahiptir. Müellif bir sûrenin tefsirine başlamadan önce onun ismi veya isimleri hakkında bilgi 

verir, Mekkî yahut Medenî olduğunu, nüzûl sırasını ve nüzul sebebini, önceki sûre ile olan 

münasebetini belirtmektedir. Ayetleri tefsir ederken kelimeler hakkında detaylı bir şekilde lügat 

bilgisi vermekte, sarf ve nahiv konuları ile ilgili kurallardan etraflıca bahsetmektedir.36    

et Tahrîr ve’t-Tenvîr de başta Zemahşerî, Fahreddin er-Râzî ve Kurtubî’nin tefsirleri 

olmak üzere birçok tefsir kaynağına, ayrıca hadis, fıkıh ve fıkıh usulü, kelâm, tasavvuf ve siyer 

kaynaklarına bolca atıflar yapıldığı görülmektedir. Bunların dışında ayetlerin daha iyi 

anlaşılması için sıklıkla Câhiliye devrinden itibaren Arap şiirine başvurduğu görülmektedir. 

Eserinde ayetlerin hemen hemen bütün kıraat vecihlerini zikretmiştir.37  

İbn ‘Âşûr eserinde Kur’an’ın belagatına dair çok fazla uygulamaya yer verdiği gibi 

"Kurân’ın ilkleri" diye tercüme edilmesi mümkün olan “Mubtekerâtu'l-Kurân” adlı kullanımı 

ortaya atan ilk âlim olarak karşımıza çıkmaktadır.38 

İbn Âşur’un et-Tahrîr ve’t-Tenvîr adlı eseri hakkında hem ülkemizde hem yurt dışında 

birçok akademik çalışmalar yapılmıştır. Hem hacimli olması hem de içeriğindeki 

zenginliğinden ötürü lügat, kıraat, belagat ve şiir gibi birçok alanda araştırmacılara zengin 

muhteva sunmuştur. Ülkemizde Diyanet İşleri Başkanlığı tarafından yayımlanan Kuran Yolu 

adlı tefsir İbn ‘Âşûr’dan bolca alıntılar yapmıştır.  

1.1.3.2. Makâsıdü’ş-şerîʿati’l-islâmiyye 

Müellifin Makâsıdü’ş-Şerîʿati’l-İslâmiyye (Tunus 1945–1946, 1978; Cezayir 1985) adlı 

eseri, ilim dünyasında büyük ilgi uyandıran ve üç bölümden meydana gelen bir kitaptır. Eserde 

İslâm hukukunda hükümlerin ana gayeleri konusu çeşitli açılardan ele alınarak tahlil edilmiş, 

fıkıh kültüründeki temel kavramlarla ilişkilendirilmiş, son bölümde hukukun ana gayeleri 

konusundaki genel teori ve kuralların muâmelât hukukunun bazı dallarına tatbiki yapılmıştır.39 

23 Eylül 1977 yılında Prof. Dr. İbrahim Dönmez’in Tunus’ta katılmış olduğu bir sempozyumda 

bu eseri görmesi üzerine kitap Türkiye’ye getirilmiş ve Türkçe’ye kazandırılmıştır.40 Eser 

Mehmet Erdoğan ve Vecdi Akyüz tarafından Türkçe’ye tercüme edilmiştir. (İstanbul 1988, 

1996)41 

                                                 
36 İbn ‘Âşûr, et-Taḥrîr ve’t-tenvîr, 1/201-206. 
37 Coşkun, “et-Tahrîr ve’t-Tenvîr”, 39/335. 
38 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 1/20, 1/74, 1/743, 3/284, 4/83. 
39 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”, 19/334-335. 
40 Faruk Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002), 86. 
41 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Fâzıl”, 19/334-335. 



11 

 

1.1.3.3. Eleyse’s-subhu bi karîb  

Eleyse’s-subhu bi karîb (Tunus 1967, 1988). Müellif bu eserini yirmi yedi yaşında iken 

kaleme almış olup eserde İslâmî eğitim meseleleriyle ilgili görüşlerini geniş bir şekilde izah 

etmiştir.42 

1.1.3.4. Usûlü’n-nizâmi’l-ictimâʿî fi’l-İslâm  

Usûlü’n-nizâmi’l-ictimâʿî fi’l-İslâm (Tunus 1964, 1977, 1985, 1989; Cezayir 1977). İki 

bölümden meydana gelen eserde kitabın yazılış amacının anlatıldığı uzun bir giriş bulunmakta 

olup sonra birinci bölümde fertlerin ıslah edilmesi konusu ele alınmış; inancın, düşüncenin ve 

amellerin düzeltilmesi, ilmî çalışma, kadınların toplumdaki yeri gibi konular işlenmiştir. İkinci 

bölümde toplumun ıslahı, İslâm birliği ve kardeşliği, siyasî sistem gibi konular üzerinde 

durulmuştur.43 

1.1.3.5. Keşfü’l-muğattâ fi’l-meʿânî ve’l-elfâzi’l-vâkıʿa fi’l-Muvattaʾ  

Keşfü’l-muğattâ fi’l-meʿânî ve’l-elfâzi’l-vâkıʿa fi’l-Muvattaʾ 1975 yılında Tunus ve 

Cezayir’de ayrı ayrı basılmıştır.  Müellif bu eserinde İmam Mâlik’in el-Muvattaʾ adlı kitabının 

şerhini yapmıştır.44 

1.1.3.6. en-Nazarü’l-fesîh ʿinde medâyiki’l-enzâri fi’l-Câmiʿi’s-sahîh  

İbn ‘Âşûr’un Sahîh-i Buhârî’de izaha muhtaç gördüğü bazı konu ve kavramları 

açıklamak amacıyla kaleme aldığı eseridir. 1979 yılında Tunus ve Libya’da basılmıştır.45 

1.1.3.7. Tahkikâtun ve enzârun fi’l-Kurʾân ve’s-Sünne  

İbn ‘Âşûr’a sorulan bazı sorularla bunların cevaplarını ihtiva eden eser oğlu Abdülmelik 

tarafından derlenerek 1985 yılında Tunus’da basılmıştır.46  

1.1.3.8. Usûlü’l-inşâʾ ve’l-hitâbe  

Hitabet sanatı, toplumun ıslah edilmesinde hitabetin önemi, hatip olmanın şartları ve 

hutbe vermenin usulleri gibi konuları ihtiva eden bu eseri 1339/1920 yılında Tunus’da 

basılmıştır.47 

                                                 
42 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Fâzıl”, 19/335. 
43 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Fâzıl”, 19/335. 
44 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Fazıl”, 19/335. 
45 Vural, Tâhir bin Âşûr ve et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 88.  
46 Coşkun, “İbn Âşûr, Muhammed Fazıl”, 19/335. 
47 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 92. 



12 

 

1.1.3.9. Mûcezü’l-belâğa  

İçerisinde meânî, beyân, teşbih, isnad gibi belâgat konularını konularının yer aldığı 

küçük bir risaledir. 1932 yılında Tunus’da basılmıştır.48 

1.1.3.10. el-Vakf ve âsâruhû fi’l-İslâm  

Adından da anlaşılacağı üzere kitap, İslam fıkhında vakıf geleneğini ve vakfın önemini 

ele almaktadır. 1937 yılında Kahire’de basılmıştır. 

1.1.3.11. Şerhu’l-mukaddimeti’l-edebiyye li-şerhi’l-İmâm el-Merzûkî ʿalâ dîvâni’l-

Hamâse li-Ebî Temmâm  

Bu eser, meşhur Arap şair Ebû Temmâm’ın (ö. 231/846) klasik Arap şiir antolojisi 

olarak kaleme aldığı Dîvânü’l-Hamâse adlı şiir divanının İmâm el-Merzûkî (ö. 421/1030) 

tarafından yapılan el-mukaddimeti’l-edebiyye adlı şerhin üzerine yapılan bir şerhdir. Eser 1958 

yılında Tunus’da, 1978 yılında Libya’da basılmış ve tarihsiz bir baskı da Beyrut’da 

yapılmıştır.49 

1.1.3.12. Kıssatü’l-Mevlid  

Eser elli sekiz sayfalık kısa bir risale olup Hz. Peygamber’in doğum gününün Tunus’taki 

tarihi serüvenine dair bilgileri ihtiva etmektedir. 1972 yılında Tunus’da basılmıştır.50  

1.1.3.13. Hâşiyetü’t-tavzîh ve’t-tashîh li-müşkilâti kitâbi’t-tenkīh ʿalâ şerhi tenkîhi’l-

fusûl fi’l-usûl li-Şihâbiddîn el-Karâfî 

Maliki fıkhı alanında yazılmış Usûlü Şihâbidîn adlı esere yapılan şerhin haşiyesi olarak 

kaleme alınmıştır. Eser 1341/1922 yılında Tunus’da basılmıştır.51 

1.1.3.14. Nakdün ʿilmiyyün li-Kitâbi’l-İslâm ve usûli’l-hükm  

Kitâbü’l-İslâm ve usûli’l-hükm adlı eseri tenkit amacıyla kaleme alınan bu eser 

1344/1925 yılında Kahire’de basılmıştır. 

                                                 
48 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 92. 
49 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 92. 
50 Vural, Tâhir bin Âşûr ve et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 88. 
51 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 92. 



13 

 

1.1.3.15. Şerhu kasîdeti’l-Aʿşâ el-ekber  

Adından da anlaşılacağı üzere el-Aʿşâ el-Ekber (ö. 7/629 [?])’in kasidesinin şerh edildiği 

bir eserdir. 1929 yılında Tunus’da basılmıştır. 

Müellifin basılmış diğer değerli eserleri de şunlardır: Fetâvâ ve Resâil Fıkhiyye; et-

Tavdîh ve’t-Tashîh fî Usûli’l-fıkh; el-Vâzıh fî müşkilâti’l-Mütenebbî; Serigâtu’l-Mütenebbî, 

Terâcim li ba‘zı’l-a‘lâm, Cem’u ve şerhu dîvâni Sehîm, Şerhu mu‘allakati’İmrii’l-Kays, 

Ğarâibu’l-isti‘mâl. 52 

Yetiştirdiği öğrencilerden olan Doktor Muhammed Habîb el-Hûca’nın hazırlayıp hocası 

İbn ‘Âşûr’un katkısının bulunduğu es-Se‘adetu’l-‘Uzmâ ve el-Mecelletu’z-Zeytûniyye adlı ilmi 

dergiler bulunmaktadır.53 

İbn ‘Âşûr’un yazılarını yayımladığı doğu menşeli dergi ve gazeteler bulunmaktadır. 

Bunlar: Hude’l-İslâm, Nûru’-İslam, Misbâhu’ş-Şark, Mecelletu’l-Menâr, Mecelletu’l-

hidâyeti’l- İslâmîyye, Mecelletu mecme‘i’l-luğati’l-‘ârabiyye bi’l-Kâhira, Mecelletu’l-

mecme‘i’l-‘ilmiyyi adlı dergilerdir. 54 

İbn ‘Âşûr’un bizzat kendisinin telif ettiği eserlerinin yanı sıra tahkik ettiği bazı eserler 

de vardır: 

 Dîvânü’n-Nâbiğa ez-Zübyânî 

İbn ‘Âşûr’un Nâbiğa ez-Zübyâni’ye ait şiileri derleyip edisyon krtiğini yaptığı eser olup 

1976 yılında Tunus’da basılmıştır.55 

Şerhu Divâni Beşşâr b. Bürd 

Tahkik bir eser olup ilk defa Kahire’de dört cilt halinde basılmıştır.56 

İbn ‘Âşûr’un, kendi çiftliklerinin kütüphanesinde bulunan el yazması olarak korunan 

eserleri de bulunmaktadır. Kitaplar hakkında detaylı bilgi bulunmamakla birlikte içerikleri 

eserlerin isimlerinden anlaşılmaktadır:57 

1. Usûlü’t-tekaddum fi’l-İslâm   

2. Emâlî ‘alâ delâili’l-i‘câz 

3. Emâlî ‘alâ muhtesari halîl 

                                                 
52 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
53 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
54 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, Mukaddime. 
55 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 92. 
56 Mahfûz, Terâcimi’l-müellifîn, 3/308. 
57 Vural, Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri, 94. 



14 

 

4. Arâun İctihâdiyyetun 

5. Terâcimu ba‘zı’l-e’lâm 

6. Tahkik ve te‘lîg alâ kitâbi Halef el-ehmer el-me’rûf bi mukaddimeti fî’n-nahvi 

7. el-Fetâvâ 

8. Kitâbu târîhi’-Arab 

1.2. SÂBÛNÎ’NİN HAYATI, İLMİ ŞAHSİYETİ VE ESERLERİ 

Muhammed Ali es-Sâbûnî modern dönem müfessilerinden olup hadis, fıkıh, tefsir gibi 

birçok alanda eserler kaleme alan çok yönlü bir âlimdir. Hem ilmî hem de son derece entelektüel 

kişiliği sayesinde kısa sürede İslam âleminde tanınmış ve muteber bir ilim adamı olmayı 

başarmış çağdaş bir âlimdir. 

1.2.1. İsmi ve İlmi Şahsiyeti  

 Müfessir Muhammed Ali es-Sâbûnî; hicri 1349, miladi 1930 yılında Türkiye’nin 

komşusu Suriye’nin58 büyük şehirlerinden biri olan Halep’te59 dindar bir ailede dünyaya 

gelmiştir.60  Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin babası dindarlığı ve ilmiyle bilinen Emevî Cami 

sorumlularından Şeyh Cemîl’dir.61 Kendisiyle görüşme imkânı bulan kimseler, Sâbûnî 

lakabının sebebini sorduklarında onlara espirili bir dille babasının sabuncu olduğundan dolayı 

bu künye ile anıldığını söylediğini aktarmaktadır.62 Sâbûnî’nin babası Şeyh Cemîl 1915-1916 

yıllarında Çanakkale savaşında Şam ve Halep vilayeti âlimler heyeti ile cephede Manevi Destek 

Hizmet birliğinde görev yapmak için gelen kimselerdendir.  Sâbûnî’nin muhterem babası 1977 

yılında vefat etmiştir.63 Sâbûnî’nin annesi takvasıyla bilinen Esma Dervîş adında çok namaz 

kılması ve oruç tutmasıyla meşhur olmuş dindar bir hanımefendidir. Esma Derviş Hanım yüz 

yaşlarında iken 1995 yılında ahirete irtihal etmiştir. 64  

Kaynaklarda Sâbûnî’nin iki kardeşinden bahsedilmektedir. Bunlardan ilki abisi Taybe 

Şairi” lakabıyla tanınan Şeyh Diyauddîn es-Sâbûnî (ö. 2014) Hazreti peygamberi öven birçok 

şiir yazmış olup Arap Dili ve Belagatı ile ilgili eserler telif eden Arap Dili ve Edebiyatı 

                                                 
58 Suriye hakkında detaylı bilgi için bk. Cengiz Tomar, “Suriye (Tarih)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 37/557-559. 
59 Halep şehri hakkında detaylı bilgi için bk. Tâlib Yâzîcî, “Halep”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 15/239-244. 
60 Sadreddin Gümüş - Nedim Yılmaz, Safvetü’t-Tefâsîr Tefsirlerin Özü (Istanbul: Ensar Vakfı-İz Yayıncılık, 

2003), 1/9. 
61 Rabia Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442/ 1 Ocak 1930- 19 Mart 2021)”, Hadis 

Tetkikleri Dergisi 20/1 (Haziran 2022), 186. 
62 İbrahim Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2000), 13. 
63 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 186. 
64 Abdullah Brro, es-Sâbûnî ve  tefsir metodu:Tefsîru’l-vadıh el müyesser örneği (İstanbul: İstanbul Sabahattin 

Zaim Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2023), 20. 



15 

 

müderrisidir. Sâbûnî’nin diğer kardeşi ise, Suudî Arabistan’da üniversitede öğretim üyesi 

olarak görev yapan Mahmûd es-Sâbûnî’dir.65 Muhammed Ali es Sâbûnî’nin üçü kız, yedisi 

erkek olmak üzere toplam on çocuğu bulunmaktadır. Damatlarından kendisine yardımcı olup 

ilmi faaliyetlerini sürdürenlerde bulunmaktadır. Sâbûnî Taberî Muhtasarı adlı kıymetli eserini 

damadı Prof. Dr. Salih Rıza ile birlikte hazırlamıştır.66    

Sâbûnî küçük yaşta iken Kur’an’ı hıfzetmiş ve ilk lügat öğrenimini muhterem 

babasından almıştır. Sâbûnî Halep’te iken ortaöğrenimine Ticaret Lisesi’nde başlayıp, İslâmî 

ilimlere olan yatkınlığından dolayı Ticaret Lisesi’ndeki eğitimini yarım bırakarak Hüsreviye 

Medresesi’ne geçiş yapmıştır.67 Sâbûnî azmi ve çalışkanlığıyla bilinen bir öğrenci olup Halep 

şehrinde birincilik, Suriye genelinde ise ikincilik derecesi bulunmaktadır. Bu başarılarından 

dolayı akrabaları tarafından şerî ilimler değilde pozitif ilimler okuması yönünde teklifler gelse 

de o babasının ve kendi isteğinin doğrultusunda İslamî ilimleri okumayı tercih etmiştir.68       

Sâbûnî lise eğitimini tamamladıktan sonra ilim ve irfan merkezi olan Mısır el-Ezher 

Üniversitesi’ne giderek buradan 1952 yılında mezun olmuştur.69 Sâbûnî el-Ezher 

üniversitesinde İslam Hukuku alanında yüksek lisansını tamamlayarak 1954 yılında şeref 

diplomasını almaya hak kazanmıştır.70 Sâbûnî Mısır el-Ezher Üniversitesi’nde tahsilini 

tamamladıktan sonra memleketi Halep’e dönerek 8 yıl kadar lisede öğretmenlik yapmıştır. 

İslami dava uğrunda mücadeleci biri olması hasebiyle hükümetin İslam aleyhine yaptığı 

propagandalar karşısında cesurca davranması ve hakkı söylemekten çekinmemesi Sâbûnî’nin 

zor günler yaşamasına ve defalarca sorgulanmasına neden olmuştur. Bu sıkıntılı günlerinde bile 

ilmi faliyetlerine ara vermeyip devam etmekteyken Mekke Ümmü’l-Kura Üniversitesi’nden 

gelen öğretim üyeliği teklifi üzerine 1962 yılında Suudî Arabistan’a göç etmiştir.71   

Sâbûnî tayin olduğu Ümmü’l-Kura Üniversitesi’nde hem şeriat hem de eğitim 

fakültesinde 30 yıla yakın dersler vermiştir. Üniversitede çalıştığı sırada Vehhâbîlik’e karşı 

takınmış olduğu tavırdan ötürü öğretim üyeliği görevine son verilerek kendisine tenzili rütbe 

uygulanarak üniversitenin kütüphanesinde araştırmacı olarak göreve başlatılmıştır. Bu 

görevinden de ayrılarak uluslararası bir teşkilat olan ve Mekke’de kurulan Râbıtatü’l-âlemi’l-

                                                 
65 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 186. 
66 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 186. 
67 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 187. 
68 Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu, 14. 
69 Gümüş - Yılmaz, Tefsirlerin Özü, 9. 
70 Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu, 14. 
71 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 187. 



16 

 

İslâmî72 de Kur’an ve Sünnetteki İlmi Mucizeler Komitesi’nde bir müddet daha çalışmaya 

devam etmiştir.73 

Sâbûnî ilmiyle amil, ne pahasına olursa olsun hakkı söylemekten çekinmeyen, vaktinin 

çoğunu ilim okuyarak geçiren, çok namaz kılıp çokça Kur’an okuyan bir âlim olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Kendisini ziyarete gidenler saatlerce hiç ara vermeden ilmi çalışmalar yaptığını 

aktarmaktadırlar. Müellifin Tükiye’ye ve Türklere olan sevgisinin, Osmanlı geleneğine özel bir 

sempati duyan hocalarının olması ve Türklere olan ilgisinden kaynaklandığı tahmin 

edilmektedir. Sâbûnî ömrünün son kısmını Yalova’nın74 Gökçedere köyünde ikamet ederek 

geçirmiş hicri 6 Şaban 1442 miladi, 19 Mart 2021 Cuma günü 91 yaşında iken Yalova’daki 

evinde vefat etmiştir.75 Cenazesine Türkiye’nin önde gelen siyasetçileri, bilim adamları, kanaat 

önderleri ve birçok sayıda Türk ve Arap vatandaş katılmıştır. Cenaze namazı önce Yalova 

Merkez camiinde kılındıktan sonra ertesi gün Fatih caminde kılınarak Merkez Efendi Cami 

mezarlığına defnedilmiştir.76   

Sâbûnî ilmi kimliği ile çok ön planda olup 19 Ekim 2007 yılında Dubai Uluslararası 

Kur’an-ı Kerîm Komisyonu tarafından “Yılın İslami Şahsiyeti” olarak seçilir ve bu komisyon 

tarafından ödüle layık görülür.77 

1.2.2. Hocaları ve Talebeleri    

Muhammed Ali es-Sâbûnî başta babası olmak üzere bölgesinde bulunan birçok âlimden 

hadis, fıkıh ve tefsir dersleri almıştır. Ders aldığı hocalarından bazıları şunlardır: 

Muhammed Said el-İdlibî, Muhammed Necip Hayyâta, (Muhammed Ali es-Sâbûnî 

hafızlığını kurra olan bu hocasında yapmıştır.) Muhammed Necip es-Sirâc, Ahmed eş-Şemma, 

Muhammed Râğıp et-Tabbâh gibi Halep’in önde gelen âlimleridir.78 

Sâbûnî uzun yıllar boyunca liselerde, üniversitelerde birçok öğrenciye ders vermiştir. 

Gerek şifahi olarak halka derslerinde gerekse uzaktan eğitim ile birçok kişiye fikirlerini 

aktarmıştır. Lakin Sâbûnî modern müfessirlerden olduğundan dolayı hakkında pek fazla bilgi 

                                                 
72 Râbıtatü’l-âlemi’l-İslâmî hakkında detaylı bilgi için bk. Mustafa L. Bilge, “Râbıtatü’l-Âlemi’l-İslâmî”, Türkiye 

Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2007), 34/379-380. 
73 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 188. 
74 Yalova hakkında detaylı bilgi için bk. Metin Tuncel, “Yalova”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/306-308. 
75 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 189. 
76 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 185. 
77 Mehmet Emin Acar, Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin “Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm” tefsirinde Ehli 

Kitab’a eleştiriler (Şırnak: Şırnak Üniversitesi Lisanüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2020), 6. 
78 Acar, Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin “Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm” tefsirinde Ehli Kitab’a eleştiriler, 

6/7. 



17 

 

bulunmayıp sınırlı kaynaklarda bilgiler mevcuttur. Ulaşılan kaynaklarda Sâbûnî’nin öğrencileri 

hakkında pek fazla bilgiye rastlanılmamıştır. 

1.2.3. Eserleri  

Muhammed Ali es-Sâbûnî modern âlimler içerisinde en fazla eser bırakanlardan biri 

olarak kabul edilebilir. Dilinin akıcı ve yalın olması, gereksiz uzatmalardan kaçınması gibi 

kendine has bir uslubü bulunmaktadır. Telif ettiği eserlerinin tamamı Arapça olup farklı dillere 

de tercüme edilmiştir. Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin eserlerinden bazıları şunlardır: 

1.2.3.1. Safvetü’t-Tefâsîr  

Safvetü’t-Tefâsîr (1417/1997 Kahire) Sâbûnî’nin kaleme aldığı bu eser birçok tefsir 

araştırmacısı tarafından hüsnü kabul görmüş, dilinin akıcı ve sade olmasından dolayı ilk 

sıralarda tercih edilmiştir. Üç ciltten meydana gelen eser, Kur’an’ı Kerîm’i baştan sona tefsir 

etmekte ve başta Türkçe olmak üzere Urduca, Rusça, İngilizce, Endonezyaca gibi farklı dillerde 

tercüme edilmiştir. Zemahşeri, Kurtûbî, (ö. 671/1273) Râzî, (ö. 606/1210) Taberî, (ö. 

310/923)ve İbn Kesîr (ö. 774/1373) gibi hacimli ve esaslı eserler yazan kadim müfessirlerin 

tefsirlerinin bir nevi özünü alarak günümüz insanının anlayabileceği bir tarzda ilim dünyasının 

hizmetine sunmuştur. Tüm önemli tefsirlerin özeti anlamında eserine Safvetü’t-Tefâsîr 

“Tefsirlerin özü” gibi çok manidar bir isim vermiştir. Eser Türkçe’ye Sadreddin Gümüş ve 

Nedim Yılmaz tarafından çevrilip Sâbûnî’nin kendi onay imzasının bulunduğu “Tefsirlerin 

özü” ismiyle yedi cilt halinde yayınlanmıştır.79  

Müfessir Safvetü’t-Tefâsîr’in sonunda bu eserini Mekke-i Mükerreme’de profesörken 5 

yıl içinde yazdığını ve hicri 1398 (miladi 1978) Cemâziyelahir ayının 18. gününde bitirdiğini 

kaydetmiştir.80 Aynı şekilde eserinin mukaddimesinde tefsirini yazma sebebini şu cümleleriyle 

açıklamıştır: Eski âlimlerin Kur’an’ı iyi anlayabilmek için çok kıymetli ve hacimli eserler 

yazdığını, ama günümüz insanının vaktinin çoğunu geçim endişesiyle harcadığından dolayı bu 

eserleri okumaya ve anlamaya pek fırsatlarının bulunmadığını ifade etmektedir. Gençliğin 

aradıklarını hızlıca bulabilecekleri, fazla uzun ve ayrıntıya girmeden kolayca anlaşılabilen, 

düzenli ve tertipli bir tefsire ihtiyacı olduğunu söylemektedir. Sâbûnî yazılan tefsirleri 

incelediğinde bu ihtiyacı karşılayacak bir tefsir olmadığını, böyle kısa ve öz bir tefsir 

yazabilmesi için Allah’tan yardım istediğini beyan etmektedir. Yazacağı tefsirin insanların 

                                                 
79 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 189. 
80 Gümüş - Yılmaz, Tefsirlerin Özü, 412. 



18 

 

imanlarının artmaya vesile olmasını ve okuduklarıyla salih amel işlemelerine sebep olmasını 

yüce Allah’tan niyaz etmiştir.81 

Safvetü’t-Tefâsîr eseri çok akıcı ve düzenli oluşu ile bilinen rivayet tefsirlerinden biridir. 

Müfessir ayetleri açıklamadan önce sureyi takdim ederek surenin isminden ve muhtevasından 

kısa bir şekilde bahsetmektedir. Bu takdimden sonra varsa ayetin sebeb-i nuzûlünü ve önceki 

ayetlerle olan münasebetini açıklamaktadır. Devamında “lügat” başlığı altında ayetlerde geçen 

pek fazla bilinmeyen veya izaha ihtiyaç duyulan kelimelerin açıklamasını yapmaktadır. Bir 

sonraki başlık “tefsir” başlığı olup ayetlerin manaları kadim eserler kaynak gösterilmek 

suretiyle kısa ve anlaşılır bir şekilde tefsir edilmektedir. Devamında “belagat” başlığı altında 

ayetlerde geçen meânî, beyân ve bed’i kurallarına detaylı bir şekilde değinilmektedir. En 

sonunda ise “faydalı bilgiler” başlığı altında ayetlerde geçen nükteler ya da veciz sözlerle ilgi 

kısa açıklamalar yapılmaktadır. Görüldüğü üzere bu eser yeni başlayan bir kimse için aradığını 

başlıklar sayesinde kolayca bulabileceği, kısa oluşundan dolayı kendisinde bıkkınlık meydana 

gelmeden rahat bir şekilde okuyabileceği muhtasar bir tefsir olarak kabul edilmektedir. 

Bu eser başında Mekke’nin ileri gelen bilim adamları ve önemli şahsiyetlerin takrizleri 

ile başlamaktadır. Hepsi de yazdıkları takrizlerde Sâbûnî’yi öven, eserini çok faydalı bulan, 

insanların tefsir alanındaki ihtiyacını gidermede büyük bir rol üstlendiğini söyleyen 

açıklamalarda bulunmaktadırlar.82 İçeriğinin zengin oluşu ve düzenli bir yapıya sahip olması 

hasebiyle ülkemizde Sâbûnî ve eserleri hakkında birçok akademik çalışmalar yapılmıştır.  

1.2.3.2. Revâi‘u’l-beyân tefsîru âyâti’l-ahkâm 

Revâiu’l-beyân tefsîru âyâti’l-ahkâm (1400/1980 Beyrut) Sâbûnî’nin bu eseri iki cilt 

olup Mekke’de öğretim üyeliği yaptığı zaman Hukuk Fakültesi öğrencilerine ders kitabı olarak 

yazılmış ve ders olarak okutulmuştur.  Konulu tefsir çalışmalarına benzeyen bir içeriği olsa da 

ahkâm tefsirleri içinde değerlendirilmiştir.83 Müffessir Fâtihâ suresinden başlayarak ahkâm 

ayetlerini tek tek inceleyip herhangi bir başlık altında toplamamıştır. Eser, Mazhar 

Taşkesenlioğlu tarafından Türkçe’ye tercüme edilerek 1984 yılında İstanbul’da basılmıştır.84 

Tefsirin konuları üniteler halinde düzenlenmiş olup toplam 70 üniteden oluşmaktadır. Sâbûnî 

eserde her mezhebin görüşüne yer vermekle birlikte kendisi de bazen tecihler yapmıştır.85 

                                                 
81 Gümüş - Yılmaz, Tefsirlerin Özü, 22. 
82 Eserde geçen takrizlerin içerikleri hakkında detaylı bilgi için bk. Gümüş - Yılmaz, Tefsirlerin Özü, 14-20. 
83 Bedreddin Çetiner, “Ahkâmü’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1988), 1/551-552. 
84 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 190. 
85 Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu, 20-21. 



19 

 

1.2.3.3. Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm 

Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm (Beyrut 2000). Eser 16 cilt olmasına rağmen iki 

cilt tek kitapta toplandığından dolayı 8 cilt olarak basılmış bir dirayet tefsiridir. Müfessir 

ayetleri sırası ile işleyerek her bir sureyi ayrı bir bölüm olarak ele almaktadır. Bu eser 1998 

yılında basılmış olmakla birlikte 2 sene sonra Türkiye’ye 2000 yılında baskıları ulaşmıştır.86 

1.2.3.4. Muhtasaru-İbni Kesîr    

Muhtasaru-İbni Kesîr (Beyrut 1402/1981). Bu kitap Tefsîru İbn Kesîr gibi hacimli bir 

eserin 3 cilt halinde kısaltılmış ve özetlenmiş halidir. Sâbûnî bu eserinde İbn Kesîr tefsirini sade 

bir dil kullanarak konu bütünlüğünü bozmadan ihtisar etmeye çalışmıştır.87   

1.2.3.5. et-Tibyan fi ulûmi’l-Kur’ân 

et-Tibyân fî ulûmi’l-Kur’ân. Sâbûnî’nin bu eseri Kur’an ve tefsirle ile ilgili görüşlerini 

belirttiği tek citten oluşan kitaptır. Sâbûnî bu eserini Mekke’de hocalık yaptığı dönemde 

öğrencilere ders kitabı olarak okutulmak üzere 1985 senesinde telif etmiştir.88 

1.2.3.6. Tahkîku tenvîri’l ezhân min tefsîr-i Rûhû’l-Beyân 

Tahkîku tenvîrü’l ezhân min tefsîr-i Rûhû’l Beyân Bu eser 4 cilt olup Celvetî şeyhi ve 

müfessir İsmail Hakkı Bursevî’ye (ö. 1137/1725) ait olan Rûhu’l-Beyân89 adlı tefsirin 

kısaltılmış halidir.90 

1.2.3.7. Muhtasaru tefsîri’t-Taberî 

Muhtasaru tefsîri’t-Taberî (Beyrut 1403/1983). Sâbûnî bu eseri Muhammed b. Cerir 

et-Taberi’nin Câmiu’l-beyân an te’vili âyi’l-Kur’ân adlı eserinin 2 cilt halinde ihtisar edilerek 

hazırlanmış halidir. Sâbûnî bu eserini damadı Dr. Ahmet Rıza ile birlikte telif etmiştir. 91  

Sâbûnî’nin yazmış olduğu diğer kıymetli eserlerinden bazıları şunlardır: 

Feth’ur-rahmân bi keşfi mâ yeltebisu fi’l-Kur’ân  

                                                 
86 Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu, 21. 
87 Gökçe, “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442”, 190. 
88 Acar, Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin “Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm” tefsirinde Ehli Kitab’a eleştiriler, 

9. 
89 Rûhu’l-Beyân tefsiri hakkında detaylı bilgi için bk. Ali Namlı, “Rûhu’l-Beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/211-213. 
90 Acar, Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin “Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm” tefsirinde Ehli Kitab’a eleştiriler, 

22. 
91 İsmail Cerrahoğlu, “Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/105-107. 



20 

 

el-Muktetaf min uyûni’t-tefâsîr 

Durretu’t-Tefâsîr (Alâ hâmişi’l-Mushaf) 

el-Mevârîsu fi’ş-şerîati’l-İslâmiyye 

el-Fıkhu’ş-şer’iyyu’l-muyesser 

el-Hedyu’n-nebeviyyu’s-sahîh fî salati’t-terâvîh 

           Cerimet’ür-ribâ ahtar’ul-cerâimi’d-dîniyyeti ve’l-ictimâiyyeti 

Risâletun fî hukmi’t-tesvîr 

Min Kunûzi’s-Sunneh. Sâbûnî bu eserinde Hazreti peygamberden nakledilen hadisleri 

lügat ve belagat başlıkları altında inceleyerek açıklamıştır.  

es-Sunnetü’n-nebeviyyetü’l-mutahhara 

en-Nubüvvetü ve’l-enbiyâ. Sâbûnî bu eserinde peygamberler ile ilgili kıssalardan ve 

peygamberlerin vasıflarından detaylı bir şekilde bahsetmektedir. 

Keşfü’l-İftirââti fî risâleti’t-tenbihât havle Safvetü’t-Tefâsîr.   Sâbûnî bu eserini Dr. 

Muhammed Zeyno’nun Safvetu’tTefâsîr’e eleştiri olarak yazdığı Risâletü’t-Tenbîhât isimli 

eserine reddiye amacıyla yazmıştır. Sâbûnî’nin tefsirinin yanlış bilgiler içerdiğini iddia ederek 

onu on sekiz ayrı hususta hata ile itham etmiştir.92 

Meâni’l-Kur’âni’l-Kerîm 

           Şerhu Riyaz’üs-sâlihîn 

Şubuhât ve ebâtîl havle teeddudi zevcâti’r-Resûl 

el-Mehdî ve Eşrâtu’s-sâati 

Akidetu ehli’s-sünneti fî mîzâni’ş-şer’ 

ez-Zevâcu’l-mubekkiru’l-islâmî seâdetun ve hasenetun 

Hareketu’l-ard ve deverânuhâ hakîkatun ilmiyyetun esbetehe’l-Kur’ân 

el-İbdâ‘u’l-beyânî fi’l-Kur’âni’l-azîm 

et-Tebsîr bimâ fî resâili Bekr Ebû Zeyd mine’t-tezvî

                                                 
92 Yapılan eleştirilere verilen cevaplar için detaylı bilgi bk. Demir, Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu, 72. 



21 

 

1.3. YÂSÎN SURESİ VE MUHTEVASI 

Tarih boyunca İslam âlimleri Kur’ân’ın belaği güzelliklerini ortaya koymak için hem 

hacimli hem de muhtasar farklı tefsir çalışmaları yapmıştır. Modern dönemde ise Kur’ân’ın 

surelerini ele alan ve içerdiği belagat konularını daha kolay anlaşılır bir uslüpla sunan 

çalışmaların yaygınlaştığı görülmektedir. Bu meyanda biri hacimli, diğeri ise muhtasar olma 

özelliğiyle öne çıkan iki meşhur tefsirin belagat uygulamaları karşılaştırmalı olarak araştırma 

konusu edilmiştir. İlerleyen bölümde Yâsîn suresine kısaca değinildikten sonra bahsi geçen 

tefsirlerde belagat uygulamalarının nasıl işlendiği konusu ele alınacaktır. 

1.3.1. Yâsîn Sûresi 

Adını ilk âyetini oluşturan iki harften alan bu sure Hz. Peygamber tarafından da bu adla 

anılmış, hatta Buhârî ve Tirmizî’nin hadis kitaplarında da bu isim kullanılmıştır. Sûre, 

Kur’an’ın kalbi diye nitelendiren hadis rivayetine dayanılarak “kalbü’l-Kur’ân” diye de 

adlandırılmış, ancak bu isim yaygınlık kazanmamıştır.93  

1.3.1.1. Sûrenin nüzul süreci 

Yâsîn suresi Mushaf’taki sıralamada 36. sure olup, ayetlerinin sayısı seksen üçtür.94  

Mekkî sûrelerden olup95 Cin sûresinden sonra ve Furkan sûresinden önce nazil olmuştur.96 

Ancak 12. ve 47. ayetlerinin Medine’de nazil olduğunu söyleyenler de bulunmaktadır.97  Bu 

ayetler şunlardır:    

َ
ࣖ
بهين  َم  ام  فهيَإهم  ي ن اهَ  ص  َأ ح  ء  َش ي  ك ل  َو  ه م  آث ار  واَو  اَق د م  َم  ت ب  ن ك  ت ىَو  و  ال م  يهَ َن ح  ن   إهن اَن ح 

“Şüphesiz ölüleri diriltecek olan biziz. Onların gelecek için yaptıkları her şeyi ve 

bıraktıkları her izi de yazıyoruz; aslında biz her şeyi apaçık bir ana kitaba kaydetmekteyiz.”98 

Bu ayette geçen َ ه م آث ار   ifadesini şerh sadedinde Câbir’den (r.a.) rivayet edilen bir hadiste و 

şöyle buyrulmaktadır: “Benî Seleme oğulları mescidin yakınında boş bir araziye taşınmak 

                                                 
93 Bekir Topaloğlu, “Yâsîn Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 

43/340. 
94 Ebû’l-Ḥasen Muḳâtil b. Suleymân el-Belḫî Muḳâtil b. Suleymân, Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân, thk. ʿAbdullâh 

Maḥmûd Şeḥâte (Beyrut: y.y., 1423/2002), 3/571; Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-Ṭaberî, 

Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳurʾân, thk. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuḥsin et-Turkî (b.y.: Dâru Hicr, 1422/2001), 

19/398. 
95 Ebû Manṣûr Muḥammed b. Muḥammed el-Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, thk. Mecdî Bâsellûm (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1426/2005), 8/502. 
96 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/342. 
97 Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, thk. es-Seyyid b. ʿAbdilmaḳṣûd b. 

ʿAbdirraḥîm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts.), 5/5; Bedreddin Çetiner, Fâtiha’dan Nâs’a Esbâbı Nüzûl 

Kur’ân Âyetlerinin İniş Sebepleri (İstanbul: Çağrı yayınları, 2006), 747. 
98 Yâsîn 36/12. 



22 

 

istediler. Bu haber Hz. Peygamber’e ulaşınca şöyle buyurdu: ‘Ey Seleme oğulları! Evlerinizden 

ayrılmayın! İzleriniz (mescide gelirken attığınız adımlar) yazılmaktadır’ diye iki kere uyarıda 

bulundu. Bu uyarıdan sonra Seleme oğulları: ‘Mescidin yakınına taşınmış olmamız bizi 

sevindirecek değildi’ dediler.”99  

Medinede nazil olduğu kabul edilen bir diğer ayet ise şudur: 

َك ف رَ  َال ذ۪ين  َق ال  ق ك م َاٰللّ ُۙ ز  اَر  م  َا ن فهق واَمه م  َل ه  اهذ اَق۪يل  ب۪ينَ و  َم  ل  ل  َف۪يَض  َاهل  َا ن ت م  َاهن 
ه ُۗ ع م  ا ط  َاٰللَّ  اء  َي ش ُٓ َل و  ن  م َم  عه ن ُٓواَا ن ط  َاٰم   واَلهل ذ۪ين 

Onlara: “Allah’ın sizi rızıklandırdığı şeylerden muhtaçlara verin!” çağrısı 

yapıldığında, kâfirler mü’minlere: “Dilediği takdirde Allah’ın rızıklandırıp doyuracağı 

kimseleri biz mi doyuracağız? Bu, bizim vazîfemiz mi? Doğrusu siz apaçık bir şaşkınlık 

içindesiniz” derler.100 

Kaynaklarda, zikredilen bu iki ayetin Medine’de nazil olduğuna dair çeşitli görüşler yer 

alsa da yaygın olan görüşe göre, surenin ayetlerinin tamamının Mekke’de nazil olduğu kabul 

edilmiştir.101 

1.3.1.2. Surenin muhtevası 

Yâsîn suresi, Tay lügatinde “ey insan” manasına gelen,102  “ya ve sin” harflerinin 

birleşmesiyle oluşmuştur. Ancak İbn ‘Aşûr tefsirinde, Yâsîn ifadesinin “ey insan” anlamına 

geldiği görüşünü Mushaf hattına uygun olmadığı gerekçesiyle isabetli olarak görmemektedir.103 

Cumhura göre ise bu sure, anlamına tam olarak vakıf olunamayan ve hurûfu mukatta adıyla 

bilinen harflerle başlamış, ismini de bu harflerden almıştır.104 Hurûf-ı mukattaa ifadesi, 

“kesilmiş, ayrılmış harfler”manasına gelmekte olup bir tamlamadır. Genellikle sure başlarında 

kullanılmakla birlikte tam olarak manalarına vakıf olunamadığından dolayı hurûf-ı mübheme 

olarakta isimlendirilmişlerdir. Bu harfler birbirlerinden bağımsız olarak okunup ayrı ayrı 

söylendiklerinden dolayı hurûf-ı teheccî ismi ile de bilinmektedirler.105  

 Ayrıca bu “Yâsîn” isminin Hazreti Peygamber’in isimlerinden biri olduğu rivayet 

edilmektedir.106  İbn ‘Âşûr da tefsirinde surenin isimlerinden bahsederken, gelen rivayetlere 

                                                 
99 el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ Ebû Muḥammed el-Beğavî, Meʿâlimu’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-

Ḳurʾân, thk. Muḥammed ʿAbdullâh en-Nimr v.dğr (b.y.: Dâru Ṭaybe, 1417/1997), 7/10; Muḥammed Ali Ṣâbûnî, 

Ṣafvetu’t-Tefâsîr (ḳahire: Dâru’ṣ-ṣâbûnî li’t-tibaʿati ve’n-neşri ve’t-tevziʿ, 1417), 3/7. 
100 Kur’an-ı Kerim Meâli (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 2011), Yâsîn 36/477. 
101 Muḳâtil b. Suleymân, Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân, 3/565. 
102 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 8/502. 
103 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/344. 
104 Hurûf-ı mukattaa hakkında daha detaylı bigi için bk. M. Zeki Duman - Mustafa Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/401-408. 
105 Duman - Altundağ, “Hurûf-ı Mukattaa”, 18/401. 
106 Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 5/5; Yâsîn suresi hakkında detaylı bilgi için bk. Bekir Topaloğlu, “Yâsîn 

Sûresi”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/340-341. 



23 

 

göre “Yâsîn” lafzının Hazreti peygambere ait isimlerden biri olduğunu zikretmektedir. Nitekim 

meşhur Râfîzî şair Seyyid İsmâîl b. Muhammed b. Yezîd b. Rebîa b. Müferriğ el-Himyerî (ö. 

173/789) bir şiirinde Hz. Peygamber’in ailesinden bahsederken şöyle demektedir.  

د ةَ  اهه َج  د ه يَبهال و  ضه ح  َت م  َل  ين ا…َي اَن ف س  َي اسه َآل  د ةهَإهل  و  ل ىَال م   ع 

“Ey nefis, sadece Ehl-i Yasin’i (Ehl-i beyt) 

Canı gönülden sevmek için gayret göster.”107 

 İbn ‘Âşûr tefsirinde, bu şiiri söyleyen şairin Saffat suresinde ki şu ayetten esinlendiğini 

ifade etmektedir.  َين َياسه َع لىَإهل  Onun hakkında, İlyâs’a selâm olsun!”108  Bu ayette “İlَ“  س لم 

yasîn” kelimesinden maksadın Hazreti Peygamber’in ehli beyti olduğu ifade edilmektedir.109  

İbn Aşûr, Yâsîn suresinin ismiyle ilgili; 1078 yılında, acem diyarında meşrıkî bir 

Mushaf gördüğünü ve orada Yâsîn suresinin Habîb en-Neccâr suresi olarak geçtiğini 

belirtmektedir.110 Ayrıca o, eserinde Mısır ve Şam bölgelerinde insanların erkek çocuklarına bu 

surenin faziletine binaen Yâsîn adını koyduklarına işaret etmektedir. Ancak bu isim yazılırken 

dikkat edilmesi gereken hususun, surede olduğu gibi iki hece harfiyle “يس” şeklinde değil 

ين“  şeklinde tüm harflerin kullanılarak yazılması gerektiğini vurgulamaktadır.111 ”ياسه

Sâbûnî de tefsirinde İbn Âşur’ûn ifadelerine benzer şeyler söylerek “Yâsîn” kelimesinin 

Hazreti Peygamber’in isimlerinden olduğunu, bunu da sonrasında gelen  ََالمرسلينَإهن ك ن  ل مه  “Sen 

elbette (peygamber) gönderilenlerdensin.”112 ayetiyle delillendirmektedir. Sâbûnî tefsirinde 

“Yâsîn” kelimesinin bir diğer anlamının ise, Ebû Bekir Verrâk’ın (ö. 280/893) سيدَالبشرَيا  “Ey 

insanlığın efendisi” diye söylediğini nakletmektedir.113   

Sure genel hatlarıyla; öldükten sonra dirilmeye ve haşra iman etmek, belde (Antakya) 

halkının kıssası ve âlemlerin Rabbi olan Allah’ın birliğini gösteren deliller şeklinde üç ana 

konuyu kapsamaktadır. Bu sure Yasîn harflerinden sonra gelen ayetlerde Hz. Peygamber’in 

risâletinin hak oluşuna ve vahyin Allah katından olduğuna yemin ederek devam etmektedir.114 

Hz. Peygamber’i yalanlama hususunda haddi aşan kişilerin durumu, boyunlarına halka 

                                                 
107 Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, thk. 

Ṣıdḳî Muḥammed Cemîl (Beyrut: y.y., 1420), 9/48; Maḥmûd b. ʿAbdullâh el-Ḥuseynî el-Âlûsî, Rûḥu’l-Meʿânî fî 

Tefsîr el-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm ve’s-Sebʿu’l-Mes̱ânî, thk. ʿAlî ʿAbdubârî ʿAṭiyye (Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye; Beyrut: 

y.y., 1415), 11/384; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/344. 
108 es-Sâffât 37/130 
109 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/344 İncelenen hadis kaynaklarında bu lafzın Hazreti peygambere ait 

olduğunun doğru olmadığı tespit edilmiştir. . 
110 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/341. 
111 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/345. 
112 Yâsîn 36/3. 
113 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/7. 
114 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/342. 



24 

 

geçirilen ve halkalar çenelerine kadar uzanması nedeniyle başları yukarı doğru kalkık kimselere 

benzetilmiştir.  Böyle insanları uyarıp uyarmamanın fark etmeyeceği ifade edilmiş, yapılacak 

uyarının ancak Rahman’dan korkan ve gayba iman eden insanlara fayda verebileceği 

söylenmiştir.115 Sure, müşriklere vahyi ve risaleti yalanlamaları durumunda başlarına 

gelebilecek muhtemel felaketi hatırlatmak ve ibret almaları amacıyla Antakya halkının 

kıssasından bahsetmektedir.116 Bu halka iki tane elçi gönderilmiş ardından onları desteklemesi 

amacıyla üçüncüsü ilave edilmiştir. Bu halk, elçilere uymak bir tarafa, onları yalanlamaktan da 

geri durmamıştır. Elçilerin kendilerine uğursuzluk getirdiğini ve tebliğlerinden 

vazgeçmedikleri takdirde kendilerine acıklı bir azap ile karşı karşıya bırakmakla tehdit 

etmişlerdi. Bu tehditle yetinmeyip şehrin uzağından koşarak gelen ve “elçilere uyun” diye 

nasihat eden Habib en-Neccâr’ı117  ve elçileri öldürmüşlerdir. Sure, Habib en-Neccâr’ın şehit 

edilmesinin hemen ardından cennetle ödüllendirilmesi ve kavmi için de kendisine bahşedilen 

nimetleri “keşke bilebilselerdi” diye temenni etmesiyle devam etmekte, bu hadisenin akabinde 

onların üzerine derhal azap gönderildiğinden bahsedilmektedir.118  

Surede Allah’ın kudretine delil olarak, cansız topraktan insanların yemesi için 

yiyecekler çıkarması,119 gece ile gündüzün hiç şaşmadan peş peşe gelmesi, güneşin ve ayın 

kendi yörüngesinden hiçbir zaman çıkmaması gibi evrendeki mucizevi bir nizamdan söz 

edilmektedir.120  

Sure kıyametin kopmasından, mahşerde insanların başlarına gelecek korkunç hallerden, 

kabirlerinden dirilmek istememelerinden, cennet ve cehennemliklerin hallerinden ve 

günahkârlar ile günahkâr olmayanların birbirlerinden ayırt edileceğinden detaylı bir şekilde 

bahsetmektedir. Devamında ayetler, Allah Teâlâ’nın Hz. Peygamber’e Mekke müşriklerinin 

kendisine söylediği şeyler hususunda üzülmemesi gerektiğini öğütleyerek teselli mahiyeti 

taşımaktadır. Son olarak, insanın ilk yaratılışına bakarak ibret alınması istenmekte olup onu ilk 

defa yaratanın tekrardan diriltmeye muktedir olabileceği söylenerek sure tamamlanmaktadır.  

1.3.1.3. Yâsîn suresinin fazileti  

Yasin suresinin faziletiyle ilgili kaynaklarda birçok hadis bulunmaktadır. Bu hadislere 

istinaden olsa gerek İslam ümmeti bu sureye ciddi önem vermekte ve hemen her münasebette 

                                                 
115 Yâsîn 36/8-11 
116 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/342. 
117 Habîb en-Neccâr hakkında daha detaylı bilgi için bk. Süleyman Ateş, “Habîb en-Neccâr”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 14/373-374. 
118 Yâsîn 36/28 
119 Yâsîn 36/33 
120 Yâsîn 36/40 



25 

 

bu sureyi okumaktadır. Ümmetin bu sureye önem vermesinin hadislerde geçen müjdeci 

yaklaşımdan dolayı olduğu düşünülmektedir. Bu hadislerden bazıları şunlardır:  

َ َإن  َل كله  ء  َيسش ي  َالقرآنه   ق ل ب ا،َوق ل ب 

“Her şeyin bir kalbi vardır. Kur’an’ın kalbi de Yâsîn suresidir.”121 

َاللهَ :َقالَ رس ول  قالت  َعائهش ةَ  ََ-ع ن  ل م  س  َو  ل ي هه ع  َه-صل ىَاللَ  ف ع  ت ش  ةَ  َس ور  آنه َهفيَا لق ر  َ:َ"إن  ههي  َو  ا،َأهل  ع ه  ت مه س  َهلم  ا،َ وي غ ف ر  ئهه  لق اره

يسَ ةَ   س ور 

Ayşe (r.a.) rivayet edilen bir hadisi şerifte Hazreti peygamber şöyle buyurmaktadır. 

“Kuranda bir sure vardır o sure, kendisini okuyana şefaat eder. Onu dinleyen affedilir. O sure 

Yâsîn suresidir.”122 

َ : َق ال  ل م  س  َو  ل ي هه َع  َالل  ل ى َص  َالله س ول  َر  :َ أن  َأ ن س  َ»ع ن  َلك ل ه ء  َش ي  َق ل ب  إن  َو  َ)ق ل ب  َا لق رآنه َيس( ن  م  أ َو   ق ر 

َيس(َ) اَل هَ اللَ ك ت ب  تهه  اء  ةَ بهقهر  اء  َقهر  آنه َال ق ر  ر  َع ش  ات  ر   م 

Enes (r.a.) rivayet edilen bir hadisi şerifte Hazreti peygamber şöyle buyurmaktadır. “Her 

şeyin bir kalbi vardır. Kur’an’ın kalbi Yâsîn suresidir. Kim Yâsîn suresini okursa Kur’an’ı on 

kere okumuş gibi sevap yazılır.”123 

َ ين  َي اسه ت اك م  و  ل ىَم  واَع  ؤ   اهق ر 

“Ölülerinize Yâsîn suresini okuyunuz.”124 

Yâsîn suresinin faziletine ve önemine binaen çok sayıda tefsir kaleme alınmıştır. 

Yalnızca Süleymaniye Kütüphanesi’nde 100 civarında Yâsîn suresinin tefsiri, havâsı ve 

tercüme kayıtları bulunmaktadır.125

                                                 
121 Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-Tirmiẕî, Sunenu’t-Tirmiẕî, thk. Aḥmed Muḥammed Şâkir - Fuʾâd ʿAbdulbâḳî 

(Mısır: Şirketu Muṣṭafâ’l-Bâbî’l-Ḥalebî, 1395/1975), “Bâbu mâ câe fî fadli Yâsîn”, 162 (No. 2887). 
122 Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, thk. Heyet (Cidde: y.y., 1436/2015), 

22/235. 
123 Tirmiẕî, Sunenu’t-Tirmiẕî, “Bâbu mâ câe fî fadli Yâsîn”, 162 (No. 2887); es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 

1436/2015, 22/234; el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ Ebû Muḥammed el-Beğavî, Meṣâbîḥu’s-

Sunne, thk. Yûsuf ʿAbdurraḥmân el-Marʿaşlî vd. (Beyrut: y.y., 1407/1987), 2/121. 
124 Ebû Yaḥyâ Zekeriyyâ b. Muḥammed Zekeriyyâ el-Enṣârî, el-Ğureru’l-Behiyye fî Şerḥi Behceti’l-Verdiyye 

(b.y.: el-Maṭbaʿatu’l-Meymeniyye, ts.), 2/79. 
125 Topaloğlu, “Yâsîn Sûresi”, 43/340-341. 



26 

 

İKİNCİ BÖLÜM  

2. BELAGAT İLMİ VE YÂSÎN SÛRESİ’NDE BELÂGAT UYGULAMALARI 

 “  kelimesi lügatte “ulaşmak, sona ermek, olgunlaşmak, fasih (beliğ) konuşmak”126 ”ب ل غَ 

anlamında kullanılan bir mastardır.127 Istılah manası ise; “Bir sözün yerinde ve zamanında açık 

bir şekilde akıcı bir üslupla ifade edilmesidir”.128 Meşhur Arap dili âlimi Câhiz (ö. 255/869) ise 

belagati şu şekilde tanımlamaktadır: “Lafızla mananın güzellikte birbiriyle yarışması, manadan 

önce lafzın kulağa, lafızdan önce de mananın zihne süratli bir şekilde ulaşmasıdır.”129  

Belagat ilminin tarihi incelendiğinde, ilk Arap dili belagat uygulamalarının cahiliye 

döneminde de var olduğu görülmektedir. Zira cahiliye döneminde sözlü Arap diline ait belagat 

örneklerinin kullanılmış olduğu kaynaklarda zikredilmekte, insanların cahiliye döneminde de 

güzel ve etkili konuşmaya önem gösterdikleri anlaşılmaktadır.130 Arap topluluklarının belli 

aralıklarla toplandıkları meclisler, okudukları edebi şiirlerle birlikte adeta edebiyat sanatlarının 

icra edildiği şölene dönüştüğü görülmektedir.131 Arapların edebiyata ve şiire verdikleri önemi, 

kurmuş oldukları panayırlarda düzenlemiş oldukları şiir yarışmalarından anlamak mümkündür. 

Zira bu panayırlarda birinci olan şiirleri o dönemde de kutsal kabul edilen Kâbe’nin duvarına 

asmaktadırlar.132 Nitekim klasik Arap Edebiyatının şaheserleri olarak kabul edilen Muallakât 

şiirleri bu duruma tanıklık eden en bariz örneklerdir. 

 Belagat ilmi, İslami ilimler arasında oluşumunu en geç tamamlayan disiplinlerden birisi 

sayılmaktadır. Buna bağlı olarak Kur’an’ın i‘cazının tam manasıyla içselleştirilmesinin 

asırlarca zaman aldığını ifade etmek mümkündür.133 İndiği dönem incelendiğinde, Kur’an’ı 

Kerim’in belagatin zirvesinde bir kitap olduğu, edebiyat alanında son derece yüksek zevk sahibi 

Arapların kendilerine meydan okuyan ayetler karşısında aciz kalmalarından da anlaşılmaktadır. 

Belagat ilmi, “me‘ânî, beyân ve bedî‘” olmak üzere üç ana bölümden oluşmaktadır. 

Me‘ânî ilmi, sözün muktezayı hale uygun olarak söylenerek manaları açık ve akıcı bir şekilde 

                                                 
126 Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisânü’l-

ʿArab (Beyrut: Dâru Sâdir, 1414), “blğ”, 8/419; Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. 

Ömer b. Ahmed el-Kazvînî eş-Şâfiî el-Kazvînî, el İzah fi Ulumil -Belağa (Beyrut: Dâru’l- Cîl, ts.), 19. 
127 Ebu Abdurrahman el Halil b. Ahmed b. Amr el-Ferahîdî, Kitabu-l ayn (Lübnan: Daru mektebeti hilal, 2010), 

4:421. 
128 el-Kazvînî, el-Îzâh fî Ulûmi’l -Belâğa, 41. 
129 Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî el-Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn (Beyrut: Dâru ve 

mektebetu’l-hilâl, 1423/2002), 1:17. 
130 Kılıç, “Belâgat”, 5/380. 
131 Eyüp Sevinç, “Arap Belagat İlminin Tarihi ve Gelişim Aşamaları”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 5 (2015), 330-331. 
132 Tülücü, “Muallakāt”, 30/310-312. 

133 Kılıç, “Belâgat”, 5/380-383. 



27 

 

kullanmanın usul ve kaidelerini inceleyen bir bilim dalıdır.134 Bu bölüm; “İsnad, müsned, 

müsnedün ileyh, haber, inşâ, kasr, fasıl-vasıl, îcâz-itnâb-müsâvât” gibi konuları ele 

almaktadır.135 Beyân ilmi, me‘ani ilminin gerektirdiği şekilde muktezayı hale uygun olarak 

söylenmiş sözün, farklı üslup ve yollarla ifade edilmesini inceleyen bilim dalıdır.136 Beyân ilmi; 

teşbih, hakikat-mecaz, istiâre ve kinaye gibi konuları ele almaktadır.137 Bedî‘ ilmi ise; me‘ânî 

ve beyân ilminin şartlarını taşıyan sözün süslenmesiyle ilgilenen bilim dalıdır.138 Muhassinat-ı 

maneviyye ve muhassinat-ı lafziyye olmak üzere ikiye ayrılmaktadır. Muhassinat-ı 

maneviyyeden en çok kullanılan tıbak, mukabele, müşakele, akis, tevriye, cem, tefrîk, 

mübalağa, hüsn-i talil ve tecâhül-i âriftir. Muhassinat-ı lafziyyeden en çok kullanılanlar ise, 

cinas ve çeşitleri, seci, iktibas, telmih, hüsn-i ibtida ve hüsn-i intihadır. Bir sonraki bölümde 

Yâsîn suresinin belağat açısından ele alındığı kısımda bu konulara detaylı bir şekilde yer 

verilecektir. 

2.1. YÂSÎN SÛRESİ’NDE MEÂNÎ UYGULAMALARI 

Üç ana bölümden oluşan belagat ilminin birinci kısmı meânî ilmidir. Meânî ilmini ilk 

defa tedvin eden kişi, şeyhu’l- belâğa olarak bilinen Abdülkahir b. Abdirrahmân b. Muhammed 

el-Cürcânî (ö.471/1078–79)’dir.  Meânî kelimesi “kasdetmek” anlamına gelen َ َي ع نهيع ن ى   

fiilinden türetilmiş olup “معنى” kelimesinin çoğuludur.  Belagat ilmindeki manası ise; “Sözün 

muktezâyı hâle, yer ve zamana uygun olarak kullanılmasının kurallarını inceleyen bilim 

dalıdır.”139 Meanî ilmi; “İsnad, müsned, müsnedün ileyh, haber, inşâ, kasr, fasıl-vasıl, îcâz, 

itnâb ve müsâvât” gibi konuları ele almaktadır.140 Bu konular ilerleyen bölümlerde Yâsîn suresi 

özelinde teker teker uygulamalı bir şekilde ele alınacaktır. 

Araştırma konusu belagat ilminin tümünü incelemek olmadığından bu bölümde 

yalnızca Yâsîn sûresi’nde geçen meânî kısımları üzerinde durulacak ve bu kısımların Yâsîn 

sûresindeki ayetlere tatbiki ele alınacaktır. 

                                                 
134 Ebû’l-Meʿâlî Muḥammed b. ʿAbdurrahman el-Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, thk. Muḥammed 

ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî (Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts.), 1/52. 
135 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/55. 
136 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/123. 
137 Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Beyân”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1992), 6/22. 
138 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/50. 
139 İsmail Durmuş, “Meânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2003), 28/204-

206.74 
140 Ali Bulut, Belâgat Meânî- Beyân- Bedîʿ (İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı, 2013), 51. 



28 

 

2.1.1. Haber 

Çoğulu  َب ار ب رَ  şeklinde gelen أخ   kelimesi ile eş anlamlı olup ن ب أ َ haber” kelimesi lügatte“ خ 

Türkçedeki “haber” anlamında kullanılmaktadır.141 Belagat ilminde ise; “doğrudur” ya da 

“yanlıştır” ihtimalini taşıyan ifadelere haber adı verilmektedir.142 Bir başka ifadeyle haber; 

“Doğruya veya yanlışa ihtimali olan sözdür” şeklinde tarif edilmektedir. Örneğin ََأ بهي د  عه َص  إهلى 

اء ر  َحه  Babam Hira mağarasına çıktı” diyen bir kimsenin sözü yanlış veya doğru olma“ غ اره

ihtimalini içinde barındırmaktadır.143  

Haber cümlesi, kendisine söylenen haber karşısında ki muhatabın durumuna göre ibtidaî 

haber, talebî haber ve inkarî haber olmak üzere üç kısımda değerlendirilmektedir.144 

2.1.1.1. İbtidaî haber   

Kendisine söz söylenen muhatabın konuyla ilgili zihninde hiçbir bilgisinin 

bulunmaması durumunu ifade eden haber çeşidine ibtidaî haber denilmektedir.145 Bu şekilde 

olan kimse kendisine verilen bilgiden şüphe duymayacağından dolayı bu gibi durumlarda tekitli 

ifade kullanmaya ihtiyaç duyulmamaktadır.146  Çalışmanın konusu olan İbn Aşûr ve Sâbûnî 

tefsirlerinde Yâsîn suresinde bu haber çeşidine dair örnek ayet bulunmadığından dolayı, daha 

açıklayıcı olması için belagat uygulamalarına bolca yer veren başka kaynaklardan 

yararlanılarak konu izah edilmeye çalışılacaktır. 

ي ةهَ َال ق ر  اب  ح  َأ ص  ث ل  َم  م  َل ه  ب  ره اض  ل ونَ   و  س  ر  ه اَال م  اء   إهذ َج 

Onlara, şu şehir halkını örnek ver: Hani onlara elçiler gelmişti.”147  Bu ayette Allah 

Teâlâ rasulüne “Senin Mekke halkına peygamber olarak gönderilmen, tıpkı şu belde halkına 

gönderilen elçilerin durumuna benzemektedir” şeklinde buyurmaktadır.148 Tefsirlerde geçtiği 

üzere bu belde bütün müfessirlerin görüşüne göre Antakya’dır.149 Bu şehir halkını hidayete 

                                                 
141 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “hbr”, 4/227. 
142 Ebû Yaʿḳûb Yûsuf b. Ebî Bekr b. Muḥammed b. ʿAlî es-Sekkâkî el-Ḫarzemî el-Ḥanefî es-Sekkâkî, Miftâḥu’l-

ʿUlûm (Beyrut: y.y., 1407/1987), 437; Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muḥammed el-Fihrî İbnu’t-Tilmisânî, 

Şerḥu’l-Meʿâlim fî Uṣûli’l-Fıḳh, thk. ʿÂdil Aḥmed (Beyrut: y.y., 1419/1999), 2/130; Ebu’l-ʿAbbâs Aḥmed b. İdrîs 

el-Ḳarâfî, Cuzʾu min Şerḥi Tenḳîḥi’l-Fuṣûl fî ʿİlmi’l-ʾUṣûl (Mekke: Risâletu ʾİlmiyye, 1421/2000), 1/190; Ebu’s-

S̱enâ Maḥmûd b. ʿAbdurrahman Ebu’s-S̱enâ el-İṣbehânî, Beyânu’l-Muḫtaṣar Şerḥu Muḫtaṣar İbni’l-Ḥâcib, thk. 

Muḥammed Maẓhar Beḳâ (b.y.: Dâru’l-Medenî, 1406/1986), 1/621. 
143 ʿAbdurraḥman Hasan Habenneke el-Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye (Dimeşk: Dâru’l-ḳalem, 

1416), 1/215. 
144 el-Kazvînî, el-Îzâh fî Ulûmi’l -Belâğa, 1/71. 
145 Fażl Hasan ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân fî ʿUlûmi’l- Belâġa (Ürdün: Dâru’n-Nefais, 2007), 41. 
146 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/69. 
147 Yasîn 36/13. 
148 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/358. 
149 Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Sellâm el-Ḳayravânî Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, thk. Hind Şelebî 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1425/2004), 2/803; Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-

Ṭaberî, Câmiʿu’l-Beyân fî Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳur’ân, thk. ʾAḥmed Muḥammed Şâkir (b.y.: Muʾessesetu’r-Risâle, 



29 

 

çağırmaları için Allah Teâlâ tarafından kendilerine, üç kişi (Sâdık, Masdûk ve Şemʻun) 

göndermiştir.150 Elçilerden yeni bahsedildiği için konu hakkında pek fazla bilgisi bulunmayan 

insanların (Mekkelilerin) akıllarında şüphe ve inkâr olamayacağından, cümlede tekit edat ve 

lafızları kullanılmaksızın yapılan haber çeşitlerinden ibtidaî haber türünde kullanılmıştır.151   

2.1.1.2. Talebî haber 

Talebî haber, muhatabın kendisine verilen haberin doğruluğundan şüphe duyduğu, 

tereddüt içinde olduğu ve işin hakikatini öğrenmek istediği haber çeşididir.152 Bu durumda tek 

bir tekit edatıyla sözü pekiştirmek gerekir.153  

َف ق ال ُٓواَ ن اَبهث الهث  ز  اَف ع ز  َف ك ذ ب وه م  م َاث ن ي نه ل ـن ُٓاَاهل ي هه س  ل ونَ انِ َّٓا اهذ َا ر  س  ر  َم     اهل ي ك م 

“İşte o zaman biz, onlara iki elçi göndermiştik. Onları yalanladılar. Bunun üzerine 

üçüncü bir elçi gönderdik. Onlar: Şüphesiz biz size gönderilmiş Allah elçileriyiz! dediler.”154 

Bu ayette cümle, başına tekit anlamı taşıyan  َإهن edatı getirilmek suretiyle vurgulu bir hale 

getirilmiştir. Sâbûnî, bu ayeti izah ederken bu haber çeşidine dair herhangi bir açıklamaya yer 

vermezken İbn ‘Âşûr ise tefsirinde “belde halkı, gönderilen elçileri yalanladıkları için ilk önce 

onlara inanmalarını sağlamak amacıyla orta seviyeli bir tekit yapılmıştır” demektedir.155  

2.1.1.3. İnkârî haber  

İnkârî haber, muhatabın kendisine verilen habere inanmayıp inkâr etmesidir. Böyle bir 

durumda verilen haberin muhatabın inkâr durumuna göre bir veya birden fazla tekit edatıyla 

pekiştirilmesi gerekmektedir.156 Yâsîn suresindeki şu ayet bu haber çeşidine örnek olarak 

verilebilir: 

ل۪ينَ  س  ر  َال م  ن  َل مه  اهن ك 

 “Şüphe yok ki, sen, elbette (peygamber) gönderilmiş olanlardansın.”157 İbn ‘Âşûr 

tefsirinde bu ayette haber cümlesininin kasem, tekit edatı ve ibtida lamı kullanılarak üç farklı 

şekilde pekiştirildiğini vurgulamaktadır.158 Sâbûnî de bu ayet-i kerimenin tefsirinde İbn 

                                                 
1420/2000), 20/500; Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, thk. Muḥammed 

ʿAlî eṣ-Ṣâbûnî (Mekke: y.y., 1409), 3/93. 
150 Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed el- Ḳurṭubî Ḳurṭubî, "el-Câmiʿ li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân (Kahire: Dâru’l- 

kutubi’l- Mıṣrıyye, ts.), 15/14; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 7. 
151 Muḥyiddîn Aḥmet Muṣṭafa Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû (Beyrut: Dâr ibn-Kes̱îr, 1415), 8/185. 
152 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 41. 
153 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/69. 
154 Yasîn 36/14. 
155 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/360. 
156 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/70. 
157 Yasîn 36/3. 
158 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/345. 



30 

 

‘Âşûr’un açıklamalarına benzer ifadeler kullanmaktadır.159İbn Abbas’tan rivayet edildiğine 

göre bu ayeti kerime, müşriklerin Hz. peygamber için “Ey Muhammed! Sen peygamber 

değilsin. Allah seni bize peygamber olarak göndermedi” demelerine cevap niteliği 

taşımaktadır.160 Diğer bir ifade ile ayet-i kerimenin tekit edatlarıyla pekiştirilerek vurgulu bir 

anlam kazandırılmasının hikmeti, Müşriklerin Hz. Peygamber’in nübüvvetini inkâr 

etmelerinden dolayıdır. 

Yâsîn suresinde inkârî habere örnek olarak verilebilecek diğer ayetler şunlardır: 

ب َ .َقال واَر  ب ون  ذه َت ك  َإهل  َأ ن ت م  َإهن  ء  َش ي  ن  َمه من  ح  َالر  ل  ماَأ ن ز  ث ل ناَو  َمه َب ش ر  َإهل  ل ونَ قال واَماَأ ن ت م  س  ر  َل م  َإهن اَإهل ي ك م   ناَي ع ل م 

“Diğerleri ise şöyle karşılık verdiler: “Siz de ancak bizler gibi insanlarsınız. Hem 

Rahman herhangi bir şey indirmiş değil; siz sadece yalan söylüyorsunuz! Rabbimiz biliyor ki 

dediler, “Biz gerçekten size gönderilmiş elçileriz.”161 Kâfirler elçilere inanmayıp onların da 

kendileri gibi bir beşer olduğunu, kendilerine karşı bir üstünlükleri olmadığını savundular. 

Gönderilen elçileri yalancılıkla itham edince onlara karşı daha kararlı bir cevap gerekiyordu. 

Bundan dolayı onlara gönderilen elçiler, “Allah biliyor ki, elbette biz size gönderilmiş 

peygamberiz” diye cevap verdiler.162  Araplar arasında fazlaca yaygın olarak kullanılan  َب ناَي ع ل م   ر 

“Allah biliyor ki” ifadesi, bozulduğunda kefaret gerektiren bir yemin çeşidi gibidir.163  Belde 

halkının inkârlarında kararlı oldukları görüldüğü için ayet, ileri derece de tekit ve yeminle 

söylenmiştir. Bu şekilde yapılan tekitli söylem haber çeşitlerinden inkâri haber olarak 

adlandırılır.164 

Bu ayetin sonunda َ َإهل ي ك م  ل ونَ ل َإهن ا س  ر  م   “Muhakkak ki biz size gönderilmiş elçileriz” ifadesi 

birden fazla tekit çeşidiyle pekiştirilmiştir. Muhatap inkârında ısrarcı olduğu için böyle bir 

yönteme başvurulduğu görülmektedir. Bu ayeti kerimede hem isim cümlesi kullanılarak hem 

cümlenin başına tahkik manası ifade eden    َإهن getirilerek ve haberinin başına muzahlaka lâmı165 

dâhil edilerek üç çeşit tekit yapılmıştır. Ayet-i kerimede geçen haber çeşidini her iki müfessir 

                                                 
159 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
160 es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 1436/2015, 22/247; Ebû Muḥammed el-Beğavî, Meʿâlimu’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-

Ḳurʾân, 1417/1997, 7/7; Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-

Taberistânî (ö. 606/1210) . Râzî, Mefâtîhu’l-Gayb (Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-Arabî, 1999), 26/251; Ebû’l-

Berekât ʿAbdullâh b. Aḥmed en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Ḥaḳâîḳu’t-Teʾvîl, thk. Yûsuf ʿAlî Budeyvî (Beyrut: 

Dâru’l-Kelimi’ṭ-Ṭayyib, 1419/1998), 3/95; Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. İbrahim Semîn el-Halebî, 

ed-Dürru’l-Mesûn fî ‘Ulûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, thk. Ahmed Muhammed el- (Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1986), 

9/345; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/5. 
161 Yâsîn 36/15-16 
162 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/7. 
163 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/361. 
164 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/361-362. 
165 Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-Neḥḥâs, İʿrâbu’l-Ḳurʾân, thk. ʿAbdulmunʿim Ḫalîl İbrâhîm 

(Beyrut: Menşûrât Muḥammed ʿAlî Beyḍûn; Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421), 3/258; Bulut, Belâgat, 2013, 57. 



31 

 

de eserlerinde inkarî haber olarak değerlendirmiştir.166 Yâsîn suresinin ikinci sayfasında yer 

alan bu ayetler, dikkatle incelendiğinde sırasıyla ibtidaî, talebî ve inkârî haber çeşitlerine 

örneklik teşkil ettiği net bir şekilde görülmektedir. Kısacası bu ayetler, muhatapların inkâr 

seviyelerine göre tekitin de nasıl artırılması gerektiğini uygulamalı bir şekilde gösteren en güzel 

ifade kalıplarını içermektedir.  

Haberî cümle genellikle tekit edatları ile pekiştirilerek manası daha vurgulu hale 

getirilir. Bu tekit edatları şunlardır; إنَ َ ا نَ  ,أ نَ  , ) ibtidâ lâmı ,ك   yemin harfleri, tenbih harfleri ,ق د َ ,(لَ 

) tekit nunları ve zaid harfler diye adlandırılan ,(أماَأل) نَ   gibi harfi cerlerdir.167 (بَمه

2.1.2. İnşâ 

İnşa kelimesi, َ ا َي ن ش  أ   fiilinin, sülasi mezid bablardan olan ifal babına aktarılarak ن ش 

yapılmasıyla oluşan mastardır. Lügatte ن ش اءَ ا ه ل   “yaratmak, ortaya çıkarmak, icad etmek üretmek, 

başlamak” gibi anlamları vardır.168  Belagat terimi olarak inşâ, yanlış veya doğru olma ihtimali 

söz konusu olmayan ifade için kullanılan kavramdır.169  

İnşâ, talebî ve gayrı talebî olmak üzere ikiye ayrılmaktadır.170 

2.1.2.1. Talebi inşa    

Talebî inşa, muhataptan bir fiilin yapılmasını veya yapılmamasını talep etmek anlamına 

gelmektedir. Bu da kendisinden daha yüksek olanın aşağıda olana bir fiili yapmasını 

emretmesiyle gerçekleşir. Talebî inşa, emir, nehiy, temenni, istifham ve nidâ olmak üzere beş 

kısma ayrılmaktadır.171  

Emir  

 Emir, konuşanın muhatabından herhangi bir şeyi yapmasını istemesi anlamına 

gelmektedir. Daha açık bir ifade ile anlatılacak olursa; mertebe bakımından daha üstün olan 

kimsenin, kendisinden daha aşağı olan kimseden bir şeyi (fiili) yapmasını istemesidir.172 

                                                 
166 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/362; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
167 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/181-182. 
168 Ebû Manṣûr Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî el-Ezherî, Tehẕîbu’l-Luğa, thk. Muḥammed ʿAvḍ Mirʿab 

(Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 2001), “neşee”, 11/287; İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “neşee”, 1/171. 
169 el-Kazvînî, el-Îzâh fî Ulûmi’l -Belâğa, 1/56; Ebû Ḥâmid Bahâʾuddîn Aḥmed b. ʿAlî b. ʿAbdilkâfî es-Subkî el-

Mısrî Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, thk. ʿAbdulḥamîd Hindâvî (Beyrut: y.y., 

1423/2003), 1/105. 
170 el-Kazvînî, el-Îzâh fî Ulûmi’l -Belâğa, 3/51; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 

1/420. 
171 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/52. 
172 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/81; Ebû İdrîs Yaḥyâ b. Ḥamza b. ʿAlî b. İbrâhîmَ،el-Zeydî el-Ḥuseynî 

elʿAlevî eṭ-Tâlibî el-Muleḳḳab bi’l-Mueyyid billah el-Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi 

Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz (Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAnṣariyye, 1423), 3/155. 



32 

 

Normal şartlarda kullanılan emir sıygası, hakiki anlamında olup ilk olarak muhatabın zihninde 

talep manasını çağrıştırmaktadır. Yâsîn suresinde emrin hakiki manasında kullanıldığına dair 

örnek olarak şu ayeti kerime verilebilir: 

̎ َك ر۪يم  ر  ا ج  ة َو  غ فهر  بهم  هَ  ر    ف ب ش ه

“İşte onu bir bağışlanma ve güzel bir mükâfatla müjdele.”173 Sâbûnî bu ayeti, tefsirinde 

şu şekilde açıklamaktadır: Allah Teâlâ peygamberine seslenerek “senin uyarman ancak 

Kur’an’a iman eden ve ayetlerin mucibince amel edenlere fayda verebilir demekte ve sadece 

Rahman’ı görmediği halde ondan korkan kimselerin bu Kur’an’dan faydalanabileceklerini 

zikredilmektedir.174 Ayette bahsi geçen zikre tabi olmaktan maksat, Kur’an’ı okumak anlamak 

ve onu tedebbür etmektir. Nitekim H.z. Ömer’in iman etmesi kız kardeşinin evinde Tâhâ 

suresinden bir yaprak bulması, onu okuması ve hakkında tedebbür etmesiyle gerçekleşmiştir.175 

Rasulullah’ın bunca tebliğine rağmen müşrikler Kuran’dan ve onu dinlemekten yüz 

çeviriyorlardı. Nitekim bir defasında Hazreti peygamber Medine’ye hicret ettiği zaman 

içlerinde Abdullah b. Ubey’ (ö. 9/631)in de bulunduğu bir mecliste Kuran okumuştu. Okuması 

bittikten sonra Abdullah b. Ubey’ Hz. Peygamber’e “Hey sen! (Peygamber) Eğer doğru ise, 

senin sözlerinden daha güzel bir şey yok. Ancak kanaatimce sen evinde otur ve sana gelen 

olursa ona bu sözlerini anlat. Sana gelmeyen kimseleri de bu konuşmalarınla yorma.” 

demiştir.176  Müşriklerin aksine Hz. Peygamber’in uyarılardan ders alan ve onu canı gönülden 

dinleyen kimselerin ise Allah tarafından müjdeye layık oldukları bildirilmiştir. Zira devam eden 

ayette bu durum şu şekilde ifade edilmiştir: Ey peygamber! O kimseyi, Allah tarafından 

günahlarından bağışlanma ve ahirette Naim cennetlerine nail olma gibi güzel bir mükâfat ile 

müjdele.177 İbn ‘Âşûr, ayet-i kerimenin sonunda emri hazır sıygası olarak gelen َ ه ر   onu" ف ب ش ه

müjdele" cümlesinin hakiki anlamda kullanılan emre örnek olduğunu söylemektedir.178 Buna 

mukabil Sâbûnî ise bu ayet-i kerime hakkında emrin ne anlamda kullanıldığına dair tefsirinde 

herhangi bir bilgiye yer vermemektedir.  

Bazen emir hakiki manasının dışında farklı anlamlar ifade etmekte olup, hangi manaya 

geldiği cümlenin söylendiği durumdaki siyak ve sibakından anlaşılmaktadır. Emir talebin yanı 

sıra ibâha, irşad, nasihat, tehdit, aciz bırakma, aşağılama, eşitleme, temenni, dua, rica gibi 

anlamlarda kullanılmaktadır.179 Emrin ifade ettiği bu anlamlar sadece belagat ilminin konu 

                                                 
173 Yasîn 36/11. 
174 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/6. 
175 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/353. 
176 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/353. 
177 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/6. 
178 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/353. 
179 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/84-87. 



33 

 

edindiği meseleler değildir. Bilakis fıkıh ilminde de emrin ifade ettiği anlamlar ayetlerin doğru 

anlaşılması hususunda önemli bir konuma sahiptir. Doğrusu ayetlerden isabetli hükümler 

istinbat etmek belagat ilminin inceliklerini iyi bilmekten geçmektedir.180 İlerleyen bölümde 

emrin ifade ettiği bu muhtelif anlamlara işaret edilecektir. 

İrşâd/Yol Gösterme 

ش د َ    fiilinin mastarı olan irşad kelimesi, doğru yolu gösterme, uyarma ve nasihat etme أ ر 

anlamlarına gelmektedir.181 Emrin irşat manasında kullanıldığına dair Yâsîn suresinde geçen şu 

ayet-i kerime örnek olarak verilebilir:  

ل۪ين َُۙ س  ر  َات بهع واَال م  مه َي اَق و  عٰىَق ال  َي س  ل  ج  َر  د۪ين ةه اَال م  َا ق ص  ن  َمه اء  ج ُٓ ت د ونَ  و  ه  َم  ه م  و  راَ  َا ج  ـَٔل ك م  َي س  َل  ن   اهت بهع واَم 

“Şehrin öbür ucundan bir adam koşarak geldi ve şöyle dedi: “Ey kavmim! Bu elçilere 

uyun. Sizden bir ücret istemeyen o kimselere tâbi olun; onlar doğru yoldadırlar.”182  İbnu’l-

Cevzî, tefsirinde bu ayeti kerimeyi şöyle açıklamaktadır: Şehrin uzağından koşarak gelen bu 

kişinin adı Habib en-Neccar olup, şehir halkına tebliğ etmek için gelen elçilere iman etmişti. 

Kavminin elçileri öldüreceği haberi kendisine ulaşınca, onları uyarmak için yanlarına gitti.183 

Habib en-Neccâr onların kalplerini yumuşatmak ve elçilerin dinine uymalarını sağlamak 

amacıyla nezaketli bir dille onlara “ey kavmim” diye seslenmiştir.184 Ayette geçen َ َل  ن  ات بهع واَم 

را َ َأ ج  ئ ل ك م  لهينَ َات بهع وا cümlesi, kendinden önce zikredilen ي س  س  ر  ال م   cümlesinin manasını tekit etme 

niteliği taşımaktadır.185 İncelenen her iki eserde bu ayetlerde geçen emrin hangi manada 

kullanıldığına dair müfessirlerden herhangi bir açıklamaya rastlanılmamıştır. Buna karşılık el-

Beyzâvî, (ö. 685/1286) Envârü’t-tenzîl ve esrârü’t-te’vîl adlı eserinde bu ayetteki emirlerin 

söyleniş amaçlarının, kavmine nasihat etmek olduğunu ve risaleti tebliğ etmek kastı taşıdığını 

beyan etmektedir.186 

Nasihat 

حَ   fiilinden türetilen nasihat kelimesi isim olup, birine tavsiyede bulunmak anlamına ن ص 

gelmektedir.187 Emrin nasihat manasında kullanıldığına dair Yâsîn suresinde geçen şu ayet-i 

kerime örnek olarak verilebilir: 

                                                 
180 Salim Öğüt, “Emir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995), 11/119. 
181 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “rşd” 3/175. 
182 Yasîn 36/20-21. 
183 Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿ Abdurraḥmân b. ʿ Alî b. Muḥammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿ İlmi’t-

Tefsîr, thk. ʿAbdurrezzâḳ el-Mehdî (Beyrut: y.y., 1422/2001), 3/521. 
184 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/8. 
185 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/367. 
186 Ebû Saʿîd ʿAbdullâh b. ʿOmer el-Şîrâzî el-Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, thk. Muḥammed 

ʿAbdurrahman el-Marʿaşlî (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1418), 4/266. 
187 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab,”nsh” 2/615. 



34 

 

َل وَ  ن  م َم  عه ن ُٓواَا ن ط  َاٰم  واَلهل ذٖين  َك ف ر  َال ذٖين  َق ال  ق ك م َاٰللّ ُۙ ز  اَر  م  َا ن فهق واَمه م  َل ه  اهذ اَقٖيل  ََو  بٖين  َم  ل  ل  َفٖيَض  َاهل  َا ن ت م  َاهن 
ࣗ
ه  ع م  ا ط  َاٰللَّ  اء   ي ش ُٓ

Onlara, “Allah’ın size verdiği rızıktan başkaları için de harcayın” dendiğinde, 

inkârcılar müminlere derler ki: “Dilese Allah’ın doyuracağı kimseleri biz mi besleyeceğiz! 

Doğrusu siz açık bir yanılgı içindesiniz.”188  

Allah Teâlâ kâfirlere nasihat yoluyla “Allah’ın size verdiklerinden fakir ve yoksullara 

verin” denildiğinde bu emirden yüz çevirip “Allah’ın fakir kıldığı kimseleri biz mi 

doyuracağız” diye alaycı bir ifade ile infak işini yerine getirmezler.189 Sâbûnî tefsirinde bu 

ayetteki emir ile ilgili özel bir açıklamaya rastlanılmayıp, ayetin genel muhtevası göz önünde 

bulundurularak kâfirlere nasihat yoluyla infak etmeleri gerektiğine vurgu yapıldığı tespit 

edilmiştir.190 İbn Aşûr tefsirinde bu ayette geçen emir ile ilgili herhangi bir açıklamaya 

rastlanılmamıştır.  

İbn Aşûr tefsirinde ayette geçen ن وا َآم  ين  ل ذه مَ  kelimesindeki له  lam” harfinin ya fiili“ الل 

müteaddi yapmak için kullanıldığını veya da sebep manası içerdiğini vurgulamaktadır. Lâmın 

fiili müteaddi yapmak için kullanıldığı takdirde ayetin manası şöyle olurken: “inkârcılar 

müminlere derler ki…” sebep manası göz önünde bulundurulduğunda ise ayetin manası şöyle 

olmaktadır: “İnkârcılar müminler hakkında derler ki…”  Müfessir “lâmın”, fiili müteaddi 

yapmak için kullanıldığında ayet-i kerimenin şu şekilde ََبه نهين  مه ؤ  اط ب واَال م  َ خ  َاللّ  َي شاء  َل و  ن  َم  م  عه :َأ ن ط  م  لههه ق و 

ه َ ع م  ن وا ,sebep manasına geldiği takdirde ise أ ط  َآم  ين  َال ذه له واَلِه ج  َك ف ر  ين  َال ذه ن وا ya da ق ال  َآم  ين  َال ذه نه
أ   ق ال واَفهيَش 

şeklinde takdir edilmesi gerektiğini ifade etmektedir.191 

Alay Etme/Tehekküm 

مَ  ك    fiilinin mastarı olan tehekküm kelimesi, birisiyle  alay etmek anlamına ت ه 

gelmektedir.192 Emrin tehekküm manasında kullanıldığına dair Yâsîn suresinde geçen şu ayet-

i kerime örnek olarak verilebilir: 

َت َ اَك ن ت م  َبهم  م  ه اَال ي و  ل و  ونَ اهص  ف ر   ك 

“İnkârcılıkta ısrar etmenize karşılık girin oraya!”193 

Ayette geçen ه ا ل و  لهيًّا  emir fiili, sülasi mücerred olup اهص  لىَصه َي ص  لهي   şeklinde dördüncü ص 

babtan gelmektedir.194 Bu fiilin sözlüklere bakılıp incelendiğinde “ateşe girmek, ateşin 

                                                 
188 Yâsîn 36/47 
189 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/15. 
190 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/15. 
191 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/32. 
192 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab,”hkm” 15/368. 
193 Yâsîn 36/64. 
194 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “sly” 14/468. 



35 

 

hararetine katlanmak” gibi manalar taşıdığı görülmektedir.195 Müellif İbn Aşûr bu manalara 

paralel olarak bu fiilin aslında “ateşte ısınmak” anlamına geldiğini ifade etmektedir. Bu 

durumda ayetin meali şu şekilde olur: “Dünya da inkâr etmeniz sebebiyle bugün o cehennem 

ateşiyle ısının!” Daha açık bir ifade ile anlatmak gerekirse ayet, ateşin zararına katlanmaktan 

ziyade faydasından yararlanmak anlamını taşımaktadır. Allah Teâlâ inkâr eden kullarına “ateşe 

girin veya ateşte yanın” gibi bir ifade yerine cehennemliklerle alay etmek ve onları aşağılamak 

için “cehennem ateşinde ısının” ifadesini kullanmıştır. Ayette geçen ه ا ل و   ”o ateşle ısının“ اهص 

emrinin hakiki manasında kullanılmayıp inkârcı kâfirlerle alay etmek ve aşağılamak anlamında 

kullanıldığı tespit edilmiştir.196  

Bu ayet-i kerimede geçen ه ا ل و   fiiline genellikle tefsirlerin ve meallerin “Cehenneme اهص 

girin” veya “Cehennemin ateşine katlanın” anlamını verdikleri tespit edilmiştir.197 İbn ‘Âşûr ise 

ayette geçen bu fiilin “ısınma” anlamını önceleyerek ayetin belağî açıdan incelikler içerdiğine 

işaret etmiştir.198 Bahsi geçen fiilin bu anlamına kadim sözlüklerde yer verilmesine rağmen 

birçok tefsir ve mealde zikredilmediği görülmüştür.199 Bununla birlikte aynı fiilin iftial babına 

aktarılmış şeklinin “ısınmak” anlamına geldiği birçok tefsir ve mealde sarahaten belirtilmiştir: 

 َ َل ع ل ك م  اب َق ب س  ه  َآتهيك مَبهشه َأ و  ب ر  اَبهخ  ن ه  اَس آتهيك مَمه  َن ار  َإهنه يَآن س ت  لههه وس ىَٰلِه ه  َم   تصَْطَلوُنَ إهذ َق ال 

“Bir zamanlar Mûsâ, ailesine, “(Şu uzakta) bir ateş bulunduğunu farkettim. Size oradan 

bir haber ya da ısınmanız için ondan bir parça kor getireceğim” demişti.200  

Çalışmada İbn ‘Âşûr’un tefsirinde kendisinden önce yaşamış olan birçok âlimin 

eserlerinde zikretmedikleri belağî nüktelere değindiği tespit edilmiştir. Dolayısıyla onun her 

yönüyle zengin olan tefsirinin dikkatlice incelenmesinin, özellikle de Arap Dili ve Belagatına 

dair yapmış olduğu yorumlarının akademik çalışmalara konu edilmesinin Kur’an 

araştırmalarına yeni bir soluk katacağı ve ayetlerin içerdiği edebi güzelliklerin daha iyi 

anlaşılmasına ivme kazandıracağı izahtan varestedir.  

Sabûnî ise İbn Aşûr gibi sarahaten bu ifadeleri kullanmamakla birlikte َ َال ع زٖيز  َا ن ت   َۚاهن ك 
ذ ق ُۙ

 Tat bakalım; zira sen (aklınca) güçlü ve itibarlısın.” ayetini buna paralel olarak örnek“ ال ك رٖيمَ 

göstermek suretiyle zımnen bu ayetin horlama ve aşağılama manası içerdiğini ifade etmiştir.201   

                                                 
195 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, "sly"  23/49. 
196 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/49. 
197 es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 1422/2002, 8/134; Ebû Muḥammed el-Beğavî, Meʿâlimu’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-

Ḳurʾân, 1417/1997, 7/24; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, 

Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr (Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l- ’arabî, 1422), 3/529; Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-

Teʾvîl, 4/272. 
198 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/49. 
199 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “sly” 14/468. 
200 en-Neml 27/7. 
201 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/19. 



36 

 

Zannımızca Sâbûnî’nin bu görüşünde Mefâtîḥu’l-ġayb müellifi Fahreddin er-Râzî’den (ö. 

606/1210) ve Rûhu’l-beyân’ın yazarı İsmâil Hakkı Bursevî’den (ö. 1137/1725) etkilendiği 

tahmin edilmektedir. Çünkü onların tefsirlerinde benzer ifadeler yer almaktadır.202  

Kanaatimizce İbn Aşûr’un açıklamaları maksadını ifade etmesi açısından Sâbûnî den çok daha 

açık ve anlaşılır olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Nehiy 

   Olumsuz emir manasına gelen nehiy, konuşanın muhatabından bir şeyin 

yapılmamasını istemesi anlamına gelmektedir. Şöyle ki; mertebe bakımından daha üstün olan 

kimsenin, kendisinden daha aşağı olan kimseden bir şeyi yapmamasını istemesidir.203 Neyhin 

hakiki anlamında kullanıldığına dair Yâsîn suresinden şu ayet-i kerime örnek olarak verilebilir:  

بهينَ  َم  َع د وٌّ ل ك م  ََۖإهن هَ  َت ع ب د واَالش ي ط ان  َأ نَل  َي اَب نهيَآد م  د َإهل ي ك م  ه  َأ ع    أ ل م 

 “Ey Âdemoğulları! Ben, size, şeytana kulluk etmeyin. Çünkü o, sizin için apaçık bir 

düşmandır. Diye emretmedim mi?”204 Ayette geçen   َت ع ب د وا  kelimesi nehyi hazır olup “kulluk ل 

etmeyin” manasına gelmektedir.205 Allah Teâlâ bu ayette, kullarını kendileri için apaçık bir 

düşman olan şeytana uymaktan, nehy etmektedir. Sâbûnî ve İbn Aşûr’un ayette geçen َ ت ع ب د واَل   

kelimesine nehiy manası verdikleri açık bir şekilde görülmektedir. Ayetin sonunda yer alan  َإهن ه

بهينَ  َم  َع د وٌّ  cümlesi, bir önce geçen nehiy cümlesinin sebebi olma niteliği taşımaktadır.206 Daha ل ك م 

açık ifade etmek gerekirse nehiy cümlesinden sonra gelen cümlenin, Türkçe’ye aktarılırken 

başına “zira” veya “çünkü” gibi bir ifade eklenmesi gerekmektedir. İbn ‘Âşûr ayetin sonunda 

yer alan  َبهين  fiilinden türetilen ismi fail olduğunu ve aynı kökün sülasi mücerredi أ ب انَ  lafzının م 

olan  َب ي هن lafzından farklı olarak daha fazla mübalağa manası ifade ettiğini belirtmiştir.207  

İbn ‘Âşûr, ayetle ilgili dilsel tahlilllere yer vererek tefsirini okuyan kimsenin daha iyi 

anlamasını amaçladığı görülmektedir. Ayette geçen  َأ ن edatına açıklama anlamına gelen 

tefsiriyye  َأ ن ni denilmektedir. Çünkü  َأ ن edatından sonra gelen  ََت ع ب د واَالش ي ط ان َ cümlesi ل  إهل ي ك م  دَ  ه  أ ل م َأ ع 

 cümlesinin manasını açıklamaktadır.208 ي اَب نهيَآد مَ 

ن ونَ  اَي ع له م  َو  ون  ر  اَي سه َاهن اَن ع ل م َم  م ْۘ ل ه  َق و  ن ك  ز  َي ح   ف ل 

                                                 
202 Ebû ʿAbdillâh Faḫrüddîn Muḥammed b. Ömer b. Ḥüseyn er-Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-

Turâs̱i’l-ʿArabî, 1420), 26/302; İsmâʿîl Ḥaḳḳî b. Muṣṭafâ el-İstânbûlî el-Ḥanefî el-Ḫalvetî İsmâʿil Ḥaḳḳı Bursevî, 

Rûḥu’l-Beyân (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 7/424. 
203 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 3/156; Bahâʾuddîn es-Subkî, 

ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/470. 
204 Yasîn 36/60. 
205 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/218. 
206 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/47; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/19. 
207 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/47. 
208 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/47. 



37 

 

“Onların sözleri seni üzmesin. Biz onların gizlediklerini de açığa vurduklarını da 

elbette biliyoruz.”209 

Ayette geçen  َن ك ز  َي ح   ,seni üzmesin” lafzı nehyi hazır olup210 Hazreti peygamberi“ ف ل 

müşriklerin Allah hakkında söylediklerinden ve paygamberi yalan saymalarından kaynaklı 

sözlere karşı üzülmesini engellemek için söylenilmiştir. Bu sözler ve davranışlar Hazreti 

peygamberin zihnini çok fazla meşgul etmekte olduğundan dolayı Allah Teâla bir nevi Hazreti 

peygamberi teselli etmek ve rahatlatmak için böyle bir ifade kullanmıştır.   Ayetin devamında 

gelen  َن ون َي ع له ا م  َو  ون  ر  َي سه ا َم  َن ع ل م   Biz onların gizlediklerini de açığa vurduklarını da elbette“ اهن ا

biliyoruz.” cümlesi bu nehyin sebebi olup “Biz zaten biliyoruz ey Rasulüm sen üzülme!” 

manasına gelmektedir.211 

Bazı kıraat âlimleri bu ayet-i kerimede geçen  َم ل ه  َق و  ن ك  ز  َي ح   cümlesinde vakıf ف ل

yapılmasının gerekli olduğunu, aksi takdirde َرَ اهن ا ي سه اَ م  ي ع لهن ونَ ن ع ل مَ  اَ م  َو  ون   cümlesinin Allah’ın değilde 

müşriklerin sözü gibi algılanması ihtimalinin bulunduğunu söylemektedir.212 Daha teknik bir 

ifade ile söylemek gerekirse bahsi geçen kıraat âlimlerine göre  َم ل ه  َق و  ن ك  ز   cümlesinde vakf-ı ف لَي ح 

lazım yapılması gerekir. İbn ‘Âşûr ise burada her ne kadar vakıf yapmanın güzel olduğunu 

kabul etse de vasıl yapmanın da manayı bozmayacağını ifade etmektedir. Zira müşriklerin َاهن ا

ن ونَ  َي ع له ا م  َو  ون  ر  َي سه ا َم   cümlesini söylemiş olmaları mümkün değildir. Farz-ı muhal söylemiş ن ع ل م 

olsalar bile bu sözün Hz. Peygamber’i kesinlikle üzmüş olma ihitamali söz konusu olamaz.213 

Dolayısıyla müfessirin ifadelerinden anlaşılacağı üzere bu ayetteki vakıf, vakf-ı lazım değil 

ancak vakf-ı hasen diye adlandırılabilir.  

Ebû Abdillâh Muhammed b. Tayfûr es-Secâvendî’nin (ö. 560/1165) vakıf işaretlerine 

göre yazılan mushaflar da  َل ه م َق و  ن ك  ز  َي ح   cümlesinden sonra vakf-ı lazım işareti ف ل

bulunmaktadır.214 İbn ‘Âşûr’un buradaki vakfın türü konusunda es-Secâvendî’den farklı bir 

yaklaşım sergilediği görülmektedir. Ancak İbn ‘Âşûr gibi başka âlimlerin de yer yer es-

Secâvendî’nin işaret ettiği bazı vakıf türlerini tercih etmediği kaynaklarda yer almaktadır.215 Bu 

bağlamda İbn ‘Âşûr’un tefsirinde vakıf ve ibtidaya dair görüşlerinin dikkatlice ele alınması 

                                                 
209 Yâsîn 36/76. 
210 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/229. 
211 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/72. 
212 ʿAtiyye Kabil Nâṣır, Ğâyetü’l-Mürîd fî ʿİlmi’t-Tecvîd (Kahire, ts.), 225-226. 
213 Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân, thk. 

Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrâhîm (b.y.: Dâru ʾİḥyâʾi’l-Kutubi’l-ʿArabiyye, 1376/1957), 3/96; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  

ve’t-tenvîr, 23/73. 
214 Ebû Abdillâh Muhammed b. Tayfûr es es-Secâvendî, Kitâbü’l-Vaḳf ve’l-ibtidâʾ (Ammân: Dâru’l- minhâc, 

1422), 359. 
215 Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḳâsım İbnu’l-Enbârî, Îḍâḥu’l-Vaḳf ve’l İbtidâʾ, thk. Muḥyî’d-Dîn ʿAbdurrahman 

Ramaḍân (Dımaşk: Maṭbûʿâtu Mecmaʿî’l-Luğati’l-ʿArabiyye, 1390/1971), 2/701; Ebû Caʿfer Aḥmed b. 

Muḥammed el-Murâdî en-Neḥḥâs, el-Kaṭʿ ve’l-İʾtinâf, thk. ʿ Abdurraḥmân b. İbrâhîm el-Maṭrûdî (Suudi Arabistan: 

y.y., 1413/1992), 298. 



38 

 

Kuran ve kıraat ilimleri alanında yapılacak olan akademik çalışmalara ışık tutması bakımından 

oldukça önemlidir. 

Sâbûnî ise tefsirinde, İbn Aşûr gibi detaylıca bilgi vermeyip ayetteki neyhe işaret 

etmekte ve Hazreti peygamberi teselli etme manası ifade ettiğine belirtmektedir.216 

Nehiy, belâgatte bazen yasaklama manası dışında dua, iltimas (talep), irşad, tehdit, 

temenni, kınama, ümidini kırma ve aşağılama gibi birçok anlamlara da gelebilmektedir.217 

Ancak her iki tefsirde de nehyin bu anlamlarına işaret edilmediği tespit edilmiştir. 

İstifham   

İstifham lügatte “anlamak” manasında kullanılan sülasi م مَ َف هه ي ف ه   fiilinden türetilip, 

anlamayı istemek manasında istifʻal babından mastardır.218 Terim olarak manası ise, kişinin 

daha önce bilmediği bir şeyi soru edatlarını kullanarak öğrenmek isteyip, talep etmesi manasına 

gelmektedir.219 Arapça da yaygın olarak kullanılan َوالهمزة، ،َه ل  ،َأ ي  ،َك م  ،َأ ي ن  ت ى،َأ ي ان  اذ ا،َم  ا،َم  ،َم  نَ   م 

gibi birçok istifham edatı bulunmaktadır.220  

İstifham harflerinden  َه ل ve الهمزة harf kısmına dâhil olup cümlede bu harflerin iraptan 

mahalli bulunmamaktadır.221 Bunların dışında kalan edatları ise, isim olarak kabul 

edilmektedir. Cümledeki konumlarına göre müpteda veya haber olarak irap edilebilmektedirler. 

Bu istifham harflerinden olan  َه ل olumlu soru sormak için kullanılıp tasdik manası ifade 

etmektedir.222 İstifham harflerinin en köklüsü olan أ “elif” tasdik ve tasavvur manasında 

kullanılmakta olup genellikle soru vurgusu, hemzeye bitişik olan kelimede meydana gelir.223 

Tasdik, sorulan işin veya durumun hükmünün onaylanması tasavvur ise, zihinde oluşan birden 

fazla hükmün veya durumun, gerçek olanını belirlemektir.224 Hemze tasavvur manasında 

kullanıldığında muadil diye adlandırılan   َأم ile birlikte kullanılmaktadır. Hemze ve  َه ل dışındaki 

istifham edatları sadece tasavvur manasında kullanılır.225 Bunların dışında kalan istifham 

                                                 
216 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/21. 
217 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/88; Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/231. 
218 Reynhârt Bîter Ân Dûzî Reynhârt Dûzî, Tekmiletu’l-Meʿâcimi’l-ʿArabiyye, thk. çev. Muḥammed Selîm en-

Nâʿîmî Cemâl el-Ḫayyâṭ (b.y.: y.y., 1979-2000), 8/130. 
219 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 3/158. 
220 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/55; İstifhâm edatları hakkında detaylı bilgi için bk. Halil İbrahim 

Kocabıyık, “İstifhâm Edatları”, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 2/2 (02 Aralık 

2017), 649-663. 
221 Ebû ʿAbdurraḥmân el-Ḫalîl b. Aḥmed el-Ferâhîdî el-Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, thk. Mehdî el-Maḫzûmî - 

İbrâhîm es-Sâmerrâʾî (Beyrut: Mektebetu’l-Hilâl, 1988), 3/352. 
222 Yaşar Fatih Akbaş, “İstifhâm Edatlarının Soru Anlamı Dışında Kullanılması ‘Bakara Sûresi Örneği’”, Kafkas 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 302. 
223 Ebu’l-Beḳâʾ ʿAbdullâh b. el-Ḥuseyn el-Bağdâdî el-ʿUkberî, el-Lubâb fî ʿİleli’l-Binâʾi ve’l-İʿrâb, thk. Dr. 

ʿAbdu’l-İlâh en-Nebhân (Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1416/1995), 1/430; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/56. 
224 Bulut, Belâgat, 2013, 70. 
225 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 3/158; Bahâʾuddîn es-Subkî, 

ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/424. 



39 

 

edatları şunlardır:وكيفَوأينَوأنىَومتىَوأيان ومنَوأيَوكمَ وماَ  َ226 İstifham edatları kullanılarak yapılan 

soru çeşidine Yâsîn suresinden şu ayet örnek olarak verilebilir: 

ل ونَ  س  ر  َال م  د ق  ص  َو  مٰن  ح  الر  ع دَ  اَو  ن اَۢهٰذ اَم  ق ده ر  َم  ن  َب ع ث ن اَمه ن  ل ن اَم  ي     ق ال واَي اَو 

"Vah halimize! Yattığımız yerden bizi kim kaldırdı?" derler. Onlara: "İşte Rahman olan 

Allah'ın vadettiği budur, peygamberler doğru söylemişlerdi" denir.227  İbn ‘Âşûr, ayette geçen 

نَ   nin istifham (soru) edatı olduğunu, diriltme işini kimin yaptığını öğrenmek isteyen ve م 

ahirette diriltileceğine inanmayan kişi tarafından sorulduğunu beyan etmektedir.  Buradaki 

istifhamdan maksat, diriltilme işine inanmayan kişinin hayretlik ve pişmanlık içerisinde bu 

soruyu sormuş olmasıdır.228 Sâbûnî ise, bu ayetteki istifham ile ilgili olarak tefsirinde herhangi 

bir açıklama yapmamaktadır.      

İstifham edatları, bazen durumun uygunluğuna göre asıl anlamlarının dışında farklı 

manalara da gelebilmektedirler.229 İfade edilen cümlede soru anlamı bulunmakla birlikte, hangi 

anlamda söylenmişse, o mana da cümleye eklenerek istifham manası ifade edililir.  İstifham 

edatının hangi anlamda kullanıldığı genellikle cümlenin siyak ve sibakından anlaşılmaktadır. 

İstifhamın hakiki soru anlamının yanı sıra yaygın olarak kullanılan inkâr, takrir, kınama, 

istihza/alay etme, yüceltme, tahkir/ aşağılama, taaccub, tesviye, temenni, emir, nehiy, irşat, 

istibtâʻ ve istibʻad gibi farklı anlamları vardır.230 İlerleyen bölümde bahsi geçen bu anlamlara 

sırasıyla işaret edilecektir. 

İstihza/Alay Etmek  

أ ز  ت ه   fiilinin mastarı olan istihzâ kelimesi birisiyle alay etmek, dalga geçmek gibi إس 

anlamlara gelmektedir.231 Yâsîn suresinde istifhamın bu manada kullanılmasına şu ayet örnek 

olarak verilebilir:  

َل وَ  ن  م َم  عه ن ُٓواَا ن ط  َاٰم  واَلهل ذ۪ين  َك ف ر  َال ذ۪ين  َق ال  ق ك م َاٰللّ ُۙ ز  اَر  م  َا ن فهق واَمه م  َل ه  اهذ اَق۪يل  ََو  َاهل  َا ن ت م  َاهن 
ه ُۗ ع م  ا ط  َاٰللَّ  اء  ب۪ينَ ي ش ُٓ َم  ل  ل   َ̎ف۪يَض 

“Allah'ın size rızık olarak verdiklerinden hayra sarf ediniz, denildiğinde, kâfirler 

müminlere dediler ki: Allah'ın dilediği takdirde doyuracağı kimseleri biz mi doyuracağız? Siz 

gerçekten apaçık bir sapıklık içindesiniz.”232 Sâbûnî tefsirinde bu ayet şu şekilde 

açıklanmaktadır: O kâfirlere nasihat babında “Allah’ın size verdiklerinden bir kısmını fakir ve 

                                                 
226 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/55; Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh et-

Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî (Kum: Daru’l- fikr, 1410), 131. 
227 Yasîn 36/52. 
228 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/37. 
229 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/68. 
230 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/68-71; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 137. 
231 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab,”hze” 1/183. 
232 Yasîn 36/47. 



40 

 

miskinlere verin” denildiğinde müminlerle alay ederek şöyle derler:” Biz mallarımızı Allah’ın 

fakir ettiği bu miskinlere mi vereceğiz? Hem Sabûnî hem de İbn ‘Âşûr tefsirlerinde bu ayette 

geçen istifhamın inkari olduğu ve alay manası içerdiği ifade edilmektedir. Zannımızca her iki 

âlimin de belirtmiş oldukları görüşlerinde Zemahşerî’den etkilenmiş olmaları ihtimal 

dâhilindedir.233  

ي َ قٖينَ و  اده َص  َك ن ت م  اهن  دَ  ع  تٰىَهٰذ اَال و  َم   ق ول ون 

“ve şöyle derler: ‘Şayet gerçekten doğru söylüyorsanız, bu tehdit hani ne zaman 

gerçekleşecek?’”234 Önceki ayette müminlerle alay edip onlara infak etme hususunda cimri 

davranan müşrikler, “Bizi tehdit ettiğiniz azap ne zaman gelecek” diye gayet alaycı bir tavırla 

bu soruyu sormuşlardır. Ayette تٰى  ne zaman” manası taşıyan istifham edatı kullanılmış olup“ م 

müşrikler, başlarına gelecek azap ile alay ederek, gerçekleşmesi hususunda inkârcı bir tavır 

sergilemişlerdir.235 İbn ‘Âşûr tefsirinde bu minvalde açıklayıcı kayıtlara rastlanırken Sâbûnî 

tefsirinde bu konu ile ilgili herhangi bir açıklama yapılmadığı tespit edilmiştir.  

İstifham İnkârî /Kınama 

 fiilinin mastarı olan inkâr kelimesi, marifet kelimesinin zıddı olup bir şeyi أ ن ك رَ 

bilmemek, cahil olmak anlamlarına gelmektedir.236 İstifhamın gelmiş olduğu bu inkâr ile 

birlikte kınama manası Yâsîn suresinde şu ayetlerde yer almaktadır:  

م َمَ  َق و  َا ن ت م  ت م َْؕب ل  ر  َذ ك ه ع ك م َْؕا ئهن  َم  ك م  ائهر  ف ونَ ق ال واَط ُٓ ره  س 

Onlar da dediler ki: “Uğursuzluğunuz kendinizdendir. Size öğüt verildi diye öyle mi? 

Hayır! Siz sınırı aşmış bir topluluksunuz.”237 Elçiler cevaben şöyle dediler: Eğer biraz 

düşünseydiniz, uğursuzluk diye isimlendirdiğiniz şeyin sizden ve yaptığınız kötü amellerden 

kaynaklandığını anlardınız. Siz fitneyi seçen, öfke ve nefreti körükleyen bir kavim 

olduğunuzdan dolayı şehirde meydan gelen kötü durumun müsebbibi de ancak sizlersiniz.238 

Birçok müfessirin ifadesine göre belde halkı, kendilerine gelen elçileri uğursuz saymışlar, daha 

da ileri giderek yağmurun onlar yüzünden yağmadığını iddia etmişlerdir.239    َت م ر  َذ ك ه  size“ أ إهن 

hatırlattık, öğüt verdik ve Allah’ın birliğine sizi davet ettik diye mi bizi uğursuzlukla suçlayıp 

                                                 
233 Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl (Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 1407), 4/19; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/32; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/18. 
234 Yâsîn 36/48 
235 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/33. 
236 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab,”nkr” 5/233. 
237 Yâsîn 36/19 
238 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/364. 
239 el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ Ebû Muḥammed el-Beğavî, Meʿâlimu’t-Tenzîl fî Tefsîri’l-

Ḳurʾân, thk. ʿAbdurrezzâḳ el-Mehdî (b.y.: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1420), 4/10; Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan 

Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/9; İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/520. 



41 

 

bizleri öldürmekle tehdit ettiniz?240 Bu kelimenin  َت م ر  َذ ك ه  Sâbûnî tefsirinde cevabı hazf edilmiş أ إهن 

şart cümlesi olarak geçtiği ve kınama manası ifade ettiği tespit edilmiştir.241  

İbn ‘Âşûr tefsirinde bu hemzenin istifham-ı inkârî olduğu ve şart manası taşıyan  َإن nin 

başına soru edatı olarak getirildiği ifade edilmektedir. Bu bir şart cümlesi olup kelamın siyak 

ve sibakından anlaşıldığı için cevabı hazf edilmiştir.242 Cümlenin takdiri şu şekildedir: َ ون  م  أ ت ت ش اء 

ت مَ  ر  َذ ك ه َإهن  يره  Siz hatırlatıldığınız zaman, hatırlatılmış olmanızı uğursuzluk olarak mı    بهالت ذ كه

görüyorsunuz?243 Bu ayetle ilgili olarak Arap dil bilgini ve tefsir âlimi olan en-Nehhâs (ö. 

338/950) tefsirinde ayet-i kerimede geçen َ َأ إهن  kelimesinin yedi farklı vecih üzere okunduğunu 

ifade etmiştir.244 Ancak bu farklı okuyuş şekillerinin ayetin manasında herhangi bir değişikliğe 

neden olmayıp sadece kelimenin telaffuzuyla ilgili bir durum olduğu anlaşılmaktadır. 

ع ونَ  ج  َت ر  اهل ي هه نٖيَو  ال ذٖيَف ط ر  ب دَ  َا ع  َل ُٓ اَلهي  م   و 

 “Hem ne diye beni yaratan ve sizin de dönüp kendisine varacağınız Allah’a kulluk 

etmeyeyim ki?”245 İbn ‘Âşûr tefsirinde, ayetin başında yer alan م ا “istifham” (soru) içindir. 

Cümlede mübteda konumunda olup haberi ise  َلهي zamiridir. Bu sözü söyleyen kişinin şehrin 

uzağından, kavmini elçilere uyma konusunda uyarmak için koşarak gelen Habib en-Neccâr 

olduğu rivayet edilmektedir.246 “Hangi şey beni yaratan yoktan var eden Allah’a ibadet etmem 

hususunda beni engelleyecek?”247 Onun kavmini uyarma konusunda ne kadar hassas ve 

nezaketli davrandığı kullandığı ifadeden gayet net bir şekilde anlaşılmaktadır.  O sanki kendine 

nasihat ediyormuş gibi kavmini de bu elçilere uyma ve Allah’a ibadet etme konusunda teşvik 

etmeye çalıştığı görülmektedir. İbn ‘Âşûr tefsirinde bu istifhamın inkârî olduğu tespit edilmiş 

olup Sabûnî tefsirinde ise böyle bir kayda rastlanılmamıştır.248   

İbn ‘Âşûr, ayette geçen َ ب د َأ ع   zamirinden hal olduğunu ifade ederek ayeti لهي kelimesinin ل 

نهي ال ذهيَف ط ر  ب دَ  َأ ع  َل  اله َلهيَفهيَح  اَي ك ون  م  َ şeklinde takdir etmekte ve takdir ettiği cümlenin şerhini و  َل  أ ي 

ل ق نهي َخ  َال ذهي ب اد ةه َعه ن  َمه ن ع نهي َي م  ء   Yani hiç birşey beni yaratan Rabbime ibadet etmekten“  ش ي 

alıkoyamaz.” şeklinde yapmaktadır.249  

َت غَ  َل  ر   َبهض  مٰن  ح  َالر  د نه َي ره اهن  ةَ  َاٰلهه  َد ونههُٖٓ ن  مه ذَ  ا ت خه َي ن قهذ ونهَۚء  ل  و   َ ٔـا ي  َش  م  يَش ف اع ت ه  َع ن ٖ  نه

                                                 
240 Râzî, Mefâtîḥu’l-Ğayb, 26/262. 
241 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/8. 
242 Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, 4/265. 
243 es̱-S̱aʿlebî, el-Keşf ve’l-Beyân, 1422/2002, 8/123; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/364. 
244 Neḥḥâs, İʿrâbu’l-Ḳurʾân, 3/262; Ḳurṭubî, "el-Câmiʿ li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân, 15/13. 
245 Yâsîn 36/22 
246 Mâturîdî, Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne, 8/511. 
247 Ṭaberî, Câmiʿu’l-Beyân fî Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳur’ân, 20/506. 
248 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/368. 
249 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/368. 



42 

 

“Hiç O’ndan başka mâbudlar edinir miyim? Eğer Rahman bana bir zarar vermek 

isterse onların şefaati bana hiçbir yarar sağlamaz ve onlar beni kurtaramazlar.”250 Allah’tan 

başkalarını nasıl ilah edinirim? O ilahlar ki ne işitirler ne birine fayda sağlarlar ne de kendilerine 

ibadet edenlerin bir ihtiyacını karşılayabilirler.251  Hem Sabûnî hem de İbn ‘Âşûr tefsirlerinde 

bu ayette geçen istifhamın inkârî olduğunu belirtmişlerdir.252 Sabûnî buna ek olarak tefsirinin 

belagat ile ilgili olan bölümünde buradaki istifhamın istifham-ı inkârinin manalarından olan 

tevbih (kınama) manası ifade ettiğini belirtmiştir.253 İbn ‘Âşûr da bu açıklamalara ilaveten 

tefsirinde ayetin devamında gelen  َبهين َم  َل فهيَض لل   cümlesinin, istifham-ı inkarinin cevabı إهن هيَإهذا 

olduğunu belirterek takdirinin بهينَ  َم  ل  ل  َفهيَض  َأ ك ن  ة  َآلهه  ه َاللّ  َد ونه ن  َمه ذ ت  َات خ  َإهنه  şeklinde olacağını ifade 

etmektedir.254 

فَ  َن ط  ن  مه ل ق ن اهَ  َا ن اَخ  ن س ان  ه َال  َي ر  ل م  َا و  صه َخ  َف اهذ اَه و   ̎ ب۪ينَ يم َمَ ة 

“İnsan, bizim, kendisini az bir sudan (meniden) yarattığımızı görmedi mi ki, kalkmış 

apaçık bir düşman kesilmiştir.”255  Sabûnî, tefsirinde bu ayetteki istifhamın, inkârî olduğu ve 

kınama manasına geldiği ifade ederken256 İbn ‘Âşûr ise, ayetin kendinden önce zikredilen 71. 

ayete  ََمالهك ون َل ها م  َف ه  َأ ن عاما  ينا َأ ي ده ل ت  َع مه ا م  َمه م  َل ه  ل ق نا َخ  َأ ن ا ا و  َي ر  ل م   atıf edildiğini öne sürerek istifhamın أ و 

taaccüp manası ifade ettiğini belirtmektedir.257 Sabûnî tefsirinde hemzenin kınama anlamına 

geldiğini şu ifadeleriyle açıklamaktadır: “O nankör insan, ibret nazarıyla bakmaz mı? Allah’ın 

kudreti hakkında düşünüp, kendisini necaset çıkan yerden, değersiz ve adî bir şeyden meniden 

yarattığımızı anlamaz mı?”258  İbn ‘Âşûr tefsirinde ki taaccüp manası dikkate alındığında ise 

ayetin manası şu şekilde olacaktır: “İnsan kendisini bir nutfeden (meniden) yarattığımızı 

görmez mi? Ne tuhaf!”259  İbn’ul Cevzî bu ayetteki taaccüp ile ilgili olarak şunları nakletmiştir: 

“Bu tartışmacının dirilişi reddetme konusundaki cahilliği hayret vericidir. Yaratıldığını 

bilmiyor mu ki, yaratılışının başlangıcını düşünüpte çekişmeyi bıraksın?”260  

Yeniden dirilmeye inanmayıp inkâr eden kimselerin durumunu anlatan bu ayetin, kimler 

hakkında nazil olduğu ile ilgili kaynaklarda farklı rivayetler bulunmaktadır.  Tefsir âlimleri bu 

ayetin Ubey b. Halef, (ö. 3/625) As b. Vail (ö. 622) ya da Abdullah b. Ubey b. Selûl (ö. 9/631) 

                                                 
250 Yâsîn 36/23 
251 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/8. 
252 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/368; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/8. 
253 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
254 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/369. 
255 Yasîn 36/77. 
256 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/21. 
257 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/74. 
258 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/21. 
259 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/74. 
260 İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/532; Ḳurṭubî, "el-Câmiʿ li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân, 10/68. 



43 

 

veya Ebu Cehil (ö. 2/624) hakkında nazil olduğunu nakletmişlerdir.261  Ubey b. Halef bir gün 

çürümüş kemik parçalarını eline alıp ufalayarak Hazreti Peygamber’e getirmiş ve şöyle 

demiştir: “Çürümüş yok olmaya yüz tutmuş bu kemiği mi Allah diriltecek.” Hazreti Peygamber 

onun bu sözleri üzerine şöyle cevap vermiştir: “Evet, öldükten sonra seni diriltecek ve ateşe 

sokacak” buyurmuştur.262  

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen َصه يمَ خ   kelimesinin  َيل  vezninde olduğunu, mübalağa ف عه

ifade ettiğini, ل ف اعه يدَ  gibi ism-i fail anlamında kullanıldığını ifade ederek takdirinin م  َش ده م  اصه خ  م 

امهَ ص   çok çetin hasım”şeklinde yapılması gerektiğini beyan etmektedir.263“ ال خه

مٖيمَ  َر  ههي  ظ ام َو  عه
ال  ـيهَ َي ح  ن  َم  َق ال 

ل ق ه ْؕ َخ  ي  ن سه و  ث لَ  َل ن اَم  ب  ر  ض   و 

Kendi yaratılışını unutup bize örnek getirmeye kalkışıyor ve “Şu çürümüş kemiklere kim 

can verecekmiş?” diyor.264  َمٖيم َر  ههي  َو  ظ ام  عه
ال  ـيهَ َي ح  ن  َم  َل ن اَ cümlesi, kendinden önce gelen ق ال  ب  ر  ض  و 

ل ق ه ْؕ ي َخ  ن سه و  ث لَ   ifadesinin bir nevi açıklaması mahiyeti taşımaktadır. İbn ‘Âşûr bu ayetteki istifham م 

edatının َ ن   olduğunu ve inkâr manası taşıdığını ifade etmektedir. 265 Sabûnî tefsirinde, bu ayette م 

geçen istifham ve ifade ettiği anlam ile ilgili herhangi bir belağî açıklamaya 

rastlanılmamaktadır.  

ل ونَ  َت ك ون واَت ع قه ا ف ل م 
ثٖيرا َْؕ ك  بهلًَّ َجه ن ك م  َمه ل  ل ق د َا ض   و 

“Nitekim o şeytan sizden nice nesilleri saptırdı. Hiç aklınızı kullanmıyor muydunuz?”266 

Allah Teâla bedbaht kimselerin mahşer günündeki durumlarını açıklarken onların 

müminlerden ayrılacağını, şeytana kulluk edilmemesi gerektiğini ve onun birçok kimseyi 

saptırdığını ifade etmektedir. Ayetin sonunda bu emirlere uymayan ve şeytana kulluk eden 

kimselerin akıllarının olmadığı kınama ve azarlama yoluyla ifade edilmiştir. Daha açık bir 

ifadeyle ayet, sizleri Rabbinizin emrine muhalafet etmekten alıkoyacak aklınız yok muydu? 

manasını taşımaktadır. Sâbunî tefsiri bu istifhamın inkâr manası taşıdığını, kâfirler için bir 

kınama ve azarlama olduğunu ifade etmektedir.267 İbn ‘Âşûr’un da bu konuda Sâbûnî’ye benzer 

ifadeler kullandığı anlaşılmaktadır.268 Bu açıklamalara ek olarak İbn ‘Âşûr, َ بهلًّ َجه ن ك م  َمه ل  َأ ض  ل ق د  و 

يرا َك ثهَ  cümlesinin kendinden önce zikredilen  َبهين َم  َع د وٌّ َل ك م   cümlesine atfedildiğini ve şeytana إهن ه 

                                                 
261 İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/532. 
262 Yaḥyâ b. Sellâm, Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm, 2/820; Neḥḥâs, Meʿânî’l-Ḳur’ân, 5/520; Ebû’l-Leys̱ Naṣr b. 

Muḥammed Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Baḥru’l-ʿUlûm, thk. Maḥmûd Mataracı (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 3/132; 

Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/29. 
263 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/74. 
264 Yâsîn 36/78 
265 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/75. 
266 Yâsîn 36/62 
267 Muḥammed b. Muḥammed b. Muṣṭafâ el-ʿİmâdî Ebu’s-Suʿûd Ebu’s-Suʿûd, İrşâdu’l-ʿÂḳli’s-Selîm ilâ 

Mezâyâ’l-Kitâbi’l-Kerîm (Beyrut: Dâru ihyai’t-turâsil arabi, ts.), 7/175; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/23. 
268 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/49. 



44 

 

kulluk etmekten nehy etmenin sebebi olduğunu ifade etmektedir.269 Sâbûnî ise, İbn ‘Âşûr’un 

ifadelerine benzer ifadeler kullanarak  ََمه ل  ل ق د َأ ض  ثهيرا َو  َك  بهلًّ َجه ن ك م   ayetinin  ََت ع ب د واَالش ي طان َل   ayetinde أ ن 

geçen nehyin sebebini pekiştirdiğini ifade etmektedir.270 

ونَ  ر  اط َف ا نىَٰي ب صه ر  ت ب ق واَالص ه َف اس  م  ي نههه ىَا ع 
لُٰٓ ن اَع  س  َل ط م  اء  َن ش ُٓ ل و   و 

“Dilesek (dünyada da) gözlerini büsbütün kör ederdik de yolu bulmak için çabalayıp 

dururlardı; ama o takdirde nasıl görebileceklerdi ki?”271 

Ayetin tefsirinde İbn Abbas’tan gelen bir rivayette “Dileseydik onların doğru yolu 

bulmalarına engel olurduk. O takdirde asla doğru yolu bulamazdılar.”272denilmektedir. Bu 

ayetin Mekke’deki Kureyş kâfirleri için tehdit mahiyetinde olduğu zikredilmektedir.273  

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayetin sonunda yer alan أني soru edatının كيف "nasıl" anlamında olup 

istifham-ı inkari manasında kullanıldığını belirtmiştir.274 Sâbunî tefsirin de bu ayetteki istifham 

ile ilgili herhangi bir açıklamaya rastlanılmamıştır.    

İbn ‘Âşûr tefsirin de ayette geçen kelimelerle ilgili dilsel tahlillere değinmiştir. Ayette 

yer alan ت ب ق وا  .olup sülasi mezid bablardan olan iftial babına aktarılmıştır سبق fiilinin sülasi aslı ف اس 

Fiilin iftial babının manalarından olan gayret ve mücadele anlamına gelen tekellüf manasını 

taşıdığı görülmektedir.275  

Aynı zamanda  َاط ر  َالص ه ت ب ق وا ت ب ق واyolda koşuşurlar” cümlesinde geçen“ ف اس   fiilinin اس 

normalde الى harfi ceri ile kullanılması gerekir. Ancak ayet-i kerimede الى harfi cerinin 

hazfedilmiş olduğu görülmektedir. Bu durum gramer kitaplarında hazif ve isâl veya َمنصوبَبنزع

 harfi cer düşürülerek mansup yapılan kelime” olarak adlandırılmaktadır.276 Dolayısıyla“ الخافض

harfi cer düşürülmediği takdirde cümlenin hali şu şekilde olması gerekir: َاطه ر  ت ب ق واَاهل ىَالص ه   ف اس 
277 

Kadim kitaplarda hazif ve isâle dair şu beyit örnek olarak verilmiştir: 

َ ون  ر  ك مَ ت م  م  واَََََك ل  َت ع وج  ل م  َو  ي ار  امَ َالد ه ر  َإذ اَح  ل ى  ع    

“Memleketimize gelip uğramazsanız bana! 

                                                 
269 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/48. 
270 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/19. 
271 Yâsîn 36/66 
272 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/20. 
273 Ebû Zeyd ʿAbdurrahman b. Muḥammed b. es̱-S̱eʿâlibî es̱-S̱eʿâlibî, el-Cevâhiru’l-Ḥisân fî Tefsîri’l-Ḳur’ân, thk. 

Muḥammed ʿAlî Muʿavviḍ - ʿÂdil Aḥmed ʿAbdulmevcûd (Beyrut: y.y., 1418), 5/18. 
274 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/52. 
275 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/52. 
276 Ebû’l-Fetḥ ʿOs̱mân b. Cinnî el-Mevṣılî el-Bağdâdî İbn Cinnî, Sirru Ṣinâʿati’l-İʿrâb (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1421/2000), 1/247. 
277 Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Ḥaḳâîḳu’t-Teʾvîl, 3/109; Ebû Muḥammed Ḥuseyn b. ʿAbdullâh et-Ṭîbî, Futûḥu’l-

Ğayb fî’l-Keşfi ʿân Ḳınâʿi’r-Rayb, thk. İyâd Muḥammed el-Ğûc (b.y.: y.y., 1434/2013), 13/79; Ebû Ḥayyân, el-

Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, 9/75. 



45 

 

 Sizinle konuşmak haram olsun bana”278  

Yukarıdaki şiirde geçen hazif ve isâli zikreden kaynaklarda  َون ر   ع نَ  ,ع لىَ  fiilinden sonra ت م 

veya ب harfi ceri takdir edildiği görülmektedir.279  

İbn ‘Âşûr ت ب ق وا  kelimesinin, “bir kelimenin manasını diğerinin içini koymak, dahil ف اس 

etmek” anlamına gelen tazmin280 yoluyla daha derin anlam kazandığını vurgulamaktadır. 281  

Şöyle ki müfessir bu fiilin “koşmak ve yarışmak” anlamıyla birlikte aynı zamanda واإ ب ت د ر   “derhal 

harekete geçmek” manasını da ihtiva ettiğini söylemektedir. 282 Diğer bir ifade ile tazmin 

yapmak suretiyle bir fiil, iki farklı anlamı aynı anda bünyesinde barındırarak daha kapsamlı ve 

abartılı bir anlam taşır hale getirilmektedir. 

Teaccup ve Pişmanlık 

بَ   fiilinin mastarı olan teaccup kelimesi, kişinin hoşuna giden bir şeyi gördüğünde ت ع ج 

şaşırıp  hayret etmesi anlamına gelmektedir.283 Yâsîn suresinde istifhamın teaccup ile birlikte 

pişmanlık anlamında kullanıldığına şu ayet örnek olarak gösterilebilir: 

ل ونَ  س  ر  َال م  د ق  ص  َو  مٰن  ح  الر  ع دَ  اَو  َࣝهٰذ اَم  ن اْۘ ق ده ر  َم  ن  َب ع ث ن اَمه ن  ل ن اَم  ي   ق ال واَي اَو 

Derler ki: “Vay başımıza gelenler! Bizi yattığımız yerden kim diriltip kaldırdı? 

Rahman’ın vaat ettiği işte bu! Peygamberler gerçekten doğru söylemişler!”284 Bu ayet öldükten 

sonra dirilmeyi inkâr eden bir kimsenin mahşer günü işin hakikatini anladıktan sonra yeniden 

dirilme esnasındaki şaşkınlık ve hayretini gözler önüne sermektedir.285 Ayette geçen ل ن ا ي  و   bize“ ي اَ

yazıklar olsun” kelimesi, musibet anında ya da pişmanlık duyulan bir durum olduğunda 

kullanılan bir cümledir.  Yeniden dirilmeyi inkâr eden kimseler dirildiklerinde kendileri için 

hazırlanan azabı görünce “bize yazıklar olsun” diye dövünüp durmaktadırlar. Çünkü bu şekilde 

düşünen kimseler, dünyada iken öldükten sonra dirilmenin imkânsız olduğuna inanmaktaydılar.  

Ayette geçen  َن  istifham (soru) edatı olup, diriltme işini kimin yaptığını sorarak, yeniden م 

                                                 
278 Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî Ebû Ḥayyân, et-Teẕyîl ve’t-tekmîl fî şerḥi’t-Teshîl, 

thk. Ḥasan Hindâvî (Dımaşk; Riyad: Dâru’l-Ḳalem; Dâru Künûzü İşbiliye, 1418-1423/1997-2013), 7/5; İbn ʿ Âşûr, 

et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/52. 
279 Neḥḥâs, İʿrâbu’l-Ḳurʾân, 3/279; Ebû Ḥayyân, et-Teẕyîl ve’t-tekmîl fî şerḥi’t-Teshîl, 7/13; Ebû Muḥammed 

ʿAbdullâh b. Yûsuf b. Aḥmed b. ʿ Abdullâh İbn Yûsufَ،Cemâleddîn İbn Hişâm Cemâleddîn b. Hişâm, el-Mesâilu’s-

Seferiyye fi’n-Naḥv, thk. Dr. Ḥâtim Ṣâliḥ eḍ-Ḍâmin (Beyrut: y.y., 1403/1983), 21. 
280Tazmin hakkında daha detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “Tazmin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/204-206; Süleyman Taș, “Tazmin Üslubu ve  Kur’ân-ı 

Kerîm’deki İşlevleri”, Diyanet İlmi Dergi 52/3 (Eylül 2016), 51-68. 
281 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/52. 
282 Muḥammed b. ʿAbdirrahman b. Muḥammed b. ʿAbdullâh el-ʾÎcî, Câmiʿu’l-Beyân fî Tefsîri’l-Ḳur’ân, thk. 

ʿAbdulḥamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2004), 3/431; İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 

23/52. 
283 İbn Manzûr, Lisânü’l-‘Arab,”‘acb” 1/581.  
284 Yâsîn 36/52. 
285 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/37. 



46 

 

dirilme esnasında yaşanılan hayret ve pişmanlığı ifade eder.286 Sabûnî tefsirinde bu ayette geçen 

istifham ile ilgili herhangi bir kayda rastlanılmamaktadır. 

Ayetin sonu olan َ د ق  ص  َو  مٰن  ح  َالر  ع د  اَو  َم  ل ونَ هٰذ ا س  ر  ال م   cümlesini kimlerin söylediği ile ilgili 

kaynaklarda üç farklı görüş bulunmaktadır. Birinci görüşe göre bu sözü müminler, ikinci görüşe 

göre melekler, üçüncü görüşe göre ise kâfirler söylemiştir. Kâfirlerin birbirlerine “yeniden 

dirileceğimizi ve hesaba çekileceğimizi bize peygamberler haber vermişti” manasında söylemiş 

olmaları kuvvetle muhtemeldir.287   

Takrir 

Takrir, muhataba bir konuyu onaylatmak için soru sorularak anlatılan meseleyi kabul 

ettirmeye çalışmaktır. Genellikle istifham edatlarından hemze kullanılarak anlatılan konu soru 

sormak suretiyle muhataba kabul ettirilmeye çalışılmaktadır.288 

َا َ ا ل م 
بٖين َُۙ َم  َع د وٌّ ل ك م  َاهن هَ  َت ع ب د واَالش ي ط ان ۚ َل  َا ن  يَاٰد م  َي اَب نُٖٓ د َاهل ي ك م  ه   ع 

Ey Âdemoğulları! Size “Şeytana kulluk etmeyin, o sizin için apaçık bir düşmandır 

dememiş miydim?”289 Bu ayetteki istifham müşrik olan tüm delalete düşmüş insanları kapsayıp 

bir nevi onları azarlama ve kınama manası içermektedir.  Ancak İbn ‘Âşûr’un tefsirinde işaret 

ettiğine göre ayetin başında yer alan hemzenin istifham edatı olduğu ve takrir manasını içerdiği 

tespit edilmiştir.290 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen istifhamın, kınama ve azarlama manası ifade 

ettiği tespit edilip bunun muhataplarının ise kâfir kimseler olduğu yer almaktadır.291 İbn ‘Âşûr, 

bu ayette geçen istifhamdan kınama ve azarlama manası anlaşılacağını da kabul etmekle birlikte 

asıl istifhamın amacının takrir olduğunu vurgulamaktadır. Dolayısıyla bu konuda İbn ‘Âşûr’un 

Sâbûnî’den farklı bir yaklaşım sergilediğini söylemek yerinde olacaktır. Bununla birlikte ayet 

dikkatlice incelendiğinde ve bağlamı göz önünde bulundurulduğunda takrir ile birlikte kınama 

ve azarlama manasının beraber anlaşılmasının gayet uygun olduğu ve herhangi bir çelişki 

barındırmadığından ötürü her iki müfessirin görüşlerinin uzlaştırılmasının isabetli olacağını 

söylemek mümkündür.  

İbn ‘Âşûr, ayette kâfirlere “Ey Âdemoğlu” diye hitap edilmesinin amacının, onları 

azarlayıp, ibadet ettikleri şeytanın aslında ataları olan, Hz. Âdem’e secde etmeyen ve ona karşı 

                                                 
286 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/37. 
287 İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/526. 
288 Ebû Saʿîd el-Ḥasan b. ʿAbdullâh b. el-Merzubân Ebû Saʿîd es-Sîrâfî, Şerḥu Kitâbi Sîbeveyh, thk. Aḥmed Ḥasen 

Mehdelî - ʿAlî Seyyid ʿAlî (Beyrut: y.y., 2008), 1/409; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 138. 
289 Yâsîn 36/60. 
290 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/46. 
291 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/19. 



47 

 

düşmanlık besleyen biri olduğunu hatırlatarak onlara ezeli ve ebedi düşmanlarına nasıl kulluk 

etmeyi kendilerine reva gördüklerini anlatmaktadır.292   

Bu ayetle ilgili olarak َ د ه   kelimesinde İbn ‘Âşûr tefsirinde belagat ilminde tenafür diye ا ع 

adlandırılan konuya dair detaylı bir tahlil yapıldığı tespit edilmiştir. Şöyle ki: د ََ ه  ا ع  kelimesinde 

mahreç yerleri birbirine yakın olan ع “ayn” harfi ile ه “he” harfinin peş peşe gelmesi, fesahate 

aykırılık nedenlerinden biri olan tenafuru’l-hurufa293 dâhil edilemez. Çünkü mahreçleri 

birbirine yakın bu iki harfin peş peşe okunması, lisanda ağırlık meydana getirmez. Nitekim 

boğazın ortasından çıkan “ayn” harfinden boğazın en uzağından çıkan “he” harfine geçiş 

kelimeyi telaffuz etmeyi kolaylaştırmıştır. Buna ilaveten birinci harf olan “aynın” sakin, ikinci 

harf olan “henin” ise harekeli olması kelimenin daha rahat telaffuz edilmesini sağlamıştır.294 

İbn ‘Âşûr, bu duruma Ebû Temmâm Habîb b. Evs b. Hâris et-Tâî’nin (ö. 231/846) şu şiirini 

örnek olarak göstermektedir:   

ىَ ر  ال و  و  هَ  د ح  أ م  هَ  د ح  ت ىَأ م  يم َم  يَ        ك ره ده ح  و  ت هَ  ل م  ت هَ  اَل م  إهذ اَم  يَو  عه  م 

“O cömerttir. Onu övdüğümde insanların huzurunda överim. Kınadığımda ise yalnızken 

kınarım.”295   

Bu şiirde geçen َ ه د ح   kelimesini bazı belagat âlimleri tenâfuru’l-hurûfa örnek olarak أ م 

göstermektedirler.296 Ancak müfessir bu âlimlerden farklı olarak şiirde geçen َ ه د ح   kelimesinin أ م 

iki defa tekrar edildiğinden dolayı telaffuzda bir zorluğa neden olduğunu, yoksa tek başına 

tenâfuru’l-hurûfa örnek olamayacağını ifade etmektedir.297Bu görüşünü desteklemek için İnsan 

suresinde geçen َ ه ب هح  س   ayet-i kerimesini hatırlatmaktadır. Görüldüğü üzere ayet-i kerimede و 

geçen kelimede de yukarıdaki şiirde olduğu gibi iki tane boğaz harfi art arda gelmiştir. Netice 

itibarıyla İbn ‘Âşûr, dolaylı olarak bu yaklaşımıyla belagat ve fesahatin zirvesi olan Kur’an-ı 

Kerim’in tenâfuru’l-hurûftan uzak olduğunu zikrettiği delilleriyle ispat etmeye çalışmaktadır. 

                                                 
292 Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr Yezîd eṭ Ṭaberî eṭ Ṭaberî, Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-Ḳurʾân (Kahire: 

Daru hicr, 1422), 10/66; İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/46. 
293 Tenâfür-i Hurûf ile ilgili detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “Tenâfür”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/439-441. 
294 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/46. 
295 Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Aḥmed b. Yûsuf b. ʿ Abdiddâîm es-Semîn el-Ḥalebî, ed-Durru’l-Maṣûn fî ʿ Ulûmi’l-

Kitâbi’l-Meknûn, thk. Aḥmed Muḥammed el-Ḫarrâṭ (Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, ts.), 10/625; Bahâʾuddîn es-Subkî, 

ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/77; İbrâhîm b. Muḥammed el-ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi 

Miftâḥi’l-ʿUlûm, thk. ʿAbdulḥamîd Hindâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts.), 1/11; Muṣṭafâ b. ʿAbdullâh 

Ḫâcî Ḫalîfe Kâtib Çelebi, Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn (Bağdat: Mektebetu’l-Mus̱ennâ, 1941), 

2/1325. 
296 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/77; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi 

Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/11. 
297 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/46-47. 



48 

 

Müfessirin bu görüşünde kendinden önce yaşamış olan meşhur âlim Semîn el-Halebî’den (ö. 

756/1355) etkilenmiş olabileceğini söylemek mümkündür.298 

Müellif yukarıdaki şiirin aksine İmruülkays’ın (ö. 540 dolayları) şu şiirinin tenâfuru’l-

hurûfa örneklik teşkil ettiğini belirtmektedir:299 

هَ َ د ائهر  َغ  رات  ت ش زه س  َ…َالع ل ىَإلىَم  ل  َت ضه ق اص  ث نًّىَفيَالعه س لهَم  ر    وم 

“Sevdiğimin saçlarının örgüleri rüzgârdan dolayı yukarıya doğru kalkmış, 

Tokaları ise, bir kısmı kıvrım kıvrım bir kısmı ise salıverilmiş (açılmış) gür saçlarının 

arasında kaybolmuştur.”300 

Bu şiirin tenâfuru’l-hurûfa örnek olması, mahreç yerleri birbirine yakın olan üç tane َس

َز  sîn, şîn zay” harflerinin peş peşe gelmesinden dolayı lisanda ağırlık yapmasından“ ش

kaynaklanmaktadır. Şayet “sîn” ve “şîn” harfi “ta” harfi ile ayrılmamış olsaydı daha şiddetli bir 

tenâfuru’l-hurûf meydana gelecekti.301 

م َْؕ ث ل ه  َمه ل ق  َي خ  ىَا ن 
لُٰٓ َع  ر  َبهق اده ض  ال  ر  َو  اته َالس مٰو  ل ق  َال ذٖيَخ  ل ي س  َال ع لٖيمَ ا و  ق  ل  َال خ  ه و   ب لٰىَو 

"Gökleri ve yeri yaratan Allah onların benzerini yaratmaya kādir değil mi? Elbette 

öyledir. O eşsiz yaratıcıdır, her şeyi bilir."302 İbn ‘Âşûr bu ayeti kerimenin daha önce detaylı 

bir şekilde bahsedilen 77. ayete atıf teşkil ettiğini söyleyerek ayetin başında yer alan istifhamın 

takrir ifade ettiğini aktarmaktadır.  

Ayette öldükten sonra insanları yeniden diriltmenin, yerleri ve gökleri kusursuz bir 

şekilde yaratmaktan çok daha kolay olduğu ve Allah Teâlâ’ya bu işlerin basit kaldığı ifade 

edilmektedir. Ayetin başındaki hemzenin ifade ettiği takriri, Allah Teâlâ bizzat kendisi ب لٰى 

“evet” lafzıyla ikrar etmek suretiyle muhataplardan varlığını, birliğini ve her şeyi yaratmaya 

muktedir olduğunu kabul etmelerini istemektedir.  Gökleri ve yerleri yaratmaya kadir olan 

Allah’ın yok olduktan sonra Âdemoğlunun bedenlerini tekrardan yaratamaz mı? Evet, elbette 

buna gücü yetmektedir. Çünkü O, eşşiz bir şekilde yaratan ve her şeyi hakkıyla bilendir.303 İbn 

‘Âşûr’un bu ayetteki istifham ve çeşidi ile ilgili bahsettiği bilgiler hususunda İbnü’l-Cevzî’nin 

                                                 
298 Semîn el-Ḥalebî, ed-Durru’l-Maṣûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn, 10/625. 
299 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/47. 
300 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 4/390; eṭ Ṭaberî, Câmiʿu’l-Beyân, 4/576; Ezherî, Tehẕîbu’l-Luğa, 8/89; Ebû 

Naṣr İsmail b. Ḥammâd el-Cevherî el-Fârâbî Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, thk. Aḥmed 

ʿAbdulğafûr ʿAṭṭâr (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1407/1987), 3/1046; Ebû’l-Ḥuseyn Aḥmed b. Fâris el-

Ḳazvînî İbn Fâris, Muʿcemu Meḳâyîsi’l-Luğa, thk. ʿAbdusselâm Muḥammed Hârûn (b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979), 

4/414; Ebû Muḥammed el-Ḳâsım b. ʿAlî el-Baṣrî el-Ḥarîrî, Durretu’l-Ğavvâṣ fî Evhâmi’l-Ḫavâṣ, thk. ʿArafât 

Maṭracî (Beyrut: y.y., 1418/1998), 275. 
301 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/46-47. 
302 Yâsîn 36/81. 
303 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/78. 



49 

 

Zâdu’l-Mesîr adlı tefsirinden etkilendiği tahmin edilmektedir.304  Sâbunî tefsirinde bu ayetteki 

istifham ve çeşidi ile ilgili herhangi bir kayda rastlanılmamıştır.    

İbn ‘Âşûr ayetin sonunda yer alan  ََال ع لهيم ق  ل  َال خ  ه و   cümlesinin nahivde iraptan mahalli و 

olmayan cümleler çeşidinden biri olan cümle-i mu‘terize305 olduğunu beyan ederek, buradaki 

vavın i’tirâzî olduğunu söylemektedir.306 Bazı belagat âlimlerine göre cümle-i mu‘terize itnabın 

alt başlıklıklarından olup iki bitişik cümle arasına ara cümle olarak dâhil olan ve iraptan mahalli 

olmayan cümle çeşitlerindendir.307  

Tesviye/Eşitleme  

̎̎̎ ن ون  مه َي ؤ  َل  ه م  ر  َت ن ذه َل م  َا م  م  ت ه  ا ن ذ ر  َء  م  ل ي هه َع  اء  س و ُٓ  و 

“Onları uyarsan da, uyarmasan da onlar için birdir, inanmazlar.”308   

Ey peygamber! Senin onları korkutman da korkutmaman da birdir. Çünkü aklını 

sapıklık karanlıklarının örttüğü, kalbinde taşkınlık heveslerinin yuva yaptığı kimseye ikazlar ve 

men ettiriciler fayda vermez.309 Ayette ifade edildiği üzere uyarmanın fayda vermeyeceğinden 

dolayı bir tesviye söz konusu olmaktadır. Buradaki istifham “hemze”310 أ ile yapılmış olup 

mecazi Mürsel yoluyla tesviye (eşitlik) manasında kullanılmıştır.311 Sâbunî tefsirinde bu 

ayetteki istifham ve manaları hakkında herhangi bir bilgi tespit edilememiştir.  

Temennî 

Temennî, tafaʻʻul babından mastar olup, kişinin kendisi için bir şeyi istemesi anlamına 

gelmektedir.312 Istılahî manası ise, ت نهع َا م  َم  ن اَأ و  كه م  َم  اء َك ان  َس و  ءه َالش ي  ص وله َح  ل ب   gerçekleşmesi mümkün ط 

olsun veya olmasın bir şeyin gerçekleşmesini istemek demektir.313 Temenninin asıl edatı ̎ ليت ̎ 

                                                 
304 İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/534. 
305 Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-ʿAynî, Maḳâṣidi’n-Naḥviyye fî Şerḥi Şevâhidi Şurûḥi’l-

Elfiyye (Kahire: y.y., 1431/2010), 1/298. 
306 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/79. 
307 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/214; Cümle-i mu’terize ile ilgili detaylı bilgi için bk. Kanatbek 

Orozobekov, “Arapça’da ı̇’tı̇râzı̇yye cümlesı̇”, Yönetim Ekonomi Edebiyat İslami ve Politik Bilimler Dergisi 2/2 

(Aralık 2017), 172-193. 
308 Yasîn 36/10. 
309 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/6. 
310 Hemzenin çeşitleri ve manaları hakkında detaylı bilgi için bk. A. Yaşar Koçak, “Nahivde Hemze”, Şarkiyat 

Mecmuası 16 (Kasım 2011), 83-103; Nesrişah Saylan, “Kıraat ı̇lminde hemze ı̇le ı̇lgili bazı vecihlerin 

ı̇ncelenmesi”, İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 5/2 (Temmuz 2019), 285-298; İsmail Durmuş, 

“Hemze”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 17/190-193. 
311 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/352. 
312 Neşvân b. Saʿîd el-Yemenî Neşvân el-Ḥimyerî, Şemsu’l-ʿUlûm ve Devâu Kelâmi’l-ʿArab min el-Kulûm, thk. 

Ḥuseyn b. ʿAbdullâh el-ʿUmerî v.dğr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1420/1999), 9/6393; Reynhârt Dûzî, Tekmiletu’l-

Meʿâcimi’l-ʿArabiyye, 10/123. 
313 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿ Ulûmi’l-Belâğa, 3/52; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿ Arûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/420; 

Ebü’l-Hasen ʿAlî b. Muḥammed b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, thk. Heyet (Beyrut: y.y., 

1403/1983), 66. 



50 

 

olup, 314 bu edat tıpkı  َكأ ن ve kardeşleri gibi ismini nasb haberini ref etmektedir. Bu edat 

zamirlere birleşmesi ve manasındaki benzerlikler nedeniyle fiili anımsatmaktadır. 315   Bu edat 

kullanılarak genellikle gerçekleşmesi imkânsız olan şeyler temenni edilmektedir.  Bu zikredilen 

temenni edatından başka temenni manasında kullanılan لوَلعلَهل edatları bulunmaktadır. 316  لعل 

edatı temenni anlamı dışında istifham, yemin, zan, korku/endişe, sebep ve ummak gibi farklı 

anlamlara gelmektedir.317  

Ünlü şair Ebü’l-Atâhiye’nin (ö. 210/825 [?]) şu şiiri, temenni edatının kullanımına örnek 

olarak gösterilebilir:  

َ َل ي ت  َ ي ع ودَ الش ب اب  ما شيهبَ َ         ي و  اَف ع لَالم  بهم  هَ  بهر   فأ خ 

“Keşke gençlik bir gün geri gelse de… 

Yaşlılığın bana neler yaptığını ona anlatsam”318 

Yâsîn suresinde temenni edatının kullanımına dair şu ayet-i kerime örnek olarak 

verilebilir: 

َي اَل َ َق ال 
ن ة َۜ َال ج  له َاد خ  ̎̎̎̎ق۪يل  ون ُۙ م۪يَي ع ل م  َق و    ي ت 

“(Kavmi onu öldürdüğünde kendisine): "Cennete gir!" denildi. O da, "Keşke kavmim, 

bilseydi!" dedi.”319 Habib en-Neccâr ölünce Allah Teâlâ kendisine şöyle buyurdu: Sadık imanın 

ve şehitliği kazanmandan ötürü şehitlerle birlikte cennete gir. Cennete girip, sabrının ve 

imanının karşılığı olarak Allah Teâlâ’nın kendisine ikram ettiği nimetleri görünce kavminin de 

kendi halini bilmesini temenni etti ki ulaştığı güzel sonucu bilsinler.320  

                                                 
314 Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-Zemaḫşerî, el-Mufaṣṣal fî Ṣınaʿati’l-İʿrâb, thk. ʿAlî bû-Mulaḥḥam (Beyrut: 

y.y., 1993), 400. 
315 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, 2/87. 
316 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿ Ulûmi’l-Belâğa, 3/52; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿ Arûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/422; 

ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/569. 
 ,Edatının geldiği anlamlar ve farklı telaffuz edilerek kullanımları hakkında detaylı bilgi için bk. Lütfi Özbey لعل 317

El-’Avtebî’nin Arap sesbilimi, sözcükbilimi ve gramerine katkıları -el-İbâne örneği (Bayburt: Bayburt 

Üniversitesi, Lisanüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 229-240. 
318 el-Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn, 3/56; Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. Yezîd el-Ezdî el-Muberred, el-Fâḍıl (Kahire: 

Dâru’ul-Kutubi’l-Mıṣriyye, 1421/2000), 77; Ebû Saʿîd b. el-Aʿrâbî Aḥmed b. Muḥammed el-Baṣrî İbnu’l-Aʿrâbî, 

Muʿcemu İbni’l-ʾAʿrâbî, thk. ʿAbdulmuḥsin b. İbrâhim b. ʾAḥmed el-Ḥuseynî (Suudi Arabistan: Dâru İbni’l-

Cevzî, 1418/1997), 1/246; Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Dîvânu’l-Meʿânî (Beyrut: 

Dâru’l-Ceyl, ts.), 2/155; Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed er-Râğıb el-Iṣfehânî, Muḥâḍarâtu’l-Udebâʾ ve 

Muḥâverâtu’ş-Şuʿarâʾ ve’l-Buleğâ (Beyrut: Şirketu Dâru’l-Erḳam b Ebî’l-Erḳam, 1420), 2/357; Ebû’l-Meʿâlî 

Muḥammed b. el-Ḥasan b. Muḥammed b. ʿAlî b. Ḥamdûn Bahâʾu’d-Dîn el-Bağdâdî İbn. Ḥamdûn, et-Teẕkiretu’l-

Ḥamdûniyye (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1417), 6/20; Şihâbu’d-Dîn Aḥmed b. ʿAbdilvahhâb b. Muḥammed b. 

ʿAbdiddâîm el-Ḳureşî et-Teymî el-Bekrî en-Nuveyrî en-Nuveyrî, Nihâyetu’l-Ereb fî Funûni’l-Edeb (Kahire: 

Dâru’l-Kutub ve’l-Ves̱âîḳu’l-Ḳavmiyye, 1423), 2/26; Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed b. ʿOs̱mân 

eẕ-Ẕehebî, Târîḫu’l-İslâm ve Vefayâtu’l-Meşâhîri’l-Aʿlâm, thk. ʿUmar ʿAbdusselâm et-Tedmurî (Beyrut: Dâru’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 1413/1993), 36/444. 
319 Yasîn 36/26. 
320 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/9. 



51 

 

Bu ayette ليت “keşke” temenni edatı kullanılarak gerçekleşmesi umulmayan bir talep söz 

konusu olduğu ön görülmektedir. İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî tefsirlerinde ayettte geçen temenni 

edatıyla ilgili özel bir açıklama yapılmamakla birlikte ayeti tefsir ederken temenni manası 

verdikleri görülmektedir.321  

İbn ‘Âşûr ayette geçen ب هي َلهيَر  غ ف ر  ا cümlesindeki بهماَ  nın mastariyye ma’sı olduğunu (ma) م 

belirterek,  َين مه ر  ك  َال م  ن  َمه َإهي اي  ع لههه ج  ب هيَو  َر  انه َبهغ ف ر  ونَ   manasına geldiğini beyan etmektedir.322 Ma-i ي ع ل م 

mastariye, “ma” edatı harf olarak kullanıldığında hem mazi hem de muzari fiilin başına dâhil 

edilebilmekte olup kendinden sonra gelen cümle de sıla cümlesi olarak isimlendirilmektedir.323 

Nida  

Nida lügatte, “çağırma ve seslenme” anlamına gelen terim olarak ise, gizli bir َ  veأدعو̎

 çağırıyorum ve (sana) sesleniyorum” fiillerinin yerine kullanıldığı kabul (seni)“ ̎ أنادي

edilmektedir.324 Sıklıkla kullanılan nida edatlarından bazıları şunlardır:ََأ (hemze) -َآ-ه ي ا-َ وا-آي 

أ ي-ي ا-أ ي ا  .Nida edatları seslenilen kişi veya mekânın uzak ve yakın olmasına bağlı olarak iki 

kısma ayrılmaktadır: 

Yakın için kullanılan nida edatları: -  (hemze) ا أ يَ 

Uzak için kullanılan nida edatları: 325آ-ه ي اَ-أ ي ا-َ ا-آي   َ  و 

Bazen belağî bir nükteden dolayı yakındakiler için kullanılan nida edatları ile, münada 

(seslenilen) ile münadi (seslenen) arasında mekânsal açıdan uzaklık olsa da münada, münadinin 

aklından çıkmadığından ve sürekli gönlünde yer edindiğinden dolayı yakınmış gibi kabul 

edilmektedir:326 

َ َأس ك ان  َن ع مانه ق ََ    ت ي ق ن واَالِ  را كه ب عهَ   ل بهيَس ك انَ بأن ك م َفيَر 

“Ey Naʻmânı’l- Erak vadisinin sakinleri! İyi biliniz ki, 

Siz aslında benim kalbimin köşesinde oturmaktasınız.”327 

                                                 
321 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/370; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/9. 
322 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/371. 
323 Osman Aktaş - Luay Hatem Yaqoob, “Arapçada ‘Mâ’ Edatının Anlam Türleri: Amme Cüzü Örneği”, Eskiyeni 

44 (Eylül 2021), 650. 
324 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, "nda" 15/490; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/605; 

Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/92. 
325 Zemaḫşerî, el-Mufaṣṣal fî Ṣınaʿati’l-İʿrâb, 413. 
326 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/605. 
327 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/605; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. 

ʿAlî b. Muḥammed el-Bağdâdî İbnü’l-Cevzî, Mes̱îru’l-ʿAzmi’s-Sâkin ilâ Eşrefi’l-Emâkin, thk. Merzûḳ ʿAlî 

İbrâhîm (b.y.: Dâru’r-Râye, 1415/1995), 2/96; Ebû ʿAbdullâh Yâḳût b. ʿAbdullâh er-Rûmî Yâḳût el-Ḥamevî, 

Muʿcemu’l-ʾUdebâ = İrşâdu’l-Erîb ʾilâ Maʿrifeti’l-Edîb, thk. İḥsân ʿAbbâs (Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1414/1993), 5/2165; Ebû’l-Muẓaffer Yûsuf b. Kızoğlu Sıbṭ İbnul-Cevzî, Mirʾâtu’z-Zamân fî Tevârîḫi’l-Aʿyân, 

thk. Muḥammed Berekât vdğr. (Dımaşk: y.y., 1434/2013), 19/355; Ebû Muḥammed eṭ-Ṭayyib b. ʿAbdullâh el-



52 

 

Bu beyitte aslında uzakta olan kimselere, yakın kimselere seslenmek için olan hemze 

edatı kullanılarak seslenilmiştir. Bunun sebebi ise, şairin seslendiği kimseleri kalben kendisine 

yakın hissedip sanki o seslenilen kimseler yakınındaymış gibi kabul etmesinden 

kaynaklanmaktadır.  

Aynı şekilde bazen uzağa seslenmek için kullanılan edatlar, yakında olan münadaya 

seslenmek için kullanılır. Bağlamına göre bu durumun sebepleri şu gerekçeler olabilmektedir: 

Münadi, bu davranışı ile seslendiği kimsenin makam ve mertebesinin yüce olduğuna işaret eder. 

Dolayısıyla münada, makamı âli olduğu için uzak kimse gibi kabul edilir. Bazen de tam aksine, 

muhatabın seviyesi düşük olduğu için yakın olsa da uzak olarak değerlendirildiğinden o 

kimseye uzaklık için kullanılan nida edatıyla seslenilir.328 

Nida, bazen asıl anlamı olan çağırmak manasının dışında da kullanılabilmektedir. Asıl 

anlamının dışında kullanıldığında gelebileceği manaları ise iğra, (teşvik) ihtisas, istigase, 

(yardıma çağırmak) taaccub, (şaşkınlık) ve üzüntü şeklinde sıralamak mümküdür.329  

Yâsîn suresinde nidanın kullanımına örnek olarak pek çok ayeti kerime geçmektedir:  

َا قَ  ن  َمه اء  ج ُٓ ل۪ين َُۙو  س  ر  َات بهع واَال م  مه َي اَق و  عٰىَق ال  َي س  ل  ج  َر  د۪ين ةه اَال م   ص 

“Şehrin öbür ucundan bir adam koşarak geldi ve şöyle dedi: “Ey kavmim! Bu elçilere 

uyun.”330  Bu ayette geçen   ̎ ي ا ̎ nida harfi konumunda olup ̎ َمه  ise münadadır. Hazf edilmiş bir ̎ ق و 

mütekellim yasına muzaf edilmiştir. Aslında  َ̎قومي  sı   hazf (ى) şeklinde iken, mütekellim ̎ يا

edilmiştir.331 Sâbûnî tefsirinde; Habib en-Neccâr dedi ki: “Ey kavmim! Allah’ı birlemeye 

çağıran bu şerefli peygamberlere uyunuz. İbn ‘Âşûr tefsirinde bu koşarak gelen kişiyle ilgili 

birtakım bilgilere yer verilmiştir.  Tefsirde ismi hakkında farklı rivayetlere değinilse de adının 

Habîb b. Mürre olduğuna, marangozluk işiyle uğraştığına ve elçiler şehre gelince onların 

mucizelerini gördükten sonra iman ettiğine dair bilgiler yer almaktadır. İbn ‘Âşûr tefsirinde 

Sâbûnî’nin tefsirindekine benzer ifadelerin yanı sıra, Habib en-Neccâr’ın cümlesine “kavmim” 

diyerek başlaması sırf onları sevdiğinden ve zarara uğramamaları için canhıraş mücade ettiğini 

göstermektedir.332  

                                                 
Hicrânî eṭ-Tayyyib Bâ Maḫreme, Ḳılâdetu’n-Naḥr fî Vefâyâti Aʿyâni’d-Dehr, thk. Bu Cumʿa Mekrî - Ḫâlid 

Zevvârî (Cidde: Dâru’l-Minhâc, 1428/2008), 3/463. 
328 Bulut, Belâgat, 2013, 78. 
329 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/92; Nida hakkında detaylı bilgi için bk. Mustafa Kayapinar, “Belagatta 

nı̇da üslübu”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/2 (Aralık 2011), 159-166; Mesut Cevher - 

Emine Begüm Gazı̇oğlu, “Arap Dilinde Nidâ Üslubu Ve Kur’an’ı Kerim’deki Kullanımları”, Kalemname 7/14 

(Aralık 2022), 479-487. 
330 Yasîn 36/20. 
331 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/188. 
332 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/366. 



53 

 

İbn ‘Âşûr, ayetin sonunda yer alan َلهينَ فهي س  ر  ال م   kelimesindeki “elif lamın” ahid manası 

içerdiğini ifade etmektedir.333 Söylenen lafız, konuşan ile muhatap arasında bilinen bir şey ise 

bu kelimenin başında kullanılan lâma lâm-ı ahd adı verilmektedir.334 Daha açık bir ifade ile 

söylemek gerekirse kelimenin başındaki ahid manasına gelen elif lâm’dan Habib en-Neccâr’ın, 

kavmine daha önce sizin de tanımış olduğunuz elçilere uyun demek istediği anlaşılmaktadır.  

İbn ‘Âşûr aynı ayetle ilgili olarak مهَق وَ َي ا  cümlesinin  َل ج  َر  اء   cümlesinden bedel-i iştimâl ج 

olduğunu söylemektedir. Bedel-i iştimâl, ََ َبدل  َالشتماله َعليه،َعلىَشرطَأنَلَيكون  اَيشتمل  م  َمه َالشيءه هوَبدل 

منه  ”kendisinin bir parçası olmaması kaydıyla bir şeyin içerdiği bir şeyden bedel yapılması“ جزءاَ 

anlamına gelmektedir.335 Müfessir ayeti bedel-i iştimâl şeklinde irap ederek Habib en-Neccâr’ın 

koşarak gelmesinin amacının aslında kavmini elçilere uymak hususunda uyarmak olduğunu 

vurgulamaya çalışmaktadır. 

Yâsîn suresinde farklı bir ayette nida şu şekilde geçmektedir: 

نَ  ؤ ُ۫ زه ت ه  َك ان واَبههَ۪ي س  َاهل  س ول  َر  ن  َمه م  اَي أ ت۪يهه َم  ب ادهۚ ل ىَال عه ع  ةَ  ر  س   ي اَح 

“Yazıklar olsun o kullara! Ne zaman kendilerine bir peygamber gelse mutlaka onu 

alaya alırlardı.”336 Sâbûnî tefsirinde, Allah’ın peygamberlerini yalanlayan ve ayetlerini inkâr 

eden o kimselere yazıklar olsun! Ne yazık onlara! Onlara bir peygamber gelmeye dursun, 

hemen onu yalanlar ve onunla alay ederlerdi demektedir. Bununla birlikte ayetin Kureyş 

kâfirlerine bir ima olduğu, tebliğcileri yalanlayan kimselerin başlarına neler geldiğini görmeleri 

ve dikkatli davranmaları ifade edilmektedir.337 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen nida ile ilgili 

herhangi bir kayda rastlanılmamıştır.   

İbn Aşûr tefsirinde ise, bu ayette geçen nida konusu detaylı bir şekilde ele alınmıştır. Bu 

ayette geçen يا “ey” nida harfini konuşmacı, muhatabın zihnine tamamen nüfuz edebilmek için 

kullanmakta ve dikkatini çekip ulaştırmak istediği mesajı bu yolla iletmektedir. Nida harfinin 

burada ifade ettiği mananın inkârcılara bir uyarı niteliğinde sırf tembih için olduğunu 

vurgulamaktadır. Bu ayetteki nidanın mecazî olduğu ve  َر ض  َف اح  ك  ق ام   Ey hasret! Artık“ ياَحسرةَه ذ اَم 

senin vaktin, gel!” demek istendiği ifade edilmektedir.338 Burada münada, tıpkı akıllı bir 

                                                 
333 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/366. 
334 Ramazan Şahan, “Tefsir ve ve Belağat Açısından Lam-u Ta’rif (Marife-Nekra): Örnek Ayetler”, İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 8/1 (Ocak 2022), 380. 
335 Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Yûsuf b. Aḥmed b. ʿAbdullâh İbn Yûsufَ،Cemâleddîn İbn Hişâm Cemâleddîn b. 

Hişâm, Evḍaḥu’l-Mesâlik ilâ Elfiyyeti İbn Mâlik, thk. Yûsuf eş-Şeyḫ Muḥammed el-Biḳâʿî (b.y.: Dâru’l-Fikr li’t-

Ṭabâʿati ve’n-Neşri ve’t-Tevzîʿi, ts.), 3/365; Bedeli iştimal hakkında detaylı bilgi için bk. Muhammed Meşhud 

Hakçıoğlu, “Arapçada Bedel ve Atf-ı Beyân Kavramlarının Tanımı, Çeşitleri ve Aralarındaki Fonksiyonel 

Farklar”, Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 48 (Haziran 2020), 124. 
336 Yasîn 36/30. 
337 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/9. 
338 Bu ayetin takdiri Dervîşî’nin İʿrâbu’l-Ḳur’ân adlı eserinde ياَحسرةَاحضريَفهذاَأوانك  “Ey hasret! Gel artık senin 

vaktindir”şeklinde geçmektedir. 



54 

 

kimseye benzetilerek kendisine seslenilmiştir. Sanki akıllı bir kimsenin nida yoluyla gelmesini 

istediğimiz gibi aynı şekilde ayette geçen “hasrete” de seslenilerek karşımıza gelmesi temenni 

edilmiştir. Bu ayetteki tembihin bütün kulları kapsadığı, inkâr etmeleri durumunda başlarına 

gelecek olan azapta hiçbir ayrım yapılmayacağı ifade edilmektedir.339   

İncelenen kaynaklarda ayette geçen nida ile ilgili iki farklı görüş olduğu tespit edilmiştir. 

Birinci görüşe göre يا nida harfi, münada ise حسرة kelimesi olup şebîh bi’l muzaftır. Bundan 

dolayı harekesini fethalı alarak almıştır. Manası kendisinden sonra gelen car ve mecrur olanَعلى

 terkibi ile tamamlandığı için şebih bi’l muzaf konumundadır. Bu durumunda münada العباد

çeşitlerinden olan nekre-i maksûde münada340 kısmına dâhil olmuştur. Her ne kadar nekra 

olmuş ise de kapalılığı nida ile gidip belirli bir hale gelmiştir. Çünkü car ve mecrur münadaya 

sıfat olduğundan dolayı manası belirli hale gelmiştir.341  

İkinci görüşe göre ise münada hazf edilmiştir. Buradaki َ حسرة kelimesi mastar olup hazf 

edilen fiilin yerine şu şekilde bir takdir gerçekleştirildiğinde mana fazlaca mübalağa ifade 

etmektedir. Takdiri şu şekilde yapmak mümkündür: َ ة ر  س  َح  س ر   Çok pişmanım” manasına“ أ ت ح 

gelmektedir.342 

رَ  َم  ن  َب ع ث ن اَمه ن  ل ن اَم  ي  ل ونَ ق ال واَي اَو  س  ر  َال م  د ق  ص  َو  مٰن  ح  الر  ع دَ  اَو  َࣝهٰذ اَم  ن اْۘ  ق ده

Derler ki: “Vay başımıza gelenler! Bizi yattığımız yerden kim diriltip kaldırdı? 

Rahmânın vaad ettiği işte bu! Peygamberler gerçekten doğru söylemişler!”343 

 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette yer alan “Eyvah! Bize yazıklar olsun” sözünü söyleyen 

kimselerin öldükten sonra diriltilecek olan kâfirler olduğu ifade edilmektedir. Ayette geçen َي ا

ل ن ا ي   kelimesi bir kimsenin musibete uğradığında ve pişmanlık yaşadığı durumda kullandığı bir   و 

sözcüktür. Ayette yer alan يا nida harfi olup tembih manası içermektedir. Münada ise hazf 

edilimiş olup ويلنا kelimesi lafzından fiili olmayan mastar konumundadır. Takdiri ise َويلَاحضر ياَ

َأوانك ل ن ا ey eyvah! Artık senin gelme vaktindir.344 Sanki فهذا ي  َو   ”eyvah bize yazıklar olsun“ ي ا

kelimesi kendisine seslenilebilen bir kimse gibi kabul edilip münada konumunda getirilmiştir. 

Hiç şüphesiz bu uslüp, cümlenin belaği açıdan daha yoğun bir manayı ihtiva etmesini 

                                                 
339 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/8. 
340 Münada çeşitleri ve nekre-i meksûde münâdâ hakkında detaylı bilgi için bk. Mehmet Akif Özdoğan, “Arap 

Dilinde Münâdâ Ve İşlevleri”, Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Aralık 

2015), 14; Cumali Baylu, “Arap Gramerinde Münâdânın İ‘râbına Etki Eden Nahiv İlletleri”, Dergiabant 9/1 

(Mayıs 2021), 327-344. 
341 Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. es-Serî ez-Zeccâc, Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu, thk. ʿAbdulcelîl ʿAbduh Şelebî (Beyrut: 

ʿÂlemü’l-Kütüb, 1408/1988), 4/285; Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/193. 
342 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/193. 
343 Yâsîn 36/52. 
344 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/212. 



55 

 

sağlamaktadır.345 Sâbunî tefsirinde ise bu ayette geçen nida ile ilgili herhangi bir açıklamaya 

rastlanılmamıştır.  

2.1.3. Kasr 

Meanî ilminin alt başlıklarından biri olan kasr, sözü daha etkili söyleme sanatlarından 

biridir. Sözü ya da cümleyi fazla uzatmadan belirli bir anlamla sınırlayan, özetleyen bir 

kullanımdır. Kasr kelimesinin bazen “hasr” veya “tahsis” olarakta kullanıldığı bilinmektedir.346 

Kasr, Arap dili ve edebiyatında özellikle kutsal metinler olan Kur’an ve hadis kaynaklarında 

sözü daha etkili söylemek ya da vurgulamak istenilen manayı daha güçlü bir şekilde anlatmak 

için sıklıkla kullanılmaktadır.347 Kasrı ilk defa etraflıca ele alan başlıklarını ve kısımlarını ayrı 

ayrı inceleyerek detaylı bir şekilde açıklayan kişi Sekkakkî’dir.348 (ö. 626/1229) Sekkâkî 

Miftâḥu’l-ʿulûm adlı eserinde mübtedânın habere, fiilin fâiline, fâilin mef‘ulune,  halin zilhale 

tahsis (kasr) edilebiceğini ifade etmektedir. Devamında kasrın çeşitlerini açıklayarak kasr 

yapma yollarını da açıklamaktadır.349   

Kasr kelimesi sülasi mücerred mastar olup lügatte “hapsetmek,350 kısaltmak, tahsis 

etmek” gibi anlamlara gelmektedir.351 Bu kelimenin ism-i meful türevi olan َ ات  ق ص ور   kelimesi  م 

ayet-i kerimede şu şekilde geçmektedir:  

ي امهَۚ َفهيَال خه ات  ق ص ور  َم  ور   ح 

“Otağlar içinde sahiplerine tahsis edilmiş hûriler vardır.”352 

 Sâbûnî tefsirinde ayet tefsir edilirken cennetteki hurilerin insanın aklında adeta tasvir 

edilmekte, saklı ve gizli olan o hurilerin onurlu ve şerefli oldukları için sadece berrak incilerden 

yapılmış mahfillerinde yaşayıp dışarı çıkmadıkları söylenilmektedir.353 

                                                 
345 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/37. 
346 Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-Süyûṭî, el-İtḳân fî ʿUlûmi’l-

Ḳur’ân, thk. Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm (b.y.: el-Heyʾetu’l-Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 1394/1974), 

3/166. 
347 Nihat Tari, “Arap Belâgatinde Kasr Yolları ve Aralarındaki Belâgî Nüanslar”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 22 (Aralık 2023), 152. 
348 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288. 
349 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288; Kasr hakkında detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “Hasr”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/392-393. 
350 Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-Zemaḫşerî, Esâsu’l-Belâğa, thk. Muḥammed Bâsil ʿUyûnu’s-Sevd (Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1998), 2/81; Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 175. 
351 İbn Fâris, Muʿcemu Meḳâyîsi’l-Luğa, 5/96-97; Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. 

Ahmed el-Ensârî er-Rüveyfiî İbn Manzûr, Lisanu’l-Arap (Beyrut: Dâru Sâdir, ts.), 5/96-97. 
352 Rahmân 55/72. 
353 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/283. 



56 

 

Belagat ilmindeki manası ise, bir şeyi başka bir şeye özel yollarla mahsus kılıp hasr 

etmektir.354 Diğer bir ifade ile bir kelimenin diğer bir kelime grubuna özel bir yolla tahsis 

edilmesidir.  

َشاعر    Akif şairdir”  cümlesi söylenildiğinde, Akif’in bu özelliğinden başka“ عاكف

öğretmen veya  yazar olma gibi ihtimalleri de söz konusu olabilmektedir.  Ancak َشاعرعاكفَإن ما  

شاعرإلَعاكفََما /  “Akif ancak şairdir” denildiğinde diğer bütün ihtimaller ortadan kaldırılmış 

olmaktadır. Kasırlı ifade kullanma yolu ile Akif’in sadece şair olduğu vurgulanmaktadır.355  

2.1.3.1. Kasrın unsurları 

Kasrın, kasır edatı, maksûr ve maksûrun aleyh olmak üzere üç ögesi vardır.356 

Maksûrun Aleyh  Maksûr Kasr Edatı  Cümle 

 إن ماَعاكفَشاعر   إن ما       عاكف    شاعر

- ما       عاكف    شاعر إلَ  ماَعاكفَإلَشاعر  

 َ اإهن ما ؤ ُ۬ ههَال ع ل مُٰٓ ب اده َعه ن  ش ىَاٰللّ َمه  ي خ 

“Gerçek şu ki, kulları içinde ancak âlimler, Allah’tan gerektiği gibi korkarlar”357 

ayetinde geçen kasrın öğelerini şu şekilde sıralamak mümkün olacaktır: 

Kasr edatı: َ إهن ما 

Maksûr: َ ّش ىَاٰلل  ي خ 

Maksûrun aleyh: اَ ؤ ُ۬ ال ع ل مُٰٓ   

2.1.3.2. Kasr yapma yolları 

Kasr yapmanın birçok çeşidi bulunmakla birlikte burada meşhur olan dört yönteminden 

bahsedilecektir.358 

                                                 
354 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/5; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/394; 

ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/46; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 168. 
355 Ali Bulut, Belâgat: terimleri sözlüğü (Üsküdar, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 2015), 254. 
356 ʿAli Cârim - Muṣṭafâ Emîn, el-Belâġatu’l-Vâżiḥa (Dimeşk: Mektebetü’l-Esed, 1999), 237; ʿAbbas, Esâlîbu’l- 

Beyân, 170. 
357 Fâtır 35/28. 
358 Ayrıntılı bilgi için bk. Hüseyin Arslan, “Bir Belagat  Üslûbu Olarak  Kasr ve Kavramlaşma Süreci”, İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 6/1 (2020), 22-23; Tuncay Azar, Dil-zihin bağlamında kasr üslûbu., ; 

(İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2018). 



57 

 

İnnemâ ( َ   (إنِ ما

 edatı kullanılarak yapılan kasırda maksûr, daima innemâ edatının hemen peşinden  إهن ما َ

gelmektedir. Maksûrun aleyh ise, cümlenin sonunda bulunmaktadır. Bu edat kullanılarak 

yapılan cümle Türkçe olarak ifade edileceği zaman “ancak” ifadesinin maksurun aleyhin başına 

getirilmesi gerekir. Genellikle bu kasr yöntemine, inkâr edilemeyen ve durum hakkında bilgisi 

olan muhatabın dikkatini çekmek için başvurulur.359  

ت ق۪ينَ  َال م  ن  مه َاٰللَّ  اَي ت ق ب ل   اهن م 

“Allah ancak takvâ sahiplerinin ibadetini kabul buyurur.”360 Bu ayeti kerime de 

Allah’ın sadece muttaki kimselerin ibadetini kabul edeceği zikredilmektedir. Burada َ َّاٰلل  ي ت ق ب ل 

ifadesi maksûr,  َت ق۪ين  ifadesi ise maksûrun aleyhtir.  Burada görüldüğü üzere maksûr, innemâ ال م 

edatından hemen sonra gelmiştir. 

Zemahşerî ve el- Beyzâvî (ö. 685/1286) sadece ا ا innema”nın değil“ إن م   ennenma”nın“ أن م 

da kasr edatı olarak kullanılabileceğini ifade etmektedirler.361   Bu konuda şu ayeti örnek olarak 

gösterdikleri görülmektedir:  

ونَ  لهم  س  َم  َا ن ت م  ل  َف ه 
د ۚ احه و  َاهلٰهَ  اَاهلٰه ك م  َا ن ـم ُٓ ىَاهل ي  اَي وحُٰٓ َاهن م   ق ل 

De ki: “Bana ancak ilâhınız bir tek ilâhtır diye vahyediliyor; siz hâlâ teslim olmayacak 

mısınız?”362 

Son dönemde yaşamış belagat âlimlerinden Fadl Hasan Abbas, kasır konusunun oldukça 

önemli olduğunu ve iyice kavranılmadığı takdirde ayetlerin yanlış anlaşıcağını canlı örnekler 

vererek anlatmaktadır. Mesela Hucurât suresinde geçen ا ة ََإهن م  و  َإهخ  ن ون  مه ؤ  ٱل م   ayet-i kerimesini bazı 

insanların, kasır meselesini tam olarak anlayamadıklarından dolayı “Kardeşler ancak 

mümindir” şeklinde yanlış yorumladıklarını söylemektedir. Hâlbuki böyle bir mana 

verilebilmesi için cümlede maksur ve maksurun aleyhin yer değiştirmesi gerekip ayetin َا إهن م 

ن ونَ  مه ؤ  ٱل م  ةَ  و  خ    şeklinde olması icap ederdi.363 اله

                                                 
359 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/21; Cârim - Emîn, el- Belâġatu’l - 

Vâżiḥa, 236; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 175-176. 
360 Mâide 5/27. 
361 Süyûṭî, el-İtḳân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân, 3/169. 
362 el-Enbiyâ 21/108. 
363 Fażl Hasan ʿAbbas, el- Belâġatu funûnuhâ ve efnânuhâ (Ürdün: Dârun-nefâis, 2008), 394; Ahmet Mahmut 

Gözün, Fadl Hasan Abbas ve el-Belâga Fünûnuhâ ve Efnânuhâ adlı eseri bağlamında meânî ilmine dair görüşleri 

(Bayburt: Bayburt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2018), 155-156. 



58 

 

Nefy ve istisna edatı  

Nefy ve istisna edatı kullanılarak yapılan kasr, en kuvvetli olan yöntem olarak 

bilinmektedir. Bu kasırda istisna edatından önce gelen öge maksûr, sonra gelen ise maksûrun 

aleyhtir.  Olumlu bir durumu tahsis etmek için olumsuz bir hükümden istisna yapmaktır. 

İstisnanın mantığı hükmü ters çevirmektir. İstisna edatından önce mutlaka nefiy edatı 

bulunması gerekir. Genellikle nefiy edatı ما ve ل istisna edatı olarak َ  kullanılır. Bu kasr إل 

yöntemi karşı tarafın konu hakkındaki bilgisizlik, şüphe ve inkârından dolayı yapılmaktadır.364  

َك ر۪يمَ  ل ك  َم  َهٰذ ُٓاَاهل   اهن 

 “Bu bir beşer değil, ancak seçkin bir melektir!”365  Bu ayette Hz. Yusuf’u gören 

kadınlar, onun sadece değerli bir melek olabileceğini dile getirmektedirler. Bu ayette هٰذ ُٓا lafzı 

maksûr,  ََك ر۪يم ل ك   sıfat tamlaması ise maksûrun aleyhtir.366 م 

Atıf  

Atıf   بل   ل   ve   لكن ile yapılır. Bunların kasr ifade edebilmesi için: 

a.  بل  ve  لكن  den önce nefiy ya da nehyin bulunması  

b. Atfedilen ögenin müfred olması  

c. لكن in başında vâv harfinin bulunmaması gerekir.367  

Maksûr ve maksûrun aleyh ل “lam” ile yapılan atıfta, lam edatından önce gelmektedir. 

Birinci kelime maksûr, ikinci kelime ise maksûrun aleyh olmaktadır.368  

Maksûrun Aleyh   Maksûr   Cümle 

َلَكاتبَ     حسنَ     شاعرَ              َشاعر   حسن 

 ile yapılan atıfta  maksûr, atıf edatından önce maksûrun aleyh ise, atıf لكن  ve  بل

edatından  sonra gelmektedir.369 

Maksûrun Aleyh   Maksûr   Cümle 

 ماَأحمدَشاعراَبلَكاتب    أحمد    كاتب 

                                                 
364 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288-289; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/23; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-

Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/401; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/48; Bulut, 

Belâgat, 261; İsmail Durmuş, “Hasr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 

16/392-393. 
365 Yûsuf 12/31. 
366 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 4/482. 
367 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/536. 
368 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/533-534. 
369 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿ Ulûmi’l-Belâğa, 3/31; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿ Arûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/397; 

et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 122; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/48; Bulut, 

Belâgat, 2015, 262-263. 



59 

 

Takdim  

Takdîm, cümlede sonradan gelmesi gereken bir kelimenin önce getirilmesi suretiyle 

gerçekleşir. Bu takdim, haberi mübtedadan önce ya da ma ‘mûlünü fiilinden önce zikretmek 

şeklinde olur. Bu kasr türünde takdim edilmiş kelimeler maksûrun aleyh, sonraya bırakılmış 

olanlar ise maksûrdur. Belagat âlimlerinin çoğunluğuna göre meful, zarf, car ve mecrur 

konumunda olan mamüllerin amillerine takdimi kasr manası ifade etmektedir.370  Bu kasr türü 

sadece zevki selim sahibi insanlar tarafından tam manasıyla anlaşılır. Bu kasr türüne “zevkî 

kasr”, diğer türlerine ise “vaz ‘i kasr” adı verilmektedir.371   Bu şekilde yapılan kasr türüne şu 

ayet örnek olarak verilmektedir: 

ت ع۪ين ََۜ َن س  اهي اك  و  َن ع ب دَ   اهي اك 

“(Allahım!) Yalnız sana ibadet ederiz ve yalnız senden yardım dileriz.”372 Bu ayette ma 

‘mûlü öne almak suretiyle kulluğun ve ibadetin yalnızca Allah’a yapılacağı kasr yoluyla ifade 

edilmiştir.373 

Maksûrun Aleyh   Maksûr   Cümle 

اهي اكَ  – اهي اكَ   ت ع۪ينَ  - ن ع ب دَ    و  َ   ن س  ت ع۪ينَ اهي اك  َن س  اهي اك  و  ن ع ب دَ   

2.1.3.3. Kasrın çeşitleri   

Kasr, ögelerine ve muhatabın durumuna göre çeşitlere ayrılmaktadır. 

Ögelerine göre kasrın çeşitleri 

1. Kasr-ı mevsuf alâ’s- sıfa 

2. Kasr-ı sıfat ala’l- mevsûf 374  

Kasr-ı mevsûf alas’s- sıfa  

Bu kasr çeşidine mevsufun (vasıflanmış) sıfatı üzerine kasrı denmektedir.375 ََماَجاحظَال

 Cahız sadece yazardır.” Bu cümlede mevsuf olan Cahız, yazarlık ise kendisine atfedilen“ كاتب

sıfattır. Bundan dolayı burada mevsufun sıfata kasrı bulunmaktadır. Bu cümlede Cahız’ın 

yazarlık vasfıyla ön plana çıktığı görülmektedir. 

                                                 
370 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/537. 
371 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 292; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/28-30; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-

Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/405; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/48. 
372 el-Fâtiha 1/5. 
373 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 1/14. 
374 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 115. 
375 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/7. 



60 

 

Kasr-ı sıfa ala’l- mevsûf    

 Bu kasr çeşidine sıfatın mevsufuna kasrı denmektedir.376  َات م واد َح  اَال ج   Cömert ancak“ إن م 

Hatim’dir.” Bu cümlede cömertlik bir sıfat, Hatim ise bu sıfatın mevsufudur. Bu nedenle burada 

sıfatın mevsufa kasrı bulunmaktadır. Hatim’e bu cümlede cömertlik sıfatı tahsis edilmiştir.377   

Muhatabın durumuna göre kasrın çeşitleri 

Muhatabın durumuna göre kasrın çeşitleri üç grupta incelenmektedir. Bu gruplar 

detaylı olarak şu şeklide incelenebilir:  

Kasr-ı ifrâd ( فرادالإ قصر ) 

  Muhatap, bir sıfatın iki kişi de ortak olduğuna ya da bir kişi de iki sıfatın olduğuna 

inanıyor olabilir. Muhatabın zihnindeki bu ortaklığı ortadan kaldırıp teke indiren kasra, kasr-ı 

ifrâd denmektedir.378 Örnek olarak şu cümle verilebilir: Zihninde َكاتبَوشاعر  Zeyd hem“ زيد

yazardır hem de şairdir” düşüncesi olan bir kimseye, Zeyd’in sadece yazar olduğunu anlatmak 

ve zihnindeki ikili düşünceyi teke indirmek için    إلَكاتب زيدَ  Zeyd, ancak yazardır.” denilir.379“ ماَ

Bu şekilde yapılan kasr çeşidine kasr-ı ifrâd adı verilmektedir.  

Kasr-ı kalb ( القلب قصر ) 

Muhatap, bazen konuşulan konu hakkında tam tersi bir inanışa sahip olabilmektedir. 

Onun bu inanışını tersine çeviren kasır çeşidine, kasr-ı kalb denmektedir.380 Örnek olarak şu 

cümle gösterilebilir: ََسافر عليإلَما  “Seyahate ancak Ali çıktı.” Bu cümlenin seyahate Ali’nin 

değil de Ahmet’in çıktığına inanan bir kimseye cevap olarak söylendiği düşünülürse, o 

kimsenin yanlış bildiği ve asıl sefere çıkanın Ali olduğu cevap olarak söylenmiş olur. Bu 

durumda muhatabın zihnindeki düşüncesi tersine çevrilerek değiştirilmiş olur.381  

Kasr-ı ta‘yin (قصر التعيين) 

Muhatabın zihninde bazen herhangi bir konu hakkında şüphe olabilmektedir. 

Zihnindeki şüpheyi giderip belirsizliği ortadan kalıdıran kasr çeşidine, kasr-ı ta‘yin 

denilmektedir.382  Bu kasr çeşidine örnek olarak şu cümle verilebilir: ماَشاعرَإلَزيد “Zeyd, ancak 

                                                 
376 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/7. 
377 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/6-7; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 

1/393; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 118-119; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 170. 
378 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 117. 
379 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/14; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 

117; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/47; Bulut, Belâgat, 2015, 259. 
380 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 117. 
381 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 288; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/15; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 

117; Cârim - Emîn, el- Belâġatu’l - Vâżiḥa, 238. 
382 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/529. 



61 

 

şairdir.” cümlesi Zeyd mi yoksa Amr mı şairdi diye zihninde şüphesi olan bir kimseye cevap 

olarak söylenmiş ve muhatabın zihnindeki belirsizlik ortadan kaldırılmıştır.383   

2.1.3.4. Yâsîn sûresinde kasra dair örnekler  

َبهال غ ي بهَ من  ح  َالر  ي  شه خ  َو  ر  ك  َالذ ه َات ب ع  نه َم  ر   إهن ماَت ن ذه

“Sen ancak Kur’an’a uyan ve görmediği halde Rahman’dan korkan kimseyi 

uyarabilirsin”.384 

 Bu ayette kasr çeşitlerinden olan إهن ما edatı kullanılarak kasr yapılmıştır. Burada  َر  ت ن ذه

“uyarma” fiili maksûr, meful konumundaki َنه ََم  من  ح  َالر  ي  شه خ  َو  ر  ك  َالذ ه ات ب ع 
غ ي بهَبهالَ   Kur’an’a uyan ve 

görmediği halde Rahman’dan korkan kimse” ise maksûrun aleyhtir. Ayrıca sıfatı, mevsufuna 

hasr etmek suretiyle kasr gerçekleştirilmiştir. Dolayısıyla  َر نهَ ,fiili sıfat (uyarma) ت ن ذه ََم  ر  ك  َالذ ه ات ب ع 

َبهال غ يَ بهَ من  ح  َالر  ي  شه خ   Kur’an’a uyan ve görmediği halde Rahman’dan korkan” kimse ise“ و 

mevsuftur.385 Ayrıca İbn ‘Âşûr’un bu ayetteki kasrı, hakiki kasr olarak değerlendirdiği tespit 

edilmiştir.386 Görüldüğü üzere uyarma işleminin fayda verecek olduğu kimseler sadece 

Kur’an’a uyup, Rahman’dan görmediği halde hakkıyla korkanlardır.387  Sâbûnî tefsirinde 

ayetteki kasr veya çeşidi ile ilgili bir bilgiye rastlanılmamıştır.  

ب ونَ  ذه ت ك   َ َإهل  َأ ن ت م  َإهن  ء  َش ي  ن  َمه من  ح  َالر  ل  ماَأ ن ز  ث ل ناَو  َمه ب ش ر   َ َإهل  اَأ ن ت م   قال واَم 

“Elçilere dediler ki: Siz de ancak bizim gibi birer insansınız. Rahmân, herhangi bir şey 

indirmedi. Siz ancak yalan söylüyorsunuz.”388  

Bu ayette kasr yöntemlerinden nefiy ve istisna edatı kullanılarak yapılan kasr 

bulunmaktadır. Burada  َأن ت م “siz” kelimesi maksûr, istisna edatından sonra gelen  َب ش ر 

“insan/beşer” kelimesi ise maksûrun aleyhtir. Ayrıca mevsufunu, sıfata hasr etmek suretiyle 

kasr gerçekleşmiştir.389 Sâbûnî tefsirinde ki manası ise; Kâfirler: Sizin bizden bir üstünlüğünüz 

yok. Sizler de ancak bizim gibi birer insansınız. Allah Teâlâ nasıl bize değil de size vahyetmiş 

olabilir? Bu tarz konuşmaları, onların inkârlarında ısrarcı olduklarını apaçık bir şekilde 

göstermektedir.390 Aynı şekilde ayetin sonundaki   َ ب ون  ذه ت ك   َ ََأ ن ت م َإهل  َإهن  ء  َش ي  ن  َمه من  ح  ل َالر  أ ن ز  ماَ  ifadesinde و 

de nefiy ve istisna edatı kullanmak suretiyle, mevsufunu sıfata hasr etmek şeklinde kasr 

                                                 
383 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/16-17; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 118; ʿAbbas, Esâlîbu’l- 

Beyân, 173-174. 
384 Yâsîn 36/11. 
385 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/354. 
386 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/354. 
387 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/6; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/354; Ṣâbûnî, 

Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/6. 
388 Yâsîn 36/15. 
389 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 8/183. 
390 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/7. 



62 

 

bulunmaktadır. Bu ayette  َأ ن ت م “siz” maksûr,  َب ون ذه  yalan söylüyorsunuz” kelimesi ise maksûrun“ ت ك 

aleyhtir. Manası ise, siz risalet davanızda bize göre doğru veya yalancı olma ihtimaline sahip 

değilsiniz bilakis yalancı olduğunuz hususunda en ufak bir şüphemiz dahi bulunmamaktadır.391 

İncelenen her iki kaynakta hem İbn ‘Âşûr hem de Sâbûnî, tefsirlerinde kasr ile ilgili herhangi 

bir açıklama yapmamıştır. Sadece İbn ‘Âşûr, tefsirinde  َب ون ذه َت ك  َإهل   َأ ن ت م   ayetinde geçen istisna إهن 

çeşidinin müferrağ istisna olduğuna dikkat çekmiştir.392 Bir cümle içinde müstesna minh 

zikrediliyorsa istisna, istisanâ-i tam, eğer müstesna minh (kendisinden istisna yapılan) 

zikredilmiyorsa istisnâ-i müferrağ adını almaktadır.393  

İbn ‘Âşûr tefsirinde, kâfirlerin sözü olarak geçen   َ ل  َأ ن ز  ما منَ و  ح  الر   “Rahmân bir şey 

indirmemiştir” ifadesinde Allah Teâlâ’nın “Rahman” ismini kullanmasındaki hikmetten 

bahsetmektedir. Yunanlıların “Allah” ismini bilmediklerini ve onların inanışlarında 

“merhametin kaynağı” manasına gelen ف س  Zefse veya Zifse" adıyla bilinen bir tanrı394" زه

bulunduğunu belirtmektedir. Aynı şekilde Yahudilerin de “Allah” ismini kullanmaktan imtina 

ettikleri, onun yerine ه و   Yahova"395 kelimesini kullandıkları ifade edilmektedir. Her iki" ي ه 

grubun da akidelerine uygun olsun ve garipsenmesin diye onların da ilahlarına ait bir sıfat olan 

merhamet anlamındaki “Rahman” kelimesi kullanılmıştır.396  

بهينَ  ال ب لغ َال م  ل ي ناَإهلَ    وماَع 

“Bize düşen ancak apaçık bir tebliğdir.”397 

Ebu Hayyân bu ayetin tefsirinde şöyle demektedir: İyi bilin ki elçilerin görevi sadece 

tebliğ etmektir. Onların hidayete ermesi veya inkâr etmelerinden dolayı elçilerin üzerinde bir 

sorumluluk bulunmamaktadır. Bu ayet müşrikler için bir tehdit ihtiva etmektedir. “Belâg” 

kelimesinin “mübîn” sıfatıyla nitelenmesinin sebebi ise, elçilerin risaletinin ve şahit olunan 

mucizelerin apaçık ortada olmasıdır. Nitekim kıssa da kör ve alaca hastalarını iyileştirmek ve 

ölüleri diriltmek gibi peygamberlerin doğruluğunu gösteren mucizelere yer verilmiştir.398  Bu 

ayette kasr yöntemlerinden nefiy ve istisna edatı kullanılarak yapılan kasr bulunmaktadır. 

Burada ل ي نا بهينَ َال ب لغَ  bizim üzerimize” kelimesi maksûr, istisna edatından sonra gelen“ ع  ال م   “apaçık 

                                                 
391 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/23. 
392 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/361. 
393 İstisna hakkında daha detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “İstisna”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 23/388-390. 
394 Ziyâde b. Yaḥyâ en-Naṣbu’r-Râsî Ziyâde er-Râsî, el-Baḥs̱u’ṣ-Ṣarîḥ fî Eyyimâ Huve’d-Dînu’ṣ-Ṣaḥîḥ, thk. Suʿûd 

b. Abdilaziz el-Ḫalef (Medine: y.y., 1423/2003), 99. 
395 es-Semûel b. Yaḥyâ b. ʿAbbâs el-Maġribî es-Semûel b. Yaḥyâ el-Maġribî, Beẕlu’l-Mechûd fî İfḥami’l-Yehûd 

(Beyrut: y.y., 1410/1989), 57. 
396 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/361. 
397 Yâsîn 36/17. 
398 Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, 9/53. 



63 

 

tebliğ” sıfat tamlaması ise maksûrun aleyhtir. Ayrıca mevsufunu, sıfata hasr etmek suretiyle 

kasr gerçekleşmiştir.399 Böylece manası, “Bu uyarılara rağmen hala inkârınızda ısrarcı 

davranıyorsanız bize düşen ‘sadece’ tebliğ etmektir” olur. İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî tefsirlerinde bu 

ayette geçen kasr ve çeşitleri hakkında herhangi bir açıklama yapmamışlardır. 

د ونَ  امه َخ  ف اهذ اَه م  د ةَ  احه و  ةَ  ي ح  َص  َاهل  َك ان ت   اهن 

“(Onları helâk eden) korkunç sesten başka bir şey değildi. Birdenbire sönüverdiler.”400 

İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî bu ayetteki kasr ve çeşidi ile alakalı herhangi bir açıklama 

yapmamaktadırlar. Bu ayette kasr yöntemlerinden nefiy ve istisna edatı kullanılarak yapılan 

kasr bulunmaktadır. Ayette hasr edatından önce gelen  َك ان ت “idi" maksûr, َ ة ي ح  د ة ََص  احه و   “korkunç 

bir ses” ise sıfat tamlaması ise maksûrun aleyhtir. Kasrın ayete kattığı anlam ise onları azap 

etmek için sadece korkunç bir sesin yeterli olduğu veَ başka bir azap çeşidine gerek 

kalmadığıdır. Allah Teâlâ onları helak etmek için melek narası ile yetinip Bedir ve Hendek 

günü yaptığı gibi gökten ordular göndermemiştir.401 Bu sayhanın hemen akabinde hareket 

edemeyen ölüler haline gelmiştirler. Nefesleri kesilmiş, alevi yok olmuş sönmüş bir ateş gibi 

olmuşturlar.402 Ateşin alevinin sönüp küle dönüştüğü gibi sönüvermiştirler. Bu duruma benzer 

bir örnek olarak cahiliye dönemi şairi Lebîd b. Rebîa’nın (öl.40 veya 41/660 veya 661) şu şiiri 

örnek gösterilebilir:403  

اَ َوم  ء  ر  ََإل  َالم  ئههه و  هابهَوض  عَ َ          كالش ه َس اطه إذ َه و  ب ع دَ  ماداَ  َر  ور   ي ح 

İnsan, yıldız gibi parlar daha sonra parıltısı küle dönüşüverir.404 

                                                 
399 Muḥyiddin Muṣṭafa Dervîş Muḥyiddîn Dervîş, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû (Beyrut: Dâr ibn-Kes̱îr, 1415), 

8/183. 
400 Yâsîn 36/29. 
401 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/12. 

 402 İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 3/522; Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-Mâverdî,  en-  

Nuket ve’l-ʿUyûn, thk. es-Seyyid b. ʿAbdilmaḳṣûd b. ʿAbdirraḥîm (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts.), 5/15; 

Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/9. 
403 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/13. 
404 Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muslim b. Ḳuteybe ed-Dîneverî İbn Ḳuteybe, eş-Şiʿr ve’ş-Şuʿarâʾ (Kahire: 

Dâru’l-Ḫadîs̱, ts.), 1/270; Ebû Muḥammed Ḳâsim b. S̱âbit el-ʿAvfî Ḳâsim es-Seraḳusṭî, ed-Delâîl fî Ğarîbi’l-

Ḥadîs̱, thk. Muḥammed b. ʿAbdullâh el-Ḳannâṣ (Riyad: Mektebetu’l-ʿUbeykân, 1422/2001), 2/878; Ebû Bekr 

Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî İbn Dureyd, Taʿlîḳ min Emâlî b. Dureyd, thk. es-Seyyid Muṣṭafâ es-

Senûsî (Kuveyt: y.y., 1401/1984), 135; Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḳâsım İbnu’l-Enbârî, ez-Zâhir fî Meʿânî 

Kelimâti’n-Nâs, thk. Ḥâtim Ṣâliḥ eḍ-Ḍâmin (Beyrut: Muʾessesetu’r-Risâle, 1412/1992), 1/25; Ebû Bekr Aḥmed 

b. Mervân Ebû Bekir ed-Dîneverî, el-Mucâlese ve Cevâhiru’l-ʿİlm, thk. Ebû ʿUbeyde Meshûr b. Ḥasen ʾÂl 

Suleymân (Bahreyn; Beyrut: Cemʿiyyetu’t-Terbiyyeti’l-İslâmiyye, 1419), 2/380; Ebû Bekir Aḥmed b. ʿ Alî er-Râzî 

el-Ceṣṣâṣ, Âḥkâmu’l-Ḳur’ân, thk. ʿAbdu’s-Selâm Muḥammed ʿAlî Şâhîn (Beyrut; Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1415/1994), 1/386; Ezherî, Tehẕîbu’l-Luğa, 5/146; Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 6/236; Ebû Ömer 

Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh b. Muḥammed İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-ʾİstîʿâb fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, thk. 

ʿAlî Muḥammed el-Becâvî (Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1413/1992), 3/1337; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-ʾİstîʿâb fî 

Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb, 3/1337; Râğıb el-Iṣfehânî, Muḥâḍarâtu’l-Udebâʾ ve Muḥâverâtu’ş-Şuʿarâʾ ve’l-Buleğâ, 

2/510. 



64 

 

2.1.4. Îcâz  

Meani ilminin alt başlıklarından biri olan îcâz kelimesi, “kelamın az olması” manasına 

gelen sülasi َ َز ج  و   fiilinden türetilmiş olup, “sözü kısaltmak” anlamına gelmektedir. Bu kelime 

sülasi mezid bablardan olan, ifal babına aktarılmış olup mastardır.405 Belagat ilminde ki manası, 

insanların alışmış olduğu lafızlardan daha az lafız kullanarak meramı ifade etmektir.406 Câhız,  

(ö. 255/869) îcâzı, “Az lafızlar kullanarak çok mana ifade etmektir.”407 Rummânî,  (ö. 384/994)  

“Anlamı bozmadan az konuşarak maksadı ifade etmektir.”408 Kazvînî ise  (ö. 739/1338)   ise,  

“Kastedilen manayı, yaygın olarak kullanılan ifadelerden daha az lafızla anlatmaktır.”409 

şeklinde tanımlamaktadırlar. Tanımlardan da anlaşılacağı üzere dil bilginleri birbirlerine yakın 

anlamlarla icazı açıklamışlardır. Buradan da anlaşılacağı üzere îcâz, uzun bir şekilde anlatılacak 

olan maksadı az kelimeler kullanmak suretiyle manayı da bozmadan ifade etmektir. İcazın 

örnekleri hem ayetlerde hem de hadisler de sıklıkla karşımıza çıkmaktadır. İcazlı anlatım şekli 

cahiliyye dönemi başta olmak üzere özellikle şiirde, Abbasiler, Emeviler ve modern 

dönemlerde hem yazıda hem de şiirde sıklıkla kullanılmıştır.410  

Îcâz, Arap dili ve belagatinin en önemli başlıklarından biridir. Çünkü îcâzın belagatle 

aynı manaya geldiğini söyleyenler bile bulunmaktadır. Bununla ilgili Câhız şöyle bir hadise 

nakletmektedir: Muaviye (ö. 60/680) bir gün Suhâr b. Ayyâş el-Abdî’ye (ö. 60/680’den önce) 

“Size göre belagat nedir?” diye sorunca O da “Îcâzdır” diye cevap vermiştir. Bu cevap üzerine 

Muâviye “îcâz nedir?” Diye sorunca Suhar b. el- Abdî “Cevap verirken geç vermemen 

(hazırcevap olman) ve konuştuğunda hata etmemendir.” şeklinde cevap vermiştir.411   

َت ت ق ونَ  لهيَال  ل ب ابهَل ع ل ك م  ي ُٓاَا وُ۬ يٰوةَ  َح  َفهيَال قهص اصه ل ك م   و 

“Kısasta sizin için hayat vardır. Ey akıl sahipleri, umulur ki sakınırsınız.”412 

Ayetin lafızları az olmakla birlikte cok fazla mana ihtiva ettiği görülmektedir. Zira hem 

fakihlerin hem de müfessirlerin hakkında uzunca açıklamalar yapıp izah ettikleri önemli 

ayetlerden birisidir. Çünkü akıl sahibi insanlar olarak bir kişiyi öldürmenin kendi canına mal 

olacağını bilen kişi, o fiili yapmaya kalkışmaz. Ayette asıl anlatılmak istenen kişiyi öldürmek 

değil toplumdaki cinayetlere engel olmaktır. Nitekim Câhız Hayevân adlı eserinde ayeti 

                                                 
405 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, 5/427. 
406 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 169. 
407 Ebû ʿOs̱mân ʿAmr b. Baḥr b. Maḥbûb Câḥiẓ, el-Ḥayevân (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2003), 3/42. 
408 Ebû’l-Ḥasen ʿAlî ʿÎsâ Ebû’l-Ḥasen er-Rummânî, en-Nuket fî İʿcâzi’l-Ḳurʾân, thk. Muḥammed Halefullah 

(Mısır: Daru’l- Meʿarif, 1976), 76. 
409 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/171. 
410 Yaşar Fatih Akbaş, “Gerekçeleri ve Kıymeti Açısından Arap Belâgatinde Îcâzlı Anlatım”, Eskiyeni 48 (Mart 

2023), 140. 
411 el-Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn, 1/98. 
412 el-Bakara 2/179. 



65 

 

açıklarken يع مه ل ج  َله ي اء  َإح  َال ق ت له  Bazılarının katli, toplumun hayatta kalmasını sağlar”413“ ب ع ض 

şeklinde açıklama da bulunmuştur. Zira birisini öldürdüğünde kendisine kısas uygalanacağını 

bilen insan bu teşebbüsünden vazgeçer. Böylece hem öldüreceği insanın hem de kendi hayatını 

kurtarmış olur. Böylece toplumda ömürler uzar, nesil güzelleşir, ahlaki ve sosyal anlamda 

insanlar gelişir. Bu kuralları bilip uygulayan insan hem kendine hem de yetiştiği topluma 

faydalar sağlar.414   

İcaz konusu belagat kitaplarında iki başlık altında incelenmektedir. Bu başlıklardan 

birincisi Îcâz-ı hazif, ikincisi Îcâz-ı kısardır. Maksat ifade edilirken cümleden bazı ögelerin 

hazfedilmesine icazı hazf,415 cümlede herhangi bir öge hazfedilmeden maksadı az ama zengin 

anlam yüklü kelimelerle ifade edilmesine icazı kasr denilmektedir.416 Az kelimeler 

kullanıldığında maksat tam olarak ifade edilemeyip noksanlıklar oluşuyorsa bu durum belagate 

pek uygun olmamaktadır. İcazı kısar türü ifadeler Türkçe de karşımıza veciz söz olarak 

çıkmaktadır.417 Atasözleri ve hikmetli sözler de bu gruba dâhil edilebilmektedir.418  

 İcâz-ı hazf cümleden muzaf, muzafun ileyh, mübteda, haber, fail, meful, mevsuf, sıfat, 

şart, şartın cevabı olan ceza cümlesi gibi öğelerin cümleden hazf edilmesiyle 

gerçekleşmektedir. İcâz-ı hazf konusunu belagatçilerin eserlerinde ال تهز   ihtizal” alt başlığı“ إهخ 

altında incelediği ve isim, fiil, harf gibi cümledeki ögelerden birinin hazfi veya cümlenin hazfi 

diye kapsamlı bir hazif içerdiğini ifade etmektedirler.419 Cümleden şartın cevabı olan ceza 

cümlesinin hazfedilmesiyle ilgili yapılan icâz-ı hazfın örneğinin Yâsîn suresinde şu ayette 

geçtiği tespit edilmiştir.  

ونَ  م  ح  َت ر  َل ع ل ك م  ل ف ك م  اَخ  م  َو  َا ي دٖيك م  اَب ي ن  م َات ق واَم  َل ه  اهذ اَقٖيل    و 

Onlara “Önünüzdekinden ve arkanızdakinden sakının ki rahmet göresiniz” dendiğinde 

(aldırış etmezler).420  Ayette  ََقٖيل اهَذ ا  diye başlayan cümle şart cümlesi olup, cevabı و 

hazfedilmiştir. Ayetin devamında gelen ve matuf cümlesi olan َع ن ها َكان واَ ينَ إهل  ضه ع ره م   “illâ da ondan 

yüz çevirirler.” ayeti şartın cevabına delalet etmektedir. Bu cevabın takdiri ise: َ ينَ ك ان وا ضه ع ره م   

                                                 
413 Câḥiẓ, el-Ḥayevân, 2/301; el-Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn, 2/216; Ceṣṣâṣ, Âḥkâmu’l-Ḳur’ân, 1/194; Ebû Bekr 

ʿAbdülḳâhir b. ʿAbdirraḥman b. Muḥammed el-ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Delâilu’l-İʿcâz fî ʿİlmi’l-Meʿânî, thk. 

Maḥmûd Muḥammed Şâkir Ebû Fahr (Kahire; Cidde: Dâru’l-Medenî, 1413/1992), 1/261; Niẓâmuddîn el-Ḥasan 

b. Muḥammed b. Ḥuseyn el-Ḳummî en-Nîsâbûrî, Ğarâîbu’l-Ḳur’ân ve Reğâîbu’l-Furḳân, thk. Zekeriyyâ 

ʿUmeyrât (Beyrut: y.y., 1416), 1/485. 
414 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/35. 
415 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/181. 
416 er-Rummânî, en-Nuket fî İʿcâzi’l-Ḳurʾân, 77. 
417 Îcâz hakkında detaylı bilgi için bk. M. A. Yekta Saraç, “Îcâz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/392-393. 
418 Muzaffer Özli, “Arap dilinde icaz’in tarihi seyri ve önemi”, Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 16/1 

(Haziran 2011), 183. 
419 Zerkeşî, el-Burhân fî ʿUlûmi’l-Ḳur’ân, 3/134; Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/57. 
420 Yâsîn 36/45. 



66 

 

“yüz çevirdiler” şeklindedir.421 İbn ‘Âşûr ve Sâbûnî’nin eserlerinde bu ayette geçen hazif 

konusuyla alakalı olarak benzer ifadeler kullandıkları görülmektedir.  

مٰنَ  ح  الر  ع دَ  اَو  َࣝهٰذ اَم  ن اْۘ ق ده ر  َم  ن  َب ع ث ن اَمه ن  ل ن اَم  ي  ل ونَ َق ال واَي اَو  س  ر  َال م  د ق  ص  و   

Derler ki: “Vay başımıza gelenler! Bizi yattığımız yerden kim diriltip kaldırdı? 

Rahmânın vaad ettiği işte bu! Peygamberler gerçekten doğru söylemişler!”. Sâbûnî tefsirin de 

bu ayette icaz-ı hazf olduğu özellikle belirtilmiştir. Ayetin takdiri ise, َتقولَلهمَالملئكةَهذاَماَوعدكم

َالرحمن  şeklindedir.422 İbn ‘Âşûr tefsirinde detaylıca bilgi yer almayıp bu sözü meleklerin به

söylediği ifade edilmiş olup hazfe dair herhangi bir bilgi tespit edilmemiştir.  

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayetin sonunda geçen ل ونَ َه ذ ا س  ر  َال م  د ق  ص  َو  من  ح  الر  ع دَ  و  اَ م   cümlesini lâzım-

ı fâide-i habere örnek olarak göstermektedir.423 Bu konuyu daha iyi anlamak için öncelikle 

fâide-i haber cümlesini açıklamak yerinde olacaktır. Fâide-i haber, muhatabı bilmediği bir konu 

hakkında bilgilendirmek için ona bir şeyler bildirmek veya anlatmaktır.424 Çünkü muhatap bu 

durumda anlatılacak olan o konu veya bilgiden habersizdir. Örneğin hiç tanımadığımız bir 

kimseye kendimizi tanıtırken adımızı, yaşımızı, mesleğimizi onun bilmediği özelliklerimizi 

anlatmamız bu haber çeşidine girmektedir.425 Bu haberin kullanılış gayesi, muhatabı bilmediği 

konular hususunda bilgilendirmektir.    

Lazım-ı fâide-i haber ise, muhataba bilgi vermekten ziyade muhataba haber vereceği 

konuyla ilgili bilgisi olduğunu hissettirmektir.426 Örneğin: Dün yolculuktan döndüğünü bildiğin 

arkadaşına َ سه َا م  ك  ف ره َس  ن  َمه ت  م  َق ده  Sen dün yolculuktan döndün” demek onun bu durumundan“ أ ن ت 

haberdar olduğunu kendisine bildirmektir.427 Ayette geçen  َل ون س  ر  َال م  د ق  ص  َو  منَ  ح  َالر  ع د  َو  ا َم   ه ذ ا

cümlesinde dünyada iken peygamberler tarafından daha önce ahiretin varlığına dair bilgi alan 

kimselerden bahsedildiği için bu cümle lazım-ı faide-i habere örneklik teşkil etmektedir. Zira 

onlar bilgi sahibi oldukları bir konuyu kendi kendilerine tekrar söylemektedirler. İbn ‘Âşûr 

ahirette diriltildikten sonra daha önce bildiklerine rağmen böyle bir sonuçla karşılaşan 

kimselerin bu cümleyi sarfetmelerinin iki farklı şekilde yorumlanabileceğini izah etmektedir: 

Birinci yoruma göre; günahkârlar ahirette karşılaştıkları korkunç manzara karşısında bu 

cümleyi pişman olduklarından ve yakınıp döğündüklerinden dolayı söyleyeceklerdir. İkinci 

yoruma göre ise; inanmayanlar mahşerdeki o hengâmede birbirlerini bilgilendirmek ve 

                                                 
421 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/31; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/15. 
422 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
423 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/38. 
424 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 1/173. 
425 Mustafa Irmak, Arap belâgatinda haber-ı̇nşâ meselesı̇ (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011), 81. 
426 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 34; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 38. 
427 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 38. 



67 

 

arkadaşlarına dünyada peygamberlerin ahiretin varlığına dair sözlerini hatırlatmak için bu 

cümleyi kuracaklardır.428 

2.1.5. İtnâb 

 Meani ilminin alt başlıklarından olan itnâb kelimesinin sülasî aslı, ط ن ب olup bu kelime 

if‘al babına aktarılarak    َن اب  şeklini almıştır. Bu kelime lügatte “çadırın, otağın ipi, ağacın إط 

damarları, vücuttaki eklemleri birbirine bağlayan sinir,429 çadır ile zemin arasını bağlamak için 

kullanılan uzun iplik veya halat430 gibi manalara gelmektedir. Belagat ilminde ise, insanların 

bildiği ve alışılagelmişin dışında daha fazla kelamla meramı ifade etmektir.431  Bir faydaya 

binaen kullanılan lafızların manadan çok daha fazla olmasıdır.432  

İtnabın birçok çeşidi bulunmakla birlikte433 bunlardan en önemli olanları izâh, tevşî, atıf, 

tekrar, îğâl,434 tezyîl,435 tetmim436  ve i‘tirâzdır.437   

َا ل۪يمَ  َع ذ اب  ن  َمه ة َت ن ج۪يك م  ار  َع لٰىَتهج  َا د ل ك م  ن واَه ل  َاٰم  اَال ذ۪ين   ي ُٓاَا ي ه 

َاهَ َل ك م  ي ر  َخ  َذٰلهك م  ك م َۜ ا ن ف سه َو  الهك م  و  بها م  َاٰللّهَ َف۪يَس ب۪يله د ون  اهه ت ج  هَ۪و  س وله ر  و  َبهالٰلّٰهَ ن ون  مه َت عَ ت ؤ  َك ن ت م  ون َُۙن   ل م 

“Ey iman edenler! Sizi, elem verici azaptan kurtaracak bir ticareti size göstereyim mi? 

Allah’a ve resulüne iman edersiniz, Allah yolunda mallarınızla ve canlarınızla cihat 

edersiniz. Bilirseniz bu sizin için daha hayırlıdır".438 Bu ayette  َن ون مه  fiiliyle başlayan ikinci ت ؤ 

ayet, birinci ayetin devamı niteliğinde olup insanları elem verici azaptan kurtaracak olan ticareti 

açıklamaktadır.439 Dolayısıyla kapalı bir ifadeyi açıkladığından dolayı itnâb çeşitlerinden izahın 

örneği olmaktadır.  

افهظ واَعَ  ق انهتٖينَ ح  هَ ٰ واَللّٰه ق وم  س طٰىَو  لٰوةهَال و  الص  َو  اته ل و   ل ىَالص 

                                                 
428 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/38. 
429 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 7/438; Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî, el-Aṣl, thk. 

Muḥammed Boynukalın (Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 2012), 3/288. 

 430 Ebû’l-Berakât ʿAbdurraḥmân b. Muḥammed b. ʿUbeydillâh el-Enṣârî Kemâluddîn Ebû’l-Berakât el-ʾEnbârî, 

Esrâru’l-ʿArabiyye (b.y.: y.y., 1420/1999), 87; Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî İbn Dureyd, 

Cemheretu’l-Luğa, thk. Remzî Munîr Baʿlebekkî (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1408/1987), 1/361; Ebû Saʿîd 

es-Sîrâfî, Şerḥu Kitâbi Sîbeveyh, 5/139; İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “ṭnb”, 1/560. 
431 Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 29. 
432 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/174; Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi 

Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 2/124; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/579; İsmail Durmuş, 

“Itnâb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 19/215-219. 
433 İtnâb çeşitleri hakkında detaylı bilgi için bk. Muzaffer Özlı̇, “Arap Dilinde İtnab’ın Tarihi Seyri Ve Önemi”, 

Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 18/2 (30 Aralık 2013), 2-14. 
434 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/88. 
435 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/90. 
436 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 3/178. 
437 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/214. 
438 Saf 61/10-11. 
439 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 28/194; Durmuş, “Itnâb”, 19/216. 



68 

 

“Namazlara ve orta namaza devam edin. Allah’a gönülden boyun eğerek namaza 

durun.”440 Sâbûnî tefsirinde “Ey müminler! Namazları, hususiyetle ikindi namazını vaktinde 

kılmak hususunda sebat edin. Çünkü melekler buna şahittir. İbadetlerinize itaat ve huşu içinde 

devam edin.”  Belaği açıdan bu ayette   َالوسطىالصلة  (ikindi namazı) kelimesi, genel bir lafızdan 

sonra hususi bir lafzın zikredilmesi, ikindi namazının önemine ve faziletine binaen atıf yoluyla 

gerçekleştirilmiştir. Bu da itnâb çeşitlerinden özel lafzın genele atıf edilmesi sınıfına dâhil 

olmaktadır.441 

Yâsîn Suresinde itnaba örnek olarak gösterilebilecek ayetler mevcuttur: 

َي اَق َ عٰىَق ال  َي س  ل  ج  َر  د۪ين ةه اَال م  َا ق ص  ن  َمه اء  ج ُٓ ل۪ين َُۙو  س  ر  َات بهع واَال م  مه  و 

ت د ونَ  ه  َم  ه م  و  راَ  َا ج  ـَٔل ك م  َي س  َل  ن   اهت بهع واَم 

“O sırada şehrin öbür ucundan bir adam koşarak geldi; şöyle dedi: “Ey kavmim! Bu 

elçilere uyun. Sizden bir ücret istemeyen o kimselere tâbi olun; onlar doğru yoldadırlar.”442 

Sâbûnî bu ayette ل۪ينَ َات بهع وا س  ر  ال م   “O peygamberlere uyun” lafzından sonra ََاهت بهع وا ـَٔل ك م  َي س  َل  ن  م 

را َ  Sizden herhangi bir ücret istemeyen kimseye uyun” cümlesinin gelmesiyle fiilin“ ا ج 

tekrarlanması suretiyle itnâb yapıldığını ifade etmektedir.443 İbn ‘Âşûr ise bu ayetteki itnabı 

daha detaylı bir şekilde açıklamaktadır. Ayetteki itnabı, Kazvînî’nin (ö. 739/1338) Telḫîṣü’l-

Miftâḥ ve el-Îżâḥ adlı eserlerinden ilham alarak yazdığını belirtmiştir. Bu ayette itnâb 

çeşitlerinden olan îğal bulunduğunu ifade etmektedir. İğâl, bir cümlenin manası tamam 

olmasına rağmen muhtavasını pekiştirmek ya da daha çok abartmak için sonuna bir şeyler 

eklemektir.444  İbn ‘Âşûr eserinde îğâl ile ilgili “anlatılmak istenen mana tamam olduktan sonra 

bir nükteye binaen başka bir kelimenin getirilmesidir” açıklamaya yer vermektedir.445 Sâbûnî 

tefsirinde bu ayette fiilin tekrarlanması suretiyle itnâb olduğu ifade edilirken İbn ‘Âşûr gibi 

detaylı anlatıma yer verilmemiştir.446  

2.1.6. Musâvât 

Musâvât kelimesi belagatte maksadı ifade ederken yetecek kadar lafız kullanıp fazla 

veya eksik kelime kullanmadan meramı ifade etmektir.447 Ne icaz gibi kısa ne de itnâb gibi 

                                                 
440 el-Bakara 2/238. 
441 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 1/398; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 1/138-139. 
442 Yâsîn 36/20-21. 
443 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
444 Îğâl hakkında detaylı bilgi için bk. Durmuş, “Itnâb”, 19/217. 
445 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/367. 
446 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
447 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/180. 



69 

 

uzun anlatım olmayıp ikisi arasında kullanılan bir usluptür.448  Müsavat uslübunde ne fazlaca 

kelimeler ne de az ifadeler yer almaktadır. Fazla olunca kelamda uzatma olacağından dolayı 

itnab konusuna dâhil olabilmektedir. Eksik kelime kullanıldığında ise manalarda bozulmalar 

meydana gelebilmektedir. İnsanların günlük konuşmalarında en yaygın olarak kullandıkları 

üslup müsavattır.449 Müsavat konusu ile ilgili şu ayet örnek olarak gösterilebilir: 

لههَْٖؕ َبها ه  َاهل  ي هئ  َالس  ر  ك  َال م  َي حٖيق  ل  ي هئهَْؕو  َالس  ر  ك  م  َو  ضه فهيَال  ر  ب اراَ  تهك   اهس 

“Çünkü yeryüzünde büyüklük taslıyor ve kötülük tuzakları kuruyorlardı. Hâlbuki 

kötülük tuzakları, kuranların ayağına dolaşır.”450 Ayette görüldüğü üzere herkes tarafından 

kolayca anlaşılabilen ne uzatmaya ne de herhangi bir şey hazf ederek kısaltmaya gerek 

duyulmayıp müsavat uslubü kullanılarak maksat ifade edilmiştir.451 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayetin 

müsâvât konusuna örneklik teşkil etmesini kabul etmeyip diğer belagatçilerden farklı bir 

yaklaşım sergilemektedir. Müellif, tefsirinde müsâvât konusuna bu ayetin örnek verildiğini ilk 

defa Kazvînî’nin (ö. 739/1338) eserleri olan el-Îżâḥ ve Telḫîṣü’l-Miftâḥ’ta gördüğünü 

belirtmektedir. Miftâḥu’l-ʿulûm yazarı Sekkâkî’nin (ö. 626/1229) kitabında böyle bir örnek 

vermemesine rağmen Kazvînî’nin, Miftâḥu’l-ʿulûm’un üçüncü bölümünün ihtisarı olan Telhis 

adlı eserinde asıl metne bağlı kalmayarak bu örneği zikretmesinin oldukça hayret verici 

olduğunu vurgulamaktadır.452  

Bu konuyu işlerken İbn ‘Âşûr, şeyh Abdülkâhir el-Cürcânî’nin de eserinde ne îcaz ne 

de itnâb hakkında bir açıklama yapmadığını belirtmiştir.453 Ancak Abdulkâhir el-Cürcânî’nin 

Delâilu’l-‘İcâz adlı eseri incelenmiş olup İbn ‘Âşûr’un dediğinin aksine eserde icaz ve itnabın 

zikredildiği tespit edilmiştir.454 

İbn ‘Âşûr Sekkâkî’nin müsâvât hakkında “Belagatte ne övülen ne de yerilen bir şey” 

olduğunu söylemektedir. Dolayısıyla belagat açısından vasat sayılan bir uslüp olarak kabul 

edilen müsâvâtın, değil edebi yönüyle mucize olan Kur’an-Kerîmin’de hatta beliğ bir kelamda 

bile yer alamayacağına işaret etmektedir. İbn ‘Âşûr bunlarla da yetinmeyip Allâme 

                                                 
448 Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, eṣ-Ṣınâʿateyn, thk. ʿAlî Muḥammed el-Bicâvî ve 

Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrahim (Beyrut: y.y., ts.), 179. 
449 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/16; Bulut, Belâgat, 2013, 167. 
450 Fâtır 35/43. 
451 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 3/180; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 

1/584. 
452 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/336. 
453 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/336. 
454 ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Delâilu’l-İʿcâz fî ʿİlmi’l-Meʿânî, 1/288-,1/460, 1.521.1.7. 



70 

 

Teftâzânî’nin de (ö. 792/1390) Kazvînî’nin vermiş olduğu bu örneği alıp Muhtasarü’l-Meʿânî 

adlı eserinde zikredip455 onaylamasının şaşılacak şey olduğunu dile getirmektedir.456   

İbn ‘Âşûr verilen bu örnekte musâvât olamayacağını çünkü ayette kasr edatlarından olan 

َ nın bulunduğunu ve kasrın da îcaz çeşitlerinden olduğunu vurgulamaktadır. Ayette geçen إلِ ل  و 

لههَْٖؕ َبها ه  َاهل  ي هئ  َالس  ر  ك  َال م   cümlesi aslında hem olumlu hem de olumsuz mana ifade eden iki cümle ي حٖيق 

barındırmaktadır. Şöyle ki birinci cümlenin nefyettiğini ikinci cümle ispat etmek suretiyle ayete 

kasır manası yüklenmekte ve böylece ayetin anlamı çok daha tekitli olmaktadır.  Hâlbuki burada 

ifade edilmek istenen durum müsavat uslübu ile izah edilecek olsaydı ayetَء َالسي  ر ك  َال م  يق ي حه

مَ  هه َغ ي ره َد ون  ين  ره اكه   Kötü tuzak sahibini kuşatır, başkasını değil” şeklinde olması gerekirdi.457“ بهال م 

İbn ‘Âşûr ayette hazfedilmiş bir muzaf olduğunu beyan ederek bu takdirde manasının 

şu şekilde olacağını َلههه َبهأ ه  ءَإهل  ك رَالسي  َال م  َضر  يق  َي حه ل   ”Kötü hilenin zararı ancak onu yapanadır“ و 

diye açıklamada bulunmuştur. Ayette geçen َلههه  kelimesinde de îcaz olduğunu öne sürerek بهأ ه 

takdirinin َ َت ق ل د وه ينه  olduğunu söylemiştir. Böyle açıklamalar yaptıktan sonra müsâvâtın Kur’an بهال ذه

da olamayacağını söylerek sadece dilin edebi kurallarını bilmeyen insanlar tarafından 

kullanılabileceğini ifade etmiştir.458 Meydânî de İbn ‘Âşûr’un ifadelerine benzer şeyler 

söyleyerek, bu ayetin müsâvat konusuna örnek teşkil etmeyeceğini zira ayette îcâz-ı kısar 

bulunduğunu eserinde beyan etmektedir.459 İbn ‘Âşûr her ne kadar Kur’an-ı Kerim’de müsâvât 

üslubunun olmayacağını söylemiş olsa da Abese suresini tefsir ederken 18. ve 19. ayetlerde 

müsâvât olduğuna değinmektedir.460 Dolayısıyla müfessirin Kur’an-ı Kerimde müsâvât olup 

olmadığına dair yaklaşımının tam net olmadığı tespit edilmiştir. İncelenen hem Sâbûnî hem de 

İbn ‘Âşûr tefsirlerinde Yâsîn suresinde müsavat ile ilgili herhangi bir kayda rastlanılmamıştır. 

2.2. YÂSÎN SÛRESİNDE BEYAN UYGULAMALARI  

Belagat ilminin alt başlıklarından biri olan beyan ilmi, meanî ilminden farklı olarak bir 

cümlenin farklı şekillerde nasıl ifade edilebileceğini inceleyen bilim dalıdır.461 Bu ilmin, 

kelimenin hakiki manasının anlaşılmasının yanı sıra mecazi kullanımlara daha çok yer verdiği 

görülmektedir. Bununla birlikte mecazı iyi anlayabilmek için kelimenin hakiki manasını iyi 

bilmenin gerekli olduğu izahtan varestedir.   

                                                 
455 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 1/172. 
456 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/336. 
457 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/336. 
458 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/336. 
459 İbn Âşûr’un ayette müsâvât olmadığına dair görüşlerini destekleyen açıklamalar için bk. Habenneke el-

Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/21-22. 
460 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 30/123. 
461 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 183. 



71 

 

Beyan, kelimesi sülasi   َب ي ان ا َي بهين   fiilinin mastarı olup sözlükte “açık olmak, zahir ب ان 

olmak, ortaya çıkmak” gibi anlamlara gelmektedir.462  Beyan kelimesi ve türevleri Kur’an-ı 

Kerîm’de birçok ayette geçmektedir.  ََي ت ق ون م  َل ع ل ه  لن اسه َاٰي اتههَله َاٰللّ  َي ب ي هن  ذٰلهك   Allah ayetlerini insanlar“ ك 

için işte böyle açıklar.”463 Başka bir ayette aynı şekilde  َم ل ع ل ه  َو  م  َاهل ي هه ل  اَن زه  َم  لن اسه َله ت ب ي هنَ  َله ر  ك  َالذ ه ل ـن ُٓاَاهل ي ك  ا ن ز  و 

ونَ   İnsanlara indirdiklerimizi kendilerine açıklaman için ve (ola ki üzerinde) düşünürler“ ي ت ف ك ر 

diye sana da uyarıcı kitabı indirdik.”464 Bu ayetlerde “beyan” kelimesinin “açığa çıkarmak, 

“açıklamak” gibi anlamlara geldiği görülmektedir.465    

Terim olarak ise beyan ilmi, “bir manayı farklı yollarla açık bir şekilde ifade edebilme 

sanatıdır.”466 ا ر  ح  َل سه َال ب ي انه ن  َمه  Hiç şüphesiz güzel konuşmak insanı büyüler”467 hadisinde de“ إهن 

beyan kelimesi güzel ve etkili konuşmak anlamında kullanılmıştır. Bu hadisten ilham alınarak 

üretilen ifade Türk edebiyatında “Sihr-i helâl” olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu ifadeyi ilk 

kullanan kişi Muallim Naci, Istılâhât-ı Edebiyye adlı kitabında “kelâm-ı bedî manasında 

kullanıldığını ifade etmiştir.468  İran asıllı meşhur şair Sehl b. Hârûn b. Râhiyûn (ö. 215/830) 

beyanı, bilginin tercümanı olarak açıklamaktadır.469  

Beyan ilmini Abdülkâhir el-Cürcânî Delâʾilü’l-iʿcâz adlı eserinde geniş bir şekilde 

açıklamıştır: “Sonra hiç şüphesiz sen beyan ilminden daha köklü, dalları saçılmış, meyveleri 

daha halavetli, suyu tatlı, ürünü daha güzel olan ve kandili etrafı aydınlatan başka bir ilim 

göremezsin. Şayet beyan ilmi olmasa hiçbir dilin süslü elbiseler diktiğini, ziynet eşyalarını 

kalıba döktüğünü, inciler saçtığını, büyü dağıttığını, bal ziyafeti sunduğunu, sana harika 

çiçekler bahşettiğini, taze tatlı hurmalar ikram ettiğini göremezsin.”470  

                                                 
462 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “byn”, 13/67-68. 
463 Kur’an-ı Kerim Meâli, el-Bakara 2/187. 
464 en-Nahl 16/44. 

465 Beyan kelimesinin manaları hakkında detaylı bilgi için bk. Nejdet Gürkan, “Kur’ân’ın Anlaşılırlığı  

Bağlamında İslâm Geleneğinde Dil Olgusu ve ‘Beyân’ Kavrami”, Marife 2/10 (2010), 67-96. 
466 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 162. 
467 Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buḫârî Buḫârî, Saḥiḥu’l- Buḫârî, thk. Muṣṭafa Dîb 

el Buġa Dîb el Buġa (Dimeşk: Dâr ibn-Kes̱îr, 1414), “Hutbe”, 48 (No. 4851). 
468 Hacımüftüoğlu, “Beyân”, 6/22-23. 
469 el-Câhiz, el-Beyân ve’t-tebyîn, 1/83; Ebû ʿAmr Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAbdi Rabbih İbn ʿAbdi Rabbih, el-

ʿIḳdu’l-Ferîd (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1404/1983), 2/4; Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Dîvânu’l-Meʿânî, 1/141; 

Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. ʿAlî b. Temîm el-Enṣârî el-Ḥuṣrî el-Ḥuṣrî el-Ḳayravânî, Zehru’l-Âdâb ve S̱emeru’l-Elbâb 

(Beyrut: Dâru’l-Ceyl, ts.), 1/159; Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muḥammed b. Saʿîd b. Sinân el-Ḫafâcî el-Ḥalebî 

İbn. Sinân el-Ḫafâcî, Sirru’l-Feṣâḥe (b.y.: y.y., 1402/1982), 61. 
470 Ebû Bekr ʿAbdülḳâhir b. ʿAbdirraḥman b. Muḥammed el-ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Delâilu’l-İʿcâz fî ʿİlmi’l-

Meʿânî, thk. Maḥmûd Muḥammed Şâkir Ebû Fahr (Kahire; Cidde: Dâru’l-Medenî, 1413/1992), 1/5-6 Beyan ilmi 

ile ilgili belagat âlimlerinin görüşleri için bk.; Malek Hassan Mahmoud ABDUL Qader, “Ebû Yakûb es-Sekkâkî 

Öncesi Beyân İlmi”, Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/2 (30 Aralık 2021), 1290-1309. 



72 

 

2.2.1. Beyan İlminin Konuları 

Beyan ilmi sayesinde birçok mana farklı yollarla ifade edilebilmektedir. Her dilde 

olduğu gibi Arapçada da bir kelime hakiki manasında kullanılabileceği gibi aynı zamanda yer 

ve zamanın uygunluğuna göre hakiki anlamı dışında da kullanılabilmektedir. İstiare yoluyla, 

mecazlı yahut kinayeli ifadeler kullanarak ya da benzetmeler yapılarak duygu ve düşünceler 

ifade edilebilir. Örneğin Rasulullah’ın cömert olduğu beyan ilmi ile dört farklı şekilde ifade 

edilebilir: 

1. Hakiki manada َكريمرسولَالل  “Rasulullah (sav) cömerttir.” 

2.  Mecaz (istiare) والكرمفيَالمدينةَبحرَالجودََزرنا  “Medine de cömertlik deryasını ziyaret 

ettik.” 

3. Teşbih رسولَاللَصلىَاللَعليهَوسلمَكالبحرَكرماَوجودا “Rasulullah (sav) cömertlikte deniz 

gibidir.” 

4.  Kinaye َراعه ه
َالذ  ب  ح   ”Rasulullah (sav) eli açık birisiydi“ رسولَاللَصلىَاللَعليهَوسلمَكانَر 

Aslında bu cümle kelimesi kelimesine tercüme edildiğinde “kolu genişti” manasına 

gelmektedir. Burada kinayeli olarak kullanılmış olup eli açık, bolca veren kimse için bir nevi 

kalıp haline gelmiştir.471 Örneklerden de anlaşılacağı üzere beyan ilmi dört ana konuyu 

incelemektedir:  

1. Teşbih 

2. Hakikat-mecaz 

3. İstiare 

4. Kinaye 

Bu bölümde beyan ilminin konuları olan teşbih, mecaz, istiare ve kinaye konuları tek 

tek başlıklar altında açıklanıp Yâsîn suresindeki belagat uygulamalarına iki tefsirden de detaylı 

bir şekilde örnekler verilecektir.  

2.2.1.1. Teşbih 

Teşbih kelimesi, اَش ب ه بهيه  ب ههَت ش  ي ش   sülasi mezid olup tefil babından mastardır.  Lügat manası 

“benzer” anlamındaki ش بهيه kelimesinden türeyerek “benzetmek” manasına gelmektedir.472 

Belagat terimi olarak ise, aralarında bir veya daha fazla vasıfta benzerlik bulunan iki şeyden 

birinin diğerine benzetilmesidir.473 İki unsurdan daha zayıf olanı daha güçlü olana 

                                                 
471 Ebû Naṣr el-Cevherî, Tâcu’l-Luğa ve Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye, “ʿaṭn” 6/2165. 
472 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “şbh”, 13/503. 
473 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, eṣ-Ṣınâʿateyn, 239; Teşbih hakkında detaylı bilgi için bakınız. İsmail Durmuş, “Teşbih”, 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2011), 40/553-556. 



73 

 

benzetmektir. Araplar cömert kimseleri denize474 ya da yağmura, cesur ve güçlü kimseleri 

aslana, güzel kimseleri ay veya güneşe, makam ve mevki sahibi insanları yıldıza, halim selim 

ve vakur olan kimseleri dağa, utangaç kimseleri bakire kıza, geçmiş olayı rüyaya, aşağılık 

kimseleri köpeğe, korkak kimseleri de bayağı kum kekliğine benzetirler.475  Arapların teşbih 

konusundaki yaklaşımlarını bilmek için onların kültür, gelenek ve dili kullanımlarına hâkim 

olmak gerekmektedir. Nitekim yukarıda bahsi geçen teşbih unsurlarından bazılarının Türkçede 

aynı şekilde kullanılmadığı görülmektedir. Mesela Türkçede korkak kimse kekliğe benzetilmez 

iken Arapçada ise bu durum tam aksine olup hatta bu manayı ifade eden şiirler ve darbımeseller 

bulunmaktadır. Nitekim hicivleriyle meşhur olan şair İbnu’r-Rûmî (ö. 283/896) şöyle demiştir: 

َ س  َوفاره بن  َمنَأج  د  ف ره هَ            صه ف ر  َص  ن  َمه َأوَي غور   ي حول 

“Nice bayağı kum kekliğinden korkak şövalyeler vardır ki bir ıslık sesi duyduğu zaman 

ortadan kaybolurlar.”476 

Beyan ilminin alt başlığı olan teşbihin dört unsuru bulunmaktadır:  

1. Müşebbeh: Benzeyen (Zayıf konumda olan) 

2. Müşebbehün bih: Kendisine benzetme yapılan. (Güçlü konumda olan) Bu iki unsura 

teşbihin iki tarafı adı verilir. Teşbih yapılırken her ikisinde zikredilmesi gerekir. Şayet bir tanesi 

zikredilmezse teşbih olmayıp istiare gerçekleşir. Doğru bir teşbihin gerçekleşebilmesi için 

müşebbehün bihte benzetme yönü müşebbehten daha güçlü olması gerekir.477  

3. Vech-i şebeh: Benzeme yönü (müşebbeh ile müşebbehün bih arasındaki ortak vasıf) 

4. Teşbih edatı   

Teşbih konusunu daha iyi anlayabilmek için bir örnek ile açıklamak yerinde olacaktır: 

اعَ  َفهيَال شج  َ كالل ي ثه ةهَأن ت    “Sen, cesarette aslan gibisin.” 

Müşebbeh Müşebbehün bih Vech-i şebeh  Teşbih edatı 

اع ة   الليث    أن تَ   الكاف  ال شج 

Örnekten de anlaşılacağı üzere kişi cesur olduğu için aslana benzetilmiştir. Verilen 

örnekte teşbihin tüm unsurlarını barındırdığı görülmektedir.  

                                                 
474 Teşbihte deniz kavramı hakkında detaylı bilgi için bk. Bahir Selçuk, “Teşbı̇h-ı̇ belîğde kendı̇sı̇ne benzetı̇len bı̇r 

unsur olarak denı̇z: Ahmed Kuddusî Dı̇vanı örneğı̇”, Littera Turca Journal of Turkish Language and Literature 

(Uluslararası Maraşizâde Ahmet Kuddûsi ve Kadirilik Sempzoyumu, Kahramanmaraş, 2019), 5/94-107. 
475 Ebû Hilâl el-ʿAskerî, eṣ-Ṣınâʿateyn, 243. 
476 Nuveyrî, Nihâyetu’l-Ereb fî Funûni’l-Edeb, 3/350. 
477 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 232. 



74 

 

Teşbih edatları harf, isim ve fiil olmak üzere üçe ayrılmaktadır.478 Teşbihin harf olan 

edatları iki tane olup bunlar  َالكافَوَ كأ ن  dir.479 الكاف “Kaf” harfi  müşebbehün bihin başında 

kullanılmaktadır.480 Bu harf kullanılarak yapılan teşbihe şu ayet örnek gösterilebilir: 

بَ  َا ق ر  َه و  َا و  ره ال ب ص  حهَ ل م  َك  َاهل  َالس اع ةه ر  اَا م  م ُٓ    و 

“Kıyamet bir göz kırpması kadar yahut daha da kısa olacaktır.”481 Ayette kıyametin 

kopuşunun, göz açıp kapamak gibi çok hızlı bir şekilde olacağı ifade edilmiştir. Teşbih 

edatlarından الكاف “kaf” harfi kullanılarak teşbih yapılmıştır.  ََالس اع ةه ر   kıyamet saati” kelimesi“  ا م 

müşebbeh,    لمحَالبصر “göz açıp kapayıncaya kadar” kelimesi mişebbehün bihtir.  Teşbih edatı 

ise müşebbehün bihin başına getirilen كافال  edatıdır. Bu ayette vech-i şebeh zikredilmemiştir. 

“Ne bakımından benzemektedir” sorusuna “sürat bakımından” denilirse vech-i şebeh takdir 

edilmiş olur.482  

 harflerinin إهنَ  ”ve “inne ك “ harfi bazı alimlere  göre mürekkeptir. “Kaf ك أنَ 

birleşmesinden oluşmuştur. Kaf harfi inne’ye dâhil olunca meksur olan hemzesi meftuh 

olmuştur.   َك أن edatı  ك edatından farklı olarak kelamın  tekitli ifade edilmesini sağlar. Bu teşbih 

edatının Kur’an-ı Kerîm de çok defa kullanıldığı görülmektir.483 Genellikle müşebbehin 

başında yer almaktadır.   

يٌَّ َد ر ه ك ب  اَك و  ا ن ه  ك  ةَ  اج  ج   Cam inciyi andıran bir yıldız gibidir.”484 Ayette de görüldüğü“    ا لز 

üzere cam teşbih yoluyla inciye benzetilmiştir. 

Teşbih manası ifade eden isimler   ث ل،َشبيه،َنحو ث لَ،َم   gibi kelimelerdir.485  Nitekim şair  مه

Ebû Osman Saîd (Sa‘d) b. Hâşim el-Hâlidî’nin (ö. 390/1000) şirinde söylemektedir: 

َش بهيهَ ياَ ثا لال ب دره َومه ياء  ن اََوضه س  ح   

تهدال واع  قهواماَ  َلهين اََو  نه الغ ص   وش بهيهَ 

“Ey güzelliği aydınlığı ile ayı, boyu posu ve yumuşaklığı ile de dalı anımsatan…” 

(güzel)486  

                                                 
478 İbn Cinnî, Sirru Ṣinâʿati’l-İʿrâb, 1/292. 
479 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 1/109. 
480 Kâf (ك) harfi ile ilgili detaylı bilgi için bk. Uğur Gülbil, “Arapçada Kâf (ك) Harfinin ve Edatının Kullanımı ve 

İşlevleri”, İslam Medeniyeti Araştırmaları Dergisi 7/1 83-87. 
481  en-Nahl 16/77. 
482 Muḥyiddîn Dervîş, İʿrâbu’l-Ḳur’ân, 5/348. 
483 Ḫâlid b. ʿAbdullâh el-Curcâvî Ḫâlid el-Ezherî, Şerḥu’t-Taṣrîḥ ʿale’t-Tavḍîḥ ev et-Taṣrîḥ bi’Maḍmûni’t-Tavḍîḥ 

fi’n-Naḥv (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000), 1/294; ʿAbbas, el- Belâġatu funûnuhâ ve efnânuhâ, 

2/35. 
484 Nûr 24/35. 
485 İbn Cinnî, Sirru Ṣinâʿati’l-İʿrâb, 1/292. 
486 Ebû Manṣûr ʿAbdülmelik b. Muḥammed b. İsmâîl es̱-S̱eʿâlibî, Yetîmetu’d-Dehr, thk. Mufîd Muḥammed 

Ḳumeyḥa (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1403/1983), 2/226; İbn. Ḥamdûn, et-Teẕkiretu’l-Ḥamdûniyye, 5/319; 

Muḥammed b. Eydemir el-Mustaʿṣımî Muḥammed b. Eydemir, ed-Durru’l-Ferîd ve Beytu’l-Ḳâṣîd, thk. Kâmil 

Selmân el-Cebûrî (Beyrut: y.y., 1436/2015), 6/356; Aḥmed b. Yaḥyâ b. Faḍlullâh el-Ḳureşî el-ʿAdevî Şihâbuddîn 

İbn Faḍlillâh el-ʿUmerî, Mesâliku’l-ʾEbṣâr fî Memâliki’l-ʾEmṣâr (Abu Dabi: el-Mecmeʿu’s̱-S̱eḳâfî, 1423), 15/266; 



75 

 

Verilen şiir örneğinde  َشبيه isim teşbih edatıyla benzetmeler yapılmıştır.  

َفيَ م  ك ه  ت ر  َو  م  هه بهن وره َاٰللَّ  ذ ه ب  ل هَ  و  اَح  َم  اء ت  اَا ض ُٓ َف ل م ُٓ
ن ارا ۚ ق دَ  ت و  يَاس  َال ذه ث له َك م  م  ث ل ه  َي بَ م  َل  ات  ونَ ظ ل م  ر   صه

“Onların misali, bir ateş yakan insan gibidir. Ateş tam etrafını aydınlattığında Allah 

ışıklarını yok eder de onları karanlıklar içinde, hiçbir şeyi görmez bir halde bırakıverir.”487 Bu 

ayette inkârcıların durumu ateş yakan bir kimseye benzetilmiş ve hem isim teşbih edatı olan ث ل  م 

hem de harf teşbih edatı olan الكاف harfi ile teşbih yapılmıştır.488  

Teşbih ifade eden fiiller ise َي ن اظر –َ اثل َي م  بهه-  gibi fiillerdir.489 Teşbih, iki tarafı olan ي ش 

müşebbeh ve müşebhün bihin, benzetme yönünün ve teşbih edatının zikredilip edilmemesine 

göre çeşitli kısımlara ayrılır. Teşbihin taraflarının zikredilip edilmemesine göre, teşbihi melfuf- 

teşbihi mefrûk, teşbihi tesviye- teşbihi cem, teşbihi beliğ, teşbihi maklub ve teşbihi zımnidir. 

Benzetme yönünün durumuna göre, teşbihi mufassal, teşbihi mücmel, teşbihi temsili, teşbihi 

gayrı temsilidir. Teşbih edatının zikredilip zikredilmemesine göre teşbihi mürsel, teşbihi 

müeked diye kısımlara ayrılır.490 Bu kısımda incelenen Sâbûnî ve İbn ‘Âşûr’un tefsirlerinde en 

çok rastlanılan teşbih türlerine değinilecektir.  

Teşbihi mürsel  

Teşbihi mürsel, kendisinde teşbih edatı zikredilen teşbihtir.491 Teşbihin bu çeşidi Yâsîn 

suresi bağlamında Sâbunî’nin tefsirinde yer almaktadır:  

الَ  ك  ت ىَع ادَ  َح  ل  ن ازه م  ن اهَ  َق د ر  ر  ال ق م  يمهَو  َال ق ده ونه ج   ع ر 

“Ay için de menziller belirledik; sonunda o, hurma salkımının (ağaçta kalan) yıllanmış 

sapı gibi olur.”492 Sâbûnî tefsirinde bu ayeti şöyle açıklamaktadır: Aya yürümesi (seyr) için 

menziller takdir ettik. İnsanlar tarafından ayların bilinmesi için ay, takdir edilen o menzillerde 

yürür. Bunlar 28 gece için tayin edilen 28 menzildir.  Ay her gece o menzillerden birine iner. 

O yörüngeden ne sapar ne de şaşar. Nihayetinde son menzile gelince incelir ve yay şeklini alır. 

 Urcûn kelimesi, sararmış, solmuş ve yay   haline gelmiş hurma salkımının sapıdır.493   العرجون

Dolayısıyla geceleri görülen ay son yörüngesinde küçülerek sararmış bir hurma dalına 

benzetilmiştir.  Ayın bu dönüşümü teşbih yoluyla ve teşbih edatı zikredilerek ifade edilmiştir. 

                                                 
Ebû Zeyd ʿAbdurrahman b. Muḥammed b. es̱-S̱eʿâlibî es̱-S̱eʿâlibî, Lubâbu’l-Edeb, thk. Aḥmed Ḥasen Lebic 

(Beyrut: y.y., 1417/1997), 201. 
487 el- Bakara 2/17. 
488 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 1/302. 
489 Hasan Habenneke Meydânî, el- Belâġatul’ ʿarabiyye (Beyrut: Daru’l- kalem, 1996), 2/163. 
490 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/172-173. 
491 Cârim - Emîn, el- Belâġatu’l - Vâżiḥa, 32; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 245. 
492 Yâsîn 36/39. 
493 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/13. 



76 

 

Teşbih edatı olan كاف zikredilediğinden dolayı Sâbûnî bu ayetteki teşbihi Mürsel teşbih olarak 

adlandımaktadır.494  

İbn ‘Âşûr tefsirinde benzer açıklamalarda bulunarak, Allah Teâlâ’nın Güneş ve Ay’ın 

hareket sırasını takdir ettiğini, böylelikle yıllık mevsimlerin, ayların, gecelerin ve gündüzlerin 

hesabının bilindiğini ifade etmiştir. Aynı şekilde ayın ilk günlerde ışığının azar azar arttığını 

sonraki zamanlarda aynı şekilde azaldığını dolayısıyla küçüldüğünü anlatmaktadır.495 Hem 

Sabûnî hem de İbn ‘Âşûr bu ayette teşbih olduğunu belirtmiştir. Özellikle Sabûnî teşbih 

çeşitlerinden teşbih-i mürsel olduğunu ifade etmiştir. Ayeti kerime incelendiğinde teşbihi 

mürselin şartlarından olan teşbih edatı  َك  “kaf” harfinin müşebbehün bihin başına getirildiği 

görülmektedir. Ayrıca teşbihin iki unsurundan biri olan müşebbeh ر  ay” lafzı ve“ ال ق م 

müşebbehün bih olan العرجون “kurumuş sararmış hurma sapı” kelimesinin zikredildiği 

anlaşılmaktadır.  Vechi şebeh zikredilmediğinden dolayı ayrıca Sâbûnî bu ayette teşbihi 

mücmel olduğunu beyan etmektedir.496 Teşbihi mücmel konusu daha detaylı bir şekilde bahsi 

gelince anlatılacaktır.  

Teşbihi müekked 

Teşbihi müekked, kendisinde teşbih edatı zikredilmeyen teşbih çeşididir.497 Her iki 

tefsirde de Yâsîn suresinde bu teşbih çeşidinden bahsedilmemiştir. Ancak konunun daha iyi 

anlaşılması için farklı bir sureden örnek verilecektir: 

ىَ ت ر  َو  ب ال  اَال جه س ب ه  د ةَ ت ح  امه َج  ههي  َو  ر  َت م  ر  ابهَم   الس ح 

“Dağları görür, onların durduğunu sanırsın; oysa bulutlar gibi hareket ederler.”498 

Bu ayet kıyamet günü insanoğlunun dağlara baktığı zaman onları sabit olarak 

gördüğünü ve hareket etmediğini zannettiğini lakin dağların bulutlar gibi hareket halinde 

olduğunu ifade etmektedir.499 Ayetten de anlaşılacağı gibi dağlar teşbih yoluyla bulutlara 

benzetilmiştir. Burada  َههي ههيَ  zamirinden kasıt dağlardır. Ayrıca و  رَ  ,müşebbeh و  ابهََم  الس ح   ise 

müşebbehün bihtir. Teşbih edatı zikredilmediği için teşbihi müekkeddir.  

                                                 
494 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
495 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/22. 
496 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
497 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/212; ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 244. 

498 en-Neml 27/88. 
499 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 3/387. 



77 

 

Teşbihi mücmel  

Teşbihi mücmel, kendisinde vech-i şebeh (benzeme yönü) açıkça zikredilmeyen teşbih 

çeşididir.500 Teşbihin bu çeşidine Sâbûnî şu ayeti örnek olarak vermektedir: 

يمهَ َال ق ده ونه ج  ال ع ر  ك  ت ىَع ادَ  َح  ل  ن ازه م  ن اهَ  َق د ر  ر  ال ق م   و 

 “Ay için de menziller belirledik; sonunda o, hurma salkımının (ağaçta kalan) yıllanmış 

sapı gibi olur.”501 Sâbûnî ayette geçen َيمه َال ق ده ونه ج  ال ع ر   ifadesinde ayın incelme, eğrilme ve sarılık ك 

açısından hurma salkımının yıllanmış sapına benzetildiğini söylemektedir. Dolayısıyla ayet-i 

kerimede vech-i şebeh üç farklı unsurdan meydana gelmektedir.502 Ayette benzeme yönü 

zikredilmeyip hazf edildiği için hurma sapını niteleyen َيمه  eskimiş” kelimesinden bu“ ال ق ده

özellikler anlaşılmaktadır. Sâbûnî tefsirinde ayette vech-i şebeh zikredilmediği için teşbih 

çeşitlerinden teşbihi mücmel olduğunu beyan etmektedir.503 İbn ‘Âşûr da benzer şekilde ayette 

teşbih olduğunu söylemekte olup teşbihin çeşidi ile alakalı tefsirin de herhangi bilgi 

vermemektedir.504 

Teşbihi belîğ  

Teşbihi beliğ, teşbihin iki unsuru olan müşebbebeh ve müşebbehün bihin zikredildiği 

fakat benzetme edatının ve benzeme yönünün zikredilmediği teşbih türüdür.505 Bu teşbih türü, 

benzetme edatı ve vech-i şebeh hazfedilip müşebbeh ve müşebbehun bih aynı şey gibi 

addedildiğinden dolayı daha mübalağalı bir ifade biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır.506 

Ayrıca bu teşbih türünün diğer bir ismi mücmel müekked teşbihtir. Bu teşbih türüyle ilgili Yâsîn 

suresi özelinde detaylı bilgi Sâbûnî tefsirinde yer almaktadır:  

ونَ  ر  حۡض  ندَم  مَۡج  ه مَۡل ه  ه مَۡو  َن صۡر  يع ون  َي سۡت طه  ل 

“Hâlbuki o sözde tanrılar kendilerine yardım edemezler, aksine kendileri onların 

hizmetindeki askerlerdir.”507  Ayeti kerimede ilah oldukları zannedilen putların hiçbir şekilde 

kendilerine inanan insanlara bir fayda ve menfaat sağlayamayacağı belirtilmektedir. Ancak 

müşrikler, inanmış oldukları tanrıları kendilerine hiçbir fayda sağlamamış olmamasına rağmen, 

onları koruma, mal ve canlarını feda etme konusunda hazır birer asker ve hizmetçi gibidirler.508  

                                                 
500 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/101. 
501  Yâsîn 36/39.. 
502 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
503 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
504 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/22. 
505 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 354. 

506 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 246. 
507 Yâsîn 36/75  
508 Beyḍâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, 4/274; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/21. 



78 

 

Ayeti kerime incelendiğinde  َه م zamiri müşebbeh, َ ن د ونَ َج  ر  حۡض  م   ise müşebbehün bihtir. Sâbûnî 

tefsirinde benzetme edatı ve benzetme yönü zikredilmediğinden dolayı ayette teşbih-i beliğ 

olduğu ifade edilmektedir.509 İbn ‘Âşûr tefsirinde ise, ayette geçen teşbih ile ilgili herhangi bir 

kayda rastlanılmamıştır.  

İbn ‘Âşûr ayette geçen  َم َل ه  ه م  ونَ َو  ر  ض  ح  ن د َم  ج   cümlesinin hal konumunda olduğunu beyan 

ederek, cümlenin başında yer alan  َو "vav"ın  َيع ون ت طه  fiilinin gizli öznesi konumunda olan vav ي س 

zamirinden hal olduğunu söylemektedir.510  

ل ى َع  ل  َال ق و  ق  ي حه يًّاَو  َح  َكان  ن  َم  ر  ي ن ذه ينَ َله  ال كافهره

“(Aklen ve fikren) diri olanları uyarması ve kâfirler hakkındaki o sözün (azabın) 

gerçekleşmesi için Kur'an'ı indirdik.”511 

İbn Âşur tefsirinde ayette geçen يًّا  diri olan” kelimesinde teşbihi belîğ olduğunu bu" ح 

kelimenin akıl sahibi ve idrakı kuvvetli olan kimseden müstear olduğunu beyan etmektedir. Bu 

durumda ayetin manası: “Sen ancak diriler gibi akıllı olan kimseyi uyarabilirsin” şeklindedir.512 

Verilen meal incelendiğinde teşbihi belîğin manaya yansıtıldığı gayet açık bir şekilde 

görülmektedir. Sâbûnî tefsirinde ayette geçen teşbîhi belîğ ile ilgili bir açıklamaya 

rastlanılmamıştır.  

Teşbihi temsili  

Teşbihte vechi şebeh (benzeme yönü) birkaç unsurdan meydana geldiğinde teşbihi 

temsili adını almaktadır.513 İncelenen Yâsîn suresinde bu konuya dair bir örnek tespit 

edilememiştir. Lakin müfessirlerin eserleri genel olarak incelendiğinde bu konuya dair fazlaca 

örnekler tespit edilmiştir. İbn ‘Âşûr’un Sâbûnî’den daha detaylı olarak bu konuyu tefsirinde 

işlediği görülmüştür. Açıklayıcı olması açısından farklı bir sureden örnek verilerek konu 

anlatılmaya çalışılacaktır:  

َس ن ب ل َ َفٖيَك ل ه َس ن ابهل  ب ع  َس  َا ن ب ت ت  ب ة  َح  ث له ك م  َاٰللّهَ َفٖيَس بٖيله م  ال ه  و  َا م  َي ن فهق ون  َال ذٖين  ث ل  َي َم  ن  َلهم  ف  اعه ي ض  اٰللَّ  َو 
ب ة ْؕ ح  ائ ةَ  َمه اء َْؕوَ ة  اٰللَّ ش ُٓ

لٖيمَ  َع  ع  اسه  و 

“Mallarını Allah yolunda harcayanların örneği, her başağında yüz tanenin bulunduğu 

yedi adet başak çıkaran bir tohum tanesi gibidir. Allah dilediğine katlayarak verir, Allah (zât 

ve sıfatlarında) sınırsızdır, her şeyi bilmektedir.”514 Ayette mallarını Allah yolunda samimi bir 

                                                 
509 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 3/23. 
510 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/72. 
511 Yâsîn 36/70. 
512 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/66. 
513 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 247. 
514 el-Bakara 2/261. 



79 

 

şekilde sarf edenlerin durumu, çok fazla mükâfat alacakları olması açısından yedi başak veren 

tohuma benzetilmiştir. Öyleki her başakta da yüz tohum bulunmaktadır. Bu şekilde bir ekince 

yedi yüz veren tohum gibi, mallarını fakirlere, ihtiyaç sahibi insanlara veren kimselerin sevabı 

da bire en az yedi yüz olmak gibi fazla olacağından bu şekilde bir benzetme yoluna gidilmiştir. 

Açıkça sayıları söylerek değil de bu şekilde bir benzeteme yaparak insanları hayra teşvik etmek 

kalıcı olması bakımından çok etkili bir üsluptur.515 Özetle Allah yolunda infak etme işi, ekin 

ekmeye, Allah Teâlâ’nın yapılan infak işinin kabulünü yeni bir ekine ve mükâfatının kat kat 

olması bir taneden çokça sünbüllerin oluşmasına benzetmiştir. Görüldüğü üzere ayette vech-i 

şebeh sadece bir taneden değil birkaç unsurdan meydana gelmektedir.  

Teşbihi maklub 

Teşbihi maklub, müşebbeh ile müşebbeh bihin yer değiştirdiği, benzeme yönününün 

müşebbeh bihde (kendisine benzetilen) değilde müşebbehte (benzeyen) daha kuvvetli olduğu 

benzetme çeşidine denir.516 Bu tür teşbihler genellikle övme ya da yerme de mübalağa yapmak 

amacıyla yapılmaktadır.517 Teşbihi maklubun en yaygın örneklerinden birisi meşhur Abbâsî 

şairi Muhammed b. Vehb’in (ö. 225/840) Abbasi halifesini övmek için söylediği şu şiirdir: 

ت هَ  َغ ر  أ ن  َك  ب اح  ب د اَالص  ت د حَ         و  َي م  ين  َحه لهيف ةه ال خ  هَ  ج   و 

Sabah ortaya çıktı, sanki sabahın aydınlığı, 

Övüldüğünde halifenin yüzü gibiydi.518 

Şiirde görüldüğü üzere sabahın ilk ışıkları, halifenin övüldüğü andaki yüz ifadesine 

benzetilmiştir. Teşbihte aslolan, zayıf olanın güçlü olana benzetilmesidir. Burada olması 

gereken باح بههَالص  َي ش  َوجهَالخليفةه  halifenin yüzünün sabaha benzetilmesidir. Tam tersi bir teşbih إن 

yapılması gerekirken, mübalağa amaçlanarak müşebbeh ile müşebbehun bihin yer 

değiştirilmesi suretiyle teşbihi maklub yapılmıştır. İncelenen Yâsîn suresinde teşbihi maklub 

ile ilgili herhangi bir örnek teşkil edecek kayda rastlanılmamıştır. Ancak açıklayıcı olması 

açısından başka bir sureden örnek verilecektir:  

                                                 
515 Ebû’l-Fidâʾ İsmâîl b. ʿ Omer b. Kes̱îr ed-Dimeşḳî İbn Kes̱îr, Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm, thk. Sâmî b. Muḥammed 

Selâme (b.y.: Dâru Ṭaybe, 1420/1999), 1/691. 
516 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/79; Meydânî, el- Belâġatul’ ʿarabiyye, 2/201; 

Bulut, Belâgat, 2013, 179. 
517 Halil İbrahim Kocabıyık, “Ebû Hayyân’in el-Bahru’l-Muhît tefsı̇rı̇nde teşbı̇h sanatI”, Bilecik Şeyh Edebali 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/1 (Haziran 2018), 170. 
518 Nuveyrî, Nihâyetu’l-Ereb fî Funûni’l-Edeb, 7/48; Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi 

Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 1/179. 



80 

 

َذٰلهكَ  س ْؕه َال م  ن  َمه الش ي ط ان  ب ط هَ  اَي ق وم َال ذٖيَي ت خ  َك م  َاهل  ون  َي ق وم  بٰواَل  َالر ه َي أ ك ل ون  َاٰللّ ََا ل ذٖين  ل  ا ح  َو  بٰواْۘ َالر ه ث ل  َمه اَال ب ي ع  واَاهن م 
َق ال ُٓ م  َبها ن ه 

بٰواْؕ َالر ه م  ر  ح  َو  َا ََال ب ي ع  ئهك 
لُٰٓ ف ا وُ۬ َع ادَ  ن  م  ه َُٓاهل ىَاٰللّهَْؕو  ر  ا م  َو  ل ف ْؕ اَس  م  ب ههَٖف ان ت هٰىَف ل هَ  َر  ن  مه ظ ةَ  عه و  م  هَ  اء  َج ُٓ ن  اَف م  َفٖيه  َه م  َالن ارهۚ اب  ح  ص 

الهد ونَ   خ 

Faiz yiyenler ancak şeytanın çarparak sersemlettiği kimse gibi kalkarlar. Bunun sebebi 

onların, “Alım satım da ancak faiz gibidir” demeleridir. Hâlbuki Allah alım satımı helâl, faizi 

ise haram kılmıştır. Artık kime Allah’tan bir öğüt erişir de faizciliği bırakırsa geçmişteki 

kendisinindir, durumunun takdiri Allah’a aittir. Kim de yine faizciliğe dönerse işte bunlar 

orada devamlı kalmak üzere cehennemliklerdir.519  

Aslında ayette bunu söyleyen kimselerin إنماَالرباَمثلَالبيع “faizde tıpkı alışveri gibidir” 

demeleri gerekirken böyle bir benzetme yapmışlardır. Cahiliyye dönemiminin insanları faize o 

kadar alışmışlardı ki onu alışverişten daha üstün görüp böyle bir benzetme yoluna başvurdukları 

görülmektedir.520   

Ebu Hayyan tefsirinde bu ayetteki asıl maksadın alışveriş değil de faiz olduğu 

vurgulanmaktadır. Ayet “faiz de tıpkı alışveriştir” şeklinde ifade edilmeyip müşebbeh ile 

müşebbehun bihin yeri değiştirilirek teşbihi maklub yapmak mübalağa ifade etmektedir.  Çünkü 

bu kimseler kendi inançları doğrultusunda o kadar ileri gitmişlerdi ki faizi de tıpkı alışveriş gibi 

helal olarak görüyorlardı.521 Ayette البيع “alışveriş” müşebbeh, الربا “faiz” ise müşebbehun 

bihtir.522   

2.2.1.2. Hakikat ve mecaz 

Beyan ilmi kelimelerin asıl manasında kullanılması demek olan hakikat ile pek 

ilgilenmemektedir. Beyan ilmi genellikle kelimelerin mecazi manada kullanımlarını inceleyen 

bir bilim dalıdır. Ancak mecazlı kullanımları daha iyi anlayabilmek için hakikati de bilmek 

gereklidir. Burada hakikat konusundan kısaca bahsedilip beyan ilminin önemli konularından 

olan mecaz bahsine geçilecektir. Hakikat kelimesi lügatte, “gerçekliği sabit olan”523 manasına 

gelmekte olup ıstılahi manası ise “bir şeyin konulduğu (vazedildiği) anlamda kullanılması” 

demektir.524  Örnek verilecek olursa َ ا ل  س د "aslan" kelimesi ile ormanlarda yaşayan hayvan 

                                                 
519 el-Bakara 2/275. 
520 Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 1/320; Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 344; Beyḍâvî, 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl, 1/162. 
521 Ebû Ḥayyân, el-Baḥru’l-Muḥîṭ fî’t-Tefsîr, 2/707. 
522 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 1/429. 
523 Cürcânî, Kitâbu’t-Taʿrîfât, 89. 
524 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/121. 



81 

 

kastedilmişse hakiki manada kullanılmıştır. Yine aynı kelime “cesur ve yiğit” bir kimse için 

kullanılmışsa bu da mecazi anlamda kullanıma örnektir.525 

Mecaz 

Mecaz kelimesi lügatte, “bir yeri yürüyerek geçmek, yol katetmek” anlamına gelmekte 

olup,526 ıstılahi anlamı ise, kelimenin asıl anlamından alınıp başka bir manaya 

nekledilmesidir.527 Bu durumda da kelimenin asıl anlamında değil de mecazi anlamda 

kullanıldığına dair bir ipucu (karine) da bulunmalıdır. Bu karinede kelimenin asıl anlamıyla 

mecazi anlamı arasında alaka barındırması gerekir.  َب َي حاره َأس د ا أي ت  اع ةَ َر  َبهش ج  داء  ال  ع   “Savaşta 

düşmanlarla cesurca savaşan bir aslan gördüm” cümlesi mecazi anlamda kullanılmıştır.  

Alaka: Hakiki mana ile mecazi mana arasındaki münasebet benzerlik ya da başka bir 

şey olabilir. Yukarıda verilen cümledeki alaka, insanın aslana cesurluk konusunda 

benzemesidir. Bu alakadan dolayı kelimenin mecazlı kullanıldığı gayet net bir şekilde 

anlaşılmaktadır.528  

Karine: Hakiki mananın kast edilmesini engelleyen ipucudur. Bu ise dinleyen bir 

kimsenin savaşta aslanın değilde bir insanın düşmanlarla savaşabileceğini aklına getirir. Diğer 

bir ifade ile aslanın savaşması düşüncesinin dinleyicinin akına gelmesi neredeyse imkânsızdır. 

Karine bu cümlede kelimenin asıl anlamı olan aslan kelimesinin hakiki manada kullanılması 

engellemiştir.529 

Yapılan araştırmada mecazı ilk defa yorumlayan ve terimlerini ortaya koyan kişinin 

Sîbeveyhi (ö. 180/796) olduğu görülmektedir.530 Daha sonra gelen belagat âlimlerinin her geçen 

asırda üzerine bir şeyler ekleyerek günümüzdeki halini almasındaki katkıları yadsınamaz bir 

gerçektir.   

Belagat âlimleri mecazı, mecaz-ı aklî ve mecaz-ı luğavî olmak üzere iki bölümde ele 

almışlardır. 

                                                 
525 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/218. 
526 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “cvz”,5/326. 
527 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/82. 
528 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 281-282. 
529 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 359; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/273. 
530 İsmail Durmuş, “Mecaz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/218. 



82 

 

Mecaz-ı aklî 

Mecaz-ı aklî bir işi bir alakadan dolayı failinden başkasına isnad etmektir.531 Belagat 

alimleri mecazi akliye, isnadî mecaz, hükmi mecaz ve nisbî mecaz gibi isimler vermişlerdir.532 

Mecâz-ı aklî konusu isnad ve müsned ile ilgili olduğu için, klasik belagat kitaplarında genellikle 

meanî başlığı altında incelenmektedir.533  Modern kaynaklar ise mecaz-ı aklîyi genelde beyan 

başlığı altında incelediği için bizde öyle yapmayı tercih ettik. Mecâz-ı aklî konusunu daha iyi 

anlayabilmek için kısa bir örnekle açıklamak yerinde olacaktır:  ََال ب قل بهيع  َالر   Bahar baklayı“ أن ب ت 

bitirdi” denildiğinde burada bitirme işini yapan Allah Teâla iken, bu fiil bahar mevsimine isnad 

edilmiştir.  İşte bu şekilde fiili failinden başkasına isnad etmeye belagatte mecâz-ı aklî 

denmektedir.534  

 Allah Teala otları bitirdi” denildiği zaman fiil asıl fail olan Allah’a nispet“ أنبتَاللَالبقل

edildiğinden dolayı  mecaz-ı aklî ortadan kalkmıştır.  

 Mecazi aklîde alakalar çok fazla sayıda olabilmektedir. Fakat bunların en çok meşhur 

olanları sebebiyyet, failiyyet, mefuliyyet, masdariyyet ve zarfiyyet (zaman zarfı, mekân zarfı) 

gibi alakalardır.535 Daha açıklayıcı olması açısından birkaç tane örnek verip sonra da incelen 

Yâsîn suresinde ki örneklere değinilecektir:  

ب اب َُۙ َال  س  يَا ب ل غ  ل ع ل ُٖٓ  َ حا ر  َلٖيَص  َاب نه ان  َي اَه ام  ن  ع و  َفهر  ق ال   و 

Firavun, “Ey Hâmân!” dedi, “Bana yüksek bir kule inşa et; belki bazı yollara, göklerin 

yollarına ulaşırım da bu sayede Mûsâ’nın ilâhını görebilirim!536  

Ayette Firavun Hâmân’dan َحا ََاب نه ر  َص  لٖي  ifadesi ile yüksek bir kule yapmasını 

istemektedir. Burada bina etmek gerçek anlamında kullanılmıştır. Lakin binayı inşa edecek olan 

Hâmân değil inşa edilmesiyle mükellef olan ustalardır. Hâmân ise burada amir konumunda 

olduğu için binanın yapılması için bir sebeptir. Bu ayette mecaz-ı aklînin alakalarından olan 

sebebiyyet bulunmaktadır.537 

َوَ  ع ل ن اَب ي ن ك  َج  اٰن  َال ق ر  ت 
أ  اهذ اَق ر  و 

ت ورا َُۙ س  م  اباَ  ج  ةهَحه ر  خه ٰ َبهال  ن ون  مه َي ؤ  َل  َال ذٖين   ب ي ن 

                                                 
531 Ebû’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî es-Semʿânî, Ḳavâṭıʿu’l-Edille fi’l-ʾUsûl, thk. Muḥammed 

Ḥasen İsmâʿil eş-Şâfiʿî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1418/1999), 1/270; Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-

Belâğa, 1/83. 
532 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 281. 
533 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/80. 
534 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 393. 
535 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 1/86. 
536 el- Mü’min 40/36. 
537 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿ Ulûmi’l-Belâğa, 1/94; Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿ Arûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 1/148; 

ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/275. 



83 

 

“Kur’an okuduğun zaman seninle, âhirete inanmayanlar arasına gizli bir perde 

çekeriz.”538 Ayette geçen َُۙ ت ورا س   örtücü" manasında kullanılmıştır. Çünkü" ساتهرا َ örtülmüş"lafzı" م 

perdenin özelliği gizlenilmiş değil gizleyici (örtücü) olmasıdır. َُۙ ت ورا س   lafzının örtüye isnadı م 

mecazlı bir kullanımdır. Burada ismi meful, ismi fail anlamında kullanılmıştır.539   

َ
ࣗ
َشٖيبا  ل د ان  َال وه ع ل  ي ج   َ ما  ي و 

“Çocukları ihtiyarlatan o günden…”540  Bu ayette kıyamet gününde saçlar ağaracağı 

için ağartma işlemi kıyamet gününe isnad edilmiştir. Hâlbuki saçları ağartacak olan gün 

değildir. Dolayısıyla ayette zamana nispet edilen isnad olduğu görülmektedir.541 

Türkçe kullanımlardan örnek verilecek olursa “Fatih Sultan Mehmet İstanbul’u feth 

etmiştir.” denildiğinde burada İstanbul’un feth edilmesine sebep olan kişi Fatih Sultan 

Mehmettir.542 Burada sebebiyetten dolayı mecaz-ı aklî olmuştur.543 İncelenen Yâsîn suresinde 

mecaz-ı aklîye dair örnekler bulunmaktadır:  

اَي َ ونَ م  م  ص ه َي خه ه م  َو  ذ ه م  خ 
ت أ  د ةَ  واحه ةَ  ي ح  ص   َ َإهل  ون   ن ظ ر 

Onlar ancak, çekişip dururlarken kendilerini yakalayacak korkunç bir ses 

bekliyorlar!”544 

 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette kâfirlere azap etme fiili, sayhaya (korkunç ses) isnad 

edilmiştir. Çünkü onlar bu korkunç ses ile helak olmuşlardır. Bu ayette fiil (azap etme işi) fiilin 

asıl faili olan Allah Tealaya değil de korkunç sese isnad edildiğinden dolayı mecaz-ı aklî 

bulunmaktadır.545  Bu ayette geçen mecâz-ı aklîde fiilde sebebiyyet alakalı mecaz-ı aklî 

bulunmaktadır. Sâbûnî tefsirinde ise, ayette geçen mecaz-ı aklî ile ilgili herhangi bir bilgi 

aktarılmamıştır.  

 İbn Aşûr’un ayet ile ilgili ikinci bir görüşü de bulunmaktadır: Kâfirleri cezalandıracak 

olan azaptan maksadın müslümanların kılıçları olduğudur.  İbn ‘Âşûr tefsirinde Hazreti 

peygamber dönemine atıfta bulunarak, Bedir günü kâfirlerin Müslümanlar karşısında hezimete 

uğramasını ayetten iktibas ederek anlatmaktadır. Şöyle ki onlara azap edecek olan Allah Teâla 

                                                 
538 el-İsrâ 17/45. 
539 Ebu’l-Ḥasen el-Mucâşiʿî el-Belḫî el-Aḫfeş el-Evsaṭ, Meʿâni’l-Ḳur’ân, thk. Hudâ Maḥmûd Ḳırâʿa (Kahire: 

Mektebetu’l-Ḫâncî, 1411/1990), 2/452; Neḥḥâs, İʿrâbu’l-Ḳurʾân, 2/273; Mâverdî, en-Nuket ve’l-ʿUyûn, 3/246; 

İbnü’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr, 1422, 3/27. 
540 el-Müzzemmil 73/17. 
541 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 3/142. 
542 Bulut, Belâgat, 2013, 192. 
543 Mecâz-ı aklî ile ilgili detaylı bilgi için bk. Sedat Şensoy, “Belâgat Geleneğinde Aklî Mecaz Tartışmaları”, İslam 

Araştırmaları Dergisi 8 (01 Temmuz 2002), 1-37. 
544 Yâsîn 36/49. 
545 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/34. 



84 

 

iken bu fiil Müslümanlara isnad edilmektedir.546 Dolayısıyla ikinci yoruma göre ayet kıyamet 

sahnelerini değil Bedir savaşını anlatmaktadır. 

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen  َون م  ص ه ونَ  kelimesinin aslında ي خه م  ت صه  ,şeklinde olduğu ي خ 

mahreç yerleri birbirine yakın olduğundan dolayı telaffuzu kolay olsun diye “ta” harfi “sâd” 

harfine ibdâl edilerek idğam yapıldığı ifade edilmektedir.547 Hem İbn ‘Âşûr’un tefsirinde hem 

de araştırılan kaynaklarda kıraat âlimlerinin  َون م  ص ه  kelimesini farklı vecihlerle okudukları ي خه

tespit edilmiştir.548 Bu vecihlerden َ ون  م  ص ه  şeklinde olanınnın muzaraat harfinin meksur olması  يهخه

yönüyle, günümüz halk arapçasıyla paralellik arz ettiğini söylemek mümkündür.549 

ونهَ ش ح  َال م  َفهيَال ف ل كه م  ي ت ه  ل ناَذ ر ه م  َأ ن اَح  م  ل ه  آي ةَ   و 

“Onların soylarını dolu gemide taşımamız da onlar için bir delildir.”550 Ayetin önceki 

ayetlerle münasebeti göz önünde bulundurulduğunda önceki ayetlerde gökyüzündeki 

ayetlerden olan Ay’ın ve Güneş’in hareketleri, birbiri ardından gelmeleri ve yörüngelerinden 

şaşmayacakları anlatıldıktan sonra Allah Teâlâ’nın yeryüzündeki mücizelerine temas 

edilmiştir. Müfessir İbn ‘Âşûr ayette mecâz-ı aklî olduğuna işaret ederek detaylı bir şekilde 

açıklama yapmıştır. Şöyle ki: ayette geçen   ل نا م  ي اتهَ biz taşıdık” fiili“ ح   ”zürriyyetler" الذ ر ه

kelimesini kendisine meful alarak müteaadi (geçişli) olmuştur. Ayette haml “taşımak” fiilinden 

maksadın onları taşımaktan ziyade suda boğulmaktan kurtarmak manasına geldiğine dikkat 

çekilmektedir. Müfessir, burada fiilin failine değilde mefulüne isnad edilmek suretiyle mecâz-

ı aklî olduğunu ifade etmektedir.551   

 İncelenen Sâbûnî tefsirinde mecaz-ı aklîye dair herhangi bir kayda rastlanılmamaktadır. 

İbn ‘Âşûr’un ise detaylı bir şekilde tefsirinde bu konuya temas ettiği tespit edilmiştir.  

Sâbûnî tefsirinde ayette geçen َ آي ة  ayet, delil” ifadesinin nekire olarak gelmesinin" و 

sebebini, gösterilecek olan delilin yüceliğini ve azametini gösterdiğini ifade etmektedir.552  

Mecâz-ı mürsel   

Mecâz-ı lüğavinin alt başlığı olarak incelenen mecaz-ı Mürseli anlatmadan önce kısaca 

mecaz-ı lüğaviye değinmek yerinde olacaktır: Mecaz-ı lüğavi, bir kelimenin veya cümlenin 

                                                 
546 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/35. 
547 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/34. 
548 Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-Ferrâʾ, Kitâbun fîhi Luğâtu’l-Ḳur’ân, thk. Câbir b. ʿAbdullâh es-

Serîʿ (b.y.: y.y., 1435), 120; Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî İbn Mücâhid, Kitâbü’s-Sebʿa fi’l-

ḳırâʾât, thk. Şevkî Dayf (Mısır: Dâru’l-meʿarif, 1400), 541; İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/34-35. 
549 Ahmet Mahmut Gözün, İbnu’l Cevzî ve Zâdü’l-mesîr adlı tefsirindeki filolojik yaklaşımları (Bayburt: Bayburt 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 63. 
550 Yâsîn 36/41. 
551 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/27. 
552 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 



85 

 

lügat manasından alınıp başka bir manaya nakledilmesine denir.553 Örneğin: “aslan” kelimesi 

yırtıcı olarak bilinen hayvan anlamındaki manasında kullanıldığında hakikat-ı lüğavîye örnek 

iken, bir kimsenin cesurluğu anlamında kullanıldığında ise mecâz-ı lüğavîye örnek 

olmaktadır.554 Mecâz-ı Mürsel terimini bugünkü anlamıyla ilk defa kullanan belagatçinin 

Miftâhu’l-Ulûm eserinin yazarı olarak bilinen Ebû Yakûb Yûsuf b. Ebî Bekr es-Sekkâkî olduğu 

bilinmektedir.555 Esas olarak bakıldığında mecaz denilince akla ilk gelecek olan bu kullanımdır.  

Bir lafzın hakiki anlamıyla mecazi anlamı arasındaki alaka eğer teşbihe (benzetme) dayanıyorsa 

buna istiare, eğer teşbih dışında bir şeye dayanıyorsa buna mecaz-ı Mürsel (ad aktarması) denir.  

İstiare konusu ilerleyen bahislerde detaylı bir şekilde anlatılacağı için burada açıklayıcı olması 

hedeflenerek sadece manasından bahsedilmiştir.  

Mecaz-ı aklî, sadece cümle içinde olabiliyorken mecaz-ı mürsel hem cümlede hem de 

kelime de meydana gelebilmektedir. Mecâz-ı mürselin tespit edilen birçok alakaları 

bulunmaktadır. Burada en çok kullanılan cüziyyet, külliyyyet, sebebiyyet, müsebbebiyyet, 

mahalliyyet, haliyyet, itibâr-ı mâkâne, (geçmişe itibar) itibâr-ı seyekûnu, (geleceğe itibar) 

âliyyet, umum-husus gibi alakalara değinilecektir.556  

Cüziyyet  

Cüziyet, hakiki anlamın mecazi kullanımın bir parçası olmasını ifade etmektedir. Diğer 

bir ifade ile parçanın zikredilip bütünün kasdedilmiş olmasıdır.557 ( ال ك لهَ َإراد ةَ  ءه ز  َالج  ر  ك   (ذه

ن ةَ  مه ؤ  َم  ق ب ة  َر  رٖير  ح  ف ـت ـ  َ ـٔـا ط  خ  ناَ  مه ـؤ  َم  َق ت ل  ن  م   و 

“Yanlışlıkla bir mümini öldüren kimsenin mümin bir köle âzat etmesi…(gerekir)”558  

Ayette yanlışlıkla birini öldüren kimsenin mümin bir boyun azad etmesi gerektiği 

vurgulanmaktadır. Ayette  َق ب ة  kişi" anlamında kullanılmaktadır. Burada" نفس boyun" lafzı" ر 

kişinin bir cüzü olan boynu zikredilmiş olup aslında tamamı olan kendisi kastedilmiştir.559 

Ayette parça zikredilip bütün kastedildiği gibi Türkçe’de de “başın sağolsun” denildiğinde 

muhatabın sadece bedeninin bir parçası olan başının değil tüm bedeninin sağ olması 

vurgulanmaktadır. Baş veya boyunun insanın hayatta kalmasını sağlayacak en önemli parçası 

                                                 
553 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/218. 
554 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/218. 
555 Ali Bulut, “Mâtürîdî Tefsirinde Mecâz-ı Mürsel ve Alâkaları”, Istanbul Journal of Arabic Studies 5/2 (Aralık 

2022), 123. 
556 Mecâz-ı mürsel ve alakaları hakkında detaylı bilgi için bk. Bulut, “Mâtürîdî Tefsirinde Mecâz-ı Mürsel ve 

Alâkaları”, 123-128. 
557 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 220. 
558 en-Nisâ 4/92. 
559 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/276. 



86 

 

olduğu gerçeği göz önünde bulundurulduğunda mecazi bir ifade tarzı olan bu anlatımlarda 

neden özellikle bu azaların öncelendiğinin hikmetini kavramak zor olmasa gerektir. 

Külliyyet 

Külliyet, hakiki anlamın mecazi kullanımının tamamını oluşturmasıdır. Yukardakinin 

aksine bir şeyin tamamının zikredilip parçasının kastedilmesidir.560 ( ءهَ ز  الج  َإراد ةَ  َال كل ه ر  ك    (ذه

مَ  يَاٰذ انههه َفُٖٓ م  ابهع ه  َا ص  ع ل ون   ي ج 

“…parmaklarıyla kulaklarını tıkarlar…”561 Ayette yıldırımın sesinden korkarak 

insanların parmaklarıyla kulaklarını tıkadıkları ifade edilmektedir. İnsanlar parmaklarının 

hepsini kulaklarına tıkayamayacaklarından dolayı ayette  َأصابهع "parmaklar” lafzıyla asıl 

kastedilen  َل   parmak uçlarıdır.562“ أل نامه

Müsebbebiyyet 

Müsebbebin (neticenin) zikredilip, sebebin kastedilmesidir.563  

َالس م َُٓ ن  َمه َل ك م  ل  ي ن ز ه و 
قا ْؕ ز  َره  اءه

“Sizin için gökten rızık (yağmur) indiren O’dur.”564 Ayette Allah’ın kullarına ikramı 

olarak gökten yağmur indirmesinden bahsedilirken yağmur yerine rızık kelimesi kullanılmıştır.  

Çünkü rızık, yağmurun yağmasının sonucu olarak meydana gelmektedir. Dolayısıyla ayette 

sonuç olan “rızık” zikredilip sebep olan “yağmur” kastedilmiştir.565   

Mahalliyyet 

Mahalliyet, kullanılan lafzın yerinin zikredilip içindekinin kastedilmesi anlamına 

gelmektedir.566 

ي ة َ َال ق ر  ـَٔله س   و 

“…şehre sor…”567 Ayette şehre sor denilirken aslında َي ةه َال ق ر   ”şehir halkına sor“ أه لَ 

manası kastedilmiştir. Yani ayette mahalliyyet ifade eden ve yer ismi olan şehir lafzıyla orada 

yaşayan insanlar kastedilmiştir. 

                                                 
560 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/276. 
561 el- Bakara 2/19. 
562 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 297. 
563 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 220. 
564 el-Mü’min 40/13. 
565 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 296. 
566 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 220. 
567 Yûsuf 12/82. 



87 

 

 İncelenen kaynaklarda Mecaz-ı mürselin Yâsîn suresindeki örnekleri pek fazla 

olmamakla birlikte sadece İbn Aşûr tefsirinde tespit edilmiştir: 

ونهَ ش ح  َال م  َفهيَال ف ل كه م  ي ت ه  ل ناَذ ر ه م  َأ ن اَح  م  ل ه  آي ةَ   و 

“Onların soylarını dolu gemide taşımamız da onlar için bir delildir.”568 

İbn ‘Âşûr ayette geçen َ ل م   taşımak" kelimesinin “boğulmaktan kurtarmak” anlamında" ال ح 

sebebiyyet ve müsebbebiyyet manasını içeren mecâz-ı mürsel olduğunu ifade etmektedir. Bu 

durumda ayetin manası: “Biz onların zürriyetlerini tufan zamanı gemide taşıyarak suda 

boğulmaktan kurtardık.” şeklinde olmaktadır. Taşımak, onları suda boğulmaktan kurtamaya 

sebep olduğu için burada mecâz-ı mürselin alakalarından sebebiyyet-müsebbebiyyet alakası 

olduğu görülmektedir.569 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen mecâz-ı mürsel ile ilgili herhangi bir 

kayda rastlanılmamıştır.  

Sâbûnî tefsiri bütünü itibarı ile göz önünde bulundurulduğunda tefsirde fazlaca mecâz-

ı mürsel örneklerinin olduğu tespit edilmiştir. Mecâz-ı Mürsel ile ilgili örneklerden bazıları şu 

şekildedir: 

ي َ اوه َخ  ههي  َو  ي ة  َع لٰىَق ر  ر  ذٖيَم 
ال  َك  اَۚا و  تهه  و  م  ب ع دَ  ههَاٰللَّ  ـيَٖهٰذه َا نىَٰي ح  اَۚق ال  ه  وشه ع لٰىَع ر    ةَ 

Yahut altı üstüne gelmiş (ıpıssız duran) bir şehre uğrayan kimseyi görmedin mi? O, 

"Allah, burayı ölümünden sonra nasıl diriltecek (acaba)?" demişti.570 

 Sâbûnî tefsirinde Üzeyr adında salih bir zatın harabeye dönmüş bir şehirden geçerken 

َ َأنى يهي َي ح  َاللَهذه اب ع د  تهه  و  م   "Allah, burayı ölümünden sonra nasıl diriltecek (acaba)?" cümlesini 

kullandığını söylemektedir. Bu ayette her ne kadar ölü olan şeyin şehir olduğu anlaşılsa da 

burada asıl kast edilen şehrin halkıdır. Bu ayette mecâz-ı mürselin alakalarından olan َإهطلق

    mahal zikredilip içindekilerin kastedimesi” bulunmaktadır.571“ المحلَوإهرادةَالحال

ن َ مه َي ؤ  َل  ه م  ر  َت ن ذه َل م  َا م  م  ت ه  ا ن ذ ر  َء  م  ل ي هه َع  اء  س و ُٓ  ونَ و 

“Kendilerini uyarsan da uyarmasan da onlar için birdir, asla iman etmezler.572  

Onları uyarmanın veya uyarmamanında asla fayda vermeyeceğini dile getiren Allah 

Teâla bu ayeti kerime ile Hazreti Peygamberi teselli etmektedir.573 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette 

geçen أ hemzenin tesviye hemzesi olup aslında istifham (soru) anlamına geldiği 

                                                 
568 Yâsîn 36/41. 
569 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/27. 
570 el-Bakara 2/259. 
571 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 1/150. 
572 Yâsîn 36/10. 
573 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/6. 



88 

 

zikredilmektedir. Ancak mecâz-ı mürsel yoluyla genellikle tesviye (eşitlik) anlamında 

kullanılmaktadır.574 Sâbûnî tefsirin de bu ayetle alakalı mecâz-ı mürsel ile ilgili herhangi bir 

kayda rastlanılmamıştır.  

2.2.1.3. İstiare  

Beyan ilminin alt başlıklarından birisi olan istiare, alakası benzerlik olan mecazî 

kullanımdır.575 Başka bir ifade ile aslında her ne kadar teşbihe benzese de teşbihten farklı olarak 

müşebbeh veya müşebbehun bihin (iki tarafından birisinin) zikredilmeyerek hazfedildiği teşbih 

çeşididir.576 İstiare aslında teşbihe dayalı bir anlatım uslubu olmakla birlikte, teşbihin iki tarafı 

olarak bilinen müşebbeh veya müşebbehun bihden birisinin kelamdan düşürülmesi şeklinde 

yapıldığından dolayı normal teşbih ile farklılık arz etmektedir.  Beyan ilminde incelenen istiare, 

en tesirli söyleyiş biçimlerinden olup lafızların manalarını güzel bir şekilde tamamlayıp, 

insanların hayal (tasavvur) etme gücünü zenginleştirmektedir. İstiareli lafızlar anlatılmak 

istenen manaya berraklık kattığından dolayı düz bir anlatımdan çok daha etkili olarak karşımıza 

çıkmaktadır.577 Bu sebeple yazarlar ve de şairler tarafından düz bir anlatım değilde istiareli 

kullanımlar genellikle tercih sebebi olmaktadır.  

Örneğin:  َبهََرأ ي ت ر  أس د اَفيَال ح   “Savaşta bir arslan gördüm” cümlesi aslında َش جاع ا لَ  ج  َر  رأ ي ت 

بهَ ر  َال ح  َفي  .Savaşta arslan gibi cesur bir adam gördüm” demek manasına gelmektedir“ ك الِ س ده

Örnekten de anlaşılacağı üzere burada müşebbeh, teşbih edatı ve benzetme yönü hazfedilerek 

ve yalnızca müşebbehun bih zikredilerek istiare-i tasrîhiyye oluşmuştur.  

İstiarenin beş temel esası bulunmaktadır: 

Müstear leh: Müşebbeh 

Müstear minh: Müşebbehun bih 

Müstear: İstiare  

Câmi: Müşabehet, benzerlik ilgisi (iki mana arasında bulunan ilgi yönü) 

Karîne-i mânia: Gerçek mananın anlaşılmasına engel olan karine (ipucu)578 

                                                 
574 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/352. 
575 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/236; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 221. 
576 Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 369; Meydânî, el- Belâġatul’ ʿarabiyye, 2/229. 
577 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 306. 
578 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 309. 



89 

 

 İstiarenin çeşitleri  

İstiare, müşebbeh ya da müşebbehun bihin (benzeyen veya kendisine benzetilen) 

zikredilip zikredilmemesine göre istiare-i tasrîhiyye ve istiare-i mekniyye olmak üzere ikiye 

ayrılmaktadır. 

İstiare-i tasrîhiyye /açık istiare  

İstiare-i tasrîhiyye sadece benzetilen (müşebbehun bih) zikredildiği istiare çeşididir.579  

َالظَ  ن  َمه َالن اس  ج  ره َلهت خ  اهل ي ك  ل ن اهَ  َا ن ز  ت اب  َكه
ࣞ
مٖيدهَُۙالُٓـرٰ َال ح  َال ع زٖيزه اطه ر  َاهلٰىَصه م  ب ههه َر  َبهاهذ نه َاهل ىَالن وره اته  ل م 

“Elif-lâm-râ. Bu, rablerinin izniyle insanları karanlıklardan aydınlığa, güçlü ve övgüye 

lâyık olan Allah’ın yoluna çıkarman için sana indirdiğimiz kitaptır.”580 Ayette insanların 

karanlıklardan aydınlığa çıkarılmasından bahsedilmektedir. İnsanların imansızlık durumu 

karanlığa, iman etmeleri ise nura benzetilerek istiare yapılmıştır. Görüldüğü üzere ayette sadece 

müşebbehun bihler zikredilip müşebbehler hazfedildiği için istiare-i tasrihiyye yapılmıştır.581 

İncelenen Yâsîn suresindeki örnekleri şu şekildedir: 

ون َُۙ لهم  ظ  َم  َف اهذ اَه م  ار  الن ه  ن هَ  َمه ل خ  َن س 
م َال ي ل ۚ ل ه  اٰي ةَ   و 

“Gece de onlar için açık bir kanıttır. Gündüzü ondan çekip alırız da karanlıkta 

kalıverirler.”582 Allah Teâla yukarıdaki ayeti kerime de kudretinin delillerinden, gece ve 

gündüzün art arda gelmesinden bahsetmektedir. Ayette biz ışığı giderir ve ondan gündüzü 

sıyırırız buyrulmaktadır. Sâbûnî, tefsirinde bu ayette geçen istiare-i tasrihiyye konusunu detaylı 

bir şekilde ele almaktadır. Ayette geçen  َالس ل خ kelimesi soymak, “hayvanın derisini etinden 

sıyırmak” anlamına gelmektedir. Allah Teâlâ gündüzün ışığının gidip gecenin karanlığının 

gelmesini, koyunun derisinin yüzülme işlemine benzetmektedir. Ayette geçen  َالس ل خ “sıyırmak” 

anlamındaki kelime istiare yoluyla زالة ه خراج ve أ ل   izale etmek (gidermek) ve çıkarmak gibi“ اله

anlamlarda kullanılmıştır. Bu lafızdan da  َل خ  sıyırırız” anlamı taşıyan fiil türetilmiştir. Bir" ن س 

nevi gecenin karanlığından gündüzün sıyrılıp çıkması, hayvanın derisinin soyulmasına 

benzetilerek istiare-i tasrîhiyye yapılmıştır.583 Diğer müfessir İbn ‘Âşûr ise, bu ayette istiare-i 

asliyye ve tebeiyye olduğunu belirtmektedir.584 İlerleyen bahislerde bu konu detaylı bir şekilde 

ele alınacaktır.   

                                                 
579 Meydânî, el- Belâġatul’ ʿarabiyye, 2/242. 
580 İbrâhîm 14/1. 
581 Muḥyiddîn Dervîş, İʿrâbu’l-Ḳur’ân, 5/143. 
582 Yâsîn 36/37. 
583 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
584 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/18. 



90 

 

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayetin sonunda yer alan َُۙ ون لهم  ظ   kelimesiyle ilgili önemli bir sarf م 

kuralına değinmektedir. İf‘al babının hemzesinin ifade ettiği manaları açıklarken  َون لهم  ظ   م 

kelimesinin mazisi olan  َل م س ى  fiilin başında yer alan hemzenin tıpkı أ ظ  أم  َو  ب ح   gibi “bir şeyin أص 

bir şeyin içine girmesi” manasına gelen ول  manası içerdiğini beyan etmektedir. Bu durumda د خ 

ب حَ  ب احهَ nin manası أص  َفهيَالص  ل  س ى ”sabaha girdi“ د خ  سا ءهَ nın manası أم  َفهيَال م  ل  ل مَ أ َ ”akşama girdi“ د خ  ظ   

nin manası ise, َمه َفهيَال ظ ل  ل   karanlığa girdi” şeklindedir.585“ د خ 

İstiare-i tasrîhiyyeye dair bir örnekte İbn ‘Âşûr’un tefsirinde yer almaktadır:  

د ونَ  امه َخ  ف اهذ اَه م  د ةَ  احه و  ةَ  ي ح  َص  َاهل  َك ان ت   اهن 

“(Cezaları) korkunç bir sesten ibaretti; sönüverdiler.”586  Ayette elçilere uymayıp, 

onları katleden kimselerin başlarına gelen azaptan bahsedilmektedir. Cebrail’in (a.s.) haykırışı 

ile onların adeta küle çevrildiği anlatılmaktadır. Ayette geçen َ د ون  امه  lafzı aslında ateşin sönmesi خ 

anlamında olup istiare yoluyla ölüm manasında kullanılmıştır. Onların dünyada güçlü, kuvvetli 

ve taşkınlıkla dolu bir ömür geçirdikten sonra ölmeleri, tıpkı güçlü bir şekilde yanan ve 

nihayetinde sönen ateşe benzetilmiştir. Burada sadece müşebbehun bih zikredildiğinden dolayı 

bu istiareye istiare-i tasrihiyye denilmektedir.587 

İstiare-i mekniyye /kapalı istiare  

İstiare-i mekniyye, yalnızca müşebbehin (benzeyen) zikredildiği istiare çeşididir.588 İbn 

‘Âşûr, yukarıda istiare-i tasrihiyye için örnek verilen ayetin aynı zamanda istiare-i mekniyye 

olarak ta değerlendirebileceğini söylemektedir. Açıklayıcı olması açısından ünlü şair Ebû 

Züeyb el-Hüzelî’nin (öl. 28/648-49) şu şiiri örnek olarak verilecektir:  

نهي ةَ إذ اَو َالم  فا ره اَأن ش ب ت  َلَت ن ف عَ أل ف يَ َ             أظ  ة  يم  َت مه َك ل   ت 

Ölüm geçirdiğinde pençelerini,  

Görürsün hiçbir muskanın fayda vermediğini.589 

Şiirde ölüm, yırtıcı bir hayvana benzetilmiş olup ancak açıkça yırtıcı hayvan 

zikredilmemiştir. Fakat ona ait bir özellik olan فا ر  .tırnakları, pençeleri" zikredilmiştir" أظ 

                                                 
585 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/18. 
586 Yâsîn 36/29. 
587 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/6 Müfessir bu ayette istiare-i mekniyye olduğunu da belirtmiştir. 
588 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 311 İstiaer-i mekniyye ile ilgili detaylı bilgi için bk. Mehmet Emin Güzel, “İstiâre-i 

Mekniyyenin Tanım ve Kapsamı İle İlgili Tartışmalar Üzerine Bir Mülahaza”, İhya Uluslararası İslam 

Araştırmaları Dergisi 9/1 (Ocak 2023), 272-288. 
589 Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. Yezîd el-Ezdî el-Muberred, el-Kâmil fî’l-Luğa ve’l-Edeb, thk. Muḥammed Ebû’l-

Faḍl İbrâhîm (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-ʿArabî, 1417/1997), 2/127; Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Saʿîd Şemsuddîn 

el-Kirmânî, Taḥḳîḳu’l-Fevâʾidi’l-Ġiyâs̱iyye, thk. ʿAlî b. Daḫîlullâh b. ʿUceyyân el-ʿAvfî (Medine: y.y., 1424), 

2/723; Ebû’l-ʿAbbâs ʿAbdullâh b. Muḥammed el-ʿAbbâsî İbnu’l-Muʿtezz, el-Bedîʿ fî’l-Bedîʿ (b.y.: Dâru’l-Cîl, 

1410/1990), 88. 



91 

 

Dolayısıyla şiirde müşebbeh (benzeyen) zikredilmiş olup müşebbehun bih zikredilmemiştir. 

Müşebbehun bihe delalet edecek olan ipucu zikredilmiştir. Mezkûr sebeplerden ötürü şiirde 

istiare çeşitlerinden istiare-i mekniyye bulunmaktadır.590   

İstiare kullanıldığı kelime çeşidine göre istiare-i asliyye ve istiare-i tebeiyye olmak 

üzere ikiye ayrılmaktadır.  

İstiare-i asliyye - istiare-i tebeiyye  

İstiarenin bulunduğu kelime, câmid isim ya da mastarlardan oluşmuşsa istiare istiare-i 

asliyye adını almaktadır. İstiarenin bulunduğu kelime fiil veya müştak kelimelerden oluşmuş 

ise (ismi fail, ismi meful, sıfatı müşebbehe, ismi tafdîl) gibi istiare-i tebeiyye adını alır.591  

اح َۚ ال  ل و  ذَ  َا خ  وس ىَال غ ض ب  َم  َع ن  اَس ك ت  ل م   و 

“Mûsâ’nın öfkesi yatışınca levhaları aldı.”592 Ayette Mûsa (a.s.) ‘ın öfkesinin sukut 

etmesinden yani الزوال “gitmesinden, geçmesinden” istiare yoluyla bahsedilmiştir. İnsanın 

öfkesi susmaz diner, sakinleşir. سكوت kelimesi سكت  mazi fiilinden türetilmiş olup “dinmek, 

yatışmak” manasında kullanılmıştır. Dolayısıyla istiarenin icra edildiği kelime fiil konumunda 

olduğu için istiare-i tebeiyye oluşmuştur.593 

İstiare-i tebeiyyeye Abbâsî halifesi İbnü’l-Mu ‘tez’in, (ö. 296/908) Mu ‘tezid billahı 

övmek için söylediği şu şiiri örnek olarak verilebilir: 

َ مع  َج  َفيَلناَالحق  اَ             إمام  اح  َوأحيىَالس م  ل  َالب خ   ق ت ل 

Hak, bizim için cimriliği öldüren, cömertliği yaşatan  

bir halife de toplandı.594 

Şiirde cimriliğin yok olma durumu  َأذ ه ب anlamına gelen müştak  َق ت ل fiili ile cömertliğin 

var olması durumu َ د ج  ي ا anlamına gelen müştak fiil أب ق ى ya da أو   ile ifade edilmiştir. Bahse konu أح 

olan şiirde, istiare olduğu mefulün bih sayesinde anlaşılmaktadır. Zira cimrilik öldürülen veya 

cömertlik diriltilen şeyler değildir.595  

                                                 
590 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/91. 
591 İsmail Durmuş - İskender Pala, “İstiare”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2001), 23/317. 
592 el- A‘râf 7/154. 
593 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 323. 
594 Ebû Bekr Muḥammed b. Yaḥyâ eṣ-Ṣûlî, el-Evrâḳ Ḳısmu Aḫbâri’ş-Şuʿarâ’ (Kahire: Şirketu Emel, 1425/2004), 

3/124; Ebû Bekr ʿAbdülḳâhir b. ʿAbdirraḥman b. Muḥammed el-ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Esrâru’l-Belâğa, thk. 

Maḥmûd Muḥammed Şâkir (Kahire; Cidde: Dâru’l-Medenî, ts.), 53; Nuveyrî, Nihâyetu’l-Ereb fî Funûni’l-Edeb, 

7/53; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/283. 
595 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 323. 



92 

 

ون َُۙ لهم  ظ  َم  َف اهذ اَه م  ار  الن ه  ن هَ  َمه ل خ  َن س 
م َال ي ل ۚ ل ه  اٰي ةَ   و 

“Gece de onlar için açık bir kanıttır. Gündüzü ondan çekip alırız da karanlıkta 

kalıverirler.” İbn ‘Âşûr, ayette istiare-i asliyye ve tebeiyye olduğunu söylemektedir. Ayette 

geçen  َل خ  sıyırırız” kelimesinden asıl maksadın, gündüzün ışığının giderilip yerine gecenin“ ن س 

karanlığının kalmasıdır. Dolayısıyla bu kelimeye َال ةه  gidermek, yok etmek” anlamı" إهز 

verilmektedir. Ayette müstear olarak kullanılan  َل خ -kelimesi bir fiil olduğundan dolayı istiare ن س 

i tebeiyye ye dâhil olmuştur. Sâbunî bu ayette istiare-i tasrihiyye olduğunu belirtirken, diğer 

müfessir İbn ‘Âşûr ise istiare-i tebebeiyye olduğunu ifade etmektedir. Bu durum her istiarenin 

nedeninin ve ele alınışının farklı oluşundan kaynaklanmaktadır. Çünkü bazen bir sözde aynı 

anda istiare çeşitlerinden hem istiare-i tasrihiyye hem de istiare-i tebeiyye icra 

edilebilmektedir.596 Zira istiare-i tasrihiyye, teşbihin iki tarafı olan müşebbeh ve müşebbehun 

bihin zikredilip zikredilmemesine göre oluşurken, istiare-i tebeiyye müstear olarak kullanılan 

lafzın camid veya türemiş olması itibarı ile ele alınır.  

ل ونَ  س  ر  َال م  د ق  ص  َو  مٰن  ح  الر  ع دَ  اَو  َࣝهٰذ اَم  ن اْۘ ق ده ر  َم  ن  َب ع ث ن اَمه ن  ل ن اَم  ي   ق ال واَي اَو 

Derler ki: “Vay başımıza gelenler! Bizi yattığımız yerden kim diriltip kaldırdı? 

Rahmânın vaad ettiği işte bu! Peygamberler gerçekten doğru söylemişler!”597 Ayette geçen 

ق د َ ر   kelimesi ismi mekân kalıbında olup ölüme benzetilmek suretiyle istiare edilmiştir. İstiare م 

edilen kelime müştak yani fiil ve türevlerinden olduğu için istiare çeşitlerinden istiare-i tebeiyye 

olmuştur. İncelenen her iki eserde de müfessirler bu ayetle ilgili olarak sadece teşbih olduğunu 

ve uykunun ölüme benzetildiğini ifade etmişlerdir. Ancak başka belagat eserlerinde bu ayette 

geçen َ ق د ر   kelimesi istiare-i tebeiyyeye örnek olarak verildiği görülmüştür.598 م 

İstiare-i temsiliyye  

İstiare-i temsiliyye, müşebbeh zikredilmeyerek müşebbehun bihin farklı yönlerinin 

istiare konusu edildiği istiare çeşididir.599  Teşbihi tesmiliyyeye benzeyen bu istiarenin diğer 

bir adı da mecaz-ı mürekkeptir.600 İstiare-i temsiliyye için aynı zamanda asıl manasının dışında 

kullanılan cümle tabiri de kullanılmaktadır. Bu bölüme kadar anlatılan istiare çeşitleri 

genellikle kelimelerde yapılırken, istiare-i temsiliyye cümlede yapılmaktadır. Bu istiare çeşidini 

                                                 
596 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/18. 
597 Yâsîn 36/52. 
598 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 328-329. 
599 Meydânî, el- Belâġatul’ ʿarabiyye, 2/265. 
600 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 332. 



93 

 

teşbihe benzetenlerde bulunmaktadır. Teşbihte müşebbeh, müşebbehun bih, teşbih edatı ve 

benzetme yönü zikredilirken istiare-i temsiliyye de sadece müşebbehun bih zikredilir.601 

Hiçbir belagat dersi okumamış, mecazı, istiareyi bilmeyen insanların dilinde bile istiare-

i temsiliyye örneklerine rastlamak mümkündür. İstiare-i temsiliyye aslında toplum tarafından 

da sıklıkla kullanılmaktadır. Örneğin tehlikeli işler yapıp bu işlerinde ısrarcı olan bir kimse için 

َبالن ارهََفلن ي ل ع ب   “falanca ateşle oynuyor” tabiri kullanılmaktadır. Burada kişinin gerçekten ateşle 

oynadığından bahsedilmeyip tehlikeli işler yaptığı ve bir gün başına kötü bir iş gelebileceğinden 

bahsedilmektedir.602 Araplardan günümüze kadar tevarüs edilegelen emsalleri, (atasözleri) 

istiare-i temsiliyye konusuna dâhil etmek mümkündür.603 

Türkçede atasözü olarak kullanılan ve gizli bir iş yapan kimse için “saman altından su 

yürütüyor” tabiri aslında kişinin gerçek manada samanın altından suyu yürüttüğünü değil gizli 

işler çevirdiğini ve onun hakkında dikkatli olunması gerektiğini ifade etmektedir. Aynı şekilde 

“ayağını yorganına göre uzat” diye bilinen atasözü, insanın yapabileceği işe girişmes ve güç 

yetiremeyeceğinden uzak durması manasında kullanılmaktadır.604 Arap dilinde de bazı şairlerin 

şiirleri darbımesel haline gelmiştir. Bu darbımesellere örnek olarak İranlı şair Abdillâh b. 

Abdilkuddûs el-Basrî (ö. 167/783 [?]) nin şu beyti verilebilir: 

َإذاََ ت  ت ر  فو  ءاَ  ره َعداوت هَام  ذ ر  ن با…َاح  َلمَيحصدَبهَعه ك  َالش و  ع  ر  َي ز  ن  م   

Bir kimse ile kan davalı olursan onun düşmanlığından sakın! 

Zira diken eken üzüm biçmez.605 

Şiirde ifade edilen kavram Türkçe de kullanılan “ne ekersen onu biçersin, iyilik eden 

iyilik bulur” atasözleriyle örtüşmektedir. İnsan eğer karşısına güzelliklerin çıkmasını istiyorsa 

kendisinin de güzel işler yapması gerekmektedir. Bundan dolayı diken eken bir insanın üzüm 

bağı olacağını beklemesi boş bir umuttan başka bir şey değildir. Şiirde görüldüğü üzere istiarei 

temsiliyye yoluyla insanlara bir cümlenin kendi manası ile birlikte aslında başka bir manaya da 

                                                 
601 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 332. 
602 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 333. 
603 Sedat Sağdıç, “Temsil ya da İstiâre-i Temsiliyye Kavramı (Keşşâf Tefsiri Örneğinde Uygulamalı Bir Belâgat 

Çalışması) (Hâcî es-Sadîk)”, Dergiabant 3/5 (Haziran 2015), 239. 
604 Durmuş - Pala, “İstiare”, 23/317. 
605 Ebû’l-Ḳâsım ʿAbdurraḥmân b. İsḥâḳ en-Nihâvendî ez-Zeccâcî, Meclisu’l-ʿUlemâʾ, thk. ʿAbdusselâm 

Muḥammed Hârûn (Kahire; Riyad: Dâru’r-Rifâʿî, 1403/1983), 23; Ebû Bekr Muḥammed b. el-ʿAbbâs el-Ḫârizmî 

Ebû Bekir el-Ḫârizmî, el-Ems̱âlu’l-Muvellede (Abu Dabi: el-Mecmeʿu’s̱-S̱eḳâfî, 1424/2003), 110; Ebû Hilâl el-

Ḥasen b. ʿAbdullâh Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Cemheretu’l-Ems̱âl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 1/105; Ebû Ḥayyân ʿAlî 

b. Muḥammed Ebû Ḥayyân et-Tevḥîdî, eṣ-Ṣadâḳa ve’ṣ-Ṣıddîḳ, thk. İbrahim el-Kîlânî (Beyrut: y.y., 1419/1998), 

240; Ebû’l-Velîd Hişâm b. Aḥmed el-Endelusî el-Vaḳḳaşî, et-Tâʿlîḳ ʿale’l-Muvaṭṭâ, thk. ʿAbdurraḥmân b. 

Suleymân el-ʿUs̱eymîn (Riyad: Mektebetu’l-ʿUbeykân, 1421/2001), 1/33; Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-

Zemaḫşerî, el-Mustaḳṣâ fî Ems̱âli’l-ʿArab (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1987), 1/416; Sıbṭ İbnul-Cevzî, 

Mirʾâtu’z-Zamân fî Tevârîḫi’l-Aʿyân, 12/364. 



94 

 

gelebileceği anlatılmak istenmiştir. İstiare-i temsiliyye var olan bir durumu başka duruma misal 

getirerek benzetme yapmak suretiyle meydana gelmektir.    

İncelenen Yâsîn suresinde üç tane istiare-i temsiliyye örneği tespit edilmiştir: 

ونَ  ح  ق م  َم  م  َف ه  َاهل ىَال  ذ ق انه ي  ف هه لَ  َا غ ل  م  ن اقههه يَا ع  ع ل ن اَفُٖٓ  اهن اَج 

“Biz onların boyunlarına çenelerine kadar dayanan halkalar geçirdik, bu yüzden 

kafaları yukarı kalkık durmaktadır.”606 Ayeti kerime her iki müfessir tarafından istiare-i 

temsiliyye konusu altında ele alınmaktadır. Ancak İbn ‘Âşûr ayette geçen َ ل َا غ ل  م  ن اقههه يَا ع  ع ل ن اَفُٖٓ  اهن اَج 

“onların boyunlarına halkalar geçirdik” ifadesinin hem hakiki hem de temsili (mecâzî) 

manada kullanılabiceği görüşündedir.607 Allah Teâla’nın emirlerine uymaktan yüz çeviren 

kimselerin durumu, zincir ve kelepçelerle elleri boynuna bağlanan kimsenin durumuna 

benzetilmiştir. Öyle ki, bu durumda olan bir kimse yüzünü sağa ya da sola hareket ettiremez. 

Aynı şekilde böyle kimselerin misali, maksadına erişmek için kendine çıkış kapısı arayan ama 

maksadına ulaşamayıp kapılar yüzüne kapatılan kişiye benzetilmiştir. Bu ayette, bir durum 

başka bir duruma benzetildiğinden dolayı istiare-i temsiliyye yer almaktadır.608 

الهك ونَ  اَم  َل ه  م  ف ه   َ َا ي دٖين ُٓاَا ن ع اما ل ت  اَع مه م  َمه م  ل ق ن اَل ه  اَا ن اَخ  و  َي ر  ل م   ا و 

“Görmezler mi ki kendi kudretimizin eserlerinden olmak üzere onlar için sahip 

oldukları nice hayvanlar yarattık.”609 Sâbûnî ayeti kerimede “ellerimizle hayvanlar yaptık.” 

(Yarattık) ifadesinde istiare-i temsiliyye olduğunu söylemektedir. Burada istiare-i temsiliyye 

yoluyla العمل "yapmak" kelimesi  َل ق  yarattı" manasına gelen lafzın yerine kullanılmıştır. Şöyle" خ 

ki hayvanlar, yapılmaz bilakis yaratılır. Ancak Allah Teâlâ yaratma ve meydana getirme fiilini, 

bizzat kendi elleriyle bir şey yapmaya çalışan kimsenin durumuna benzetmektedir.610  

İbn ‘Âşûr da ayeti kerime ile ilgili benzer ifadeler kullanarak ayetin istiare-i temsiliyye 

ye örnek olduğunu ifade etmektedir. Lakin bazı farklı görüşleri ekleyerek açıklamalar 

yapmaktadır. Allah Teâlâ ile ilgili olan bu ayetin, bazı kimseler tarafından bu gibi istiare 

örneklerini tevil etmekten kaçındıklarından ve bunu istiare olarak değilde َ ت ش ابهه  "müteşabih" ال م 

olarak isimlendirdiklerinden bahsetmektedir. Tevil etmekten kaçınmalarının, bu gibi ayetlerin 

özüne tam olarak vakıf olamadıkları için yanlış yorum yapmaktan kendilerini korumak 

istediklerinden kaynaklandığını belirtmektedir.611  

                                                 
606 Yâsîn 36/8. 
607 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/349. 
608 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/349; Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
609 Yâsîn 36/71. 
610 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/23. 
611 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/68. 



95 

 

َف ي ك ونَ  ك ن  َل هَ  َي ق ول  ا ن   َ ٔـا ي  ش  ادَ  اَا ر 
ه َُٓاهذ ُٓ ر  اَا م   اهن ـم ُٓ

Bir şeyi istediğinde, O’nun buyruğu “ol!” demekten ibarettir; hemen oluverir.612 

Sâbûnî, bu ayeti kerime de istiare-i temsiliyye olduğunu ifade ederken İbn ‘Âşûr’un herhangi 

bir açıklama yapmadığı dikkat çekmektedir. Sâbûnî, Allah Teâla’nın yüce kudretinin eşyaya ve 

mahlûkata tesir etmesinin çabukluğunu, hiç bekletilmeden ve ısrar edilmeden emri yerine 

getirilip itaat edilen bir kimsenin durumuna benzetmektedir. Çünkü Allah Teâlâ bir şeyin 

olmasını istediği zaman o iş, hiç gecikme olmadan hemen oluvermektedir.613       

 Türkçede de sıklıkla istiareli kalıplara rastlamak mümkündür. Örneğin ahmak bir kimse 

için “sersem”, inatçı bir kişi için “keçi”, zorba ve asık suratlı bir kimse için “Nemrut”, aşık ya 

da şaşkın bir kişi için “Leyla” gibi kelimeler halk tarafından sıklıkla kullanılan tabirlerdir.614   

2.2.1.4. Kinaye  

Beyan ilminin dördüncü konusu olan kinaye, sülasi َ ن اي ة َكه نهي َي ك   fiilinden türetilmiş ك ن ي

mastar olup “bir şeyi örtmek, gizlemek” anlamına gelmektedir.615 Kinayenin klasik belagat 

kitaplarında ki Kazvînî’ye ait olan meşhur tanımı: َ:معهمعناه،َمعَجوازَإرادتهَلزمَبهَأريدَلفظَالكناية  

“Gerçek manasını da kastetmek mümkün olmakla birlikte lazfın dolaylı manasını murad etmek” 

şeklindedir.616 Modern belagat ilminde ki tanımı ise; maksadı ifade ederken kullanılan kelime 

veya cümlede asıl anlamının yanında diğer anlamının da kullanılabilmesi şeklindedir.617 

Kinayeyi bu tanımlar ışığında değerlendirecek olursak bir yönüyle mecaz bir yönüyle hakikattir 

denilebilir. Kinaye ile mecaz arasındaki farka gelince, mecazda asıl anlamının anlaşılmasını 

engelleyecek bir ipucu (karine) bulunurken, kinaye de asıl mananın anlaşılmasını engelleyecek 

karine-i mânia bulunmamaktadır.618  

Türkçe de “gözü açık olmak, ayağı yere basmamak, burnundan kıl aldırmamak, eli açık 

olmak” gibi deyimler kinayenin örnekleri arasında gösterilebilmektedir.619 Çünkü bu deyimler 

söylendiğinde, gerçek anlamlarından tamamen soyutlanarak farklı bir mana ifade etmezler. 

Genellikle asıl anlamlarının etkisi, ifade edilecek olan kinayeli kullanımda görülmektedir.  Arap 

toplumuna bakıldığında kinayeli kullanımların fazlaca kullanıldığı görülmektedir. Örneğin 

                                                 
612 Yâsîn 36/82. 
613 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/23. 
614 Durmuş - Pala, “İstiare”, 23/317. 
615 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, “kny” 15/233. 
616  2/145. Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 2/145َ 
617 Bulut, Belâgat, 2013, 211. 
618 İsmail Durmuş, “Kinaye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002), 26/34. 
619 Bulut, Belâgat, 2013, 211. 



96 

 

onlar cömert ve misafirperver olan bir kimse için َثهي رَال َرماده  külü çok” tabirini kullanırlar.620 Bir“ ك 

kişinin külünün çok olması demek, asıl anlamı göz önünde bulundurulduğunda evinde fazla 

ateş yandığını gösterir. Bir evde fazla ateş yanması orada çok yemek piştiği ve dolaylı olarak 

insanlara bolca ikram edildiği anlamına gelir.621  

Buna benzer bir ifade de Arapların uzun boylu olan bir kimse için kullandıkları 

النجادطويلَ  “kılıç bağı uzun olan” ifadesidir. Aslında kılıç bağı uzun olan kimsenin boyunun da 

uzun olacağı herkes tarafından bilinmektedir. Bu yüzden Araplar uzun boylu olan birisi için 

sarahaten uzun boylu demek yerine daha beliğ bir ifade olan kılıç bağı uzun demeyi uygun 

görmüşlerdir.622 Zamanla bu yaygın kullanımlar insanların ağzına pelesenk olup sıklıkla 

kullanılır hale gelmiştir.  

Kinayenin beyan ilminin alt başlığı olarak kavramsallaşması, hicri ikinci yüzyılda 

başlamış olup, hicri yedinci yüzyılda Arap belagati sahasında meşhur dil bilim alimi olan Ebû 

Ya ‘kûb es-Sekkâkî ve sekizinci yüzyılın ünlü alimi, Hatîb el-Kazvînî ile günümüzdeki şeklini 

almıştır.623  

Kinaye, kendisinde kinayenin meydana geldiği lafız, (meknî bih) kendisinden kinaye 

edilen lafız (meknî anh) ve hakiki mananın anlaşılmasına engel olan ipucu (karine) olmak üzere 

üç unsurdan meydana gelmektedir.624   

Kinayenin belagat kitaplarında zikredilen ta‘rîz,625 telvîh, remz, îmâ ve işaret gibi 

çeşitleri bulunmaktadır.626 

د س ر َُۙ و  احَ  و 
َا ل  ع لٰىَذ اته ل ن اهَ  م  ح   و 

“Biz Nûh'u çivilerle perçinli levhalardan oluşan gemiye bindirdik.”627 

                                                 
620 Ebû Saʿd Manṣûr b. el-Ḥuseyn er-Râzî el-Âbî, Nes̱ru’d-Durri fî’l-Muḥâḍarât, thk. Ḫâlid ʿAbdulğanî Maḥfûṭ 

(Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2004), 4/62; Zemaḫşerî, Esâsu’l-Belâğa, 2/331; Ebûbekir Muḥammed b. 

Aḥmed b. Ebî Aḥmed ʿAlâʾuddîn es-Semerḳandî, Mîzânu’l-uṣûl fî netâʾici’l-ʿuḳûl, thk. Muḥammed Zekî 

ʿAbdilberr (Katar: Matbaʿatu Dûha el-Ḥadîs̱e, 1404/1984), 1/395; Sekkâkî, Miftâḥu’l-ʿUlûm, 405. 
621 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 337-338. 
622 Muberred, el-Kâmil fî’l-Luğa ve’l-Edeb, 4/41; Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. İsḥâḳ b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî es-

Serrâc es̱-S̱eḳafî, Ḥadîs̱u’s-Serrâc, thk. Ebû ʿAbdullâh Ḥuseyn b. ʿUkkâşe b. Ramaḍân (b.y.: el-Fârûḳu’l-Ḥadîs̱e, 

1425/2004), 2/37; ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Delâilu’l-İʿcâz fî ʿİlmi’l-Meʿânî, 1/66; Ebû’s-Saʿâdât el-Mubârek b. 

Muḥammed el-Cezerî İbnu’l-Es̱îr, en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Ḥadîs̱ ve’l-Es̱er, thk. Ṭâhir Aḥmed ez-Zâvî - Maḥmûd 

Muḥammed eṭ-Ṭanâḥî (Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿİlmiyye, 1399/1979), 5/19. 
623 Kinayenin tarihi oluşumu ve anlamları hakkında detaylı bilgi için bk. Ahmet Gezek, “Arap Belâgatinde Kinaye 

Tanımları ve Tasniflerindeki Farklılıkların Değerlendirilmesi: Modern Dönem Bağlamında”, Tasavvur / Tekirdağ 

İlahiyat Dergisi 9/1 (Haziran 2023), 433-457. 
624 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 336. 
625 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 2/358. 
626 Kinaye ve çeşitleri hakkında detaylı bilgi için bk. Ferit Dinçer, “Kur’an’da Kinâye ve Taʿriz Sanatının Kullanma 

Nedenleri”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 26 (Nisan 2021), 45-63. 
627 el-Kamer 54/13. 



97 

 

Ayette geçen َُۙ د س ر اح َو  و 
َا ل   çivilerle perçinli levhalardan oluşan” manasına gelen lafız“ ذ اته

gemiden kinayedir.  َُۙ د س ر اح َو  و 
َا ل   .lafzı geminin sıfatı olup burada mevsuf yerine getirilmiştir ذ اته

Aslında ayette mevsuf zikredilmiş olsaydı cümlenin َل ىَال ف ل كه ع  ل ن اهَ  م  ح   ”.Biz onları gemide taşıdık“ و 

şeklinde olması gerekirdi.628 Bu ayette kinaye çeşitlerinden mevsufdan kinaye 

bulunmaktadır.629  

Kinaye, sıfattan kinaye, zattan (mevsuf) kinaye ve nisbetten kinaye olmak üzere üç 

kısma ayrılmaktadır.630 İncelenen Yâsîn suresinde hem İbn ‘Âşûr’un hem de Sâbûnî’nin kinaye 

örneklerine yer verdikleri görülmektedir.  

يمهَ كه َال ح  آنه ال ق ر   و 

“(Ey Muhammed!) Hikmet dolu Kur'an'a andolsun ki”631 

İbn ‘Âşûr ayette Allah Teâlâ’nın Kur’an’a yemin ederek başlamış olmasının, dolaylı 

olarak onun yanındaki şerefinden ve üstünlüğünden kinaye olduğunu söylemektedir. Hem de 

bu yemin dolayısıyla verilen haber daha tekitli hale gelmektedir.632 Sâbûnî tefsirinde ise benzer 

açıklamalar yer alıp kinaye ye dair herhangi bir bilgiye yer verilmemiştir.633 

َوَ  ر  ك  َالذ ه َات ب ع  نه َم  ر  يمَ إهن ماَت ن ذه َك ره ر  أ ج  ة َو  غ فهر  بهم  هَ  ر  َبهال غ ي بهَف ب ش ه من  ح  َالر  ي  شه  خ 

“Sen ancak Zikr'e (Kur'an'a) uyanı ve görmediği halde Rahmân'dan korkan kimseyi 

uyarırsın. İşte onu bir bağışlanma ve güzel bir mükâfatla müjdele.”634 

İbn ‘Âşûr ayette Hazreti peygamberin uyarmasının sadece Rahmandan korkan 

kimselere fayda vereceğini söyleyerek, bu uyarmadan nasibini alamayan insanlara kinaye 

yoluyla ta‘riz yapıldığını beyan etmektedir. Kuran’a uymayan kimseler kinaye yoluyla ölü 

kimseler gibi değerlendirip akılsız insanlarmış gibi nitelendirmiştir. Bu açıklamasını Neml 

suresinin 80. ayeti تى و  َال م  ع  مه َت س  َل   Şüphesiz sen ölülere duyuramazsın” ilişkilendirerek“ إهن ك 

açıklamıştır.635 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen kinaye ile ilgili herhangi bir açıklama 

yapılmamıştır.  

بهينَ  َم  فهيَإهمام  ي ناهَ  ص  َأ ح  ء  َش ي  ك ل  َو  ه م  آثار  واَو  اَق د م  َم  ت ب  ن ك  تىَو  و  ال م  يهَ َن ح  ن   إهن اَن ح 

                                                 
628 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 27/184. 
629 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 9/379. 
630 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 258-259. 
631 Yâsîn 36/2. 
632 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/345. 
633 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/5. 
634 Yâsîn 36/11. 
635 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/354. 



98 

 

“Şüphesiz biz, ölüleri mutlaka diriltiriz. Onların yaptıklarını ve bıraktıkları eserlerini 

yazarız. Biz her şeyi apaçık bir kitapta (Levh-i Mahfuz'da) bir bir kaydetmişizdir.”636 

İbn ‘Âşûr ayette geçen  َاء ص  ح  ه  kelimesinin hakiki manasının hesap etmek veya saymak ال 

manasına geldiğini söylemektir. Ancak ayet-i kerimede herşeyin Allah Teâlâ tarafından 

kuşatılması, bilinmesi ve onun ilminden hiç birşeyin kaçmamasından kinaye edilmiştir. Bundan 

kinaye edilmesinin sebebi ise, teker teker sayılan şeyin eksik olması veya da gözden kaçması 

ihtimali dâhilinde değildir.637 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen kinaye ile ilgili herhangi bir 

açıklamaya rastlanılmamıştır.   

ن ة َ َال ج  له َاد خ   قهيل 

“(Kavmi onu öldürdüğünde kendisine): "Cennete gir!" denildi.”638 

 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen َ له َاد خ  ن ة َقهيل  ال ج   “Cennete gir!" ifadesinin Habîb en-

Neccâr’ın şehit olarak ölmesinden kinaye edildiğini söylemektedir. Çünkü Habîb en-Neccâr 

Allah Teâla’nın emirlerini insanlara anlattıktan sonra öldürüldüğünden dolayı şehadet şerbetini 

içerek cennete girmeyi hak etmiştir.639 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen kinaye ile ilgili herhangi 

bir açıklamaya yer verilmemiştir.   

نَ َي ا ؤ  زه ت ه  َي س  كان واَبههه  َ َإهل  س ول  َر  ن  َمه م  اَي أ تهيهه َم  باده ل ىَال عه ع  ةَ  ر  س   ح 

“Yazık o kullara! Kendilerine bir peygamber gelmezdi ki, onunla alay ediyor 

olmasınlar.”640 

Sâbûnî tefsirinde bu ayette müşriklere kinaye yoluyla ta‘riz bulunduğunu ifade 

etmektedir. Çünkü ayette müşriklere peygamberlerini yalanladıklarından dolayı “bu belde 

halkının başına gelenler sizinde başınıza gelebilir, dikkatli olun” manasında kinaye 

çeşitlerinden tariz yoluyla ikaz bulunmaktadır.641 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen kinaye ile 

ilgili herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır.  

قهينَ    َصاده َك ن ت م  إهن  دَ  ع  تىَهذ اَال و  َم  ي ق ول ون   و 

"Eğer doğru söyleyenlerseniz bu tehdit ne zaman gelecek?" diyorlar.642 

                                                 
636 Yâsîn 36/12. 
637 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 22/356. 
638 Yâsîn 36/26. 
639 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/370. 
640 Yâsîn 36/30. 
641 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/9. 
642 Yâsîn 36/48. 



99 

 

İbn ‘Âşûr ayette geçen َ َك ن ت م  قهينَ إهن  صاده  şart cümlesiyle, kâfirlerin başlarına gelecek olan 

azapla alay etme ve yalanma manasından kinaye edildiğini beyan etmektedir.643 Sâbûnî 

tefsirinde ayette yer alan kinaye ile ilgili bir kayda rastlanılmamıştır.  

ع ونَ  جه َي ر  م  لههه لَإهلىَأ ه  و  ي ةَ  صه َت و  يع ون  ت طه  ف لَي س 

“Artık ne birbirlerine tavsiyede bulunabilirler ne de ailelerine dönebilirler.”644 

İbn ‘Âşûr ayette geçen َ ي ة صه َت و  يع ون  ت طه  ”Artık ne birbirlerine tavsiyede bulunabilirler“ ف لَي س 

ifadesinin, sayha ile onların helak olmasının arasındaki zamanın çok kısa ve çabuk olacağından 

kinaye olduğunu ifade etmektedir. İbn ‘Âşûr ي ة ََف ل صه َت و  يع ون  ت طه ي س   ifadesinin hakiki anlamda 

kullanılmasının mümkün olamayacağını söylemektedir. Çünkü o gün herkes helak olacağından 

dolayı birbirlerine tavsiyede bulunması düşünülemez. Burada asıl anlatılmak istenen kıyamet 

sayhasından sonra insanların hızlı bir şekilde helak olacaklarından dolayı bir vasiyette 

bulunmaya vakitlerinin bile kalmayacağıdır.645 

Belagat ilminde kelimenin marife veya nekire olması ayrı bir başlık altında 

incelenmektedir. Bu bağlamda İbn ‘Âşûr ayette geçen َ ي ة صه  kelimesinin tef ‘îl babından mastar ت و 

olup, nekire olarak geldiğini manasının ise َلت ق لهيله  azlık" için olduğunu beyan etmektedir. Bu" له

durumda manası; Mahşer gününde insanların birbirlerine en ufak, küçücük bir vasiyette bile 

bulunamayacak olmalarıdır.646 

بهينَ  َم  آن  ق ر  َو  ر  ك  ذه  َ َإهل  َه و  إهن  يَل هَ  ماَي ن ب غه َو  ع ر  الش ه ناهَ  ل م  ماَع   و 

“Biz o Peygamber'e şiir öğretmedik. Bu ona yaraşmaz da. O (na verdiğimiz) ancak bir 

öğüt ve apaçık bir Kur'an'dır.”647 

İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette Hazreti Peygamber’i yalanlayan müşriklerin onun hakkında 

“mecnun olduğunu ve Kur’an’ın beşer tarafından uydurulmuş bir şiir olduğunu” söylüyorlardı 

diye ifade etmektedir. Bu ayet Kur’an’ın hem Hazreti Peygamber tarafından yazılmış bir şiir 

olma ihtimalini hem de Hazreti peygamberin şair olduğunu kinaye yoluyla reddetmektedir. 

Allah Teâlâ, müşriklerin sözlerinin yanlış olduğunu ما ََو  ن  َكاهه له لَبهق و  َو  ن ون  مه َت ؤ  ا َم  َق لهيل  ر  َشاعه له َبهق و  ه و 

اَ َم  ونَ ت ذ كَ ق لهيل  ر   “O, bir şâirin sözü değildir. Ne de az inanıyorsunuz! Bir kâhinin sözü de değildir. 

Ne de az düşünüyorsunuz!”648 mealindeki ayeti zikrederek açıklamaktadır. Hazreti 

Peygamber’e Kur’an’ı Kerîm Allah Teâlâ tarafından öğretildiğinden dolayı ona şiir 

                                                 
643 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/33. 
644 Yâsîn 36/50. 
645 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/35. 
646 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/35. 
647 Yâsîn 36/69. 
648 el- Hâkka 69/41-42. 



100 

 

öğretilmeyeceği, Kur’an’ın şiir olamayacağı onların sözlerini nefyetmek suretiyle kinayeli 

olarak ifade edilmektedir.649 

 İbn Âşur ayette kendisine iki meful alan efal’ul-kulûb650  (kalbi fiillerden)  َل َم  fiili ileع 

ilgili nahiv kuralına değinmektedir. İbn ‘Âşûr ayette geçen  َع ر  şiir” kelimesini kalbî“ الش ه

fiillerden olan َ ناه ل م   fiilinin ikinci mefulu olduğundan dolayı harekesinin fethalı olduğunu ifade ع 

etmektedir. Aslında َ ل مَ ع   fiilinin sülasi halinin َ أ ل ة س  لهم َال م   meseleyi bildi”َcümlesinde olduğu gibi“ ع 

genellikle bir meful aldığını söylemektedir.651   

ن ونَ  ماَي ع له َو  ون  ر  اَي سه َإهن اَن ع ل م َم  م  ل ه  َق و  ن ك  ز   ف لَي ح 

“(Ey Muhammed!) Artık onların sözü seni üzmesin. Çünkü biz onların gizlediklerini de 

açığa vurduklarını da biliyoruz.”652 

İbn ‘Âşûr ayetinde sonunda yer alan  َن ون له َي ع  ما َو  ون  ر  َي سه ا َم  َن ع ل م   cümlesinde kinaye إهن ا

bulunduğunu ifade etmektedir. Şöyleki: Hazreti peygamber müşriklerin kendisi hakkında 

söylediklerinden dolayı üzüldüğü için Allah Teâlâ bu ayeti onu teselli etmek için indirmişir. َإهن ا

َي ع لهن ونَ  ما َو  ون  ر  َي سه ا َم   cümlesiyle, kafirlerin söylemiş oldukları sözlerden dolayı hesaba ن ع ل م 

çekilecekleri, bu niyetlerini gizleseler de açığa vursalarda bütün bunların Allah Teâlâ katında 

yazıldığı gerçeği kinaye yoluyla ifade edilmiştir.653 Sâbûnî tefsirinde bu ayette geçen kinaye ile 

ilgili bir bilgiye rastlanılmamıştır.  

ت وقهد ونَ  ن هَ  َمه اَف إهذاَأ ن ت م  َن ار  ره ض  َالِ  خ  ره َالش ج  ن  َمه َل ك م  ع ل  يَج   ال ذه

“O, sizin için yeşil ağaçtan ateş yaratandır. Şimdi siz ondan yakıp duruyorsunuz.”654

 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen َره ض   yeşil” kelimesinin ağacın canlı ve taze“ الِ  خ 

olduğunu kinayeli olarak belirttiğini ifade etmektedir. Çünkü ağaç canlı olduğu müddetçe yeşil, 

ancak kuruduğunda ise rengi sararıp solmakta ve o canlılık belirtisinden kendisinde hiçbir şey 

kalmamaktadır.655 Sâbûnî tefsirinde ise ayette geçen kinaye ile ilgili herhangi bir açıklamaya 

rastlanılmamıştır.  

                                                 
649 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/56. 
650 Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî İbn Ebî Ḥâtim, el-ʿİlel, thk. Saʿd b. ʿAbdullâh el-Ḥamîd 

ve Ḫâlid b. ʿ Abdurrahman el-Cerîsî (b.y.: Meṭâbiʿu’l-Ḥamîḍî, 1427/2006), 2/197; Ebû Saʿîd es-Sîrâfî, Şerḥu Kitâbi 

Sîbeveyh, 2/135; Zemaḫşerî, el-Keşşâf ʿan Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl, 4/777. 
651 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/56. 
652 Yâsîn 36/76. 
653 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/72. 
654 Yâsîn 36/80. 
655 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/77. 



101 

 

2.3. YÂSÎN SURESİNDE BEDİ‘ UYGULAMALARI  

Belagat ilminin alt başlıklarından biri olan bedî‘ ilmi, durumun uygunluğuna göre olan 

kelamı, hem lafız hem de mana yönünden süsleyip güzelleştiren usul kurallarını inceleyen bir 

bilim dalıdır.656 Câhız’ın temellerini attığı kabul edilen belagat ilminin alt başlığı olan bedî‘ 

ilmini ilk defa inceleyen, konularına göre sınıflandırıp başlıklandıran kişinin Abbâsî halifesi 

şair İbnü’l-Mu‘tez (öl. 296/908) olduğu bilinmektedir.657 İbnü’l-Mu‘tez’in bedî‘ ilmi ile ilgili 

yazmış olduğu Kitâbü’l-Bedî isimli eseri, alanında büyük bir öneme sahiptir.658  İbnü’l-

Mu‘tez659 meşhur eserinde bedî‘ ilminin sonradan gelen şairler tarafından yeni bir şey olarak 

ortaya çıkarılmadığını bu ilmin esasen Kur’an’ı Kerîm de, hadislerde, eski Arap şiirinde ve 

bedevilerin konuşmalarında bulunduğunu ifade etmektedir.660 Eserinde insanların günlük 

konuşmalarında sıklıkla bedî‘ ilminin sanatlarını kullandıklarını örnekleriyle açıklamıştır.661 

 İbnü’l-Mu‘tez meşhur eserinde bedî‘ ilminin alt başlıklarını isti‘are, tecnîs, mutâbakat, 

reddeu’l-acüz ale’s-sadr, iltifât, i‘tirâz, er-Rucu‘, hüsnu’l-hurûc, tecâhulü’l-ârîf, ta‘rîz, kinâye, 

teşbih şeklinde sıralamaktadır.662 Daha sonra gelen belagat âlimleri üzerine yeni konular 

ekleyerek günümüzdeki şeklini almasında katkıda bulunmuşlardır. 

Bedî‘ يع يلَ َ ,fiilinden türetilen ب د عَ  kelimesi lügatte; sülasi ب ده ف عه vezninde mübalağa kipi 

olup, manası; icat eden, misalsiz ve eşsiz bir şekilde yaratan anlamına gelmektedir.663 Kur’an’ı 

Kerîm’de َ ضهْؕ ال  ر  اتهَو   O, göklerin ve yerin eşsiz-örneksiz yaratıcısıdır”664 ayeti verilen“  ب دٖيع َالس مٰو 

bu manayı ihtiva etmektedir. Ancak ehline malum olduğu üzere ayeti kerimede geçen  َيل  vezni ف عه

ism-i fail anlamında kullanılabileceği gibi ism-i meful anlamında da anlaşılabilmektedir. İsm-i 

meful anlamında kullanıldığında ise bu kelime “yeni, eşsiz, benzeri olmayan, harikulade ve icat 

edilmiş” anlamlarına gelmektedir.665 Dolayısıyla bedi ilmi söz konusu olunca bu veznin ism-i 

meful manasının daha isabetli olduğu ve bu manadan hareketle bu ilmin daha önce hiç 

değinilmeyen eşsiz manalar ve güzelliklerle kelamı süsleme sanatı olarak anlaşılması gerektiği 

gerçeği karşımıza çıkmaktadır. 

                                                 
656 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/225; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 265. 
657 Nasrullah Hacımüftüoğlu, “Bedî‘”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992), 

5/320-322. 
658 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 2/189. 
659 İbnü’l-Mu‘tez hakkında detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “İbnü’l-Mu‘tez”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 21/143-147. 
660 İbnu’l-Muʿtezz, el-Bedîʿ fî’l-Bedîʿ, 58. 
661 Bulut, Belâgat, 2013, 219. 
662 Ḳazvînî, el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa, 2/189. 
663 İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, "bda‘ " 8/6. 
664 el-Bakara 2/117. 
665 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 359. 



102 

 

 Bedî‘ kelimesinin belaği terim olarak manası ise, muktezayı hale uygun olarak 

söylenmiş bir ifadeyi hem lafız hem de mana yönünden güzelleştirip süsleyen usulleri inceleyen 

bilim dalıdır.666 Bedî‘ ilmi iki başlık altında incelenmekte olup, bunlardan birincisi manayı 

güzelleştiren sanatlar َ ي ة ع ن وه َال م  ن ات  س ه ح   ا ل م 
667 adını alırken, ikincisi lafzı güzelleştiren sanatlar 

anlamında ي ة َال لف ظه ن ات  س ه ح   adını almaktadır.668 ا ل م 

2.3.1. Muhassinât-I Lafzîyye (Lafızla İlgili Süsleme Sanatları) 

Muhassinât-ı lafziyye, lafza dayalı süsleme sanatı olarak bilinen bu başlığın kısımlarını 

şu şekilde sıralamak mümkündür: Cinas, seci‘, reddu’l-acüz ale’s-sadr, müvâzene, mümâsele, 

iktibâs, tazmin ve hüsn-i intihâ gibi sanatlardır.669 Muhassinat-ı lafziyyede icra edilecek olan 

söz sanatlarını beyan ve meânî ilminden ayrı olarak düşünmek yanlış olur. Bedî‘ ilminde 

yapılan söz sanatlarının da öncelikle muktezay-ı hale uygun olması gerekmektedir. Aksi 

takdirde yapılacak olan söz sanatı belagat âlimlerine göre makbul sayılmaz.670   

2.3.1.1. Cinâs 

Bedî‘ ilminin alt başlıklarından biri olan cinâs, manaları farklı yazılış ve söylenişleri 

aynı veya benzer olan kelimelerin düz yazıda ya da nesir de bir arada kullanılmasıyla oluşan 

söz sanatına denmektedir.671 Türkçe de cinasın kullanımına meşhur divan şairi Sünbülzâde 

Vehbî’nin  (ö. 1809)672 “Eyleme vaktini zâyi‘ deme kış yaz oku yaz” mısraları örnek 

gösterilmektedir. Şairin mısralarında iki tane “yaz” kelimesi kullanılmış olup bunlardan birinci 

olan “yaz” mevsim manasına gelirken, ikinci “yaz” ise yazmak manasının emir kipi olarak 

cinâsa örneklik teşkil etmektedir.673 

Belagat âlimleri cinâsı, icra edileceği kelimenin isim, fiil ve harf olması göz önünde 

bulundurulduğunda harflerin dizilişi, harekeleri, sayıları ve çeşidine göre farklı gruplara 

ayırmışlardır.674 Sözü süsleme sanatlarından biri olan cinâsı, belagat âlimleri vucûhu erba‘a adı 

                                                 
666 Bulut, Belâgat, 2013, 219. 
667 ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/97. 
668 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/282; Nusrettin Bolelli, Belâgat Beyân-Meânî-

Bediʿ ilimleri Arap edebiyatı (Istanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013), 405. 
669 Bulut, Belâgat, 2013, 289. 
670 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 361. 
671 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/282; ʿİṣâm el-İsferâyînî, el-Eṭvalu Şerḥi 

Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm, 1/113; et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 288. 
672 Sünbülzâde Vehbî hakkında detaylı bilgi için bk. Selim Sırrı Kuru, “Sünbülzâde Vehbî”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/140-141. 
673 Hulusi Kılıç - Kazım Yetiş, “Cinas”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

1993), 8/12. 
674 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/283. 



103 

 

verilen tertip, sayı, hareke ve çeşidinin uyumu göz önünde bulundurulduğunda uyumun olup 

olmamasına göre cinâs-ı tam ve cinâs-ı nakıs olmak üzere iki kısma ayırmışlardır.675  

İbn ‘Âşûr tefsirinde şu ayet-i kerimeyi harflerin cinasına örnek olarak vermektedir: 

لهينَ  ن زه ماَك ن اَم  َو  َالس ماءه ن  َمه ن د  َج  ن  ههَمه َب ع ده ن  َمه هه مه ل ناَع لىَق و  ماَأ ن ز   و 

“Kendisinden sonra kavmi üzerine (onları cezalandırmak için) gökten hiçbir ordu 

indirmedik. İndirecek de değildik.”676 

İbn ‘Âşûr bu ayet-i kerimede üç defa tekrarlanan  َن  harfi ceri ile ilgili şu şekilde مه

açıklama yapmaktadır: Birinci  َن  .zaid olup zarf ile mazrufu pekiştirmek için kullanılmıştır مه

Daha açık bir ifade ile söylemek gerekirse َهه َب ع ده ن   demek ب ع ده yerine harfi cerden yalın olarak مه

mümkündür. Ancak  َن  sayesinde anlatılmak istenen mana daha vurgulu bir biçimde مه

anlatılmıştır. İkinci  َن نَ  ise olumsuz cümleleri daha tekitli ve daha genel yapmaya yarayan مه  مه

harfi ceridir. Bu durumda ayete “hiçbir ordu” şeklinde vurgulu bir anlam kazandırmaktadır. 

Üçüncü  َن  ”ise ibtida anlamına gelmektedir. Diğer bir ifade ile yağmurun “gökten başlayarak مه

yağdığını ifade etmektedir. Dolayısıyla ayet-i kerimede  َن  harfi ceri her defasında farklı مه

anlamda kullanılmak suretiyle cinasa örneklik teşkil etmektedir.677Sâbûnî tefsirinde ayette 

geçen cinas ile ilgili herhangi bir kayda rastlanılmamıştır. 

Cinâs-ı tâm  

Muktezay-ı hale uygun olarak söylenmiş olan iki kelime de vucûhu erba‘a açısından 

tam uyumluluk bulunduğunda cinâs-ı tâm olmaktadır.678 

Cinâs-ı tâmın örneği Yâsîn suresi bağlamında hem Sâbûnî hem de İbn ‘Âşûr 

tefsirlerinde yer almamaktadır. Lakin açıklayıcı olması açısından cinâs-ı tâma farklı 

kaynaklardan örnek verilecektir: 

َساع ةَ  َماَل بهث واَغ ي ر  ون  م  ره ج  م َال م  ي ق سه ةَ  َت ق وم َالس اع  م  ي و   و 

“Kıyametin kopacağı gün suçlular, (dünyada) bir andan fazla kalmadıklarına yemin 

ederler.”679 

Ayette geçen birinci َ الس اع ة kelimesi "kıyamet " anlamında kullanılırken ikinci  َساع ة 

kelimesi “an” anlamında kullanılmıştır. Dolayısıyla bu iki kelime harfleri, sayıları, dizilişleri 

                                                 
675 Cinâs ve çeşitleri hakkında detaylı bilgi için bk. Ayşe Meydanoğlu, “Arap Dili ve Belâgatı’nda Cinâs Sanatı”, 

Mesned İlahiyat Araştırmaları Dergisi 10/1 (30 Haziran 2019), 159. 
676 Yâsîn 36/28. 
677 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/5. 
678 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/487. 
679 er-Rûm 30/55. 



104 

 

göz önünde bulundurulduğunda aynı olduklarından dolayı cinâsı tam örneği olmuşlardır.680 

ʿArûsü’l-efrâh yazarı Bahâeddin es-Sübkî, (ö. 773/1372) eserinde bu kelimelerin sonlarındaki 

hareke farklılığının burada cinâsı tam olmasını engellemeyeceğini ifade etmektedir.681   Cinâsın 

birçok çeşidi olmakla birlikte burada yalnızca Yâsîn suresi bağlamında Sâbûnî ve İbn ‘Âşûr 

tefsirlerinde yer alan çeşitlerine temas edilecektir.  

Cinâs-ı gayr-i tâm (Cinâs-ı nâkıs)  

Muktezay-ı hale uygun olarak söylenmiş iki kelimede vucûhu erba‘a açısından tam bir 

uyumluluk sağlanamıyorsa bu tür söz sanatlarına cinâs-ı nakıs denilmektedir.682 Bu bazen 

hareke değişikliği bazen de harf değişikliği gibi nedenlerden dolayı olabilmektedir.683 İncelenen 

Yâsîn suresinde cinâs-ı nakıs örneğine sadece Sâbûnî tefsirinde rastlanılmıştır.  

هَ  آثار  واَو  اَق د م  َم  ت ب  ن ك  تىَو  و  ال م  يهَ َن ح  ن  بهينَ إهن اَن ح  َم  فهيَإهمام  ي ناهَ  ص  َأ ح  ء  َش ي  ك ل  َو     م 

“Şüphesiz biz, ölüleri mutlaka diriltiriz. Onların yaptıklarını ve bıraktıkları eserlerini 

yazarız. Biz her şeyi apaçık bir kitapta (Levh-i Mahfuz'da) bir bir kaydetmişizdir.”684 

Sâbûnî tefsirinde ayette geçen  َن يهي ve ن ح   biz, diriltiriz” kelimeleri arasında harflerin“ ن ح 

değişmesinden kaynaklanan cinâs-ı nakıs bulunduğunu söylemektedir.685 İbn ‘Âşûr tefsirinde 

ayette geçen cinâs-ı nakıs ile ilgili herhangi bir kayda rastlanılmamaktadır. 

Cinâs-ı iştikak  

Cinâs-ı iştikak, türetilmiş oldukları kök itibarı ile iki lafzın birbirine benzeyip aynı 

olmasıdır.686 İncelenen Yâsîn suresinde cinâs-ı iştikak örneğine sadece Sâbûnî tefsirinde 

rastlanılmıştır.  

ن ز  َف ك ذ ب وه ماَف ع ز  م َاث ن ي نه ل ناَإهل ي هه س  ل ونَ إهذ َأ ر  س  ر  َم  َف قال واَإهن اَإهل ي ك م    اَبهثالهث 

“Hani biz onlara iki elçi göndermiştik de onları yalancı saymışlardı. Biz de onlara 

üçüncü bir elçi ile destek vermiştik. Onlar, "Şüphesiz biz size gönderilmiş elçileriz" dediler.”687 

                                                 
680 Mueyyid el-ʿAlevî, eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz, 2/185; Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve 

Beyânuhû, 7/521. 
681 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/284. 
682 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 289. 
683 Bulut, Belâgat, 2013, 294. 
684 Yâsîn 36/12. 
685 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
686 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 291. 
687 Yâsîn 36/14. 



105 

 

Sâbûnî ayette geçen  َل ن آَ أ ر س   “biz gönderdik” ve    ل ون س  ر   gönderilmiş elçiler” kelimeleri“ الم 

arasında cinâs-ı iştikak bulunduğunu söylemektedir. Her iki kelime de farklı manalar taşısa da 

aynı kökten türedikleri için bu söz sanatına dahil olmuşlardır.688 

َأ لهيمَ قال واَإهن اَت َ ن اَع ذاب  َمه ن ك م  س  ل ي م  َو  ن ك م  م  ج  َت ن ت ه واَل ن ر  َل م  َل ئهن  ناَبهك م   ط ي ر 

ف ونَ  ره س  م َم  َق و  َأ ن ت م  َب ل  ت م  ر  َذ ك ه َأ إهن  ع ك م  َم  ك م   قال واَطائهر 

Dediler ki: "Şüphesiz biz sizin yüzünüzden uğursuzluğa uğradık. Eğer vazgeçmezseniz 

sizi mutlaka taşlarız ve bizim tarafımızdan size elem dolu bir azap dokunur." Elçiler de 

"Uğursuzluğunuz kendinizdendir. Size öğüt verildiği için mi (uğursuzluğa uğruyorsunuz?).689 

Sâbûnî ayetlerde geçen نا ك مَ  uğursuzluğa uğradık” ve" ت ط ي ر   "sizin uğursuzluğunuz" طائهر 

kelimelerinde aynı kökten türetilmiş olmaları hasebiyle cinâs-ı iştikak bulunduğunu 

söylemektedir.690 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen cinâs-ı iştikak ile ilgili bir açıklamaya 

rastlanılmamıştır.   

2.3.1.2. Seci 

Bedî‘ ilminin alt başlıklarından olan seci, kısa tanımıyla nesir yazısındaki kafiyeli 

kullanım olarak bilinmektedir.691 Seci ع  kelimesi lügatte, güvercinin nağmeli ve ritimli bir سج 

şekilde ötmesi, dişi olan devenin ritmik bir şekilde inlemesi gibi anlamlara gelmektedir.692  Seci 

söz sanatının belagatteki manası ise, genellikle nesir halindeki yazıların fasıla sonlarının aynı 

olması anlamına gelmektedir.693 Bu aynı olma durumu bir harfte veya birden fazla harfte 

olabildiği gibi bir kelimede veya birden fazla kelime de meydana gelebilmektedir. Secinin 

tarifinde geçen “fasıla sonları” ifadesi bu sanatın nesre ait olduğunu göstermektedir.694 Ancak 

zamanla seci şiirdeki beyitlerde de kendini göstermeye başlamıştır. Zorlama olmadan doğal 

yolla oluşan seci, ifadeyi güzelleştirererek lafızlardaki ritmin ahengi ile insanın kulağına hoş 

gelmektedir.695 Bu tür seciler makbul olup zorlama yoluyla meydana gelen seciler, belagat 

âlimleri tarafından kabul görmemiştir.696  Makbul sayılan seciye Hazreti Peygamber’in dua 

manası taşıyan şu hadisi örnek olarak verilebilir:  

َ َأ ع طه م  ن فهق اَالل ه  اَت ل ف ام  ك  سه م  َم  أ ع طه ل ف اَو   خ 

                                                 
688 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
689 Yâsîn 36/18-19. 
690 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
691 İsmail Durmuş, “Seci”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/273. 
692 Ḫalîl b. Aḥmed, Kitâbu’l-ʿAyn, 1/214; İbn Dureyd, Cemheretu’l-Luğa, “sca’” 1/474; İbn Manzûr, Lisânü’l-

ʿArab, “sca’” 8/150. 
693 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 294. 
694 Bulut, Belâgat, 2013, 313. 
695 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/504. 
696 ʿAbbas, Esâlîbu’l- Beyân, 390. 



106 

 

“Allah'ım infak edene yine ver tutana ise telef ver.”697  

Hadisi şerifte görüldüğü üzere nesir yazıdaki fasıla sonları َ فهق ا ن  ل ف ام  خ   ve َت ل ف ا ك ا سه م   م 

birbirlerine benzeyerek ahenkli bir şekilde seciyi oluşturmuşlardır. 

Seci terimi cahiliyye döneminden beri bilinmekte olup günümüze kadar anlamını 

koruyarak herhangi bir değişikliğe uğramamıştır. Lafızları güzelleştiren söz sanatlarından biri 

olan seci, cahiliyye ve İslamın ilk dönemlerinde genellikle hitabe, vasiyet, hikmetli ve özlü 

özlerin ana kaynağı olmuştur.698 Hazreti Peygamber döneminde yalancı peygamberlerin çıkıp 

zorlama seci uslubünü kullanarak insanları kandırmaya çalıştıklarından dolayı sahabe böyle 

konuşmalardan men edilmiştir. İşte bu nehiyden dolayı bazı belagat alimleri Kuran’da geçen 

fasıla sonlarındaki secilere bu ismi vermekten sakınmışlardır. Bu isim yerine “fasıla” ismini 

kullanmayı daha uygun görmüşlerdir.699 Belagat alimleri, kahinlerin üslubu olması ve beşerî 

kelamları çağrıştırması nedeniyle seci ifadesi yerine fasıla kullanımını tercih etmiştir. Buna 

ilaveten Fahreddin er-Râzî de (ö. 606/1210) Kur’an’da kesinlikle secinin bulunmadığını 

lafızlarının fesahat ve belagat yönünden muciz olduğunu vurgulayarak bu söz sanatını Kur’an 

bağlamında kullanılmasının doğru olmadığını söylemektedir.700 İncelenen Yâsîn suresinde 

secili kullanımlara örnek olarak şu ayetler gösterilmektedir: 

ن ه َي َ ف مه  َ ب ا اَح  ن ه  ن اَمه ج  ر  أ خ  َ , أ ك ل ونَ و  ن  اَمه ن اَفهيه  ر  ف ج  َأ َ ,العيونو  ن  مه اَو  م  مه َو  م  هه وننف سه ل م  َي ع  ونَ ف إهذ اَه مَمَ  ,ل  لهم  َالعزيزََ,ظ  ير  َت ق ده ذ لهك 

كالعرجونََ,العليم  القديمحتىَع ادَ 

“Biz onu diriltir ve ondan taneler çıkarırız da onlardan yerler,701 ….içlerinde pınarlar 

fışkırttık702 …..kendilerinden ve (daha) bilemedikleri (nice) şeylerden…703…. bir de bakarsın 

karanlık içinde kalmışlardır.704 Bu mutlak güç sahibi, hakkıyla bilen Allah'ın 

takdiri(düzenlemesi)dir.705… Nihayet o, eğrilmiş kuru hurma dalı gibi olur .”706 

                                                 
697 Ebû ʿAbdurraḥmân ʿAbdullâh b. Mubârek b. Vâḍıḥ et-Turkî İbnu’l-Mubârek, ez-Zuhd ve’r-Reḳâʾiḳ l’ibni’l-

Mubârek ve’z-Zuhd li Nuʿaym b. Ḥammâd, thk. Ḥabîburraḥmân el-ʾAʿẓamî (Beyrut: y.y., ts.), 378; Ebû Bekr b. 

Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî İbn Ebî Şeybe, el-Musned, thk. ʿÂdil b. Yûsuf el-ʿAzzâzî - Aḥmed b. Ferîd el-

Mezîdî (Riyad: Dâru’l-Vaṭan, 1418/1997), 1/48; Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî 

Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ - ʿÂdil Murşid v.dğr (Beyrut: 

Muʾessesetu’r-Risâle, 1421/2001), 13/420 Ebû Hureyre bu hadisi şerife şu lafızları da eklemiştir: “َماَمنَيومَيصبح

َ َ العبادَفيهَإلَملكانَينزلن،َفيقولَأحدهما:َاللهمَأعطه تلفا َمنفقا  َ خلفا ،َويقولَالآخر:َاللهمَأعطَممسكا ” Kulun sabahladığı hergün iki melek 

yeryüzüne iner ve bu duayı yaparlar.    . 
698 Durmuş, “Seci”, 36/273. 
699 Durmuş, “Seci”, 36/273-275. 
700 Râzî’nin Kur’an’da seci sanatını kabul etmeyişinin sebepleri için detaylı bilgi bk. Osman Kabakçılı, “Razı̇’ye 

göre Kur’an’da secı̇ sanatinin olmamasinin sebeplerı̇”, Bayburt Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (Haziran 

2021), 133-149. 
701 Yâsîn 36/33. 
702 Yâsîn 36/34. 
703 Yâsîn 36/36. 
704 Yâsîn 36/37. 
705 Yâsîn 36/38. 
706 Yâsîn 36/39. 



107 

 

Sâbûnî tefsirinde yukarıda geçen ayetlerin fasıla sonlarında zorlama olmaksızın yapılan 

seci olduğunu beyan etmektedir. Ayetlerin sonları birbirleriyle uyumlu olduğundan dolayı 

süsleme sanatlarından seci bulunmaktadır.707 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayetlerde geçen seci ile ilgili 

bir bilgiye rastlanılmamıştır. Yâsîn suresindeki seci örnekleri bunlarla sınırlı olmayıp birçok 

örneği bulunmaktadır.  Burada sadece müfessirlerin eserlerinde geçenler zikredilmiştir. 

2.3.2. Muhassinât-ı Ma‘neviyye (Mana ile İlgili Süsleme Sanatları) 

Muhassinât-ı ma‘neviyye, manayı güzelleştiren söz sanatlarıdır. Muhassinât-ı 

ma‘neviyye tıbâk, mukâbele, tevriye, leff-ü neşir, cem, taksim, tecahül-i ârif, mübalağa gibi 

birçok söz sanatını içermektedir. Bu bölümde sadece Yâsin suresinde bulunan söz sanatlarına 

temas edilecektir. 

2.3.2.1. Tıbâk 

Bedî‘ ilminin alt başlıklarından biri olan tıbâk sanatı, lügatte “iki şeyin birbiriyle uyumu, 

uygunluk” anlamına gelirken, belagat terimi olarak; anlam bakımından zıt olan kelimelerin bir 

ibarede bulunmasını ifade etmektedir.708 Türkçeden örnek verilecek olursa gece-gündüz, siyah-

beyaz, yaşatmak- öldürmek, güzel-çirkin gibi zıt anlamlı kelimelerin bir ibarede uyum içinde 

bulunmasıdır. İbarede kullanılan kelimelerin hakiki ya da mecâzî anlamda olmaları fark 

etmemektedir.709 Tıbâk sanatı hem nesirde hem de şiirde kullanılmaktadır.710  Tıbak sanatı, 

ibarede bulunan zıt anlamlı kelimelerin isim, fiil harf olma durumlarına göre farklı kısımlara 

ayrılmaktadır.711  

a) İki isim arasındaki tıbâk 

َ
ࣗ
ق ود  َر  ه م  و   َ َا ي ق اظا م  ب ه  س  ت ح   و 

“Uykuda oldukları halde sen onları uyanık sanırsın…”712 

Ayette görüldüğü üzere َ ا ي ق اظا “uyanık” ve َ
ࣗ
ق ود   ,uyuyan” kelimeleri her ikisi de isim olup“ ر 

zıt anlamlı oldukları için ve bir ibarede bulunduklarından dolayı aralarında tıbâk sanatı 

bulunmaktadır.713 

 b) İki fiil arasındaki tıbâk   

                                                 
707 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/18. 
708 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 265. 
709 Habenneke el-Meydânî, el-Belâġatu’l- ʿArabiyye, 2/380. 
710 Bulut, Belâgat, 2013, 220. 
711 et-Teftâzânî, Muḫtaṣarü’l -Meʿânî, 265-266. 
712 el-Kehf 18/18. 
713 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 2/172. 



108 

 

َ ب هي  َاهب رٰهٖيم َر  اهذ َق ال 
ي مٖيت َُۙ ـيَٖو   ال ذٖيَي ح 

“…..Hani İbrahim, "Benim Rabbim diriltir, öldürür." demiş…”714 

Ayette geçen َٖـي  öldürür” kelimeleri her ikisi de fiil olup, zıt anlamlı“ ي مٖيت َُۙ diriltir” ve“ ي ح 

oldukları için ve bir ibarede bulunduklarından dolayı aralarında tıbâk sanatı bulunmaktadır.715 

 c) İki harf arasındaki tıbâk 

ب ت َْؕ ت س  اَاك  اَم  ل ي ه  ع  َو  ب ت  اَك س  اَم   ل ه 

“Onun kazandığı iyilik kendi yararına, kötülük de kendi zararınadır.”716 

Ayette geçen lehinde olmak manlamında kullanılan ا  ve aleyhinde olmak manasına ل ه 

gelen ا ل ي ه   kelimelerinin her ikiside harf olup, zıt anlamlı oldukları için ve bir ibarede ع 

bulunduklarından dolayı aralarında tıbâk sanatı bulunmaktadır.717 

Tıbâk sanatı ibarede kullanılan kelimelerin olumlu ve olumsuz olma durumlarına göre 

tıbâk-ı icâb ve tıbâk-ı selb olmak üzere ikiye ayrılmaktadır.718  İncelenen Yâsîn suresinde çokça 

muhassinât-ı maneviyyenin alt başlığı olan tıbâk örneğine rastlanılmıştır:  

َ َل  م  َف ه  ش ي ناه م  َس دًّاَف أ غ  م  ل فههه َخ  ن  مه َس دًّاَو  م  يهه َأ ي ده َب ي نه ن  ع ل ناَمه ج  ونَ َو  ر   ي ب صه

“Biz onların önlerine bir set, arkalarına da bir set çekip gözlerini perdeledik. Artık 

görmezler.”719 Sâbûnî tefsirinde ayette geçen  َم يهه مَ  önlerinden” ve“ أ ي ده ل فههه  arkalarından” lafızları“ خ 

arasında tıbâk olduğunu söylemektedir.720 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbak ile ilgili 

herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır. 

ن ونَ  مه َي ؤ  َل  ه م  ر  َت ن ذه َل م  َأ م  م  ت ه  َأ أ ن ذ ر  م  ل ي هه َع  س واء   و 

“Onları uyarsan da uyarmasan da onlar için birdir, inanmazlar.”721 Sâbûnî tefsirinde 

ayette geçen َ مَ أ ت ه  أ نذ ر   "onları uyarsanda" ve  َه م ر  َت نذه َل م   onları uyarmasan da” lafızları arasında“ أ م 

tıbâk-ı selb olduğunu ifade etmektedir.722 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk-ı selb ile ilgili 

herhangi bir açıklama yapmamaktadır. 

نهَ َم  ر  يمَ َإهن ماَت ن ذه َك ره ر  أ ج  ة َو  غ فهر  بهم  هَ  ر  َبهال غ ي بهَف ب ش ه من  ح  َالر  ي  شه خ  َو  ر  ك  َالذ ه  ات ب ع 

                                                 
714 el-Bakara 2/258. 
715 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 1/150. 
716 el-Bakara 2/286. 
717 Dervîşî, İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû, 1/451. 
718 Tıbâk çeşitleri hakkında detaylı bilgi için bk. İsmail Durmuş, “Tezat”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 41/58-60. 
719 Yâsîn 36/9. 
720 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 
721 Yâsîn 36/10. 
722 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/10. 



109 

 

“Sen ancak Zikr'e (Kur'an'a) uyanı ve görmediği halde Rahmân'dan korkan kimseyi 

uyarırsın. İşte onu bir bağışlanma ve güzel bir mükâfatla müjdele.”723 

İbn ‘Âşûr ayette geçen  َر رَ    uyarırsın" ve" ت ن ذه  müjdele” kelimeleri arasında tıbâk“ ب ش ه

olduğunu söylemektedir.724 Sâbûnî tefsirinde ise, ayette geçen tıbâk ile ilgili herhangi bir 

bilgiye rastlanılmamıştır. 

رَ  أ خ  ي ي ناهاَو  أ ح  ي ت ةَ  َال م  ض  م َالِ  ر  ل ه  آي ةَ  ي أ ك ل ونَ و  ن هَ  بًّاَف مه ن هاَح  ناَمه  ج 

“Ölü toprak onlar için bir delildir. Biz onu diriltir ve ondan taneler çıkarırız da 

onlardan yerler”725 Sâbûnî ayette yer alan َ ي ت ة َال م  ض  ي ي ن اه ا ölü toprak” ve“ الِ  ر   "dirilttik" أ ح 

kelimeleri arasında tıbâk olduğunu söylemektedir.726 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile 

ilgili herhangi bir açıklama yapmamaktadır. 

ونَ  لهم  ظ  َم  َف إهذاَه م  الن هار  ن هَ  َمه ل خ  َن س  م َالل ي ل  ل ه  آي ةَ   و 

“Gece de onlar için bir delildir. Gündüzü ondan çıkarırız, bir de bakarsın karanlık 

içinde kalmışlardır.”727 Sâbûnî ayette yer alan  َالل ي ل "gece" ve  َالن هار "gündüz" kelimeleri arasında 

tıbâk sanatı olduğunu belirtmektedir.728  İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile ilgili 

herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır. 

ن واوَ  َآم  ين  واَلهل ذه َك ف ر  ين  َال ذه قال   َ ق ك م َاللّ  ز  اَر  م  َأ ن فهق واَمه م  َل ه   إهذاَقهيل 

“Onlara, "Allah'ın sizi rızıklandırdığı şeylerden Allah yolunda harcayın" denildiği 

zaman, inkâr edenler iman edenlere…”729 

Sâbûnî tefsirinde ayette geçen  َواك ف ر  "kâfirler" ve ن وا  iman edenler" arasında tıbâk" آم 

bulunduğunu söylemektedir.730 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile ilgili herhangi bir 

bilgiye rastlanılmamıştır. 

َت ع ب د واَالش ي طانَ  َل  َأ ن  َي اَب نهيَآد م  د َإهل ي ك م  ه  َأ ع  أ نهََ,أ ل م  ب د ونهيَو   اع 

“Ben size, şeytana kulluk etmeyin…. Bana kulluk edin….”731 

Sâbûnî ayette geçen  ََالش ي طان َت ع ب د وا َل  ب د ونهي şeytana tapmayın” ve“ أ ن  َاع  أ نه  ”bana tapın“ و 

kelimelerinin birincisi olumsuz ikincisi olumlu olduğu için aralarında tıbâk-ı selb bulunduğunu 

                                                 
723 Yâsîn 36/11. 
724 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 22/353. 
725 Yâsîn 36/33. 
726 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
727 Yâsîn 36/37. 
728 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/17. 
729 Yâsîn 36/47. 
730 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/18. 
731 Yâsîn 36/60-61. 



110 

 

söylemektedir.732 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile ilgili herhangi bir bilgiye 

rastlanılmamıştır. 

ع ونَ  جه لَي ر  يًّاَو  ضه ت طاع واَم  اَاس  َف م  م  كان تههه َع لىَم  ناه م  س خ  َل م  َن شاء  ل و   و 

“Yine eğer dileseydik oldukları yerde başka yaratıklara dönüştürürdük de ne ileri 

gidebilirler ne geri dönebilirlerdi.”733 

Sâbûnî ayette yer alan يًّا ضه ع ونَ  gitmek" ve" م  جه  dönüyorlar” kelimeleri arasında tıbak" ي ر 

bulunduğunu söylemektedir.734 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile ilgili herhangi bir 

açıklamaya rastlanılmamıştır. 

ن ونَ  ماَي ع له َو  ون  ر  اَي سه  إهن اَن ع ل م َم 

“Çünkü biz onların gizlediklerini de açığa vurduklarını da biliyoruz.”735  

Sâbûnî ayette yer alan  َون ر   açığa vuruyorlar” kelimeleri" ي ع لهن ونَ  gizliyorlar" ve" ي سه

arasında tıbak bulunduğunu söylemektedir.736 İbn ‘Âşûr tefsirinde ayette geçen tıbâk ile ilgili 

herhangi bir bilgiye rastlanılmamıştır. 

2.3.2.2. Mukabele  

Manayı güzelleştiren süsleme sanatlarından birisi olan mukabele kelimesinin aslı َ َي ق ب ل   ق بهل 

olup, sülasi mezid mufaale babına aktarılarak bu şekli almıştır. Lügatte, bir şeyi bir şeyle 

karşılaştırmak manasına gelmekte olup737 belaği manası ise; bir cümlede karşıt olmayan 

ifadeleri zikrettikten sonra aynı sırayı takip ederek peş peşe bunların mukabillerini 

zikretmektir.738 Mukabeleyi tıbaka benzerliğinden ötürü başta Kazvînî ve kitabı Telhîsu’l-

Miftâh’a şerh yazan belagatçiler tıbak (tezat) türünden kabul etmişlerdir.739 İncelenen Yâsîn 

suresinde mukabele örneği sadece Sâbûnî tefsirinde ve bir ayette geçtiği tespit edilmiştir: 

ينَ  ل ىَال كافهره َع  ل  َال ق و  ق  ي حه يًّاَو  َح  َكان  ن  َم  ر  ي ن ذه  له

“(Aklen ve fikren) diri olanları uyarması ve kâfirler hakkındaki o sözün (azabın) 

gerçekleşmesi için Kur'an'ı indirdik.”740 İbn ‘Âşûr ayette geçen يًّا  kelimesinin akıllı ve idrak ح 

                                                 
732 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/18. 
733 Yâsîn 36/67. 
734 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/18. 
735 Yâsîn 36/76. 
736 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/23. 
737 Ebû el-Ḥasan ʿAlî b. İsmail b. Sîde el-Mursî İbn Sîde, el-Muḥkem ve’l-muḥîṭu’l-aʿẓam, thk. ʿAbd el-Ḥamîd 

Hendâvî (Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000), “kbl” 6/429. 
738 Bahâʾuddîn es-Subkî, ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ, 2/231. 
739 İsmail Durmuş, “Mukabele”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 

31/101-102. 
740 Yâsîn 36/70. 



111 

 

sahibi kimselerden müstear olarak kullanıldığını beyan etmektedir.741 Sâbûnî tefsirinde َ ن  َم  ر  ي ن ذه له

يًّا َح  ينَ  Diri olanları uyarması için” cümlesi ile“ كان  َال كافهره ل ى َع  ل  َال ق و  ق  ي حه  Kâfirlere azabın hak“ و 

olması için” cümlesi arasında mukabele sanatı olduğunu söylemektedir. Allah Teâlâ bu ayette 

“inzar”a karşılık olarak “i‘zâr”ı, müminlere karşılık olarak kâfirleri zikretmiştir.742 İbn Âşur 

ayette Sâbûnî’den farklı olarak manayı güzelleştirme sanatlarından olan reddü’l-acüz ale’s-sadr 

bulunduğunu söylemektedir. Reddü’l-acüz ale’s-sadr tabiri “sonunda geleni başa döndürmek” 

anlamında olup daha açık bir ifadeyle, bir ibarenin sonunda yer alan ifadeyi baş tarafta 

(öncesinde) zikretmektir.743 Kısacası İbn ‘Âşûr 70. ayet-i kerimede surenin başında geçen 6. 

Ayet-i kerimenin َ م َغافهل ون  ه م َف ه  َآباؤ  ر  أ ن ذه اَ م   َ ما َق و  ر  ت ن ذه  muhtevasının tekrar edilerek vurgulandığını ifade له

etmektedir.744 Dolayısıyla müfessirin ifadelerine göre reddü’l-acüz ale’s-sadr sanatının sadece 

biribiri ile mücavir olan cümleler arasında yapılmayıp konu ile alakalı olmak kaydıyla sayfalar 

arası icra edilebileceği anlaşılmaktadır.   

                                                 
741 İbn ’Aşûr, et-Tahrîr ve’t-tenvîr, 23/66. 
742 Ṣâbûnî, Ṣafvetu’t-Tefâsîr, 3/23. 
743 İsmail Durmuş, “Reddü’l-Acüz ale’s-Sadr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

Yayınları, 2007), 34/521-522. 
744 İbn ʿÂşûr, et-Taḥrîr  ve’t-tenvîr, 23/67. 



112 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada Kur’an’ın belağî yönünü ele alan tefsirlerin en önemlilerinden kabul 

edilen çağdaş iki müfessir; İbn ‘Âşûr’un et-Tahrîr ve-tenvîr adlı eseri ile Muhammed Ali es-

Sâbûnî’nin Safvetü’t-tefâsîr adlı eseri Yâsîn suresi bağlamında belagat ilminin ana başlıkları 

olan meânî, beyan ve bedî başlıkları altında mukayeseli bir şekilde incelenmiştir.  

İbn ‘Âşûr’un tefsirinde kendisinden önce yaşamış birçok âlimin kitaplarında 

zikretmedikleri belağî nüktelere değindiği tespit edilmiştir.  Bu sebeple İbn ‘Âşûr’un her açıdan 

zengin olan tefsirinin dikkatlice incelenmesinin özellikle Arap Dili ve Belagati alanına dair 

yapmış olduğu yorumların akademik çalışmalara ve Kur’an araştırmalarına yeni bir soluk 

katacağı, ayetlerin içerdiği edebi güzelliklerin daha iyi anlaşılmasına ivme kazandıracağı 

yadsınamaz bir gerçektir. 

İbn ‘Âşûr’un tefsirinde belagat uygulamalarının ayetler arasına serpiştirildiği ve 

dolayısıyla dağınık olduğu, Sâbûnî’nin ise bu konuda çok daha tertipli bir şekilde başlıklar 

halinde konuları ele aldığı görülmüştür. İbn ‘Âşûr’un ayette geçen kelimelerin manalarını 

açıklarken kadim şiirlerden oldukça yararlandığı, Sâbûnî’nin ise tefsirinin muhtasar olması 

hasebiyle daha az şiirle istişhad ettiği görülmüştür.  

İbn ‘Âşûr ayetleri tefsir ederken nahiv konularına dair tahliller yapmayı ihmal etmemiş, 

azımsanamayacak derecede lügat ve iştikak bilgilerine yer vermiş olup kelimelerin ayetle olan 

ilintisini farklı açılardan bularak açıklamaya çalışmıştır. Bunun yanı sıra eserinde ayetlerin 

farklı okunuş biçimlerine ve bunun manaya nasıl etki ettiğine dair açıklamalar yaptığı 

görülmüştür. Sâbûnî ise eserinin kısa olmasına rağmen kelimelerin manaları hakkında lügat 

bilgisi vermeyi ihmal etmemiş, nadir de olsa kıraat vecihlerine değinmeye çalışmıştır. İbn Âşur 

tefsirinin Safvetüt’t-tefâsîr’e nazaran ibaresinin anlaşılmasının zor olduğu, daha çok belagatta 

derinleşmek isteyen kimselere hitap ettiği ve dolayısıyla Arapça’ya hâkimiyeti zayıf olan 

kimselerin seviyesine uygun olmadığı kanaatine varılmıştır. Sâbûnî’nin tefsirinin ise İbn 

‘Âşûr’un tefsiriyle karşılaştırıldığında adından da anlaşılacağı üzere özet olması nedeniyle çok 

daha kolay ve akıcı bir uslüpla kaleme alındığı, Arapça konusunda mütevazı bir seviyede 

olanlara dahi hitap ettiği ve gayet amacına uygun bir eser olduğu söylenebilir. 

İbn ‘Âşûr tefsirinde belagat uygulamalarına sıkça yer verdiği gibi bu alanda muhtasar 

bir eser olan Mûcezu’l-belâğa adlı kitabı da kaleme almış olması nedeniyle belagata oldukça 

hâkim bir âlim olarak karşımıza çıkmaktadır. Buna mukabil Sâbûnî’nin de tefsiri muhtasar 

olmasına rağmen belagat uygulamalarına düzenli bir şekilde yer verdiği, bazen ayetleri 

açıklarken İbn ‘Âşûr’dan farklı bir minvalde edebi sanatlar icra ettiği ve dolayısıyla belagatı 



113 

 

hazmetmiş bir müfessir olduğu anlaşılmaktadır. Kısacası; her iki müfessirin farklı açılardan 

mukayese edilmesi gerektiğini vurgulamak, alıcısına ve okuyucuna uygun tarzda eserler kaleme 

aldıklarını söylemek yerinde olacaktır.  

Yâsîn suresi özelinde İbn ‘Âşûr’un tefsirinde belagat ilminin iki ana başlığı olan meani 

ve beyan uygulamarına daha çok yer verilirken Sâbûnî’nin tefsirinde ise bedî‘ örneklerinin 

oldukça fazla yer aldığı tespit edilmiştir. Hakkında birçok çalışma olmasına rağmen hâlihazırda 

İbn ‘Âşûr’un tefsirinin akademi dünyasına birçok özgün fikir sunacak kapasitede olduğu ve 

Arap dili ve belagati alanıyla ilgili oldukça çalışılmamış konu barındırdığı hususu dikkat 

çekmektedir. Örneğin Kur’an’ı Kerîm’in belagatine dair birçok akademik çalışma bulunmasına 

rağmen “Kur’an’ı Kerîm’de harflerde yapılan cinas” hakkında herhangi bir araştırmaya 

rastlanılmamıştır. Hâlbuki bu konu İbn ‘Âşûr’un tefsirinde etraflıca ele alınmıştır. 

İbn Aşûr tefsirinde Kur’an’ın belagatına dair çok fazla uygulamaya yer verdiği gibi 

“Kur’an’ın ilkleri” diye tercüme edilmesi mümkün olan “Mübtekerâtu’l-Kurân” tabirini ilk 

defa ortaya atan âlim olarak karşımıza çıkmaktadır.  



114 

 

KAYNAKÇA 

Âbî, Ebû Saʿd Manṣûr b. el-Ḥuseyn er-Râzî el-. Nes̱ru’d-Durri fî’l-Muḥâḍarât. thk. Ḫâlid 

ʿAbdulğanî Maḥfûṭ. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1424/2004. 

Acar, Mehmet Emin. Muhammed Ali es-Sâbûnî’nin “Kabesun min nûri’l-Kur’âni’l-Kerîm” 

tefsirinde Ehli Kitab’a eleştiriler. Şırnak: Şırnak Üniversitesi Lisanüstü Eğitim 

Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2020. 

Aḫfeş el-Evsaṭ, Ebu’l-Ḥasen el-Mucâşiʿî el-Belḫî el-. Meʿâni’l-Ḳur’ân. thk. Hudâ Maḥmûd 

Ḳırâʿa. 2 Cilt. Kahire: Mektebetu’l-Ḫâncî, 1411/1990. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû ʿAbdullâh Aḥmed b. Muḥammed b. Ḥanbel eş-Şeybânî. Müsnedü’l-

İmâm Aḥmed b. Ḥanbel. thk. Şuʿayb el-ʾArnaʾûṭ - ʿÂdil Murşid v.dğr. 50 Cilt. Beyrut: 

Muʾessesetu’r-Risâle, 1421/2001. 

Akbaş, Yaşar Fatih. “Gerekçeleri ve Kıymeti Açısından Arap Belâgatinde Îcâzlı Anlatım”. 

Eskiyeni 48 (Mart 2023), 135-153. 

Akbaş, Yaşar Fatih. “İstifhâm Edatlarının Soru Anlamı Dışında Kullanılması ‘Bakara Sûresi 

Örneği’”. Kafkas Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 10/19 (Ocak 2023), 300-312. 

https://doi.org/10.17050/kafkasilahiyat.1204311 

Aktaş, Osman - Yaqoob, Luay Hatem. “Arapçada ‘Mâ’ Edatının Anlam Türleri: Amme Cüzü 

Örneği”. Eskiyeni 44 (Eylül 2021), 645-661. https://doi.org/10.37697/eskiyeni.949558 

Akyüz, Zafer. “Belagat  İlminin Kur’ân-ı Kerîm’in İ‘câz ve Tefsir Araştırmalarına Etkisinin  

Tarihi Seyri” 2 (2020). 

Âlûsî, Maḥmûd b. ʿAbdullâh el-Ḥuseynî el-. Rûḥu’l-Meʿânî fî Tefsîr el-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm ve’s-

Sebʿu’l-Mes̱ânî. thk. ʿAlî ʿ Abdubârî ʿAṭiyye. 16 Cilt. Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye; Beyrut: 

y.y., 1415. 

Arslan, Hüseyin. “Bir Belagat  Üslûbu Olarak  Kasr ve Kavramlaşma Süreci”. İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 6/1 (2020), 16-40. 

Ateş, Süleyman. “Habîb en-Neccâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 14/373-374. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Azar, Tuncay. Dil-zihin bağlamında kasr üslûbu. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek 

Lisans, 2018. 

Bahâʾuddîn es-Subkî, Ebû Ḥâmid Bahâʾuddîn Aḥmed b. ʿAlî b. ʿAbdilkâfî es-Subkî el-Mısrî. 

ʿArûsu’l-Efrâḥ fî Şerḥi Telḫîṣi’l-Miftâḥ. thk. ʿAbdulḥamîd Hindâvî. 2 Cilt. Beyrut: y.y., 

1423/2003. 

Baylu, Cumali. “Arap Gramerinde Münâdânın İ‘râbına Etki Eden Nahiv İlletleri”. Dergiabant 

9/1 (Mayıs 2021), 501-517. 

Bedreddin Çetiner. Fâtiha’dan Nâs’a Esbâbı Nüzûl Kur’ân Âyetlerinin İniş Sebepleri. 2 Cilt. 

İstanbul: Çağrı yayınları, 2006. 

Bedruddîn el-ʿAynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed. Maḳâṣidi’n-Naḥviyye fî Şerḥi 

Şevâhidi Şurûḥi’l-Elfiyye. 4 Cilt. Kahire: y.y., 1431/2010. 

Beyḍâvî, Ebû Saʿîd ʿAbdullâh b. ʿOmer el-Şîrâzî el-. Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Teʾvîl. thk. 

Muḥammed ʿAbdurrahman el-Marʿaşlî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 

1418. 

Bilge, Mustafa L. “Râbıtatü’l-Âlemi’l-İslâmî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

34/379-380. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 



115 

 

Bolelli, Nusrettin. Belâgat Beyân-Meânî-Bediʿ ilimleri Arap edebiyatı. Istanbul: M.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 8. Basım, 2013. 

Brro, Abdullah. es-Sâbûnî ve  tefsir metodu:Tefsîru’l-vadıh el müyesser örneği. İstanbul: 

İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Yüksek Lisans, 2023. 

Buḫârî, Ebû Abdillâh Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buḫârî. Saḥiḥu’l- Buḫârî. 

thk. Muṣṭafa Dîb el Buġa Dîb el Buġa. 7 Cilt. Dimeşk: Dâr ibn-Kes̱îr, 5. Basım, 1414. 

Bulut, Ali. Belâgat Meânî- Beyân- Bedîʿ. İstanbul: Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Vakfı, 2013. 

Bulut, Ali. Belâgat: terimleri sözlüğü. Üsküdar, İstanbul: Marmara Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları, 2015. 

Bulut, Ali. “Mâtürîdî Tefsirinde Mecâz-ı Mürsel ve Alâkaları”. Istanbul Journal of Arabic 

Studies 5/2 (Aralık 2022), 117-136. https://doi.org/10.51802/istanbuljas.1165005 

Câhiz, Ebû Osmân Amr b. Bahr b. Mahbûb el-Câhiz el-Kinânî el-. el-Beyân ve’t-tebyîn. 3 Cilt. 

Beyrut: Dâru ve mektebetu’l-hilâl, 1423/2002. 

Câḥiẓ, Ebû ʿOs̱mân ʿAmr b. Baḥr b. Maḥbûb. el-Ḥayevân. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-

ʿİlmiyye, 1424/2003. 

Cârim, ʿAli - Emîn, Muṣṭafâ. el-Belâġatu’l-Vâżiḥa. Dimeşk: Mektebetü’l-Esed, 1999. 

Cemâleddîn b. Hişâm, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Yûsuf b. Aḥmed b. ʿAbdullâh İbn Yûsuf ،َ

Cemâleddîn İbn Hişâm. el-Mesâilu’s-Seferiyye fi’n-Naḥv. thk. Dr. Ḥâtim Ṣâliḥ eḍ-

Ḍâmin. Beyrut: y.y., 1403/1983. 

Cemâleddîn b. Hişâm, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Yûsuf b. Aḥmed b. ʿAbdullâh İbn Yûsuf ،َ

Cemâleddîn İbn Hişâm. Evḍaḥu’l-Mesâlik ilâ Elfiyyeti İbn Mâlik. thk. Yûsuf eş-Şeyḫ 

Muḥammed el-Biḳâʿî. 4 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr li’t-Ṭabâʿati ve’n-Neşri ve’t-Tevzîʿi, ts. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 7/105-107. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Ceṣṣâṣ, Ebû Bekir Aḥmed b. ʿAlî er-Râzî el-. Âḥkâmu’l-Ḳur’ân. thk. ʿAbdu’s-Selâm 

Muḥammed ʿAlî Şâhîn. 3 Cilt. Beyrut; Lübnan: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1415/1994. 

Cevher, Mesut - Gazı̇oğlu, Emine Begüm. “Arap Dilinde Nidâ Üslubu Ve Kur’an’ı Kerim’deki 

Kullanımları”. Kalemname 7/14 (Aralık 2022), 479-487. 

Coşkun, Ahmet. “et-Tahrîr ve’t-Tenvîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/429-

430. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Coşkun, Ahmet. “İbn Âşûr, Muhammed Fâzıl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

19/331-332. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Coşkun, Ahmet. “İbn Âşûr, Muhammed Tâhir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

19/332-335. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Cürcânî, Ebü’l-Hasen ʿAlî b. Muḥammed b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf. Kitâbu’t-Taʿrîfât. thk. 

Heyet. Beyrut: y.y., 1403/1983. 

Çetiner, Bedreddin. “Ahkâmü’l-Kur’ân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/551-

552. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Demir, İbrahim. Muhammed Ali es-Sâbûnî ve tefsir metodu. Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2000. 

Dervîşî, Muḥyiddîn Aḥmet Muṣṭafa. İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû. 10 Cilt. Beyrut: Dâr ibn-

Kes̱îr, 1415. 



116 

 

Dinçer, Ferit. “Kur’an’da Kinâye ve Taʿriz Sanatının Kullanma Nedenleri”. Iğdır Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi 26 (Nisan 2021), 45-63. 

Duman, M. Zeki - Altundağ, Mustafa. “Hurûf-ı Mukattaa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 18/401-408. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Durmuş, İsmail. “Hasr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 16/392-393. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997. 

Durmuş, İsmail. “Hemze”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 17/190-193. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1998. 

Durmuş, İsmail. “Itnâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 19/215-219. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999. 

Durmuş, İsmail. “İbnü’l-Mu‘tez”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/143-147. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Durmuş, İsmail. “İstisna”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/388-390. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2001. 

Durmuş, İsmail. “Kinaye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/34-36. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002. 

Durmuş, İsmail. “Mecaz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/217-220. Ankara: 

TDV Yayınları, 2003. 

Durmuş, İsmail. “Mukabele”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/101-102. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2006. 

Durmuş, İsmail. “Reddü’l-Acüz ale’s-Sadr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

34/521-522. İstanbul: TDV Yayınları, 2007. 

Durmuş, İsmail. “Seci”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/273-275. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2009. 

Durmuş, İsmail. “Tazmin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/204-206. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Durmuş, İsmail. “Tenâfür”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/439-441. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Durmuş, İsmail. “Teşbih”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 40/553-556. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2011. 

Durmuş, İsmail. “Tezat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/58-60. İstanbul: TDV 

Yayınları, 2012. 

Durmuş, İsmail - Pala, İskender. “İstiare”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/315-

318. İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Ebû Bekir ed-Dîneverî, Ebû Bekr Aḥmed b. Mervân. el-Mucâlese ve Cevâhiru’l-ʿİlm. thk. Ebû 

ʿUbeyde Meshûr b. Ḥasen ʾÂl Suleymân. Bahreyn; Beyrut: Cemʿiyyetu’t-Terbiyyeti’l-

İslâmiyye, 1419. 

Ebû Bekir el-Ḫârizmî, Ebû Bekr Muḥammed b. el-ʿAbbâs el-Ḫârizmî. el-Ems̱âlu’l-Muvellede. 

Abu Dabi: el-Mecmeʿu’s̱-S̱eḳâfî, 1424/2003. 

Ebû Ḥayyân et-Tevḥîdî, Ebû Ḥayyân ʿAlî b. Muḥammed. eṣ-Ṣadâḳa ve’ṣ-Ṣıddîḳ. thk. İbrahim 

el-Kîlânî. Beyrut: y.y., 1419/1998. 

Ebû Ḥayyân, Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî. el-Baḥru’l-Muḥîṭ 

fî’t-Tefsîr. thk. Ṣıdḳî Muḥammed Cemîl. 11 Cilt. Beyrut: y.y., 1420. 



117 

 

Ebû Ḥayyân, Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Yûsuf b. Ḥayyân el-Endelüsî. et-Teẕyîl ve’t-tekmîl 

fî şerḥi’t-Teshîl. thk. Ḥasan Hindâvî. 11 Cilt. Dımaşk; Riyad: Dâru’l-Ḳalem; Dâru 

Künûzü İşbiliye, 1418-1423/1997-2013. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh. Cemheretu’l-Ems̱âl. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, ts. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿ Abdullâh. Dîvânu’l-Meʿânî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Ceyl, ts. 

Ebû Hilâl el-ʿAskerî, Ebû Hilâl el-Ḥasen b. ʿAbdullâh. eṣ-Ṣınâʿateyn. thk. ʿAlî Muḥammed el-

Bicâvî ve Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrahim. Beyrut: y.y., ts. 

Ebû Muḥammed el-Beğavî, el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ. Meṣâbîḥu’s-

Sunne. thk. Yûsuf ʿAbdurraḥmân el-Marʿaşlî vd. 4 Cilt. Beyrut: y.y., 1407/1987. 

Ebû Muḥammed el-Beğavî, el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ. Meʿâlimu’t-Tenzîl 

fî Tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. ʿAbdurrezzâḳ el-Mehdî. 5 Cilt. b.y.: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-

ʿArabî, 1420. 

Ebû Muḥammed el-Beğavî, el-Ḥuseyn b. Mesʿûd b. Muḥammed b. el-Ferrâʾ. Meʿâlimu’t-Tenzîl 

fî Tefsîri’l-Ḳurʾân. thk. Muḥammed ʿAbdullâh en-Nimr v.dğr. 8 Cilt. b.y.: Dâru Ṭaybe, 

1417/1997. 

Ebû Naṣr el-Cevherî, Ebû Naṣr İsmail b. Ḥammâd el-Cevherî el-Fârâbî. Tâcu’l-Luğa ve 

Ṣıḥâḥu’l-ʿArabiyye. thk. Aḥmed ʿAbdulğafûr ʿAṭṭâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-

Melâyîn, 1407/1987. 

Ebû Saʿîd es-Sîrâfî, Ebû Saʿîd el-Ḥasan b. ʿAbdullâh b. el-Merzubân. Şerḥu Kitâbi Sîbeveyh. 

thk. Aḥmed Ḥasen Mehdelî - ʿAlî Seyyid ʿAlî. 5 Cilt. Beyrut: y.y., 2008. 

Ebû’l-Berakât el-ʾEnbârî, Ebû’l-Berakât ʿ Abdurraḥmân b. Muḥammed b. ʿ Ubeydillâh el-Enṣârî 

Kemâluddîn. Esrâru’l-ʿArabiyye. b.y.: y.y., 1420/1999. 

Ebû’l-Leys̱ es-Semerḳandî, Ebû’l-Leys̱ Naṣr b. Muḥammed. Baḥru’l-ʿUlûm. thk. Maḥmûd 

Mataracı. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Ebu’s-S̱enâ el-İṣbehânî, Ebu’s-S̱enâ Maḥmûd b. ʿAbdurrahman. Beyânu’l-Muḫtaṣar Şerḥu 

Muḫtaṣar İbni’l-Ḥâcib. thk. Muḥammed Maẓhar Beḳâ. 3 Cilt. b.y.: Dâru’l-Medenî, 

1406/1986. 

Ebu’s-Suʿûd, Muḥammed b. Muḥammed b. Muṣṭafâ el-ʿİmâdî Ebu’s-Suʿûd. İrşâdu’l-ʿÂḳli’s-

Selîm ilâ Mezâyâ’l-Kitâbi’l-Kerîm. 9 Cilt. Beyrut: Dâru ihyai’t-turâsil arabi, ts. 

Ezherî, Ebû Manṣûr Muḥammed b. Aḥmed b. el-Herevî el-. Tehẕîbu’l-Luğa. thk. Muḥammed 

ʿAvḍ Mirʿab. 8 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 2001. 

Ferahîdî, Ebu Abdurrahman el Halil b. Ahmed b. Amr el-. Kitabu-l ayn. 8 Cilt. Lübnan: Daru 

mektebeti hilal, 2010. 

Ferrâʾ, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Ziyâd ed-Deylemî el-. Kitâbun fîhi Luğâtu’l-Ḳur’ân. thk. Câbir 

b. ʿAbdullâh es-Serîʿ. b.y.: y.y., 1435. 

Gezek, Ahmet. “Arap Belâgatinde Kinaye Tanımları ve Tasniflerindeki Farklılıkların 

Değerlendirilmesi: Modern Dönem Bağlamında”. Tasavvur / Tekirdağ İlahiyat Dergisi 

9/1 (Haziran 2023), 433-457. https://doi.org/10.47424/tasavvur.1244047 

Gökçe, Rabia. “Muhammed ‘Ali es-Sâbûnî (30 Recep 1348-6 Şaban 1442/ 1 Ocak 1930- 19 

Mart 2021)”. Hadis Tetkikleri Dergisi 20/1 (Haziran 2022), 185-194. 



118 

 

Gözün, Ahmet Mahmut. Fadl Hasan Abbas ve el-Belâga Fünûnuhâ ve Efnânuhâ adlı eseri 

bağlamında meânî ilmine dair görüşleri. Bayburt: Bayburt Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2018. 

Gözün, Ahmet Mahmut. İbnu’l Cevzî ve Zâdü’l-mesîr adlı tefsirindeki filolojik yaklaşımları. 

Bayburt: Bayburt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Gülbil, Uğur. “Arapçada Kâf (ك) Harfinin ve Edatının Kullanımı ve İşlevleri”. İslam Medeniyeti 

Araştırmaları Dergisi 7/1 (ts.), 75-99. 

Gümüş, Sadreddin - Yılmaz, Nedim. Safvetü’t-Tefâsîr Tefsirlerin Özü. 7 Cilt. Istanbul: Ensar 

Vakfı-İz Yayıncılık, 2003. 

Gürkan, Nejdet. “Kur’ân’ın Anlaşılırlığı  Bağlamında İslâm Geleneğinde Dil Olgusu ve 

‘Beyân’ Kavrami”. Marife 2/10 (2010), 67-96. 

Güzel, Mehmet Emin. “İstiâre-i Mekniyyenin Tanım ve Kapsamı İle İlgili Tartışmalar Üzerine 

Bir Mülahaza”. İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 9/1 (Ocak 2023), 268-

289. https://doi.org/10.5281/zenodo.7513455 

Habenneke el-Meydânî, ʿAbdurraḥman Hasan Habenneke el-. el-Belâġatu’l- ʿArabiyye. 2 Cilt. 

Dimeşk: Dâru’l-ḳalem, 1416. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah. “Abdülkāhir el-Cürcânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 1/247-248. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah. “Bedî‘”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/320-322. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Hacımüftüoğlu, Nasrullah. “Beyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/22-23. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Hakçıoğlu, Muhammed Meşhud. “Arapçada Bedel ve Atf-ı Beyân Kavramlarının Tanımı, 

Çeşitleri ve Aralarındaki Fonksiyonel Farklar”. Yüzüncü Yıl Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi 48 (Haziran 2020), 115-138. 

Ḫâlid el-Ezherî, Ḫâlid b. ʿAbdullâh el-Curcâvî. Şerḥu’t-Taṣrîḥ ʿale’t-Tavḍîḥ ev et-Taṣrîḥ 

bi’Maḍmûni’t-Tavḍîḥ fi’n-Naḥv. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000. 

Ḫalîl b. Aḥmed, Ebû ʿAbdurraḥmân el-Ḫalîl b. Aḥmed el-Ferâhîdî el-. Kitâbu’l-ʿAyn. thk. 

Mehdî el-Maḫzûmî - İbrâhîm es-Sâmerrâʾî. 8 Cilt. Beyrut: Mektebetu’l-Hilâl, 1988. 

Ḥarîrî, Ebû Muḥammed el-Ḳâsım b. ʿ Alî el-Baṣrî el-. Durretu’l-Ğavvâṣ fî Evhâmi’l-Ḫavâṣ. thk. 

ʿArafât Maṭracî. Beyrut: y.y., 1418/1998. 

Ḥuṣrî el-Ḳayravânî, Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. ʿAlî b. Temîm el-Enṣârî el-Ḥuṣrî el-. Zehru’l-Âdâb 

ve S̱emeru’l-Elbâb. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ceyl, ts. 

Irmak, Mustafa. Arap belâgatinda haber-ı̇nşâ meselesı̇. İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2011. 

İbn Cinnî, Ebû’l-Fetḥ ʿOs̱mân b. Cinnî el-Mevṣılî el-Bağdâdî. Sirru Ṣinâʿati’l-İʿrâb. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000. 

İbn Dureyd, Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî. Cemheretu’l-Luğa. thk. 

Remzî Munîr Baʿlebekkî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1408/1987. 

İbn Dureyd, Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḥasen b. Dureyd el-Ezdî. Taʿlîḳ min Emâlî b. Dureyd. 

thk. es-Seyyid Muṣṭafâ es-Senûsî. Kuveyt: y.y., 1401/1984. 

İbn Ebî Ḥâtim, Ebû Muḥammed ʿAbdurraḥman b. Muḥammed er-Râzî. el-ʿİlel. thk. Saʿd b. 

ʿAbdullâh el-Ḥamîd ve Ḫâlid b. ʿAbdurrahman el-Cerîsî. 7 Cilt. b.y.: Meṭâbiʿu’l-

Ḥamîḍî, 1427/2006. 



119 

 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr b. Ebî Şeybe ʿAbdullâh b. el-ʿAbsî. el-Musned. thk. ʿÂdil b. Yûsuf el-

ʿAzzâzî - Aḥmed b. Ferîd el-Mezîdî. 2 Cilt. Riyad: Dâru’l-Vaṭan, 1418/1997. 

İbn Faḍlillâh el-ʿUmerî, Aḥmed b. Yaḥyâ b. Faḍlullâh el-Ḳureşî el-ʿAdevî Şihâbuddîn. 

Mesâliku’l-ʾEbṣâr fî Memâliki’l-ʾEmṣâr. 27 Cilt. Abu Dabi: el-Mecmeʿu’s̱-S̱eḳâfî, 

1423. 

İbn Fâris, Ebû’l-Ḥuseyn Aḥmed b. Fâris el-Ḳazvînî. Muʿcemu Meḳâyîsi’l-Luğa. thk. 

ʿAbdusselâm Muḥammed Hârûn. 6 Cilt. b.y.: Dâru’l-Fikr, 1979. 

İbn. Ḥamdûn, Ebû’l-Meʿâlî Muḥammed b. el-Ḥasan b. Muḥammed b. ʿAlî b. Ḥamdûn 

Bahâʾu’d-Dîn el-Bağdâdî. et-Teẕkiretu’l-Ḥamdûniyye. 10 Cilt. Beyrut: Dâru Ṣâdır, 

1417. 

İbn Kes̱îr, Ebû’l-Fidâʾ İsmâîl b. ʿOmer b. Kes̱îr ed-Dimeşḳî. Tefsîru’l-Ḳur’âni’l-ʿAẓîm. thk. 

Sâmî b. Muḥammed Selâme. 8 Cilt. b.y.: Dâru Ṭaybe, 1420/1999. 

İbn Ḳuteybe, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muslim b. Ḳuteybe ed-Dîneverî. eş-Şiʿr ve’ş-

Şuʿarâʾ. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Ḫadîs̱, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-

Rüveyfiî. Lisanu’l-Arap. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdir, 3. Basım, ts. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem b. Alî b. Ahmed el-Ensârî er-

Rüveyfiî. Lisânü’l-ʿArab. 15 Cilt. Beyrut: Dâru Sâdir, 3. Basım, 1414. 

İbn Mücâhid, Ebû Bekr Ahmed b. Mûsâ b. el-Abbâs et-Temîmî. Kitâbü’s-Sebʿa fi’l-ḳırâʾât. 

thk. Şevkî Dayf. Mısır: Dâru’l-meʿarif, 2. Basım, 1400. 

İbn Sîde, Ebû el-Ḥasan ʿAlî b. İsmail b. Sîde el-Mursî. el-Muḥkem ve’l-muḥîṭu’l-aʿẓam. thk. 

ʿAbd el-Ḥamîd Hendâvî. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1421/2000. 

İbn. Sinân el-Ḫafâcî, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muḥammed b. Saʿîd b. Sinân el-Ḫafâcî el-

Ḥalebî. Sirru’l-Feṣâḥe. b.y.: y.y., 1402/1982. 

İbn ʿAbdi Rabbih, Ebû ʿAmr Aḥmed b. Muḥammed b. ʿAbdi Rabbih. el-ʿIḳdu’l-Ferîd. 8 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1404/1983. 

İbn ʿ Abdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿ Abdillâh b. Muḥammed. el-ʾİstîʿâb 

fî Maʿrifeti’l-ʾAṣḥâb. thk. ʿAlî Muḥammed el-Becâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 

1413/1992. 

İbn ʿÂşûr, Muhammed et-Tâhir b. Muhammed b. Muhammed et-Tâhir et-Tûnisî. et-Taḥrîr  

ve’t-tenvîr. 30 Cilt. Tunus: ed-Dâr Tunûsiyye li’n-neşr, 1404. 

İbnu’l-Aʿrâbî, Ebû Saʿîd b. el-Aʿrâbî Aḥmed b. Muḥammed el-Baṣrî. Muʿcemu İbni’l-ʾAʿrâbî. 

thk. ʿAbdulmuḥsin b. İbrâhim b. ʾAḥmed el-Ḥuseynî. 3 Cilt. Suudi Arabistan: Dâru 

İbni’l-Cevzî, 1418/1997. 

İbnu’l-Enbârî, Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḳâsım. ez-Zâhir fî Meʿânî Kelimâti’n-Nâs. thk. 

Ḥâtim Ṣâliḥ eḍ-Ḍâmin. 2 Cilt. Beyrut: Muʾessesetu’r-Risâle, 1412/1992. 

İbnu’l-Enbârî, Ebû Bekr Muḥammed b. el-Ḳâsım. Îḍâḥu’l-Vaḳf ve’l İbtidâʾ. thk. Muḥyî’d-Dîn 

ʿAbdurrahman Ramaḍân. 2 Cilt. Dımaşk: Maṭbûʿâtu Mecmaʿî’l-Luğati’l-ʿArabiyye, 

1390/1971. 

İbnu’l-Es̱îr, Ebû’s-Saʿâdât el-Mubârek b. Muḥammed el-Cezerî. en-Nihâye fî Ğarîbi’l-Ḥadîs̱ 

ve’l-Es̱er. thk. Ṭâhir Aḥmed ez-Zâvî - Maḥmûd Muḥammed eṭ-Ṭanâḥî. 5 Cilt. Beyrut: 

el-Mektebetu’l-ʿİlmiyye, 1399/1979. 



120 

 

İbnu’l-Mubârek, Ebû ʿAbdurraḥmân ʿAbdullâh b. Mubârek b. Vâḍıḥ et-Turkî. ez-Zuhd ve’r-

Reḳâʾiḳ l’ibni’l-Mubârek ve’z-Zuhd li Nuʿaym b. Ḥammâd. thk. Ḥabîburraḥmân el-

ʾAʿẓamî. Beyrut: y.y., ts. 

İbnu’l-Muʿtezz, Ebû’l-ʿAbbâs ʿAbdullâh b. Muḥammed el-ʿAbbâsî. el-Bedîʿ fî’l-Bedîʿ. b.y.: 

Dâru’l-Cîl, 1410/1990. 

İbnu’t-Tilmisânî, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Muḥammed el-Fihrî. Şerḥu’l-Meʿâlim fî 

Uṣûli’l-Fıḳh. thk. ʿÂdil Aḥmed. 2 Cilt. Beyrut: y.y., 1419/1999. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-Bağdâdî. Zâdu’l-

Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-kitâbi’l- ’arabî, 1422. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muḥammed el-Bağdâdî. 

Mes̱îru’l-ʿAzmi’s-Sâkin ilâ Eşrefi’l-Emâkin. thk. Merzûḳ ʿAlî İbrâhîm. 2 Cilt. b.y.: 

Dâru’r-Râye, 1415/1995. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muḥammed el-Bağdâdî. 

Zâdu’l-Mesîr fî ʿİlmi’t-Tefsîr. thk. ʿAbdurrezzâḳ el-Mehdî. 4 Cilt. Beyrut: y.y., 

1422/2001. 

İsmâʿil Ḥaḳḳı Bursevî, İsmâʿîl Ḥaḳḳî b. Muṣṭafâ el-İstânbûlî el-Ḥanefî el-Ḫalvetî. Rûḥu’l-

Beyân. Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts. 

Kabakçılı, Osman. “Razı̇’ye göre Kur’an’da secı̇ sanatinin olmamasinin sebeplerı̇”. Bayburt 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 13 (Haziran 2021), 133-149. 

https://doi.org/10.47098/bayburt-ilahiyat.908970 

Ḳarâfî, Ebu’l-ʿAbbâs Aḥmed b. İdrîs el-. Cuzʾu min Şerḥi Tenḳîḥi’l-Fuṣûl fî ʿİlmi’l-ʾUṣûl. 2 

Cilt. Mekke: Risâletu ʾİlmiyye, 1421/2000. 

Karuko, Semira. “El-Cürcânî’nin Belağat İlminde El-Beyan ve’t Tebyin’in İzleri”. Yakın Doğu 

Üniversitesi İslam Tetkikleri Merkezi Dergisi 4/2 (Aralık 2018), 79-92. 

Ḳâsim es-Seraḳusṭî, Ebû Muḥammed Ḳâsim b. S̱âbit el-ʿAvfî. ed-Delâîl fî Ğarîbi’l-Ḥadîs̱. thk. 

Muḥammed b. ʿAbdullâh el-Ḳannâṣ. 3 Cilt. Riyad: Mektebetu’l-ʿUbeykân, 1422/2001. 

Kâtib Çelebi, Muṣṭafâ b. ʿAbdullâh Ḫâcî Ḫalîfe. Keşfü’ẓ-ẓunûn ʿan esâmi’l-kütüb ve’l-fünûn. 6 

Cilt. Bağdat: Mektebetu’l-Mus̱ennâ, 1941. 

Kavas, Ahmet. “Tunus”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 41/400-404. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2012. 

Kayapinar, Mustafa. “Belagatta nı̇da üslübu”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 15/2 (Aralık 2011), 159-166. 

Ḳazvînî, Ebû’l-Meʿâlî Muḥammed b. ʿAbdurrahman el-. el-Îḍâḥ fî ʿUlûmi’l-Belâğa. thk. 

Muḥammed ʿAbdulmunʿim Ḫafâcî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, ts. 

Kazvînî, Ebü’l-Meâlî Celâlüddîn el-Hatîb Muhammed b. Abdirrahmân b. Ömer b. Ahmed el-

Kazvînî eş-Şâfiî el-. el İzah fi Ulumil -Belağa. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l- Cîl, ts. 

Kılıç, Hulusi. “Belâgat”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/380-383. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1992. 

Kılıç, Hulusi - Yetiş, Kazım. “Cinas”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 8/12-14. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Kocabıyık, Halil İbrahim. “Ebû Hayyân’in el-Bahru’l-Muhît tefsı̇rı̇nde teşbı̇h sanatI”. Bilecik 

Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/1 (Haziran 2018), 162-178. 

Kocabıyık, Halil İbrahim. “İstifhâm Edatları”. Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi 2/2 (02 Aralık 2017), 649-663. 



121 

 

Koçak, A. Yaşar. “Nahivde Hemze”. Şarkiyat Mecmuası 16 (Kasım 2011), 83-103. 

Kur’an-ı Kerim Meâli. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı, 12. Basım, 2011. 

Ḳurṭubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed el- Ḳurṭubî. "el-Câmiʿ li-Âḥkâmi’l-Ḳur’ân. 20 

Cilt. Kahire: Dâru’l- kutubi’l- Mıṣrıyye, 2. Basım, ts. 

Kuru, Selim Sırrı. “Sünbülzâde Vehbî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 38/140-

141. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

Mahfûz, Muhammed. Terâcimi’l-müellifîn ve’t-Tunûsiyyîn. 5 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ğarbi’l-

islâmî, 2. Basım, 1994. 

Mâturîdî, Ebû Manṣûr Muḥammed b. Muḥammed el-. Teʾvîlâtu Ehli’s-Sunne. thk. Mecdî 

Bâsellûm. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1426/2005. 

Mâverdî, Ebû’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Baṣrî el-. en-Nuket ve’l-ʿUyûn. thk. es-Seyyid b. 

ʿAbdilmaḳṣûd b. ʿAbdirraḥîm. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts. 

Meydânî, Hasan Habenneke. el- Belâġatul’ ʿarabiyye. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l- kalem, 1996. 

Meydanoğlu, Ayşe. “Arap Dili ve Belâgatı’nda Cinâs Sanatı”. Mesned İlahiyat Araştırmaları 

Dergisi 10/1 (30 Haziran 2019), 155-167. 

Muberred, Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. Yezîd el-Ezdî el-. el-Fâḍıl. Kahire: Dâru’ul-Kutubi’l-

Mıṣriyye, 1421/2000. 

Muberred, Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. Yezîd el-Ezdî el-. el-Kâmil fî’l-Luğa ve’l-Edeb. thk. 

Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm. 4 Cilt. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-ʿArabî, 1417/1997. 

Mueyyid el-ʿAlevî, Ebû İdrîs Yaḥyâ b. Ḥamza b. ʿAlî b. İbrâhîmَ،el-Zeydî el-Ḥuseynî elʿAlevî 

eṭ-Tâlibî el-Muleḳḳab bi’l-Mueyyid billah el-. eṭ-Ṭirâz li’Esrâri’l-Belâğati veʿUlûmi 

Ḥaḳâiḳi’l-İʿcâz. 3 Cilt. Beyrut: el-Mektebetu’l-ʿAnṣariyye, 1423. 

Muḥammed b. Eydemir, Muḥammed b. Eydemir el-Mustaʿṣımî. ed-Durru’l-Ferîd ve Beytu’l-

Ḳâṣîd. thk. Kâmil Selmân el-Cebûrî. 13 Cilt. Beyrut: y.y., 1436/2015. 

Muḥyiddîn Dervîş, Muḥyiddin Muṣṭafa Dervîş. İʿrâbu’l-Ḳur’ân ve Beyânuhû. 10 Cilt. Beyrut: 

Dâr ibn-Kes̱îr, 4. Basım, 1415. 

Muḳâtil b. Suleymân, Ebû’l-Ḥasen Muḳâtil b. Suleymân el-Belḫî. Tefsîru Muḳâtil b. Suleymân. 

thk. ʿAbdullâh Maḥmûd Şeḥâte. 5 Cilt. Beyrut: y.y., 1423/2002. 

Namlı, Ali. “Rûhu’l-Beyân”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 35/211-213. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2008. 

Nâṣır, ʿAtiyye Kabil. Ğâyetü’l-Mürîd fî ʿİlmi’t-Tecvîd. Kahire, 7. Basım, ts. 

Neḥḥâs, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-. el-Kaṭʿ ve’l-İʾtinâf. thk. 

ʿAbdurraḥmân b. İbrâhîm el-Maṭrûdî. Suudi Arabistan: y.y., 1413/1992. 

Neḥḥâs, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-. İʿrâbu’l-Ḳurʾân. thk. ʿAbdulmunʿim 

Ḫalîl İbrâhîm. Beyrut: Menşûrât Muḥammed ʿAlî Beyḍûn; Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

1421. 

Neḥḥâs, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed el-Murâdî en-. Meʿânî’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed 

ʿAlî eṣ-Ṣâbûnî. Mekke: y.y., 1409. 

Nesefî, Ebû’l-Berekât ʿAbdullâh b. Aḥmed en-. Medâriku’t-Tenzîl ve Ḥaḳâîḳu’t-Teʾvîl. thk. 

Yûsuf ʿAlî Budeyvî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kelimi’ṭ-Ṭayyib, 1419/1998. 

Neşvân el-Ḥimyerî, Neşvân b. Saʿîd el-Yemenî. Şemsu’l-ʿUlûm ve Devâu Kelâmi’l-ʿArab min 

el-Kulûm. thk. Ḥuseyn b. ʿAbdullâh el-ʿUmerî v.dğr. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 

1420/1999. 



122 

 

Nîsâbûrî, Niẓâmuddîn el-Ḥasan b. Muḥammed b. Ḥuseyn el-Ḳummî en-. Ğarâîbu’l-Ḳur’ân ve 

Reğâîbu’l-Furḳân. thk. Zekeriyyâ ʿUmeyrât. Beyrut: y.y., 1416. 

Nuveyrî, Şihâbu’d-Dîn Aḥmed b. ʿAbdilvahhâb b. Muḥammed b. ʿAbdiddâîm el-Ḳureşî et-

Teymî el-Bekrî en-Nuveyrî en-. Nihâyetu’l-Ereb fî Funûni’l-Edeb. 33 Cilt. Kahire: 

Dâru’l-Kutub ve’l-Ves̱âîḳu’l-Ḳavmiyye, 1423. 

Orozobekov, Kanatbek. “Arapça’da ı̇’tı̇râzı̇yye cümlesı̇”. Yönetim Ekonomi Edebiyat İslami ve 

Politik Bilimler Dergisi 2/2 (Aralık 2017), 172-193. 

https://doi.org/10.24013/jomelips.370941 

Öğüt, Salim. “Emir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 11/119-121. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1995. 

Özbey, Lütfi. El-’Avtebî’nin Arap sesbilimi, sözcükbilimi ve gramerine katkıları -el-İbâne 

örneği. Bayburt: Bayburt Üniversitesi, Lisanüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Özdoğan, Mehmet Akif. “Arap Dilinde Münâdâ Ve İşlevleri”. Kahramanmaraş Sütçü İmam 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 26 (Aralık 2015), 1-36. 

Özek, Ali. “el-Keşşâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 25/329-330. Ankara: TDV 

Yayınları, 2002. 

Özli, Muzaffer. “Arap dilinde icaz’in tarihi seyri ve önemi”. Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 16/1 (Haziran 2011), 0-0. 

Özlı̇, Muzaffer. “Arap Dilinde İtnab’ın Tarihi Seyri Ve Önemi”. Fırat Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 18/2 (30 Aralık 2013), 0-0. 

Qader, Malek Hassan Mahmoud ABDUL. “Ebû Yakûb es-Sekkâkî Öncesi Beyân İlmi”. 

Pamukkale Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 8/2 (30 Aralık 2021), 1290-1309. 

https://doi.org/10.17859/pauifd.1021607 

Râğıb el-Iṣfehânî, Ebû’l-Ḳâsım el-Ḥuseyn b. Muḥammed er-. Muḥâḍarâtu’l-Udebâʾ ve 

Muḥâverâtu’ş-Şuʿarâʾ ve’l-Buleğâ. 2 Cilt. Beyrut: Şirketu Dâru’l-Erḳam b Ebî’l-

Erḳam, 1420. 

Râzî, Ebû Abdillâh (Ebü’l-Fazl) Fahrüddîn Muhammed b. Ömer b. Hüseyn er-Râzî et-

Taberistânî (ö. 606/1210) . Mefâtîhu’l-Gayb. 32 Cilt. Beyrut: Dâru İhyai’t-Türasi’l-

Arabî, 3. Basım, 1999. 

Râzî, Ebû ʿAbdillâh Faḫrüddîn Muḥammed b. Ömer b. Ḥüseyn er-. Mefâtîḥu’l-Ğayb. Beyrut: 

Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1420. 

Reynhârt Dûzî, Reynhârt Bîter Ân Dûzî. Tekmiletu’l-Meʿâcimi’l-ʿArabiyye. thk. çev. 

Muḥammed Selîm en-Nâʿîmî Cemâl el-Ḫayyâṭ. 11 Cilt. b.y.: y.y., 1979-2000. 

Rummânî, Ebû’l-Ḥasen ʿ Alî ʿ Îsâ Ebû’l-Ḥasen er-. en-Nuket fî İʿcâzi’l-Ḳurʾân. thk. Muḥammed 

Halefullah. Mısır: Daru’l- Meʿarif, 3. Basım, 1976. 

Ṣâbûnî, Muḥammed Ali. Ṣafvetu’t-Tefâsîr. 3 Cilt. ḳahire: Dâru’ṣ-ṣâbûnî li’t-tibaʿati ve’n-neşri 

ve’t-tevziʿ, 1. Basım, 1417. 

Sağdıç, Sedat. “Temsil ya da İstiâre-i Temsiliyye Kavramı (Keşşâf Tefsiri Örneğinde 

Uygulamalı Bir Belâgat Çalışması) (Hâcî es-Sadîk)”. Dergiabant 3/5 (Haziran 2015), 

236-253. 

Saraç, M. A. Yekta. “Îcâz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/392-393. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2000. 

Saylan, Nesrişah. “Kıraat ı̇lminde hemze ı̇le ı̇lgili bazı vecihlerin ı̇ncelenmesi”. İhya 

Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 5/2 (Temmuz 2019), 285-298. 



123 

 

S̱aʿlebî, Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es̱-. el-Keşf ve’l-Beyân. thk. Ebû 

Muḥammed b. ʿÂşûr. 10 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Turâs̱i’l-ʿArabî, 1422/2002. 

S̱aʿlebî, Ebû İsḥâḳ Aḥmed b. Muḥammed b. İbrâhîm es̱-. el-Keşf ve’l-Beyân. thk. Heyet. 33 

Cilt. Cidde: y.y., 1436/2015. 

Secâvendî, Ebû Abdillâh  Muhammed b. Tayfûr es es-. Kitâbü’l-Vaḳf ve’l-ibtidâʾ. Ammân: 

Dâru’l- minhâc, 1422. 

Sekkâkî, Ebû Yaʿḳûb Yûsuf b. Ebî Bekr b. Muḥammed b. ʿ Alî es-Sekkâkî el-Ḫarzemî el-Ḥanefî 

es-. Miftâḥu’l-ʿUlûm. Beyrut: y.y., 1407/1987. 

Selçuk, Bahir. “Teşbı̇h-ı̇ belîğde kendı̇sı̇ne benzetı̇len bı̇r unsur olarak denı̇z: Ahmed Kuddusî 

Dı̇vanı örneğı̇”. Littera Turca Journal of Turkish Language and Literature. 5/94-107. 

Kahramanmaraş, 2019. 

Semîn el-Ḥalebî, Ebu’l-ʿAbbâs Şihâb ed-Dîn Aḥmed b. Yûsuf b. ʿAbdiddâîm es-. ed-Durru’l-

Maṣûn fî ʿUlûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. thk. Aḥmed Muḥammed el-Ḫarrâṭ. 11 Cilt. 

Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, ts. 

Semîn el-Halebî, Ebü’l-Abbâs Şihâbüddîn Ahmed b. Yûsuf b. İbrahim. ed-Dürru’l-Mesûn fî 

‘Ulûmi’l-Kitâbi’l-Meknûn. thk. Ahmed Muhammed el-. Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1986. 

Semûel b. Yaḥyâ el-Maġribî, es-Semûel b. Yaḥyâ b. ʿAbbâs el-Maġribî es-. Beẕlu’l-Mechûd fî 

İfḥami’l-Yehûd. Beyrut: y.y., 1410/1989. 

Semʿânî, Ebû’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî es-. Ḳavâṭıʿu’l-Edille fi’l-ʾUsûl. 

thk. Muḥammed Ḥasen İsmâʿil eş-Şâfiʿî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

1418/1999. 

Serrâc es̱-S̱eḳafî, Ebû’l-ʿAbbâs Muḥammed b. İsḥâḳ b. İbrâhîm en-Nîsâbûrî es-. Ḥadîs̱u’s-

Serrâc. thk. Ebû ʿAbdullâh Ḥuseyn b. ʿUkkâşe b. Ramaḍân. 4 Cilt. b.y.: el-Fârûḳu’l-

Ḥadîs̱e, 1425/2004. 

Sevinç, Eyüp. “Arap Belagat İlminin Tarihi ve Gelişim Aşamaları”. Bingöl Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 5 (2015). 

S̱eʿâlibî, Ebû Manṣûr ʿAbdülmelik b. Muḥammed b. İsmâîl es̱-. Yetîmetu’d-Dehr. thk. Mufîd 

Muḥammed Ḳumeyḥa. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1403/1983. 

S̱eʿâlibî, Ebû Zeyd ʿAbdurrahman b. Muḥammed b. es̱-S̱eʿâlibî es̱-. el-Cevâhiru’l-Ḥisân fî 

Tefsîri’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed ʿAlî Muʿavviḍ - ʿÂdil Aḥmed ʿAbdulmevcûd. 5 Cilt. 

Beyrut: y.y., 1418. 

S̱eʿâlibî, Ebû Zeyd ʿ Abdurrahman b. Muḥammed b. es̱-S̱eʿâlibî es̱-. Lubâbu’l-Edeb. thk. Aḥmed 

Ḥasen Lebic. Beyrut: y.y., 1417/1997. 

Sıbṭ İbnul-Cevzî, Ebû’l-Muẓaffer Yûsuf b. Kızoğlu. Mirʾâtu’z-Zamân fî Tevârîḫi’l-Aʿyân. thk. 

Muḥammed Berekât vdğr. 23 Cilt. Dımaşk: y.y., 1434/2013. 

Ṣûlî, Ebû Bekr Muḥammed b. Yaḥyâ eṣ-. el-Evrâḳ Ḳısmu Aḫbâri’ş-Şuʿarâ’. 3 Cilt. Kahire: 

Şirketu Emel, 1425/2004. 

Süyûṭî, Ebü’l-Fażl Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr b. Muḥammed el-Ḫuḍayrî es-. el-

İtḳân fî ʿ Ulûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed Ebû’l-Faḍl İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: el-Heyʾetu’l-

Mıṣriyyeti’l-ʿAmme li’l-Kuttâb, 1394/1974. 

Şahan, Ramazan. “Tefsir ve ve Belağat Açısından Lam-u Ta’rif (Marife-Nekra): Örnek 

Ayetler”. İhya Uluslararası İslam Araştırmaları Dergisi 8/1 (Ocak 2022), 374-403. 

Şemsuddîn el-Kirmânî, Muḥammed b. Yûsuf b. ʿAlî b. Saʿîd. Taḥḳîḳu’l-Fevâʾidi’l-Ġiyâs̱iyye. 

thk. ʿAlî b. Daḫîlullâh b. ʿUceyyân el-ʿAvfî. 2 Cilt. Medine: y.y., 1424. 



124 

 

Şensoy, Sedat. “Belâgat Geleneğinde Aklî Mecaz Tartışmaları”. İslam Araştırmaları Dergisi 8 

(01 Temmuz 2002), 1-37. 

Şeybânî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. el-Ḥasen eş-. el-Aṣl. thk. Muḥammed Boynukalın. 12 

Cilt. Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 2012. 

Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-. Câmiʿu’l-Beyân fî Teʾvîli ʾÂyi’l-

Ḳur’ân. thk. ʾ Aḥmed Muḥammed Şâkir. 24 Cilt. b.y.: Muʾessesetu’r-Risâle, 1420/2000. 

Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr b. Yezîd el-Âmilî eṭ-. Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli 

ʾÂyi’l-Ḳurʾân. thk. ʿAbdullah b. ʿAbdulmuḥsin et-Turkî. 26 Cilt. b.y.: Dâru Hicr, 

1422/2001. 

Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr Yezîd eṭ Ṭaberî eṭ. Câmiʿu’l-Beyân ʿan Teʾvîli ʾÂyi’l-

Ḳurʾân. 26 Cilt. Kahire: Daru hicr, 1422. 

Tari, Nihat. “Arap Belâgatinde Kasr Yolları ve Aralarındaki Belâgî Nüanslar”. Bingöl 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 22 (Aralık 2023), 151-176. 

Taș, Süleyman. “Tazmin Üslubu ve  Kur’ân-ı Kerîm’deki İşlevleri”. Diyanet İlmi Dergi 52/3 

(Eylül 2016), 51-68. 

Tayyyib Bâ Maḫreme, Ebû Muḥammed eṭ-Ṭayyib b. ʿ Abdullâh el-Hicrânî eṭ-. Ḳılâdetu’n-Naḥr 

fî Vefâyâti Aʿyâni’d-Dehr. thk. Bu Cumʿa Mekrî - Ḫâlid Zevvârî. 6 Cilt. Cidde: Dâru’l-

Minhâc, 1428/2008. 

Teftâzânî, Sa‘düddîn Mes‘ûd b. Fahriddîn Ömer b. Burhâniddîn Abdillâh et-. Muḫtaṣarü’l -

Meʿânî. Kum: Daru’l- fikr, 1990. Basım, 1410. 

Ṭîbî, Ebû Muḥammed Ḥuseyn b. ʿAbdullâh et-. Futûḥu’l-Ğayb fî’l-Keşfi ʿân Ḳınâʿi’r-Rayb. 

thk. İyâd Muḥammed el-Ğûc. 17 Cilt. b.y.: y.y., 1434/2013. 

Tirmiẕî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-. Sunenu’t-Tirmiẕî. thk. Aḥmed Muḥammed Şâkir - 

Fuʾâd ʿAbdulbâḳî. 5 Cilt. Mısır: Şirketu Muṣṭafâ’l-Bâbî’l-Ḥalebî, 1395/1975. 

Tomar, Cengiz. “Suriye (Tarih)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/545-550. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Topaloğlu, Bekir. “Yâsîn Sûresi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/340-341. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Tuncel, Metin. “Yalova”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/306-308. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2013. 

Tülücü, Süleyman. “Muallakāt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/310-312. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

Tüzün, Yunus. İbn  Âşûr’un müteşabih ayetlere yaklaşımı. Mardin: Mardin Artuklu 

Üniversitesi Lisanüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2024. 

Vaḳḳaşî, Ebû’l-Velîd Hişâm b. Aḥmed el-Endelusî el-. et-Tâʿlîḳ ʿale’l-Muvaṭṭâ. thk. 

ʿAbdurraḥmân b. Suleymân el-ʿUs̱eymîn. 2 Cilt. Riyad: Mektebetu’l-ʿUbeykân, 

1421/2001. 

Vural, Faruk. Tâhir bin Âşûr ve  et-Tahrîr ve’t-Tenvîr isimli eseri. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2002. 

Yaḥyâ b. Sellâm, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Sellâm el-Ḳayravânî. Tefsîru Yaḥyâ b. Sellâm. thk. 

Hind Şelebî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1425/2004. 

Yâḳût el-Ḥamevî, Ebû ʿAbdullâh Yâḳût b. ʿAbdullâh er-Rûmî. Muʿcemu’l-ʾUdebâ = İrşâdu’l-

Erîb ʾilâ Maʿrifeti’l-Edîb. thk. İḥsân ʿAbbâs. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ğarbi’l-İslâmî, 

1414/1993. 



125 

 

Yâzîcî, Tâlib. “Halep”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/239-244. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1997. 

Yaʿḳûbî, Aḥmed b. İsḥâḳ el-. el-Buldân. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1422. 

Zeccâc, Ebû İsḥâḳ İbrâhîm b. es-Serî ez-. Meʿâni’l-Ḳur’ân ve İʿrâbuhu. thk. ʿAbdulcelîl 

ʿAbduh Şelebî. 5 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1408/1988. 

Zeccâcî, Ebû’l-Ḳâsım ʿAbdurraḥmân b. İsḥâḳ en-Nihâvendî ez-. Meclisu’l-ʿUlemâʾ. thk. 

ʿAbdusselâm Muḥammed Hârûn. Kahire; Riyad: Dâru’r-Rifâʿî, 1403/1983. 

Ẕehebî, Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed b. ʿOs̱mân eẕ-. Târîḫu’l-İslâm ve 

Vefayâtu’l-Meşâhîri’l-Aʿlâm. thk. ʿUmar ʿAbdusselâm et-Tedmurî. 52 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1413/1993. 

Zekeriyyâ el-Enṣârî, Ebû Yaḥyâ Zekeriyyâ b. Muḥammed. el-Ğureru’l-Behiyye fî Şerḥi 

Behceti’l-Verdiyye. 5 Cilt. b.y.: el-Maṭbaʿatu’l-Meymeniyye, ts. 

Zemaḫşerî, Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿ Amr ez-. el-Keşşâf ʿ an Ḥaḳâîḳı Ğavâmiḍi’t-Tenzîl. 4 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1407. 

Zemaḫşerî, Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-. el-Mufaṣṣal fî Ṣınaʿati’l-İʿrâb. thk. ʿAlî bû-

Mulaḥḥam. Beyrut: y.y., 1993. 

Zemaḫşerî, Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-. el-Mustaḳṣâ fî Ems̱âli’l-ʿArab. 2 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1987. 

Zemaḫşerî, Ebû’l-Ḳâsım Maḥmûd b. ʿAmr ez-. Esâsu’l-Belâğa. thk. Muḥammed Bâsil 

ʿUyûnu’s-Sevd. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 1419/1998. 

Zerkeşî, Ebû ʿAbdullâh Muḥammed b. ʿAbdullâh b. Bahâdır eş-Şâfiʿî ez-. el-Burhân fî 

ʿUlûmi’l-Ḳur’ân. thk. Muḥammed Ebu’l-Faḍl İbrâhîm. 4 Cilt. b.y.: Dâru ʾİḥyâʾi’l-

Kutubi’l-ʿArabiyye, 1376/1957. 

Ziyâde er-Râsî, Ziyâde b. Yaḥyâ en-Naṣbu’r-Râsî. el-Baḥs̱u’ṣ-Ṣarîḥ fî Eyyimâ Huve’d-Dînu’ṣ-

Ṣaḥîḥ. thk. Suʿûd b. Abdilaziz el-Ḫalef. Medine: y.y., 1423/2003. 

ʾÎcî, Muḥammed b. ʿAbdirrahman b. Muḥammed b. ʿAbdullâh el-. Câmiʿu’l-Beyân fî Tefsîri’l-

Ḳur’ân. thk. ʿAbdulḥamîd Hindâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, 

1424/2004. 

ʿAbbas, Fażl Hasan. el- Belâġatu funûnuhâ ve efnânuhâ. 2 Cilt. Ürdün: Dârun-nefâis, 12. 

Basım, 2008. 

ʿAbbas, Fażl Hasan. Esâlîbu’l- Beyân fî ʿUlûmi’l- Belâġa. Ürdün: Dâru’n-Nefais, 2007. 

ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Ebû Bekr ʿAbdülḳâhir b. ʿAbdirraḥman b. Muḥammed el-. Delâilu’l-

İʿcâz fî ʿİlmi’l-Meʿânî. thk. Maḥmûd Muḥammed Şâkir Ebû Fahr. Kahire; Cidde: 

Dâru’l-Medenî, 1413/1992. 

ʿAbdülḳâhir el-Cürcânî, Ebû Bekr ʿAbdülḳâhir b. ʿAbdirraḥman b. Muḥammed el-. Esrâru’l-

Belâğa. thk. Maḥmûd Muḥammed Şâkir. Kahire; Cidde: Dâru’l-Medenî, ts. 

ʿAlâʾuddîn es-Semerḳandî, Ebûbekir Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Aḥmed. Mîzânu’l-uṣûl fî 

netâʾici’l-ʿuḳûl. thk. Muḥammed Zekî ʿAbdilberr. Katar: Matbaʿatu Dûha el-Ḥadîs̱e, 

1404/1984. 

ʿİṣâm el-İsferâyînî, İbrâhîm b. Muḥammed el-. el-Eṭvalu Şerḥi Talḫîṣi Miftâḥi’l-ʿUlûm. thk. 

ʿAbdulḥamîd Hindâvî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-ʿİlmiyye, ts. 

ʿUkberî, Ebu’l-Beḳâʾ ʿAbdullâh b. el-Ḥuseyn el-Bağdâdî el-. el-Lubâb fî ʿİleli’l-Binâʾi ve’l-

İʿrâb. thk. Dr. ʿAbdu’l-İlâh en-Nebhân. 2 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Fikr, 1416/1995.



126 

 

 ÖZ GEÇMİŞ   

…/…/…. tarihinde ………….’da doğdu. Orta öğrenimini ……. Yılında tamamladıktan 

sonra Açıköğretim  Lisesi’nden. ……. yılında mezun oldu. Daha sonra medresede 6 yıl boyunca 

Arapça, tefsir, hadis, fıkıh, akaid ve hitabet dersleri okudu. ……… yılları arasında Diyanet 

İşleri Başkanlığında fahri Kuran Kursu öğreticisi olarak görev yaptı. …… yılında Bayburt 

Üniversitesi (İlitam) İlahiyat Fakültesinden mezun oldu. Şu anda resmi bir görev icra 

etmemekte; muhtelif ilim meclislerinde gönüllü olarak tefsir ve ilmihal dersleri vermektedir. 

Arapça bilmekte, evli ve bir çocuk annesidir. 

 

 


