
T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE DEDEYOLU/YUKARI 

HUH (ELÂZIĞ) KÖYÜ’NÜN GEÇİŞ DÖNEMLERİ 

Hüdanur AKTAŞ  

Yüksek Lisans Tezi  

ÇAĞDAŞ TÜRK LEHÇELERİ VE EDEBİYATLARI 

ANABİLİM DALI  

Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları Programı  

AĞUSTOS 2024 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

  SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
 

ÇAĞDAŞ TÜRK LEHÇELERİ VE EDEBİYATLARI ANA BİLİM DALI 
 

Yüksek Lisans Tezi  
 

 

 

 

 

 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE DEDEYOLU/YUKARI HUH 

(ELÂZIĞ) KÖYÜ’NÜN GEÇİŞ DÖNEMLERİ  
 

 

 

 

 

 

Tez Yazarı 

Hüdanur AKTAŞ 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Gülda ÇETİNDAĞ SÜME  

 

 

 

 

 

 

 

 
AĞUSTOS 2024 

ELÂZIĞ 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

ÇAĞDAŞ TÜRK LEHÇELERİ VE EDEBİYATLARI ANA BİLİM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi  

Başlığı: GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE DEDEYOLU/YUKARI HUH 

(ELÂZIĞ) KÖYÜ’NÜN GEÇİŞ DÖNEMLERİ  

Yazarı: Hüdanur AKTAŞ  

Tez Öneri 

Tarihi: 

 

11.05.2023 

Savunma Tarihi: 17.07.2024 

 

TEZ ONAYI 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına göre hazırlanan bu tez aşağıda imzaları 

bulunan jüri üyeleri tarafından değerlendirilmiş ve akademik dinleyicilere açık yapılan savunma sonucunda 

OYBİRLİĞİ/OYÇOKLUĞU ile kabul edilmiştir. 

 

 İmza 

Danışman: Doç. Dr. Gülda ÇETİNDAĞ SÜME  

Fırat Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi 

 

Başkan: Doç. Dr. Süleyman Kaan YALÇIN 

Fırat Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi 

 

Üye:       Dr.  Öğrt. Üyesi Ömer FARUK ELALTUNTAŞ 

Bingöl Üniversitesi Sosyal Bilimler Meslek 

YüksekOkulu 

 

Üye:  

 

 

Üye:  

 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunun  ......./......../20.......  tarihli toplantısında 

tescillenmiştir. 

 

Prof. Dr. Murat SUNKAR 



I 

 

BEYAN 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığım 

“Geçmişten Günümüze Dedeyolu/Yukarı Huh (Elâzığ) Köyü’nün Geçiş Dönemleri” Başlıklı Yüksek 

Lisans Tezimin içindeki bütün bilgilerin doğru olduğunu, bilgilerin üretilmesi ve sunulmasında bilimsel etik 

kurallarına uygun davrandığımı, kullandığım bütün kaynakları atıf yaparak belirttiğimi, maddi ve manevi 

desteği olan tüm kurum/kuruluş ve kişileri belirttiğimi, burada sunduğum veri ve bilgileri unvan almak 

amacıyla daha önce hiçbir şekilde kullanmadığımı beyan ederim. 

 

17.07.2024 

Hüdanur AKTAŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II 

 

ÖN SÖZ 

Halka ait maddi ve manevi ürünleri içerisinde barındırması açısından folklor (halk bilimi) önemli bir 

unsur olarak karşımıza çıkmaktadır. Her milletin kendine ait farklı kültürel değerleri vardır. Bu değerleri 

oluşturan unsurlar halk biliminin diğer dallar ile ilişkisini ortaya koymaktadır. Başta etimoloji olmak üzere 

sosyoloji, dil bilim, din bilim, coğrafya, psikoloji, tarih, edebiyat vs. bilimlerle halk biliminin ilişkisi söz 

konusudur. Halk bilimi gerekli durumlarda bu bilim dallarının hemen hepsinden yararlanabilmektedir.  

Halk biliminin konularının şekillenmesinde insan hayatı önemli bir rol oynar. Ortaya çıkan 

malzemelerin halk ile ilişkili olmasından ötürü insanı yakından ilgilendiren her şey halk biliminin 

konularının içerisine dâhil olmaktadır. Halk müziği, halk oyunları, halk hekimliği, halk mutfağı, halk 

mimarisi, halk meteorolojisi, halk takvimi, vs. pek çok konu halk biliminin içerisinde yer almaktadır. Halk 

bilimin konularına baktığımızda “Hayatın Dönüm Noktalarıyla İlgili Gelenek ve Görenekler” önemli bir 

alanı oluşturmaktadır. İnsan hayatının önemli olan üç geçiş evresi “Doğum, evlenme ve ölüm”dür. Doğum ile 

hayata atılan ilk adım beraberinde gelenek ve göreneklerimizi de getirmektedir. Evlenme ve ölüm ile beraber 

devam eden bu gelenekler kuşaktan kuşağa aktarılarak bugünlere kadar taşınmıştır. Her yöre kendisine özgü 

millî kültürel değerlere sahiptir. Geçmişten günümüze süren bu uzun yolculuk Anadolu’nun farklı 

kültürlerinde bazı önemli âdetlerin zamanla canlılığını kaybetmesine neden olmuştur. Değişen ve gelişen 

zaman, pek çok yeni gelenek ve göreneği de beraberinde getirmiştir. Bazı âdetler geçmiş zamanlardaki 

geçerliliğini günümüzde hâlâ korurken bazıları ise zamanla canlılığını yitirerek kaybolmuştur. Kaybolmaya 

yüz tutmuş olan âdetlerimiz teknolojinin getirdiği kolaylık ve yenilikler ile beraber yeniden şekillenerek 

günümüzde uygulanmaya devam etmektedir. Bu konu doğrultusunda tez çalışmamızda hayatın üç önemli 

geçiş aşaması içerisinde yer alan âdetler, özünü koruyan ve değişen halleriyle geçmişten günümüze 

Dedeyolu/Yukarı Huh Köyü’nden örneklerle ele alınmıştır.  

Çalışmanın Giriş kısmında araştırma yöntem ve teknikleri, derleme sahası, geçiş dönemleri hakkında 

bilgi verilmiş çalışmanın devamında doğum, evlenme ve ölüm aşamaları kendi içerisinde alt basamakları ile 

beraber ele alınmıştır. Bu kısımlar öncesi, esnası ve sonrası olmak üzere alt başlıklara ayrılarak incelenmiştir. 

Dedeyolu Köyü’nden yapılan derlemelerle konu geçmiş ve şimdiki âdetlerle karşılaştırmalı olarak 

değerlendirilmiştir. Ayrıca önceden konu ile ilgili çalışma yapılan bazı Türk lehçelerinden bilgiler tezde 

kullanılmıştır. Tezin son kısmında değerlendirme yapılarak elde edilen Sonuç kısmı yer almaktadır. 

Çalışmada faydalanılan kaynaklar sözlü ve yazılı kaynaklar olmak üzere çalışmanın sonunda yer almaktadır. 

Çalışma alan araştırması, gözlem ve görüşme metoduna dayalı olarak gerçekleşmiştir. Çalışma ses kayıt 

cihazı, fotoğraf makinesi kullanılarak el yazısı ile desteklenmiştir. Saha çalışmasında sadece 

Dedeyolu/Yukarı Huh Köyü ele alınmış, kırk bir kaynak şahıstan derlenen çalışmada ağız özellikleri 

değiştirilmeyerek aynı şekilde korunmuştur. Bu çalışma ile unutulan millî değerlerimizin tekrar gün yüzüne 

çıkarılması ve günümüzde hangi değişikliklere uğradığı amaçlanmakta böylece halk bilimine fayda 

sağlanacağı düşünülmektedir. 

Akademik alanda başladığım bu yolda güler yüzü, şefkati, bilgi ve birikimiyle bana her anlamda 

destek olan, lisans ve yüksek lisans eğitimim boyunca kendisini rol ve model aldığım değerli danışman 

hocam Doç. Dr. Gülda ÇETİNDAĞ SÜME başta olmak üzere çok değerli lisans bölümü hocalarım; Prof. Dr. 

Ercan ALKAYA’ya, Doç. Dr. Mehmet ÖZEREN’e, Doç. Dr. Süleyman Kaan YALÇIN’a en içten 

teşekkürlerimi arz ederim. Yüksek lisans eğitimim boyunca kıymetli bilgiler ışığında kendilerini tanıma 

fırsatına sahip olduğum lisansüstü hocalarım; Prof. Dr. Esma ŞİMŞEK, Doç. Dr. Birol AZAR, Doç. Dr. Ebru 

ŞENOCAK hocalarıma en içten teşekkürlerimi sunarım.  

Çıktığım bu yolda maddi ve manevi her alanda destek olan, araştırma sahasını tanımamda bana 

kolaylık gösteren canım babam Ahmet AKTAŞ’a, derleme boyunca hiç sıkılmadan, yorulmadan benimle 

gezen canım annem Songül AKTAŞ’a ve canım ablam Nida Vahide AKTAŞ’a sonsuz minnet duyarım. 

Desteğini her koşulda arkamda hissettiğim canım ablam Neslihan DİNCER’e varlığından ötürü teşekkür 

ederim. Derleme boyunca değerli bilgilerinden istifade etmiş olduğum başta kıymetli akrabalarım olmak 

üzere tüm kaynak şahıslarıma teşekkürü bir borç bilirim. Lise zamanından bugünlere kadar eğitim hayatım 



III 

 

boyunca beni motive eden ve dualarını esirgemeyen canım arkadaşlarım Esma FIRAT’a ve Kübranur 

ÇOBUR’a en içten teşekkürlerimi sunarım. Derleme sahasını tezime konu olarak ele almamda ilham kaynağı 

olan dedem Reşat AKTAŞ ve Emine AKTAŞ’ı sonsuz rahmet ve saygıyla anarım. 

 

Hüdanur AKTAŞ 

ELÂZIĞ 2024



IV 

 

İÇİNDEKİLER 

BEYAN .............................................................................................................................................................. I 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................................................... II 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................................................. IV 

ÖZET  ........................................................................................................................................................... VII 

ABSTRACT ................................................................................................................................................ VIII 

EKLER LİSTESİ .......................................................................................................................................... IX 

KISALTMALAR ............................................................................................................................................. X 

1. GİRİŞ .......................................................................................................................................................... 1 

1.1. Araştırmanın Önemi .............................................................................................................................. 1 

1.2. Araştırmanın Amacı ............................................................................................................................... 1 

1.3. Araştırmanın Problemi ........................................................................................................................... 1 

1.4. Araştırmanın Yöntemi ........................................................................................................................... 2 

1.5. Araştırmanın Literatürü ......................................................................................................................... 3 

1.6. Derleme Hakkında Genel Bilgi .............................................................................................................. 3 

1.7. Sivrice İlçesi ve Dedeyolu (Yukarı Huh) Köyü Hakkında Genel Bilgi ................................................. 4 

1.8. Folklor Hakkında Genel Bilgi ................................................................................................................ 6 

2. DOĞUM ..................................................................................................................................................... 8 

2.1. Doğum Öncesi ....................................................................................................................................... 8 

2.1.1. Gebe Kalmamak için Yapılan Uygulamalar .................................................................................. 9 

2.1.2. Gebe Kalmak için Yapılan Uygulamalar ....................................................................................... 9 

2.1.2.1. İnanış Kökenli Uygulamalar ................................................................................................ 10 

2.1.2.2. Dinî Kökenli Uygulamalar ................................................................................................... 11 

2.1.2.3. Halk Hekimliği Kökenli Uygulamalar ................................................................................. 12 

2.1.3. Hamile Kalmanın Belirtileri ......................................................................................................... 14 

2.1.4. Hamileliğin Eşe ve Aile Bireylerine Duyurulması ....................................................................... 14 

2.1.5. Aşerme ......................................................................................................................................... 15 

2.1.6. Bebeğin Cinsiyet Tayini ............................................................................................................... 16 

2.1.6.1. Cinsiyet Belirleme Partisi ..................................................................................................... 19 

2.1.7. Doğum Öncesi Yapılan Hazırlıklar .............................................................................................. 19 

2.1.7.1. Baby Shower (Karnı Burnunda Partisi) ................................................................................ 21 

2.2. Doğum Esnası ...................................................................................................................................... 22 

2.2.1. Doğum Çeşitleri ........................................................................................................................... 22 

2.2.2. Doğumun Kolay Olması için Yapılan Uygulamalar .................................................................... 23 

2.2.3. Doğumun Gerçekleşmesi ............................................................................................................. 25 

2.3. Doğum Sonrası .................................................................................................................................... 28 

2.3.1. İlk Yıkanma ................................................................................................................................. 28 

2.3.2. Tuzlama ....................................................................................................................................... 28 

2.3.3. Göbek Bağı .................................................................................................................................. 30 

2.3.4. Kundak/Belek .............................................................................................................................. 31 

2.3.4.1. Höllük ................................................................................................................................... 32 

2.3.5. Ad Verme ..................................................................................................................................... 35 

2.3.6. Süt Anne ...................................................................................................................................... 37 

2.3.6.1. Sütü Gelmeyen Anneler için Yapılan Uygulamalar ............................................................. 38 

2.3.6.2. Umma ................................................................................................................................... 39 

2.3.7. Lohusa/Dığasken .......................................................................................................................... 41 

2.3.8. Bebek Görmesi ............................................................................................................................. 42 

2.3.9. Alkarısı ......................................................................................................................................... 43 

2.3.10. Kırk Basması .............................................................................................................................. 46 

2.3.11. Nazar .......................................................................................................................................... 47 



V 

 

2.3.12. Sarılık ......................................................................................................................................... 48 

2.3.13. Kırk Çıkarma/Kırklama ............................................................................................................. 49 

2.3.13.1. Kırk Uçurma Partisi ........................................................................................................... 51 

2.3.13.2. Kırk Mevlidi ....................................................................................................................... 53 

2.3.14. Diş Hediği .................................................................................................................................. 54 

2.3.14.1. Diş Buğdayı Partisi............................................................................................................. 56 

2.3.15. Sütten Kesme ............................................................................................................................. 57 

2.3.16. Tuvalet Eğitimi .......................................................................................................................... 58 

2.3.17. Akika Kurbanı ............................................................................................................................ 59 

3. EVLENME ............................................................................................................................................... 60 

3.1. Evlilik Öncesi ...................................................................................................................................... 60 

3.1.1. Evlenme Yaşı ............................................................................................................................... 61 

3.1.2. Evlenme İsteğinin Belirtilmesi ..................................................................................................... 62 

3.1.3. Evlenme Biçimleri ....................................................................................................................... 63 

3.1.4. Kız Bakma (Görücülük) ............................................................................................................... 65 

3.1.5. Kız İsteme .................................................................................................................................... 68 

3.1.5.1. Dil Bağı ................................................................................................................................ 70 

3.1.5.2. Başlık Parası ......................................................................................................................... 70 

3.1.6. Nişan Alışverişi ............................................................................................................................ 71 

3.1.7. Nişan ............................................................................................................................................ 74 

3.1.7.1. Nişan Bozma ........................................................................................................................ 79 

3.1.8. Nikâh ............................................................................................................................................ 80 

3.1.9. Çeyiz ............................................................................................................................................ 82 

3.1.9.1. Çeyiz Serme ......................................................................................................................... 85 

3.2. Evlilik Esnası ....................................................................................................................................... 87 

3.2.1. Düğün Çağrısı .............................................................................................................................. 87 

3.2.2. Kına Gecesi .................................................................................................................................. 90 

3.2.2.1. Kına Gecesinde Oynanan Oyunlar ....................................................................................... 95 

3.2.2.1.1. Dede Oyunu ...................................................................................................................... 95 

3.2.2.1.2. Bostancılık Oyunu ............................................................................................................. 96 

3.2.2.1.3. Hacı Leylek Oyunu ........................................................................................................... 97 

3.2.2.1.4. Kılık Değiştirme Oyunu .................................................................................................... 97 

3.2.3. Gelin Alma ................................................................................................................................... 98 

3.2.4. Düğün ......................................................................................................................................... 102 

3.2.4.1. Düğünde Oynanan Oyunlar ................................................................................................ 109 

3.2.4.1.1. Deve Oyunu .................................................................................................................... 109 

3.2.4.1.2. Gelin Oyunu .................................................................................................................... 110 

3.2.4.1.3. Sırık Oyunu ..................................................................................................................... 110 

3.2.4.1.4. Pisik Oyunu ..................................................................................................................... 111 

3.2.4.1.5. Arap Oyunu ..................................................................................................................... 111 

3.2.5. Zifaf (Koltuğa Verme) ............................................................................................................... 112 

3.3. Evlilik Sonrası ................................................................................................................................... 114 

3.3.1. Yüz Açımı (Subaha)................................................................................................................... 114 

3.3.2. El Öpme ..................................................................................................................................... 116 

3.3.3. Gelinlik Etme ............................................................................................................................. 117 

4. ÖLÜM ..................................................................................................................................................... 118 

4.1. Ölüm Öncesi ...................................................................................................................................... 120 

4.1.1. Ölümün Yaklaştığını Düşündüren Belirtiler .............................................................................. 120 

4.1.1.1. Rüya ................................................................................................................................... 122 

4.1.2. Ölümden Kaçma ........................................................................................................................ 123 



VI 

 

4.1.3. Ölüm Öncesi Yapılan Hazırlıklar ............................................................................................... 124 

4.2. Ölüm Esnası ....................................................................................................................................... 125 

4.2.1. Ölüm Sırasında Yapılan Uygulamalar ....................................................................................... 126 

4.2.2. Ölüm Anı ................................................................................................................................... 126 

4.2.3. Ölüm Haberinin Verilmesi ......................................................................................................... 128 

4.3. Ölüm Sonrası ..................................................................................................................................... 129 

4.3.1. Ölü Yıkama ................................................................................................................................ 129 

4.3.2. Cenaze ........................................................................................................................................ 131 

4.3.3. Defin İşlemleri ........................................................................................................................... 132 

4.3.4. Mezarlıkla İlgili İnanışlar ........................................................................................................... 135 

4.3.4.1. Mezar Taşları ..................................................................................................................... 137 

4.3.5. Taziye Geleneği ......................................................................................................................... 138 

4.3.7.1. Taziye Evinde Yapılan Âdetler .......................................................................................... 139 

4.3.6. Ağıt Yakma ................................................................................................................................ 141 

4.3.7. Ölü Yemeği ................................................................................................................................ 143 

4.3.8. Ölü Anma Günleri ...................................................................................................................... 143 

SONUÇ ......................................................................................................................................................... 145 

SÖZLÜK ...................................................................................................................................................... 147 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................................. 148 

ÖZ GEÇMİŞ ................................................................................................................................................ 157 

  



VII 

ÖZET 

GEÇMİŞTEN GÜNÜMÜZE DEDEYOLU/YUKARI HUH (ELÂZIĞ) KÖYÜ’NÜN 

GEÇİŞ DÖNEMLERİ  

Hüdanur AKTAŞ 

Yüksek Lisans Tezi 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

ÇAĞDAŞ TÜRK LEHÇELERİ VE EDEBİYATLARI ANA BİLİM DALI 

Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları Programı  

Ağustos 2024, Sayfa: X + 156 

Halk bilimi (folklor), bir milletin edebiyatını, gelenek ve göreneklerini, kültürünü, yaşam tarzını 

kapsayan ve bu konularda var olan ürünleri araştıran, inceleyen önemli bir bilim dalıdır. Türk kültürü 

içerisinde hayatın geçiş dönemlerinde meydana gelen âdetler halk bilimi açısından önemli bir yer 

edinmektedir.  

İnsan hayatının doğum, evlenme ve ölüm olmak üzere üç önemli geçiş evresi vardır. Bu uzun 

yolculuk kültürel zenginliğimizi yansıtan pek çok âdeti içerisinde barındırması açısından oldukça önemlidir. 

Ancak uygulanan âdetlerin aynı şekilde kalmadığını, geçmişten günümüze birtakım değişikliklere uğrayarak 

günümüze geldiğini söylemek mümkündür. Zaman içerisinde bazı uygulamalar anlamını ve geçerliliğini 

yitirirken bazıları da gelişen çağa ayak uydurarak yeniden şekillenmiştir. Köyden kente artan göçler ile halk 

kültürünün önemli unsurları çağın gerisinde kalmış ve gittikçe unutulmuştur. Günümüze baktığımızda 

hayatın geçiş aşamalarında önemli değerlere sahip olan bazı âdetlerimiz teknolojinin getirdiği değişimle 

beraber kendini yaşatmaya devam etmektedir. Kültürel kimliği yansıtan gelenek ve görenekler bölgeden 

bölgeye, şehirden şehre hatta köyden köye değişiklik göstermektedir. Gelenek ve görenekler değişiklik 

gösterse de Anadolu’nun hemen her yerinde geçiş döneminin aşamaları öncesi, esnası ve sonrası şeklinde 

uygulanmaya devam etmektedir. 

Elâzığ ilinin Sivrice ilçesine bağlı bulunan Dedeyolu (Yukarı Huh) Köyü’ndeki geçiş dönemi âdetleri, 

geçmişten günümüze değişen, gelişen şekliyle saha çalışması yapılarak kaynak şahıslardan derlenmiştir. 

Kaynak şahıslar öncülüğünde derlenen geçiş dönemi âdetleri belli aşamalar dâhilinde sıralanarak ele 

alınmıştır. Çalışma, unutulan geçiş dönemleri âdetlerimizin yeniden canlanmasını sağlamak ve günümüzde 

hangi değişikliklere uğradığını açıklamaktadır. Geçmiş ile günümüz arasında kültürel bir köprü vazifesi 

gören bu çalışma hayatın dönüm aşamalarına ait çalışmalara yeni bir katkı sağlamayı ve kültürel etkileşimi 

arttırmayı amaçlamaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Sivrice, Geçiş Dönemi, Doğum, Evlenme, Ölüm, Kültür. 



VIII 

ABSTRACT

TRANSITIONAL PERIOD OF DEDEYOLU/YUKARI HUH (ELAZIG) VILLAGE 

FROM THE PAST TO THE PRESENT 

Hüdanur AKTAŞ 

Master Thesis 

FIRAT UNIVERSITY 

Graduate School of Social Sciences 

 CONTEMPORARY TURKISH DIALECTS AND LITERATURE DEPARTMENT 

Department of Contemporary Turkish Dialects and Literature 

Program 

August 2024, Page: X + 156 

Folklore is an important branch of science that covers the literature, traditions and customs, culture 

and lifestyle of a nation and researches and examines the products that exist on these subjects. The customs 

that occur in the transition periods of life in Turkish culture have an important place in terms of folklore.  

There are three important transitional stages of human life: birth, marriage and death. This long 

journey is very important in terms of containing many customs that reflect our cultural richness. However, it 

is possible to say that the customs applied do not remain the same, and that they have come to the present day 

by undergoing some changes from the past to the present. Over time, some applications have lost their 

meaning and validity, while others have been reshaped by keeping up with the developing age. With the 

increasing migration from the village to the city, important elements of folk culture have lagged behind the 

times and have been gradually forgotten. When we look at today, some of our customs, which have important 

values in the transition stages of life, continue to keep themselves alive with the change brought by 

technology. Traditions and customs reflecting cultural identity vary from region to region, from city to city 

and even from village to village. Although traditions and customs vary, they continue to be applied before, 

during and after the stages of the transition period in almost every part of Anatolia. 

The customs of the transition period in Dedeyolu (Yukarı Huh) Village, which is connected to the 

Sivrice district of Elâzığ province, were compiled from the source persons by conducting field work in the 

form of changing and developing from the past to the present. The customs of the transition period, which 

were compiled under the leadership of the source persons, were discussed in order within certain stages. The 

study explains the forgotten transitional periods to revive our customs and what changes they have undergone 

today. This study, which acts as a cultural bridge between the past and the present, aims to make a new 

contribution to the studies of the turning stages of life and to increase cultural interaction. 

Keywords: Sivrice, Transition Period, Birth, Marriage, Death, Culture. 



IX 

 

 

 

 

EKLER LİSTESİ 

Ek- 1: Dedeyolu Köyü ...................................................................................................................................... 5 
Ek- 2: Köy Okulu-Sivrice Barajı-Köy Şelalesi ................................................................................................. 5 

Ek- 3: Dedeyolu Köyü Camisi .......................................................................................................................... 6 
Ek- 4: Tarihî Dedeyolu Köy Çeşmesi ve Cami Mihrabı ................................................................................... 6 
Ek- 5: Harput Fatih Ahmet Baba Türbesi ....................................................................................................... 12 
Ek- 6: Cinsiyet Partisi (livapastacilik.com.tr, 2024). ...................................................................................... 19 
Ek- 7: Doğum Öncesi Bebek Hazırlıkları ....................................................................................................... 20 

Ek- 8: Baby Shower Pastası (K29). ................................................................................................................ 21 
Ek- 9: Kundak ................................................................................................................................................. 32 

Ek- 10: Kundak İçine Serilen Muşabba .......................................................................................................... 34 

Ek- 11: Günümüz Doğum Hediyelikleri ......................................................................................................... 43 
Ek- 12: Günümüz Kırk Çıkarma (onedio.com.tr, 2024). ................................................................................ 51 
Ek- 13: Kırk Çıkarma Partisi (melekbabyspa.com.tr, 2024). .......................................................................... 52 
Ek- 14: Bebek Mevlidi Hediyelik ................................................................................................................... 53 

Ek- 15: Kırk Mevlidi Organizasyonu (jasminorganizasyon.com.tr, 2024). .................................................... 54 
Ek- 16: Diş Buğdayı Geleneği (K40). ............................................................................................................. 57 

Ek- 17: Günümüz Çeyiz Defteri (ceyizdiyari.com.tr, 2024). .......................................................................... 72 
Ek- 18: Geçmişten Günümüze Mutfak Çeyizi ................................................................................................ 73 
Ek- 19: Geçmiş Dönem Çeyizlik Eşyalar ....................................................................................................... 74 

Ek- 20: Nişan Organizasyonu ......................................................................................................................... 76 
Ek- 21: Günümüz Nişan Âdetleri (Kahve Tepsisi, İsteme Çikolatası, Hediyelik) .......................................... 77 

Ek- 22: Günümüz Resmi Nikâh Merasimi ...................................................................................................... 81 

Ek- 23: Günümüz Damat Bohçası .................................................................................................................. 83 

Ek- 24: Günümüz Gelin Bohçası .................................................................................................................... 84 
Ek- 25: Çeyiz Sandığı ..................................................................................................................................... 85 
Ek- 26: El İşi Patik .......................................................................................................................................... 86 

Ek- 27: Günümüz Düğün Davetiyesi .............................................................................................................. 89 

Ek- 28: Geçmişte Kına Gecelerinin Yapıldığı Ahır ........................................................................................ 91 
Ek- 29: Günümüz Kına Gecesi (Şehir-Köy) ................................................................................................... 91 
Ek- 30: Günümüz Kına Gecesi Dans Ekibi .................................................................................................... 92 
Ek- 31: Günümüz Kına Gecesinde Dağıtılanlar (Kına, Çerez, Hediyelik, Mum) ........................................... 93 
Ek- 32: Günümüz Düğün Arabası................................................................................................................. 100 

Ek- 33: Dedeyolu Köyü Düğünlerde Dağıtılan Tırtıl Baklavası ................................................................... 107 
Ek- 34: Dedeyolu Köyü Mezarlığı ................................................................................................................ 136 
Ek- 35: Geçmişteki Mezar Taşları ................................................................................................................ 137 

Ek- 36: Dedeyolu Köyü Taziye Evi .............................................................................................................. 139 
Ek- 37: Mevlid Lokumu ve Ölü Adına Hediyelik ........................................................................................ 144 

 

 

 

 

 

 

 



X 

 

 

 

 

KISALTMALAR 

Kısaltmalar 

C : Cilt 

çev. : Çeviren 

(K1). : Kaynak Şahıs 1 

(s.a.v.) : Sallallahu Aleyhi ve Sellem  

S : Sayı 

s. : Sayfa 

vb. : Ve başkası, ve başkaları, ve benzeri, ve benzerleri, ve bunun gibi  

Vol. : Volüme 

vs.  : Vesaire 

Yay. : Yayını, yayınları  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Araştırmanın Önemi 

İnsan hayatının merkezindeki gelenek ve görenekler, örf ve âdetler geçmiş ve gelecek 

arasında yaşanan ürünler, nesilden nesle dil aracılığı ile taşınır. Derleme çalışmaları da halk 

kültürünün unutulmaması adına yapılan önemli birer bilgi toplama çalışmasıdır. Kültürel 

değerlerimizin unutulmaması amacıyla gerçekleştirilecek olan tez çalışmamız da bu doğrultuda 

araştırmanın önemini teşkil etmektedir. Bir milleti diğer milletlerden ayıran en önemli unsur elbette 

kültürdür. Kültür bir kimlik konumunda milleti diğer milletlerden ayırt edici özellikler taşır.  

Kültürün önemeli bir kolu olan geçiş dönemleri içerisinde geçmişten günümüze baktığımız 

zaman gelenek ve göreneklerimizin ne yazık ki büyük bir kısmı varlığını koruyamamıştır. Bazı 

âdetler unutulmuş bazıları ise birtakım değişikliğe uğramıştır. Bu çalışma ile unutulan 

değerlerimizi gün yüzüne çıkararak kayıt altına almak ve günümüz içerisinde varlığını ve değerini 

korumaya çalışmak, çalışmanın önemini oluşturmaktadır. 

1.2. Araştırmanın Amacı 

Hayatın içerisinde doğum, evlenme, ölüm olmak üzere üç önemli geçiş dönemi vardır. Her 

biri kendi içerisinde birtakım alt bölümlere ve basamaklara ayrılır. Geçiş dönemleri içerisinde millî 

değerlerimizi barındıran birçok âdetimiz bulunmaktadır. Bugün uygulanmakta olan pek çok 

âdetimiz aslında eski Türk inançlarının günümüze gelmiş şekilleridir. Gelişen zaman ile kültürel 

âdetlerimiz de çağa ayak uydurarak birtakım değişikliklere uğramıştır. Bu değişikler yeni âdetleri 

de beraberinde getirmiştir. Birçok gelenek ve göreneğimiz hafızalardan silinerek kaybolmuştur. Bu 

çalışmamızın amacı da geçmişte unutulan günümüzde ise değişerek varlığını sürdüren âdetlerimizi 

geçiş dönemleri çerçevesinde ele almaktır. Millî değerlerimizin kayıt altına alınarak gelenek ve 

göreneklerimizin kaybolup unutulmamasını sağlamak, araştırmanın asıl amacını oluşturmaktadır. 

Her insan millî değerlerini ve kendi kültürel geçmişini iyi bilmelidir. Tez çalışmasında hayatın 

geçiş dönemleri içerisinde insanın kendi gelenek ve göreneklerini tanıması, her âdetin altında yatan 

değerli anlamın, sembolik ifadenin önemini düşünerek kültürel değerlerimize sahip çıkılması 

hedeflenmektedir. 

1.3. Araştırmanın Problemi 

Zengin bir hazine konumunda olan Türk kültürünün bir alanını da geçiş dönemi âdetleri 

oluşturmaktadır. Ancak gelişen ve buna bağlı olarak da değişen hayat şartları beraberinde millî 

âdetlerimizin de unutulmasına veya yeniden şekillenmesine sebep olmaktadır. Zaman içerisinde 

bazı uygulamalar anlamını ve geçerliliğini yitirirken bazıları da birtakım değişikliklere uğrayarak 

günümüze kadar gelmiştir. Bu bağlamda kültürel değerlerimiz olan gelenek ve göreneklerimizin 

geçmişten günümüze kadar bazı değişikliklere uğradığını ve önemli bir değer olan âdetlerimizin ve 

bu âdetlerin altında yatan anlamların günümüzde geçerliliğini yitirmesi bakımından var olan 

problem tez çalışmasının ortaya çıkmasına kaynaklık etmiştir. Bu doğrultuda ele alınan problem 

derleme çalışması ile araştırılarak ele alınmıştır. Ele alınan bu problem doğrultusunda daha önce 

geçiş dönemleri ile ilgili yapılmış yüksek lisans tezleri, doktora tezleri, makaleler, bildiriler ve 

kaynak kitaplar mevcuttur. Ancak Dedeyolu/Yukarı Huh Köyü’nün geçiş dönemi âdetleri ile ilgili 



2 

 

yapılmış herhangi bir çalışma mevcut değildir. Bu düşünce bizi saha çalışmasına yönlendirmiş ve 

bölgedeki kaynak şahıslardan derlemeler yapılarak, alan araştırması ve kaynak taraması ile tez 

çalışması yapılmıştır. Böylelikle bölgede geçmişten günümüze yaşatılan âdetlerin varlığı, değişimi, 

gelişimi gün yüzüne çıkartılarak kaybolmaması hedeflenmiştir. 

1.4. Araştırmanın Yöntemi 

Folklor, bir milletin kültürünü içine alan, yelpazesi oldukça geniş bir bilim dalıdır. Halkı 

kapsayan her unsur, folklorun konularını oluşturmaktadır. “Folklor, halkın geleneğe bağlı maddi ve 

manevi kültürünü kendine özgü metotlarla derleyen, araştıran, sınıflandıran, çözümleyen ve halk 

kültürü üzerinde değerlendirmeler yapan bir bilimdir.” (Tan, 1985: 7). Folklor sözcüğünün 

kökenine baktığımızda folk (halk), lore (bilim) sözcüklerinden meydana gelmektedir. Bu terimi ilk 

kullanan bilim insanı “William Thomas” olmuştur. Zamanla folklor teriminin yerine “Halk bilimi” 

terimi kullanılmaya başlanmıştır (Tan, 1985: 23). Günümüzde folklor denildiği zaman ilk olarak 

akla halk oyunları terimi çağrışım yapmaktadır oysa folklor, bir milletin kültürünü kapsayan, 

kültürel malzemeleri derleyerek tasnif eden ve onları değerlendirerek bir sonuca ulaştıran geniş bir 

halk bilimi dalıdır.  

Gelişen zaman ile kültürel âdetlerimiz çağa ayak uydurarak birtakım değişikliklere 

uğramaktadır. Bu değişikliklerin temelinde Batı’ya özentilik ile bazı âdetlerin taklit edilme 

düşüncesi yer almaktadır. “Bundan dokuz yüz yıl önce akıp gelen insan dalgaları, Türk diliyle 

birlikte, kendilerine özgü inanışlarını, törelerini, geleneklerini, sanatlarını da beraberlerinde 

getirdiler. Bunlardan nice şeyleri, bugüne kadar saklamış ya da kendilerinden önce bu ülkede 

yerleşmiş, şimdi buyrukları altına girmiş, sonra da -çoğunluğuyla- kan kardeşleri olmuş 

toplumların kültürlerine katıştırmış olduklarından şüphe edilir mi? Türk ulusunun başlıca niteliği, 

geçmişten kendisine kalan kültürlerin, tarih süresince, yeni synthcse’lerini yapmak, onlara kendi 

ulusal damgasını vurmaktır.” (Boratav, 1982: 148-149). Bu çalışmamızın amacı da kaybolan geçiş 

dönemi âdetlerimizi ortaya çıkararak canlılığını korumaya çalışmaktır. Günümüzde unutulan veya 

bazı değişikliklere uğrayarak yeniden şekillenen âdetlerimiz geçiş dönemleri çerçevesinde ele 

alınmaktadır. Millî değerlerimizin kayıt altına alınarak kaybolmamasını sağlamak, araştırmanın asıl 

amacını oluşturmaktadır.  

Tez konumuz saha çalışması metodu ile gerçekleştirilmektedir. Birinci ağızdan alınan 

bilgiler en güvenilir kaynaklar olarak bize eşlik etmektedir. Genellikle gözlem ve görüşme metodu 

dâhilinde gerçekleşen alan çalışması, kuşaktan kuşağa aktarılan bilgilerin kayıt altına alınmasında 

kolaylık sağlamaktadır. Tez çalışması içerisinde araştırma yöntemlerinden gözlem ve görüşme 

metoduna uyularak alan araştırması gerçekleştirilmiştir. Kaynak şahıslardan elde edilen veriler ilk 

ağızdan korunarak çalışmaya aktarılmıştır. Derleme sahası Elâzığ ili Sivrice ilçesi Dedeyolu/ 

Yukarı Huh Köyü’dür. Çalışmada elde edilen bulgular geçmişten günümüze karşılaştırmalı olarak 

tahlil edilerek değerlendirilmektedir. Tespit edilen konu başlıkları kendi içerisinde alt başlıklara 

ayrılarak ele alınmaktadır. Derleme sahası hakkında bilgi, kaynak şahısların tespiti ve kaynak 

şahıslara sorulacak sorular sahaya inmeden önce hazır hâle getirilmiştir. Aynı zamanda konu ile 

ilgili kaynak kitap, makale, bildiri, yüksek lisans ve doktora tezleri vs. incelenerek tez çalışmasında 

yararlanılmıştır. Çalışmada elde edilen bilgiler geçmişten günümüze karşılaştırmalı olarak 

incelenip değerlendirilmiştir. 



3 

 

1.5. Araştırmanın Literatürü 

Literatür taraması ile çalışılacak konu üzerinde daha önce geçiş dönemi ile ilgili çalışmaların 

mevcut olduğu tespit edilmiştir. Benzer çalışmalara bakıldığında sadece geçmişe dayalı ya da 

günümüzü konu alan geleneklerin yansıtıldığı görülmüştür. Ancak bu çalışmada geçiş dönemi 

âdetleri geçmişten bugüne değişen, evrilen, farklılaşan ya da zenginleşen yönleriyle karşılaştırmalı 

olarak ele alınmaktadır. Saha çalışmasının gerçekleştiği bölge ile ilgili daha önce herhangi bir 

çalışmanın yapılmamış olması ve bölgenin sözlü kültürel açısından bir zenginlik barındırması da 

tez konusunun seçilmesinde etkili olmuştur. Saha çalışması ile gerçekleştirilen araştırma, literatür 

çalışmasınada yer verilerek şekillendirilmiştir. 

1.6. Derleme Hakkında Genel Bilgi 

Halk edebiyatının sözlü ve yazılı olmak üzere iki kaynağı vardır. Henüz teknolojinin 

gelişmediği çağda ağızdan ağıza aktarılarak gelen ürünler sözlü kaynakları ön plana çıkarırken 

yazının, teknolojinin, gelişen zamanla ile birlikte ortaya çıkan yeni ürünler, yazılı kaynakları 

doğurmuştur. “Halk bilimi ve halk edebiyatı ürünleri sözlü kültür ortamında oluşturulur ve aktarımı 

da sözlü iletişim ortamında yapılmaktadır. Bundan dolayı bu ürünlerin en temel kaynağı sözlü 

kaynaklardır.” (Artun, 2009: 11). Bugün sözlü kaynaklara ulaşmak için genellikle kırsal alanlara 

gidilmektedir. Belli bir geçmişe ve tecrübeye sahip olan insanlar sözlü kültürün yansıtılmasında ve 

yaşatılmasında da öncü olmuşlardır. 

Derleme, geçmişten günümüze gelen önemli kültürel malzemeleri kaynak şahıslar 

öncülüğünde toplayarak bir araya getirmek ve daha sonra kendi arasında belli başlıklar hâlinde 

sınıflandırmaktır. Bugün baktığımız zaman millî kültürümüzü yansıtan birçok gelenek ve görenek 

ilk günkü canlılığını koruyamayarak hafızalardan silinmiştir. “Belli bir ulus için elbette ki 

öğrenilmesi en kolay ve toplumun eğitiminde en etkili olanı, kendi kültürüdür. Kişi dünyaya ve tüm 

olarak evrensel uygarlığa ilkin bu pencereden bakacaktır. Ancak bilgisi genişledikçe o, içinde 

yaşadığı toplumun başka dillerde konuşan, başka törelere, dinlere uyan toplumlarla ilişkilerini de 

kavrayacaktır.” (Boratav, 1982: 146). Derleme ile unutulan âdetlerimizi yeniden hafızalarda 

canlandırmak, gelecek kuşaklara aktarmak ve sahip olduğumuz değerleri öne çıkarmak amacıyla 

tez çalışması gerçekleştirilmektedir. Amaç kültürel malzeme kaybolmadan elde etmektir.  

Derleme çalışması; derleme öncesi, derleme esnası ve derleme sonrası olmak üzere üç 

aşamada gerçekleştirilmektedir. Derleme yapmak için öncesinde birtakım hazırlıkların yapılması 

gerekmektedir. Bu hazırlık hem araştırmacının kendisiyle hem sahayla hem de çalışma konusuyla 

ilgili olmalıdır. Araştırmacı, gerekli teçhizatı eksiksiz olarak önceden hazırlamalıdır. Çalışma 

konusuyla ilgili daha önceden yapılmış çalışmalara bakılmalı ona göre bir yol haritası çizilmelidir. 

Kaynak şahısların önceden tespiti, kaynak şahıslara sorulacak soruların önceden hazırlanması, 

gidilecek bölge hakkında bilgi edinilmesi oldukça önemlidir.  

Genellikle alan araştırması yapmak için özellikle teknolojiden uzak, kırsal alanlara gidilerek 

çalışma gerçekleştirilmektedir. “Elektronik teknoloji, telefon, radyo, televizyon ve çeşitli ses kayıt 

araçları bizi ‘ikincil sözlü kültür çağı’na sokmuş bulunmaktadır. Katılımcı gizemi, topluluk 

duygusunu geliştirmesi, yaşanan anı odaklayışı, hatta sözlü kalıpları kullanışıyla, bu ikincil sözlü 

kültür, ‘birincil’ sözlü kültüre şaşılacak derecede benzemektedir.” (Ong, 2013: 160). Derleme 

yaparken doğal bir ortamın oluşmasına önem verilmelidir. Derleme esnasında sahayı iyi tanıyan 



4 

 

birisinden ya da muhtar tarafından yardım alınmalıdır. Kaynak şahsın genellikle altmış beş yaş üstü 

olması, teknolojiden uzak bulunması, okuma-yazma bilmemesi, ağzının iyi laf yapması ve 

konuşmasının anlaşılır olması gerekir. Derleme yapılırken ses kayıt cihazı, fotoğraf makinesi, 

defter, kalem gibi gerekli eşyalar önceden temin edilerek derlemenin gerçekleştirilmesi 

gerekmektedir. Derleme sonunda toplanan malzemeler kendi içerisinde tasnif edilerek çalışmada 

değerlendirme aşamasına geçilmelidir.  

1.7. Sivrice İlçesi ve Dedeyolu (Yukarı Huh) Köyü Hakkında Genel Bilgi 

Tez çalışmasına konu olan Yukarı Huh Köyü’nün günümüzdeki adı Dedeyolu olarak 

geçmektedir. Dedeyolu/Yukarı Huh Köyü, Elâzığ’ın Sivrice ilçesine bağlı bir köydür. Sivrice ilçesi 

köklü bir geçmişe sahiptir. Kuruluşundan itibaren sürekli gelişme göstermiş, pek çok yeniliğe tabi 

olmuştur. Sivrice ilçesinin ilk kuruluş yeri, tez çalışmamıza konu olan “Dedeyolu/Yukarı Huh 

Köyü” olduğu bilinmektedir. Sivrice isminin de yine bu köyde bulunan sivri bir dağdan aldığı 

söylenmektedir.  

Coğrafi bakımdan doğal manzarası, yeşil alanları, yüksek dağları ile ön planda olan Sivrice, 

bugün turizm merkezi olarak karşımıza çıkmaktadır. Her mevsim ayrı güzelliği ile insanların en 

çok tercih ettiği ilçelerden birisi hâline gelmiştir. Sivrice, Hazar Gölü’nün mavi suları ile pek çok 

yerli yabancı turisti ağırlamaktadır. Ayrıca Hazar Baba Kayak merkezi ile kış turizmin tercihleri 

arasındadır. “Sivrice, 1936 yılı şubat ayı içerisinde Yukarı Huh (Dedeyolu) Köyü’nde kurulmuştur. 

1938 tarihinde şimdiki yeri olan Hazar Gölü sahiline nakledilmiştir. İlçenin kuruluş tarihi çok eski 

olmamakla birlikte göl içinde bulunan adacıkta ve devamında eski bir yerleşim yeri mevcuttur. 

Hangi tarihte kimlerin yaşadığı kesin olarak tespit edilememiştir. Son yıllarda çevre illerin önemli 

bir turizm merkezi olan ve olma yolunda gelişmeler kaydeden Sivrice ilçesinde yaz aylarında 

halkın günü birlik olarak tatil yapabileceği mesire yerleri ve çadır kent yerleri mevcuttur. Bugün 

toplam 50 köyün ilçe merkezi olan Sivrice’nin kuruluş tarihi oldukça yenidir. 1933’ten 1940’a 

kadar Romanya, Yugoslavya ve Rusya’dan getirilen 6000’den fazla Türk göçmen, ziraata elverişli 

düzlüklere iskân edilmişlerdir. Bunlar için 1938’de Hazar Gölü’nün güney batı kenarına Sivrice 

adında bir köy kurulmuştur. Önce Elâzığ’a bağlı olan bugünkü Sivrice’nin İringil Bucağının 

tamamı ile Huh Bucağının büyük bir parçası Elâzığ’dan ayrılarak yeni bir ilçe olan Sivrice’yi teşkil 

etmiştir. 1936’da geçici olarak Yukarı Huh (Dedeyolu) Köyü’nde teşekkül eden bu ilçe merkezinin 

1939’da bugünkü yerine taşındığını görmekteyiz.” (URL-1, https://tr.wikipedia.org/wiki/Sivrice, 

2024). Bugün Sivrice ilçesinin, artan nüfusu ile yaşam alanı genişlemektedir. Turizm ve ticari 

açıdan ön planda olmaya devam etmektedir.  

Dedeyolu (Yukarı Huh) Köyü, Elâzığ ilinin Sivrice ilçesine bağlı bulunan köydür. Sivrice 

bölgesinin ilk kuruluş yeri olması ve Sivrice adını bu köyden alması bakımından özel bir konuma 

sahiptir. Merkeze yaklaşık 25 km uzaklıktadır. Aşağı Huh köyünün bitiminden itibaren Dedeyolu 

Köyü başlamaktadır. Tarihine baktığımızda pek çok göçmenlerin, özellikle Ermenilerin 

muhacirlerle birlikte köye geldikleri bilinmektedir. Gayrimüslimlerle birlikte köye yerleşerek hayat 

sürmeleri bugün köyde bir mahallenin Ermeni mahallesi olması ve Ermeni mezarlığının var olması 

delil olarak karşımıza çıkmaktadır. “Yukarı Huh” adının ise Ermeni kökenli olduğu 

düşünülmektedir.  Bugün köyün yerli insanları haricinde çevre illerden köye yerleşen kesimin de 

fazlalığı dikkat çekmektedir. “Eski adı Yukarı Huh (Hoh) olan Dedeyolu Köyü’nün Sivrice ilçe 

merkezine uzaklığı 25 km olup; doğusunda Alıncık Köyü, batısında Kavallı Köyü, güneyinde Kürk 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Sivrice


5 

 

ve Yedipınar köyleri, kuzeyinde Aşağı Huh Köyü ile çevrilidir. Sivrice İlçesi 1936’da geçici olarak 

Yukarı Huh Köyü’nde kurulmuş ve 1939’da bu günkü yerine taşınmıştır. Sivrice ilçesi adını Yukarı 

Huh Köyü’nün doğusuna düşen sivri tepeden almaktadır. Dedeyolu Köyü’nün Uluova adında bir 

mezrası vardır. Köyde sürekli olarak 105 hane ikamet etmekte ve yerleşik nüfusu 293 kişidir. 

Dedeyolu Köyü göç veren köylerdendir. Dedeyolu köyündekilerin çoğu Elâzığ il merkezinde 

ikamet etmektedir.” (URL-2, https://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu, 2024). Eski adı ile Yukarı 

Huh köyü ağız özellikleri ile “Hoh” şeklinde söylenmektedir. Yukarı Huh ve Aşağı Huh şeklinde 

birbirine yakın iki köyden Yukarı Huh Köyü, Sivrice Barajı’na daha yakın kısımda bulunmaktadır. 

Eski adı bilinen Yukarı Huh Köyü, önemli tarım alanları ile tarım işçiliğine elverişli bir 

konumdadır.  

 

Ek- 1: Dedeyolu Köyü  

Baraj suyunun köye yakınlığı ile köyde su sıkıntısı bulunmamaktadır. Tarımda dağ suyu ile 

beraber artezyen, damlatma usulü kullanılmaktadır. Tarım ürünleri olarak, “şeker pancarı, dut, 

ceviz, badem, üzüm, vişne, domates, salatalık, biber, kiraz, kayısı, elma, mısır” vs. yiyeceklerin 

bölgede yetiştirildiği görülmektedir. Yine küçükbaş hayvancılık ve büyükbaş hayvancılığın eski 

tarihlerden itibaren köyde varlığının devam ettiği görülmektedir. Bölgede bulunan kavak 

ağaçlarının çokluğu, köyün şelalesi, yeşil alanların bolluğu ile her köşede asılı bulunan çevre 

temizliğine ait sözlerle nezih ve temiz bir köy olarak yer almaktadır. Köyün içinde cami, mezarlık, 

muhtarlık, okul, taziye evi, bakkal bulunmaktadır. Köyün içerisinde bulunan okul faaliyet 

göstermemekte taşımacı eğitim yapılmaktadır.  

 

Ek- 2: Köy Okulu-Sivrice Barajı-Köy Şelalesi 

https://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu


6 

 

Dedeyolu Köyü içerisinde tarihî unsurlar açısından da tarihe iz bırakmış köylerden birisi 

olmaktadır. Köyün içerisinde bulunan asırlık tarihî cami, günümüzde hâlâ korunmaya devam 

etmektedir. “Dedeyolu Köyü’nde 1792 yılında yaptırılan köy camisi ve caminin hemen yanı 

başında bulunan çeşme de Osmanlı mimari örneklerindendir. Köy camisi ve çeşme Vakıflar Genel 

Müdürlüğüne devredilmiş, tarihî eser kapsamında koruma altına alınmıştır.” (URL-3, 

http://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu, 2024). Cami Diyanet Başkanlığının izni dairesinde 

namaz vakitlerinde ve bayram namazlarında işlek olarak kullanılarak varlığını sürdürmeye devam 

etmektedir.  

 

Ek- 3: Dedeyolu Köyü Camisi 

Caminin içerisinde bulunan mihrabın asırlık olduğu ve cami dışında bulunan çeşmeden akan 

soğuk suyun hâlâ akmaya devam ettiği görülmektedir. Mihrabın üzerinde bulunan Osmanlı desenli 

motifler ve içerisinin taş ile çevreli olması aynı zamanda tavanlarının tahta ile restore edilerek 

korunması tarihî bir şölen hâline bürünmesine sebep olmuştur.  

 

Ek- 4: Tarihî Dedeyolu Köy Çeşmesi ve Cami Mihrabı  

1.8. Folklor Hakkında Genel Bilgi  

Kültür, bir milletin tarihini, gelenek ve göreneklerini, yaşam tarzını, hayat felsefesini, dilini, 

düşüncesini yansıtan birer bellek gibidir. Tek başına çok anlam ifade edebilen kültür dil aracılığı ile 

gelecek kuşaklara aktarılması açısından geniş bir alanı teşkil etmektedir. İnsanları birbirine 

bağlayan, birbirleriyle bütünlük kurmaya öncü olan kültür, sözlü ve yazılı ürünleri dil aracılığı ile 

http://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu


7 

 

nesilden nesile aktarır. Günümüzde ortaya çıkan yeni âdetler kültür kavramına başka bir boyut 

kazandırmaktadır. “Popüler kültür, insanları tüketmeye teşvik eder; bunu gerçekleştiremediği 

sahalarda ise bir özenti meydana getirmeyi amaçlar. Bu yönüyle endüstriyel piyasanın bir aracı 

hâline gelerek kültür endüstrisini oluşturur. İnsanları etkisi altına alarak, kendi sınırları içerisinde 

insanlara özgürlük sunan popüler kültür, insanları yeni bir çıkmaza ve bunalıma sokar. Her şeyden 

önce insanlara hayata başkasının gözüyle bakmayı ve başkası gibi yaşamayı öğretir. Bir nevi 

insanları kendilerinden uzaklaştırır ve kendi aidiyetine, özüne yabancılaştırır. Kendi ürünlerinin 

kullanım sahasını oluşturma açısından, kendi ürünlerini ihtiyaç hâline getirir ve hayatın olmazsa 

olmazı olarak toplum karşısına çıkar.” (Coşgun, 2012: 838). Geçiş dönemi âdetleri içerisinde de 

popüler kültürün izlerine rastlamak mümkündür. Sosyal medya ortamı kültür alışverişinin 

gerçekleştiği en kolay yöntem hâline gelmektedir.  

Kültür kavramı içinde değerlendirebileceğimiz insan hayatının üç önemli geçiş dönemi 

vardır. Hayata ilk adımın atılması ile doğum evresi, devamında bir yuva kurmak için atılan adımla 

evlilik ve son olarak hayata gözlerin kapatılarak öteki yaşamın başlaması ile ölüm evresi 

gerçekleşmektedir. Bunların dışında sünnet, askere uğurlama, hac uğurlaması gibi ara geçiş 

dönemler de bulunmaktadır. Geçiş dönemleri, kendi içerisinde millî kültürel değerlerimizi yansıtan 

birtakım âdetlerimizi de içerisinde barındırması açısından önemlidir. “Âdetler, tıpkı örfler gibi 

birçok sosyal içerikli ilişkiyi düzenlemekte, yönetmekte ve denetlemektedirler. Toplumsal yaşamın 

düzenli gitmesinde, kuralların uygulanmasında âdetler etkili olmaktadırlar. Örneğin karşılama ve 

uğurlamalar; yemek ve sofra düzenleri, geçiş dönmeleriyle ilgili kutlama ve kutsamalar; kız isteme, 

nişanlık ve evlenme usulleri; cinsler, yaş grupları, meslek mensupları arasındaki ilişkilerin 

biçimleri; selamlaşma, hatır sorma sırasında uyulması gereken kurallar; bayramlar, mevsimler, 

önemli günlerde ilgili davranış biçimleri; ‘yas alma’, ‘baş sağlığı dileme’ gibi durumlarda 

söylenecek sözler, takınılacak ve tutumlar âdetlerin alanına girerler.” (Örnek, 1977: 125). Kültürün 

önemli bir parçasını oluşturan gelenek ve göreneklerimiz, kuşaktan kuşağa aktarılarak bugünlere 

kadar ulaşmıştır. Fakat ne yazık ki gelişen ve değişen hayat koşulları beraberinde pek çok gelenek 

ve göreneğin geçerliliğini yitirmesine ya da birtakım değişikliklere uğrayarak günümüzde varlığını 

sürdürmesine sebep olmaktadır.  

Bu doğrultuda hayatın üç önemli geçiş dönemini geçmiş ve günümüz içerisinde ele almak ve 

kaynak şahıslar öncülüğünde incelemek çalışmamızın esasını teşkil etmektedir. Yapılacak olan 

çalışma ile günümüzde daha çok teknolojinin etkisiyle varlığı kaybolmaya yüz tutmuş 

değerlerimizin kayıt altına alınarak hafızalardan silinmemesine, korunmasına ve günümüz ile 

gelecek arasında hangi âdetlerin değişikliğe uğrayarak varlığını devam ettirdiğine dair örnekler 

verilmeye çalışılmaktadır. Doğum, evlenme ve ölüm olmak üzere üç ana geçiş dönemi içerisinde 

meydana gelen âdetler köyden derlenen geçmişten günümüze evrilme şekliyle incelenmektedir. 

“Türk Folklorunun konularını belirleyerek, derlenen malzemenin arşivlenmesinde kullanılmak 

üzere en geniş ve bütün konuları içine alan çalışmayı Kültür Turizm Bakanlığı Millî Folklor 

Araştırma Dairesi Başkanlığı yapmıştır. 1976 yılında uygulamaya koyulan Türk Folklor Arşiv 

Kılavuzu’na göre 100’lük kodlama seviyesinde Türk Folklorunun konuları belirlenmiştir.” (Tan, 

1985: 12). Yapılan bu çalışmayı incelediğimizde halk bilimin konularının oldukça geniş bir alana 

sahip olduğunu söylemek mümkündür.   

Gelenek ve göreneklerimiz kuşaktan kuşağa aktarılarak bugünlere kadar taşınmıştır. Ancak 

gelişen teknoloji, hayat şartları, kültürel aktarım beraberinde geleneksel yaşamın yavaş yavaş son 



8 

 

bulmasına neden olmaktadır. “İnsanoğlunun XVIII. asrı idrak etmesi ile birlikte, geleneğin 

dünyasından ve onun yönlendirici otoritesinden kopartılarak (gelenekçi yaklaşım) veya kurtarılarak 

(popüler yaklaşım) özgür bir dünyaya çekildiğinden bahsedilir ki bu dünyanın adı günümüzde 

‘modern dünya’ olarak nitelenmektedir. Bu manada modern dönemin başlaması ile geleneksel 

dönem sona erdirilmiş; son üç asır da gelenek-modern kavramlarının çekişmesine ve mücadelesine 

terk edilmiştir.” (Uğurlu, 2010: 9). Eski çağdan kalma âdetler olarak adlandırılan uygulamalar 

günümüz de artık hayata geçirilmemektedir. Geçmiş dönem gelenek ve göreneklerin unutulması ile 

ortaya modern geleneklerin çıkması söz konusu olmaktadır. Hayatın geçiş dönemi aşamaları 

içerisinde bu unsurlar ile karşılaşılmaktadır.  

2. DOĞUM 

Hayatın başlangıcını temsil eden ilk evre doğumdur. Hayata atılan ilk adım ana rahime 

düştüğümüz andan itibaren gerçekleşmektedir. Başlı başına birer mucizevi olay olması açısından 

doğum, kadınlara kutsanmış özel bir hadisedir. “Kadınla toprak arasında mistik bir dayanışma 

vardır; çocuk doğurma, toprağın bereketinin insani ölçekteki bir değişkesi olarak görülür. Bereket 

ve doğumla ilişkili dinsel deyimlerin hepsinin ‘kozmik bir yapısı’ vardır. Kadının kutsallığı 

toprağın mukaddesatına bağlıdır.” (Eliade, 2017: 150). Birer varoluşun simgesi olan doğum, insan 

hayatının en sevindirici ve aynı zamanda en zor zaman dilimini oluşturmaktadır.  

Geçiş dönemi aşamalarından ilk evre olan doğum, kendi içerisinde üç alt başlığa 

ayrılmaktadır. Bunlar: “Doğum Öncesi, Doğum Esnası, Doğum Sonrası” şeklinde tasnif 

edilmektedir. Her biri kendi içerisinde birçok millî değerimizi yansıtan unsurları bulundurmaktadır. 

Anadolu’nun hemen hemen her bölgesinde geçiş dönemi âdetlerimiz varlığını ilk gün ki gibi 

korunmaya çalışmaktadır. Oysaki değişen hayat şartları bunun aksini göstermektedir. Çoğu 

gelenekler geçmişten günümüze birtakım değişikliklere uğrayarak bugünkü hâlini almıştır. Doğum 

evresinin her bir aşamasında bu değişikliklere rastlamak mümkündür. 

2.1. Doğum Öncesi  

Doğumun henüz gerçekleşmediği ilk basamak doğum öncesi olarak adlandırılmaktadır. 

Doğum öncesinde yapılacak olan birtakım hazırlıklar vardır. Bunlar doğum öncesi aşamada 

gerçekleşmektedir. İlk olarak doğumunun meydana gelmesi için gebe kalmak gerekmektedir. 

Anadolu’nun genelinde olduğu gibi derleme bölgesinde de gebe kalmak için pek çok uygulamanın 

yapıldığı görülmektedir. “İnsanoğlunun tarihinde ailelerin asıl fonksiyonu çocuğu dünyaya 

getirmektir. Zira kadının en önemli özelliği doğum yapmasıdır. Kadının kısır olmasına iyi gözle 

bakılmamıştır. Gagauz Türklerin’de de çocuğu olmayan kadına ‘kısır’ adı verilir ve genel olarak 

kısırlığın bir hastalıktan veya büyüden kaynaklandığı kabul edilir. Kısırlık giderilmesi gereken bir 

hastalık olarak görüldüğü için toplum bu hastalığı giderme çareleri aramaktadır.” (Perçemli, 2011: 

15). Gebe kalmamak için bazı uygulamaların yapıldığını söylemek mümkündür. Doğum öncesinde 

gerçekleşen bu uygulamalar geçmişten günümüze değişikliğe uğramaktadır. Geçmiş dönemlerde 

uygulanmakta olan âdetler günümüzde inancını yitirmemiş fakat günlük hayatta uygulanılmayarak 

kaybolmuştur.  

Derleme bölgesinde geçmiş dönemlerde doğum öncesinde yapılmakta olan uygulamalar şu 

başlıklar altında sıralanmaktadır: “Gebe Kalmamak için Yapılan Uygulamalar, Gebe Kalmak için 

Yapılan Uygulamalar, Hamile Kalmanın Belirtileri, Aşerme, Bebeğin Cinsiyet Tayini, Doğum 



9 

 

Öncesi Yapılan Hazırlıklar” şeklindedir. Günümüzde bu uygulamalar içerisine bazı yenilikler 

eklemiştir. Bunlar; “Baby Shower, Doğum Odası Hazırlığı, Cinsiyet Tayini” şeklindedir.  

2.1.1. Gebe Kalmamak için Yapılan Uygulamalar 

Doğum öncesinde gebe kalmamak için birtakım uygulamalar bulunmaktadır. Bunlar 

geçmişten günümüze farklılaşmaktadır. Derleme bölgesinden edindiğimiz bilgilere göre gebe 

kalmamak için ya da düşük yapmak için genellikle bitkisel ilaçlar kaynatmak, ağır eşya taşımak, 

uzun süreli çalışmak gibi durumların olduğu söz konusudur. 

“Soğan kabuğunun suyunu kaynatıp içirirlerse o kadının asla çocuğu olmazmış.” (K18, K1, 

K17, K5, K8).  

Gebeliği sonlandırmak için yapılan uygulamalar geçmiş dönemlerde genellikle halk 

hekimliğine dayalı olarak gerçekleştirilirken günümüzde artık hastane ortamında 

gerçekleşmektedir. 

“Gebe kalmasın diye korunma vardı. Bizler korunduk, spreal taktık. Eskiden soğan 

kaynatma düşük yapmak için yaparlardı. Şimdi kürtaj var önceden yoktu.” (K19).  

Günümüzde eski dönemlere göre gebe kalmama isteğinde artış söz konusudur. Kariyer 

planlaması ya da özgür yaşama düşkün olma sonucunda gebe kalmamak ya da gebeliği 

sonlandırma isteği artış göstermektedir. Günümüzde artık gebeliği sonlandırmak için kürtaj işlemi 

uygulanmaktadır. 

2.1.2. Gebe Kalmak için Yapılan Uygulamalar  

İnsan hayatında pek çok sorun baş göstermektedir. Bu sorunların içerisinde gebe kalmak için 

verilen hayat mücadelesi de yer almaktadır. Her kadın anne olmak ister fakat olma şansını hemen 

bulamayabilir. Geçmişten günümüze devam eden bu sorunun altında pek çok etken vardır. 

“Evlendikten sonra uzun bir zaman geçmesine rağmen gebe kalamayan kadına halk arasında ‘kısır’ 

denilmektedir. Bu durumdan kurtulmak için geçmişten günümüze kadar devam eden zaman 

içerisinde türlü uygulamalar yapılmış ve çeşitli şekillerde bundan kurtulmanın çaresi aranmıştır.” 

(Seçinti, 2014: 8). Günümüzde artık tıbbın ilerlemiş olması ile gebe kalmak isteyen bireylere bazı 

kolay tedaviler sunulmaktadır. Bunlardan birisi de “Tüp Bebek” işlemidir. Artık gebe kalmak 

isteyen anne adaylarının tüp bebek sayesinde hamile kalabileceği günümüzde giderek 

yaygınlaşmaktadır.  

“Benim kızımın çocuğu olmadı hiç tüp bebek denedi o da olmadı. Ondan sonra aşılama 

yaptı. İkinci tüp bebeğe gitti ki kendiliğinden hamile ama dört tane düşüğü oldu.” (K24). 

Maddi açıdan durumu iyi olan bireyler çocuk sahibi olmak için tüp bebek tedavisine 

başvurmaktadırlar. Diğer yandan aşılama ile de çocuk sahibi olunabileceği bilinen gerçekler 

arasındadır. Derleme bölgesinde de çocuğu olmayan kişilere “kısır” denilmektedir. Geçmiş 

dönemlerde kısır kalma olasılığının günümüze oranla daha az olduğu görülmektedir. “Türk 

kültüründe olduğu gibi İslam inancında da çocuk sahibi olmanın beraberinde güzellikleri getirdiği 

vurgulanmıştır. Her çocuğun kendi rızkı ile dünyaya geldiğine ve doğumla birlikte rızkın artacağı 

bolluk bereketin olacağına inanılmaktadır.” (Yıldırım, 2019: 22). Geçmiş zamanlarda imkânların 

kısıtlı olması pek çok şeyi zorlaştırmaktadır. Bu da insanları daha çok bitkisel, dinî, inançsal 



10 

 

tedavilere yönlendirmiştir. Bölgede gebe kalmak için yapılan uygulamalar şu başlıklar altında 

sıralanmaktadır: “İnanış Kökenli Uygulamalar, Dinî Kökenli Uygulamalar, Halk Hekimliği 

Kökenli Uygulamalar” şeklindedir. 

2.1.2.1. İnanış Kökenli Uygulamalar  

Geçmiş dönemlerde gebe kalmak için birtakım uygulamalar yapılmaktadır. Bunlardan 

bazıları inanış kökenlidir. İnanış kökenli uygulamalar daha çok eski Türk inançlarının bugünlere 

gelmiş izlerini taşımaktadır. “Dilimizde bugün, batıl, boş inanç, hurafe olarak adlandırılan birçok 

âdet ve inanmanın kökeninin çok eski devirlere kadar uzandığını görüyoruz. Her kültürde olduğu 

gibi, semavi dinlere geçen toplumlar, semavi dinler öncesi inanç sistemindeki âdet ve inanmalarını 

birden bırakamazlar. Yeni dinlerinin özüne ters bile olsa, bunları yeni dinlerinin rengine ve kalıbına 

sokarak o dinin gereğindenmiş gibi uygularlar. Bu nedenle âdet ve inanmalarımız geçmişten 

günümüze gelinceye kadar çeşitli inanç sistemlerinin, çeşitli kültürlerin etkisinde kalmış, 

İslamiyet’in de etkisiyle bugünkü zenginliğine ulaşmıştır.” (Teke, 2005: 13-14). İnanış kökenli 

uygulamalara baktığımızda elma yiyerek çocuk sahibi olmak karşımıza çıkmaktadır. Halk 

hikâyelerinde, masallarda ve efsanelerde de karşımıza çıkan çocuksuzluk motifinin çözüm kaynağı 

olarak elma karşımıza çıkmaktadır. 

“Karı koca kırk çıkartırlardı ama hurafe bi şey a yaparlardı. Güya kırk basmış çocuğu 

olmuyo derlerdi.” (K17). 

“Tavuğun yumurtasını alır rahmin içine koyarlarmış ki çocuğu olsun.” (K38).  

“Oğlumda rüya gördüm sonra iki gün çocuğum dünyaya geldi. Böle doğacam günlerim geçi 

annemde bizim köyde eski evler var. Ben rüya gördüm bi adam buğda koymuş merdiven başına, 

oturmuş. Erkektir ama ha Hıdır Aleyhisselam erkek kılığına girmiş o merdiven başına durmuş. 

Bende balkona çıkım diyim hırhız gelmiş bizim buğdaları çalmaya. İşte benim bu oğlum çok 

merhametlidir a onu gördüm çıktım ki oraya bu annemde dedi o Hırhız değildir o Hıdır 

Aleyhisselamdır. Dört dilek dile dedi döndüm baktım dedim bi oğlum olsun. İki gün sonra oğlum 

doğdu.” (K17).  

“Ben yeni gelindim kucağıma getirdiler erkek çocuk verdiler ama olmadı. Belki inanmaya 

bağlı ama olmadı benim.” (K18).  

“Gelin geliyorsun ya büyüklerimizde döşeğinde erkek çocuk debeletiler öyle şeyler var. 

Kucagına erkek çocuk verirler.” (K19).  

“Kırk çıkartırlardı çocuğu olsun diye. Benim kaynanam çıkartidi.” (K21). 

“Gebe kalmak için eskiden düğünlerde gelinin kucağına erkek çocuk verirlerdi ki çocuğu 

olsun.” (K23).  

Muş’dan derlenen “Merze Muhammed” masalında bir adam ve karısının bütün çarelere 

rağmen hiç çocukları olmamaktadır. Bunun üzerine mevlit verirler ve herkesi davet ederler. Derdini 

anlatırken içlerinden birisi şeyh olarak çıkıyor. Onlara diyor ki; ‘size bir elma vereceğim, ikiye 

bölüp yarısını sen, yarısını da hamının yiyecek kabuklarını da atınız varsa atınıza yoksa başka bir 

ata vereceksiniz.’ diyor. Adam ile karısı elmayı yiyip kabuklarını da atlarına veriyorlar. Uzun 

zaman sonra kadının bir erkek çocuğu, atın da bir tayı oluyor (Köse, 2004: 178).  



11 

 

Bölgede erkek çocuk olması için gelinin kucağına erkek çocuk verilmesi, yatağında erkek 

çocuğun yuvarlanması gibi inanışlar da görülmektedir. Bu hususların içerisinde bir Şamanizm 

etkisinin de var olduğu söz konusudur. Türk destanları içerisinde de çocuksuzluk motifinin yer 

aldığını görmekteyizdir. Manas Destanı’nda çocuğu olmayan Manas, karısı Çıyırçı’nın tövbe 

etmediğinden dolayı kendisine bir çocuk verilmediğini dile getirerek eşini suçlamaktadır. 

(Gülensoy, 2002: 29). Derleme bölgesinde genellikle inanış kökenli uygulamalar hurafe adı altında 

bilinmektedir. Ancak bu uygulamaların batıl inanç olduğuna inanıldığı hâlde geçmiş dönemlerde 

kadınlar üzerinde uygulamaya geçirildikleri söz konusudur. En çok uygulanılan ise kırk çıkararak 

gebe kalınacağı inancıdır. Rüya da Hızır Aleyhisselamı görerek çocuk dileğinde bulunmak inanış 

kökenli uygulamalar arasındadır. Geçmiş dönemlerde hayata geçirilen bu uygulamalar günümüzde 

artık uygulanılmayarak unutulmuştur.  

2.1.2.2. Dinî Kökenli Uygulamalar 

Gebe kalmak için yapılanlar arasında dinî kökenli hususlarda yer almaktadır. Genellikle dinî 

kökenli bu uygulamalarda yatıra, türbeye ziyaretlere gitme vardır. Bu uygulamaların temelinde 

İslam dininin inanç ve temelleri söz konusudur. Geçmiş dönemlerde sıklıkla başvurulan bu 

yöntemler özellikle dinî açıdan geçerliğinin yüksek olacağına inanılmaktadır. “Halk arasında 

çocuksuzluğa derman olan kutsal mekân, ulu zatların yattığı yerlerdir. Günümüzde de çocuk sahibi 

olmak isteyen kadınların manevi anlamda en fazla başvurduğu yöntemlerden birisi erenlerin yattığı, 

ata ruhlarının bulunduğu yerleri ziyaret etmektir.” (Çetindağ Süme, 2015: 143). Anadolu’nun 

genelinde her biri farklı amaçlar için var olan türbelere rastlanılmaktadır. Ziyaret yerinden toprak 

alma, toprak yeme, türbenin örtüsünden götürme gibi inanışların olduğu da söz konusudur. 

Derleme bölgesinde gebe kalmak için gidilen herhangi bir türbe bulunmamaktadır. Ancak köydeki 

insanların çocuk olması için çevre yerlerdeki ziyaretlere giderek dua etme, taş yapıştırma, adak 

adama gibi âdetleri uyguladıkları görülmektedir. Özellikle gidilen ziyaretlerde türbenin adı 

doğacak çocuğa verilmektedir.  

“Yatırlara giderlerdi. Mesela filan Veysel Karani’ye gitmişim çocuğum olmuş ismi Veysel 

olsun hani yaparlardı.” (K17). 

“Yatırlara giderler, çocuğu olmayanlar daha doğrusu erkek olsun diye.” (K18). 

“Muska felan hiç duymadım bu köyde hocalar felan biz yapmamışız da.” (K19). 

“Giderlerdi ziyaretlere gidilirdi yani. Genellikle Zilfi peygambere giderler %90 erkek çocuk 

olurdu. Bizim köyde de gittiler adını da Zilfi koydular.” (K22). 

“Babamın halası kızı gitmişti ziyarete taş yapıştırıyorlardı. Ben de yapıştırdım hep bi tane 

kalıyordu. Şimdi bi tane kızı var.” (K23).   

“Adak adayanlar olurmuş. Çocuğum olsun, evim olsun kurban keseyim, erkek çocuğum 

olursa kurban keseyim diyenler olur.” (K23).   

“Amcamın oğlu mesela olmuyordu. Harput’ta Feti Ahmet’e gittiler. Tam yedi yıl kurban 

kestiler. Yedi yaşına kadar her sene kurban kestiler adını da Fatih koydular.” (K24).  

“Genelde Feti Ahmet Baba’ya gidilir işte orda taş neyin var tükürüğünle yapiştirisin, dileğin 

olsun diye. Düştüse olmi, kalise oli.” (K30). 



12 

 

Günümüzde dini kökenli uygulamalar hâlâ devam etmekte ve bunların dinî geçerliliğine 

inanılmaktadır. Ziyaretlere giderek insanlar çocuk dilemekte veya adak adamaktadır. Ayrıca gebe 

kalmak için kurban adamak, muska yaptırmak, büyücülere gitmek gibi uygulamalarda dinî kökenli 

uygulamalar arasında sıklıkla yapılmaktadır. 

 

Ek- 5: Harput Fatih Ahmet Baba Türbesi 

2.1.2.3. Halk Hekimliği Kökenli Uygulamalar 

Çocuksuzluk geçmiş dönemlerde ciddi bir eksiklik olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu yüzden 

birçok bitkisel tedaviye ihtiyaç duyulmaktadır. Geçmiş dönemlerden süregelen halk hekimliği bu 

konuda kuşaktan kuşağa aktarılmasıyla oldukça önemli bir yere sahip olmuştur. İnsanlar geçmiş 

dönemlerde henüz doktora gidemedikleri için birtakım bitkilerden ilaç yapmaktadırlar. Kazakistan 

bölgesinde kısır olan kadınlara gebe kalmaları için Nane ve Turnaayağı çiçeği kaynatılıp içilir. 

(Ashırkhanova, 2000: 132). Maddi imkânsızlık, korku, doktorun olmaması gibi nedenler halk 

hekimliğinin doğmasına sebep olmuştur. “Toplumda, evliliklerinden bir süre sonra çocuk sahibi 

olamayan çiftler için kısır, kusurlu, eksik’ gibi isimlendirmeler bulunduğu görülmektedir. Bu 

bağlamda toplum tarafından kınanmamak ve farklı isimlendirilmelere maruz kalmamak amacıyla 

çocuk sahibi olamayan çiftler, çocuk sahibi olabilmek için tıbbî, dinî ve halk hekimliği alanına 

giren pek çok sağaltma yöntemlerine başvurdukları görülmektedir.” (Meriç, 2020: 19). Geçmiş 

dönemlerden günümüze kadar halk hekimliğine önem verildiği görülmektedir. Özellikle şifalı 

otların buharına oturmak çocuksuzluğun giderilmesinde öncü tedavi olarak görülmektedir. “Buğ, 

genellikle su veya süt içine birtakım nesnelerin(nane, saman, melengiç/sakızı, maydanoz vs.) 

atılarak belli bir süre kaynatıldıktan sonra anne adayının rahmindeki iltihap/enfeksiyonu atmasını 

sağlamak, âdet düzenlemek ve damar açmak amacıyla kaynatılan maddenin içinde veya üzerinde 

oturtulmasıdır. Buğuya oturmada amaç çocuk sahibi olmayı engelleyen faktörleri ortadan 

kaldırmaktır.” (Tanrıkulu, 2017: 20). Derleme bölgesinde maydanoz, böğürtlen kökü, saman, 

gülburnu gibi bitkilerin buharına gebe kalmak isteyen ama kalamayan kişilerin oturtulduğu 

söylenmektedir.  

“Koca karıların yanına giderlerdi işte maydanoza oturturlardı, samana oturturlardı.” 

(K17).  

“Yanlarda mazge derlerdi onu âdet döneminde yanlarını kaldırırlardı.” (K18).  



13 

 

“Bögürtlen kökü ile gülburnunu karıştırıp kaynatırlardı çocuğu olmayanlara içirirlerdi.” 

(K18). 

“Eskiden ocaklar vardı çocuğu olmayanlar için yani normal bi ev oraya ocak derlerdi. 

Bende kızımı zorla götürdüm. Gittik kızımı oturtturdu, bi kaç içinden dualar okudu sonra kadın 

kendi şalvarını çıkarttı kızımın üzerinde kafasında üç sefer gezdirdi. Bebeğin kusmasına bile ocak 

vardı. Dayının topuğunu çocuğun ağzına bırakırsan kusması kesiliyormuş bir de diyelim ki ben 

anneyim ilkim de kız, o bebeği bi beze koyup üç defa dönderseymişim çocuğun kusması 

kesiliyormuş ama annesi ve ilk kızı olacak.” (K18). 

“Çocuğu olmayanlara koca karılar ilaç yaparlardı.” (K38).  

“Annem, tavşanın beyninden ilaç yapar yedirirdi. Ondan sonra çocuğu oldu.” (K11).  

Şifalı otlar günümüzde hâlâ ilaç tedavisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Bunun yanında 

doğuştan bu işin ehli olan kişilerce ocakların bulunması halk hekimliği tedavilerinden birisidir. 

“Bel çektirmek, bele testi vurdurmak, yakı yakmak, buğusu yapılan otlara ve nesnelere oturmak, 

hazneye (rahme) yerli ilaçlar uygulamak ve bunları yemek içmek, vücudunun bir yerine sürmek 

Anadolu'nun pek çok yerinde kısırlığı gidermek için başvurulan umarlardır.” (Seçinti, 2014: 8). 

Sadece çocuksuzluğu gidermek için değil birçok alanda da halk hekimliği kendini göstermektedir. 

“Çocuğu olmayanlara sütü kaynatıp onun buharına oturturlardı. Köyde babangil bilir öyle 

konuşur anlatırlardı. Benim beş sene çocuğum olmadı işte sütü kaynatılar, beni sütün buharına 

oturttular dedi.” (K19). 

“Çocuğu olmayanlar bitkisel ilaç tedavisi görürlerdi.” (K20).  

“Çocuğu olmayanlara maydanoz neyin kaynatırlardı, onun buharına oturturlardı. Eski 

zaman adamları olsadı daha çok bilgi olurdu biz de şimdi çok kalmadı artık.” (K21).   

“Eskiden kadınlar bu geyreklerini kaldırıyorlardı ki çocuğu ola.” (K23).  

“Benim dayım garısının da geyreğini kaldırilerdi çocuğu olsun diye. Sütten maydanoz 

kaynatırlardı, buharına oturturlardı. Benim komşum küp vururdu göbeğine. Küp vuridi çocuğu 

olsun, kendi küpü vardı.” (K24).  

“Çocuğu olması için âdetinden bir gün sonra belini çekerlerdi. Böyle yatiriler bi tenesi 

omuzlarını basi, bi tenesi de arka tarafını basi sonra çekiler. Geyrek de yanlardan kaldırim. Ben üç 

sabah aç karnına çocuğu olsun diye kaldıridim. Ben hem çekim hem kaldirim. Maydanoz 

kaynatırlardı, buharına oturturlardı.” (K25).  

“Çocuğu olmayanlara Fatma Ana eli böyle yaprak şeklinde onu getirir kaynatır içirirdik ki 

çocuğu ola.” (K30, K11). 

Halk hekimliği inanışlı tedaviler Türk masalları içerisinde de yer almaktadır. “Halk 

hekimliği uygulamalarının aktarıldığı anonim bir tür olan masallar, içerisinde evrensel motifler 

taşıdığı gibi yayıldığı coğrafyanın birçok kültürel değerine de yer vermektedir.” (Kaplan, 2020). 

Masallarda yer alan halk hekimliği aslında günlük yaşamın izlerinin olağanüstü bir şekilde 

aktarımıdır. Hemen hemen hepsinde genellikle günlük yaşamda uygulanmakta olan tedavilerin 

olduğu görülmektedir. “Çocuksuzluğun tedavisi, görmeyen gözün açılması, kötü hastalığın 

tedavisi, yaraların iyileşmesi, ağrıların tedavisi, halsizlik, konuşamamazlık, zehirlenme, böbrek 



14 

 

taşı” gibi hastalıkların tedavisinde halk hekimliği kökenli uygulamaların varlığı görülmektedir. 

Genellikle şifalı otlar, et ve süt gibi hayvansal gıdalarla yapılan ilaçlar tedavi yöntemi olarak 

masallarda verilmektedir. “Şifalı bitkilerin kaynatılması, geyik sütü, anne sütü, keçi sütü, nane, 

geyik eti, şifalı su, kavak yaprağı, kaz eti, ceylan ciğeri, bal, tuz, pirinç suyu” gibi birçok şifalı 

öğeler masallarda olağanüstü bir şekilde karşımıza çıkmaktadır.  

2.1.3. Hamile Kalmanın Belirtileri  

Derleme bölgesinden edindiğimiz bilgilere göre genel olarak hamile kalındığı 

bilinmemektedir. Bazen de yüz hâlinden, kirpiklerin dikleşmesinden, yüze güzellik gelmesinden ve 

değişen ruh hâlinden anlaşıldığı da kaynak şahıslar tarafından söylenmektedir.  

“Nasıl âdetten kesildiksen o zaman çocuk karnımıza düşidi işte bilidik.” (K21).  

Hamile kalındığına dair pek çok belirti mevcuttur. Bunlardan en belirgin olanı bulantı ve regl 

döneminin geçmesidir. Günümüzde artık gebeliği öğrenmenin kolay yolları vardır. Tıp artık 

ilerlemiş bulunmaktadır. Eczanelerde bulunan gebelik testi ile kişinin hamile olup olmadığı 

rahatlıkla öğrenilebilir. Eğer bireyler daha emin olmak isterse hastaneye giderek de sonuç 

öğrenilebilir. Geçmiş dönemlerde bu mümkün değildi. 

2.1.4. Hamileliğin Eşe ve Aile Bireylerine Duyurulması 

Geçmiş dönemlerde hamile kalan kadınlar gebe olduklarını çevrelerinden gizlemektedirler. 

Bu davranışın altında yatan birtakım düşünceler bulunmaktadır. İlk olarak büyüklere saygı 

düşüncesi bölge genelinde hakimdir. Bu yüzden gelin olan kadınlar hamile kaldıklarında genel 

olarak büyüklerden saklamaktadırlar. Ayrıca hamilelik süresi boyunca oldukça bol kıyafetler tercih 

etmektedirler.  

“Dört ay söylemezdik, doğum yapana kadar kimsenin haberi olmazdı. Ölesi olidi ki karnında 

belli olmazdı. Ne zaman ki ayıktılarsa hiç bildirtmezdik utanırdık, utanma vardı. Şimdikilerde hem 

daha kalmadan çağıriler. Böyük yanında çocuğunu kucaklayamazdı, sesini çıkaramazdı. Şimdi 

erkek kucakli karı peşinden gidi. Kocana su veremezdin, kaynana kaynataya saygı lazımdı, 

sevemezdin yanında. Mesele çocuğu baba kucaklayamaz kadın kucaklayabilirdi, ayıplarlardı.” 

(K17).  

“Eskiden söylenmezdi, şimdi derler iki gün geçmiş ben hamileyim aha çocuğum var. Ailenin 

köküne yayarlar. Eskiden öle bi şey yoktu, daha iki aylık olidi bazen saklarlardı hamileliklerini 

söylemezlerdi. Kayınvalidem, daha doğum yapacam babam karnımı görmesin diye yüzü koynu 

gezerdim evde. Karısına sormuş demiş onun beli mi ağridi neyin nesi anlamamış yani o da demiş 

herif herif sen hiç ayıkmadın mı hamiledir. Eskiden ar vardı, utanma vardı, saygı vardı. Eskinin 

kültürleri daha güzeldi.” (K19).  

“Eskiden söyleme yoktu. Bu askere gitti, benim iki aylık çocuğum vardı karnımda. Ayıptı, 

utanidik öyle söyliyemidik.” (K21). 

“Eski zamanlarda kocasına söylerlerdi ama büyüklere geç söylerlerdi, ayıp sayılırmış 

saygıdan dolayı.” (K23). 

“Eskiden utanırlardı, biraz büyüyünce söylerlerdi ayıptır.” (K24). 



15 

 

“Sonradan oynamaya çıkınca bebek, derlerdi bu hamile. Yoksa eskiden utanma vardı, 

saklama vardı.” (K27).  

Günümüzde hamile kalan bireyler bu sevinç duygusunu hemen paylaşmaktadırlar. Önce 

anne adayı eşine söylemek için bir sürpriz hazırlamaktadır. Bir kutunun içerisine bebek kıyafeti 

veya gebelik testi bırakarak eşine hamile olduğunu söylemektedir. Hatta bu gibi özel anların video 

ile kayıt altına alınarak sosyal medyada paylaşıldığına dair görüntülere de şahit olunmaktadır. 

Geçmiş dönemlerde ayıp düşüncesi ile genellikle bol kıyafetler giyilmektedir ancak günümüzde bu 

durum söz konusu değildir.  

2.1.5. Aşerme 

Aşerme kelimesini incelediğimiz zaman “-aş” ve “-ermek” kelimelerinin birleşiminden 

meydana geldiğini görmekteyizdir. Aş, kelime manası olarak yemek anlamına gelirken -erme ya da 

-yerme ise istenileni elde etmek ya da beğenmemek, aşağılamak manasındadır. “Aşeren kadın, 

genellikle acı, ekşi ve baharatlı şeyleri yemekten kaçınır ya da yakınları tarafından kaçınmaya 

zorlanır. Bu tutum çok yaygındır ve “Ye ekşiyi doğur Ayşe’yi!” tekerlemesinde de anlatımını 

bulmaktadır. Buna karşılık tatlı yiyecek ve içeceklerse oğlan çocuğunun ön belirtisi olarak 

yorumlanmaktadır. Bu durum da “Ye tatlıyı, doğur atlıyı!” tekerlemesiyle açıklanmaktadır. Öte 

yandan, yaygın olan bir düşünce de tatlı, ekşi ayrımı gözetmeksizin, aşeren kadının canının 

çektiğini yemesidir. Çünkü yine çok yaygın olan bir inanca göre, canının çektiğini yemeyen kadın 

bunun zararını sonradan çocuğuna çektirir.” (Örnek, 2000: 134). Aşermek, hamile kalan bireyin 

bazı yiyeceklere karşı elinde olmadan ihtiyaç duyduğu gereksinimdir. Bazı yiyeceklere karşı ise 

kokusu ve görüntüsünün dahi rahatsız etmesi ile kaçınmasıdır. Hem istek hem de kaçınmanın bir 

arada olduğu dönem aşerme olarak adlandırılmaktadır.  

“Aşerme olurdu, bazen fazla olurdu bazen olmazdı. Mesela bazısında filan yemeği gördüm 

yemesem duramam illa yemen gerek yemesen de çok ilgin çekerdi.” (K17).  

“Aşerme eskiden beri olurdu bu olan bi şey. Yemediğim çok şey oldu şubat ayında tevekteki 

üzüm çekerdi canım şimdi var o zaman yoktu mesela ama bi şey de olmadı. Öyle çocukta bi şey ola 

felan ben inanmazdım.” (K18). 

Günümüzde anne adayının aşerdiği yiyecekler kolaylıkla bulunabilmektedir. Oysa geçmiş 

dönemlerde var olan geçim sıkıntısı ya da ayıp düşüncesi ile dile getirmeme düşüncesi vardır. 

Nitekim derleme bölgesinde de bu durumun olduğu söylenmektedir. Hatta rüya ile aşerilen 

yiyeceklerin yenildiği de görülmektedir. Genellikle bölgede aşermelerin tatlı ve ekşi ağırlıklı 

olduğu söz konusudur. Hamile kadının aşerdiği yiyeceğe karşı cinsiyet tahmini de yapılmaktadır.  

“Aşerme tabi olurdu. Benim gönlüm söz gelimi aluça istemiş işte Harput köftesi, tarhana 

istedim mesela gözümün önüne geldi şimdi. Kaynanam hemen pişirdi ama duymuşum yemezsen yok 

çocuğun yarı olurmuşta ama ben inanmim sebaptır. Tabi evde yapan olmasa bi komşuya bile 

söylese ben ona yedirem, sevab kazanam derlerdi.” (K19).  

“Aşermede aş ettiğini yemeyince bi zararı olimidi. Bilmim ben büyük oğlanda tatlı çok 

yiyidim, sürekli tatlı sevidim aş olidi tabi ki. Ben büyük oğlanda biber kızartması, salatalık 

kokusunu alınca midem bulanıdi, ağzımı örtidim ama tatlı olunca canım çekidi.” (K20).  



16 

 

“Aşeridik tabi, benim canım çagala çekmişti. ‘Al!’ dedim dedi, ‘Çok pahalı.’ almadı o hâlâ 

daha içerimdedir.” (K30).  

Anne adayının aşerdiği yiyeceğe veya herhangi bir nesneye karşı isteği yerine getirilmediği 

taktirde doğacak olan çocukta bir kusur meyana geleceği hatta annede de aynı kusurdan oluşacağı 

söylenmektedir. “Geçmişten bugüne gözlemlenen doğum lekeleri, varlığı henüz 

anlamlandırılamadığından birkaç sebebe bağlanmıştır. Bu sebepler içerisinde en çok kabul gören 

annenin yediği/yemediği/yiyemediği yiyeceğin bebekte leke bıraktığına olan inanış olmuştur. Bu 

inanış çerçevesinde çalışmanın amacı; bir bilinmeyen olan ‘doğum lekeleri’ni anlatı boyutunda 

öncelikle köken miti çerçevesinde ele almak, ardından hâlâ anlamlandırma çabasında olduğumuzun 

altını çizerek bunun bir ‘yaşayan mit’ olduğunu vurgulamak, ardından simgesel bir 

değerlendirmeye tabi tutmak ve son olarak da etin cinsel politikası bağlamında yer alan feminist-

vejetaryen eleştirel kuram çerçevesinde kadının yediklerinin bilinçaltı imgesini ortaya çıkarmaktır.” 

(Zöhre Eryılmaz, 2019: 161). Aşerme, doğum öncesi var olan bir ihtiyaç durumudur. 

“Şimdi yerig diyiler küçük çagala, zamanında hamileken yersen ya alnın da ya bacağında ya 

karnın da çocuğun yara çıkar. Bizim gelin yemişti vardı.” (K25).  

“Deylerdi yemesen çocuğun kulağı sağır olur ele söylerlerdi. Mesela çocuğu emzirdiğin 

zaman bi şey gördün sen de git ye yemesen sütün umar yani bence bu hurafemidir bilmim.” (K17). 

“Aşerme ben de oldu. Kasım da kahve istiyordu canım öyle her şeyi yapamazdın, gizliden 

yapıp içiyordum sonra yıkayıp kaldırıyordum hemen. Aşerdiğini yani birinde bi şey gördüysen 

yemezsen bile diyilerdi avucun kokla.” (K23).  

“Aşerme herkesde oli. Ben bi gün rüyamda gördüm bana baklava getirmişlerdi. E diyiler 

baklavayı gören erkek doği ben kız doğdum. Derler mesela komşudan bi koku alsan yemesen 

çocuğun da bi sakatlık olur derler.” (K24). 

Kerkük Türkmenlerinde buna benzer bir husus vardır. “Kerkük Türkmenlerinde de 

yeziklenme inancı vardır. Yezikleme anne adayının burnuna gelmesi şeklinde inanılmaktadır. 

Annenin bu arzusu yerine getirilmez ise ve anne bu eşyaları duyarken vücudunu kaşısa, kaşıdığı 

yerin lekeleneceğine orda bir nişanını kalacağına inanılmaktadır.” (Kalafat, 2001: 183). Bugün 

doğum lekelerinin giderilmesi için lazer tedavilerin yapıldığı bilinmektedir. Derleme bölgesinde 

anne adayının komşu bireylerden gördüğü ya da yiyeceğin kokusunu duysa dahi onu yemesi 

gerektiği düşüncesi vardır. Çocuğun sakat kalacağı kimi şahıslar tarafından söylenirken bazı 

şahıslar buna inanmamaktadır. Özellikle hamile kadının yeme imkânının olmadığı zamanlarda avuç 

içinin koklanmasının da işe yaradığı söylenmektedir.  

2.1.6. Bebeğin Cinsiyet Tayini  

Türk gelenek ve göreneklerimiz içerisinde aile kurmak önemli bir unsur olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Ailenin temel taşını oluşturan, soyun devamını sağlayan yegâne parça çocuktur. 

Çocuğun olmasının önemi kadar çocuğun cinsiyeti mevzusu da önemlidir. Bu yüzden doğum 

öncesinde en çok merak edilen konulardan birisi de bebeğin cinsiyeti mevzusudur. “İnsanoğlu var 

olduğu andan itibaren geleceği merak etmiştir. Günümüzde de canlılığını koruyan merak olgusu 

insanların fal, büyü vb. gibi uygulamalara başvurarak geleceği öğrenme çabalarına neden olmuştur. 

Gelecekten haber alma ile ilgili inanışlara bütün toplumlarda rastlamak mümkündür. Yaklaşık 



17 

 

dokuz ay süren uzun gebelik sürecinde, doğacak çocuğun cinsiyeti en çok merak edilen konulardan 

birisi olmuştur. Bu merak, halkın geçmiş bilgi ve tecrübeleri ile doğacak çocuğun cinsiyeti 

hakkında tahminlerde bulunmasını sağlamıştır.” (Avcıoğlu, 2023: 637). Günümüzde gelişen 

teknoloji ile bebeğin cinsiyetini öğrenmek oldukça kolaydır. Geçmiş dönemlerde ise birtakım 

pratikler ile cinsiyet merakı giderilmektedir. Deneme yayılma yolu ile bugünlere kadar gelen bazı 

hususlar kültürümüzde keyfi olarak uygulanmaktadır. Derleme bölgesinde bebeğinin cinsiyetinin 

geçmiş dönemlerde bilinmediği, doğum esnasında öğrenildiği söylenmektedir. Bazı kaynak 

şahıslardan edindiğimiz bilgilere göre ise karın yapısı, vücut ve yüz şeklinden, bazı inanış kökenli 

pratiklerin uygulanması ile bebeğin cinsiyetinin öğrenildiği de söz konusudur.  

“Benim zamanımda doktor vardı. Ben kontrole de gittim, ultrasyon ile cinsiyetini öğrendim 

ama duyduğum, bildiğim eskiden karın yapısından şeklinden cinsiyeti bilirlerdi. Karın yaygınsa 

diyilerdi o kız doğacak, topsa derlerdi erkek doğacak. Bi de yüz şeklinden anlarlardı, kızlarda 

hamile kadın çirkinleşirmiş, erkeklerde güzelleşirmiş. Bi de ben hamileyken burada köyde bizim 

pancar kazan işçiler vardı alevilerdendiler. İşte dediler şalvarının lastiğinden kes karınca 

yuvasının önüne koy. Eğer karınca onu içeri götürürse erkek, dışarı atarsa kız. Ben onu takip ettim 

yaptım da karınca götürdü yuvadan çıkarmadı hiç hani yiyecek bi şey bulamayınca dışarı tekrar 

atıyorlarmış ya çıkarmadı onu yuvada kaldı. Bi de yüzük sallarlardı alyans yüzüğü ipe takıp 

götürüp getirirlerdi. Onun şekline göre söylerlerdi ama onu ben çok bilmiyorum.” (K18).  

“Eskiden bilmilerdi, ben dört tane doğum yaptım hiçbirini bilmedim. Hep doğumum da 

öğrendim. Şansına daha ama kız da arka kalçalar kilo alıyor karnın yatkın oluyor, erkek de önde 

oluyor. Beni görünce derlerdi oğlan doğacaksın. Gerçekten oluyordu, yaşlılarımız yüzümüze 

bakınca anlıyorlardı senin bu sefer kız olacak öyle tahmin ediyorlardı.” (K19).  

“Eskiden bebeğin cinsiyetini bilmidik kızım. Kim bilidi işte doğduysak bilidik kız ya erkek. 

Benimde doğdum bildim. Ben iki oğlumada hamiledim kaynanam deyidi erkek doğacaksın karnın 

önde, kız çocuğu kalçalı olimiş sölilerdi.” (K20). 

“Ekşiyse kızdur, tatlıysa oğlandur derlerdi yani yedigen göre bilinirdi. Bi de karnın yumurta 

gibiyse derlerdi kız bu.” (K38).  

“Cinsiyeti bilinmezdi doğumda öğrenirdin.” (K21). 

“Karnının sivri olması erkek çocuğu, yayvan olması ise kız çocuğu derlerdi öyle bilirlerdi. 

Şimdi ultrasonda bebek kordonunu görüyorlar diyorlar oğlan çocuğu ama bakıyosun kız oluyor 

yanıltma her zaman var yani eskide de şimdi de. Benim ikizdi dört aylıktı oynamaya çıkmıştı işte bi 

tarafı oynuyor bi tarafı oynamıyor diyidin ikiz bu gımılami, tek olunca biliyosun yani.” (K41).  

Cinsiyet tahmin etmek için yapılan “yüzük çevirme, makas veya bıçak koyma, tuz serpme, 

elinin içini uzatma” gibi âdetler fal adı altında nitelendirilen halk arasında yapılan inanış 

ritüellerindendir. Bölgede bu âdetlerin uygulanmakta olduğu söz konusudur.  

“Bebeğin cinsiyetini öğrenmezlerdi mesela şey ederdik benim bu kıza çok hastalığım var 

anam derdi sen kız doğacaksın kız doğdum. Oğlanlarda iyiydim kızda çok hastaydım. Öğrenme yok 

nerde öğrenesin. Karnın şekline bakıp anlayan bazı karılar vardı. Ben bu büyük oğlumda 

hamiledim gittim komşuya başıma tuz tökmüş demiş elini yüzüne bele sürerse kızdır başını üfelerse 

oğlandır. Ben buna şahit oldum yani çıktı. Karnı mesela çok büyük olursa derler bu ikiz doğar 

karnında belli ederdi yoksa bilmezlerdi.” (K17).  



18 

 

“Karnın top oldusa, yüksek oldusa diyilerdi bu erkek arkada kalçaların çıktısa kız.” (K30).  

“Cinsiyetini bilmiyoduk daha şansa artık. Bi de yüzük vardı tutarlardı yüzük böyle yuvarlak 

çizince kız, yan yan gidince erkek derlerdi. Çoğu karnın şeklinden biliniyordu.” (K24).  

“Bilinmezdi cinsiyet doğduysan bilinirdi ama bazı büyükler aşermeye bağlı, karın yapısına 

bağlı bililerdi bazen. Makas koyiler üstüne otirimiş, neresini kaşımışsa kız ya oğlan mı olacak 

böyle bi şey vardı.” (K23).  

“Cinsiyetini bilmidik yavrum doğacaksın ki bilesin. Herkes evde doğum yapardı, eltin kim 

varsa getirirlerdi.” (K25).   

“Bebeğin cinsiyeti bilinmezdi, Cenabı Allah ne derse o olurdu. Mesela ben ikiz olduğunu 

doğarken bildim. Gören diyidi ama ikiz doğacaksın. Görümcem de sözde ebeydi o da görüdi deyidi 

su ikizi.”  (K27). 

“Bilinmezdi ama derlerdi dik oldu mu oğlan çocuğu, düz oldu mu kız çocuğu. Öle söylilerdi 

yani bizim nene 115 yaşında öldü bize çok anlatırdı.” (K22). 

“Yuvarlak olursa erkek, kalçadan büyürse kız olacak derlerdi duymuşum. Kız erkek ayrımı 

vardı tabi erkeğe daha önem verirlerdi.” (K28).    

Geçmiş dönemlerde erkek çocuğa verilen önem oldukça fazladır. Ataerkil yapının getirdiği 

anlayış ile erkek çocuk soyun devamını getirir düşüncesi hakimdir. Günümüzde bu cinsiyet 

ayrımının kalmadığını ancak Anadolu’nun kırsal kesimlerinde bu ayrımın devam ettiği, erkek 

çocuğa verilen önemin korunduğu bilinmektedir. Türk Destanları içerisinde de çocuğun cinsiyetine 

dair birtakım hususlar söz konusudur. “Erkek çocuk sahibinin ak otağa, kız çocuk sahibinin kızıl 

otağa, çocuk sahibi olamayanların kara otağa” (Ergin, 2001: 21) oturtulması şeklinde çocuğa 

verilen önem ve erkek çocuğun kutsallaştırıldığı görülmektedir. Derleme bölgemizde cinsiyet 

ayrımı maalesef ki yapılmakta olup doğacak çocuğun erkek olması sevinç, gurur ile karşılanırken 

kız ise surat asma, konuşmama gibi durumlarla karşılaştığı görülmektedir.  

“Oğlan isterlerdi hâlbuki benim kızım çok hayırlıdır. Kız olsa mesela diyilerdi kaynanam 

yine çatlak doğmuş, erkek olunca gururlanilerdi.” (K17). 

“Eskiden kaynanam son kızını doğduğu zaman kayınbabam bir hafta kendisi ile konuşmamış 

bunu hep görümcelerim söylerler. Benim oğlum on yedi yaşında kız kaçırdı getirdi dedim keşke 

sende kız olaydın. Kızlarım beni hiç üzmedi.” (K18). 

“Bazıları erkek çocuklarına önem veri, ben kıza daha çok önem veririm. Peygamber 

efendimiz de demiş ya kız çocukları müjdelidir.” (K20). 

“Benim emim kız olmuş diye gitmiş ahırda yatmış, niye kız oldu diye.” (K30).  

“Erkek doğunca çok sevinirlerdi, kız olunca çehre vururlardı. Geline karşı çalım ederlerdi, 

konuşmazlardı. Bana da surat ettiler, konuşmadılar.” (K23). 

Modern tıbbın gelişmesi ile artık cinsiyet öğrenmek kesin ve kolay hale gelmiştir. Geçmiş 

dönemlerde uygulanmakta olan pratiklerin yerini artık günümüzde farklı uygulamalar almıştır. 

Hastane ortamında gerçekleşen renkli ultrason sayesinde bebeğin cinsiyeti, görüntüsü, kalp atışı 

dahi artık bilinmektedir. Günümüzde cinsiyeti öğrnmek için moda adı altında cinsiyet partileri 

düzenlenmektedir. 



19 

 

2.1.6.1. Cinsiyet Belirleme Partisi  

Günümüzde cinsiyet öğrenme eğlenceli bir merasime dönüşmüştür. Merak duygusunu 

arttıran ve hoş vakit geçirmek için yapılan bu partiler günümüzde giderek yaygınlaşmaktadır. 

Günlük hayatta bir etkilenme ve taklit söz konusu olduğu için bu gibi organizasyonlar artmaktadır.  

“Cinsiyet partisi; anne ve baba adayının bebeklerinin cinsiyetini doktordan öğrenmeyi reddederek 

bir parti eşliğinde sevdikleri ile öğrenmek istemesi düşüncesini kapsayan bir organizasyondur. Bu 

durumda genelde doktordan bebeğin cinsiyetini içeren bilginin bir zarf içerisinde verilmesi istenir.” 

(livapastacilik.com.tr, 2024). Sosyal medya hesaplarından görüldüğü üzere günümüzde bebeğin 

cinsiyetini öğrenmek için eğlence amaçlı birtakım organizasyonlar düzenlenmektedir. Bu 

organizasyonlar anne ve babanın haberi olmadan yakın çevre tarafından hazırlanmaktadır. Doğacak 

çocuğun cinsiyeti öncesinde doktoru tarafından öğrenilir ve daha sonra bir parti ortamı 

düzenlenerek anne ve baba adayına sürpriz ile açıklanmaktadır.  

 

Ek- 6: Cinsiyet Partisi (livapastacilik.com.tr, 2024). 

Parti ortamında her şey mavi ve pembe renkte düzenlenmektedir. Davetliler için eğlenceli 

oyunlar, hediyeler, ikramlıklar hazırlanmaktadır. Bu gibi cinsiyet öğrenmek için çok fazla çeşit 

organizasyonlar bulunmaktadır. En fazla yaygın olarak yapılan ise kız için pembe erkek için mavi 

renk parçaların üzerinde boy ve gırl şeklinde yazılı balonun içerisine konulması ve anne baba 

tarafından balonun patlatılması ile ortaya çıkmasıdır. Bunun haricinde örneğin; kız için pembe 

erkek için mavi renkte düzenlenen konfeti patlama, pasta kesme, cinsiyet kutusu açma, havai fişek 

gibi hazırlıkların yapıldığı da söz konusudur.  

2.1.7. Doğum Öncesi Yapılan Hazırlıklar 

Doğum evresi, kültürümüzü yansıtmakta olan pek çok âdeti içerisinde barındırmaktadır. 

Geçmiş dönemlerde doğum öncesinde bebeğe hazırlık olarak çok fazla bir şey yapılmamaktadır. 

İmkânın elverişli olmaması ve bilinmemesi dolayısıyla kıyafet, battaniye, nevresim, kundak, bebek 

bezleri dahi gibi eşyalar el de hazırlanmaktadır. “Doğum öncesi hazırlıklar arasında, doğumun evde 

gerçekleşeceği biliniyorsa göbeğin bağlanması için ip, temiz jilet, bebeğin temizlenebilmesi için 

çaput bezler bir kenara hazırlanmakta doğum başladığında ebeye verilmektedir. Doğum hastanede 

gerçekleşecekse, doğum esnasında kullanılacak herhangi bir malzeme hazırlanmamaktadır. Çocuğa 

ait hastane çıkış takımları, birkaç âdet daha yedek kıyafet, kundak çeşitleri, çorap, patik, şapka, 

bez, mama, pişik krem, şampuan, biberon, anne için pijama, terlik, kişisel bakım malzemeleri gibi 



20 

 

pek çok eşya bir valiz ile hazırlanmaktadır.” (Özdemir, 2022: 78). Derleme bölgemizde genellikle 

evde doğumlar gerçekleşmekte olduğundan hastane hazırlıkları yapılmamaktadır. Henüz hazır 

eşyalar olmadığı için bebek araç ve gereçleri alınmamaktadır. Kıyafetler el işi olarak yapılır, beşik 

ip ile bağlanarak battaniye içerisine yerleştirilmektedir.  

 

 

Ek- 7: Doğum Öncesi Bebek Hazırlıkları 

“Şimdi ki hazırlıklar gibi değil ama eskiden de hazırlık yapılırdı. Yorgan, battaniye, örgüler 

yapılırdı.” (K23).  

“Kıyafet, beşik hazırlıklar gücü olan alırdı. Bana annem beşik aldı. Karyolanın üstüne 

bırakırlardı eskiden, işte makatta uyuturlardı. Asma beşik yaparlardı, ipi havadan yere indirilerdi 

sonra tahta ağaç koyidik, bez seridik sana beşik olidi.” (K20).  

Bebek bezleri ise hazır olmadığı için önceden şalvar veya eski bezlerden dikilerek 

hazırlanmaktadır. Hazır kundaklar olmadığından el de dikilen kuşaklı, işlemeli kundaklar bebeğe 

yapılmaktadır. Geçmiş dönemlerde bebek odası olmamaktadır herkes genellikle bir odada yatmakta 

ve bebek ise genellikle annenin yanında uyumaktadır.  

“Yok yok öle hazırlık felan olmazdı ya iki tene bez ya bi kundak o da saklardık.” (K17).  

Doğum öncesinde anne ve baba adayı heyecan içerisinde bebek alışverişini yapmaktadır. 

Geçmişte imkân kısıtlığının getirdiği nedenlerden dolayı bu gibi hazırlıklar olmazken günümüzde 

bebek odaları özenle hazırlanmaktadır. Genellikle alınan eşyaların hepsi hazır olarak mağazalarda 

bulunmaktadır. Onun haricinde anneanne veya babaanne tarafından elde örülen kıyafetler çocuğa 

giydirilmese bile hatıra olarak saklanmaktadır. Alınacaklar içerisinde “bebek beşiği, yatak takımı, 

bebek arabası, puset, biberon, emzik, bebek bezleri, pişik kremleri, şampuan” gibi ihtiyaçların 

hemen hemen hepsi liste hâlinde alınmaktadır. Artık bu gibi hazırlıklar internet alışverişinin 

yaygınlaşması ile daha kolay hale gelmiştir. 

“Bebeğin yatağıdır, kıyafetidir her şeyini önceden hazırlıyordun. Ben ikisini hastanede 

doğdum.” (K24). 

Günümüzde artık hastanelerde doğum odaları için organizasyonlar yapılmaktadır. Bebeğin 

cinsiyetine göre hastanede ki doğum odasının kapısının üzerine ‘Hoş geldin bebeğim!’ gibi yazılar 

balonlarla süslenerek asılmaktadır. Göz aydınlığına gelen misafirlere ise ikramlıklar hazırlanmakta 

ve bebeğe ait hediyelikler verilmektedir. Doğum çantası ise doğuma bir hafta kala 



21 

 

hazırlanmaktadır. Bu çanta içerisinde bebeğin hastane takımı ve gerekli eşyaları bulunmaktadır. 

Annenin ise giyeceği lohusalık takımı da günümüzde artık hazır olarak kullanılmaktadır. 

2.1.7.1. Baby Shower (Karnı Burnunda Partisi) 

Hamilelik süresince anne adayı çeşitli duygu değişimleri içerisine girmektedir. Yaşadığı bu 

süreç içerisinde anne adayına arkadaşları, ailesi ya da yakın çevresi tarafından destek olmak 

istenmektedir. Bu sebeple anne adayına moral olmak ve bebeğe alınan çeşitli hediyeler ile güzel 

anılar bırakmak için “Karnı Burnunda Partisi” adı altında organizasyonlar hazırlanmaktadır. “Baby 

shower, hoş geldin bebek ya da karnı burnunda partisi olarak adlandırılan parti, bebeğin doğumuna 

ortalama iki ay kala, anne adayının yakın çevresi tarafından organize ediliyor. Bebeğin doğacak 

olması vesilesiyle hem hoş bir kutlama gerçekleşiyor hem de kutlamaya davetli konuklar tarafından 

getirilen hediyelerle bebeğin ihtiyaçları tamamlanıyor.” (nalanunal.com.tr, 2024). Henüz bebek 

doğmadan gerçekleştirilen bu partiler günümüzde giderek yaygınlaşmaktadır.  

 

Ek- 8: Baby Shower Pastası (K29).  

“Eltim herkesi evinde oturmaya çağırmıştı. Bende annemle beraber gittim. O zaman annem 

bize gelmişti kalmaya. İşte gittik baktık herkes bizden önce gelmiş geciktik galiba diye düşündük. 

Sonra içeri bi girdik şok oldum. Baby Shower hazırlamışlar tabi ilk başta anlamadım ben. Hem 

bana hem de bebeğime hediye almışlardı. Sonra üzerinde baby yazan bi pasta, çeşitli ikramlıklar 

felan vardı yedik. Öyle çok güzel geçti yani mutlu olmuştum. Yok öyle organizasyon felan 

tutmamışlar, kendileri evde hazırlamışlardı.  Annem de yanımdaydı tabi o bundan pek hoşnut 

olmadı, yabancıların âdetleri felan dedi.” (K29). 

Karnı Burnunda Partisi şeklinde adlandırılan bu organizasyon anne adayının haberi olmadan 

düzenlenmektedir. Yakın arkadaşları ya da akrabaları tarafından bebeğin cinsiyeti belli olduktan 

sonra doğuma az bir süre kala yapılmaktadır. Partide çeşitli ikramlıklar, pasta ve hediyelikler 

bulunmaktadır. “Kültürel değişmelerin geçiş dönemlerine ve özellikle de doğumla ilgili uygulama 

ve inanışlara etkisi Baby shower denilen Batı kaynaklı bir kutlamanın ülkemizde yaygınlaşmaya 

başlamasıyla izah edilmeye çalışılmıştır.” (Ergöz, 2019: 75). Günümüzde ortaya çıkan bu 

organizasyonları, modern âdetler sınıfına dâhil etmek mümkündür. Amerikan kültürünün 

günümüze yansıması olarak değerlendirilen bu organizasyonlar sosyal medya aracılığı ile 

günümüzün olmazsa olmaz modası hâlini almıştır. Genellikle doğum öncesinde yapılan 

organizasyonların millî kültürümüz içerisinde yeri olmadığını söylemek mümkündür. Batıdan 



22 

 

esinlenerek moda adı altında uygulanan bu partiler günümüz çağın etkilenme ve taklit duygularını 

giderek arttırmaktadır. “Bebek daha dünyaya gelmeden başlayan partiler belirli standartlarda ve 

belirli tören metalarının tüketilmesi ile başlamaktadır. Toplumda birkaç kuşak öncesinin hiç 

bilmediği Baby Shower, cinsiyet partisi gibi doğum öncesi ritüelleri dönüştüren partiler, medya 

yolu ile öğrenilmekte ve kısa sürede taklit ile yaygınlaşmaktadır. Bu partiler zaten toplumun 

evveliyatında olmadığı için deneyime bağlı bir edinimden ziyade izleme ve taklide bağlı bir edinim 

ile oluşmaktadır. Organizasyon firmaları bu kutlamaların popülerliğinden faydalanarak sürekli 

tematik seçeneklerini çoğaltmakta ve aynı kalıplarda farklı nesnelerin sunulması ile doğuma dair 

olan ritüellerin hazırlayıcısı olmaktadır.” (Sarıkaya, 2019: 69). Ayrıca bu gibi organizasyonların 

artık kırsal alandan kentsel alana kadar sahanın her alanında kolaylıkla yapılabildiği söz konusudur. 

“Görüldüğü üzere sosyokültürel değişmeler sosyoekonomik anlamda yeni iş sahaları meydana 

getirmektedir. Bu bakımdan geçiş dönemlerinin doğum, evlilik ve ölüm olmak üzere ritüele dayalı 

kutlama ve organizasyonları zaman içerisinde kültürel değişmeler ve ihtiyaçlar doğrultusunda yeni 

kutlama formlarına ve organizasyon firmaları tarafından organize edilen törenlere sahne 

olmaktadır.” (Ergöz, 2019: 78). Genellikle genç kuşağın merakla yapmakta olduğu bir uygulama 

olan bebek partisi zamanla gelenekleşmeye başlamaktadır.  

2.2.  Doğum Esnası 

Doğum esnasında ki süreçte doğumların hangi mekânda gerçekleştiği, nasıl ve ne şekilde 

meydana geldiği, doğumun kolay gerçekleşmesi için yapılan birtakım âdetler ve doğum anı yer 

almaktadır. “Geçiş ritüelleri olarak ifade edilen doğum, evlenme ve ölüm, insanoğlunun hayatında 

var oluş, üreme ve yok oluşu kapsayan üç önemli eşiktir. İnsanoğlu, bu evrelerin her birini 

yaşarken hâlihazırda içinde bulunduğu varoluş biçiminden başka bir varoluş biçimine evrilecektir. 

Her değişim gibi sancıyı beraberinde getiren bu evreler, insan için oldukça zorludur.” (Taş, 2019: 

43). Geçiş dönemlerimiz içerisinde pek çok kültürel âdet yaşam şartları gereği birtakım değişimlere 

gebe olmuştur. Geçmişten günümüze pek çok kültürel âdetlimiz evrilerek bugünlere gelmiştir. Bu 

kültürel âdetlerimizin taşıyıcıları hem yazılı hem de sözlü olarak insanlık tarihinde önemli yer 

edinmektedir. 

2.2.1. Doğum Çeşitleri 

Geçmiş dönemlerde henüz tıbbın yeteri kadar ilerlememiş olması ve sağlık hizmetlerine 

karşı imkân kısıtlılığın vermiş olduğu nedenlerden ötürü doğumlar evde ve normal doğum şeklinde 

gerçekleşmektedir. “Doğum işlemi, eskiden daha çok evlerde yapılmasına rağmen son yıllarda 

genellikle hastaneler tercih edilmektedir. Evlerde gerçekleştirilen doğum genellikle yörenin 

tecrübeli ve yaşlı kadınları tarafından yaptırılır. Doğum için özel bir oda seçilmez. Doğum, yatak 

odası, oturma odası veya evin hangi odası uygunsa orada yaptırılır. Kadın oturtularak doğum 

yaptırılır. Doğum sırasında ebe kadına üç kadın yardım eder.” (Irmak, 2015: 117). Derleme 

bölgesinde doğumlar, ebe tarafından evde gerçekleşmektedir. Ebelerin olmadığı zamanlarda hamile 

kadının kendi kendini doğurttuğu da söylenmektedir. Ayrıca dost, akraba ve komşularında yardıma 

gitmesi söz konusudur. Doğumlar genel olarak normal doğum şeklinde gerçekleşmektedir. 

“Benim herifim gitti iki tene ebe getirdi, ben evde doğurdum. Bazıları köyde hiç ebe 

getirmezlerdi mesela biz duyardık ki filan kadın doğmuş kendisi. (K17).  

“Doğumlar evde kendisi yapardı ya da bilen bi kadın yaptırırdı.” (K18). 



23 

 

“Köyde evde doğumlar olurdu. Ben mesela köyün ebesiydim, bu köyde çok kişiyi 

doğurtmuşum yani hemen hemen hep ben doğurtmuşumdur. Ben, kendi kendimin doğumunu bile 

yaptım. Rahmetli annemde yardım etti ama sonra çok kanamam oldu hastaneye gittik.” (K41).  

“Hep normal doğum olurdu. İşşte ben ilkokula gidiyordum o zaman halamın gelini sezeryan 

olmuştu hastaneye gitmişti.” (K18).  

“Bizim buralara ebeler Akçakirazdan gelirlerdi. Ben dört tane doğum yaptım hiç kontrole 

gitmedim. Kendim doğumlarımı evde kayınvalidem ile yaptım. Hastaneye felan hiç gitmedik. Tabi 

bizim ilk burada gelin geldiğim zaman sağlık ocağı da vardı yani şimdi orası taziye evi oldu iğne 

olandana rahatsız olandana giderdik.” (K19).  

“Evde olurdu doğumlar, bilinçli olan biri yapidi. Allah yol veridi öldün öldün, kaldın kaldın. 

Ben üçünü de evde yaptım ne bi hemşire geldi işte kaynanam yaptırdı bi de bi komşu gelidi 

ıraktan.” (K20).  

“Köyün eski adamları yaptırırdı. Dört tane doğum yaptım hiç hastahane yüzü görmedim, 

komşular yardım ettiler doğurdum.” (K21). 

“Önceden yaşlı kadınlar, bilinçli olanlar doğum yaptırırdı. Hep benim annem evde doğmuş, 

ebe geldi.” (K23).   

“Evde ebeler olurdu mesela benim eltimi hep annem doğurtmuş. Sonra bu köyde a benim 

ablam ebeydi bu köyde hep gezidi.” (K24).  

Modern zamanda tıbbın ilerlemesi ile hastane ortamında doğumlar yapılırken geçmiş 

dönemlerde evlerde bilinçli kişilerin yardımı ile doğumlar yapılmaktadır. Sadece normal doğumun 

yaygın olarak yapıldığı dönemden bugüne pek çok doğum çeşidi meydana çıkmaktadır. Normal 

doğum, sezaryen, epidural ve son zamanlarda tercih edilen suda doğum çeşitleri ile anne 

adaylarının doğum hikâyeleri ortaya çıkmaktadır. Artık hastane ortamında gerçekleşen doğumlar 

hamile bireyin izni ve doktorunun talimatıyla en doğru şeklide karar verilerek gerçekleşmektedir.  

2.2.2. Doğumun Kolay Olması için Yapılan Uygulamalar 

Doğum esnası anne adayı için oldukça zorlu bir aşamadır. Her hamile kadın göz açıp 

kapayıncaya kadar bu anın heyecanla bitmesini beklemektedir. Ancak her doğum bireyde farklı 

izler bırakmaktadır. Bazı doğumlar kolay geçerken bazı doğumlar ise birtakım sebeplerden ötürü 

oldukça zordur. Geçmiş dönemlerde de doğumun kolay olması için birtakım pratikler 

uygulanmaktadır. Zamanla bu alışkanlıklar âdet hâlini almış ve bugünlere kadar gelmiştir. 

Günümüzde bu âdetler artık uygulanmamaktadır. Genellikle doktor tavsiyeleri dikkate alınarak 

doğum esnasında uygulanmaktadır. “Doğum zor ve kutsal bir olaydır. Bu bilinçle doğumu 

kolaylaştırmak için halk kendi pratiklerini oluşturmuş, bebeğin sağlıklı bir şekilde dünyaya 

gelmesini, annenin bu süre zarfında acılarını hafifletmek için çareler üretmişlerdir. Annenin ve 

bebeğin bu meşakkatli durumu en rahat ve sağlıklı olarak atlatabilmesi için halkın birtakım 

işlemleri mevcuttur.” (Tanyıldızı, 2015: 1076). Derleme bölgesinde doğumların kolay 

gerçekleşmesi için birtakım inanış ve halk hekimliği kökenli uygulamalar bulunmaktadır. 

Bunlardan bazıları şu şekilde sıralanmaktadır; “sela vermek, banyo yaptırmak, yürümek, iliklenmiş 

düğmeleri açmak, Fatma Ana elini suya koyarak içirmek ya da Fatma Anamızın eli olsun şeklinde 

ibare kullanılmak, dua okunarak annenin sırtının sıvazlamak, hacdan gelen bakır tas ile su içirmek” 



24 

 

şeklinde uygulanmaların gerçekleştiği söz konusudur. Bu uygulamaların yapılması ile annenin 

kolaylıkla doğum yapacağına inanılmaktadır. Bazı kaynak şahısların eski zamanlardaki doğumların 

şimdiye göre daha kolay olduğunu söylemektedir. Bu durumun sebebi ise eski insanların çok daha 

fazla çalışıyor olmasına bağlanmaktadır.  

“Doğum kolay olsun diye biz çalışırdık, çok yemezdik, oturmazdık.” (K17). 

“Eskiden doğum yapmak kolaydı çalışidik şimdi zor doğuramiler. Doğum olduğu zaman 

diyilerdi ki gidin damdan loğu düzeltin ki doğum olsun.  Damları loğliler a çatı yoktu ya dik 

ederlerdi. Önü iliklemişlerse derler düğmesini aç doğum kolay olsun. Kapıdan mesele bi kadın 

geçiya sancısı duri diyiler bu kadının ayağı ayağımın üstüne geldi işte sancım kesildi, kadının 

ayağı ağır. Kimi de mesela üstüne gelse çocuğu kolay olur, doğumu kolay olur bazısı insanlar 

öyle.” (K17). 

“Doğum kolay olsun diye sancı çeken kadının arkadan kalçalarından kaldırırlarmış. Fatma 

Anamızın elini getirin suya koyun açılsın, içirin doğumu rahatlaşsın. Şimdi doğumu kolaylaştıran 

dualar, kitaplar var.” (K18).  

“Doğum kolay olsun diye eğer kadin çok aşırı sancı çekiyorsa, rahimde yırtılma felan 

olabiliyor. Sonra lüptür olur o yüzden ben iğne vardı yapıyordum zaten olmayacaksa diyordum bu 

olmaz, bunu götürün hastaneye. Onlarda alıyorlardı, gidiyorlardı hastaneye. Şimdi köydeki 

sorumlu bendim o yüzden biraz korkuyordum ama hastane de nasıl olsa doktor var işte bi şey olsa 

hemen çağırırsın. Bide ben mesela o zaman bekârdım, sela veriyorlardı, diyilerdi çok zor doğum 

yapıyor, demek sela veriyorlar.” (K41).  

“Doğum kolay olsun diye hacdan gelen taslar var, bakır kulplu, onlara tas diyiler ondan su 

verirler. Bu tastan su içki doğumun daha kolay olsun derlerdi. Bide sela verirlerdi, derlerdi 

söyleyin hoca sela versin ki doğumu kolay olsun bunu da duymuşum yaparlardı eskiden.” (K19). 

“Doğum kolay olsun diye dua okurlardı.” (K20). 

“Doğum kolay olsun diye sırtını ovalarlardı. Sıcak su olurdu mutlaka.” (K38).  

“Gez derlerdi doğum yaparken derlerdi Fatma anamızın eli olsun kolay olsun diye 

derlerdi.” (K23).  

“Doğum kolay olsun diye banyo yaparlardı.” (K24).  

“Doğumun kolay olması için bi şey yapılmazdı Allah yol verecek ki kolay ola.” (K25).  

“Bi tane ot tohumu umreden getirmişlerdi dediler bunu sancı çekende eline alsın duymuşum 

ama ben yapmamışım.” (K27).  

“Kuşlara yem sepinki doğumunuz kolay olsun, fakirlere para verin derlerdi. Bende septim 

kuşlara yem.” (K30).  

“Babaannemin hacdan getirdiği kırk anahtarlı tas vardı, içinde Ayetel Kürsi yazılı işte 

onunla su içirirlerdi. Buunu korkan çocuğa da içirirlerdi.” (K13).  

Günümüzde doğumun kolay olması için genellikle yürüyüş, nefes egzersizleri, pilates 

yapılması önerilmektedir. Hatta son zamanlarda suda doğum yapılması da önerilenler arasındadır. 

Bunun haricinde annenin anestezi alarak sezaryen ile doğum yapması sancısız olması bakımından 

kolay doğum olarak uygulanmaktadır. Doğumların zorlaşmasının annenin psikolojik ruh hâli ile 



25 

 

bağlantılı olduğu da söylenmektedir. Bunun için anneliğe dair bilgilendirici kitaplar bulunmaktadır. 

İçerisinde doğumdan, çocuğun gelişimine kadar her bilgi ayrıntılı bir şekilde verilmektedir.  

2.2.3. Doğumun Gerçekleşmesi 

Doğum hadisesi Türk kültürü adına oldukça önemli bir olaydır. İnsanlık tarihi boyunca 

doğum hadisesi içerisinde barındırdığı millî değerlerimiz açısından kültürel hazine niteliği 

taşımaktadır. Doğum esnasında yapılacakların tamamlanmasının ardından o mutlu sona gelinir ve 

doğum artık gerçekleşmektedir. Günümüzde doğumlar hastane ortamında Kadın Doğum Uzmanları 

tarafından kontrollü bir şekilde yapılmaktadır. Yılın belirli özel günlerine denk gelen çocuklara 

altın hediye edildiği de görülmektedir. Geçmiş dönemlerde ise genellikle bölgede bulunan ebeler 

tarafından doğumlar yapılmaktadır. Doğum sancısı gelen annenin yakınları, köyün ebesine haber 

vermek için evden ayrılırlar. Eğer ebe yoksa bu işte bilgili kişiler de doğum yaptırmak için 

getirilmektedir. Elâzığ yöresinde “Anne adayı sandığın ucuna oturtulur. Ebe: ‘Hadi hadi eller 

göçtü, biz de göçek. Oğlansan ceviz, kızsan iğne, iplik verecem.’ der ve doğumun kolay olması 

için. Teştin içine kara don (şalvar) serilir, doğum yaptırılır.” (Tanyıldızı, 2015: 1076). Doğumlar 

evin içerisinde müsait olan bir oda da yapılmaktadır. Genellikle doğuma hamile kadının 

kayınvalidesi, eğer evi yakınsa annesi, kız kardeşi, komşusu, görümcesi gelmektedir. Annenin 

nazara gelip çocuğunu düşürmesi söylenmektedir bu yüzden kimseye haber verilmez. Doğum için 

gerekli olan çarşaf, battaniye, sıcak su, leğen gibi malzemeler önceden hazırlanmaktadır.  

“Kadın yatıyor bacaklarını ayırıyor, tüşe yapıyorsun işte rahmini kontrol ediyorsun açık mı 

değil mi mesela orda tam mı açık yarım mı açık iki parmaksa yani el ayası kadar oldusa doğum 

yaklaşmış bilirdim ben. Diyelim divana yatmış, yanlarına sandalye koyuyorsun iki taraflı ya da 

yerde olur öyle çok doğurtmuşum yani ben. Sonra zefiran vardı suya damlatıyorsun, eline de 

eldiven takıyorsun o suya batırıyorsun öyle doğurtuyordum hani mikrop felan kapmasın diye. İşte 

sonra leğende ılık su, havlu felan öyle hazırlatıyordum. Bi de mesela tam çocuk gelmiş ama rahim 

açılmıyorsa zeytinyağı getirin diyordum.” (K41).  

“Doğum yaparken yanında kaynanası olur, görümcesi olur, komşu olur öyle toplanmazlardı 

doğana kadar söylemezlerdi diyilerdi ki düşmesin ki çocuk olsun.” (K17).  

“Yengemin doğumunu hatırlıyorum. Naylon leğen, eski bi çarşaf, sıcak su getirdi odanın 

içinde doğumunu yaptırdı. Daha o kadarını hatırlıyorum istediklerini ben verdim içeri girmedim.” 

(K18). 

“Eskiden ebe’yi doğumda çağırırlardı sonra kayınvalide, kızın annesi köyün içindeyse 

gelirdi. Genç yok büyüklerden olacak. Çocuk ters gelise kanaması varsa evde olmaz derlerdi. 

Aşılarını felan hemşireler yaparlardı köyde.” (K19). 

“Evde yaşlı bilen kadınlar gelirdi. Benim rahmetlik Emoş abla vardı onlar geldiler. İkiz 

doğdum. Göbeğini kestiler bi taraf boş oldu bi taraf dolu oldu dediler bi tene daha var geli ana 

dedim ikizdir.” (K27).  

Doğum anında oda da hamile kadının yakınları hariç başka kimse olmamaktadır. Baba, 

annenin yanında değil dışarı da beklemektedir. Doğum gerçekleştikten sonra babaya müjdeli haberi 

getiren kişiye para verilmektedir. Özbek Halk kültüründe de çocuk doğduğu zaman babaya müjdeli 

haberi veren kimseye “söyinçi” adı verilir. Eğer erkek doğduysa ağaç eker kız doğduysa çiçek 



26 

 

ekmektedir (Solmaz, 2018: 133). Babanın, doğumda annenin yanında olması bölgede ayıp olarak 

karışlanmaktadır. Bu yüzden kendisi dışarı da beklemektedir. “Doğumun sağlıkla gerçekleşmesinin 

ardından babaya, dedeye müjde verilir. Müjdeyi veren kişi muştuluk adı verilen hediye ister. 

Babanın ve dedenin imkânları dâhilinde bu hediye altın, para ya da o dönem için ihtiyaç sayılan bir 

nesne olabilir.” (Baysan, 2020: 269). Bazı kaynak şahıslar tarafından müjdeli haberi getiren kişiye 

babanın hediye vermesi sadece erkek bebek doğunca yapılan bir âdet olduğu söylenmektedir.  

“Ben öyle herkesi içeri almidim doğum olandana yani öyle görümcesidir, kayınvalidesidir 

öyle hepsini almim içeriye. Bi tane kâfi geliyordu hani öyle lazım olan bir şeyleri getirsin diye. 

Baba kesinlikle içerde olmaz tabi dışarda beklerdi.” (K41).  

“Ben mesela kız olmuştu çok sevinmiştim, annemin adını koyacam demiştim. İşte ablam gidi 

kocama müjde vere o da ortada gezi bekli. Nasıl ablam dedise kızın oldu gitti yatağa girdi ses 

etmedi yani niye kız oldu diye. Ama Osman da da müjde verdiler oğlun oldu diye beyim de para 

verdi müjde getirdi diye ama kız çocuk da para neyin vermedi bak.” (K24).  

Günümüzde bebek doğduktan sonra hemşireler veya doktorlar tarafından aileye bilgi 

verilmektedir. Geçmişte babanın doğum sırasında annenin yanında olması ayıp sayılırken 

günümüzde baba adayının, anne ile birlikte doğuma girildiği görülmektedir. Amaç annenin yanında 

olmak, neler hissettiğini anlamak ve eşine destek olmaktır. Bebek doğduktan hemen sonra anne ile 

temas eder ve daha sonra temas etmesi için babaya verilir. Hatta bu özel anların hepsi profesyonel 

fotoğrafçılar tarafından çekilerek hastane videosu hazırlanmaktadır.  

Geçmişte doğumların kolay gerçekleştiği hatta bazı kadınların kısa bir süre içerisinde kendi 

kendilerine doğum yaptıkları söylenmektedir. Kadının sancı çekerken sesinin duyulmaması için de 

ağzına yazma koyulduğu bazı kişiler tarafından söylenmektedir. Hamile kadının sancı çekerken 

yüzünde oluşan terini saçı ile silmesi doğumda oluşan lekeleri de götüreceğine inanılmaktadır. 

Günümüzde sezaryen ile ameliyat ortamında gerçekleşen doğumların sancısız bir şekilde olduğu 

görülmektedir. Normal doğum sırasında ise doğumu zorlaşan ve beklenmesi tehlike arz eden 

kadına suni sancı verilerek doğumun yapıldığı söz konusudur.  

“Mesela gitmiş kadın heriflere yemek getire gelmemiş demişler gidek buna bakak niye 

getirmedi. Kızmışlar, bakmışlar ki kadın doğmuş yemek gelmi, sesi bile duyulmamış öyle ki.” 

(K17). 

“Hamile kadın, hamileliği boyunca yüzünde bazı lekeler, doğum lekeleri olur ya onu 

diyilerdi ki sancı çektiğin zaman sancının şiddeti ile terliyorsun ya saçını uzat yüzünü sil ki yüzün 

duru olsun lekeler geçsin derlerdi.” (K18). 

Doğum esnasında bazen istenmeyen durumlar ile karşı karşıya gelinmektedir. Geçmiş 

dönemlerde bu gibi durumlar için ne yazık ki çare bulunmadığından anne veya bebeğin 

kaybedilebilmesi söz konusu olabilmektedir. Erzurum yöresinde ki inanca göre bebeğin eşi 

düşmezse eş annenin yüreğine sıçrar ve anne ölür (Bolçay, 2011: 59). Günümüzde ise hastane 

ortamında gerçekleşen doğumlar da olası bir tehlike karşısında hemen müdahale edilmektedir. 

Bebeğin sağlığı kontrol altına alınmak için küvözde bekletilmektedir. Bu gibi imkânlar ne yazık ki 

geçmiş dönemlerde karşımıza çıkmamaktadır.  



27 

 

“Benim annem doğumda öldü. Bi oğlu oldu işte ama o da arkasından hemen bir gün sonra 

öldü. Annemin de eşi düşmemiş buhara koymuşlar, kan kaybından ölmüş. Eskiden öyle hemen 

doktor felan da yok öldüsen öldün kaldısan kaldın işte.” (K27).  

“Ölü doğumda işte bazıları annenin karnında ölüyordu eğer eş yapışık gelmişse hastaneye 

yönlendiriyordum ben. Eğer yarı yapışıksa ben ona gene müdahale ediyordum.” (K41).  

Derleme bölgesinde de kaynak şahıslardan edindiğimiz bilgiye göre doğum esnasında ölen 

kadın ve çocuğun var olduğu söylenmektedir. Ölen bebeklerin ses vermesinin anne ve babaya 

şefaatcı olacağına inanılmaktadır. Ölümlerin gerçekleşmesinin en çok sebebi ise annenin eşi’nin 

düşmemesi ve kanamanın durmamasıdır. Kars yöresinde eş’in erken gelmesi için kordonun ucu 

ayakkabıya bağlanır böylece eşin kaçmayacağına inanılır (Balkaya, 2016: 188). Bölgede bazı 

kadınların her zaman kız çocukları olur erkek çocukları ölürken bazen de tam tersi söz konusudur 

buna “tebaa” denilmektedir.  

“Ölü doğan bebeklere kimisi diyor tebaa yani çocuğu kalmi, öli derler. Benim mesela 

anneannemin oğlanlar hep ölmüş. Belki yedi sekiz tane kızlar doğmuş bazısının tebaa oluyor işte. 

Eğer çocuk ses vermişse annesine şefaat edecek derler.” (K23). 

“Bebek ölü doğunca diyiler ses vermiş çocuk o anaya babaya çok faydası olimiş. Doğumda 

ölen bu köyde bi tanesi doğum yaptı bebek doğdu annesi öldü. Benle aynı senede geldik o şehit 

oldu şimdi.” (K20).  

“Kemiklerde sıkışma varsa diye sallilerdi bebeği ilk doğandana yoksa ölür.” (K22).  

“Ölü doğan bebekler zaten arı kadar kanla beraber gidiyor. Benim kız çocuğum öldü, bir 

haftalıktı göğsüm böle şişti sütüm akıp gididi. Görümcem de küçükdü emidi, tüpüridi bazen de 

yutidi. Sabun neyin koydum göğsüme sonra çekildi sütüm.” (K21).  

“Doğum yaparken ölen de oli di hatta bizim köyde bi kadın doğum yapıdi dedik daha ölecek. 

Araba yok, kar dize kadar gelmiş kadını, tabut da yok iki ağaç örkenle bağladılar palası koydular, 

yorganı koydular, bağladılar, sırtladılar, götürdüler doktora. Kadın şimdi iyi Almanya da. Ölü 

doğunca ses düşmüşse mutlaka mezarlığa gömerlerdi ya da bir yere gömerlerdi. Mesela o eşini 

temiz yıkarlardı, güzel bi beze koyurlardı, götürürlerdi ahırın bi duvar dibine gömerlerdi ki onu bi 

şey yemesin diye. Şimdi gidi tuvaletlere.” (K17).  

Bingöl yöresinde ise eş annenin ayak parmağına bağlanır bu işleme ise “heval puçık” adı 

verilmektedir. Kanamayı durdurmak için de doğum yapan anneye kızartılmış dut yedirilmektedir. 

(Irmak, 2016: 117-118). Geçmiş dönemlerde eş ya da son denilen unsur önemli görülmektedir. 

Genellikle atılmaz bir beze sarılarak toprağa gömülmektedir. “Nasıl gebe kadının yediği içtiği 

şeylerin, baktığı kimse ve hayvanların karnındaki çocuğu etkileyeceği tasarımı ve inancı varsa, 

çocukla göbeği ve eşi = (plasentası) ya da ‘sonu’ arasında da aynı inanç söz konusudur. Onun 

içindir ki, doğum çocuğun göbeği ve eşi birtakım işlemlerden geçirilir. Çocuğun geleceğini, 

ilerdeki uğraşısını ve işini etkileyeceği inancıyla göbek gelişi güzel atılmaz.” (Örnek, 1977: 141).  

Günümüzde anneden çıkan bu unsur atılırken geçmiş zamanlarda eş (son) saklanarak kutsal 

sayılmaktadır. Bu da bazı kustal sayılan düşüncelerin günümüzde artık unutularak kaybolduğunu 

göstermektedir.  

 



28 

 

2.3. Doğum Sonrası 

Doğum sonrası artık doğumun gerçekleşmesinden sonraki aşamayı kapsamaktadır. Bu aşama 

içerisinde doğum geleneklerimize ait pek çok âdet vardır. Günümüzde bu âdetlerin bir kısmı 

uygulanırken çoğu ise unutularak uygulanmamaktadır. Modern zaman yeni kültürel âdetleri de 

beraberinde getirmektedir. Doğum sonrasında bebeğin ilk yıkanmasından başlayan ve kırkına kadar 

devam eden pek çok âdet kuşaktan kuşağa günümüze kadar ulaşmıştır. Derleme bölgesinde doğum 

sonrasında uygulanmakta olan alışkanlıkların pek çoğu günümüzde rafa kaldırılmıştır.  

2.3.1. İlk Yıkanma 

Bebek anne karnından çıktıktan hemen sonra yıkanarak kundaklanmaktadır. Anadolu’nun 

hemen her yöresinde bebeğin ilk yıkanmasını anne veya kayınvalide gerçekleştirmektedir. İlk 

yıkanma suyuna altın, tarak, yumurta atılması da bazı yörelerde görülmektedir. “Makedonya 

Müslümanlarında çocuk kırk gün ardı ardına avo anne ve yakınları tarafından yıkanır. Her 

yıkamada suyuna tuz, seker, yumurta atılır. Sonra kurulanıp kundak yapılır. Zarar gelmesin diye 

çocuk oda içinde leğende yıkanır. Ebe her yıkamada bebeğin burnunu çeker ve dualar okur. Bunun 

nedeni çocuğun burnunun koç gibi olması isteğidir.” (Nuredini, 2007: 63). Geçmiş dönemlerde 

bebek leğende yıkanmaktadır. Yıkanma esnasında bebeğin boyunun uzun olması için ayaklarından 

yukarı doğru çekilmektedir.  

“İlk yıkanmasını teşire koyidik ondan yıkardık. Ayaklarından tutar kaldırırlardı sonra 

boynundan tutarlardı sallarlardı suyun içinde artık boyu uzun olsun diye herhâlde.” (K21). 

“İlk yıkanma suyuna tuz atardık. Tuzlama ayrı bu da biraz tuz seperdik.” (K30).  

Günümüzde hastane ortamında doğan bebekler anne karnından çıktıktan hemen sonra 

silinerek, yeni doğan takımı hemşireler tarafından giydirilmektedir. 

2.3.2. Tuzlama 

Bebek doğduktan sonra büyüyünce terinin kokmaması için tuzlu su ile banyo yaptırılmakta 

ya da tuz ile bedeni ovulmaktadır. Bu işleme “tuzlama” adı verilmektedir. “Anadolu’da eğer bir 

çocuk çok terler ve teri, özellikle de ayakları çok kokarsa çocuğun doğduktan sonra tuzlanmamış 

olduğuna hükmedilmektedir. Gerek Anadolu ve gerekse diğer bölgelerde yaşayan Türkler (Kazak, 

Kırgız, vs.) arasında tuzlamanın hangi amaçlarla yapıldığına dair soruya hemen hemen aynı 

cevaplar verilmektedir.” (Aça, 2013: 99). Anadolu’nun geneline baktığımızda bu düşüncenin var 

olduğunu söylemek mümkündür. Doğumdan önce bebeğin cinsiyetini öğrenmek için yapılan tuz 

uygulaması doğumdan sonra da bedenin kokmamasına karşı halk arasında yapılan bir âdet hâlini 

almıştır. Tuzlama âdetine Dedeyolu bölgesinde de rastlanmaktadır. Tuzlanan bebeğin ileride 

kokmayacağı ve pişik olmayacağına dair bir düşünce söz konusudur. Ayrıca karınca yumurtasının 

bebeğin koltuk altlarına sürülmesiyle tüylenmeye karşı iyi geldiği bazı kaynak şahıslar tarafından 

söylenmektedir.  

“Pişmesin diye bi de büyüyünce teri kokmasın diye bebek tuzlanırdı.” (K18, K27). 

“Çocuk olduğu zaman onu yıkisin ya kaynanam neyi öle yaparlardı büyüklerden de 

duymuşuk getirirlerdi tuz boynuna, canına, koltuk dibine sürerlerdi büyüdüğü zaman kokmasın 

diye. Gerdan, bacak aralarına sürerdik pişmesin yani pişiğe de iyimiş.” (K19).  



29 

 

“Karıncanın yumurtasını kız çocuklarının koltuk altına sürerlermiş ki kokmasın bi de tüy 

olmasın diye. En çok koltuk altlarına ve bacak aralarına yaparlarmış ki kokmasın.” (K26).  

“Tuzlama olurdu ki bebek koku olmuya. Selavatın getirirdin ince sofra tuzu var onu hafif 

batırırdık alır ağzına sürerdik ki ağzı kokmaya ondan sonra poposu koltuk diblerini tuzlardık yirmi 

dört saat kalırdı öyle sonra banyo yaptırırdık.” (K20).  

Türk kültürü içerisinde tuzun yeri ve önemi büyüktür. Nitekim İslam dininde yemeğe tuz ile 

başlamanın sünnet olduğu söylenmektedir. “Tuzun günlük hayattaki vaziyeti çeşitli hadiseleri 

karşılayan ve özetleyen deyimlerin ana unsuru oluşunun yanında bir de ilahi yanı vardır ki (tuza 

yüklenen bu değerin altında tuzun Kâbe’nin inşası sırasındaki teşekkülü inancı ve Hz. 

Muhammed’in ‘Sizin baş katığınız tuzdur.’ (nitekim bazı insanlar yemeğe serçe parmaklarıyla 

tattıkları tuzla başlarlar) şeklindeki hadis-i şerifi yatmaktadır) bu özellik onu her devirde kutsal ve 

kıymetli bir yiyecek yapmıştır. Tuzun bu kıymetinin bir sebebi de şüphesiz az bulunur olmasıdır.” 

(Samsakçı, 2012: 188). Tuz, içerisinde bulunan mineraller sayesinde insan vücuduna oldukça fayda 

sağlamaktadır.  Fakat her besinin fazlasının zararı olduğu gibi tuzun da fazlasının vücuda zararı 

vardır. Bölgede fazla tuzlanan bebeğin vücudunda hasar oluştuğu söylenmektedir. Bölgede çok 

sevinmenin göstergesi olarak tuzlama yerine bebeğin vücudunun kınalandığı da yapılan bir âdet 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Beni anam tuzlamamış çok sevinmişler diye kına yakmışlar yani öle yakma dediğim 

sepmişler üstüme. Ben doğduğum gün de ilk anadan düşim ya oraya hemen çivi çakmışlar. O da 

ölmiyem diye.” (K30).   

“Tuzlama da olurdu. Ben bu küçük oğlanı fazla tuzladım kolu delindi, iltihap aktı. Doktora 

götürdüm dedi siz bunu fazla tuzlamışsız. Tuzlarlardı çocuğun vücudu kokmasın diye, koltuk altı 

kokmasın daha sağlıklı olur.” (K17). 

“Tuzlama vücudu kokmasın diye yapılır. Şimdiler de artık bilinmiyor bu. Çok tuzlanınca 

çocuğu yakar zaten çok kalmayacak.” (K23).   

“Tuzlamasan kokarsın derlerdi hafiften tuzlu su yapardın ya da ince sofra tuzu abış 

aralarına, koltuk altlarına sürerdin.” (K41).  

“Kokmasın diye koltukların dibini, bacaklarının arasını tümünü tuzlarlardı. O  zaman hemen 

yıkanmazdı bir gün kalırdı sonra yıkarlardı. Şimdi anadan düşene kadar bakisin pijama giydiriler. 

Ağzının üstünü, içini de tuzlarlardı çatlamasın, kokmasın diye.” (K21).  

“Tuzlarlardı, bir hafta tuzlu kalırdı. Çocuk da et gibidir onu tuzlamadın mı kokar, et nasıl 

kokarsa o da öyle kokar.” (K22).  

“Kokmaya diye terlememesi için tuzlarlardı. Hayasının etrafınıda tuzlarlarmış pişmesin 

diye. Bir iki saat kalıyor sonra yıkıyorlardı. Şimdi tuzlama yok daha hastane de kim tuzlasın 

kalmadı öyle şeyler. Bide yeni doğmuş bebeklerin gözlerine limon sıkarlar ki gözleri çabuk 

bozulmaya.” (K24).  

Günümüzde artık tuzlama işlemi bebeklere yapılmamaktadır. Genel olarak kokmayacağı 

düşüncesinde olmamak, zararlı olduğu düşüncesi ve yapılması zor geldiği için uygulanılmayarak 

çok fazla yapılmamaktadır.  



30 

 

2.3.3. Göbek Bağı 

Anne ile çocuk arasında ki besin ihtiyacını sağlayan kordon bağına “Göbek Bağı” denir. 

Göbek bağı genellikle makas, jilet gibi keskin bir araç yardımı ile kesilerek bağlanmaktadır. 

Yaklaşık bir hafta sonra kendi kendine düşmesi beklenmektedir. “Doğum sırası içerisinde 

alabileceğimiz diğer bir uygulama ise göbek bağı kesiminde gerçekleşmektedir. Doğum anına 

kadar annenin bebeği ile tüm alış-verişini yaptığı bağ göbek bağıdır. Dolayısıyla hem biyolojik 

hem de fizyolojik bir doku söz konusudur. Doğum anında anne rahminden çıkartılan bebeğin 

beslendiği bağı kesilir. Göbekle ilgili uygulamaların deyimlere, atasözlerine yansıdığı da 

görülmektedir. Doğan çocuğa göbek adının verilmesi, göbeği kesilirken bu adın telaffuz edilmesi, 

ahrette bu adla çağırılacağına inanç, yine zor bir işin üstesinden gelirken ‘göbeğim çatladı’, çok 

gezen için ‘göbeği sokakta kesilmiş’ gibi ifadelerde de göbek bağına bağlılığı ifade eden deyimler 

sıkça görülmektedir.” (Tulan, 2020: 56). Düşen göbek bağı atılmaz saklanır ya da toprağa 

gömülmektedir. Anadolu’nun genelinde bu işlem aynı şekilde gerçekleşmektedir. Derleme 

bölgesinde kesme işlemi bilen kişiler tarafından yapılmaktadır. Göbek bağını kesen kişiye yörede 

bulamaç denilen tatlı verilir ve çocuğun göbeği düşene kadar o tabağın geri verilmemesi âdet 

olarak yapılmaktadır.   

“Göbek bağını üç parmak tutarsın, gerisini kesip bağlarsın.” (K18).  

“Göbek bağını köy karıları üç parmak tutarlardı ipden keserlerdi. Sonra onu temiz bi yere 

gömerlerdi. O karılara da yemek getirirlerdi mesela bulamaç, derlerdi ki çocuğun göbeği 

düşmeyene kadar o kabı vermeyin, o kablar kalsın. O kabları sonra verirlerdi.” (K17).   

“Göbek bağı, rahim eşi ile oluşan bir et parçası. Çocuk doğduktan sonra kordon bağı 

makasla kesilir ve temiz bir bezle bağlanıyor. Çocuk çok ağlarsa göbek bağı kanamasın diye demir 

para, göbek bağının üzerine koyulurdu, annem yapardı. Sonra kuşak bağlar gibi sararlar. Bazen 

de mikrop almasın diye eskiden pensilin tozu derlerdi o dökülürdü. Bir hafta on gün içerisinde 

kendiliğinden düşer. Günümüzde artık tıbbi mandallar var onla göbek bağını bağlıyorlar.” (K13).  

Göbek bağı, doğum âdetleri içerisinde önemli bir yere sahiptir. Gelecek ile çocuk arasında 

bir ilişkinin var olduğunu temsil eden göbek bağı, Türk örf ve âdetleri içerisinde kutsal 

sayılmaktadır. Kars yöresinde göbek bağı çocuğun ileride babaannesinin sözünü dinlemesi için 

babaannesinin ayakkabısının üzerinde kesilmektedir (Balkaya, 2016: 189). Çocuğun ileride meslek 

kazanmasının göbek bağı ile bir ilişkisinin olduğu düşünülmektedir. Derleme bölgesinde de bu 

düşünce doğrultusunda uygulamaların yapıldığı görülmektedir. Göbek bağı genellikle imam ya da 

hafız olması için cami’ye, öğretmen olması için okula, kız çocuğunun eve düşkün olması için eve, 

erkek çocukların ise yükseklerde olması için göbek bağının çatıya bırakıldığı söz konusudur. 

Ayrıca adak adanmışsa türbe gibi yerlere de göbek bağı gömülmektedir. Derleme bölgesinde göbek 

bağını erzak dolu küplerin arkasına atarak bereket getireceğine de inanılmaktadır.  

“Göbek bağının diyilerdi ya götürün camiinin duvarının dibine koyun veyahut evde hasa 

güzel bir yere bırakın. Yollardı mezarlığa gömün, kimisi okula götürürlerdi okusun diye bizde 

yaptık, çatıya bile kaynanam neyin bıraktık.” (K19).   

“Göbek bağını bağlarlar sonra götürür küpler vardı eskiden bulgur neyin koyudik, onların 

arkasına atarlardı, bereket ola diye.” (K30).  



31 

 

“Göbek bağını ya bi caminin kenarına gömerdik okuya, hafız ola, kimisi okulların kenarına 

koyarlardı okusun diye. Ben üçünü de götürdüm camiye gömdüm ama hafız olmadılar. Göbek 

bağını ipden bağlilerdi çüridi, düşidi kendisi.” (K20, K24).  

“Göbek bağını diyilerdi ki nereye atarsan o olurmuş. Okula atarsan öğretmen, camiye 

atarsan hoca olur derlerdi. Göbek bağı kendi kendine düşer.” (K23).   

Geçmiş dönemlerden itibaren yaygın olan bu düşünce günümüzde uygulanılmayarak 

unutulmuştur. Genellikle göbek bağı düştükten sonra atılmaktadır. Hastane ortamında gerçekleşen 

bu işlem hemşireler tarafından özel tıbbi mandallarla yapılmaktadır. Bölgede artık evde doğumların 

gerçekleşmemesinden ötürü göbek bağının kesilmesi söz konusu değildir. Ancak göbek bağını 

toprağa gömme âdeti bazı kaynak kişiler tarafından günümüzde de yaşatılmaktadır.  

2.3.4. Kundak/Belek 

Kundak, insanlık tarihi boyunca doğum sonrasında yapılan bir gelenektir. Türk toplumu için 

de kundak yapmanın varlığı eski dönemlere kadar dayanmaktadır. Derleme bölgesinde kundak 

işlemine “belek” adı verilmektedir. Bebek doğduktan sonra vücudunun düzgün olması için bu 

uygulama yapılmaktadır. Bebeğin ellerinin ve ayaklarının kundak içerisine alınarak rahat bir uyku 

uyuması sağlanmaktadır. Bölge halkı sıkıca sarılan bebeğin dış görünüşünün düzgün olacağına 

inanmaktadır. Genellikle kundaklar kuşaklı ya da ipli bir şekilde süslenerek elde dikilmektedir.  

“Mesela çocuğu belerdik, eli ayağı eğri olmaya diye. Çocuk beli kaymasın, eli ayağı egri 

olmasın çocuğu beleyin, belek yapardık.” (K17).  

“Bebeğin vücudu düzgün olsun diye kundak yaparlardı, kollarını savurursa hemen 

uykusundan uyanmasın, sabit kalsın diye ipli kundaklar vardı. Eskiden emzik de vard, biberonda 

vardı ama biberon şimdi ki gibi kapaklı değildi cam şişe vardı onun ağzına lastik geçirip veridin 

bebeğe.” (K18).  

Kundak, bütün ve yarım olmak üzere iki şekilde yapılmaktadır. Bebek ilk doğduktan hemen 

sonra bedeni bütün bir şekilde sarmalanmaktadır. Üçken şeklinde katlanan kundağın içerisine 

bebeğin kafası dışarı da kalacak şekilde koyulur daha sonra elleri iki yanda kalacak ve ayakları 

dümdüz olacak şekilde kundağın içerisine alınır. Bebeğin etrafında kundak sımsıkı olacak bir 

şekilde bir tur döndürülerek kuşağı ile bağlanmaktadır. Osmaniye yöresinde bebeğin kafası da 

kundaklanmaktadır. “Kundaklanan çocuğun başı da sarılmaktadır. Kafa yapısı düzgün olsun, 

saçları iyi çıksın, bıngıldağı zarar görmesin, çocuk üşütmesin diye ‘yağlık’ adı verilen ince 

tülbentten yapılmış üçgen bezle çocuğun kafası sarılır. Kafası sarılan çocuğun kafasının yelli 

olmayacağına, akıllı olacağına da inanç hâkimdir. Kafası sarılan çocuğun kulakları da kepçe 

olmaz.” (Teke, 2005: 82). Bebek biraz büyüdükten sonra artık bütün kundak yerine yarım kundak 

yapılmaktadır. Yarım kundak ise bebeğin kolları dışarıda bırakılacak şekilde yapılmaktadır.  

“Belek bohça gibi kulp yapidik iki tene kuşağı vardı şimdi ki kundak işte. Şimdi paçaların 

arasına bez tutiler ya o çocuklar maymak oliler yürüyüşleri egri oli. Kundağa belediğin zaman 

sımsıkı oluyor. Bir ay oldusa daha kollarını koymidik kollar açıkta kalidi aşağısını koyidik.” (K21).  

“Kundakta olan çocuk hem uzun boylu olur hem de tipi güzel olur. Şimdi çocukları saliler 

daha.” (K22).   



32 

 

“Kundaklama da diyilerdi ayakları düzgün ola, elleri düzgün ola. Eskinin her şeyi zordu, 

şimdi bezler var, kremler var işte.” (K20).  

“Kundak böyle beyazdan işlerdik, şile bezi ile atlet yapardık. Uzun olanı kundağa sererdik 

üstünede muşabbası vardı. İpli olanı evde giydiridik, gezmeye gidendene işlemeli olanı giydiridik.” 

(K30).  

“Kundaklar elde dikiliyordu pazenden, basmadan ipli kundaklar yapılıyor, çocuklar sımsıkı 

kundaklanıyordu. Yararı var mı bilmim ama zararı var diyiler. Şimdi de yapan var, yan komşu 

yaptı diyi kundaklim ki rahat yata diyiler eski kafa ama yapim ben.” (K23).  

 

Ek- 9: Kundak 

Günümüzde kundak yapmanın bebek için sağlık açısından zararlı olduğunu düşünenler 

bulunmaktadır. Bu sebeple bazı bölgelerde kundaklama hâlâ yapılırken bazı bölgelerde artık 

uygulanmamaktadır. Derleme bölgesinde kundaklama işleminin hâlâ daha devam ettiğini söylemek 

mümkündür. 

2.3.4.1. Höllük  

Geçmiş yüzyıllarda genellikle bebek için kundaklama yönteminden birisi de höllükleme 

işlemedir. “Kundak toprağı, ‘öllük’ ile başlayan hayat: Türk doğar, yine toprakta büyür. 

Anadolu’da Höllük veya öllük dedikleri, yeni doğan çocukların kundağına serdikleri bir toprak 

vardır.” (Ögel, 1991: 125). Bölgede bulunan temiz toprak elekten geçirilerek güneşte kavrulmaya 

bırakılır. Kavrulan toprak bebeği yakmayacak sıcaklığa gelince bir muşamba yardımı ile çocuğun 

altına bırakılır ve ardından kundaklanır. Genellikle özel bir toprak ile yapılan bu işleme bölgede 

“höllük” adı verilmektedir. Bazı kaynak şahıslar tarafından toprağın sobada, tavada ve çanakta 

ısıtılarak yapıldığı söylenmektedir. “Höllük kışları uzun ve sert geçen Orta ve Doğu Anadolu 

insanının çaresizlik karşısında yavrusunu koruması ve bazen tedavisi için başvurduğu ve ayrıca 

türküsünü söyleyecek kadar yaşamında yer verdiği bir gerçektir; 

Eledim eledim höllük eledim, 

Aynalı beşiğe bebek beledim, 

Büyüttüm besledim, asker eyledim, 

Gitti de gelmedi buna ne çare. 



33 

 

Anadolu’nun kırsal bölgelerinde bebeğin doğumu yaklaştıkça, bebeğin derisine yapışmayan ve 

pişik yapmayan ‘höllük’ adı verilen kundak toprağı çuvallarla eve taşınmaktadır.” (Özen-Özgör, 

2006: 131). Bebeğinin vücudunun sağlıklı olması ve pişik olmamasına karşı yapılan bu uygulama 

geçmiş dönemlerde sıklıkla uygulanmaktadır. Günümüzde ise bu uygulama artık yapılmamaktadır. 

“Hazır bez yoktu kızım poşet bağlardık. Toprağı kavururduk sonra onu giderdik sabah 

güneşine karşı o toprağı getirirdik. O toprağı elerdik, çocuğa zarar vermeyecek şekilde o toprağı 

güzel kavururduk, kavurmadın mı çocuk karnı ağrırdı. Onu güzel kavururdun sonra çocuğu 

belediğin zaman çocuğun canı yanmayacak şekilde altına koyurduk. O çocuk ne işerdi hem de beli 

kuvvetli olurdu. İşeyince o toprağı alır başkasını koyurduk. Çocuk sağlıklı olurdu yani toprak çok 

sağlıklıdır a şimdi bu poşetler neye yarıyor. Ama yağmur değmeyecek a toprağa buna ‘höllüklük’ 

derdik.” (K17). 

“Önceden çocuklara hazır bez yoktu, biz ev bezinlen yaptık. Bi de toprak kullanırdık, pişik 

olurdu derlerdi toprak getirin o da nasıl bi toprak temiz böle kazarlardı ince toprak onu halburdan 

geçirirlerdi ince olurdu. Sonra onu sacda kavururlardı, ısıtırlardı sonra soğuturlardı. Biz eskiden 

belek yapardık bu toprağı getirip çocuğun altına bi avuç sererdik altına. Ben de yaptım çişi, 

kakasını yaptığı zaman o toprakta kalırdı onu atardık. İşte bu toprağa da ‘höllük’ derlerdi ben 

yapidim faydasını göridim. Zeytinyağı sürerdim pişik olmasın diye.” (K19).  

“Bizim köyün bu tarafında kırmızı torpak var giderdik onu getirirdik. Kızdırırdık sobada 

çocuğun dibine, bezin içine koyardık. Sonra belekten beraber sarardık, belek yapardık.” (K21). 

“Ben karşıydım höllük yapmaya yani birazda hani ebe olduğum için bilgiliydim ama 

yapıyorlardı diyordum zararlı. Göbekten alınca tetanoz hastalığı felan oluyordu zararlı oluyordu 

yani onu iyi kullanan oldusa yapabilirdin yoksa göbek bağından mikrop kapar.” (K41).  

“Ben bu kızıma pişik için neler yapmadık, doktora götürdük ne ettiysek hiç geçmedi dediler 

höllük koy. Bende toprağı eledim, koydum aha iki sefer ettim hemen geçirttü daha da pişik 

olmadı.” (K11).  

“Eskiden toprak çocuğun altına koyilerdi, höllük diyilerdi. Altını ıslattığı zaman toprak 

pişirmidi yani pişik olmidi. Halburdan gidip getiridik elilerdi hatrıma geli. Büyük çanak vardı, 

çanakta toprağı ısıtırlardı çocuk dayanacak şekilde kundaklan belerlerdi sonra.” (K22).  

Geçmiş dönemlerde çocuk bakmanın zor şartlar altında gerçekleştiği söylenmektedir. 

Günümüzde ki hazır bezlerinin kolaylığı geçmiş dönemlerde karşımıza çıkmamaktadır. Bunun 

yerine şalvar gibi giyim eşyalarının kumaşlarından bebek bezinin dikilmesi söz konusudur. 

Genellikle patıska adı verilen bu parçalar sürekli yıkanarak bebek bezi olarak kullanılmaktadır. 

Günümüzde ise tek kullanımlık şekilde farklı çeşit markalarda bezler bulunmaktadır.  

“Beklidik ki şalvarlarımız yırtıla, etek parçası neyin ola ki bez yapak.” (K21). 

“Benim şehirden renkli patıskalar alırdık. Beyazı da olur, renklisi olur onları parça parça 

keserdik, makineye verirdik. Kundağı vardı, kol bezi vardı. İşlemeli kundağı sererdik üstüne de 

işlemeli kol bezini sererdik onun altına da belemek için muşamba bi de onun üstüne de tekrar 

kendinin çiş yapacağı bezi sererdik belek yapardık. Ben yani hiç hazır bez kullanmadım, kendimiz 

devamlı bez yıkadık. Eskiden çocuk yetiştirmesi daha zordu.” (K19).  



34 

 

“Eskiden bu şalvarlarımızı kesidik, dikidik. Normal tarlalara gübre serpili ya onların ince 

naylonları olur şeffaf, onları böyle oyuklu keserdim çocuklarıma bez tutardım. Bunu benden 

başkası beceremezdi, güzel yapamazdı. Eskiden yoksulluk çoktu şimdi her şey böyle kolay olmuş.” 

(K20).  

“Sarı yumuşak bezler var gider getirirdik ufak ufak dikerlerdi, gündelik yıkayıp 

kullanırlardı.” (K22).  

“Eskiden beyaz bez dikilidi bi de renkliden dikilidi bi de muşabba vardı ona bırakılıyordu.” 

(K23).   

“Benim iki sepet bezim vardı onu yıkardık yapardık bebek bezi.” (K24). 

“Beyaz bez alırdık onu kaynatır, yıkar, seserdik. Ben mutlaka beyaz alırdım o kirli karılar 

bazıları şalvar neyin yapilerdi.” (K30).  

“Biz bu şalvarların eskilerini kesip bez edidik. Kaynanama yalvaridim vere ki çocuklarımı 

beliyem. Renkli patıskalar sonradan çıktı.” (K25).   

“Parçadan basmadan mesela kara bezden bez yapar dikerlerdi. Öyle naylon altına 

sererlerdi ondan bağlarlardı şimdi hazır kilotlu bezler çıkmış.” (K27).   

Henüz modern çağın gerisinde kalmanın getirdiği maddi imkânsızlık eski kadınların kendi 

yöntemleriyle bu uygulamayı ortaya çıkarmalarına sebep olmuş ve zamanla âdet hâlini almıştır. 

Emiciliği yüksek olan toprak bebeğin altının sürekli değiştirilmesini de önlemektedir. Sağlık 

açısından güneşte bekletilen toprağın hazır bezlere oranla daha sağlıklı olduğu bilinmektedir. “Bir 

kült olarak toprak, Türk kültüründe önemli bir yere sahiptir. Çeşitli halk inanışlarında ve bu 

inanışlar çerçevesinde gelişen farklı uygulamalarda toprağın kullanıldığı görülür. Türk halk 

kültüründe geçiş dönemlerinden olan doğumla ilgili inanış ve uygulamalarda da toprak sıklıkla 

kullanılır. Türkiye’mizin farklı illerinden derlenen alan verileri doğrultusunda tespit edilmiştir ki, 

doğum öncesinde, doğum sırasında ve doğum sonrasında toprak, özellikle annenin ve bebeğin 

‘iyiliği için’, bir sağaltım aracı ‘em’ olarak halk hekimliği uygulamalarında kullanılmaktadır.” 

(Demren, 2017: 167).  

 

Ek- 10: Kundak İçine Serilen Muşamba 

“Bizim gelinin annesi saklamış ta kendilerinin bebekliği, kundak içi vardı eskiden çişi 

çıkmaya diye bebeklere bunu kundak içi yaparlardı. Eski çarşaf yırtılmış ya da şalvar onları kesip 



35 

 

bez edip bebeğe bağlarlarmış. Bizim zamanımızda ben ilkin de hazır bez kullanmadım sonradan bu 

yeni bezler çıkınca oğluma kullandım.” (K18). 

Günümüzde höllük işlemi bebeğin topraktan mikrop alacağı düşüncesi ile yapılmamaktadır. 

Artık hazır bezlerin piyasaya çıkması ile sadece geçmiş dönemlerde uygulanan bir âdet olarak 

kalmıştır. Pişik olmayı önleyici krem ve pudralar günümüzde bebeklere uygulanmaktadır. 

2.3.5. Ad Verme 

Yüzyıllar boyunca ad verme âdeti Türkler açısından her zaman önemli bir olay olmuştur. 

Eski Türklerde kahramanlığın simgesi olarak ad verilmektedir. Bazen bu adlar kahramanlığın 

göstergesi olarak lakap şeklinde verilmektedir. Destan kahramanlarının kendi adlarını gizledikleri 

ve onun yerine lakaplarını kullandıkları hikâyelerde görülmektedir. “Yenisey Mezar Taşları’nda da 

sık sık ‘er adım falan’ gibi deyime rastlarız. Oğuz Kağan da bir maharet gösteren erlere özel adlar 

verirdi. Bütün bunlar eski Türklerde çocukların ve yetişkinlerin yapmış oldukları aksiyonlara göre 

değerlendirildiklerini göstermektedir.” (Şen, 2006: 155). Battalgazi’nin asıl adının Abdullah olduğu 

fakat göstermiş olduğu yiğitlik sonucunda kendisine Battal sıfatının verildiği görülmektedir. Yine 

Hüseyin Gazi bir geyiğin peşine takılır ve mağaraya girer, orada kendisine Cafer adında bir oğlu 

olacağı önceden bildirilmektedir. Destanlarda ad verme rüya motifi ile de karşımıza çıkmaktadır. 

Günümüzde de bebeğin cinsiyeti hatta adı bile bazen rüya da gösterilmektedir. Derleme bölgesinde 

de kaynak şahıs, doğacak çocuğunun adını rüyada kendisine söylenmesi üzerine vermektedir. Bu 

kimsenin çoğunlukla Hızır Aleyhisselam olduğu düşünülmektedir.  

“Ben rüya görmüştüm, sakallı bir dede bana dedi ki ‘sen diyisin ki o özürlü mü doğacak 

Ahmet o Ahmet!’ dedi, uyandım daha üç aylık mı dı cinsiyeti bile belli değildi. Biz de adını Ahmet 

koyduk.” (K23).  

“Ben rüyamda görmüştüm adını ‘Alican’ ama koyamadım karnımda öldü. Sonra damadım 

geldi adı Mehmet Can dedim ki bi Alican gitti bi Mehmet Can geldi bak.” (K13). 

“Rüyamda ben adını gördüm ‘Selahattin’ dediler.” (K29).  

Destanlarda kahraman gösterdiği yiğitlik, cesaretlik sonucu ad almaktadır. Danışmend 

Gazi’nin asıl adı Melik Ahmet’tir. Kendisine askerlik, liderlik vasfından ötürü Danışmend lakabı 

verilmektedir. İlk Müslüman Türk Hükümdar olan Saltuk Buğra Han, İslamiyet’i kabul ettikten 

sonra kendisine Abdülkerim adını almıştır. Nitekim Dede Korkut Hikâyeleri’nde de kahraman, 

göstermiş olduğu mücadeleyi kazanarak adını almaktadır. Boğaç Han’ın boğayı öldürdüğü için 

kendisine Boğaç Han adının verilmesi kaynaklarda görülmektedir. “Bayındır Han’ın Ak 

meydanında bu oğlan savaş etmiş, bir boğa öldürmüş, senin oğlunun adı Boğaç olsun, adını ben 

verdim, yaşını Allah versin, dedi,” (Gökyay, 1976: 8). Dede Korkut Hikâyeleri’ne baktığımızda ad 

vermenin Dede Korkut tarafından gerçekleştirildiği söz konusudur. “Eski Türklerde kişinin adını 

hak etmesi gerekirken daha sonraki dönemlerde bu gelenek etkisini yitirmiştir. Gelenek içindeki 

bazı motifler, zamanla değişmiş veya kaybolmuş olsa da ad malzemesi, en eski çağlardan 

günümüze kadar ulaşmıştır. Bugün de sıkça kullanılan Türkçe kökenli adlara çok eski dönemlerden 

beri rastlanmaktadır. Bunlar daha çok bitki ve hayvan adlarıyla, tabiattaki canlı ya da cansız varlık 

adlarıdır. Balçiçek, Aybala, Asena, Laçin, Böri, Ceylan, Kartal, Tuğrul, Sungur, Şahin, Doğan, 

Tunç, Demir, Altın, Elmas, Yeşim, Zümrüt vb. Eski Türk ad verme geleneğinde daha çok somut 

adlar tercih edilirken İslamiyet’in kabulüyle birlikte soyut kavramların da kişi adlarında ağırlıklı bir 



36 

 

yer tuttuğu ortadadır. Fikri, Nur, Lütfü, Kâmil, Kadir, Kader, Bayram, Neşe, Mesut vb.” (Balta, 

2013: 196). Geçiş dönemleri içerisinde de ad, doğum gerçekleştikten sonra verilmektedir. Geçmiş 

dönemlerde genellikle adın Kur’an’ı Kerim’de geçmesine dikkat edilmektedir. Bunun yanında 

çocukların, büyüklerin yanındaki hareketlerine dikkat edilmektedir. Büyüklere saygı her zaman ön 

planda olmuştur. Büyüklerin yanında çocuk sevilmez, öpülmez ve kucaklanmazdı. Derleme 

bölgesinde çocuğun adı büyükler tarafından verilmektedir. Saygı düşüncesi ile de anne ve baba 

çocuğun ismine karışmamaktadır. Aile büyüğü abdestli bir şekilde çocuğu kucağına alarak önce sol 

kulağına kâmet sonra sağ kulağına ezan okur ve ardından üç kere adını söylemektedir. Üçler, 

yediler, kırklar her zaman kutsal sayılan sayılar olarak karşımıza çıkmaktadır. Üç sayı motifi geçiş 

dönemleri içerisinde pek çok yerde karşımıza çıkmaktadır. “Toplumumuzda çocuğa isim verilince 

adı kulağına üç kez fısıldanır. Kürtlerde taziyeler genelde üç gün sürer ve kişinin ölümünün üçüncü 

gününde mevlidi verilir, Kur’an okunur. Üçüncü günde yapılan bu uygulama ile ölünün ağzına 

açılacağı ya da sevaplarının artırılacağına inanılır. Evliliklerde din adamı eşlere üç kez ‘Kabul ettin 

mi?’ diye sorar ve gelinin beline kırmızı kurdele üç kez sarılır, üçüncü de ise bağlanır. Halk 

inancında önemli bir yeri olan muskalar üçgen şeklinde olur ve bunların kısmet açtığı, nazardan 

koruduğu, hastalıkları bertaraf ettiğine inanılır.” (Bozkurt, 2017: 3/6). Bölgede genellikle üçleme 

âdetinin var olduğu görülmektedir.  

“Eskiden büyükler hep çocuğun adını koyarlardı. Ben sadece sondaki kızımı koydum.” 

(K18). 

“Bebeğin isimlerini illaki dede, nene olur koyar amca olur, eskeri de ölmüşlerin ismini 

koyarlar. İsme takılma vardı yani şimdi takılma yok anne baba önceden hazırlıyor zaten.” (K19).  

“Çocuk en ilk olduğunda memeyi tutmadan evvel kulağına ezan okurlardı. Adını koyarlardı, 

büyükler koyarlardı.” (K25).  

“Anne, baba isim koymazdı nene, hala, amca koyardı. Hiçbirini ben koymadım saygıdan 

dolayı, hiç biz isim düşünmezdik şimdi olsa derler kaynana karıştı.” (K20).  

“Eskiden büyükler dede, babaanne ad koyarlardı, kucaklama yoktu mesela utanma vardı. 

Sevme yoktu, sevemezdin yanlarında şimdi böyle her şey serbest.” (K27). 

“Çocuğun adını büyükler koyardı, büyükler izin vermezdi nedense anne doğuyor ama 

koymuyor kızıma da kaynananım adını koydular Emine. Kulağına ezan okunur üç defa senin adın 

bu derler.” (K23). 

İnsanın iki ismi bulunmaktadır. Bunlardan ilki göbek bağı kesildikten sonra verilen göbek 

adıdır. Ahiret inancına göre insan göbek adı ile hatırlanacak ve çağırılacaktır. “İlkel kavimler ve 

topluluklar adlara kutsallık atfederler; onların bazı güçlere sahip olduklarına inanırlar. Böylece 

adları onları kötülüklerden koruyacak; geleceklerini güven altına alacaktır. Sihirli güçler atfedilen 

adlar bu yüzden herkese söylenmez; bunun yerine ikinci bir ad kullanılır. Örneğin Yakut Türkleri 

gerçek adlarını ancak çok gerekli olduğunda kullanır; günlük hayatta ikinci adı tercih ederler.” 

(Sakaoğlu, vd., 2015: 185). Günümüzde göbek adı bebeklere, hemşireler tarafından bırakılmakta 

olduğu görülmektedir. Ayrıca bayramda doğan, evin ilk çocuğu olan ve son çocuğu olan kişilere de 

o günün anlamına ithafen adının verildiği görülmektedir.  

“Evin son çocuğuydum annem demiş ‘Songül’ olsun yani ‘sonuncu gül’ diye ama ben adımı 

sevmiyorum Kur’an’da geçmiyor keşke başka olsaymış.” (K13).  



37 

 

“Kayınvalidem evin ilk çocuğuymuş diye ‘İlknur’ koymuşlar adını.” (K29).  

“Evin ikinci çocuğudum diye bana ‘Saniye’ koymuşlar adımı.” (K11).  

Yine ad verilirken çocuğun doğduğu gün “Kadir, Berat ve Miraç” gecesi gibi dinî günlere 

denk geldiğinde bu isimler koyulmaktadır. Artık yeni kanunlar ile ismini beğenmeyen kişiler adını 

değiştirilebilme hakkına sahiptir. Hatta evlendikten sonra eşinin soy ismini alma zorunluluğu da 

yeni kanun ile kalkmıştır.  

2.3.6. Süt Anne  

Çocuk ile anne arasında bir bağ oluşturan kaynak anne sütüdür. Anne sütü, içerisinde 

bulunduğu vitaminler açından oldukça besleyici bir besin kaynağıdır. Nitekim Türk kültürü 

içerisinde önemli bir yeri olan sütün pek çok işlev için kullanıldığı görülmektedir. Günümüzde 

hastalıkların tedavisi gibi alanlarda da kullanılan süt, Türk kültürü içerisinde çok fazla işleve 

sahiptir. Sütün iyileştirici etkisi masallarda da karşımıza çıkmaktadır. Padişahın görmeyen gözünün 

süt ile açılması, kötü hastalığa karşı geyik sütünün şifa oluşu, keçi sütünün padişahın kızını 

iyileştirmesi, pehlivan çocuğun dilinin ağaç sütü ve anne sütü ile çözülmesi gibi unsurlar aslında 

günlük hayatın masallara olağanüstü şekilde yansımasıdır. Yine Türk destanlarından Boğaç Han’ın 

yaralandıktan sonra anne sütü ve dağ çiçeği ile iyileşeceği Hızır tarafından söylenmektedir. Sütün 

iltihaplara karşı bir antibiyotik olduğu da görülmektedir. Bebeklerin kirpiklerinde oluşan 

çapaklanmalara, kulak ağrısına, tüy çıkmamasına karşı anne sütünün iyi geleceği söylenmektedir. 

Yine anne sütünün bebeğin doğduktan sonra yüzünde oluşan kepeklenmeye karşı iyi geldiği 

bilinmektedir. Buna bölgede “kuvag” adı verilmektedir.  

“Çocukların yüzünde kepek olurdu, ‘kuvag’ derdik biz kaşındırırdı. Anne sütünü sürünce 

onlar geçerdi.” (K13).  

“Kulağı ağrıdığı zaman kendi sütümüzü sağar çok az tuz atardık, kendi sütümüzde tuzu eritir 

kulağına iki damla damlatırdık.” (K19).  

“Yüzüne sütümüzden sürerdik güzel olsun diye sonra tivleri olmasın diye.” (K24).  

Uzmanlar, bebeğin ilk altı ay anne sütü içmesinin oldukça önemli olduğunu 

vurgulamaktadır. “Geleneksel Türk kültüründe doğum, soyun devamlılığını ve ailenin bütünlüğünü 

temsil etmektedir. Doğum ile başlayan annelik süreci ise yeni doğan için oldukça önemlidir. Çünkü 

anne bir bebeğin zihinsel, fiziksel ve bedensel gelişiminde koruyucu ve besleyici güç 

konumundadır. Bebeklerin sağlıklı gelişiminde ise anne sütü hayatidir.” (Yılmaz, 2023: 780). 

Bazen anne sütü bebek için yetersiz kalabilmektedir. Geçmiş dönemlerde henüz mama gibi hazır 

gıdaların olmamasından dolayı bebek, başka bir anne tarafından emzirilmek üzere verilmektedir. 

Bununla birlikte süt annelik kavramı ortaya çıkmaktadır. Peygamber Efendimiz (s.a.v.) döneminde 

kabileler arasında da süt annelik yapılmış ve kendisinin de süt annesi olduğu bilinmektir. Asırlar 

öncesinde de var olduğu görülen bu geleneğin günümüzde farklı amaçlar için de kullanıldığı 

görülmektedir. Kırsal kesimlerde bebeklerin, büyünce birbirlerine nikâh düşmemesi anlayışı ile 

emzirildikleri de söz konusudur. Bu kişilere “süt kardeş” adı verilmektedir. Süt kardeş, kan kardeş 

gibi terimler kültürümüz içerisinde kullanılmaktadır. Bölgede de süt anneliğin var olduğu 

görülmektedir.  



38 

 

“Bizim süt kardeşimiz var burda. Üç ay annesini emmedi o zaman benim de ufak gardaşım 

olmuştu İsrafil işte getirilerdi günde üç sefer, dört sefer bahçemizde yakındı üç ay anam onu 

emzirdi, üç ay sonra annesini emdi. Mecburan götürüp emzirilerdi, çocuk aç o zaman böyle mama 

mı vardı.” (K22).   

“Süt annelik eskiden beri vardı. Benim annem eskiden bizim köpeğimiz vardı zehirlenmişti 

onun yavru köpeklerini bile emzirmişti. Sonra onlar göğsünün ucu yaradı bi de onlarada iyi geldi.” 

(K13).  

“Süt anne, evel ahır vardı. Ben yapmamışım ama bu köyde vardı yani.” (K17).  

“Süt annelik, hiç yapmadım ama duymuşum birbirlerini emzirilermiş ki süt kardeşi olalar, 

büyüyünce evlenmiyeler, bence yanlış bir şey.” (K23).  

“Süt emzirirlerdi. Dedim da benim kız çocuğum ölmüştü, sütüm kaldı işte böle şişti onu 

sağdım. Eskiden öyle makine neyin yoktu görümcem küçüktü a böle emidi tüpiridi.” (K21).  

“Evet süt anne vardı, götürür emzirirlerdi öyle bilmezlerdi, yok demezlerdi. Bizim süt 

kardeşimiz yok ama çevremden duyup görüyordum vardı yani.” (K18).  

Günümüzde anne sütünün bebek için yetersiz kaldığı durumlarda süt attırıcı gıdalar, 

vitaminler, ilaçlar bulunmaktadır. Ayrıca bebeğin gıdasız kalmaması açısından besin değeri yüksek 

mamaların da günümüzde verildiği görülmektedir. Günümüzde artık süt sağma aletleri 

kullanılırken geçmiş dönemlerde bu görülmemektedir. Süt annelik ise artık günümüzde kırsal 

kesimlerde dâhil çoğunlukla kalmamıştır. 

2.3.6.1. Sütü Gelmeyen Anneler için Yapılan Uygulamalar 

Doğumdan hemen sonra ilk üç gün annenin fazla sütü gelmemektedir. Bebeğin sıklıkla 

emzirilmesinden sonra süt kanalları genişleyerek çoğalmaktadır. Geçmişten bugüne doğumdan 

sonra sütün gelmemesi annelerin sık karşılaştığı bir olay olmuştur. Bu durumu üzüntü, stres, kaygı 

gibi etkenlerin tetiklediği söylenmektedir. Sorunun giderilmesi için halk hekimliği kökenli başta 

olmak üzere inanış kökenli birtakım uygulamalarda yapılmaktadır. Derleme bölgesinde de sütün 

gelmediği durumlarda anneye tereyağı pekmez, ayran, çorba, şekerli su, kuru kayısı gibi gıdalar 

yedirilmektedir. Bu gıdaların tüketilmesinin ardından annenin sütü birkaç gün içerisinde 

çoğalmaktadır.  

“Üç gün süt gelmiyor zaten sonra kendiliğinden geliyor. Arttırmak için tereyağına pekmez 

katar içirirlerdi, bulamaç yaparlardı ‘loğusa bulamacı’ derlerdi. Üzüntü, stres sütü keser sık sık 

emzirmek gerekiyor eskiden bunu pek bilmezlerdi, kesilmişse kesilmiş.” (K18). 

“Sütü gelsin diye şerbet içirirdik.” (K20). 

“Sütü gelmiyorsa derlerdi eşbabiye, şerbet, bulgur, mercimek çorbası iç derlerdi.” (K23).  

“Sütü gelsin diye ya da artsın diye şerbetli su, pekmez iç derlerdi.” (K27). 

Bölgede annenin sütü gelmediği zaman ağzı dualı bir kişi annenin göğsüne elini koyarak 

“Sütüm otlayarak geliyor uzaksa yaklaşsın, çocuğumun rızkı gelsin.” şeklinde dua etmektedir. 

Ayrıca suyun rahatlatıcı etkisinden dolayı anne sütünün gelmesi için sık sık banyo yaptırılmaktadır. 

Günümüzde Anadolu’nun hemen hemen her bölgesinde farklı amaçlarda şifalı sular bulunmaktadır. 



39 

 

Buralara giderek yıkanmak ya da suyundan içmenin şifa getireceğine inanılmaktadır. Bölgede 

herhangi bir şifalı su, acı su bulunmamaktadır.  

“Çağırırdık kadının sütü gelmezdi, geç geldiği zaman şey diyidi yıkan ki sütün gelsin. Derdi 

‘sütüm otluya otluya geli, uzaksa yaklaşsın çocuğumun rıskı gelsin’ dua ederlerdi memesinin 

üstünden. Sütü gelmiyorsa derlerdi pekmez iç, yağ iç, şerbet iç ki sütün gele, eskinin karılarının 

sütü çoktu.” (K17). 

 Su, temizleyici ve arındırıcı özelliğinin yanında koruyucu özelliğe de sahiptir. Bugün 

birtakım dualar suya okunarak içilmekte ya da etrafa serpilmektedir. Bölgede de evin etrafına 

okunmuş suyun gezdirilmesi ile kötülüklerden korunacağı söylenmektedir. 

“Suyu okuduk, onun duası merhemli su diye onu evin etrafına yedi kere dönderirdik ki yılan 

felan gelmiye, bu hâlâ köyde yapılıyor. Sonra merhem ağacının dalını keser kapıya bırakırdık.” 

(K13). 

Türk inançları içerisinde suya bir kutsiyet atfedilmiştir. Kötü rüya görüldüğü zaman suya 

anlatıldığı ve suyun bu kötü düşünceyi alıp götürdüğü görülmektedir. Bölgede de annenin sütü 

kesilmesin diye bir dere yatağına ya da suya verilerek sütün devamlı geleceğine inanılmaktadır.  

“Sütü gelmiyorsa ayran için derlerdi sütün olsun, zaten üç gün sütün olmaz çocuğu çok 

doyuramazsın. Çorba yapın derler, ufak pilav derler bizim köyde onu yapın derlerdi. Diyelim sütün 

fazla geli sütün geldiği zaman sağıler onu bardağa alisin, onu götürüp suya verisin ki sütün 

kurumasın yani su akıp gidi ya sütüm de öle aksın söylerlerdi.” (K19).  

Böyle bir düşüncenin var oluşu bizleri yer üstünde ve yer altında bazı mitolojik öğelere 

götürmektedir. “Yer üstündeki her alanın kendisine özagü bir iyesi olduğu gibi, suyun da kendi 

iyesi olduğuna inanılır. Tatar Türkleri, sulak yerler, nehirler, ırmaklar, çaylar ve göllerle ilgili üç 

yaratığın ‘yaşadığına’ inanırlar. Bunlar Su Babası, Su Anası ve Su İyesi’dir. En önemlileri de Su 

Babası’dır. Su Anası’nın da onun karısı olduğunu söylerler. Su İyesi ise onların oğlu olarak 

algılanır. Aralarında en meşhur olanı Su Anası’dır.” (Zaripova Çetin, 2007: 26). Bu gibi mitolojik 

ögeler yüzyıllar öncesinden beri var olmaktadır. Bölgede İslamiyet dini, her konuda öne 

çıkmaktadır. Bu yüzden halkın şeytan, cin, alkarısı, melek gibi varlıklara karşı inancının var olduğu 

söz konusudur. Abdest almak ile bedenin maddi manevi bütün kirlerden arınacağı bilinmektedir. 

“Su insanlar için hem maddi hem de manevi arınmayı gerçekleştirir. Bütün bedenin veya belli 

organların su ile yıkanmasıyla fiziksel temizlenmeyi sağlar. Ayrıca bazı dinlerde belli ibadetlerden 

önce bir kısım organların su ile yıkanması suyun fiziksel temizlenmenin yanında manevi arınmayı 

da sağlayan bir kaynak olduğunu gösterir.” (Kıyak, 2013: 23). Geçmiş dönemlerde sütün gelmesi 

için yapılan halk hekimliği ve inanış kökenli uygulamalar günümüzde çoğunlukla yapılmayarak 

unutulmuştur. Bölgede ise bazı uygulamaların anne için hâlâ yapıldığı söylenmektedir. Bunun yanı 

sıra eczanelerden veya doktor danışmanlığında süt artırıcı ilaç tedavileri de alınmaktadır. 

2.3.6.2. Umma 

Yeni doğum yapmış bir kadının herhangi bir yiyeceği görmesi veya kokusunu alması 

durumunda eğer canı çekerse o yiyeceği yemediği taktirde göğsünde bir şişme meydana geleceği 

söylenmektedir. Buna bölge de  “umma” adı verilmektedir. Mersin yöresinde umma meydana 

gelmesi hâlinde ocağa götürülmektedir. “Lohusalık döneminde sütün bol olması ve çekilmemesi 



40 

 

için anne canının her istediğini yemelidir. Umduğunu yani istediğini yiyemeyen anne ‘umma’ olur 

yani sütü çekilir, göğüsleri şişer. Böyle durumlarda anne ocağa götürülür. Ocaklı, umma olan kadın 

yerde otururken haberi olmadan arkasına bir tekme atarak onu korkutur. Ardından yemesi için 

arasında soğan bulunan bir parça ekmek vererek ‘Umduğun umacağın bu olsun.’ der. Korkutulan 

lohusanın bu yolla sütünün geri geleceğine inanılır.” (Çıblak Çoşkun, 2011: 7). Bu sebeple annenin 

canı bir şey isteği zaman mutlaka yemesi gerektiği söylenmektedir. Misafirlikte yemeğin, ilk önce 

anneye ikram edildiği de bölgede söylenmektedir. Halk dilinde ummanın geçmesi için birtakım 

uygulamalar yapılmaktadır. Bu uygulamaların dinî ve inanış kökenli oldukları görülmektedir.  

“Lohusa kadın tuvalete girer ‘Bismillah!’ der, normal bir tarak ile hangi göğsü umma 

yapmışsa ayakta durur, o göğsünü tarakla üç kez tarar ve göğsünün ucunu hafif tutarak ‘perpüsü’ 

üç defa söyler böyle yapardı annem” (K13).  

“Cevizin içi oyuyosun ya onun dış kabuğunu getirir göğüsün ucuna bağlarsın, göğsün 

umdusa geçer.” (K30). 

Umma hâlinde göğüste şişme, sıtma, ateş, ağrı oluşmaktadır. Bu da annede sıkıntı meydana 

getirmektedir. Umma meydana gelmesi hâlinde çarşamba günü ölen kişinin sabunu ile annenin 

göğsünü yıkamanın iyi geleceğine inanılmaktadır. Bu uygulamanın bir benzerine Kazakistan 

bölgesinde rastlanmaktadır. Kazakistan bölgesinde de sütün kesilmesi ya da umma yapması 

durumunda ölen kişiyi yıkamak için kullanılan bez eldiven ile dua okunarak meme üç kez okşanır 

(Ashırkhanova, 2000: 105). Umma yapmanın genellikle yeşil sabun ile göğsün yıkanarak geçeceği 

söylenmektedir. Ayrıca bu işlemi yaparken bölgede “perpüsü/parpusu” sözcüğü üç kez 

tekrarlanarak söylenmektedir. Umma yapan göğsün tarakla taranmasının, terliğin göğsün üzerinde 

gezdirilmesinin de ummayı geçireceğine inanılmaktadır. 

“Benim memem umdu, şişti çocuğa verdim emmedi. Kaynanam hatta çarşamba günü ölen 

adamın sabununu kaldırırlardı, onlan memeni yıka derlerdi. Hatta ineklerinde memesini yapik 

şifadır, yabancı bi evde taraklan memeni tara, saçın üstünden tara ki damar açıla derlerdi.” (K17). 

 “Gögsün şişmesin diye sağardık biz şişelere ama şimdi başka.” (K19).  

“Meme umma yapınca yeşil sabun sürerlerdi, ayağımızdaki terlikle bismillah derlerdi 

‘parpusu’ derlerdi sürerlerdi.” (K20).  

“Göküs umma yapardı, diyelim ki bu komşu bi şey bişiri kokusu hoşan gidi işte gögsün umi.” 

(K21).   

“Eskiden haşırlı sabun vardı ona kullanılmamış yeşil sabun diyili hiç kullanılmamış olacak 

kullanılan olmi onunla göğüsünü yıkarlarmış. Eski tabirde mesela bi yerde bi sütlü kadın varsa 

onlara tattırırlarmış ki göğsü umma yapmaya. Mesela bi davete gidi, deyiler sofra gelmeden ilkin 

sütlü kadınlara verin ki rahazsız olmaya söylerlerdi.” (K22).  

“Bi komşudan yemek kokusu aldınsa canın çekti yemesen sütün umma yaparmış, göğsün 

üstüne nane koyarlarmış.” (K24). 

“Sütü biz tirley vardı onunla çekiyorduk. Bize veriliyordu yani bende vardı. Doğumunu 

mesela ben yaptırmıştım gidiyosun hani göğsüm şişti çocuğa veremiyorum diyi di o tirley ile 

göğsünü çekiyorduk göğsünü yumuşatıyor yani.” (K41).  



41 

 

Günümüzde göğüs şişmesi hâlinde doktora gidilerek antibiyotik tedavisi başlanmaktadır. 

Ayrıca eczanelerde bulunan birtakım sağaltıcı aletler ile göğüs rahatlatılmaktadır. Geçmiş 

dönemlerde ise köyde ebeler tarafından bu aletlerin kimi zaman kullanıldığı söylenmektedir.  

2.3.7. Lohusa/Dığasken 

Lohusa doğum yapmış kadına söylenmektedir. Derleme bölgesinde lohusa kadın için 

“dığasken” terimi kullanılmaktadır. Anne için oldukça hassas bir dönemdir. Henüz yeni doğum 

yaptığı için vücudu yorgun düşmüş ve rahmi yıpranmıştır. Bunun için bölgede “cecurum” adı 

verilen bir lapa çeşidi anneye hazırlanmaktadır. Su ile un karışımı üzerine tereyağı dökülerek 

yapılan yiyecek ılık bir şekilde lohusa kadına yedirilmektedir. Ayrıca ilk kez doğum yapan kadına 

tereyağına yumurta kırılarak yedirilmesinin de faydalı olacağı söylenmektedir. Bu yapılan 

uygulamalar neticesinde annenin rahiminin çabuk toparlanması, enfeksiyon olmaması, sancı, karın 

ağrısı olmaması ve hemen ayağa kalması sağlanmaktadır. Kazak toplumunda ise annenin çabuk 

toparlanması için bir hayvan kesilerek eti veya suyundan çorbası yapılmaktadır buna kalja 

denmektedir. (Mukhtarkhanova, 2020: 91). 

“Lohusaken bizde ‘cecurum’ derlerdi onu pişirip götürürdük. Böyle helva gibi unla yapardık 

üstüne bol tereyağı, üstüne yumurta işte bunu yeni doğana verirlerdi. Karın ağrısı oluyor ya o hem 

yağlı hem de sıcak tutsun, sancısı çok olmasın diye. Bi de bu herhâlde annenin sütünü de hemen 

getiriyormuş.” (K24). 

“Loğusa kadına lapa derlerdi onu pişirip, götürüp verirlerdi sonra öyle çok su içmezdi, ilk 

doğum yaptığı için gözleri şişmesin diye az su verilirdi. Benim görümcemin şişmişti gözleri hem de 

nasıl sonra bi de kurşun da dökerlerdi nazar olmuya diye.” (K13).  

Lohusa kadının, anneden yeni doğmuş gibi günahlarından arındığı düşüncesi vardır. Lohusa 

kadın melekler geziyor inancı ile başı her zaman örtülü olmaktadır. Lohusa şerbeti geçmiş 

dönemlerde olduğu gibi günümüzde de kimi bölgelerde verilmektedir. Derleme bölgesinde de 

eskiden beri misafirlere şerbet ikram edildiği söylenmektedir. “Doğum, bir kadının yaşamındaki en 

önemli durumlardan biridir. Doğum gerçekleştikten sonra, fizyolojik birliktelik süreci büyük 

oranda tamamlanmış, bebeğin ve annenin organik bütünlüğü parçalanmış olsa da hem anne hem 

bebek için farklı bir kritik dönem başlayacaktır. Doğumun ardından özellikle ilk üç gün ve 

sonrasında kırk gün boyunca aile ve çevre tarafından oluşturulacak olan koruma-kollama-gözetme 

merkezli ritüel ve inanmalar dizisi, anne ve bebek için bir çeşit kalkan vazifesi görecektir.” (Taş, 

2019: 100). Lohusa kadın kırk gün dışarı çıkmamaktadır. Yeni doğum yaptığı için kendisine kırk 

basacağı düşüncesi bölgede hakimdir. Lohusa kadın genellikle bir başka doğum yapmış kadın ile 

görüştürülmemektedir. Eğer birbirleri ile görüşme zorunluluğu olduğunda karşılıklı çengelli iğne 

değiştirmek ya da bebeğin yastığına çengelli iğne takmak gibi âdetlerin yapıldığı söylenmektedir. 

Bu gibi âdetler anne ve bebeğin korunması için yapılmaktadır. Ayrıca lohusa kadının kırk gün 

mezarına kazma vurulacağı düşüncesi de bölgede vardır. Bu sebeple lohusa kadının kırk gün çok 

dikkatli olması söylenmekte ve yalnız bırakılmamaktadır.  

“Lohusa da derlerdi dışarı çıkma, kırk sana basar. Biri mesela senden sonra doğum yapmış 

gelmişse kırk basar derler.” (K17). 

“Eskiden ‘dığasken’ kadın derlerdi lohusa şimdi deniliyor. Dığasken kadın, besmelesiz 

gezmesin evin içinde, eşikleri geçerken bi odadan bi odaya girdi besmelesiz geçmesin, tuvalete 



42 

 

dikkatli girsin çıksın işte sürekli gözleri üstündeydi. Bi de diyilerdi dığasken kadının kırk gün, her 

gün birer kazma vurulur mezarına yani diyilerdi dikkatli olun bak kırk gün sizin mezarınıza kazma 

vuruluyor, ölebilirsiniz yani kanamadan mı artık niyesye söylerlerdi.” (K18).  

“Loğusa kadın soğuk su içmezmiş, su çok içmezmiş, ayran içmezmiş yoğurt yemezmiş bunlar 

eskiden yani yaparlarmış. Derlerdi ki doğum yaptıktan sonra ağzınızı neyinizi iyice sarın ki 

dişleriniz dökülmesin. Kaynanamgil derlerdi ki biz ağzımızı saridik ki hava girmeye o dişlerimiz 

dökülmeye. Ben çok iyi farkına vardım ki evet doğumdan sonra dişlerimiz dökülmeye başladı, her 

doğumdan sonra çektik. Doğumdan sonra diyorlardı ki karnına iyice bi kuşak gibi bi şey sar ki 

sıkıca o pis kan gitsin göbeğin çıkmasın” (K18). 

“Lohusa da sen sana dikkat edecektin. Eskide şark suları vardı, kanalizasyon yoktu işte 

onların yanından geçerken selavatsız geçmeyin derlerdi.” (K20). 

“Lohusanın yanında adam olidi, yalnız bırakmilerdi kırk gün ev sahibi tek bırakmilerdi. 

Yanında lambayı yakar koyilerdi, korkmasın diye.” (K22).   

“Lohusalıkta anne ve bebek için derlerdi kırk gün yalnız bırakmayın. Şimdiler de buna 

dikkat edilmiyor her yere de gidiyorlar. Eskiden kırk gün dışarı çıkartmazlarmış.” (K23).   

Geçmiş dönemlerde lohusa yatağı, işlemeli nevresim takımları ile serilerek hazırlanmaktadır. 

Anne ayağa kalksa dahi bu yatak yaklaşık yirmi gün serili kalmaktadır. Bu âdet geçmiş dönemlerde 

sıklıkla yapılan bir gelenek hâline gelmiştir. Genellikle işlemeli bir yastık lohusa yatağının yanına 

bırakılır ve gelen misafirler takılarını bu yastığa iğnelemektedirler. Günümüzde lohusa kadın 

bebeği ile birlikte kırkının dolmasını beklemeden dışarı çıkabilmektedir. Bu gibi korunmalara 

dikkat edilmemektedir. Lohusa kadının toparlanması için eczaneler de bulunan vitaminler ile 

destek sağlanmaktadır. Günümüzde artık kırk basmasına dair bir düşünce bulunmamakta, 

dolayısıyla önlem amaçlı yapılan âdetlerde günümüzde uygulamaya geçirilmemektedir. Derleme 

bölgesinde hastane de doğumlar yapıldığı için bu gibi âdetlerin uygulanması çoğu kişiler tarafından 

artık yapılmamaktadır. Annenin lohusa takımı bulunmaktadır. Hastanede doğum yaptıktan sonra bu 

takım anneye giydirilmektedir. Günümüzde artık lohusa yatağının yapılması gibi bir durum da söz 

konusu değildir.  

2.3.8. Bebek Görmesi 

Doğum gerçekleştikten ertesi gün yakın akrabalar tarafından ziyarete gelinmektedir. Buna 

bölgede “göz aydınlığı” denilmektedir. Bölgede ilk göz aydınlığına yumurta ve süt götürme âdeti 

vardır. Göz aydınlığı yapıldıktan birkaç gün sonra bebek görmesi yapılmaktadır. Genellikle haber 

verilmeden bu ziyaretler yapıldığı için toplu bir şekilde gidilmemektedir. Her gün ev 

temizlenmekte, lohusa yatağı düzeltilmekte ve misafirlere verilecek ikramlar hazır hale 

getirilmektedir. Bebek görmesine hediye olarak genellikle evde veya sandıkta olan şeyler 

götürülmektedir. Kıyafet, takı gibi hediyelerin götürülmesi daha sonraki yıllarda söylenmektedir.  

“Çocuk doğduktan sonra ilk kimin evine gitmişse o ev sahibi anneye yumurta verirdi. İşte 

bebeği neye koyup getirmişse onun içine yumurta bırakırdı böyle bir âdet vardı.” (K17). 

“Bebek görme olurdu. Bi çift çorap, üst başda yoktu yemek getirirlerdi, çocuğa takım olursa 

getirirlerdi, para felan yoktu.” (K17). 



43 

 

“Daha ilk bebek yeni doğduğu zaman bebeği görmeye süt, yumurta götürürdün sonradan 

görmeye takım giysi işi para götürürsün.” (K24). 

 “Bebek görmesi eskiden beri vardı. Bu âdet para değil, çocuğa sandığında ki şeyler 

değerlendirirlerdi.” (K18). 

 “Bebek görmeleri yapılırdı, derlerdi felanın gelini doğum yapmış gidelim dığasken 

görmeye. Hediyesinle beraber giderlerdi para, çocuk takımı ne koparsa gönlünden. Eskiden de 

vardı hâlâ devam ediyor bu âdet.” (K19).  

“Görmeye para götiridik çocuk bi şeleri götüridik, çeyrek olise götiridik.” (K21).  

 “Bebek görmeye şimdi ki usül nasılsa eskiden de öledi. Gücü kimin neye yetise onu 

götürilerdi. Eskiden ama para çok olmadığı için genellikle giyim işi götürülerdi.” (K22).   

“Eskiden bebek görmesine önceden bi göz aydınlığına gidilirdi sonra yakın akrabalar, 

köylüler bebek görmesi yaparlardı.” (K23).   

 

Ek- 11: Günümüz Doğum Hediyelikleri 

Günümüzde bebek görme âdeti hâlâ devam etmektedir. Ancak bazı farklılıklar meydana 

gelmektedir. Geçmiş dönemlerde göz aydınlığı için yumurta ve süt getirme âdeti varken 

günümüzde hastaneye çiçek ya da çikolata ile gelinerek göz aydınlığı yapılmaktadır. Gelemeyen 

kişiler ise telefon açarak ya da mesaj göndererek anne ve babayı tebrik etmektedir. Artık bebek 

görmeleri birkaç gün önceden aileye haber verilerek toplu bir şekilde yapılmaktadır. Bebek 

görmesine gelenlere doğum hediyelikleri takdim edilmektedir.  

2.3.9. Alkarısı 

Lohusa kadının, doğum yaptıktan sonra kendisine alkarısı’nın geleceği eskiden beri 

inanılmaktadır. Alkarısı, anneye gelerek korkutmaya sebep olmaktadır. Bu sebeple anne yalnız 

bırakılmamaktadır. “Lohusa döneminde kırk basması, albastı (alkarısı, alanası, alkızı, cadı karısı, 

goncalas ve cangolos) gibi durumlardan korumak amacı ile anneye ve bebeğe gösterilen özen 

artardı. Al basması öylesine korkunçtur ki anne ya da bebeğe musallat olursa her ikisinin ölümüne 

dahi sebep olabilir. Al basmasından korunması için anneye kırmızı renkli taç ya da kurdele 

takılırdı.” (Deniz ve Kocakaya, 2023: 27). Alkarısından korunmak için bölgede birtakım inanış 

kökenli pratikler yapılmaktadır. Yapılan bu pratikler zamanla âdet hâline gelmektedir. Bölgede 



44 

 

alkarısından korunmak için “annenin yastığına yorgan iğnesi takmak, çocuğun başına ekmek ve 

Kur’an ayetleri bırakmak, ışıkları açık bırakmak, küle basmamak, akşam vaktinde su dökmemek, 

kapıdan geçerken besmele çekmek, yorgan ipini bebeğin beşiğinin etrafına sarmak, soğana 

çuvaldız batırmak, tahta kaşık ile yemek yemek” gibi uygulamalar yapılmaktadır. Ayrıca annenin 

tahta kaşık ile yemek yemesine dikkat edilmekte çünkü alkarısı’nın demir kaşıkla annenin ciğerini 

alacağına inanılmaktadır. Bölgede bu gibi uygulamaların yapılması alkarısına inancın var olduğunu 

göstermektedir. Kaşkay Türklerinde de alkarısı inancı vardır. Al aparması şeklinde ifade edilen 

alkarısından korunmak için genellile aynı pratikler uygulanmaktadır. “Kaşkaylarda Al aparması 

biçiminde ifade edilen bu inanışla ilgili uygulanan pratiklerin çeşitliliği ve Türk dünyasının diğer 

bölgeleriyle benzerliği kuşkusuz dikkat çekicidir. Yüzyıllar boyunca Farslarla iç içe yaşamış bir 

Türk topluluğu olarak Kaşkayların kadim Türk inançlarının ve Türk mitolojisinin motiflerini bu 

kadar canlı bir biçimde yaşatıyor olmaları, onların konargöçer hayatı sürdürmelerine bağlı olarak 

yaşadıkları bölgedeki diğer topluluklarla sosyal münasebetlerini asgari düzeyde tutmasıyla izah 

edilebilir.” (Karaaslan, 2011: 1444). Anadolu’nun genelinde lohusalıkta ortaya çıkan bu mitolojik 

öğeye rastlanmaktadır.  

“Alkarısını da duymuşum korunmak için bebeğin yastığına iğne, ekmek anneninde yastığının 

başına ekmek ile iğne bırakırlardı.” (K18). 

“Yeni doğum yapmış kadınlara Alkarısı görünürmüş yani böyle üç harfliler gibi bir şeymiş. 

Ondandan korunmak için iğneyi soğana takar gelinin başucuna koyarlarmış.” (K38).  

“Alkarısı duymuşum eskeri hamileliğinde dığaskenken olurdu. Doğum yapmışım o evde, 

dığasken olduğun için tek kalmasın, yalnız kalmasın onun gözüne her şey görünebilir derlerdi. 

Lohusa kadının kırk gün yalnız kalması iyi değil derlerdi. Üzerinde Kur’an taşıyacaksın, çocuğun 

başında ekmek, Kur’an bulunduracaksın yatsığın başında kırk gün kalırdı. Çok şükür bir şeye 

rastlamadık.” (K19).  

Genellikle alkarısının lohusalıkta annenin üzerine bir ağırlık çökmesi hâlinde geldiği 

söylenmektedir. Bu ağırlık hissi durumunda anne hiçbir hareket edememektedir. Sadece dilinin 

döndüğü kadar dualar okumaya başlamaktadır. “Alkarısının, loğusanın yanına, değişik suretlerle 

geldiğine inanılır. Bazen, yakın bir akrabasının sıfatında, bazen çirkin bir kadın, bazen de kedi, 

köpek, keçi, kelle vs. gibi şekillerde göründüğü söylenir. Alkarısı, daha kapıdan içeriye girer 

girmez, loğusanın üzerine bir ağırlığın çöktüğü söylenir. Hasta, o anda, aniden kalkıp dua okursa, 

alkarısının kaçacağına inanılır. Ancak o esnada loğusa hiçbir şey yapamaz, bağırmak istediği halde 

bağıramaz, alkarısına yenik düşerse ya öleceğine ya da büyük bir hastalığa maruz kalacağına 

inanılır.” (Şimşek, 2017: 106). Annenin dili döndükçe söylemiş olduğu dualar ile alkarısının 

kaçacağına inanılmaktadır. Bölgede de Alkarısı inancının var olduğu ancak karşılaşmanın 

yaşanmadığı söylenmektedir. Sadece bir kaynak şahıstan derlediğimize göre lohusalıkta kendisine 

ağırlık çöktüğünden ve hiçbir şey yapamadığını anlatmaktadır. Ayrıca şahsın yakınının bir dere 

kenarında Alkarısı olduğunu düşündüğü kişiyi gördüğü söylenmektedir.  

“Alkarısı’nda doğumumdan sonra üstüme böyle bi ağırlık çöktü, selavatında çekisin ama 

tepki veremisin geçmi sonra kendi kendine geçi. Başına ekmek koyurlardı, yastığına iğne 

koyurlardı.” (K20). 



45 

 

“Benim dayım, Alkarısını görmüş. Gitmiş suyun yanına, bi karı böyle saçı başı dökülmüş, 

elinde de kanlı bi şey varmış, yıkimiş sonra nasıl dua okudusa kaçmış kaybolmuş anlamış ki o 

Alkarısıdır. O yüzden diyiler su’ya felan gidendene bismillah diyin.” (K30).   

“İg var ya yün çorap tokuması için yün egirilerdi o igilen Kur’an’ı Kerim’i başına koyilerdi 

ki Alkarısı gelmiye. Alkarısı o ig’den korkarmış.” (K22).  

Alkarısı efsanelere de konu olmuştur. Ali Berat Alptekin’in “Efsane ve Motifleri Üzerine” 

adlı kitabında alkarısına, olağanüstü varlıklarla ilgili efsaneler kısmında değinmiştir. “Hiç 

evlenmemiş bir kız olan Alkarısı, ahırlarda yaşar, atların kuyruklarını örer, geceleyin ata biner ve 

hayvanı yorar. Eğer elbisesine iğne, çuvaldız, vb. eşyalar batırılırsa yedi yıllığına ev sahibine 

hizmet eder. Dikkat edilirse gerek yaşadığı yerler gerekse insanlara hizmet etme zamanı (yedi yıl), 

ata binmesi efsaneden ziyade mitolojiyle ilgili unsurlardandır.” (Alptekin, 2012: 121). Alkarısının 

genellikle sulak yerlerde yaşadığı da rivayet edilmektedir. “Halk, ağıl, samanlık, viranelik, su 

kıyısı, kaya, çeşme ve su kaynaklarını alkarısının eşleştiği ve saklandığı yerler olarak kabul eder; 

bunlara besmeleyle ve “destur!” çekerek yanaşır.” (Örnek, 2000: 145). Bölgede de lohusalık 

zamanında dere kenarlarından geçerken besmele çekildiği ve akşam vaktinde su dökülmediği 

görülmektedir.  

“Alkarısı da gelmeye diye çırayı açık bırakın, çırayı söndürmeyin, bu lambalar yoktu o 

zaman çıra vardı. Mesela diyidi eşiğe basma, akşamın dar zamanında su dökme, küle basma. O 

zaman ocak vardı, bi parça ekmek koyurlardı derlerdi dört kitapdan üstündür, yastığın altına,  

çocuğun kundağına koy. Zaten öle kitabı okumasan bi şey olmaz ama ekmek yemesen ölürsün. 

Mesela derlerdi demir kaşıkla yeme ağaç kaşıkla ye işte o demirden annenin ciğerini çekip alimiş 

alkarısı öyle diyilerdi.” (K17). 

“Alkarısı bastı derler duymuşum başına Kur’an koyarlar, eşikten geçerken salavat getir 

derler. Soğana çuvaldız batirilerdi bebeğin başına koyarlardı.” (K23).  

“Alkarısı gelmiye diye eşiklerden geçerken selavatsız geçmeyin, bebeğin başına Kur’an ile 

ekmek koyarlardı. Bizim bahçede büyük bir taş vardı arada beni korkutuyolardı aha Alkarısı geli 

korkup kaçidik. Alkarısını hiç görmedim nasıldır.” (K24).  

“Alkarısı doğum yapan karılara gelimiş, gelmiye diye yalnız komilerdi. Hamile kadının 

başına Kur’an bırakilerdi.” (K25). 

“Eskiden örken (ip) getirilerdi yatağın etrafını sarilerdi ki Alkarısı gelip karışmaya, ona 

karşı gelirmiş.” (K27). 

 Günümüzde alkarısının zarar vereceği düşüncesi artık yoktur. “Netice olarak bugün modern 

tıbbın şiddetine göre üç sınıfa ayırarak irdelediği ve Postpartum (doğum sonrası) Sendrom adı 

verilen lohusalık döneminde yaşanan psikolojik tepkimelere halk bilimi Albasması demiş ve hemen 

hemen her toplumda görülen bu vakaya el yordamıyla çareler, kaçınmalar ya da tedavi/sağıtma 

yöntemleri üretilmeye çalışmıştır. Zira itikada göre lohusa kadınlarda meydana gelen bu hal 

değişimlerinin yegâne sebebi dişi bir şeytanın/cinin işidir ve söz konusu olan bu kötülükçü gücün 

yazılı kaynaklarda görülen ilk kökeni ise Sumerlilere dayanmaktadır.” (Kılıç ve Eser, 2018: 42). 

Aslında çoğu insan yorgunluk ile üzerine bir ağırlığın çöktüğünü bilmekte fakat bunu alkarısının 

geldiğine dair nitelendirmemekte ya da zarar vereceğine inanmamaktadır. 



46 

 

2.3.10. Kırk Basması 

Bir kadın yeni doğum yaptıktan sonra diğer doğum yapmış olan bir kadın ile bir araya gelirse 

kırk basacağı düşüncesi vardır. “Doğum sonrası yaşanan ve anne (kırklı) ile bebeğin her türlü 

tehlikeye açık ve savunmasız olduğu 40 günlük sürece lohusa dönemi, bu dönemde anne ve 

bebeğin hastalanmasına, zayıflayarak güç kaybetmesine ise kırk basması adı verilir. Bu dönemde 

anne ve bebek, 40 gün boyunca mezarlarının açık olduğuna ve her an korkutulacaklarına hatta 

hasta olup ölebileceklerine inanıldığından dışarı çıkmaz ve yalnız bırakılmazdı. Aynı zamanda 

lohusa kadın değirmene ve fırına gitmez, eşikten atlamaz, düğüne gitmez, eve yabancı kabul 

edilmezdi.” (Deniz ve Kocakaya, 2023: 27). Bölgede ilk doğum yapmış kadın, kendinden sonra 

doğum yapmış bir kadının yanına giderse birbirleri ile çengelli iğne değiştirmektedir böylelikle kırk 

basmasının önüne geçileceğine inanılmaktadır.  

“Ben doğum yaptıktan sonra kırk gün olmadan görümcemde doğum yapmıştı, annem dedi ki 

bu çengelli iğneyi alacan, görümcenin yastığına tak görümcende sana toplu iğne verecek. Ben 

sordum niye diye annem de deki ‘kırk basmasın’, görümcemde bana verdi. Çocuğu da etten kırk 

basardı, geçsin diye banyo yaptırırlardı. Banyo suyuna tesbih atarlardı, kuluvallah okurlardı 

çocuğu yıkarlardı geçerdi.” (K13).  

“Hamile kadın bi hamile kadının üstüne geldi mi derlerdi çocuk iflah olmaz. Anne iflah ol mi 

söylilerdi bi daha çocuğum olmaz deyilerdi.” (K17). 

“Kırk basması, derlerdi bi bebek olmuşsa o eve kırkına kadar et, balık, tavuk girmezdi. 

Ondan sonra diyelim ki sen yeni gelinsin senin bile kırkın çıkmadan gelemezsin, adetliyken 

gelinmezmiş. Eğer sen yeni gelinsin bende yeni doğum yapmışım, sen bu eve geldin birbirleriyle 

toplu iğne değiştirirlerdi ki kırk basmasın ikisini de. Yeni gelin de kırklı sayılırdı. Bi de yeni doğan 

bebeği kırkına kadar eşikten geçirmezlerdi, dışarıya kapıya çıkartmazlardı. Şimdi öyle değil 

hastane felan derken gidiliyor. Eskiden bi odadan bi odaya bile geçirmeyin, derlerdi eşikten 

geçmesin.” (K18, K25).  

Çocuk kırk basması da olmaktadır. Çocuk yeni doğduktan sonra kırk gün içinde odasında çiğ 

et bulunması ile çocukta kırk basması meydana geleceği söylenmektedir. “Kırk basması, sonucu 

bebeğin hastalanıp öleceğine inanılır. Elâzığ halk kültüründe kırk basması, iki lohusanın 

karşılaşması, eve et girmesi, abdestsiz birinin bebeğe ve anneye yaklaşması sonucunda 

gerçekleşmektedir. Kırk basması durumunda halkın kendi yöntemleriyle bu durumdan çıktığı 

görülmüştür.” (Tanyıldızı, 2015: 1079). Çocuk gelişim göstermediği zaman kırk basmış olduğu 

düşünülmektedir. Genellikle geçmesi için çocuk banyo yaptırmaktadır. 

“Kırk basması da şimdi sen doğum yapmışsın bi de düğün var, köy düğünleri işte o doğum 

yapan kişi o düğüne gidemez çünkü senin kırkın o gelini basar, o gelinin çocuğu olmaz. O yüzden 

koymilerdi söylilerdi yeni doğum yapmış biri o düğüne gitmesin derlerdi. Kızken görmüşüm işte 

teze gelin on beş günlük yirmi günlük düğüne giderse çengel iğneler varya ben ona verecem o da 

bana verecek iğne değiştiriler ki hani kırk basmasın. Eskinin kültürleri çok fazla vardı.” (K19).   

“Kırklı olanda doğum yapmış, başkası da kırklı, ikisini biraraya getirmezler kırk basması 

olur. Yeni gelinlerde araları kırk günse bir arada tutmazlar çocuk gelişmez sonra.” (K20).  



47 

 

“Kırk basması şimdi ben çocuk doğurmuşum dışardan bi hamile bayan gelir beni kırk basar. 

Mesela ben gelin geldim o haftanın içinde bi tane daha gelin geldi ben de kırklıyım o gelin geldi 

beni görmeye ama bırakmadılar dediler gelinimizi kırk basar geri dönderdiler.” (K21).  

“Kırk günü tamamlamadan iki kırklıyı yanyana getirmezlerdi, kırk basar derlerdi zaten 

söylerlerdi gelinim kırklı, kapının önünden dönerlerdi.” (K22).  

“Kırk basması, çocuğu olup ölüyor ya derlerdi o, çocuk görmeye gelirse kırklıyken kırk 

basar. Mesela yeni gelin de bebek görmeye gitmezmiş, düğüne gitmezdi. Derlerdi bebeğin yanına 

haşırlı sabun yani yeni sabun koyun gelmesin. Önce o sabunla bebeğin ellerini bi yıkarlardı.” 

(K23).  

“Kırk basması, sen kırkın çıkmamış doğum yapmışsın ya da yeni gelin kırkı çıkmamış, kırkı 

çıkmayanın üstüne gitmiş kırk basması oluyor. Ya da doğum yapanın kırkı çıkmadan yeni geline 

giderse kırk basması olur derlerdi.” (K24).  

Günümüzde kırk basmasına artık inanılmaktadır. Hastanede gerçekleşen doğumlar ile 

bebekler bir arada bulunmaktadırlar. Küvözde bekletilen birçok bebek aynı anda durmaktadır. 

Şimdi ki zamanda çocuk gelişim göstermediğinde doktoruna götürülmektedir. Gelişim için vitamin, 

ilaç gibi tedaviler uygulanmaktadır.  

2.3.11. Nazar 

Bir kişinin başka bir kişiye sevgi ya da haset dolu bakışından, hakkında güzel ya da kötü 

düşüncesinden dolayı kişide nazar meydana geleceğine inanılmaktadır. Nazar konusu asırlar 

öncesine kadar dayanmaktadır. Bölgede de nazarın varlığına inanılmaktadır. Doğumdan hemen 

sonra bebek ve annenin nazar alabileceği söylenmektedir. Nazarın geçmesi için ya da nazardan 

korunmak için birtakım inanış kökenli pratikler yapılmaktadır. “Geçmişten günümüze varlığını 

sürdüren bu inanış, ülkemizin hemen her köşesinde günlük hayatın içerisinde ve bütün etkinliğiyle 

varlığını devam ettirmektedir. Bugün halk arasında, nazara karşı mavi boncuk, delikli taş, nal, 

yumurta kabuğu gibi çeşitli nazarlıklar kullanma, hocaya muska yazdırma, kurşun dökme vb. 

çeşitli pratikler yapılmaktadır. Ancak bu tür uygulamalar, bâtıl inançlar arasında yer alması 

dolayısıyla dinimizce haram kılınmıştır.” (Çıblak, 2004: 104). Bölgede doğum yaptıktan hemen 

sonra nazar olur düşüncesi ile çocuk çevredekilere gösterilmemektedir. Bebeğin süt emmemesi, 

çok ağlaması, korkmasının da nazardan kaynaklı olduğu düşünülmektedir. Çocuğun ilk altına 

yaptığı bezi, halının altına bırakılarak gelenlerin üstüne basması ile nazara karşı geleceği âdeti de 

bölgede uygulanmaktadır. Yine anne de halsizlik, esneme, iştahsızlık gibi unsurların meydana 

gelmesi ile nazar aldığına inanılmaktadır. Bunun için kurşun dökülmektedir. “Kurşun dökerek aşırı 

nazardan kurtulma yöntemi, Anadolu’da çok eski ve çok yaygındır. Kurşun, genellikle ocaktan 

gelen, el alma vasıtasıyla ocaklık geleneğini devam ettiren kadınlar tarafından dökülür. Bu pratik 

günümüzde azalsa da yapılmaya devam etmektedir.” (Begiç, 2022: 185). Günümüzde kurşun 

dökme âdetinin bölgede yapıldığı bazı kaynak kişiler tarafından söylenmektedir. Bunun için 

ocakların olduğu bilinmektedir. 

“Bizim evde gelinimiz doğum yaptı, rahatsızlandı, eli kolu kalkmadı, esnedi esnedi dedik biz 

de nazar değmiş. Üst katta da amcamın hanımı kurşun dökerdi. Dedi ki geline kurşun dökelim. 

Böyle tüm bir kurşunu getirdi güzel onu bakır kulplu tavada eritti, gelinin üzerine de bir örtü örttü, 

erittiği kurşunu soğuk suyun içine döktü dökünce böyle ses çıktı hem de o kurşun dağıldı. Sonra 



48 

 

perpüsü dedi kurşunu eline aldı dedi ki oo Bedo nasıl nazar değmiş gözlere bak. Ondan sonra gelin 

düzeldi. O suyu da bahçeye döktüler.” (K13).  

“Çocuğu herkese hemen göstermezlerdi nazar olur diye. Onlarda bilirdi bakmazdı baktı mı 

çocuğa bi şey oldu mu işte o baktı onun için öyle oldu derlerdi.” (K17).  

“Lohusa zamanın da bebeğin ilk kakalı bezini eşiğe, halının dibine koyarlardı ki herkes 

bassın, bebeğe ve anneye nazar değmesin.” (K24).   

“Benim gardaşımın oğlu çok güzeldi. Küçükken koltuktan baş üstü düştü, nazar oldu çocuk. 

Ömer dayım da koyunlara bi bakmış sütleri çekilmiş.” (K30).  

“Nazara inanırım nazar var. Benim de çocuğum balkondan düştü nazar oldu. Benim kız 

kardeşim vardı çok güzeldi komşu gelip götürilerdi, sevilerdi. Birkaç gün sonra süte düştü öldü, 

nazar oldu. Şimdi de var önceden de nazar vardı her zaman inanılırdı.” (K23).  

“Nazardan korunmak için kurşun dökerlerdi, o kurşunlu suyla elini yüzünü yıkarlar.” (K25).  

“Annemin çocuğu daha altı aylıkken bir yaşında gibi gözükürmüş babaannem ile beraber 

kalıyorlardı zaten babaennem hep derdi ki götürme bunu bir yere, çıkartma nazar değer dermiş. 

Annem derdi gidecem. Bi gün götürmüş ki komşusu bir kere tek bakmış demiş nasıl güzel bir çocuk, 

nasıl büyük iki yaşında zannettim annem de dedi ki eve geldim çocuk ağlamaya başladı yirmi dört 

saat ağlamış, ağlaya ağlaya çatlamış ölmüş. Dediler nazardan ölmüş bu çocuk.” (K13). 

Günümüzde nazardan korunmak için nazar duaları okunmaktadır. Nazar boncuğunun evlere, 

kapının üzerine bırakılması nazara karşı korunma olarak yapılmaktadır. “Kökleri Şamanizm’e 

uzanan inanç ve uygulamaların sembolik ifadesi olan nazar boncuğu, nazarla ilgili inanç ve 

uygulamaların bir parçası olarak günümüzde somut olmayan kültürel mirasın bir unsuru olarak 

yaşamaktadır. Bu bakımdan nazar konusunda özelleşmiş bir nesne olan nazar boncuğunun materyal 

yönü, şekli, yapısı ve üretim teknikleri ile gelenek, aktarma ve dönüşüm konularına yer vermek 

yerinde olacaktır.” (Ekici ve Fedakâr, 2014: 45). Bebeğin kıyafetine nazar boncuğu, muska 

iğnelenmesi ve boynuna kehribar kolye takılması da nazara karşı yapılmaktadır. Hatta nazar 

boncuklu kıyafetler de günümüzde giydirilmektedir. “Gelişen yaşam standartlarıyla birlikte 

korunağını mağaradan ülke sınırlarına kadar geliştiren insanın korunma sistemi, zamanla kültürel 

korunmaya dönüşmüş ve insanoğlu psikososyal korunaklı bir yaşam geliştirmiştir. Hayal ettiklerine 

uygun araçlar geliştirerek ulaşan insanoğlunun ürettiği gelenekler de insanları ve kültürleri 

korumak için geliştirilmiş geçmişin güvenlik programları gibidir. Nazarın her toplumda kendini 

göstermesi, onun sosyal ve psikolojik olmak üzere iki boyutlu bir olgu olduğunu göstermektedir. 

Bu bağlamda mikro düzeyde insanın makro düzeyde ise toplumun güvenlik ihtiyacını karşılayan 

nazar pratiklerinin psikolojik ve sosyolojik işlevleri bulunmaktadır.” (Yılmaz, 2023: 2147). Geçmiş 

dönemlerde nazar için ocaklara gidilirken günümüzde falcılara gidilerek nazara bakılmaktadır. 

Paralı olarak bu işi yapan falcılar, bölgede bidat düşüncesi ile karşımıza çıkmamaktadır. Artık 

telefonlarda bile fal bakma uygulamaları bulunmaktadır.  

2.3.12. Sarılık 

Doğum yaptıktan sonra bebeklerde sarılık meydana gelmektedir. Genellikle her yeni doğan 

bebek sarılık olmaktadır. Sarılık geçmesi için bölgede yapılan bazı inanış kökenli uygulamalar 

bulunmaktadır. Bunlar: “banyo suyuna altın atmak, bebeğin yüzüne sarı yazma örtmek, annenin 



49 

 

yüzüğünü suya bırakmak, papatya koymak” gibi âdetlerdir. Anadolu’nun birçok bölgesinde çeşitli 

amaçlar için kurulmuş ocaklar bulunmaktadır. Örneğin Sivas’ta da sarılık için ocak olan insanların 

var olduğunu söyleyebiliriz. “Ankara’nın Mamak ilçesinde oturan dedemlere her yaz giderdim ve 

bazen eve yeni doğmuş bir bebekle annesi, yakın bulduğu kadınlarla toplanıp bize gelirlerdi. 

Dedem gelen bebeği kucağına alır okur, üfler ve ardından kaşlarının ortasına jiletle bir çizik atardı. 

Babaanneme korkup sorduğumda bunun şifa için olduğunu, bebeğin sarılık olduğunu söylediğini 

anımsıyorum.” (Ulusoy, 2021: 12). İnsanlar evlerinde ocak olarak şifa niyeti ile birtakım dualar 

okuyarak tedaviler yapmaktadır. Sarılık çeşmesi dahi bulunmaktadır. Bölgede ki balıkların gözüne 

bakılması ile sarılığın geçeceği de söylenenler arasındadır.  

“Sarılık oldu mu çocuğun yüzüne sarı yazma örterdik, sarı giydirirdik, yıkadığımız suya altın 

atardık ondan sonra şerbetli su verirdik.” (K13).  

“Sarılık oldumu suyuna yüzük atarlardı.” (K17). 

“Sarılık almasın diye yıkanma suyuna altın, papatya, bırakılır.” (K18). 

“İlk yıkanma suyuna altın atarlar, anne parmağından yüzüğünü çıkarıp atardı, sarılık 

olmasın diye sarı yazma örterlerdi.” (K19).   

“Sarılık olunca altın yüzük atarsın suyuna, sarı yazma örtersin.” (K20).  

“Çocuğun gözleri, yüzü sararırdı derlerdi sarılık olmuş. Suyuna altın yüzük atarlardı sarı 

yazma örterlerdi.” (K23). 

“Sarılık geçsin diye sarı tülbent örterlerdi bi de yıkanma suyuna alyans yüzük annenin 

yüzüğü atılırdı.” (K24).  

“Sarılık olunca ocak vardı, eskiden ocak olan yere götürürlerdi.” (K25).   

“Altın bilerzik atarlardı onun suyuyla yıkarlardı sarılık olmasın diye.” (K27).   

“İki türlü sarılık var, biri anadan olma o çok tehlikeli, diğeri de doğumun üçüncü, ikinci 

günü hafif bir sarılık olur o geçidir yani. Halk arasında işte altınla felan yıkarlardı geçerdi ama 

anneden olma bi şeyse öyle şeylerle geçmez yani doktora götürürlerdi.” (K41).  

Sarılık geçmesi için yapılan birtakım âdetler artık günümüzde inanılmayarak, çoğunlukla 

uygulanmaktadır. Sarılık için bebek hemen hastaneye götürülmekte ve takip edilerek bebekten 

topuk kanı alınmaktadır. Doktor tavsiyesi ile sarılığın geçmesi beklenmektedir. 

2.3.13. Kırk Çıkarma/Kırklama  

Bebek doğduktan yirmi gün sonra bebeğin ilk kırkı çıkarılmaktadır. Buna bölgede yarım kırk 

çıkarma âdeti denilmektedir. Önce bebek banyo yaptırılır daha sonra yıkanma suyuna İhlas Suresi 

çekilmiş bir adet tesbih, kırk nohut, kırk arpa ve tarak bebeğin kovasının içerisine atılmaktadır. 

Kırk sayısının her alanda karşımıza çıkan bir motif olduğunu görmekteyizdir. Üçler, yediler, kırklar 

halk inanışında kutsal sayılardır. “Halk hikâyesi, masal gibi anlatılarda; doğum, evlenme ve ölüm 

gibi geçiş dönemlerine has uygulamalarda ve çeşitli halk inanışlarında kırk sayısının büyüleyici ve 

kutsal bir sayı olarak önem arz ettiği görülür. Kırk sayısının büyüselliği, geçiş dönemlerinin ilki 

olan doğum sürecinde oldukça belirgindir. Bu dönemde tüm eğitilmişliğine ve gelişmişliğine 

rağmen, insanoğlu 40 sayısının cazibesinden kendini alamaz. Bu sayının etkileyiciliği; doğumdan 

sonraki süreçte, kişi ya da kişileri, korkulu bir bekleyiş ile yüz yüze bırakır. Doğumdan sonraki kırk 



50 

 

gün boyunca aile, âdeta diken üstünde oturur.” (Karakaş, 62). Doğum öncesinde ve sonrasında da 

kırk sayı motifine rastlanılmaktadır. Kırklama işlemi yapılırken bebeğe çeşitli dualar okunmaktadır. 

Bölgede genellikle kırklama işlemi evde ve bilen birisi tarafından gerçekleşmektedir.  

“Yirmi gün oldu mu, çocuk çok ağladı mı yarım kırkını çıkartırlardı. Mesela onun duası var 

okurlardı tarak atarlardı, buğday atarlardı, tesbaha okumuşuz ya suya atardık, halbur ola kevgir 

ola atardık. Süzerlerdi o suyu da yatağına dökerlerdi, çocuğa seperlerdi, eşiklere atarlardı işte 

temiz olsun, ne varsa çocuğun üstünden kalksın kırkı çıksın ona inandın mı çocuk susidi.” (K17).  

“Bebeğin kırkında tesbihe bir elham üç kulhuvallah okursun tesbih ne kadar varsa, kırk tane 

arpayı, kırk tane nohutu hepsini okursun onu getirir okuya okuya çocuğu abdestli neli banyo 

yaptırisin. En sonunda da bir kevgirin, süzgecin içine tesbihlen arpayı koyisin üç sefer onlan tas su 

dökisin bütün bedenine temizleyip çıkisin sözde bu kırk çıkartmaymış. Kırk çıktıktan sonra da 

bebeğin ve annenin yine okunmuş tesbihle, arpadan banyosunu yapacak ki ondan sonra çocuğunu 

emzirebilsin yoksa kesinlikle emziremezdi. Annenin, bebeğin çarşafı, yastığı, yorganı işte üstü başı 

herşeyi yıkanabilecekti ki giye. O gün üstünden çıkan yatağında neyi varsa hem annenin hem 

bebeğin yıkanması gerekiyormuş yoksa kırkı geçmezmiş. Biz büyüklerimizden böyle öğrendik ve 

ben bunu evet uyguladım. Kırk çıkarma devam ediyor mevlit okutanda var ama böyle eskisi gibi 

banyo yaptırmalar farklılaştırmışlar.” (K18).  

Kırk sayısına Türk destanları içerisinde de karşılaşmaktayızdır. Nitekim kırk sayı motifi 

ritüel olarak hikâyelerde kullanılmaktadır. “Kırk sayısı Türk destanlarında da sıklıkla 

kullanılmıştır. Oğuz Kağan Destanı’nda Oğuz kırk günde büyür ve yürür. Verdiği ziyafette kırk 

masa ve kırk sıra yaptırır. Kırk gün kırk gece yenilir, içilir. Kendisine itaat etmeyen Urum kağanını 

ortadan kaldırmak için Buzdağı eteklerine kırk gün sonra varır.” (Güvenç, 2009: 92). Bebeğin kırkı 

çıkarıldıktan sonra annenin de kırkı çıkarılmaktadır. Kırk gün içerisinde anne de kırklı 

sayılmaktadır. Kırklama işlemi için önce çocuk kırklandıktan sonra anne hemen kırklanmaktadır. 

Eğer anne kırklanmadan bebeği emzirir ya da görürse birbirlerine kırk basacağı bölgede 

söylenmektedir. “Tespiti yapılan halk inançlarından hareketle âdeta her canlının bir kırkının olduğu 

ve toplumun bu kırkların birbirine karışmaması için özel bir çaba gösterdiği anlaşılmaktadır. Bu 

anlamda toplumun kültürel belleğinde ‘kırk’ bir süreçten ziyade, basan, bastığı için de zararı olan 

bir varlık olarak düşünülmektedir. Dolayısıyla kırktaki pozitif ve negatif enerjinin, kırklıya özel 

olduğu söylenebilir.” (Yılmaz, 2023: 60). Kırk gün sonra da anne ve bebeğin kırkını çıkarmak için 

aynı işlem tekrar yapılmaktadır. Kırklama suyu genellikle bebeğin yatağının üzerine, kapının 

eşiğine serpilmektedir. Bu âdet ile çocuğun üstünden kırkının kalkacağı, çok ağlıyorsa susacağına 

inanılmaktadır. Hacdan getirilen kırk anahtarlı bakır tasın bebeğin kırk banyosunda kullanıldığıda 

söylenmektedir.  

“Annem önce çocuğu aldı güzel üstünü başını çıkardı eskiden leğenin içinde oda da yıkardık 

yıkadığı zamanda anne dışarı çıkardı ki kırk basmasın. Hasa güzel gusül aldırdı anneye, bebeğe 

tesbihi atardı leğenin içine, çamaşırlarını da içine atardı, leğende acımasın vücudu diye sonra 

tülbentle yıkar, sabunlar ondan sonra hayırlı kırkların olsun derdi yüzüne gözüne elini sürer, 

burnunu neyin sıkardı ki derli toplu olsun diye öpülmezdi hemen. Anne de kendisi banyoya girerdi 

fakat kırk suyunu annem gelir dökerdi yine tesbih atardı hayırlı kırkların olsun kızım derdi.” 

(K13).  



51 

 

“Kırkı çıkmada duası var tesbih atarlar suya hem annenin hem bebeğin kırkını beraber 

çıkarırlar. Şimdi kırk çıkarma devam ediyor mevlit okuturlar.” (K19). 

“Kırklama da eskiden yirmi kırkında tesbihin yirmi hebesine dua okunurdu kırkında da kırk 

tane okunurdu. Onu suya atiler önce bebek yıkani sonra onu atiler annenin yıkandığı suya. Şimdi 

de çıkartılıyor ama bir sürü şey bırakıyorlar makas felan da.” (K23).  

“Kırklamada kırk tane arpayı aliler onu dua okiler suyun içine atıler onu anneyi bebeği 

yıkiler.” (K27).  

“Kırk çıkarmada halburdan felan su dökülüyor. Mesela hacdan etrafı anahtarlı bakır tas 

getirmiştik onunla su dökerdik kırkını çıkarırdık ona bi de dua okuyorsun. Böyle küçük küçük kırk 

kilit var.” (K41).  

Günümüzde bebek ve anne kırk günü beklemeden dışarı çıkmaktadır. Geçmiş dönemlerde 

önem verilen bu kırk günlük süreç günümüzde artık herhangi bir sorun teşkil etmemektedir. “Bütün 

Türk topluluklarında; doğum sonrası lohusalık döneminde hem annenin hem de çocuğun geçireceği 

ilk kırk gün çok önemlidir. Dolayısıyla annenin ve çocuğun çeşitli tehlikelere maruz kalabileceğine 

inanılan ve ona göre tedbirler alınan bu kırk günlük sürenin bitiminde ‘kırklama’ adı verilen bir 

tören yapılmaktadır. Kırklama çocuğun doğumundan sonraki kırkıncı günde yıkanması geleneği 

olup, Anadolu’nun hemen her yerinde olduğu gibi Türkiye dışında yaşayan Türkler tarafından da 

halen yaşatılmakta olan bir gelenektir.” (Kuşdemir, 2004: 94). Günümüzde kırklama işlemi daha 

farklı âdetlere bürünerek yapılmaktadır. Artık kırk çıkarma işlemi bebek spa merkezlerinde 

gerçekleştirilmektedir. Bebek havuzda yüzdürülerek kırkı çıkarılmaktadır. Evlerde ise kırk uçurma 

partisi adı altında organizasyonlar hazırlanarak kırklama işlemi gerçekleşmektedir. Kırk mevlidi 

okutularak misafirlere ikram ve hediyelikler verilmektedir. Bu kırklama ile bebeğin yıkanma 

suyuna arpa, tesbih gibi unsurlar atılmamakta bunların yerine gül yaprakları, gül suyu, top gibi 

çeşitli unsurlar bırakılmaktadır.  

2.3.13.1. Kırk Uçurma Partisi  

Günümüzde kırk çıkarma âdeti evlerde yapılmaya devam etmektedir. Ancak geçmiş 

dönemlerde tesbih, arpa, tarak gibi birtakım eşyaların kırklama suyunun içerisine atılması âdetken 

günümüzde bu unsurların yerine nazar boncuğu, anahtar, para, un, şeker, tuz, gül yaprakları ve 

çeşitli oyuncaklar atılmaktadır.  

 

Ek- 12: Günümüz Kırk Çıkarma (onedio.com.tr, 2024). 



52 

 

Günümüzde hazır olarak bulunan kırklama setleri bebeğin banyosu için kolaylık 

sağlamaktadır. “Kırklama setleri süslenerek ve özenle hazırlanarak tüketiciye sunulmaktadır. Bu 

setler, hem çocuğunu kırklama ritüelinin geleneksel havasından mahrum etmek istemeyen hem de 

küreselleşme bağlamında para harcamak veya modern görünmek isteyen kişiler tarafından 

alınmaktadır.” (Çelik, 2023: 69). Kırklama işleminin ardından günümüzde kırk mevlidi geleneği de 

yapılmaktadır. Anne ve bebeğin hazırlanarak misafirlerin önüne çıkmasının ardından mevlit 

okunmaktadır. Geçmişten günümüze gelen doğum sonrası âdetlerimiz bugün, değişikliklere maruz 

kalmaktadır. Değişen ve gelişen hayat şartları beraberinde pek çok âdeti yeniden şekillendirerek 

hayata geçirmiştir. Bu âdetlerden birisi de kırklama adı verilen uygulamadır. 

Bugün bebeğin kırkı için evde banyo yaptırmak yerine bebek spası adı verilen mekânlarda 

bu işlemin gerçekleştirildiği görülmektedir. Avrupa’dan gelen bu âdet günümüzde de giderek 

modernleşme adı altında âdet hâline gelerek yaygınlaşmaktadır. Bebeğe can simidi giydirilerek 

havuzunun içerisine bırakılmaktadır. Bu suyun bebek için masaj niteliğinde olduğu söylenmektedir. 

Ayrıca kırk sayısı balonlar ile süslenmektedir. “Bebek SPA’sı ve hidroterapi, Avrupa’da yaygın 

olarak yapılan, bebeklerin kan dolaşımını hızlandıran ve motor becerilerini destekleyen bir 

uygulamadır. Açılımı ‘Sanitas Per Aquam’ olan SPA ‘su ile gelen sağlık’ demektir ki Romalılardan 

bugüne kadar uygulanan su tedavilerine verilen isimdir. Hidroterapi ise bebekler için özel olarak 

üretilen sağlık havuzlarında belli sıcaklıkta, boyun simidi ile birlikte bebeklerin ilk su ile tanışması 

ve havuz deneyimine denilmektedir. Havuzdan çıkan bebeğe, bebek masajı uzmanları ya da onların 

rehberliğinde ebeveynler tarafından masaj yapılarak bebeğin sağlıklı gelişimine olanak 

sağlanmaktadır. Masaj ve SPA'nın bebeklerdeki şişkinlik, gaz ve kolik sancılarını hafifletmenin 

yanı sıra bebeklerin sindirim sisteminin düzenlenmesinde etkin rol oynadığı, stres hormonunu 

azalttığı, bağlanmayı desteklediği uzmanlarca belirtilmektedir.” (Büyükokutan Töret, 2022: 20).  

 

Ek- 13: Kırk Çıkarma Partisi (melekbabyspa.com.tr, 2024). 

Havuz camının önüne kırk sayısı ya da kırkım çıktı yazısı yapıştırılmaktadır. Daha sonra bu 

kare anne ve babanın telefonuna video ile kaydedilmektedir. “Kırk uçurma organizasyonunun en 

telaşlı hazırlıklarından biri de dekorasyon temasının belirlenmesidir. Aileler bu konuda genellikle 

bebeğin cinsiyeti doğrultusunda bir tema tercih etmektedir. Fazla gösterişe kaçmamak kaydıyla 

erkek ve kız bebek kırk uçurması temalı, kişiye özel havuz süslemesi yapılır. Balonlar asılır. Bir 

panoya bebeğin adı ile birlikte ‘40’ı Uçuyor’, ‘40’ı Çıkıyor’, ‘40 Banyosu’ şeklinde yazılır.” 

(Büyükokutan Töret, 2022: 24). Organizasyonların hayatımızda yer edinmesi ile her şey doğallığını 



53 

 

kaybetmekte, sadece gösteriş ve maddi imkanları zorlama olarak karşımıza çıkmaya devam 

etmektedir. 

2.3.13.2. Kırk Mevlidi  

Mevlit geleneğinin tarihi, asırlar öncesine kadar dayanmaktadır. Geçmiş dönemlerden 

günümüze kadar mevlit okutma, dinî bir ritüel olark halk kültüründe yer edinmektedir. Dinî bir 

geleneğin olmazsa olmazı mevlit, bugün farklı amaçlar için okutulmaktadır. “Vahhabî anlayış 

dışında tüm İslam dünyasında, inancın uygulamalı boyutuna bir örnek olan ve müslüman 

toplumlarda, siyasî tutum, sosyal yapı ve yerel kültürel dokuya/değerlere/normlara göre 

şekillendirilerek sürdürülen mevlid törenleri ‘mevlid geleneği’nin bir parçasıdır. Mevlid 

geleneğinin, birbiriyle daima etkileşim içinde bulunan dolayısıyla, birbirini besleyen iki ana sahada 

meydana geldiğini ve sürdürüldüğünü söylemek mümkündür. Biri, en kapsamlı ifade ile İslam 

edebiyatında öncelikle Hz. Muhammed’in doğumunu, ailesini, peygamberlik vasıflarını, 

mucizelerini, müminlere örnek gösterilen ahlâkını, hâl ve davranışlarını, hayatının çeşitli 

devrelerini ve vefatını konu edinen manzum ve mensur edebî metinlerin kaleme alınmasıdır. İslam 

edebiyatında müstakil bir tür olarak gelişen mevlidler, zaman içinde ehl-i beyt, halifeler ve 

hürmetle anılan kimseler için de yazılmışlardır.” (Akarpınar, 2006: 44). Daha çok bir tören edasına 

dönüşen bu gelenek günümüzde geçiş dönemleri içerisinde de var olduğu görülmektedir. Doğum 

sonrası kırk mevlidi okutulması, düğünlerin mevlitle yapılması, ölünün yedisinde, kırkında ve 

seneyi devriyesinde de mevlit okutulması geleneği söz konusudur.  

 

Ek- 14: Bebek Mevlidi Hediyelik 

Genellikle mevlit okutmalar evlerde olduğu gibi modern zaman ile artık mekânlarda 

okutulduğu da görülmektedir. “Günümüzde mevlid töreni, kandil ve Kadir geceleri, geçiş 

dönemleri, vefat senei devriyeleri, şehitlerin ruhuna bağışlanmak üzere, yağmur duası, adak, temel 

atma, dinî veya sosyal işlevli bir kurumun açılışı, hayır, şükür vb. nedenlerle yapılmakta ve 

çoğunlukla lohusa/doğum/kırk mevlidi, sünnet/hitân mevlidi, gelin/erte/düğün/duvak mevlidi, 

askere ve hacca uğurlama/karşılama mevlidi, adak/şükür mevlidi, kırkıncı/elli ikinci/sene-i devriye 

mevlidi gibi adlarla anılmaktadır. Törenler uygun görülen herhangi bir iç ve dış mekânda 

yapılabilir.” (Akarpınar, 2006: 47). Bölgede eskiden bebek için kırkında mevlit okutulmamaktadır. 

Günümüzde ise doğumdan sonra bebeğin kırkında mevlit okutma geleneğinin yapıldığı 

görülmektedir. Bu mevlit okutma geleneği kırk mevlidi adı altında gerçekleşmektedir. Kırklamanın 

ardından kırk mevlidi okutmak için belirli bir gün ayarlanarak çevreye haber verilmektedir. 

Bebeğin kırkının çıktığı yakın akrabalar, arkadaşlar, komşular tarafından kutlanmaktadır. Bunun 



54 

 

için bir mekân tutularak bebeğin ve annenin beyaz renk olmak üzere kıyafet giydirildiği ve gelen 

misafirlere ikramlık, hediyeliklerin verildiği görülmektedir.  

 

Ek- 15: Kırk Mevlidi Organizasyonu (jasminorganizasyon.com.tr, 2024). 

Kırk mevlidi için yine organizasyon şirketleri bulunmaktadır. Eve gelen bu şirketler kırk 

mevlidi adı altında hazırlıklar yapmaktadırlar. Dekorasyonların genellikle beyaz renk ağırlıkta 

olduğu görülmektedir. Bu mevlit geleneğinin batı da vaftiz törenine benzetildiği de söylenmektedir. 

“Mevlit günümüzde sadece kandil gecelerinde okunmakla kalmamış, doğumda, düğünde, 

cenazede, nişanda, nikâhta, evlilikte, askere ve hacca uğurlamada, ölünün yedisinde ve kırkında, 

öğrenci mezuniyetinde, yani kendince önem atfettiği her törende okuyarak uygulama alanını 

genişletmiştir. Böylece mevlit halk arasında folklorik bir hüviyet de kazanmıştır.” (Irmak, 2022-23: 

73). Belli bir mekân tutularak gerçekleştirilen bu kırk çıkarma geleneği evde organizasyonlar 

kurularak misafirlerin davet edilmesi ile gerçekleştirildiği de görülmektedir. “Modernitenin de 

etkisiyle dine ait ne varsa silinmeye çalışılan bu çağda Mevlit, dinî bir gelenek olması yönüyle 

halkın dinî kimliğini terk etmemesinde etkili olmuştur. Bugün ‘sosyete mevlidi’ ve ‘bebek mevlidi’ 

gibi organizasyonlar ile gelenek yeniden farklı bir biçimde üretilmektedir. Mevlit, bir ritüel olarak 

doğum ve okunma ayinini barındıran geçmişte yaşanan bir olayı tekrar güncelleyerek günümüz 

insanını bu olaya şahit kılmak gibi mitolojik bir işlev de görmektedir.” (Irmak, 2023: 73). Dinî bir 

sembol olarak karşımıza çıkan mevlit bugün modernleşme adı altında bir gelenek olarak varlığını 

sürdürmeye devam etmektedir. 

2.3.14. Diş Hediği 

Anadolu’da diş hediği kültürü önemli bir yer edinmektedir. Bolluk ve bereketin simgesi 

hâline gelen bu gelenek geçmişten günümüze kadar taşınmıştır. Bebeğin dişi çıktıktan sonra 

müjdenin verilmesi, mutluluğun paylaşılması için diş hediği yapılmaktadır. Diş hediği, buğday ve 

nohut pişirilerek yapılmaktadır. Bolluk ve bereketin simgesi olan bu âdet geçmiş dönemlerden 

itibaren günümüzde de uygulanmakta olan bir gelenektir. “Diş çıkarma bebeğin gelişim evreleri 

içerisinde önemli bir yere sahiptir. Bebeğin yiyecekleri yiyebilmesi ve sağlıklı bir sindirim sürecine 

sahip olmasında dişler doğrudan etkilidir. Bu nedenle Türk kültüründe bebeklerin ilk dişlerini 

çıkarmaları sevinçle karşılanmakta ve ilk dişin çıkmasının ardından birtakım geleneksel 

uygulamalara başvurulmaktadır. Bu uygulamaların en yaygın olanı diş hediği geleneğidir ve bu 



55 

 

geleneğin belli bir törenle gerçekleştirildiği dikkat çekmektedir.” (Tarhan, 2023: 358). Buğday 

tanelerinin bebek dişini anımsatmasından dolayı bu geleneğin adına diş hediği denilmektedir.  

“Bebeğin dişini ilk kim görmüşse anne, baba, hala, dayı kim görmüşse o sevinirdi diş 

çıkarmış derdi sonra bebeğe de atlet alacaksın derlerdi. Bu âdetti yapılırdı sonra da diş hedigi 

yapılırdı.” (K13).  

“Diş hediği yapardık ki çocuğun dişi kolay çıksın. ‘Anamın babamın odunu yoksa tezigini 

söksün hedigini bişirsin’ söylerlerdi.” (K17). 

“Diş hediği de yaptık hâlâ daha da devam ediyor. Demiş ki ‘anam bilseki ne kadar zor diş 

çıkarim anam hedik döker!’ yani sözde bebek bunu söylermiş. İlk dişini kim görmüşse o bebeğe 

hediye alacak. Diş hediğin de makas, altın, kalem, tarak gibi şeyler çocuğun önüne dizili, çocuk 

hangisini alırsa sözde mesleği oymuş.” (K18).  

Anadolu’nun hemen her bölgesinde diş hediği geleneği yapılmakta ve bu isim ile 

anılmaktadır. “Hedik töreninde kullanılan nohut ve buğdayla, bereketi artırma, çocuğun rızkını 

çoğaltma amaçlanmaktadır. Törende kullanılan nohut, buğday ve diğer yiyecekler birer saçıdır. Bu 

sayede çevredeki insanların, özellikle de çocukların memnun edilmesi ve aynı zamanda diş çıkaran 

çocuğun kötü gözlerden korunması amaçlanmaktadır.” (Karakaş, 2012: 5). Mutluluk ile yapılan bu 

gelenek için tüm köylüye haber verilir. Yakın akrabalar, komşular bebeğin diş hediği için davet 

edilmektedir. Davete gelenler hediye ile gelmektedirler. Diş hediğinde ev sahibi çeşitli ikramlar 

hazırlamaktadır. Bunun yanı sıra evin büyüğü ya da bilen birisi hediği haşlayıp pişirmektedir. Daha 

sonra çocuk giydirilir ve davetlilerin önünde bir tepsinin içerisine oturtulmaktadır. Bebeğin dişinin 

inci gibi çıkması için bebeğin başından aşağı buğday dökülmektedir.  Sonra tepsinin içerisine ise 

birtakım eşyalar bırakılmaktadır. Bunlar: “kalem, tarak, ayna, altın, Kur’an, makas, tesbih” gibi 

eşyalar olmaktadır. Bu eşyaların her birinin birer sembolik anlamı vardır. Çocuk kalemi eline alırsa 

öğretmen olacağına, altını eline alırsa ileride kuyumcu olacağına, makası alırsa terzi olacağına, 

tarağı alırsa kuaför olacağına, Kur’an’ı alırsa imam olacağına inanılmaktadır. Çocuk, tepsinin 

içerisinden hangi eşyayı eline alırsa ileride o mesleğe sahip olacağına inanılmaktadır. Daha sonra 

da bölgede diş hediğine gelenler o tepsinin içine hediyeler bırakmaktadır. Bu şekilde diş hediği 

gerçekleşmektedir. Bebeğin dişlerinin kuvvetli, güzel çıkmasına inanılarak yapılan bir âdettir.  

“Diş hediği şimdi de o zaman da var derlerdi çocuğun dişi göründüğü zaman dişi bitmiş, 

hedik yapak, kapı komşu, hısım akraba çağrulurdu. Böyük tencirilirde haşlarsın, yanına pasta 

yapisin.” (K19). 

“Diş hediği yapidik, milleti çağırırdık, pasta yapardık, hedik haşlardık. Çocuğu da tepsiye 

oturturduk, makas, tarak, kalem koyardık. Hangisini alırsa, o olacak derlerdi. Makas aldı berber 

olacak, kalem alırsa okur derlerdi. İlk dişini kim gördüyse o hediye alacaktı.” (K20).   

“Diş hediği yapidik he hedik pişiridik, milleti çağiridik. Dağıtidik yahut eve çağıridik, 

gelilerdi.” (K21).  

“Hedik yapip pişirilerdi ki dişleri kolay çıka.” (K22). 

“Diş hediği çocuğun dişi çıktısa bütün köylüyü çağırırlardı, hedik pişirirlerdi. Çocuğu da 

tepsiye oturturlardı önüne de makas, kalem, tesbih, kitap, altın bırakırlardı. Hangisini aldıysa o 

olacak derlerdi. İşte altın aldısa kuyumcu, kalem aldısa öğretmen. Hâlâ daha devam ediyor bu 

gelenek. İlk dişini gören o gören hediye alacak bebeğe derlerdi.” (K23).  



56 

 

Diş hediği günümüzde kentsel ve kırsal şehirler başta olmak üzere hâlâ yapılmakta olan bir 

âdettir. Ancak daha farklı şekillere dönüşerek varlığını devam ettirmektedir. Hayatın her alanında 

karşımıza çıkan organizasyonlar diş hediği içinde yapılmaktadır. Artık diş hediği “diş buğdayı 

partisi” şeklinde düzenlenmektedir. Genellikle diş şeklinde pasta yapılarak bebeğin dişi 

kutlanmaktadır. Bunun için evde veya dışarıda bir mekân tutularak diş hediği yapılmaktadır. 

2.3.14.1. Diş Buğdayı Partisi 

Geleneklerimiz bugün birtakım değişikliklere uğramaktadır. Bunun en başlıca sebepleri 

teknolojinin yaygın hale gelmesinin vermiş olduğu belli bir kitlesel kültürün, sosyal medya 

ortamında aktarılmasıdır. “Bazı gelenekler ya tamamen yok olmuş ya da hayatta kalabilmek için 

dönüşümlere uğramışlardır. Bu bağlamda son dönemde yaygınlık kazanan ‘parti’ kültürü kendine 

bir yaşam alanı yaratırken köklerini yayılmaya çalıştığı toprağa salmış, fonksiyonunu ve mahiyetini 

Türk kültüründe yer alan kaynaklara göre şekillendirmiştir.” (Arslan, 2018: 348). Bugün 

baktığımızda her geçiş dönemi içerisinde var olan âdetlerimizin günümüzde yeniden şekillenerek 

uygulandığını görmek mümkündür. Aslını yitiren bu âdetlerimiz batının etkisine maruz kalarak 

moda adı altında insanları sadece beğeni ve özentiliğe teşvik etmektedir. “Günümüzde birçok 

sektörün oluşmasına, gelişmesine ve yeniden yapılanmasına neden olan çocuk ve annelikle ilgili 

modern kutlama ve armağanlaşma pratiklerinin bazı örnekleri geleneksel uygulamalarla benzerlik 

gösterirken bazıları geleneksel pratiklerden oldukça farklı bir görünüme sahiptir. Özellikle 

armağanlaşmanın yönü, içeriği ve yoğunluğu açısından ciddi bir değişim yaşanmaktadır. 

Geleneksel uygulamaların tamamında armağanlaşma kutlamayı gerçekleştiren aileye yönelik, 

mütevazı ve çoğunlukla standart bir içeriğe sahiptir. Buna karşılık kutlamayı gerçekleştiren aile 

misafirlerine herhangi bir armağan sunmazken, hazırlanılan çeşitli ikramlıklar, konukların rahat 

ettirilmesi, kutlama esnasında mutlu olmaları ev sahibinin verebileceği en büyük armağan kabul 

edilmektedir.” (Altaş, 2018: 9). Geçmiş dönemlerde maddi imkânların elverişsiz olması aslında bir 

anlamda millî değerlerimizin özündeki güzelliklerini ortaya koymaktadır. Günümüzde artık bu 

değerlerin hepsi belli bir organizasyon şirketleri öncülüğünde gerçekleşmektedir. Bunlardan birisi 

de bebeğin diş çıkardıktan sonra düzenlenen diş buğdayı partisidir. “Anadolu kültürünün köklü 

geçmişinde kendine önemli bir yer edinen diş buğdayı, popüler kültürde ise ‘ilk diş partisi’ olarak 

biliniyor. Bebeğin ilk çıkardığı diş genellikle annesi ya da babası tarafından fark edilir. Diş buğdayı 

ise bebeğin ilk dişinin ev üyelerinden başka bir kadın tarafından görülmesi durumunda hayata 

geçirilir. Bebeğin diş çıkardığını fark eden bu kadının en önemli görevi ise diş buğdayı 

organizasyonunda giymesi için bebeğe güzel bir kıyafet hediye etmektir. Bu kişi aynı zamanda diş 

buğdayı partisinin en özel davetlilerinden biri olarak kabul edilir. Bebeğin ilk dişi fark edildikten 

sonra diş buğdayı partisi ile ilgili hazırlıklar başlar.” (livapastacilik.com.tr, 2024). Geçmiş 

dönemlerde bu gibi hazırlıklar görülmemektedir. 

“Meva’nın diş hediğinde böyle diş şeklinde pasta yaptım. Hazır almadım, evde kendim 

yaptım. Sonra annemde diş hediğini pişirdi işte birkaç tane de pasta yaptık. Ondan sonra 

misafirler geldi. Mevayı bi tepsinin içerisine oturttuk önüne de birkaç bir şey koyduk güya 

hangisini alırsa o mesleği olacakmış. İşte önünde makas, ilaç, kalem, Kur’an vardı. Sonra 

başından aşağıda hedikleri döktük dökülenlerden de biraz yedirdik. Sonra pastayı felan kesip 

ikramlıkları yedik hediye getiren hediye verdi sonra bitti.” (K40). 



57 

 

 

Ek- 16: Diş Buğdayı Geleneği (K40). 

Geçmiş dönemlerde olduğu gibi bugün de bebeğin önüne birtakım eşyalar bırakılarak hangi 

eşyayı alacağı merak içerisinde beklenmektedir. Ancak zamanla bu sembolik eşyalara stetoskop, 

boya gibi yenileri de eklenmiştir. “Bebeğiniz ilk olarak hangi nesneye dokunursa bebeğinizin 

gelecekteki mesleğini simgelediği inancı vardır. Farklı bir geleneğe göre bebeğin diş çıkardığını 

gören ilk kişinin bebeğin baştan aşağı tüm kıyafet ihtiyacını karşılaması gerekir. Ancak bu gelenek 

zamanla diş buğdayı içerisine para ve ceviz kabuğu gibi şeylerin saklanması geleneğine 

dönüşmüştür. Bu sert cisimler kimin tabağına denk gelirse o kişinin bebeğe özel hediyeler alması 

beklenmektedir. Diş buğdayının misafirlere dağıtıldıktan sonra komşularla paylaşılması da uzun 

zamandır sürdürülen bir âdettir. Kalan diş buğdayının bir kısmı kuşlara da dağıtılır. Bu geleneğin 

evdeki bereketi arttıracağına inanılır. Bazı geleneklerde en son aşamada bebeğin başından hedik 

dökülür. Bebeğin başında kalan buğdaylardan 7 tanesi toplanarak ipe dizilir. Bu ip bebek erkekse 

boyuna, kızsa saça bağlanır. Yere dökülen buğdaylar ise toplanarak kuşlara verilir.” 

(unibaby.com.tr, 2024). Buğday tanelerinin bebeğin dişini simgelemesi aslında bolluğun ve 

bereketin de bir göstergesi olmaktadır. 

2.3.15. Sütten Kesme 

Anne için en zor aşamalardan birisi de bebeği sütten kesme işlemidir. Hem anne için hem de 

bebek için oldukça zorlu bir aşamadır. Anne ile bebek arasındaki güven duygusunun azalması, 

aralarındaki bağın kopması gibi düşünceler anneyi üzüntü ve strese sokmaktadır. Bu aşamada anne 

kendinde suçluluk hissi taşımaktadır. Bu yüzden bebek için uygun gördüğü zaman diliminde sütten 

kesme işlemini gerçekleştirmektedir. Genellikle bu işlem bir buçuk, iki yaş aralığında 

yapılmaktadır.  

“Sütten kestim biberona süte başlattım ama yine sütümü istedi. Eskiden hazır mamalar yoktu 

pirinç unu ile mama pişirilirdi sade su, süt, un ile mama yapılırdı.” (K13).   

“Sütten kesmeye eskinin adamları derdi ki oğlan çocuğunu iki yaşını geçir zekâlı olsun 

oğlanları iki yaştan geçirdim, kızdan iki yaştan aldım derlerdi oğlan zekâlı olur kız da iki yaşını 

geçti mi azgın olur dışarıya bakar iki yaşını geçmezse derler evcil olur eve bağlı olur dışarıya 

bakmaz derlerdi.” (K17).  

Bölgede özellikle geçmiş dönemlerde göğüs ucuna birtakım unsurlar bırakılmaktadır. 

Böylece çocuğun korkarak süt emmeyi bırakacağı düşünülmektedir. Çocukta bir tiksinti ya da 



58 

 

korkma amaçlı yapılan bu işlemler aslında bebeğin güven duygusunu tetiklemektedir. Anneye olan 

güveni azaltmakta ve anne sütünün hafızasında kötü bir yer edinmesine sebep olabilmektedir. Oysa 

uzmanlar bu uygulamaların yerine günlük olarak kademeli bir şekilde sütten kesmeyi uygun 

görmektedirler. Ayrıca anneye yardımcı kitaplarda bu konuda kolaylık sağlamaktadır.  

“Sütten kesme için de anne saçından buncuk kesin göğüslerinin ucuna yapıştırsın ki bebek 

onu göre nefret ede emmiye. Genelde bir buçuk yaşından sonra keserler sütten.” (K18).  

“Sütten kestiğimiz zaman gece kalkar süt verirdik üç gece emzirirsin. O üç gün emzirdiğin 

süt işte hırsın çıki sinirlesin ağzından bi bedua çıki o üç gün emzirdiğin süt beduaya karşı gelimiş 

yani çocuğa karşı gelimiş. Mamalar hazır değil evde kendimiz yapardık hazır nişe bile almıyorduk 

nişeyi evde kendimiz yapardık onunla mama yapardık. Sütümüz, yoğurdumuz öyle yaptık verdik 

hazır mamalar almadık. Çocuk çok ağlamasın diye çarşıdan damla alırdık Hindistancevizi çok 

kullanırdık karın ağrısına neyin iyimiş kulağı ağrıdığı zaman kendi sütümüzü sağar çok az tuz 

atardık kendi sütümüzde tuzu eritir kulağına iki damla damlatırdık.” (K19). 

“Sütten köyde nişasta yapıyorduk onu mama verirdik.” (K20). 

“Bebeği sütten kesmek zordu büyükler alıp yanlarında yatırırlarmış göğsüne kara 

sürerlermiş ki kara görsün hani korkar emmez daha diye.” (K23).  

“Memeye acı biber sürerler saç yapıştırırlar. Ben acı biber sürdüm ağızları acı oldu daha 

da emmediler.” (K27). 

Geçmiş dönemlerde hazır mama olmamasından kaynaklı evde nişasta ile mama pişirilerek 

bebeğe verilmektedir. Şimdi ise hazır mamalar sayesinde bebeğin süt ihtiyacı kolaylıkla 

karşılanabilmektedir. Sütten kesme işleminde bu gibi hazır mamaların, bebek bisküvilerinin payı 

olmaktadır. Genellikle doktor tavsiyesi ile bebek, kademeli bir şekilde sütten kesilmektedir. 

Geçmiş dönemlerde göğüs ucuna birtakım şeylerin yapıştırılması günümüzde karşımıza 

çıkmamaktadır. Emzik ise geçmiş dönemlerde de olduğu gibi günümüzde de bebek için 

kullanılmaktadır. Emziği bırakmak için de yine içerisine birtakım unsurların bırakılarak bebeğin 

emzikten tiksinmesi sağlanmaktadır. Günümüzde emzik bir balonun ucuna bağlanarak uçurulmakta 

ve video altına alınarak emziğe veda şeklinde paylaşılmaktadır. Günümüzde internet sitelerinden, 

bebek gelişim kitaplarından araştırma yapılarak sağlıklı bir şekilde sütten kesme işlemi 

uygulanmaktadır. 

2.3.16. Tuvalet Eğitimi 

Tuvalet eğitimi doğum sonrası annenin çaba sarfetmesi gereken en mücadeleci anlardan bir 

tanesidir. Tuvalete alışkanlık kazanma uzun uğraşlar ve sabır gerektiren bir konu olmaktadır. 

Çocuğun genellikle yedinci aydan itibaren tuvalet eğitimine başlanmaktadır. “Eğitime başlamak 

için çocuğun hazır ve ilgili olması beklenir. Genellikle 18. aydan sonra başlanan eğitimde olumlu 

terimler kullanılır ve çocuğun başarısı ödüllendirilir.” (Deniz ve Görak, 2018: 60). Geçmiş 

dönemlerde çocuğun tuvalete alışması için su ile oynama, hediye verme gibi alıştırmalar 

yapılmaktadır. En önemli ve etkili yöntem ise ödül vererek tuvalet alışkanlığı kazandırmaktır. 

Azarlama, sözlü ikaz etmenin çocukta psikolojik bir travma etkisi yaratacağı söylenmektedir. 

Bölgede ise çocuğa tuvalet eğitiminin verilmesinde lazımlık yerine ayakların üzerine oturtularak 



59 

 

yaptırıldığı söylenmektedir. Geçmiş dönemlerde henüz lazımlık, alıştırma bezleri gibi unsurların 

bulunmamasından kaynaklı çocuğun tuvalet eğitimi zor şartlar altında gerçekleştiği görülmektedir.  

“Annem ayaklarını açardı, oraya çocuğu oturtururdu çocuk çişini yapardı. Şimdi lazımlık 

çıkmış artık.” (K13).  

“Tuvalete ben büyük oğlumu çok zor alıştırdım söylemidi. Kaynanam tuttu eski bi süpürge, 

çakmaklan çaktı onu poposuna parpuça parpuça dedi yani o tılsımıdır bunun vurdu poposuna dedi 

bu çişini söyler daha söyledi de. Yani bi hurafedir ama ona inanman lazım ki ola.” (K17).  

“Çocukları tuvalete böyle ayaklarımı açidim uzatidim ucuna oturtidim aliştiridim üçünü de 

böyle yaptım.” (K20).  

“Tuvalet eğitimi eskiden lazımlık yoktu dikkat edidik her dk soruyorduk götürüyorduk. Sütten 

genelde iki yaşında kesiliyor.” (K23).   

“Köyde zatene tuvaletler aşaktadı çağalarıda böyle leğenin ortasına delik açardık tutardık 

ya da leğene yaptırır onu töker atardık.” (K30).  

Günümüzde artık tuvalet eğitimi için lazımlıkların ve alıştırma bezlerin varlığı karşımıza 

çıkmaktadır. Çocuğun lazımlık ile kendine ait bir tuvaletinin olduğu düşüncesi ona güven 

duygusunu kazandırmaktadır. Ayrıca eski zamanlarda ki zor şartlar günümüzde artık daha 

ulaşılabilir ve kolay hale gelmektedir.  

2.3.17. Akika Kurbanı 

Akika kurbanı, ilk çocuğa kesilmesi çok sevap olarak karşılanan bir âdettir. Genellikle kız 

çocuklarına bir kurban erkek çocuklarına ise iki kurban kesilmektedir. Akika kurbanı gücü yeten 

herkes için kesmesi gereken makbul bir davranıştır. Bugün baktığımızda kurban kesme dinî 

ritüellerimiz arasında önemli bir yerdedir. Çocuk için kesilen bu kurbanın hayatında güzellikler 

getireceği, hayır olarak dağıtılmasının çocuğa ve aileye fayda vereceğine inanılmaktadır. Her türlü 

kaza ve sıkıntılardan çocuğun karşılaşmaması için bu kurban kesilmektedir. Bölgede Akika kurbanı 

bazı kaynak şahıslar tarafından var olduğu söylenmekte ancak uygulanmamaktadır. Geçmiş 

dönemlerde ki maddi sıkıntılar bu gibi âdetlerin yerine getirilmemesinde baş etken olmuştur. 

Bununla beraber gücü yeten kişinin Akika kurbanı kestiği ve köylüye dağıttığı da kaynak şahıslar 

tarafından söylenmektedir. Genellikle bu geleneğin bölgede Şafii mezhebinde olan kişilerce 

yapıldığı da kaynak şahıslar tarafından söylenmektedir. 

“Akika kurbanı Şafiilerde çoktu keserlerdi bizim bu köyde öyle çok yoktu yani vardı ama 

yapmidik o zaman imkân da çok yoktu tabii.” (K17).  

“Akika kurbanı bu köyde bilmim var mı hiç kesmedik davarımızda vardı. Senin nenenle 

beraber hab yapardık. Ben bugün sütü sağdım onlara verdim onlar sağar biz alırız onlara hab 

diyilir.” (K19).  

 “Akika kurbanı bizim hanifilerde yok kesmezdik şafi mezhebinde var onlar ömürde bir sefer 

keser dağıtırlar. Ben bizim hafızdan sordum öle bi şey yok.” (K22).  

“Evet biz dördüne de Akika kurbanı kestik dağıttık bu köyde.” (K23).  

“Akika kurbanı sünnet diye bütün çocuklarıma da kestim ben. Erkek çocuklara ikişer tane 

kestim o zaman davar ucuzdu köyde kendim kestim.” (K32).  



60 

 

Genellikle kesilecek kurbanın süslenmesi eski Türk inanışlarının izleri olarak günümüzde 

uygulanmaktadır. Kesilecek kurbana kırmızı kurdele bağlanması ile kırmızı rengin kanı 

simgelemesi, müjdeyi, gücü temsil etmektedir. Çocuğu olmayan insanların dinî bir inanış olarak 

kurban kesmeyi adaması bugün sıklıkla karşımıza çıkan inanış kökenli âdetlerden birisidir. 

Genellikle bir türbeye gidilerek adanan bu adaklar çocuğun dünyaya gelmesinden sonra yerine 

getirilmektedir. “Yeni doğan çocuk için, şükür niyetine kesilen kurbana ‘akîka kurbanı’ denilir. 

Akîka, Arapçada yeni doğan çocuğun saçına verilen isimdir. Akîka kurbanı kesildiği gün, çocuğun 

saçları da tıraş edildiği için, kurban bu isimle anılır. Cahiliye devrinde sadece erkek çocuklar için 

kurban kesilirdi. İslam ile kız çocukları için de akîka kesilmeye başlanmıştır. Peygamber Efendimiz 

(s.a.v.) bu kurbana ‘nesîke’ demeyi tercih etmiştir ki, itaat ve ibadet anlamına gelen “nüsük” 

kökünden türemiştir. Kız çocukları için bir, erkek çocukları için iki âdet akîka kesilir. Hanefî 

mezhebinde akîka kurbanı kesmek mubahtır. Kesimin çocuk doğduktan sonraki 7. günde yapılması 

müstehap görülmüştür.” (Kardaş, 2020: 12). Peygamberler zamanında da Hz. İbrahim’in Allah 

yolunda evladını kurban olarak seçmesi ve tam kurban edeceği sırada Allah’u Teâlâ’nın kendisine 

bir melek tarafından koç gönderdiği de İslam dininin kutsal kitabında yer almaktadır. Bu sebeple 

çocuk için Akika kurbanı kesmek oldukça sevap olarak İslam dininde yer almaktadır. Günümüzde 

hâlâ Akika kurbanı kesilmekte ve komşulara dağıtılmaktadır.  

3. EVLENME 

Evlilik, yetişkin iki bireyin birbirleri ile sözlü olarak şahitler eşliğinde gerçekleştirdiği bir 

ömür beraberlik sözünün resmiyete dökülmesidir. Hayatın geçiş dönemi aşamalarından ikinci 

basamakta yer almaktadır. “Düğün olgusunu, insanları bir araya getirerek eğlendirme, gelenekleri 

canlandırma, eğitme gibi nihaî amacının yanında kültürel ve sosyolojik anlamda da oldukça 

önemlidir.” (Varvar, 2010: 8). Geleneklerimiz içerisinde evlilik mutlu bir olay olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Evlenecek insanların yeni bir hayata adım atmalarıyla birlikte birçok güzelliğide 

beraberinde getireceği düşünülmektedir. Bu yüzden kısmet ya da talih kelimelerinin evlilik 

içerisinde anlamları büyüktür. Kısmeti açılmayan ya da kısmeti kapanan insanların evlenmek için 

çok fazla yol denedikleri, çeşitli uygulamalar yaptıkları bilinmektedir. Özellikle Anadolu’nun kırsal 

kesimlerinde evliliğin, okul okumaktan çok daha ön planda olduğu görülmektedir. “Türk hayatında 

ev ve evlilik, çocuk sahibi olmak en mühim kaidelerden biridir. İnsan, ev-bark sahibi olunca, 

bulunduğu toplulukta itibar kazanır. Çocuk sahibi olunca da itibarı yükselir. Türk hayatının her 

safhasında yaşayışımıza, hareketlerimize yön veren inançlarımızın burada, rolü devam etmektedir.” 

(Kalafat, 2010: 290). Doğum ile başlayan gelenek ve göreneklerimiz evlilik ile devam etmektedir. 

Evlilik aşaması içerisinde de kültürümüzü yansıtan âdetler bulunmaktadır. Evlilik aşaması kendi 

içerisinde de alt basamaklara ayrılır. Bunlar: “Evlilik Öncesi, Evlilik Esnası ve Evlilik Sonrası” 

şeklinde sıralanmaktadır. Bu yolda bize gelenek ve görenekler eşlik etmektedir. Geçmişten 

günümüze gelen bu kültürel belleğin unsuru olan âdetler günümüzde unutularak kaybolmuş ya da 

farklı şekillere bürünerek yeniden ortaya çıkmıştır.   

3.1.  Evlilik Öncesi  

Evlilik öncesi yeni bir hayat kurmanın başlangıcını teşkil etmektedir. Anadolu’nun geneline 

baktığımızda gelenek ve göreneklerimiz Türk milletinin sahip olduğu değerler bakımından önemi 

büyüktür. “Evlilik karşı cinsten iki kişinin kanunlar huzurunda bir araya gelerek aile kurmak için 

yeni bir hayata atıldıkları evrensel bir olaydır. Bireylerin çocuk sahibi olabilmek, çevreleri 



61 

 

tarafından saygınlık görebilmek ve daha düzenli bir yaşama sahip olabilmek için başvurdukları, 

insanları diğer canlılardan ayıran davranış biçimlerinden biridir.” (Özcan, 2016: 5). Düğün 

öncesinde yapılanlar düğün için bir hazırlık aşaması olarak değerlendirilmektedir. Yapılan 

hazırlıklar hem kız tarafı için hem de erkek tarafı için yorucudur. Anadolu’nun hemen hemen her 

bölgesinde evlenme gelenekleri çeşitlilik göstermektedir.  Pek çok bölgede olduğu gibi Dedeyolu 

Köyü’nde de düğün öncesi yapılan gelenekler şu başlıklar altında sıralanmaktadır: “Evlenme Yaşı, 

Evlenme İsteğinin Belirtilmesi, Evlenme Biçimleri, Kız Bakma (Görücülük), Kız İsteme, Pazarlık, 

Nişan (Şerbet İçme), Nikâh, Çeyiz” şeklindedir. 

3.1.1. Evlenme Yaşı  

Eski zamanlarda evlenme yaşının genellikle çok küçük yaşlardan itibaren gerçekleştiğini 

söylemek mümkündür. Özellikle kızların yaşı yirmiyi geçtiğinde hâlâ evlenmemişse artık evde 

kaldığı düşüncesi hâkimdir. Bu yüzden kısmetinin kapanmaması için çocuk yaşta evliliğe 

zorlanmaktadır. Geçmiş dönemlerde kızlar okula gitmez düşüncesi ile kız çocukları okula 

gönderilmezdi bu yüzden kızların hep küçük yaşta evlendirildikleri söz konusudur. Erkekler ise 

genellikle askerliğini yaptıktan sonra ya da iş sahibi olduktan sonra evlendirilmektedir. Ancak 

çocuk damatların da varlığı Anadolu’nun pek çok yerinde karşımıza çıkmaktadır. Derleme 

bölgesinde de evlenme yaşının çok küçük yaşlarda başladığını söylemek mümkündür. Özellikle 

gençlerin kendi isteklerinden ziyade ailenin, evlenecek bireylerin üzerindeki rolü daha baskın 

konumdadır. “Erken evlilikler bugün dünyanın birçok yerinde karşılaşılan önemli bir toplumsal 

sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. Toplumdan topluma, kültürden kültüre değişiklik gösterse de 

bu evliliklerin ortaya çıkmasında sosyo-kültürel, sosyo-ekonomik başta olmak üzere birden çok 

faktör etkili olmaktadır. Ancak erken evliliklerin yapıldığı ülkelerin özellikle sosyo-kültürel 

özellikleri ele alındığında benzer özellikler kendini göstermektedir. Bu toplumlardaki ataerkil ve 

geleneksel toplum yapısı erken yaşta evlilikleri normalleştirmekte, bunun toplum nezdinde 

meşruluk kazanmasına neden olmaktadır. Ataerkil ve geleneksel toplum, sahip olduğu kültürel 

değerler nedeniyle erken evliliği bir sorun olarak görmemekte, o toplumun değerleri olarak kabul 

etmekte ve bunu da “gelenek” adı altında değerlendirmektedir.” (Uysal, vd., 2019: 350). Erken 

evlilikler sonucunda çeşitli etkenler ortaya çıkabilmektedir. Erken yaşın getirdiği yetersizlik 

duygusu, psikolojik olarak çöküş, çocukluğu doyasıya yaşayamamak gibi sorunlar zamanla ortaya 

çıkabilmektedir. Özellikle küçük yaşta evlilik ile eşler arasında yaş farkından ötürü anlaşamama, 

şiddet gibi unsurlarında ortaya çıkabileceği görülmektedir. 

“Evveli hep küçük yaşta evlenme vardı. Bizim bi tanıdık vardı kendi 45 yaşındadı kız 13 

yaşında. Analığı vermiş kızı sekiz tene inek karşılığı satmışlar, başlık parası almış o kadar. Kızsa 

görünce ‘bu dede kimdir?’ demiş. Demişler ki o senin kocandır. Kızın burnunun altında hızması 

varmış, saçlarına da siyah ip geçirmişler. O da nasıl duydusa almış yere çarpmış saçını felan hep 

bi yolmuş, vurmuş dizlerine demiş kaçam koymamışlar. Bi de ihtiyar bi karıda kuması varmış.” 

(K2).  

“Eskiden on beş, on yedi yaşında evlenirlerdi. İşte eskiden birlik gidilidi, gittiği yere uyum 

sağlasın, dik başlı olmasın diye küçük evlenirlerdi.” (K23). 

“Eskiden ya on beş ya on altı yaşlarında evlenen olurdu. Yani on üç, on dört yaşında bile 

evlenen vardı. Nadir öyle evde kalan kız olurdu.” (K9).  



62 

 

Bölgede genellikle kızların ergenlik çağına girme yaş orantısıyla evlenme yaşının 12-25 yaş 

aralığında olduğu, erkeklerin ise genellikle askerlik ile bağlantılı olarak 18-27 yaş aralığında 

evlendiklerini söylemek mümkündür. Bununla birlikte kızların evlendirilme yaşının erkek 

çocuklara göre daha küçük olduğu görülmektedir. Bölgede ise küçük yaşta evliliklerin meydana 

geldiği görülmektedir.  

“Eskide on üç yaşında da evlenen vardı on beş yaşında da evlenen vardı biraz vaktin 

geçtiyse yirmi yaşını geçtiyse derlerdi evde kalmış.” (K11).  

“Eskiden çoğu askere gitmeden önce evlenidi. Ben on dokuz yaşında evlendim. Bizim 

sülalede bi tek ben askere gitmeden önce evlendim.” (K6).  

“Benim zamanımda erkekle kızlar yirmi üç, yirmi dört yaşlarında evlenirlerdi. On sekiz yaş 

altı pek olmazdı.” (K5).  

Değişen hayat koşulları, kız çocuklarına verilen önemin yanında, eğitime verilen öneminde 

artması ile evlilik yaşının ilerlemiş olduğunu söyleyebiliriz. Günümüzde artık erken yaşta evliliğin 

çok yaygın olmadığını söylemek mümkündür. “Teknolojik gelişmeler, toplumsal değişim ve güncel 

yaşam koşulları, toplumun en küçük birimi olan aile olgusunun da oluşum zamanını değiştirmiştir. 

Buna göre eski dönemlerde ortaya çıkan çocuk yaşta evlilik hadiseleri, artık daha sağlıklı ve 

mantıklı düşünebilen, toplumun şartlarına ayak uydurabilecek düzeyde olan bireylerin seçimine 

bırakılmıştır.” (Uysal, 2019: 182). Genellikle kızlar ve erkeklerin 20-35 yaş aralığında evlendikleri 

görülmektedir. Kariyer yapma isteği, hayatı özgürce yaşama, sosyal medyanın yaygınlaşması ile 

evlilikten uzaklaşma gibi nedenler geç yaşta evliliğe sebep olan unsurlar arasında gösterilmektedir. 

3.1.2. Evlenme İsteğinin Belirtilmesi 

Evlenecek kıza daha çok söz hakkı tanınmaz eğer aileler birbirlerine uygun gördüyse kızın 

da bu duruma razı olması beklenmektedir. “Günümüzde gençler, rahatlıkla bu isteklerini ailelerine 

bildirirken, geçmiş dönemlerde erkeklerin bu arzularını değişik şekillerde ifade ettiklerini 

görmekteyiz. Her ne kadar çok eski dönemlerde görülen, ‘pilava kaşık saplama’, ‘ayakkabı 

çiveleme’ vs. gibi olaylar son zamanlarda görülmese de; çok sinirli olma, işe gitmeme, evden 

kaçma, elindeki eşyaları yere çarpma, babanın karşısında kolları açıp gerinme vs. gibi hal ve 

hareketler bu isteğin ifadesi için kullanılmıştır.” (Şimşek, 2003: 136-137). Geçmiş dönemlerde 

evlenecek olan bireylerin evlenme isteklerini birtakım uygulamalara dökerek belli etmektedirler. 

Bu gibi âdetlerin yapılması kızın ya da erkeğin sözlü olarak değil fiziki olarak evlenme isteğini 

belirttiğini göstermektedir. Bu gibi âdetlerin yapılması günümüzde söz konusu değildir. Evlenme 

isteğinin aile bireylerine özgürce söylendiği hatta kararın gençlere bırakıldığı görülmektedir. Bölge 

de kızların ya da erkeklerin evlenme isteğini belirttiklerine dair bir durumla karşılaşılmamaktadır. 

Genellikle söz hakkı aile büyüklerine aittir kız ya da erkek bu işe karışmamaktadır.  

“Kimse bi şey diyemezdi, babası kime verdise sözünün üstüne söz yoktu. Derlerdi kızın sözü 

olsadı derlerdi ya davulcuya ya zurnacıya yani kız karışamazdı.” (K27). 

“Eskiden erken yaşta evlenme vardı. Ablalarım hep on altı yaşlarında evlendiler ama ben 

dedim yirmi yaşına gelmeden beni evlendirmeyeceksiz resti çektim. Yirmi bir yaşında evlendim, 

yirmiden sonra daha sesimi çıkarmadım.” (K10).  



63 

 

“Erkekler evlenmek istediklerini söylerdi ama kızlar öyle söyliyemezlerdi. Karıların yanında 

kızlar çok konuşamazlardı.” (K9). 

“Ben on beş yaşında evlendim annem beni verdi bizde de yok deme olmazdı diyemedim. 

Annem çekti kenara ‘baktın mı oğlana nasıl?’ dedi, bende dedim ki ‘anne ben hiç bakamadım 

utandım’. Annemde dedi ki ‘hayır! gördün, beğendim diyeceksin’ benimde daha sesim çıkmadı.” 

(K5).  

“Eskiden hiç rıza alma yoktu anamız, babamız verirdi sesimiz çıkmazdı. ‘Seni buna verik ali 

misin?’ demezlerdi hiç. Kızın sözü olursa ya davulcuya ya zurnacıya ele derlerdi.” (K7).  

“Eskiden kızların görüşleri alınmazdı ama bizim zamanımızda alınırdı yine de bi şey 

diyemiyorduk tabi. Derlerdi ki oğlanlar evlenmek isteyince pilavın ortasına kaşık dikerlermiş hani 

beni everin diye.” (K23). 

Geçmiş dönemlerde saygı her zaman ön planda olmuştur. Saygı ile ayıp düşüncesi birbirine 

karıştırılan bir konu olmuştur. Baktığımızda aslında saygıdan ziyade ayıp ya da utanma 

duygusunun zihinde yer ettiği görülmektedir. Bu yüzden genellikle kızlar ayıp düşüncesi ile sözlü 

olarak değil yaptıkları davranışlar ile evlenmek istediklerine dair birtakım mesajlar vermektedirler. 

“Kızlar ev işlerini titizlikle yürütmeye, anne ve babalarına daha çok saygıda bulunmaya, uyumlu 

davranmaya özen göstererek arzularını belirtmeye çalışırlar. Ya da evlenmek isteyen genç kızlar, 

aksi bir tutum sergileyerek ev işlerini yapmamaya, işleri ağırdan almaya, bulaşık yıkarken tabakları 

kırmaya, kapıları sertçe çarpmaya, her olaya çabuk sinirlenip tepkiler vermeye çalışarak arzularını 

dolaylı olarak belli ederler.” (Alay, 2016: 74). Günümüzde artık ailenin evlilikteki baskın rolünden 

ziyade kızın kendi isteği ve rızasının ön plana çıktığını söylemek mümkündür.  

Ailenin evlenme konusundaki baskın rolü azalırken gençlerin kendi istek ve arzuları daha 

çok ön plana çıkmaktadır. “Toplum içinde kabul görme, yeni bir statü kazanma yöntemlerinden biri 

de aile kurmaktır. Aile kurma isteği ve sureci görece bilinenin aksine ergenlik cağına gelmiş 

bireylerin tanışması/tanıştırılması ya da görücülük sureci ile başlamaz; bir çocuğun doğumu ile 

başlar. Ebeveynleri tarafından doğan çocuk kız ise alınan oyuncak ve oynanan oyunlarla iyi bir eş, 

anne olma becerisi; erkek ise er olma becerisi kazandırılmaya çalışılır. Bir örnek olarak bu oyunlar 

aslında anne ve babanın ait olduğu toplumun kültürel değerlerini aktarma şekli ve çocuğuna 

yetişkinlik rolünü öğretmesi ile ileride toplum tarafından kabul edilmesi için verilen eğitimdir.” 

(Çeliker ve Genç, 2019: 2). Günümüz de evlenme isteğinin belirtilmesinin ardından kız, evleneceği 

erkeği babası ve annesi ile tanıştırmaya çağırmaktadır. Bu geçmiş döneme göre oldukça olağan bir 

durum hâline gelmektedir. Aile yaşantısının varlığı nasılsa âdetler de bu yönde şekil almaktadır. 

Geçmiş dönemde böyle gördük böyle uyguladık düşüncesi günümüzde de aynı şekilde devam 

etmektedir. Aile yapı taşını, kültürel unsurlar şekillendirmektedir.    

3.1.3. Evlenme Biçimleri 

Ülkemizde evlenme biçimlerinden “görücü usulüyle evlenme, kız kaçırma, beşik kertme, 

berdel, ölen kardeşin karısıyla evlenme, kuma gelme” gibi çok fazla evlenme biçimleri 

bulunmaktadır. “Aile tiplerine ilişkin, evlenme biçimleri göz önüne alınarak bir sınıflandırma 

yapılabilmektedir. Evlenme biçimleri farklı ölçütlere göre çeşitlilik göstermektedir. Bunlardan 

birisi evlenecek kişilerin sayısı ile ilişkilidir. Tek eşle evlenmenin uygulandığı sistemler 

monogami, çok eşle evlenmenin uygulanıldığı sistemlere poligami olarak adlandırılmaktadır.” 



64 

 

(Kahramanca, 2015: 19). Derleme yaptığımız bölgede ise çoğunlukla görücü usulüyle evlenme 

biçiminin yaygın olduğu görülmekle beraber akraba evliliği, kuma gelme, kaçarak evlenme gibi 

farklı evlenme biçimlerine de rastlanmaktadır. 

“Eskiden evlenmek görücü usulüydü, kimse kimseyi görmezdi ne kız ne erkek. Evlendikten 

sonra ilk gecede bir tanışma olurdu. Hiç tanımadığın bir erkekle karşı karşıya geliyordun.” (K7). 

“Biz komşuyuk gördük birbirimizi, davarları güderken yani göridik birbirimizi.” (K21).  

“Çok eskiden kızla oğlan birbirini görmezdi ama benim zamanımda görme vardı. Beni 

geldiler, gördüler, beğendiler sonra dediler kızdan oğlan birbirini görsün. İşte askerden geldi 

sonra bize geldiler ama ben hiç bakamadım yüzüne utandım.” (K5).  

“Eskiden görücü usulüydü, ben efendimi hiç görmeden aldım.” (K20, K25).  

“Eskiden küçük yaşta evlenilirdi. Kızların görüşleri felan alınmazdı. Benim eşim askerdi, 

annem diyidi askerden gelsin birbirlerini görsünler, beğenmedilerse olmaz diyidi. Ben gördüm 

eşimi ama eskiden çoğu görmeyende vardı. Benim teyzem çocukları gerdek gecesi birbirlerini 

görmüşler.” (K1).  

Evlenecek eşlerin özellikle birbirlerini tanımadan, görmeden evlenmeleri söz konusudur. 

Günümüzde artık görücü usulü evlilik yaygınlığını yitirmiş bulunmaktadır. Günümüzde artık 

popüler olan yeni bir evlenme biçimi “flört evlilik” yaygınlaşmaktadır. “Günümüz toplum 

yapısında evlilik öncesi süreçte görülen iki temel ilişki biçimi Görücü Usulü ve Flört tarzıdır. 

Batının etkilediği hızlı toplumsal değişme süreci altında sağlıksız ve çarpıklıklara uğramış da olsa 

genellikle Görücü ve nadiren Flört ile ona yakın formlarda yapılan evlilikler ve kurulan aileler 

sonrasında da bu iki tipin farklı özelliklerini göstermektedir. Böylece bir taraftan Batı ilişki tarzı 

olan flörtün, diğer taraftan da görücülüğün flörte yakınlaşan forma dönüşmesiyle yaşanan süreçten 

aile yapıları olumsuz etkilenmektedir.” (Yılmazçoban, 2016: 1323). Değişen hayat şartları ile 

evlenme biçimleri de değişmiştir. Artık evlenecek eşler birbirlerini tanımadan, görücü usulü ile 

değil sosyal medya aracılığı ile konuşarak, birbirlerini görerek ve tanıyarak evlenmektedirler. 

“Köylerde hep görücü usulü evlilik olurdu. Kızın, oğlanın resmini gösterirlerdi. Tabii şimdi 

bu yirmi senedir öyle görücü usulü felan yok, daha kalmadı öyle kimse kimseye kız bakmaya gitmi 

pek nadir işte. Köyde bi tanıdığın olurdu gidisin mesela ordan sana gösteri kız geli, sana kahve 

getiri felan öyle görisin.” (K8).  

Bölgede karşılaşılan bir diğer evlenme biçimlerinden kız kaçırma, kuma gelme, akraba 

evliliği de sık rastlanılan evlenme biçimlerindendir. “Toplumsal değişme sürecinde, endüstrileşme 

ve kentleşme önemli rol oynamaktadır. Türkiye'de kültürel değişmelerin yoğun görüldüğü büyük 

kentlerde tanışıp evlenme giderek yaygınlaşırken, gelenekselliğin ağır bastığı yörelerde çok farklı 

evlenme biçimlerine rastlanılmaktadır.” (Sezen, 2005: 186). Genellikle aile fertlerinin anlaşmazlığı, 

damat veya gelinin istenmemesi ya da başlık parası gibi sebeplerden dolayı kız kaçırmaların 

bölgede varlığını göstermiş olduğunu söylemek mümkündür. Günümüzde artık eskisi gibi kaçarak 

evlenme varlığını sürdürmemektedir. Hem ekonomik şartlar hem de aile fertlerinin gençler 

birbirlerini sevmiş bize de vermek düşer anlayışı ile evliliğe hoşgörüyle yaklaşılıp karşı 

gelinmediği dolayısıyla da kız kaçırmalarının artık eskiye nazaran çok kalmadığını söylemek 

mümkündür. Ancak bugün Anadolu’nun kırsal kesimlerde kız kaçırmaların varlığına hâlâ daha 

rastlanılmaktadır. 



65 

 

“Kız kaçırmalarda olurdu. Mesela annemi babam kaçırmış. Annemi çok istimiş annem de bi 

türlü kabul etmiyormuş köy hayatı diye. Demişler ki seni teyzenin oğluna götürecem annem de 

demiş bari köyden kurtulurum, en son da tutmuş kaçırmış. Tabii kaçırdıktan sonra tekrar baba 

evine gönderdiler düğün yapıli, gelenekler oli yani. Kaçırma derken bir köyün içinde bir evden bir 

eve kaçırılınca tamam daha mutlaka o onundur yani.” (K5). 

 “Bizim köyde kız kaçırma çok vardı. Eskiden kuma da gelinirdi, bakkalgilde vardı, anamın 

emisinde vardı bi de nenemin dayısının iki kuması varmış.” (K6). 

Bir başka evlenme biçimlerinden birisi de akraba evliliğidir. Genellikle bugün Anadolu’nun 

her kesiminde bu evliliğin yaygın olduğu görülmektedir. Derleme bölgesinde de akraba evliliğinin 

yaygın olduğunu ve devam ettiğini söylemek mümkündür. 

“Akraba evliliği eskiden vardı. Bizim gardaşımın hanımı var Hediye, onlar hep 

birbirleriyledir. Amca kızı amca oğlunda, teyze kızı teyze oğlunda. Bir teyzesi mesela iki tene kız 

almış bir bacıdan öyle yani evvel ahır bu vardı. Şimdide varda o kadar kalmadı.” (K7). 

“Ben akraba evliliği yaptığım için birbirimizi zaten önceden görmüştük, tanıyorduk. Anam 

babam karar verdi, evlenin diye. Bizde evlendik. Sonra pastaneye götürdüm.” (K33).  

Bir diğer evlenme biçimlerinden akraba evliliği daha çok geçmiş dönemlerde görülmekte 

günümüzde ise bazı bölgelerde devam ettiği bilinmektedir. Genellikle kırsal kesimlerde birçok 

insan kızını veya oğlunu uzak kesimlere özellikle de yabancı bir aileye vermek istememektedir. Bu 

sebeple genelde köyün içerisinden ya da aile içerisinden evliliklerin gerçekleştirildiğini söylemek 

mümkündür. “Doğu ve Güneydoğu Anadolu’nun kırsal kesimlerinde oldukça yaygın olup, bu 

evlenme biçiminin sosyo-ekonomik ve psikolojik nedenlere dayalı olarak gerçekleştiği 

bilinmektedir. Mirasın bölünmemesi, yakın akraba veya kardeş çocuklarının yaşlılık 

dönemlerindeki kayınvalide ve kayınpedere daha iyi bakabilecekleri ümidi gibi nedenlerle bu 

evlenme biçimi tercih edilmektedir. İkinci derece akraba evlilikleri olan kardeş torunlarının evliliği 

ve uzak akraba evliliklerine akraba evlilikleri içerisinde sıklıkla görülmektedir. Ülkemizde akraba 

evliliklerinin ülke çapındaki sıklığına, çeşitliliğine ve çeşitli sosyo-demografik özelliklerine ilişkin 

bulgular geniş çaplı sosyo-demografik araştırmaların sonuçlarından elde edilmektedir.” (Çakır, 

2013: 38-39). Günümüzde özellikle kentsel alanlarda akraba evliliğinin yapılmasının bir cahillik 

olarak görüldüğü, kadın doğum uzmanlarının akraba evliliği ile doğacak çocuklarda sakat kalma 

oranının yüksek olduğunu bildirmesi gibi hususlar akraba evliliğine karşı gelinmektedir. 

3.1.4. Kız Bakma (Görücülük) 

Görücü usulü evlilik, pek çok yörede yaygın olduğu gibi derleme bölgemiz olan Dedeyolu 

Köyü’nde de çok sık rastlanılan bir evlenme biçimidir. Bölgede evlenme biçimlerinden görücü 

usulü evlilik en yaygın olan evlenme biçimi olduğu dolayısıyla bu konuyu geniş bir şekilde ele 

aldık. “Görücü(ye) gitme, evlilik çağına gelmiş erkek çocuğunu evlendirmek için evlilik çağındaki 

kızların evine görücüye gidilmesi anlamına gelmektedir. Evlilik için gerçekleştirilen törenlerin ilk 

aşaması olarak kabul edilmektedir. Görücü(ye) gitme zamanla değişse de, geleneksel anlayıştan 

birçok izler taşımaktadır.” (Dikici, Şener, 2022: 411). Evliliğin geleneklerinden olan görücü gitme 

âdeti genellikle bir tanıdık veya bölgeyi iyi bilen bir kadın tarafından gerçekleşmektedir. Görücü 

usulü evlilik Dede Korkut Hikâyeleri’nde karşımıza çıkmaktadır. Kan Turalı Hikâyesi’nde, Kan 

Turalı kendisine kız bakmak için yaşlı bir ihtiyar ile gezmektedir. Buradaki yaşlı ihtiyar motifi 



66 

 

günlük hayatta da karşımıza çıkmaktadır. Kız bakmak için evleri dolaşan görücü yanına çevreyi iyi 

bilen kişiyi almaktadır (Karabulut, 2023: 81). Bölgede aracı denilen kişiler kız bakmak için 

kolaylık sağlamaktadırlar. Genellikle ailenin büyükleri tarafından kız aramaya çıkılmaktadır. 

“Gençlerin evlenmesine dair köklü bir gelenektir. Baş göz edilme çağı gelmiş delikanlıların 

anneleri, tanıdıklar vasıtasıyla münasip bir kız aramaya başlar. Aracılar, uygun biri varsa, erkek 

tarafını haberdar eder. Erkek tarafı öncelikle kız tarafına görücü gider. Bazı yerlerde bu ziyaret 

habersiz yapılır.” (Kardaş, 2020: 17). Genellikle kız bakmaya habersizden ve evin büyükleri 

tarafından gidilmektedir. Kız bakmaya erkek gitmez çünkü evlenecek olan kız ile oğlan birbirlerini 

asla görmemektedir. Bölgede kaynak şahısların çoğunluğunun kız ile oğlanın birbirlerini 

görmediklerini söylemekte fakat bazı kaynak şahısların daha sonraki zamanlarda fotoğraf 

aracılığıyla ya da yüz yüze olarak kız ile oğlanın birbirlerini gördüklerini belirtmektedir.  

“Kız bakmaya oğlanın anası bi de bi ya teyzesi ya varsa gelini gelidiler. Kimin evinde kız 

varsa dolanidiler muhtara ya da tanıdık birine soridiler, karıyı alıp gididiler. Kız tarafı gididi, 

oğlan tarafını göridi. Beğendilerse gelsinler beğenmedilerse gelmesinler diyidiler. Kızdan oğlan 

hiç birbirini görmezdi, eskiden görme beğenme yoktu. Düğün akşamı damatı görürdün kör mü, 

topal mı, burnu mu egri, ağzı mı egri hiç bilmezdin akşama ne kaderin varsa işte ayı mı, kurt mu, 

ihtiyar mı ne çıkarsa artık.” (K2).  

“Köylerde hep görücü usulü evlilik olurdu, kızın, oğlanın resmini gösterirlerdi. Eskiden 

gelini hamama götürme de vardı hamama götürüp bakarlardı hele bi özrü felan var mı diye.” (K8). 

“Benim görücü usulüyle oldu, Perçence gittik. Bana kahve getirdi öyle gördüm ben.” (K32).  

“Kız bakmaya komşuları gezerlerdi hangisini beğendilerse haber gönderirlerdi, gel deyise 

istemeye giderlerdi gelme dedi mi gitmezlerdi.” (K22). 

“Bu köye gelilerdi bi tanıdığa gidilerdi. Beni götür a burada ki bekâr kızlara, o da alidi 

gididi evleri dolanidi. Köyde kim varsa gidilidi, terzigilde kız var, gadogilde var, bakkalgilde var, 

toppogilde var işte bunları hep kadın gezdiridi. On teneye bakilerdi kimi beğendilerse o bi tene de 

kalilerdi. Kaynana önce gelidi bakidi, gezidi deyidi onun gızını beğenmişik hadinin gideğin 

isteyelim, âdet böyledi.” (K4).  

“Kız bakmaya eskiden iki tene alırlardı kadın, gelirlerdi. Seni süzerlerdi, tepeden dırnağa 

bakarlardı, kayfeye bakarlardı, senin evin temizliğine illa o olacaktı. Benim annemin çok söylediği 

bi lafı vardı ‘şimdi üç kadın kız beğenmeye gitmişler, biri demiş ki el ayak hadi gahah! öbür bi 

tenesi de demiş ağız burun hele biraz durun! öbürü de demiş kaş göz kusuru söz!’ yani artık 

beğenmişler.” (K1).  

“Kız bakmanın belli bir günü yok mesela Yukarı Huh’a kız beğenmeye gidik habersizden 

gelinirdi. Komşuları gezerlerdi tek tek.” (K21).  

“Bizim zamanımız da görme âdeti yoktu. Anası, babası, akrabaları beğenirdi. Gelidi 

koyunları sağmaya benden konişmidi belki geri olur diye.” (K22). 

“Görücü usulü vardı. Kız utanırdı, görünmezdi şimdikiler başka. Kaynanam geldi bizim 

köy’e düğüne. Ben de gittim komşunun düğününe meğer ben de gitmişim tam kaynanamın yanına 

oturmuşum. Biraz da saftım, yoksam bu da kız arimiş, o soru ben sölim o sori ben sölim, kızım diyi 

ben seni de götürecem, dedim ‘Teyze sen yaşlısın, senin daha oğlun var mı?’ dedi ‘Çağam bi tene 

var’ işte gittim şehire geldi sonra buldu beni, işte demek kader.” (K17).  



67 

 

Bölgede kız bakmaya haber verilmeden gidilmekte ve genelde bu vakit sabah üzeri 

olmaktadır. Habersizden gidilmenin sebebi ise ev ortamının nasıl olduğunu görmek istemektir. Kız 

bakmaya gidildiğinde gelin olacak kıza birtakım sorular sorulur ve bazı âdetler yerine 

getirilmektedir. Özellikle kızın hamaratlığına, evin temizliğine ve dış görünüşe bakılmaktadır. 

Bölgede bulunan tüm evlerin hepsi gezilir en son hangi kızı uygun bulurlarsa o eve haber 

gönderilir. Kız aramada genellikle ailenin varlığı ön planda olmakla birlikte aranacak kız da 

birtakım özelliklere de mutlak surette bakılmaktadır. Dedeyolu bölgesinde de görücü gidilen evde 

pek çok âdetin yapıldığı görülmektedir. Genellikle kızın fiziksel özelliklerinden ziyade en çok 

hamaratlığı ve titizliğine bakılmaktadır. Bu gibi unsurların yapılması ile bir nevi kız denenerek 

sınavdan geçirilmektedir. 

“Görücüler gelince önce hoş geldin derdik sonra kahve yapıp getirirdik. Leğende eskiden 

çamaşır yıkatıyorlarmış döküyor mu diye, mutfağına bakarlarmış düzenli mi temiz mi diye, 

gezişine, kahveyi çabuk yapıp getiriyor mu hani eli hızlı mı diye bakarlarmış. Kayınvalide, elti, 

görümce gelirdi kız bakmaya.” (K23). 

“Köyden kız bakmaya geldiklerinde ögde gaz ocağı bile yoktu. Kız ataş da köz yapar kahve 

yapacak, kızın rengi biraz sarımış, anası da deyi ki ‘kızım üfür ataşa, eğil ki rengin biraz sarıdır 

kızara’, kız da bilmi bağıri diyi ‘aney kızardım gelem mi?’. Kız bakmaya öyle çat kapı habersizden 

gelinirdi. Bir gün bu bizim Aşağı Huh’ tan gelmişler, köyde kızların hepsini de gezmişler. Kimi 

beğendilerse onu isterlerdi eğer kaderi açılmışsa tamam olurdu. Görücüye kimisi filanın kızı çok 

avrat, cibilliyetli, terbiyeli derler sebep olurdu yol gösterirdi. Eskiden kız kapıya gitti mi kaynana 

makat’ın yastıklarının dibine elini sokarmış hele yastukların dibinde toprak var mı toz var mı 

bakarmış. Eseret süpürgeyi alır ayağınnan vururmuş atarmış yere hele bakarmış o kız gidi geli 

süpürgeyi kaldırı mi kaldırmı mi?” (K9).  

“Kız bakmaya bir de bakidin çat kapı iki tene kadınla geldiler. Görücü usulü işte kahve 

yapidin getiridin. Oğlanı görmek yoktu. Kahveyi veridin seni görilerdi. Bazen çitin de açabililerdi, 

gerdanını görmeleri için benimkini açmadılarda öyle yaparlarmış işte. Görürler de eğer aklarına 

yatarsa iki tene büyük gelirdi isterlerdi yani bize demezlerdi ki oğlanı gör. Ben ilk gece tanıştım 

adamla, hiç görmediğim bir adamı o gece tanıdım. Sonra eskiden annem söylerdi kızı denerlerdi 

para atarlardı ortaya bakarlardı acaba alacak mı annem hep böyle söylerdi. Yemeğen, içmeğen 

bakarlardı nasıl yapisin yapamisin mi diye hakkatten de yok yapilidi yani küçüktük ama 

yapabilidik. Kız aramaya oğlanın annesi, halası, teyzesi gelirlerdi. Soruştururlardı, araştırırlardı 

aileyi, cinsini, cibiliyetini aklarına yatarsa verirlerdi.” (K7). 

“Ben duymuşum eskiden çay yaparlarmış, giderken demliğin kapağına bakarlarmış, eğer 

temizse bu gelin temiz derlermiş eğer değilse o gelin kirli derlermiş, gelin getirmezlermiş. Dışı 

ayna içi bilmem ne derler da. Lambaların, prizlerin üstüne parmak atarlarmış toz var mı diye.” 

(K24). 

“Kız bakmaya giderdik işte böyle mahcup mahcup otururlardı, kahve getirirlerdi. Biz de 

bakar incelerdik, boyuna posuna. Divanların altına ip atarlardı ki acaba toz var mı yok mu diye.” 

(K38).  

“Görücü gidince kızın boyuna, posuna, yürüyüşüne bakarlarmış hatta ben duydum yaklaşıp 

da hele bakarlarmış ağzı kokuyo mu diye.” (K18).  



68 

 

“Misafir getirecez diye bize haber verirlerdi. İşte gelirlerdi beğenen beğinirdi, beğenmeyen 

beğenmezdi. Eline yüzüne bakarlardı, halının dibine bakarlardı, koltukların dibine bir şey atarlardı 

bakarlardı temiz mi kirli mi diye.” (K36).  

“Annem anlatırdı kızı beğenmişlerse halının üstünde -halı da değil- kilimin üstünde bulaşık 

yıkatırlarmış ki hele tökü mi tökmi mi bakarlarmış. Gidilen evin tuvaletlerine bakarlarmış mutlaka 

temizliğine bakarlarmış, gaz lambasına bakarlarmış hele kirli mi değil mi diye. Öyle eskiden haber 

verme yoktu çat kapı gelinirdi. Kıza bakmaya kaynana gelirdi görümce varsa gelirdi bi de bi tene 

tanıdık adam gelirdi.” (K1).  

“Kız bakmaya geldüklerinde bakarlardı kızın elleri sağlam mı, ayakları sağlam mı, gözlerine 

bakarlardı kör mü, kulağına bişe sölerlerdi hele eyi işidi mi, başını açarlardı saçına bakarlardı kel 

mi saçı dökülmüş mü yani ele ederlerdi.” (K11). 

“Bana görücü geldiler damat da gelmişti biz ayrı oda da oturduk. Biraz konuştuk, ben 

konuşmadım gerçi o konuştu hep öyle oldu yani.” (K37).  

Günümüzde artık görücü usulü evliliğin yaygın olarak devam ettiğini söylemek mümkün 

değildir. Artık Flört aşamasına geçilmiştir Evlenecek olan eşler birbirlerini tanıyarak evliliklerini 

gerçekleştirmektedirler. Ailenin sana uygun bulduğu ya da yakıştırdığı kişiden ziyade kendi isteği 

ile eş seçme söz konusudur. Eski zamanlarda olduğu gibi kapı kapı dolaşarak kız arama geleneği 

günümüzde çok fazla kalmamıştır. Eskiden genellikle yakın çevrelerden kız bakmaya gidilirken 

artık günümüzde başka şehirlerden bile gelin getirme söz konusudur. Teknoloji ile uzak yakın fark 

etmeksizin yüz yüze konuşarak tanışma günümüz yeni çağın modası hâline gelmiştir. Televizyon 

kanallarında gördüğümüz evlendirme programlarının da görücü usulü evliliğin günümüzde ki 

modernleşmiş hâli adı altında gerçekleştirildiğini söylemek mümkündür.   

3.1.5. Kız İsteme   

Düğün öncesi yapılan evlilik geleneklerimizden bir diğeri de kız isteme aşamasıdır. Evliliğe 

doğru atılan adımın ilk basamağı kız istemedir. Anadolu’da “işin adını koymak” tabiriyle ifade 

edilmektedir (Gökdağ, 2012: 114). Kız isteme de genellikle düğün tarihi, başlık parası, düğün, 

nişan gibi hazırlıklardan bahsetme söz konusudur. Bölgede eskiden gerçekleşen istemelerin 

genellikle belirli bir günü yoktur. Aileler birbirlerine haber vererek bir gün belirler ve o gün 

istemeye oğlan tarafından evin büyükleri kız tarafına gelirler. Erkekler ve kadınlar ayrı odalarda 

oturulur ve kız ile oğlan çoğunlukla birbirlerini görmemektedirler. Kız istemeye gelirken çok daha 

eski zamanlarda çiçek, çikolata vs. götürme âdeti yokken biraz daha ilerleyen zamanlarda çikolata 

ve çiçek getirildiği görülmektedir. Kız hemen ilk istenişte verilmez üç kez baba evine gidip 

gelinirdi. Çünkü kız evi naz evidir düşüncesi vardır. “Kız isteme geleneği, aile kurumunun inşası 

noktasında Türk toplumunda sıklıkla görülen bir süreçtir. Türk toplumunda kız isteme töreni, 

‘hayırlı bir iş’ için bir araya gelen aileler arasında, dile pelesenk olmuş ‘Allah’ın emri, 

peygamberin kavli’ sözü ile erkek tarafından (genellikle) en büyük erkeğin konuya girerek 

başlattığı bir süreç olarak kabul edilir.” (Dikici ve Şener, 2022: 412). İsteme de mutlaka Türk 

kahvesi yapılır ve gelen misafirlere ikram edilmektedir. Günümüzde yapılmakta olan damadın 

kahvesine tuz katma âdetine geçmiş dönemlerde rastlanılmamaktadır. Fakat bazı kaynak 

şahıslardan edindiğimiz bilgiye göre kahveye tuz katma âdeti yerine kızın sözü geçsin düşüncesi ile 

kahveye tükürme âdetinin var olduğu söylenmektedir.  



69 

 

“İstemeye haber verirlerdi işte kızı beğenmişler gelecekler. Zaten köyün içindense taniler, 

bililer, akşam gelek diyiler. Göyünleri varsa ‘buyursun, gelsinler!’ derlerdi yoksa gelmesinler 

derlerdi. İstemeye hiçbi şeyde getürmezlerdi ne çiçek ne çikolata öle bi şey yok. Giderlerdi 

otururlardı, çay içerlerdi kızı ister gelirlerdi. Kız hiç çıkmazdı, görünmezdi onlara kadınların 

yanında gider otururdu. Söz kesme felan yoktu öle işte nikâh kesmeye gelirlerdi bi.” (K9).  

“Kahveye tuz katma eskide yoktu ama içine tükürme varmış sözü geçsin diye kız tükürürmüş 

bana da tükür dediler ama ben yapmadım.” (K10).  

İstemenin olmazsa olmaz âdeti Türk kahvesidir. Şu an günümüzde sıklıkla yapılan bir âdet 

hâline gelen damat beyin kahvesine tuz katılmaktadır. Eğer damat tek bir seferde bu tuzlu kahveyi 

içerse kızı seviyor onun için her şeyi göze alabilir düşüncesi vardır. Oysa bu durum bilinenin tam 

aksine eğer istemiyor ve sevmiyorsa kahveye tuz katıldığı gerçeği olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bazıları ise tuz yerine evliliğimiz tatlı olsun düşüncesi ile bal katmaktadır. 

“İsmeye hiçbir şey getmezlerdi öle çiçek, şeker hiç bişe de yoktu. Kayınbaba, aile böyükleri, 

tanıdık hoca getürürlerdi, Allah’ın emriylen peygamberin kavliylen kızı isterlerdi. Hemen verdise 

verilerdi bazısı da hemen vermidi bi kaç kez gidip gelilerdi. Bi beğenmeye gelendene kahve yapilidi 

bi de istemede yapilidi. Tuz sepme felan yoktu hiç zetene öle damada, kız kahve götürmidi, kimseye 

görünmezdi hiç, kızdan oğlan birbirlerini görmezlerdi.” (K11, K1, K6).  

“İstemeye gelirken çiçek, çikolata vardı ama bana gelmedi. Kıza gelen güllü çikolata da 

yenilmezdi o tekrar aynı şekilde oğlan evine geri giderdi, oğlan evin de dağıtılırdı bu mutlaka 

vardı, kadife kutu ile yapılırdı.” (K5).  

Kız istemeye eskiden çiçek ve çikolata götürülmezken günümüzde bu olmazsa olmaz bir 

âdet hâlini almıştır. Hatta son zamanlarda çiçek sadece geline değil nezaketen anne ve gelinin kız 

kardeşlerine de alınmaktadır. Günümüzde artık damat için özel bulanan kahve tepsileri vardır. Söz 

yüzükleri ise gelin ve damadın baş harflerinin bulunduğu özel tepsiye dizilmektedir. Günümüzde 

kız isteme merasimleri artık daha gelişmiş hatta evde değil bir mekân tutularak istemelerin 

gerçekleştiği de söz konusudur. 

“İstemeye gidildiğinde yüzük takılır sonra nişan olur o kadar.” (K33).  

“Kız istemeye gittiğinde hiçbir şey götürülmezdi. Önce gidilir kız istenirdi, büyüklerden 

sonra cevap gelirdi, haber gönderirlerdi olumlu diye sonra da şerbet içilirdi, tatlı pasta alınırdı.” 

(K23). 

“Kız bakmaya bir kalisor saman doldururduk, götürürdük samanu sattuk ondan sonra gittik 

kız beğenmeye. Bizim bi akrabamız vardı onla gittik. Sonra kızlan oğlan birbirlerini göreceklerdi 

babası yok dedi eledi yani. Biz de fotrafını yolladık işte yani gelin görün ki bizim oğlumuz böle hoş 

aslan gibi işte. Oğlan da kızı görendene derdi ‘kız kısmının eli neyse yüzü de odur’. Gittik tekrar 

Allah’ın emriyle istedik kızı, onlarda verdiler.” (K3). 

Değişen zaman ile bazı gelenekler de değişikliğe uğramıştır. Günümüzde gerçekleşen kız 

istemeler artık nişan ile birlikte gerçekleşmektedir. Dolayısıyla nişan ile birlikte tutulan mekânlarda 

isteme de yapılmaktadır. Değişen hayat şartları ve gelişen teknoloji ile eski samimiyetler de kendini 

yitirmiş sadece herkesin beğenisine sunulan bir hayat hâline dönüşmüştür. Günümüz kız 

istemelerde çoğunlukla kadınlar ile erkeklerin ayrı odalarda oturmadıkları ve kız ile oğlanın 

birbirlerini gördüklerini söylemek mümkündür.  



70 

 

3.1.5.1. Dil Bağı 

İstemenin ardından kızın artık sözlü olduğunu etrafa tescillemek adına “dil bağı” 

verilmektedir. Dil bağı, kızın başının bağlı olduğu anlamına gelmektedir. Genellikle bir bohçaya 

koyulan yüzük ve hediyelerin verilmesi dil bağı olarak adlandırılmaktadır. “Kız verildikten sonra 

‘Dil bağı’ denilen hediyeler, artık kızın damat evinin bir üyesi olduğunu gösterir ve kızın başkaları 

tarafından istenmesini engellemek için kız evine verilir. Dil bağı, dilin bağlanması kelimesinden 

türeyen bir kelime olup kızı istemek için gelenlerin susması, dillerinin bağlanması amacıyla verilen 

hediye anlamındadır. Dil bağında ailelerin maddi durumlarına göre hediyeler götürülmektedir.” 

(Sertkaya, 2012: 123). Bölge de bu âdet geçmiş dönemlerde kızın verildiğinin simgesi olarak 

uygulanmaktadır. Günümüzde ise bu âdet artık yoktur.  

“İstemeye de evin büyükleri gelirlerdi. Beni dedemden istediler babam karışmadı. Hemen ilk 

istemede kız verilmezdi biraz araştırılırdı hem de kız evi naz evi derlerdi. İstemeye çiçek, çikolata 

neyin getirilmezdi ben görmedim hiç eskiden yoktu şimdi çıkmış bunlar. Kız istendikten sonra söz 

kesilirdi eskiden ‘dil bağı’ derlerdi onu koyurlardı, işte bir bohça getirirlerdi.” (K7, K21).  

“Kız öyle hemen ilk istenişte verilmidi beni vermediler baya uzun sürdü. Ben köye gitmem 

diyidim, köyün işini yapmam diyidim. Ondan sonra oldu kader işte, gittiler bi çüt bilezik taktılar o 

zaman dil bağı diyilerdi hiç nişan olmadan dil bağı yapilidi onu getiridiler. Ondan sonra ne oldusa 

babam götürdü geri verdi bilezikleri, yok düğün olmayacak dedi. Bi daha geldiler vazgeçmediler 

en son daha oldu düğün.” (K16). 

Günümüzde dil bağı ile sözlü olunduğunun belirtilmesi yerine artık sosyal medya üzerinden 

ilişki durumu açıklanmaktadır. Kızın nişanlanmasın ardından yüzüklerin sosyal medyada 

paylaşılması ile artık nişanlı olduğu bilinmektedir. Sosyal medya hesapları üzerinden bekâr/evli 

şeklinde ilişki durumu belirtilerek gösterilmektedir. Günümüzün bir diğer modern âdeti hâline 

gelen evlenme teklifi ile eski tabirle kızın başının bağlı olduğu duyurulur. Değişik şekillerde 

evlenme teklifleri yapılmaktadır hatta bunun için organizasyonlar dahi hazırlanarak farklı teklifler 

hazırlanmaktadır. 

3.1.5.2. Başlık Parası 

Başlık parası genellikle Anadolu’nun kırsal kesimlerinde çoğunlukla karşımıza çıkan bir 

âdettir. Kızın bir nevi para karşılığı satılması ile gerçekleşen bu işleme başlık parası verme denir. 

Kırgızlarda da var olan başlık parası, kalın şeklinde geçmektedir. “Kalın âdetinin, Kırgız aile 

geleneğinde önemli bir yerinin olduğu ve Kırgız ailesinde evlilik olgusunun temelini oluşturduğu 

görülür. Kırgız toplumunda evlilik âdetinin olmazsa olmazlarından birini teşkil eden kalın, 

evlenecek kız veya gelin için kızın ailesine verilen maddi karşılık anlamına gelmektedir. Toplum 

nazarında kalın, damat veya çok defa ailesi tarafından gelin kızın ailesine yapılan bir ‘evlilik 

ödemesi’ olarak da telakki edilir.” (Ünal, 2021: 49).  Başlık parası eski Türk törelerinden beri var 

olan ve günümüze kadar gelen bir âdettir. Bugün başlık parası, kızı para karşılığı satmak tabiri ile 

hoş karşılanmayan bir durum olarak karşımıza çıkmaktadır. “Kökeni 1500 yıl önceye dayanan 

«kalın» âdeti, Türkistan’dan Anadolu’ya kadar uzanan hat üzerinden, tarih boyunca yaşamlarını 

sürdüren bütün Türk boy ve oymaklarında varlığını sürdürmüştür. Günümüzde de aynı gelenek, 

bütün canlılığı ile devam etmektedir.” (Turan, 1991: 39). Genellikle başlık parasını vermeyen 

kişiye kız verilmemektedir. Bu gibi hususlarda kız kaçırmaların olmasına sebebiyet vermektedir. 



71 

 

Genellikle geçmiş dönemlerde para yerine mal, eşya başlık olarak kabul edilmektedir. “Başlık 

Anadolu’nun birçok yerinde, evlenecek gencin kız tarafına ödediği paraya denir. Bu ödeme nakit 

para yanında; altın, ev, bahçe, tarla veya canlı hayvan (at, koyun, sığır vb.) olarak da 

gerçekleştirilmektedir. Anadolu Bölgesi'nde başlığa; ‘bedel’, ‘ağırlık’, ‘ana hakkı’ gibi vb. isimler 

de verilmektedir. Doğu ve Güneydoğu Anadolu bölgelerimizin kırsal kesimlerinde, günümüzde 

bile oldukça yaygın olan başlık parasının miktar ve biçimi üzerinde yapılan pazarlığın 

sonuçlanmasına ‘başlık kesme’ denir. Başlık, kadını bir mal olarak gören bir anlayışın ürünü 

olması yönüyle, son derece ilkel bir zihniyetin devamıdır. Oğlan tarafının ekonomik yıkımına 

sebep olmakta, gerekli paranın temin edilmemesi durumunda, kız kaçırmalarını ve kan davalarını 

çoğaltmaktadır.” (Sezen, 2005: 187). Derleme bölgesinde başlık parasının geçmiş dönemlerde var 

olduğu kaynak şahıslardan tarafından söylenmektedir. Kadın kaynak şahısların bu durumu 

kendileri için bir nevi mal olarak düşünülmesine sebebiyet verdiği görülmektedir. Yine başlık 

mevzusuna karşı gelinerek alınmadığı da görülmektedir.  

“Başlık parası mutlaka istenirdi, iki yüz üç yüz ne olursa artık bi nevi kızı satmaktır işte bu.” 

(K9).  

“Başlık parası olurdu. Babam üç ablama da başlık parası almış mesela ama ben istemedim 

karşı geldim.” (K10). 

“Başlık parası benden de aldılar bi beşi binli dokuz liradı.” (K22). 

“Başlık parası vardı babam aldı bizden bu âdet vardı ama şimdi daha köyümüzde hiç 

duymadım yoktur.” (K16). 

“Eskiden başlık parası da vardı tabi kız vekili vardı, ‘kardeş haleti’ vardı, kardeşe para 

verilidi ya da dabanca verilidi âdetti.” (K11, K1, K6). 

“Başlık parası vardı, para verilirdi. Bizim on lira aldı o zamanın parası ile. Bi nişan yüzüğü 

aldılar dört liradı.” (K21). 

Anadolu’nun kırsal bölgelerinde başlık parası mevzusu canlılığını koruyarak günümüzde 

yaşatılan bir âdet olarak karşımıza çıkmaya devam etmektedir. 

3.1.6. Nişan Alışverişi  

Gelin ve damadın düğün öncesinde eksik kalan eşyalarının tamamlanması için nişan 

alışverişi yapılmaktadır. Genellikle düğüne az bir zaman kala bu işlem gerçekleşmektedir. Geçmiş 

zamanlarda nişan alışverişine gitme birer gelenek hâline gelmiştir. Bölge de nişan alışverişine 

“pazarlık” adı verilir. Genellikle pazarlık yapma ya da pazarlığa gitme tabiri kullanılmaktadır. 

Bölgede pazarlığa erkek tarafının aile büyükleri gitmekte ve damat pazarlığa gitmemektedir. Gelin 

ise annesi ve yakını ile beraber pazarlığa götürülmektedir. Pazarlık için şehir merkezine gidilmekte 

ve alınacaklar belli bir sayıya göre alınmaktadır. Genellikle gelin, eşyaları kendisi seçmez aile 

büyükleri neyi uygun görürse onu almaktadır. Geçmiş dönemde pazarlıkta alınacaklar sayı ile 

belirlenerek bir deftere kaydedilmektedir. Daha sonra bu defter erkek tarafına verilerek pazarlıkta 

alınması uygun görülür. Pazarlık sonrasında bu defter gelinin çeyiz sandığında saklanmaktadır. Bu 

gelenek nişan alışverişinde mutlaka uygulanmakta olan bir âdet olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Pazarlığa şehire gidilirdi. Oğlanın babası gelirdi, anası gelirdi bizim aile gelirdi. Defter 

tutarlardı deftere göre alırlardı. Mesela ne alınacak, giyim işi felan.” (K21). 



72 

 

“Pazarlıkta da sayıylan alınırdı her şey. Üç tene elbise, beş tene gömlek, beş tene çorap, beş 

tene yazma onlar gidilirdi felan tüccardan alınırdı. Sonra onlar kız tarafına gelirdi. Gelinin anası, 

babası bi de oğlanın anası, babası giderdi pazarlığa.” (K4). 

“Defter tutarlardı ona göre hareket ederlerdi. İç çamaşırı on ikişer tene yazarlardı bazısı da 

altı tene yazarlardı. Altun işi de beşi binli bazısı iki çüt bilerzik öyle ailesinin durumuna bağlı 

alunurdu.” (K14). 

Günümüzde artık nişan alışverişi için sayıca fazla eşyalar alınarak evleri doldurmaktadır. 

Her şeyin sayı ile alınma âdeti artık günümüzde kalmamıştır. Geçmiş dönemde daha çok belli başlı 

eşyalar alışverişte alınmakta ve alınanlar deftere yazılırken bu âdet günümüzde hazır olarak 

bulunan çeyiz defterlerine dönüşmüştür. Evlenecek olan bireylerin alınması gereken her şeyi bu 

çeyiz defterinden bakarak almaktadırlar. Çeyiz defterleri şeklinde evlilik planlayıcıları düğün 

hazırlığı yapan kişiler için günümüz de kolaylık sağlamaktadır.  

 

Ek- 17: Günümüz Çeyiz Defteri (ceyizdiyari.com.tr, 2024). 

Geçmiş dönemlerde evlenecek olan bireylerin yuva kurmak için ev arayışlarına girmedikleri 

görülmektedir. Çünkü evliliklerde birlik gelme söz konusudur. Bunun için ev eşyası olarak sadece 

küçük eşyalar alınmaktadır. Onun haricinde oda takımı, mobilya gibi eşyaların alınmadığı 

söylenmektedir. Ayrıca damadın pazarlığa gitmediği görülürken günümüzde ise gelinle birlikte 

damat da pazarlığa gitmektedir.  

“Pazarlık böyle düğüne yakın gidilirdi ama yok böyle yatak odası, oturma odası bunlar 

yoktu. Anne tarafı bir kat yatak verirdi, oğlan tarafı da işte karyola alır mıydı almazdı mı iki tene 

tahta divan işte başka bir şeyler yoktu. Anne tarafı yine iyi kötü kabı, kacağı demliği, kaşığı alırdı. 

Ben evlendim oğlan tarafı bi tek karyola aldı başka bir şey yok.” (K7). 

“Pazarlığa gittik elbise, ayakkabı, pijama takımı, kır kardeşime, babama, amcama herkese 

mutlaka bir şey alındı.” (K37).  

“Pazarlık yapardık, kız tarafıyla giderdik elbise, ayakkabı, zincir her şeyi alınırdı mutlaka.” 

(K33).  

“Kız tarafı oğlana bir şey almazdı, el öpmeye gelendene bi altın saat takılırdı sadece o 

kadar. Benim zamanımda yine vardı gömlek felan alınırdı. Bi karyola bi halı bi kat yatak alınırdı. 

Altı tene porselen tabak bi kahve takımı, çay tepsisi bi tekte demlük alınırdı kap işi oncaydı. Gelin 



73 

 

gittiğin gecesi gelin yassılığı vardı orda çerez koyilermiş oturanlara dağıtilermiş onun için annem 

o porselenleri almış bana.” (K14).  

“Pazarlıkta tabi geline ayakkabı, manto, elbise, etek alınırdı. Bana gittik çarşıdan hazır 

aldık hep. Kız tarafı oğlana bir şey almıyordu pazarlıkta.” (K36).  

“Pazarlıkta geline manto, elbise, ayakkabı, terlik, çanta, iki çift bilerzik, bir metre zencir öle 

şeyler alurduk. Oda takımı, halı çok sonra zamanlarda çıkmıştı alunurdu.” (K3). 

Günümüzde hazır düğün paketlerinin içerisinde mobilya ve küçük ev eşyaları toplu olarak 

satılmaktadır. Bu gibi çeyiz paketlerinin avantajlı olması açısından düğün yapacak bireylerin 

tercihleri arasında olmaktadır. Düğün paketinin çerisinde, alınacak bütün eşyalar hazır halde 

satılmaktadır. Genellikle kız tarafı oturma odasını almakla birlikte küçük eşyaları alırken erkek 

tarafına daha çok pay düşmektedir. Eskiden pazarlıkta alınacaklar erkek tarafının maddi gücüne 

göre belirlenmektedir. Şimdi ise artık bunun bir önemi olmamaktadır. Erkek tarafı borca girmek 

şartıyla istenilenleri mutlaka almaktadır. Bu da erkek tarafını bazen zorlayacak duruma getirmekte 

hatta iki taraf arasında bir anlaşmazlığa bile sebep olabilmektedir. Eskiden mutfak çeyizi bakır, 

ahşap, etnik desenli tabaklar, klasik parçalar, porselen ağırlıkta olmaktayken günümüzde artık daha 

modern parçaların çıkmasıyla çeyizlik eşyalar farklılaşmıştır. 

 

Ek- 18: Geçmişten Günümüze Mutfak Çeyizi 

Teknolojinin ilerlemesi ile çeşitli küçük ev aletleri gelinin çeyizinde yer almaktadır. Eski 

dönemde henüz hazır giyim çok yaygınlaşmadığı için kıyafet olarak genellikle dikim tercih 

edilmektedir. Bölgeye baktığımızda da genel olarak nişan alışverişinde şehirdeki tüccarlardan 

alınan kumaşların elde dikilerek geline hediye edildiği görülmektedir. Günümüzde artık kıyafet, 

çamaşırlar hazır olarak alınmaktadır.  

 “Geline bi top bez, bi top patıska kumaş mutlaka alınacaktı. İç çamaşırı,  elbise, bi etek, 

bluz, manto, ayakkabı, terlik gecelik alınırdı. Bi de ana eni vardı. Bir elbiselik kumaş alınırdı 

anneye hediye verilirdi buna ‘ana eni’ denirdi.” (K1).  

“Eskiden pazarlık mutlaka yapilidi. Nişan olidi, beh veridiler ondan sonra pazarlığa gidilidi. 

Ben gittim pazarlıkta akrabada kaldım bahan elbise tikildi, gecelik tikildi. Evveli böyle hazır yoktu 

hep bi tikilidi.” (K2).  



74 

 

“Pazarlığa kız tarafı evvel hiç gitmidi sonunda gitmeye başladı. Oğlan tarafı işte ne aldısa 

kadife elbise, bi basma elbise, ipek elbise alunurdu iki tene, çorap, iç çamaşuru odur işte. Şimdi oo 

ev döşiler neler etmiler evveli ne vardı evveli söleme. Kız tarafı da kaç çüt çorap dokumuşsa dantel 

yaparlardı, beş yastığın üstüne örtük yaparlardı böle makat yastuğun örtüklerini vermezlerdü, işte 

sanduk örtüsü yaparlardu, sekiz dokuz tene kırlent yaparlardı iki tenesi kuşlu ondan sonra çelenk 

böyle çiçek yuvarlak yaparlardı, kanevçe yaparlardı. Anaya, ana eni derlerdi yani anasına bi 

elbiselik alırlardı buna ana eni denilirdi. Sonra gardaşına, babasına bi gömlek alırlardı. Bizim 

zamanımızda böyle defter tutarlardı diyem üç tene elbiselik alacaksız, bunca başlık vereceksiz 

bunca bilerzik alacaksız böyle hep yazulurdu.” (K9). 

“Kimisi pazarlığı nişandan önce ederdi kimisi de nişandan sonra ederdi. Eskiden hazır 

elbiseler mi vardı parça elbise üç tene mi dört tene mi yazarlardı böyle eve gelirlerdi.” (K14). 

“Nişan için alışverişte yapilidi, pazarlığa gidilirdi. O zaman kız tarafı isterdi mesela dört 

tane bilerzik, beşi binli, zincir felan o zaman böyle set felan yoktu. Elbiseler bizim zamanımızda 

parça çok yoktu çok eskiden diktirilerdi. Pazarlığa gelin, ablası, annesi giderdi ama damat öyle 

gitmezdi ben hiç görmemişim.” (K16). 

 

Ek- 19: Geçmiş Dönem Çeyizlik Eşyalar 

Nişan alışverişi dediğimiz aşama günümüzde de devam etmektedir. Daha çok modern 

eşyaların ortaya çıkması ile geçmiş dönemlerde kullanılan çeyizler rafa kaldırılmıştır. Bunun yanı 

sıra nişan alışverişlerinin artık internet üzerinden sipariş verilerek kolaylıkla gerçekleştirildiği 

görülmektedir. Çeyiz için her markaya ait ürünler internet üzerinden artık ulaşılabilmektedir.  

3.1.7. Nişan  

Düğün öncesi yapılan gelenekler arasında önemli bir yere sahip olan aşamalardan biri ise 

nişandır. Evliliğe adım atma da en önemli basamaklardan birisini teşkil etmektedir. Geçmişten 

bugüne nişan merasimlerinin değişikliklere uğradığı görülmektedir. Dedeyolu bölgesinde nişan için 

“şerbet içme” adı verilmektedir. Nişanda gelen misafirlere çay yerine şerbet ikram etme âdeti söz 

konusudur. Bölge de yapılan nişanlar sadece kadınlara mahsus olarak yapılmaktadır. Nişanlar, 

genellikle kimsenin görmemesi için açık alanlarda değil bir okulda veya genellikle evde 

yapılmaktadır. Eskiden nişan da yemek verilme söz konusu değildir. Sadece şeker dağıtıldığı fakat 

ilerleyen zamanlarda damat tarafının pasta, çerez, içecek alıp getirdiği de söylenenler arasındadır.  



75 

 

“Nişanlar köyde bahçede olurdu. Öyle örtük felan çekilirdi ya da okulda genellikle olurdu 

öyle yani benim köyde okulda olmuştu.” (K8). 

“Eskiden nişan muhakkak olurdu kadınlar kendi aralarında yaparlardı erkekler olmazdı. 

Böyle bir köyde, elbise giydirirlerdi geline her şey getirirlerdi. Ne bilem işte çağadık çok bilmezdik. 

Nişan eskiden köyde evlerde yapılırdı bir oda da ya da eyvan da ya bir havulda yapılırdı öyle salon 

yoktu.” (K7).  

“Nişan evlerde olurdu imdiki gibi salon yoktu. Sadece kadınlar nişan da olurdu erkekler 

gelmidiler öle iki üç adam gelidi.” (K2). 

“Nişanlar eskide bahçelerde evlerde olurdu ama oğlan gelmezdi sadece kız olurdu erkek 

olmazdı.” (K1).  

“Bahçeyi ampüllerle aydınlatırlardı orada nişanlar olurdu. Damat yoktu sadece kız tarafı 

olurdu.” (K38).  

“Nişanlar eskide salon yoktu böle bahçe tutarlardı evin havulu vardı sağuk olunca ahurda 

yaparlardı evde bi tek oda da yaparlardı.” (K11). 

“İsteme ayrı nişan ayrı olurdu. Felan günü işte söz keserlerdi bir hafta sonra nişan olurdu 

şerbet içilir, yüzük takılırdı. Nişanlar evde olurdu, kendilerin evleri küçük komşunun evi büyük 

komşuda yapılırdı, bahçede olurdu, bazıkere ahurlarda olurdu kireç sürerlerdi karılar da 

yemliklerde otururlardı.” (K14). 

Bölgede yapılan nişanlar hediyeli olmaktadır. Nişana gelen misafirler gönülden istedikleri 

hediyeleri, ortaya serilen bir örtüye bırakarak tek tek söylemektedirler. Buna bölgede “nişan atma” 

âdeti denilmektedir. Bölgede tüm nişanlar atmalı olmaktadır ve bu bir gelenek hâline getirilmiştir. 

“Hediye alışverişi, bir bakıma söylenemeyen duyguların ifadesi, gönülden ve akıldan geçirilen 

bütün hislerin somutlaştırılarak eyleme dönüştürülmesidir. İnsanlar, birbirlerine verdikleri değeri 

göstermek amacıyla duygularını somutlaştırır ve bunu bir hediyeyle ölümsüzleştirirler. Hediye 

alışverişinin altında gönül alma, fedakârlık yapma, sevindirme, mutlu etme, maddi ve manevi 

destek sağlama, iyilik, tok gözlülük, cömertlik gibi duygu ve düşünceler vardır. Geleneğimizden 

kopup gelen hediyenin maddi boyutu insanlar için pek de önemli değildir.” (Çetindağ, 2007: 218). 

Eskiden güzel bir gelenek olan bu hediyeleşme yani nişan atma âdeti artık günümüzde unutularak 

kalkmıştır. Sadece nişanda takı takılmakta eskisi gibi hediyeli olarak yapılmamaktadır.  

“Takılar, düdüklü tencere, fırın, tabak çanak, tepsi atılırdı, hediye olarak getirilirdi. Şimdi 

nişan öyle hediyeli değil kalktı artık o âdet. Nişanda şarkı çalar kadınlar oynarlardı ‘büyük cevizin 

dibi, çiftetelli’ oynarlardı.” (K8).  

“Nişanda her şey getirirlerdi. Bu köyde işte ben hatırlıyorum düdüklü tencere, tabak, 

bardak, tepsi, para getiren de vardı altın da vardı.” (K39).  

“Nişan atılırdı ortaya bi hesavan sererdiler. İşte o köylü atlet mi kap mı işte fincan mı parça 

mı tencire mi ne olursa o hesavana atardılar. Hep bi sen atisin o ati kimin gönlünden ne gelirse. 

Kızın anası da toplardı hesavanı götürürdü içeri. Şimdi para takma var altın takma var evveli öyle 

bi şey yoktu.” (K2).  

“Nişanlar bahçede olurdu tek bayanlar olurdu. Sonra gelini yüksek bir yere çıkartırlardı 

orada geline hediye takarlardı. Nişana gelenler hediyeli olurlardı yani mutlaka.” (K36).  



76 

 

“Bu köyün geleneği ben görmüştüm nişanda atma vardı yani biri bi şey almış o biri bişey 

almış diyem altı tene krom tabak, sini işte böle bunlar atılırdı. Nişanlar atmalı olurdu.” (K1). 

“Köyde nişanlar boş evlerde ya da okullarda yapılırdı. Nişanlar açık hava da hiç olmazdı ki 

millet görmiye. Nişanda yemek felan yoktu kolonya, şeker dağıtılırdı. Orta yere bi hasavan serilirdi 

işte herkes bi şey atardı ama sölilerdi teyzesinden tencere takımı felan söylenirdi mutlaka böyle bi 

âdette vardı.” (K16).  

Türk kültüründe hediye verme geleneği çok eskilere dayanmaktadır. Mutluğun paylaşımı, 

sevincin birer göstergesi olan hediyeler maddi güç gözetilmeden yapılmaktadır. Birer kültür 

alışverişinin yansıması olan hediyeler artık günümüzde hediye yarışmasına dönüşmüştür. Oldukça 

pahalı hediyeler sadece gösteriş amaçlı olarak takılmaktadır.  

Günümüzde gerçekleşen kız istemeler artık nişan ile birlikte gerçekleşmektedir. Dolayısıyla 

artık günümüzde nişan için tutulan mekânlar da istemelerde yapılmaktadır. “Kırdan kente göçün 

yarattığı hareketlilik ve yeni esnek yaşam biçimleri törenlerin mekân oluşumuna da yansımaktadır. 

Gösterinin her alana hâkim olduğu modern yaşamda sadece göstermek için hazırlanmış yeni mekân 

tasarımları gelişmektedir. ‘kur-kaldır’ sisteminde yapay organizasyon alanları oluşturulmaya 

başlanmakta ve bu alanlar birer fotoğraf çektirme alanına dönüşmektedir. Organizasyonun 

yapılacağı mekânın bir kısmı standart, popüler ve tematik ürünlerle süslenmekte ve bu alan hem 

davet sahibi hem de gelen konuklar için bir fotoğraf çektirme alanına dönüşmektedir.” (Sarıkaya, 

2019: 81). Günümüzde gerçekleşen nişanlar ile geçmiş zamanda yapılan nişanlar arasında çok 

farklı geleneklerin olduğu görülmektedir.  

Eskiden salonlar olmadığı için nişanlar genellikle evlerde yapılmaktadır. Günümüzde ise 

nişan için ayrı olarak salonların tutulduğu görülmekle birlikte bazen evlerde de yapıldığına 

rastlanılmaktadır. Nişan için belli organizasyon şirketleri vardır. Gelin adayının isteği üzerine 

konsept seçilerek süslemeler yapılmaktadır. Derleme bölgesinde nişanların evde yapıldığı ayrıca 

köyde bulunan salon, okul, taziye evleri gibi yerlere de organizasyon şirketlerinin gelerek 

törenlerin gerçekleştiği görülmektedir. Geçmiş dönemlerde nişan sadece kadınlara özel bir 

durumken günümüzde artık erkekler ve kadınlar birlikte nişanda bulunmaktadırlar.  

 

Ek- 20: Nişan Organizasyonu 

Eskiden damat ile gelin birbirlerini görmedikleri için nişan da yüzük takma âdeti yoktur 

fakat kızın yazmasının ucuna nişan yüzüğünün bağlanarak verildiği de bölgede yapılan bir âdet 



77 

 

olarak karşımıza çıkmaktadır. “Nişanlılık tarafların birbirlerini tanımalarına, geleceğe yönelik ortak 

planlamalar yapmalarına, evlilik kararını pekiştirmelerine ve ailelerin kurulacak yuva konusunda 

fikirlerinin oluşmasına imkân veren bir aşamadır.” (Dirik, 2021: 107). Gelinin nişanlı olduğu yani 

nişanlılık döneminin bir göstergesi olarak parmağına yazma bağlama âdeti günümüzde 

yapılmamaktadır.  

“Eşim de gelmişti benim, yüzük felan takılmıştı bizde.” (K8).  

“Nişan sadece bayanlar olurdu bi yüzük takarlar.” (K20).  

 “Yüzük kız tarafı oğlana alırdı oğlan tarafı da kıza alırdı. Eskiden şerbette takılırdı kızdan 

oğlan görme yok ama öyle makas kesmiyor felan yok o yüzden öyle şeyler sonradan çıktı.” (K23).  

“Yüzük takma felan eskiden öyle yoktu işte çok eskide bi yazmadan bi yüzük çitin ucuna 

bağlar geline verirlermiş. Kızlar köyün içinde nişanlısın ya böle heber heber saklanurlardı gelin 

gidene kadar nişanlısına görünmezlerdi öyledi eskiden. (K9). 

“İşte altun takarlardı, nişan yüzügü takarlardı görümce mi elti mi yahut yakında bi komşu 

getürür yüzügü barmağına takardı. Öyle kurdele kesme felan yoktu.” (K14). 

 

Ek- 21: Günümüz Nişan Âdetleri (Kahve Tepsisi, İsteme Çikolatası, Hediyelikler) 

Günümüzde gelin ve damadın yüzüklerinin takılacağı özel bir söz tepsisi hazırlanmaktadır. 

Yüzüklerin iki ucuna bağlı kırmızı kurdele evin büyüğü tarafından dua edilerek kesilir. Bu sırada 

makas kesmiyor denilerek damat tarafından bahşiş isteme âdeti de günümüzde yapılmaktadır. Hatta 

artık boncuklu kurdele ile nişan yüzükleri kesilmektedir. Genç kızların kısmetinin açılması için 

nişan kurdelesinden bir parça yutma âdeti de günümüzde yapılmaktadır. Kırmızı kurdele, kırmızı 

kuşak, kırmızı bindallı, kırmızı kaftan önemli unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadırlar. Kırmızı 

renk gücü, kuvveti, iffeti temsil etmektedir. Kan nasıl yaşamın devamıysa kırmızı renkte murad 

almayı, neşeyi, sevdiğine kavuşmayı temsil etmektedir. 

Türk toplumu içerisinde şerbet içmenin yeri ayrı ve özel olmuştur. Geçmiş dönemlerde de 

nişan yerine şerbet içme kavramı kullanılmaktadır. Tarihimiz boyunca şerbetin varlığına 

rastlanılmıştır. Bölgede de nişan gününün önemli birer sembolü olarak şerbet içme söz konusudur.  

Günümüzde ise artık şerbet yerine farklı içecekler misafirlere dağıtılmaktadır. Ayrıca kız tarafının 

hazırlamış olduğu ikramlıklar da gelen davetlilere ikram edilmektedir. Geçmiş dönemlerde nişanda 

verilen şekerin yerini günümüzde nişanlı çiftlerin isimlerinin ve nişan tarihlerinin yazılı olduğu 

özel nişan hediyelikleri, nişan şekerleri almıştır. Özel olarak hazırlanan nişan magnetleri, çikolata 

ve hediyelikler hatıra olarak kalması için davetlilere verilen bir âdet hâlini almıştır.  



78 

 

Günümüzde artık nişan, kına gibi özel günler için çeşitli organizasyonlar yapılmaktadır. 

Bölgede sadece def çalınarak oynanan nişanların yerini günümüzde çeşitli ses sistemleri ile 

hazırlanan konseptler almıştır. Bu gibi organizasyon şirketlerinin artık köylere de gelerek hazırlık 

yaptıklarını söylemek mümkündür. Gelişen ve değişen çağ ile müzik kültürü de değişime 

uğramıştır. Geçmiş dönemlerde söylenen müzik parçalarının yerini günümüzde pop tarzı 

müziklerin ve dans gösterilerinin aldığı görülmektedir.  

“Nişanda kızın evi gelen misafire yemek hazırlardı. Sonra bezerdiler, düzerdiler, def çalar 

oynardılar kef ederlerdi.” (K2). 

“Geçmiş dönemlerde nişan günü defçi kadınlar olmaktadır. Hem çalıp hem de söylenerek 

oynamalı nişanlar yapılmaktadır. Bunun yanı sıra plak, teyp gibi müzik aletleri de 

kullanılmaktadır.” (K12). 

“Defçi kadınlar olurdu çalardı söylerlerdi bir ara domdom kurşunu vardı çok söylerlerdi.” 

(K1). 

“Nişanda daha evveli def çalarlardı sonradan plak felan çıktı. Çiftetelli, düğme türküsü, 

haley çekilirdi.  

Karşıda görünür dağlar, 

Çarşafa bürünür bağlar, 

Karşıda durur elmalıklar, 

Sudan oynar balıklar, 

Ne öyle sevda olsun, 

Ne böyle ayrılıklar.” (K9). 

“Teyip çalarlardı oynarlardı teyip de yoktu plak vardı o sonradan çıktı. Berber de yoktu 

evde yaparlardı, bezerlerdi. Tek oyunu oynarlardı, haley çekerlerdi. Ondan sonra nişanı 

takarlardı, tepsiye şeker koyarlardı dağudurlardu.” (K11). 

“Karılar türkü söyler, def çalar oynarlardı sonraları teyp çıktı.” (K14).  

“Eskiden nişan olmazsa olmazlardandı mutlaka yapılırdı. Benim nişanım çalgılı olmadı 

annem istemedi. Biz kendi aramızda arkadaşlarla yapmıştık piyesler çevrilir, ilahiler söylenirdi. 

Gelin çıktığı zaman gelin ilahisi söylenerek çıkardı. Nişanda yemek dağıtma olmazdı şeker 

dağıtılırdı yalnızca usul, âdet oydu.” (K5).  

Bölgede geçmiş dönemlerde karşımıza çıkan bir diğer âdet ise geline alınan eşyaların nişan 

günü gösterilecek olmasıdır. Genellikle nişan günü geline alınanlar yüksek bir yere çıkılarak 

misafirlere tek tek gösterilmektedir. Bu âdet geçmiş dönemlerde sıklıkla yapılan bir gelenek hâline 

gelmişken zamanla bölgede unutularak kaybolmuştur.  

“Nişanda geline ne alınmışsa tek tek kaldırıp gösteriliyodu.” (K23). 

“Nişanda alınanlar tek tek gösterilirdi sandalyenin üzerine çıkılırdı gösterilirdi benim de 

oldu. Nişanlar bahçede olurdu.” (K23). 

“Nişan da sandelye ye çıkılırdı yüksek olsun diye pazarlıkta alınanlar tek tek gösterilirdi. 

Yere örtü sererlerdi bırakırlardı. Nişanda her türlü oyun oynanırdı kol oyunu yaparlardı.” (K12). 



79 

 

“Gelinin eşyalarını hep bi havaya kaldurur tek tek gösterirlerdi a bu terliği bu ayakkabısı bu 

elbisesi a bu on iki tene iç çamaşıru işte hep bi gösterdirlerdi. Şimdi erkek tarafı hep bi boça tuti 

kız tarafında hiç bi şey yok.” (K11). 

“Hediye ne alınmışsa çeyiz işte bunları aldık gibisinden herkese gösterirlerdi. Böyle 

nişandan on beş gün bir ay sonra da düğün olurdu.” (K35).  

Günümüzde nişan günü gelinin çeyizi getirilmektedir. Genellikle damat tarafından hazır 

halde tutulan bohçalar, valizlerin içerisine yerleştirilerek kurdele ile süslenip kız evine 

getirilmektedir. Çeyiz sandığı, artık günümüzde kalkmıştır. Nişan bohçası adı altıda geline pasta 

yapılıp götürülmesi de şimdi ki âdetlerden biridir. Damat bohçası ise çok fazla yapılmamaktadır. 

Fakat bazı bölgelerde hazır olarak bulanan damat bohçası takımlarının götürüldüğüne ve yine 

pastasının da olduğuna rastlanılmaktadır. Geçmiş dönemlerde kız tarafı, damat tarafına işlemeli 

bohçalarda ayrı ayrı çeyizler hazırlarken günümüzde ise bu durum artık tersine dönmüştür. Sadece 

damat tarafı geline ve ailesine bohça hazırlamaktadır. 

3.1.7.1. Nişan Bozma 

Evlilik aşaması bazen sıkıntılı ve sancılı bir dönemi de beraberinde getirmektedir. Ekonomik 

sıkıntılar, ruhsal yıpranmalar, bazı iletişimden kaynaklı anlaşmazlıklar evliliğin henüz başlamadan 

sonlanmasına sebep olmaktadır. Günümüzde olduğu gibi geçmiş dönemlerde de nişanın bozulması 

üzücü olmakta ve etraftakiler tarafından hoş karşılanmayan bir durum olarak bilinmektedir. 

“Evlilik öncesi tarafların birbirlerini tanımaları, gelecekte sağlıklı ve mesut bir aile kurup 

kuramayacaklarını test etme bakımından nişanlılığın önemli bir yeri vardır. Bu süreçte gerek 

nişanlılar gerekse aileleri arasında çeşitli ilişkiler kurulmakta ve taraflar arasında hak ve borçlar 

meydana gelmektedir. Bu durum özellikle nişanın bozulması hâlinde değerlendirilmesi gereken bir 

konu hâline gelmekte, nişanlılığın hukuki niteliğini ortaya koymayı gerekli kılmaktadır.” (Dirik, 

2021: 108). Geçmiş dönemlerde nişan bozulmalar genellikle iki tarafın anlaşamaması, başlık 

parası, pazarlık mevzusu, maddi imkânsızlık vs. sonucu meydana gelmektedir. Derleme bölgesin 

de ise nişanlı bir kızın hayat hikâyesi türküye dönüşmüştür.   

Gül adındaki kız, nişanlandığı adamın maddi durumunun iyi olmamasından yakınarak nişanı 

geri atmaktadır. Köyde yaşayanlar tarafından bu durum oldukça yadırganmaktadır. Daha sonra 

başka bir adam ile evlenen Gül’ün mutluluğa kavuştum derkenki hazin sonu türkü ile 

bestelenmiştir. Birinci ağızdan dinlediğimiz bu hikâyenin gerçek bir yaşam öyküsü olduğu 

aşağıdaki dizelerde de anlatılmaktadır:  

“Bi tene Gül adında bi kız varmış, işte kendisine nişan da kadife elbise gelmiş o zaman 

kadife elbiseler meşhurdu. İşte nasıl oldusa o nişanı kız tarafı geri atmışlar. Kızın kendisi de köyde 

dikiş kursu açılmış ona gidimiş. Orda demişler ki ‘yazık! nasılda güzel kadife elbisesi vardı’. Kız 

da bunu duymuş demiş ki ‘kadife elbiseyi giyem de omuzları mı gemirem!’ yani fakirler bi şeyleri 

yok tek sevgiden kadife elbiseden mi oli bu işler. Ondan sonra kız başka birisiylen evleni. Bi gün bu 

kızın kocası akşam diyi yatak daha kız da diyi ki benim bi oyam kalmış onu bitürecem öle yatam. 

Gaz lambasının ögünde otiriler. Herif düşi yati, karyoları da oturma odasında. Sonra evveli 

radyolar direkte damda tikilidi ki çeke kız baki ki radyo kesildi. Enver diyi radyo kesildi o da diyi 

belkim bi kedi geçti devrüldü. Ondan sora baki bi tıkırtıda geli sen söle meğer evin tuğlalarını 

yendürilemiş o ögde nişan takan taraf iki tene mi üç tene gelmişler yendürüler. O demeye gal mi 



80 

 

kapıyı açiler içeri giriler. Nası kız görüse tani deyi ki benim altunlarım odur orda, alın. Onlarda 

demişler ki biz mala gelmemişiz cana gelmişiz. Kızın saçlarından tutiler o duvara çarpiler, kızı 

bıçakliler karnındaki çocuğuna isabet edi, istiler gızı dağa götüreler ama üç erkek o gızı kapıya 

alamiler. Götürüler çeyüz sanduğunu dağ da yakiler çekip gidiler. Buna bi de türkü çıkartmışlardı; 

Gece zaman zühür vakti, 

Bizim sorgu sual bitti, 

Can alıcı zalim hâlim pencereden kaçtı gitti. 

Duymadın a dil dile, 

Şafak attı kadın köyü sese kattı, 

Allah’ını seven yetişsin gül gülenin işi bitti. 

Ağla Vali paşam ağla sende bize karalar bağla, 

Ya İlahi Cenab-ı Hak nazar eyle hâlime bak! 

Çünkü ocak şehit oldu rengi bıçaklarla soldu, 

Şehit olan benim yârim üç beş aylık gelin oldu.” (K9). 

“Eskiden nişan bozmalarda olurdu, ayıp karşulanurdu. Giderlerdi gelini getireler bişe sebep 

olurdu bozulurdu. Hiç bozuntuya vermeden, kimse duymadan giderlerdi başka köye para verip 

gelini ata bindirüp getürürlerdi öyle edenlerde vardı yani.” (K11).  

“Köyde dedikodu olurdu hep, hiç hoş karşılanmazdı. Eğer kız tarafı bozdusa bütün gelen 

eşyalar geri giderdi ama oğlan tarafı attısa kıza gelenler geri verilmezdi kalırdı yani.” (K8). 

Bölgede nişanın bozulması hoş karşılanmamakta, dedikoduya sebep olmaktadır. Nişan 

bozulunca eğer kız tarafı nişanı atmışsa kıza gelen eşyalar, erkek tarafına geri gönderilir ama erkek 

tarafı nişanı bozduysa kız tarafına gelen eşyalar kalmaktadır. Günümüzde de bu durum söz 

konusudur. Sosyal medyanın boşanmaların artmasında öncelikli olarak payı vardır. Gün geçtikçe 

ortaya çıkan farklı sosyal iletişim maceraları aile içerisinde ayrılıklara sebep olmaktadır. 

3.1.8. Nikâh 

Evliliğin resmiyete dönüşmesi nikâh ile gerçekleşmektedir. Geçmiş dönemde dinî nikâha, 

resmi nikâhtan daha önem verildiği görülmektedir. Genellikle eve gelen tanıdık bir hoca ve sağdıç 

tarafından nikâh kıyılmaktadır. Erkekler ve kadınlar ayrı odalarda oturmaktadır. Nikâhta, gelinin ve 

damadın vekili olmaktadır. Gelinin yanında kız vekili, damadın yanında ise oğlan vekili 

bulunmaktadır. Vekile sorulan üç kez “Kabul ettin mi?” sorusunun ardından nikâh akdi 

gerçekleşmektedir. Damat ile gelin birbirlerini görmemekte sadece kendi vekilleri söylenen sözleri 

tasdik etmektedir. Nikâh kıyıldıktan sonra vekile para verme, bölgede uygulanan bir âdettir.  

“İmam nikâhında da kızdan oğlan birbirlerini görmezlerdi. Oğlanın vekili olurdu kızın vekili 

olurdu sorarlardı ‘aldın kabul ettin mi?’ diye üç defa sorarlardı. He dedin dedin demedinse de 

zaten kabul oldu, bunu söylerlerdi.” (K7).  

“Eskiden nikâh kesülürdü hoca, nikâhı iki şahit bi de hocadı bi tene oğlan tarafının bi tene 

kız tarafının. Şimdi tabi gelin de otiri kızda oturi hepsi bir aradalar.” (K14).  



81 

 

“Nikâh kesilende oğlan bile gelmezdi, şahitler olurdu, dayım mesela şahitti, oğlan tarafında 

onlardan olurdu.” (K27). 

“Nikâh kıyılanda kız vekili olurdu. Gelinin ağzının takdirini alırdı. İki yüz elli lirada kız 

vekiline para verdük biz.” (K3). 

Eskiden nikâha gelen misafirler erkek, kadın ayrı odalarda oturmaktadır. Nikâh kıyılma 

aşaması ise hocanın, kapının arkasından, kız vekiline soruları sorması ile gerçekleşmektedir. 

Günümüzde imam nikâhı eskisi gibi evlerde bir hoca tarafından kıyılmaktadır. Ancak kadın ile 

erkekler birarada bulunmakta ve gelin ile damat yan yana oturarak dini nikâh gerçekleşmektedir. 

Kız vekili ile oğlan vekilinin olması gibi bir durum günümüzde söz konusu değildir. Resmi 

nikâhlar ise nikâh memuru tarafından evlendirme dairelerinde yapıldığı gibi düğün merasiminde de 

gerçekleştirilmektedir.  

“Eskiden resmi nikâhlar Sivrice Belediyesinde kıyılırdı ama öyle kızdan erkek gitmezdi yani. 

Benim resmi mi çektirdik götürdüler, resmi kâğıt yaptırdılar, getirdiler odur. Şimdi ki gibi öyle 

gelinlen damat gitmezdi yani evet, hayır deme olmadı.” (K13, K1, K11). 

“Kaza diyilidi, o zaman muhtar benim imzamı aldı, Sivrice de nikâhı kıydı, öyle gitme felan 

yoktu.” (K30).  

“Resmi nikâh kazada muhtar yaptırır getirdi, öyle biz gitmezdik.” (K33).  

 

Ek- 22: Günümüz Resmi Nikâh Merasimi 

Günümüzde resmi nikâhlar Sivrice Belediyesinde kıyılmaktadır. Artık resmi nikâhların 

düğünden önce değil düğün sırasında nikâh memuru çağrılarak seremoni şeklinde yapıldığı 

görülmektedir. Nikâhın ardından gelin çiçeğini tutan kişinin kısmetinin açılacağına inanılmaktadır. 

Böyle bir âdetin var oluşuna geçmiş dönemlerde rastlanılmamaktadır. Nikâhın ardından gelen 

davetlilere nikâh hatırası olarak hediyeliklerin verilmesi de günümüzde yapılmakta olan âdetlerden 

biri hâline gelmiştir.  

Nikâh kıyılma aşamasında gerçekleşen âdetlerden birisi de “mehir” istemedir. Mehir, nikâh 

zamanında sadece evlenecek kadına verilmiş bir hak olarak asırlardır uygulanan bir dinî gelenek 

olarak bilinmektedir. Anadolu’nun hemen her bölgesinde mehirin varlığına rastlanılmaktadır. 

Bölgede erkek tarafından kıza verilen mehir para, mal veya istediği herhangi bir şey 

olabilmektedir. “Mehir; evlilik akdiyle koca tarafından kadına mutlak sûrette verilmesi gereken 



82 

 

‘nakit para, eşya, mâl ya da menfaat’ türü bir bedeldir.” (Akyüz, 2005: 213). Bu bölgede “Mehri 

Mecel” olarak da bilinmektedir. İslam dini açısından mehir konusu önemle üzerinde durulan bir 

durumdur. Peygamberler zamanında da mehir kavramının varlığına rastlanılmaktadır. Peygamber 

efendimizin eşleri için deve, dirhem gibi hususlarda mehir vermiştir. Günümüzde hâlâ mehir 

dediğimiz âdet devam etmektedir. Değişen yaşam koşulları istekleri de değiştirmiştir. Mehir olarak 

gösterilenler eski zamana göre farklılaşmıştır. Geçmişte sadece para ve mal üzerinden istenen 

mehir günümüzde ev eşyası, tatil olarak da istenmektedir.  

“Dinî nikâhta vekil tutiler, kızınkini böle kapının arkasından soriler ilkin bi şey diye misin 

utanisin sonra ağzından bi he çıkarisin. Nikâh kesilende kıza mehir koyiler o mehiri eğer hakli bi 

boşansa etse o mehiri alabilür yani para olurdu genelde ‘mehri mecel’ deyilirdi.” (K9, K1, K3, 

K9, K21, K29, K31, K38).  

3.1.9. Çeyiz  

Çeyiz, evlenme aşamasında kızın ve erkeğin birtakım ihtiyaçlarının alınması için 

hazırlanmaktadır. Genellikle çeyiz aşamasında gelin, ön planda olmaktadır. Çeyiz, Türk kültüründe 

kutsal bir görev olarak büyük bir öneme sahiptir. Geçmiş dönemlerde düğün öncesi hazırlıkların en 

zorlu aşamalarından birisi olarak çeyiz hazırlığı karşımıza çıkmaktadır. “Çeyiz, genç kızların en 

büyük servetidir. Çeyiz, Türk kültüründe genç kızlara atfedilen ve bebekliğinden itibaren hazırlığı 

devam eden bir evlenme geleneğidir. Evlilik hayatında kullanmak, evlilik sırasında veya sonrasında 

kız ve erkeğin birbirlerine ve yakınlarına hediye etmek üzere hazırlanan, satın alınan veya bu 

amaçla tahsis edilen taşınır veya taşınmaz mallara denir. TDK’ye göre gelin için hazırlanan her 

türlü eşya, cihaz olarak tanımlanan çeyiz; örgüler, danteller, işlemeler, kilimler, halılar, yatak 

örtüleri, süs eşyaları, mutfak eşyaları gibi çeşitlilik gösterir.” (Nas, 2018: 995). Çeyiz, Türk 

kültürünü, gelenek ve göreneklerini en güzel biçimde yansıtması açından oldukça değerli bir motif 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Her milletin kendine ait bir kültürü vardır. Bu kültür ancak gelenek 

ve göreneklerin yaşatılması ile ayakta kalabilmektedir.  

Geçmiş dönemlerde henüz hazır ürünlerin olmaması ya da maddi imkânların elvermemesi 

gibi nedenler dolayı kızlar, çeyizlerini elde işleyerek büyük özen göstermektedirler. Hemen hemen 

bütün evlenecek kızların çeyizlerinin el işi ağırlıklı olduğu görülmektedir. Yapılan çeyizler yıkanıp 

ütülendikten sonra işlemeli bohçaların içerisine, çeyiz sandığının içerisine yerleştirilmektedir. Kız 

evi tarafından, oğlan evinin yakın akrabaları dâhil tek tek bohça yapılması da geçmiş dönemlerde 

âdet olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Çeyiz eskiden vardı kaynanaya, kaynataya birer kat iç çamaşırı, bir çift çorabıdır birer 

tene gömleğidir, secedesidir öyle verilirdi. Eskiden böyle naylon çoraplar yoktu yün çoraplardı 

onlar koyulurdu. İç çamaşırı da elde dikiyorlardı, bezden tikilirdi bir de ilikliydi şimdi hazırlar 

çıktı. Geyme derlerdi biz alırdık dikerdik giyerdik.” (K7).  

“Çeyizler elde işlenirdi hep. Çarşaf, yastık, dantel, mutfak takımı, kanevçe yapılırdı. Tel 

kırma da vardı eskiden eteklerin uçlarına tül gibi işlerdik.” (K36).  

“Eskiden bohça tutma vardı. Her şey sayıylan istenidi. Altı tene istidiler zengin olursa yedi 

tene istidiler. Yedi çüt çorap, yedi tene fanya gömlek, yedi tene mendil. İşte hısım akrabalara çeyiz 

tutulur, bohça giderdi. Gelinin sandığına bohça doldurur evine götürülürdü. Anası on beş oldu mu 

gelirdi kızın sandığını açardı kaynataya bi bohça, kaynanaya bi bohça, görüme bi bohça, amcaya 



83 

 

bi bohça, kaynına bi bohça dağıtırdı. Şimdi oğlan evi de çeyiz hazırli ben anlamadım önceden öle 

bi şeler yoktu.” (K2).  

“Çeyiz daha kalmış kimse yapmi, işte yakınlara bi bohça verilir, eskiden halasına, amcasına, 

teyzesine, dayısına bohça tutulurdu.” (K27).   

Geçmiş dönemlerde iğne oyaları, dantel işi, kanaviçe, patik, yelek, iğne oyası yorganlar, çift 

yastıklar, yastık kılıfları gibi çeyizlik ürünlerin hepsi elde yapılarak gelinin çeyizinde yer 

almaktadır. Günümüzde hazır bulunan daha modern eşyalar çeyize koyulmaktadır. Genellikle 

porselen tabaklar, hazır kıyafetler, fritöz, robot süpürgeler, mikrodalga vs. yeni teknolojik aletlere 

günümüzde çeyiz olarak daha büyük önem verilmektedir.  

“Kaç çüt çorap dokumuşsa, dantel yapılmışsa koyulurdu. Beş yastığın üstüne örtük 

yaparlardı böle makat yastuğu, vermezlerdi örtüklerini işte sanduk örtüsünü yaparlardu. Sekiz, 

dokuz tene kırlent yaparlardı iki tenesi kuşlu olurdu. Ondan sonra çelenk böyle çiçek yuvarlak 

yaparlardı, kanevçe yaparlardı.” (K9).  

“Kız tarafı da oğlan tarafına bohça tutidi. O zaman damata bohça tutulidi pijama takımı, 

terlik, saat, gonalyası her şeyi tutulurdu. Sonra on iki tene bohça alunurdu tek tek hazırlanırdı. Bu 

kaynatanın bohçası, bu kaynın bohçası, bu eltinin bohçası, bu amcanın bohçası işte hep bi böle 

bohçalar tutulurdu. Böyle beş tene del yirmi tene, otuz tene bohça tutulurdu.” (K11).  

“Bohçalar şimdi ki gibi tüllere sarma süsleme felan yoktu öyle kâğıtlara felan sarıldığı 

olurdu.” (K16).  

“Çeyiz mesela boçalar tutulurdu. Eskiden bütün ev halkına, amcaya, halaya, kardeşe ayrı 

ayrı tutulurdu. Şimdi daha ev halkına bile yok. Ben gelin getirdim, bana sordular ‘isterseniz bohça 

hazırlayabilirim.’ diye ben dedim ‘yok istemiyorum.’ ” (K8). 

“Kız tarafından oğlan tarafına bohça tutilidi o zaman damata bohça tutulidi. Pijama takımı, 

terlik, saat, gonalyası her şeyi tutulurdu. Sonra on iki tene bohça alunurdu tek tek hazırlanırdı bu 

kaynatanın bohçası bu kaynın bohçası bu eltinin bohçası bu amcanın bohçası işte hep bi böle 

bohçalar tutulurdu. Böle beş tene del yirmi tene, otuz tene bohça tutulurdu.” (K11).  

 

Ek- 23: Günümüz Damat Bohçası 

Günümüzde bohça tutma âdeti hale devam etmektedir. Fakat artık kız tarafı oğlan tarafına 

çeyiz hazırlamamakta sadece damat tarafı kız tarafına çeyiz hazırlamaktadır. Damat bohçası nadir 



84 

 

de olsa yapılmaktadır. “Çeyiz eşyasının muhafaza edilmesinde bohçalar da çok önemliydi. Genç 

kızın ve ailesinin varlığı, sandık üzerindeki süslemeler kadar bohça sayısının fazlalığı ile de 

anlaşılırdı. Nisan için hazırlanan telli, süslü çeyiz bohçaları oğlan evine gönderilir ve burada 

sergilenirdi. Çeyiz kız ailesi için övünç kaynağı olurdu. Oğlan tarafının hazırlattığı gelinlik ile kız 

tarafının yaptırdığı damatlık da iki tarafın evlerine düğün öncesinde süslü bohçalarla ulaştırılırdı.” 

(Yalçın Usal, 2010: 161). Geçmiş dönemlerde ki bohçaların yerini artık günümüzde fermuarlı hazır 

bohçalar, çeyiz kutuları, çeyiz valizleri almaktadır. Damat bohçası ve gelin bohçası, süslü 

kurdeleler ile hazırlanarak hazır hale getirilmektedir. Çeyiz sandığının yeri ve önemi ne yazık ki 

günümüzde kalmamıştır. 

“Eskiden sandık parası vardı onu alırlardı, halet derlerdi.” (K39).  

“Çeyiz sandığının üstüne de otururlardı sandığı vermezlerdi.” (K7).  

“Gelininde mutlaka sandığı olurdu. Şimdi sandık felan da kalmadı hatta yapanlarda vardı 

çok duymuştum çeyiz almaya gelindiğinde çeyiz sandığının üstüne oturup sandığı vermeme bahşiş 

alma gibi şeyler olurdu.” (K5). 

 “Büyük çeyiz sandığı olurdu gelinin giderdi şimdi o da başka şeylere dönüştü hep.” (K8).  

“O zaman mehil deyilidi o tutulidi kızın sandığına mehil koyudiler nikâh kesildiği zaman. 

Çeyiz sandığını kitlilerdi oğlan evinde para istiyorlardı.” (K2, K23).  

 

Ek- 24: Günümüz Gelin Bohçası 

Dedeyolu bölgesinde, geçmiş dönemlerde damat tarafı düğüne yakın bir zamanda çeyiz 

sandığını almak için kız evine gelmektedir. Çeyiz sandığı hemen verilmez çünkü gelinin kız 

kardeşi çeyiz sandığının üzerine oturarak bahşiş istemektedir. Bu âdete ise bölgede “kardeş haleti” 

denilmektedir. Eskiden var olan büyük çeyiz sandıkları artık günümüzde kalmamıştır. Her biri 

başka bir boyda olmak üzere daha modern, süslü çeyiz kutuları kullanılmaktadır. Hatta sandık 

yerine günlük hayatta kullanabilecek olması açısından valizler süslenerek çeyiz sandığının yerine 

geçmiş bulunmaktadır.  

“Çeyiz serme eskiden vardı. Kızı içerden çıkaracaklar kapıyı kitler vermezler, bahşiş isterler 

bi de çeyiz sanduğun üstüne otururlardı yani kızın bacısımı neyse sanduğun üstüne oturur sanduğu 

götürecekler bahşiş ister vermezler buna ‘kardeş haleti’ denir. Anamın sanduğunun da içi böle 

çiçekli kâğıt, tahtadan kambur bi sanduktu bunları hep bi saklamıştı.” (K9). 



85 

 

 

Ek- 25: Çeyiz Sandığı 

Günümüzde gelinlerin artık el işi çeyiz hazırlamadıkları için çeyiz sandığının da varlığına 

rastlanılmamaktadır. Geçmiş dönemlerde ki çeyiz sandığına verilen büyük önemin günümüzde 

artık kalmadığı görülmektedir. Genellikle hazır fermuarlı bohçalar çeyiz için kullanılmaktadır. 

Geçmiş dönemlerde uygulanan çeyiz sandığını kitleme veya çeyiz sandığının üzerine oturma gibi 

âdetler artık günümüzde yapılmayarak unutulmuştur. 

3.1.9.1. Çeyiz Serme  

Geçmiş dönemlerde evlenecek kıza ait bütün çeyizler bir oda içerisinde köylü halka 

göstermek üzere serilmektedir. Buna çeyiz serme âdeti denilmektedir. Pek çok yörede olduğu gibi 

Dedeyolu bölgesinde de önemli bir gelenek hâline gelmiş âdetlerden birisi çeyiz sermedir. Kızın ve 

ailesinin hamaratlığının birer göstergesi olarak çeyiz serme âdeti yapılmaktadır. Geline ait bütün 

çeyizler yıkanıp, ütülenip duvarlara ve iplerin üzerine tek tek serilmektedir. Genellikle el işi 

ağırlıklı olarak yapılan çeyizler misafirlere sergilenmek üzere tüm odayı doldurmaktadır.  

“Çeyiz sermede evvel ahır vardı. Bizler yapardık kanevçe, karyola takımımız olurdu, kabımız 

kaşığımız az çok bir odaya sererlerdi. Gelen görürdü hediyeden de gelirlerdi bu âdetti. ” (K7).   

“Benim kınam olmadı kınam olmadığı için çeyiz serildi. Duvarlara, sonra iplere tek tek 

asıldı her şey. Erkek tarafından gelen çeyizlerde hep dizildi. İşte ayakkabısı, elbiseleri felan her 

şeyi seriliyor. Sonra gelen baktı bi de hediye verdiler. Hemen hemen bir hafta serili kaldı.” (K37).  

“Çeyiz serme bu köyde de yapılırdı ben bile serdim üç gün, dört gün serersin. Bi odaya 

çeyizin kökünü, yazmaları divanların üzerine, büyük eşyaları da duvarlara çivilerle tutturursun 

yatak takımı, pikeler, karyola takımları felan çoktu, eskiden çeyize çok önem verilirdi. Kaynanaya 

yatak takımı görümceye, eltiye, hısım akrabaya koyulurdu. Bi gelin yedi takım karyola takımı 

hediye götürürdü düğün yaklaştımı o çeyizleri toplarlardı.” (K19). 

“Çeyiz seren vardı mesela benim serildi çeyizim iki gün kaldı.” (K35).  

“Çeyiz görmeye gelilerdi, serili odadan bi tene. Çeyiz, oğlan tarafından kilim, yatak, sanduk 

gelirdi. Ondan sonra kızın çeyizini düzerlerdi. Yazmaları bi tarafa çorapları bi tarafa sonra böyle 

bir deftere hep bi o çeyizleri yazilerdi. Benim zamanımda çeyiz yazma vardı. Çeyiz iki gün üç gün 



86 

 

serili kalidi oğlan tarafından gelip o çeyizi odada görilerdi. Ondan sonra onu yazilerdi, hesap 

edilerdi. Çeyiz sanduğunu kitleme üstüne oturma da vardı.” (K4).  

 

Ek- 26: El İşi Patik  

Geline ait çeyizler misafirlere gösterilmek üzere yaklaşık bir hafta serili olarak kalmaktadır. 

Birkaç gün veya bir hafta serili kaldıktan sonra çeyizlerin hepsi tekrar toplanıp çeyiz sandığın 

içerisine yerleştirilmektedir. Geçmiş dönemlerde hazır bohçalar yerine çeyizler sandık içerisine 

yerleştirilerek geline verilmektedir. Her gelinin mutlaka bir çeyiz sandığı olmaktadır. Çeyiz 

sandığının üzerinde yer alan desenlerin her biri farklı bir anlamı ifade etmektedir. “Türk 

toplumunun düğün geleneğinde çeyiz; gelinin ev ve mutfak eşyası, islemeli ve dantel örtüleri, 

havluları, takı ve giysileridir; damadın düğün masrafları karsısında sunduğu eşyalardır. Bu eşyalar, 

evlenene kadar sandık içinde saklanır ve gelinin evine de sandıkta taşınır. Sandığın malzemesi, 

üzerindeki süslemeler gelinin varlığını ifade etmesi açısından çok önemlidir. Varlıklı ailelerin gelin 

sandıkları masif ağaçtan sedef kakmalı, telkâri süslemeli ve/veya oymalı mobilyalardır.” (Yalçın 

Usal, 2010: 158). Çeyiz ne kadar önemliyse çeyiz sandığı da gelin için o kadar önemlidir. Çeyizi 

olmayan gelin duvaksız gelin gibi eksik kalmaktadır. Bu yüzden çeyiz, halk kültürü için önemli bir 

evlenme âdeti olarak geçmiş dönemlerden bugünlere kadar gelmiştir.  

“Çeyiz serme âdeti de vardı. İplerü hep bi uzun uzun atarlardu gelinin yaptığı çeyizler, 

kanevçeler, danteller yıkanur, ütülenür hep bi asılırdu. Yazmalar bi tarafa düzülürdü, işlemeler de 

iplere asulurdu, elbiseler duvara asulurdu bir hafta kalırdu. Gelen göridi hediye götüridi kap kaşık 

parça ne varsa hediye getürürlerdi. Çeyizi götürmeye de düğüne az kala gelir araba tutarlardı ya o 

zaman arabada yoktu öküz arabasınnan götürürlerdi. Sanduk olurdu hepsini ona koyurduk alur 

gelürlerdi.” (K11).  

“Gelinin tüm eşyası, çeyizleri, yazmaları her şeyi tek tek serilirdi. Benim olmadı ama 

gördüm hep.” (K36).  

“Ben yapmadım ama etrafımda görürdüm böyle bir odayı sırf çeyiz odası yaparlardı. İpleri 

atarlardı tek tek dizerlerdi. Bu gelenek Elâzığ da hemen hemen belki bir on beş senedir kalkmıştır 

yani çok eskiydi. Çevremizde duyardık ‘çeyiz serme var, çeyiz görmeye gidelim’ diye hediye de 

götürürlerdi. Eskiden bi de çeyiz yazmada vardı bende olmadı ama dayımın kızında görmüştüm çay 

bardağına kadar teker teker yazılmıştı. Bi de o zaman âdetti her şey on iki tane alınırdı. Kızın 

çeyizinde olanlarda yazılırdı ne kadar eşyası varsa tutulurdu. Hatta geçenlerde dayımın kızı 

sandığı dökerken sandığın içinden çıkmış o yazılanlar.” (K5).  



87 

 

“Çeyiz serme âdeti vardı eskiden. Çeyizi görmeye giderlerdi bi de bi hediye götürürlerdi 

âdetti. İşte böyle bi odaya sererlerdi ama isteyen yani yapardı meşaketli bir işti. Yıkayacaksın tek 

tek ütüleyeceksin felan uzun işti. Ben yapmadım mesela zaten şimdi de kalktı daha yok herkes 

rahatlığa alıştığı için unutuldu âdetler.” (K8).  

“Çeyiz sermeye atletinden tut elinle işte ne yapmışsan her şey sandalyelere, duvarlara tek 

tek asılırdı. İpten bi de böyle gererdik atardık. Sonra köy halkı hep gelirlerdi çeyizi görmeye, 

onlarda bide hediye getirirlerdi.” (K38).  

“Çeyiz sermede vardı tabi ya bana da fanya tokumuşlardı. Tek tek asmuşlardı tabi bohça da 

götirilerdi şimdi yapmazlar hiçbiri.” (K15). 

“Çeyiz serme önceden vardı herkes yaptığı çeyizleri döker, sererlerdi. Şimdi yok daha 

herkes evinde yapi üstüne de isim yaziler.” (K20, K21).  

Günümüzde çeyiz serme âdetinin pek fazla yapılmadığı görülmektedir. Köklü bir geçmişe 

sahip olan çeyiz serme âdeti günümüzde yapılmayarak unutulmuştur. Çeyiz sermek uzun ve yorucu 

bir işlem olduğu için insanlar tarafından tercih edilmemektedir. Genellikle rahatlık ön planda 

olduğu için bu gibi âdetler önemsiz gelerek değerini yitirmektedir. Günümüzde teknolojinin 

yaygınlaşmasıyla beraber televizyon kanallarında “Gelin Evi” gibi programların ortaya çıktığı 

görülmektedir. Bu gibi programlarda ev eşyasından çeyize kadar her şey kameralar önünde 

sergilenmektedir. “Ayrıca ‘Gelin Evi’ gibi programlar çeyiz konusuna farklı bir bakış açısı 

getirmiştir. Eskiden kızın çeyiz malzemeleri belirli parçalardan oluşmakta iken bu tarz 

programların izlenmesiyle insanların tüketim ihtiyacı artmıştır. Oradaki gelinlerin evlerine özenen 

birtakım insanlar eşyaların aynısını almaya çalışıp ‘Tek tipleşmeye’ başladığı görülür.” (Yıldız, 

2023: 336). Bu gibi programlar gelinler arasında özentiliğe ve taklite sebebiyet oluşturarak 

gittikçe yaygınlaşmaktadır. Geçmişte yapılan çeyiz serme âdetinin günümüzde modern çağa 

ayak uydurarak televizyon kanallarında sergilendiği görülmektedir.  

3.2. Evlilik Esnası  

Düğününün hazırlık aşamalarının tamamlanmasının ardından artık mutlu sona 

yaklaşılmaktadır. Bu aşama evlenme aşamasıdır. Tatar Türklerinde “Evlenme aşaması erkekler için 

hem Müslüman Tatarlarda hem de Kreşinlerde ‘öylӓnüw/evlenmek’, kızlar için ise ‘kiyӓwgӓ 

çıguw/güveye çıkmak, kocaya gitmek’ şeklinde adlandırılır.” (Karimova, 2017: 96). Evlilik 

aşaması öncesinde olduğu gibi esnasında da birçok geleneği içerisinde bulundurmaktadır. Derleme 

bölgesinde de düğün esnasında uygulanan gelenekler şu başlıklar altında sıralanmaktadır: “Düğün 

Çağrısı, Kına Gecesi (Kız Kınası- Oğlan Kınası), Gelin Alma, Düğün, Zifaf (Koltuğa Verme)” gibi 

gelenekler uygulanmaktadır. 

3.2.1. Düğün Çağrısı  

Evlenecek çiftlerin düğün tarihini ilan etmesi ve yakın çevresini bu özel güne davet etmesi 

amacıyla davetiyeler hazırlanmaktadır. Geçmiş dönemlerde ise davetiye birer sözlü iletişim aracı 

olarak yapılmaktadır. Köyde düğüne davet için erkekler ve kadınlar ayrı şekilde bütün köyü 

gezmektedirler. Bölgede erkekler davul ve zurna eşliğinde bütün köyü dolaşırken, kadınlar 

yanlarına aldıkları fakir, dul, yaşlı bir kadınla beraber evleri dolanmaktadırlar. Düğüne çağırmak 

için tutulan kadına ise bölgede “okucu/okuyucu” adı verilmektedir. “ ‘Okuntu’ okumak fiilinden 



88 

 

türemiştir. ‘Okuma’nın bir kısmı mecazi olmak üzere birçok anlamı vardır. Bu anlamlardan biri de 

‘bir yere çağırmak, davet etmek’ şeklindedir. Bu kelime ilk yazılı eserlerimizden olan Orhun 

Âbideleri’nde, Divan-ü Lûgat-it Türk’te ve Dede Korkut Hikâyeleri’nde de; ‘çağırmak, davet 

etmek’ anlamlarında kullanılmıştır. Anadolu da ise okuntu; ‘düğüne çağırmak için verilen hediye; 

çağrı kâğıdı, çağrılık, davetiye; izin kâğıdı, pusula vs.’ gibi anlamlar ifade etmektedir.” (Şimşek, 

2003: 142). Anadolu’nun birçok bölgesinde karşımıza çıkan düğüne davet etmek için tutulan kişiye 

okucu, okuyucu, okucu, okuntu şeklinde gibi adların verildiği görülmektedir. Genellikle bu kişilere 

ise bulgur, yumurta, orcik, un, havlu, patik gibi eşyaların verildiği görülmektedir. Genellikle fakir 

biri olan okucu bu sayede kendi ihtiyaçlarını da karşılamaktadır. Hem müjdeli haberin yayılması ile 

düğün sahibi sevinmekte hem de okucu kişinin ihtiyaç sahibi olması bakımından aldığı hediyeler 

ile sevinmesine vesile olunmaktadır. Geçmiş dönemlerde güzel bir gelenek olan bu âdet 

günümüzde artık hazır düğün kartlarının çıkması ile davetiyeler şeklinde düğüne çağrılma söz 

konusudur.  

“Eskiden köyde düğünlerde çağırma vardı. Öyle şimdiki gibi kartlar neyin yoktu. Köylerde 

erkekler davullan çağırırlardı evleri, ‘bugün düğünümüz var!’ denilirdi. Kadınlarda yanlarına 

birini alıp evleri çağırırlardı.” (K7).  

“Karılar sabahtan evin eltisi, teyzesi felan işte oğlan evi sabah kahvaltıyı yapidiler köye 

düşüdiler, ev bev herkesi düğüne çağiridiler. Bi de önü sıra bi fakir karıyı alidiler yanlarına o 

kişiye de ‘okucu’ denilidi. O okucu’ya da gittikleri evler de bulgur, yumurta, tut unu, kavurma, 

orcik, bastık, öle bi şeler veridiler.” (K2).  

“Düğüne davet etmeye de eskiden bi kadını yollarlardı, okucu deyilidi o kadın her tarafı 

gezerdi. Ona da bi hediye verirlerdi havlu, çorap, para, yemek verirlerdi ne olursa.” (K4). 

“Eskiden erkekleri, erkekler çağırırdı düğüne, bayanlarda on kişi köyü gezerlerdi, düğüne 

çağırırlardı. Şimdi telefon var kart bastiriler.” (K20).  

“Eskiden meselesi Cuma gününden davul gelirdi. Her akşamları yemek verülürdü. Evleri 

kırnata ile davul ile çağırurduk. Köydeki evleri hep tek tek dolanurduk, ‘dügüne buyurun!’ derdik. 

Karılarda bi kadın tutarlardı ona da bi şeker verirlerdi bulgur verirlerdi. Gariban bi tene 

dolanurdu o da kınaya, dügüne karıları çağırırdı. Erkekler ayrı çağırırdı karılar ayrı çağırırdı.” 

(K6).  

“Köyün içinde davul gelürdü, köçek gelürdü, kırnata, zurna bunlar gelürdü sabahnan 

çalarlardı, oynarlardı bi yanı millet. Sonra ertesi gün kalkarlardı ev sahibi bütün köyü davullan 

kırnata ile gezerlerdi. Herkesi düğüne çağırırlardı, filanın düğününe buyurun. Karılar da 

yanlarına hısım akrabayı alurlardı bi de bi okucu alırlardı işte yaşlı bi karı ya da ihtiyacı olan biri 

olurdu, hep bi giderlerdi köyün evlerini düğüne çağururlardı. O okucuya da para vermilerdi yani 

bulgur verilerdi yumurta verilerdi.” (K9). 

Günümüzde davetiyelerin seçilmesi en az düğün salonu kadar önem arz etmektedir. Çünkü 

davetiyelerin güzel oluşu düğün sahibinin maddi durumunu da teşkil etmektedir. Düğün kartlarında 

en başta gelin ve damadın ismi yer almaktadır. Daha sonra altında anne ve babalarının ismi ve daha 

sonra düğüne davet için yazılmış birkaç satır söz bulunmaktadır. Kimi zaman evliliğe dair Kur’an 

ayetlerinin de davetiyelerde yer aldığı görülmektedir. Düğün ve kına mekânının yeri ve zamanı da 

en sonda yer almaktadır. “Türk toplumunun sosyo-kültürel kodlarını taşıyan okuntu geleneği, yazılı 



89 

 

kültür ortamının yaygınlaşmasıyla ilk olarak yerini düğün davetiye kartlarına bırakmaya başladı. 

Okuntu geleneğinin düğün sahibine maliyetini düşündüğümüzde bu geçiş bir noktada ekonomik 

nedenlerle gerçekleşmiştir. Bununla birlikte sanayileşmenin gelişmesi dolaysıyla kentleşmenin 

hızla artması, köy ve kentteki demografik yapının değişmesi, insanlar arasında ekonomik farkların 

belirginleşmesi, yazılı ve elektronik kültür ortamının çok hızlı bir şekilde yayılması buna bağlı 

olarak bireyler arasındaki iletişimin kolaylaşması, üretim ve tüketim dengelerinin değişmesi gibi 

etkenler de okuntu geleneğinden davetiyeye geçişi sağlamıştır.” (Gümüş, 2019: 231). Günümüzde 

kına, düğün gibi merasimlerde çocukların rahatsızlık verdiği düşüncesi ile ‘çocuklara iyi uykular 

dileriz!’şeklinde bir uyarının da davetiyelerin en altına eklendiği görülmektedir. Çocukların düğün, 

kına gecesi gibi ortamlardan uzaklaştırılarak teknolojik aletlere bağlı kalınmasına, sosyal yaşamdan 

uzaklaştırılmasına, gelenek ve göreneklerin öğrenilmesinde büyük bir kayıp teşkil etmektedir. 

Geçmiş dönemlerde düğün, kına geceleri gibi günlerde oynanan köy seyirlik oyunlarla çocuklar 

eğlenmekte ve aynı zamanda Türk kültürüne ait âdetlerin hafızalara kazınması ile kimlik bilinci 

kazandırılmaktadır.  

“Benim zamanımda düğün davetiyesi vardı yalnızca erkek tarafında dağıtılırdı kız tarafında 

olmazdı. Çok eskiden köylerde bi tane kadın vardı, o kadın çağırırdı düğünlere, o kadına da hediye 

verilirdi. İster bulgur, pirinç gibi şeyler verilirdi.” (K5).  

“Dul kadın genelde olurdu o giderdi tek tek evleri gezerdi düğüne çağırırdı.” (K39).  

“Köylerde düğüne çağırmaya kadın tutarlardı. O bir köyü dolanırdı ona da yumurta, bulgur 

verilirdi hatta biz derdik gidek yumurtaları biz toplayak.” (K1).  

“Eskiden düğün kartları yoktu. Durumu olmayan bi yaşlı kadın giderdi evlere çağırırdı. Ona 

da böyle bulgur, şeker verilirdi. Bi de bazıları da gençler, bütün hısım akrabayı çağırırlardı çalar 

oynarlardı. Bende gençken çağırmışım ikram ederlerdi otururdun felanda. Erkeklerde de davul 

gezerdi o da çağırma yerine geçerdi yani.” (K8).  

“Eskiden gezilerdi, evleri düğüne çağırilerdi. Karılardan birini görsem diyidim evleri mi 

çağırisiz ya eskinin neyi var ki imdi.” (K15). 

 

Ek- 27: Günümüz Düğün Davetiyesi 

Eskiden erkekler ayrı kadınlar ayrı olarak köy halkı düğüne çağırmak için evleri dolaşırken, 

günümüzde artık davetiyelerin ortaya çıkması ile bu gelenek yapılmayarak kalkmıştır. Farklı 



90 

 

davetiyeler evlenecek eşlerin isteği üzerine hazırlanarak yazılmaktadır. Hatta artık düğün 

davetiyelerinin sosyal medya aracılığı ile de yapıldığı görülmektedir. 

3.2.2. Kına Gecesi  

Düğün esnasında gerçekleşen aşamalardan bir diğeri ise kına gecesidir. Genellikle düğünden 

bir ya da iki gün önce düzenlenmektedir. Gelin ve annesi için hem hüzünlü hem sevinçli bir 

gecedir.  “Kına gecesi, düğünden bir ya da iki gece önce pek çok yörede gelinin, bazı yerlerde 

damadın da ellerine, ayaklarına kına yakılarak, nikâhtan öncesi evliliğin resmen ilan edilmesine 

yönelik bir ritüeldir. Kına gecesi esasen, ilk olarak kadınlardan oluşan topluluğun icra ettiği ritüeli 

akla getirir.” (Yılmaz, 2020: 163). Kültürümüzde kına gecelerinin varlığı çok eski zamanlara 

dayanmaktadır. Günümüzde kına gecelerinin varlığı yaşatılarak korunmaya devam etmektedir. 

Fakat aşama olarak aynı kalsada içerisinde pek çok âdet, gelenek ve görenek geçmişten bugünlere 

birtakım değişikliklere uğramıştır. En başta kına mekânının değişiklik göstermesi karşımıza 

çıkmaktadır. Geçmiş dönemlerde kına geceleri için genellikle evde ya da bahçe gibi alanlarda kına 

geceleri düzenlenirken ilerleyen zamanlarda okul, taziye evlerinde de kına merasimlerinin yapıldığı 

görülmektedir. Dedeyolu bölgesinde ise kına geceleri genellikle evde, bahçede, avul adı verilen 

balkonda hatta ahırlarda bile gerçekleştiği söylenmektedir. Kına gecesi kız tarafında yapılmakta 

olan bir âdettir ve erkek tarafı köye yakınsa kınaya gelmektedir.  

“Kına gecelerinde sade kız tarafı olurdu, oğlan gelmezdi. Kına geceleri yine evde yapılırdı 

öyle salonlar olmazdı. Köyde üç gün davul çaldırırlardı, öyle şimdi ki gibi bugün kına yarın gelip 

gelini götürmezlerdi zaten kınayla düğün aynıdır. (K7 K24).   

“Kına geceleri evde, ahırda genellikle okullarda yapılırdı.” (K26). 

“Kına geceleri eskiden mereklerde, ahurlarda yapılidi. Sığırları bağlamazdılar iki, üç gün 

süpürürdüler, peklerdiler işte orda yaparlardı. Yaz oldu mu böyük havluda yapardılar.” (K2). 

“Kına geceleri eskiden köyde, evlerde yapilidi salonlar yoktu.” (K4).  

Eskiden henüz düğün salonları olmadığı için kına geceleri evde, ahırda, mereklerde, okulda 

ya da bir bahçede yapılmaktadır. Günümüzde çoğunlukla salonlar, kır bahçeleri tercih edilmekle 

beraber köylerde de kına geceleri düzenlenmeye devam etmektedir. Çeşitli ışık sistemleri ve kına 

organizasyonları ile bahçede yapılan kına gecelerinde havai fişek gösterisi de olmaktadır. 

“Kına geceleri evde, bahçede olurdu, avulda. Kına gecelerinde kadınlar kendi aralarında 

oynarlardı. Kına ve nişan sadece bayanlaraydı.” (K23, K24). 

“Evde kına gecelerini yaparlardı. Sabah kalkarlardı, diyelim cumartesi erkek evinde kına 

olurdu davullu zurnalı ertesi gün de mevlit okutan mevlitle giderdi gelini çıkartırdı evden, düz 

evine getirirdi o kadar.” (K18).  

Bölgede kız kınası ve erkek kınası ayrı olarak yapılmaktadır. Günümüzde ise erkek kınasının 

yapıldığı çok fazla görülmemektedir. Kına gecelerinin, erkek kız karışık olarak yapıldığı geçmiş 

dönemlerde de günümüzde de karşımıza çıkmamaktadır. Genellikle kına geceleri kadınlara ait bir 

organizasyon olmaktadır. Ancak geçmiş dönemde damat kına gecesinde hiç bulunmaz ve gelini 

görmezken günümüzde böyle bir durum söz konusu değildir.  



91 

 

“Oğlan tarafı köyün içerisindese onlarda akşam kızın kına gecesine gelirlerdi kınayı 

yakarlardı. Oğlan gelmezdi gelinin yanına bu şimdi çıkmış” (K9). 

“Kına geceleri evin içinde yapulurdu, oda da yapulurdu. Millet çok geldise, sağuk oldusa 

ahurları boşaltırlardı, peklerlerdi orda yaparlardı.” (K11).  

“Kına geceleri ahırlarda, büyük yer varsa bahçede, evde, havul da yapılırdı. İlkin damat 

tarafı biraz oynardı sonra hep birlikte kız evine, kına gecesine gelirlerdi.” (K12, K21, K25).  

“Kına geceleri de evde olurdu, kız tarafına giderlerdi oyun oynarlardı sonra da oğlan 

tarafına geçerlerdi.” (K27).  

 

Ek- 28: Geçmişte Kına Gecelerinin Yapıldığı Ahır 

Bölgede kına gecelerinde genellikle teyp, plak ve defçi kadınlar olup hem çalıp hem de türkü 

söylemektedirler. Günümüzde ise daha popüler şarkılar belli bir sıraya konularak ses sistemlerinin 

kurulması ile açılmaktadır.  

Gelin, kına dansı ile salona giriş yapmakta daha sonra ise davul eşliğinde damat kınaya giriş 

yaparak gelinin yanına gelmektedir. Daha sonra damadın ortaya oturarak gelininde elinde testi ile 

damadın etrafında dolanarak oynadığı ve en sonunda bir güç gösterisi olsun diye testiyi damadın 

önüne atıp kırdığı testi oyunu, günümüzde sıklıkla yapılan bir âdet hâline gelmiştir. 

 

Ek- 29: Günümüz Kına Gecesi (Şehir/Köy)  



92 

 

“Kınalarda iki tene bayan otururdu hem def çalarlardı hem türkü söylerlerdi, böyle şimdi ki 

gibi çalgı malgı yoktu.” (K7, K24). 

 “Testi oyunu biz ‘küze’ derdik öle bi şeler eskiden yoktu.” (K2). 

“Kına da def çalınırdı, türkü söylerlerdi, millet oynardı. Gelin oynamazdı ayıptı, şimdi gelin 

tahtaları gıri salonlarda.” (K2). 

“Genelde def çalar oynarlardı. Genç kızlar mum yakar çay tabağına koyar oyun yaparlardı, 

söylerlerdi.” (K4).   

“Çayda Çıra’yı teyipten çalarlardı ya da def çalar söylerlerdi. ‘Oy kızlar kızlar, vuruldum 

yaram sızlar!’ derlerdi. En çok ‘yüksek yüksek tepelere’ türküsünü söylerlerdi.” (K11).  

“Oğlan evin de gençler kendi kendilerine kına gecesi yaparlardı. Genç kızlar yedi tene mum 

yakarlardı gelinin etrafında dönerlerdi.” (K14).  

“Gelinin etrafında dönerek ‘Kınayı getir aney, parmağın batır aney’ türküsü söylenirdi. 

Mutlaka ellerine kınayı alıp ‘Çayda Çıra’ oynanırdı, tabi o zaman yuğrulan kınayı avuçlarının 

ortasına yakarlardı üstüne de mum dikerlerdi ya da çay tabağına koyarlardı gezerlerdi.” (K5). 

“Köyde bi tek bizde plak vardı. Şimdi köyde kına gecesi oldusa bizim plak giderdi işte 

başında dururduk bi tenemiz bittise baştan alırdık. Eskiden daha neşe vardı, gerçek samimiyet 

vardı. Gelini çok zoraki kaldırırlardı oynardı öyle şimdi ki gelinler gibi değildi, şimdi hiç 

oturmiler.” (K8).  

“Kınamda hep arkadaşlarım, köylüler gelmişlerdi. Eskide işte bi çalgıcı tutarlardı parayı 

köylüler verürdü yani dügün sahibi bi şey vermezdi. Hep bi köylüye parayı vururlardı, liste 

yaparlardı işte Reşat Aktaş’a elli lira öbürüne yüz lira bunları hep tek tek yazarlardı. Durumuna 

göre, garibana göre belirlerlerdi. Zenginlere fazla yazarlardı fakirlere az yazarlardı.” (K6).  

Geçmiş dönemlerde karşımıza çıkan defçi kadınların yerini günümüzde dansçı kızlar 

almaktadır. Kına organizasyonunun bir parçası hâline gelen, gelinin etrafında dolanan kızlar son 

yılların en çok tercih edilen modası hâline gelmektedir.  

 

Ek- 30: Günümüz Kına Gecesi Dans Ekibi  

Kına öncesinde gelin ile birlikle dansçı kızlar giriş dansı için ve ilerleyen zamanlarda ki 

koreografiler için prova yapmaktadırlar. “Günümüzde farklı kültürlerden etkilenme ve değişen 



93 

 

toplum yapısı ile birlikte paralel olarak eğlence anlayışında ve eğlence ortamlarında cinsiyetlere 

bağlı olarak farklılıklar ortaya çıkmıştır. Zenginleşen muhafazakâr orta sınıf ve siyasi konjonktürler 

nedeniyle kadın eğlence ortamlarına kadın dans grupları ve orkestraları girmiştir. Bu eğlence 

anlayışında ortaya çıkan farklılıkları avantaja çeviren ve bunu ticari alışveriş olarak benimseyen 

organizasyon şirketleri ise, insanlara ücret karşılığında eğlence ortamlarından eğlence içerisindeki 

dans ekiplerine, orkestralarına, müziklerine kadar birçok konuda hizmet vermiştir.” (Yıldız, 2021: 

107). Kına tahtı, süsler ve dansçı kızlar organizasyon şirketine ait olmaktadır. Bu gibi organizasyon 

şirketleri günümüzde çok fazla tercih edilmekte ve hatta kırsal alanlara dahi gidilerek bu işi 

yapabilmektedirler. 

Bölgede geçmiş dönem, kına gecelerinde sadece şerbet ikram edildiği ve ilerleyen tarihlerde 

ise çerez verildiği söylenmektedir. Kına gecesinin sonunda ise gazete kâğıtlarına sarılmış olan kına, 

gelen misafirlere hediye olarak dağıtılmaktadır. Günümüzde ise kına gecelerinde damat tarafından 

alınan çerez, pasta, içecek garsonlar tarafından gelen misafirlere dağıtılmaktadır. Önceden sadece 

kına, hediye olarak verilirken günümüzde farklı şekillerde kına hediyeliklerinin hatıra olarak gelen 

davetlilere verildiği görülmektedir.  

“Kına da okula giden çağalardan kâğıt alidiler onun içine koyup dağitilerdi. Şimdi süslü 

süslü bi şeyler çıkmış.” (K2).  

“Eskiden kınayı gazete kâğıtlarına koyup gelenlere hediye olarak dağıtırlardı. Kına da erkek 

tarafı sonraları çerez alıp dağıtmaya başlamıştı önceden çerez falan yoktu bir tek şerbet 

dağıtılırmış.” (K5).  

 

Ek- 31: Günümüz Kına Gecesinde Dağıtılanlar (Kına, Çerez, Hediyelik, Mum) 

Günümüz kına gecelerinde uygulanmakta olan âdetlerden birisi de geline kına yakılacağı 

zaman elini açmayarak kayınvalidesinin altın koymasının beklenmesidir. Hatta sadece gelinin değil 

damadın da elini açmadığı ve gelinin annesinin altın koyduğu son zamanlarda görülmektedir. 

Aslında burada gelin kayınvalide ilişkisinin başladığı görülmektedir. “Kayınvalidelerin tutum ve 

davranışları, gelin-kaynana arasındaki iletişimin niteliğini önemli ölçüde etkilemektedir. Gelin-

kaynana arasındaki duygusal iletişimin içeriği onların sonraki ilişkilerini şekillendirmektedir. 

Kayınvalidelerin baskıcı davranışları gelin-kaynana arasındaki iletişimi olumsuz etkilerken, 

sevecen davranışlar bu iki kadın arasındaki iletişimi olumlu yönde etkilemektedir.” (Kaya, 2018: 

198). Günüümüzde, gelin ve kayınvalidenin ilişkisine dayalı olarak yapılan altın koyma âdetinin 

varlığından geçmişte bahsedilmemektedir. Kına tepsisi, kına örtüsü, kına eldivenleri gibi kına 



94 

 

gecesine ait özel araç ve gereçler günümüzde kullanılmaya devam etmektedir. Geçmiş dönemlerde 

ise kına bir kâsenin içinde getirilerek geline yakılmakta ve eline bez sarılmaktadır. Hediyelik olarak 

ise kına, sadece gazete kağıdına sarılarak dağıtılmaktadır.  

“Eskiden gelin elini açmaya altın koyula yok damat gelinin etrafında oynaya felan böyle 

şeyler yoktu.” (K7, K24).  

“Kınayı gelinin eline yakarlardu. Şimdiki gibi bez yoktu parçalan sararlardı. Öyle el 

kapatma, altun koyma felan öle bi şeler de yoktu.” (K11). 

“Gelinin kınasını da hâla ya da görümce yahut teyzeden birisi yakardu, elini bezden 

bağlardı. O zamanlar elini kapatma, avuca altun koyma felan yoktu.” (K14). 

“İki tene gelin getirdim avuçlarına altın koydum ama bizim zamanımızda olmadı böyle 

şeyler bana yapılmadı.” (K27).   

“El açmama, altun koma evveli öle bi şeler yoktu şimdi çıkmış niye dilenci mi bu sanki.” 

(K1).   

Geçmiş dönemlerde gelinin makyajı evde yapılmaktadır. Günümüzde gelin ve damat kuaföre 

götürülmektedir. Eskiden kına gecesinde gelinler, genellikle elbise veya gelinlik giyilirken 

günümüzde bindallısı giyilmekle birlikte kınanın ilerleyen vakitlerinde gelinin kıyafet değiştirerek 

başka elbiselerde giydiği görülmektedir.  

“Gelin, elbise giyerdi. Kadife vardı, yünlü avya tozu rengi vardı, altun mekik vardı iki çeşit 

biri pembe biri mavi renkte.” (K2).  

“Benim bi tane pembe bir gelinlik gibi nişan elbisem vardı, giydim.” (K35).  

“Kızın kınasında ise öyle bi elbüse geydürürlerdi hatta kimi zaman gelinlik bile giyen olidi.” 

(K9).  

“Gelini evde süslerlerdi öyle berbere gitme felan yoktu çok sonradan götüridiler ögde 

yoktu.” (K11).  

“Kına gecelerinde de yine gelinlik giyilirdi öyle bindallıymış felan yoktu şimdi çıktı onlar.” 

(K8).  

Bölgede, geçmiş dönemlerde erkek kınasında uygulanan geleneklerden birisi de “Güveyi 

Giydirme” âdetidir. Damadın kıyafetleri tüm halkın ortasında dua edilerek giydirilmekte ve davul, 

zurna eşliğinde köyde dolaştırılmaktadır.  

“Hasa böle çok dallı bi ağaç keserlerdi, ipliği evde çırıkta eğirirlerdi, o iplikleri mum da 

arının balı yokmu işte ondan mum erüdürlerdi, o muma batururlardı, hep bi bütün bu dallara o 

mumdan ipi yaparlardı. Ondan sonra böle bi de yere tikerlerdi onun ögünde güvegi bezerlerdi. 

Davul çalınır davulun ögünde onca adamın içinde damadı soyarlardı bi tek atletle don kalırdı 

üstünü tek tek geydürürlerdi. Ardından ‘kutlu mübarek ola!’ diye onca adam hep bi bağırırdılar. 

Sonra kız köyün içerisindese kızın kapısının ögüne götürürlerdi, kız damadı göre diye. Ondan 

sonra giderlerdi davul, zurna erkekler başka bir tarafta oynarlardı. Kız tarafından kına gelirdi onu 

damadın çite parmağına yakarlardu.” (K9). 

“Oğlan kınası da olurdu damadı bezerlerdi, çitik parmağına kına yakarlardı.” (K7).  



95 

 

“Damda eşir okur, damadı bezerlerdi. Şimdi eşir de yok her şey Hristiyanlaştı.” (K22).  

“Damada davul götürürler, bezerlerdi, yemek verilürdü kefli olurdu. Damada eşir okurlardı, 

çıkartırlardı üstünü başını geydürürlerdi bağırırlardı ‘kutlu olsun! darısı da bütün bekârların 

başına olsun!’ diye söylerlerdi sonra kınasını yakarlardı.” (K11).  

“Eskiden damadı alur soyar damda bezerlerdi. Orta yere bi hasavan sererlerdi, damadın 

gömleğini göyürürlerdi, pantolunu göyürürlerdi, eskiden bi de içlik vardı içliği göyirilerdi. Sonra 

bağırilerdi ‘Allah mübarek ede!’ diye. Bi de tenekeyi, bi sırığa takarlardı içinede pamuk çigidi 

doldururlardı, gaz tökerlerdi yakarlardı, böle sırıktan damadı alur köyün kökünü sokak sokak 

davullan zurnadan eskiden elektrik yoktu o ışıktan gezdürürlerdi. Kına sabahı da hemen düğün 

olurdu.” (K14).  

“Kınada beni bezemeye çıktılar. Dügünün orta yerine bi hasavan serdiler, beni 

soyundurdular bi don, atlet kaldı ondan sonra eşir okudular. İşte başladılar ilkin çorabı 

giydirilerdi, bağırilerdi ‘mübarek olsun! darısıda filan oğlana’, pantolu giydirilerdi, gömleği 

giydirilerdi mübarek olsun, çeketi giydirilerdi mübarek olsun derlerdi böle hep yüksek sesle 

bağururlardı böyle bi âdet vardı.” (K6). 

Güveyi giydirme âdeti denilen bu gelenek günümüzde artık yapılmamaktadır. Damat 

genellikle kuaföre giderek yakın arkadaşları tarafından hazırlanmaktadır. Geçmiş dönemlerde 

damadın giydirilmesi eğlenceli bir hale dönüşmüşken günümüzde damat tarafının bekârlığa veda 

adı altında parti düzenledikleri görülmektedir.  

3.2.2.1. Kına Gecesinde Oynanan Oyunlar  

Geçmiş dönemlerde düğün, kına gecelerinde oynanan köy seyirlik oyunlar insanlığın kültürel 

mirası olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu oyunlar kültürel mirasımızın geleneklere yansımasıdır. 

Genellikle doğaçlama olarak sergilenen bu oyunlar açık alanlarda erkekler ve kadınlar tarafından 

yapılmaktadır. “Köy seyirlik oyunları çağlar boyu süren halk tiyatrosu geleneğinin günümüze gelen 

mirasıdır. Bu oyunlar tarih boyunca göçlerden, çeşitli kültürlerden ve birikimlerden etkilenmiştir. 

İslamiyet öncesi Türk kültüründe bugünkü İslamiyet ve Anadolu kültürünün etkisini görüyoruz. Bu 

oyunlar zaman boyutunda beslenerek bu günkü şeklini almıştır. Oynandığı toplumun kültür 

düzeyine, zaman ve geleneğe bağlı olarak şekillenir.” (Artun, 2008: 17). Genellikle hayvan 

taklitleri, kılık değiştirme, kız kaçırma, korkutma, güldürme, mesaj verme niteliği taşıyan bu 

oyunlar kültürümüz içerisinde önemi büyüktür. Genellikle doğal ortamda doğal koşullar ile 

hazırlanan bu oyunlar doğanın dirilişinin, bolluk ve bereketin, gücün temsili olmaktadır.  

Dedeyolu bölgesinde de geçmiş dönemlerde kına gecesinde kadınlar tarafından yapılmakta 

olan birtakım köy seyirlik oyunlar bulunmaktadır. Genellikle eğlence amaçlı olarak düzenlenen bu 

oyunlar kına gecelerinin olmazsa olmazı olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu oyunlar şu başlıklar 

altında sıralanmaktadır; “Dede Oyunu, Hacı Leylek Oyunu, Bostancılık Oyunu, Kılık Değiştirme 

Oyunu”dur.  

3.2.2.1.1. Dede Oyunu  

Köy seyirlik oyunlarında en çok kılık değiştirme motifinin varlığı görülmektedir. Halk 

hikâyeleri, efsaneler, masallar, destanlarda da karşımıza çıkan kılık değiştirme motifi köy seyirlik 

oyunlarında insanları eğlendirmek amaçlı karşımıza çıkmaktadır. Bölgede kadınların kendi çabaları 



96 

 

ile hazırladıkları kostümler oyunların en önemli parçalarını oluşturmaktadır. Bölgede hamur 

yoğrularak dede kostümü hazırlanmaktadır. Günümüzde hazır maskelerin varlığı söz konusuyken 

geçmiş dönemlerde kadınların hamur yoğurarak maske yaptıkları görülmektedir. Yoğrulan 

hamurun yüze yapıştırıldıktan sonra yüz hatları belli edilmektedir. Daha sonra şapka, değnek ve 

sakal ile tamamlanan kostüm oyun için hazır hale gelmektedir. Kına gecesine gelen davetlilere 

sorular sorularak, insanları güldürmeye çalışan dede maketi herkes tarafından keyifle izlenmekte 

olan bir oyun olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Karılar oyun yapidiler ‘Dede Oyunu’ vardı hamuru böle yoğuridiler rehmetlik bizim emoş 

abla onu yapidi, kalın edidiler onu gözlerinin deliğini, ağzının deliğini yapidiler, burnunu yapidiler 

yüzüne yapıştıridiler. Eline bi değnek veridiler bi de bi şapka vuridi dede olidi. Böle tek tek soru 

soridi, laf atidi kef olidi.” (K2). 

Günümüzde gerçekleşmekte olan kına geceleri ile geçmiş dönemlerde meydana gelen kına 

gecelerine baktığımız zaman çok farklı geleneklerin yapıldığını söylemek mümkündür. Pek çok 

gelenek günümüzde unutulmuş yeni âdetlerin varlığı halk kültüründe kendine yer bulmaktadır. 

Unutulan âdetlerden birisi de köy seyirlik oyunlarıdır. Unutulan bu oyunların yerini geleneksel 

halaylar, türküler, pop müzikler, dans gösterileri almaktadır. Günümüzde kına gecelerinin yerini 

bekârlığa veda partilerinin aldığı da görülmektedir. Düğüne birkaç ay kala gelinin kız arkadaşları 

tarafından bekârlığa veda partisi adı altında hazırlık yapılmaktadır. “Günümüzde sadece 

büyüklerimizden gördüğümüz için yapıldığı düşünülen kına gecelerinin gerçekten 

anlamlandırılması, Türk toplumu için ne ifade ettiğinin görülmesi ve kına gecelerinin kendine özgü 

ritüellerle adını ve özelliğini koruyarak yaşatılması halk bilimi alanında önemli bir yer teşkil 

etmektedir. Zira günümüzde geleneklerimizden çok kolay vazgeçildiği, kına gecelerinin yerlerini 

‘bekârlığa veda partisi’ olarak bilinen eğlencelere bıraktığı aşikârdır.” (Dülger, 2019: 57). 

Günümüzde artık bu partilerin sosyal medya da çoğunlukla yayılmakta olduğu bilinmektedir. 

Genellikle bu uygulamaların zamanla günümüz âdetleri arasına girdiği görülmektedir.  

3.2.2.1.2. Bostancılık Oyunu  

Kültürümüz içerisinde köy seyirlik oyunlarının önemli bir değeri vardır. Ancak yıllar 

geçtikçe bu değerli oyunlar unutularak değeri korunamamıştır. Genellikle taklide dayalı olarak, 

herhangi bir metin olmadan doğaçlama olarak yapılan oyunlar genellikle kadınlar ve erkekler 

tarafından güldürüye dayalı, eğlence amaçlı yapılmaktadır. Bu oyunların kına gecelerinde samimi 

bir ortam oluşturmuş olduğunu söylemek mümkündür. Bölgede kına gecesinde yapılmakta olan bir 

diğer oyun ise “bostancılık oyunu” dur. Mevsimler arası değişimler ile toprağın canlanması, bolluk 

ve bereketi simgeleyen bu oyunların altında yatan anlamlar hem izleyiciler hem de oyun kurucular 

tarafından düşünülerek hazırlanmaktadır. Bostancılık oyununda ise hırsızlık yapmanın alaycı bir 

şekilde anlatıldığı görülmektedir.  

“Kına gecelerinde oyun da yaparlardı. ‘Bostancılık Oyunu’ vardı rehmetlik teyzem yapardı. 

Bi tenesi orda oturi bostanı bekli bi teneside hırhızlık yapmaya geli diyi ki ‘Hesso hesso! kulağan 

sokam niye duymisin?’ ordan bi şey çali, ali gidi işte öle herkesi güldiridiler, kef olidi güzeldi o 

günler.” (K14).  



97 

 

Bostanın başında oyuncunun beklemesi ile aslında toprak parçasının önemi ve millî 

değerlere sahip çıkılması oyunun altında yatan değerler olarak karşımıza çıkmaktadır. Hırsızlık 

yapan oyuncu, oyunun sonunda ya ceza almakta ya da dayak yemektedir. 

3.2.2.1.3. Hacı Leylek Oyunu  

Köy seyirlik oyunlarının genellikle hayvan taklidine dayalı olarak gerçekleştirildiği 

görülmektedir. Kına gecelerinin eğlencesi hâline gelen bu oyunalar açık bir alanda seyirci önünde 

gerçekleştirilmektedir. “Geleneksel tiyatronun içerisinde yer alan ve özellikle köylerde oynanan 

köy seyirlik oyunları, genellikle uzun kış gecelerinde, düğünlerde, kına gecelerinde, ev 

oturmalarında, hasat ve hayvanların kuzulamaları dönemlerinde oynanır. Türk eğlence kültürünün 

günümüzde hızlı bir dönüşüme uğraması, bu oyunlarımızın köşeye atılmasına ve hatta 

unutulmasına yol açmıştır.” (Gönen, 2011: 50). Herhangi bir ses sistemi, mikrofon, kamera gibi 

aletler kullanılmadan ve kostümlerin oyuncular tarafından elde hazırlanması ile oyunlar 

yapılmaktadır. Bölgede hayvan taklidine dayalı olarak oynanan “hacı leylek” oyunu, “pisik” oyunu 

ile benzerlik gösterdiği görülmektedir. Ancak oyunda hacı leylek maketinin yapılması onu pisik 

oyunundan farklı kılmaktadır. Genellikle kadınlar tarafından oynanmaktadır. Kadına çarşaf 

giydirilir ve ardından kafasına sarık sarılmaktadır. Eline ise çekiç verilerek leyleğin gagası 

yapılmaktadır. Hacı leylek kılığına giren oyuncuya soruların sorulması üzerine oyun başlamaktadır. 

Türkülü bicimde yapılan bu oyun eski günlerin sevilen oyunlarından olmuştur.  

“Kadınlar ‘Hacı Leylek’ oyunu yaparlardı. Tutarlardı karıya eski giydirirlerdi, başınada bi 

sarık sararlardı hacı leylek yaparlardı. Sonra sorarlardı ‘Hacı Leylek evlenür müsün?’ Kekücünü 

dönderirdi bu yanı evlenmem derdi öbür yanı evlenmem derdi sonra derdi ki:  

Hacı leylek evlenecek , 

Parası yok borç edecek, 

Sivrisinek saz çalacak, 

Kapı komşu toplanacak. 

Bu türküyü söylerlerdi devamı da vardı ben unutmuşum böyle oyun ederlerdi karılar. Sonra 

hortlak gibi bi şeler yaparlardı çağa çoluk korkardı hep, şaka olsun diye. Ondan sonra oğlan tarafı 

şerbet getürürdü içerlerdü, oynarlardı goyur gelürlerdi.” (K9).  

Hacı leylekler genellikle mart ayında yuva aramak için gelmektedirler. İlkbaharda gelen 

leylekler sonbaharda ayrılmaktadır. Oyundaki leylek sembolü aslında gelinin evlenerek yuva 

kuracağı bunula beraber bolluk ve bereketin geleceği anlamını taşımaktadır.  

3.2.2.1.4. Kılık Değiştirme Oyunu 

Genellikle oyunlarda “sakal, bıyık, şapka, sarık, gözlük, çarşaf, sopa, yüz boyama” gibi 

işlemler yapılarak kılık değiştirme motifine girilmektedir. Kılık değiştirme motifine halk 

anlatılarında da rastlanılmaktadır. Oyunlarda ise genellikle erkeklerin kadın kılığına kadınların ise 

erkek kılığına girdikleri görülmektedir.  



98 

 

“Kınada kadınlar kılık değiştirerek oyun yaparlardı. Erkek kıyafeti giydirir bıyık takarlardı. 

Şapka vurur, değneği alır oyun yaparlardı. Bi tenesi de kadın olurdu kız istemeye geldik deyilerdi 

böle karşılıklı oyunlar çevirirlerdi.” (K11).  

Evlenme aşamalarında gerçekleşen birtakım âdetlerin oyunlar içinde de yaşatıldığı 

görülmektedir. Kız isteme aşaması köy seyirlik oyunlarında eğlenceli bir hal de yapılmaktadır. 

Gerçek hayatta isteme merasiminde erkek ile kız birbirlerini görmezken oyunlara farklı şekilde 

yansıtılmaktadır. Erkek kılığına giren kadın damat olmakta yanında ki ise anne olmaktadır. Halk 

kültürüne ait gelenek ve görenekler oyunlara taşınarak değeri ve önemi eğlenceli bir halde 

hatırlatılmaktadır. Oyunu seyreden çocukların ise millî kültürümüze ait âdetleri öğrenmeleri, 

benimsemeleri açısından zihinde olumlu bir izlenim bırakılması sağlanmaktadır. Günümüzde ise 

çocukların kına geceleri veya düğünlerde istenmeyen konumda oldukları görülmektedir.  

“Erkek kılığına girmede vardı. Gelirdi kızlara kaş göz ederdi kime göz koymuşsa kaçurmak 

isterdi öbürleri de koymazdı ala gide.” (K14).  

“Erkek kıyafeti giyilir hangi kıza gönül düşmüşse ona bıyıkların sıvazlardı ‘of!’ derdi, sigara 

yakimiş gibi yapardı sonra kızı kaçurturdu.” (K30).  

Kılık değiştirerek kız kaçırma motifi ise oyunlarda eğlenceli bir şeklide canlandırılmaktadır. 

Gerçek hayatta kız tarafının hoş karşılaşamadığı bir durum olan kız kaçırma, oyunlarda komik bir 

izlenim verilerek güldürüye sebep olmaktadır. Damat tarafının ise bir güç gösterisi olarak sevinçle 

karşıladığı bir olay olmaktadır. “Gelin motifi ve gelinin kaçırılması bolluk simgesidir. Günümüzde 

kızı kaçırma, koşul ve kültür değişimi etkisiyle sevinçle karşılanır. Mitolojide bolluk bereket, 

üreme sembolü olan kız kaçırma değişen köy koşulları nedeniyle eğlenceye dönüşmüştür.” (Artun, 

2008: 71). Günümüz kına gecelerinde bu tür seyirlik oyunların yapıldığı artık görülmemektedir. 

Bölgede yapılan bu tür oyunlar artık rafa kaldırılarak unutulmaktadır.   

3.2.3. Gelin Alma  

Düğün esnasında yapılan geleneklerden birisi ise gelin almadır. Gelinin artık baba evine 

veda etme aşamasıdır. Gelinin doğup büyüdüğü baba ocağına veda edecek olması Anadolu’nun her 

yerinde hüzünle karşılanan bir olaydır. “Düğün töreninin sonraki aşaması olan ve gelin kızın baba 

evinden koca evine götürülme olayına gelin alma/gelin göçü/gelin göçürme denilmektedir. Bu 

gelenek, oğlan evinden yola çıkan ve adına gelin alayı denilen bir kafilenin seferidir. Gelinin 

bindirileceği atın süslenmesi ve bir dizi hazırlıkla başlayan yola çıkışa davul zurna eşlik etmektir.” 

(Alpyıldız, 2020: 271). Anadolu’nun genelinde gelin almaya bir şenlik havası içerisinde 

gidilmektedir. Genellikle davul, zurna eşliğinde yapılan gelin alma merasimlerinin özellikle kırsal 

alanlarda yaygın olduğu görülmektedir. Kapının önünde halay çekilmesi, silah atılması, para 

dağıtılması gibi âdetlerinde yapıldığı görülmektedir. Gelin almaya giderken çalan türküler halk 

kültürümüzü yansıtan önemli birer değerlerimiz olmaktadırlar. “Gelin alma havaları, düğün 

törenlerinde gelinin baba evinden çıkarıldığı ve damadın evine at/deve sırtında götürüldüğü esnada 

icra edilen Türk halk ezgilerine verilen genel bir adlandırmadır. Gelin alma havaları; gelin ağlatma, 

gelin götürme, gelin karşılama, gelin indirme, gelin bindi, gelin yol havası vb. gibi farklı şekillerle 

de adlandırılmaktadır. Gelin alma törenleri yurdumuzun hemen her yöresinde -özellikle kırsal 

kesimlerde- yaygın bir gelenek olmakla birlikte, bu törenlerde seslendirilen ezgiler de yine aynı 

doğrultuda kendilerine özgü müzikal karakteristikleriyle zengin dinamikleri bünyelerinde 



99 

 

barındırmaktadırlar.” (Haşhaş, 2020: 14). Derleme bölgesinde gelin almanın genellikle davul, 

klarnet eşliğinde yapıldığı söylenmektedir. Öncelikle damat tarafından tüm köye yemek 

yedirilmektedir. Daha sonra ise tüm köylü gelin almak için davul, klarnet, uzun hava eşliğinde 

köyün yolunu tutmaktadır. Buna bölge de “yol makamı” denilmektedir. 

“Gelin almaya geldikleri zaman davul çalınırdı.” (K7). 

“Gelin almaya gelilerken türkü söylerlerdi, yale çağırırlardu.” (K9).  

“Kına sabahı hemen düğün olurdu. Yol makamı çalarlardı gelini çıkarmaya gelirlerdi. 

Bazısı da ilahi ederek çıkartırdı.” (K14). 

“Gelini eskiden ilahilerle çıkardilerdi şimdi dabanca davullan çıkariler.” (K22). 

“Gelin almaya gidendene uzun hava söylenirdi, ‘yol makamı’ denilidi söylenirdi.” (K1). 

Günümüzde gelin alma merasimi geçmişte olduğu gibi çoğunlukla davul, zurna, klarnet 

eşliğinde yapılmaya devam etmektedir. Geçmiş dönemlerde henüz araba gibi araçların 

yetersizliğinden dolayı genellikle eşek, öküz arabası, at ve ağaların olduğu zamanlarda tahtadan 

yapılmış taht üzerinde gelinin getirildiği söylenmektedir. Gelin almaya bölgede damat gitmez, 

damadın anne ve babası başta olmak üzere akrabaları gitmektedir. 

“Köyden köye gelin olandana at üstünde gidilirdi zaten hep yakından gelin alınırdı öyle 

uzağa gidilmezdi. Diyem ki Aşağı Huh’dan, Yukarı Huh’a gelin gelecek atnan gelirdi. Mesela 

benim hâlam öküz arabasıylan gitti hatırlarım böyle süslemişlerdi.” (K7). 

“Köylüye ögle yemegi verilirdi, yenirdi arabalardan giderlerdi gelini almaya. Yakın köylere 

atlardan giderlerdi, zamanında eşekten falan da gidilirdi. Mesalası Helezür’den kaç tene gelin 

gelmişse hep eşekten, atnan getirmişik. Çirçapur’dan, Aşağı Huh’tan yine öyle işte bu sonunda 

araba çıktı piyasaya, yetmişlerden sonra arabadan getürülerdi. Arabanın önünü kesme de vardı 

zaten öyle fazla uzağa da gidilmidi yakınlardan gelin getürilidi.” (K6). 

“Ben yürüyerek gittim aldılar beni, araba yoktu.” (K21).  

“Eskiden gelin arabaları yoktu, atnan gidilirdi. Gelin ata binerdi, damat bazı yanı sıra 

giderdi ama bazısı gelin almaya damatı götirmidi, evde beklidi.” (K16). 

“Eskiden ben arabalan gelmişim ama atnan gelinirdi çoktu gelen.” (K17).  

“Atı bezilerdi, gelini de ata çıkardulardi yanındada bi tenesi tutidi damat yoktu hiç. Gelin 

arabadan gelise arabanın önünü kesme de vardı.” (K11, K19).  

Geçmiş dönemlerde araba olmadığı için gelin, genellikle at üstünde gelmekteydi oysa 

günümüzde artık gelin arabaları süslenerek düğün konvoyu oluşturulmaktadır. Hatta günümüzde 

artık yakın köylerden gelin alma çok yaygın olmadığı için erkek tarafından şehirden köye gelecek 

misafirler için minibüs tutulmaktadır. Eskiden gelin arabasının önünü kesen çocuklara para 

verilmektedir. Şu an bu âdet artık çok fazla yapılmamaktadır. 

“Eskiden gelin atnan gelirdü eşek varsa ondan gelirdü. Ben otobüslen geldüm köye. Aşağı 

Huh’da öküz arabasılan geldiler, öküz arabasını bezemiş süslemişlerdi o da gelin arabası 

olmuştu.” (K9). 



100 

 

“Gelin almaya da konvoyla gelinirdi. Genellikle bizim zamanımızda damat gelir gelini alır 

giderdi. Benim zamanımda araba vardı, süslenmişti.” (K5).  

“Ben daha küçükken hatırlıyom geline çarşaf giydirmişlerdi sonra beyaz bir ata bindirip 

bizim köyden götürmüşlerdi. Sonra çok eskiden bizim köyde ağalar çoktu, gelini tahtın üstüne 

bindirip sırtlan getirende oluyodu duymuştum.” (K8) 

 

Ek- 32: Günümüz Düğün Arabası 

Bölgede, gelin evden alınırken yapılan âdetlerden birisi de gelinin, kimseye gösterilmeden 

çıkarılmasıdır. Derleme bölgesinde gelin evden çıkarılırken kimsenin görmemesi için üzerine bir 

örtük tutularak çıkarılmaktadır. Bu âdet artık günümüzde yapılmamaktadır. 

“En eskilerde gelini çarşafla götürürlerdi. Böyle kapıya hasavan çekerlerdi kimse gelini 

görmiye.” (K7).  

“Gelini götürendene hasavan çekilirdi kimse görmeyecekti.” (K11, K19).  

“Çok eskiden beyaz örtü açarlardı ki gelini kimse görmiye diye bu âdet mutlaka yapılırmış.” 

(K5). 

“Gelirlerdi böle hasavan tutarlardı, gelin hiç görünmeden arabaya koyarlardı. Derlerdi 

‘benim gardaşım görmeden gelini hah mı görecek!’ ” (K1). 

“Gelini bütün köylü gider alır getirirdi. Köyün içinde araba vardı ama yürüyerekte 

giderlerdi ama tabi uzaktan gelse arabayla geliyordu şehirden felan.” (K35).  

“Taksiden gelini yendiriler, çarşaflı böle puşu diyili hasavanı getirir açarlardı içeri onunla 

koyarlardı.” (K27).  

Gelin alma sırasında birtakım âdetler uygulanmaktadır. Bunlar geçmişten günümüze kadar 

gelmiştir. Günümüzde gelinin beline abisi, erkek kardeşi veya babası tarafından kırmızı kuşak 

bağlanır ve kırmızı duvak örtülmektedir. Çok eski dönemlerde ise kırmızı kuşak geleneğinin 

varlığından bölgede bahsedilmemektedir. Kırmızı renk, kırmızı kuşak, kırmızı duvak kutsallık 

atfedilen parçalar olmaktadır. Türk tarihimizde bu gibi unsurların kökeninin çok eski olduğu 

söylenmektedir. 

 Derleme bölgesinde geçmiş dönemlerde uygulanan âdetlerden birisi de damadın dama 

çıkarak gelinin üzerine birtakım şeyler serpmesidir. Eskiden gelin almaya damat gitmez, gelin 



101 

 

gelince damın üzerine çıkıp gelinin üzerine birtakım şeyler serpmektedir. Sıklıkla uygulanmış olan 

bu gelenek artık günümüzde yapılmamakta, damat ve gelin baba evinden beraber çıkmaktadırlar. 

Damat yüksek bir yerde, özellikle dam’ın üstüne çıkıp gelinin gelmesini beklemektedir. 

Daha sonra gelinin gelmesi ile şeker, leblebi, para, üzüm, elma vs. gelinin üzerine atmaktadır. 

Bunun bolluk ve bereket getireceği düşüncesi hakimdir. Özellikle gelinin kafasına elma isabet 

ettirmeye çalışılması ile damadın evde sözünün geçeceğine inanılır fakat gelinin yanındakiler buna 

engel olmaktadırlar. “Damadın arzularından biri de düğününde gelinin başına attığı elmayı isabet 

ettirmektir. Bunun iki nedeni olduğu düşünülür. Damadın vermek istediği mesajın geçerliliği, 

elmayı isabet ettirişine bağlanabilir. Elma, gelinin başında parçalanırsa damadın istekleri 

gerçekleşecektir. Ya da erkeğin kadına üstünlüğünü ispatlamak anlamında yorumlanabilir. Elmayı 

gelinin başında parçalayabilen damat, yaşam boyu gücünü otoritesini, hükümran tavrını geline 

gösterebilecektir.” (Üstünova, 2011: 152). Elma, halk kültüründe şifa kaynağı olarak 

görülmektedir. Özellikle doğurganlığın sembolü olarak karşımıza çıkmaktadır. Bugün masal, 

destan, halk hikâyesi gibi ürünlerde elma sembolüne rastlanılmaktadır. Bölgede de elmanın içinin 

oyularak para, şeker konulmasının bolluk ve bereketi simgelediği için yapıldığı söylenmektedir.  

“Gelin, damadın evine gittiği zaman damat koltuklidi, gididi kendi kapısının öğüne. Damat, 

damda yukarda leblebi, alma, şeker para gelinin başına sepidi.” (K11). 

“Damat, damdan gelinin başına para, şeker serperdi çocuklarda toplarlardı. Şimdi bu âdet 

yok daha kalktı ben görmedim hiç.” (K14).  

“Damat dama çıkardı, gelinin başına örtü çekerlerdi aşağıda, sonra onun başına demir 

para, şeker, leblebi felan o gelinin başına atarlardı. Sonra damat aşağı inerdi gelini koltuğunun 

altına alır içeri girerlerdi.” (K35).  

“Damat sonra damda gelini bekli, gelince gelinin kafasından şeker atardı, üzüm atardı, 

elmayı oyar içine para doldurur atardı bolluk, bereket olsun diye inanılır yapılırdı.” (K1).  

“Damat da dama çıkardı, leblebi para atardı başına onu içeri alırlardı şimdi gevur işi olmuş 

aynı. Şimdi bezeni düzeni damat görmeden erkekler göri.” (K27).  

“Mesela gelin geldi diyem damat da dama çıkardı ordan leblebi, şeker, elma atardı. 

Derlerdi ‘Ay! gelinin kafasına düşecek’ felan böyle bi âdet vardı. Dam olmasa da mutlak yüksek 

bir yere çıkar gelinin başına tökerdi.” (K16).  

“Gelin almaya damat gelmezdi o dama çıkardı, gelin gelirse aşağıda beklerdi. İşte fındık, 

fıstık, para, şeker bi poşetin içinde karıştırırlar sonra onu gelinin başına dökerlerdi. Gelin, 

bereketli gelsin diye bu gelenek vardı, yapılırdı bana da yaptılar. Çocuklar en çok sevinirlerdi, 

onları toplarlardı.” (K38).  

Günümüzde gelin, baba evinden alınırken kapı kilitlenerek damat tarafından bahşiş 

istenmektedir. Fakat bölgede geçmiş dönemlerde bu âdetin yapıldığı görülmemektedir. Ancak gelin 

sandığının üzerine oturma veya kilitleme gibi âdetlerin geçmiş dönemlerde de karşımıza çıktığı söz 

konusudur. Ayrıca bölgede gelin evden çıkarken Kur’an’ı Kerim’in ve aynanın gelinin önünden 

tutularak götürüldüğü de yapılan âdetler arasındadır. “Türk halk inançlarında ayna hayatın her 

safhasında vardır. Aynalı Kaya efsanesine göre, denize avlanmaya giden bir balıkçı geriye dönmez 

eşi her akşam onu bekler ve eşinin yolu aydın olsun diye ona ‘ayna’ tutar. Zamanla acısı dinsin 

diye dua eder ve taş kesilir. Niyet tutan insanlar buraya gelirler ve ayna tutarlar, niyeti olmayanın 



102 

 

aynasının parçalanacağına inanılır. ‘Ayna tutmak’ halk inançlarımızdan bir tabirdir.” (Kalafat, 

2010: 309). Bölgede, gelinin üzerinden çıkarttığı kirli çamaşırlar, oğlan evine götürülmektedir. Bu 

âdet ile gelinin, baba evin de aklının kalmayacağına inanılmaktadır.  

“Sonra Kur’an-ı Kerim başına koyurlardı.” (K7). 

“Gelinin üstünde ayna ve Kur’an ile çıkartma vardı. Bi de şöyle bir âdet vardı birkaç kez 

görmüştüm, gelinin üstünden çıkardıkları kirli çamaşırlar poşete konur oğlan evine giderdi ki geri 

de annesinin, babasının evinde gözü kalmasın. Buna inanılırdı, benim abim evlenirken de 

yapmışlardı.” (K5). 

“Gelinin kafasına elma atarlar ki beyinsiz ola, şeker atarlar. Kaşık kırdırırlar eğer kıramise 

o gelin işe yarami derlerdi. Damat dama çıki gelini içeri götüriken para, elma, şeker sepiler.” 

(K24). 

Geçmiş dönemlerde gelinin, baba evinden çıkarken yapılan âdetlerin her birinin sembolik 

birer anlamı vardır. Genellikle inanılarak yapılan bu âdetlerin varlığına geçmiş dönemlerde sıklıkla 

karşımıza çıkmaktadır. Eski halk kültürünün izlerini taşıyan bu âdetler günümüzde artık 

inanılmayarak yapılmamaktadır.  

3.2.4. Düğün  

Düğün, evliliğe atılan önemli bir basamağı teşkil etmesi açısından geçiş döneminin en geniş 

basamağını oluşturmaktadır. “Düğün kelimesi düğmek mastarından gelmektedir. Düğmek, 

bağlamak, düğümlemek demektir. Düğün, Çağatayca ve Uygurca düğüm anlamında kullanılmıştır. 

Anadolu ağızlarında ise bugün bile yaşanan m/n değişmesinin «düğüm» kelimesinin «düğün» 

olarak kabul görmesinde ve yaygınlaşmasında etkili olduğu görüşü yaygındır. Ayrıca bundan 

dokuz yüz yıl önce yazılmış olan Divan-ü Lügati’-Türk’te «tüğün» kelimesi bağlama anlamına 

gelen «akd» e karşılık gösterilmiştir. Divan-ü Lügat-it-Türk’ten daha önce yazıldığı sanılan bir 

Kur’an tercümesinde «Felak» Suresi’ndeki «akd» kelimesi «tüğünler» şeklinde Türkçeye 

çevrilmiştir.” (Yakıcı, 1991: 33). Anadolu’nun hemen her yerinde düğün âdetleri farklılık 

göstermektedir. Başkurt Türklerinde ise düğünler iki şekilde gerçekleşmektedir. “Başkurtlarda 

düğünlerin maddi külfetleri dünürler tarafından karşılanır. Her iki tarafın da düğün yapmak 

zorunda olduğu bu düğünler günümüzde 1-2 gün sürerken eskiden 5-10 gün arasında sürermiş. 

Başkurtlarda kız evi düğün yaptıktan sonra erkek evi hemen düğün yapmak zorunda değildir. 

İsterse bu düğünü bir ay sonra da yapabilir.” (Karagöz, 2016: 202). Dedeyolu Köyü bölgesinde de 

düğün hazırlığı hem kız tarafı için hem de erkek tarafı için bir hafta öncesinden başlamaktadır. 

Köyde hazırlıklar bir birliktelik içerisinde yapılmaktadır. Düğünler, perşembe gününden başlayarak 

pazar gününe kadar üç gün üç gece sürmektedir.  

“Eskiden köyde düğünler bir hafta da sürerdi, üç gün de beş gün de sürerdi. Oğlanın 

kapısının önünde davul çalar düğün yapılırdı. Bayanlarda bir ev de ya da havul da açık alanda 

yapılırdı. Kadın erkekler ayrı olurdu.” (K7). 

“Bizim düğünümüz mevlitli oldu, köyde olmadı o zamanlar salon vardı salonda yapmıştık, 

şehire gitmiştik.” (K34).  



103 

 

“Köy düğünleri sokakta yapilidi öyle şimdi gibin salonlar yoktu. Tah perşembeden davul 

gelidi pazara kadar düğün süridi. Bütün damlar aşağı yenidi, seyredilerdi öyle kalabalık olurdu. 

Bir sene de sekiz tene on tene düğün olidi. Karılarlan erkekler ayrı oturidiler.” (K2).  

“Kapının önünde olurdu, ahırda da bayanlar olurdu. Sonra ‘sünük’ derlerdi çıkarlardı, 

millet oturur izlerdi ordan hep.” (K27, K28).  

“Benim ev düğünü oldu yani öyle kendi aramızda düğün yaptık.” (K37).  

“Kapının önünde eskiden düğünler olurdu kına geceleri evde olurdu.” (K17).  

“Genelde düğünler eskiden kapının önünde olurdu, otuz senedir bu salonlar yaygınlaştı 

önceden salon malon yoktu.” (K18).  

“Eskiden evlerin önünde yaparlardı, kadın erkek bir yoktu hiç önceden, şimdi herşey serbest 

olmuş.”  (K20). 

“Düğünler genelde kışın çok olurdu yazın iş çoktu. Herkes iş göri nerde ola, güzün 

soğuklarda yapılırdı en çok. Herkesin kapısının önünde düğün olurdu, büyük meydanda, ahurlarda 

bir yerde olurdu işte, erkekler karılar ayrı olurdu, mutlaka üç gün sürerdi düğünler.” (K9). 

“Cuma günü davul gelirdi o akşam kına olurdu ertesi gün düğün başlardı. Pazar günü gelin 

gelirdi.” (K16). 

“Düğünler harman yerleri vardı eskiden o harman yerlerine elektrik çekerlerdi orada 

yapılırdı. Davul zurna gelirdi sabaha kadar eğlenirlerdi.” (K39).  

Günümüzde düğün salonlarının ortaya çıkması ile birlikte daha çok düğünler artık salonlarda 

yapılmaktadır. “Hızlı bir sosyal değişimin yaşandığı 20. yüzyılda sosyal ve kültürel açıdan pek çok 

değeri barındıran geleneklerin belirli bir kısmının kaybolduğu belirli bir kısmının ise yapı ve 

fonksiyonlarında görülen değişme ve gelişme ile ayakta kalmaya çalıştığı görülmektedir. Bu 

değişim ve gelişim aşamalarında kendisine yer bulabilen bir kurum da ‘Düğün Organizasyon 

Şirketleri”dir.” (Yıldız, 2023: 360). Fakat hâlâ köyde, bahçede veya okulların önünde düğünlerin 

çok sık olmasa da yapıldığı görülmektedir. Eskiden üç gün veya bir hafta süren düğünler artık bir 

gün içerinde olmaktadır. Geçmiş düğünlerde sadece erkekler oynar, kadınlar damda erkekleri 

seyrederken günümüzde çoğunlukla kadınlar ve erkekler birlikte karışık olarak düğünde 

bulunmaktadırlar.  

Geçmiş dönem düğünlerinin hemen hepsi davullu, klarnetli olmaktadır. Davul ve zurnanın 

Türk çalgısı içerisinde kökeni çok eskilere dayanmaktadır. Genellikle köy seyirlik oyunlarının, 

davul ve zurnanın kullandığı görülmektedir. Derleme bölgesinde de çeşitli halk oyunları 

oynanmakta ve genellikle klarnet çalınmaktadır. Sesi güzel insanlar ise şarkı, türkü söyleyerek 

insanları eğlendirmektedir. “Halk oyunları, toplumun kültürünü yansıtan ve kültürün değişim ve 

dönüşümünü göstermeye yardımcı olan bir halk bilgisi yaratmasıdır. Halk oyunları sadece icradan 

oluşmayıp, müzik, çalgı aleti ve oyuna özgü kıyafetlerin birleşiminden meydana gelir. Oyunların 

icrası, halkın kültürel hafızasında yatan olayların taşınmasını ve bu hafızanın kendinden sonra 

gelecek nesillere aktarılmasında aktif rol alır.” (Yıldız, 2023: 369). Genellikle geçmiş düğünlerin 

çalgılı olarak yapıldığı görülmektedir. Bunun yanında nadir de olsa ilahi eşliğinde mevlitle yapılan 

düğünlerinde olduğu görülmektedir.  



104 

 

“Çalgıcılar olurdu, affedersin eskiden ‘köçekler’ olurdu oynatırlardı. Düğünlerde haley 

çekilirdi, laz oyunu oynanır, Çayda Çıra oynanırdı.” (K7). 

“Düğünümüz mevlitli oldu bizim oynamalı olmadı. Sonra evlendik, geldik bizim köye 

aşağıda gelin odamızın kapısı yoktu, perde çekilidi. Düğünlerde ‘Halay, Delilo, Nuri, Keçike, 

Tamzara, Temur Ağa’ oynanırdı.” (K32).  

“Eskiden ağalar oynamayı kendilerine yediremezlermiş, milleti eğlendirmek için köçekler 

gelir oynarmış, ağalar da izlermiş. Bizim köyde ağalar çoktu eskiden.” (K5). 

“Erkekler kapıda halay çekidiler, oyun oynidiler, dabanca atidiler. Karılar da damda 

erkekleri seyredilerdi. Düğünlerde köçek çoktu, hep köçekler gelidiler.” (K2, K22).  

“Düğünde ağır halay çekilirdi, çiftetelli oynarlardı, tamzara deyilerdi oynarlardı.” (K9).  

“Düğünler de sandalyeler çekilirdi, ışıklar çekilirdi, bir tarafta kadınlar bir tarafta erkekler 

olurdu. Kadınlar genelde damda oynayan erkekleri seyrederlerdi. Düğün de ‘Bekir Emmi, Pisi Pisi 

Oyunu, Halo Dayı’ vardı oynarlardı.” (K12).   

“Düğünler davullu, gırnatalı olurdu. Şarkı, türkü söylerlerdi, maya söylerlerdi, otururlardı 

uzun hava söylerlerdi, dömbek söylerlerdi.” (K11).  

“Düğünde Elâzığ mahalli oyunlar oynanırdı, ‘Halay, Çayda Çıra, Çifte Telli, Delilo’ 

oynanırdı.” (K6).  

Günümüzde ise davul ve klarnet haricinde saz, zurna, ud, kanun, darbuka, keman vs. gibi 

çalgı aletlerinin de kullanıldığını söylemek mümkündür. Hatta artık köy düğünlerine profesyonel 

ses sistemleri, mikrofon, kameraman getirilerek ses sanatçıları eşliğinde türkü, şarkı söylendiği 

görülmektedir. Ayrıca gelin ve damadın düğün giriş müziği seçmeleri ve ilk danslarını 

gerçekleştirmeleri de günümüzde yapılan bir âdet hâline gelmiştir.  

Geçmiş dönemlerde kadın kılığına girerek şarkı söyleyip, dans eden, taklit yaparak insanları 

eğlendiren kişiye “köçek” adı verilmektedir. Anadolu’nun pek çok yöresinde düğünlerde karşımıza 

çıkan köçeklerin var olduğu görülmektedir. Düğünlerin olmazsa olmazı köçeklerdir. Genellikle 

erkek tarafında eğlence amaçlı yapılan bu gelenek erkeğin kadın kılığına girmesi ile 

gerçekleşmektedir. Derleme bölgesinde de köçeklerin varlığından söz edilmektedir. 

“Düğünlerde köçek çoktu, hep köçekler gelidiler.” (K2).  

“Cuma gününden davul, zurna gelirdi. Bi de o zaman köçek vardı gelirdi, erkek, şalvar 

giyerdi, makyaj yapardı, gül takardı, yazma örterdi oynardı. Eline de böyle demirler vardı takar 

oynardı, iki gün öyle eğlenirlerdi.” (K35).  

“Oyunları eski adamlar oynardı, köçek gelirdi şehirden, şimdi hep salonlar var artık.” 

(K17).  

“Köçekler vardı, gelir oynarlardı. Erkek dudaklarını boyardı, oyalı yazma örterdi, şalvar 

giyerdi, bayan ayakkabısı giyerdi, onları oynatırlardı. Şimdinin dansözleri, eskinin köçekleri işte 

ama çok farklı tabi birbirinden.” (K27).  

“Düğünde genelde çiftetelli, halay çekerlerdi öyle hepsi birden oynamazdı iki kişi karşılıklı 

oynardı diğerleri alkış çalardı. Eskiden derlerdi ki ‘gelini kaldırın oynatın ki ucuzluk ola!’ en çok 

yaşlılar derdi bunu, gelin yoksa öyle çok oynamaz, gülmezdi bile yani.” (K8).  



105 

 

“Benim oğlumun düğününde halo dayı oynandı. Eskiden bu köyde köçekler vardı, kadınlar 

erkek kılığına, erkekler kadın kılığına girerlermiş özellikle getirip düğüne oynatırlarmış. Davullu 

düğünlerin olmazsa olmazımış ben bu köyde duydum bunu.” (K18, K21). 

“Düğünde diyem ki kız tarafı da çalgı olsun isti arada bi kapı olurdu ya da bi perde 

atarlardı onun arkasında davul, klarnet çalardı bayanlarda oynarlardı. Öyle gelip de yanlarında 

çalıp oynama eski de hiç olmazdı, bayanlar kendileri def çalıp söylerlerdi.” (K16).  

“Düğünler kefli olurdu davullu, kırnatalı yapılırdı. Kadınlar, erkekler ayrı otururlardı. 

Kadınlar ayvan da otururlar, erkeler de okulun öğünde oynarlar.” (K3). 

“Taş attım birisine, 

Almanın irisine, 

Beni çoban etsinler,  

Kızların sürüsüne.” (K3). 

“Eledim eledim höllük eledim,  

Çam beşiğe koydum nenni söledim, 

Besledim böyüttüm de 

Yaban ellere gelin eyledim.” (K3). 

“Oğlan gelür mektepten, 

Gömleği var ipekten,  

Kız seni alam gidem,  

Kurtulasın mektepten.” (K3).  

Geçmiş dönem düğünlerinde çoğunlukla gelinlik yerine elbise giyilmektedir. İlerleyen 

zamanlarda ise gelinlik giyilmeye başlanmıştır. Günümüzde de gelinlerin sadece bir gelinlik değil 

birden fazla gelinlik bile giydiği görülmektedir. Gelin duvağı, geçmişte olduğu gibi günümüzde de 

vardır fakat gelin kuşağına geçmiş dönemlerde rastlanılmasada günümüzde vardır. Eskiden gelin 

makyajı ve saçı evde bir bilen tarafından yapılırken günümüzde artık gelin kuaföre götürülmekte ve 

masrafları da damat tarafından karşılanmaktadır. 

“Düğünde gelinlik giyme yoktu elbise giyilirdi, bu şimdilerde gelinlik çıktı. Ben sarı bi elbise 

giydim.” (K7).  

“Eskiden gelinlik neyin hiç yoktu elbise vardı, dikilidi o giyilidi. Gelin kuşağı yoktu duvak 

neyinde yoktu ‘sırma’ vardı onu saça dolidiler. Sonra dantelli dölbent parçasını tikidiler, 

gıvıridiler onu geçiridiler.” (K2).  

“Benim zamanımdan önce kuaför yoktu benim zamanımda vardı bana denk geldi yani. O 

zaman, gelini kuaföre götürürlerdi mutlaka olmazsa olmazı sim vardı onu saçının iki tarafına 

dökerlerdi.” (K38).  

“Eskiden gelinlik yoktu, anam deyidi ‘benim elbisemden kaç tane köye gelin geldi’ yokluk 

vardı. Çarşaftan gelin gelen de vardı, anamın da çarşafı vardı, rengi mavidi böle sırmaları vardı, 

işlemelidi. Ayakkabısı kırmızıydı üstlerinde küpeler vardı. Kristal elbiseler de vardı böle simli 



106 

 

gelinlik diye onu geydürürlerdi. Bi de taç vardı, kısa duvak vardı bi tenesi önde bi tenesi arkada 

sonra sim dökerlerdi saçlara. Bi de bi ‘kırmızı mendil’ gelinlerin çitik parmağının arasına 

koyarlardı, gelin böle kafasını öge eğip elinde mendilde gögsünün altında edepli duracaktı, gülme 

de yok gülse de böle hafif tebessüm edecekti yoksa ayıptı.” (K9).  

“Gelinlik, kayınvalidemgilin zamanında yokmuş şalvar, elbise giyerlermiş ama bizim 

zamanımızda vardı ben giydim gelinlik.” (K18).  

“Gelinlik çok eski zamanlarda yoktu öyle pek ama sonraları oldu annemgil felan giymişler 

yani hep.” (K36).  

Eskiden düğünlerde köylüler şalvar giymekte ve mutlaka sekiz köşe kasket takmaktaydılar. 

Günümüz düğünlerde çoğunlukla ceket, pantolon olmak üzere takım elbise giyilerek daha modern 

kıyafetlere dönülmüştür eski yöresel kıyafetler unutulmuştur. Düğün gününün ölümsüzleşmesi 

adına fotoğraf çekilmektedir. Geçmiş dönemlerde düğün fotoğrafı çekilmezken daha ilerleyen 

süreçlerde siyah beyaz fotoğrafların varlığı ortaya çıkmıştır. Daha sonra stüdyo ortamında çekilen 

düğün fotoğrafları renkli döneme girmiştir. Günümüzde ise dış çekim ve iç çekim olmak üzere 

gelin ve damada profesyonel fotoğrafçılar tarafından düğün hatırası hazırlanmaktadır. Popüler olan 

bu düğün çekimleri günümüzde artık kapaklı albümler, çerçeveletilmiş resimlere dönüşmektedir. 

“Son yıllarda düğün fotoğrafçılığının her iki tarzına olan ilgi artma eğilimindedir. Çiftler 

bölgelerindeki; tarihi, turistik yerlerin yanı sıra (arkeolojik alanlar, park-bahçeler, konaklar, restore 

edilmiş mimari yapılar, tarihî sokaklar, vadiler, şelaleler vs.) kendileri için özel anlam ifade eden 

mekânlarda da çekim yaptırabilmektedirler. Örneğin aile büyüğünü kaybetmiş olan gelin veya 

damat, o yakınının kabri başında poz verebilmektedir.” (Aslantaş, 2021: 9). Zamanla gelişen 

teknoloji artık telefonların bile yüksel piksel ile çekim yapmak için uygun hale geldiği 

görülmektedir. Düğün çekimleri için günümüzde yurt dışına dahi çıkılmaktadır. Bölgede, düğün 

fotoğrafları genellikle stüdyo da çekilmektedir. Bunun haricinde Sivrice ilçesinde bulunan Hazar 

Gölü kıyısında da düğün çekimlerinin yapılması günümüz çiftlerin tercihleri arasındadır.  

“Herkesin gelinliği de vardı, eskiden, çok önceden yoktu, bi de ellerine mendil takilerdi öyle 

herhangi bir mendil değil oyalıdı, ağırdı ellerini de bağlar sandalyede sus pus dururdu gelin.” 

(K24). 

“Gelinlik giyme yoktu elbise giyilidi, altun mekik elbiselerden vardı. Eskiden mavi, yeşil 

onlar giyilidi.” (K4). 

“Eskiden gelinlik yoktu yok sonradan oldu elbise giyilirdi.” (K25). 

“Herkesin gelinliği de vardı eskiden çok önceden yoktu bi de ellerine mendil takilerdi öyle 

herhangi bir mendil değil oyalıdı ağırdı ellerini de bağlar sandalyede sus pus dururdu gelin.” 

(K24). 

“Gelinin makyajı evde olurdu, taç vardı o zamanlar takılırdı. Tülden eldiven olurdu, çiçeği 

olurdu ama öyle atma felan olmazdı. Gelinin ayakkabısının altına mutlaka evde kalan bekâr 

kızların isimleri yazılırdı bu âdet vardı. Gelin gezdikçe kimin ismi silinmiş olursa o evlenecek 

derlerdi.” (K5).  

“Benim düğüm de üç gün önce davul geldi, düğün olurken Ali’nin amcasının kızı düğünde 

silah atılırken vuruldu. Daha düğün kaldı, on beş gün sonra düğün oldu. Gelinlik bile giymedim 



107 

 

gelmişti geri gitti, nişan elbisesi giydim. Zaten çok eskide gelinlik felan yokmuş giymilermiş ama 

benim zamanımda vardı.” (K16).  

“Damatlık da vardı gelinlikte vardı eskiden, giyinidik tabi tıraş olmaya da çariıya berbere 

gididik.” (K33).  

Geçmiş dönemlerde düğünlere gelen misafirlere çeşit çeşit yöresel yemekler büyük 

kazanlarda pişirilerek dağıtılmaktadır. Üç gün tüm köylüye yemekler yapılarak dağıtılmaktadır, 

buna bölgede “düğün kaldırma” denilmektedir. Köyün belirli aşçıları vardır.  

“Tatlı açılırdı, sarmalar yapılırdı. ‘Lahana sarması, küftesi, kadeyif, tırtıl baklavası, zerde’ 

hep pişerdi, dağıtılırdı. Dam’a bir sofra çekerlerdi, erkekler sürü sürü yer kalkarlardı, bi yanı 

yerdi bi yanı kalkardı. Bayanlara da ayrı yerde verilirdi.” (K7).  

“Dam’ın üstüne yemek serilirdi, herkes yer kalkardı.” (K39).  

“Düğüne yemek verilidi, ev sahibi üç gün yemek veridi. İşte datlı tırtıl paklavası, güveç 

yapidiler tene fasülye yapidiler, dolma dolduridiler sütlac yoktu onca adama nerden ola zerde 

yapidiler böle kazanlarlan zerde bişidi. Tene fasülyeyi haşlidiler soğanı yığidiler işte onlan bir de 

ev sirkesi güveçlen vuridik, meze yapidiler, götüridiler.” (K2).  

“Düğünde erkek tarafından her şey getürürlerdi şekeridir, yağıdur, pirincidir ne varsa her 

şey gelürdü bi tene de yemek yapan aşçısı gelirdi, köylüye yemek yedürürlerdi. Düğün köye geldi 

eger kız evinde karılar otirise işte erkekler kimin eline nanca geçtiyse üç tene mi beş tene mi bu 

köyde ki ev sahipleri, misafir götürürlerdi hani gelmiş orda yemişler ya o düğünün kökünü 

kaldururlardı.” (K9).  

“Çevremde görüyordum düğünde kazanlarla bir hafta önceden yemekler hazırlanıyordu, 

bilen bir kişi başlarında dururdu köfteler, sarmalar, sırınlar, baklava açmalar felan yapılırdı. 

Benim düğünümde tabi olmadı biz evde lahmacun, salata hazırlamıştık. Kapının önüne mutlaka 

sandalye kiralama vardı o zamanlar olurdu.” (K5).  

 

Ek- 33: Dedeyolu Köy Düğünlerinde Dağıtılan “Tırtıl Baklavası” 

“Köy düğünlerinde yemekler evde yapılırdı. Erkek tarafı çok yapardı, kazanlarla dolma 

doldururlardı, zerde yaparlardı, tıtır paklavası yaparlardı çok son zamanlarda kavurma, pilav da 

veren olidi. Böyle yerlere örtü sererlerdi tabaklar, düzülürdü millete derlerdi buyurun düğün 



108 

 

yemeğine onlar yerdi öbürleri otururdu öyle ayrı koyma da yoktu üç kişiye bi tabak öyleydi.” 

(K16).  

“Büyük kadınlar yapardı, avulda ya da bahçede yaparlardı tabaklara dağıtılırdı.” (K36).  

“Eski düğünleri hiç söleme o günler ne hoştu. Düğünde yemekler hele kazanlarlan bişerdi, 

paklavalar ayrı yapılırdı ‘tırtıl paklavası’ çok yapardım. Unla yağı dağlisin, yuğurisin ondan sonra 

halbura basisin, düzüsin. Sonra şirinini bişürisin içine dökisin oli sana tırtıl paklavası, düğünlerde 

stillen dağıdilerdi hep herkeşin tabağına koyilerdi.” (K15).  

“Bizim düğünde lahmacun verdiler hazırdı öyle yemek felan pişmedi.” (K34).  

Eskiden yere uzun sofralar serilerek ayrı ayrı değil bir tabaktan birçok kişi beraber yemek 

yemektedir. “Kültür, bir toplumun yaşam şeklidir. Bir toplumdaki yenilen yiyecekler, içilen 

içecekler bu yiyeceklerin sunumu, ikramı ve nasıl tüketildiği o toplumun yemek kültürünü gösterir. 

Yemek kültürü denildiğinde sadece hangi yemeklerin yapıldığı değil, o yemeklerin hangi amaçla 

hazırlandığı ve nasıl bir düzende yenildiği de akla gelir. Kültürel özellikler toplumdan topluma 

hatta aynı toplum içinde kentlerinde ve kırsal kesimlerinde değişiklik gösterir. Kültür özellikleri 

diğer toplumlarla girilen ilişki, iletişim ve teknoloji sayesinde farklı biçimlerde etkilenme yaşar ve 

değişim başlar. Bu değişim toplumların yemek kültürünü de etkiler ve geliştirir ve katkı sağlar.” 

(Esen, 2019: 55). Geçmiş dönemlerde dayanışmanın, birlik ve beraberliğin getirdiği güzellikler 

günümüzde artık kalmamıştır. Kırsal kesimlerde hep birlikte pişirilen yemeklerin ve damlara 

serilen yer sofraları, günümüzde salonlarda garsonlar tarafından hazır bir şekilde masalara getirilen 

ikramlıklara yerini bırakmıştır. Geçmiş dönemlerde düğün hazırlıkları için gece boyu kimse 

uyumaz yemeklere bakması için nöbetçi bile bırakılmaktadır. Özenle elde açılan tatlılar, kazanlarda 

pişirilen yemekler büyük bir sevinç içerisinde hazırlanarak hep birlikte yenilmektedir. Günümüzde 

şehirleşen nüfusun artması ile bu âdet artık yoktur. Günümüzde kırsal kesimlere dahi yemekler 

artık hazır halde gelmektedir.  

“Düğün yemeklerini hep ben pişirirdim, köyde çoğu düğünde ben yemek yapmışımdır. 

Lahana sarması, pirinç pilavı, fasulye çorbası, türlü, ondan sonra dokuz tepsi bibimle beraber 

açma paklava yaptuk, hasa büyük gazanda zerde bişirirdim. Köyde düğünlerde zerde çok 

yaparduk. ‘Pirinci koyüdük gazana, suyu gaynadük, beş kilo pirinci kaynar suyun içine tökük. 

Pirinç bişi, getirip hasa bi altı kilo, on kiloya yakın da şeker atük, kocaman kazanda pişer olur adı 

sana zerde.’ Bunu düğünde kese kese herkesin öğüne koyulur.” (K3).  

“Aşçı gelirdi yemek yapardı, köyde damlarda millet yerdi sonra giderdi gelin almaya. 

Hesevan serilerdi erkekler yukarda, bayanlar aşakta yiyilerdi damdan verilerdi.” (K22). 

“Eskinin düğünleri mutlaka yemekli olurdu, benim düğünüm üç gün sürdü senin rahmetlik 

nenen benim düğün yemeklerimi pişirdi hep. Dışardan gelen misafirlere hep ikram çok yapılırdı. 

‘Sarma, Harput köftesi, kuru fasülye, zerde’ bu illa olurdu. Sabaha kadar daha hiç uyuma yok o 

Harput köftesini yapacaksın ki sabah pişe.” (K19, K24).  

“Kadınlar yemek pişirirlerdi, aşçılar olurdu mutlaka düğün yemeği yenirdi. Pazar günü 

kazanlarda çorbalar, yemeler, sarmalar, dolmalar, tatlılar bütün köylü yerdi sonra giderlerdi gelin 

almaya.” (K35).  

“Tırtıl paklavası yapılırdı bu köye has, düğünlerde dağudulurdu, şimdinin işte kalbura 

bastısı, halbur hurması olmuş öyle deyiler.” (K22). 



109 

 

3.2.4.1. Düğünde Oynanan Oyunlar  

Geçmiş dönemlerde kına gecesinde, düğünlerde sergilenen köy seyirlik oyunları vardır. Bu 

oyunlar, birlik ve beraberliğin birer göstergesi olmaktadır. Genellikle bir metin olmadan, herhangi 

bir ücret alınmadan sadece doğaçlama olarak canlandırılan oyunlardır. “Seyirlik köylü oyunlar 

daha çok köy çevrelerinde, yılın belirli günlerindeki bazı törenlerle düğünlerde ve eğlence vesilesi 

yaratan kış geceleri toplantılarında oynanır.” (Boratav, 1978: 238). İnsanları eğlendirmek amaçlı 

yapılan bu oyunlar hem erkek tarafında hem de kadınlar tarafında eğlence amaçlı oynanmaktadır. 

Dedeyolu bölgesinden derlediğimiz köy seyirlik oyunları: “Deve Oyunu, Gelin Oyunu, Sırık 

Oyunu, Pisik Oyunu, Arap Oyunu, Bıçak Oyunu, Kaşık Oyunu, Leblebici Oyunu” şeklinde 

karşımıza çıkmaktadır. Geçmiş dönemlerde sıcak bir ortam oluşturan köy seyirlik oyunları 

günümüzde artık oynanmayarak, unutularak rafa kaldırılmıştır. 

3.2.4.1.1. Deve Oyunu  

Bölgede düğün merasimlerinde genellikle hayvan figürlü maketler yapılarak gerek insanlar 

gerekte çocuklar eğlendirilmektedir. Geçmiş dönemlerde imkânların kısıtlı olması insanları 

eğlenmekten alıkoymamıştır. Kendi imkânlarının yettiği kadarıyla oldukça kullanılabilir eşyalardan 

oyunlar elde etmişlerdir. “Mevsimlik oyunlar tarımda, hayvancılıkta bolluk bereket amacıyla 

oynandığı için ritüel niteliği kazanır. Bu toplu gösterilerde çeşitli kılıklara girilir. Özel ve hayvan 

taklidi sesler çıkarılır. Maske takılır. Ana öge canlandırmadır. Oyuncular niçin oynandığını 

biliyorlar. Oyunları, âdettir, atalar mirasıdır diyerek sürdürüyorlar.” (Artun, 2008: 52). Deve 

oyununda ise öncelikle bir deve maketi yapılmaktadır. Maketin yapılmasında kullanılacak 

kostümler köy halkı tarafından düşünülerek yapılmaktadır. Genellik uzun bir sopa, koyun postu, 

kilim, güdül gerekli olan malzemelerdir. Deve görünümünü andıran bu maket, insanlar tarafından 

meydanın ortasına gelerek oynatılmaktadır.  Deve maketinin altında duran kişiler deveyi hareket 

ettirmekte, bazı sesler çıkartmaktadır. Bu oyun ile köylü halk kimi zaman korkutulmakta kimi 

zaman da güldürülmektedir. Eski bir gelenek olan deve oyunu günümüz çağın gerisinde kalmış ve 

unutulmuştur. Düğünlerde tek tipleşen halay, dans, koreografi gibi modern hayata ayak uydurulan 

oyunlar sergilenirken, geçmiş dönemlerdeki seyirlik oyunların varlığına şahit olunmamaktadır.  

“Düğünde erkekler korkutmak için ‘Deve Oyunu’ vardı, deve yapidiler. Evveli koyun postu 

vardı iki tene önde sırık, bi tene adam önde iki tene de arkada, sırığı uzatıdiler, kilimler vardı onu 

üzerlerine atidiler bi de postu kilimin köşesine tikidiler o da devenin kuyruğu olidi ondan sonra işte 

güdülmüydü kafaya tikidiler, üstünü postlan yapidiler. Kız aynı gerçek deve olidi işte a öle 

gezdiridiler, eğlence olsun diye insanları korkididiler, ben çok korkidim keyf olidi.” (K2). 

Kırsal alanlarda doğa ile iç içe olma, özellikle de hayvanların ilgi kaynağı olması köy 

seyirlik oyunlarına da yansımaktadır. “Oyunların fiziksel ortamını oluşturan önemli bir tür 

hayvanlardır. İnsanoğlu çevresinde gördüklerini, taklit yoluyla tekrarlar, öğrenir, hayvanlar 

hakkında bilgilerini, gözlemlerini oyunlar sayesinde pekiştirir. Geleneğin doğal yollarla 

aktarılması, etkin kültürün çocuklara, gençlere aktarılması bu yolla oyunların işlevsel yönünü daha 

belirgin şekilde ortaya çıkarmaktadır. Oyunların çocuklar ve yetişkinler üzerindeki psikolojik etkisi 

konunun işlevsel yönünü ortaya koymaktadır.” (Uygur, 2019: 148). Genellikle hayvan taklidine 

dayalı oyunlar doğanın dirilişini, bolluk ve bereketi temsil etmektedir. 

  



110 

 

3.2.4.1.2. Gelin Oyunu  

Bugün hayvan ve insan seslerinin taklidi, şarkıların coverlanması ile karaoke oyunlarının 

varlığı, hayatın her alanında karşımıza çıkmaktadır. Taklit etme hem güldürmeye dayalı hem de 

ağlatmaya dayalı olarak karşımıza çıkmaktadır. Gelenekler arasında taklit etme hususu geçmiş 

dönem köy seyirlik oyunlarında görülmektedir. Taklide dayalı olarak oynanan oyunlar doğaçlama 

olarak sergilenmektedir. Bölgede taklide dayalı olarak gerçekleşen “gelin oyunu” hem köy halkı 

için hem de misafirler için oldukça sevilen bir oyun olarak karşımıza çıkmaktadır. Oyunun amacı 

kızını gelin etmenin hüznünü yaşayan annenin yüzünü güldürmek ve misafirlerin neşelenmesini 

sağlamaktır. Genellikle köçeklerin bu oyunu yaptıkları bölgede söylenmektedir. 

“Köçekler olurdu karı kılığına girerdi, bezenirdi karı gibi oynardı sonra gelinin anasının 

ağzından ederdi oyun yapardı buna ‘Gelin Oyunu’ derlerdi. Yalandan ağlardı, ağlimiş gibi 

yapardı.” (K9).  

Gelin oyunu ile hüznün ve sevincin bir arada yaşatıldığı görülmektedir. Gelinin annesinin 

ağlamaklı ruh hâlinin taklit edilmesi ile anne daha fazla dayanamayarak köçeği kovalamaya 

başlamaktadır. Bu sayede oyun eğlenceli bir hale dönüşmekte ve misafirleri keyiflendirmektedir.  

Burada ağıtcı kadınların varlığından da söz etmek mümkündür. Düğünlerde insanların 

eğlencesine dönüşen taklit hususu ölüm aşamasında ise ağıtcı kadınlarının ölen kişinin ardından 

ağlama taklidi yaparak insanları hüzünlendirmesine dönüşmektedir. Doğum aşamasında ise 

bebeklerin gülmesini sağlamak, ağlamasını durdurmak için oyuncak hayvan figürleriyle taklitlerin 

yapıldığı görülmektedir. Bununla birlikte taklit hususunun geçiş aşamaları içerisinde her alanda 

varlığından söz etmek mümkündür. Bu oyunlar ile yapılan ritüeller aslında birer kültürel kimliğinin 

yansımasıdır. “Sözlü kültürün hâkim olduğu topluluklarda kültürel bellek, metinlerden ziyade 

danslar, oyunlar, gelenekler, geleneksel giysiler ile zaman içinde süreklilik kazanır.” (Temur, 2011: 

162). Bugün kukla, Karagöz ve Hacivat gibi oyunlar günümüzde yapılması devam etmekte olan 

oyunlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Millî kültürümüzün, gelenek ve göreneklerimizin oyunlar ile 

yaşatılmaya devam ettiğini söylemek mümkündür.  

3.2.4.1.3. Sırık Oyunu 

Bölgede oynanan köy seyirlik oyunlarından bir tanesi de “sırık oyunu” dur. Genellikle 

erkekler tarafından yapılmaktadır. Kadınlar ise evin damlarına çıkarak oyunu seyretmektedirler. 

Oyun, birkaç kişinin arka arkaya dizilerek birbirlerini tutması ile başlamaktadır. En önde ise oyunu 

yönlendiren baş oyuncu bulunmaktadır. Baş oyuncunun elinde ise uzun bir sopa bulunmaktadır, 

buna ‘sırık’ adı verilmektedir. Bu uzun sopa ile baş oyuncu arkadaki dizili kişilere vurarak 

kendisinin döndüğü yöne dönmesini beklemektedir. Bu sırada baş oyuncu arkasına baktığında 

kimin yapamayıp dışarıda kaldığını görürse ona sopayla vurmaktadır. Dayak yemekten korkan kişi 

ise kaçmaya başlamaktadır.  

“Arka arkaya dizilirlerdi, hep bi birbirlerini tutarlardı. Önde değnekten bi adam olurdu, 

değnekten bi tene vururdu çat hepsi bi tarafa tökülürdü bu sefer öbür taraftan biri vururdu çat 

öbür tarafa tökülürlerdi. Bakarlardı kim kaçacak öyle oyun yaparlardı buma ‘Sırık Oyunu’ 

derlerdi. Sonra ‘güreş kaparlardı, at yarışı yaparlardı, cirit oynarlardı.’ ” (K9).  



111 

 

Esas oyunun damadın da sıraya alınarak oyunun başlaması ile birlikte oyun türkülü bir hale 

dönüşmektedir. Damadın dayak yemesini veya kaçabilmesini ise tüm köy halkı merakla 

beklemektedir. Sağdıcın, damadı kaçırdığı veya kendisini kaçıramazsa ayakkabısını kaçırdığı da 

düğün sonrası yapılan âdetler arasındadır.  

3.2.4.1.4. Pisik Oyunu  

Elâzığ yöresinde kediye “pisi/pisik” denilmektedir. Oyunun isminden anlaşıldığı üzere 

hayvan taklidine dayalı bir köy seyirlik oyunudur. Geçmiş dönemlerden bugünlere kadar gelen 

pisik oyunu, özellikle kırsal alanlarda gerçekleşen düğün gecelerinin olmazsa olmazı olmaktadır. 

Bölgede eski zamanlarda oynanan pisik oyununun iki şekilde gerçekleştiği söylenmektedir. İlk 

olarak kadın kılığına girilerek oyunun sergilendiği söylenmektedir. Çarşaf giyerek ağzını kapatan 

oyuncu, eline bir değnek alarak kedi sesi çıkarmaya başlar. Misafirlerin arasında dolanan oyuncu 

en son ağzından su püskürtüyormuş gibi yapar. Ardından ‘bizim pisik evlenecek, parası yok borç 

edecek!’ şeklinde türkünün bir kısmı söylenerek misafirler tarafından alkışlanır.  

“Düğünde pisigim oyunu oynanırdı. Bi tanesi kadın kılığına girerdi, çarşaf giyerdi, değnek 

eline alırdı ‘miyav, miyav’ derdi ağzından su püskürtürdü. Türküsünü de derlerdi ‘bizim pisik 

evlenecek, parası yok borç edecek, oy pisim’ diye oyun yaparlardı.” (K10).  

“Pisik oyunu oynanırdı. Adam ağzına su alırdı karşısında da bi adam vardı, konuşurlardı 

felan sonra ağzındaki suyu karşısındakinin üstüne püskürtürdü.” (K39).  

İkinci bir şekilde gerçekleşen pisik oyununda ise erkek oyuncunun şalvar, bıyık, tesbih, 

şapka gibi kostümler ile hazırlanarak köylünün karşısına çıkmaktadır. Genellikle kedi sesi 

çıkararak, türkü söylemektedir.  

“Pisigim oyunu oynarlar şalvar, bıyık, şapka takarlar.” (K20). 

Burada oyuncunun evlenme isteğinin olduğunun ancak maddi imkansızlığı dile 

getirilmektedir. Baktığımızda geçmiş dönemlerde hayatın içerisinde yer alan yoksulluk, oyunlara 

güldürü şeklinde yansıtılarak mesaj niteliği taşımaktadır. 

3.2.4.1.5. Arap Oyunu  

Bölgede kız kaçırma adı altında oynan oyuna ‘arap oyunu’ denilmektedir. Kız kaçırma 

motifi, hayatın her aşamasında karşımıza çıkmaktadır. Düğün aşamasında kızın, damat tarafından 

kaçırılması oyuna komik bir şekilde yansıtılmaktadır. Gerçek hayatta karşımıza çıkan kız 

kaçırmalar, oyunun aksine daha acıklı bir şekilde sonuçlanabilmektedir. “Zengin köy seyirlik 

oyunu hazinesine sahip Türk kültüründe kız kaçırma konulu oyunlar da ayrı bir yer tutar. Bugün 

ülkemizin genelinde oynanan oyunların başında kız kaçırma konulu oyunlar gelmektedir. Elbette 

bu oyunlar erkekler ve kadınlar arasında ayrı ayrı oynanırken, ritüel kaynaklı kız kaçırma konusu 

ironili bir şekilde ele alınmaktadır. Burada, ayrıca kişilerin günlük hayatta yapamadıkları ya da 

yapmaya çekindikleri davranışları oyuna yansıtmaktadırlar. Özellikle kız kaçırma konusu günlük 

hayatta kesin ve keskin kuralları ve sınırları olan bir konu olup oyuna yansıtılmasıyla yumuşatılma 

amaçlanmıştır.” (Gönen, 2011: 50-51). Oyunda ise kız kaçırma motifinin eğlence amaçlı 

olmasından ötürü olay normal ve gülünç karşılanmaktadır. Genellikle erkek oyuncunun yüzünü 

siyaha boyaması ile oyun başlamaktadır. Geçmiş dönemlerde boya yerine köz, tencere karası, 

kömür karası gibi unsurlar kullanılmaktadır. Yüzü siyaha boyanan oyuncu şapka ve bıyık takarak 



112 

 

gizemli bir imaj oluşturmaktadır. Köy alanında ise kadın kılığına girmiş iki kişi ve yanlarında 

bulunan iki erkek karşılıklı alkış çalarak oyun oynamaktadır. Arap kılığına girmiş oyuncu sahneye 

çıkarak hangi kızı beğendiyse onu kaçırmak ister. Başarısız olursa kendisine para cezası 

verilmektedir. Cezayı ödemeyen ise dayak yemektedir. Bölgede kaynak şahsın cezayı ödemediği 

için kaçtığı ve sonunda dayak yediği aktarılmaktadır.  

“Arap oyunu yaparlardı, yüzlerini kara yaparlardı. Bi tene de palaska ceza yazilerdi, cezayı 

vermedin mi zoppayı vurulardı. Misal, Cebrail yüz lira verecek bende vermidim kef olsun diye 

kaçidim eserilerdi.” (K22). 

“Yüze kara sürterlerdi sonra giderlerdi kız kaçurturlardı eseret sonra onu bi başı 

kovalarlardı keyf yaparlardı.” (K17).  

Günümüzde artık kız kaçırma adı altında oynanan oyunların varlığına rastlanılmamaktadır. 

Bölgede oynanan diğer oyunlardan “bıçak oyunu, kaşık oyunu, leblebici oyunu” günümüzde hâlâ 

oynanan oyunlar arasındadır.  

“Sonra ‘Bıçak Oyunu’ oynanırdı. Rahmetlik Lallo vardı o çok bıçak oyunu oynardı.” (K6).  

“Bıçak oyunu yaparlardı, böyle bıçağı bacaklarının arasından geçirir, hareket ettirirlerdi. 

Erkekler oynar kadınlarda damda seyrederlerdi, erkekli kadınlı birlikte oynama yoktu.” (K32).  

“Düğünde çok eskilerde yaşlılar oyun yapilerdi. Anamın dayısı vardı o oynardı deve 

oyununu sonra ‘Kaşık Oyunu’ vardı oynarlardı. En çok bizim köyde halay çekilirdi. Sonra eskide 

düğünlerde at koştururlardı güreş yaparlardı.” (K6).  

“Leblebici oyunu vardı. Kalbura, leblebiyi doldururlardı sonra onunla gezer oyun 

oynarlardı.” (K39).  

Geçmiş dönemlerde düğün günü oynanan bazı seyirlik oyunlar, türküler eşliğinde söylenerek 

insanları eğlendirmek amaçlı yapılmaktadır. Bu oyunlar artık günümüzde uygulanılmayarak rafa 

kaldırılmıştır. Düğünlerde daha çok halay başta olmak üzere halk oyunları oynanmaktadır. Hatta 

son zamanlarda artık modern olan popüler şarkılarında düğünlere eşlik ettiğini görmekteyizdir. 

Düğünler artık çoğunlukla kadın erkek karışık yapıldığı için damat ve gelin düğünde karşılıklı 

eğlenerek oynamaktadırlar geçmiş dönemlerde ise damat, erkekler tarafında oynarken gelin ise çok 

oynamaz hatta gülümsemezdi bile çünkü gelinin gülmesi eskiden ayıp olarak karşılanmaktaydı.  

Eskiden düğünlerde ortaya saçılan paralar küçük çocuklar tarafından alınmaktayken bu âdet 

günümüzde de hâlâ devam etmektedir. Yine düğünde silah sıkmak eskiden beri var olan ve ne 

yazık ki günümüzde hâlâ yapılmakta olan bir âdettir. Eski zamanlarda olduğu gibi günümüzde de 

gelin ve damadın sağdıcı olmaktadır. 

3.2.5. Zifaf (Koltuğa Verme)  

Düğün bittikten sonra zifaf gecesi öncesinde birtakım âdetler yapılmaktadır. Bölgede damat, 

sağdıç tarafından kaçırılarak bahşiş istenmektedir. Eğer damadı kaçıramazsa ayakkabısını 

kaçırmaktadır. Günümüzde hâlâ gelin ve damadın sağdıçları olmaktadır lakin kaçırma gibi âdetler 

artık uygulanmamaktadır.  

Gelin, evin kapısından içeri girmeden önce mutluluk, bolluk ve bereketin olacağına inanılan 

bazı âdetleri yerine getirmektedir. Bölgede çoğunlukla postun üstüne basılarak tahta kaşık kırma 



113 

 

âdeti yapılmaktadır. Postun üstüne basılarak geçilmesindeki düşünce, gelin ve damadın koyun gibi 

olacaklarına inanılmasıdır ve tahta kaşığı kırmayı başarırsa gelinin babayiğit olduğu düşüncesi 

vardır. Yine gelinin yatağında erkek çocuğun yuvarlanması ya da kucağına verilmesiyle gelinin 

erkek çocuğunun olacağı inanışı vardır. 

“Kapıdan eşikten içeri girerken gelin çivi çakardı, çivi gibi saplana derlerdi. Sonra tahta 

kaşık kırdırırlardı ‘Eferim! kül gibi etti babayiğit!’ derlerdi bunu da duymuşum.” (K7).  

“Gelin evden içeri girendene başının üstüne Kur’an koyidiler biri de ayna tutidi, post 

atidiler üstüne ağaç kaşuk koyidiler kıra diye.” (K2).  

“Gelinin yatağını yere sererlerdi, oğlan çocuğunu da yatakta yuvarlarlardı ki çağası olsun. 

Sonra kızın kanlı çarşafını getürür millete gösterirlermiş çok eskiden hiç hoş bi şey değül. Akşam 

damadı gerdeğe koyacaklar ya sağduc alur damadı kaçururdu ki para ala. Sonra pacadan üstüne 

su dökerlerdi, damat kara ola kef çıkarırlardı. Gelin eve girendene çivi çaktururlardı, yuvaları 

sağlam ola diye. Sonra legenin ya da postun üstünde kaşuk kırdırılardı ki melek gibi olalar. Sonra 

ayna tutarlardı önü sıra götürürlerdi.  

Dıngılar eldeki deli, 

Sevünür gelin güvegi, 

Elalem herkes evine,  

Gelin güvegi kendi evine.” (K9).  

Damat, düğün bittikten sonra gelini koltuğunun altına alarak eve girer. Daha sonra gelinin 

duvağını açan damat, geline şerbet ikram eder ve hediye takar. Büyüklerin elini öpmek için tekrar 

dışarı çıkarlar. Buna bölgede “koltuğa verme” âdeti denilmektedir. Bu sırada sağdıçlarla beraber 

evin büyükleri, misafirler yan odada oturarak damadın ve gelinin odadan çıkmasını beklerler. 

Orada oturanlara ise çerez dağıtılır, buna “yassılık” adı verilir. Gelen misafirler düğün takılarını 

taktıktan sonra gitmektedirler.  

“Gelin gittiğin gecesi, gelin yassılığı vardı. Orda çerez koyiler, oturanlara dağıtilerdi. Orda 

böyükler oturi, damadı yolliler odaya hep bi millet öbür odada oturi damadı bekliler. Damat 

kapıya çıktıkleyin millet dağıli gidi buna ‘yassılık’ deyili. Koltuğa verme âdeti de vardı. Damat 

götiridi gelini odaya koyidi, yüzünü açidi sonra ona hediye takidi.” (K14).  

“İçeri girerken post serilir, üstüne basılır geçilirdi. Kurtsa, koyun olunurmuş ama ben de 

eşim koymadı bi şey olmaz bu da kurt olsun dedi. Sonra biz de olmadı ama kaşık kırma, yumurta 

kırma felanda olurdu. Koltuğa verme âdeti de vardı. Gelin ilk önce gelir damat, odasına 

götürürdü. Orda duvağını açardı işte bi şerbet felan verirlerdi, gelinle damat içerlerdi. Ondan 

sonra gelinle damat çıkardı büyüklerin ellerini öperlerdi. Düğün hediyeleri de o zaman takılırdı bi 

de nişanda da takılırdı o zaman zarf felan yoktu yani.” (K5).  

“Beni koltukladı götürdü içeri. Sonra koluma da bi saat taktı ondan sonra dediler hadi 

koltuğa verecez. Aha sandalyeye çıktık orda işte hediye taktılar, akrabalar neyin takı taktılar sonra 

kodu gittiler.” (K30).  

“Gerdek gecesi akşamı, gelinin kucağına erkek çocuk verirlerdi ki oğlan çocuğu ola. 

Çocuğun annesine de bi yazma hediye verilirdi. Sonra gelinin koltuğunun altından baklava geçirip 



114 

 

yedirme olurdu ki ağızları tatlı ola. Odadan içeri girendene geline işte damadın ayağına bas 

derlerdi bu âdet vardı eskiden.” (K1).  

“Yuvası sağlam olsun diye çivi çakarlardı, koyun gibi sessiz olalar diye posta basılır 

geçirirlerdi.” (K12).  

“Koltuğa verme de vardı, gelin geldise içeri alırlardı damatı da bi odaya koyiler. Ondan 

sonra daha koltuğa verilecek diyiler, millet oturi hani salon değil ya köy düğünleri o zaman 

çıkarlardı gelinlen damat takı takan o zaman takardı. Geline akşam kucağına çocuk verirlerdi ya 

da yatağına bırakırlardı ki çocuğu olsun diye. Düğünde akşam damadı kaçırma da vardı, damadı 

kaçıramazlarsa ayakkabısını kaçırırlardı, bahşiş isterlerdi.” (K16).  

Günümüzde gelin ve damat eve girerken gelinin kız kardeşi veya sağdıç kapıyı kilitleyerek 

bahşiş istemektedir. Daha sonra ise damat ve gelin yalnız bırakılarak gidilmektedir. Geçmiş 

dönemlerde yapılan koltuğa verme âdeti günümüzde uygulanmamaktadır. Misafirlerin hediyeleri 

takmak için beklemeleri, aile efradının gelin ve damadın odadan çıkmasını beklemesi eski 

zamanların bir âdeti olarak kalmıştır. Bu durum günümüzde gelin ve damat tarafından hoş 

karşılanmayan bir âdet olarak görülmektedir. Bölge de koltuğa verme âdeti artık yapılmamaktadır. 

Yine gelin içeri girerken uygulanan birtakım âdetler günümüzde de yapılmaya devam etmektedir. 

Kentsel nüfusun artması ile bu gibi durumlar geçmiş dönemlerde kalmaktadır. Geçmiş dönemlerde 

gelin ve damadın yakın komşuları, ailesi koltuğa verme zamanında düğün takılarını takmaktadırlar. 

Bu âdet günümüzde yoktur. Genellikle düğün takıları salonda takı merasimleri şeklinde 

yapılmaktadır. Damat ve geline takılanlar sesli bir şekilde söylenerek kamera ile kayda 

alınmaktadır. Ayrıca düğünlerde zarf ve kutu bulunmaktadır. Gelen misafirler hediyelerini zarfın 

içerisine bırakarak isim yazıp, kutuya atmaktadırlar. 

3.3. Evlilik Sonrası  

Evliliğin üçüncü aşamasında ise artık sona gelinmektedir. Düğün bittikten sonra 

uygulanmakta olan bazı âdetler vardır. “Âdet ve inanmaların hayatın her döneminde halk üzerinde 

büyük yaptırım gücü vardır. Âdetler eski kuşaklarla yeni kuşaklar arasında kurulan bir bağlantı 

zinciridir. Çağın koşullarına göre kendilerini yenilerler statik değil dinamiktirler. Kültürü korumak 

onu bilmek ve yaşamakla mümkündür. Geleceğimize aktaramadığımız her kültürel unsur 

kaybolmakta ve biz geleceğimizi inşa noktasında başka yollara sapmak zorunda kalmaktayız.” 

(Azar ve Anarbekova, 2018: 446). Bunlardan biriside yüz açımı denilen diğer adı ile ‘subaha günü’ 

dür. Bu âdet artık günümüzde uygulanılmamaktadır. 

3.3.1. Yüz Açımı (Subaha) 

Unutulmaya yüz tutmuş geleneklerimizden biriside yüz açımıdır. Düğün tamamlandıktan 

ertesi gün, yüz açımı yapılmaktadır. Buna bölgede “subaha” adı verilmektedir. Düğünün ardından 

bir eğlence olarak düzenlenen bu gelenek artık yapılmamaktadır.  

“Düğün bittikten sonra ertesi günü subaha olurdu. Kız tarafı gelirdi, oğlan tarafı gelirdi işte 

misafir olurdu, gelinin yüz açımı olurdu. Bu gece yeni gelin gelmiş, millet toplanır çalar, oynar 

gelini görürlerdi. Şimdi artık bu âdet yok ertesi gün hemen balayına gidilme var.” (K7).  



115 

 

“Sabahnan ‘subaha günü’ olurdu, millet bi daha gelirdi ki gelini göreler. Para veren, hediye 

veren olidi, gelin de o para verenlere karşılığında yazma örtidi, yazma veridi. En son da gelini 

oynadurlardı ki daha millet dağıla gide, subaha bite, bu bi âdetti yoksa gitmezlerdi.” (K9).  

“Subaha günü, öğleden sonra kadınlar gelirdi gelini görmeye. Kaset çalınırdı, oynanır 

eğlenilirdi. Subaha’ya gelenlere de mutlaka yazma ile lif dağıtılırdı. Geline de oğlan tarafının 

aldığı elbiseler giydirilir, gösterilirdi. Hatta gider değiştirir öbürünü de görsünler istenirdi. Bizim 

zamanımızda balayı falan yoktu ama üç gün gelinle damat evde tek olurdu baş başa kalırlardı.” 

(K5).  

“Eskiden Subaha günü vardı. Yüz tene, elli tene yazma gelirdi dağılırdı. Herkesin de 

parasına göre yazma verilirdi işte o biri beğenirdi o biri hoş değilmiş derdi.” (K1).  

“Düğün bittikten sonra tatil felan yoktu, düğün bitti pazartesi günü subaha vardı, gelin 

görme yapılırdı. Geline yine götürür hediye verirlerdi o da onlara yazma verirdi. Gelin önceden 

hep bi büyüklerin ellerini tek tek öperdi dolanırdı. Şimdi öyle bir şey yok daha. Geline kahvaltı 

götürürlerdi. Kahvaltılık tatlı getirirlerdi, subahasına beş altı kadın düzülürlerdi evleri tek tek 

çalarlardı onlarda bastuk verürlerdi orcik verürlerdi kurutmalık bulgur verir böyle kışlık şeyini 

toplilerdi yani. Subahasına da baklavasını açardı, okucu ile evin yakınları giderdi subahaya.” 

(K27).  

Geçmiş dönemlerde zifaf gecesinin başarılı geçtiğine dair kanlı çarşaf misafirlere 

gösterilirken bölgede ise subaha denilen eğlencenin düzenlenmesi ile düğün gecesinin başarılı 

geçtiğine dair bir izlenim verilmektedir. Gelin, kendisine alınan kıyafetleri giyerek misafirlerin 

yanına gelir. Bir sandalye üzerinde parmağında oyalı bir mendil ile elleri bağlı bir şekilde 

oturmaktadır. Gelin çok gülmez, konuşmaz, eğlenmemektedir. Gelini düğünün ardından tekrar 

görmeye gelen misafirler hediye, para, takı vermektedir. Gelin ise hediye verenlere karşılık olarak 

misafirlerin başının üstüne yazma bırakmaktadır. Bu âdet geçmiş dönemlerde mutlaka 

yapılmaktadır.  

“Kız evinden evlendiği gün sabahı kahvaltıya bi tepsi tatlı gönderirlerdi, erkek evine giderdi. 

Ondan sonra da yüz açımı yaparlardı. Sabahısı günü, tatlı gidi ya o zaman subaha derlerdi işte 

yapılırdı. Millet gine giderdi bi şey takmayanlar hediye götürürlerdi, kız tarafı da yazmaları 

getirirdi kim ne vermişse başlarının üstüne yazma koyurdu ama hiç hoş bi şey değilmiş çünkü 

ordakiler bozilimiş ona örttüler bana örtmediler ya da bu güzel değilmiş seninki güzel deyilermiş 

beğenmiyen de olimiş yani.” (K16).  

“Kız evinden tatlı giderdi oğlan tarafına. Yaşlı, fakir bi karı gelinin tatlısını götürürdü ona 

da hediye verirlerdi işte gelinin tatlısı gitti derlerdi.” (K21).  

“Düğünün sabahında gelini subahaya hazırlamak için kuaföre götürürlerdi. Ondan sonra 

oğlanın erkek kardeşi ya da kız kardeşinin evinde sandalyeler dizilirdi herkes gelirdi yüz açımına. 

Sonra gelinde herkesin başına yazma koyardı hediye olarak.” (K38).  

“Subaha da hep gelinin getirdiği yazma dağıtılırdı, düğün günü takılar hediye verilmezdi 

subaha günü verilirdi ev halkı düğün günü verirdi ama komşu felan subaha günü hediyesini 

getirirdi. Gelinde hepsinin elini öperdi başlarına yazma koyurdu.” (K19).   

“Köyün gelen bütün bayanları, kız tarafı, çit yapılırdı oyalı çitler yüz açımında herkese birer 

tene hediye ederlerdi şimdi hani ya! kimse yapmi.” (K22).  



116 

 

“Subaha günü, gelin geldikten ertesi günü yapılırdı. Yani köyde salon yoktu o zamanlar evde 

olurdu, okulda olurdu. Benim okulda oldu mesela. Sandalyeler yoktu öyle minderleri dizmişlerdi, 

oturakları koymuşlardı. Bizde öğlen yemeğini yedik sonra elbisemi giydirdiler, elbisemi giydim. 

Saçım felan da açıktı yani kapalı değildim. Ondan sonra ahan gelin geli dediler, alkışladılar. 

Bende gittim oturdum herkesin içine tabi hep oturmadım biraz ayakta kaldım. Oynayanlar olurdu 

onları izledim. Gelenler hediyede getiren olidi, düğünde takmayanlar o zaman takardı bende 

başlarına yazma koydum. Sonra hadi gelin oynasın dediler kalktım biraz oynadım sonra herkes 

dağıldı.” (K13). 

“Ben hatırlıyorum okulda subaha yapmışlardı. Çalıp oynuyorlardı, hediye takıyorlardı ben 

de gitmiştim.” (K28). 

“Köy sabahında yüz açımı olurdu herkes gelirdi subaha da deyilerdi. Oraya herkes geline 

hediye götürürdü işte para felan. Gelinin kaynanası da herkesin başına birer yazma örterdi.” 

(K35).   

Günümüzde subaha denilen yüz açımı artık yapılmamaktadır. Bu gelenek geçmiş 

dönemlerde kalmış bir âdettir. Artık günümüzde düğün sonrasında gelin ve damat balayı dediğimiz 

tatile gitmektedir. 

3.3.2. El Öpme  

Düğün sonrasında üç gün veya on beş gün sonra el öpmeye gelinmektedir. Buna bölgede ‘on 

beşine gitme’ denilmektedir. Anadolu’nun pek çok bölgesinde bu âdet devam etmektedir. “On beş 

gün sonra da gelin ve damat kız evine gider, orada da el öperler. Buna ‘on beşine gitme’ denir. Kız 

istemenin başlangıcından on beşine gitmenin sonuna kadar düğünün hemen her safhasında oldukça 

çok âdetler, uygulama ve işlemler yapılmaktadır.” (Orucov, 2018: 184). Bölgede düğünün hemen 

sonrasında el öpmeye gelin gitmez sadece damat ve sağdıç gitmektedir. Gelin ise on beş gün sonra 

el öpmeye gelmektedir. Gelinin annesi ise on beşinden sonra damat tarafının yakınlarına bohça 

dağıtmaktadır. 

“El öpmeye kızdan oğlan beraber gitmidiler. On beş gün sonra sadece sağduçlan, damat 

gididi. Kız getmidi te bir buçuk ay, iki ay sonra gididi ayıptı şimdi ayıp kalkmış.” (K2).  

“Damad, sağduç, gelin üç gün sonra giderlerdi el öpmeye. Sağdıca da bohça verirlerdi.” 

(K22). 

“Eskiden balayı felan yoktu el öpmeye geliler evdekiler sabahı günü geline baklava 

gönderiler.” (K24).  

“El öpmeye gelin gitmezdü, oğlanın sağducu bereber giderlerdi. Bir hafta, on gün, on beş 

gün sonrada oğlan gider, kızın anasını ceyiz dağıtmaya getürürdü. Anası gelürdü ceyizi dağudurdu 

ondan sonrada işte bir ay sonra kız giderdi. Kız da görümünlen, eltisinlen giderdi on beşe, kızın 

tarafında amcası mı olur gardaşı mı olur sevdükleri yani kızı devet ederlerdi bi akşamda orda 

çalarlar oynarlardı gine oyun yaparlardı buna ‘on beşi’ derlerdi.” (K9).  

“Üç gün sonra el öpmeye gidilirdi, orda altun takan olurdu, hediye veren olurdu.” (K11).  



117 

 

“El öpmeye gelin gitmezdi, damattan sağduç giderdi. Kız öyle hemen üç günde baba evine 

gitmezdi. Damada saat hediye takarlardı bazısı para, altun takardu. Sağduca da bi şey verirlerdi.” 

(K14).  

“El öpmeye üç gün sonra gidilirdi. Kızın babası mutlaka hediye takarlardı duruma göre 

altın takarlardı. Genelinde de zaten birlik gitme vardı öyle ayrı çok yoktu birlik oturulurdu. Bende 

birlik geldim yedi sene birlik kaldım sonra ayrıldım.” (K16).  

“El öpmeye hısım akrabaya gezilirdi beraberinde çeyiz de giderdi. Hediye verirlerdi el 

öpmeye gelmişler diye. Nişanda hediye takılırdı, düğünde, el öpmede takılırdı. Şimdi ekonomik 

durumdan dolayı bi tek düğüne kaldı o da zoraki mecburiyetten kim ne getirdise götürili.” (K8).  

“El öpmeye de geldiklerinde yanında bohça getirirlerdi.” (K28). 

Günümüzde artık eskisi gibi el öpme âdeti çok fazla kalmamıştır. Genellikle evlenen çiftler 

ertesi gün balayına gittikleri için ailelerini veya yakınlarını görmemektedir. Yine de kırsal 

kesimlerde el öpme âdetini yerine getirenler vardır. Fakat hediye verme söz konusu değildir artık 

kız tarafı bohça hazırlamamaktadır.  

3.3.3. Gelinlik Etme  

Geçmiş dönemlerde, evlenen gelinlerin bir süre evin içerisinde kayınbabası ile yemek 

yememesi, konuşmaması ayıp karşılandığı için yapılmaktadır. Bu âdete bölge de “gelinlik etme” 

denilmektedir. “Bazı yörelerimizde ‘Söylenmezlik’ olarak bilinen eski evlenme geleneklerinden 

biri de ‘gelinlik etme’dir. Büyükleri izin vermeden gelin konuşmaz, kimi zaman seneler sonra veya 

ilk çocuğu doğrunca gelinlik bozulabilir. Gelinliği bozduran kimse geline armağan vermek 

zorundadır. Bu duruma göre, ziynet eşyası olduğu gibi elbise, kumaş vb. de olabilir. Bazen de 

geline ‘Hediyen baş üstüne, artık konuş’ denilir ve sonra hediyesi verilir, bazen muzip kadınlar taze 

gelinleri kaynasının yanında korkutup, gelin farkında olmayarak konuşturup gülüşür, ‘Gelinliği 

bozdu’ derlermiş. Gelinler seneler geçse ve gelinlikleri bozulsa bile (kaynana hariç) evin erkekleri 

ile pek rahat konuşamazlar. Aile içindeki ilişkileri, davranışları en iyi sergileyen bir görenek olan 

gelinlik, çok yavaş sesle konuşarak, işaretle (işmar) de yapılır. Evde yalnız gelin ve kaynana varsa 

zorunlu olarak konuşmak gerekeceğinden gelin çok alçak sesle ve işaretle meramını anlatır. Bu 

daha çok kayın validesinin bir sorusuna cevaptır.” (Karaca, 2016: 121). Elâzığ yöresine ait olan 

oyalı yazma ile gelinler, kayınbabasının ve kayınlarının yanında mutlaka ağızları örtülmektedir.  

“Eskiden gelinlik etme vardı kaynatalan, kayınlarla konuşmak yoktu. Çitinle ağzını 

kapatırdın saygıdan dolayı bu yapılırdı. Benim annem yıllarca dedem ölene kadar hiç konuşmamış. 

Ne yemek yerdi ne ağzını açardı.” (K7).  

“Gelinlik etme de vardı. Annem, bana dedi ki bak kaynatan geldiğinde ağzını kapat, yanında 

konuşma, yeme, içme derdi ama bana çok ters gelirdi ama tabii yapmak zorundaydık.” (K5). 

 “Annelerimizin zamanında gelinlik etme çok olurdu. Annem, amcamla hiç konuşmazdı. 

Oturmaya gittiğimizde ağzı kapalı dururdu, arkasını ya dönerdi, bi şey yemezdi. Amcam da derdi 

ben senin kardeşinim ama annem yok derdi kesinlikle böyle bir âdet yapılırdı yani.” (K13).  

“Gelinlik etme vardı eskiden, ben kayınbabamla iki sene konuşmadım. Hatta dört, beş sene 

konuşmayan bile oluyordu. Saygıdan ötürür yapılırdı yani öyle hiç konuşmazdın.” (K38).  



118 

 

Eskiden ayıp karşılandığı düşüncesi için yapılan gelinlik etme âdeti artık günümüzde 

uygulanmamaktadır. Yeni evlenen gelinler, kayınbabalarının ve kayınlarının yanında istedikleri 

gibi davranabilmektedir. Eskiden aile büyüklerinin yanında çocuklar öpülmez, sevilmezdi oysa bu 

durum şimdi söz konusu değildir. 

4. ÖLÜM 

Ölüm, hayatın son aşamasıdır. Geçici dünyayın terki ve ebedî hayata göçmenin sembolüdür. 

Her başlangıcın mutlaka bir sonu vardır. Doğum ile başlayan kutsal serüven ölüm ile sona 

ermektedir. İnsan, aldığı ilk nefes ile hayata adımını atar ve son nefes ile bu hayata veda 

etmektedir. İslam dini çerçevesinde her canlının bir gün öleceği ve sonra tekrar dirileceğinden 

bahsedilmektedir. “Ölüm, evrensel bir gerçek olup, hiçbir canlının kaçmadığı en tabii sonuçtur. 

Ölüm, bazı kültürlerde bir yok oluş, bazı kültürlerde geçici olarak dünyadan ayrılma ve tekrar 

Dünyaya gelmenin bir gerekçesi, İslam toplumları için ise kısa ve geçici bir hayattan, uzun ve 

ebedî bir hayata başlangıçtır.” (Ertan, 2012: 950). Nitekim ölümden sonra bir hayatın daha var 

oluşu Kur’anı Kerim’de ayetler ile bildirilmektedir. Ölüm kaçınılmaz bir sondur. Her insanın 

kaderi farklı şekillerde yazılmaktadır. İnsanoğlu bu geçici olan dünya da ölüm, kendisine hiç 

uğramayacakmış gibi yaşamaktadır. Oysa Allah tarafından ölüm her canlıya hak kılınmıştır. Dede 

Korkut Hikâyeleri’nde de ölüm olgusunun varlığına rastlanılmaktadır: 

“Hani öğdüğüm bey erenler? 

Dünya benim deyenler? 

Ecel aldı yer gizledi, 

Fani dünya kime kaldı? 

Gelimli, gidimli dünya, 

Sonucu ölümlü dünya! 

Bu kara yer bizi de yiyecektir, 

En nihayet uzun yaşın ucu ölüm, 

Sonu ayrılık!” (Gökyay, 1976: 243). 

Dede Korkut’un bu satırlarına baktığımızda bu dünyanın geçici oluşu güzel bir şekilde 

anlatılmaktadır. Bazen ölümcül bir hastalığa yakalanan insanın çektiği acılar, yalnızlığın verdiği 

ruhsal çöküşle ölümün kendisine geleceği günü sabırsızlıkla beklemektedir. Ölüm bu insanlar için 

mutluluk verici olmaktadır. Ancak zamansız ölümler, bebek ölümleri, kaza gibi birçok ölüme 

sebebiyet veren hususlar acı verici olmaktadır. Geride kalan kişiler için ölüm oldukça zorlu bir 

yaşam olgusudur.  

Geçiş dönemleri içerisinde üçüncü sırada yer almakta olan ölüm, içerisinde pek çok dinî 

ritüel, gelenek ve görenek barındırmaktadır. Ölüm dinî bir sembol olmanın haricinde folklor 

açısından ele alındığında bugün pek çok âdeti içerisinde barındırmaktadır. Doğum aşamasında anne 

ve bebek için kırk gün önemlidir. Annenin mezarının kırk gün açık olduğu ya da kırk güne kadar 

her gün mezarına bir kazma vurulduğu söylenmektedir. “Ölümün inanç boyutu irdelenirken hayatın 

muayyen geçiş dönemleri özel anlam kazanırlar. Bilhassa bebeğin ve annenin ‘Kırklı’ dönemleri 

ölümün yoğun olduğu dönemlerdir. Bu dönemlerde yapılması gereken bazı inanç içerikli 



119 

 

uygulamaların ihmal edilmeleri hâlinde, bu ihmallerin ölümün beklenilmesini gerektirdiği inancı 

vardır.” (Kalafat, 2010: 360). Bu anlayış ile kırklı anne ve bebeğe dikkat edilmesinin altında ölüm 

inancının var olduğu söylenmektedir. Yine geçiş dönemlerinden evlilik aşamasında ölen yeni 

gelinler için ağıtların yakıldığı, efsanelerin olduğu bilinmektedir. Her insanın dinî kimliğini ortaya 

çıkaran ölümün kültürel kimlik oluşumunda da varlığı esastır. “Anadolu Türklerinde ölüm ile ilgili 

inanç ve uygulamalar, doğal olarak, değişen coğrafya ve ortamdan etkilenmiş, ancak birtakım 

noktalarda, kendisini koruyacak ortamları da bulmuştur. Anadolu inanç coğrafya ve ortamının 

ağırlığını, şüphesiz İslam dini oluşturmaktadır. Bu durumda, ilgili Geleneksel Türk inanç ve 

uygulamalarının, İslam’ın vermiş olduğu ruhsatlar sayesinde, kendine bir yer bulabildiğini 

söyleyebiliriz. En azından, ölüm ile deyim ve kavramlar İslamileştirilmiştir. Ruh, ecel, vade, ahiret, 

cennet, cehennem, defin, sırat köprüsü, Azrail, Münker-Nekir vb. ad ve kavramlar bunlardandır. 

Bununla birlikte, hemen az önce söylediğimiz gibi, Geleneksel Türk inancının Anadolu İslam 

coğrafya ve çevresinde kendini korumuştur.” (Ersoy, 2016: 2). Anadolu’nun geneline baktığımızda 

İslam inancının ağırlıkta olmasının getirdiği pek çok dinî gelenek bulunmaktadır. Bunlar varlığını 

her zaman korumakta olan âdetlerimizdendir.  

Değişen ve gelişen zamanın beraberinde getirmiş olduğu pek çok yeniliği ölüm âdetleri 

içerisinde de görmekteyizdir. Bugün taziye evlerinin ortaya çıkması da nitekim bu yeniliklerin en 

başında gelmektedir. Eski Türk inanç izlerine baktığımızda Türklerin ölünün ardından düzenlediği 

yuğ törenleri bugün cenaze törenlerinin bir evrilmesi olarak karşımıza çıkmaktadır. “İslamiyet 

öncesi Türk edebiyatında, Orta Asya’da toplumu bir araya getiren çeşitli törenler yapılırdı. Bu 

törenlerden biri de yuğ törenleridir. Sagu, yuğ adı verilen ölüm törenlerinde, çoğunlukla yiğitlerin 

arkasından, onların iyilik ve yararlıklarını dile getiren ağıtlarıdır. İslamiyet’ten sonra ise bu şiirlere 

Divan şiirinde mersiye Halk şiirinde ise ağıt adı verilmiştir. Ağıt yakma geleneği günümüzde de 

devam etmektedir.” (Şahin, 2019: 13). Ölünün ardından acının dile dökülmesinin birer sembolü 

olan ağıtlar ise hala günümüzde devam eden bir gelenek olarak varlığını sürdürmektedir. “Ağıt 

geleneği günümüzde de Türkiye'nin muhtelif yörelerinde, bütün canlılığıyla yaşatılmaktadır. 

Anadolu’nun hemen her yerinde -bazı ayrılıklarla da olsa- ölünün arkasından, asker uğurlanırken, 

geline kına yakılırken yahut gelin evden çıkarken ağıt söyleme geleneği vardır. Ağıt, aslında bir 

türküdür ve bunların ortak özelliği yanık bir ezgi ile terennüm edilmeleridir.” (Kaya, 1999: 252). 

Türk kültürümüz içerisinde ağıt yakma önemli bir ritüel olarak karşımıza çıkmaya devam 

etmektedir. Nitekim bugün edebiyatımızın her alanında şiir şeklinde olan ağıtlar ile 

karşılaşmaktayızdır. Divan-ü Lügat-it-Türk’te Alper Tunga için söylenmiş ağıt buna örnektir. 

“Alp Er Tunga öldi mü, 

 İsiz ajun kaldı mu,  

Ödlek öçin aldı mu?  

Emdi yürek yırtılur.  

Ödlek yırag közetti,  

Ogrı tuzak uzattı.  

Begler begin azıttı,  

Kaçan kalı kurtulur.” (Tekin, 1986: 104). 



120 

 

Geçiş dönemleri içerisinde ölüm, kendi içerisinde birtakım alt basamaklara ayrılmaktadır. 

Bunlar ölüm öncesi, ölüm esnası ve ölüm sonrası şeklindedir. Bu basamaklar ayrıntılı olarak 

derleme bölgesinde incelenerek geçmiş ile günümüz arasında değerlendirilerek ele alınmaktadır. 

Ölüm kavramı içerisinde pek çok gelenek ve görenek bugün birtakım değişikliklere uğramış olsa 

dahi yaşatılmaya çalışılmaktadır. 

4.1. Ölüm Öncesi   

Ölüm öncesinde gerçekleşmekte olan birtakım unsurlar bulunmaktadır. Bunlar genellikle 

ölüme dair ilk izlenimleri oluşturmaktadır. Derleme bölgesinde ölüm öncesini yapılanlar şu 

başlıklar altında sıralanmaktadır: “Ölümün yaklaştığını düşündüren uygulamalar, rüya, ölümden 

kaçma, ölüm öncesi yapılan hazırlıklar” şeklindedir. 

4.1.1. Ölümün Yaklaştığını Düşündüren Belirtiler 

Zaman kavramı göz açıp kapayıncaya kadar geçen bir süre zarfıdır. Bu zaman içerisinde 

kader dediğimiz kavram olgusu İslam inancının temelini oluşturmaktadır. Her insan aslında 

kaderini kendisi şekillendirmektedir. Nitekim kader, gayretin bir sonucudur. Ölüm ise kader 

kavramının içerisinde en tedirgin edici basamak olarak görülmektedir. Her ne kadar insanoğlu 

ölümün kendisine gelmesini istemese de ölümün her canlıya geleceği Allah tarafından açıkça 

bildirilmektedir. Genellikle ölümün yaklaşacağı, hasta insanlar ya da bazı yaşlı insanlar tarafından 

hissedilmektedir. “Halk arasında yaşlılar kendilerinden bahsederken, ‘Biz ikindi güneşiyiz.’ derler. 

‘İkindi güneşi’ ibaresi, yaşlanan bedenlerin, ömürlerinin tükenişini belki de sona yaklaşmalarını 

çaresiz kabullenişlerinin bir ifadesidir. Kaçışı olmayacak bu sonun, akşam vaktinde batacak güneş 

ile özdeşleştirilmesi oldukça anlamlıdır.” (Şenocak, 2019: 38). Ölümün geleceği tarih ve zaman 

bilinmemektedir. Ancak hayatımızda karşılaştığımız birtakım unsurlar ölümün yaklaştığının 

göstergesi olarak düşünülmektedir. Bunlar: “belli bir noktaya odaklanma, sessizlik, konuşmama, 

eski günleri hatırlama, sevdiği kişileri sayıklama, en çok sevdiği yiyeceği isteme, Azrail meleğinin 

geldiğini düşünme, yüksek yerlere bakma” şeklindedir. Dağlar ve gökyüzü yüksekte olmaları 

bakımından Tanrıya en yakın yerler olarak bilinmektedir. Sığınılacak mekân olması açısından 

genellikle ölecek insanın yüksek yerlere baktığı söylenmektedir. “Hasta; yakın gelecekteki ölü 

demektir. Ölüm döşeğindeki hasta, hasta yakınları tarafından dikkatle izlenmekte, hastanın yaptığı 

davranışlar ölümün yaklaşmakta olduğuna karar verilmekte ve çeşitli tedbirler alınmaktadır. Bunlar 

eğer hasta ayağa kalkmak ve gitmek isterse, sevdiği birini görmek isterse, ölümden söz ederse, 

Azrail’in geldiğini söylerse, hoca isterse, vasiyet yapmak, borçlarını ödemek isterse, aile fertlerini 

yanına çağırırsa, doğduğu yere gitmek isterse, gaipten ses duyduğunu söylerse bu tür davranışlar 

ölümün yaklaştığının psikolojik belirtileri olarak kabul edilmektedir. Konuşmaz hastanın birden 

konuşmaya başlaması, ölmüş kişilerden söz etmesi ölümün habercisi olarak kabul edilmektedir.” 

(Filiz, 2006: 17). Tıpta adı olmayan bu belirtilerin insanın içgüdüsel olarak ölüme karşı verdiği 

tepkiler olarak karşımıza çıkmaktadır.  

“Ölümün yaklaştığını ilk defa kayınvalidem de gördüm. Üç gün önceden zaten hiç 

konuşamadı bi de sürekli bi şeye dikkat ediyordu, öyle bir noktaya hiç gözünü ordan çekmiyordu. 

Ölümün geldiğini hissettiğinde bi de yükseğe, göğe bakarlarmış sonra burnuyla oynarlarmış soğuk 

bi ter dökerlermiş terleri de farklı böyle bulgur bulgur bütün vücudunu kaplar. Kayınvalidemde de 



121 

 

olmuş bi de boğazına durduk yere bi hırıltı olurmuş devamlı sanki bi şey boğazında düğümlenmiş 

gibi.” (K18).  

“Benden ölmeden önce birden lapa istemişti, lapa pişirmiştim, yemiş bitirmişti. Bi de sık sık 

gülidi, gülümsidi yani öle farklı gülidi.” (K25).  

“Ölmeden önce en sevdikleri kötü görinidi. Benim bildiğim, duyduğum gıcık alilerdi, görmek 

istemilerdi tam tersi. Kur’an okumasını istemezler başkası okusun derler.” (K24).  

Bazı hayvanların göstermiş olduğu hareketlerde ölümün habercisi olarak düşünülmektedir. 

Kazakistan bölgesinde bazı uğursuz sayılan hayvanlar, ölümü hissettirmektedir. “Evin damında ya 

da yakınında baykuşun ötmesi o evden bir kişinin öleceğine işaret olarak yorumlanır. Ayrıca 

köpeğin uluması, horozun gece vakti ötmesi de uğursuzdur, dolayısıyla ölüm habercisi olarak 

değerlendirilir.” (Güzeloğlu, 2017: 51). Gagavuz Türklerinde ölümün habercisi olan bazı 

hayvanlara inanılmaktadır. “Gagauz Türkleri, kara kedinin, kanatlı karıncanın, karakarganın, 

saksağan kuşu gibi bazı hayvanların ölümün habercisi olduklarına inanırlar. Kara karga evin 

damına oturur veya kapıda bağırırsa; saksağan kuşu ağaçtan ağaca zıplayarak öterse, soroka 

denilen bir cins karga -kuzgun- evin, kapının yanında öterse, pencereye vurursa; bir kuş veya serçe 

pencereyi gagalarsa, kedi masanın köşesine sarılıp, yumularak yatarsa ölüme işarettir.” (Dinç, 

2004: 89). Derleme bölgesinde baykuş, karga gibi kuşlar hangi evin çatısının üzerine gelip konarsa 

o evden bir ölünün çıkacağına inanılmaktadır. 

“Bi ölü kuşu vardı derlerdi ki kimin damına konarsa o evde biri ölecek, ona bi değişik 

baykuş deyiler hatta Emine dedi geldi gardaşımın damında öttü gardaşım öldü dedi. Hurafedir 

yani ama söylerlerdi. Mesela rüya görürdü filan ölü beni çağıri, işte bu ölür derlerdi. Gözleri 

solmuş, burnu uzanmışsa, yüzü beyazlamışsa ölecek derlerdi.” (K17). 

“Beyaz karga gelirse derler o evden ölü çıkacak.” (K30).  

Ölümün yaklaşacağı en çok hasta kişilerde belirgin olarak görülmektedir. Genellikle hastanın 

“hırıltılı nefes alması, ter dökmesi, boğazında düğüm oluşması, gözlerinin içinin sararması, 

yüzünün beyazlaması” gibi unsurlar hasta kişinin öleceğinin ilk belirtisi olarak söylenmektedir. 

“Fizyolojik belirti olarak da eğer hastanın tırnakları sararır ve morarırsa, kulağı sararırsa, burnunun 

ucu ağarırsa, bedeni soğumaya baslarsa, elleri ayakları sararırsa, iştahı birdenbire açılırsa (son 

rızkını topluyor denilmekte) veya iştahı kapanırsa, güçlükle nefes alır verirse, hırıltı çoğalırsa, 

dalgınlaşırsa, bedeni şişerse, ağzından köpük gelirse, su isterse, ölümün yaklaşmakta olduğuna ve 

hastanın öleceğine inanılmaktadır.” (Filiz, 2006: 17). Derleme bölgesinde ölüm şerbetinin içirildiği 

ve iyi insanların yüzünün beyaz olacağı kötü insanların ise yüzünün kararacağı düşüncesi hakimdir. 

Eski Türk inanç izlerinde de beyaz renk iyilerin, siyah renk ise kötülerin sembolüdür. “Nur olarak 

isimlendirilen bir ışık sembolünün rüyada görülmesi, ölüm habercisi olarak kabul edilmektedir. 

Araştırılan topluluk, rüyada görülen ışığı nur olarak değerlendirmiş ve bu ışığı ölümle 

ilişkilendirmiştir. Rüyada görülen ışık, ölecek kişinin vefatından sonra aydınlık bir şekilde öteki 

dünyada yaşamını sürdüreceğinin bir işareti olarak algılanmıştır.” (Polat, 2023: 58). Beyaz renk 

temizliği, iyiyi ve cenneti anımsatmaktadır. Yine ölümü yaklaşan insanların sevdiği kişileri sürekli 

sayıklaması, yanına gitmek istemesi de ölümün yaklaşacağının belirtisi olarak görülmektedir.  

“Şimdi ölen kişi sararır zaten ölümün belirtilerini gösterir. Gidersin hasta görmeye 

kulaklarının arkasına kadar sararır, bazıları nurlanır bazıları siyahlaşır sima değişiyor yani. Ölüm 



122 

 

şerbeti içtikten sonra iyiler nurlanır kötüler siyahlaşır ve sarı bir renk alır. Bu pandemiden dolayı 

biz karantinadadık babam hastanededi ölüsüne bile gidemedik doktorlar koymadılar. Mezarlığına 

gidipte bi hizmet edemedik.” (K22).  

“Ölümün yaklaştığını annem bize söyledi, felç geçirdi. Dedi ‘Zilfi oğlum, ben bu zaman 

nereye gidim’ eşimde dedi hayırdır nere gidisin annem dedi İzmir’e gidim. Orda da kardeşim 

vardı, annem dedi ya ben yarın bu zaman gidecem aynı o saatte de devirsi günü rahmetlik oldu. 

Ölen kişi bili işte öleceğini.” (K20).  

“Hasta kişi zaten rengi sarari, takati kalmıyor, genelde görmek istediği kişileri söyler, 

sayıklar onları görmek ister.” (K23). 

“Genellikle yaşlı insanlarda belli olurdu öleceği. İşte sakalı, saçları beyazlar, yorgun, bitkin 

olur sonra fazla yemek yemez.” (K31).  

Ölümün yaklaştığının belirtilerinden birisi “rüya” aşamasıdır. Ölen kişinin rüyada görüldüğü 

ya da bazı sembolik eşyaların anlamlarının ölüme yorulduğu, ölümün habercisi olarak karşımıza 

çıkmaktadır. 

4.1.1.1. Rüya  

Ölüm, her zaman kaygı duyulan bir olay olarak bilinmektedir. Bu kaygı biçimi bazen 

rüyalara bile sirayet ettiği görülmektedir. Bilinçaltının vermiş olduğu korkunun rüyalara da 

yansıdığı görülmektedir. Bu yüzden birtakım rüyalarda görülen nesnelerin ölümü düşündürdüğü 

gerçeği bilinmektedir. “Ölüm korkusunu bilinçaltına yerleştirmiş olan insan, üzerindeki bu baskıyı 

birtakım hadiselerle izah etmeye çalışır. Bu bağlamda ölüm olgusu olağan dışı davranışlarla, 

meteorolojik olaylarla, hayvanların birtakım hareket ve sesleriyle, uyku hâlinde görülen düşle ve 

hasta kişide meydana gelen fizyolojik-psikolojik değişiklikle izah edilmeye çalışılmış ve ölümün 

işareti olarak saymıştır.” (Ünal, 2017: 344). Genellikle rüya sahibinin kendisini ölü olarak görmesi 

ömrünün uzayacağına delalet ettiği söylenmektedir.  Ancak rüya sahibinin bir başkasının öldüğünü 

görmesi ise rüyada görülen kişinin ölümünün yaklaştığına inanılmaktadır.  

“Anamı söliyem, ben anam ölmeden evveli bi kaç gün önce Azrail rüyama gelmişti, dedim ya 

annem gidecek ya ben. Böle rüyamda kapıyı açtım ki uzun bi adam ama bu dünyanın insanı değildi 

yani bellidi, elinde de pasparlak bir asa mı sopa mı parli, yanında da bi çocuk var nasıl gördümse 

o çocukla birlikte itelim, kapıyı kapatim. Ondan sonra anam geldi bize kala ben bu salgınlardan 

olmuştum anamada geçti anam öldü, ben kaldım.” (K30).  

Rüyada görülen bazı işaretler sembolik olarak yaklaşan zaman içerisinde bir ölümün 

meydana geleceğini düşündürmektedir. Bölgede ise rüya motifinin yaygın olduğu görülmektedir. 

Genellikle görülen rüyaların ölümü düşündürdüğü ve bu rüyaların gerçeğe dönüştüğü 

söylenmektedir. Rüya yolu ile doğumun müjdesi verilirken ölüm haberinin alınacağına da 

rastlanılmaktadır. 

“Ben rüya görmüştüm, kayınvalidem ölmeden bir hafta önce bizim bahçenin içinde tabutu 

koymuşlar bi nakliyatın içine almış gidiler. Görümceme anlattım dedi Rabbim koruya, tam bir 

hafta sonra aynı tabut aynı araba bu evden çıktı kayınvalidem gitti. Annemi de gördüm, annem bi 

anda böyle bi hastalandı, perişan oldu ben o yeşil soğanın içinde bi su olur ya acı, ben onu 



123 

 

şırıngaya çektim anneme verdim. İşte ertesi gün değil diğer gün hastalandı, hastaneye kaldırdık 

öldü.” (K18).  

“Annem, ölmeden önce sabah kalktı bana rüyasını anlattı. Annemin o zamanda bi gardaşı 

ölmüştü bi de annesi ölmüştü. Dedi ki beni koydular bi arabaya dediler gel seni götürek gezmeye 

ama demişlerki seni çok hoş bir yere götürecez. Gittik ki orda genç kızlar öyle de güzeller bize 

hizmet etmeye başladılar, gardaşım da demiş ki bacım hele bi de bunların bi büyüyüğü evde oladı 

ki sen göredin hizmeti. Annem kalktı bu rüyayı bana anlattı.  Sonra 24 saat sürdü demek 

gardaşıylan, anası geldi benim annemi götürdüler. Benim abim de kanserden öldü. O da iki, üç ay 

hastane de yattı, teyzemin kızı rüyasında görmüştü. Abimin ölümüne birkaç gün kala annem demiş 

ki siz bakamıyorsunuz ben götürecem verin ki ben bakayım oğluma diye rüyasında görmüş.” 

(K18).  

Rüya motifi bugün halk anlatıları içerisinde karşımıza çıkmaktadır. Özellikle Türk destanları 

içerisinde rüya motifine sıklıkla rastlanılmaktadır. Battal Gazi Destanı’nda Hüseyin Gazi’ye 

doğacak çocuğunun adı ve özellikleri rüya ile önceden bildirilmektedir. Genellikle rüya motifi 

destanlarda mucize ve keramet olarak karşımıza çıkmaktadır. Battal Gazi, gördüğü rüya üzerine su 

üzerindeki elmayı yiyerek bütün dilleri konuşabilmektedir. Kader anlayışı destanlarda rüya motifi 

ile karşımıza çıkmaktadır. Bunun yanı sıra kazanılacak mücadele ya da kaybedilecek bir başarı, 

ölümün habercisi önceden düş yolu ile bildirilmektedir. İlk rüya motifine Oğuz Kağan Destanı’nda 

Uluğ Türk tarafından altın yay ve üç gümüş okun görülmesi ile rastlanılmaktadır. (Yardımcı, 2007: 

64). 

4.1.2. Ölümden Kaçma 

İnsan hayatının en çok kaygı duyduğu olaylardan birisi de ölümdür. Genellikle ölüm kavramı 

ağza alınmaz, konuşulmaktan hoşlanılmamaktadır. Özellikle bugün Anadolu insanın yaşlı kesimleri 

genellikle ölümden kaçmanın birtakım yollarını aramışlardır. “Her toplumda olduğu gibi Türk 

toplumunda da dünyanın cazibesine kapılan insanoğlu ölümden kurtulmanın yollarını aramış veya 

ölümle mücadele etmeye çalışmıştır. Bu mücadele, toplumların kültürel yapısını da etkilemiş ve 

buna bağlı olarak; ölümden kaçan, ölümsüzlük ilacını arayan, bulan ve içen/yiyen kahramanları 

konu edinen çeşitli efsane, destan ve masallar ortaya çıkmıştır. Bunlar arasında ilk akla gelen 

anlatılar; Lokman Hekim efsanesi, İskender’in abıhayatı araması ve Köroğlu hikâyesidir. 

Anlatıldığına göre, her türlü hastalığın ilacını bulan Lokman Hekim, en sonunda ölümsüzlüğün 

çaresini bulur. Buna karşılık dünyanın güzelliklerine doymayan İskender, abı hayatı çok arar, ama 

bulup içen Hz. Hızır ile Hz. İlyas olur. Köroğlu da babasının yol göstermesi ile su üzerindeki üç 

köpüğü içerek şairlik ve kahramanlığın yanında ölümsüzlüğe erişen isimlerinden biridir.” (Şimşek, 

2019: 12). Bugün her ne kadar ölümden kaçamasak da insanoğlu ölümden uzaklaşmanın yollarını 

aramaktadır. Oysaki Allah indirmiş olduğu kutsal kitabında ölümden kaçışın olmadığını ayetler ile 

delillendirmiştir.  “Kur’an-ı Kerim’de, “Her nefis ölümü tadacaktır” (Enbiya/35) ve “Allah onlar 

için bir son biçti” (İsra/99) ayetleriyle ölümün kaçınılmazlığı vurgulanmıştır. “Her nerede olursanız 

olun ölüm size yetişir” (Nisa/78) ayetiyle de ölümden korunmaya çalışmanın faydasızlığından 

bahsedilmektedir. “Öldüren de dirilten de O’dur” (Necm/44) ayetiyle ise, ölümün Allah’ın takdiri 

olduğu belirtilmiştir.” (Ölmez, 2008: 26). Ölüm kavramı insan zihninde en korkutucu olay olarak 

canlanmaktadır. Dünyanın güzellikleri arasında ölüm insana çirkin gözükmektedir. “Ölüm, her 

toplumda istenmeyen ve korku duyulan bir olgudur. Bu korkuyla başa çıkabilmek için insanoğlu, 



124 

 

geleceği bilme arzusuyla ölüme işaret eden olağanüstü durumları tespit etme gereği duymuş ve 

hayatta kalma isteğini ortaya koymuştur.” (Tanyıldızı, 2022: 2564). Ölümden uzaklaşmak, Azrail 

meleğinin kendisine gelmesini engellemek için birtakım inanışlar içerisine girilmektedir. Bölgede 

ölümden kaçmak için, bulunan mevkiyi terk etmenin varlığından söz edilmektedir. Bu 

uzaklaşmanın verdiği güven ile Azrail’in kendisini gelip bulamayacağına inanılmaktadır. Bu 

yüzden genellikle bulunduğu konumdan uzak bir şehre gitmek istenmektedir. Bunun yanı sıra 

ölümden kaçmanın mümkün olmadığı ve ölümden kaçmak için bir şeyin yapılmadığı bazı kaynak 

şahıslar tarafından söylenmektedir.  

“Ölümden kaçmak için bildiğim bi şey yoktur, yapılmaz.” (K19).  

“Ölümden kaçış yoktur.” (K22).  

“Ölümden babam kaçidi herhâlde gözüne görünmüştü işte kaçam diye İzmire bilet almıştı 

gidemedi ertesi gün öldü. Kaçidi, o diyidi herhâlde İzmir’e gitsem beni Ezrail yakalayamaz.” 

(K24).   

Geçmiş dönemlerde sıklıkla karşımıza çıkan bu inanışlara günümüzde rastlanılmamaktadır. 

Oysaki geçmişte insanoğlu ölümün kendisine gelmemesi için pek çok uygulama denemekte, ölümü 

uzaklaştırmak için birtakım pratikler yapmaktadır. Bu gibi âdetler günümüzde yapılmamaktadır. 

“Ölüm korkusundan kurtulmak ve ölümü uzaklaştırmak fikri ile birtakım kaçınmalar önemli 

yaptırımlar olarak değerlendirilir ve uygulamalarda buna dikkat edilir. Ölüm gerçekleşen bir evde; 

“Azrail kılıcını çaldı” düşüncesiyle, su dolu kaplar boşaltılır, birikmiş sular dökülür. Cenaze evine 

taziye vermekten dönen kimse doğruca kendi evine gider, başka bir eve uğramaz veya gezmeye 

gitmez. Uzak bir mesafeyse bir çeşme başında elini yüzünü yıkar ve bir taşın üzerine oturur ve 

dinlenir. Bunun sebebi de üzerindeki ölüm ağırlığını ve bunun yarattığı duyguyu suya, taşa 

aktarmak inancına yöneliktir.” (Karaca ve Üçer, 2016: 25). Bu gibi inanışların yerine günümüzde 

kaza ve belayı defeder düşüncesi ile sadaka verilmesi uygun görülmektedir. Sadaka ölümden bir 

korunma değil ancak ölümü erteleme düşüncesi ile yapılmaktadır. Eski Anadolu insanın saflığının 

yerine günümüzde insanların bilinçli bir hale gelmesi ölümden kaçmanın yollarına inanılmadığını 

göstermektedir. Ancak ölüm bugün de geçmişte de her zaman sevilmeyen, istenmeyen bir olgu 

olmaktadır. “Anadolu’da bir cümle ölümle başlayacaksa bunun önüne kesinlikle ‘Evlerden uzak’ 

tabiri eklenir. Bu kavram ne kadar acı olursa olsun, kaçınılmayacak sondur, dolayısıyla bu 

durumun getirdiği âdetler, gelenek ve görenekler de layıkıyla yerine getirilmelidir.” (Bolçay, 2014: 

112). İnsan her zaman ölümden kaçmanın yollarını aramış fakat ölüme hazırlık için ne yapmalıyım 

konusu hususunda ise yeterince bilgi sahibi olamamaktadır.  

4.1.3. Ölüm Öncesi Yapılan Hazırlıklar 

Ölüm insana gelmeden önce birtakım hazırlıklar yapılmaktadır. Türk kültüründe de ölüm ile 

ilgili önemli âdetler yer almaktadır. Bu yüzden özellikle yaşlı kesimler ölümün bilincinde olarak 

kendilerini ölüme hazırlamaktadırlar. Bunun için ölümün eşiğine yaklaşan ya da ölüm eşiğinde 

olan kişiler kendilerini ölüme hazırlamaktadırlar. Bu bir nevi ölümü insan aklından çıkarmamaya 

sebep olmaktadır. “Ölüm kaygısını etkileyen faktörlerden bir diğeri de ölüm hadisesinin algılanış 

biçimidir. Ölümün yeni bir başlangıç, tabii ve anlamlı bir hadise olarak değil de soğuk ve manasız, 

insanı sevdiklerinden ve güzelliklerden ayıran bir şey olarak algılanması, ölüme karşı olumsuz bir 

tutumun gelişmesine neden olabilir. Böyle bir tutumun gelişmesinde sekülerleşmenin de etkisinden 



125 

 

bahsedilebilir. Zira herhangi bir şey insana ne kadar tatlı ve mükemmel gelirse, bu şeyden ayrılacak 

olmak veya onu kaybedecek olmak insanda kaygı yaratabilmektedir.” (Çınar, 2016: 332). Ölüm 

düşüncesinin bile varoluşu insanda kaygı oluşturur ve paniğe sürüklemektedir. Bölgede özellikle 

geçmiş dönemlerde ölüm öncesinde yerine getirilmesi gereken bazı uygulamalar bulunmaktadır. İlk 

olarak kefen alınarak başlanmaktadır. Alınan kefenin ise ölene kadar geçirdiği her ramazan ayında 

zekâtı verilmektedir. Daha sonra sabun, lif, havlu, Kur’an, çörekotu, pamuk, kına, Kabe’ye 

sürülmüş olan örtü gibi eşyalar hazır hale getirilmektedir.  

“Eskinin ihtiyarları ölmeden alırlardı hatta bizim bu köyde karı vardı, kendine hazırlamıştı 

ama doğum da gelinleri öldü ona kullandı.” (K17).  

“Diyelim ağır hasta var evde, derler ki evinde hastan var onun herşeyini alıp eve koymamız 

lazım, kefeni olsun her şeyini alırlardı, demezlerdi evde kefen yok.” (K19).  

“Eskinin insanları ölmeden önce kefenini, sabununu felan alırlardı. Bana sorarlardı, kefenin 

parasını verelim mi hocam diye.” (K31).  

“Ölümden önce bilirsin perişan, bilisin öleceğini, zemzemini, kefenini hazırlardın.” (K19).  

“Ölümden önce kefen, sabun alınır havlusu alınır.” (K23).   

“Yaşlılar genellikle kefenini, sabununu, kesesini alırlardı. Şimdi artık devlet veriyor.” (K33).  

Ölüm öncesinde alınan kefene, senede bir kere sarılma âdeti de bölgede yapılmaktadır. Bu 

işlem ile ölüm korkusu, ölmeden ölümü hissetmek anlayışı vardır. Genellikle bilgili yaşlılar 

tarafından bu işlem yapılmaktadır.  

“Benim annem ölmeden önce her şeyini hazır etmişti. Senede bir sefer kefenine sarilidi. Bi 

de bi Kur’an yazmıştı küçük, onu annemin göğsüne koyula diye hazır etmişti. Kınasını, çörekotunu, 

pamuk koymuştu.” (K24).   

“Ölümden önce kefenin, sabunun hazır ederdik. Senede bir sefer sarilidin hatta zekâtını da 

veridin.” (K25).  

Günümüzde ölüm öncesinde yapılan hazırlıkların geçmiş dönemlere göre azaldığı 

görülmemektedir. Ölüm öncesinde alınacaklar hazır olarak satılmaktadır. Bugün belediyelerin de 

hazır halde bulundurdukları söz konusudur. Ayrıca günümüzde ölüm artık çok fazla insanın aklına 

gelmemektedir. Bu sebeple eski Anadolu insanın ölüm kavramının altındaki anlamı daha çok 

kavradığı görülmektedir.  

4.2. Ölüm Esnası 

Ölüm öncesinde yapılan birtakım hazırlıkların nihayete kavuştuğu aşama, ölüm esnası olarak 

adlandırılmaktadır. İnsanın fani dünyaya gözlerini yumarak ebedî hayata ilk adımı atması ölüm 

esnası olarak adlandırılmaktadır. Bölgede ölüm esnası, ölüm şerbetinin içilmesi olarak 

adlandırılmaktadır. Ölüm şerbetinin sunulması ile iyilerin yüzlerinin ak olacağı kötülerin ise 

kararacağı söylenmektedir. Şerbet, baktığımızda tatlı olarak bilinmektedir ancak ölüm şerbeti 

dediğimiz de ise kendisi artık tatlı gelmemektedir. Bölgede ölüm esnasında gerçekleşen unsurlar şu 

başlıklar altında sıralanmaktadır: “Ölüm sırasında yapılan uygulamalar, Ölüm anı, Ölüm haberinin 

verilmesi” şeklindedir.  



126 

 

4.2.1. Ölüm Sırasında Yapılan Uygulamalar 

İnsan dediğimiz varlık doğumun mucizesi ile dünyaya gelmekte ardından evlenerek 

hayatının baharını yaşamakta ve ölüm ile sona kavuşmaktadır. “Dede Korkut’un dilince Dünya, 

‘Gelimlü gidimlü’ bir dünyadır. Dedem Korkut’un bu sözden kasti, dünya’nın kendisi değil, 

insanın kısa hayatıdır.” (Ögel, 1991: 124). Ölüm, insana geldiği zaman birtakım uygulamalar 

geçmişten günümüze yapılmaya devam etmektedir. Doğum esnasında doğumun kolay olması için 

yapılan uygulamalar ölüm esnasında ölünün rahata kavuşturulması için karşımızı çıkmaktadır. 

Geçiş dönemlerinin her aşamasının aslında birbirleri ile birer bağlantılı oldukları görülmektedir. 

Geçmişte insanlar pek fazla bilgili olmadıkları için genellikle çevreden gördüklerini hayata 

geçirmektedirler. Ölüm sırasında ise genellikle ölecek olan kişiye zemzem suyu içirilir, Kelime-i 

Şehadet getirtilir, Kur’an’ı Kerim’den sureler okunmaktadır. Bölgede de ölüm sırasında bu gibi 

işlemler yapılmaktadır.  

“Herkes eskide çok bilgili değildi, bilenler zemzem dökerdi, şehadet getirtirdi, elhem 

okurlardı.” (K17).   

“Ölüm anında zemzem verirsin, öleceğini bilisin, Kur’an okursun.” (K19, K20, K23).  

“Öldüğünde zemzem verilir, çok sancı çekdiği zaman, kefenin üstüne bıçak koyarlarmış.” 

(K24).  

Doğumla birlikte çekilen sancının ölüm anında da varlığına rastlanılmaktadır. Ölecek olan 

kişinin hasta olması, ya da yaşlı olması ile sancılarının azaltılması için bıçak koyulduğu 

görülmektedir. Bıçak koyma, ölümün ardından kefenin üzerine bırakılarak şişmesine engel 

olacağına inanılarak yapılmaktadır. Demir kültü, hayatın her aşamasında karşımıza çıkmaktadır. En 

değerli madenlerimizden birisi de aslında demirdir. Pek çok eşyanın yapımında demir 

kullanılmaktadır. Bazı inanışlar içinde de demirin varlığına rastlanılmaktadır. Lohusa zamanında 

alkarısından korunmak için bebeğin beşiğine ya da yanına bıçak, makas koyulmaktadır. Bu sayede 

alkarısı’nın gelemeyeceğine inanılmaktadır. Genellikle de lohusa kadının demir kaşıkla yemek 

yemesi uygun görülmemektedir. Çünkü alkarısı’nın demir kaşıkla annenin veya bebeğin ciğerini 

söküp alacağına inanılmaktadır. Demirin koruyuculuğu destanlarda da karşımıza çıkmaktadır. 

Ergenekon Destanı’nda demirden dağ eritilerek özgürlüğe kavuşulmaktadır. Burada ölüm motifinin 

demir ile bağlantısının olduğu görülmektedir. İlk demirci ise Yaratılış Destanı’nda ki Erlik Han’dır.  

4.2.2. Ölüm Anı 

Geçmişten günümüze ölüm olayına bağlı olarak birçok âdet ortaya çıkmaya devam 

etmektedir. Çeşitli aşamalarda değişiklikler meydana gelmiş olsa da sadece değişmeyecek tek şey 

“ölüm anı”dır. Her ölüm farklı şekillerde meydana gelmektedir. Bazı ölümler hiç beklenmedik 

anlarda karşımıza çıkmaktadır. Genellikle bu durum ‘vakti, saati doldu.’ şeklinde ifade 

edilmektedir. Bazı sebepli ölümler ise bir hastalık, kaza sonucu ortaya çıkmaktadır. Her insan 

aslında kendi kaderine şekil vermekte ve kendi sonunu hazırlamaktadır. Bu kadercilik algısı Türk 

tarihinde en karmaşık ve en düşündürücü algı olarak bilinmektedir. Ölüm, her insanın gözünde 

farklı bir kavramdır. Henüz yaşamın baharında olan bir insan için ölüm, en endişe verici bir olay 

olarak zihinde betimlenmektedir. Oysaki belli bir yaş almış insanlar için ölümün gerçekliği 

ortadadır. Bu yüzden o ölüm anının bir gün kendisinin de yaşayacağından endişesi ve şüphesi 

yoktur.  



127 

 

Bölgede geçmişte henüz doktor olmadığı için ölen kişiye hiçbir müdahale yapılmamaktadır. 

Kalp masajı, elektro şok gibi unsurların günümüzde varlığı ile duran kalbin tekrar atması gibi tıbbı 

geçerliği bulanan hususlar karşımıza çıkmaktadır. Ölüm anın gerçekleşmesinin ardından gözlerin 

kapatılması, ölünün çenesinden bağlanmasının kişinin ruhunun etrafa yayılmasının engellenmesi 

için yapıldığına inanılmaktadır (Yeniay, vd., 2023: 240). Geçmiş dönemlerde ise bölgede ölen 

kişinin öldüğünden emin olunması için tereyağı içirilmektedir. Eğer o tereyağının boğazda kaldığı 

görülürse kişinin öldüğünden emin olunmaktadır. Anadolu insanın maddi imkânsızlıkları, saf 

düşünceleri ve bilgisizlikleri yaşamın her aşamasında karşımıza çıktığı görülmektedir.  

“ Bizim köyde de o zaman köyün okulunu yapmaya müteahhit geldi, o müteahhite dediler bu 

karı ölü gel buna Kur’an oku, o müteahhit de dedi ki gidin tereyağını eritin, kadının boğazına 

tökün. Eger gitti, kadın ölmez gitmezse kadın ölür, töktüler kadın yutmadı öldü.” (K17).  

“Ölüm esnasında eğer evde ölmüşsen o zaman doktor felan gelip de bakmazdı.” (K18).  

“Ölüm anında sessiz olursun, dua okursun sonra vücudu kıbleye gelecek şekilde döndürsün 

ya da arkasına yastık koyarsın.” (K31).  

“Ölüyü evden çıkarttığın zaman kafa üzeri çıkartın, ayakkabısını çıkartın hani darlık 

olmasın evden çıkartın derlerdi.” (K17). 

Ölümün gerçekleşmesinin ardından ölen kişinin yüzü örtülmektedir. Bazen insanın gözleri 

açık bir şekilde öldüğü de görülmektedir. Türk halk inancında ise gözleri açık şekilde ölen kişinin 

gözünün arkada kalacağı, kaldığı düşüncesi vardır. Ameli iyi olanların ölümünün kolay olduğu, 

ameli kötü olanların ise birtakım sesler çıkararak can verdiği söylenmektedir.  

“Bu köyde hasta görmeye gitmiştik eltimle, böyle gittik daha yani son şey de meğer zaten 

ölmüş. Eltim dedi yüzünü örtek bende dedim zaar sinekler konmasın meğer ölmüş, eltim farketmiş 

öyle can felan çekmedi yani bazı insan çok ingilermiş daha yaptıklarından dolayı mı günahından 

mı onu ben bilemem.” (K23).  

“Ameli kötüse it gibi uluyacak, eşek gibi gidecek derlerdi, öle söylerlerdi bazıları.” (K25).  

“Yasin okurken yarısında eğer öldüse diyilerdi çok sevap, iyi biri.” (K30). 

Bölgede ölüm anında karşılaşılan durumlardan birisi de ölüp tekrar dirilmedir. Efsane, 

masal, destanlara konu olan ölüp dirilme motifinin gerçek hayatta da karşımıza çıktığı ancak bunun 

doğruluğunun olup olmadığı bilinmemektedir. Şamanların tedavi etme özelliklerinin, ölüyü 

diriltme gibi işlemler yaptıklarının varlığı bilinmektedir. “Şamanlar, çeşitli hastalıkları iyileştirir ve 

onlara çare bulurlar. Şamanlar devamlı olarak süt isterler. Bir insanın boğazına kaçan yılanı geri 

çıkarmak için bir tasa doldurulan temiz sütten istifade ederler. Kazakistan ve Kırgızistan’da 

zehirlenmeye karşı kısrak sütü ve Kımız kullanırlar.” (Arslan, 2006: 33). Yine ölen kişinin 

cesedinin üzerine şişmemesi için bıçak koyulması Şamanizm inancının etkisini göstermektedir. 

“Ölüm anı gelince bir şey söylemiler. Benim annemi söyliyem, benim annem ölmüştü senin 

nenen geldi yalın ayak dizlerine vurdu ‘küvrem küvrem!’ dedi annem birden uyandı, canlandı ama 

üç gün sonra tekrar öldü. Ölmüştü a dirildi sonra götürdük Diyarbakır’a sonra dediler kanı 

değişilecek kan veriken bi daha annem teslim oldu.” (K24).  

“Ölenin üstüne bıçak koyarlar ki şişmeye diye. Irak gelecek varsa cenaze gelmise bıçak 

koyarlarmış.” (K25).  



128 

 

Günümüzde ölüm anında evde ya da hastanelerde hemen sağlık ekiplerinin geldiği 

görülmektedir. Beyin ölümü gerçekleşen insanların dahi kalbi durana kadar cihazlar ile yaşatıldığı 

bir gerçektir. Ölüm ile insan, bedenin bütün fonksiyonlarını kaybettiği ancak ruhunun ise hâlâ var 

olduğu düşünülmektedir. Ruhun, bedeni hemen terk etmediği inanışı vardır. Nitekim Altay ve 

Yakut Türklerinde ruh ve can kavramı ilişkilendirilmiştir. “Altay ve Yakut Türkleri ruh can 

kavramını tın, süne (ya da sür) ve kut kelimeleri ile ifade etmişlerdir. Tın, bütün canlılarda; süne, 

sadece insanlarda; kut ise, canlı cansız her şeyde bulunur ve bulunduğu şeye kutsallık kazandırır. 

(Ersoy, 2016: 1). Günümüzde elektro şok ile kalp masajının yapılmasının ölüyü hayata geri 

döndürdüğü görülmektedir. Ayrıca ilk yardım derslerinin günümüzde yaygınlaşması ile kalp 

masajının ilk yardım olarak yapıldığı görülmektedir.  

4.2.3. Ölüm Haberinin Verilmesi  

Ölüm, haberi verilmesi en zor, en acıklı olay olarak karşımıza çıkmaktadır. Doğum 

müjdesinin verilmesi bir o kadar sevinçle karşılanan durumken ölüm haberinin verilmesi ise üzücü 

bir an olarak karşımıza çıkmaktadır. Bugün ölen kişilerin ardından “rahmetli oldu, hakkın 

rahmetine kavuştu, toprağa karıştı, ahirete gitti, canı yetmedi” gibi telaffuzlar edilmektedir. “ 

‘Ölüm’ kelimesinin ürkütücü havasından kaçınan ya da sevdiklerine bu durumu yakıştıramayan 

bazı insanlar, bunun yerine; ‘göçtü’, ‘geçindi’, ‘Hakk’a yürüdü’, ‘vuslata erdi’, ‘uçmağa vardı’, 

‘uçtu’, ‘rahmetli oldu’, ‘canı çekildi’, ‘can verdi’, ‘vadesi doldu’ vs. gibi ifadeleri tercih ederek 

ölüm gerçeğini kabullenmeyi zamana bırakırlar. Çevresinde pek sevilmeyen bazı insanların ölümü 

ise mizahi bir havaya büründürülerek; ‘adres değiştirdi’, ‘tahtalıköyü boyladı’, ‘imamın/Azrail’in 

kayığına bindi’, ‘kalıbı dinlendirdi’, ‘nalları dikti’ vs. gibi sözlerle ifade edilir.” (Şimşek, 2019: 

12). Ölüm haberinin verilmesi sevilen kişiler için üzücü bir durum olurken sevilmeyen kişiler için 

‘ettiğini buldu, cezasını şimdi çekecek’ gibi tabirler ile ifade edildiği de görülmektedir. Müslüman 

Türk toplumunda ölüm hak olan bir gerçeklik olarak karşımıza çıkmaktadır. Ölen kişinin haberi er 

ya da geç yakın çevreye bildirilmektedir.  

Küçük yerleşim merkezlerinde ölüm haberi erken ve hızlı bir şekilde olmaktadır. Bölgede de 

ölüm haberinin ağızdan ağza aktarıldığı ve sela verilerek de bildirildiği söylenmektedir. Henüz 

teknolojinin gelişmediği yıllarda genellikle ölüm haberinin hoparlör veya köylü insanlar tarafından 

ulaştırıldığı görülmektedir. Sela vermenin hem doğum hem de ölüm ile bir bağlantısının var olduğu 

görülmektedir. Bölgede doğumun kolay geçmesi için sela okunurken ölüm haberinin verilmesi de 

yine sela ile yapılmaktadır.  

“Köyde sela verirlerdi, bazen bizim köyde söylerlerdi o ona, o ona yayılırdı.” (K17).  

“Eskiden telefon yoktu biri öldüğünde sela verilirdi bilirdin kim ölmüş.” (K18, K20, K23).  

“Eskiden telefonlar yoktu, sela verilirdi. Ölüye, hısım akrabaya kulaktan kulağa haberi 

olurdu.” (K19).  

“Sela verildi mi derdi felan kişi vefat etmiştir zaten yakın komşular duyar diğerleri de cami 

de duyarlar.” (K22).  

“Sela verirdik sonra eskiden köyde insanlar soy ismiyle pek bilinmezdi genellikle lağabı ile 

bilinirlerdi. Mesela Reşitgil’in Reşat diyem ki işte selayı duyanlar tekvin ve techis işleri ile 

uğraşırlardı diğerleri de definle ilgilenirlerdi.” (K31).  



129 

 

Geçmiş dönemlerde ölüm haberinin verilmesi komşular arasında etraflıca yayılırken 

günümüzde ise teknolojik aletlerin yaygınlaşması ile mesajlaşma yoluyla bildirildiği de 

görülmektedir. Yine televizyon kanallarında hemen her gün ölüm haberlerinin olduğuna dair 

haberler yer almaktadır. “Medya ise ölümü sürekli olarak yenileyerek onun bu bayağılaşmasına 

sebebiyet vermektedir. Ölüm, medyada diğer medyatik medya metaları gibi sıradanlaşmaktadır. 

Aynı akış içinde ölüm olgusundan söz edilirken birkaç dakika sonra ölüm olgusu bitmekte ve 

medyanın sunduğu başka bir şeye geçilebilmektedir. Medya bu yönü ile ölüm olgusuna dair bir 

enformasyonu bir an önce tüketip yok ederek bu olgunun bayağılaşmasına sebep olmaktadır.” 

(Sarıkaya, 2019: 52). Günümüzde de ölenin ardından sela okuma âdeti hala yapılmaktadır. Selanın 

sonunda ise ölen kişinin kimlerden olduğu, ne zaman ve nereye gömüleceği bildirilmektedir. 

4.3. Ölüm Sonrası  

Ölüm anı sonrasında meydana gelmekte olan birtakım uygulamalar bulunmaktadır. Bu 

uygulamalar zamanla âdet hâline dönüşmektedir. Genellikle ölüm sonrası yapılan uygulamalar 

Anadolu’nun hemen her kesiminde aynı sırayla yapılmaktadır. “Ölümle ilişkili olarak 

gerçekleştirilen pratikler ölümle başlar ve ölümden sonra devam eder. Bu pratikler ölümü 

sosyolojik olarak ele almayı gerektirir. Biyoloji ölümü yaşamın sona ermesi olarak açıklarken, 

ölümün sosyal faktörlerle ilişkilendirerek ele alınması sosyolojinin alanına girmektedir. Sosyoloji 

esasen ölümden sonra gerçekleşen yoksunluk süreci, sosyal ilişkilerde yaşanan değişimler, keder, 

yas, ağıt, taziye gibi kavramlara odaklanmaktadır. Ölümden sonra gerçekleştirilen ritüeller 

insanların bir araya gelerek paylaştıkları pek çok ortak şeyi ifade eder. Türk kültüründe taziye 

geleneği ölümden sonra gerçekleştirilen en önemli ritüeldir.” (Çakır, 2023: 55). Ölüm sonrasında 

yapılanlar sıra olarak aynı olsa da içerisinde uygulanmakta olan âdetler köyden köye şehirden şehre 

farklılık göstermektedir.  

Dedeyolu bölgesinde ölüm sonrasında yapılanlar şu başlıklar altında sıralanmaktadır: “Ölü 

yıkama, cenaze ölünün defin işlemleri, mezarlıkla ilgili inanışlar, mezar taşları, taziye geleneği, 

taziye evinde yapılan âdetler, ağıt yakma, ölü yemeği, ölü anma günleri” şeklindedir.  

4.3.1. Ölü Yıkama  

Ölünün ahirete irtihalinin ardından İslam dininde ölü yıkanıp daha sonra kefenlenmektedir. 

Bu işlem Müslüman toplumlarda ölü yıkama işlemi olarak adlandırılmaktadır. İslam dininin 

temelinde temizlik hususu en başta gelmektedir. Nitekim kutsal kitabımız Kur’an’ı Kerim’de 

temizliğe dair ayetler bulunarak Müslümanlara temiz olunmaları emredilmektedir. Su temizleyici, 

arındırıcı, yeniden doğuş gibi anlamları ifade etmektedir. İnsan, hayata henüz günahsız bir şekilde 

gelmektedir. Doğumun ardından ise hemen yıkanarak kundaklanmaktadır. Hayatın son aşaması 

olan ölümün ardından da insan hemen yıkanarak kefene sarılmaktadır. Baktığımızda kundak ve 

kefen unsurunun birbirleri ile bir bağlantısının olduğu, birinin doğumu birinin ise ölümü temsil 

ettiği görülmektedir. İkisinin de renklerinin beyaz olması ve insan bedenine sarılma biçimlerinin 

benzerliği ile kundak ve kefen unsuru doğumun ve ölümün sembolü olarak halk inanışları 

içerisinde kutsallık atfedilmektedir.  

Geçmiş dönemlerde ölü yıkama işlemi kadınlar ve erkekler tarafından açık alanda ya da bir 

camide yapılmaktadır. Kadınlar kadın mevtayı yıkarken erkekler erkek mevtayı yıkamaktadır. 

Genellikle herkes ölü yıkamaz, bu işte ehil sahibi kişiler yapmaktadır. Bölgede camiden getirilen 



130 

 

teneşir tahtasının üzerine mevta konularak eğer dışarıda yapılacaksa bir perde çekilerek 

yıkanmaktadır. İslam dininin son peygamberi “Cennet annelerin ayakları altındadır.” buyurmuştur. 

Ölen kişinin de eğer kızı varsa ayaklarını yıkamasının sevap olduğu söylenmektedir. 

“Hemen büyük kazanı kurarmışsın, teneşir tahtası gelirdi camiden, her şeyini hazırlardı. 

İpden perdeyi çekerlerdi işte evin dışında, herhangi bir yerinde, beş kişi girerlerdi kadınsa kadın 

erkekse erkek yıkar, kefenler, tabuta koyur alır giderlerdi. Ölü yıkarken hep dualar ile yıkarlardı bi 

de ölüyü uzatmışlar teneşir tahtasına üç defa kaldırıp indirirlerdi ki içinde ki gazı neyi çıksın diye. 

Abdestini önceden aldırilerdi.” (K18).  

“Bahçede ölü yıkanidi, eskide camide ölü yıkama tahtaları vardı onu getirir yıkardık.” 

(K30).  

“Ben şimdiye kadar ne ölü yıkadım ne ölü gördüm. Ölü yıkamaya bu köyde Emoş Abla deyik 

annen bilir, biri öldüğü zaman Emoş küreyi çağırırdık, gelir yıkarlardı. O da öldükten sonra daha 

gerek kalmadı zaten hastaneler çıktı, götüriler orda yıkiler.” (K19).  

“Köy halkı eve gider, toplanırlardı sonra büyük kazanlar koyulurdu ateşte kaynatılırdı. Bir 

kazanda soğuk su bir kazanda sıcak su olacak. Bi de güdül vardı bunu âdet hâline getirmişlerdi illa 

o olacaktı, onla su dökerlerdi. Avulda, hasavanları sererdik sonra camide teneşir tahtası vardı onu 

getirir üzerinde yıkardık.” (K31).  

“Bayan hocalar bayanı erkek hocalar erkeği yıkarlar, götürür defin ederler.” (K22).  

“Ben hiç ölü yıkamadım ama derlerdi ki kızı, annesinin ayaklarını yıkarsa sevaptır.” (K23). 

“Teneşir tahtasının üstünde yıkanırdı sonra sarılır tabuta koyulur.” (K33).  

Ölü yıkama işleminin gerçekleşirken birtakım tuhaf görülen olaylar ile de karşılaşılmaktadır. 

Genellikle ölünün canlıymış gibi olması, hareket etmesi, teninin beyazlaşması ya da tam tersi 

olması, simasının güzelleşmesi ya da çirkinleşmesi gibi durumlar ile karşılaşıldığı söylenmektedir. 

Bölgede ölü yıkayan kişilerin hayır niyeti ile bu işi yaptıkları söylenmekle birlikte para aldıkları da 

söylenmektedir. 

“Ölü yıkadım, yardım etmişim. Eskide bi bilgili kadın gelir yıkardı. Bu köyde Emoş nene 

vardı, senin nenen o çok yıkamıştır. Her ölü de bir değil, mesela bi kadını bizim köyde yıkadım bele 

sanki konuşacam gibi, küfürlü ölü korkunç oluyo, huyu hoş olmayan ölüden çekinidim ben 

rastlamışım a mesela biraz gördün mü ürperisin. Nasıl diri bir değilse her ölü de bir değildir.” 

(K17).  

“Ölü çok yıkadım. Meftayı yıkarken biz elini yanına koyidik, o eli yine gididi hayasına 

kapatidi, ona şahit oldum, hiç farket misin ama bi de çok şişerler. Görümcem ölmüştü, elleri çok 

şişmişti böyle mosmor olmuştu. Bazısı da çok güzelleşiler, genç oliler sanki o değilmiş gibi.” 

(K24).   

“Yüzünü sürekli sol tarafa dönüdi Fatma Hoca da dedi bu namaz kılıyormuydu, başı sürekli 

sol tarafa döni işte dedim bi kıli bi kılmidi.” (K30).  

“Yıkamadım ben hiç ama gördüm mesela çok kamburdu, baktım düz olmuştu yani demek 

öldüğünde düzleşi.” (K38).  



131 

 

“Ben çok ölü yıkamışım. Bazı ölüler güzel olurdu, bazıları da kötü oluyordu. Afedersin 

bazısı arkasından gelen oluyordu onu pamukla kapatırdık. Kefenledikten sonra buhur yapılır, güzel 

koksun diye tütsü yakılır.” (K31).  

“Ben gittim ölü yıkamaya babaanneminkine, normal banyo gibi yaptırdılar ondan sonra 

abdest aldırdılar sonra kefenlediler, hiç ölmemiş gibiydi sanki, uyuyordu. Beyazdı daha bembeyaz 

oldu, açıldı.” (K28).  

“Eskiden vasiyet vardı, yıkayanın parası ayrı, yıkayana fazla verilerdi, Kur’an okuyana 

verilerdi, mezar kazana verilerdi.” (K22).  

Günümüzde ölü yıkama işlemi artık hastanelerde gerçekleşmektedir. Ayrıca belediyelerin 

atamış oldukları ölü yıkayan kişilerinde eve gelerek ölü yıkadıkları görülmektedir. Artık bu iş 

günümüzde bir meslek hâline gelmiş bulunmaktadır. Günümüzde cem evlerininde ortaya çıkması 

ile buralarda da ölü yıkamalar yapılmaktadır. Ayrıca camilerde de bazı ölü yıkama yerlerinin 

bulunduğu günümüzde görülmektedir. “Ölünün yıkama işlemi önceki zamanlarda köylerde daha 

fazla yapılırken şimdilerde şehirdeki cemevlerin de veya hastanelerde yapılmaktadır. Köylerde 

yapılan yıkama işlemlerini bu işte ehil olan kişilerce yapmaktadır.” (Sağlam, 2019: 43). Geçmiş 

dönemlerde ölü yıkama bahçe, balkon, gibi yerlerde gerçekleşirken günümüzde hastane ortamında 

bu iş yapılmaktadır. Günümüzde ölü yıkama ürperti, korku gibi durumlardan dolayı insanlar 

tarafından pek tercih edilmemektedir. 

4.3.2. Cenaze 

Ölünün yıkanıp kefenlenmesinin ardından bir sonraki aşama cenaze merasimidir. Cenaze, 

İslam da her ölen kişinin ardından düzenlenmekte olan bir gelenektir. Cenaze kavramının eski 

Türklerden itibaren karşımıza çıktığı görülmektedir. Bu yüzden cenaze kökeninin aslında çok 

eskiye dayandığı söylenmektedir. Eski Türklerde ölünün ardından düzenlenen cenazeye “yuğ”  

cenazenin gerçekleştiği merasime ise “yuğ töreni” adı verilmektedir. 

Geçmiş dönemlerde mevta bir tabut içerisine yerleştirilerek, namazı kılınmak için genellikle 

camiye ya da açık bir alana götürülmektedir. Mevta en başa koyularak arkasında imam onun 

arkasında ise ölünün en yakın kişileri bulunmaktadır. Cenaze namazının kılınmasının ardından 

imam, “Mevtayı nasıl bilirdiniz?” şeklinde üç kez aynı soruyu tekrarlamaktadır. Orada bulunan 

kişiler ise genellikle “İyi bilirdik!” şeklinde cevap vermektedir. Daha sonra tabut, köylü halk 

tarafından omuzlarda taşınarak mezarlığa getirilmektedir. Tabutu taşıyan kişinin sevap 

kazanacağına da inanılmaktadır. Genellikle ölen kişi eğer kadınsa cenazenin belli olması için 

tabutun üstüne ya da başına yazma örtülmektedir. Geçmiş dönemlerde hazır tabutlar 

bulunmamaktadır, genellikle mevtayı koymak için bazı ağaç dallarının kesilerek birbirine 

çivilendiği ve üzerine yumuşak nesnelerin bırakılarak tabut hâline getirildiği söylenmektedir. 

“Eskiden cenaze tahta merdiven üzerine yumuşak battaniye ve döşekler konularak mezara 

taşınmaktayken; günümüzde tüm köylerde cenaze, tabutun içine konularak taşınmaktadır. Cenaze 

mezarlığa taşınırken tekbir getirilmektedir. Ayrıca olabildiğince Fatiha Suresi okunup ölünün 

ruhuna bağışlanmaktadır. Cenaze mezarlığa getirildikten sonra telkin alınmak suretiyle bekletilir. 

Telkin verildikten sonra imam son kez ‘Haklarınızı helal edin!’ der. Helalleşmeden sonra ölüyü 

gömmek için mezara inilir.” (Tanrıkulu, 2017: 110). Evlenme aşamasında gelin için kutsal sayılan 

çeyiz sandığının üzerindeki işlemelerin her bir anlamı varken bugün tabutlarında bazı bölgelerde 



132 

 

işlemeleri olarak yapıldığı görülmektedir. Ayrıca çeyiz sandığının üzerine örtülen örtülerin 

cenazede tabutun üzerine yazma örtülmesi ile benzerlik gösterdiği görülmektedir.  

Bölgede cenaze merasimlerine sadece erkeklerin katılmakta olduğu kadınların çoğunlukla 

cenazeye gelmedikleri söylenmektedir. Bölge de âdet olarak tabutun üzerine ölen kişinin halısı 

örtülerek götürülmektedir. Daha sonra ise bu halı bir camiye verilerek, teberrü olarak namaz 

kılınmaktadır. Geçmiş dönemlerde âdet hâline getirilen bu uygulama günümüzde yapılmayarak 

kalmıştır.  

“Tabutlar şimdikinden pek farklı değiller sadece eskiden merdiven gibi bir şey vardı onu 

üzerine tabut bırakılırdı. Bi de bu köyde âdetti ölmeden önce aldığı halıyı tabutun üzerine atardık 

onu iple bağlardık sonra ölüyü defnettikten sonra o halıyı götürür camiye verirdik, teberrü diye 

onda namaz kılınırdı. Eskiden tabutu böyle köylüler evden alırlardı ta mezarlığa kadar, elleriyle, 

omuzlarında taşırlardı, cenaze arabaları eskiden yoktu. Mezarlıkların yanında musalla taşında 

namaz kılınırdı. Kadınlar kesinlikle ne cenazeye ne de mezarlığa gelmezlerdi.” (K31).  

“Tabutun üstüne halı serer sonra onu götürür camiye verirdik.” (K33).  

“Cenazeye bizim köyde kadınlar bazı kere giderlerdi çok giden de olurdu ağlarlardı, 

bağırırlardı, çığırırlardı erkekler kovardı hâlbuki iyi değil.” (K17).  

“Eskiden asla kadınlar cenazeye gitmezlerdi şimdi gidiyorlar. Mezarlığa da gitmezlerdi, 

şimdi âdet olmuş tabi kızan da var ama dinleyen yok.” (K18).  

“Eskiden cenazeye gitme yoktu, şimdi giderler.” (K23).  

Günümüzde cenaze merasimleri hâlâ camilerin bahçesinde düzenlenmektedir. Geçmiş 

dönemlerde cenazeye sadece erkeklerin gittiği söylenirken günümüzde artık kadınlarda cenazeye 

katılmaktadır. Günümüz cenaze âdetlerinden birisi de siyah renk giyme olmaktadır. Cenazeye 

katılan herkesin siyah renk kıyafet giymesi ve kadınların siyah renk şal örttükleri görülmektedir. 

Ayrıca ölen kişinin kim olduğunun belli olması adına kıyafetin yakasına fotoğraf asılmaktadır. Bu 

gibi âdetlerin geçmiş dönemlerde karşımıza çıktığı görülmemektedir. Günümüzde sanatçıların 

ölümlerinin ardından bir veda töreni düzenlenmektedir. Bu gibi merasimlerin geleneklerimizden 

çok farklı yapıldığı görülmektedir. Genellikle ölen sanatçı bir tabut içerisinde konferans salonunun 

ortasına getirilmektedir. Tabutun önünde ise sanatçıya ait bir fotoğraf ve önünde güller olmaktadır. 

Ardından sanatçının kısa bir hayat hikâyesi anlatılarak yakın çevresi konuşma yapmaktadır. Bu 

şekilde gerçekleşen cenaze merasimlerinin geleneklerden uzak olarak yapıldığı ve yine batıya 

özentiliğin bu aşamada da karşımıza çıktığı görülmektedir. Geçmiş dönemlerde cenazenin köylü 

halk tarafından omuzlarda taşınarak mezarlığa götürüldüğü görülürken günümüzde artık cenaze 

arabaları bulunmaktadır.  

4.3.3. Defin İşlemleri   

Ölünün cenaze merasiminin ardından gömülmek üzere mezarlığa getirilmesi defin aşaması 

olarak gerçekleşmektedir. Ölüyü gömme ya da defnetme âdeti eski Türk inanışlarının bugünlere 

gelmiş izlerini bulundurmaktadır. Eski Türklere ait pek çok ölü gömme şeklinin varlığı 

görülmektedir. Eski Türklerde ölü yakılarak külleri mezara gömülmektedir. “Eski Türklerde ölüleri 

gömme şekilleri çeşitlilik arz eder. Bununla birlikte cenaze törenlerinde cesedin ne yapılması 

gerektiğine ilişkin üç temel yöntemin uygulandığı görülmektedir. Bu yöntemlerden biri cesedin 



133 

 

toprağa gömülmesidir. Diğeri cesedin teşhir edilmesi ve sonuncusuysa cesedin yakılmasıdır. Söz 

gelimi tarihî kaynaklar Kırgızlar hakkında ‘onlar ölülerini gömerler’, ‘onlar cesetlerini teşhir 

ederler’ ve ‘onlar ölülerini yakarlar’ gibi çeşitli kayıtlar yer alır.” (Yaşa, 2019: 276). Ayrıca ölen 

kişinin eşyaları ile birlikte mumyalandığı da söz konusudur. Bu ölümden sonra bir hayatın var 

olduğunun göstergesi olmaktadır. Destan kahramanlarınada baktığımızda kendilerine ait kılıç, 

kıyafet gibi özel eşyalarıyla birlikte gömülmektedirler. Kahramanlar, sevdiği eşyaları ile birlikte 

gömüldükleri gibi aynı zamanda sevdiği kişilerle de aynı mezara gömülmektedir. Nitekim Manas 

Destanı’nda, Manas’ın atı da kendisi ile beraber mezara gömülmektedir.  

Bölgede ölen kişinin hangi mezarlığa ve nereye gömüleceği önceden belirlenerek yer 

ayrılmaktadır. Ölünün defnedilmesi için mezar açan kişiye ise para verilmektedir. Cenazeye gelen 

kişilerin isimlerinin yazılarak liste tutulduğu da geçmiş dönemlerde bölgede yapılan bir âdet olarak 

karşımıza çıkmaktadır.  

“Herkesin yeri önceden belli oraya gömüli.” (K20).  

“Defin işlemleri mezarlıkta yapilidi, mesela herkes önce evlerinde yıkarlar şimdi ki gibi 

değil sonra mezarlığa defin ederler.” (K22, K7, K9, K25).  

“Kışın karın altından tünel kazardık, ordan cenazeyi götürür gömerdik.” (K33).  

“Mezar kazana para verilerdi, liste tutarlardı mezarlığa kim geldi diye şükür bu da yirmi 

senedir kalktı. Benim bi ineğim var yüz kişise yüze böler dağıdırlardı.” (K22). 

“Mezarlığa gelenlerin hepsinin ismi tek tek yazılır o gelenlere de para verilirdi bu köyde 

âdetti bu.” (K33).  

“Mezarlığa gelen herkese önceden para verilirdi. Mezarı tüm köylü mutlaka herkes kazardı. 

Kışın olduğu zaman odun götürür ateş yakarlardı herkes bilirdi orda ölü var, yardım ederlerdi.” 

(K31).  

Mezarın hazırlanmasının ardından mevta yüz tarafı kıbleye gelecek şekilde gömülmektedir. 

Daha sonra üzerine tahta parçaları yerleştirilerek mezar kapatılmaktadır. Ölen kişinin mezarına 

toprak atmanın sevap olduğu bu sebeple cenazeye katılanlar tarafından bu işlemin sırayla yapıldığı 

görülmektedir.  

“Yüzü kıbleye gelecek şekilde defnedilir yani sağ kulağı yere gelecek şekilde yatırılır. Sonra 

eskiden söğüt, kavak ağaçlarından mezara uzatırlardı yani tabutla gömülme yoktur. Ağaçları bi de 

mezarın içine diziler sonra onun üzerine de kışsa söğüt çirpilerinden yazsa ağaçtan yaprak keser o 

tahtaların üzerine bırakılırdı ki toprak kaymasın diye. Herkes toprak atardı sevap diye böyle 

toprağı yükseltirler deve gibi kambur yapılır en son da köyün çeşmesinden su getirilir seperler.” 

(K31).  

Defin işlemi gerçekleştikten sonra en son hoca mezarın başında bekler birkaç dua okuyarak 

ölünün telkini gerçekleştirilmektedir. Bu yapılan gelenek ile ölen kişinin sorgu sualinin kolay 

geçeceğine inanılmaktadır. 

“Herkes gittikten sonra yakın akrabaları bi de hoca tek kalırdı. Sonra hoca orada telkin 

yapardı. İşte Allah’ın varlığı, kitabımız, peygamberlerimiz, dinimiz, öldükten sonra dirilme 

anlatılır. Yani telkini yapmak değil ama orda öyle beklemek sünnettir.  Telkin hala daha hatırlatma 

için yapılıyor. Yüksek sesle arapça söylenir. Telkinden sonra köylüler hemen gitmez, mezarlığın 



134 

 

dışında toplanırlar. Orada kısa bi Kur’an okuruz, yakın akrabalarda sıraya girer, taziyeleri 

alırdı.” (K31).  

“Telkin verdiği zaman onu hoca veri ya diyiler sorgu suali kolay olsun.” (K17).  

“Sorgu sual melekleri orda olur derlerdi o yüzden telkin verilirdi kolay olsun diye.” (K33).  

 Ölümün öncesinde ve sonrasında telkin getirildiği İslam dininin esaslarındandır. “Bilindiği 

üzere ölü kabre konulup defnedildikten sonra ona iman esaslarını hatırlatma ve dua etme şeklinde 

bir telkin uygulaması söz konusudur. Bu telkinin hükmü hususunda farklı görüşler ileri 

sürülmüştür. Kimi âlimler bunu müstehap kabul ederken bazıları ise dinî bir dayanağının 

bulunmadığını ifade etmişlerdir. İkinci görüş sahipleri de kendi aralarında ikiye ayrılmışlardır. 

Onlardan bir kısmı telkini bidat olarak değerlendirirken diğerleri ise bunun mübah olduğunu ifade 

etmişlerdir.” (Solmaz, 2023: 199). Ölümden sonra telkinin mahiyetinin İslam dininde var olduğu 

ancak bölgede inanılan sorgu sualin kolay olacağı, ölünün bunu duyacağı gibi hususlar derleme 

bölgesinde âdet olarak görülürken günümüzde hurafe olarak değerlendirilmektedir.  

Ayrıca bölgede ölen kişinin namaz ve oruç borcunun devir âdeti ile yerine getirildiği söz 

konusudur. “Devir yürütme işlemi şöyle yapılmaktadır: Kurban edilecek hayvanlar ala iple 

bağlanır, çadırın önüne getirilir. Bu işte görevlendirilen kişi, mal bağlanan ala ipi tutar ölenin 

yapamadığı bir yıllık oruç, namaz ve diğer farzlarını üstüne alması için ölünün yanında oturan 

hocaya verir. Hoca “kabul ettim” deyip ipi alır, tekrar verir. Bu işlem ölenin yaşı kadar tekrarlanır. 

Buna da ıskat denir. Bu mallar, işin sonunda hocalara ve fakir fukaraya verilir.” (Biray, 2015: 242). 

Devir döndürme işlemi bölgede geçmiş dönemlerde yapılan bir âdet olarak karşımıza çıkmaktadır. 

“Devir döndürme bu köyde vardı. Parayı dönderirler, devir yaparlardı. Diyem ne kadar 

oruç, namaz borcun varsa bir vakit için bir fitre verilirdi bunu herkesin vermesi güçtü o yüzden 

karşılığında altın ya da para koyarlardı onu dönderirlerdi, devir yaparlardı. Fakat netice de 

herkes gücünün yettiğine göre verecekti ondan sonra da bu toplananlar fakire dağıtılırdı. Bu 

gelenek hâline gelmişti sonradan kaldırıldı.” (K31).    

“Ölünün elli birinci gününde camide, bi torba elinde gezidin aldın, kabul ettin mi, aldın 

kabul ettin mi diye sorilidi, o para toplanidi sonra fakirlere dağıtılidi.” (K30). 

“Para döndürürlerdi camide para koyarlardı, o para dönerdi sonra tekrar onu dağıtırlardı” 

(K32). 

“Devirde de mesela biraz para varya ben sana verim sen bana verisin güya vermiş gibi 

hâlbuki değil onu halka çeviriler, kim girerse günah diyiler kimse girmez halkaya, güya çeviri 

verim alim verim alim yani güya mesela diyem 70 sene yaşamış diyem kaç sene orucunu yemiş onu 

mesela o paranın içine katiler onu devir yapiler, dönderiler hâlbuki değil, yalan onu kim yapise 

günaha giri.” (K17).  

“Diyem ki bir milyar para onu dönderirlerdi sonra bu parayı da fakire dağıtırlardı.” (K33).  

Günümüzde ise devir ya da ıskat âdetinin kırsal kesimlerde bidat olduğu düşünülse de 

uygulanmaya devam ettiği görülmektedir. Günümüzde ise artık ramazanda fidye verilerek böyle bir 

geleneğin yapılmadığı görülmektedir. 

 



135 

 

4.3.4. Mezarlıkla İlgili İnanışlar 

Ölen kişinin toprağa gömüldüğü alana ‘mezarlık’ adı verilmektedir. Mezarlıkların Türk 

kültüründe önemli bir yeri vardır. Baktığımızda mezarlıkların oldukça sessiz oluşu insanlar için her 

zaman ürpertici bir mekân olarak görülmektedir. Bu mekânlar dinî inanışları sembolize etmektedir. 

Allah ile insan arasında kutsal bir mekân olarak kabul edilmektedir. Türk kültüründe Müslüman 

olmayan kişinin dahi gömüldüğü bilinmektedir. Anadolu’nun geneline baktığımızda mezarlık 

geleneğinin, her bölgede olduğu görülmektedir. Bazı uygarlıklarda ölen kişilerin eşyaları ile 

birlikte mezara gömüldüğü ve bu sebeple mezarın oda gibi çok geniş olduğu bilinmektedir. Türk 

kültüründe mezarlıklara baş açık girmenin günah olduğu düşüncesi vardır. Bu sebeple mezar 

ziyaretine gelen kişilerin genellikle bir örtü örttükleri görülmektedir. Bazı toplumlarda ve 

bölgelerde mezarlığa gidilerek yeme-içme unsurunun yapıldığı görülmektedir. Bunun yapılma 

amacının ölüyle birlikte yaşama devam edildiği düşüncesidir. “Anadolu ve Türk dünyasının çeşitli 

yerlerinde bilhassa mevsime bağlı icra edilen ritüellerde karşılaşılan mezarlıkta yeme-içme ritüeli, 

Torunlu Köyü’nde sadece dinî bayramlarda gerçekleştirilen bir ritüel özelliğinde görünmektedir. 

Mezarlıkta yeme içme ritüelinin gerçekleştirildiği ortam, ölen kişilerle bayramlaşma, onlarla bir 

olma, onların hayattan kopmalarına rağmen, yaşayan kişilerce hatırlamanın bir göstergesi olarak 

kazanım sağlamaktadır. Eğer kişi yakın zamanda ve genç yaşta öldüyse ağıt yakma durumu söz 

konusudur. Bununla birlikte mezarlıkta silah atma eylemi de gerçekleşmektedir.” (Köse, 2019: 

258). Mezarlıklar her zaman ölünün sembolü olurken Köroğu Destanı’nda ise doğumu 

nitelemektedir. “Mezar, görünen anlamıyla bir son, kapalı ve karanlık bir mekân gibi görünse de 

aynı zamanda kahraman için olabildiğince geniş, koruyucu bir mekân olabilmektedir. Köroğlu 

Destanı’nda bu mekân, sembolik anlamda ana rahmini temsil ederken koruyucu, kollayıcı yönüyle 

ölen annenin yavrusuna sığınak, barınak, yuva olmuştur. Köroğlu’nun mezarda doğumu, onu 

doğrudan mitolojik koruyucu ana motifine bağlamaktadır.” (Çetindağ Süme, 2019: 219). İslam 

kültüründe genellikle Arefe günü veya Bayram sabahı mezarlığa ziyaret amaçlı gidilmektedir. 

Genellikle önemli bir fazilet düşüncesi ile yapılan bu gelenek zamanla sevap olarak âdet hâline 

gelmiştir. Ölülerin ziyaret edilerek mezarı başında Kur’an okunması, dua edilmesi, canlı bitkilerin 

mezarın üstüne ya da yanına ekilmesi, mezarın üzerine çiçek bırakılması gibi âdetler İslam dininin 

getirmiş olduğu dinî ritüellerdir. Günümüzde mezarlıklarda bulunan çeşmelerin ölen kişinin adına 

hayır olarak yaptırıldığı görülmektedir. Çeşme suyu ile mezarlıktaki bitkilerin sulanması hem 

çeşmeyi yaptıran kişi adına hem de hayratın adına sevap olduğu düşünülmektedir. Derleme 

bölgesinde ise bu gibi imkânların bulunduğu söz konusu değildir. Ayrıca mezarın üstünde bulunan 

otlar zikir eder düşüncesi ile koparılmamaktadır.  

“Babam ölmüştü, ben kendimi met etmiyem a gardaşım da tutmuş daha mezar oturmamış 

üstüne çiçek tikmiş, varil koymuş, musluk koymuş onu da damlatmış ki çiçekler kurumaya. 

Muslukta birden bozulmuş açılmış, su gitmiş. Bende burda rüya görim deyim ki gardaşım, babam 

da değil annemin mezarına su gidi deyim. Gidi baki su mezarı delmiş.” (K17).  

“Mezarın üstünde ot oldusa diyik koparmayın o zikreder.” (K22). 

Derleme bölgesinde mezarın yanına, üst tarafına ya da toprağın kaymaması için alt tarafa 

ağaçların dikilmiş olduğu görülmektedir. Bunun yanında ağaç dikmenin ölen kişi için sevap 

kazandırıcağına inanılarak genellikle ceviz, badem, çam, iğde ağaçlarının dikildiği görülmektedir. 

Rüzgârın esmesi ile sallanan yaprakların ölen kişinin günahlarını alıp götüreceğine inanılmaktadır. 



136 

 

Ağaçların üzerinde bulunan meyvelerin ise kuşlar tarafından yenilmesinin sevap olduğu 

düşünülmektedir. Havva ile Âdem Aleyhisselam’ın yasak elmadan yedikleri hususu ile bir 

bağlantının olduğu görülmektedir. 

 

Ek- 34: Dedeyolu Köyü Mezarlığı 

Baktığımızda ağaç motifi, destan, efsane, halk hikâyelerinde de karşımıza çıkmaktadır. Ağaç 

destanlarda doğumun, yaratılışın, varlığın temsili olmaktadır. Nar ağacı gibi dikenli ağaçların 

evlerin kenarlarına dikilerek kötü ruhları uzaklaştıracağı düşünülmektedir.  

“Ağaç dikme sevap diyiler, kuş üstüne konsa, meyvasını yese sevaptır. Otlar zikir eder derler 

o yüzden koparılmazlar. Akşamdan bi bağ çirpi yakarlarmış ki kurt gelip de onun şeyini eşmeye 

diye.” (K27).   

“Mezarlık da ağaç sallandıkça ölünün de günahı dökilimiş derlerdi, yaprağını döktükçe 

günahı dökilimiş duymuştum.” (K18).  

“He ağaçların yaprakların yolmayın ki rüzgâr salladıkça ölen kişinin günahları gide.” 

(K20).  

“Mezara ağaç dikmek sevap hem hayvanlar meyvesini yerse sevap olur.” (K23).  

“Ağaç dikmek sevaptı yani sünnet olduğu için yapılırdı. Bizim köyde genellikle badem ağacı 

dikilir.” (K31).  

“Mezara ağaç dikmek sevaptır eskiden diyilerdi mezarımın üstüne bir karış ot olsa ginede 

unutmam.” (K24).   

Bölgede kış aylarında kurt gibi vahşi hayvanların insan kokusu alarak mezarı eşmemeleri 

için mezarın üstünde ateş yakma âdeti de vardır. Şamanizm inancında kurt, savaş ve yaşam 

gücünün temsilidir. Ateş hem koruyucu hem de temizleyici bir özelliğe sahiptir. Bu özellik 

Şamanizm de yine kutsal sayılmaktadır. Geçmiş dönemlerde, bölge de cenazenin var olduğunun 

temsili olarak mutlaka ateş yakmak âdet haline getirilmiştir. 

“Kışın ateş yakarlardı, mezarlıkta kurt çıkarmıya. Kışın kar yağdığında mezar teze ya kar 

oldu mu kurt gelip eşi, cenazeyi çıkarimiş o yüzden o cenazenin üstünde ateş yakarlarmış ki kurt 

yaklaşmıya. Eskiden bizim rahmetlik nene öyle derdi düşmanlı olan kişiler kırk gün gider 

mezarlıkta beklerlermiş hatta elli iki gün beklerlermiş özellikle birbirini sevmeyen kişiler bu ilikler 



137 

 

ayrılıyor ya birbirinden ondan yani cenazeyi çıkartilermiş. Rahmetlik nene diyidi gelidim bizim 

mezarlıkta çadır kurulu emisi karısına diyimiş abla bizim mezarlıkta çadır var aha birisi ölmüş.” 

(K22).  

“Eskiden su döker ateş yakarlarmış ki porsuk çıkmaya eşmiye.” (K25). 

“Bizim köyde bi batı tarafta bi de güney tarafta mezarlık var herkes yerini önceden almış 

işte. Eskiden ateş yakarlarmış bilirlermiş ki orda taziye var, ölü var.” (K33).  

4.3.4.1. Mezar Taşları  

Ölen kişinin yerinin belli olması adına mezarın başına mezar taşı dikilmektedir. Mezar 

taşında ölen kişinin bilgileri yer almaktadır. Asırlık mezar taşlarının varlığı ise hala günümüzde 

koruma altına alındığı görülmektedir. Orta Asya da heykel şeklindeki mezar taşlarının her biri özel 

bir anlam ifade etmektedir. “Heykel hemen bütün medeniyetlerde ilk çağlardan beri bir kişi ya da 

olayın anısını yaşatmak ve gelecek nesillere aktarmak amacıyla kullanılmıştır. Olay veya kişi 

anısının en çarpıcı örnekleri; savaş galibiyetleri ve ölümle ilgili ölen kişinin sosyal statüsünü öne 

çıkarmak için yontulan heykellerde karşımıza çıkar.” (Berkli, 2012: 28). Eski Türklerde 

kahramanın öldürdüğü kişi sayısınca “balbal” adı verilen mezar taşı dikilmektedir. Yine Orhun 

Kitabelerinde de mezar taşlarının varlığı dikkat çekmektedir. Günümüzde arkeologların milattan 

öncesine ait mezar taşlarının izlerine rastladıkları görülmektedir. Geçmiş dönemler de mezar taşına 

eşarp ya da tülbent bağlamanın da âdet olarak yapıldığı görülmektedir. Genellikle ölen kişinin 

kadın olduğunun belli edilmesi için tabutun başına ya da mezar taşına yazma örtülmektedir. Orta 

Asya Türkmenlerinde ise ölen kişinin önemli biri olduğunun vurgulanması için mezar taşına koç 

boynuzu bırakıldığı görülmektedir. (Biray, 2015: 226). Geçmiş dönemlerde mezar taşı yerine 

genellikle tahta bırakılmaktadır.  

“Mezar taşları olur, ismini yazar, kaybolmasın diye tarihini yazarlardı.” (K17).  

“Mezar taşı önceden tahta olurdu şimdi sonradan taş oldu.” (K18, K23).  

“Mezar taşı önceden tahta ya da taş olurdu.” (K31).  

“Normal taştı, dikilirdi mezar taşı olarak. Öyle mermer felan değil.” (K33).  

 

Ek- 35: Geçmişteki Mezar Taşları 



138 

 

Geçmiş dönemlerde insanlar genellikle tarlarına yakın yerlere ölülerini gömmektedirler. 

Zamanla ise burası çevrelenerek köyün mezarlığı hâline gelmektedir. Hakaslarda ise tanrıya yakın 

olma düşüncesi ile ölüler yüksek yerlere özellikle dağın tepelerine gömülmektedir. “Hakaslar 

ölülerini tarlalarından uzak noktalara, genellikle de tepelere defnederler. Hakasların bir boyunda 

ölen kişinin cesedi ağaçta yapılan raf şeklindeki yere konurmuş. Ölenin arkasından üçüncü, 

yedinci, yirminci, kırkıncı günleri ile yarıyıl ve birinci yılında olmak üzere toplam altı kez yemek 

verilir, kirek dedikleri dualar okunurmuş. Birinci yılında yapılan son törende ölenin bütün 

akrabaları onun evinde toplanır ve yemekler yaparlarmış. Sabahına da mezara gidip ateş yakar, 

mezarın etrafında dolanırlarmış.” (Biray, 2015: 228). Özbeklerde ise mezarlıkların şehir merkezine 

yakın olmasının kötü ruhların çevrede bulunan kişilere zarar vereceğine inanılmaktadır. 

“Özbekistan’da, mezarlıkların yerleşim yerlerinden uzakta olmasına dikkat edilir. Çünkü halk 

nezdinde kabristan ve ziyaretgâhlar ölü ruhlarının toplandığı yer olarak kabul edilmektedir. 

Kabristan veya bir evliyanın kabri yakınlarına ev inşa edilecek olsa, rahatsız edilen ruhların bu 

evde yaşayan insanlara, özellikle çocuklara zarar vereceğinden, aile bireylerinin hastalanacağından 

korkulur. Halk inanışına göre ruhların zararı, evdeki insanlardan birinin hastalanması veya bahtsız 

bir hadiseye duçar olması şeklinde ortaya çıkmaktadır.” (Baydemir, 2009: 664). Günümüzde mezar 

taşları beyaz mermer şeklinde olmaktadır. Mermer yapma işi ve mermer sanatı artık meslek hâline 

gelmiştir. Genellikle türbelerin kapalı bir şekilde korunarak özel mezar taşlarının da yaptırıldığı 

görülmektedir. “Türkiye’de mezarlıkların büyük bir bölümü terkedilmişliğin ve bakımsızlığın en 

ilkel çizgisindeyken, çok az bir bölümü de temiz, derli toplu, çiçekli ve süslü bir parkın özenli 

görünüşündedir. Köylerde, ilçelerde ve illerin çoğundaki dağınık ve bakımsız mezarlıklara karşılık 

özellikle büyük kentlerdeki kimi mezarlıklar Batı ülkelerindeki benzerlerinden hiç de aşağı 

kalmayacak kadar bayındır ve iç açıcıdır.” (Örnek, 1971: 65). Genellikle mezarlıkların bakımlı ve 

korunaklı olmasına günümüzde dikkat edilmektedir. Ulaşım araçlarının varlığı ile bu gibi yerlere 

kolaylıkla ulaşılmaktadır.  

4.3.5. Taziye Geleneği 

Türk kültüründe taziye geleneği önemli bir yer edinmektedir. Ölen kişinin arkasından baş 

sağlığı dileme, hayır yapma, dua okuma, yas tutma gibi gelenekler günümüzde taziye geleneği 

içerisinde yer almaktadır. “Arapça’da genellikle birinin, başına gelen bir felaketten dolayı sabır ve 

tahammül etmeye teşvik manasına gelen taziye, Türkçe’de de yakını ölen bir kimseyi teselli etme, 

başsağlığı dileme manasına gelmektedir.” (Albayrak ve Arıcı, 2007: 34). Geçmiş dönemlerde 

taziyeler evde olmaktadır. Genellikle üç gün süren taziyeler kadınlar ayrı erkekler ayrı olarak 

yapılmaktadır. Derleme bölgesinde de henüz taziye evinin olmadığı zamanlarda, taziyelerin evde 

olduğu söylenmektedir. Günümüzde ise taziye evinin yapılması ile köylü halkın evlerde değil 

taziye yerinde oturdukları görülmektedir.  

“Köyde, taziye evlerdeydi öyle yer yoktu hatta mesala gididik ekine sığır vardı, davar vardı 

öyle evde oturup taziye yapmak çok yoktu tutulmazdı şimdi taziyeler iyi olmuş.” (K17).  

“Taziye geleneği eskiden beri vardı, evlerde oturulurdu, taziye evleri yoktu önceden.” (K18).  

“Eskiden bu taziye evleri yoktu ya herkes kendi evinde otururdu, evin darsa erkekler 

komşuya gider otururlardı, kadınlarda taziye evinde otururdu. Evin genişse zaten ayrı odalarda 

oturulurdu.” (K19, K20).  



139 

 

“Taziye evlerde tutardık, kadınlar ayrı erkekler ayrı olurdu.” (K22, K24).  

“Taziye’ye eskiden evde oturulurdu, salona perde çekilirdi, erkekler bi tarafta kadınlar bir 

tarafta otururlardı.” (K23).  

“Evde oturulurdu, şimdi camide, taziye yerlerinde oturilir.” (K27). 

 “Taziye evde oturulur, herkes hanımıyla beraber gider, evin büyükleri yemek yapar 

götürürler. Herkes taziyeyi kendi evinde kabul eder. Bir oda da erkekler bir oda da kadınlar 

otururlar.” (K31). 

 

Ek- 36: Dedeyolu Köyü Taziye Evi  

Yas tutma âdetinin eski dönemlerden itibaren uygulanmakta olduğu bilinmektedir. “Taziye 

geleneği ve uygulamalarında tarihsel olarak, gelenek içinde muhafaza edilmektedir. Ve taziye 

pratikleri durağan olmaktadır. Modernleşme pratiğinde ortaya çıkan kentleşme/şehirleşme gibi 

etkileri ile düşündüğümüzde, geleneksel taziye uygulamalarında değişmeler olmaktadır.” (Balık, 

2019: 30). Günümüzde taziye yerlerinin ortaya çıkması ile taziyeler evde değil taziye salonlarında 

yapılmaktadır. Genellikle camilerin etrafında olan bu taziye yerleri ev gibi dizayn edilmektedir. 

Erkeklerin ayrı yerde kadınların ayrı yerde taziye tutma âdeti geçmiş dönemlerden günümüzü kadar 

aynı şekilde devam ettiği görülmektedir.   

4.3.7.1. Taziye Evinde Yapılan Âdetler 

Taziye kültürü Müslüman topluluklarda görülen geleneklerden birisidir. Taziye evinde ise 

birtakım uygulamalar yapılmaktadır. Genellikle dinî kökenli olan bu uygulamaların inanış kökenli 

olduğuna dair de bilgileri bulunmaktadır. “Din kurumu ve inanç sistemleri içerisinde yer alan, ölüm 

sonrası ritüellerle karşımıza çıkmakta olan taziye uygulamalarının yeni bir boyutu “taziye evleri” 

olmaktadır. Taziye geleneğinde ‘taziye evi’, ölünün (mevtanın) evi olmaktaydı ve bu devam 

etmektedir. Dinî inancın bir uygulaması olması, toplumsal kabul görmesi açısından geleneksel 

toplumlarda daha sık karşımıza çıkmaktadır. Kurumsallaşma açısından da irdelediğimiz kadarı ile 

süreklilik ve devamlılığı, taziye ritüellerin tekrarı ve süreklilik hâline gelmesi, insanların taziyelere 

katılım davranışları, dinî bir görev olarak yerine getirmesi taziyelerin önemini artırmış ve 

artırmaktadır.” (Balık, 2019: 67). Genellikle ölünün ruhunun evini dolaşacağı düşüncesi ile taziye 

evi üç gün boş kalmamaktadır. Geçmiş dönemlerde taziye evine büyük önem ve saygı 



140 

 

duyulmaktadır. Genellikle taziye evinde gülünmez, konuşulmaz, televizyon, radyo açılmamaktadır. 

Taziye evinde saygıdan ötürü yapılan bu âdetler günümüzde artık ne yazık ki dikkat 

edilmemektedir.  

“Bize çocukluğumuzda televizyon açtırmazlardı, açardık biz babaannem kızardı saygı 

gösterin derdi. Zaten taziye o evdeyse hiç açılmazdı ama yan komşuda bile taziye varsa açmayın 

derlerdi.” (K28). 

Geçmiş dönemlerde taziye evinde yapılan birtakım âdetler bulunmaktadır. Derleme 

bölgesinde ölünün ruhu kendi evini ziyarete gelir düşüncesi ile lambaların açık bırakıldığı 

söylenmektedir. Ölünün kıyafetleri ise hemen evden çıkarılarak ihtiyaç sahibine verilmektedir. 

Geçmiş dönem köy düğünlerinde birlik beraberlik içerisinde yemek yapılarak düğün sahibine 

yardımda bulunulması, ölüm aşamasında da karşımıza çıkmaktadır. Taziyeye gelen kişilerin 

genellikle yemek yapıp getirdikleri görülmektedir. Taziye evinde yapılan âdetlerden biriside ölü 

helvasının kavrulmasıdır. Ölü helvası dediğimiz bu kavram eski Türklerden beri gelen bir âdet 

olarak bilinmektedir. Helvanın kokusunun ölünün ruhuna gideceğine inanılmaktadır. Ayrıca ölünün 

hayrı için köylüye helva dağıtma âdetinin de bölgede yapıldığı söylenmektedir. 

“Işıklar açık kalsın, ayakkabısını hemen kapının önüne koyun. Helva kavurulurdu, derlerdi 

‘Kokusu eve yayılsın.’, bi de derlerdi ‘Ölü kırk gün gelirmiş, ışığı açık koyun ki gelsin evini gezsin.’ 

diyilerdi var mı öyle bi şey gerçek mi bilmiyorum ama derlerdi eskiden var olduğunu söylerlerdi.” 

(K18).  

“Derlerdi üç gün lambalar açık kalsın. Taziyeye köylüler evde bi şey yapar getirirlerdi, ölü 

evinden çıkmış derlerdi. Ekmek yapardık helva kavururduk diyi helva kavurun ölüye koku gitsin 

derlerdi.” (K17).  

“Köyde eskiden ölünün kıyafetleri verilirdi fakir çoktu yokluk vardı alırlardı giyerlerdi şimdi 

kimse kabul etmiyor ölünün kıyafetinin alıpda giymez.” (K18). 

“Taziye evine dışardan yemek yapılıp gelirdi kapı komşu hısım akraba getirirdi evde yemek 

pişmesin diye şimdi hazırlar çıktı önceden evde yapılırdı her şey. Kadın erkekler ayrı otururlar 

taziye evinde şimdi de öyle.” (K18, K23).  

“Ölüye yemek, evden herkes kendi yapardı, benim kaynatam öldü köyden baya yemek geldi. 

Helva kavurma yapılırdı mutlaka hala daha yapılıyor. Şimdi bi ölü evden çıktığı zaman üç gün mü 

lambaları söndürmeyin gelip evi gezilermiş söylilerdi.”(K19).  

“Cuma akşamları ölü kendi evine ziyarete gelir derlerdi lambaları açık koyun.” (K22).  

“Ölünün üçüncü gününde yedicinci gününde helva yapılırdı. Ölü gelir evini kontrol edermiş 

yani ruhu gelirmiş bir hafta lambalar açık kalırmış” (K24).  

“Kırk gün bile lambalar açık kalsın derlerdi ölü gelip gidimiş. Akşam helva yaparlardı, 

dağıdırlardı sevaptı şimdi de yapıli.” (K27).  

“Ölenin helvası kavrulur ki kokusu burnuna gidermiş diye hem hayır için hemde ölü de 

hissedermiş diye.” (K28). 

Geçmiş dönemlerde olduğu gibi günümüzde de taziye evine bayrak asma âdetinin var olduğu 

görülmektedir. Özellikle şehit ailelerinin evine şehit verildiğinin, yasın ve acının sembolü olarak 



141 

 

Türk bayrağı asıldığı görülmektedir. Geçmiş dönemde taziye evinde uygulanmakta olan âdetler 

günümüzde yapılmaya devam etmektedir. Ancak artık taziye evleri bir sohbet havası içerisinde 

olmaktadır. Helva kavurma geleneğinin ise günümüzde yapılmaya devam ettiği görülmektedir. 

Ölen kişinin ardından Kur’an okumanın çok faziletli olduğu dolayısıyla da imamların ve kadın 

hocaların gelerek mukabele yaptıkları görülmektedir. Taziye evine geçmiş dönemlerde köy halkı 

yemek yapıp getirirken günümüzde artık hazır yemek, içeceklerin getirildiği görülmektedir. Ayrıca 

günümüzde yemek haricinde hazır gıda paketlerinin de taziye evlerine götürüldüğü görülmektedir. 

Eli boş gitmenin ayıp olduğu düşüncesi Anadolu insanının genelinde hakimdir. Doğum, evlenme, 

ölümün her aşamasında mutlaka hediye götürme âdetinin var olduğu görülmektedir. Geçmişte 

erkek kadınlar ayrı taziyelerde oturdukları görülürken günümüzde bazı kesimlerde karışık olarak da 

taziye de oturulduğu görülmektedir.   

4.3.6. Ağıt Yakma  

Taziye evinde uygulanmakta olan âdetlerden birisi de ağıt yakmadır. Ölen kişinin ardından 

acının dile dökülmesi, feryat etmesi şiir şeklinde ağıtlara dönüşmektedir. “Türk milleti, her zaman 

şiire ve sanata önem vermiştir. Türk kültür tarihine baktığımızda, doğumdan ölüme, insan hayatının 

hemen her aşamasında şiirin yer aldığını görmekteyiz. Dünyaya yeni gelen bir çocuk ninnilerle 

büyümüş, tekerlemelerle oynamış; türkülerle, şiirlerle, marşlarla yaşamış ve gün gelmiş ağıtlarla 

ebediyete gönderilmiştir. Ancak bu şiirler içerisinde ağıtların yeri ayrıdır. Ağıt, Türk şiirinin 

ağlayan yanıdır. Acılarımızın, dertlerimizin, feryatlarımızın şiirleşmiş, nazma dökülmüş şeklidir.” 

(Şimşek, 2017: 20). Ağıt yakma hayatın her aşamasında karşımıza çıkmaktadır. Doğumdan ölüme 

kadar geçiş dönemleri içerisinde ağıt yakmanın varlığı görülmektedir. Pertev Naili Boratav ağıt 

kelimesini “Bir törene bağlı olsun veya olmasın, genelde acıklı bir olayı içeren ve metni de ezgisi 

de bu olayı anımsatmaya, bütün yoğunluğu ile yaşatmaya elverişli türkülerin bütünü.” (Boratav, 

1982: 444) şeklinde açıklamaktadır. Geçmişte insanları zorla ağlatmak için taziye evine gelen 

kadınlara “ağıtçı”  adı verilmektedir. Genellikle bu kişiler işini paralı bir şekilde yapmaktadır. Bu 

kadınlar insanları zorla ağlatmakta ve ağlatınca da sevinmektedirler. Her olay için, mekân ve 

zaman fark etmeksizin ağıt yakılabilmektedir. “Ağıt yakma geleneği ağıtçı adı verilen bireyler 

tarafından gerçekleştirilen, şiir ya da ezgisel boyutta gerçekleştirilen kültürel bir ifade aracı görevi 

görmektedir. Ağıtçıların yaktığı ağıtlar, toplumun sosyolojik ve kültürel normları hakkında da 

bizlere doğrudan fikir verebilmektedir. Bu doğrultuda ağıtçıların kültürel birikime ve kültürel 

belleğe büyük ölçüde katkı sağladıkları söylenebilir.” (Karataş, 2023: 24). Genelde yalandan 

ağlayan bu kadınların gerçekte acı çekmedikleri sadece numara yaptıkları görülmektedir. Ağıtçı 

kadınların varlığı günümüzde artık çok kalmamaktadır. Derleme bölgesinde de ağıtçı kadınların 

varlığına geçmiş dönemlerde de günümüzde de rastlanılmamaktadır. Ancak ağıt yakmanın 

varlığından söz edilmektedir.  

“Ağıt söylerlerdi, nenninilerdi, ağıt yakan çoktu ben çekinidim. Ağıt yaktı mı karılar da 

ağlilerdi kadınlar erkekler ağıt yakmaz öle para felan yok yakın akrabası işte.” (K17).  

“Eskiden çok ağıt yakarlardı şimdi yok artık öyle.” (K18).   

“Ağıt yakan yani ev adamı öle ağlardı canın, ciğerin, gencin ölmüş işte ağlarsın. Derlerdi 

zaten ‘ölüye gelen ağlayacak, düğüne giden oynayacak.’ ” (K19).  



142 

 

“Ağıt yakma dinimize göre yok isyan etmeyeceksin ama genç oldusa insan tabi ki ağıt yakidi, 

sesin duyilidi.” (K20, K23).  

“Bilenler ağıt yakarlardı. Genellikle doğu tarafında olur bizim bur da çok olmaz ama.” 

(K22).   

“Ağıt yoktu, ilahi söyler Kur’an okurlardı.” (K24). 

“Ev halkı ağıt yakardı, öyle parayla yakma felan yoktu. Herkes dertli dertli türkü 

söylerlerdi.” (K38).  

Genellikle ansızın meydana gelen ölümlerin, sırasız ölümlerin, genç ölümlerin ardından 

acının içe sığmayarak şiir şeklinde dışa aktarılması ağıt yakma âdetini doğurmaktadır. Ağıt 

geleneği eski Türklerde de karşımıza çıkmaktadır. Ölen kişinin ardından söylenen ağıt biçimindeki 

şiirlere “sagu”  adı verilmektedir. (Elçin, 1986: 290). Acının sembolleştirilmesi ağıtçı kadınların 

varlığı ile gerçekleşmektedir. Bölgede genellikle sesli bir şekilde ağlamanın, isyan etmenin ve ağıt 

yakmanın günah olduğu düşüncesi ile yapılmadığı görülmektedir. Dede Korkut Hikâyeleri’nde ağıt 

yakmanın var olduğu hikâyelerde karışımıza çıkmaktadır. “Dirse Han’ın eşinin oğlu Boğaç’ı yerde 

yatar vaziyette görmesi üzerine yaktığı ağıt, Uruz’un asılarak öldürüleceğini öğrenmesi ve bunun 

üzerine biri annesine hitaben diğeri de kendini asacakları ağaca hitaben yaktığı ağıtlar, Basat’ın 

Tepegöz’ü Öldürmesi anlatmasında tek zayıf noktası gözü olan Tepegöz’ün gözünden yaralanması 

üzerine bu durumun sonu olduğunu bilerek yaktığı ağıt, Duha Koca Oğlu Deli Dumrul 

anlatmasında, Deli Dumrul’un babası, annesi ve eşinin Deli Dumrul’un öleceğini öğrendikleri 

zaman yaktıkları ağıtlar, Burla Hatun’un oğlu Uruz'un öldürüleceğini öğrendiğinde yaktığı ağıt, 

Dirse Han’ın tutsak olduğu vakit kâfire akın eden yiğidi de öldürmek istemeleri üzerine yaktığı ağıt 

ve İç Oğuz’a Taş Oğuz Asi Olup Beyrek’in Öldüğü anlatmasında Uruz tarafından ölümcül bir yara 

alan Beyrek’in kendisi için yaktığı ağıt, bu gruba giren ağıtlardır.” (Kuzay Demir, 2015: 200-201). 

Genellikle kahramanların sevdikleri kişilerin ölümünün ardından acının yakarışı olarak ağıt 

yakmaktalardır. Destanlarda da Manas’ın ölümünün ardından Kanıkey’in ağıt yaktığı 

görülmektedir. Yine eski Türklerde yüze tırnak geçirerek yüzün kanatılması, saçların koparılması, 

yerele yatarak bağırma şeklinde ağıt yakma biçimlerinin var olduğu görülmektedir. Ağıtların halk 

edebiyatının anlatmaya dayalı türleriyle de ilişkisinin olduğu görülmektedir. “Bir masalda, halk 

hikâyesinde veya efsanede, oradaki hadiselere bağlı olarak kahramanın ağzından ağıt söylenebilir.” 

(Şimşek, 1991: 55). Bazı efsane metinlerinin içerisinde ağıtların yer aldığı görülmektedir. Örneğin; 

“Taş Bebek, Ala Geyik, Boş Beşik” efsanelerinin içerisinde geçen şiirlerin ağıt yüklü olduğu 

bilinmektedir. 

Geçmiş dönemlerde gelinlerin çocuklarının olmayışından, eşlerinin gurbete yollamalarından 

ötürü, ağıt yaktıkları bilinmektedir. “Toplumumuzda özellikle soyu devam ettirme görevi erkek 

çocuğa atfedilmiştir. Bu nedenle ailede erkek çocuğun olmaması da bir sorun olarak görülmüştür. 

Çocuksuzluğun yanı sıra erkek çocuğun olmamasından da kadın sorumlu tutulmuştur. Bu durumu 

yaşayan kadınlar da dertlerini ağıtlara sığınarak anlatmışlardır.” (Besler, 2022: 128). Günümüzde 

ağıt yakma geleneğin hâlâ var olduğu görülmektedir. Özellikle kırsal alanlarda insanların 

üzüntülerini dile getirme biçiminin ağıt şeklinde olduğu görülmektedir. Ağıtçı kadınların varlığı ise 

en çok geçmiş dönemde kalmıştır. Günümüzde artık ağıt yakmak için paralı kişilerin tutulduğu 

çoğunlukla görülmemektedir. Ölünün ardından tutulan yas süresi ise artık kısalmıştır.  



143 

 

4.3.7. Ölü Yemeği 

Ölen kişinin hayrı adına yemek dağıtılması Anadolu’nun hemen her kesimde yapılmakta 

olan bir âdettir. Genellikle sevap olduğu düşüncesi ile yapılan bu gelenek günümüzde artık çok 

fazla yapılmadığı genellikle ölen kişinin hayrı için maddi açıdan yardımın yapıldığı görülmektedir. 

Geçmiş dönemlerde ise ölen kişinin adına yemek pişirilerek komşulara, ihtiyaç sahiplerine hayır 

amaçlı dağıtılmaktadır. Eski Türklerde ölünün ardından verilen yemeğe “ölü aşı” denilmektedir. 

“Törenlerin diğer bir boyutunda yeme içme geleneği yani ölü aşı diye tabir edilen yemek sunulması 

meselesi de bu törenlerin söz konusu ifade edilen sosyal bir organizasyon olduğunun somut bir 

örneğidir. Bu geleneğin günümüze kadar geldiğini çok rahat gözlemleyebiliyoruz; gerek cenaze 

merasimlerinde gerekse anma törenlerinde yemek verme geleneğinin fenomeni tabii ki ilk 

devirlerdeki aş verme törenleridir.” (Ersoy, 2016: 10). Günümüzde de ölü yemeği verme, ölü 

yemeği yeme gibi âdetlerin yapılmaya devam ettiği görülmektedir. Derleme bölgesinde ise ölünün 

ardından kırk gün yemek yapılarak dağıtma âdeti vardır. Yapılan yemeğin ev sahibinin yemediği 

komşulara, fakir insanlara dağıtıldığı söylenmektedir. Ölen kişinin evinde kırk gün pişen yemeğin 

ölenin rızkı olduğu düşünülmektedir. Ayrıca ölen kişinin mutfağından tabak, çatal, kaşık gibi 

eşyalarının çıkartılması da bölgede yapılan bir âdet olarak karşımıza çıkmaktadır. Ölü yemeğinden 

yemenin hem ölen kişiye hem de yemeği yiyen kişiye sevap olduğu söylenmektedir.  

“Ölünün üç gün yemeğini çıkartırdık, bir parça ekmek bir de evde ne bişirmişsek bi tabakta 

o, onu işte bi komşuya verirdik derdik bu ölünün yemeğidir üç gün yapardık.” (K17).   

“Kırk gün işte bir tabakta onun rızkıdır derlerdi, onu tutun dağıtın derlerdi veya evinden bi 

kaşık bi çatal çıkartın, birilerine verin.” (K18).  

“Ölü yemeği yemek sevap, tok olsan bile derler sevap hiç değilse bi kaşık al, ya ölünün 

sevabına herhâlde.” (K18).  

“Evelden kırk gün bi tabak yemek bi de ekmek onu devamlı fakirlere verirlerdi.” (K21). 

Bugün kırsal alanlarda ölünün arkasından komşulara, yakın akrabalara, ihtiyaç sahiplerine 

yemek yapılarak dağıtıldığı görülmektedir. Ancak bölgedeki kırk gün yemek yapma âdetinin 

günümüzde artık olmadığı söylenmektedir. İyi günde ve zor günde birlik, beraberliğin, 

dayanışmanın sembolü olan bu gelenekler zamanla unutularak kalkmıştır. 

4.3.8. Ölü Anma Günleri 

Ölünün ardından belli bir yıl dönümleri yapılmaktadır. Bölgede ise kırkıncı gün ölüyü anma 

günü yapılmaktadır. Baktığımızda doğum âdetlerimizde yeri olan kırk mevlidi ölünün kırkıncı 

gününde de okutulan bir gelenek olduğu görülmektedir. Genellikle bu özel günlerde Kur’an 

okunur, vefat eden kişinin adı dualarda anılmaktadır. Bölgede kırk güne kadar yemek pişirilmenin 

ardından kırkıncı gün mevlit okutularak köylü halk eve davet edilmektedir.  

“Ölünün, ölüm yıl dönümünde mevlit okutulur şimdi yedisinde, kırkında, senei devriyesinde 

okutuluyor.” (K23).  

“Kırk mevlidini okuturlar, kırk yemeğini verirler. Davet edilirdi köylü herkes gelirdi evde 

yerdi.” (K27). 



144 

 

“Ölünün kırkı oldu mu kırk yemeği yapardık şimdi yok o zaman bizim köylerde yemek 

yaparlardı onu heyir yapardık köyleri çağırırdık yedirirdik.” (K17).  

“Bu köyde kırkıncı gün ölüyü anarlardı yani bizim köyde böyleydi. Yemek vermeyecekse eğer 

camide mevlit okutulurdu. Genellikle cuma namazından önce mevlit okunur sonra namaz kılar 

dağılırdık. Eğer yemek verilecekse de evde mevlit okuturlardı.” (K31).  

“Ölünün yıl dönümü yapılır Kur’an okunur mevlit okunurdu.” (K13).  

Bölgede ölenin kırkı çıktıktan sonra evde pişirilen yufka ekmeğin arasına helva koyularak 

köye dağıtıldığı eski bir âdet olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde bu âdetin artık yapılmadığı 

sadece mevlit okutularak ikram verildiği söylenmektedir.  

“Ölenin de kırkı vardı, kırkıncı gün olunca o zaman asla yemek yoktu helva vardı helvayı 

kavururlardı böyle hazır helvalar yok mu onlar işte ya yufka ekmeğe ya da çekme ekmeğe sarıp 

verilerdi. Bi de böyle sepete ya da kovaya bırakilerdi ev ev, köyü dolanilerdi o bir parça ekmekle 

helvayı dağıtıyorlardı. Bak şimdi bu yoktur artık bu âdet.” (K18).  

 

Ek- 37: Mevlid Lokumu ve Ölü Adına Hediyelik  

“Bizim burada vasiyet önceden farklıdı diyem ki benim bi ineğim var yüz kişise yüze böler 

dağıdırlardı. Şimdi yok kalktı bu gelenek.” (K22). 

“Üç gün sonra köylüler imama gelirler derler ne yapacaz. O da vasiyeti varsa yerine getirin 

derdi yoksa atmış bir gün oruç kefaretini, on gün yemin kefaretini verin fidye olarak. Borçları 

varsa verin diye telkinde bulunurdu.” (K31).  

Günümüzde genellikle ölünün seneyi devrinde mevlit okutularak lokum, şeker 

dağıtılmaktadır. Bugün camilerde de yapılan bu âdet canlılığını korumaya devam etmektedir. 

Geçmiş dönemlerde ölünün hayrı için verilen yemeklerin günümüzde çok fazla yapılmadığı 

görülmektedir. Sadece mevlit okutularak hazır olarak paketlenmiş lokum ve ölünün anısına Kur’an 

gibi hediyeliklerin verildiği görülmektedir. Günümüzde dağıtılan bu hediyeliklerin geçmiş 

dönemlerde olmadığı söylenmektedir. Bununla birlikte bazı kırsal bölgelerde ölünün yıl dönümü 

için hazır yemeklerin, hazır tabaklarda çevre komşulara dağıtıldığı da görülmektedir. Bölgede 

geçmiş dönemlerde vasiyet konusunun da mutlaka olduğu görülmektedir. Genellikle kırsal alanda 

yaşam olduğu için tarla, mal, hayvan gibi konular üzerinden vasiyet paylaşımı gerçekleşmektedir. 



145 

 

 

 

SONUÇ 

 

Kültür, bir milleti diğer bir milletten ayıran önemli bir unsurdur. İçerisinde barındırdığı 

edebiyatı, oyunları, müziği, gelenek ve görenekleri ile milletler arasında bütünleştirici bir özelliğe 

sahiptir. Folklor da bir milletin kültürünü içine alan, yelpazesi oldukça geniş bir bilim dalıdır. Halkı 

kapsayan her unsur, folklorun konularını oluşturur. İnsan yaşamının hemen her alanında var olan 

gelenek ve göreneklerimiz, geçmiş ve gelecek arasında yaşanan ürünler, nesilden nesle dil aracılığı 

ile taşınır. Bu bağlamda derleme çalışmaları da halk kültürünün unutulmaması adına yapılan 

önemli bir bilgi toplama çalışmasıdır. 

Hayatın içerisinde belli başlı birtakım önemli dönemler bulunmaktadır. Bunlar doğum ile 

başlayarak evlilik ile devam eder ve ölümle son bulmaktadır. Geçmiş dönemden günümüze kadar 

bu aşamalarının içerisinde birtakım değişiklikler meydana gelmektedir. Bazı gelenekler günümüzde 

aynı değerini koruyamayarak kaybolmuş bazıları ise farklı şekillere bürünerek değişiklik 

göstermiştir. Kimi âdetler unutulmakta kimi âdetlerin yerine de yenileri eklenmektedir. Bugün 

Anadolu’nun hemen hemen her bölgesine baktığımızda geçiş dönemi aşamaları içerisinde farklı 

âdetlerin uygulanmakta olduğu karşımıza çıkmaktadır. Bazı kültürel âdet hâline gelen 

uygulamalarımız geçmiş dönemlerden bugüne kadar varlığını aynen sürdürmüş olsa da çoğunlukla 

eski anlamını ve içinde barındırdığı değerini koruyamamıştır. Bugün değişen ve gelişen hayat 

şartları buna sebep olarak gösterilmektedir. Dönemler değiştikçe insanlarda da birtakım fikirler 

değişmiş ve eski samimiyetler ne yazık ki kalmamıştır. Tez çalışmasına konu alınan bu husus 

Dedeyolu Köyü sahasında doğum, evlenme ve ölüm aşamaları içerisinde ele alınmıştır.  

Doğum, insan için en unutulmaz anlardan birisi olmaktadır. Hayatın her alanında doğuma 

olan kutsiyet önemini korumaya devam etmektedir. Doğum geleneklerimiz ise geçmişten 

günümüze kadar varlığını sürdürerek gelmektedir. Doğum aşamasında genellikle doğumların köy 

içerisinde bir ebe tarafından gerçekleştiği belirtilmektedir. Günümüzde hastanelerin ortaya çıkması 

ile köyün ebesi dediğimiz kişiler zamanla tarihe karışmaktadır. Genellikle kırsal alanlarda maddi 

yetersizliğin doğurmuş olduğu bazı hususlar yaşantılara yansımış ve bu uygulamalar zamanla âdet 

hâline gelmiştir. Tıbbi müdahalelerin genellikle inanış, dinî ve halk hekimliği kökenli olduğu 

görülmektedir. Geçmiş dönem Anadolu insanının bilgisi ve aktarımı ile kültürel zenginliğimize 

katkı veren bu bilgiler tezde ele alınmıştır. Doğum sonrasında meydana gelen birçok uygulamaların 

günümüzde birtakım değişikliklere uğrayarak yeni kalıplara girildiği tespit edilmiştir. Genellikle 

âdet hâline gelen bazı değerlerimizin günümüzde anlamını ve önemini yitirerek kaybolduğu 

görülmüştür.  

Düğün öncesi genellikle evliliğe adım için ilk aşama olarak görülmektedir. Derleme 

sahasında daha çok görücü usulü evliliğin ön planda olmasıyla beraber farklı evlenme biçimlerinin 

de varlık gösterdiği görülmüştür. Görücülük hususu kırsal alanlarda devam eden bir âdet olarak 

varlığını sürdürmeye devam etmektedir. Köyden kente nüfus artışı ile sosyal hayatın değişim 

göstermesi, iletişim şeklinin farklı boyutlara ulaşması artık insanların birbirlerini tanıyarak ve 

severek evlilik yapmalarına neden olmaktadır. Geçmiş dönemlerde meydana gelen görücülük 



146 

 

hususu günümüzde yerini flört tipine bıraktığı tespit edilmiştir. Geçmiş dönemlere baktığımızda 

düğün esnasın da uygulanmakta olan geleneklerimizin insanlar için belli bir samimiyet içerisinde 

meydana geldiği görülmektedir. Ailenin varlığı ve konumu her zaman yerini korumuştur. 

Yardımlaşma, komşuluk, hediyeleşme gibi kavramlar geçmiş dönem gelenek ve göreneklerimiz 

içerisinde daha değerli ve anlamlı bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Günümüzde yapılan 

çoğu uygulamalarda Batı esintisi olduğu ve bunların zamanla âdet hâlini aldığı görülmektedir. Bu 

etkilenme günümüzde moda adı altında varlığını sürdürmektedir. Günümüzde düğün salonları daha 

fazla tercih edilmekte, üç gün üç gece süren eski köy düğünlerinin canlılığını yitirdiği görülmüştür. 

Geçmiş dönemlerde düğün, kına gibi önemli gecelerde oynanmakta olan köy seyirlik oyunların 

günümüzde unutularak rafa kaldırıldığı tespit edilmiştir. İnsanlar arasında samimi ortamların 

öncüsü olan bu oyunlar günümüzde artık oynanmayarak unutulmaya yüz tutmuştur. Düğün 

sonrasında gerçekleşen pek çok âdetin günümüzde modern çağa ayak uydurularak farklılaştığı ve 

bazı değişikliklere uğrayarak varlığını devam ettirdiği görülmüştür. 

Hayatın son basamağı olan ölüm aşamasında, içerisinde meydana gelen âdetler ile Türk 

kültürü içerisinde önemli bir geçiş dönemi olmaktadır. Geçmiş dönem insanlarının cenaze 

geleneğine büyük önem ve değer verdikleri tespit edilmiştir. Cenazeye sahip çıkma, birlik 

beraberlik içerisinde olma, yardımlaşma gibi hususlar geçmiş dönemlerde baskın olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Taziye evindeki yas ortamının herkes için aynı hassasiyeti içerdiği, dayanışmanın 

göstergesi olan taziye yemeklerinin geçmiş dönemlerde mutlaka yapıldığı görülmektedir. Yemek 

kültürü geçiş dönemlerinin her aşamasında yardımlaşmanın, sevincin ve hüznün sembolü olmuştur. 

Halk bilimin konuları içerinde yer alan hayatın dönüm aşamaları, her biri kendi içerisinde 

Türk kültürümüzü yansıtan pek çok âdeti barındırmaktadır. Bu geçiş dönemleri içerisinde bir 

milletin kültürel kimliğinde belirleyici rolde olan uygulamalar bulunmaktadır. Her yörenin farklı 

şekilde gelenek ve görenekleri vardır. Bu unsurlar millî değerlerimiz açısından önem teşkil 

etmektedir.  

Elde ettiğimiz bulgular ile geçmişten günümüze geçiş dönemi aşamaları içerisinde varlığı 

kabul edilen geleneklerimizin günümüzde devam ettiği ancak içerisinde var olan bazı âdetlerin 

unutulduğu, bazılarının yerine ise yeni âdetlerin ortaya çıktığı tespit edilmiştir. Kırk bir sözlü 

kaynak şahıstan elde edilen malzemeler, görüşme ve gözlem metoduna uyularak belli bir tasnife 

göre değerlendirilmiştir. Çalışma ile unutulan âdetlerin ortaya çıkarılması, benliğimizi oluşturan 

kültürel unsurların günümüz yaşantısı içerisinde değer bulması sağlanmaya çalışılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

 

 

SÖZLÜK 

 

Alma: Elma 

Belek: Kundak 

Buncuk: Azıcık 

Bibi: Hâlâ 

Çağa: Çocuk 

Çalım etmek: Küsmek 

Çehre vurma: Surat asma  

Çıra: Lamba 

Çit: Oyalı Başörtü 

Çitik: Serçe parmak 

Debelet- : Yuvarla- 

Dığasken: Lohusa kadın 

Emi: Amca 

Eseret: Bilerek  

Eskeri: Fazla  

Eşir: Dua 

Fanya: Yelek 

Gardaş: Kardeş 

Geyrek: Kaburganın alt kısmı, böbrek 

Göküs: Göğüs  

Güveg: Damat 

Gırnata: Kılarnet  

Halbur: Eleme aleti 

Hasavan: Beyaz büyük örtü 

Haşır: Yeni 

Havul/Avul: Balkon  

Hedik: Buğday  

Herif: Erkek 

Höllük: Kundaklama işlemine verilen ad 

İg: Yün eğrilen alet 

Kab: Tabak  

Kevgir: Süzgeç  

Köçek: Çalgı eşliğinde oynayan, kadın kılığına girmiş erkek 

Kuvag: Kepek  

Makat: Uzun tahta koltuk 

Maymak: Eğri 

Mazge: Rahim 

Merek: Hayvan barınağı 

Nişe: Nişasta  

Örken: İp    

Patıska: Kumaş çeşidi 

Pekle-: Temizle- 

Sini: Tepsi 



148 

 

Sünük: Dam, çatı 

Şirin: Şerbet  

Tas: Kâse 

Teşir: Leğen 

Tevek: Dal  

Tiv: Tüy 

Tülbent: Oyalı yazma 

Yerig: Küçük 

 

KAYNAKLAR 

a.) Sözlü Kaynaklar 

Adı Soyadı, Doğum Tarihi/Yeri, Tahsili, Mesleği, Kimden Öğrendiği, Derleme Yeri/Tarihi 

 

(K1): Adalet TİK, 1962/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 09.09.2022/Sivrice Dedeyolu 

Köyü. 

(K2): Ayşe GÜR, 1946/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 22.08.2022/ Sivrice Dedeyolu 

Köyü 

(K3): Emine AKTAŞ, 1934/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 17.01.2020/Elâzığ Merkez  

(K4): Firdevs KOÇAK, 1950/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 23.08.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K5): Hatice AKTAŞ, 1974/Elâzığ, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 05.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K6): İsmail AKTAŞ, 1956/Sivrice, İlkokul mezunu, Nakliyatçı, Büyüklerinden, 11.09.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K7): Nadire BURUNSUZ, 1949/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 21.08.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K8): Özcan ÖKSÜZTEPE, 1965/Elâzığ, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 13.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K9): Pembe KOÇAK, 1946/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 26.08.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K10): Saadet CENGİZ, 1971/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 09.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K11): Saniye AKTAŞ, 1955/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 01.06.2024/ Elâzığ-

Sivrice-Dedeyolu Köyü 

(K12): Sevim POLAT, 1972/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 09.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K13): Songül AKTAŞ, 1965/Elâzığ, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 31.05.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K14): Talibe KOÇAK, 1938/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 03.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K15): Türkan POLAT, 1932/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 13.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K16): Zeliha POLAT, 1956/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 09.09.2022/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K17): Zehra KARABUDAĞ, 1964/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 

20.04.2024./Sivrice Dedeyolu Köyü  

(K18): Elif EKMEN, 1974/İçme, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 20.04.2024/Sivrice Dedeyolu 



149 

 

Köyü 

(K19): Necmiye GÜR, 1961/Şintil, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 21.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K20): Emine DİLLER, 1959/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 22.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K21): Necibe KÖYMEN, 1955/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 22.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K22). Cebrail KÖYMEN, 1962/Sivrice, İlkokul Mezunu, Çiftçi, Büyüklerinden, 22.04.2024/ Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K23): Esin AKTAŞ, 1971/Akçakiraz, İlkokul mezunu, Ev Hanımı, Büyüklerinden, 26.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K24). Gülsen GÜR, 1955/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 28.04.2024/Sivrice Dedeyolu 

Köyü  

(K25): Edeviye DİLLER, 1946/Sivrice, Okuryazar değil, Ev Hanımı, Büyüklerinden, 28.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K26): Nevin ÖZDEMİR, 1964/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 28.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü  

(K27): Ayşe AKARSU, 1960/Sivrice, İlkokul Mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 28.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K28): Ebru AKARSU, 1989/Sivrice, Üniversite Mezunu, Kuaför, Büyüklerinden, 28.04.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K29): Neslihan DİNCER, 1988/Elâzığ, Üniversite mezunu, Öğretmen, Çevresinden, 12.04.2024/Elâzığ 

Merkez 

(K30): Pembe YENEROĞLU, 1952/Sivrice, Okuryazar değil, Ev hanımı, Büyüklerinden, 27.05.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K31). Fethi AKTAŞ, 1964/Sivrice, Lise mezunu, Emekli İmam, Büyüklerinden, 01.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K32): Aydın AKTAŞ, 1966/Sivrice, Üniversite Mezunu, Makinist, Büyüklerinden, 01.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü  

(K33): Ahmet AKTAŞ, 1960/Sivrice, Lise Mezunu, Emekli Astsubay, Büyüklerinden, 02.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü  

(K34): Mehmet AKTAŞ. 1954/Sivrice, İlkokul mezunu, Emekli işçi, Büyüklerinden, 02.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K35): Zübeyde BİÇER, 1972/Sivrice, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 02.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K36): Esra AVCU, 1977/Sivrice, İlkokul Mezunu, Ev Harımı, Büyüklerinden, 01.06.2024/Sivrice Dedeyolu 

Köyü  

(K37). Süreyya OKCİYANLI, 1979/Elâzığ, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 04.06.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K38): Gülhan AKTAŞ, 1966/Elmapınarı, İlkokul mezunu, Ev hanımı, Büyüklerinden, 04.05.2024/Sivrice 

Dedeyolu Köyü 

(K39): Mahmut AKTAŞ, 1982/Sivrice, Üniversite Mezunu, Maden Mühendisi, Büyüklerinden, 

01.06.2024/Sivrice Dedeyolu Köyü  

(K40): Gözde KARAÇALI, 1994/Elâzığ, Üniversite mezunu, Ev hanımı, Çevresinden, 17.05.2024/Elâzığ 

Merkez 

(K41). Naşide GÜMÜŞ, 1950/Sivrice, Lise Mezunu, Ebe, Büyüklerinden, 20.06.2024/Sivrice Dedeyolu 

Köyü 

 



150 

 

b.) Yazılı Kaynaklar  

Aça, M. (2013). Türk Halk Geleneğindeki Doğum Sonrası Uygulamalara Bir Örnek: “Tuzlama”. Millî 

Folklor Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi, (52), 93-100. 

Akarpınar, R. B. (2006). Mevlid Törenlerinin Yapısı. Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 12(7), 38-63.  

Akyüz, J. (2005). Evlenme Sözleşmesinin Önemli Bir Ögesi Olan “Mehir” Hakkında Bazı Düşünceler, Tarih 

Araştırmaları Dergisi, 37(24), 213-230. 

Alay, O. (2016). Bingöl’de Evlenme Âdetleri. Turkısh Studıes, 4(11), 67-90.  

Albayrak, A. ve Arıcı, İ. (2007). Elâzığ’da Taziye Geleneği. Fırat Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2(12), 33-44.  

Alptekin, A. B. (2012). Efsane ve Motifleri Üzerine. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Alpyıldız, E. (2020). Evlenme Geçiş Dönemi Geleneğine Müzik Davranışları Açısından Bakış: Gelin 

Ağlatma-Alma-İndirme Havaları Örneği. Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, 22(12), 267-277. 

Altaş, B. (2018). Kutlama ve Armağanlarca Kuşatılan Annelik: Diş Buğdayı, Baby Shower ve Annelik 

Eksenindeki Diğer Ritüeller. Mediterranean Journal of Humanities, (2), 1-31. 

Arslan, A. A. (2006). Amerikan Kızılderili Şamanizmi ile Orta Asya-Sibirya Türk Şamanizm’inin 

Benzerlikleri Üzerine Karşılaştırmalı Bir Çalışma. Sosyal Bilimler Dergisi, (15), 22-38.  

Arslan, A. (2018). Geleneksel Unsurların Organizasyon Şirketleri Tarafından Kullanımı. Gazi Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 14(5), 347-362.  

Artun, E. (2008). Seyirlik Köy Oyunları ve Anonim Halk Edebiyatı Araştırmaları. İstanbul: Kitabevi Yay. 

Artun, E. (2009). Türk Halk Edebiyatına Giriş. İstanbul: Kitabevi Yay.  

Ashırkhanova, K. (2019). Kazakistan’da Halk Hekimliği. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, Niğde.  

Aslantaş, M. (2021). Sosyal Medya Kullanımının Düğün Fotoğrafçılığına Etkisi. Erzurum Teknik 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (13), 1-20.  

Avcıoğlu, İ. (2023). Türk Kültüründe Doğacak Çocuğun Cinsiyetinin Tahmin Edilmesine Yönelik İnanışlar. 

Karadeniz Sosyal Bilimler Dergisi, (29), 636-649.  

Azar, B. ve Anarbekova, V. (2018). Gelenekten Gelenlerle Palu Düğün Âdetleri. Fırat Üniversitesi Harput 

Uygulama ve Araştırma Merkezi Uluslararası Palu Sempozyumu Bildiriler Kitabı, (1), 433-448. 

Balık, H. (2019). Modern Dönemde Taziye Geleneği: Taziye Evleri (Batman Örneği). Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Konya.  

Balkaya, A. (2016). Kars’ta Doğum Âdetleri. Zeitschrift für die Welt der Türken/Journal of World of Turks., 

2(8), 183-197.  

Balta, N. (2013). Gaziantep’te Çocuklara Ad Verme Geleneği. Folklor/Edebiyat, 76(19), 195-206. 

Baydemir, H. (2009). Özbekistan’da Ölüm Âdetleri. Journal of Turkısh Studıes, Vol. (4), 662-683.  

Baysan, M. (2020). Kütahya’da Geçmişten Günümüze Doğum Âdetleri: Bir Gelenek Olarak Doğu Yatağı. 

Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (64), 265-283.  

Begiç, H. N. (2022). Anadolu Nazar İnancı ve Nazarlıklar. Hars Akademi Uluslararası Hakemli Kültür Sanat 

Mimarlık Dergisi, (5), Özel Sayı 3, 70-187. 

Berkli, Y. (2013). Azerbaycan-Bakü’de Bulunan İnsan Heykel Biçimli Mezar Taşları ve Orta Asya-

Azerbaycan- Anadolu İlişkisi. Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma Dergisi, (61), 27-42.  

Besler, M. (2022). Anadolu Sahası Ağıtlarında Gelin. Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Konya.  

Biray, N. (2015). Defin Sonrası Uygulanan Gelenekler. Aile Yazıları/7. T.C. Aile ve Sosyal Politikalar 

Bakanlığı Aile ve Toplum Hizmetleri Genel Müdürlüğü, (8), 226-267.  

Bolçay, E. (2011). Erzurum’da Doğum Öncesi, Doğum Sonrası ve Çocukluk Dönemiyle Alâkalı Gelenekler. 

Kastamonu Eğitim Dergisi, 2(19), 587-600.  



151 

 

Bolçay, E. (2014). Erzurum’da Cenaze Gelenekleri. Türkbilig, (28), 111-118.  

Boratav, P. N. (1978). 100 Soruda Türk Halk Edebiyatı. İstanbul: Gerçek Yay.  

Boratav, P. N. (1982). Folklor ve Edebiyat 1. Adam Yay.  

Büyükokutan Töret, A. (2022). Geleneksel Kırklama Uygulamasından Bebek Spa Merkezlerindeki Kırk 

Banyosuna Evrim. Türk Kültürü Dergisi, 1(15), 17-33. 

Coşgun, M. (2012). Popüler Kültür ve Tüketim Toplumu. Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, (1), 

837-850 

Çakır, H. (2013). Sosyo-Kültürel ve Ekonomik Faktörler Çerçevesinde Erken Evlilikler: Ankara Pursaklar 

Örneği. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara.  

Çelik, G. (2023). Küreselleşme Bağlamında Türk Halk Kültürünün Ticarete Dönüşmesi: Göbekbox, 

Kırklama Setleri ve Fal Uygulamaları. Kültür Araştırmaları Dergisi, (19), 60-75.  

Çeliker, G. ve Genç, M. (2019). Isparta Evlenme Âdetleri. Güzel Sanatlar Fakültesi Sanat Dergisi, (12), 172-

185.  

Çetindağ, G. (2007). Kazak Türklerinde Evlenme Geleneğine Bağlı Olarak Gerçekleştirilen Hediye Alışverişi 

Üzerine Bir İnceleme. Millî Folklor Dergisi, (76), 218-231. 

Çetindağ Süme, G. (2015). Halk Anlatılarında “Olağanüstü Biçimde Hamile Kalma” Motifi Üzerine Bir 

Değerlendirme. International Journal Of Eurasia Social Sciences, Vol. 6, Issue: 20, 135-151. 

Çetindağ Süme, G. (2019). Köroğlu Destanı’nda Mezar Motifinin Sembolik Değerleri. Akademik Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, 42(6), 16-228.  

Çıblak Çoşkun, N. (2004). Halk Kültüründe Nazar, Nazarlık İnancı ve Bunlara Bağlı Uygulamalar. Türklük 

Bilimi Araştırmaları, (15), 103-125.  

Çıblak Çoşkun, N. (2011). Mersin’de Doğumla İlgili Âdetlerin Halk Hekimliği Yönünden İncelenmesi. 

Mersin Üniversitesi Tıp Fakültesi Lokman Hekim Tıp Tarihi ve Folklorik Tıp Dergisi, 3(1), 1-12.  

Çınar, M. (2016). Tanrı’ya Bağlanma Tarzı ve Ölüm Kaygısı İlişkisi Üzerine Bir Araştırma. İlahiyat 

Tetkikleri Dergisi, (45), 313-338. 

Çobanoğlu, Ö. (2008). Halkbilimi Kuramları ve Araştırma Yöntemleri Tarihine Giriş. Ankara: Ak Çağ 

Yayınları. 

Deniz, Ç. ve Görak, V. (2018). Çocuklarda Tuvalet Eğitimi ve Kullanılan Yöntemler. Hemşirelik Akademik 

Araştırma Dergisi, (1), 59-64.  

Deniz, T. ve Kocakaya E. (2023). Kültürel Miras Kapsamında Safranbolu’da Geleneksel Doğum Âdetleri. 

Safran Kültür ve Turizm Araştırmaları Dergisi, (1), 18-34.  

Dikici, E. ve Şener, B. (2022). Erzincan Düğün Geleneklerinde Değişim. Gümüşhane Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 1(13), 409-420.  

Dinç, A. (2004). Gagauz Folklorunda Ölüm. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 

25(11), 89-106.  

Dirik, M. (2021). İslam Hukuku Açısından Nişanı Bozma Tazminatı. Mizanü'l-Hak: İslami İlimler Dergisi, 

(13), 107-137. 

Dülger, C. (2019). İzmir Ödemiş’te Kına Gecesi Âdetleri. Uluslararası Folklor Akademi Dergisi, 1(2), 53-68 

Ekici, M. ve Fedakâr, P. (2014). Gelenek, Aktarma, Dönüşüm ve Kültür Endüstrisi Bağlamında Nazar ve 

Nazar Boncuğu. Millî Folklor Dergisi, 101(13),  40 - 50. 

Elçin, Ş. (1986). Halk Edebiyatına Giriş. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yay. 

Ergin, M. (2001). Dede Korkut Kitabı. İstanbul: Boğaziçi Yayınları.  

Ergöz, R. (2019). Bitlis’te Geçiş Dönemleri (Doğum-Evlenme-Ölüm). Ardahan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü,  Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, Ardahan.  

Ertan, M. H. (2012). Sosyolojik Açıdan Batman ve Yöresindeki “Taziye Geleneği” ve Bu Geleneğin Anadolu 

Taziye Kültürü ile Karşılaştırılması. Batman Üniversitesi Yaşam Bilimleri Dergisi, 1(1), 949-962.  



152 

 

Ersoy, R. (2002). Türklerde Ölüm ve Ölü İle İlgili Rit ve Ritüeller. Millî Folklor, 54(14), 6-101.  

Esen, R. (2019). Türkiye’de Evlilik Ritüelleri: Niğde Örneği. Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Avrasya Araştırmaları Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Niğde. 

Gökdağ, B. A. (2012). Bir yemin olarak evlilik törenleri ve evlenmeyle ilgili pratikleri ifade ederken 

kullanılan kelimelere dair: beşik kertmek, söz kesmek, nikâh kıymak, Karadeniz Araştırmaları, (33), 

109-116. 

Gökyay, O. Ş. (1976). Dede Korkut Hikâyeleri. İstanbul: Kültür Bakanlığı Yay.  

Gülensoy, T. (2002). Manas Destanı (Türkiye Türkçesiyle). Ankara: Akçağ Yay.  

Gümüş, İ. (2019). Bir kültür ekonomisi dönüşüm serüveni:‘okuntu’dan ‘e-davetiye’ye. Rumelide Dil ve 

Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (15), 227-241.  

Güngör, H. (2006). Çayıralan (Yozgat) ve Çevresinde Ölümle İlgili İnanış ve Uygulamalar. Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Kayseri.  

Güvenç, A. Ö. (2009). Kırk Sayısının Halk Edebiyatı Ürünlerinde Kullanımı Üzerine Bir İnceleme. A.Ü. 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, (41), 85-97.  

Güzeloğlu, Cemile. (2017). Kazakistan’da Çimkent Bölgesinde Sürgünde Yaşayan Ahıska Türklerinin Kültür 

Çatısı: Doğum, Düğün, Ölüm Âdetleri. Ardahan Üniversitesi Sosyal Bilimler Üniversitesi, Türk Dili 

ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ardahan.   

Haşhaş, S. (2020). Gelin Alma Havalarındaki Müzikal Özellikler. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat 

Dergisi, 2(6), 14-34.  

Irmak, Y. (2016). Doğumdan Ölüme Bingöl Geçiş Dönemleri İnanç ve Uygulamaları. Bingöl Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 11(6), 113-132. 

Kahramanca, H. (2015). Sakarya’da Yaşayan Gürcülerde Evlenme Geleneği. Abant İzzet Baysal Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Bolu.  

Kalafat, Y. (2001). Kerkük Yöresi Türkmenleri ve Türkmen Halk İnançları. Türk Dünyası Araştırmaları, 

(130), 171-185.  

Kalafat, Y. (2010). Doğu Anadolu’da Eski Türk İnançlarının İzleri. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Karaaslan, M. (2011). Kaşkay Türklerinde Doğum Çevresinde Gelişen İnanç ve Pratikler. Journal of Turkish 

Studies, Vol. 6/3, 1435-1448. 

Karabulut, G. (2023). Sivas Kangal İlçesi Halk Kültüründe Geçiş Dönemleri (Doğum-Evlenme-Ölüm). Sivas 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi, Sivas.  

Karaca, N. T. ve Üçer, M. (2016). “Beşik-Eşik-Keşik” ya da Sivas Sözel Kültüründe Ölüm. 

Folklor/Edebiyat, 85(22), 23-50.  

Karaca, N. (2016). Sivas Evlenme Geleneği İçinde “Gelin” Kültürü ya da Kadının “Eşik” Durumu. Türklük 

Bilimi Araştırmaları, (40), 105-136.  

Karagöz, E. (2016). Başkurt Türklerinin Doğum Düğün ve Cenaze Merasimlerinden Bazı Tespitler. Hoca 

Ahmet Yesevi Yılı Anısına Uluslararası Türk Dünyası Eğitim Bilimleri ve Sosyal Bilimler Kongresi 

Bildirileri, (3), 199-204.  

Karakaş, R. (2012). Diyarbakır’da Bebeğin İlkleri: Hedik, Köstek Kesme Törenleri ve Çocuklara Yönelik 

Halk Hekimliği Uygulamaları. Karadeniz Uluslararası Bilimsel Dergi, (16). 

Karakaş, R. (2013). Diyarbakır’da “Kırklı” Kavramı ve “Kırk Çıkarma” Etrafında Oluşan İnanış ve 

Uygulamalar. Selçuk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (33), 59-75. 

Karataş, Y. (2023). Türk Kültüründe Ağıt Yakma Geleneği ve Kayseri’nin Ağıtçı Avşar Kadınları. Eurasian 

Journal of Music and Dance, (22), 20-36.  

Kardaş, R. G. (2020). Medeniyet Değerlerimiz Halk Kültürü. İstanbul: Ravza Yay. 

Karimova, R. (2017). Müslüman Tatarlarda ve Kreşinlerde (Hristiyan Tatarlarda) Geçiş Dönemleri (Doğum, 

Evlenme, Ölüm). Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim 



153 

 

Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Kocaeli.  

Kaya, D. (1999). Anonim Halk Şiiri. Ankara: Akçağ Yay.  

Kaya, T. (2019). Gelin-Kaynana İletişiminin Niteliğini Belirleyen Kültürel Etmenler. Erciyes İletişim 

Dergisi, 1(6), 185-204.  

Kılıç, Y. ve Eser, E. (2018). Lohusalık Sendromu (al ana/alkarısı/albastı)’nun Eskiçağ Yakındoğu 

Toplumlarının Kültürlerindeki İzleri: Lilith Gerçeği. Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, (5), 29-60.  

Kıyak, A. (2013). Geleneksel Türk İnanışlarındaki Su Kültü ve Elâzığ’daki İzleri. Gümüşhane Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 4( 2), 23-39.  

Köse, A. (2004). Muş ili Malazgirt İlçesi’nde Anlatılan Masalların Çocuk Eğitimine Katkısı. Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İlköğretim Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Konya.  

Köse, S. (2019). Türk Kültür ve İnancında Mezarlıkta Yeme-İçme Ritüeli: Torunlu Köyü Derneği Örneği. 

Uluslararası Toplum ve Kültür Araştırmaları Sempozyumu Bildiriler Kitabı, s. 251-262.  

Kuşdemir, O. F. (2004). Türk Dünyası Halk İnançlarında Karşılaştırmalı Doğum Motifi ve Dr. Yaşar 

Kalafat’ın Halk Bilimi Çalışmaları. Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Kırıkkale.  

Kuzay Demir, G. (2015). Dede Korkut Anlatmalarından Hareketle Ağıt Türü Üzerine Bir Değerlendirme. 

Türk Dünyası İncelemeleri Dergisi, 2(15), 195-203.  

Meriç, E. (2020). Mudurnu Folklorunda Doğum Geleneği. Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi Lisansüstü 

Eğitim Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Bolu.  

Mukhtarkhanova, R. (2020). Kazak Türklerinde (Jambıl Yöresi) Doğum Âdetleri. AHBV Ak-deniz Havzası ve 

Afrika Medeniyetleri Dergisi, (1), 88-93. 

Nas, E. (2018). Türk Çeyiz Kültürü Çevresinde Sözsüz İletişim Dili Olarak Gelişen Millî Söz Hazinesi, 

Electronic Turkish Studies, Vol. 13, 991-1005. 

Nuredini, M. (2007). Makedonya’daki Müslümanlarda Doğum, Evlenme ve Ölüm İle İlgili İnanışlar ve 

Uygulamalar. Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim 

Dalı, Doktora Tezi, İzmir.  

Ong, W. J., Çev. Banon, P. S. (2013). Sözlü ve Yazılı Kültür Sözün Teknolojikleşmesi, İstanbul: Metis 

Yayınları.  

Orucov, A. (2018). Evlenme Gelenekleri: Palu ve Nahçivan Yöresi Üzerine Bir Araştırma. Fırat Üniversitesi 

Harput Uygulama ve Araştırma Merkezi Uluslararası Palu Sempozyumu Bildiriler Kitabı, s. 179-184.  

Ögel, B. (1991). Türk Kültür Tarihine Giriş. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Ölmez, Ö. (2008). Türk Folklorunda Ölüm Üzerine Sosyolojik Bir Çalışma. Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Sosyoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya.  

Örnek, S. V. (1971). Anadolu Folklorunda Ölüm. Ankara: Ankara Üniversitesi Basımevi. 

Örnek, S. V. (1977). Türk Halkbilimi. Ankara: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

Örnek, S. V. (2000). Türk Halkbilimi. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Özcan, N. (2016). Midyat'ta Evlenme Geleneği. Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Folklor ve 

Müzikoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sakarya. 

Özdemir, Fatıma. (2022). İskilip Halk Kültüründe Geçiş Dönemleri (Doğum-Evlenme-Ölüm). Akdeniz 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Antalya.  

Özen, M. ve Özgör, B. (2006). Höllük; Bir Anadolu Gerçeği. İnönü Üniversitesi Tıp Fakültesi Dergisi, (2), 

131-133.  

Özkan, N. (2023). Prof. Dr. Bayram Durbilmez’e Armağan -55. Yaş Anısına- Cilt II. İstanbul: Kriter 

Yayınevi.  

Polat, H. (2023). Sivas’ın Gürün İlçesine Bağlı Yolgeçen ve Güldede Köylerindeki Ölümü Düşündüren İnanç 

ve Uygulamalar. Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, (9), 55-72.  



154 

 

Perçemli, V. (2011). Gagauz Türklerinde Doğum, Evlenme ve Ölüm Âdetleri. Ege Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Türk Dünyası Araştırmaları Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, İzmir.  

Sağlam, L. (2019). Elâzığ Türkmen Alevileri Örneğinde Ölüm Ritüeli. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Avrasya Araştırmaları Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Kayseri.  

Sakaoğlu, S., Aça, M., Ergun, P. (2015). Aile Yazıları/7. T.C. Aile ve Sosyal Politikalar Bakanlığı Aile ve 

Toplum Hizmetleri Genel Müdürlüğü, (7), 3-223.  

Samsakçı,  Mehmet. (2012). Türk Kültür ve Edebiyatında Tuz ve Tuz-Ekmek Hakkı. Türk Dili ve Edebiyatı 

Dergisi, (36), 181-199. 

Sarıkaya, S. (2019). Gösteri Toplumunda Geleneksel Törenlerin Dönüşümü: Doğum, Düğün ve Cenaze 

Törenleri Üzerine Bir İnceleme. Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Radyo Televizyon ve 

Sinema Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul.  

Seçinti, M. S. (2014). Gaziantep İslâhiye İlçesi Halk Kültüründe Geçiş Dönemleri (Doğum, Evlenme, Ölüm). 

Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi, Gaziantep.  

Sertkaya, B. (2012). Elâzığ Folklorunda Eski Türk İnanışlarının İzleri. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Elâzığ. 

Sezen, L. (2005). Türkiye’de Evlenme Biçimleri. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi, 27(11), 185-195.  

Solmaz, E. (2018). Özbek Halk Kültüründe Doğumla İlgili Pratikler. Uluslararası Folklor Akademi Dergisi, 

1(1), 127-136. 

Solmaz, Y. (2023). Telkinin Mahiyeti ve Fıkhî Açıdan Değerlendirilmesi. Diyanet İlmi Dergi, 1(59), 193-

220.  

Şahin, A. (2019). Bursa Keles Yöresi Ölüm ile İlgili Âdet ve İnanışlar. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Halkbilimi Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Bursa.  

Şen, S. (2006). Türklerde Ad Verme Törenleri, Adların Önemi, Ad Verme ile İlgili Gelenek ve İnançlar. 

Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, (6),153-159.  

Şenocak, E. (2019). Nasreddin Hoca Fıkralarında Ölüm ve Öteki Dünya Algısı. Akra Kültür Sanat ve 

Edebiyat Dergisi, 17(7), 21-45.  

Şimşek, E. (1991). Ağıtların Halk Edebiyatının Anlatmaya Dayanan Türleri ile Olan Münasebetleri. Millî 

Folklor Uluslararası Kültür Araştırmaları Dergisi, 12(2), 55-58.  

Şimşek, E. (2003). Kadirli ve Sumbas (Osmaniye)’ta Evlenme Âdetleri. Folklor/Edebiyat, (34), 135-155.  

Şimşek, E. (2017). Ermeni Mezalimini Konu Alan Çukurova Ağıtları Üzerine Bir Değerlendirme. 21. 

Yüzyılda Eğitim ve Toplum, 16(6), 19-40.  

Şimşek, E. (2017). Türk Kültüründe “Alkarısı” İnancı ve Bu İnanca Bağlı Olarak Anlatılan Efsaneler. Akra 

Uluslararası Kültür Sanat Edebiyat ve Eğitim Bilimleri Dergisi, 12(5), 99-115.  

Şimşek, E. (2019). “Azrail” İnancının Türk Halk Kültürüne Yansımaları. Akra Kültür Sanat ve Edebiyat 

Dergisi, 18(8), 11-26.  

Tan, N. (1985). Folklor (Halkbilimi) Genel Bilgiler. İstanbul: Halk Kültürü Yayınları. 

Tanrıkulu, İ. (2017). Diyarbakır’ın Terkan Yöresi Geçiş Dönemleri (Doğum, Sünnet, Evlenme, Ölüm) Âdet 

ve İnanışlar. Ardahan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, 

Yüksek Lisans Tezi, Ardahan.  

Tanyıldızı, E. (2015). Elâzığ Halk Kültüründe Doğum Âdetleri. Journal of Turkish Studies, Vol. 10, 1067-

1084. 

Tanyıldızı, E. (2021). Elâzığ Halk Kültüründe Ölüm Gelenekleri. Journal of Turkish Studies, Vol. 16, 2561-

2571. 

Tarhan, E. (2023). Geleneğin Sosyal Medya Yolculuğuna Bir Örnek: Diş Hediği. Korkut Ata Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (10), 355-366.  

Taş, S. (2019). Tunceli’de Geçiş Törenleri: Doğum, Evlenme ve Ölüm. Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Elâzığ.  



155 

 

Teke, E. (2005). Osmaniye’de Doğumla İlgili İnanç ve Uygulamalar. Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep. 

Tekin, T. (1986). Karahanlı Dönemi Türk Şiiri. TD-Türk Şiiri Özel Sayısı I (Eski Türk Şiiri), (409), 82-157.  

Temur, N. (2011). Kültürel Bellek Bağlamında Deve Oyunu. Millî Folklor Dergisi, (90), 156-163.  

Tulan, A. (2020). İzmir Menemen Bölgesi Doğum Âdetleri. Asya Studies-Academic Social Studies / 

Akademik Sosyal Araştırmalar, (14), 51-62. 

Tuna Uysal, M., Tan Eren, G., Şimşek, E. (2019). Sosyo-Kültürel Özellikler Bağlamında Erken Evlilikler: 

Ağrı Örneği. Akdeniz İnsani Bilimler Dergisi, 1(9), 349-375. 

Turan, A. (1991). Törelerimizde Kalın (Başlık) Âdeti. Millî Folklor, 12(2), 39-42.  

Tuychibaev, S. (2019). Özbek Türklerinde Ölümle İlgili İnanış ve Uygulamalar (Taşkent-Fergana Bölgesi 

Örneği). Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kültürel Çalışmalar Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Tezi, Kayseri.  

Uğurlu, S. (2010). Gelenek ve Kimlik İlişkisi. Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, Sakarya. 

Ulusoy, B.İ. (2021). Sivas Yıldızeli İlçesine Bağlı M. Sarıkaya, Karakaya, Kavak ve Belcik Köylerinin 

Doğumla İlgili Âdet ve İnanmaların Sosyal Antropolojik Açıdan İncelenmesi. Sivas Cumhuriyet 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Antropoloji Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sivas.  

Uygur, H. K. (2019). Hayvan Benzetmecelerine Dayalı Deve Oyunlarına Dair Bir Değerlendirme. Selçuk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Dergisi, (47), 145-161.  

Uysal, Y. (2019). Adıyaman Halk Kültüründe Evlilik ve Evlenme Törenleri. Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (46), 179-193.  

Ünal, A. (2017). Kırgız Türklerinde Ölüm ve Ölüm Öncesi İnanışlar. Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (42), 339-351.  

Ünal, A. (2021). Kırgız Toplumunda Geçmişten Günümüze Kalın (Başlık Parası) Geleneği. Millî Folklor, 

131(17), 47-61.  

Üstünova, K. (2011). Erzurum Düğünlerinde ‘Elma Atma’ Geleneği. Millî Folklor, 90(12), 146-155.  

Varvar, M. (2010). Çankırı’da Kına, Nişan ve Düğün Geleneği. Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Türk Halkbilimi Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara.  

Yakıcı, A. (1991). Düğün kelimesi ve kültürümüzdeki yeri üzerine. Millî Folklor, (2), 33-36. 

Yalçın Usal, S. S. (2010). Türklerde Çeyiz Sandığının Kullanımı ve Geleneksel Süslemeleri, Ordu 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Araştırmaları Dergisi, 1(1), 157-167.  

Yeniay, Ş., Doğan Z., Sancı, A. (2023). Türk Kültüründeki Ölüm Algısının Tabu ve Kaçınma Bağlamında 

Cenaze Törenlerine Etkileri. Uluslararası Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 2(6), 237-249. 

Yıldırım, Z. (2019). Dünden Bugüne Samsun-Çarşamba İlçesinde Geçiş Dönemleri (Doğum-Evlenme-Ölüm, 

Sünnet-Askerlik-Hac). Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Sivas.  

Yıldız, H. (2021). Gaziantep İl Merkezinde Performans Bağlamında Kadın Dans Grupları ve Kadın 

Orkestraları. Yegâh Musiki Dergisi, 1(4), 97-121.  

Yıldız, A. (2023). Gaziantep Düğünleri. Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Gaziantep.  

Yılmazçoban, A. M. (2016). Türk Aile Yapısında Evlilik Öncesi Süreç Etkisi Görücü ve Flört Tipi 

Yapılanma. Turkish Studies, 2(11), 1317-1340.  

Yılmaz, Ş. (2020). Kına Gecesi Ritüelinde Anlamsal İşleyiş: Çağrışımlar, Düşünyapılar, Dönüşümler, Millî 

Folklor Dergisi, (125), 163-176. 

Yılmaz, I.  (2022). Kültürümüzde Mevlit Geleneği. Sanat, Edebiyat ve Düşünce Dergisi, (14), 4-111.  

Yılmaz, M. (2023). Kırşehir Halk İnançlarında ve Hekimliğinde Anne Sütü. Littera Turca Journal of Turkish 

Language and Literature, 4(9), 779-793. 



156 

 

Yılmaz, M. (2023). Mucur’da Nazar İnanışı Etrafında Teşekkül Etmiş Pratikler. Turkish Studies - Language 

and Literature, Vol. 18, 2144-2162. 

Yılmaz, M. (2023). Mucur’da Kırklama Geleneğine Bağlı İnanış ve Uygulamalar Üzerine Bir 

Değerlendirme. The Journal of Turkic Language and Literature Surveys (TULLIS), 1(8), 50-77.  

Yaşa, R. (2019). Eski Türk Cenaze Törenlerinde Ölü Yakma Âdeti. Türk Tarihi Araştırmaları Dergisi, 1(4), 

275-295.  

Zaripova Çetin, Ç. (2007). Tatar Türklerinde Mitolojik Varlıklarla İlgili Mitler ve İnanışlar (İyeler ve 

Yaratıklar). Bilig / Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, (43), 1-32. 

Zöhre Eryılmaz, H. (2019). Yaşayan Mit Olarak Doğum Lekeleri: Simgeleri ve Anne-Kadın. Uluslararası 

Halkbilimi Araştırmaları Dergisi, 3(2), 160-169. 

c.) Elektronik Kaynaklar 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Sivrice (01.12.2024). 

http://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu (01.12.2024). 

https://www.livapastacilik.com/ (17. 05. 2024).  

https://onedio.com/haber/kirk-ucurma-nedir-kirk-ucurma-sepetine-ne-konur-1022361 (21.05.2024).  

https://www.melekbabyspa.com/ (21.05.2024).  

https://www.nalanunal.com.tr/  (22.05.2024).  

https://www.k24kitap.org/anadolunun-kultur-ve-edebiyatinda-uc-ve-uclemeler-977 (27.05.2024). 

 https://www.ceyizdiyari.com/ (29.05.2024).  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Sivrice
http://www.sivrice.gov.tr/dedeyolu-koyu
https://www.livapastacilik.com/
https://onedio.com/haber/kirk-ucurma-nedir-kirk-ucurma-sepetine-ne-konur-1022361
https://www.melekbabyspa.com/
https://www.nalanunal.com.tr/
https://www.k24kitap.org/anadolunun-kultur-ve-edebiyatinda-uc-ve-uclemeler-977
https://www.ceyizdiyari.com/



