
 

 

 

T.C. 

ŞIRNAK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

EĞİTİMİN İMKANI BAĞLAMINDA AHLAK 

(GAZZÂLÎ ÖRNEĞİ) 

 

 

YÜKSEK LİSANS 

 

ŞEFİK BIRMAN 

 

 

 

 

 

 

ŞIRNAK, 2024



 

 

 

T.C. 

ŞIRNAK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

EĞİTİMİN İMKANI BAĞLAMINDA AHLAK 

(GAZZÂLÎ ÖRNEĞİ) 

 

 

YÜKSEK LİSANS 

 

ŞEFİK BIRMAN 

 

 

DANIŞMAN: DR. ÖĞR. ÜYESİ AHMET ÖZALP 

 

 

 

ŞIRNAK, 2024



 

iii 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

 

Bu tez çalışmasının Şırnak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına 

uygun olarak hazırlandığını, bu tez çalışmasında yer alan tüm bilgilerin akademik kurallara 

ve etik ilkelere uygun olarak elde edildiğini ve sunulduğunu beyan ederim. Ayrıca, bahse 

konu bu kural ve ilkelerin gerektirdiği üzere, bu çalışmada özgün olmayan tüm bilimsel 

içerikleri kurallara uygun biçimde alıntılayıp kaynak gösterdiğimi beyan ederim. Beyanımla 

çelişen herhangi bir delil bulunduğu takdirde tüm sorumluluğu üstleneceğimi kabul ederim. 

 

 

Şefik BIRMAN 



 

iv 

TEZ YAZIM KILAVUZUNA UYGUNLUK 

 

“Eğitimin İmkanı Bağlamında Ahlak (Gazzâlî Örneği)” adlı Yüksek Lisans Tezi, Şırnak 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım Kılavuzu’na uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

 Tezi Hazırlayan                                                           Danışman 

Şefik BIRMAN                            Dr. Öğr. Üyesi Ahmet ÖZALP 

 

 

 

 

 

 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı Başkanı 

Doç. Dr. İsmet TUNÇ



 

v 

KABUL VE ONAY SAYFASI 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmet ÖZALP danışmanlığında Şefik BIRMAN tarafından hazırlanan 

“Eğitimin İmkanı Bağlamında Ahlak (Gazzâlî Örneği)” adlı bu çalışma jürimiz 

tarafından Şırnak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Ana 

Bilim Dalı’nda Yüksek Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

Sınav Jürisi Unvanı, Adı ve Soyadı İmza 

Jüri Başkanı Doç. Dr. M. Muhdi GÜNDÜZ  

Jüri Üyesi Dr. Öğr. Üyesi Muhyettin ÖZEN  

Jüri Üyesi Dr. Öğr. Üyesi Ahmet ÖZALP  

 

 

Savunma Tarihi: 11/07/2024 

 

Bu tezin kabulü Enstitü Yönetim Kurulunun ../../…. tarih ve ….. sayılı kararı ile 

onaylanmıştır. 

 

 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Müdürü 

       Doç. Dr. İbrahim HÜSEYNİ 

 

 

 

 

 

 

ONAY 



 

vi 

ÖN SÖZ/TEŞEKKÜR 

İnsanı farklı kılan unsurlar arasında fiziksel ve maddi yapısından çok onun akıl ve 

irade sahibi olması, düşünme yeteneği, inançları, ahlakî değerler ile erdemlerle donanmış 

olması yer almaktadır. Bu unsurların yanında insanın bunları kabul veya reddetme iradesine 

sahip olması, yargılama yeteneği, eğitim yeteneği gibi nitelikleri, insanı diğer varlıklardan 

ayıran temel özelliklerdir. Bu nedenle insan neredeyse tüm disiplinlerin temel ilgi alanı 

olmuştur ve bu özellikleri ile eylemleri nedeniyle eğitim ve ahlak konusunun odağında yer 

almıştır. 

Ahlak mefhumu geniş bir ilim yelpazesine sahiptir ve pratik sonuçlar doğurması 

nedeniyle sürekli olarak ortaya çıkan eylemlerle ilişkilendirilmektedir. Ahlakın teorik yönü 

eylemlerin bilgisi ve bu konudaki düşünce üretimiyle ilgilidir. Ahlak kavrayışı, insan 

eylemleri, düşünceleri, niyetleri ve içsel motivasyonlarla olan bağı nedeniyle pek çok alanla 

ilişkilidir ve bu yüzden derinlemesine incelenmeyi hak eder. Günümüz düşüncelerini 

oluşturmak ve sağlam bir entelektüel birikim oluşturmak istiyorsak İslâm düşüncesindeki 

ahlak anlayışını derinlemesine kavramamız gerekmektedir. Bu, bireysel değerlerimizi ve 

içsel motivasyonlarımızı güçlendirerek kişisel gelişimimizi daha anlamlı ve etkili bir şekilde 

dönüştürmemize yardımcı olur. 

Günümüz düşünce sistemlerini sağlam temeller üzerine oturtabilmek için öncelikle 

İslâm düşüncesindeki ahlak anlayışını kavramak önemlidir. İslâm düşüncesinde ahlak pratik 

felsefî disiplinler arasında kabul edilse de hemen hemen tüm dinî ilimlere yayılan geniş bir 

alanı kapsar. Felsefe, ahlakı daha sistemli bir şekilde incelerken kelâm ve tasavvuf gibi dinî 

disiplinler de önemli ahlakî düşünceler içerir. Bu bağlamda İslâm düşünce geleneğinde 

önemli bir yere sahip olan Gazzâlî, eserlerinde ahlak konusunu derinlemesine ele almıştır. 

Gazzâlî insanın eğitimle dönüşümünün mümkün olduğunu ve ahlakın değişebilir 

olduğunu savunarak ahlakî gelişimin eğitimle nasıl şekillendirilebileceğine dair önemli 

katkılarda bulunmuştur. Ona göre eğitim insanın erdemli bir yaşam sürdürmesi için 

gereklidir ve bu eğitim, kişinin karakterinin dönüşümünde esasî bir rol oynar. Elimizdeki 

çalışma Gazzâlî’nin bu perspektifinden yola çıkarak eğitimin insanın ahlakî oluş/dönüşüm, 

değişim/gelişim sürecindeki etkisini incelemekte ve söz konusu sürecin teorik temellerini 

ortaya koymaya çalışmaktadır. 

Bu bağlamda, Gazzâlî’nin ahlak ve eğitim üzerine düşünceleri, günümüz eğitim 

sistemlerine de ışık tutabilecek niteliktedir. Eğitimle insanın ahlakî dönüşümünün mümkün 



 

vii 

olduğunu savunan Gazzâlî’nin fikirleri, modern eğitim yaklaşımlarında da 

değerlendirilebilir ve uygulanabilir. Bu nedenle Gazzâlî’nin ahlak kavrayışının incelenmesi 

hem tarihsel bir perspektif sunmakta hem de günümüz eğitim ve ahlak anlayışına katkı 

sağlamaktadır. 

Öncelikle bu çalışmanın ortaya çıkmasında bana güç ve irade veren zor 

zamanlarımda yöneldiğim ve gönlüme ferahlık veren her şeyin sahibi olan yüce Allah’a 

sonsuz şükranlarımı sunarım. Bu kutlu yolda ilerlerken fikirlerini kaleme alarak bana 

mülahazalarının derin ummanlarında yüzme imkanı veren; ilminin enginliği, tespitlerinin 

inceliği, tahrir ve tefekkür metodunun zarafeti ile beni kendisine hayran bırakan büyük âlim 

ve mütefekkir İmam Gazzâlî’ye dualarımla minnettarlığımı arz etmeyi bir vazife bilirim. 

Bu çalışmanın tahakkuk etmesinde bana rehberlik eden mükerreren yaptığım hataları 

sabırla tashih eden ve çalışmamla alâkalı nazar-ı dikkatimden kaçan mevzuları her fırsatta 

işaret edip yol almama vesile olan çok kıymetli hocam Dr. Ahmet ÖZALP’a kalbî 

şükranlarımı arz ederim.  

Çalışmamın olgunlaşmasını sağlayan, ders döneminde ve tez çalışmamın tedvininde 

ilim ve irfanlarıyla bana rehberlik eden, meşguliyetine rağmen daima vakit ayırarak tezimi 

baştan sona okuyarak yardım ve himmetlerini esirgemeyen değerli hocam Doç. Dr. 

Muhammed Muhdi GÜNDÜZ ve başladığım günden nihayete erdiğim ana kadar tedris, 

tahrir ve müdafaa safhalarında bana rehberlik eden, mühim fikirlerini benimle paylaşan aziz 

lise arkadaşım, kadim dostum ve aynı zamanda hocam Dr. Yakup AKYÜREK’e derin 

şükranlarımı sunuyorum. 

Çalışmanın telif safhasında eserlerin tercümesi için bana Arapça desteği sağlayan 

Fevzi ÖMEROĞLU’na ve İngilizce desteği sunan Büşra ve Gülcan arkadaşlarıma, yazma 

aşamasında her daim yanımda olup destek ve muavenetini esirgemeyen muhterem mesai 

arkadaşım, yol arkadaşım, dostum ve Silopi Öğretmenevi kurum müdürüm Lokman 

BİRLİK’e en içten teşekkürlerimi arz ederim.  

Bugünlere erişmemde büyük emekleri olan, maddi ve manevi tahsil hayatımın her 

safhasında bana itimat eden ve muhabbetlerini kalbimde hissettiğim aziz anneme, merhum 

babama ve kıymetli aileme en derin şükranlarımı arz ederim. 

Şefik BIRMAN 

Temmuz 2024 

Karaca Köyü, Silopi 

 



 

viii 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ................................................................................................................. viii 

ÖZET .................................................................................................................................... x 

ABSTRACT ........................................................................................................................ xi 

KISALTMALAR LİSTESİ ............................................................................................... xii 

GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 

A.Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi ................................................................... 1 

B.Araştırmanın Yöntemi ................................................................................................. 4 

C.Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları ..................................................................... 7 

1.KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVE .............................................................. 9 

1.1. Ahlak Kavramının Lügat Anlamları ve Tanımları ............................................. 10 

1.2. Gazzâlî’nin Düşünce Dünyasında Ahlak .............................................................. 19 

1.2.1. Gazzâlî’nin düşünce dünyasında varlık ve insan anlayışı ........................ 21 

1.2.2. Gazzâlî’nin ahlak anlayışı ........................................................................... 26 

1.3. Gazzâlî’nin Düşünce Dünyasında Ahlakla İlgili Bazı Kavramlar ..................... 34 

1.3.1. İrade............................................................................................................... 34 

1.3.2. İhtiyar ............................................................................................................ 42 

1.3.3. Niyet ............................................................................................................... 47 

1.3.4. Amel ............................................................................................................... 54 

2.GAZZÂLÎ’NİN AHLAK DÜŞÜNCESİ BAĞLAMINDA EĞİTİMİN İMKANI .... 62 

2.1. Eğitimin İmkanı ...................................................................................................... 62 

2.1.1. Eğitim ............................................................................................................ 62 

2.1.2. Din eğitimi ..................................................................................................... 71 

2.1.3. İmkan teorisi ve eğitimin imkanı ................................................................ 74 

2.2. Gazzâlî’nin Ahlak Düşüncesinde Eğitimi Mümkün Kılan Kavrayışlar ............ 81 

2.2.1. Ahlakın değişebilirliği doğrultusunda eğitimin imkanı ............................ 81 

2.2.2. Ahlakî gelişimde iradenin dönüştürücü gücü ............................................ 92 



 

ix 

2.2.3. Ahlakî otonomide bilinçli eylemin rolü: seçebilme (ihtiyar) faktörü ...... 96 

2.2.4. Ahlakî tercihlere hazırlayıcı bir öncül ve saik olarak niyet ................... 100 

2.2.5. Batınî mücâhadenin ontolojik statüsü: bilme ve eyleme arasında bir 

köprü ..................................................................................................................... 105 

SONUÇ ............................................................................................................................. 110 

KAYNAKÇA.................................................................................................................... 120 

ÖZGEÇMİŞ ..................................................................................................................... 128 



 

x 

ÖZET 

 

EĞİTİMİN İMKANI BAĞLAMINDA AHLAK 

(GAZZÂLÎ ÖRNEĞİ) 

 

BIRMAN, Şefik 

Yüksek Lisans Tezi, Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Ahmet ÖZALP 

    Temmuz 2024, 128 sayfa 

 

İnsan ontolojik mahiyeti gereği kendi varlık sebebi ve doğasını sorgulayarak varoluşunu 

problematize eden tek canlıdır. Bu sorgulama sürecinde eğitim ile ahlak kavrayışları kişinin 

oluş/dönüşüm sürecinde kendini tanımlama ve eylemlerini anlamlandırma çabalarında esasî 

bir rol oynamaktadır. Ahlakî değişim/dönüşüm olanağının eğitimi mümkün kılan bir 

düşünsel zemine işaret ettiğini ortaya koymak ve dolayısıyla disiplinimizin teorik arka 

planına katkıda bulunmak amacıyla elinizdeki bu metin İslâm düşünce geleneğinin müstesna 

şahsiyetlerinden Gazzâlî’nin ahlak anlayışını ele almaktadır. Mütefekkir; ahlakı insanın 

düşünce ve eylemlerinde kendiliğinden zuhur eden bir içsel eğilim olarak tanımlamış, bu 

tanımıyla özgün bir ahlak teorisi ortaya koymuştur. Ona göre insan doğuştan iyi ve ahlakî 

güzellikleri hayata geçirme kapasitesine sahip olsa da ahlakî eylemleri edinmek için gayret 

ve çaba şarttır. Çalışmada nitel bir yöntem kullanılmış olup Gazzâlî’nin metinleri içerik 

analizi, yorumlama ve değerlendirme teknikleriyle incelenmiş, ahlak ve eğitimin karşılıklı 

olarak birbirlerini dönüştürme potansiyelleri ele alınmıştır. Bu bağlamda insanın ahlakî 

eylemlerini ve düşüncelerini eğitim aracılığıyla değiştirerek bir gelişim sürecine girmesi 

mümkün görünmektedir. Ahlak ve eğitim arasındaki bu etkileşim her iki unsurun da birbirini 

dönüştüren dinamikler olarak işlev gördüğünü göstermektedir. Dolayısıyla düşünürün 

fikirsel yapısına göre ahlakî değişim veya gelişim eğitim yoluyla gerçekleştirilebilecek bir 

dönüşüm süreci olarak değerlendirilebilir. Ahlak ile bu karşılıklı bağlantı, eğitimin insan için 

oluşturucu/dönüştürücü bir karaktere sahip olduğuna ve nihayeti itibariyle de imkanına atıfta 

bulunur. 

Anahtar Kelimeler: Eğitim, Eğitim Felsefesi, Din Eğitimi, Gazzâlî, Ahlak, Ahlak Eğitimi.



 

xi 

ABSTRACT 

 

MORALITY IN THE CONTEXT OF THE POSSIBILITY OF EDUCATION 

(GAZZALI EXAMPLE) 

 

BIRMAN, Şefik 

Master’s Thesis, Department of Philosophy and Religious Sciences 

Supervisor: Assist. Prof. Dr. Ahmet OZALP 

    July 2024, 128 pages 

 

Due to its ontological nature, human beings are the only living beings that problematize their 

existence by questioning their own reason for existence and nature. In this questioning 

process, education and moral concepts play an essential role in the person’s efforts to define 

himself and make sense of his actions in the process of formation/transformation. In order 

to demonstrate that the possibility of moral change/transformation points to an intellectual 

basis that makes education possible and therefore to contribute to the theoretical background 

of our discipline, this text deals with the moral understanding of Ghazali, one of the 

exceptional figures of the Islamic tradition of thought. Contemplative; He defined morality 

as an internal tendency that occurs spontaneously in human thoughts and actions, and with 

this definition, he put forward a unique moral theory. According to him, although humans 

have the inherent capacity to realize good and moral beauties, diligence and effort are 

necessary to acquire moral actions. A qualitative method was used in the study, and 

Ghazali’s texts were examined with content analysis, interpretation and evaluation 

techniques, and the potentials of morality and education to mutually transform each other 

were discussed. In this context, it seems possible for a person to enter a development process 

by changing his moral actions and thoughts through education. This interaction between 

morality and education shows that both elements function as dynamics that transform each 

other. Therefore, according to the intellectual structure of the thinker, moral change or 

development can be considered as a transformation process that can be achieved through 

education. This interconnection with morality refers to the fact that education has a 

constructive/transformative character for humans and, ultimately, to its possibility. 

Key Words: Education, Philosophy of Education, Religious Education, Ghazali, Morality, 

Moral Education. 



 

xii 

KISALTMALAR LİSTESİ 

 

Bk.   : Bakınız 

Çev.   : Çeviri 

nşr.  : Neşreden 

C.   : Cilt 

ed.   : Editör 

İSAM   : İslâm Araştırmaları Merkezi 

s.   : Sayfa numarası 

ts.  : Tarih yok 

TDK   : Türk Dil Kurumu 

TDV   : Türkiye Diyanet Vakfı 

vd.   : Ve diğerleri 

vb.   : Ve benzerleri 

AGİD   : Ağrı İslami İlimler Dergisi 

İLEM  : İlmi Etütler Derneği 

DEM  : Değerler Eğitimi Merkezi 

TYB  : Türkiye Yazarlar Birliği



 

1 

GİRİŞ 

A. Araştırmanın Konusu, Amacı ve Önemi 

Herhangi bir disiplinin düşünsel temelini açıklamak o disiplinin ilke ve konularını 

belirlemek için hangi düşünsel çerçevenin kullanıldığını ortaya koymak anlamına gelir. Bu 

çerçeve, disiplinin kendisini diğerlerinden ayıran özellikleri, ele aldığı konular ve problemler 

gibi unsurları içerir.1 Örneğin din eğitiminin imkanı doğrultusunda ahlak değişimi ve ahlakî 

dönüşüm gibi konular ve problemler din eğitimine ele alınması gereken temel unsurlar 

olarak değerlendirilebilir. Bu nedenle varlığını sürdürebilmesi için her disiplinin belirli bir 

teorik temele dayanması gereklidir. Din eğitimi gibi bir disiplin için düşünsel bir temel, ele 

aldığı ahlakî konular ve bu konuları nasıl ele aldığı gibi birçok hususu netleştirmek için 

önemlidir. Din eğitiminde bahsedilen düşünsel/teorik/kuramsal gereksinim sadece felsefe 

disiplininin ürettiği kavrayışları değil, aynı zamanda ilâhiyat, eğitim2 ve ahlak alanlarını da 

içine alan bir anlam taşır. Din eğitimi hem mevcut pozisyonundan hem de İslâm 

düşüncesindeki disiplinler arası konumundan kaynaklanan bir imkansızlıkla karşı karşıyadır. 

İlâhiyatın alt alanı olan Felsefe ve Din Bilim’lerinde konumlandırılan din eğitimi; felsefe, 

ilâhiyat ve felsefenin bütün meseleleriyle doğrudan veya dolaylı olarak ilgilenir.3 Bu nedenle 

fikirsel arka plan ifadesi, din eğitiminin bu alanlardan beslenmesinin imkanına ve 

zorunluluğuna işaret eder. Bu bağlamda “her doğan, mutlak fıtrat/yaratılış üzere doğar. 

Sonra anne ve babası onu Yahudi, Hristiyan veya Mecusi yapar.”4  hadisiyle eğitime dinî 

bir anlam kazandıran İmam Gazzâlî’nin düşüncesinde yer alan ahlak mefhumu ile eğitimin 

epistemolojik çerçevesi ve bu perspektifte sunulan eğitimin imkanı tezimizin konusunu 

oluşturmaktadır. 

Eğitimi ve ahlak ilişkisi, insanlık tarihinde daima merkezi bir konumda olmuştur. 

Eğitim insanların oluş biçimleri, ahlakî değerleri ve davranışları üzerinde belirleyici bir 

etkiye sahiptir. Bu bağlamda eğitimin, kişinin var oluş sürecine, ahlakî dönüşüne ve karakter 

gelişimine önemli katkılar sunması beklenir. İnsanın varoluşu, zihinsel olarak iyi ve kötü 

arasında ayrım yapma ve ahlakî yükümlülüklerle karşı karşıya kalma gerçeğiyle derinden 

ilişkilidir. Kuşkucu düşünce tarzına sahip insanlar, ahlakî değerlerin var olmadığı bir dünya 

 

1  Ahmet Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi (Ankara: Eski Yeni Yayınları, 

2023), 21. 
2  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 21-22. 
3  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 21-22. 
4  Ebû Dâvud, es-Sünen, nşr. Süleyman b. Eşas es-Sicistânî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992), Sünnet 17. 



 

2 

görüşünü destekleyen bir pozisyon alabilirler. Ancak varoluşun kendisi, insanları ahlakî bir 

bakış açısı benimsemeye veya belirli bir tutum sergilemeye itmiştir; bu da hayatın 

rastlantılarla değil, eleştirel düşünce ve özgürlüğün bilinçli kullanımıyla şekillendiğini ve 

geliştiğini gösterir. Bu bağlamda, ahlakın varlığı ve mahiyeti hakkında kavrayışımıza 

katkıda bulunan birçok faktörün mevcudiyetini kabul etmek mümkündür. Diğer bir deyişle, 

ahlakî değerler ve ilişkiler, ontolojik anlamda hayatımızda somut bir yer tutar ve varlığını 

hissettirir.5 Bu somut varlık, insanın içsel değerlerine olan bağlılığını güçlendirir ve onun 

kişisel gelişim yolculuğuna imkan sağlar. 

İnsanın iyilik gücüne olan inancı, onun kişisel gelişim yolculuğuna ve karakterini 

kendi deneyimlerinden yola çıkarak şekillendirmesine öncülük eder. Bu süreç, insanın kendi 

iç dünyasından yola çıkarak Aşkın olanla bağ kurmasını ve O’nunla kendini bulmasını ifade 

eder. Batınî bir keşif olarak başlayan bu serüven, kişinin kendi sınırlarını tanıyıp; içsel bir 

anlayışla dönüşümünü ve sonrasında Aşkın olanı arayış içine girmesini sağlar. Bu evrede, 

insan iki farklı boyutla karşı karşıya gelir: İlk olarak kişi yükümlülüklerini, değerleri ve 

normları temsil eden Aşkın olan boyutla tanışır. Diğer yandan, insanın kendi içsel mücadele 

boyutla yüzleşir. Kişi kendi iç dünyasını anlayarak yani eylemlerinin sebebini ve anlamını 

kavrayarak kendini ifade eder. Bu yolculukta insan, yaşamı boyunca süregelen bir bütünlük 

ve tutarlılık arayışı içinde kendine has bir benlik oluşturmaya ve bu benliği 

geliştirmeye/dönüştürmeye yönelir. Kişilik, tekrarlanamaz bir evren olarak, sürekli bir 

dönüşüm içinde, ahlakî bilincimizi koruduğumuz, iyi niyetle hareket ettiğimiz ve çeşitli 

özellikleri bir araya getirdiğimiz bir oluşu temsil eder. Bu tür bir yaşam, kişiyi öncelikle 

bilinçler arası etkileşimlere ve daha sonra Aşkın olanla ilişki kurmaya teşvik ederek, 

karakterini kademeli olarak geliştirmesine imkan tanır.6 Bu bağlamda eğitim imkanın 

varlığı, ahlak eğitimin gerçekleşebilirliği üzerine tartışmaları beraberinde getirir. Bu 

çerçevede, argümanımız, İslâm alimleri arasında öne çıkan Gazzâlî’nin görüşlerinde 

eğitimle ahlakî bir dönüşümün mümkün olabileceğini ele almaktadır. 

İslâm düşüncesi, ahlakî prensiplere büyük önem atfeder ve bu alan geniş bir yer 

kaplar. Kur’an’ın birçok ayeti, doğrudan ya da dolaylı olarak ahlakî meseleleri ele alır. 

Hadisler de ahlakla ilgili zengin bilgiler sunar. Bunun yanı sıra, felsefe, kelam ve tasavvuf 

 

5  Celal Türer, "Ahlak ve Eğitim", Ahlak Felsefesi Yazıları, ed. Çilingiri Lokman (Ankara: Elis Yayınları, 

2015), 144-145. 
6  Türer, "Ahlak ve Eğitim", 146. 



 

3 

gibi alanlar da ahlaka geniş bir perspektiften bakar. Buradaki temel amaç, insanın varlık 

kategorileri içinde ahlaklı bir şekilde gelişmesini ve yetkinliğe ulaşmasını sağlamaktır. Din 

eğitimi de buna paralel olarak insanın ahlakî gelişim ve dönüşümüne rehberlik etmektedir. 

Dolayısıyla bu çalışmanın amacı, en geniş ifadesiyle din eğitimi disiplinin teorik arka 

planına katkı sağlamaktır. Ahlak disiplini, din ve eğitimle derinlemesine bir bağ kurar ve din 

eğitimi alanında incelenmesi gereken çok katmanlı bir zemin oluşturur. Bu çok katmanlı 

yapı nedeniyle ahlak kavrayışı, genel olarak İslâm düşünce geleneği ve Gazzâlî’nin bakış 

açısı çerçevesinde sınırlandırılarak değerlendirilmiştir. Dolayısıyla bu çalışma, spesifik 

olarak Gazzâlî’nin düşüncesinde eğitimin olanağı bağlamında ahlakı inceleyerek din 

eğitiminde ahlak değişiminin nasıl mümkün olabileceğini tartışmaktadır. Ayrıca çalışmamız 

Gazzâlî’nin ahlak anlayışı ve eğitim yoluyla ahlakî dönüşümü sağlayan kavrayışlarının, 

disiplinin geniş perspektifine nasıl katkıda bulunabileceğini ortaya koymayı 

hedeflemektedir. 

Bir disiplinin perspektifinin belirlenmesi, iki farklı metodoloji ile mümkündür. İlk 

olarak, konuların kendiliğinden ortaya koyduğu doğal bir perspektiften bahsedilebilir. İkinci 

olarak ise söz konusu disiplinin bakış açısının tanımlanması ve düşünsel temellerinin 

sağlanmasına dayanabilir. Din eğitimi alanında şu ana kadar belirgin bir şekilde tanımlanmış 

ve ifade edilmiş bir perspektiften söz etmek güçtür.7  Bununla beraber ahlak eğitimi alanında 

da henüz net bir şekilde tanımlanmış bir perspektif olmamasına rağmen, insanın kutsal ile 

olan ilişkisine dayalı bir yaklaşımın tüm boyutlarıyla ele alınması mümkündür. Bu yaklaşım, 

İslâm düşüncesindeki ahlak anlayışıyla uyumlu bir şekilde, kişisin hem zihinsel hem de içsel 

dönüşümünü teşvik edecek biçimde bütünleşebilir. Dolayısıyla ahlak eğitimi insanın 

benliğinin oluşumunda kutsalın rehberliğini esas alarak ahlakî bilincin ve sorumluluğun 

geliştirilmesine yönelik bir süreç olarak kavramsallaştırılabilir. Böylece ahlak eğitimi, 

insanın kendi içsel etik değerlerini keşfetmesi ve bu değerler doğrultusunda özgün bir 

karakter geliştirmesi açısından temel bir öneme sahiptir. Bu yaklaşım, geleneksel ahlak 

anlayışımızın din eğitimi üzerindeki etkilerini ve yorumlanma biçimlerini ele alan 

çalışmanın ikinci ana hedefidir. 

İslâm düşünce tarihinde önemli bir yeri olan Gazzâlî’nin ahlak anlayışı, etik 

kavramının eğitimdeki ehemmiyetini artırmanın yanı sıra, onun çağdaş bağlamlarda yeniden 

değerlendirilmesine olanak tanır. Bu çalışmanın spesifik anlamda üçüncü gayesi, İslâm 

 

7  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 4. 



 

4 

düşünce tarihinin önde gelen figürlerinden Gazzâlî’nin ahlak anlayışını detaylandırarak içsel 

yolculuğunda ve karakterinin şekillenmesindeki kişinin rolünü vurgulayarak ele almayı 

amaçlar. İnsanın içsel ahlak değerlerini keşfetmesi ve bu değerler doğrultusunda özgün bir 

karakter geliştirmesi süreci, Gazzâlî’nin ahlak anlayışının odağında yer alır. Bu süreç, 

kişinin kendine has etik bilincini oluşturmasına ve kendi davranışlarını bu bilinç 

doğrultusunda dönüşmesine olanak tanır. Bu bakımdan Gazzâlî’nin ahlak eğitimi, ferdin 

kendi iç dünyasını anlaması ve bu anlayışı hayatının her alanına entegre etmesi için kritik 

bir öneme sahiptir. 

Bu perspektiften bakıldığında, ahlak eğitimi, kişinin sadece toplumsal normlara 

uyum sağlamasından öte, kendi içsel ahlakî değerlerini geliştirme ve bu değerlerle uyumlu 

bir yaşam sürme çabasını destekler. Gazzâlî’nin ahlak anlayışı, bu içsel dönüşüm 

yolculuğunda kişiye rehberlik eden bir pusula işlevi görür. Bu minvalde çalışmamızda 

aşağıdaki sorulara yanıtlar aranacaktır: 

1. Ahlak nedir? 

2. İslâm düşüncesinde ahlak nasıl anlamlandırılmıştır? 

3. Gazzâlî nasıl bir ahlak anlayışına sahiptir? 

4. Gazzâlî’nin ahlak anlayışı eğitim açısından nasıl anlamlandırılabilir? 

5. Ahlakla irade, ihtiyar, niyet ve amel arasından nasıl bir ilişki vardır? 

6. Gazzâlî düşüncesinde eğitim mümkün müdür? 

7. Eğitim mümkünse ahlakî dönüşüm mümkün müdür? 

8. Ahlakî dönüşüm mümkün ise Gazzâlî’nin bu perspektifi disiplinimiz için nasıl 

bir ufuk oluşturabilir? 

Bu soruların birbirleriyle bağlantılı olması, konunun derinlemesine anlaşılmasını 

sağlamak açısından önemlidir. Literatür taramamızda bu sorular çerçevesinde şekillenen 

çalışmaların azlığı, tezimizin alana önemli bir katkı sağlayacağına işaret etmektedir. 

B. Araştırmanın Yöntemi 

İslâm düşünce geleneğinde ahlak kavrayışının, Gazzâlî’nin düşünceleri bağlamında 

din eğitimi açısından sağladığı potansiyel düşünsel zemin, bu çalışmanın temelini 

oluşturmaktadır. Bu bağlamda çalışmamız öncelikle İslâm düşüncesinde ahlak anlayışının 

çeşitli yönlerini ele almakta, ardından Gazzâlî’nin düşüncelerinde bu anlayışın nasıl bir 

perspektif sunduğunu incelemekte ve son olarak ahlakî değişimin olasılıklarını 

tartışmaktadır. Bu süreç, geleneksel İslâm ahlak tasavvurlarının kavramsal bir çerçevede 



 

5 

analizini ve din eğitimi bağlamında ahlakî değişikliklerin yansımalarını değerlendirmeyi 

gerektirmektedir. Araştırma nitel ve kuramsal/teorik bir yaklaşım benimseyerek yazılı 

kaynakların detaylı bir şekilde incelenmesi yöntemine dayanmaktadır. 

Bu çalışma, İslâm düşünce geleneğinde ahlakın Gazzâlî’nin eserleri üzerinden 

okunarak din eğitimi alanında nasıl bir dönüşüm ve yeniden yapılandırma imkanı 

sunabileceğini teorik bir çerçevede ele almayı amaçlamaktadır. Gazzâlî’nin ahlak anlayışı, 

onun epistemolojik yaklaşımları insanın kendini tanıması, dönüştürmesi, geliştirmesi ve 

Aşkın olanla bağ kurma çabası gibi temel konuları içermektedir. Dolayısıyla söz konusu 

çalışma, teorik bir çalışma olacağından düşünsel bir kuram çerçevesinde kaleme alınmak 

durumundadır. Bu bakımdan tezimizin izleyeceği yol, eğitim felsefesi teorileri tarafından 

kısmen şekillendirilecektir. Ancak tezimiz mevcut eğitim felsefesi teorilerini bütünüyle 

benimseme veya reddetme yerine, bu teorilere karşı bir değerlendirmeyle uyumlu bir tutum 

sergilemeyi tercih etmektedir. 

Ahmet Cevizci, eğitim felsefesini üç ana kategori altında incelemektedir: Klasik 

eğitim felsefesi, analitik eğitim felsefesi ve eleştirel eğitim felsefesi. Klasik eğitim felsefesi, 

aynı zamanda normatif felsefe olarak da adlandırılır ve realizm, idealizm, rasyonalizm gibi 

çeşitli “-izm”lerden oluşur. Bu düşünsel akımın temel görevi, normatif önermeler 

oluşturmaktır; yani “olmalı” veya “malı” ekleri ile insan davranışlarına yönelik standartlar 

belirler. Bu perspektiften bakıldığında kavramlar esasen normatif bağlamda anlam kazanır 

ve bu durum, kavramların mahiyetinden ziyade, nasıl olmaları gerektiğine odaklanır.8 Bu 

sebeple çalışmamız bu felsefî yaklaşımdan uzak durmayı hedeflemekte ve kavramların 

mahiyetini normatif değerlendirmelerden bağımsız olarak ele almayı amaçlamaktadır. 

Analitik eğitim felsefesi ise klasik felsefenin aksine, normatif önermeler oluşturmaz. 

Bu yaklaşımın esas amacı, eğitimle ilgili kavramları analiz etmek ve bu kavramları daha 

anlaşılır kılmaktır. Analitik eğitim felsefesi, kavramların açıklanması ve analiz edilmesiyle 

sınırlı kalır ve klasik eğitim felsefesinin eleştirisi yapılırken alternatif bir sistem önermez. 

Sözgelimi ontolojik bir ayrım olarak “biz” ve “biz olmayanlar” arasında bir ikilik 

kurulduğunda, “biz olmayanlar” kategorisindeki varlıklar, biz onları düşünmesek de var 

olmaya devam eder. Örneğin bir kalem, onu düşünmeyi bıraksak bile varlığını sürdürür. 

Benzer şekilde “biz olmayanlar” da bizi düşünmese “biz” var olmaya devam ederiz. Öyleyse 

 

8  Ahmet Cevizci, Eğitim Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 2021a), Detaylı bilgi için bakınız. 



 

6 

dış dünyayla olan bağımız, metafiziksel bir varlık katmanı tarafından kurulmuştur ki, bu da 

zihinsel dünya olarak adlandırılabilir. Epistemolojik bir perspektiften dış dünya ile doğrudan 

bir iletişim veya temasımız olmamasına karşın, “zihinsel” olarak nitelendirilen düşünceler 

aracılığıyla dış dünyanın kendi varlık alanımıza entegre edilmesi sağlanmaktadır. Burada 

bahsi geçen “zihinsel düşünceler”, aslında kavramlar olarak tanımlanabilir. Kavramlar, 

zihinsel alanda mevcut oldukları sürece, herhangi bir değişimden bahsedilemez. Değişimin 

gerçekleşebilmesi için, bu kavramların sözcükler aracılığıyla ifade edilmesi gerekmektedir. 

Bu bağlamda eğitim felsefesi, analitik felsefenin araçlarıyla, zihinde mevcut olan 

kavramların incelemeye tabi tutulması işlemi gerçekleştirilmektedir.9 

Bu bağlamda analitik felsefe, norm koymak ya da var olanın yerine başka bir şey 

koymak yerine, mevcut olanı incelemeye odaklanır. Dolayısıyla çalışmamızın birinci 

bölümünde, normatif önermeler oluşturmadan ve mümkün olduğunca mevcut tartışmalara 

katılmadan, kavramsal analiz yoluyla bir analitik çerçeve izlenmektedir. Bu yaklaşım, 

konuların derinlemesine incelenmesini sağlarken, aynı zamanda eğitim felsefesi alanındaki 

mevcut diyaloglara doğrudan müdahale etmekten kaçınmaktadır. 

Eleştirel eğitim felsefesi ise klasik ve analitik eğitim felsefelerinin bir sentezi olarak 

değerlendirilebilir. Bu yaklaşım ne tamamen normatif önermeler oluşturur ne de sadece 

analitik incelemeler yapar; duruma göre hem norm koyabilir hem de analiz gerçekleştirebilir. 

Dolayısıyla analitik eğitim felsefesinin aksine eleştirel eğitim felsefesi, yeni bir sistem 

oluşturma gayreti gösterir. 10  Bu bakımdan çalışmamızın ikinci bölümü, yer yer analitik bir 

tutum sergilese de temelde eleştirel bir yaklaşım benimseyerek eğitimin potansiyelleri ve 

ahlakî dönüşüm gibi konularda yenilikçi düşünceler ortaya koyar ve böylece tezin ana 

temasını ilerletmeyi hedeflemektedir. Bununla birlikte eleştirel felsefenin bazı yönlerini 

benimsememiz, araştırmamızın teoriden pratiğe geçiş yapacak yeni bir eğitim sistemi 

önerdiği anlamına gelmez; zira tezimiz baştan sona teorik bir çalışmadır ve özellikle pratik 

uygulamalarla ilgili herhangi bir model önerisi sunma iddiasında bulunmamaktadır.  

Sonuç olarak çalışmamızın birinci bölümü analitik bir bakışla ele alınmaktadır. İkinci 

bölüm ise yer yer analitik yer yer eleştirel bir bakış açısı sunarak normatif bir karakterden 

uzak kalmayı tercih etmektedir. Bu bağlamda çalışmamız, teorik sınırlılıklar çerçevesinde, 

belirli problemlere dikkat çekmekle birlikte, eğitimin pratiğine ilişkin önermelerde 

 

9  Cevizci, Eğitim Felsefesi, Detaylı bilgi için bakınız. 
10  Cevizci, Eğitim Felsefesi, Detaylı bilgi için bakınız. 



 

7 

bulunmaktan kaçınmaktadır. Bu, çalışmanın eğitim pratiğinin üzerine öneriler sunmak 

yerine, daha çok teorik bir tartışma yürütme eğiliminde olacağı anlamına gelmektedir. 

C. Araştırmanın Kapsamı ve Sınırlılıkları 

Çalışmamız, Gazzâlî’nin düşüncelerini temel alarak din eğitimi perspektifinden 

ahlak kavramının yeniden yorumlanmasını ve bu özel alandaki tartışmaları derinleştirmeyi 

amaçlamaktadır. Ancak ahlakın geniş bir çerçeveye sahip olması sebebiyle, bu tez özellikle 

Gazzâlî’nin düşüncelerine odaklanarak ahlak eğitiminin imkanlarını ele almaktadır. 

Dolayısıyla tezde, İslâm düşüncesinde ahlakın ibadetlerdeki yerinin ve inanç esaslarındaki 

ahlakın varlığının tartışılması çalışmada kapsam dışı bırakılmıştır. Bununla birlikte ahlak, 

eylem ve sorumluluk arasındaki ilişki bağlamında anlam kazanan tartışmalar göz önünde 

bulundurulmuş ve konu bağlamında uygun görüldüğünde analiz edilmiştir. 

Tezimizde İslâm düşüncesinin beslediği bir perspektiften hareketle, modern 

dönemdeki eğitim ile din eğitimi arasındaki ayrımın geleneksel çerçevede var olmaması gibi 

zorluklar ele alınmaktadır. Disiplinler arası ayrımın yarattığı terminolojik farklılıklar, 

geleneksel bağlamda mevcut olmayan bir alana atıfta bulunurken, eğitim ve din eğitimi 

kavramlarının anlam karışıklığına yol açabilecek potansiyeli taşımaktadır.11 Bu anlam 

karmaşasını önlemek adına, İslâm düşüncesindeki gibi, eğitim kavramı hem eğitimi hem de 

din eğitimini kapsayacak şekilde kullanılacak, çalışmanın konusunu belirtmek için ise 

zaman zaman din eğitimi terimi özel olarak zikredilecektir.  Bu kapsamda çalışmamız bir 

giriş, iki bölüm ve bir sonuçtan oluşmaktadır. 

Giriş bölümünde bu araştırmanın amacı, önemi ve metodolojisi tanımlanmış, ayrıca 

sınırlılıkları belirtilmiştir. Bu temel çerçeveden yola çıkılarak, Gazzâlî’nin ahlak anlayışının 

eğitimdeki yeri ve imkanları, onun eserleri üzerinden tartışmalar yapılmıştır. 

Tezin birinci bölümünde ise ahlak kavramının lügat anlamına değinilmiş ve İslâm 

düşünce geleneğinde bu kavramla ilgili yapılan çeşitli tanımlar incelenmiştir. Daha sonra, 

çalışmanın ana temasını oluşturan İmam Gazzâlî’nin düşünceleri ele alınmıştır. Çalışmanın 

ilerleyen kısımlarında ise ahlakla ilgili bazı kavramlar (irade, ihtiyar, niyet ve amel) yine 

İslâm düşünce geleneği ve Gazzâlî düşünceleri üzerinde durulmuştur. Çalışmamız 

Gazzâlî’nin “İhyâü ulûmi’d-dîn” eseriyle sınırlandırılmıştır ancak konuyu daha kapsamlı bir 

 

11  Muhammed Muhdi Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği) 

(Mardin: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 2019), 8-9. 



 

8 

şekilde ele almak amacıyla mütefekkirin “Tehâfütü’l-felâsife”, “Mizânu’l-amel”, “el-

Munkızu min-ad-dalâl”, “Kimyâ-yı saâdet”, “Mişkâtü’l-envâr” ve “el-Erbaîn fî usûli’d-

dîn” gibi önemli eserleri de referans olarak kullanılmıştır. Bu eserler, ahlak ve din eğitimi 

üzerine yapılan tartışmalarda merkezi bir rol oynamakta ve Gazzâlî’nin düşüncelerinin bu 

alandaki uygulamalara nasıl rehberlik ettiğini göstermektedir. 

Bu nedenle, birinci bölümde gelecekteki kullanımlar için ansiklopedik bir üslupla 

tanımladığımız kavramların ele alınması yeterli olacaktır. Bu yaklaşım, çalışmanın ilerleyen 

kısımlarında bu kavramlara dayanarak daha derinlemesine analizler yapılmasına olanak 

tanıyacaktır. Çalışmada incelenen kavramlar, Arapça ile Türkçe dillerindeki anlamlarıyla ve 

kavramsal yorumlarıyla birlikte ele alınmıştır. Bu amaçla, İbn Manzûr’un “Lisanü’l-Arab”, 

Rağıb el-İsfehanî’nin “Müfredât” eserleri, “Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi”, 

Orhan Hançerlioğlu’nun “Felsefe Ansiklopedisi”, İlhan Ayverdî’nin “Misalli Büyük Türkçe 

Sözlük”ü, Ahmet Cevizci’nin “Felsefe Sözlük”ü ve Türk Dil Kurumu’nun “Türkçe 

Sözlük”ü gibi kaynaklardan faydalanılmıştır. Bu kaynaklar, çalışmanın ilerleyen 

bölümlerinde analiz edilecek kavramların temelini oluşturmak için kullanılmıştır. 

Tezin ikinci bölümünde, Gazzâlî’nin ahlak anlayışı çerçevesinde eğitim, din eğitimi, 

imkan teorisi ve eğitimin imkanları gibi konular, Gazzâlî’nin fikirleri ışığında ele 

alınmaktadır. Bu bölümde, eğitimin İslâm dünyası ve Batı’daki farklı yaklaşımları teorik ve 

analitik olarak incelenmiştir. Ayrıca, din eğitiminin genel ve Türkiye özelindeki tanımları 

tartışılmış ve Gazzâlî’nin düşüncelerinin eğitimdeki imkanını ortaya koyan bir 

değerlendirme yapılmıştır. 

Sonuç bölümünde çalışmanın her bir bölümüne dair özet niteliğinde 

değerlendirmeler yapılmaktadır. Bu bölüm, araştırmanın genel bir perspektifini sunarak elde 

edilen bulguların ve tartışılan konuların ana hatlarını ortaya koymaktadır.



 

9 

 

1. KAVRAMSAL VE KURAMSAL ÇERÇEVE 

Ahlak, insanlık tarihinin en önemli konularından biri olmuş ve insan medeniyetinin 

her anında varlık göstermiştir. Ahlak mefhumu, zaman içinde farklı şekillerde ifade edilmiş 

olsa da hâlâ varlığını sürdürmekte ve güncelliğini korumaktadır. Bu açıdan bakıldığı zaman 

ahlakın varlığı, kadim bir konu olarak kabul edilebilir, çünkü insanlık tarihinin 

başlangıcından bugüne kadar varlığını sürdürmüştür ve insan medeniyetinin temel bir unsuru 

olmuştur. 

Ahlak, dinle ilişkili bir kavrayıştır ve dinin bir parçası olarak kabul edilebilir. Din, 

inanç ve ibadetlerin yanı sıra etik değerleri, ahlakî prensipleri ve doğru ile yanlış arasındaki 

ayrımı da içeren bir çerçeve sunar. İnsanların ahlakî değerleri ve eylemleri, dinin öğretileri 

ve etik kurallarından da etkilenebilir. Dolayısıyla, ahlak ve din arasında iç içe geçmiş bir 

ilişki bulunmaktadır ve din, insanların ahlakî yönelimlerini şekillendirmede bir etken 

olabilir. Nitekim Hz. Peygamber’in “ben güzel ahlakı tamamlamak üzere gönderildim.”12 

hadisiyle dinin, ahlakî prensipleri ve davranış kurallarını belirleyerek insanları etik ve doğru 

bir yaşam sürmeye teşvik ettiği söylenilebilir. 

Kâinatı belli bir ölçüye ve düzene göre yaratan Allah,13 yaratılmışlara emirler 

göndermekte ve dünya ile insana dair birtakım prensipler ortaya koymaktadır. Bu ilkeler, 

evrensel düzeyde düzen ve yasaları ifade ederken, insanlık bağlamında ahlakî kurallar olarak 

tezahür etmektedir.14 Nitekim ahlak kavramının öznesi bilen, sorgulayan, araştıran ve 

değişime açık bir varlık olarak insandır. Dolayısıyla insanın bilen bir varlık olması ile 

ahlakîliği arasında zorunlu bir bağ meydana gelmektedir. İnsan, değişim ve gelişime açık bir 

varlık olduğu için eylemleri, düşünceleri ve inançlarıyla yükselip alçalabilir. Bu nedenle, 

ahlak kavramını zihnimize ve düşüncemize olumlu bir şekilde yerleştirmek önemlidir. 

İslâm düşünce geleneğinde ahlak, disipline edilmiş bir alandır. Ahlak, bir disiplin 

olarak kendini kanıtlamış ancak ahlakla ilgili çok sayıda materyal ahlak disiplini dışında da 

bulunmaktadır. Bu materyallerin bir kısmı İslâm felsefesi literatüründe bir kısmı kelam ve 

 

12 İmam Mâlik, el-Muvatta, nşr. Takıyyüddin en-Nedvi (Beyrut: 1991), Hulk, 8. 
13  el-Kamer 54/49 
14  Nurgül Bulut, İnanç ve Ahlak Dini Tasavvurun Seküler Dönüşümü (İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 

2021), 201. 



 

10 

 

fıkıh usulü kitaplarında bir kısmı da tasavvuf kitaplarında kendilerine yer bulmuştur. 

Özellikle tasavvuf kitaplarının bir kısmı ahlak literatürü için önemli kaynaklar olmuştur. 

Ahlak kavramı, İslâm düşünce geleneğinden beslenerek kendisine zemin ve arka plan 

oluşturacak bir anlam zenginliğine sahiptir. Dolayısıyla ahlak kavramının manasını ortaya 

çıkarmanın birinci yolu onun sözlük anlamını bilmektir. Nitekim her kavram sözlük anlamı 

itibariyle kendi içinde birden fazla anlam barındırabilmektedir. Bu nedenle çalışmanın 

birinci bölümünde ahlak kavramının kavramsal ve kuramsal çerçevesi çizilecek ve tezin 

konusunu genişletmek amacıyla Gazzâlî’ye bağlı kalmadan bazı İslâm filozoflarının ahlaka 

yönelik düşüncelerine yer verilecektir. Bu epistemolojik yaklaşım sonraki bölümler için bir 

zemin hazırlamayı amaçlamaktadır. 

1.1. Ahlak Kavramının Lügat Anlamları ve Tanımları 

Arapça bir sözcük olan ahlak kavramı, İbn Manzûr’un “Lisânü’l Arap” adlı eserinde 

“hulk” ya da “huluk” kelimesinin çoğulu olarak geçmektedir ve “din, seciye, huy, tabiat, 

mizaç” gibi manalara gelmektedir. “Hulk” genellikle insanın fiziki görünümü için 

yorumlanırken “huluk” kelimesinin ise insanın manevi/içyapısı için kullanıldığı 

görülmektedir.15 

Ahlak kavramı, Batı dillerinde benzer anlamlarla ifade edilmiştir. İngilizce ‘de 

“morals” veya “ethic”, Yunanca ‘da “ethik”, Fransızca ‘da ise “morale” olarak 

kullanılmaktadır.16 Bu kelimeler genellikle “bir sosyal yapıyı birbirinden ayırt eden örf, adet, 

gelenek, alışkanlık, karakter, ahlak ve ahlakî kurallar” anlamlarında kullanılmıştır. “Moral” 

terimi genellikle eylemleri tanımlamak için kullanılırken, “ethic” terimi eyleme değer 

yüklendiğinde kullanıldığı görülmektedir. Başka bir deyişle, “moral” somut ahlakî eylemleri 

için kullanılırken, “ethic” terimi iyi, kötü ve sorumluluk gibi kavramların araştırılmasında 

kullanılmıştır.17 

Türkçe sözlükler ve ansiklopedilerde ahlak, sosyolojik olarak belli bir insan 

topluluğunun davranış kurallarını ve birbirleriyle olan ilişkilerini araştıran yasa ve ilkelerin 

 

15 Ebü'l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab (Beyrut: Dâru Sâdır, ts.), 

87; Fikret Karaman vd., "Ahlâk", Dinî Kavramlar Sözlüğü, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2006d), 14. 
16 İlhan Ayverdi, "Ahlâk", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2006), 1/58. 
17 Recep Kılıç, "Ahlâk Kavramının Analizi", İslam Ahlâkı ve Sevgi, (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2007), 

37. 



 

11 

 

tümü,18 mutlak manada iyi olduğu düşünülen veya belli bir yaşam felsefesinden meydana 

gelen ilkeler ve kurallar, bir insanın olumlu davranışları veya kişinin benliğini ifade eden 

davranış ve huyların bütünü19 olarak tanımlanmaktadır. Bir başka sözlükte geçen tanıma 

göre ahlak, tabiatı gereği insandaki iyi ve kötü huylar, insanın manen yücelten güzel 

davranışlar, belli toplumlarda insanlar arası ilişkileri düzenleyen ve tüm toplumun uyması 

gereken ilkeler olarak tanımlanmaktadır.20 

İslâm literatüründe ahlak ya da hulk kavramlarının genel itibariyle iyi ve kötü 

karakterler, faziletler ve rezîletler için kullandığı anlaşılmaktadır. İyi karakter için “hüsnü’l-

huluk”, “mehâsinü’l-ahlak”, “mekârimü’l-ahlak”, “el-ahlaku’l-hasene”, “el-ahlaku’l-

hamîde”, kötü karakter için “sûü’l-huluk”, “el-ahlaku’z-zemîme”, “el-ahlaku’s-seyyie” 

ifadeleri kullanılmıştır.21 

Ahlak kelimesi, Kur’an-ı Kerîm’de geçmemektedir ancak biri “adet/gelenek” diğeri 

de “ahlak” olmak üzere iki ayette ahlakın tekili olarak “huluk” kelimesi geçmektedir. 

“Gerçekten sen büyük bir ahlak (huluk) üzeresin”22 ayetinde Hz. Muhammed’in yaratılışına 

vurgu yapılmış, “bu geçmiştekilerin geleneklerinden/adetlerinden (huluk) başka bir şey 

değildir”23 ayetinde ise Hud kavminin eski alışkanlıklarına vurgu yapılmıştır.24 

Ahlak kavramının, hadis-i şeriflerde de “huluk” kelimesiyle geçtiği görülmektedir. 

“Ey Muâz! ahlakını(huluk) güzelleştir”25 hadisinde insanın alışkanlıklarına dikkat çekilmiş, 

“kime güzel bir yüz ve güzel bir ahlak (huluk) verilmişse, Allah’a şükretsin.”26 hadisinde ise 

kişinin değişmeyen mizacına vurgu yapılmıştır. Bu durumda hadis-i şeriflerde huluk 

kavramının “insanın değişmeyen mizacı” ve “alışkanlıklar” olmak üzere iki manada 

kullanıldığı görülmektedir.27 

 

18 Orhan Hançerlioğlu, "Ahlâk", Felsefe Ansiklopedisi, (İstanbul: Remzi Kitapevi, 1978), 32. 
19 Ahmet Cevizci, "Ahlâk", Felsefe Sözlüğü, (İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999a), 17. 
20 İlhan Ayverdi, "Ahlâk", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010g), 23-24; İlhan Ayverdi, 

"Ahlâk", Kubbealtı Lugatı, Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı. 
21 Mustafa Çağrıcı, "Ahlâk", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi, 1989), (Erişim 27 Mart 2022). 
22 el-Kalem 68/4 
23 el-Şuarâ 26/137 
24 Muhammed Muhdi Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi (Ankara: Eskiyeni 

Yayınları, 2022), 53. 
25 Mâlik, 8. 
26 İsmâil b. Muhammed el-Aclûnî, Keşfü’l-Hafâ, nşr. Ahmed el-Kalâş (Beyrut: 1985), 177. 
27 Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 53. 



 

12 

 

Ahlak kavramı, huy, mizaç, tabiat ve seciye gibi anlamlarda kullanıldığı gibi fıtrat 

(tabiat) olarak da yer yer kullanılmaktadır. Ahlak genel bir kavram iken fıtrat daha çok 

insanın benliğiyle ilgili özel bir kavramdır.28 İnsanın yaratılışı/tabiatıyla ilgili Kur’an-ı 

Kerîm’de Allah şöyle buyurmuştur: “Biz insanı en güzel biçimde(tabiatta) yarattık.”29 

Başka ayette ise Allah insanın ruhi yapısına binaen şöyle emretmiştir: “Ben, onun 

yaratılışını tamamladığım ve ona ruhumdan üflediğim zaman, siz hemen onun için secdeye 

kapanın.”30 Kur’an’da belirtildiği gibi Allah insanı en güzel tabiatla yaratmış olup kendi 

ruhundan üflemiştir. Bunun içindir ki Allah’ın emriyle melekler Hz. Âdem’e secde etmiştir. 

İnsanın ruhi yönü yanında beşerî cephesi de vardır ki Allah “insanı topraktan yaratmış”31 

olup insana “kötülük yapma ve takva sahibi”32 olma kabiliyetini de vermiştir. İnsanda 

bulunan bu ikilik insanın ahlakî olarak çift kutuplu olma durumunu meydana getirmiştir. Bu 

bakımdan insan iki yönlü yaratılmış olup potansiyel olarak hem iyilik hem de kötülük yapma 

kabiliyetine sahiptir. Dolayısıyla insan yaratılış itibariyle mutlak olarak ne iyi ne de kötü 

olarak değerlendirilebilir.33 Ancak iyiliği ve kötülüğü yapabilecek bir potansiyel ile dünyaya 

geldiği söylenilebilir. 

İnsan, yaratılışı ve fıtratı gereği iyilik ve kötülük yapabilme yeteneğine sahiptir. Kişi 

bu tür eylemleri aklıyla eyleme dönüştürdüğünde, kendi iradesini kullanmış olur.34 Bu 

perspektifle, insanın hem iyi hem de kötü niteliklere sahip olduğu ve günah ile sevap gibi 

davranışların onun manevi yapısıyla ilişkili olduğu söylenebilir.35 Zira Yahya İbn Adî, ahlakı 

insan nefsinin bir hâli olarak tanımlamıştır. Ona göre ahlakı nefsten ayırmak mümkün 

değildir. Düşünüre göre, ahlakı nefsten ayırmak mümkün değildir ve ahlakın insanlar 

arasında farklılık göstermesinin nedeni nefstir.36 Bu nedenle, ahlak kavrayışını insan 

fıtratından ve nefsten bağımsız bir kavram olarak değerlendirmek mümkün 

görünmemektedir. 

 

28 Nurgül Bulut, Din Eğitiminin İmkân ve Sınırlılıkları Açısından Mizâç Kavramı (İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013), 67. 
29 et-Tîn 95/4 
30 el-Hicr 15/29 
31 Fâtır 35/11 
32 eş-Şems 91/8 
33  Bulut, Din Eğitiminin İmkân ve Sınırlılıkları Açısından Mizâç Kavramı, 67. 
34 Bulut, Din Eğitiminin İmkân ve Sınırlılıkları Açısından Mizâç Kavramı, 67-68. 
35 İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 87. 
36 Yahya İbn Adî, Tezhîbü'l-Ahlâk, İlhan Kutluer (ed.), çev. Harun Kuşlu (İstanbul: T.C. Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013), XXXIV. 



 

13 

 

Ahlak kavramı, sözlük ve terim anlamları bakımından benzerlik gösterse de farklı 

ekoller ve mezheplerin düşünce yapılarındaki farklılıklar sebebiyle farklı yorumlamalara 

tabiî tutulmuştur. Buna bağlı olarak İslâm felsefesinde âlimlerin düşüncelerinde de 

farklılıklar oluşmuştur. Dolayısıyla bu bölümde İslâm ahlak felsefesinde Fârâbî, İbn Sinâ, 

İbn Miskeveyh, Râgıb el-İsfahânî gibi âlimlerin ahlaka dair düşünce yapılarına yer 

verilecektir. 

Fârâbî, ahlakı bir davranış biçimi olarak tanımlarken insanın en yüksek iyiye ulaşma 

amacını belirlemeye ve bunu gerçekleştirmenin yollarını keşfetmeye yönelik önemli bir 

yaklaşım sunar. Düşünür, insanı merkeze alan bir düşünce yapısına sahiptir. O erdemli 

insanları, başarılı ve olumlu eylemleri sergileyen ahlaklı birer insan olarak 

tanımlamaktadır.37 Mütefekkir, ahlakı incelemek için psikolojik, epistemolojik ve sosyal 

yönleri dikkate alarak hareket etmektedir. Ona göre ahlak, insan topluluğu için temel bir 

mutluluk kaynağı olup, sosyal bir varlık olan insanın vazgeçilmez bir unsurdur.38 

İnsanın en temel amacı ve en büyük arzusu mutluluk olduğunu ifade eden Fârâbî, 

toplumu da mutluluğu elde etmek için bir araç olarak görmektedir. Düşünür bundan 

hareketle ahlakın bir araç olmadığını bilakis bir amaç olduğunu vurgulamaktadır.39 Bu 

bağlamda Fârâbî’ye göre insanın mutlu olmasını sağlayan temel unsur insanın ahlaklı bir 

fert olmasıdır. Dolayısıyla mutluluk da insanın elde edebileceği en büyük iyiliktir. Ona göre 

mutluluktan öte insanın elde edebileceği başka bir şey yoktur.40 

Eğitimin ve alışkanlıkların ahlak üzerinde etkisi olduğunu savunan Fârâbî’ye göre 

insan, iyi ve kötü eylemler sergileme kabiliyetine sahiptir. Ona göre ahlakın pratik bir boyuta 

sahip olduğu, dolayısıyla yaşam süresince insanlar yaparak yaşayarak bazı davranışları 

kazanabilmektedirler. Fârâbî bu yaklaşımı temel alarak, “insanın ahlaklı olabilmesi için iyi 

ve güzel davranışları hayat felsefesi haline getirerek bu davranışları huy edinmesi ve 

kendine bir karakter kazandırması gerektiğini”41 savunmaktadır. 

 

37 Mustafa Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak (İstanbul: DEM Yayınları, 2006), 195. 
38 Ebu Nasr Muhammed b. Tarhan b. Uzlug el-Fârâbî, Kitâbü Mebâdiʾi Ârâʾi Ehli’l-Medîneti’l-Fâzıla, 

s.nşr. Albert Nasrî Nâdir (Dımaşk: 1986), 106-107. 
39 Mahmut Kaya, "Fârâbî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi, 1995), (Erişim 20 Şubat 2023). 
40 Kaya, "Fârâbî". 
41 Kaya, "Fârâbî". 



 

14 

 

Fârâbî, ahlakî eylemler konusunda Aristo’nun düşüncelerine benzer bir şekilde 

hareket ederek orta yolu tercih etmiştir. Aristo gibi, Fârâbî de ifrat ve tefrit yani aşırı uçlarda 

bulunan davranışların sağlıklı olamayacağını ve bu tür eylemlerden kaçınılması gerektiğini 

vurgulamıştır. Dolayısıyla, itidalli davranışların önemini vurgulamış ve dengeli bir tutumun 

gerekliliğine dikkat çekmiştir.42 

Nihai olarak Fârâbî’nin insan merkezli düşüncesi doğrultusunda, ahlak konusunda 

erdemli insanların davranışlarına vurgu yaptığı görülmektedir. Ona göre, erdemli kişilerin 

temel amacı mutluluktur. Filozof, insanın mutluluğu elde etmek için ahlaklı bir fert olması 

gerektiğine dikkat çekmiştir. Ayrıca düşünür, ahlakın pratik bir yönü olduğunu savunmuş ve 

insanın eyleme bakan yönüyle hayatta belirli eylemleri edinebileceğini ifade etmiştir. 

İbn Sînâ’nın ahlakî felsefesi insanın kişilik gelişimi, erdemlerin rolü ve mutluluğa 

ulaşma konularında derinlemesine bir anlayış sunar. Mütefekkir genel olarak Fârâbî’nin 

düşüncelerine paralel açıklamalar yapmaktadır. Ona göre, insanın temel amacı bu dünyada 

ahlakî bir şahıs olmak ve ahirette sonsuz mutluluğa ulaşmaktır. Düşünür ebedi mutluluğun, 

ahlakî eylemleri yaşamına entegre etmekle mümkün olabileceğini43 ifade etmektedir. 

İslâm filozofu İbn Sînâ, ahlak konusunda dinin getirdiği ahlak anlayışını kendi 

felsefesine uyarlayarak yorumlama çabası içerisinde olmuştur. Ayrıca felsefeyle ilgili 

disiplinleri belli bir düzene göre kategorilere ayırarak ahlakın da bu sistemin içinde yer 

aldığına işaret etmiştir. Düşünür kendi felsefesiyle ilgili disiplinleri sınıflandırırken “amelî 

hikmet” terimini kullanmıştır. Bu bağlamda, siyaseti (hikmet-i medeniyye) ve ev idaresini 

(hikmet-i menziliyye) kategorize ettiği gibi ahlakı da (hikmet-i hulkıyye) amelî hikmetin bir 

parçası olarak kabul etmiştir. Ona göre hikmet-i hulkıyye, insan bedeninde arındırılması 

gereken kötü huyları tanımaya ve insan bedeninin kazanması gereken erdemli davranışları 

keşfetmeye yönelik bir disiplindir. Düşünüre göre hikmet-i hulkıyye’nin temel kaynağı ilahi 

şeriat yani vahyedilmiş dinin öğretileridir.44 

İbn Sînâ’ya göre ahlak, ruhsal ve manevi bir meleke olup insan nefsinden ayrı olarak 

herhangi bir tefekküre gerek kalmadan bazı fiillerin meydana gelmesini sağlayan 

 

42 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 180-181. 
43 Ömer Mahir Alper, "İbn Sînâ", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1999), (Erişim 06 Mart 2023). 
44 Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî İbn Sina, Uyûnu'l-Hikme (Beyrut: 1980), Akt: Mustafa Çağrıcı 201-

202. 



 

15 

 

melekedir.45 Ona göre ahlakın görevi nefsi zayıflatmak, güzel eylemleri ve iyi davranışların 

nasıl kazandırılması gerektiğini bilmek nefsi nasıl terbiye edileceği bilmek ve kötü 

davranışlardan nasıl korunması gerektiğini bilmektir.46 

Düşünür Aristoteles’in mantığına dayanan bir yaklaşımla insanın doğasında iyilik ve 

kötülük işleme potansiyeline sahip olduğunu savunur. Ona göre, Ahlak tamamen sonradan 

kazanılan bir özelliktir. Bu nedenle insan, bazı davranışları sonradan değiştirme yeteneğine 

sahiptir. Bu tamamen insanın iradesiyle gerçekleşebilen bir şeydir. Çünkü faziletler ve 

reziletler insanın alışkanlıklarından kaynaklanır.47 

İslâm filozofları içerisinde İbn Miskeveyh, çalışmalarında ahlaka en çok yer veren 

düşünürlerin başında gelmektedir. İlmi ve fikri çalışmalarından dolayı kendisine ahlak 

filozofu denilmiştir. Aristo’dan etkilendiği bilinen İbn Miskeveyh, İslâm dininin inanç ve 

ilkeleri dolayısıyla Aristo’dan ayrıştığı noktalar da vardır. Onun ahlaka dair yazmış olduğu 

en önemli eseri Tezhîbu’l ahlak’tır. Düşünür yazmış olduğu eserinin ikinci bölümünde, 

ahlakı tanımlayarak ve ahlakla ilgili düşüncelerine geniş bir şekilde yer vermiştir. 48 

Mütefekkir bu eserinde sık sık Aristo ve Eflatun’a atıfta bulunmanın yanı sıra, Hz. 

Muhammed’in hadislerine de yer vermiştir. 

İbn Miskeveyh ahlak felsefesini psikolojik temellerle kurmuştur. Ona göre ahlak 

zorluk çekmeden yapabileceğimiz davranış ve fiillerin oluşmasını sağlayan psikolojik 

kabiliyetlerdir. Bir diğer tanımına göre ahlak, insanın kendi nefsini düşünmeden kendisine 

has eylemleri ortaya koyan durumdur. Mütefekkire göre ahlak iki şekilde ortaya çıkar: İlk 

olarak, insanın doğuştan sahip olduğu ve mizacından kaynaklanan doğal ahlaktır. İkincisi 

ise alışkanlık haline gelmiş eylemler ve eğitimle sonradan kazanılan ahlaktır. Ona göre ahlak 

başlangıçta insanın düşünceleriyle ortaya çıkar, daha sonra davranışlar ve alışkanlıklar 

haline gelerek karaktere dönüşür. Filozofa göre insan, ahlakı kabul etmeye yatkın bir doğaya 

sahiptir ve ahlak, eğitim ve nasihatlerle süreç içinde değişebilir.49 

 

45 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 202. 
46 Adil Çağlar, "İbni Sina Felsefesinde Ahlâk", Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim Bilimleri Dergisi 6 (1994), 

(Erişim 06/03/2023), 30. 
47 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 203. 
48 Mustafa Çağrıcı, "Tehzîbu'l-Ahlâk", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2011), (Erişim 07 Mart 2023). 
49 İbn Miskeveyh, Tehzîbu'l-Ahlâk (Ahlâk Eğitimi) (İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017), 51-52. 



 

16 

 

İnsanın olumsuz eylemlerinin eğitimle dönüşebileceğine vurgu yapan İbn 

Miskeveyh, eğitimin her zaman kesin sonuç vermediğini de ifade etmiştir. Çünkü eğitimle 

birlikte bazı insanların davranışlarında hızlıca olumlu sonuçlar elde edilebilir, bazı 

insanlarda ise bu durum yavaş ilerleyebilir. Bu durumu göz önünde bulunduran düşünür 

şöyle bir önerme geliştirmiştir: 

“Her ahlak değişebilir, 

Değişmesi mümkün olan hiçbir şey tabiî değildir. 

Öyleyse hiçbir ahlak tabiî değildir.”50 

Mütefekkir, önermeyi şu şekilde yorumlamaktadır: Birinci önerme doğrudur, çünkü 

mizaçtan kaynaklanmayan herhangi bir eylem eğitimle değişebilir. Düşünür, ikinci 

önermenin de doğru olduğunu savunur. Ona göre, tabii olan, yani mizaçtan kaynaklanan 

hiçbir şeyin değiştirilmesi mümkün değildir. Bu nedenle, ilk iki önerme doğrudur ve yapılan 

kıyas geçerli bir delildir.51 

İbn Miskeveyh “Tehzîbu’l-ahlak” eserinde, yer yer insanın sosyal yönüne de vurgu 

yapmaktadır. Ona göre insan toplumsal bir varlık olarak yaratılmıştır. Sosyal hayat içerisinde 

ahlakla birlikte insan kendini gerçekleştirir. Düşünüre göre sosyal yaşam içerisinde insan 

“hikmet, iffet, şecaat ve adalet” gibi değerlerle kaimdir. Dolayısıyla yalnız yaşayan bir 

insanın bu değerlere sahip olması mümkün olmayabilir.52 

Mütefekkire göre ahlakın amacı, üstün mutluluğa ulaşmaktır. Üstün mutluluk, zaman 

ve mekânın ötesinde, insanî ilişkilerin en yüksek seviyesi olan ve mutlak iyilik olarak var 

olan kemâldir. Ona göre insan, mizacı gereği dışsal bir mutluluğa ulaşabilir. Ancak daha 

sonra insan aklını kullanarak manevi ve ferdi mutluluğa erişebilir. İbn Miskeveyh’e göre her 

iki mutluluğun üzerinde hakiki ve üstün bir mutluluk vardır. İnsan bu saadete ulaşmayı bir 

amaç için değil, sadece mesut olması sebebiyle arzular. Ona göre, üstün mutluluğa 

ulaşmanın yolu, akla başvurmak ve nefsi arzulardan arınmaktır.53 

 

50  Miskeveyh, Tehzîbu'l-Ahlâk (Ahlâk Eğitimi), 54. 
51 Miskeveyh, Tehzîbu'l-Ahlâk (Ahlâk Eğitimi), 54.  
52 Cavit Sunar, İbn Miskeveyh ve Yunan'da ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri (Ankara: İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 1980), 28. 
53 Sunar, İbn Miskeveyh ve Yunan'da ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri, 28. 



 

17 

 

İbn Miskeveyh, ahlak konusunda psikolojik tıbba odaklanarak beden ve ruhun 

birlikte terbiye edilmesi gerektiğini vurgulamaktadır. Düşünür insana ait üç melekenin 

olduğunu ve bu melekelerin terbiye edilmesi durumunda insanın sonsuz mutluluğa 

erişebileceğini savunmaktadır. Mütefekkir birinci melekenin “alışkanlık” olduğunu 

belirtmektedir. Ona göre insan alışkanlıklarını olumlu bir şekilde kullanarak, edindiği iyi 

davranışlarla faziletler elde edebilir ve ahlakî olarak yükselme sağlayabilir. Düşünür ikinci 

melekenin “taklit” olduğunu ifade etmektedir. İnsanlar taklitleri doğru bir şekilde 

kullanırlarsa birbirlerinin deneyimlerinden ve fikirlerinden faydalanabilirler. İbn Miskeveyh 

üçüncü melekenin “intibah”54 olduğunu ifade etmektedir. Dolayısıyla insan ruhen uyanık 

olduğunda iyiyi ve kötüyü birbirinden ayırabilme yetisine sahip olacaktır.55 

Ahlak konusunda önemli çalışmaları olan âlimlerden biri de Râgıb el-İsfahânî’dir. 

Mütefekkir ahlakı insan fıtratında bulunan ya da sonradan kazanılmış davranışlar ve fiillerde 

kendiliğinden ortaya çıkmasını sağlayan asli meleke56 olarak tanımlamaktadır.57 Onun ahlak 

anlayışının ana konusu insan ve mutluluk olduğu söylenilebilir.58 Ona göre ahlak sonradan 

eğitimle de kazanılabilir, Allah’ın bir lütfu olarak da insanda var olabilir. İnsanoğlunun 

yapısı itibariyle faziletleri kazanma kabiliyetine sahip olduğunu ifade eden düşünüre göre 

insan, iyi ve kötü eylemleri defalarca tekrar ederse faziletler ve reziletler kalıcı hale gelir. 

Dolayısıyla tekrarlar sonucu devam eden melekelerin değiştirilmesi güç olabilir.59 

İsfahânî’nin ahlak felsefesinin temelinde akıl ve din vardır. Ona göre Allah insanı en 

güzel biçimde yaratmış60 (eşref-i mahlukat) olup ona akıl denilen ilk “cevheri”61 vermiştir. 

 

54 Arapça bir kelime olan intibah, dikkat etmek, anlamak, uyanma, uyanık olma ve gafil olmama gibi 

anlamlarda kullanılmaktadır. İlhan Ayverdi, "İntibah", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 

2010b), 566-567. İbn Miskeveyh de ruhen uyanık olma anlamında kullanıldığı görülmektedir. Sunar, İbn 

Miskeveyh ve Yunan'da ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri, 29. 
55 Sunar, İbn Miskeveyh ve Yunan'da ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri, 29. 
56 Sözlükte, bir iş veya davranış üzerinde devamlı uğraşma, tekrar ve tecrübe ile kazanılan alışkanlık, 

beceriklilik, yatkınlık ya da insanda idrak, hafıza, hayal etme, muhakeme kabiliyeti gibi doğuştan var 

olan güçlerden her biri, yeti olarak ifade edilmektedir. İlhan Ayverdi, "Meleke", Misalli Büyük Türkçe 

Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010c), 792. 
57 Anar Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2007), (Erişim 27 Mart 2022). 
58 Anar Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî’de İnsan Tasavvuru", Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

0/31 (2006), 192. 
59 Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî’de İnsan Tasavvuru", 193; Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî". 
60 et-Tîn 95/4 
61 Kökeni Farsça bir kelime olan “gevher”den gelmektedir. Cevher sonradan Arapçalaştırılmış bir 

kelimedir. Sözlük anlamı, kendi başına bulunan, değişmeyen, daima bir yüklemin konusu olup kendisi 

yüklem olmayan öz varlık anlamında mantık, felsefe ve kelâm terimi olarak kullanılmaktadır. İlhan 

Kutluer, "Cevher", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları 



 

18 

 

Eğer akıl “araz”62 olsaydı ilk yaratılan varlık olma iddiası gerçek olmayacaktı. Akıl insana 

verilmiş olup davranış ve fiillerinde hür olmanın ve bunun sonucunda da sorumluluk sahibi 

olmasının en temel gerekçesidir.63 

İsfahânî ahlak felsefesinde insan nefsinin güçleri arasında dinin büyük rol oynadığını 

savunmaktadır. Şöyle ki insan iki cevher arasında, yükseliş ve düşüş yani melek ve hayvan 

arasında bir varlık olarak yaratılmıştır. Bu sebeple insan, fıtratı gereği iradesini kullandığı 

takdirde meleklerin davranışlarına yönelmesine imkan vardır. Düşünür tam tersi insan fıtratı 

gereği hayvani eylemler sergileyebilecek bir yapıya da sahip olduğunu düşünmektedir. Bu 

bakımdan dinin önemi büyüktür. Nitekim insan fıtratı, insan iradesine galip gelebiliyorsa ve 

insanın meleklerin davranışlarına yönelmesine engel oluyorsa bu durumda din, insana rehber 

olup gerek cezayla korkutarak gerekse insanı hayırlara teşvik ederek kötü fiillerden men 

etmektedir. Dolayısıyla İsfahânî insanın fıtratı gereği kendisini hayvani davranışlara 

yöneltecek eylemlerden ziyade iradesini yani aklını kullanarak güzel davranışlarda 

bulunulmasını ahlakî açıdan değerli bulmaktadır.64 

Sonuç olarak ahlak kavramı Arapça ‘da “hulk” ve “huluk” kavramlarıyla ifade 

edilmiş olup din, huy, mizaç ve tabiat gibi anlamlarda kullanıldığı söylenilebilir. Hulk 

genellikle insanın fiziki yapısı, huluk ise insanın içyapısı/manevi yapısıyla ilgili kavramlar 

olarak literatürlerde yer almıştır. Ahlak kavramı daha geniş manada davranış kurallarını 

belirleyen yasa, ilke ve kurallar olarak ifade edilmekle birlikte Kur’an’da insanın yaratılışı 

ve insanın alışkanlıkları manasında ifade edildiği görülmektedir. Bu bakımdan ele 

alındığında insan, fıtratı gereği iyilik ve kötülük yapma potansiyeliyle yaratıldığı 

 

Merkezi, 1993), (Erişim 25 Şubat 2023). “Bir şeyin özü, esası, kıymetli taş, çelik üzerindeki nakış ve 

noktalı harf” anlamlarına gelmektedir. Felsefe ve Kelam ilminde ise cevher kavramı, boşlukta bizzat yer 

tutan ve gerçekleşmesi için başka bir şeye ihtiyacı olmayan şey’dir. Adem Eryiğit, "Kadîm Kozmolojik 

Deliller Karşısında Kâdim ve Modern Bir Delil Olarak Gaye ve Nizam Delili", Iğdır Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 27 (2021), (Erişim 25 Şubat 2023), 374; Fikret Karaman vd., "Cevher", Dinî Kavramlar 

Sözlüğü, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006a), 98. 
62 Sözlükte “sonradan veya tesadüfen meydana gelen, ansızın baş gösteren, varlığı devamlı ve zorunlu 

olamayan durum, hastalık, felâket” gibi anlamlara gelir. İslâm filozofları genellikle cevherin zıddı 

saydıkları arazı kısaca, “bir konuda bulunan durum” şeklinde tarif etmişlerdir. Yusuf Şevki Yavuz, 

"Araz", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1991), 

(Erişim 25 Şubat 2023). Belirti, sonradan meydana gelen özellik, İşâret, alâmet, Tesâdüf, rast gelme. 

Luggat Osmanlıca Türkçe Sözlük (Luggat), "Osmanlıca Türkçe Sözlük" (25 Şubat 2023) 
63  Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî’de İnsan Tasavvuru", 200. 
64 Gafarov, "Râgıb el-İsfahânî’de İnsan Tasavvuru", 195-196. 



 

19 

 

söylenilebilir. Potansiyel olarak insanın fazilet ve rezaletleri yapma yetisine sahip olması da 

onu ahlak kavramının bizatihi muhatabı kılmaktadır. 

İslâm felsefesinde, ahlak kavramı her bir âlimin düşünce yapısına göre farklı 

anlamlar taşımaktadır. Farabi, insanın mutluluğu için ahlakı bir kaynak olarak değerlendirir 

ve insanın itidalli davranışlarıyla mutluluğa ulaşabileceğini söyler. İbn Sînâ da Farabi’ye 

benzer bir görüşe sahiptir ve insanın öncelikli amacının ahlaklı bir şahıs olup ebedi 

mutluluğu elde etmek olduğunu ifade eder. Ayrıca, İbn Sînâ ahlakın ruhsal ve manevi bir 

yetenek olduğunu ve insanda herhangi bir müdahaleye gerek olmadan var olduğunu 

vurgular, böylece insanın fıtratına işaret eder. İbn Miskeveyh ise ahlakın insanın 

eylemlerinin oluşmasında psikolojik bir yetenek olduğunu belirtir. Ona göre ahlak, doğuştan 

gelen fıtri (tabiî) ahlak ve sonradan eğitimle kazanılan ahlak olmak üzere iki şekilde gelişir. 

İsfahânî ise ahlak konusunda akıl ve din unsurlarına odaklanır ve insanın eylemlerinin 

sorumluluğuna dikkat çeker Sonuç olarak, ahlakî eylemlerin amacı ahiret mutluluğunu elde 

etmektir. İslâm düşünce geleneğinde, ahlakın insanın yaşamındaki merkezi önemi ve insanın 

kendi içsel kabiliyetleriyle ahlakî erdemlere ulaşabilme potansiyeli vurgulanmaktadır. 

Çalışmamızın arka planını oluşturacak asıl konu ise İmam Gazzâlî’nin ahlak 

anlayışıdır. Dolayısıyla sonraki bölümde Gazzâlî’nin düşünce dünyasında ahlak mefhumu 

ele alınacak olup Gazzâlî’nin varlık ve insan anlayışına muhtasar bir şekilde değinilecektir. 

1.2. Gazzâlî’nin Düşünce Dünyasında Ahlak 

Gazzâlî’nin düşünce dünyasına yönelik bir inceleme yapıldığında zaman içinde 

fikirlerinde değişiklikler olduğu gözlemlenebilir. Onun eserlerinden anlaşıldığı üzere hayatı 

boyunca tek bir fikir çizgisini izlemediği ortaya çıkmaktadır. Zaman içerisinde yaşadığı ruhi 

krizler, bunalımlar, toplumun ahlakî olarak çöküşü ve dönemin siyasi olayları onun 

fikirlerine de sirayet etmiştir. Bu bakımdan onun düşünce yapısını doğru anlamak için belli 

başlı dönemleri bilmek gerekir. Nitekim onun hayatı; varlık anlayışını, düşünce yapısını ve 

ahlaka dair fikirlerini de doğrudan etkilemiştir. Mütefekkirin düşünce yapısının doğru bir 

şekilde takip edilmesi, insanın fikirlerini doğru anlama ve düşünceleri hakkında daha sağlıklı 

değerlendirmeler yapma imkanı sağlayacaktır. 

Gazzâlî’nin hayatında bazı dönemler, dönüm noktaları olmuştur. Bu dönemlerden 

biri, Bağdat Nizamiye Medresesinde müderrislik yaptığı süreçte meydana gelen 

gelişmelerdir. Mütefekkir, Bağdat Nizamiye Medresesinde müderrislik yaparken Sünni 

mezhepler arasındaki tartışmaları ve ihtilaflı konuları düşünmeye başlamıştır. Ardından Şii-



 

20 

 

Bâtıni, Mutezile ve Sünni fırkalarını benzer şekilde kendi zihninde karşılaştırmış ve hak 

yolunu arama çabasına girmiştir. Düşünür mezhepleri mukayese ederken bir yandan da 

felsefeyle uğraşmıştır. Durum böyle olunca düşünce yapısı ve psikolojisiyle birlikte bir 

buhrana girmiştir. O, her şeyden şüphe duymaya başlamış ve sofistçe bir yaşam tarzı 

benimsemiştir. Gazzâlî’nin “el-Munkız mine’d-dalâl” eserine göre, kendisi her şeye kuşku 

duymaya başladığını ve aslında şüphecilik yapısının doğuştan geldiğini belirtir.65 Bu süreç 

altı ay sürmüş ve bir tür kriz içinde olmuştur. Ancak sonunda âlimimiz, “Allah’ın kalbine 

attığı nur” olarak ifade ettiği bir iç aydınlanma sayesinde bu kuşkulu süreçten kurtulduğunu 

ifade eder.66 

Bu açıklamalardan çıkan anlam, düşünürün şüphecilik ve sorgulama sürecine girdiği, 

yaşadığı kriz döneminin uzunluğu ve içsel huzura ulaşma çabasının birbirinden ayırt 

edilebilir olduğudur. Gazzâlî’nin, zihinsel meydan okuma ve kuşkuların içinde dolaşırken 

nihayetinde içsel bir aydınlanma ile sonuçlanan bir süreçten geçtiği anlaşılmaktadır. 

Gazzâlî, bilindiği üzere, müderrislik görevinden ayrılarak Şam’a seyahat etmiştir. 

Mütefekkir bu şekilde görevinden vazgeçmiş ve ailesinden uzak bir inziva hayatı sürmeyi 

tercih etmiştir. Düşünür İki yıl süren inziva hayatının ardından, tasavvuf kitaplarından 

edindiği bilgilerle nefsini arındırma, ahlakını güzelleştirme, insanlardan uzak bir yaşam 

sürme ve ibadetlere yönelme amacıyla Emevî Camii’nde itikafa çekildiği bilinir. O, 

sonrasında Kudüs’e seyahat ederek orada da bir süre boyunca itikafa girmiş ve inzivaya 

çekilmiştir.67 Bu bakımdan Gazzâlî’nin yaşamını, kriz öncesi dönem, kriz dönemi ve kriz 

sonrası dönem olmak üzere üçe ayırmak, konuyu anlamak için uygun olacaktır. Ancak 

amacın sınırlarını korumak için çalışmamızda sadece kriz sonrası dönem ele alınacaktır. Zira 

onun düşünce yapısı kriz sonrası dönemle birlikte son şeklini almıştır.68 

Gazzâlî ile ilgili değerlendirme yapılabilen önemli bir nokta, kriz sonrası dönemde 

düşünce yapısının değiştiğidir. Bu dönemde yaşanan sancılı süreç, sofistçe bir kriz dönemine 

 

65 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, El-Munkızu Min-ad Dalâl, çev. Hilmi Güngör 

(Ankara: Maarif Basımevi, 1960), 13-15. 
66 el-Gazzâlî, El-Munkızu Min-ad Dalâl, 34. 
67 el-Gazzâlî, El-Munkızu Min-ad Dalâl, 62; Hanifi Akın, "Gazâlî'nin Hayatı", TYB Akademi: Dil Edebiyat 

ve Sosyal Bilimler Dergisi 1/1 (2011), 12-13; Sabri Orman, "Gazâlî'nin Hayatı ve Eserleri", İslam 

Araştırmaları Dergisi 13/3-4 (2000), (Erişim 17 Şubat 2023), 241; Abdurrahim Güzel, "Ebû Hâmid 

Muhammed el-Gazzali (1058-1111)", Erciyes Üniversitesi Cevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü Dergisi 7 

(1988), (Erişim 17 Şubat 2023), 12-13. 
68 Aysel Tan, "Gazzâlî'nin Ahlâk Anlayışı", II. Uluslararası Din ve İnsan Sempozyumu, ed. İshak Tekin-

Esma Türkmen (Ankara: Sonçağ Akademi, 2021), 528. 



 

21 

 

işaret eder. Gazzâlî’nin bilgiye dair temel kaynakları ortadan kalkmış ve bilginin kaynağına 

dair şüpheleri artmıştır. Dolayısıyla, bu sancılı süreçten sonra Gazzâlî’nin hayatı, varlık 

anlayışı, insan anlayışı ve düşünce dünyası kuşkulu döneme göre şekillenmiştir. Bu noktada, 

Gazzâlî’nin varlık anlayışını anlamadan insan anlayışını, insan anlayışını anlamadan da 

ahlak anlayışını tam olarak kavramak mümkün değildir. Bu bakımdan detaylara girilmeden, 

sonraki pasajlarda Gazzâlî’nin varlık anlayışı ve insan anlayışı hakkında özet mahiyetinde 

bilgilere yer verilecektir. 

1.2.1. Gazzâlî’nin düşünce dünyasında varlık ve insan anlayışı 

Gazzâlî’nin düşünce yapısı, varlık ve insan anlayışı konularında önemli bir yolculuğu 

işaret eder. Onun fikirsel ve metafizik argümanları, İslâm düşünce geleneğinde özel bir yere 

sahiptir. Düşünür, kriz dolu bir dönemde yaşadığı için bilgi kaynaklarına yönelik şüpheleri 

ve sancılı süreçleri, varlık ve insan anlayışının temellerini etkiledi. Onun varlık ve insan 

kavrayışı, bu dönemdeki değişimlerden etkilendi. Bu bölümde düşünürün argümanları ve 

fikirsel yaklaşımlarıyla varlık ve insan anlayışını anlamaya çalışacağız. Onun düşünce 

dünyasında varlık ve insanın anlayışının nasıl şekillendiğini keşfetmek onun düşünce 

mirasını anlamamıza yardımcı olacaktır. 

Gazzâlî’nin varlık anlayışı ve genel düşünce yapısının temelinde Eş’arî’ye 

mezhebinin görüşleri yer almaktadır. Varlığı kendinde olan zaruri varlığı vacib varlık olarak 

ifade etmiştir. Yani varlığı başka bir varlığa bağlı olmayan, varlığı kendinde olan, başka bir 

kudrete ve cisme muhtaç olmayan varlıktır.69 

Gazzâlî’nin düşüncesine göre, zatı gereği vacib olan tek varlık Allah’tır.70 O tek ve 

eşi benzeri olmayan bir varlıktır. Allah’ın varlığının illeti yoktur.71 Varlığı kendisinde olan 

başka bir nesneye muhtaç olamayan Vâcibü’l-Vücûd’tur. Allah, ezelden gelip kudretten 

 

69 Bekir Topaloğlu, Allah'ın Varlığı (İsbât-i Vâcib) (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), 21; 

M. Sait Özervarlı, "İsbât-ı Vâcib", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2000), (Erişim 25 Şubat 2023); İbrahim Çapak, "Gazzali ve Dikkat Çektiği Bazı 

Meseleler", Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/1 (2016), (Erişim 26 Şubat 2023), 22. 
70 Süleyman Hayri Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması (İstanbul: Milli 

Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1993), 239. 
71 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), çev. 

Bekir Karlığa (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1981), 86. 



 

22 

 

kaynaklanan, değişmeyen ve sabit72  bir varlıktır. O, başlangıcı olmayan bir varoluşa sahiptir 

ve tüm gücüyle varlığını sürdürür. 73  

Dolayısıyla Gazzâlî’nin varlık anlayışının temelini oluşturan da Vâcibü’l-Vücûd 

anlayışıdır. Vacib Varlık, bütün yaratılmış olanların kaynağıdır. Gazzâlî, hakiki anlamda 

gerçek olan Varlık’ın hiçbir güç ve maddeye muhtaç olmadığını belirtmektedir. O’nun bir 

müsebbibi yoktur ve O ezeli ve kadim bir varlıktır anlayışını benimsemektedir.74 

Düşünüre göre bütün varlıkların var olma sebebi Allah’ın yaratmasıdır. Gazzâlî’nin 

varlık anlayışına göre, mümkün varlıkların, Allah’ın her şeyi yoktan yaratması sonucunda 

meydana geldiği ve var olan her şeye varlığının güvence altına alındığı ifade edilmektedir.75 

Bu açıdan değerlendirildiğinde Gazzâlî, asıl ve gerçek varlığın kadim ve ezeli olduğunu 

belirtir. Bu durumda Allah’ın varlığı zorunlu ve değişmezdir, O, denemelerden ve geçici 

şeylerden tamamen bağımsızdır. Diğer bir ifadeyle Allah Müteâlî’76dir.77 

Diğer önemli bir husus Gazzâlî’nin varlık anlayışını Kur’an-ı Kerîm’den ayetle 

açıklamasıdır. Onun varlık nazariyesinde varlık düşüncesinin ana teması ilk varlıktır. Ona 

göre ilk varlık eşi benzeri olmayan yegâne gerçek olan Allah’tır. Gazzâlî, “Mişkatü’l Envar” 

adlı eserinde “Allah’ı göklerin ve yerin nur olarak tanımlar. Kandil misali, içinde kandil 

bulunan bir camın içindeki ışık gibi Allah’ın nurunun misali, inciye benzeyen bir yıldızdır. 

Bu nur, doğuya ya da batıya ait olmayan mübarek bir zeytin ağacından yakılan kandil gibi 

 

72  Burada “sabit” kelimesi değişmez anlamında değil, gözle görülebilen ve deneyimlenebilen anlamında 

kullanılmıştır. 
73 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması, 237. 
74 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Mişkâtü'l-Envâr, çev. Süleyman Ateş (İstanbul: Bedir 

Yayınları, 1994), 30-31. 
75 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması, 276. 
76 Sözlükte “yükselen, yücelmiş, tecrübe sınırlarını aşan, deney üstü aşkın, yücelerin yücesi, her şeyden 

yüce, pek ulu” anlamında esmâ-i hüsnâdan (Allah’ın en güzel isimlerinden)dir. “Şan, şeref, kuvvet ve 

kudret sahibi olmak” manasındaki alâ veya ulüv kökünün “tefâul” kalıbından türeyen müteâlî kelimesi 

“izzet, şeref ve hükümranlık bakımından en yüce olan” demektir. Râgıb el-İsfahânî, aynı kökü teşkil eden 

alâ’ ile ulüv arasında fark gözeterek birinci kullanımın mekânlar ve cisimler için “yükselmek”, ikincisinin 

ise “mertebesi yüce olmak” anlamına geldiğini söyler ve kavram zât-ı ilâhiyyeye nisbet edildiğinde, 

“kimsenin O’nun mahiyetini anlatamayacağı, ârifler de dahil olmak üzere hiç kimsenin ilim ve irfanının 

künhünün bilgisine ulaşamayacağı” mânasında olduğunu belirtir. İlhan Ayverdi, "Müteâlî", Kubbealtı 

Lugatı, Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı. Bekir Topaloğlu, "Müteâlî", Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2006), (Erişim 25 Şubat 2023). Fikret 

Karaman vd., "Müteâl", Dinî Kavramlar Sözlüğü, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2006c), 

507. 
77 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması, 236. 



 

23 

 

ışık verir. Allah’ın nuruna dilediğini kavuşturduğu”78 ayetiyle yaratılan tüm varlıkları nur 

olarak nitelendirmektedir. Ancak bu nurlar içerisinde hakiki tek bir nur vardır. O da 

Allah’tır. O’nun ortağı yoktur. Diğer bütün nurlar sonradan yaratılmış olup hepsi Allah’a 

muhtaçtır. Gerçek anlamda var olan sadece Allah’tır. Diğer bütün varlıkların mevcudiyeti 

mecaz yoluyladır.79  

Gazzâlî sonradan yaratılmış olan tüm varlıklara mümkün varlık adını vermektedir. 

Mümkün varlık var oluşu başka yaratıcıya bağlı olan ve her yaratılmışın bir faili olan varlık 

alanıdır. Her yaratılmışın yaratıcısı da Allah’tır. Buna “hudûs” ya da “imkan” olan varlık 

alanı da denilmektedir.80 Kur’an-ı Kerîm’in ifadesiyle göklerin ve yerin yaratılmasıyla ilgili 

birçok ayet vardır. “…De ki: Her şeyin yaratıcısı Allah’tır ve O, her şeyi kudretine boyun 

eğdiren tek Allah’tır.”81 “O öyle bir Allah’tır ki yeryüzündeki her şeyin tamamını sizin için 

yarattı, sonra göğe yönelerek onları da yedi kat olarak eksiksiz ve ölçülü olarak düzenledi. 

O her şeyi hakkıyla bilendir.”82 Ayeti kerimelerde de anlaşılacağı üzere her yaratılmışın bir 

yaratıcısı vardır. Sonradan yaratılan her şeyi Allah yaratmıştır. 

Gazzâlî mümkün olan varlığın nedenini başka bir Yaratıcıya bağlamıştır. Ona göre 

her mümkün varlık bir illete83 muhtaçtır.84 Bu da göklerin ve yerlerin Rabbi olan Allah’tır. 

 

78 el-Gazzâlî, Mişkâtü'l-Envâr, 14. Nûr Suresi 24/35. Sühreverdî'nin fikrine göre, âlemin Allah'ın nûrunun 

taşmasıyla ortaya çıktığı savı, Plotinus ve Meşşai filozoflarının “Zorunlu varlık olan Allah'tan aklın 

taşması sonucu evren oluşur” şeklindeki sudur teorisini farklı bir şekilde ele alır. Sühreverdî'ye göre, bir 

şey hakikatiyle nûrdur. Ancak bu nûrun var olması için kendisiyle aynı varoluşa sahip bir nûra ihtiyaç 

vardır. Bu nûr, mutlak, bağımsız ve ötesinde hiçbir şey bulunmayan Envâru'l-Nûr (Nûrların Nûru) yani 

Allah'tır. Envâru'l-Nûr'dan başka iki ayrı nûr meydana gelmez çünkü iki ayrı ışığın ortaya çıkması, 

birbirinden farklı iki varlık anlamına gelir. Bu nedenle Allah'ın da iki ayrı niteliğe sahip olması gerektirir 

ki bu, Allah'ın zâtı bakımından birlik teşkil eden bir düşünce değildir. Sühreverdî'nin ontolojik olarak 

yorumladığı nûr metaforu, Gazzâlî'nin nûrlar tertibinden etkilendiği görülmektedir. Ona göre, sıralamada 

ilk kaynak Hak'tır ve Hak kendi başına ve kendi varlığından dolayı nûrdur. Hak başkasından nûr alamaz, 

diğer nûrlar O'ndan nûr alarak aydınlanırlar. Bu nedenle, ilk nûr dışındakilerin nûr olarak adlandırılması 

gerçek değil mecazidir. Diğer mecazi nûrlar, ışıklarını ilk nûrdan ödünç almaktadır. Sevda Aktulga 

Gürbüz, "Nûr ve Zulmet/Karanlık Kavramları Üzerine Tasavvuf Merkezli Bir İnceleme", Yakın Doğu 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2023), 63. Cevdet Kılıç, "Sühreverdî'nin Varlık 

Düşüncesinde Nurlar Hiyerarşisi ve Meşşâî Felsefe ile Karşılaştırılması", İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/2 

(2008), 57. 
79 el-Gazzâlî, Mişkâtü'l-Envâr, 32. 
80 Bekir Topaloğlu, İslâm'da İnanç Esasları (İstanbul: Çamlıca Yayınları, 2012), 62. 
81 Ra’d Suresi 13/16 
82 Bakara Suresi 2/29 
83 İllet: Sebebi sonuca bağlayan bağ, nedensellik, İlhan Ayverdi, "İlliyyet", Kubbealtı Lugatı, Kubbealtı 

Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı. her hadisenin bir sebebi olduğunu ifade eden felsefe ve kelâm terimi. 

Modern felsefedeki sebeplilik kavramının Arapça ’da illet (sebep) kelimesinden türetilmiş karşılığıdır. 

İlhan Kutluer, "İlliyyet", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları 

Merkezi, 2000), (Erişim 25 Şubat 2023). 
84 el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 118. 



 

24 

 

Allah dışında kalan tüm varlıklar ancak O’nun izni ve iradesiyle var olmuştur. Gazzâlî bu 

anlayışla gerçek varlıktan hareketle varoluş ve varlıkların realitesini tespit etmiş ve 

yeryüzünde sonradan yaratılmış olan varlıkların hadis olduklarını söylemektedir. Ona göre 

hadis olan yani mümkün olan varlıkların ebedi ve ezeli olamayacaklar bundan dolayı da 

hadis olan her şey mutlaka son bulacaktır.85 Bu bağlamda Gazzâlî, bu konudaki temel 

iddialarını “her şeyin Allah’ın iradeyle yaratılmış olduğu ve yaratılan evrenin ezeli olmadığı, 

sonradan yaratıldığı” iddiasına dayandırmıştır. Bu konuda Gazzâlî şunları ifade etmektedir: 

“Âlemde meydana gelen her şeyin Allah’ın yaratması ve oluşturmasıyla gerçekleştiğini 

bilmek önemlidir. Allah’tan başka hiçbir yaratıcı ve icad edici yoktur. Her şeyi yaratan 

O’dur. Yaratıklarını ve eylemlerini yaratan da O’dur. Kulların tüm eylemleri, O’nun 

yaratması ve gücünün ortaya çıkmasıyla gerçekleşir.”
86

 

Gazzâlî “de ki: Allah, her şeyi yaratandır.”87 ve “halbuki sizi de yaptıklarınızı da 

Allah yaratmıştır.”88 ayetlerine de işaret ederek yeryüzünde yaratılan her şeyin Allah 

tarafından sonradan yaratıldığı ve O’ndan başka yaracının olmadığını belirterek Allah’ın 

yarattığı her şeyi bileceğini ifade etmiştir. Bunun yanında her şeyin Allah’ın kendi 

tasarrufunda olduğunu dolayısıyla Allah dilediği zaman dilediği şekilde insanın bütün 

eylemlerinde tasarrufta bulunabileceğini savunmaktadır.89 Bu bağlamda değerlendirme 

yapılacak olursa; Gazzâlî’nin insan anlayışında insanın gerçekleştirdiği eylemler de Allah’ın 

tasarrufunda gerçekleştiği söylenilebilir. 

Gazzâlî’ye göre insan fiilleri yine Allah’ın külli iradesiyle meydana gelmektedir. 

Düşünüre göre eğer bir kimse “duvar, taş ve cansız varlıklar fail değildir; fiil sadece 

canlılara mahsustur” derse ona karşı gelinmez. Bu söz yalan değildir. Çünkü eylem sadece 

irade sahibi olan varlık tarafından gerçekleşebilir. Zira ateşin ısıtma ve gölge etmesi gibi 

işlevi vardır. Yine ayı şekilde taşın düşmesi ve ağırlık yapmasında bir fiil vardır. Ancak 

burada fiil ateş ve taştan sudur etmiştir. Ancak bu imkansız bir şeydir. Ona göre bu eylemler 

iradeli yapılmamıştır. Ateşin ısıtması, ağacın sallanması ve taşın yere düşmesi gibi fiiller 

 

85 Bolay, Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması, 238. 
86 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, çev. Ahmet Serdaroğlu (İstanbul: 

Bedir Yayınevi, 1973), 1/282. 
87 er-Ra’d 13/16 
88 es-Sâffat 37/96 
89 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 141-142. 



 

25 

 

şuursuzca yapılan fiillerdir. Fakat bu fiiller kendilerinde sahip oldukları kuvvetle değil yine 

Allah’ın külli iradesiyle gerçekleşen fiillerdir.90 

Gazzâlî, insanı düşünce yapısında hayvanlarla melekler arasında bir noktada 

konumlandırmıştır. İnsan, hayvanlara benzerlik gösteren yeme, içme, üreme ve hareket etme 

gibi özelliklere sahip olmasının yanı sıra, aklı ve hakikatleri anlama yetisiyle meleklerin 

yüceliğine uygun bir niteliğe sahiptir. Ona göre insanın temel yaratılış amacı, akıllı bir varlık 

olması ve hakikatleri anlama yetisine sahip olmasıdır. Bu bağlamda, fiziksel zevklere 

yönelen ve yeme içme dışında endişesi olmayan insan, hayvanların seviyesine düşebilir. Bu 

nedenle insanda hayvani davranışlar ve kötülükler gelişebilir. Gazzâlî, bu düşüncelerini daha 

ileri bir boyuta taşıyarak insanın hayvani davranışlarını aklıyla birleştirerek 

şeytanlaşabileceğini vurgulamıştır.91 

Ancak insan yaratılış itibariyle böyle kötücül bir karaktere sahip değildir. Gazzâlî’ye 

göre Allah kudretiyle insanı tertemiz bir şekilde yaratmıştır. İnsan yaratılış itibariyle ne iyi 

ne de kötü olarak yaratılmıştır. Ona göre her insan fıtratı gereği imana hazır bir şekilde 

yaratılmıştır ve eşyaları tanıma yetisine sahiptir. Bu bakımdan insan fıtratı gereği hayır ve 

şer yoluna girmesi kendi çabasına bağlı kılınmıştır. Dolayısıyla insanın ahlakî hayatı ve 

sonuçları da bu tercihin bir sonucudur.92 

Gazzâlî’nin düşünce yapısı, insanın iki temel yönüne odaklanarak önemli bir noktaya 

değinmektedir. İlk olarak insan biyolojik bir varlık olarak diğer canlılardan farklılık gösterir 

ve bu yönü ahlakî açıdan tartışmalı bir durumu ifade eder. İkincisi ise insan, diğer canlılardan 

tamamen ayrı bir şekilde yaratılan, özel bir konumu olan, akıl sahibi ve ruhani bir varlıktır. 

Bu özelliği sayesinde insan, kendi gerçekliğini, evrenin gerçeklerini ve Allah hakkında 

bilinçli bir şekilde keşfedebilir. Bu bağlamda insan, değişmez bir varlık değil, sürekli bir 

gelişim ve ilerleme süreci içinde olan bir varlıktır. İnsanın üstün ahlakî yaşamı da bu hamle 

ve değişimin bir sonucudur.93 

Dünyada insan dışında daha güçlü, cesur ve haz alma yeteneği daha yüksek canlılar 

bulunsa da insanın özelliği akıllı olması ve bilinçli bir ruha sahip olmasıdır. İnsan bu özelliği 

 

90 el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 85/86. 
91 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 1/666. 
92  Mustafa Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik) (İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 

2013), 87-88. 
93 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 88. 



 

26 

 

sayesinde hayattaki zevkleri yaşamak veya onlardan vazgeçmek arasında tercih yapabilme 

yetisine sahiptir. Bu nedenle insan, nefsi arzularını kontrol edebilir ve ahlakî bir yaşamla 

ihtiraslarına direnebilir. Gazzâlî insanı, biyolojik arzularına “hayır” diyerek ahlakî bir varlık 

olduğunu vurgulayarak onu hayvani düzeye düşmeden nefsi arzularına karşı koyabilen özel 

bir yaratılış olarak nitelendirir.94 

Gazzâlî göre, evrenin ve içindeki her şeyin yaratıcısı Allah’tır ve O, insanlara da 

belirli sorumluluklar yüklemiştir. Bu nedenle mütefekkir, insanı akıllı bir varlık olmasından 

dolayı diğer varlıkları etkileyen, onları bilen, algılayan, tanıyan ve kuşatan bir varlık olarak 

nitelendirmiştir.95 İnsanın akıllı bir varlık olması onu diğer varlıklardan ayırmıştır ve bu 

özelliği sayesinde insan, Allah’a karşı yaptıklarından sorumlu olmaktadır. Bu bakımdan 

insanın akıl sahibi olmasıyla insanın ahlakîliği arasında zorunlu bir ilişki ortaya çıkmaktadır. 

Nitekim insanın akıl sahibi olması onu mükellef yaptığı gibi sorumluluk ise ahlakın meydana 

geldiği yerde konumlanmaktadır. İnsanın akıl sahibi olması demek birtakım ahlakî 

sorumlulukları da yerine getirmeyi gerekli kılmaktadır. Bunun yanında insanın mükellef 

olması da aklın gereği olarak ahlakî davranmayı gerektirir.96 Bu da insan eylemlerinin 

ahlakîliği meselesini gündeme getirmektedir. 

1.2.2. Gazzâlî’nin ahlak anlayışı  

Gazzâlî’nin ahlakî düşünceleri insanın doğası, amaçları ve insanlığın içinde 

bulunduğu durumla derinlemesine bağlantılıdır. İnsanın ahlakî gelişimi ve eylemleri, 

Gazzâlî’nin fikirsel ve dinî perspektifinden aydınlatılmaktadır. O, ahlakî sorunları yalnızca 

bir etik sistem ya da davranış kuralları olarak ele almaz; aksine, ahlakî kavrayışın insanın iç 

dünyasıyla, inançlarıyla ve manevi gelişimiyle bütünleştiğine inanır. 

Düşünür, insanın ahlakî sorunlarını incelediği çalışmalarında, ahlakî kavrayışın 

öznesi olan insanı merkeze alan bir düşünürdür. Onun geniş kapsamlı araştırmaları, kelam, 

felsefe, tasavvuf ve fıkıh gibi çeşitli disiplinleri ve ahlakî kavrayışın insan problemleriyle 

ilişkisini içermektedir. Ahlakî kavrayış, çalışmamızın temel çerçevesini oluşturduğu için, bu 

bölümde Gazzâlî’nin ahlak anlayışı üzerinde durulacaktır. Böylelikle ahlak kavramının 

 

94 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 88. 
95 Ahmet Kamil Cihan, İbn Sînâ ve Gazzâlî’de Bilgi Problemi (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 95. 
96 Bulut, İnanç ve Ahlak Dini Tasavvurun Seküler Dönüşümü, 201; Nurgül Bulut, Allah İnancı-Ahlak 

İlişkisi: Din Eğitimi Bağlamında Bir İnceleme (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2020), 147. 



 

27 

 

derinlikleri ve anlam zenginlikleri ortaya konarak, çalışmamızın ilerleyen bölümleri için bir 

zemin oluşturulacaktır. 

Gazzâlî’nin ahlakî perspektifinin temel taşlarını oluşturan ve onun düşünsel yapısının 

anlaşılmasında kilit rol üstlenen bir dizi eseri bulunmaktadır. Bu eserler arasında “İhyâü 

ulûmi’d-dîn”, “Tehâfütü’l-felâsife”, “Mizânu’l-amel”, “el-Munkızu min-ad-dalâl”, 

“Kimyâ-yı saâdet”, “Mişkâtü’l-envâr” ve “el-Erbaîn fî usûli’d-dîn” çalışmamızda yer yer 

atıfta bulunulacaktır. Bu eserler onun düşünce yapısının anlaşılmasında kilit rol 

oynamaktadır. Özellikle “İhyâü ulûmi’d-dîn” eseri, bu çalışmanın merkezinde yer almakta 

ve geniş bir bölümü kaplamaktadır. Bu sebeple, “İhyâü ulûmi’d-dîn” hakkında muhtasar 

niteliğinde bilgiler sunmak, eserin genel çerçevesini ve çalışmanın amacını daha iyi 

yansıtacaktır. 

Gazzâlî’nin meşhur ve en kapsamlı eseri olarak bilinen “İhyâ-u ulûmi’d-dîn” 

kendisinin 1095-1105 yılları arasında kaleme aldığı bir eserdir. Bu eser, tasavvuf, ahlak, 

felsefe ve fıkıh konularında yazılmış en önemli eseri olduğunu söyleyebiliriz. Rivayetlere 

göre Gazzâlî, Nizamiye Medresesinden ayrıldıktan sonra Şam’da tasavvufi bir hayatı tercih 

ettiği dönemde bu eseri yazmıştır.97 

Gazzâlî’nin “İhyâ-u ulûmi’d-din” eseri, İslâm âlimleri tarafından övgüyle 

karşılanmıştır. Örneğin, tanınmış hadis âlimi Zeyneddin Ebul-Fazl el-Irakî, İhyâ hakkında 

şunları söylemiştir: “Bu eser, İslâmî kitapların büyükleri arasındadır.” Gazzâlî’nin çağdaşı 

olan ve aynı zamanda Îmamı Haremeyn’in talebesi olan Şeyh Abdulğafır El-Farisî ise 

İhyâ’yı eşsiz bir eser olarak nitelendirmiştir. Şeyh Ebu-Muhammed el-Kâzerûnî ise iddialı 

bir şekilde İhyâ’yı şu şekilde övmüştür: “Eğer bütün ilimler kaybolup gitse, hepsi İhyâ-u 

ulûmi’d-din eserinden yeniden ortaya çıkabilir.”98 

Eser toplamda 40 bölümden oluşmakta olup bu bölümler 4 ana bölüm ve 10 alt 

bölüme ayrılmıştır. Birinci ana bölüm “el-ibâdât” (ibadetler) olarak adlandırılırken, ikinci 

ana bölüm “el-âdât” (gelenekler/adetler), üçüncü ana bölüm “el-mühlikât” (helaka götüren 

 

97 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Kimyâ-yı Saâdet, çev. Faruk Meyan (İstanbul: Bedir 

Yayınevi, ts.), 7. Ali Rıza Karabulut, "Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzali (1058-1111)", Erciyes 

Üniversitesi Cevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü Dergisi 7 (1988), (Erişim 17 Şubat 2023), 236-237. 
98 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Kimyâ-yı Saâdet, çev. Mehmet A. Müftüoğlu 

(İstanbul: Çelik Yayınevi, 2012), 8. 



 

28 

 

davranışlar) ve dördüncü ana bölüm ise “el-münciyât” (Kurtuluşa götüren davranışlar) 

şeklinde isimlendirilmiştir. 

“El-ibâdât” bölümünde bilgi, akaid, temizlik, namaz, zekât, oruç, hac, Kur’an 

tilaveti, zikir ve dua gibi ibadetlerle ilgili bilgiler bulunmaktadır. “El-âdât” bölümünde ise 

Hz. Muhammed’in ahlakı ve yeme-içme, helal-haram, iyiliği emretme ve kötülükten 

sakındırma, nikah, iktisat gibi konular ele alınmıştır. “El-mühlikât” bölümünde tasavvufi 

bilgiler, insanın ahlakı, yeme-içme alışkanlıkları, şehvet arzuları, kin, nefret ve haset gibi 

önemli konular yer almaktadır. “El-münciyât” bölümünde ise ahiret hayatı, tevekkül, sabır, 

şükür, niyet, tefekkür ve ölüm gibi konular işlenmiştir. Bu nedenle çalışmamızın temelini 

“el-âdât” ve “el-mühlikât” bölümleri oluşturacaktır. 

İhyâ üzerine birçok yazar ve âlim, şerhler yazmış olup aynı şekilde İhyâ’ya yönelik 

eleştirilerin de yazıldığı rivayet edilmektedir.99 İhyâ içerisindeki hadislerle ilgili yapılan 

tahrîc100 çalışmaları yazarın Kütüb-i Sitte başta olmak üzere en az yirmi hadis derlemesinden 

faydalandığını göstermektedir.101 

Gazzâlî, ahlakla ilgili düşünce yapısını Batılı filozoflar Aristo ve Eflatun’dan, İslâm 

düşünce dünyasında ise İbn Sînâ, İbn Miskeveyh ve Râgıb İsfahânî gibi düşünürlerden 

etkilenerek tasavvufi bir perspektifle şekillendirmiştir.102 Düşünür ayrıca ele aldığı konularla 

ilgili olarak öncelikle ayetlere ve hadislere atıfta bulunmuş, ardından İslâm âlimlerinin 

görüşlerine yer vererek temel konularının İslâm düşüncesine dayandığını kanıtlamıştır.103 O, 

düşünce yapısının temelini Kur’an-ı Kerîm ve Peygamber efendimizin sünnetine 

dayandırmıştır.104 Bu sebeple, düşünce yapısının asıl kaynağının İslâmî kaynaklar olduğu 

 

99 el-Gazzâlî, Kimyâ-yı Saâdet, 7; Karabulut, "Gazâlî'nin Hayatı ve Eserleri", 236-237; Güzel, "Gazâlî'nin 

Hayatı ve Eserleri", 18; Orman, "Gazâlî'nin Hayatı ve Eserleri", 246-247. 
100  “Tahriç”, bir metinde yer alan hadisleri veya kaynakları tespit etme ve belirleme sürecidir. Bu süreçte, 

bir eserde geçen hadislerin veya alıntıların hangi kaynaklardan alındığı araştırılır ve kaynaklar belirlenir. 

Bu şekilde, bir metindeki hadislerin aslına ulaşma ve doğruluklarını teyit etme amacı güdülür. Tahriç 

çalışmaları genellikle hadis ilmi alanında gerçekleştirilir ve hadislerin güvenilirlik ve doğruluk 

derecelerinin belirlenmesine katkı sağlar. 
101 Mustafa Çağrıcı, "İhyâü Ulûmi’d-Dîn", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Ansiklopedisi, 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000), (Erişim 19 Şubat 2023), 10. 
102 Ahmet Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi (İstanbul: Say Yayınları, 2021b), 108; H.Bekir Karlığa, "Gazzâli", 

Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1996), (Erişim 

20 Şubat 2023). 
103 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 250. 
104 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 81. 



 

29 

 

konusunda hiçbir şüphe bulunmamaktadır.105 Gazzâlî’nin ahlak sistemi, literatürde fikirsel, 

kelamî ve sûfi ahlakın birleşimi olarak kabul edilmiştir. Ayrıca Gazzâlî’nin ahlak sistemi, 

dinî olarak nitelendirilen ahlak türünün en iyi temsilcisi olduğu ifade edilmektedir.106 

Gazzâlî’nin İhyâ-u ulûmi’d-din eseri, ahlak konusunda derinlemesine bir inceleme 

sunan önemli bir kaynaktır. Eserde ahlakın temel ilkeleri, insanın ahlakî durumu ve ahlakî 

değerlerin kaynağı detaylı bir şekilde incelenmektedir. Düşünür ahlakın kökenini İslâm 

düşüncesinin temel ilkeleri ve peygamberimizin örnek ahlakında bulmaktadır. Bu eser, 

insanların ahlakî değerleri anlamalarını, karakterlerini geliştirmelerini ve ahlakî hedeflerine 

ulaşmalarını desteklemek için kapsamlı bir çerçeve sunmaktadır. Mütefekkirin ahlak 

anlayışı hem düşünsel hem de İslâmî kaynakları birleştirerek zengin bir perspektif 

sunmaktadır. Âlimimiz İhyâ eserinde ahlakı şöyle tanımlamaktadır:  

“Güzel ahlak, Peygamberlerin efendisinin sıfatı, sıddıkların en makbul amelidir. Asıl 

itibariyle güzel ahlak, imanın yarısıdır. Takva sahibi kimselerin mücâhedelerinin
107

 ve 

âbidlerin riyazetlerinin meyvesidir. Kötü huylar ise öldürücü zehirler, utanç verici kusurlar, 

apaçık rezillikler, âlemlerin Rabbinden uzaklaştıran ve şeytanın yoluna sokan çirkinliklerdir. 

İyi huylar cennet nimetlerine ve Rahman’a açılan kapılar olduğu gibi kötü huylar da 

yüreklere çökmek için tutuşturulmuş olan Allah’ın ateşine açılan kapılardır.”
108 

Mütefekkir, ahlak konusunda yapılan tartışmalarda genellikle ahlakın sonuçlarına ve 

etkilerine odaklanıldığını, gerçeğin ise yeterince ele alınmadığını ifade etmektedir. Bu 

nedenle ahlakın tam olarak ne anlama geldiği ve gerçek doğasının ne olduğu konusunda tam 

bir anlayışın ortaya konulmadığı belirtilmektedir. Düşünür ayrıca ahlak konusuyla ilgili 

yapılan tartışmalarda herkesin kendi hatırladığı sonuçları paylaştığını ancak gerçeğin ve 

mahiyetin ayrıntılı bir şekilde ele alınmadığını vurgulamaktadır.109 

Mütefekkire göre ahlak, “nefiste yerleşmiş bir şekil ve heyetten ibarettir. Düşünüp 

taşınmaya lüzum görmeden bütün işler suhulet ve kolaylıkla bundan sadır olur. Akıl ve şeriat 

 

105 Bedriye Reis, Gazâlî'de Marifet Ahlâk-İlişkisi (Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2009), 42. 
106 Macid Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, çev. Muammer İskenderoğlu-Atilla Arkan (İstanbul: Litera 

Yayıncılık, 2021), 29. 
107 Nefsi alışkın olduğu şeylerden engellemek, hevasının zıddına yöneltmek, şehvetlerden alıkoymak, 

güçlüklerle, acı tattırmakla, emir ve yasaklara aykırı hareketten dolayı pişmanlık duyarak oruç ve nafile 

namazla ele geçirerek kötü alışkanlıklardan vaz geçirmektir. Zafer Erginli, Metinlerle Tasavvuf Terimleri 

Sözlüğü, (İstanbul: Kalem Yayınevi, 2006), 703-704. 
108 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/112. 
109 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/124. 



 

30 

 

bakımından övülen ve güzel sayılan işler bu heyetten meydana gelirse, buna güzel ahlak, 

şayet kötü işler meydana gelirse ona da çirkin huy denir.”110 Buna göre bir davranışın ahlakî 

kabul edilebilmesi için onun kendiliğinden ortaya çıkması, zorlanmaya ihtiyaç duymadan 

gerçekleşmesi gerekmektedir.111 Başka bir deyişle, ahlak nefiste tamamen yerleşip bir 

alışkanlık haline geldikten sonra erdemlere tam anlamıyla alışkanlık kazandırma süreciyle 

mümkün olur. Ona göre güzel eylemleri kazanmanın tek yolu ahlakî bir mücâhededen 

geçmektedir.112 

Gazzâlî’nin ahlak düşüncesinde ahlak, iyi ve kötünün bilgisi, onları gerçekleştirmek 

için gerekli güç veya kötü eylem değildir. Ahlak, nefiste yerleşmiş bir durumdur. Bir ahlakî 

davranışın bir kişide var olabilmesi için dört önkoşul vardır: 

a. Güzel ve çirkin davranışlar. 

b. Bu davranışları gerçekleştirebilecek güç. 

c. İyi, kötü, güzel ve çirkin davranışları tanıma yetisi. 

d. Nefiste bulunan iyi ve kötü davranışlardan birine eğilerek güzel ve çirkin olan bir 

davranışı gerçekleştirebilme.113 

Yukarıdaki pasajda belirtildiği gibi ahlak sadece bir eylem veya işten ibaret değildir. 

Gazzâlî’ye göre bazı insanlar cömert olmalarına rağmen maddi sıkıntılar veya başka 

nedenlerle infakta bulunamayabilirler. Birçok cimri ise gösteriş veya diğer sebeplerle infakta 

bulunabilir. Bu nedenle, bir davranışın arkasındaki niyet ve sebep önemlidir. Ona göre ahlakî 

davranışın iyi veya kötü olması davranışın ortaya çıkma sebebine göre değişebilir.114 

Gazzâlî’ye göre ahlakî davranışın ne olduğunu ya da ahlakî olmayan davranışların 

ne olduğunu belirleyen en önemli faktör dindir.115 Çünkü din, güzel ve çirkin ahlakın ne 

olduğunu açıklayan emareleri ortaya koyan, emir ve yasaklarla ilgili genel kuralları 

belirleyen bir otoritedir. Bu nedenle İslâm düşünürleri arasında iyiliğin (hüsün) ve kötülüğün 

(kubuh) ne olduğu konusunda tartışmalar yaşanmıştır. Gazzâlî’nin varlık anlayışını 

benimsediği görüşünü burada da paylaştığı anlaşılmaktadır. 

 

110 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/125. 
111 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/125. 
112 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 82. 
113  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/125-126. 
114 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/125-126. 
115 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 108. 



 

31 

 

Gazzâlî’nin düşünce yapısı ve varlık anlayışı çalışmanın önceki bölümlerinde 

belirtildiği gibi Eş’arî mezhebinin temel görüşlerine dayanmaktadır. Bu nedenle düşünür, 

hüsün/iyi eylemler ve kubuh/kötü eylemler konusunda da Eş’arî mezhebinin görüşünü 

benimsemiştir. Ona göre hüsün ve kubuhu belirleyen Allah’tır. Mütefekkir ahlakî değerlerin 

sadece vahiy yoluyla bilinebileceğini savunmaktadır. Dolayısıyla düşüncelerin ana 

kaynağının din olduğunu ifade etmiştir. Mütefekkir göre bir davranışın sadece iyi ya da kötü 

olarak nitelendirilmesi mümkün değildir. Ona göre iyilik ve kötülük, davranışın hizmet ettiği 

amaca bağlıdır ve ahlakî eylemlerin amacı uhrevi olmalıdır. Bu bakımdan Gazzâlî, Allah’ın 

iradesine uygun olan Hz. Muhammed’in emirlerine uygun olan davranışların iyi olduğunu, 

uygun olmayan davranışların ise kötü olduğunu savunmuştur.116 

Gazzâlî, ahlakî bir davranışın temelinin dört şeyden oluştuğunu iddia etmektedir. Bu 

dört şey: “hikmet, şecaat, iffet ve adalettir.” Hikmet, bir özelliktir ve insan iradesi sayesinde 

doğru ile yanlışı ayırabilir. Şecaat, öfkenin akılla uyumlu bir şekilde ilerlemesini ve 

gerilemesini ifade eder. İffet, şehveti akıl ve dinî hükümlerle kontrol altına almak anlamına 

gelir. Adalet ise öfke ve şehveti akıl ve hikmete uygun bir şekilde yönetmek anlamına gelir. 

Bu nedenle, tüm iyi huylar bu dört temel üzerinde itidal prensibiyle ortaya çıkar.117 Düşünüre 

göre diğer tüm erdemler bu dört erdemin ayrıntılarıdır. Bu dört hususta en yüksek 

seviyeye/Kemale ulaşan tek kişi Hz. Muhammed’dir.118 

Gazzâlî, ahlakın tanımında yer verdiğimiz “halk” (yaratık) ve “hulk” (ahlak) 

kavramlarını bir arada kullanarak insanla ilişkilendirmiştir. İnsanın dış görünümünü temsil 

eden “halk” kelimesiyle insanın batıni, yani manevi yapısını ifade eden “hulk” kavramını 

birlikte kullanmıştır. Ona göre insan, iki temel unsurdan oluşmaktadır. İlk olarak gözle 

görülebilen bir cisim bulunurken, ikinci olarak ise basiretle idrak edilebilen bir ruh 

mevcuttur. Mütefekkir bunların kendine özgü bir şekli ve sureti olduğunu ifade etmektedir. 

Düşünür, bu suretlerin güzel ya da çirkin olabileceğini belirtirken, basiretle idrak edilen 

ruhun, cisimden veya bedenden daha önemli olduğunu vurgulamaktadır.119 Bunun içindir ki 

Allah ruh’u kendisine nispet edip insan şerefini yükselterek şöyle buyurmuştur: “hani 

 

116 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 271; İlyas Çelebi, "Hüsün ve Kubuh", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1999), (Erişim 10 Mart 2023); Reis, Gazâlî'de 

Marifet Ahlâk-İlişkisi, 47. 
117 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/127. 
118 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/128. 
119 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/125. 



 

32 

 

Rabbin meleklere demişti ki: Ben çamurdan bir insan yaratmaktayım. Onu tesviye edip, 

düzeltip de ruhumdan ona üfledim mi derhal ona secdeye kapanın.”120 

Gazzâlî’nin ahlak anlayışındaki bir başka önemli nokta “Allah insanı en güzel şekilde 

yarattı”121 ayetidir. Daha sonra insanın ahlakını güzelleştirmek için kendi çabasına 

bırakıldığını belirtmektedir.122 Düşünüre göre ahlakî davranışlarda insanın irade özgürlüğü 

vardır ve irade sayesinde erdemleri elde edebilir. Ancak sadece irade özgürlüğüne dayanarak 

“bir davranış ahlakî ya da ahlakî değildir” şeklinde bir yargıda bulunmak mütefekkirin ahlak 

anlayışıyla uyumlu olmayacaktır. Nitekim ahlak, sadece iradeyle sınırlı kalmaz; niyet, amel, 

ihtiyarî tercihler, etik ilkeler ve sorumluluk gibi unsurlar da ahlakî yapıyı etkileyebilir. 

Gazzâlî üç farklı ahlak türünü tanımladığı ve bu türler arasında ayrım yaptığı 

belirtilmektedir. Gazzâlî, Müslümanlara günlük yaşamlarında ahlakî davranışlarında 

kapsayıcı bir rehberlik sunmak amacıyla kaleme aldığı “İhyâ-u ulûmi’d-dîn” adlı eserinin 

başında dinin ahlakın temelini oluşturduğunu vurgulamaktadır.123 Eserin ilerleyen 

bölümlerinde, Gazzâlî bu kez ahlakı düşünsel bir anlamda rasyonel bir disiplin olarak ele 

alarak dinî ahlakı ve rasyonel ahlakı birleştirmiş ve tasavvufi bir ahlak anlayışı 

geliştirmiştir.124 Üçüncü olarak, Gazzâlî bilgiye mistik bir yaklaşım getirerek mistik bir 

ahlak anlayışını savunmuştur. Bu anlayışa göre, nefis bir kez arındırıldığında, peygamberler 

ve veliler gibi, ilahi merhametin ilhamına hazır hale gelir. Dolayısıyla, insanın temel görevi 

nefsi arındırıp saf ve katışıksız bir hale getirmektir.125 

Gazzâlî, ahlak alanında kuralların çatışması ve zıtlıkların mümkün olduğunu ifade 

etmektedir. Bu konuda Gazzâlî’nin şu meşhur örneği vardır: Diyelim ki bir Müslüman kişi, 

zâlim birinden kaçıp bize sığınıyor. Zâlim kişi ise gelip Müslüman olan kişiyi sorduğunu ve 

onu görüp görmediğimizi soruyor. Bu durumda iki farklı ahlakî durumla karşı karşıya 

kalırız. Birinci kural: Yalan söylemek haramdır. İkinci kural: Mazlumları koruyup kollayın. 

Bu durumda ya yalan söyleyeceğiz ya da Müslüman olanı zâlime teslim edeceğiz. İki 

kuraldan birini tercih etmek zorundayız. Gazzâlî bu durumu şu şekilde açıklar: Zararlı iki 

davranış arasında daha az zararlı olanı tercih etmek gereklidir. Daha az zararlı olan tercih 

 

120 Sâd 38/71-72 
121 et-Tîn 95/4 
122 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/113. 
123 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 108. 
124 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 108. 
125 Cevizci, Etik-Ahlak Felsefesi, 109. 



 

33 

 

edilmesi gereken bir zorunluluktur ve bir itaat olarak kabul edilir. Ancak bu durumun 

objektif bir karar olmadığını ve insanların bunu istismar edebileceğini de belirtir.126 

Sonuç olarak, Gazzâlî ahlak anlayışını Kur’an ve Hz. Peygamber’in öğretileri 

doğrultusunda şekillendirerek ortaya koymuştur. Ona göre, ahlakî bir davranışın ne 

olduğunu ve ne olmadığını belirleyen en temel unsur dinin öğretileridir. Bu sebeple düşünür, 

“halk” ve “hulk” kelimelerini bir arada kullanarak, insanın dış görünümünün “halk” ile 

ilişkilendirildiğini, iç yapısının ise “hulk” ile bağlantılı olduğunu vurgulamaktadır. İnsanın 

ahlakî davranışları sergilemesi, içinde yerleşik olan bir yetenek olan ahlakî melekeye dayanır 

ve bu sayede insan güzel faziletleri elde eder. 

Mütefekkir, ahlakî davranışları kazanmanın yolunun mücâhede ve çaba 

gerektirdiğini vurgularken aslında Allah’ın insanı en mükemmel şekilde yarattığını ve ahlakî 

güzelliği kazanmayı insana bıraktığını ifade etmektedir. O insanın doğası gereği iyi 

yaratıldığını ve ahlakî güzellikleri gerçekleştirmek için potansiyel bir yeteneğe sahip 

olduğunu belirtir. Bu bağlamda Gazzâlî, insanın akıl ve iradesi sayesinde ahlakî davranışlar 

konusunda özgür olduğunu ve bu davranışları seçme gücüne sahip olduğunu vurgular. İnsan, 

bu özgürlük ve sorumluluk bilinciyle, ahlakî bir hayat sürdürmekte özgürdür ve ahlakî 

tercihler yapabilmektedir. İnsanın bu süreçte içsel çaba sarf etmesi ve mücadele etmesi 

gerekmektedir. 

Gazzâlî’ye göre, ahlakî davranışlar sadece teorik bilgiyle sınırlı kalmaz; pratik 

uygulama ve sürekli bir çaba gerektirir. İnsanın ahlakî davranışları sergilemesi için nefsiyle 

mücadele etmesi, kötü eğilimleri ve dürtüleri kontrol altına alması gerekmektedir. Bu 

süreçte, doğru bilgi, doğru niyetler ve sürekli bir gayret önemli rol oynar. İnsan, Allah’ın 

kendisine verdiği aklını kullanarak, ahlakî erdemleri geliştirme ve ahlakî bir yaşam sürdürme 

yolunda ilerleme kaydedebilir. 

Düşünürün ahlak anlayışı, insanın ahlakî potansiyelini gerçekleştirebilme yeteneği 

üzerine odaklanırken, aynı zamanda ahlakın dinî ve rasyonel boyutlarını birleştirmeyi 

hedefler. İnsanın ahlakî tercihlerde özgür olduğu, aklını ve iradesini kullanarak doğru yolu 

seçebileceği ve böylelikle ahlakî güzellikleri elde edebileceği vurgulanır. Bu noktada, ahlakî 

davranışların kazanılması için hem dinî öğretilere sadık kalma hem de akılcı bir anlayış ve 

 

126 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 268. 



 

34 

 

çaba gerekmektedir. İnsan, bu bilinçle nefsiyle mücadele ederek ahlakî bir gelişim 

sağlayabilir ve ahlakî erdemleri büyütebilir. 

1.3. Gazzâlî’nin Düşünce Dünyasında Ahlakla İlgili Bazı Kavramlar 

İslâm düşüncesinde ahlak mefhumu kapsamında bazı kavramlar tartışılagelmiştir. 

Ahlak kavramı ve Gazzâlî’nin ahlak düşüncesini detaylı bir biçimde her birini ayrı ayrı ele 

alıp incelemek bu çalışmanın sınırlarını aşacaktır. Dolayısıyla konuyu sınırlandırmak adına 

bu bölümde ahlakı şekillendiren bazı kavramlar ele alınacaktır. Ahlakla ilişkisi kurularak ele 

alınacak terimler; irade, ihtiyar, niyet ve amel kavramlarıdır. Bu terimlerin seçilmesi, ahlak 

alanındaki araştırmalara katkıda bulunacak ve Gazzâlî’nin ahlak düşüncesini daha geniş bir 

perspektiften anlamamızı sağlayacak bir zemin hazırlamak içindir. Metodolojik olarak 

öncelikle ahlakı anlamaya yönelik temel kavramların tanımlanması gerekmektedir. 

Ardından bu kavramların Gazzâlî’nin düşüncesindeki karşılıkları ve ifade ettikleri anlamlar, 

geniş bir perspektiften ele alınacaktır. Böylelikle ahlak konusuna daha kapsamlı bir bakış 

açısı sunulabilir ve Gazzâlî’nin ahlak felsefesi üzerine derinlemesine bir analiz 

gerçekleştirilebilir. 

1.3.1. İrade 

Ahlak ve irade, insanın karakterinin ve davranışlarının şekillenmesinde merkezi 

öneme sahip temel konulardandır. İnsanlık tarihinin her döneminde, felsefe, din ve etik gibi 

alanlarda bu konu çeşitli düşünürlerin, filozofların ve mezheplerin yoğun ilgisini çekmiştir. 

Özellikle İslâm düşünce geleneği, ahlakın iradeyle ilişkisini anlama çabasında önemli 

adımlar atmıştır. Bu bağlamda, İslâm dünyasının önemli âlimlerinden biri olan Gazzâlî, 

ahlak kavramının iradeyle nasıl ilişkilendirileceği konusundaki özgün düşünceleriyle öne 

çıkmaktadır. Onun fikirsel düşünceleri, İslâm etik anlayışına katkı sağlamış ve daha geniş 

bir perspektifte ahlakî sorunlara ışık tutmuştur. Ancak, İslâm dünyasında etkili olan diğer 

mezhep ekollerinin (Cebriye, Kaderiye, Mutezile ve Eş’arî gibi) ahlak ve irade ilişkisine dair 

kendi benzersiz bakış açıları vardır. Bu nedenle, Gazzâlî’nin perspektifine ek olarak, bu 

diğer düşünce ekollerinin de ayrıntılı bir şekilde analiz edilmesi büyük önem taşır. 

Çalışmanın bu bölümünde öncelikle irade kavramının tanımları ve İslâm dünyasında 

etkili olan mezhep ekollerinin (Cebriye, Kaderiye, Mutezile ve Eş’arî gibi) farklı görüşleri, 

iradeyle ilgili karşılaştırmalı bir değerlendirmeyle incelenecektir. Bu karşılaştırmalı analiz, 

irade kavramlarının nasıl farklı şekillerde anlaşıldığını ve yorumlandığını ortaya koyacaktır. 



 

35 

 

Daha sonra Gazzâlî’nin iradeyle ilgili kelam ekollerine (Cebriye, Kaderiye ve Mutezile) 

getirdiği eleştiriler gündeme getirilecektir. Ardından, Gazzâlî’nin irade anlayışı ve irade 

kavramına olan bakışı ayrıntılı bir şekilde incelenecek ve eserlerindeki temel düşünceler 

açıklanacaktır. Bu sayede, İslâm düşünce tarihindeki farklı perspektifler, ahlak ve irade 

ilişkisine dair kapsamlı bir anlayış sunacaktır. 

İrade, sözlükte istek, arzu, dilek, sevk ve güç,127 bir şeyi yapıp yapmama konusunda 

karar verebilme, amaçlanan şeyin belirlenmesi ve bunu hayata geçirme gücü128 gibi 

anlamlara gelmektedir. İnsanların durum ve davranışlarına bağlı olarak irade için çeşitli 

tanımlar yapılmıştır. Bu bakımdan irade, bir kişinin bir şeyi yapma veya yapmama 

konusunda kendi isteğiyle bu iki seçenek arasından birine karar vermesi anlamına gelir. 

Diğer bir deyişle, kişinin düşüncelerini ifade etme ve gerçekleştirmek istediği eylemleri 

amaçları doğrultusunda kararlar alması anlamına gelir.  

İrade kavramı Kur’an-ı Kerîmde hem Allah’ın iradesine hem de insanın iradesine 

işaret ederek birçok yerde geçmektedir. “Şüphe yok ki Allah, iman edip sâlih amelleri 

işleyenleri altından ırmaklar akan cennetlere koyacak. Şüphesiz Allah dilediğini yapar”129 

ayeti Allah’ın iradesine “…istediğinizi yapın. Şüphesiz ki Allah, yaptığınız şeyleri hakkıyla 

görür”130 ayeti ise insanın iradesine işaret etmektedir. Ayetlerde geçen Allah’ın iradesinin 

mutlak ve önüne geçilmez olduğu, insan iradesinin ise sınırladığı anlaşılmaktadır.131 Bu 

bakımdan Allah’ın iradesine külli irade, insanın iradesine ise cüz’i irade denilmektedir. Bu 

noktada kelam ekollerinin iradeye bakış açısı ve tartışmaları gündeme gelmektedir. 

Kelam ekolleri incelendiğinde, irade konusu üzerine çeşitli düşünceler ve tartışmalar 

öne sürülmüştür, özellikle iradenin kaynağı ve eyleme dönüşümü konuları üzerinde farklı 

telakkiler bulunmaktadır. Cebriye ve Kaderiye ekolleri, bu tartışmalarda iki uç noktada yer 

almaktadır. Cebriye ekolü, insan iradesinin tamamen Allah’a bağlı olduğunu ve eylemlerin 

Allah’ın iradesine tabi olduğunu savunur. Buna göre, insan iradesi, Allah’ın 

yönlendirmesiyle gerçekleşen bir dizi eylem olarak değerlendirilir. Cebriye ekolü, insanlara 

 

127 Fikret Karaman vd., "İrâde", Dinî Kavramlar Sözlüğü, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2006e), 319. 
128 İlhan Ayverdi, "İrâde", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010h), 569. 
129 el-Hac 22/14 
130 Fussilet 41/40 
131 Mustafa Çağrıcı-Hayati Hökelekli, "İrade", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000), (Erişim 13 Mart 2023). 



 

36 

 

özgür irade tanımamaktadır ve insanların eylemleri, Allah’ın takdirine bağlı olarak 

gerçekleşir. Kaderiye ekolü ise insan iradesinin bağımsız olduğunu ve Allah’ın iradî 

eylemlere doğrudan müdahale etmediğini savunur. İnsanlar, iradeleri doğrultusunda 

eylemlerini gerçekleştirir ve bu eylemler Allah’ın önceden bilgisi dâhilinde gerçekleşir. Bu 

ekolde, insan iradesi özgür olarak kabul edilir ve Allah, insanların tercihlerine müdahale 

etmez.132 

Mutezile ekolü ise “insanların kendi fiillerini yarattığını ve irade özgürlüğüne sahip 

olduğunu” savunmaktadır. Bu anlayışa göre, eğer insan fiilleri Allah tarafından yaratılmış 

olsaydı ve insanın iradesi Allah’ın kontrolünde olsaydı, bu Allah’ın adaletine aykırı olurdu. 

Çünkü Allah adildir ve iyilik yapanla kötülük işleyenin mükâfat ve cezasını verecektir.133 

Bu bakımdan ekol, insan iradesinin önemini vurgular ve insanın eylemlerinden sorumlu 

olduğunu savunur. Mutezile ekolü bu konuda şu ayetleri delil göstermektedir: “Şurası 

kesindir ki Allah, insanlara zerre kadar zulmetmez. Ne var ki, insanlar kendi kendilerine 

zulmedip duruyorlar.”134 “Şüphesiz ki Allah, hiç kimseye zerre kadar zulüm etmez. Eğer 

yapılan iyilik zerre kadar da olsa, onun sevabını kat kat artırır. Ve kendi katından büyük bir 

mükâfat verir.”135 “… onlara da peygamberleri delillerle gelmişlerdi. Demek Allah onlara 

zulmetmiyordu. Fakat onlar, kendilerine zulmediyorlardı.”136 

Eş’arî ekolüne gelindiğinde, onlara göre Allah, genel iradesiyle insan fiillerini 

yaratmıştır. İnsanlar ise sınırlı iradeleriyle bu fiilleri iktisab137 ederler. Bu durumda kesb138 

ve teklif söz konusu olmakta ve böylelikle sevap ve günahlar ortaya çıkmaktadır. Eş’arî 

kelamcıları, insan iradesinin Allah’ın iradesine gölge düşürmemek ve sorumluluk açısından 

mantıklı bir temele oturtmak amacıyla kazanma/kesb teorisini savunmuşlardır.139 

Eş’arî ekolüne mensup olan Gazzâlî, irade konusunda insanların fiilleri problemine 

bağlı olarak Allah ve insan münasebeti açısından genelde Cebriye ve Mutezile ekollerine 

 

132 Topaloğlu, İslâm'da İnanç Esasları, 131. 
133 İbrahim Agah Çubukçu, "Mutezile ve Akıl Meselesi", Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

12/1964), 53. 
134 Yûnus 10/44 
135 en-Nisâ  4/40 
136 er-Rûm 30/9 
137 Sözlüklerde kazanma, elde etme manalarına gelmektedir. İlhan Ayverdi, "İktisab", Misalli Büyük Türkçe 

Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010i), 550. 
138 Allah’ın yaratmış olduğu fiillerin kulun seçim özgürlüğü ile birleşmesi demektir. Agah Çubukçu, 

"Mutezile ve Akıl Meselesi", 54. 
139 Çağrıcı-Hökelekli, "İrade". 



 

37 

 

yönelik eleştirileri olmuştur. Bu durumda o ifrat ve tefritten kaçınmış olup itidalli bir yol 

izlemiştir. Düşünür, İmam-ı Azam’ın düşüncelerinden hareketle kendi görüşlerini kesb 

teorisi kapsamında ifade etmektedir. Ona göre, eylemlerin iki boyutu bulunmaktadır. Birinci 

boyut, eylemin yaratılması Allah’a aittir, ikinci boyut ise insana sorumluluk yükleyen 

yönüdür ve bu yön kişiye aittir. Mütefekkir, kişinin sorumluluk taşıyan ve gücünün 

yetebildiği eylemin kendisine atfedilmesini “kesb” olarak adlandırmaktadır. Ona göre kesb, 

kulun Allah tarafından verilen güçle elde ettiği ve kendi için nitelik haline getirdiği 

hareketin, Allah’ın kişinin irade özgürlüğüyle aktif bir şekilde katıldığı süreçle olan ilişkisini 

ifade etmektedir. Kişi, Allah’ın irade özgürlüğünü kendisinde yarattığı ve aktif olarak 

katıldığı eylemden sorumludur, çünkü eylem kendisinden kaynaklanmaktadır.140 Bu 

bakımdan Gazzâlî, Kaderiye ve Mutezile’nin karşısında kader inancına sahip olmakla 

birlikte, insan irade özgürlüğünü tamamen reddeden Cebriye ekolüne karşı çıkmıştır. 

Düşünür, bu zıt ekollere ilişkin olarak şunları ifade etmiştir:  

“Kaderiye ekolü, Allah’ın kaderini inkâr ederek insanın hayırlı ve şerli davranışların 

kaynağı olduğunu söyledi. Bu düşünceyle Allah’ı kötülüklerden arındırmayı amaçladılar, 

ancak yanıldılar ve Allah’a acizlik atfettiler. Cebriye ekolü ise insanların hiçbir eylem 

gerçekleştiremeyeceğini savunarak kaza inancına inandı. Bu şekilde hayrı ve şerri Allah’a 

yüklediler. Ancak bu fikirleriyle Allah’ı zulümle suçladılar ve hem kendileri sapkın hale 

geldiler hem de başkalarını yanılttılar.”
141 

Gazzâlî, insanın zaruri (zorunlu) olarak seçme özgürlüğüne sahip olduğunu ifade 

ederek özgürlüğün insanın yaratılışında köklü bir şekilde var olduğunu vurgulamaktadır. Bu 

konuda düşünürün özgün görüşleri gayb ve melekût âlemiyle mülk ve şehadet âleminin 

ilişkisini de ele almaktadır. Ona göre insanlar şehadet âleminde kendi eylemlerinin tamamen 

kendilerine ait olduğunu düşünürler. Ancak gayb âlemi ve melekût âleminin perde 

arkasından gelen hitapla birlikte, insanların fiillerinin aslında Allah’ın yaratıcı gücüyle 

gerçekleştiği ortaya çıkar. Bu durum, bazılarının (Cebriye) insan fiillerinin zorunlu olarak 

var olduğunu ve iradeyle ihtiyarın olmadığını savunmalarına sebep olurken, bazıları 

(Kaderiye) ise insan fiillerinin sadece kulun yaratmasıyla oluştuğunu ileri sürerler. 

Mütefekkirin görüşleriyse bu iki aşırılık arasında bir yol tercih etmektedir. Yani insan 

 

140 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 155. 
141 Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, el-Erbaîn fî usûli'd-dîn (Erbaîn), çev. Hilmi Güngör 

(Kahire: 1328), 10-11 akt. Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 256. 



 

38 

 

fiillerinin Allah tarafından yaratıldığını ve insanın da bu fiilleri kendi kazandığını 

belirtmektedir.142 

Yukarıdaki pasajda Gazzâlî, bu tür bir tartışmanın kaçınılmaz olarak görüş 

ayrılıklarına yol açtığını ifade etmektedir. Bunun temel nedeni, insan özgürlüğünün bilimsel 

olarak kanıtlanamamasıdır. Düşünür ayrıca, bu farklı ekollerin kendi bakış açılarına göre 

haklı argümanları olduğunu belirtirken, ekol görüşlerinin de eksikliklerini ifade etmiştir. Bu 

açıdan, farklı görüşlere sahip ekollerin, problemleri bütüncül bir şekilde ele alamadığını 

vurgulamıştır.143 

Gazzâlî, insanın teorik bir bilgiyle irade özgürlüğü konusunda sınırlı bilgiye sahip 

olabileceğini ifade eder144 ve bu durumu bir fili elleri tanımaya çalışan üç köre benzeterek 

özetlemeye çalışmaktadır: 

“Üç kör, memlekete fil adında bir hayvanın geldiğini duyarlar. Daha önce hiç 

görmedikleri ve adını dahi bilemedikleri bu hayvanı tanımak istedikleri için filin bulunduğu 

yere giderler. Ancak gözleri görmediği için elleriyle fili anlamaya çalışırlar. Bir kör, filin 

ayaklarını hisseder ve “fil kalın ve sert bir direğe benziyor.” der. Diğer bir kör, filin dişlerini 

hisseder ve “hayır, fil keskin ve sert, adeta bir soba gibi.” der. Üçüncü kör ise filin kulaklarını 

hisseder ve “siz yanılıyorsunuz, fil büyük bir yaprak gibidir.” diye karşılık verir. Bu durumda 

her bir kör, kendi dokunduğu parça hakkında doğru bilgi verir, ancak filin tamamını anlamak 

için bir araya gelip paylaşım yapmadıklarından dolayı fili tam olarak anlayamazlar.”145 

Düşünür, insanın irade özgürlüğü konusunda sınırlı bilgiyle karşılaştırarak tam bir 

bilgiye ulaşmadan irade özgürlüğü üzerine hüküm vermeye çalışmasının, körlerin fili 

anlamadan onun hakkında kesin hükümler vermeye çalışmalarına benzer bir durum 

olduğunu belirtir. İnsanın tam bir bilgiye ulaşmadan irade özgürlüğü hakkında kesin 

hükümler veremeyeceği düşüncesi, insanın Allah karşısında muhatap kılınmasını ve sorumlu 

bir varlık olarak değerlendirilmesini zorunlu hale getirir. 

Gazzâlî, insanın fiil hürriyeti sayesinde eylemlerinde sorumluluk taşıdığına dikkat 

çekmiştir. İnsan, bu özelliğiyle Allah karşısında muhatap olmuştur ve bu muhatabiyet, onu 

 

142 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/15-16. 
143  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/15-16. 
144 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 113. 
145 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/15-16. 



 

39 

 

aynı zamanda sorumlu bir varlık haline getirir. İnsanın fıtratı gereği, potansiyel olarak 

muhatap olma ve sorumluluk sahibi olma imkanı verilmiştir. İnsan, Allah’a karşı sorumluluk 

sahibi ve muhatap olabilmesi için eylemlerinde tasarrufta bulunmak zorundadır. Ancak bu 

durum, insanın Allah’a karşı nasıl davranacağı konusunda tercih hakkı kullanması gerektiği 

problemini ortaya çıkarır. Eğer bir kişinin yaptığı eylemlerde tercih hakkı yoksa ve bu kişi 

sorumlu tutulursa, bu durum Allah’ın mutlak adaletiyle örtüşmemektedir.146 

Bu bağlamda, insanın irade özgürlüğü sayesinde eylemlerinin sonuçlarından sorumlu 

olduğu ve Allah’la hesap verebilir olduğu ifade edilir. Ancak, eylemlerde tercih hakkının 

nasıl kullanılacağı konusunda bir problemle karşı karşıya kalındığına dikkat çekilir. Bu 

nedenle, Allah’ın mutlak adaletinin göz önünde bulundurulması gerektiği ve insanın 

sorumluluğunun ve muhatabiyetinin adil bir şekilde değerlendirilmesi önemli hale gelir. Bu 

durum, insanın eylemlerindeki sorumluluğun anlaşılması ve adaletli bir şekilde 

değerlendirilmesi için önemli bir konu olarak karşımıza çıkar. 

Gazzâlî, irade anlayışını, “İhyâ-u ulûmi’d-dîn” adlı eserinde şu şekilde 

tanımlamaktadır: “İrade, kalbin şimdiki veya gelecekte maksadına uygun gördüğü şeye 

yönelmesidir.”147 Gündüz ise düşünürün “Tehâfütü’l-felâsife” isimli çalışmasından alıntı 

yaparak irade kavramını “maksada uygun olanın belirlenmesi” ve “bir şeyi diğerinden 

ayırma yeteneği” olarak tarif etmiştir. Düşünüre göre irade, amacı belirleme yanında eylem 

seçme anlamlarını da içermektedir.148 

İslâm alimi Gazzâlî’ye göre, irade ve kasıt kavramları özünde aynı anlamı 

taşımaktadır ve düşünür zaman zaman bu terimleri birbirinin yerine kullanmaktadır. Bu 

bağlamda, düşünür irade kavramını üç farklı açıdan ele almıştır. Birincisi, insanın gönüllü 

olarak Allah ile birlikte olma arzusu ve eylemlerini bu niyetle gerçekleştirme isteği olarak 

belirtilir. İkincisi, insanın eylemlerde bulunma gücü ve kapasitesi olarak ifade edilir. 

Üçüncüsü, insanın eylemlerini gerçekleştirdikten sonra onları sorumluluk altında tutan niyet 

unsurunu içerir.149 

Gazzâlî, iradenin, insanın niyetine uygun olarak bir seçim yapma ve bir şeyi 

diğerinden ayırabilme yeteneği olduğunu ifade etmiştir. Düşünür, irade kapsamındaki 

 

146 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 154-155. 
147 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/658. 
148 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 158. 
149 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 



 

40 

 

davranışları doğrudan tercih etmenin yanı sıra, dolaylı olarak da bilgiyle açıklamaktadır. 

Ona göre, bir eylemin tercih edilebilmesi için insanın o eylemle ilgili bilgi sahibi olması 

gereklidir. Bu bağlamda, insanın irade sahibi olması, eylemlerini bilinçli bir şekilde 

gerçekleştirmesi ve bilinçli bir biçimde seçim yapması anlamına gelir.150 

Mütefekkir, irade kavramını üç farklı açıdan ele almıştır. O, iradeyi psikolojik, 

fikirsel ve biyolojik bir perspektifle tartışarak düşünce dünyasında incelenmiştir. Ona göre 

irade, insanın ruhunun bir hedefe yönlendirilmesi anlamına gelir. Diğer bir ifadeyle, insanın 

davranışlarını yerine getirmeye yönlendiren şehvet ve gazap gibi isteklerin gücüne “irade” 

denilmektedir. Gazzâlî’ye göre, irade ancak bilgiyle meydana gelebilir. İnsanlar ve 

hayvanlar, genellikle kendi çıkarlarını elde etme eğilimindedirler. Fakat bu noktada insanı 

hayvandan ayıran şey insanın bilgi sahibi olarak bilen bir varlık olmasıdır.151 

Gazzâlî’ye göre, insanlar ve hayvanlar arasında duygusal istekler açısından şehvet ve 

gazap gibi bir fark yoktur. Ancak Gazzâlî, bilgi yanında akıl kavramını da önemsemektedir. 

İnsan, özellikle akıl ve bilgi ile kendine özgü bir konuma sahip olur. Bu özellikler sayesinde 

insan ile hayvan arasında ayrım vardır. Dolayısıyla, insan akıl sayesinde bir eylemin 

sonucunu ve o eylemin sonucundaki iyilik yönünü anlayarak onu tercih etme yetisine 

sahiptir.152 

Bu genel çerçeve doğrultusunda İmam Gazzâlî’nin düşünce yapısına göre insanın 

duygusal tutkuları, beşerî istekleri, şehvet ve gazap gibi iradeyi zayıflatan eylemler insanı 

ahlakî olmayan eylemlere sevk eder. Ona göre bu zayıflatıcı nefsi arzulardan kurtulmanın 

anahtarı, ahlakî bir mücadeledir. Yani insanın iradesini güçlü kılmak için riyazet ve 

mücâhede gereklidir. Gazzâlî’ye göre insanın kötü faziletlerden kurtulması ve nefsi arzulara 

hâkim olması, ahlakî özgürlüğünü elde etmesini sağlar. Dolayısıyla insanın ahlakî 

özgürlüğü, bu mücadeleyle ortaya çıkar.153 

Düşünüre göre, insanın eylemlerde bulunabilmesi için yalnızca akıl yeterli değildir. 

Aynı zamanda insan, potansiyel olarak sahip olduğu yeteneklerini kullanarak irade gücünü 

de kullanmalıdır. Ona göre şehvet ve gazaplar konusunda insan, bilgiye ihtiyaç duyar. 

 

150 el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 149. 
151 Çağrıcı-Hökelekli, "İrade"; Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî 

Örneği), 162. 
152 Çağrıcı-Hökelekli, "İrade"; Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî 

Örneği), 161-162. 
153 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 261. 



 

41 

 

Ayrıca, insanın fiilleri gerçekleştirmeye yönelik bir isteği de olmalıdır. Bu isteklerin birincisi 

akılla, ikincisi ise iradeyle gerçekleştirilebilir. Bu bağlamda, akıl fiiller için gerekli bilgiyi 

temsil ederken, insanın iradesi de bu bilgiyi eyleme dönüştürme gücüdür.154 

İrade konusunda “Allah kulların fiillerini yaratandır.” anlayışını benimseyen Gazzâlî, 

bu yaratmanın insanın kendi imkanlarıyla elde ettiği iktisab düşüncesini imkansız 

kılmadığını ifade etmiştir. Ona göre kural olarak insanın özgürlüğünü ve kudretini Allah 

yaratmıştır. Düşünüre göre insan bu kuvve ve özgürlük sayesinde kendi fiillerini 

işlemektedir. Böylelikle meydana gelen fiiller insanın kesbi olmuş olur.155 

Mütefekkir, “hâlbuki sizi de yaptıklarınızı da Allah yaratmıştır.”156 şeklinde ifade 

edilen ayetten ilham alarak insanın eylemleri konusunda özgür olduğu ve bu durumun 

yaratıcısı olan Allah’ın varlığıyla uyumlu olduğunu vurgulamıştır. Ona göre insan, Allah 

tarafından yaratılan özgürlük kavramına sahip olmakla birlikte, kendi fiillerini de iradesi 

doğrultusunda gerçekleştirme gücüne sahiptir. Bu düşüncelerini temellendirmek adına, 

insanın özgür iradesine sahip olmasının Allah’ın yaratış düzenine uygun olduğunu ifade 

etmiştir.157 

Gazzâlî, insan iradesiyle gerçekleşen eylemlerin temel unsurlarının üç olduğunu 

belirtmiştir: hedef, niyet ve amel. İnsanın bir eyleme başlamasını sağlayan ilk unsur, o 

eylemin amacıdır; çünkü bir eylemin harekete geçmesi için bir hedefi olmalıdır. Amacı 

olmayan bir eylem gerçekleştirilemez. Niyet, insanın bu amaca yönelik olarak harekete 

geçmesini sağlayan unsurdur; yani uygun hedefe ulaşmak için insanı yönlendiren güçtür. 

Son olarak amel, insanın organlarını harekete geçiren ve iradeyi destekleyen unsurdur.158 Bu 

manada düşünür, bu konuyu ele aldığı yerde amaç, hedef ve istekler arasındaki ilişkiyi 

bütünsel bir bakış açısıyla ifade etmektedir. Bu üç unsurdan oluşan yapı, insanın 

eylemlerinin arkasındaki düşünce ve irade sürecini açıklamaya yardımcı olur ve insanın 

davranışlarını anlamak için önemli bir çerçeve sunar. 

Sonuç olarak İmam Gazzâlî, iradeyi bir şeyin maksadına uygun olana kalbin 

meyletmesi olarak tarif eder. Ona göre, insan eylemlerini Allah yaratmış olup insan 

 

154 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 162. 
155 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 256. 
156 es-Sâffât 37/96 
157 Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 256. 
158 Hüsnü Öztürk, Gazâlî'de İrade Özgürlüğü (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2007), 18. 



 

42 

 

iradesiyle bu eylemleri iktisab eder. Bu nedenle düşünür, Cebriye ve Mutezile ekollerini 

eleştirir. İnsanın eylemlerinde özgür olması Gazzâlî için önemli ve zaruri bir durumdur. 

Dolayısıyla insanın irade özgürlüğüne vurgu yapar. 

Ona göre insan akıl sayesinde eylemleri ayırt edip seçme hürriyetine sahiptir. Ancak 

aklın tek başına yeterli olmadığını savunur. O, insanın özünde var olan yeteneklerini ve irade 

gücünü de kullanması gerektiğini ifade eder. Örneğin, insan gazap ve şehvet duygularına 

bilgi olarak sahip olabilir, ancak bu bilgi tek başına yeterli değildir. İnsanın bu duyguları 

kontrol altına almak için iradesiyle isteğe sahip olması gerektiğini vurgular. Mütefekkir, 

nefsi arzuların iradeyi zayıflattığını, ancak bunları kontrol altına almanın iradeyi 

güçlendireceğini belirtir. Bu nedenle insanın ahlakî bir mücadele vererek iradesini 

güçlendirmesi gerektiğini ve bu yolun riyazet (çile çekme) ve mücadele olduğunu ifade eder. 

Nihai olarak İmam Gazzâlî’ye göre insanın irade özgürlüğü vardır ve insan ahlakî 

eylemlerinde sorumludur. İnsan iradesini güçlendirmek için nefsi arzulardan kaçınmalı ve 

ahlakî mücadelelerle iradesini kontrol etmeyi öğrenmelidir. Böylece insan ahlakî 

özgürlüğünü kazanabilir ve daha erdemli bir hayat sürebilir. 

1.3.2. İhtiyar 

İnsanoğlunun varoluşundan bu yana ahlakî değerler ve ihtiyar kavramı, düşünce 

dünyasında merak uyandıran ve üzerinde pek çok tartışma yürütülen önemli konulardan 

biridir. İhtiyarın ahlakî açıdan rolü ve etkisi, farklı düşünce ekollerinin her zaman ilgi odağı 

olmuştur. Bu nedenle, ahlakî eylemlerimizin arkasındaki sebepler ve insanın özgür iradesi, 

ihtiyar kavramıyla bağlantılı olarak karşımıza çıkar. Bu bölümde, ihtiyar kavramının farklı 

anlamları ve kullanımları ele alınarak derinlemesine bir analiz sunulmuştur. İlk olarak, 

ihtiyar kavramının tanımı yapılmış ve farklı bağlamlarda nasıl kullanıldığı üzerinde 

durulmuştur. Ardından, kelam ekollerinden Cebriye, Mutezile ve Eş’arî kelamcıların ihtiyar 

hakkındaki çeşitli telakkileri ele alınmıştır. Ayrıca, bu bölümde Gazzâlî’nin önemli 

eserlerinden olan “İhyâ-u ulûmi’d-dîn” referans alınarak ihtiyar kavramına ilişkin 

görüşlerine de yer verilmiştir. Gazzâlî, İslâm düşünce geleneği içinde önemli bir yere sahip 

olan düşünürlerden biri olarak, ihtiyarın ahlakî boyutta nasıl ele alındığına dair özgün 

düşünceler sunmaktadır. Onun eserlerindeki fikirler, ahlak-ihtiyar ilişkisi konusunda daha 

kapsamlı bir anlayışa ulaşmamıza katkı sağlamaktadır. 



 

43 

 

İhtiyar kelimesi Arapça kökenli bir terimdir ve h-y-r kökünden türetilmiştir. Hayır 

terimi, sözlüklerde “İyilik, herkesin elde etmek istediği, örneğin akıl, adalet, fazilet ve 

faydalı şey gibi arzulanan şeyler”159 şeklinde tanımlanır. Dolayısıyla ihtiyar kavramı da 

sözlüklerde “daha iyi olanı isteme ve yapma, hayır olarak görülen şeyi tercih etme,”160 “iyi 

ve kötü davranışlar arasından en hayırlısını seçme özgürlüğü”161 gibi anlamlarda 

kullanılmıştır. 

Istılah olarak ihtiyar terimi, kişinin birden fazla davranış arasından bilinçli bir şekilde 

ve isteyerek bir davranışı tercih etmesi anlamında kullanılmıştır. Bu durumda ihtiyar, kişinin 

özgür iradesiyle, herhangi bir zorlama olmaksızın, kendi kararına göre en doğru ve en iyi 

seçeneği belirleme ve ona yönelme sürecini ifade eder.162 Bu bağlamda, insanın kendi 

iradesiyle en iyi seçeneği belirlemesi meselesi, insan iradesinin özgürlüğü konusunu 

gündeme getirmektedir. 

İhtiyar ve irade kavramları genellikle birbirinin yerine kullanılmakla birlikte, ihtiyar 

daha özel ve dar anlamlarda kullanılmaktadır. Fârâbî’nin belirttiğine göre, irade kavramı, 

ihtiyar kavramına göre daha kapsamlıdır ve ihtiyar, iradenin alt bir alt kategorisini 

oluşturur.163 Bunun sebebi, insanın mümkün olanı isteme gücüne ek olarak, mümkün 

olmayanı da isteme yetisine sahip olmasıdır. Ancak insan yalnızca kendisi için mümkün 

olanları tercih eder. Bu çerçevede şu önerme ileri sürülebilir: “her ihtiyar aynı zamanda bir 

iradeyi içerir; ancak her irade ihtiyar ile eşdeğer olmayabilir.”164 Bu bağlamda her ihtiyar 

aynı zamanda bir iradeyi içerir; yani ihtiyarın içinde irade yer alır. Ancak her irade, yani 

insanın isteme gücü, her zaman ihtiyarla eşdeğer olmayabilir. Bu noktada irade ve ihtiyar 

arasında ince bir fark olduğu ifade edilebilir. 

İhtiyar kavramıyla ilgili olarak kelamcıların düşünceleri, insan özgürlüğü konusunda 

çeşitli tartışmalara yol açmıştır. Cebriye ekolü, insanın eylemlerinde hiçbir etkisinin 

olmadığını savunur. Onlara göre insan, herhangi bir kudret veya güce sahip değildir, bu 

 

159 Rağıb el-İsfehanî, "H-y-r", Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü), (İstanbul: Çıra Yayınları, 2010a), 

364. 
160 el-İsfehanî, "H-y-r", 366. 
161 Fikret Karaman vd., "İhtiyar", Dinî Kavramlar Sözlüğü, (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2006b), 303; Bekir Topaloğlu-İlyas Çelebi, "İhtiyar", Kelâm Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2022), 149. 
162 H. Yunus Apaydın, "İhtiyar", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 2000), (Erişim 23 Mart 2023). 
163  Çağrıcı-Hökelekli, "İrade". 
164 Çağrıcı-Hökelekli, "İrade". 



 

44 

 

nedenle insanın eylemlerinde ihtiyarî bir durumdan bahsedilemez.165 Bu şekilde Cebriye 

ekolü, insanın özgürlüğünü dolayısıyla ihtiyarî eylemde bulunma imkanını tamamen 

reddeder. 

Diğer yandan Mutezile ekolü insan eylemlerini ihtiyarî ve zorunlu olarak ikiye 

ayırmışlardır. İhtiyarî eylemleri, insanın sorumluluğunu taşıdığı eylemler olarak kabul 

ederler ve insanın eylemlerinin kaynağında insanın kendisinin olduğunu vurgularlar. Bu 

yönüyle Mutezile ekolü, Cebriye ekolünden farklı bir görüşe sahiptir ve insan eylemlerinin 

sorumluluğunu insana atfeder.166 

Eş’arî kelamcıları ise Cebriye ve Mutezile kelamcılarına karşı farklı bir görüş 

benimserler. Onlara göre insan eylemlerinde bir rol oynar ve insanın ihtiyarî eylemleri 

vardır. Ancak, bu durum insanı eylemlerinin tek sorumlusu yapmaz. Eş’arî ekolü, “her 

eylemin yaratıcısının Allah olduğunu”167 ve insanın yaptıklarından dolayı Allah karşısında 

sorumlu olduğunu ifade eder. Eş’arîlere göre insanı sorumlu kılan şey ise eylemlerinin kesbi, 

yani kendi tercihleri doğrultusunda gerçekleştirmesidir. Bu bakımdan Eş’arîler, Cebriye ve 

Mutezile ekolüne karşı orta yolu tercih etmiştir.168 

Kelamcılar, ihtiyar terimini cebrin karşıtı olarak kullanmışlardır.169 Bu şekilde ifade 

edildiğinde, insanın gerçekleştirdiği tüm eylemlerin kendi özgür iradesiyle yapıldığı 

anlaşılmaktadır.170 İhtiyarî yapılan eylemler, sıradan eylemler olmaktan öte ahlakî bir 

anlayışın yansımasıdır. Bu nedenle, insanın eylemlerinin sadece basit ve mekanik tepkiler 

olmadığı, ahlakî değeri olan seçimler olduğu anlaşılır. İrade kavramından daha özel bir 

niteliğe sahip olan ihtiyar, insanın sorumluluğunu artırır ve eylemlerinin ahlakî boyutunu ön 

plana çıkarır.171 

İslâm düşünürü Gazzâlî’nin ihtiyar kavramına bakışı, insanın eylemlerinin 

sorumluluğu ve ahlakî değerlendirmesi açısından oldukça önemli bir fikirsel tartışma noktası 

sunar. Onun fikirleri, ahlakî sorumluluğunun insanın özgür iradesiyle bağlantılı olduğunu ve 

 

165 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 93. 
166 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 72-73. 
167 el-Kasas 28/26 
168 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 77-78. 
169 Fatma Zehra Pattabanoğlu, "Âmirî ve Gazzâlî'de İrade Hürriyeti", Dört Öğe 1 (2012), 149; Apaydın, 

"İhtiyar"; Çağrıcı-Hökelekli, "İrade". 
170 Apaydın, "İhtiyar". 
171 Çağrıcı-Hökelekli, "İrade". 



 

45 

 

bu irade tarafından seçilen eylemlerin ahlakî değerinin belirlendiğini vurgular. Mütefekkir, 

insanın eylemlerinin kesb yoluyla yaratıldığını kabul ederken, bu durumun insanın ahlakî 

sorumluluğundan muaf tutulmasını reddeder. O, Allah’ın insanın iradesini ve eylemlerini 

yaratmasına rağmen, insanın ahlakî eylemlerinde bağımsız bir rolü olduğunu savunur. Ona 

göre özgür irade, insanın ahlakî kararlar almasını ve iradesiyle seçtiği eylemleri 

gerçekleştirmesini mümkün kılar. 172 

Gazzâlî, ihtiyar kavramını hayır kavramıyla ilişkilendirerek şu şekilde açıklar: “Akıl, 

olumlu bulduğu bir şeyi tercih ettiğinde bu eyleme ihtiyar denilir. İhtiyar, hayırdan 

kaynaklanır. Yani aklın olumlu gördüğü yöne doğru eğilimidir ve bu, iradenin kendisidir. 

Ancak aralarında bir fark vardır; biri düşünmeden, diğeri düşündükten sonra bilinir. Bu 

nedenle ihtiyar, özel bir iradeyi ifade eder.”173 Dolayısıyla, eğer bir eylemin uygun veya 

hayırlı olup olmadığı, insanın düşüncesi sonucunda bilinip bilinçli bir şekilde seçiliyorsa, bu 

tür iradeye ihtiyar denilir. Bu bağlamda hem irade hem de ihtiyar, aklın bilgisiyle ortaya 

çıkabilir. Söz gelimi “bu davranışı tercih etmeliyim” kararı, aklın bilgisiyle verilirse bilinçli 

ve ihtiyarî bir eylem olur. Dolayısıyla, ihtiyarî olarak alınan kararlar sorumluluğa tabidir. 

Düşünceye dayanmayan, rastgele alınan bir kararın sorumluluğu yoktur. Bu sadece nefsin 

bir arzusu olur ve gayri ihtiyarî bir karar olur.174 Bu bakımdan ahlakî davranışın temeli ve 

kaynağı ihtiyardır, yani akla uygun seçimlerdir.175 

Gazzâlî başka bir pasajda ihtiyarı, insanın kararsız kaldığı durumlarda akıl 

rehberliğinde ortaya çıkan özel bir irade olarak tanımlar. O, akıl ve irade arasındaki ilişkiye 

vurgu yaparak insanın eylemlerini akıl yoluyla yönlendirmesi gerektiği fikrini önemle 

vurgular. Ona göre, insanın irade sahibi olabilmesi için aklın yönlendirici bir rol oynaması 

gereklidir. Mütefekkire göre duyu organlarına dayalı bilgi ya da kesin bir aklî karar olmadan, 

insanın iradeyle harekete geçmesi düşünülemez. Bu da insanın eylemlerinin akıl tarafından 

değerlendirilmesi ve akıl tarafından onay alması gerektiği fikrini ortaya koyar.176 Bu 

yaklaşım, insanın eylemlerinin sadece dürtüler veya tesadüfi kararlarla değil, akılcı bir 

düşünce süreci ve bilinçli irade ile yönlendirilmesi gerektiğini belirtir. İnsan, aklını 

kullanarak doğruyu yanlıştan ayırt eder ve ahlakî değerlere uygun hareket etmeye 

 

172 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 1/283. 
173 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/467. 
174 Pattabanoğlu, "Âmirî ve Gazzâlî'de İrade Hürriyeti", 150. 
175 Öztürk, Gazâlî'de İrade Özgürlüğü, 17. 
176 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/468. 



 

46 

 

yönlendirilir. Bu, insanın ahlakî sorumluluğunu ve davranışlarının sonuçlarını düşünerek 

daha etik bir şekilde yaşamasını teşvik eder. 

Gazzâlî’ye göre insan, yaratıcı tarafından belirlenen ihtiyara bağlıdır ve bu durum 

insanın özgürlüğünü zorunlu kılar. Düşünür, ihtiyarın oluşumunu bir örnekle açıklarken 

Allah’ın iradenin meydana gelmesi için çeşitli sebepler yarattığını ifade eder. Mütefekkir bu 

durumu şu örnekle açıklar: “Allah, insanın zevkli yemek yeme isteğini ve bu yemeğin zararsız 

olduğu konusunda aklın değerlendirmesini yaratır. Tüm bu etkenlerin birleşmesiyle insanın 

yemeğe yönelik iradesi oluşur.”177 İşte bu noktada, insanın iradesi, Allah’ın yarattığı 

sebeplerin sonucunda meydana gelmiş bir ihtiyar olarak ortaya çıkar. Yani insan, düşünme 

ve akıl yürütme yeteneğiyle, Allah’ın belirlediği düzen içinde iradesini kullanır. Bu 

bağlamda, Gazzâlî’nin düşüncesi, insanın irade ve özgürlüğünün, Allah’ın ilahi düzeni ve 

yaratıcı planı içinde geçerli olduğunu vurgular. Ona göre kişi, iradesini kullanırken Allah’ın 

yarattığı sebeplerin etkisi altındadır ve iradesi, bu etkilerin sonucunda şekillenir. 

Dolayısıyla, insanın eylemleri, Allah’ın adet ve sünneti çerçevesinde gerçekleşir ve herhangi 

bir değişiklik olmaksızın ilahi düzeni izler.178 

Gazzâlî’ye göre insanın eylemleri, yaratma bakımından Allah’ın kudretinde, ancak 

kazanma ve seçme bakımından insanın kudretindedir. Bu durum, insanın ahlakî özgürlüğünü 

desteklemektedir. Mütefekkir insanın özgür iradesi ve seçim yeteneğiyle ilgili bir soruya 

verdiği cevapla dikkat çeker. İnsanın yapmak veya yapmamak konusunda gerçek bir seçme 

gücü olduğunu ifade eder ve bu özgür iradenin, Allah’ın yaratma eylemiyle uyumsuz 

olmadığını açıklar. Buna göre, insanın özgür iradesi de Allah’ın yaratması ile birlikte vardır 

ve insan bir seçim yaptıktan sonra bu seçime bağlıdır. 179 Bu bağlamda onun düşüncesi, 

ahlakî sorumluluğun insanın iradesine ve eylemlerine bağlı olarak şekillendiğini vurgular. 

Düşünüre göre insan, Allah’ın yaratma gücünden bağımsız olarak özgür iradesiyle ahlakî 

kararlar alabilir ve eylemler gerçekleştirebilir. Bu düşünce, ahlakî değerlendirmenin, insanın 

içsel iradesine ve tercihlerine dayandığı ahlakî bir evrenin temelini oluşturur. 

Gazzâlî, farklı bir ifadeyle “Allah dileseydi, elbette insanların hepsine toptan hidayet 

buyururdu.”180 ayetine işaret ederek Cebriye ekolünün düşüncelerine benzer fikirleri 

 

177  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/14. 
178 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/14. 
179 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/13-14. 
180 er-Ra’d 13/31 



 

47 

 

aktarmaktadır. Ona göre insan kendi isteğiyle eylemlerini gerçekleştirirken, Allah’ın 

iradesinden bağımsız değildir. İnsanın özgür iradesi, Allah’ın yaratıcı planı ve kaderi içinde 

etkili olmaktadır. Onun ifadesine göre “hayır, şer, iman, ilim, kurtuluş, hüsran, azgınlık, 

doğruluk, taat ve isyan hepsi Allah’tandır. O’nun hükmünü değiştirecek ya da kaderini 

reddedecek bir güç yoktur. O dilediğini sapıtabilir, dilediğini doğru yola iletir. O, 

yaptıklarından hesaba çekilmez, sorumluluk insanlara aittir.” 181 Düşünürün bu düşüncesi, 

insanın özgür iradesini kabul eden ve aynı zamanda Allah’ın yaratıcı gücüne ve kaderine 

inanan bir denge yaklaşımını yansıtır. Bu denge, insanın sorumluluğunu kavramasını ve 

seçimlerini dikkatli bir şekilde yapmasını teşvik eder. Çünkü özgür irade ile hareket ederken, 

Allah’ın iradesi ve bilgisiyle uyumlu olmak, kişiyi daha bilinçli ve ahlakî tercihler yapmaya 

yönlendirir. 

Sonuç olarak ihtiyar kavramı, insanın ahlakî eylemleri ve özgür iradesi üzerinde 

derinlemesine bir analiz sunar. Farklı kelamcıların bakış açılarına göre çeşitlilik gösteren bu 

kavram, insanın sorumluluğunu ve ahlakî değerlerini ön plana çıkarır. Gazzâlî’nin 

düşünceleri ise insanın özgür iradesini kabul eden ve aynı zamanda Allah’ın yaratıcı gücüne 

ve kaderine inanan bir dengeyi ortaya koyar. İnsan, akıl ve irade arasındaki ilişkiyi 

kullanarak, ahlakî değerlere uygun eylemler gerçekleştirmelidir. Bu şekilde, ihtiyar kavramı 

insanın ahlakî yaşamında etkin bir rol oynamakta ve insanın bilinçli tercihlerine dayanan 

ahlakî bir evrenin temelini oluşturmaktadır. 

1.3.3. Niyet 

İnsanın ahlakî eylemleri gerçekleştirme noktasında niyet kavramı önemli rol 

oynamaktadır. Nitekim insanın akıl sahibi olması insanın iradîliği konusunda insana bir hak 

tanımaktadır. Bu durumda ahlakî eylemlerin gerçekleştirilmesinde irade tek başına yeterli 

midir? sorunu gündeme gelmektedir. Ahlakî eylemlerin gerçekleştirilmesi sadece dışsal 

eylemlerle sınırlı olmayıp aynı zamanda insanın iç dünyasındaki niyet kavramıyla da 

yakından ilişkilidir. Bu bağlamda, İslâm düşünce geleneğinin önemli düşünürlerinden biri 

olan Gazzâlî, ahlak ve niyet arasındaki ilişkiyi anlamaya yönelik derinlemesine bir yaklaşım 

sunmuştur. Onun düşünceleri, ahlak-niyet ilişkisini anlamamız açısından önemli bir temel 

oluşturur. Mütefekkirin düşünsel mirası insanın davranışlarının ardındaki niyetin ve iç 

 

181 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 1/283. 



 

48 

 

dünyanın ahlakî değerlendirmelerde bize önemli ipuçları vermektedir. Dolayısıyla bu 

kısımda Gazzâlî’nin ahlak-niyet ilişkisine yönelik görüşlerini analiz ederek insan 

eylemlerinde niyetin etkisi incelenecektir. 

Niyet, Arapça kökenli bir kavramdır ve Türkçede de aynı anlamla kullanılır. 

Sözlüklerde “bir şeyi önceden planlama, zihinde tasarlama, bir eylemi gerçekleştirmeyi 

düşünme, yapma kararı alma”182 gibi anlamlarla ifade edilmektedir. Başka bir sözlükte ise 

niyet, irade ve kasd kavramları birbirine yakın anlamlar taşıyan benzer kelimeler olarak 

tanımlanır.183 Gündüz’e göre ise niyet; yönelmek, kastetmek ve sevk etmek gibi anlamlara 

gelir. Ona göre, yönelmek ileriye dönük bir eylemdir ve bu nedenle azimle ilişkilendirilir. 

Yönelme eylemi, bir eylemle birleştiğinde ise kasd olarak adlandırılır. Dolayısıyla niyet üç 

farklı anlamda kullanılabilir: azim, kasd ve sevk etmek.184 

İslâm düşünce geleneğinde, niyet kavramının farklı anlamlarda kullanıldığı 

görülmektedir. “Ameller niyete göredir.”185 hadisinden hareketle, İslâm düşünce geleneği 

niyete dinî bir önem ve değer yüklemiştir. Bu nedenle dinî ilimlerde niyet kavramı yoğun 

bir şekilde ele alındığı söylenebilir. Kelamcılar, tasavvuf erbabı ve fakihler başta olmak 

üzere çeşitli düşünürler, niyet kavramına “teveccüh, meyil, irade, azim ve kalbin bir hususta 

karar vermesi”186 gibi anlamlar vermiştir. 

Konuyla ilgili yapılan çalışmalara bakıldığında niyet kavramına yüklenen anlamlar 

aslında irade kavramına yüklenilen anlamların farklı şekillerine tekabül edildiği 

anlaşılmaktadır. Bu bakımdan niyet kavramı kendisi de kelam ekolleri arasında tartışma 

konusu olmuştur. Kelamcılar bu bağlamda niyet kavramını üç farklı teoriyle 

temellendirmiştir: Bilgi, meyil ve sıfat teorisi. Mutezile ekolüne mensup kelamcılar bilgi ve 

meyil teorisini savunurken Ehli Sünnet ekolüne mensup kelamcılar ise sıfat teorisini 

savunmuşlardır.187 

 

182 İlhan Ayverdi, "Niyet", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010j), 937. 
183 Erginli, 775. 
184 Muhammed Muhdi Gündüz, "Gazzâlî’nin Niyet Anlayışı", Dinî ve Felsefî Düşüncede Niyet Kavramı, ed. 

Ömer Türker-Hacı Bayram Başer (Ankara: Nobel Akademeik Yayıncılık ve İlem Kitaplığı, 2017), 149. 
185  Ahmed Nâim Babanzâde, Sahîh-i Buhârî Muhtasârı Tecrid-i Sarih Tercemesi ve Şerhi, nşr. (Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1980), 1. 
186 Ömer Türker, "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân", Dinî ve Felsefî 

Düşüncede Niyet, ed. Ömer Türker-Hacı Bayram Başer (Ankara: Nobel Akademeik Yayıncılık ve İlem 

Kitaplığı, 2017), 1. 
187 Türker, "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân", 1. 



 

49 

 

Bilgi teorisini savunan Mutezile kelamcılarına göre insanın niyeti, sahip olduğu bilgi 

ve içsel eğilimlere göre şekillenir. İnsan, sahip olduğu bilgi ve anlayış doğrultusunda bir 

eylem yapar ve bu eylemi gerçekleştirmek için içindeki eğilimleri kullanır. Onlar, niyet ve 

eylem arasında doğrudan bir bağlantı olduğunu düşünür. Yani insanın niyeti, 

gerçekleştireceği eylemi önceden belirler ve bu niyete uygun şekilde eylemde bulunur. 

Dolayısıyla, kişinin niyetine göre ahlakî değeri belirlenir. Eğer bir kişi iyi niyetle bir eylemi 

gerçekleştirirse, o eylem iyi ve ahlakî olarak kabul edilir. Ancak kötü niyetle yapılan bir 

eylem, ahlakî açıdan olumsuz değerlendirilir.188 

Eş’arî ekolüne göre, insanın iradesi ve niyeti Allah’ın yaratma gücü ve takdiriyle 

belirlenir. İnsanın iradesi, Allah’ın yaratma sıfatlarından kaynaklanır ve bu sıfatlar 

aracılığıyla Allah, insana irade ve eylem yapma kabiliyetini bahşeder. İnsan, bu yaratma 

gücü sayesinde niyetini belirler ve eylemlerini gerçekleştirir. Onlara göre, insanın niyeti ve 

eylemi, Allah’ın sıfatlarına uygunluk gösterdiği ölçüde ahlakî değer kazanır. Yani kişinin 

niyeti ve eylemi, Allah’ın hoşnutluğuna ve adaletine uygun olduğu ölçüde ahlakî açıdan 

değerlidir. İnsanın iradesi ve niyeti, bu bağlamda Allah’ın sıfatlarına göre değerlendirilir. Bu 

ekolüne mensup kelamcılar, niyet ve iradenin birbiriyle ilişkili kavramlar olduğunu ifade 

ederler ve bu bağlamda bilgi teorisine karşı çıkarak sıfat teorisini savunurlar. Onlara göre 

irade, “güç yitirilen şeyin iki taraftan birinin gerçekleşmesine mahsus bir sıfattır.” Eş’arîlere 

göre irade bağımsız bir sıfattır ve meyil ve menfaate bağlı bir inanç değildir. Meyilin, ilahi 

iradede mevcut olmadığını düşünürler, bu nedenle ilahi iradenin meyille ilişkilendirilmesine 

karşı çıkarlar. Onlara göre insanın niyeti, Allah’ın iradesine uygunluk gösterdiği ölçüde 

anlam kazanır ve ahlakî değeri belirlenir.189 

Çalışmamızın ana temasını şekillendiren İslâm düşünürü Gazzâlî ise, belli bir 

davranışa niyet edilebilmesi için öncelikle o eylem hakkında bilgi sahibi olunması 

gerektiğini ifade eder. O ayrıca niyetin ilim ve amel arasında bir sıfat olduğunu ifade 

etmektedir. Bu konuyla ilgili Gazzâlî, “İhyâ-u ulûmi’d-dîn” adlı eserinde niyeti şöyle 

açıklamaktadır: 

“Niyet, kalbin bir hal ve sıfatıdır; ilim ve amel içerir. İlim, amelin temelidir ve önceliklidir. 

Amel, ilimle bir alt dal olup, ihtiyarî hareketi ilim, irade ve kudret şekillendirir. İnsan, 

bilmediğini irade edemez; ilim önceliklidir, irade şarttır. İrade olmadan gerçekleşmeyen 

 

188 Türker, "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân", 1-2. 
189 Türker, "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân", 2-3. 



 

50 

 

şeylere niyet edilemez. Niyet, orta vasıftan, yani iradeden oluşur ve eylemleri 

yönlendirir.”
190

 

Yukarıdaki bölümde Gazzâlî, insanın teorik akıl yönüne vurgu yaparak ilimle 

ilgilenirken, aynı zamanda pratik akıl yönüne de atıfta bulunmaktadır. Bir insan, bir 

davranışa meyil etmeden önce bilgi sahibi olmalıdır. Fakat bilgi tek başına yeterli değildir; 

insanın arzusu da onunla birlikte olmalıdır. Gazzâlî, bir eylemde bulunmanın, ilim ve amel 

arasında bir köprü oluşturmasının ve bu köprünün niyet olduğunu ifade eder.191 

Gazzâlî “niyetin yeri kalp olduğunu”192 ifade etmektedir. Düşünür “İhyâ-u ulûmi’d-

dîn” adlı eserinde kalbi şu şekilde tanımlamaktadır: 

“Kalp kelimesinin iki farklı anlamı açıklanıyor. Birincisi, insanın sol tarafında çam kozalağı 

şeklinde özel olarak yaratılmış et parçası olan fiziksel kalp, ruhun madeni ve kaynağıdır. 

İkincisi ise “latife-i Rabbaniye-i ruhaniye” olarak adlandırılan ruhani kalptir. Bu ruhani 

kalp gözle görülemez ve insanın gerçek doğasıyla ilişkilidir. İnsanın idrak yeteneği, bilgi 

sahibi olma ve hakikati anlama kabiliyeti de bu ruhani kalbe bağlıdır.”
193

 

Düşünür, yukarıda bahsedilen cismani kalp ile ruhani olan latife-i Rabbaniye kalp 

arasında bir ilişki olduğunu belirtmektedir. Fakat cismani kalp sadece bir et parçası olmaktan 

öte bir anlam ifade etmez. Dolayısıyla ikinci bir anlamda kullanılan kalp, “insanın anlama 

ve idrak etme yeteneğine sahip olan, bilgi sahibi ve bilge yönüyle”194 insanı sorumluluk 

sahibi kılmaktadır. Gazzâlî’ye göre bu kalp, insan eylemlerinin kaynağıdır ve aynı zamanda 

niyetlerin gerçekleştiği yerdir. Mütefekkir, kalbi bir taraftan melekût âlemine açılan bir kapı, 

diğer taraftan da müşahede âlemine açılan bir kapı olarak tasvir etmektedir.195 

Gazzâlî’ye göre, insanın zihni tarafından rastgele gelen düşünceler veya bir 

düşünceden başka bir düşünceye geçmek bir niyeti ifade etmez. Mütefekkir, insanın 

davranışlarını yönlendiren ve eğilim gösteren isteğin güçlü olması gerektiğini savunuyor.196 

Düşünür, Resûl-i Ekrem’in hadisi şerifine atıfta bulunarak “amellerin niyetlere göre 

 

190 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/658. Gazzâlî burada niyeti irade gibi tanımlamış olsa da aslında 

iradenin bir alt dalı olduğunu ifade etmiştir. Ayrıca niyet sadece iradeden ibaret olmadığı ifade 

edilmektedir. Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 168-169. 
191 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 171. 
192 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 166. 
193 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/9. 
194 Mevlüt Albayrak, "Gazzâlî'nin Ahlak Felsefesi ve Filozofların Etkisi", İslâmî Araştırmalar Dergisi 13/3-

4 (2000), 356. 
195 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 167. 
196 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 168. 



 

51 

 

değerlendirildiği” gerçeğini vurgulamaktadır. Bu çerçevede, ders vermek, ticaret yapmak 

veya bir şey yemek gibi eylemler, Allah’ın hoşnutluğunu kazanmak amacıyla niyet edilerek 

yerine getirilmelidir. Ancak ona göre niyet sadece düşünceyle sınırlı değildir. Niyet, kalbin 

yönlendiği, içten gelen bir düşüncedir ve eylemlerin gerçekleştirilmesinde hayati bir rol 

oynar.197 

Gazzâlî, gönlün arzusu olmadan sadece iradeyle yapılan eylemlerin yetersiz 

olduğunu ifade eder. Örneğin, tok olan birinin yemek yemeye niyet etmesi veya hiç 

sevmediği birine sevgi niyet etmesi gibi durumlar, muhal198 olan şeylerdir. 199 Dolayısıyla 

niyetin samimi ve gerçekçi olması, amellerin değerini artırır. İçten gelen bir niyetle yapılan 

her eylem, Allah’ın rızasına daha yakın olmayı sağlar ve insanın manevi yolculuğunda 

önemli bir adım olarak değerlendirilebilir.  

Gazzâlî’ye göre, niyetin ortaya çıkması için belirli şartların varlığı gereklidir ve bu 

nedenle insan bu şartlara uymakla yükümlüdür.200 Düşünür, bu konuyla ilgili fikirlerini şu 

şekilde ifade etmektedir:  

“Niyet, elde etmek istenilen şeye yönelik uygun sebeplerin mevcudiyetiyle mümkündür. Bu 

sebepler bazen kolayca ulaşılabilirken, bazen de ulaşılamayabilir. İnsan, bir eylemi 

gerçekleştirmeye inanmadığı sürece o eyleme yönelmez. Nefis, bir şeye ilgi duyduğunda, bu 

ilgi, nefse uygun bir amacı gerçekleştirmeyi içerir. Kalbin başka düşüncelerle meşgul olduğu 

durumlarda, niyet edilen amaca yönelik ilgi azalabilir veya kaybolabilir. Bu nedenle bir 

eylemin gerçekleşmesi veya başarılı olması için birçok sebep bulunmaktadır ve manevi 

istekler, kişilere, durumlara ve yapılan eylemlere bağlı olarak değişebilir.”
201 

Sonuç olarak düşünür, insanın niyet ve isteklerinin karmaşık bir yapıya sahip 

olduğunu ve bu isteklerin zaman ve koşullara göre farklılık gösterebileceğini belirtirken, 

insanın bu isteklerle uyumlu bir şekilde hareket etmek için dikkatli ve bilinçli olması 

gerektiğini vurgulamaktadır. 

Bu bakımda Gazzâlî, insanın gerçekleştirdiği eylemleri iki farklı aşamada ele 

almaktadır. İlk aşama, insanın zihinsel olarak eyleme hazırlanma sürecidir, ikinci aşama ise 

 

197 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/671. 
198 Sufilere göre muhal, Sufilerden belli bir kasda bağlı olmadan, sevinç, üzüntü, kabz, bast, şevk, şevksizlik, 

heybet veya ihtiyaç duymadan ve gayret göstermeden kalbe gelen bir manadır. Diğer bir deyişle olması 

gerçekleşmesi olanaksız olan şeyler. Erginli, 1149. 
199 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/671. 
200 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 169. 
201 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/671. 



 

52 

 

bu eylemleri duyu organlarıyla gerçekleştirmesidir. Düşünür, insanın sorumluluk açısından 

bu zihinsel hazırlık sürecini hâtır (düşünce, dürtü, uyarıcı), meyil-i tabiî (doğal eğilim), 

itikâd (inanç) ve hemm (niyet, kasıt) olmak üzere dört farklı kısma ayırmıştır.202 

1.3.4. Hâtır (uyarıcı, psikolojik dürtü) ya da hadis-i nefs 

Bu aşama, insanın zihninde bir şeyin doğması, bir şeylerin hatırlanması sürecidir. 

Gazzâlî, bu konuyla ilgili şöyle örnekler vermektedir: “Kalbe ilk gelen ve ansızın uğrayan 

şeye hâtır denir. Örneğin, birdenbire arkadan gelen bir kadının yüzü zihinde canlanır ve kişi 

arkasına baktığında kadını görecek gibi hisseder. İşte böyle bir şeyin kalbe gelmesine hâtır 

denilir, diğer bir ifadeyle hâdis-i nefs denilir.” 203 Düşünüre göre hatır ile kalb muhafaza 

edilemez. Çünkü bu insanın irade ve ihtiyarına bağlı değildir. Peygamber Efendimiz bir 

hadisinde “Allah Teâlâ, ümmetimden nefislerinde yapmayı arzuladıkları şeyleri 

yapmadıkları ve konuşmadıkları müddetçe bağışlanmıştır.” buyurarak bunu kastetmiştir.204 

Dolayısıyla insan bundan sorumlu değildir. 

1.3.5. Meyil-i tabiî ya da rağbet 

Bu aşamada insan, bir şeye doğal olarak meylederken şehveti harekete geçmektedir. 

Gazzâlî’nin örneğine devam edersek, kişinin arkasına dönüp zihninde canlanan kadına 

bakması duygusal ve tabiî bir durumdur.205 Düşünür, bu konuyla ilgili düşüncelerini şu 

şekilde açıklamaktadır: “Heyecan, rağbet ve meyl-i tabiî, yani o kadına dönüp bakmaya 

meyletmek, tabiatında olan şehvetin harekete geçmesini ifade eder. Bu, birinci derecede olan 

hâtırdan kaynaklanmaktadır.” Düşünür, “Allah hiç kimseye gücünün yeteceğinden başka 

yük yüklemez...”206 ayetini delil olarak gösterir ve ona göre bu aşamada heyecan ve şehvet 

duyguları ihtiyarî olmadıkları için insan bundan da sorumlu değildir.207 

 

202 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95; Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 147; 

Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 176; Gündüz, 

"Gazzâlî’nin Niyet Anlayışı", 156-157. 
203 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 
204 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 149. 
205 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 149; Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi 

Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 177; Gündüz, "Gazzâlî’nin Niyet Anlayışı", 156-157. 
206 el-Bakara 2/286 
207 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 



 

53 

 

1.3.6. Hüküm aşaması ya da itikâd 

Bu aşama, bir işin yapılmasının uygunluğuna karar verme sürecidir. Yani kalbin bir 

işe hükmetmesiyle ilgilidir. Başka bir deyişle, zihinde var olan eylemin doğası gereği 

duyulan ilgi ve arzunun sonucunda eylemin gerçekleşmesine karar verme aşamasıdır. 

Örneğimize devam edersek, kişi zihninde canlanan kadın şekli, ona duyulan ilgi ve ona 

bakma isteği sonucunda utanma, korku ve çekingenlik gibi farklı duygular gelişebilir; ya da 

akli bir faaliyet sonucunda duygular veya eylemler gerçekleşmeyebilir. Bu noktada bir 

ikilem ortaya çıkar.208 Gazzâlî, bu meseleyi şu şekilde açıklamaktadır: “kalbin o kadına 

bakmasına karar vermesi, doğal eğilim bir şeye yönelmedikçe istek ve niyet oluşmaz. Çünkü 

insan bazen korkudan, bazen de utançtan dolayı eylemi gerçekleştirmez. İşte buna “itikâd” 

denir.”  Bu düşünceye göre, bu durum ihtiyar ve mecburiyet arasında bir ikilem 

yaratmaktadır ve insanın içinde bulunduğu durumlara bağlı olarak değişebilir. Kişi, iradî 

olan kısmından sorumludur ancak zorunluluktan dolayı sorumlu tutulamaz.209 

1.3.7. Hemm veya karar verme aşaması 

Hemm veya karar verme aşaması, aynı zamanda niyet ve kasıt aşaması olarak da 

adlandırılabilir. Bu aşama, kişinin bir eylemi gerçekleştirmek için karar verdiği aşamadır. 

Eğer herhangi bir engel yoksa eylem gerçekleşecektir. Örneğin, kişi zihnindeki kadın 

suretine bakma isteğiyle karar verirse ve engel yoksa arkasına dönerek kadını görmüş olur. 

Gazzâlî, bu konuda şu ifadelere yer verir: “Bakmak için kesin karar ve niyet etmektir. Buna 

hemm, kasıt ve niyet denir.” Bu düşünceye göre, insan bu aşamadan sorumludur. Eğer insan 

bu durumda nefsine yenik düşüp bakarsa, günah işlemiş olur. Ancak Allah korkusundan 

dolayı dönüp bakmamış ve eylemden vazgeçmişse, bu ona sevap olarak yazılır. Düşünür 

Peygamber Efendimizin “insanlar niyetlere göre haşrolunur.”210 hadisi şerifini delil 

göstererek211 eylemlerin sorumluluğunu niyete bağlamaktadır.212 

Gazzâlî, eylemlerin sorumluluğunun niyete bağlı olduğunu vurgulayarak asıl 

mesuliyetin maddi varlığımızın nasıl davrandığından ziyade, kalbimizde ve vicdanımızda 

 

208 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 150; Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi 

Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 177; Gündüz, "Gazzâlî’nin Niyet Anlayışı", 156-157. 
209 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/96. 
210  Babanzâde, 1. 
211 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 151. 
212 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/96. 



 

54 

 

taşıdığımız kasıt ve niyetimizde yattığını ifade etmektedir.213 Bu sebepledir ki Kur’an-ı 

Kerîm’de “elbette onların etleri ve kanları Allah’a ulaşmayacaktır. Ancak O’na sizin 

takvanız erecektir.”214 şeklinde buyurulmuştur. 

Dolayısıyla bu ayetle vurgulanan, Allah’ın sadece dışsal eylemlerimizi değil, içsel 

niyetlerimizi de değerlendirdiği ve insanların gerçek sorumluluğunun niyetlerinde yattığıdır. 

Yani, bir eylemin ahlakî değeri, sadece eylemin kendisiyle sınırlı kalmaz, aynı zamanda o 

eylemi gerçekleştiren kişinin niyetine bağlıdır. Mütefekkirin bu görüşü, insanın iç dünyasına 

önem veren ve davranışları yalnızca gözle görülen dışsal eylemlerle değil, niyet ve kasıtla 

birlikte ele alan İslâmî ahlak düşüncesine uygun bir anlayışı yansıtmaktadır. Bu yaklaşım, 

insanları içten ve samimi bir şekilde ahlakî davranışlara yönlendirmeyi hedefler ve ahlakî 

değerleri sadece görüntüden ibaret olmaktan çıkararak, insanın iç dünyasında da 

gerçekleşmesi gereken bir sorumluluk olarak ortaya koyar. 

Sonuç olarak Gazzâlî’ye göre bir eylemin gerçekleşmesi için önceden bir bilgiye 

ihtiyaç vardır ve niyetin gerçekleşmesi için bilgi gereklidir. Ona göre niyet, ilim ve amel 

arasında bir bağlantıya sahiptir ve eylemin kaynağı kalptir. Düşünür, niyetin kalpte olduğunu 

vurgulayarak kalbi iki kısma ayırır. İlk kısım, sadece bir et parçası olan kalptir ve ötesine 

geçmez. İkinci kısım ise “latife-i Rabbaniye-i” adını verdiği, idrak, irfan ve bilgiye sahip 

olan kalptir. Niyeti eyleme sevk eden de bu ikinci kalptir. 

Bu düşünce, insanın iç dünyasının önemini vurgular ve insanın ahlakî eylemlerinin 

kaynağının kalp olduğunu ifade eder. İnsanın eylemlerinin arkasında yatan gerçek neden 

niyettir ve niyet, içsel bilgi ve idrakle birlikte değerlendirilir. Dolayısıyla, Gazzâlî’ye göre 

insanın sorumluluğu, niyet ve kalpteki iç dünyasına göre şekillenir ve ahlakî eylemlerin 

temelinde bu içsel kaynaklar yer alır. Bu düşünceyle birlikte, insan davranışlarının sadece 

görünen yönüne değil, iç dünyasına da odaklanarak ahlakî gelişimini sağlamaya çalışmalıdır. 

1.3.4. Amel 

Sözlükte, “iş,” “çabalamak,” “fiil” ve “davranış” gibi anlamlara gelmektedir.215 

Başka bir ifadeyle, belirli bir amacı taşıyan faaliyetler, eylemler ve fiiller olarak 

 

213 Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 151. 
214 el-Hac 22/37 
215  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 6/475. İlhan Ayverdi, "Amel", Kubbealtı Lugatı, Kubbealtı Akademisi 

Kültür ve Sanat Vakfı. 



 

55 

 

tanımlanabilir.216 İsfahânî’nin “Müfredat” adlı “Kur’an kavramları” sözlüğündeki tanıma 

göre, “amel,” insanın isteğine bağlı olarak gerçekleşen her türlü fiili ifade eder.217 İyi ya da 

kötü nitelikte, amaçlı veya amaçsız olsun, insan ve hayvanlardan kaynaklanan davranışlar 

“fiil” kavramıyla ifade edilmektedir.218 Dolayısıyla, “amel” kavramı “fiil” kavramına 

kıyasla daha dar bir anlam taşımaktadır. Bir eylemin “amel” olarak nitelendirilebilmesi için 

bir amacı hizmet etmesi gerekmektedir. Çünkü “fiil” kavramı, zaman zaman bilinçsizce 

ortaya çıkan hayvan davranışlarına veya cansız varlıklara da atfedilebilmektedir. Ancak 

“amel” kavramı, bu tür atfın oldukça sınırlı olduğu bir bağlamda kullanılmaktadır.219 Bu 

bakımdan “amel,” belirli bir amaca yönelik ve bilinçli bir şekilde gerçekleştirilmiş olmalıdır. 

Bilinçli ve kasıtlı olmayan eylemler “amel” olarak adlandırılmaz.220 

Amel kavramı, dinî literatürde genellikle emir ve yasaklarla ilintili bir terimdir. Bu 

nedenle sevap veya günah niteliği taşıyan davranışlara odaklanır ve bu açıdan fiil kavramına 

göre daha spesifik bir anlam taşır. Dolayısıyla amel, ahlakî değerlendirmeye tabi tutulan 

eylemlere dair kullanılan, daha dar bir kapsamı olan bir terimdir. Öte yandan, fiil kavramı 

geniş bir yelpazede insanın tüm faaliyetleri için kullanılır ve daha geniş bir anlam taşır.221 

Amel kavramı Kur’an-ı Kerîm içerisinde hem olumlu hem de olumsuz davranışları 

ifade etmek için kullanılmıştır. “İman edip iyi işler yapan, namazı dosdoğru kılıp zekâtı 

verenlerin Rableri katında elbette mükâfatları vardır.”222 ayeti, iyi işlerde bulunanlara 

dikkat çekerek bu iyi işlerin sevaplarla mükâfatlandırılacağını Allah tarafından vurgular. 

Diğer bir ifadeyle, bu ayet iyi amelde bulunanların Allah’ın hoşnutluğunu kazanacaklarına 

işaret eder. Diğer taraftan, başka ayetlerde ise “(İş), ne sizin kuruntunuza ne de kitap ehlinin 

kuruntusuna göredir. Kötülük yapan, o yüzden cezalandırılır.”223 ve “kötülükler kuranlara 

gelince, onlara şiddetli bir azab vardır.”224 gibi kötü davranış sergileyenleri işaret eder ve 

 

216  İlhan Ayverdi, "Amel", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010e), 51. 
217  Rağıb el-İsfehanî, "A-m-l", Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü), (İstanbul: Çıra Yayınları, 2010b), 

728. 
218  Mustafa Öztürk, "İman-Amel İlişkisi", Hayatın Anlamı İman, ed. Murat Sülün (İstanbul: Ensar Neşriyat 

Yayınları, 2018), 151. 
219  el-İsfehanî, "A-m-l", 728. 
220 Mevlüt Erten, "Kur'an'da Bilgi-Amel(Eylem) İlişkisi", Diyanet İlmi Dergi 43/2 (2077), (Erişim 05 Nisan 

2023), 143. 
221  Süleyman Uludağ, "Amel", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1991), (Erişim 27 Mart 2022). 
222  el-Bakara 2/277 
223  en-Nisâ 4/123 
224  Fâtır 35/10 



 

56 

 

Allah’ın onları cezalandıracağını belirtir. Bu ayetlerde amel kavramı, olumsuz eylemleri 

ifade etmek ve kötü davranışlarının sonucu olarak cezalandırılacaklarını vurgulamak için 

kullanılmıştır. Bu bakımdan amel kavramı Kur’an-ı Kerîm’de insanların eylemlerinin ahlakî 

sonuçlarını ve Allah’ın ödüllendirme veya cezalandırma yaklaşımını ifade etmek için 

kullanılan önemli bir terimdir. 

Kur’an-ı Kerîm’de amel kavramı için genellikle “sâlih” ve “sâlihat”225 gibi 

terimlerle ifade edilmiştir. Bu nedenle, amel kavramı genellikle olumlu anlamlarla 

ilişkilendirilen bir terim olarak görülebilir. Ancak, Kur’an’da bu kullanımın dışında, 

olumsuz bağlamlarda ve anlamlarda da yer aldığı görülmektedir. Örneğin “ey iman edenler! 

İçki, kumar, dikili taşlar (putlar) ve fal okları şeytan işi birer pisliktir. Bunlardan kaçının ki, 

kurtuluşa eresiniz.”226 ayetinde “şeytan işi” ifadesi olumsuz bir anlam taşımaktadır. Bu 

durum amel kavramının sadece olumlu değil, aynı zamanda olumsuz davranışları da 

içerebilen bir ahlakî tutum ve davranış kavramı olduğunu gösterir.227 

Kur’an-ı Kerîm, pek çok ayette insanları güzel ameller yapmaya teşvik etmektedir 

ve bu tür ameller için “amel-i sâlih” terimi kullanılmaktadır. Gazzâlî’ye göre sâlih ameller, 

güzel ahlaktan doğar.228 Sâlih amel olarak nitelendirilebilecek eylemler hem niyetli hem de 

iradeli bir şekilde gerçekleştirilmelidir. Ona göre, sâlih amel dediğimiz eylemler, akıl ile 

yapılan ve akıl tarafından yönlendirilen eylemler olmalıdır.229 Bu bağlamda Kur’an-ı 

Kerîm’deki teşvikler ve Gazzâlî’nin düşünceleri arasında bir paralellik görülmektedir. Her 

ikisi de sâlih amelleri, güzel ahlaktan ve bilinçli bir iradeden beslenen eylemler olarak 

değerlendirmektedir. Akıllı bir şekilde yapılan eylemler, insanın içsel değerlerine uygun 

olarak gerçekleştiği için sâlih amel olarak kabul edilir. Dolayısıyla sâlih amel kavramı hem 

ahlakî değerleri hem de bilinçli tercihleri içeren bir çerçeveyi ifade eder. 

Kur’an-ı Kerîm, amel ve ahiret inancını bir arada kullanarak, güzel amellerin 

değerine ve önemine vurgu yapmış; aynı şekilde kötü amellerin zararlarına ve yanlışlarına 

da dikkat çekmiştir. Bu bağlamda, insanlar sürekli olarak güzel amellere teşvik edilmiştir. 

 

225  Sözlük manası şeriatın emrettiği insaniyete ve ahlaka uygun işler anlamına gelmektedir. Dinin emirlerine 

uygun davranan, iyi amel ve hayır sahibi Müslüman kadınlar için de kullanıldığı görülmektedir. İlhan 

Ayverdi, "Sâlihat", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010d), 1054. 
226  el-Mâide 5/90 
227  Öztürk, "İman-Amel İlişkisi", 151. 
228  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/145. 
229  İsmail Karagöz, "Kur’ân’da Salih Amel Kavramı, Salih ve Muslih İnsanların Özellikleri", Diyanet İlmi 

Dergi 33/2 (1997), (Erişim 26 Mart 2023), 60. 



 

57 

 

“Onlar ki, iman etmişler ve sâlih ameller işlemişlerdir, ne mutlu onlara, varacakları yer de 

ne güzeldir!”230 ayeti, bu konuyu vurguladığı anlaşılmaktadır. “İstediğinizi yapın. Şüphesiz 

ki Allah, yaptığınız şeyleri hakkıyla görür.”231 ayeti ise insanların amel seçimlerinde özgür 

olduklarını ve Allah’ın bu seçimleri gözettiğini ifade etmektedir. 

Ahlak ilmi, teorik bir alan olan nazarî ahlak ile pratik bir boyutu olan amelî ahlak 

şeklinde iki temel bölüme ayrılır. Bu ilim, sadece bilgi edinmek amacıyla değil, bilgiyi 

uygulamaya geçirme ve yaşamın içinde gerçekleştirme amacıyla vardır. İnsanın ahlakî 

değerlere uygun bir yaşam sürdürebilmesi için sadece teorik bilgiye sahip olması yeterli 

değildir. Bu bilgiyi pratiğe dökmek ve yaşayarak eyleme dönüştürmek de gereklidir. Bu 

bağlamda, bir insanın ahlakî değerlere uygun davranabilmesi için yapması gereken bazı 

eylem ve amelleri bilmesi gereklidir. İnsanın nasıl bir hayat sürdürmesi gerektiği, yaşamın 

içinde üstlenmesi gereken sorumluluklar, yapması gereken görevler gibi konuları anlamak 

için amelî ahlak alanı geliştirilmiştir. Bu alan, ahlakî değerlerin pratiğe dökülmesini sağlayan 

bir çerçeve sunar.232 

Amel, zâhirî ve bâtınî olmak üzere iki temel kategoride incelenir. Zâhirî amel, insanın 

bedeni veya beş duyu organıyla gerçekleşen eylemlerini ifade ederken; bâtınî amel, bedenle 

doğrudan ilişkilendirilmeyen, duygusal ve düşünsel kökenli eylemleri anlatır. Örneğin, 

namaz kılmak zâhirî bir amel iken, inanmak, düşünmek veya iyi niyet bâtınî amellere 

örnektir. “Kurbanlarınızın kanları ve etleri Allah’a ulaşmaz, fakat sizin takvanız O’na 

ulaşır”233 ayeti, bâtınî amellere dikkat çeker. Bu ayet, eylemlerin sadece dışsal yönleriyle 

değil, içsel niyet ve tutumlarıyla da değerlendirildiğini ifade eder. Bâtınî amellerden olan 

iman, tasdik, iyilik ve ibadet gibi faziletlerin, küfür ve inkâr gibi rezaletlerin kaynağı olarak 

kabul edilmiştir. Bu bağlamda, bâtınî amellerin, içsel motivasyonun ve ahlakî niyetin 

önemine vurgu yapıldığı görülür. Bu bağlamda âlimler arasında genel bir görüş, bâtınî 

amellerin zâhirî amellerden daha yüce olduğu yönündedir.234 Bu insanın iç dünyasının, 

niyetlerinin ve vicdanının ameldeki temel rolünü vurgular. Dolayısıyla amelde esas olanın 

 

230  er-Ra’d 13/29 
231  Fussilet 41/54 
232 Mustafa Çağrıcı, Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı (İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 2012), 23. 
233  el-Hac 22/37 
234  Uludağ, "Amel". 



 

58 

 

zâhirî değil, bâtınî yön olduğu kabul edilir. Bu anlayış, insanın dışarıya yansıttığı 

davranışların ötesinde, içsel değerleri ve ahlakî tutumları dikkate alma gerekliliğini belirtir. 

Amel kavramı, hem olumlu “sâlihat” hem de olumsuz “seyyiat”235 gibi davranışlar 

için kullanılsa da sonuç olarak ahlakî tutum ve eylemlerle yakından bağlantılıdır. Bu 

bağlamda amel kavramı olumlu ve olumsuz anlamlarda ahlak kavramıyla sıkı bir ilişki 

içindedir. Ahlak kavramı ise hem olumlu hem de olumsuz eylemler bağlamında iman ve 

amel ilişkisi içinde kullanılabilecek bir terimdir.236 Örneğin, “Fıkıh, insanın hak ve 

sorumluluklarını bilmesidir.” şeklindeki Ebû Hanîfe’nin fıkıh tanımı, iman, amel ve ahlak 

kavramlarının birlikte ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda o, “i’tikadi 

fıkıh, amelî fıkıh, vicdani fıkıh” (ahlak) şeklinde fıkhı üç farklı yönüyle bir araya getirerek 

bir bütün olarak ele almıştır.237 Amel, insanın içsel değerleri, niyetleri ve ahlakî 

yaklaşımlarıyla doğrudan ilişkilidir. Hem olumlu hem de olumsuz eylemler, insanın ahlakî 

yönelimini ve karakterini yansıtan bir aynadır. Bu nedenle ahlak ve amel kavramları birbirini 

tamamlayan ve birlikte ele alınması gereken kavramlardır. Ahlak, insanın içsel değerleri ve 

davranışlarını şekillendiren temel prensipleri ifade ederken amel, bu prensiplerin 

somutlaştığı eylemleri ifade eder. Bu iki kavramın bir arada ele alınması, insanın bütüncül 

ahlakî kimliğini anlamak ve değerlendirmek için önemlidir. 

Gazzâlî’ye göre amel, insanın içsel arzularını disipline etme ve öfkesini kontrol altına 

alma çabasıdır.238 Bu bağlamda amel, güzel işler ve iyi davranışlarla ifade edilir. Düşünüre 

göre akıllı bir fert, içsel arzularını bastırmayla güzel davranışlar sergileyebilir; böylece insan, 

iyi amellerle nefsi arzularını terbiye edebilir ve Allah’ın hoşnutluğunu kazanabilir. Bu süreç 

ise ancak mücâhede ile gerçekleşebilir. Mütefekkir, mücâhede teriminin aslında amel ile 

aynı anlama geldiğini belirtmektedir.239 Bu nedenle insan, içsel arzulardan kurtulmadıkça 

kötü alışkanlık ve davranışlardan kendini kurtaramaz. Sonuç olarak, ahlakî davranışları 

yaşam tarzımıza entegre etmenin yolu, içsel arzulardan kaçınmaktan geçer.240 Gazzâlî’nin 

 

235  Sözlüklerde kötülükler, fenalıklar, suçlar, kabahatler, günahlar gibi olumsuz davranışlar için kullanılan 

bir terimdir. İlhan Ayverdi, "Seyyiat", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010k), 1097. 
236  Murat Sülün, Kuran-ı Kerim Açısından İman-Amel İlişkisi (İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 2015), 

127. 
237  Öztürk, "İman-Amel İlişkisi", 152. 
238  Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 123. 
239  Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 259; Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed el-Gazzâlî, Mizânü'l-

Amel (Amellerin Ölçüsü), çev. Remzi Barışık (Ankara: Kılıçaslan Yayınları, 1970), 37-38. Akt. Bedriye 

Reis. 
240  el-Gazzâlî, Mizânü'l-Amel (Amellerin Ölçüsü), 74. Akt. Bedriye Reis. 



 

59 

 

bu perspektifi, insanın içsel çabaları ve iradesiyle ahlakî gelişimi arasındaki bağı 

vurgulamaktadır. 

Gazzâlî ve bazı İslâm düşünürleri genellikle ahiret mutluluğuna erişmenin ilim ve 

amel yoluyla mümkün olduğu görüşünde birleşmişlerdir. Bu bağlamda amel, insanın içsel 

arzulardan arınma, öfke gibi olumsuz duyguları kontrol altına alma ve ahlakî davranışlar 

kazanma çabasını ifade eder.241 Bu nedenle, insanın gerçek mutluluğa ulaşması ve içsel 

arzulardan kurtulması, sâlih amel ile mümkün olmaktadır. Bu durum, ahlakın öznesi olan 

insanın sorumluluğunu ve iradesini vurgulamaktadır. 

Gazzâlî, ahlakı, insanın içsel arzularının özelliklerini anlamak ve ahlakî davranışları 

yönlendiren bilgi olarak tanımlamış ve bu kavramı amelî ilimler içinde değerlendirmiştir. 

Ona göre ahlak için en önemli amel ilimdir. Düşünüre göre kendi nefsini terbiye edemeyen 

bir insan başka insanların işlerini idare ve sevk etmede de sorun yaşayacaktır. Mütefekkir 

ahlakî konulara dair bir araştırma yapılacaksa bu araştırmanın nefsin güç ve özellikleri 

hakkındaki bilgiyle başlatılması gerektiğini vurgular. Bu bağlamda o, Kur’an’da “Nefsini 

arındıran, kurtuluşa ermiştir. Nefsini karanlığa gömen ise kayıptadır.”242 ifadeleriyle 

“Nefsini bilen Rabbini de en iyi bilendir”243 hadisi nefsin duygusal bağlardan arınmasının 

temel adımının Allah’ın bilgisiyle başladığını öne sürer.244 

Gazzâlî’nin düşünce dünyasına baktığımızda, amel ile niyet arasında sıkı bir ilişkinin 

olduğunu görmekteyiz. Bir hadiste “Ameller niyetlere göredir.”245 ifadesiyle amellerin 

Allah’ın rızasını kazanmak amacıyla yapılması gerektiği vurgulanır. İyi niyetle 

gerçekleştirilen bir eylem, mübah bir eylemden sevaba dönüşebilir. Örneğin “yürümek” gibi 

normalde mübah olan bir eylem, “camiye doğru yürümek” niyetiyle yapıldığında sevap 

kazanılabilir. Aksine, kötü bir niyetle bir yere yürümek ise günah olarak kabul edilir. Bu 

nedenle niyet, bir eylemin sevap ya da günah olarak değerlendirilmesinde önemli bir 

faktördür. Bu çerçevede, bir eylemin ahlakî ya da ahlak dışı olarak değerlendirilmesi, 

eylemin niyetine ve iradesine bağlıdır. Örneğin İslâm ahlakçıları, hadis-i nefs ve hâtır olarak 

 

241 Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, 307-308. 
242 eş-Şems 9/9-10 
243 İsmâil b. Muhammed el-Aclûnî, Keşfü’l-hafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs ʿamme’ştehere mine’l-eḥâdîs ʿalâ 

elsineti’n-nâs, nşr. Ahmed el-Kalâş (Beyrut: Mektebetü’t-türâsi’l-İslâmî, 1351), 1/52 Akt: Süleyman 

Uludağ. 
244 Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, 309. 
245  Babanzâde, 1. 



 

60 

 

adlandırılan içsel düşünce ve duygusal eylemleri niyet olarak kabul etmezler. Çünkü bu tür 

içsel eylemler iradeli bir şekilde gerçekleştirilmemektedir. Önemli olan, kişinin bilinçli bir 

şekilde gerçekleştirdiği iradî eylemler ve bu eylemlerin altında yatan niyetlerdir.246 

Gazzâlî, niyet ve amel kavramlarını anlamlandırmak için “mü’minin niyeti 

amelinden hayırlıdır.”247 hadisini kullanarak bazı tartışmaları ele almıştır. Bu hadis, niyet 

ve amel arasındaki ilişkiyi açıklamak amacıyla kullanılmıştır. Ancak farklı görüşlerin ortaya 

çıkmasıyla birlikte düşünür, bu hadisin anlaşılması gereken gerçek manasının yanlış 

yorumlandığını savunmuştur. Mütefekkire göre bu hadis insan niyetinin, yani eylemleri 

gerçekleştirme amacının, yapılan eylemlerden daha hayırlı olduğunu ifade eder. Bu, insanın 

niyetinin temiz ve Allah’a yönelik olması gerektiğini vurgular. Ancak bazı kişiler, bu hadisin 

niyetin daha değerli olduğunu ve gizli niyetlerin açık amellerden daha üstün olduğunu 

savunmuşlardır. Gazzâlî, bu yorumun hadisin gerçek anlamına uygun düşmediğini 

belirtmiştir.248 

Bazı görüşlere göre, niyetin sürekli olması ama amellerin devam etmemesi tercih 

edilmelidir. Gazzâlî ise bu durumun “az amel çok amelden daha hayırlıdır” ilkesiyle 

çelişeceğini ve böyle bir tercihin gerçekçi olmadığını ifade etmiştir. Bir diğer görüş ise, 

amelsiz niyetin niyetsiz amelden daha hayırlı olduğunu iddia etmektedir. Mütefekkir ise bu 

görüşü eleştirerek niyetin tek başına hayırlı olduğunu kabul etmekle birlikte, niyetsiz 

amellerin hiçbir fayda sağlamayacağını belirtmiştir.249 Ona göre bu hadisin maksadı şudur: 

“Her davranış niyet ve amelden meydana gelir. Niyet de amel de hayırlıdır. Amelin de niyetin 

de amaç üzerinde etkisi vardır. Ancak niyetin amaç üzerinde etkisi daha büyüktür. İnsanın 

niyet ve amelde ihtiyarı vardır. Bu bakımdan niyet en hayırlı olanıdır.”
250

 

Gazzâlî’ye göre, yukarıdaki pasajda insanın her eyleminde bir amaç bulunmaktadır. 

Her eylemin niyet ve amel tarafından belirlendiği bir gerçektir. Bu bağlamda hem niyet hem 

de amel amacı etkiler ve bu iki unsurdan her biri amaca uygun şekilde hayırlı olabilir. Ancak, 

düşünüre göre niyet, amacı daha etkili bir şekilde şekillendirebileceğinden dolayı niyetin 

daha fazla hayır taşıdığını belirtmiştir. Bu açıdan bakıldığında, niyetin insanın içsel yönelimi 

 

246  Uludağ, "Amel". 
247  Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali Beyhakî, Şu‘abü’l-îmân, nşr. Abdülalî Abdülhamid Hamid (Riyad: 

2003), 9/176. 
248 Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 180-181. 
249  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 181. 
250 el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/660-661. 



 

61 

 

ve iradesi ile daha yakından ilişkili olduğu ve amacın oluşumunu daha belirgin bir şekilde 

etkilediği görülmektedir. 

Mütefekkire göre, insanın tüm eylemlerinin temelinde niyet yatar. Bu bakış açısına 

göre, eylemler amel ve niyetin bir araya gelmesiyle oluşur. Ancak niyetin insanın iç 

dünyasına daha fazla etki ettiği ve anlam kattığı düşünülerek, niyet daha değerli bir konumda 

bulunur. Gazzâlî bu düşüncesiyle, niyetin amelin özü olduğunu vurgulamıştır.251 

Sonuç olarak, İslâm düşüncesinde ahlak, niyet ve amel arasındaki ilişkiyi vurgulayan 

temel bir prensip olarak karşımıza çıkar. İnsanın niyeti ve iradesi, ahlakî davranışların 

belirleyicisi ve özüdür. Bu anlayış, insanın içsel çabaları ve iradesiyle ahlakî gelişimi 

arasındaki bağı göstererek, ahlakî değerlere uygun bir yaşam sürdürmenin yolunu 

çizmektedir. Niyetin temizliği ve amelin doğruluğu, insanın hem dünya hem de ahiret 

mutluluğuna ulaşmasının anahtarıdır. Bu nedenle, İslâm ahlakında niyet ve amel ilişkisi, 

insanın manevi yönelimini, karakterini ve ahlakî gelişimini şekillendiren temel bir prensip 

olarak öne çıkar. 

 

 

 

 

 

 

 

251  el-Gazzâlî, Kimyâ-yı Saâdet, 686. 



 

62 

2. GAZZÂLÎ’NİN AHLAK DÜŞÜNCESİ BAĞLAMINDA EĞİTİMİN İMKANI 

2.1. Eğitimin İmkanı 

Eğitim, insan hayatında merkezi bir rol oynar; sadece bilgi ve becerilerin 

kazanılmasını sağlamakla kalmaz, aynı zamanda ahlakî ve etik değerlerin gelişimini de 

destekler. İnsanlar eğitim yoluyla empati, dürüstlük, adalet vb. gibi ahlakî değerleri 

geliştirebilir ve bunu içselleştirerek Allah’a sâlih kul olma fırsatını elde edebilir. Dolayısıyla 

tezin bu bölümünde, eğitimin temel önemine odaklanarak eğitimin ne’liği ve Batı dünyasıyla 

İslâm coğrafyasındaki bakış açılarına dair bir inceleme sunulmuştur. Batı dünyasında eğitim 

üzerine yapılan çalışmalar, modern pedagoji ve bilimsel düşünce tarzının belirgin bir izini 

taşır. Ancak İslâm coğrafyası içinde eğitim anlayışı, kendi tarihsel ve kültürel kökenlerine 

bağlı olarak ayrı bir perspektif geliştirmiştir. 

Çalışmanın devamında ise din eğitimi mefhumu ele alınmış ve Türkiye’deki din 

eğitimi tanımlamalarına odaklanılmıştır. Din eğitimi, kültürel ve dinî bağlamda kişilerin 

ahlakî gelişiminde önemli bir rol oynar. Bu bağlamda, Türkiye’deki din eğitimi çerçevesinde 

yapılan tanımlamalar ve uygulamalar incelenmiştir. Sonrasında imkan teorisine dayalı bir 

perspektif geliştirilerek eğitimin potansiyeli tartışılmış ve bu bakış açısı, araştırmanın temel 

argümanı olan ahlakî değişim/gelişim hadisesini desteklemektedir. Bu perspektifle İslâm 

düşünürlerinden Gazzâlî’nin eğitim felsefesinden (anlayışından) yola çıkarak, eğitimin 

mümkün olduğu ve insanda bir değişimin/gelişimin olacağı, buna bağlı olarak da eğitimin 

bir dönüşüm hadisesi olduğu vurgulanmıştır. Eğitim bir dönüşüm hadisesi ise ahlakın 

değişebilirliğine bağlı olarak ahlakî değişimin/gelişimin de bir dönüşüm hadisesi olduğu 

tezde vurgulanmıştır. Nihayetinde ise Gazzâlî düşüncesinde ahlakî değişim ve dönüşüm 

üzerinde etkili olan irade, ihtiyar, niyet ve amel gibi eğitimi mümkün kılan kavrayışlar ele 

alınmıştır. 

2.1.1. Eğitim 

İnsanlar varoluş alanına girdikleri andan itibaren doğal olarak öğrenme, bilme ve 

eğitilebilme kapasitelerine sahiptirler. Eğitim olgusu, insanların ortaya çıkmasıyla birlikte 

başlamış ve diğer varlık türlerinden farklılaşan bir nitelik olmuştur. İnsanlık tarihi boyunca 

süregelen bu durum, ancak yakın zamanda resmi bir karakter kazanmıştır. Ayrıca bu 

fenomen yaşamımızın her evresinde hem teorik hem de pratik açıdan karşımıza çıkar. Bu 

nedenle eğitimi sadece pedagoji (çocuk eğitimi anlamında) veya öğrenmeyle sınırlamak, 

insanın yeteneklerini sınırlandırmak anlamına gelecektir. Dolayısıyla eğitim meselesine 



 

63 

yoğunlaşırken bu sözcüğün anlamı sadece pedagoji ve öğretime indirgeyerek değil; tersine, 

eğitim fenomeni içinde insanlık ve yaşamın tüm unsurları tarafımızca göz önünde 

bulundurulacaktır.252 

Bu bölüm, eğitim kavramının Türkçe kökenlerini, Batı’daki tanımlarını ve İslâm 

düşüncesindeki tâlim ile terbiye kavramları arasındaki ilişkiyi incelemeyi amaçlamaktadır. 

Türkçe kökenini açıklarken eğitim kelimesinin Latince “educere” ile “educare” kökeninden 

geldiğini253 ve “yönlendirmek, eğitmek, terbiye etmek” anlamlarına sahip olduğu 

vurgulanacaktır. Daha sonra Batı’daki eğitim tanımlarını ele alırken farklı disiplinlerden ve 

dönemlerden gelen tanımlara değinilecektir. Son olarak ise İslâm düşüncesinde eğitim 

kavramı açıklanırken tâlim ile terbiye kavramlarının anlamları detaylı bir şekilde ele 

alınacaktır ve bunların eğitim kavramıyla nasıl ilişkilendirildiği açıklanacaktır. Bu bağlamda 

İslâm düşünce geleneğinde eğitim kavramının sadece bilgi edinmekle sınırlı kalmayıp 

eğitimin nihai hedefinin Gazzâlî’nin vurguladığı gibi “Allah’ı tanıma” olduğu, aynı zamanda 

eğitimin ahlakî ve manevi bir dönüşüm süreci olduğu vurgulanacaktır. 

Eğitim, etimolojik olarak Latince bir kavram olan “educere” ile “educare” kökünden 

gelir ve çeşitli anlamlara sahiptir. Sözlüklerde eğitmek işi, yetiştirme, terbiye etme, tâlim, 

terbiye254 “geliştirme”,255 “kişinin kendisini bir bütün olarak gerçekleştirmesi, insanın 

varlığının bütün gizil süreçlerini hayata geçirmesine imkan sağlayan süreç”,256 kişinin belirli 

bir yeteneğini geliştirmek amacıyla yapılan faaliyetler, yetiştirme ve bilgiyi uygulama 

becerisi gibi anlamlara gelmektedir. 

Eskiden Türkçede “eğitim” yerine “terbiye” terimi kullanılırdı. “Terbiye” kelimesi 

ise bilim ve ahlak eğitimi, yetenek geliştirme, disiplin, iyi bir eğitim alarak ahlakî değerleri 

elde etme, düzeltilme, istenilen şekilde gelişme için gereken bilgi ve özellikleri içerir. Aynı 

zamanda terbiye, eğitim yoluyla kazanılan ve kişinin davranışlarıyla sosyal ilişkilerinde 

sergilediği uygun ve zarif tutumu da ifade eder.257 Buna ilaveten eğitim kavramının 

 

252  Ahmet Özalp, Dâvûd el-Kayserî'de İnsan Kavrayışı (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014), 19. 
253  Pelin Taşkın, Ortaöğretim Okulları Öğrencilerine Yönelik Disiplin Düzenleme ve Uygulamalarının 

Çocukların Temel Hak ve Özgürlükleri Bağlamında Değerlendirilmesi (Ankara: Ankara Üniversitesi, 

Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014), 12. 
254  İlhan Ayverdi, "Eğitim", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010f), 326. 
255  İsmail Parlatır vd., "Eğitim", Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük, (Ankara: Sözlük Bilim ve Uygulama Kolu 

Yayınları, 1998), 677. 
256  Ahmet Cevizci, "Eğitim", Felsefe Sözlüğü, (İstanbul: Paradigma Yayınları, 1999b), 284. 
257  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 59. 



 

64 

evrimiyle birlikte özellikle çocuk eğitimi konusunda pedagoji teriminin öne çıktığı 

gözlemlenmektedir.258 

Batı dillerinde pedagoji karşılığı olarak kullanılan eğitim kavramının benzer 

anlamlarda kullanıldığı görülmektedir. Eğitim, İngilizcede “education”, Fransızcada 

“éducation” gibi kavramlarla ifade edilmektedir. Bu kelimelerin genel olarak “eğitim, tahsil, 

yetiştirme, yetişme ve terbiye” gibi manalarda kullanıldığı görülmektedir.259 

Antik çağ filozofları, eğitimle ilgili sistematik bir görüş ortaya koyan ilk kişiler 

oldukları söylenilebilir. Kölelik ve serflik düşüncelerinden etkilenen filozoflar, eğitimi 

genellikle “bilinç”, “beceri”, “keyif”, “disiplin” ve “akıl” gibi kavramlar etrafında ele 

almışlardır. Platon’un eğitimi, insanın içindeki gerçekleri ve bilgileri fark etme süreci olarak 

tanımlaması bu bakış açısına örnek verilebilir. Ancak bu tanımlar genellikle dış dünya, doğa 

ve toplumsal yaşamdaki pratik bilgiyi ihmal ettiği için eleştirilmiştir. Aristo, Sokrat ve diğer 

filozoflar da benzer bir görüşü paylaşmışlardır. Antik çağ filozofları, eğitimi genellikle 

yalnızca zihinsel ile ahlakî/etik bir konu olarak ele almış ve kişisel/öz disiplin açısından 

değerlendirmişlerdir. Bu bağlamda eğitimle ilgili sistematik bir yaklaşımın geliştirilmesinde 

idealizm etkili bir yaklaşım olmuştur.260 

Eğitim, farklı felsefî yaklaşımlara göre muhtelif şekillerde tanımlanabilir. 

Rasyonalistler, zihnin akılcı ve etkin davranışlar için eğitildiğini savunur. Rousseau gibi 

doğalcı filozoflar, çocuğun doğada iyi ve mutlu olmasını amaçlar. Ampirist filozoflar 

örneğin Locke, bilginin sonradan edinildiğini ve eğitimin bilgiyle değer aktardığını iddia 

eder.261 Yakın dönem filozoflar bu tanımları benzer biçimde dile getirir. Dewey gibi 

pragmatistler ise eğitimi deneyim kavramıyla ilişkilendirir.262 

Skolastik felsefenin hâkim olduğu Orta Çağ’da eğitim Tanrı’ya ulaşmak için 

dogmatik bilgi ve değerleri öğrenme veya ezberleme yoluyla yürütülen geleneksel bir 

kurumdu. Bu dönemin okulları, feodal iktidarın devamını sağlayan bir araçtı ve yerel diller 

yerine Latince kullanıyordu. Eğitimde dogmalar dışında bilgi ve değer gerçekliği yoktu. 13. 

yüzyıldan sonra ticari kapitalizmin gelişmesiyle modern kurumlar ve eğitim anlayışları 

 

258  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 59. 
259  Cambridge Dictionary "Cambridge Dictionary" (12 Ocak 2024); Dictionnaires de langue en ligne 

"WordReference.com" (12 Ocak 2024) 
260  Kemal İnal, "Eğitim", Kavram Sözlüğü, ed. Fikret Başkaya, (Ankara: Maki Basın Yayın, 2005), 151-152. 
261  Yıldız Kızılabdullah, "Kavramsal Çerçeve: Eğitim, Öğretim ve Din", Din Eğitimi, ed. Recai Doğan-

Remziye Ege (Ankara: Grafiker Yayınları, 2021), 41-42. 
262  İnal, "Eğitim", 152. 



 

65 

ortaya çıktı. Modern okullar; yaş, sıralama ve müfredat gibi unsurlara dayanıyordu. 15. 

yüzyıldan itibaren kapitalizmin emek ihtiyacı çocukların okula gitmesini etkiledi. 

Burjuvazinin gücü arttıkça skolastik eğitim geriledi ve pratik ile mesleki eğitim önem 

kazandı. Fransız devriminden sonra eğitim “parasız”, “kitlesel” ve “zorunlu” oldu, çünkü 

kapitalizm üretici güçlerini artırmak istiyordu. Modern eğitim sistemleri, liberal ve milliyetçi 

ideolojilerle ulus/devlet modelini ve kapitalist sistemi destekledi. Ancak 19. yüzyıldan 

itibaren kapitalist eğitim sistemine daha hümanist modellerle eleştiri geldi.263 

Gençliğinde Hümanist bir eğitim görüşüne sahip olan Marx; kapitalist iş bölümünün 

insanı özüne, türüne ve özgürlüğüne yabancılaştırdığını düşünüyordu. Ona göre bu durumu 

aşmanın yolu, insanın tüm yönlerini eğitmekti. Filozof, olgunlaştıkça politik bir eğitim 

görüşüne geçti. Bu görüşe göre kapitalist iş bölümü yerine insanın tüm yönlerini geliştiren 

bir toplumsal düzen gerekiyordu. Yeni eğitim görüşü üretimle ilgiliydi, çünkü eğitim üretim 

içindi. Üretimin yapıldığı her yer (fabrika, atölye, tarla, bahçe) bir okuldu. Toplumsal 

mutluluk eğitimle toplumsal üretimi artırmakla ilgiliydi. Marx’a göre eğitim, çok yönlü ve 

tek işe bağlı olmayan dar uzmanlıklardan kurtulan, asla avcı, balıkçı, hayvan yetiştiricisi ya 

da eleştirmen olmayan, komünist insanı yetiştirmek için zihinsel, bedensel ve estetik 

boyutları birleştiren bir politik özellik taşıyordu. Bu eğitimde teorikle pratik, bilgiyle üretim, 

ders ve iş birlikte birbirini destekleyerek ele alınıyordu. Ona göre belirli bir yaşın üzerindeki 

tüm çocuklar için üretici iş, dersle jimnastik bir arada olacak ve geleceğin okulunun temeli, 

fabrika sisteminden doğacaktı.264 

Batı Avrupa Marksizm’inde 20. yüzyılın sonlarında eğitim analizleri ideolojik 

düzeyde ve kapitalist yeniden üretim süreçleri bağlamında yapılmıştır. Althusser, eğitimi 

devletin ideolojik aygıtlarından biri saymış; Poulantzas, fabrika değişmeden okulun 

değişemeyeceğini söylemiştir. Neo-Marksist eğitim teorisyenleri Bowles, Gintis, Establet, 

Apple gibi isimler okulun sınıfsal ayrımları öğretim sürecine nasıl kattığını ve kapitalist 

okulun uysal, itaatkâr veya disiplinli bir işgücü oluşturduğunu belirtmişlerdir. Bu 

teorisyenler eğitim materyalleriyle egemen ideolojinin okulda nasıl yeniden üretildiğini ve 

kapitalist sistemin eğitimle eşitsizlik, ayrımcılıkla sömürüyü nasıl devam ettirdiğini 

göstermişlerdir. Marksist olmayan düşünürlerden Bourdieu gibi isimler çeşitli kavramlarla 

 

263  İnal, "Eğitim", 153. 
264  İnal, "Eğitim", 153-154. 



 

66 

(“habitus”, “kültürel bagaj” vb.) kapitalist eğitimin ayrımcı ve eşitsizlikçi mantığını 

eleştirmişlerdir.265 

21. yüzyılda Neoliberalizmle birlikte küresel rekabete uyum sağlamak isteyen yeni 

eğitim anlayışı ve kavramları gelişmiştir. Bu anlayış kişisel, eşitsiz ve meritokratik bir yapı 

gösterir; öğretim süreçlerini ileri teknolojiyle sanallaştırır. Bu sistemde öğretmen ve öğrenci 

arasında yüz yüze iletişim yoktur; “performans” ölçüt olarak ön plana çıkar. Kapitalist 

ulus/devlet mantığının “yurttaş yetiştirmek” hedefi, (geç) kapitalizmin postmodern kültür 

anlayışıyla yer değiştirmiştir. Ulusal değerlerin yerini küresel değerler almıştır.266 

Görüldüğü üzere süreç içerisinde Batı kültüründe bir bilgi ve değer aktarımı olarak anlaşılan 

eğitim, özellikle çocuk eğitimine odaklanan bu perspektif, zamanla soyut ve felsefî bir 

temelden çok somut ve siyasi/ideolojik bir çerçeveye doğru evirilmiştir. 

Sonuç olarak Batı’da eğitim kavramı zamanla değişen felsefî, toplumsal ve 

ekonomik etkenlere göre şekillenmiş ve değişmiştir. Antik filozofların idealist/rasyonalist 

görüşlerinden Marx’ın üretim odaklı politikalarına, Neo-Marksist eğitim kuramlarından 

neoliberalizmin sonuçlarına kadar uzanan bu gelişimde, eğitim kişisel gelişimin yanı sıra 

toplumsal yapı, sınıf farklılıkları ve ideolojiyle de yakından bağlantılıdır. Bugün neoliberal 

eğitim anlayışı küresel rekabet ve kişisel başarı üzerine kuruludur; teknolojik ilerlemelerle 

eğitim süreçlerini değiştirmektedir. Bu değişim eğitimin toplumsal rolünü de etkilemektedir. 

Bu nedenle eğitim kavramının tarih boyunca geçirdiği yolculuk hem kişinin bilgi ve beceri 

edinimiyle hem de toplumsal yapı ile ideolojik hareketlerle kavranmalıdır. 

Batı dünyasında pedagojinin eğitim kavramı yerine kullanmaya başlamasıyla birlikte 

eğitimin öğretime indirgendiği görmekteyiz. Bu durum öğretime aşırı anlam yüklenmesine 

sebep olmuştur. Ancak eğitim, daha geniş bir olguya işaret eder ve öğretim, eğitimin sadece 

bir bölümüdür. Yalnızca öğretimi eğitim olarak kabul etmek bütünü parçayla karıştırmak 

anlamına gelir ki bu doğru değildir. İlk toplumların yaşam biçimlerine bakıldığında öğretim 

odaklı bu yaklaşımın uygun olmadığı söylenebilir. Bu topluluklarda, eğitim-öğretim 

kurumları olmadan da eğitim hedeflerine ulaştıkları ifade edilebilir. Öğretim kurumları, bilgi 

ve değerlerin başka şekillerde aktarılamadığı belirli medeniyet aşamalarında ortaya 

 

265  İnal, "Eğitim", 154. 
266  İnal, "Eğitim", 155-156. 



 

67 

çıkmıştır. Bu sebeple eğitimi yalnızca öğretime sınırlamak veya öğretimi aşırı derecede 

mutlaklaştırmak pek mantıklı olmadığı söylenilebilir.267 

Batının bu yaklaşımının İslâm dünyasına da yayıldığı görülmektedir. Batı, “educare” 

kavramını pedagojiye dönüştürdüğü gibi, İslâm toplumu da “terbiye” kavramını benzer bir 

şekilde kullanmıştır. Türkçe ‘de ara sıra eğitimi tanımlamak için kullanılan “terbiye” 

kavramı, Batı kökenli “educare” terimiyle anlam bakımından benzerlik göstermektedir.268 

Dolayısıyla İslâm coğrafyasında eğitim kavramının kullanım biçimlerini bilmek tezimiz ve 

alana katkı sunmak açısından önemlidir. 

İslâm medeniyetinde genel itibariyle eğitim yerine terbiye, öğretim yerine ise tâ’lim 

kavramları kullanılmıştır. Terbiye kelimesi, rabv kökünden türetilerek “bir varlığı besleyip 

geliştirmek, ilerletmek”, “bir şeyi en yüksek seviyeye ulaşana kadar adım adım inşa etmek” 

ya da “bir şeyi aşama aşama ilerleterek kemaline ulaştırmak”269 şeklinde ifade edilmiştir. 

Tâ’lim kelimesi ise ilm kökünden gelip “birine bilgi aktarma ve öğüt verme” anlamına gelir. 

Bu bağlamda bilgi aktarma sorumluluğunu üstlenene “muallim”, bilgi edinene “müteallim” 

denilmektedir. Her ne kadar yetişme ve gelişme tüm canlılarda gözlemlense de terbiye terimi 

daha çok insanlarla ilişkilendirilen bir terimdir. Bu terim, bir kişinin bedensel, zihinsel ve 

ahlakî gelişimini veya olgunlaşmasını sağlamayı ifade eder.270 

Allah’ı tanıma ve bu bilgiyle varlık dünyasına yönelme İslâm eğitim felsefesinin 

odak noktasını oluşturur. Bu yaklaşım insanların Allah’ın halifesi olduklarının farkına 

vararak yaşamlarını ona uygun şekilde şekillendirmeye çalışmalarını teşvik eder. Allah’ın 

kendi nefesinden yaratılan bu insan, Allah’ın niteliklerinin farkında olan bir gözlemcidir. 

İnsan, Allah’ın nitelikleri doğrultusunda kendini geliştirerek bu özelliklerin yansımalarını 

kendi içinde ortaya çıkarmak amacıyla çaba sarf eder ve bu sayede Allah’ın dünyadaki 

temsilcisi olma hakkını elde edebilir. Ayrıca Allah’ın sıfatları sınırsız olduğundan insanın 

önünde moral, ruh ve entelektüel alanlarda ilerlemesine imkan veren geniş bir ufuk 

bulunmaktadır, bu da çağımızın eğitim düşüncesinin kişisel farklılıklara indirgeyerek 

yorumlamaya çalıştığı “kendini gerçekleştirme ideali”nden daha ileri bir ufuk 

 

267  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 63. 
268  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 63-64. 
269  Rağıb el-İsfehanî, "R-b-b", Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü), (İstanbul: Çıra Yayınları, 2010c), 

407. 
270  Ziya Kazıcı-Halis Ayhan, "Tâlim ve Terbiye", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV 

İslâm Araştırmaları Merkezi, 2010), (Erişim 17 Kasım 2023). 



 

68 

sunmaktadır.271 Dolayısıyla İslâm medeniyeti eğitimin temeline İslâm dinini koymuştur. Bu 

bakımdan İslâm âlimleri eğitim meselesini ele alırken çoğunlukla konuyu İslâm dini 

bağlamında değerlendirmişlerdir.272 

Gazzâlî, İslâm düşünürlerinden biri olarak eğitime kutsal bir anlam yüklemiştir. Bu 

konuyla ilgili olarak “Ey inananlar! Kendinizi ve ailenizi bir ateşten koruyun ki onun yakıtı 

insanlar ve taşlardır.”273 ayetini örnek göstererek konuya bir yorum katmış ve Rabb-terbiye 

ilişkisine vurgu yapmıştır. Ona göre eğitim, kişinin dünya ve ahirette her türlü kötülükten 

korunmasını sağlar. Çocuğun korunması, ona eğitim vermek, ahlakını güzelleştirmek, güzel 

ahlakı öğretmek ve olumsuz arkadaşlardan uzak tutmak yoluyla mümkündür.274 

Eğitime dinî bir kimlik kazandıran Gazzâlî, konuyla ilgili şu hadisi örnek vermiştir: 

“her doğan, mutlak fıtrat/yaratılış üzere doğar. Sonra anne ve babası onu Yahudi, Hristiyan 

veya Mecusi yapar.”275 Mütefekkir bu hadisle, insanın dinî ve tevhidi kabul yeteneğiyle 

doğduğunu, ancak aile, sosyal çevre ve dış etkilerin bu doğuştan gelen mükemmel yaratılışı 

değiştirme eğilimine girebileceğini ifade eder. Ona göre insan kalbi her zaman değişebilen 

bir yapıyla karşı karşıyadır.276 

Eğitim, Gazzâlî’ye göre dünya ve ahiret için yetkin insan olmayı amaçlayan bir 

yoldur. Onun görüşüne göre İslâmî bir eğitim, kişinin bilgiye hevesli olmasını ve kazandığı 

bilgileri faziletli bir şekilde uygulamasını sağlar. Düşünce adamı İslâmî eğitimin asıl 

hedefinin Allah’ı tanımak olduğunu söyler. Onun düşüncesine göre insan daima Allah’a 

ulaşmayı hedeflemelidir. Bu, sadece dinî ve ahlakî bir amaç gibi görünse de dünyevi 

meseleleri görmezden gelmek anlamına gelmez. Mütefekkir dünya saadetiyle ahiret 

saadetini harmanlar. Onun bakış açısına göre iyi bir eğitim, Allah’a erişmenin ve dünya ile 

ahirette saadete kavuşmanın bir aracıdır. Ayrıca o, İslâmî eğitim programının temel 

unsurlarının Kur’an’ın mesajını içermesi gerektiğini ifade eder. İslâm bilgini, Kur’an’ın 

 

271  Z. Şeyma Arslan, "Kur'an-ı Kerim'i Eğitim Açısından Yorumlamak: Hadid Suresi Örneği", Din Eğitimi 

ve Araştırmaları Dergisi 13 (2004), 324-325. 
272  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 67. 
273  et-Tahrîm 66/6 
274  Cemil Oruç, "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam Eğitiminin Yapısı ve Gazali'de Eğitimin 

İmkânı", Akev Akademi Dergisi 14/45 (2010), 106-107. 
275  Dâvud, Sünnet 17. 
276  Oruç, "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam Eğitiminin Yapısı ve Gazali'de Eğitimin İmkânı", 

107. 



 

69 

mesajının hayat için büyük fayda sağladığını ve ruhu temizlemek, ahlakı güzelleştirmek 

veya Allah’a yaklaşmak amacıyla Kur’an’ı okumak ve anlamak gerektiğini vurgular.277 

Mütefekkirin eğitim ve öğretim anlayışına göre insan, taâllüm sayesinde nefsinin 

kemâline ulaşmayı hedefler ve eğitim süreci, kişinin içindeki potansiyeli ortaya çıkarıp 

geliştirmeyi amaçlar. Bu, çiftçinin tarlasındaki yabancı otları temizleyerek ekinin 

gelişmesine benzetilen bir süreçtir; çünkü eğitim insanın karakterini şekillendirip 

olgunlaştırarak, bilgilerin pratiğe dönüşmesini sağlamaktadır. O konuyla ilgili şöyle bir 

açıklama yapmıştır: 

“Taâllüm, (öğrenme/öğrenim) nefsin olgunlaşmasını istemek aklî şekillerle nefsi, bedensel 

isteklerden (rezail) arındırmaktır. Eğitim (terbiye), mahsulün yetişmesini sağlamak için 

çiftçinin tarladaki yabani otları temizlemesine benzer. Öğretmen, insana dışarıdan bir şey 

kazandıramaz. Bilakis o, yerden su fışkırtan ve cilayla şekilleri aynada belirten kişi gibi 

nefiste doğuştan mevcut olan şeylerin üzerindeki perdeyi açar. Öğrenme, bu şeylerin açığa 

çıkarılmasını arzulamak, öğretme ise bu şeyleri kuvvetten eyleme dönüştürmektir. Bilgin, 

fayda sağlamak bakımından çiftçi, öğrenen; faydalanmak bakımından toprak, kuvvetteki o 

bilgiler tohum, eyleme geçen şeyler de mahsul gibidir.”
278

 

Fahreddin er-Razî’nin eğitim hakkında yaptığı açıklama yine eğitimin temelinde dinî 

bir kavrayışın olduğunu bizlere göstermektedir. Düşünürün düşünceleri kelâm, felsefe, tefsir 

ve usûl-i fıkıh gibi çeşitli alanlarda yaptığı çalışmaların bir yansıması olarak eğitimle ilgili 

görüşlerini içermektedir. Mütefekkir, eğitim sayesinde insanın bütün yönleriyle geliştiğini 

belirtmiştir. Onun görüşüne göre eğitimin asıl gayesi Allah’ı tanımak, O’na kulluk etmek ve 

O’nun buyruklarına riayet etmektir.279 O, konuyla ilgili şöyle bir açıklama yapmıştır: “eğitim 

(terbiye), bir şeyin en olgun ve en güzel niteliğiyle kalıcı kılınması anlamına gelir. Bu 

nedenle var olması için Hak Teâlâ’nın yaratmasına ve icat etmesine ihtiyaç duyan bu durum 

aynı şekilde devam etmesi için de O’nun tarafından kalıcı kılınmaya muhtaçtır.”280 Bu 

bağlamda düşünür, eğitimin sürekliliğinin ve kalıcılığının yaratılışın başlangıcından itibaren 

ilahi bir etkileşimle mümkün olduğunu savunmaktadır. Bu da eğitimdeki bu ilahi boyutun 

süreklilik ve olgunlaşma için kilit bir faktör olduğunu bizlere göstermektedir. 

 

277  Muh. Nurhidayat vd., "The Concept of Education According to Al-Ghazali", ed. Muh. Nurhidayat 

(Endonezya: Proceeding of International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies, 2023), 

661-665. 
278  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 68. 
279  Yusuf Yavuz Şevki, "Fahrettin er-Râzî", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1995), (Erişim 18 Aralık 2023). 
280  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 68. 



 

70 

Eğitime dair önemli düşünceleri olan diğer isim Tûsî’dir. Mütefekkirin eğitim 

anlayışı günümüzde benzer bir bakış açısıyla ilerlemiş ve eğitimi detaylı bir şekilde ele 

almıştır. Eğitim açısından sadece kişi veya kurum odaklı değil, aksine kişinin kendi içinde 

ve çevresinde bulunan herkese sorumluluklar yüklenmiştir. Ona göre insan, yalnızca temel 

ihtiyaçlarını karşılamak ve dünyayı mekanik bir şekilde yaşamak amacıyla değil, aynı 

zamanda içsel bir gelişim sürecine girmek için var olmuştur. İnsan, yaratılışının fıtratında en 

yüksek derecelere ulaşma potansiyeli taşır ve dünyada Allah’ın bir yansımasıdır. Bu nedenle 

eğitim aracılığıyla insanın kendi hedeflerine ulaşması dünya ve ahiret mutluluğunu elde 

etmesi amaçlanmıştır. O, maddi ve manevi alanlarda en büyük hedef olarak saadeti 

belirlemiş ve eğitim anlayışını da bu hedefe göre düzenlemiştir.281 

Coğrafyamızdaki eğitim anlayışına baktığımızda ise; İslâm geleneğinden ayrılmış 

Batılı bir perspektifin egemen olduğunu görmekteyiz. Bu nedenle yapılan eğitim 

tanımlamalarına göz attığımızda açıklamaların daha çok öğretim, içerik ve davranışla ilgili 

olduğu anlaşılmaktadır. Bu durumun doğal bir sonucu olarak coğrafyamızdaki eğitim 

anlayışları geleneksel kökenlerinden uzaklaşarak daha çok bir öğretim olayına, bilgi 

aktarımına ve pedagojiye dönüşmüştür.282 Selahattin Ertürk’e göre eğitim, “bireyin 

davranışında, kendi yaşantısı yoluyla ve kasıtlı olarak istendik değişme meydana getirme 

sürecidir.”283 Bu tanım coğrafyamızdaki öğretim hadisesine örnek olarak gösterilebilir. 

Sonuç olarak İslâm dünyasında eğitim, temelde din olgusuna dayanmaktadır. 

Eğitimin nihai hedefi Allah’ı anlamak, güzel ahlaka sahip olmak, dünya ile ahiret 

mutluluğunu sağlamak, kemale ermek ve marifetullaha ulaşmaktır. Bu anlayış insanın içsel 

gelişimini desteklerken aynı zamanda toplumun sağlıklı bir şekilde evrilmesine katkıda 

bulunmaktadır. İslâm eğitim geleneği sadece bilgi aktarımı değil, aynı zamanda ahlakî 

değerlerin ve manevi yönlerin gelişimine odaklanarak kişinin bütünlüğünü amaçlamaktadır. 

Dolayısıyla İslâm düşünce eğitimi, insanları sadece dünyevi başarılar için değil, aynı 

zamanda manevi yükselişleri ve Allah’a yaklaşma çabalarıyla da donatarak kapsamlı bir 

gelişim veya gelişim sürecini hedeflemektedir. Buna bağlı olarak bundan sonraki kısımda 

İslâm düşünce geleneğine paralel bir biçimde din eğitiminin ne’liğine değinilecektir. 

 

281  Azime Şimşek, Nasireddin Tûsî'nin Ahlâk ve Eğitim Anlayışı (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005), 121. 
282  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 70. 
283  Selahattin Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme (Ankara: Yelkentepe Yayınları, 1974), 12. 



 

71 

2.1.2. Din eğitimi 

Din eğitimi, kavramsal açıdan tanımlaması güç bir alandır. Din ve eğitim, ayrı ayrı 

kavramlar olmakla birlikte bu iki öğenin bir araya gelmesiyle din eğitimi, kendine has bir 

alanı ifade eder. Fakat din eğitimi alanında yapılan çalışmalara ve din eğitiminin tanımlarına 

göz atıldığında hem tanım hem de din eğitiminin özelliği hakkında din eğitimcileri arasında 

bir uzlaşı olmadığı görülmektedir. Bu sebeple din eğitimini tanımlamak ve bu alandaki 

muğlaklıkları kavramak önemlidir. Ancak çalışmamızda bu konuyla ilgili ayrıntılı bir 

inceleme yapılmayacaktır. Çalışmamızın ana konusundan sapmamak için bu bölümde 

yapılan akademik çalışmalardan faydalanarak Türkiye’de din eğitimi hakkında yapılmış 

olan tanımlamalara değinilecektir. Zira bu alanın belirsizlikleri sebebiyle bilimsel altyapıya 

sahip olmayan bir yaklaşım din eğitimi alanındaki belirsizlikleri daha da artırabilir. Bu 

bağlamda sonraki kısımda din kavramıyla ilgili genel açıklama yapıldıktan sonra dinin 

eğitimle olan bağı incelenecektir. 

Din kelimesi Arapça bir kavram olup “d-y-n” köküne dayanan bir isim veya mastar 

şeklinde kullanılmaktadır. Dil uzmanları, d-y-n fiilinin mastarından “din” ve “deyn” 

sözcüklerinin çıktığını belirtmektedirler. Âlimler, aynı biçimde yazılıp farklı biçimde 

okunan “din” ve “deyn” sözcükleri arasındaki ayrımı şöyle dile getirmişlerdir: 

“Bu iki sözcük de fiil olarak aynı biçimde yazılabilir, ancak mastar olarak “e” (üstün) 

biçiminde okununca “deyn” sözcüğünün “borç” manasına geldiği, mastarı “i” (kesre) 

biçiminde okunan “din” sözcüğünün ise “lüzum” olan bir esas etrafında şekillendiği ifade 

edilmiştir. Bu iki kavram arasındaki fark, “deyn” kavramının parasal sorumluluğu 

belirtmesi, “din” kavramının ise eğitimsel (eğitimle alakalı) sorumluluk manasını 

içermesidir.”
284

 

Nitekim din, ayrıca “gelenekler ve yapılan işler” manasına da gelebilir. Anlaşıldığı 

gibi din kavramının eğitimle bağı anlamıyla ilgili olarak net bir şekilde görülmektedir. 

Çünkü din kavramı, bir mecburiyet olarak eğitim hadisesini içermektedir.285 

Ülkemizde din eğitimi tanımları ve yaklaşımları genellikle dinin içerdiği anlamlara 

göre biçimlenmiştir. Bu bağlamda din, iki farklı bakış açısıyla yorumlanmıştır. Birinci 

yaklaşım dinin doğmalar ve ritüeller içermesiyle ilgilidir. İkincisi ise dinin bir yaşam biçimi 

 

284  Muhammed Abdullah Draz, Din ve Allah İnancı (İstanbul: Bir Yayınları, ts.), 37. Akt; Şakir Gözütok, 

İslam Medeniyetinde Eğitim Felsefesi (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 36. 
285  Gözütok, İslam Medeniyetinde Eğitim Felsefesi, 35-36. 



 

72 

olarak anlaşılmasıdır. Dolayısıyla birinci yaklaşıma göre birçok din eğitimcisi, dinin kutsal 

ile bağlantılı olduğunu düşünür ve din eğitimi tanımları insanın Tanrı ile bağını 

kuvvetlendirmeyi, Tanrı’nın insanlar için koyduğu kuralları öğrenmeyi hedefler. Bu 

çerçevede din eğitimi, “dinî inançların ve ritüellerin öğretilmesini kapsayan bir süreçtir.”286 

şeklinde tanımlanmıştır. Bu açıklama normatif bir tanım olarak görülebilir ve bu 

tanımlamaya göre din eğitimine bir değer atfedilmiştir. Bu bakımdan değerlendirme 

yapıldığında din eğitimi hizmetinin verilmesi önemli ve gerekli görüldüğü söylenilebilir. 

Başka bir yaklaşıma göre bütün dinlerin peygamberleri dogmatizme karşı çıkmış ve 

dinin asıl kaynakları insanların belli bir yaşam tarzını uygulamalarını talep etmiştir. Bu 

kapsamda Okumuşlar din eğitimini bir süreç olarak ele almış ve dinin dogmatik olmasının 

yanına dinin yaşam tarzına da işaret ederek şu şekilde bir tanım yapmıştır: “bireyin 

yaratılışında var olan inanma hissi ve gereksinimi doğrultusunda (onun) din olgusunu 

anlamasına yol gösterme ve seçtiği dinin tavsiye ettiği yaşam tarzını öğrenmesine destek 

olma sürecidir.”287 

Cemal Tosun ise Ertürk’ün eğitim tanımını din eğitimine uyarlayarak288  din 

eğitimini “bireyin dinî tutumlarını, kendi yaşamları vasıtasıyla şuurlu bir şekilde 

değiştirmeye yönelik gayretlerinin bir sürecidir.”289 şeklinde bir tanımla ifade etmiştir. Bu 

tanım, kişinin dinî tecrübelerini kavrama, geliştirme ve yöneltme gayesini içerir. İnsan, kendi 

dinî yaşamlarına etkin bir iştirak içinde olup şuurlu bir gayret göstererek arzu edilen 

değişiklikleri yapmaya uğraşır. Din eğitimi, bu çerçevede kişinin dinî şuurunu artırma ve 

dinî tutumlarını belirleme sürecinde önemli bir işlev görür. 

Yavuz ise din eğitimini “insanın doğuşla beraberinde getirdiği dinî istidat ve 

kabiliyetlerini işleyip geliştirmek üzere başta Allah’ı ve ilahi kelâmı öğrenip kabul ederek 

ilahi kelâm içinde mevcut bilgiler ve talepler doğrultusunda yaşayışını 

düzenleyebilmesidir.”290 şeklinde tanımlamıştır. Buna göre din eğitimi insanın doğuştan 

sahip olduğu dinî kabiliyet ve imkanlarını geliştirip olgunlaştırmaya yönelik bir süreçtir. Bu 

sürecin temeli, Allah ile ilahi sözü tanıma ve onaylama üzerine dayanmaktadır. 

 

286  Muhiddin Okumuşlar, "Din Eğitimi'nin Bilimselleşmesi/Neliği", Din Eğitimi, ed. Recai Doğan-Remziye 

Ege (Ankara: Grafiker Yayınları, 2021), 59. 
287  Okumuşlar, "Din Eğitimi'nin Bilimselleşmesi/Neliği", 60-61. 
288  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 73. 
289  Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş (Ankara: Pegem Akademi Yayınları, 2001), 22-23. 
290  Kerim Yavuz, Günümüzde Din Eğitimi (Adana: Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

1988), 52. 



 

73 

Tanımdan anlaşıldığı üzere insan, ilahi sözün sunduğu bilgileri ve bu bilgiler ışığında 

ortaya çıkan gereklilikleri öğrenip kavradıkça hayatını bu öğretilere uyumlu bir biçimde 

şekillendirebilme yeteneğine kavuşur. Bu durum dinî eğitimin kişinin doğuştan var olan dinî 

yönelimleri keşfetme, idrak etme ve ilerletme sürecinde önemli bir işlev gördüğünü ortaya 

koyar. Ayrıca insanın bu süreçte ilahi sözü anlama ve uygulama gayretinin dinî 

kabiliyetlerini verimli bir şekilde değerlendirmesine imkan sağladığını gösterir. Dolayısıyla 

yapılan bu tanım, dinî eğitimin kişinin içkin dinî potansiyelini ortaya koyma ve bu 

potansiyeli en yüksek seviyede geliştirme amacına yöneldiğini belirtir. 

Yaygın din eğitimi anlayışlarının dışında başka telakkiler de vardır ki bunlardan biri 

Özalp’ın şu ifadesini açığa çıkarmaktadır: “Din eğitimi, insanın Mutlak Varlık ile kurduğu 

ilişkiyi temsil eden bir kavram ya da insanın Mutlak Varlık ile olan ilişkisinin gerçekleştiği 

bir durum olarak tasavvur edildiğinde, din eğitimi disiplini de bu ilişkiyi inceleyen bir ilim 

olarak anlaşılabilir.”291 Bu düşünce din eğitimini sadece bilgi transferi değil, aynı zamanda 

insanın Mutlak Varlık ile kurduğu derin ve manevi bir ilişki süreci olarak nitelendiriyor. Söz 

konusu görüşe göre din eğitimi disiplini, bu özel ilişkiyi inceleyen bir ilim olarak kabul 

edilmelidir. Diğer bir telakki ise Gündüz’e aittir. Ona göre din eğitimi, insanın Allah’a olan 

bağlılığı açısından önem kazanır ve bu bağlılık, kişinin Yaratıcı ‘ya, kendine ve çevresine 

dair tüm ilişkilerini kapsar. Bu ilişkilerin her yönü, din eğitiminin çalışma alanına girer. 

Dolayısıyla, din eğitimi, kişinin Allah ile olan ilişkisini, kendi varoluşunu ve çevresiyle olan 

etkileşimlerini bütüncül bir perspektiften ele alır. Bu nedenle, din eğitiminin insan odaklı bir 

yaklaşıma sahip olması ve Tanrı merkezli bir görüşten ziyade insanın deneyimlerine ve 

ihtiyaçlarına odaklanması gerektiği ifade edilebilir. Bununla birlikte din eğitiminin yalnızca 

bir kültür öğesi olarak algılanması yanıltıcı olur; onun kutsal yönünün de dikkate alınması 

mümkündür.292 Bu tür yaklaşımlar, din eğitimini sadece dinî öğretileri anlama süreci olarak 

değil, aynı zamanda insanın manevi deneyimlerini ve bu deneyimlerin nasıl şekillendiğini 

bilimsel bir perspektifle anlamak amacıyla bir disiplin olarak görmemizi sağlar. Dolayısıyla 

din eğitimi sadece kişilere bilgi aktarmakla sınırlı olmayan, aynı zamanda derin bir anlam 

ve bağlam içinde özgün bir ilişki kurma süreci olarak yorumlanabilir. 

 

291  Özalp, İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi, 275-276. 
292  Muhammed Muhdi Gündüz, "Üç Gerilim Ekseninde Din Eğitiminin Ne'liği Problemi", Ağrı İslâmi 

İlimler Dergisi (AGİİD) 7 (2020), 177. 



 

74 

Netice olarak din eğitimi tanımları ve yaklaşımları, dinin insan hayatına kattığı 

anlamların farklılığını göstermektedir. Bu tanımların ortak yönü, din eğitiminin insanın 

doğuştan sahip olduğu dinî yetenek ve imkanlarını ilerletme hedefini gütmeleridir. Normatif 

bir bakış açısıyla ilk yaklaşıma göre din eğitimi, kutsal ile ilişkili olarak insanın Tanrı ile 

olan bağını kuvvetlendirmeyi ve Tanrı’nın belirlediği kuralları öğretmeyi hedefler. Öte 

yandan Okumuşlar, Tosun ve Yavuz’un yaklaşımları din eğitimini bir süreç olarak görerek 

kişinin dinî deneyimlerini anlama, geliştirme ve yönlendirme sürecine dikkat çeker. Özalp’ın 

görüşü ise din eğitimini sadece bilgi transferi aracı olarak değil, aynı zamanda insanın 

Mutlak Varlık ile kurduğu derin ve manevi bir ilişki süreci olarak nitelendirir. Bu bağlamda 

din eğitimi, kişinin içkin dinî potansiyelini ortaya çıkarma ve en yüksek seviyede geliştirme 

amacına yönelmiştir. Bütün olarak bakıldığında din eğitimi kavramının çok yönlü ve zengin 

bir içeriğe sahip olduğu görülmekte ve insanın manevi gelişimine odaklanan bir disiplin 

olarak öne çıkmaktadır. 

2.1.3. İmkan teorisi ve eğitimin imkanı 

Eğitimin imkanı meselesi, tarih boyunca süregelen önemli bir tartışma konusu 

olmuştur. Nihayetinde insan, eğitime açık bir varlık olarak kabul edilmiş olup eğitim 

olanaklarına dair çeşitli perspektifler tarihsel süreç içinde sürekli olarak göz önünde 

bulundurulmuştur. Zengin bir geçmişe sahip olan bu tarih içinde eğitimin insanın 

potansiyelini nasıl etkilediği, bu etkileşim sürecinde hangi faktörlerin belirleyici olduğu ve 

bu konuda gelişen düşünce sistemlerinin nasıl evrildiği merak konusu olmuştur. Dolaysıyla 

çalışmamızın bu pasajında insanın eğitime olan imkanı konusunu anlamaya yönelik bir 

perspektif sunulacak ve özellikle İmam Gazzâlî’nin temel düşünceleri üzerinde durularak 

tarihsel süreç içinde bu önemli konuya yaklaşımda bulunma biçimi analiz edilecektir. 

Eğitim ve ahlakî evrimin değişebilirliği üzerine tartışmalara başlamadan önce 

“imkan” teriminin epistemolojik temellerini irdelememiz gerekmektedir. “İmkan” kavramı, 

eğitimsel faaliyetlerin potansiyelini ve ahlakî gelişimin olasılıklarıyla yakından ilişkili 

olduğundan bu terimin semantik boyutlarını anlamak, çalışmanın ilerleyen bölümlerinde 

yapılacak analizler açısından kritik bir öneme sahiptir. 

İmkan mefhumu, tarihsel bir perspektiften ve çeşitli metodolojik yaklaşımlarla ele 

alınmış, kadim bir konu olarak kabul edilebilir. İmkan kavramının tarihsel evrimi ve çok 

yönlülüğü, onun üzerine kapsamlı bir şekilde düşünülmesini ve tartışılmasını gerektirir. 

Ancak bu kavramın detaylarına derinlemesine ele almak, eğitim ve ahlak üzerindeki etkileri 



 

75 

gibi önemli yönlerinin göz ardı edilmesine yol açabilir ve yeni soruların önünü açabilir. Bu 

nedenle öncelikle imkan kavramının sözlük manaları ele alınacak, daha sonra tarihsel 

gelişimine çok kısa bir şekilde değinilecek ve nihayetinde çalışmanın ana teması için İmam 

Gazzâlî düşüncesi bağlamında sınırlı bir perspektifle ele alınacaktır. 

İmkan kelimesi yaygın olarak “olabilecek durumda bulunma, mümkün olma, 

olabilirlik, olanak, faydalanılabilecek, kullanılabilecek uygun şart”293 gibi manalarda 

kullanılır. Kelimenin kökü ise “mekin” veya “mekn” ve “mükne” veya “mekine” 

köklerinden türemiştir. “Mekin” veya “mekn”, çekirge ve kertenkele gibi hayvanların 

yumurtaları için kullanılan bir terimdir. Bu kökten türeyen “imkan” kelimesi, bu tür 

hayvanların yumurtalarını yumurtalıklarında oluşturup biriktirmeleri anlamına gelir. 

“Mekine” veya “mükne” ise güç ve kuvvet anlamına gelir ve “imkan” kelimesi de bir şeye 

güç ve kuvvet kazandırmak, güçlendirmek anlamını içerir.294 Bu bağlamda, “imkan” 

kelimesi, bir şeyin mümkün olma durumunu veya bir eylemin gerçekleşebilirliğini ifade 

ederken, aynı zamanda bir şeyi güçlü veya mümkün kılan kuvveti ve yeteneği de simgeler. 

Kelimenin kökeninde yer alan doğal dünyaya ait örnekler, kelimenin geniş anlam 

yelpazesini ve günlük dildeki kullanımını zenginleştirir. 

İmkan kavramı, Antik Yunan filozofu Aristoteles ile başlayarak modern düşünürler 

Karl Marx ve Friedrich Engels’e kadar uzanan geniş bir tarihsel süreç içerisinde evrilmiştir. 

Aristoteles’in bu kavram üzerine yaptığı ilk çalışmalar, 8. yüzyılda gerçekleşen çeviri 

hareketleri sayesinde İslâm filozoflarına ulaşmış ve onlar tarafından derinlemesine 

incelenmiştir. Orta çağ Avrupa’sında skolastik mantıkçılar tarafından ele alınan bu kavram, 

Aydınlanma döneminin önde gelen düşünürleri Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel ve Gottfried Wilhelm Leibniz tarafından daha da geliştirilmiştir. İmkan kavramının 

en olgun ve kapsamlı analizi ise, Marx ve Engels’in eserlerinde bulunmaktadır.295 

İmkan mefhumu, İslâm düşünce yapısının çeşitli disiplinlerinde geniş çapta 

müzakere edilmiş, muhtelif bağlamlarda incelenmiş ve bu kavramın evrimine önemli ölçüde 

katkı sağlamıştır. Bu bağlamda imkan/mümkün kavramının tanımı ve sınıflandırılması 

meselesi, bu sınıflandırmanın kozmik düzlemde, yani ay-üstü ve ay-altı âlemlerini içine alan 

genel varlık düzenine nasıl uygulanabileceği sorusuyla birlikte, temel bir problem olarak 

 

293  İlhan Ayverdi, "İmkân", Misalli Büyük Türkçe Sözlük, (İstanbul: Kubbealtı, 2010a), 558. 
294  İbn Manzûr, Lisânü’l-Arab, 13/412. 
295  Bulut, Din Eğitiminin İmkân ve Sınırlılıkları Açısından Mizâç Kavramı, 17. 



 

76 

önümüze çıkmaktadır. Ayrıca özünde mümkün olanın, başka bir varlık tarafından zorunlu 

hale getirilen varlıkla olan ilişkisi; sonradan meydana gelen varlıklar (hâdis) açısından 

imkanın taşıdığı anlam; sudûr sürecinde çokluğun ilk evresi olarak kabul edilen İlk Akıl’ın 

içerdiği imkanın doğası ve bu süreçteki konumu; imkanın ezeliliği bağlamında kainatın 

ezeliliği teorisi ve bu teori içerisinde heyûlâ kavramının rolü; varlık ve mahiyet arasındaki 

ilişki çerçevesinde imkan/mümkünün pozisyonu; kuvvet ve imkan arasındaki bağ; imkan 

kavramının ontolojiye tatbik edilmesiyle ortaya çıkan problemler; henüz varlık sahnesine 

çıkmamış mümkün varlıkların durumu; sebep ve sonuç arasındaki ilişkinin mahiyetini 

tespitte imkanın oynadığı rol; ve Tanrı’nın varlığını ispat amacıyla kullanılan bir argüman 

olarak imkan gibi konular, imkan/mümkün kavramının metafiziksel çerçevesini 

oluşturmaktadır.296 

Bu bakımdan İslâm felsefesi bağlamında, imkan kavramının ezelilik durumu üzerine 

yoğun tartışmalar yapılmıştır. Bu tartışmaların merkezinde, eğer âlem var olmadan önce 

mutlak bir yokluk söz konusu ise, imkanın varlığından bahsedilemeyeceği ve böyle bir 

durumda âlemin varlık sahasına girişinin imkansız olacağı düşüncesi yatmaktadır. 

Gazzâlî’ye göre varlığın başlangıcından önce bir tür ezelî imkanın var olduğunu kabul etmek 

zorunludur.297 Ancak, imkanın ezeliliğinin dinî açıdan bir sakınca teşkil edip etmediği de 

tartışma konusudur. Tûsî’nin görüşüne göre, imkanın ezelî olması ile ezelî olanın (Allah’ın) 

imkanı arasında bir fark bulunmaktadır; yani imkanın ezeliliği, ezelî olanın imkanını zorunlu 

kılmaz. Bu perspektiften bakıldığında Gazzâlî, ezelî imkanı bir zarf olarak ele almış ve bu 

zarfın içeriği de ezelî olanın kendisi olduğunu ifade etmiştir.298 Dolayısıyla, geçmişe doğru 

uzanan ve hiçbir yokluğun olmadığı sürekli bir imkan durumundan bahsedilebilir. Ancak bu 

anlayış, ezelî olanın çokluğuna ve dolayısıyla Allah’ın mutlak birliğine ters düşebilecek bir 

soruyu akla getirebilir. Fakat imkanın gerçek bir kavram olmaktan ziyade izafî bir kavram 

oluşu, bu tür bir endişenin yersiz olduğunu ortaya koymaktadır.299 

Gazzâlî’nin “Tehafütü’l-felasife” adlı eserinde, “imkan” ve “mümkün” terimlerini 

sıklıkla birbirinin yerine kullandığı söylenilebilir. Bu bağlamda mütefekkir, aklın varlık 

ihtimalini kabul ettiği ve bu ihtimalin “mümtenî” (imkansız) olmadığı her nesneye 

 

296  M. Cüneyt Kaya, Varlık ve İmkân (Aristoteles'ten İbn Sînâ'ya İmkânın Tarihi) (İstanbul: Klasik Yayınları, 

2011), 17. 
297  el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 272; Mahmut Kaya, "İmkân", Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000), (Erişim 11 Şubat 2023). 
298  el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 269-270; Kaya, "İmkân". 
299  Kaya, "İmkân". 



 

77 

“mümkün” ismini vermektedir.300 Dolayısıyla “mümkünlük” veya “imkan” terimleri, 

“lazım” (kesinlikle var olamama) durumunu değil, “mümkün” (var olabilme) ihtimalini 

ifade ederler. Düşünürün “mümkün varlık” terimine yüklediği mana, onun genel varlık 

anlayışının derinlemesine kavranmasını gerektirir. Bu bağlamda, çalışmanın birinci 

bölümünde bu temel konu ele alınmıştı. Bu yüzden, konunun tekrarına düşmemek adına, 

burada “mümkün varlık” konusuna kısa bir değinme yapılması yeterli olacaktır. 

Gazzâlî, kozmik düzenin tamamının Allah’ın iradesiyle sonradan yaratıldığını ve 

yaratıcılığın yalnızca O’na özgü olduğunu vurgulayarak Allah’ın yarattığı her şeyi mutlak 

bir bilgiyle bildiğini ifade etmiştir. Düşünür ayrıca her varlığın ve olayın Allah’ın mutlak 

tasarrufu altında olduğunu, bu nedenle Allah’ın istediği zaman ve şekilde insan eylemlerine 

müdahale edebileceğini savunur.301 Bu perspektiften bakıldığında, Gazzâlî’nin insanlık 

anlayışı çerçevesinde, insanın gerçekleştirdiği eylemlerin sonradan meydana geldiği ve bu 

fiilerin Allah’ın tasarrufu içinde gerçekleştiği sonucuna varılabilir. Dolayısıyla “imkan” 

terimi, bir kavrayışın gerçekleşme potansiyelini ya da bir eylemin icra edilebilirliğini ifade 

ediyorsa, eğitim de insan faaliyetleri arasında konumlandırılır ve bu durum, eğitimin imkanı 

kavramını gündeme getirmektedir. 

İmkan kavramı ile eğitim süreci arasında doğrudan bir ilişki olduğu söylenilebilir. 

Bu, eğitimin potansiyelini ve gerçekleşebilirliğini imkan çerçevesinde değerlendirmeyi 

gerektirir. Bu manada eğitimin imkanı mefhumu, iki farklı görüş arasında tartışma konusu 

haline gelmiştir. Birinci perspektife göre eğitim insanların gelişimine olumlu bir katkıda 

bulunabilir. Bu görüşe göre insanlar eğitim yoluyla kendilerini geliştirerek farklı ve daha 

olumlu bir yön kazanabilirler. Diğer taraftan ikinci perspektif eğitime daha eleştirel bir 

yaklaşım sergiler. Bu bakış açısına göre insanın temel niteliği fıtrattır ve eğitim, insanın 

çevresiyle kurduğu bağlantıyı dönüştürmesine imkan verir. Ancak eğitim, karaktere 

herhangi bir etki sağlayamaz. Bu düşünceye göre doğuştan iyi veya kötü olan bir insan, 

eğitimle değişmez. Eğitimin insan üzerindeki etkilerini savunanlar, çocuğun kalbini mumla, 

beynini ise beyaz bir kâğıtla kıyaslayarak eğitimin insan üzerindeki etkilerine vurgu 

yapmışlardır.302 Bu bağlamda eğitimle şekillenen bir kişinin yaşamı boyunca edindiği bilgi 

ve değerlerle olumlu bir yönde evrilebileceği savunulmuştur. 

 

300  el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 143. 
301  el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 85/86. 
302  Nurullah Altaş-İsmail Arıcı, "Din Eğitimin Bilimselleşme Süreci", Din Eğitimi, ed. Mustafa Köylü-

Nurullah Altaş (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2015), 61. 



 

78 

Eğitimle ilgili bilimsel bir yaklaşım benimseyenler, eğitimin toplumsal bir olgu 

olarak ortaya çıkışını ve evrensel işleyişini inceleyerek hem olumlu hem de olumsuz yönleri 

değerlendirmiş ve bu iki perspektifi birleştiren bir bakış açısı geliştirmişlerdir. Bu yaklaşım 

insanların içsel güçlerinin zenginliği veya kişilik gelişimindeki eksiklikleri gibi faktörlere 

dayanarak eğitimin etkilerini anlamaya odaklanmaktadır. Bu çerçevede bazı kişilerin dış 

etkenlere karşı daha duyarlı olabileceği ve kişiliklerinin yeterince gelişmemiş olması 

sebebiyle kolayca etkilenebileceği vurgulanmaktadır.303 

Diğer taraftan kişilikleri yeterince olgunlaşmış olan insanların, belirli bir hedefe 

odaklanmış ve güçlü etkilere karşı dirençli olduğu ifade edilmektedir. Ancak bu durumda 

eğitmenlerin kişilerin potansiyellerini doğru değerlendirmekte ya da eğitime aşırı güvenip 

ümitsizliğe kapılabilecekleri bir denge kurmaları gerektiği belirtilmektedir.304 Bu çerçevede 

eğitim sürecinde ortaya çıkan unsurların insanların kişisel gelişimine olan etkilerinin fark 

edilebilir olduğu vurgulanmaktadır. 

Bütün bu tartışmaların içinde İmam Gazzâlî’nin fikirleri elbette dikkat çekicidir. 

Nitekim önceki eğitim anlayışlarını geliştiren ve onları daha üst seviyelere taşıyan 

mütefekkir, eğitimin imkanı konusunda iyimser bir görüşü benimserken aynı zamanda 

eğitimin etkisiz olduğu noktalarının olduğunu da vurgular.305 

Gazzâlî, insanın hem iyilik yapma hem de kötülük yapma potansiyeline sahip 

olduğunu belirtmektedir. Ona göre bozulan bir fıtrat eğitim yoluyla tekrar eski haline 

dönüşebilir. Ancak insan, doğasına aykırı davranışlar sergilerse, kötülükler zamanla kişinin 

alışkanlığı haline gelebilir ve bu durumun evrilmesi zorlaşır. Kişi sürekli olarak kötü bir 

çevrede bulunursa bu çevreye uyum sağlar ve kısa sürede kötü alışkanlıklar kişinin 

karakterine işler. Bu nedenle düşünür, kalbinin sonradan bulaşan tüm olumsuz etkilerden 

arınması gerektiğine vurgu yapar. Ona göre bir tarla zararlı otlardan temizlenmeden önce 

ekim yapmak anlamsızdır. Tarla, tüm zararlı otlardan arındırıldıktan sonra tohum ekilir ve 

bu sayede sevgi ve bağışlama ağacı yeşerir. Mütefekkirin bakış açısına göre kötü 

alışkanlıklardan arınmış bir kalp, zararlı otlardan temizlenmiş bir tarlada büyüyen temiz 

 

303  Beyza Bilgin, "Eğitimin İmkânı ve Sınırları Üzerine", İslam İlimleri Enstitüsü Dergisi 4 (ts.), 211. 
304  Bilgin, "Eğitimin İmkânı ve Sınırları Üzerine", 211-212. 
305  Oruç, "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam Eğitiminin Yapısı ve Gazali'de Eğitimin İmkânı", 

106. 



 

79 

meyve gibi nitelikli bir yaşam sürer.306 Bu perspektif insanın çevresi ve alışkanlıklarının 

kişisel gelişim üzerindeki etkilerini vurgulayarak eğitimin önemine dikkat çeker. Ayrıca 

karakterin temizlenmesi ve olumlu alışkanlıkların kazanılması sürecinde, içsel çaba ve irade 

önemli bir rol oynar. Gazzâlî’nin bu görüşleri insanın kişisel gelişiminde eğitimin kritik bir 

rol oynayabileceği fikrini destekler. 

Mütefekkire göre kişi, başlangıçta saf olan zihninin daha sonradan taklit, öğüt ve 

çevresel etkilerle şekillenerek gerçeklerden uzaklaştığını vurgular. Bu nedenle insan eğitimi 

oldukça zorlu bir süreç haline gelir. Zira İslâm düşünürü kendi yaşantısından yola çıkarak 

bu durumu deneyimlemiş ve uzun yıllar boyunca bu zorluğa karşı mücadele ettiğini şu 

şekilde dile getirmiştir: “Çocukluk döneminden itibaren taklit temelli inanç sistemlerinden 

uzaklaştığımı ve ailemden miras kalan sadece taklit esaslı inançlardan ayrılarak bağımsız 

bir düşünce geliştirdiğimi ifade etmek istiyorum.”307  O, Hristiyan, Yahudi ve Müslüman 

çocuklarının kendi inanç sistemlerine göre yetiştirildiğini gözlemleyerek, bu durumun 

doğuştan gelen temel gerçekle, aile ve eğitim aracılığıyla kazanılan sonraki inanç esasları ve 

taklit unsurlarının gerçeği öğrenme konusundaki içsel arzusunu tetiklediğini 

belirtmektedir.308 

Gazzâlî’nin bu ifadelerinden onun sadece kendi inanç sistemini oluşturmakla 

kalmayıp aynı zamanda çeşitli kültürlerden gelen inançlar arasında karşılaştırmalar yaparak 

bağımsız bir düşünce süreci izlediği anlaşılmaktadır. Ayrıca bu durumun genç yaşlardan 

itibaren kişinin içsel merakını ve öğrenme arzusunu harekete geçirdiği vurgulanmaktadır. 

Onun gözlemleri, çocukluk döneminin inanç sistemleri üzerindeki etkisini ve insanın 

çevresiyle etkileşimini vurgulayarak kişisel gelişimde eğitimin ile aile atmosferinin önemini 

ortaya koymaktadır. 

İslâm düşünürü İmam Gazzâlî, eğitimin imkanı bakımından insanları dört ayrı 

kategoriye ayırmaktadır. İlk grupta, olumsuz huyları eyleme geçirmeyen kişiler 

bulunmaktadır. Bu kişilerin eğitimi sorunsuz bir şekilde gerçekleşebilir ve doğru bir eğitimle 

onların dönüşümü mümkündür. İkinci grupta, sapkın bir inanca sahip olmayan ancak 

olumsuz davranışlara meyilli insanlar yer almaktadır. Bu grup, uygun olmayan ortamlarda 

bulunmuş olabilir ve eğitim süreçleri biraz daha zorlu olabilir. Üçüncü grupta, kötü 

 

306  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/139; Oruç, "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam 

Eğitiminin Yapısı ve Gazali'de Eğitimin İmkânı", 108. 
307  el-Gazzâlî, El-Munkızu Min-ad Dalâl, 16. 
308  el-Gazzâlî, El-Munkızu Min-ad Dalâl, 16. 



 

80 

davranışlarının farkında olmayan ve kötülükleri iyi olarak gören kişiler bulunmaktadır. Bu 

kişilere yönelik eğitim çabaları kısmi başarı sağlanabilir. Son grupta ise kötü alışkanlıkları 

benimsemiş, bunları bir değer olarak kabul eden ve bu davranışlarıyla övünen insanlar 

bulunmaktadır. Bu grup insanların eğitimi ise oldukça zordur.309 

Gazzâlî’ye göre eğitim sadece bilgi aktarımıyla sınırlı değildir; aynı zamanda derin 

anlamlar taşır ve insanın iç dünyasını da biçimlendirir. Ona göre eğitim aynı zamanda 

edinilen bilgilerin özümsenip tefekkür edilerek insanın en üst düzeyde bir yöne doğru 

ilerlemesini içermelidir. Bu bağlamda insanlar sadece bilgiyi ezberlemek yerine, bilgileri 

sorgulama, analiz etme ve eleştirel düşünme becerilerini geliştirme sürecine katılması 

önemlidir. Dolayısıyla eğitim, kişilerin düşünsel kapasitelerini geliştirmeye yönelik bir 

yolculuk olarak ele alınmalıdır. Ona göre bu durum eğitim sisteminin temelini oluşturur.310 

Eğitim, İmam Gazzâlî’ye göre insanın tabiatına uygun bir şekilde hareket etmesiyle 

mümkün olduğunu savunur. Mütefekkir, kişinin doğasındaki unsurları tamamen ortadan 

kaldırmanın mümkün olmadığını kabul eder, ancak insan bu öğeleri dengeleyerek doğru bir 

tavır takınarak yeni bir duruş oluşturabilir. Ahlakî bir perspektiften bakıldığında ise fazilet 

veya rezilet kazanmak kişinin tabiatını değiştirmek anlamına gelmez, aksine insanın 

tabiatında var olan yetenekleri fark ederek kendisini geliştirmek anlamına gelir. Dolayısıyla 

eğitim süreci, insanın kendi iç özelliklerini kavraması ve bu özelliklerini en iyi şekilde 

değerlendirmesiyle ilgilidir.311 Bu bakımdan mütefekkirin eğitim anlayışı, ferdin benzersiz 

doğasına saygı göstererek onun potansiyelini en iyi şekilde geliştirmeye odaklanır. Bu 

perspektif eğitimin sadece dışsal davranışların değişimi değil, aynı zamanda kişinin içsel 

dünyasını olgunlaştırma amacını taşıdığını vurgular. 

Netice olarak Gazzâlî’nin eğitim konusundaki iyimser bakış açısının temelinde, 

uygun koşulların sağlanması ve kişinin doğuştan getirdiği özelliklerin dikkate alınmasıyla 

eğitimin başarılı olabileceği düşüncesi yatmaktadır. Düşünür perspektifine göre eğitimde 

kişinin kendine özgü olması önemlidir ve insanlar aynı yöntemleri takip ederek kendini 

geliştiremeyeceğini savunmaktadır. Bu noktada fertlerin farklı yeteneklere, ilgi alanlarına ve 

öğrenme stillerine sahip olduğu gerçeğini vurgulamak önemlidir. Tüm bu unsurlar bir araya 

 

309  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/131. 
310  Oruç, "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam Eğitiminin Yapısı ve Gazali'de Eğitimin İmkânı", 

111. 
311  Ümmügül Betül Kanburoğlu Ergün, Kemâl Kavramı Bağlamında Gazzâlî Düşüncesinde Eğitim (Bursa: 

Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2019), 216. 



 

81 

getirildiğinde Gazzâlî’nin düşüncesine göre eğitimin mümkün olduğu ve eğitim aracılığıyla 

insanın bir değişim sürecine girebileceği kanaatine varabiliriz. Dolayısıyla eğitimde değişim 

mümkünse, eğitimde dönüşüm de mümkündür ve bu bağlamda eğitim bir dönüşüm hadisesi 

olarak tanımlanabilir. 

2.2. Gazzâlî’nin Ahlak Düşüncesinde Eğitimi Mümkün Kılan Kavrayışlar 

Eğitimi mümkün kılan kavrayışların (irade, ihtiyar, niyet ve amel) rolü, özellikle 

ahlakî dönüşüm bağlamında merkezi bir öneme sahiptir. Bu kavrayışlar, insanların ahlakî 

davranışlarını içselleştirmeleri, bu davranışların altında yatan prensipleri anlamaları, kişisel 

gelişimlerini sürdürmeleri ve içselleştirilen ahlakî değerleri pratikte uygulamaları açısından 

çok boyutlu bir işleve sahiptir. Dolayısıyla söz konusu kavrayışlar, ahlakî dönüşümde 

eğitimin temel yapı taşlarından birini oluşturur ve kişinin ahlakî bilincinin gelişiminde kritik 

bir rol oynar. Eğitim, insanın sadece bilgi edinmesini değil, aynı zamanda bu bilgiyi ahlakî 

ilkeler doğrultusunda eyleme dönüştürmesini de hedefler. Bu süreçte, kişinin ahlakî 

yargılarının oluşumu ve bu yargıların davranışlarına yansıması, eğitimin başarısının temel 

göstergelerinden biridir. Bu bakımdan tezin bu bölümünde eğitimi mümkün kılan irade, 

ihtiyar, niyet ve amel gibi kavrayışlar Gazzâlî perspektifinden ele alınacaktır. 

2.2.1. Ahlakın değişebilirliği doğrultusunda eğitimin imkanı 

Bu bölümde İslâm düşünce geleneğinde ahlakın değişip değişmeyeceği konusu, önde 

gelen İslâm filozofların bakış açıları ve Gazzâlî’nin düşüncesi üzerinden ele alınacaktır. 

İslâm düşünce tarihinde ahlakî değerlerin sabit mi yoksa değişebilir mi olduğu sorusu, birçok 

düşünür tarafından derinlemesine incelenmiş ve tartışılmıştır. Çalışmamızın bu kısmında 

öncelikle incelenecek olan filozofların hangi görüşleriyle öne çıktıkları üzerinde 

durulacaktır. Nitekim İslâm dünyasının farklı coğrafyalarında yetişmiş düşünürlerin, ahlakî 

değişim konusundaki görüşleri çeşitlilik arz etmektedir. Bu çeşitliliği anlamak İslâm 

düşünce geleneğindeki ahlak anlayışını kavramak adına önemli bir adımdır. 

Daha sonra Gazzâlî’nin ahlakın değişip değişmeyeceği meselesine dair özgün bakış 

açılarına odaklanılacaktır. Mütefekkirin bu konudaki düşünceleri, İslâm dünyasındaki 

düşünce geleneğinde etkileyici bir yere sahiptir. Onun ahlakî değişimle ilgili görüşleri, İslâm 

düşüncesindeki önemli referans noktalarından biri olarak ele alınacaktır. Nihayetinde 

Gazzâlî’nin ahlakın değişmesinin mümkün olduğuna dair vurgularına odaklanılarak ahlakî 

değişimin bir ahlakî dönüşüm süreci olduğuna dikkat çekilecektir. Gazzâlî’nin bu 

perspektifi, ahlakî değerlerin kişinin içsel dönüşümüyle birlikte evrilebileceği fikrini 



 

82 

savunur. Bu noktada, İslâm düşünce geleneğindeki ahlak anlayışının kişinin iç dünyasındaki 

değişimle nasıl bağlantılı olduğu ele alınacaktır. Dolayısıyla bu pasajda ele alınacak olan 

konu, İslâm düşünce geleneğindeki ahlakî değişim meselesini anlamaya yönelik bir 

inceleme sunmayı hedefler. Filozofların görüşleri ve Gazzâlî’nin öne çıkan düşünceleri 

üzerinden yapılan analiz, bu önemli konuyu kavramamıza olanak tanıyacaktır. 

İslâm düşünürleri, ahlakın değişebilirliği meselesini antik Yunan düşüncesindeki 

tartışmaları göz önünde bulundurarak İslâm’ın temel kaynakları olan Kur’an ve sünnetle 

birleştirme çabasında bulunmuşlardır.312 İslâm filozofları arasında yaygın olarak kabul 

görmüş üç temel perspektif mevcuttur. Bu perspektifler şunlardır: 

a. Birinci görüş, “Ahlak değişmez, doğuştandır.” diyenlerin perspektifini 

yansıtmaktadır. Bu düşünceye göre karakter insanın doğduğu andan itibaren sahip 

olduğu bir özelliktir. Doğuştan gelenler, dış etkileşimlerden etkilenmez ve 

duruşlarını değiştirmezler. 

b. İkinci bakış açısına göre ahlak iki kategoride değerlendirilir. Birincisi doğal 

olanıdır. Yani insanın temel doğasında bulunan ve değişmeyen bir niteliktir. Diğeri 

ise alışkanlık veya gelenek aracılığıyla kazanılır ve bu tür ahlak değişebilir. 

c. Son görüşe göre ise ahlakın değişimi mümkündür ve kötü ahlakın ortadan 

kaldırılması olasıdır. Çünkü ahlak doğal bir nitelik değildir ve insanın varoluşundan 

kaynaklanmaz; aksine karakter, dış etkenler ve alışkanlıkların etkisiyle oluşur.313 

Zira “ahlak değişmez.” şeklindeki bir görüş, ahlak hakkındaki konuşmaları gereksiz 

kılacağından pek çok İslâm filozofu ahlakın değişebilir olduğunu savunmuştur. Ancak bu 

konuda her filozofun kendine özgü argümanları vardır. Bu bağlamda ahlakın değişebilirliği 

meselesi, “Ahlak doğuştan mı, yoksa sonradan mı kazanılır?” veya “Ahlak doğal mıdır, 

değil midir?” soruları etrafında çeşitli temellendirmelerle ele alınmıştır.314 Bu nedenle 

öncelikle çalışmanın ilerleyen bölümlerinde ahlakın değişmeyeceğini savunan görüşe kısa 

bir şekilde yer verilecektir. Ardından odaklanılacak ana tema, ahlakın değişebilir olduğu 

görüşü olacaktır. 

 

312  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 65. 
313  Ayşe Sıdıka Oktay, Kınalızâde Ali Efendi ve Ahlâk-ı Alâî (İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Entitüsü, Doktora Tezi, 1998), 70. 
314  Hümeyra Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri-Seçme Metinler Nobel Akademik Yayınları 

İlem Kitaplığı, 2015), 25. 



 

83 

Ahlakın değişmeyeceğini savunanların temel argümanı, insanların belirli bir 

yaratılışla dünyaya geldiği ve bu özelliğin değiştirilemez olduğu düşüncesidir. Bu bakış 

açısına göre ahlak sadece belirli bir disiplinle insan doğasına müdahale edilerek 

uygulanabilir. Bu yaklaşım, bazı dinlerin öğretilerinden etkilenmiş gibi görünmektedir, 

özellikle de Hıristiyanlık perspektifinde insanın doğuştan kötülük eğilimi olduğuna dair 

öğretilere benzerlik göstermektedir. Hıristiyanlık açısından bakıldığında insanın doğuştan 

kötülük eğilimiyle geldiği ve iyi ahlakın dinî kaynaklar aracılığıyla öğretilerek 

kazanılabileceği düşünülmektedir. Bu anlayış, insanın kötü yönlerinin eğitim ve dinî 

öğretilerle bastırılarak düzeltilebileceğini savunur. Örneğin, Hıristiyan düşünürü olan Yahyâ 

b. Adî’nin görüşü, insanların çoğunluğunun doğuştan kötü ahlakla yaratıldığını ve bu 

durumun sadece eğitim veya mücadeleyle değişebileceğini ifade etmektedir. Ancak o, bazı 

insanların bu çabalarla düzelmez olduğunu, çünkü doğuştan kötü bir özle hayata geldiklerini 

belirtir. İslâm düşünürü İbn Arabî de benzer bir görüşü paylaşır. Ona göre bazı insanlar 

doğuştan kötü ahlakla yaratılmıştır ve bu kişilerin düzelmesi mümkün değildir, çünkü çirkin 

bir özü benimsemişlerdir.315 Bu görüş İslâm kelam geleneğindeki Cebriye ekolüne benzerlik 

gösterdiğini söyleyebilir. Nitekim onlara göre insan seçim ve davranışlarında özgür değildir. 

Dolaysıyla bu perspektif, insanın doğuştan getirdiği ahlakî durumu değiştirmenin zorluğuna 

vurgu yapar ve belirli kişilerin bu değişimi tam anlamıyla gerçekleştiremeyeceğini öne sürer. 

İslâm düşüncesinde filozofların büyük bir kısmı ve İmam Gazzâlî, ahlakın 

değişebileceğini savunmuşlardır. Çalışmamızın bundan sonraki bölümünde, bu düşünceye 

hâkim olan bazı İslâm düşünürlerinin görüşlerine odaklanılacaktır. Bunlar sırasıyla Fârâbî, 

İbn Miskeveyh, Râgıb el-İsfahânî ve Gazzâlî olacaktır. Düşünürlerin ortak noktası, ahlakın 

değişebilir olduğu ve insanların çeşitli etkenlerle ahlakî değerlerini geliştirebileceği 

yönündedir. 

İslâm düşünürlerinden biri olan Fârâbî, ahlak felsefesini ele alırken eğitim ve iyi 

davranışları önemli bir temel olarak konumlandırmıştır. Ona göre insan doğuştan hem iyiliğe 

hem de kötülüğe eşit derecede yatkındır.316 Bu durum, insanın içsel potansiyeli arasında bir 

denge olduğunu ve bu potansiyelin nasıl yönlendirildiğinin önemli olduğunu göstermektedir. 

Bu durum düşünürün ahlak eğitiminin mümkün olduğu görüşüne sahip olduğu düşüncesini 

desteklemektedir. 

 

315  Özturan, Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri-Seçme Metinler, 25. 
316  Kaya, "Fârâbî". 



 

84 

İslâm düşünürü Fârâbî, ahlakı pratik bir ilim olarak ele almaktadır. Bundan dolayı 

ona göre, ahlaklı bir fert olabilmek için bu davranışları uygulayarak ve yaşayarak öğrenmek 

gerekmektedir. Mütefekkirin felsefesine göre herhangi bir sanatı öğrenmek ve gerekli 

beceriyi kazanmak için yoğun bir alıştırma ve tekrar gerektiği gibi, ahlaklı olabilmek için de 

iyi ve güzel davranışları benimsemek ve onları alışkanlık haline getirmek gerekmektedir.  

Ona göre ahlak, alışkanlıklar sonucu kazanıldığı için değişmesi mümkündür. Bu nedenle 

Fârâbî insanın mutluluğa ulaşabilmesi için kendisini mutluluğa götürecek erdemli 

davranışları kazanması ve kazandıktan sonra onları koruma konusunda sürekli ve ciddi bir 

çaba sarf etmesi gerektiğini vurgular.317 

Mütefekkire göre her ahlak mutlak bir şekilde dikkate alındığında, zorluklarla 

karşılaşsa bile ahlakın değişebileceği anlaşılabilir ve insanda var olan ahlakın değişmesi 

imkansız değildir. Örneğin, çocuğun yeti halindeki ruh yapısı düşünüldüğünde, bilfiil onda 

hiçbir ahlak ve psişik nitelik bulunmamaktadır. Yani yeti halindeki çocuk ruhu, bir şeyi ve 

onun zıddını kabule hazır demektir. İki zıttan birini benimsemesi durumunda, benimsediği 

zıddı bırakıp bunun zıddını benimsemesi de mümkündür. Bu tür değişiklikler, bünyenin 

yıpranması ve yeteneklerin körelmesi gibi bir bozulma meydana gelene kadar 

mümkündür.318 Bu açıdan bakıldığında ahlakî değişimin sınırları, kişinin gelişim 

sürecindeki doğal evrimi ve potansiyelini en üst düzeye çıkarma çabalarını içermektedir. 

Müellif, insanın doğasındaki özellikleri incelediği zaman, bu özelliklerin uyumunun 

davranışlara nasıl yansıdığını vurgular. Ardından bu uyumu ahlak eğitiminin bir parçası 

olarak nasıl değerlendirebileceğimizi açıklar. Ona göre bedendeki sağlık, insanın ihtiyacı 

kadar beslenmesi ve bedenini çalıştırmasıyla sağlanır. Aşırı yemek yeme ve aşırı egzersiz 

yapma, bedenin uyumunu bozar ve bu da hastalığa ve zayıflığa neden olur. Benzer şekilde, 

davranışlar da aynı prensibe göre düzenlenir: düşünüre göre “itidale” dayalı davranışlar 

güzel ahlakı yansıtır. Davranışın itidalden sapması ve alışkanlık haline gelmesi durumunda, 

güzel ahlaktan bahsedilemez. Bu dengeyi bozan her türlü aşırılık ahlakı bozar.319 Bu açıdan 

onun perspektifine bakıldığında insanın içsel dengeye sahip olması ve davranışlarını bu 

denge çerçevesinde şekillendirmesi güzel ahlakın temelini oluşturur. Dolayısıyla bu anlayış, 

 

317  Kaya, "Fârâbî". 
318  Suat Çelikkol, Farabi'de Ahlak ve Ahlak Eğitimi (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010), 98-99. 
319  Bayraktar Bayraklı, "Fârâbî'nin Eğitim Felsefesinde Adâlet Kavramı", Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 5-6 (1993), 236. 



 

85 

eğitim aracılığıyla elde edilen ahlakın doğuştan gelen ahlakla birleşerek kişinin ahlakî 

gelişimine katkı sağlayacağını vurgular. 

Sonuç olarak Fârâbî, ahlakın değişebilir olduğu konusunda iyimser bir görüş 

benimsemiştir. Ona göre belirli fiilleri yapma eğiliminde yaratılan insanın bu eğilimlere zıt 

davranışları sergilemesi imkansız değildir. Düşünür, erdemli veya kötü davranış sergileme 

yeteneğine sahip bir insanın, bu eğilimlere karşı koyabilme ve karşı davranışları 

gösterebilme kapasitesine sahip olduğunu savunur. Bu perspektiften bakıldığında o, insanın 

ahlakî yeteneklerinin tamamen kazanımla ilgili olduğunu vurgular. Ona göre insan, iradesi 

sayesinde sahip olmadığı ahlakî yetenekleri elde etmek mümkündür; iyi olan bir özelliği 

kötü, kötü olan bir özelliği ise iyi hale getirmek özel bir çaba gerektirir. Dolayısıyla bu çaba, 

uzun süre ve birçok kez tekrarlanarak alışkanlık haline gelebilir.320 Mütefekkirin bakış 

açısına bakıldığında insanın ahlakî potansiyelini değerlendirme ve geliştirme yeteneğinin 

olduğu önemli bir nokta ortaya çıkar. Bu, ahlakî gelişimin sadece doğuştan getirilen 

eğilimlere bağlı olmadığını, aynı zamanda irade ve çaba aracılığıyla kazanılabileceğini 

gösterir. Onun bu optimist bakış açısı, ahlakî değişimin mümkün olduğu fikrini 

desteklemektedir. 

İbn Miskeveyh de yazdığı “Tehzîbü’l-ahlak” adlı eserinde ahlaka dair önemli bilgiler 

aktarmaktadır. Bu bilgilerden biri de ahlakın değişip değişmeyeceği meselesidir. 

Mütefekkir, ahlakın değişebilirliği konusunda antik Yunan düşünürlerinin görüşlerinden 

etkilenmiştir. Yunan filozoflarının bir kısmı ahlakın tabi olduğunu ve bu sebeple ahlakın 

değişmeyeceğini belirtmiş, bir kısım filozof ise insanın ahlakı kabul edecek bir yapıyla 

yaratıldığını ve ahlakın kişinin tasarrufunda olduğunu ifade etmişlerdir. Bu noktada 

düşünürün Ariston’un görüşlerine benzer düşüncelerle ahlakın değişebilirliğini savunduğu 

söylenilebilir.321 

Müellif, ahlakın eğitimle değişip değişmeyeceği konusunu Aristo’nun “Kitâbü’l-

aḫlâḳ” ve “Kitâbü’l-maḳülât” eserlerinde insanların eğitimle iyiliğe meyil edebileceğini 

ifade eder. Ona göre bilgi ve ahlakta yetkinliğini tamamlayan insan “küçük âlem” 

nitelendirmesine hak kazanır ve yeryüzünde Allah’ın halifesi olur.322 Bu ifadelerde düşünür, 

Aristo’nun eserlerine atıfla ahlakın eğitimle dönüşebileceğini vurgular. Aristo’nun 

 

320  Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 184. 
321  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 66-67. 
322  Mehmet Bayrakdar, "İbni Miskeveyh", Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul: TDV İslâm 

Araştırmaları Merkezi, 1999), (Erişim 07 Mart 2023). 



 

86 

insanların eğitim yoluyla iyiliğe meyletmesi yönündeki düşüncesi, müellifin görüşünü 

desteklemektedir. Bilgi ve ahlak alanındaki yetkinliğin insanı “küçük âlem” olarak 

nitelendiren bir statüye yükselttiği belirtilerek bu durumun insanın Allah’ın halifesi olma 

potansiyelini ifade ettiği anlaşılmaktadır. Düşünür, Aristo’nun bu düşüncesini referans 

alarak ahlakî değerlerin eğitimle kazanılabileceği ve bu kazanımın insanın yaratılış amacına 

uygun bir şekilde gerçekleşmesine katkıda bulunabileceği fikrini desteklemektedir. 

Ahlakın değişebilirliği konusunda Ariston’un “her ahlak değişebilir, değişmesi 

mümkün olan bir şey tabi değildir, o halde hiçbir ahlak tabi değildir.” önermesini ele alan 

İbn Miskeveyh, insanın ahlakı kabul edecek bir yapıya sahip olduğunu savunmuştur. 

Mütefekkir, birinci önermenin doğru olduğunu belirterek eğitim ve telkin yoluyla hızlı ya da 

yavaş yavaş bir şekilde ahlakın değişebileceğini ifade etmiştir. Bu çerçevede İslâm 

düşünürü, ikinci önermeyi de kabul ederek tabi olan hiçbir şeyin değişmesinin mümkün 

olmayacağını vurgulamıştır.323 Ancak ahlakın değişebilirliği noktasında önceki önermeye 

dayanarak ahlakın tabi bir kavrayış olduğunu ve eğitimle dönüşebileceğini savunmuştur. 

Dolayısıyla bu perspektif, ahlakî değerlerin insanın doğasına uygun bir şekilde telkin ve 

eğitim yoluyla kazanılabileceği ve bu süreçte değişimin mümkün olduğu düşüncesini 

desteklemektedir. 

İbn Miskeveyh, ahlakî gelişimin eğitim faaliyetleriyle olumlu bir etkiye sahip 

olduğunu vurgulamaktadır ve özellikle çocuklarla gençlerin ahlakî gelişiminde eğitimin 

önemine dikkat çeker. Düşünür ayrıca Allah tarafından gönderilen emir ve yasakların 

insanlar üzerinde etkili olabilmesi için ahlakın değişime açık olması gerektiğini 

belirtmektedir. O, insan doğasında bulunan şeylerin doğrudan ahlaktan sayılamayacağını, 

ancak ahlakın kendisinin kişinin kendi doğası olduğunu, insanın doğuştan ahlakla 

gelmediğini ve ahlakı kabul edecek bir potansiyelle yaratıldığını ifade etmiştir.324 Bu telakki, 

Allah’ın emir ve yasaklarının insanların ahlakının üzerinde etkili olabilmesi için ahlakın 

değişebilir bir özellik taşıması gerekti görüşünü destekler. Sonuç olarak mütefekkir, ahlakın 

eğitimle kişiye bağlı olarak hızlı ya da yavaş bir şekilde değişebileceği görüşünü savunarak 

insanın ahlakî gelişiminde eğitimin önemini vurgulamıştır. 

İsfahânî ise “ahlakın değişip değişmediği” konusunda iki farklı görüş olduğunu 

açıklamaktadır. İlk görüşe göre “Allah’ın insanlara güzel bir yüz ve güzel bir ahlak 

 

323  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 67. 
324  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 68. 



 

87 

verdiğini” ifade eden hadislerden yola çıkarak insanların ahlaklarını yaratılışlarındaki gibi 

değiştiremeyeceklerini savunan bir düşünce bulunmaktadır. Ona göre Allah’ın 

gerçekleştirdiği bir eylemi, yaratılmış bir varlık değiştiremez. Diğer bir görüşe göre ise, 

ahlakın değişebileceğini savunanlar, “ahlakınızı güzelleştirin.” hadisinden hareketle ahlakın 

değişebilir olduğunu ileri sürmektedirler. Bu görüşe göre eğer ahlak değişmez olsaydı Hz. 

Peygamber bunu söylemezdi. Düşünür, bu iki farklı görüşü kaynaklardan naklederek ortaya 

koymaktadır.325 

İkinci görüşe göre Allah’ın yarattıkları iki temel kategoride değerlendirilmektedir. 

Birincisi, gökle yer gibi doğrudan yaratılan ve potansiyel olarak değişime kapalı olan 

varlıkları içermektedir. İkincisi ise bir potansiyele sahip olarak yaratılan ve bu potansiyeli 

kullanarak değişime açık olan varlıklardan oluşmaktadır. İsfahânî’nin perspektifinden 

bakıldığında insan, hurma çekirdeğini yetiştirebilme yetisiyle donatılmıştır. Bu yetenek, 

insanın ahlakî niteliklerini terbiye edebilme potansiyeline işaret etmektedir.326 Dolayısıyla 

insan, belirli bir ahlakî nitelikle yaratılmış olabilir; ancak bu niteliği, içsel potansiyelini 

kullanarak geliştirme ve kontrol etme kabiliyetine sahiptir. Mütefekkirin vurguladığı üzere 

insanın yaratılışındaki ahlakî boyut, potansiyeli kullanarak şekillendirilebilir ve idare 

edilebilir. 

Düşünür kendi perspektifini ortaya koyarken kuvve ve fiil kavramlarına 

odaklanmaktadır. Ahlakın değişmesini mümkün kılan ve kılmayan kişiler arasındaki farklı 

anlayışları değerlendirirken özellikle kuvve ve fiil kavramlarına vurgu yapmaktadır. Ona 

göre insanların kuvve halindeki güçleri, sadece hurma çekirdeğinden elma ağacı çıkarmaya 

yetmeyebilir. Ancak ikinci görüşü benimseyenler, kuvve halindeki gücün fiilen varlık 

boyutuna geçebilme veya ihmal edilerek yok olma ihtimalini hedeflediklerini ileri 

sürmektedirler. Mütefekkirin bu çerçevedeki değerlendirmesi, iki görüş arasındaki temel 

anlaşmazlığı kuvve ve fiil kavramları etrafında açıklamaktadır. O, her iki görüşün de belirli 

bir gerçeği ifade ettiğini ve bu farklı bakış açılarının kaynağının anlaşmazlığı beslediğini 

vurgulamaktadır.327 Bu bağlamda İsfahânî’nin analizi, ahlakî değişimle ilgili farklı 

perspektifleri anlama ve değerlendirme çabasını yansıtmaktadır. 

 

325  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 68. 
326  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 69. 
327  Gündüz, İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi, 69-70. 



 

88 

Nihai olarak İsfahânî’nin ahlakî değişim konusundaki perspektif analizi, İslâm 

düşünce geleneğindeki iki temel görüş arasındaki anlaşmazlığı kuvve ve fiil kavramları 

üzerinden açıklamaktadır. İnsanın yaratılışındaki ahlakî boyutun, içsel potansiyelini 

kullanarak şekillendirilebileceği ve idare edilebileceği vurgusu, onun ortaya koyduğu temel 

tezdir. İki görüş arasındaki esas farklılığı vurgulayarak her birinin belirli bir gerçeği ifade 

ettiğini ve bu farklı bakış açılarının kaynağının anlaşmazlığı beslediğini dile getiren İsfahânî, 

ahlakî değişimle ilgili farklı perspektifleri anlama ve değerlendirme çabasını yansıtmaktadır. 

Bu çerçevede, mütefekkirin analizi, insanın içsel potansiyelini kullanarak ahlakî değişimi 

gerçekleştirebilme kabiliyetini vurgulayarak konu hakkındaki derinlikli bir anlayış 

sunmaktadır. 

İslâm düşüncesinde filozofların ekseriyetinin ahlakın değişebilirliğini savundukları 

daha önce zikredilmişti. Bu isimlerden biri de tezimizin ana temasını şekillendiren imam 

Gazzâlî olacaktır. Düşünürün eğitimle ilgili iyimser görüşü, ahlakın değişebilirliği 

konusunda da geçerlidir. Ona göre ahlakın değişimi belirli yöntemlerle mümkündür ve bu 

değişim, kişinin eğitim sürecinde etkili bir şekilde gerçekleşebilir. Mütefekkirin 

perspektifine göre ahlakın değişimi mümkün olmasaydı, peygamberlerin gönderilmesi ve 

insanlığın ilerlemesi gibi tüm eğitim çabaları anlamsız olurdu. Bazı kişiler, organların 

yaratılışının değişmez olduğunu ve ahlakın da başlangıçtaki gibi kalıcı olduğunu 

savunabilirler. Ancak düşünüre göre bu düşünce doğru değildir. O, insan ahlakının 

değişebilir olduğunu ve bu değişimin, uygun eğitim ve içsel mücadeleyle mümkün olduğunu 

ifade eder. Ona göre insanın ahlakî durumu üzerinde eğitimin güçlü bir etkisi vardır. Ayrıca 

onun perspektifine göre sadece insan değil; hayvanların bile belirli bir düzeyde eğitime açık 

olduğu vurgulanmaktadır. Örneğin, sahiplerinin rehberliğinde hayvanların avcılıkla ilgili 

bazı eylemleri gerçekleştirebildiği bilinmektedir.328 Bu örnek, Gazzâlî’nin ahlakın 

değişebilirliği konusundaki optimistik bakış açısını destekler niteliktedir. 

Eğitimin ahlak üzerinde bir etkisi olmadığını iddia edenler, aynı zamanda bir kişinin 

fiziksel görünüşünün de sabit olduğunu ve değişemeyeceğini ileri sürmektedirler. Örneğin, 

bir kişinin boyunu, yüzünün güzelliğini veya çirkinliğini değiştirmek pratikte mümkün 

değildir. Bu bağlamda aynı mantığın kişinin içsel yapısını temsil eden ahlak için de geçerli 

olduğunu ileri sürmekte ve kötü ahlakın düzelmesinin imkansız olduğunu iddia 

etmektedirler. Gazzâlî, eğitimin ahlakı değiştiremediğini savunanların bu iddialarını, ahlakî 

 

328  el-Gazzâlî, Kimyâ-yı Saâdet, 400-401. 



 

89 

gelişimde yetersiz kalanların tembelliklerinden veya hatalı fikirlerinden kaynaklandığını göz 

ardı etmeleri nedeniyle eleştirmektedir. Düşünür ayrıca ahlakın değişmez olduğunu 

savunanların argümanlarına karşı çıkar. Ona göre bu kişiler, mücâhede ile riyazetle 

uğraşması ve ahlakî eksiklikleriyle acziyetlerini kabul etmek yerine, ahlakın değişmeyeceği 

düşüncesini benimsemektedirler.329 

Mütefekkir, ahlakın değişmez olduğunu savunan kişilerin bu iddialarını iki temel 

argümanla desteklediklerini ifade etmektedir. Onlar, ilk olarak insanların hiçbir müdahalesi 

veya tercihinin olmadığı kısımlar üzerinde durmaktadırlar. Bu kısımlar, gökyüzü, yıldızlar, 

insanın iç ve dış organları gibi değişmeyen eksiksiz varlıklardır. İkinci olarak eğitimin ahlak 

üzerinde bir etkisi olmadığını iddia edenler, insanın yaptığı kötülüklerin kaynağı olan şehvet 

ve gazap kuvvelerini tamamen ortadan kaldırmanın güzel ahlaka sahip olmayı mümkün 

kılacağını ileri sürerler. Gazzâlî ise bu görüşe karşı çıkarak kendi uzun mücadeleler 

sonucunda edindiği deneyimlere dayanarak gazap ile şehvet kuvvelerinin insanın fıtratında 

zorunlu olarak var olduğunu ve bu kuvvelerin fıtrattan çıkarılmasının mümkün olmadığını 

savunmaktadır. Ona göre kişinin gazap ve şehvet kuvvelerinden kaynaklanan istekleri 

bastırabilmesi, ancak kalbin dünyaya olan meylini koparıp kalbi dünyevi arzulardan 

uzaklaştırmakla mümkündür.330 

Düşünüre göre peygamberlerle velilerin sürekli olarak ahlaklarını geliştirmeye çaba 

göstermeleri ve dinin bu konuda talepte bulunması, ahlakın değişebilirliğine dair işaretlerdir. 

Ayrıca Hz. Peygamber’in “ahlakınızı iyileştiriniz.” emri, ahlakın değişebilir olduğuna dair 

bir delil olarak kabul edilmektedir.331 

Gazzâlî, günlük hayatta karşılaşılan olaylardan, sahibine bağlanan doğan, eğitimle 

av getiren köpek ve eğitimle binicisine itaat eden at gibi örneklerin, ahlakın değişebilir 

olduğuna dair deneyim veya gözlemler olduğunu belirtmektedir. Ona göre insan, bu 

örneklerden yola çıkarak kendi mükemmel niteliklerinin değişebileceğini fark etmeli ve 

hayvanların yeteneklerinden yararlanarak bu değişimi gerçekleştirmenin yollarını 

araştırmalıdır. İnsanın doğru ile yanlışı ayırt edemeyeceği düşüncesi ise, eğitimin ahlak 

üzerinde bir etkisi olmadığı yönünde hatalı bir inanışa sebep olmuştur.332 

 

329  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:129. 
330  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:129. 
331  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:129-130. 
332  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:130. 



 

90 

Mütefekkir, ahlakın değişebilir olduğu görüşlerini paylaştıktan sonra insan 

tabiatlarının farklılıklar gösterdiğini ve bu nedenle eğitimin bıraktığı etkiler kişiden kişiye 

farklılık gösterebileceğini belirtmiştir. O, ayrıca bu eğitimin bazıları için kolay bazıları için 

ise zorlayıcı olduğunu belirtir. Düşünür bu farklılıkların sebebini şu iki unsura bağlı olarak 

açıklar:333 

Birinci unsur, insanın fıtratındaki yaratılış kuvvesi, şehvet ve gazap gibi içsel 

kuvveler, varlıklarını sürdürdükçe insanın iç dünyasında etkin olmaya devam eder. Bu içsel 

kuvveler arasında en etkili olanı şehvet kuvvesidir; çünkü bu kuvve, kişinin hayatında ilk 

ortaya çıkan kuvve olarak öne çıkar ve yeni doğan bir çocukta dahi bulunabilirken gazap ve 

kibir kuvveleri daha sonradan gelişir ve değişebilmektir. Bu bakış açısıyla, insanın içindeki 

bu kuvvelerin varlığı, ahlakî eğitim ve irade kullanımıyla dengelemeye çalışılabilir. İnsan, 

içsel kuvveleri yöneterek olumlu davranışlar sergileyebilir ve ahlakî gelişimini 

destekleyebilir.334 

İkinci unsur ise insanoğlunun sahip olduğu bir özelliğini beğendiğinde ve bu özelliği 

olumlu bir şekilde benimsediğinde, o özellikle uyumlu davranışlarda bulunmaya devam 

ettiğini gösterir. Bu durum, söz konusu özelliğin kişide daha da kök salmasına neden olabilir 

ve bu özelliği değiştirmek daha zor hale gelebilir.335 İnsan psikolojisinin bir özelliği olan 

olumlu geri bildirim almak kişinin belirli davranışlarına karşı pozitif bir tutum geliştirmesine 

katkıda bulunabilir. Ancak bu durumun olumsuz bir yönü de beğenilen davranışların 

kökleşmesi ve gelişmesinin zorlaşmasıdır. Bu nedenle eğitimde olumlu geri bildirimlerin 

yanı sıra, olası olumsuz davranışların da açık ve yapıcı bir şekilde ele alınması önemlidir. 

Gazzâlî, ahlakın değişmesi konusunda insanların eğitime olan uygunluklarına göre 

ise insanları dört gruba ayırdığını belirtmektedir.336 

a. Birincisi, Hak ile batılı, güzeli ve çirkini ayırt edemeyecek kadar gafil bir insanı 

düşünelim. Bu kişi, bütün inançlarını olduğu gibi korumuş, şehvet arzularının 

peşinden gitmemiş ve kalbini bir saf cevher gibi muhafaza etmiştir (yeni doğan 

çocuklar gibi). Bu tür bir kişi, eğitim ve rehberliğe ihtiyaç duyar, çünkü boş kalmış 

 

333  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:130. 
334  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:130. 
335  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:130. 
336  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:131. 



 

91 

kalbine neyi tavsiye ederseniz onu kabul eder. Terbiye onun için kolayca etkili 

olacaktır. 

b. İkincisi, çirkinin çirkinliğini bilmesine rağmen iyi amellerde bulunmamış, 

kötülükleri bildiği halde kendisine yönlendirilmiş şehvetleri kendini kaplamış ve 

şehvetlerinin peşinden gitmiş, fakat kusurlu olduğunu kabul etmiş bir insan olarak 

tanımlanmaktadır. Birinci durumla karşılaştırıldığında, bu kişinin gelişmesi daha zor 

bir süreç gerektirir. Çünkü bu kişinin vazifeleri çoğalmıştır. İlk olarak kalbine 

yerleşen kötülükleri temizlemek, ardından ise iyilikleri kalbine yerleştirmek 

gerekmektedir. Ancak kişi, bu durumu ciddi bir şekilde ele alırsa ıslah olabilme 

potansiyeline sahiptir. 

c. Üçüncüsü, insan kötülükleri iyilikle tanıyıp onunla bütünleşmiş, bu sayede 

gelişmiş bir kişidir. Sapıklıklar, bunun içsel yapısına o kadar derinden yerleşmiştir 

ki, onun düzelmesi oldukça zorlu ve çetindir. 

d. Sonuncusu ise doğuşundan beri bu bozuk görüşler üzerinde büyümüş, bunları 

yapmakla meşgul olmuş, kötülükleri fazilet sanmış, yaptığı kötülüklerle övünmüş ve 

kötülüğü nispetinde şeref sahibi olacağını zannetmiştir. Fazileti rezillikte arayan bu 

tür kişilerin ıslahı, en zor olanıdır. Bu tür kişiler hakkında: “İhtiyârın riyâzeti zor, 

kurdun terbiyesi ise azâbdır.” ifadeleri kullanmıştır. 

Mütefekkire göre bu dört kısımdan ilki yalnızca cahildir, ikincisi hem cahil hem de 

sapıktır, üçüncüsü hem cahil hem sapık hem de fasıktır. Dördüncüsü ise cahil, sapık, fasık 

ve şerlidir.337 

İmam Gazzâlî’nin perspektifinden bakıldığında şehvet ve gazap gibi içsel kuvvelerin 

aklı etkileyip kontrol etmeleri mümkündür, ancak itidal ile aklı galip getirerek bu kuvvelerin 

kontrol altına alınması da mümkündür. Ahlakın değişim sürecindeki temel hedefi, bu içsel 

kuvveleri aklın kontrolü altına alarak, kişinin davranışlarını daha uyumlu ve etik bir şekilde 

geliştirmektir. Özellikle şehvetin aklı etkileyebilecek kadar baskın olması durumunda, itidal 

çabaları, ahlakî eylemleri düzeltme amacını taşır. Bu, eğitim sürecinde insanın kendine 

hâkim olma çabası olarak değerlendirilebilir. Kişinin içsel kuvveleriyle başa çıkma ve bu 

kuvveleri aklın kontrolü altında tutma çabası, ahlakî değişimin mümkün olduğunu ve insanın 

kendini geliştirebileceğini ortaya koyar. Ona göre deneyimler ve gözlemler de bu iddiayı 

destekler niteliktedir. İnsanlar, içsel kuvvelerini dengeleme ve terbiye konusunda çeşitli 

 

337  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:131. 



 

92 

başarılar elde edebilirler. İtidalin ve ahlakî çabanın, şehvet ve gazap gibi kuvvelere karşı 

koyarak ahlakî eylemleri geliştirme potansiyelini taşıdığına dair somut örnekler, ahlakın 

değişebilir olduğu tezini desteklemektedir.338 

Sonuç olarak Gazzâlî’nin düşünceleri, İslâm düşüncesinde ahlakın değişebilirliğine 

dair önemli bir perspektifi ortaya koymaktadır. Düşünür, eğitimle insanın davranışlarını 

iyileştirmenin mümkün olduğunu vurgulayarak ahlakın değişmez olduğunu savunanlara 

karşı çıkmıştır. O, insanın içsel kuvvelerinin şehvet ve gazap gibi aklı etkileyebilecek kadar 

baskın olabileceğini ancak itidal ve ahlakî çaba ile bu kuvvelerin kontrol altına 

alınabileceğini savunmuştur. Mütefekkir, insan tabiatlarının farklılıklar gösterdiğini ve 

eğitimin bıraktığı etkiler kişiden kişiye değiştiğini ifade ederek, ahlakın değişebilirliği 

konusunda eğitimindeki bireysellik ilkesine vurgu yapmıştır. İslâm âlimi Gazzâlî ayrıca içsel 

kuvvelerin varlığını özellikle şehvet kuvvenin etkinliğini vurgulayarak ahlakî değişimin bu 

kuvvelerle başa çıkma ve onları dengeleme sürecine bağlı olduğunu belirtmiştir. 

Bu bağlamda İslâm düşünce geleneğindeki filozofların ve Gazzâlî’nin 

perspektifinden ahlakın değişebilir olduğu sonucuna varılabilir. Mütefekkirin düşünceleri, 

eğitim ve çabayla insanın kendi eylemlerini düzeltebileceği, bu sürecin ise içsel kuvvelerle 

mücadele ve itidal ile mümkün olduğu yönündedir. Bu görüşler, ahlakî değişimle ilgili 

iyimser bir perspektifi destekler ve insanın kendini geliştirmek için çaba sarf edebileceği 

düşüncesini güçlendirir. Dolayısıyla insanın ahlakî durumunun da eğitimle gelişebilir 

olması, ahlakın değişebilirliğini de mümkün kılmaktadır. Bu nedenle ahlak değişimi söz 

konusuysa, ahlakın değişebilirliği de bir dönüşüm hadisesi olarak nitelendirilebilir. Bu 

manada eğitim bir dönüşüm aracı olarak kişinin karakterini ve ahlakî değerlerini olumlu 

yönde etkileyerek daha iyi bir insan olma potansiyelini ortaya çıkarabilir. Bu perspektiften 

bakıldığında eğitim, sadece bilgi aktarımı ile sınırlı kalmaz; aynı zamanda kişinin 

dönüşümünü sağlayan bir süreç olarak değerlendirilebilir. 

2.2.2. Ahlakî gelişimde iradenin dönüştürücü gücü 

Gazzâlî’nin ahlak anlayışındaki temel kavramlardan biri olan iradenin rolü ahlakın 

değişkenliği bağlamında büyük öneme sahiptir. Gazzâlî’ye göre irade; insanın ahlakî 

tercihlerini belirleme, karakterini şekillendirme ve geliştirme açısından temel bir etken 

 

338  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3:132. 



 

93 

olarak öne çıkar. Bu bölümde, düşünürün perspektifinde iradenin ahlak değişimindeki etkisi 

incelenerek ahlak eğitiminde iradenin önemi ortaya konulacaktır. Mütefekkirin ahlakî 

değişim süreçlerinde iradenin merkezi rolünü anlamak insanın ahlakî tercihlerini kavramak 

ve ahlakî eylemlerin dönüşümü, ahlak eğitimi bakımından önemli bir adımdır. Bu çerçevede 

onun ahlaka ilişkin paradigmasında iradenin temel konumunu ortaya koymak, ahlakî 

değişim süreçlerini anlamak ve iradenin bu süreçler üzerindeki etkilerini analiz etmek 

çalışmamızın bu bölümünün temel odak noktalarını belirleyecektir. Dolayısıyla irade 

kelimesinin akıl kavramıyla sıkı bir ilişki içinde bulunmasından ötürü iradenin ahlak 

değişimine olan etkisi daha çok aklın önemine vurgu yapılacaktır. 

Çalışmamızın birinci bölümünde de ifade edildiği üzere Gazzâlî, irade ve kasıt 

kavramlarını benzer anlamlarda kullanmıştır.339 Bu bakımdan düşünür iradeyi üç farklı 

anlamda kullanmıştır. Mütefekkirin irade kavramına yönelik üç katmanlı yaklaşımı ahlakî 

düşünce ve eylemin değişebilirliği üzerinde derinlemesine bir etki bırakır. Onun ilk olarak 

iradeyi Allah ile birlikte olma arzusu olarak tanımlaması, düşünürün insanın isteklerini ve 

eylemlerini yüksek bir hedefe odaklama çabasını vurgular. Bu perspektif iradenin ahlakî bir 

boyut taşıdığını gösterir; çünkü insan eylemlerini bu yüksek amaçla şekillendirmek suretiyle 

ahlakî bir düzen oluşturabilir. Düşünürün ikinci olarak iradeyi insanın eylemlerde bulunma 

gücü olarak tanımlaması, ahlakî eylemlerin gerçekleştirilmesi için iradenin etkin bir şekilde 

kullanılmasının önemini ortaya koyar. Bu, iradenin ahlakî kararlar üzerinde belirleyici bir 

rol oynayarak değişebilirliğini gösterir. Üçüncüsü ise Gazzâlî’nin iradeyi eylemler 

sonrasında sorumluluk altında tutan niyet unsurunu içerir şekilde tanımlaması, iradenin 

ahlakî sorumluluğun merkezi olduğunu vurgular.340 Bu bağlamda insanın niyeti ve iradesi 

ahlakî değişebilirliğin temel taşları olarak öne çıkar. Çünkü eylemler ve kararlar bu anlayışla 

şekillenir. Onun irade anlayışı, ahlakî değerlerin ve davranışların değişebilirliğine etki eden 

derin bir düşünce sistemini yansıtarak kişinin ahlakî tercihleri ve eylemleri üzerinde kalıcı 

bir etki bırakabilir. 

Tüm bu unsurlar bir araya getirildiğinde Gazzâlî’nin irade düşüncesi ahlakî bir 

perspektiften değerlendirildiğinde insanın niyeti, ahlakî tercihleri ve sorumluluk taşıma 

yeteneğiyle iç içe geçmiş bir yapı sunar. Bu bağlamda irade; ahlakî değerlerin 

 

339  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 
340  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 158. 



 

94 

belirlenmesinde ve değişmesinde kritik bir rol oynar. Çünkü insanın bilinçli tercihleri ahlakî 

düşüncenin dönüşümüne katkı sağlar ve onun ahlakî eylemlerini etkiler. 

Gazzâlî, insanın ahlakî özgürlüğünü ve sorumluluğunu detaylı bir şekilde ele alarak 

insan iradesinin özgürlüğünün ahlakî değerlere olan etkisini vurgular. Bu bağlamda 

düşünürün yaklaşımı insan iradesinin özgürlüğüyle ahlakî değerler arasındaki ilişkiyi farklı 

bir açıdan değerlendirme fırsatı sunar. Ona göre insan iradesinin dönüştürücü gücü, akıl ve 

bilgiyle donanmıştır. Kişi akıl ve bilgi ışığında eylemlerini seçme yetisine sahiptir.341 Bu 

seçimler ahlakî değerlere uygun veya uygun olmayan davranışları içerebilir. Ancak insan 

ahlakî değerlere uygun davranmanın kendi iyiliği için daha hayırlı olduğunu bilir ve bu 

yönde tercih yapar. Bu anlayış insanın ahlakî özgürlüğünü vurgular. İnsan iradesiyle ahlakî 

bir seçim yaparak kendi özgürlüğünü belirler ve bu seçimlerin sonuçlarına katlanır. Ona göre 

insanın iradesini kullanarak ahlakî değerlere uygun hareket etme ve bu yönde yaşama yetisi, 

ahlakî özgürlüğü oluşturmaktadır. 

Bu manada iradenin ahlakî değişime olan etkisi insanın ahlakî özgürlüğüne 

ulaşmasını destekler. İnsan iradesinin dönüştürücü gücünü kullanarak ahlakî değerlere 

uygun davranma yolunu seçer ve bu süreçte ahlakî bir evrim geçirir. Dolayısıyla Gazzâlî’nin 

irade kavrayışı insanın ahlakî özgürlüğünü düşünme, etik sorumluluğunu anlama ve bu 

doğrultuda hareket etme üzerine önemli bir düşünsel zemin sunar. 

İslâm düşünürü Gazzâlî, özgür irade ve bilgi arasındaki ilişkiye de vurgu yaparak 

insanın bilinçli seçim yapma yeteneğini irade üzerinden açıklamaktadır.342 O, ahlak 

hakkında bilgi edinmenin irade üzerinde bir etki yaptığını ifade eder. Ahlakî değerlerin 

anlaşılması ve içselleştirilmesi, iradenin bu değerlere uygun kullanılmasıyla gerçekleşir. 

Eğitim ise bilgi ve iradenin birleşimi sonucunda ortaya çıkar. Mütefekkirin perspektifinden 

bakıldığında ahlakî değişikliğin mümkün olduğu daha önce de vurgulanmıştı. Bu bakımdan 

irade; bilgi ve değerlendirmelerle birleştiğinde insan davranışlarının dönüşümüne imkan 

tanır. Bu bilinçli bir şekilde ahlakî değerleri benimseyip içselleştirmekle mümkün olur. Bu 

bağlamda özgür irade, Gazzâlî’nin ahlakî dönüşüm üzerindeki etkisini vurguladığı temel 

önkoşuldur. 

 

341  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/209; Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 256. 
342  el-Gazzâlî, Tehâfüt el-Felasife (Filozofların Tutarsızlığı), 149. 



 

95 

Bu verilere dayanarak Gazzâlî’nin perspektifine göre bilgi edindikçe ve bu bilgiyi 

iradeyle birleştirdikçe insanların ahlakî açıdan değişebileceği söylenilebilir. Ahlakî değişim, 

iradenin doğru kullanımı ve bilinçli tercihlerle birlikte gerçekleşir. Dolayısıyla İslâm 

düşünürünün ahlak anlayışı, iradenin özgürlüğü ve bilgiyle birleşimi üzerinden ahlakî 

değişimin mümkün olduğu bir perspektifi ortaya koyduğu ifade edilebilir. 

Gazzâlî’nin başka bir görüşüne göre ise ahlak değişimi duygusal isteklerin irade 

üzerindeki etkisiyle ilişkilidir. Ahlakın değişmesi kişinin duygusal isteklerinden 

vazgeçmesi, akıl ve bilgiyle uyumlu bir irade geliştirmesi anlamına gelir. Bu süreç insanın 

ahlakî evrimine (gelişimine) katkıda bulunur ve onu daha ahlaklı bir fert yapar. Bu bağlamda 

irade, ahlakî değişimde önemli bir rol oynar; çünkü irade kişinin eylemlerini belirleyen temel 

faktörlerden biridir. İnsan duygusal isteklerini bir kenara bırakarak iradesiyle ahlakî bir 

tercih yapar. Bu tercih, kişinin ahlakî durumunu etkiler ve ahlakî durumunu geliştirebilir. 

Ancak insan, iradesini duygusal isteklere teslim ederse bu durum tam tersi bir sonuca yol 

açacaktır. Bu aşamada mütefekkirin düşüncesine göre insan iradesini akıl ve bilgiyle uyumlu 

hale getirebilmesi için çaba sarf etmesi gereklidir. Bu çaba riyazet ve mücâhedeyle 

gerçekleşir. Riyazet ferdin duygusal isteklerini kontrol altına alması ve bu isteklere karşı 

direnmesi anlamına gelir. Mücâhede ise şahsın akıl veya bilgiyle uyumlu bir irade 

geliştirmesi ve bu iradeyi eylemlerine yansıtması anlamına gelir. Dolayısıyla kişi, iradesini 

güçlendirir ve ahlakî bir yaşam sürer.343 

Bu açıdan insan iradesini akıl ve bilgiyle uyumlu hale getirerek ahlakî durumunu 

değiştirebilir veya geliştirebilir. Böyle bir durum yine kişinin ahlakî özgürlüğünü ve 

sorumluluğunu yansıtır. İnsan iradesiyle ahlakî bir tercih yapar ve bu tercihin sonuçlarına 

katlanır. Dolayısıyla yine bu noktada da irade, ahlakî değişimde önemli bir etkiye sahiptir. 

Düşünürün iradeyle ilgili ahlakî gelişim hakkındaki kapsamlı fikirleri, insanın içsel 

mücadelesini ve ahlakî değişimini kavramak için değerli bir bakış açısı sağlar. Ona göre 

insanın doğasında nefsi arzular ve ahlakî değerler arasında bir denge kurma potansiyeli 

vardır. Ancak bu dengeyi sağlamak için insanın iradesini güçlendirmesi ve ahlakî 

mücadelelerde aktif bir rol üstlenmesi gerekmektedir. Dolayısıyla irade, insanın içinde 

bulunduğu ahlakî tercihlerde doğru kararlar almasını sağlayan güçlü bir araçtır.344 

 

343  Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 261. 
344  Çağrıcı, İslam Düşüncesinde Ahlak, 261. 



 

96 

Bu süreçte insan ahlakî değerleri öğrenir, kavrar ve yaşam biçimine entegre eder. 

İradeyi kullanarak insan kendini ahlakî bir yolculuğa çıkarır ve bu süreçte ahlakî olgunluğa 

ulaşır. Bu açıdan bakıldığında iradenin etkisi, insanın ahlakî değişimini ve gelişimine imkan 

tanır. İrade, insanın içinde bulunduğu ahlakî zorluklar karşısında direnç göstermesini, doğru 

kararlar almasını ve ahlakî bir yaşam sürmesini sağlar. Dolayısıyla iradenin güçlendirilmesi 

insanın ahlakî bir gelişim sürecine girmesini ve bu süreçte ahlak eğitimine olanak sağlayan 

önemli bir faktörlerdendir. 

Başka bir perspektiften Gazzâlî’nin irade kavramı, insanın eylemlerinin sonuçları ve 

bu eylemlerden doğan sorumlulukları da içerir. İnsan akıl, bilgi ve irade gücüyle 

eylemlerinin hayırlı veya şerli olduğunu bilir.345 Buna bağlı olarak kişi ödül veya ceza 

almayı kabul eder. Dolayısıyla insanın iradesi ahlakî bir yükümlülük ve hesap verme 

duygusuyla da ilişkilidir. Eğer insan iradesini kullanarak ahlakî değerlere uygun eylemler 

yapmayı tercih ederse hem dünyada hem de ahirette mutluluğa ulaşır. Aksi takdirde hem 

dünyada hem de ahirette acı çeker. Bu bağlamda iradenin ahlak değişimine olan etkisi 

insanın ahlakî bir motivasyona sahip olmasını sağlar. 

Sonuç olarak Gazzâlî’nin irade kavramı ve ahlakî değişim üzerindeki düşünceleri, 

insanın içsel mücadelelerini anlamak veya ahlakî olgunluğa ulaşmak için sağlam bir 

düşünsel zemin sunar. Ona göre iradeyi güçlendirme ve bilgiyle birleştirme, insanın ahlakî 

tercihlerini geliştirmesine veya ahlakî bir yaşam sürmesine yardımcı olabilir. Mütefekkirin 

perspektifi insanın iradesini kullanarak ahlakî değerlere uygun davranma ve bu doğrultuda 

yaşama yeteneğini vurgulayarak ahlakî özgürlüğünü ya da sorumluluğunu ön plana çıkarır. 

Bu düşünceler, insanın ahlakî gelişiminde ve eğitimde önemli bir rol oynadığı söylenilebilir. 

2.2.3. Ahlakî otonomide bilinçli eylemin rolü: seçebilme (ihtiyar) faktörü 

Gazzâlî’nin genel itibariyle düşünceleri insanın ihtiyarî seçimlerinin ahlakın 

değişebilirliği üzerindeki etkilerini anlamamıza yardımcı olurken aynı zamanda ahlakî 

sorumluluğun ve davranışların kökenlerine ilişkin bir bakış sunar. İslâm felsefesinin önde 

gelen figürlerinden biri olan düşünür, insanın ahlakî eylemlerinin özgür irade tarafından 

belirlendiğini ve bu iradenin değişkenliği üzerinde durur. Onun bakış açısına göre insanın 

ahlakî kararları ile davranışları kişisel tercihlerin sonucudur ve bu tercihler etik değerlerin 

 

345  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 161-162. 



 

97 

değişkenliğiyle insanın içsel güçleri arasındaki karmaşık etkileşimlerin bir yansımasıdır. 

Dolayısıyla bu bölümde ihtiyar kavramının genel hatlarıyla ahlakın değişebilirliği 

üzerindeki etkilerine ve Gazzâlî’nin ihtiyarî tercihlerin ahlakî değişkenlik üzerindeki 

etkilerini incelediğimizde insanın özgür iradesi ile ahlakî sorumluluğunun ihtiyarî 

eylemlerde kritik bir rol oynadığı vurgulanacaktır. 

Arapça kökenli “hayır” sözcüğüyle bağlantılı olan ihtiyar kavramı346 ahlakî 

seçimlerin ve eylemlerin altında yatan değerleri gösterir. Kişiler farklı eylemler arasında 

seçim yaparken kendi iç değerleri, inançları ve ahlakî ilkeleriyle uyumlu olanları seçerler. 

Bu yüzden ahlak, ihtiyarın temelidir; insanların en iyi ve en doğru seçimi yaparken kendi iç 

ölçülerine göre özgürce hareket etmelerine imkan verir. İnsanlar farklı değer sistemleriyle 

ve yaşam şartlarıyla karşılaştıklarında ahlakî seçimlerinde farklılıklar ortaya çıkabilir. Fakat 

ihtiyarın aslında bulunan özgür irade ve bilinçli seçim bu değişkenlik içinde insanın ahlakî 

pusulasını oluşturur. Bu anlamda ahlakın değişkenliği insanın özgürlüğünü ve 

seçimlerindeki çeşitliliği ifade eden dinamik bir kavrayıştır. 

İnsan özgürlüğü ve sorumluluğu hakkındaki farklı görüşler özellikle kelamcılar 

arasında yoğun tartışmalara sebep olmuştur. Bu durum ihtiyarî eylemlerin ahlak değişimi 

üzerindeki etkisini de gündeme getirmiştir. Cebriye mezhebi insanın fiillerinde hiçbir 

serbestliğe sahip olmadığını iddia ederek kişinin ahlakî seçimlerinde rolünün olmadığını ileri 

sürer. Onlara göre insanın eylemleri tamamen harici güçlerin kontrolündedir ve bu yüzden 

insanın ahlakî kararlarda serbest iradesi bulunmaz. Bu anlamda insanın iradî seçimleri göz 

ardı edilmiştir. Öte yandan Mutezile mezhebi insan fiillerinin iradî olduğunu ve bu sebeple 

seçimlerinde mesul olduğunu iddia eder.  Bu açıdan Mutezile ekolü insanın ahlakî 

kararlarının belirleyici ve değişken olduğunu savunur. İmam Gazzâlî’nin de mensubu 

olduğu Eş’arî ekolü ise Cebriye ve Mutezile ekollerine karşı eklektik bir bakış açısı 

benimser. Eş’arîlere göre, insan eylemlerinde belirli bir rol oynar ve insanın ihtiyarî 

eylemleri vardır. Ancak bu durum insanı eylemlerinin tek sorumlusu yapmaz. Onlar, her 

eylemin yaratıcısının Allah olduğunu ve insanın yaptıklarından dolayı Allah karşısında 

sorumlu olduğunu ifade eder. Eş’arîlere göre, insanı sorumlu kılan şey ise eylemlerinin 

kesbi, yani kendi tercihleri doğrultusunda gerçekleştirmesidir.347 Bu perspektiften 

değerlendirildiğinde insanın ahlakî tercihleri Allah’ın yaratıcı gücüne bağlı olsa da bu 

 

346  el-İsfehanî, "H-y-r", 364-366. 
347  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 72-78. 



 

98 

tercihlerin kendisinin seçimi olduğu ve dolayısıyla ahlakî sorumluluğunun da insanın 

omuzlarına yüklenildiği söylenilebilir. Bu bakış açısı insanın ahlakî davranışlarını 

belirlemesinde özgür iradesinin ve seçimlerinin önemini ortaya koyar. Dolayısıyla Eş’arî 

düşüncesine göre, insanın ahlakî dönüşümündeki rolü, kişisel seçimleriyle iradî kararların 

bir sonucu olarak anlaşılabilir ve bu süreç, insanın özgür iradesiyle şekillenen ahlakî 

tercihlerini yansıtır. 

Gazzâlî’nin ihtiyarî tercihler hakkındaki sözleri ihtiyarî seçimlerin iradeyle sıkı bir 

bağlantı içerisinde olduğunu ortaya koymaktadır. Onun ihtiyarî hareketlere ilişkin görüşü 

ahlakî davranışın temelinde yer alan iradenin bilinçli kararlarla ilişkili olduğunu 

belirtmektedir. İnsanın ahlakî yargıları akıl ve iradenin rolüyle oluşurken bu seçimlerin 

yükümlülüğü de peşinden gelir. Müellif, ahlakî seçimlerin düşünerek bilinçli olarak 

gerçekleştirildiğini ifade eder, bu da ihtiyarın mahiyetini açıklar. Böylece ahlakî hareketlerin 

altında irade ve bilinçli kararlar bulunur. İnsan aklının yol göstermesiyle doğru ve uygun 

olanı tercih ederken bu seçimlerin yükümlülüğünü de kabul eder.348 Bu bakış açısından 

bakıldığında ihtiyar, ahlakî değişimin nasıl oluşturulacağını kavramamıza katkı sağlar. 

Mütefekkir, ihtiyarî kararları insanın akıl rehberliğinde tereddüt ettiği hallerde zuhur 

eden hususi bir irade olarak nitelerken insanın fiillerini akıl vasıtasıyla idare etmesi gerektiği 

düşüncesini de önemle belirtir. Bu anlayış insanın iradesinin akılla idare edilmesi gerektiğini 

ifade ederken ahlakî seçimlerin de bu istikamette oluşması gerektiğini gösterir. Kişinin aklını 

kullanarak doğruyla yanlışı tefrik edebilmesi ahlakî seçimlerinin esasını teşkil eder. Bu 

yaklaşım insanın yalnızca içsel hislerle değil; mantıklı bir düşünce akışı ve şuurlu iradeyle 

davranması gerektiğini vurgular O, insanın ahlakî mesuliyetini ve tutumlarının neticelerini 

hesaba katarak ahlakî bir şekilde var olmasını destekler.349 Dolayısıyla insanın ahlakî 

seçimleri akıl ile iradenin etkisiyle oluşurken bu seçimlerin değişebilirliği de akıl ve iradenin 

tesiri altında vuku bulur. İnsan akıl ve iradeyle mücehhez olarak ahlakî seçimlerini tayin 

ederken bu seçimlerin ahlakî değişimlerle beraber oluşması ahlakî seçimlerin nisbî ve canlı 

yapısını gösterir. 

Gazzâlî’nin insanın iradesine ilişkin görüşleri, insanın fiillerinin Allah’ın yaratıcı 

tasarısı ve ilahi nizamıyla uyumlu olduğunu ifade eder. Onun görüşüne göre insanın iradeli 

 

348  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/467; Pattabanoğlu, "Âmirî ve Gazzâlî'de İrade Hürriyeti", 150; Öztürk, 

Gazâlî'de İrade Özgürlüğü, 17. 
349  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/468. 



 

99 

fiilleri Allah’ın tayin ettiği sebeplere bağlı olarak oluşur ve bu sebeplerin bir neticesi olarak 

zuhur eder. Bu yaklaşım insanın fiillerinin değişkenliğiyle irade arasında bir ilişki 

kurmamızı sağlar. Zira insanın ahlakî seçimleri ve tutumları iradesini kullanırken tesirinde 

kaldığı sebeplerin bir neticesi olarak oluşur. Fakat bu, insanın ahlakî fiillerinin gelişigüzel 

veya plansız olduğu manasına gelmez. Aksine mütefekkirin görüşü insanın ahlakî 

seçimlerinin Allah’ın ilahi nizamı dâhilinde vuku bulduğunu ve bununla bağlantılı olarak 

değişken olduğunu iddia eder. İnsan iradesiyle ihtiyarî fiilleri yaparken ahlakî değerlere 

riayet edebilir ve bu değerler eğitim, tecrübe veya içsel güdüler gibi unsurların tesirinde 

değişebilir.350 Bu nedenle düşünürün bakış açısından ahlakın değişkenliği, insanın iradesinin 

Allah’ın yarattığı sebeplere bağlı olduğuyla uygun bir şekilde kavranabilir. Bu görüş insanın 

ahlakî fiillerinin devamlı olarak Allah’ın ilahi nizamı içinde tekrar tekrar 

değerlendirilmesine ve değişmesine imkan verir. 

İnsan eylemlerinin Allah’ın gücüyle var edilmiş olmasına rağmen ferdin seçim 

kabiliyeti ile özgür iradesini ihtiyarî eylemlerinin belirlendiğini düşünen Gazzâlî, ahlakî 

yargılamanın kişilerin iradesine bağlı olduğu ve ihtiyarî seçimlerine göre değişebileceği 

fikrini savunur. İnsanın içsel iradesi ile ihtiyarî eylemleri yaşadıklarından, öğrendiklerinden, 

bulunduğu ortamdan ve daha birçok faktörden etkilenir. Bu da ahlakî değerlerin sürekli 

olarak değişebilir nitelikte olduğunu ortaya koyar. Bu yüzden mütefekkirin düşünceleri 

ahlakî yargılamanın insanın özgür iradesine ve bilinçli seçimlerine istinaden yapıldığı bu 

yüzden değişkenlik arz edebileceği bir evrenin esasını teşkil eder.351 Bu bakış açısı, insanın 

ahlakî eylemlerinin sürekli olarak yeniden değerlendirilmesine ve değiştirilmesine imkan 

verir, çünkü insanın iradesiyle ilgili ihtiyarî seçimleri ve eylemleri sürekli olarak değişebilir, 

ilerleyebilir ya da gelişebilir. Dolayısıyla ahlakî değerlerin ve normların kişilerin 

gereksinimlerine ya da durumlarına uygun olarak biçimlenebileceği manasına gelir. Böylece 

ahlakî değişimin esnekliği ve uyumu mümkün olabilmektedir. 

Netice olarak İslâm âlimi Gazzâlî’nin ihtiyar ve ahlak hakkındaki görüşleri insanın 

özgür iradesi ile ahlakî yükümlülüğü arasındaki bağı ortaya koyarken aynı zamanda ihtiyarın 

ahlak değişimine olan katkısını da belirtir. Onun görüşüne göre ahlakî otonomide bilinçli 

eylemin rolü büyük bir önem taşır. İnsan, ahlakî seçimlerini kişisel tercihlerinin bir sonucu 

olarak gerçekleştirir ve bu seçimler, ahlakî değerlerin değişimiyle insanın iç güçleri 

 

350  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/14. 
351  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/14. 



 

100 

arasındaki zorlu etkileşimlerin bir göstergesidir. Bu süreçte bilinçli eylemler, kişinin ahlakî 

otonomisini şekillendiren temel unsurlardır. Bu bakış açısından bakıldığında insanın özgür 

iradesi ve ihtiyarî seçimleri ahlakî değişim aşamasında önemli bir işlev görür. İnsanlar çeşitli 

değer sistemleri, yaşam şartları ve farklı eğitim faktörlerine tabi olduklarında ahlakî 

seçimlerinde farklılıklar ortaya çıkabilir. Fakat ihtiyarın esasını oluşturan özgür irade ve 

bilinçli seçim bu farklılık içinde hep insanın ahlakî yönünü belirler. Bu nedenle düşünürün 

bakış açısından değerlendirildiğinde ihtiyarın ahlak değişimine olan etkisi insanın özgür 

iradesinin ve bilinçli seçimlerinin canlı yapısını yansıtarak ahlakî değerlerin uyumluluğunu 

veya esnekliğini temin eder. Bu, insanın ahlakî seçimlerinin devamlı gözden geçirilmesine, 

geliştirilmesine ve değiştirilmesine imkan verir. 

2.2.4. Ahlakî tercihlere hazırlayıcı bir öncül ve saik olarak niyet 

Ahlak değişimi ve ahlakî dönüşüm İslâm düşünce geleneğinde insan niyetinin 

önemini vurgulayan merkezi bir konudur. İslâm’da niyet, “ameller niyetlere göredir” 

hadisiyle belirgin bir şekilde ortaya konmuş ve dinî bir nitelik kazanmıştır. Bu çerçevede 

niyet kavramı kelam, tasavvuf ve fıkıh gibi farklı disiplinlerde çeşitli yönlerden ele 

alınmıştır. Kelamcılar, niyeti insanın eylemlerindeki güdüyü belirten ve insan iradesiyle 

ilişkili bir faktör olarak görmüşlerdir. Tasavvuf erbabı, niyeti kalbin belli bir tarafa 

yönelmesi ve içten gelen bağlılık olarak kabul etmişlerdir. Fakihler ise niyeti, bir eylemin 

hukuki yönünü tayin eden unsur olarak değerlendirmişlerdir, yani eylemin hukuki değerini 

niyetin belirlediğini ileri sürmüşlerdir. Bu farklı yaklaşımlar İslâm düşünce geleneğinde 

niyet kavramının değerini ve çeşitli yönlerini açıkça ortaya koymaktadır. Niyet, dinî 

ritüellerden günlük aktivitelere kadar her alanda kritik bir faktördür; bu yüzden, niyetin 

doğru bir biçimde değerlendirilmesi ve yorumlanması önemlidir.352 Dolayısıyla İslâm 

düşünce tarihinde niyetin ahlakî eylemler üzerindeki etkisi büyük önem taşır ve bu 

çerçevede, Gazzâlî insanın ahlakî davranışlarını açıklarken niyeti merkezi bir öğe olarak ele 

almıştır. 

Niyet, insanın eylemlerinin ardındaki derin motivasyonu belirler ve ahlakî kararların 

temelini oluşturur. Ancak ahlakî dönüşüm ve değişim sürecinde niyetin sadece dışsal bir 

belirleyici olmadığı aynı zamanda içsel dönüşümün de parçası olduğu kabul edilebilir. Bu 

çerçevede İslâm düşünce tarihinde önemli bir yere sahip olan Gazzâlî’nin görüşleri ahlak ve 

 

352  Türker, "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân", 1. 



 

101 

niyet arasındaki bağlantıyı kavramamıza büyük katkı sunar. Onun perspektifi ahlakî 

dönüşümün sadece niyetin düzeltilmesiyle değil; aynı zamanda içsel bir bilinç ve manevi 

gelişim süreciyle de ilgili olduğunu göstermektedir.353 Bu bağlamda insanın niyeti, 

davranışın ahlakî niteliğini tayin eden ana unsurlardan biridir ve Gazzâlî’nin bu konudaki 

vurgusu onun düşüncesinde niyetin değerini ortaya koyar. 

Gazzâlî’nin “niyetin yeri kalp olduğu” ifadesi ahlakî değişim ve dönüşüm üzerine 

yapılacak tartışmalarda önemli bir perspektif sunar. Onun eserlerinde kalp kavramının 

niyetle bağlantılı ele alınması, niyetle ahlakî eylemlerin kökenini ve doğasını anlamamızı 

sağlar. Düşünür, kalp kavramını kullanırken bu terimle hem biyolojik bir organı hem de 

manevi bir varoluşu kastetmektedir. Fiziksel kalp, insanın vücudunda bulunan bir organ 

olarak tanımlanırken ruhani kalp ise insanın gerçek doğasıyla ilişkilendirilir. Ona göre 

ruhani kalp, insanın hem içsel varlığını hem de idrak yeteneğini temsil eder ve kişinin 

niyetiyle ahlakî eylemleri bu ruhani kalbin derinliklerinde şekillenir.354 

Mütefekkirin bu perspektifi ahlakî değişim ve dönüşüm sürecinde içsel bir 

dönüşümün gerekliliğini vurgular. Ona göre ahlakî eylemler sadece dışsal davranışlarla 

sınırlı değildir; aynı zamanda insanın içsel varlığının bir yansımasıdır. Dolayısıyla ahlakî 

değişim üzerine çalışırken insanın niyetinin ve kalbinin durumunu anlamak veya 

değerlendirmek kritik bir öneme sahiptir. Gazzâlî’nin bu derin analizi ahlakî düşünceyi ve 

uygulamayı daha kapsamlı bir şekilde ele almamıza yardımcı olur. Dolayısıyla ahlakî 

dönüşüm üzerine yapılan çalışmalarda mütefekkirin niyet ve kalbe biçtiği role odaklanmak 

bu süreci daha detaylı anlamamıza ve daha verimli bir şekilde değerlendirmemize yardımcı 

olabilir. 

Bu kapsamda Gazzâlî’nin ahlak-niyet ilişkisine dair düşüncelerinin incelenmesi 

insanın ahlakî davranışlarını değerlendirirken niyetin önemini anlamamıza imkan verir. 

Onun görüşleri ahlakî davranışların ortaya çıkmasında irade ve ihtiyarî tercihlerle birlikte 

niyetin de kritik bir rol oynadığını gösterir. Bu nedenle onun perspektifi ahlakî tercihlere 

hazırlayıcı bir öncül ve saik olarak niyetin değerini göz önüne alarak insan davranışlarında 

ahlakî bir dönüşüm sağlamaya yönelik özgün bir bakış açısı sunar. 

 

353  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/9. 
354  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/9. 



 

102 

Bir eylemi gerçekleştirmeden önce o eylemin ne olduğunu bilmek ve ona niyet 

edilmesi gerektiğini vurgulayan Gazzâlî, niyetin ilim ve amel arasında bir köprü olduğunu 

belirtir. Ona göre niyet hem bilgiyi hem de iradeyi içerir. İlim; amelin temelidir ve önceliğe 

sahiptir. İrade ise, ilmin alt dalı olarak ihtiyarî hareketi şekillendirir. İnsan; bilmediği bir şeyi 

irade edemez, dolayısıyla ilim önceliklidir ve irade şarttır. Bu kapsamda Gazzâlî’nin 

görüşleri, niyetin meydana gelmesi için evvela ilim sahibi olma ve irade ortaya koyma 

gerekliliğini gösterir.355 

Gazzâlî’nin görüşüne göre, niyet; insan davranışlarını şekillendiren ve ahlakî evrim 

sürecinde merkezi bir role sahip olan temel faktördür; zira niyet, iradenin bir tezahürüdür. 

O, niyetin bir eylemin ahlakî karakterini tanımlayan kritik öğe olduğunu ve ahlakî dönüşüm 

sürecinde niyetin önemine dikkat çeker.356 Bu perspektiften bakıldığında ahlakî değişim ve 

dönüşümün öncelikle niyetin doğru bir şekilde belirlenmesiyle başladığı anlaşılır. 

Düşünürün vurguladığı gibi niyet ilmin bir yansımasıdır ve ahlakî eylemlerin temelini 

oluşturur. Dolayısıyla ahlakî değişim sürecinde niyetin doğru şekilde tespit edilmesi ve 

içselleştirilmesi kişinin ahlakî gelişiminde önemli bir rol oynar. 

İnsanın davranışlarını yönlendiren ve eğilim gösteren isteğin güçlü olması 

gerektiğini belirten Gazzâlî’ye göre, insan zihninden geçen rastgele düşünceler veya bir 

düşünceden diğerine geçmek bir niyet ifade etmez. Bu bağlamda düşünür Resûl-i Ekrem’in 

hadisine atıfta bulunarak “amellerin niyetlere göre değerlendirildiğini” vurgular. 

Dolayısıyla niyetin samimi ve gerçekçi olması yapılan eylemin ahlakî değerini artırır. Bu 

perspektiften bakıldığında gönlün arzusu olmadan sadece iradeyle yapılan eylemler 

yetersizdir. Örneğin tok olan birinin yemek yemeye niyet etmesi veya hiç sevmediği birine 

sevgi niyet etmesi, gerçekçi olmayan niyetlerdir ve bu tür niyetlerle yapılan eylemler ahlakî 

değer taşımaz. İçten gelen bir niyetle gerçekleştirilen her eylem Allah’ın rızasına daha yakın 

olmayı sağlar ve insanın manevi yolculuğunda önemli bir adım olarak 

değerlendirilmektedir.357 Bu perspektiften ele alındığında niyet, ahlakî eylemlerin dönüşümü 

ve gelişimi sürecinde bir motivasyon kaynağı olarak görülmektedir. 

Daha önce ifade edildiği üzere Gazzâlî’ye göre ahlakî değişim ve dönüşümü 

etkileyen dört aşama bulunmaktadır.358 Bu evrelerden birincisi hatır veya hadis-î nefs olarak 

 

355  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/658. 
356  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/658. 
357  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 4/671. 
358  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 



 

103 

adlandırılan psikolojik dürtü aşamasıdır. Gazzâlî bu evreyi insanın zihninde bir şeyin 

doğması ve bir şeylerin hatırlanması süreci olarak tanımlar. Örneğin ani olarak zihinde 

canlanan bir kadın görüntüsü veya düşüncesi hatır veya hadis-î nefs olarak nitelendirilir. 

Onun ifadesine göre hatır ve kalb muhafaza edilemez çünkü bu, insanın iradesine ve 

ihtiyarına bağlı değildir. Bu durum insanın irade ve isteği dışında ortaya çıkan düşünceleri 

içerir. Hz. Peygamber Efendimiz bir hadisinde ifade ettiği üzere “Allah Teâlâ, ümmetimden 

nefislerinde yapmayı arzuladıkları şeyleri yapmadıkları ve konuşmadıkları müddetçe 

affetti.” bu ifade, konuyu destekleyici bir nitelik taşımaktadır. Dolayısıyla insan hatır denilen 

düşüncelerden sorumlu tutulmaz.359 Bu perspektiften bakıldığında hatır veya hadis-î nefs, 

insanın ahlakî değişimini etkileyen bir faktör olmasına rağmen kişinin iradesi dışında ortaya 

çıktığı için ona sorumluluk yüklememek gerekir. İnsanın ahlakî duruşuyla davranışları, 

kişinin iradesine dayanan niyetler ve bilinçli tercihlerle şekillenirken psikolojik dürtülerin 

etkisi dikkate alınabilir; ancak insanın sorumluluğu belirlenirken bu durumun daha dikkatli 

değerlendirilmesi gerektiği söylenilebilir. Ancak söz konusu dürtüler bir yönüyle insanın 

alışkanlıklarına göre şekillendiği için insan tasarrufuna açık hale gelmektedir. Gazzâlî’nin 

düşünce sisteminde, insanın niyetlerinin irade ile şekillenebileceği ve bu sayede Allah 

tarafından hesap verilebilir bir kişi olarak kabul edildiği esastır. İnsanın, eylemleriyle genel 

bir sorumluluk taşımasının yanı sıra, niyetleriyle de özel bir sorumluluğa sahip olduğu 

belirtilir. Bu durum, niyetlerin kişisel müdahaleye açık olduğunu ve bu bağlamda ahlakî 

değerlerin dönüştürülebileceğini göstermektedir.360 

Niyete bağlı olarak ahlakî dönüşüm konusunda dikkate alınması gereken bir diğer 

aşama meyl-î tabiî denilen doğal eğilimlerdir. Gazzâlî, bu kavramla insanın içsel dünyasında 

yer alan doğuştan gelen dürtülerin, özellikle cinsel arzuların, kişinin davranışları üzerinde 

etkili olabileceğini belirtir. Örneğin bir kişinin arkasına dönüp zihninde canlanan kadına 

bakması duygusal ve tabiî bir tepki olarak nitelendirilebilir.361 Gazzâlî, bu konuya ilişkin 

görüşlerini “heyecan, rağbet ve meyl-î tabiî, yani o kadına dönüp bakmaya meyletmek, 

tabiatında olan şehvetin harekete geçmesini ifade eder. Bu, birinci derecede olan hâtırdan 

kaynaklanmaktadır.” şeklinde açıklar. Bu ifade insanın içsel dürtülerinin ve meyillerinin 

doğal şehvetlerin etkisi altında hareket etmesini işaret eder. Düşünür insanın bu tür içsel 

eğilimlerle ilgili olarak sorumlu tutulamayacağını belirtir. Çünkü heyecan ve şehvet gibi 

 

359  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 
360  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 258. 
361  Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 149. 



 

104 

duyguların ihtiyarî olmadığına ve insanın iradesi dışında ortaya çıktığına işaret eder.362 

Böylesi içsel eğilimler hatır gibi insanın iradesi dışında ortaya çıkar ve kontrol edilemez. 

Dolayısıyla bu aşama insanın ahlakî duruşunu belirleyen faktörler arasında yer alsa da 

insanın bundan sorumlu tutulmaması gerektiği vurgulanabilir. 

Bir eylemin gerçekleşmesinde karar verme aşaması olan hüküm ya da itikâd evresi 

ise, insanın içsel dünyasının derinliklerindeki karar mekanizmalarını ve iradesini ifade eder. 

Gazzâlî’ye göre insanın bir eylemi gerçekleştirmeye karar vermesi kalbin bir işe 

hükmetmesiyle ilgilidir. Bu, zihinde var olan bir eyleme yönelik duyulan ilgi ve arzunun 

sonucunda gerçekleşir. Örneğin zihinde canlanan bir kadına bakma isteği kişinin utanma, 

korku veya çekingenlik gibi duygular geliştirmesine neden olabilir.363 Bu durumda insanın 

içinde bulunduğu duygusal ve zihinsel vaziyete bağlı olarak eylemler gerçekleşmeyebilir 

veya gerçekleşebilir. Mütefekkirin perspektifine göre bu, insanın içsel dünyasındaki 

ikilemleri ve çatışmaları yansıtır. Düşünür bunu itikâd olarak tanımlar ve bir eylemin 

gerçekleşmesine veya gerçekleşmemesine bağlı olarak insanın iradesi ile zorunluluk 

arasında bir çatışma olduğunu vurgular.364 Dolayısıyla insanın içinde bulunduğu durumlara 

bağlı olarak iradenin ve zorunluluğun etkileri değişebilir. İnsan, iradî olan kısmından 

sorumludur ancak zorunluluktan dolayı sorumlu tutulamaz. Bu düşünce, insanın içsel 

ikilemlerini ve ahlakî karar alma sürecindeki karmaşıklığı vurgular. Dolayısıyla onun bakış 

açısı, ahlakî evrimin ve dönüşümün karmaşıklığını kavramamızı sağlayarak içsel 

çatışmaların etkisini anlamamıza imkan tanır. 

Ahlakî değişim ve dönüşüm sürecinde Gazzâlî’nin ortaya koyduğu hemm aşaması 

yani karar verme evresi ise insanın içsel dünyasındaki karar alma sürecini vurgular. Bu, 

kişinin bir eylemi gerçekleştirmek için karar verdiği noktadır ve aynı zamanda niyetin 

belirlendiği aşamadır. Mütefekkirin örneğine bakıldığında kişinin zihnindeki kadın suretine 

bakma isteğiyle karar verdiği durum incelenebilir. Eğer kişi isteğini gerçekleştirmeye karar 

verir ve engel yoksa eylemi gerçekleştirir. Bu durumda kişinin isteği nefsine yenik düşerek 

gerçekleştirirse günah işlemiş olur. Ancak Allah korkusuyla eylemi gerçekleştirmekten 

vazgeçerse bu ona sevap olarak yazılır. Burada kişinin sevap kazanması eyleminden 

vazgeçmeye niyet etmesi etkilidir. Mütefekkir burada Peygamber Efendimizin “ameller 

 

362  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/95. 
363  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/96. 
364  Çağrıcı, Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik), 150. 



 

105 

niyete göredir ve insanlar niyetlere göre haşrolunur.”365 hadisini delil olarak gösterir ve 

eylemlerin sorumluluğunu niyete bağlar.366 Dolayısıyla onun perspektifi ahlakî dönüşüm 

sürecinde insanın içsel dünyasının karmaşıklığını ve ahlakî sorumluluğun niyete dayandığını 

vurgular. Bu anlayış insanın ahlakî eylemlerinin kökenlerini ve motivasyonlarını 

anlamamıza yardımcı olur. Dolayısıyla ahlakî gelişim sürecinin anlaşılması ve insanın ahlakî 

dönüşümü üzerine tefekkür edilirken niyeti ve içsel karar alma sürecini göz önünde 

bulundurmak gerekir. 

Gazzâlî’nin vurguladığı gibi ahlakî eylemlerin temelinde niyet ve kasıt yatar.367 Bu 

perspektif ahlakî değişim ve dönüşüm sürecinde insanın içsel dünyasının önemini ve ahlakî 

sorumluluğun niyete dayandığını vurgular. Dolayısıyla Kur’an’da belirtilen “elbette onların 

etleri ve kanları Allah’a ulaşmayacaktır. Ancak O’na sizin takvanız erecektir.”368 ayeti, 

insanların dışsal eylemlerinden ziyade içsel niyetlerinin ve takvalarının değerli olduğunu 

vurgular. İnsanın ahlakî değeri sadece yaptığı eylemlerle değil; aynı zamanda eylemleri 

gerçekleştirme niyetiyle belirlenir. Bu bakımdan ahlakî değerlerin sadece dışsal 

gözlemlenebilir eylemlerle sınırlı olmadığı aynı zamanda içsel niyetlerin de önemli olduğu 

ortaya çıkar. Dolayısıyla insanların ahlakî gelişiminde sadece dışsal davranışların değil aynı 

zamanda içsel niyetlerin ve vicdanın da göz önünde bulundurulması gerekliliği 

vurgulanabilir. Mütefekkirin düşüncesi insanların içsel dünyalarını güçlendirmeye ve daha 

derin bir ahlakî anlayış geliştirmeye yönlendirir. Sonuç olarak ahlakî dönüşümün temelinde 

niyetin olduğu düşüncesi İslâm düşünce geleneği ve Gazzâlî düşüncesinde ahlakının temel 

taşlarından birini oluşturur ve insanları içtenlikle ahlakî davranışlar sergilemeye teşvik eder. 

2.2.5. Batınî mücâhadenin ontolojik statüsü: bilme ve eyleme arasında bir 

köprü 

İslâm düşünce geleneği, ahlakî davranışların şekillenmesinde merkezi bir rol 

oynamaktadır ve bu geleneğin temel taşlarından biri olan amel kavramı, ahlakî eylemlerin 

oluşmasında önemli bir yere sahiptir. Amel, kişinin iradesiyle yürütülen çeşitli eylemleri 

kapsar. Amel kavramıyla yakından ilişkili olan fiil sözcüğü daha geniş bir alanı ifade 

 

365  Babanzâde, 1. 
366  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/96. 
367  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/96. 
368  el-Hac 22/37 



 

106 

ederken, amel ise özel bir niyetin belirgin bir şekilde gerçekleştirilmesini içerir.369 Amel 

kavramı genellikle dinî literatürde emir ve yasaklarla ilişkilendirilir, bu bağlamda sevap veya 

günah niteliği taşıyan davranışları değerlendirmeye odaklanır. Dolayısıyla amel terimi, 

ahlakî bir değerlendirme çerçevesinde ele alınan eylemleri belirtirken; fiil terimi ise, insanın 

bilinçsiz veya özel bir amaç gütmeksizin gerçekleştirdiği işler de dâhil olmak üzere, daha 

geniş bir faaliyet yelpazesini ifade eder.370 Bu manada İslâm düşünce geleneği ahlakî 

konularda derinlemesine bir perspektif sunar ve kişilerin davranışlarını yönlendirirken 

ahlakî dönüşümü teşvik eder. Bu çerçevede amel kavramı ahlakî değerlerin evrimi ve 

kişilerin ahlakî duruşlarının gelişimi için önemli bir yer tutar. 

Amel kavramı, Kur’an-ı Kerîm’in Bakara Sûresi 2/277, Nisâ Sûresi 4/123 ve Fâtr 

Sûresi 35/10 ayetlerinde hem olumlu hem de olumsuz davranışları ifade etmek için 

kullanılmıştır. Bu ayetlerle iyi amelde bulunanların Allah’ın hoşnutluğunu kazanacakları 

vurgulanırken kötü amelde bulunanların ise cezalandırılacaklarına dikkat çekilmiştir. 

Dolayısıyla amel kavramı Kur’an-ı Kerîm’de insanların eylemlerinin ahlakî sonuçlarını ve 

Allah’ın ödüllendirme veya cezalandırma yaklaşımını ifade etmek için kullanılan bir 

terimdir. Bu açıdan amel, insanların ahlakî tercihlerinin önemini vurgular ve ahlakî 

dönüşümün teşvik edilmesinde önemli bir rol oynar. Kur’an-ı Kerîm’in bu öğretileri İslâm 

düşünce geleneği için ahlakî bir rehberlik kaynağı olarak hizmet eder ve insanların ahlakî 

gelişimine katkıda bulunur. Bu bağlamda Kur’an-ı Kerîm’in amel kavramına vurgu yapması 

insanların ahlakî tercihlerini daha bilinçli bir şekilde yapmalarına ve insanın ahlakî 

değerlerini korumalarına yardımcı olur. 

Ahlakî dönüşüm sürecinde kişisel anlamda insanın manevi yapısının gelişmesi ve 

ahlakî duruşun zamanla değişmesinde amelî ahlakın371 rolü büyüktür. Nazarî ahlakla372 

insanın teorik bilgiyle donanmış olması önemli olsa da bu bilginin günlük hayatta 

uygulanması kişinin ahlakî değerlerini güçlendirmesine ve karakterini şekillendirmesine 

yardımcı olur. Amelî ahlak insanların ahlakî değerleri pratiğe dökmelerini sağlayarak 

kişilerin ahlakî açıdan daha sağlıklı bir yapıya kavuşmalarına katkıda bulunur. Dolayısıyla 

ahlakî dönüşüm sürecinde teorik bilginin yanı sıra pratik deneyim ve uygulama da önemlidir. 

 

369  el-İsfehanî, "A-m-l", 728. 
370  el-İsfehanî, "A-m-l", 728-729; Rağıb el-İsfehanî, "F-a-l", Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü), 

(İstanbul: Çıra Yayınları, 2010d), 801-802; Uludağ, "Amel". 
371  Çağrıcı, Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı, 23 Bk. Amel başlığına. 
372  Çağrıcı, Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı, 23 Bk. Amel başlığına. 



 

107 

Bu süreç insanların içsel değerlerini güçlendirerek daha ahlakî bir yaşam tarzını 

benimsemelerine ve ahlakî değişimlerine katkıda bulunabilir. 

Ahlakî dönüşüm sürecinde pratik eylem ve uygulamanın yanı sıra Kur’an-ı Kerîm’de 

sıkça vurgulanan “amel-î sâlih” kavramı da insanları güzel davranışlar sergilemesini teşvik 

etmektedir. Amel-î sâlih, “iyi amel” veya “erdemli eylem” anlamına gelir ve Gazzâlî 

tarafından güzel ahlakın bir sonucu olarak tanımlanır. Düşünüre göre sâlih ameller niyetli ve 

istekli bir şekilde gerçekleştirilen eylemlerdir ve akıl tarafından yönlendirilirler. Bu 

perspektiften bakıldığında Kuran’daki teşviklerle Gazzâlî’nin düşünceleri arasında bir uyum 

olduğu ifade edilebilir. Ayetlerde belirtilen amel-i sâlih anlayışına uygun olarak, Gazzâlî, 

sâlih amelleri, bilinçli bir irade ve yüksek ahlakî değerlerin bir sonucu olarak görür.373 Sâlih 

amel kavramı insanın içsel değerlerine uygun olarak gerçekleştirilen ve bilinçli tercihleri 

içeren bir çerçeveyi ifade eder. 

Bu bağlamda ahlakî değişim ve dönüşüm sürecinde sâlih amellerin önemi göz 

önünde bulundurulması gerekmektedir. İnsanların içsel değerlerini ve ahlakî duruşlarını 

güçlendirmek için sâlih amelleri teşvik etmek insanı etik açıdan daha sağlıklı bir hale 

getirebilir. Ayrıca sâlih amellerin isteyerek veya bilinçli bir şekilde gerçekleştirilmesi 

kişilerin ahlakî bilincini artırabilir ve manevi mutluluğunu destekleyebilir. Ancak ahlakî 

dönüşüm sürecinde sâlih amellerin gerçekleştirilmesi zorlu bir süreç olabilir. Bu durumda 

içsel değerlerini güçlendirmek ve bilinçli tercihler yapmak için insanların çaba göstermeleri 

gerekebilir.  

Gazzâlî tasavvufî düşünceleriyle insanın içsel çabaları ve iradesiyle ahlakî gelişim 

arasındaki ilişkiyi öne çıkarır. Ona göre ahlakî davranışları yaşam tarzına entegre etmenin 

yolu içsel arzuları kontrol altında tutmak ve onlardan kaçınmaktır. Bu süreç mücâhede 

yoluyla gerçekleşir. Mütefekkir mücâhede teriminin aslında amel ile aynı anlama geldiğini 

belirtir.374 Dolayısıyla insan içsel arzulardan kurtulmadıkça kötü alışkanlıklardan ve 

davranışlardan kendini kurtaramaz. İçsel mücâhedeyi başarıyla aşmak kişinin karakterinin 

güçlenmesine ve ahlakî açıdan olgunlaşmasına önemli ölçüde katkı saplar. Bu süreç bilginin 

yanında insanın içsel iradesi ve çabasıyla gerçekleşebilir. Nitekim ona göre amel insanın 

içsel arzularını kontrol altına alma ve öfkesini denetleme çabasını ifade eder.375 Bu bağlamda 

 

373  el-Gazzâlî, İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn, 3/145 Ayrıca bk. er-Ra‘d 13/29. 
374  el-Gazzâlî, Mizânü'l-Amel (Amellerin Ölçüsü), 37-38. 
375  el-Gazzâlî, Mizânü'l-Amel (Amellerin Ölçüsü), 74. 



 

108 

amel, güzel işler ve iyi davranışlarla ilişkilendirilir. Ona göre akıllı bir insan içsel arzularını 

kontrol altına alarak güzel davranışlar sergileyebilir; bu şekilde insan, iyi amellerle nefsî 

arzularını terbiye edebilir ve Allah’ın rızasını kazanabilir. Bu da ahlakî dönüşüm sürecinde 

Gazzâlî’nin vurguladığı içsel çabanın önemini destekler. 

Bunun yanında ahlakı amelî etik olarak gören Gazzâlî, kendi nefsi üzerinde kontrol 

sağlayamayan bir insanın diğer insanların işlerini idare etmede zorluklarla karşılaşacağını 

öne sürer. Ona göre nefsin güçlerine ve özelliklerine hâkim olmak ahlakî konuları araştıran 

bir insanın ilk adımı olmalıdır.376 Bu bağlamda Kur’an’da geçen “nefsini arındıran 

kurtuluşa ermiştir, nefsini karanlığa gömen ise kayıptadır.”377 ifadeleriyle nefsin duygusal 

bağlardan arınmasının ahlakî dönüşümün temel pusulası olduğu anlaşılmaktadır. Bu 

dönüşüm süreci kişinin kendi iç dünyasını anlaması ve kontrol altına almasıyla başlar. İçsel 

terbiye kişinin nefsiyle mücadele ederek daha ahlakî bir yaşam tarzını benimsemesine 

yardımcı olur. 

Son olarak Gazzâlî düşüncesinde insanın bilinçli eylemlerin kendisinden sorumlu 

tutulması da eğitime açık olduğunu göstermektedir. Ona göre, bir kişinin amelleri sahip 

olduğu bilgi ve yeteneklerle sınırlıdır. Bu, insanın eğitimle daha donanımlı hale gelerek daha 

bilinçli ve sorumlu eylemler gerçekleştirebileceği anlamına gelir. Kişi, amacına uygun 

olarak mevcut seçeneklerden birini tercih ettiğinde, bu tercih onun özgürlüğünü ve 

sorumluluğunu artırır. Örneğin namaz kılmak isteyen bir kişinin bu ibadeti doğru bir şekilde 

yerine getirebilmesi için belirli bilgilere sahip olması gerekir. Bu bilgileri öğrenmek kişinin 

namazı nasıl kılacağını anlamasını ve bilinçli bir şekilde uygulamasını sağlar.378 

Bu bağlamda eğitim, insanın eylemlerini daha bilinçli ve sorumlu bir şekilde 

yapmasına katkıda bulunur. Gazzâlî’ye göre ihlâs, bir eylemi geçerli kılmak için yeterli 

değildir. Eylemin geçerli olabilmesi için ihlâsın yanı sıra doğru bir şekilde yapılması da 

gereklidir. Bu nedenle kişinin ihlâsla birlikte doğru eylemi de hedeflemesi gerekir. Eylemler, 

Allah’ın emirlerine ve Peygamber’in öğretilerine uygun olmalıdır. Bu şekilde kişinin niyeti 

hem ihlâsı hem de doğru eylemi içermelidir.379 Dolayısıyla ahlakî değişim insanın hem 

amacını hem de seçtiği yolu dikkate almasıyla mümkündür. Kişi bilinçli ve doğru bir niyetle 

hareket ettiğinde hem amacının hem de eyleminin sorumluluğunu üstlenmiş olur. Bu, insanın 

 

376  Fahri, İslam Ahlâk Teorileri, 309. 
377  eş-Şems 9/9-10 
378  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 287. 
379  Gündüz, Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi (Gazzâlî Örneği), 287. 



 

109 

ahlakî gelişimini ve bilinçli bir yaşam sürmesini sağlar. Eğitimle desteklenen bu süreç, 

insanın ahlakî değerlerini pekiştirir ve doğru eylemlerde bulunma kapasitesini artırır. 

Nihayetinde Gazzâlî’nin fikirsel yapısı eğitimin insanın eylemlerini ve ahlakî gelişimlerini 

nasıl etkilediğini ve eğitimin dönüşüm sürecinde nasıl bir rol oynadığını açıkça ortaya koyar.



 

110 

SONUÇ 

Ahlak kavramı, insanın varoluş biçimlerinin önemli bir veçhesini oluşturur. İbn 

Manzûr’dan İbn Sînâ’ya kadar pek çok düşünür, ahlakın insanın doğasında var olan ve 

eğitimle geliştirilebilen bir özellik olduğunu belirtmiştir. Kur’an-ı Kerîm’de insanın en güzel 

biçimde yaratılması ve Allah’ın ruhundan üflenmesi, kişinin manevi potansiyeline işaret 

eder. Bu potansiyel, iyilik ve kötülük yapabilme kabiliyetiyle dengelenir, bu da insanın 

ahlakî olarak çift yönlü bir varlık olmasını gündeme getirir. Mutluluk, ferdin en temel amacı 

ve en büyük arzusu olarak görülür ve ahlakın sadece bir araç değil, aynı zamanda bir amaç 

olduğu vurgulanır. Ahlakın, insanın kişisel gelişimi ve mutluluğa ulaşma yolunda önemli bir 

rol oynadığı ifade edilir. Ahlak, kişinin faziletleri kazanma kabiliyetine sahip olduğunu ve 

bu faziletlerin tekrarlarla kalıcı hale gelebileceğini gösteren asli meleke olarak tanımlanır. 

Netice olarak ahlak, insanın hem fiziksel hem de manevi yönlerini içeren karmaşık bir 

yapıdır. Kişinin doğası gereği hem iyi hem de kötü eğilimlere sahip olması, ahlakî gelişim 

için sürekli bir çaba ve eğitim gerekliliğini gösterir. İnsanın en yüksek potansiyeline 

ulaşması, ahlakî erdemlerin ve faziletlerin bilinçli olarak geliştirilmesi ve uygulanmasıyla 

mümkündür. Kişinin ahlakî gelişimi, sadece kişisel mutluluğa katkıda bulunmakla kalmaz, 

ferdin kendi iç huzuru ve bütünlüğüne de katkı sağlar. İnsanın ahlakî erdemler ve faziletlerle 

kendi potansiyeline ulaşması, aynı zamanda varlık anlayışımızla da yakından ilişkilidir. 

Gazzâlî varlık anlayışında, varlığın bağımsız ve zorunlu bir niteliğe sahip olduğunu, 

yani varlığın başka hiçbir şeye ihtiyaç duymadan kendi başına var olabileceğini 

vurgulamaktadır. Düşünür bu bağlamda varlık kavramını, kendi içinde var olma zorunluluğu 

taşıyan ve bu nedenle de “vacib” olarak adlandırılan bir gerçeklik olarak ele alır. Gazzâlî’nin 

düşünce yapısında varlığın en yüce formu, hiçbir güç veya maddeye ihtiyaç duymayan, 

sebep olmadan var olan, ezeli ve ebedi olan Allah’tır. Bu anlayış, her şeyin Allah’ın iradesi 

ve tasarrufu altında olduğu ve insan eylemlerinin de bu ilahi irade çerçevesinde gerçekleştiği 

görüşüyle bütünleşir. Dolayısıyla, Gazzâlî’nin insan ve ahlak anlayışı, insanın özgür 

iradesini tanımakla birlikte bu iradenin Allah’ın kudreti ve tasarrufu altında olduğunu kabul 

eder. Bu perspektiften bakıldığında insanın ahlakî/ahlakî olmayan eylemlerinin de Allah’ın 

iradesi doğrultusunda şekillendiği ve bu iradenin insanın hayatındaki tüm eylemleri 

kapsadığı sonucuna varılabilir. 

Gazzâlî’nin ahlak anlayışı, Kur’an ve Hz. Peygamber’in öğretileri ışığında 

şekillenmiş ve bu öğretiler, ahlakî davranışların belirlenmesinde temel bir unsur olarak kabul 

edilmiştir. Mütefekkirimiz “halk” ve “hulk” kavramlarını kullanarak, insanın dış görünüşü 



 

111 

ile iç dünyasının ahlakî yapılanması arasındaki ilişkiyi vurgulamaktadır. Ahlakî meleke, 

insanın içsel yeteneği olarak tanımlanır ve bu yetenek, güzel faziletlerin kazanılmasını 

mümkün kılar. Kendisi, insanın doğuştan iyi ve ahlakî güzellikleri gerçekleştirme 

potansiyeline sahip olduğunu, ahlakî davranışların kazanılmasının mücâhede ve çaba 

gerektirdiğini belirtir. İnsanın akıl ve iradesi, ahlakî davranışlar konusunda özgürlük ve 

seçim gücü sağlar; bu da ahlakî bir hayat sürdürme ve ahlakî tercihler yapma özgürlüğünü 

beraberinde getirir. 

Gazzâlî’ye göre ahlakî davranışlar yalnızca teorik bilgiyle sınırlı değildir; sürekli 

oluş ve çaba gerektirir. İnsanın ahlakî davranışları sergileyebilmesi için nefsine hâkim 

olması, kötü eğilimlerini ve dürtülerini kontrol etmesi şarttır. Bu süreçte doğru bilgi ve 

niyetler ile sürekli gayret esastır. Kişi, Allah tarafından verilen akıl ile ahlakî erdemleri 

geliştirebilir ve ahlakî bir yaşam sürdürebilir. Netice olarak Gazzâlî anlayışında insanın 

ahlakî potansiyelini gerçekleştirme yeteneğine odaklanır ve ahlakın hem dinî hem de 

rasyonel boyutlarını birleştirir. İnsan, dinî öğretilere bağlı kalarak ve akılcı bir çaba ile ahlakî 

davranışları kazanabilir, nefsine hâkim olarak ahlakî dönüşüm sağlayabilir ve ahlakî 

erdemleri geliştirebilir. Dolayısıyla Gazzâlî’nin ahlak vizyonu, insanın ahlakî seçimlerdeki 

özgürlüğüne ve doğruyu bulma yolunda akıl ile iradeyi etkin kullanma kapasitesine dikkat 

çeker. Bu yaklaşım, kişinin ahlakî kararlar alırken serbest olduğunu ve doğru olanı seçme 

konusunda kendi düşünce ile iradesine güvenebileceğini ortaya koyan geniş bir ufuk sunar. 

İmam Gazzâlî’nin düşünceleri ışığında, insanın ahlakî eylemlerinin irade, ihtiyar, 

niyet ve amel kavramlarıyla sıkı bir bağlantısı vardır. Bu dört temel unsur, insanın ahlakî 

özgürlüğünü kazanmasında ve erdemli bir hayat sürmesinde hususi bir rol oynar. İradeyi 

Allah ile birlikte olma arzusu olarak kabul gören İmam Gazzâlî, eylemlerde bulunma gücü 

ile kapasitesi ve eylemleri sorumluluk altında tutan niyet unsuru olmak üzere üç boyutta ele 

alır. O, iradeyi insanın niyetine uygun seçimler yapabilme yeteneği olarak tanımlar ve ona 

göre bu seçimlerin bilgiye dayalı olması gerekir. Düşünürün perspektifine göre irade, aynı 

zamanda akıl ve içsel yeteneklerle birlikte çalışarak insanın gazap ve şehvet gibi duygularını 

kontrol altına almasını sağlar. Düşünür; nefsi arzuların iradeyi zayıflattığını, ancak ahlakî 

mücâhede ve riyazet yoluyla iradenin güçlendirilebileceğini belirtir. Bu bağlamda, insanın 

irade özgürlüğü, ahlakî eylemlerindeki sorumlulukla doğrudan ilişkilidir ve insan, ahlakî 

özgürlüğünü kazanmak ve erdemli bir hayat sürmek için iradesini güçlendirmeli ve nefsi 

arzulardan kaçınmalıdır. Nihayetinde Gazzâlî’nin irade anlayışı, insanın ahlakî 

eylemlerindeki özgür seçim yetisi ve bu seçimlerin bilinçli bir temele dayanması gerektiğini 



 

112 

vurgulamaktadır. İnsan, ahlakî özgürlüğünü kazanmak ve erdemli bir hayat sürmek için 

iradesini güçlendirmek adına ahlakî mücadelelerle iradesini kontrol etmeyi 

öğrenebilmektedir. Ona göre ihtiyar ise akıl yoluyla hayra yönelik bilinçli tercihlerdir. Bu 

tercihler, ahlakî eylemlerin temelini oluşturur ve insanın ahlakî yaşamındaki etkin rolünü 

belirler. İnsan, aklı ve iradesini kullanarak, ahlakî değerlere uygun davranışlar 

sergilemelidir. Böylece, ihtiyar, ahlakî sorumluluk ve bilinçli kararların somut ifadesi haline 

gelir.  

Gazzâlî’nin düşünceleri ışığında, insan eylemlerinin gerçekleşmesi için öncelikle 

bilgi ve niyetin varlığı zorunludur. Bu bağlamda, niyetin eylemler üzerindeki etkisi ve kalbin 

bu süreçteki rolü, ahlakî davranışların temelini oluşturur. Mütefekkir, kalbi, sıradan bir et 

parçasından daha fazlası olan ve insan eylemlerini yönlendiren latife-i Rabbaniye olarak 

tanımlar. Bu perspektiften bakıldığında Gazzâlî tarafından niyet ve kalp üzerine inşa edilen 

teorik yapı insanın içsel yapısını ve ahlakî davranışlarını kavramada hayati bir rol 

oynamaktadır. Düşünür, aynı zamanda insan davranışlarının değerlendirilmesinde 

görünürdeki eylemlerin ötesine geçerek niyet ve kalbin derinliklerine odaklanmak 

gerektiğini vurgulanmaktadır. Böylece Gazzâlî’nin düşüncesinde ahlakî sorumluluk ve 

gelişim, yalnızca dışsal göstergelerle değil, aynı zamanda kalpteki içsel bilgi ve idrakle de 

şekillenebilir. Mütefekkirin düşünce yapısına göre amel ise insanın içsel arzularını ve 

öfkesini kontrol altına alarak ahlakî davranışlar sergileme çabasıdır. İyi amellerle nefsi 

arzular terbiye edilir ve Allah’ın hoşnutluğu kazanılabilir. Bu süreç, mücâhede ile 

mümkündür. İnsan, içsel arzulardan arınmadan kötü alışkanlık ve davranışlardan 

kurtulamaz. Ahlakî davranışları yaşam tarzımıza entegre etmek için arzulardan kaçınmak 

gereklidir. Gazzâlî ve diğer İslâm düşünürleri, ahiret mutluluğunun ilim ve amel yoluyla elde 

edilebileceğini savunurlar. Gerçek mutluluğa ulaşmak ve arzulardan kurtulmak sâlih amelle 

mümkündür ve bu, insanın sorumluluğu ile iradesini ön plana çıkarır. Bu bakımdan insanın 

ahlakî özellikleri yanı sıra eğitim boyutu vardır ki bu da insanın eğitime olan kapısını 

aralamaktadır. 

İnsanın dünyaya gelmesiyle başlayan eğitim serüveni, onun diğer canlılardan 

ayrılmasını sağlayan temel bir süreçtir. Bu süreç insanlık tarihiyle özdeşleşmiş ve zamanla 

kurumsal bir kimlik kazanarak yaşamın her safhasında hem düşünsel hem de uygulamalı 

yönleriyle kendini göstermiştir. Eğitim, yalnızca pedagoji veya öğretimle sınırlanamayacak 

kadar geniş bir kavram olup insanın tüm yaşamı boyunca süregelen ve kişisel gelişimin tüm 

boyutlarını kapsayan bir süreçtir. Batı’da eğitim kelimesinin etimolojik kökeni “educere” ya 



 

113 

da “educare” olup gelişim, yetiştirme ve kendini gerçekleştirme anlamlarına gelir. Türkçede 

eski dönemlerde “terbiye” terimi eğitim anlamında kullanılmış ve disiplin, ahlakî değerler 

ile yetenek geliştirme gibi unsurları içermiştir. Modern dünyada eğitim kavramı özellikle 

çocuk eğitimine yönelik “pedagoji” terimiyle öne çıkmış ve bu durum eğitimin öğretime 

indirgenmesine yol açmıştır. Ancak tarihsel olarak öğretim kurumlarının olmadığı 

dönemlerde bile toplumlar eğitim hedeflerine ulaşabilmiştir. Dolayısıyla eğitimi sadece 

öğretime sınırlamak ve öğretimi mutlaklaştırmak doğru olmayacaktır. Eğitim, insanın tüm 

yaşamını kapsayan, sürekli bir gelişim, dönüşüm ve kendini gerçekleştirme süreci olarak 

ifade edilebilir. Bu nedenle eğitim geniş bir perspektifte ele alınmalı ve öğretimin ötesine 

geçilmelidir. 

Eğitim, felsefî perspektiflere göre çeşitli tanımlara sahip olup, rasyonalistlerin akıl 

yürütme üzerine, doğalcıların ise doğuştan gelen iyilik ve mutluluk üzerine odaklandığı bir 

süreçtir. Ampiristler, bilginin deneyimlerle kazanıldığını ve eğitimin bu bilgiyi aktardığını 

savunurken, pragmatistler eğitimi deneyimle eş tutarlar. Batı’da eğitim, tarihsel olarak 

felsefî, sosyal ve ekonomik etkenlerle şekillenmiş, kişisel gelişimden toplumsal yapı ve 

ideolojiye kadar geniş bir yelpazede etkili olmuştur. Neoliberal eğitim anlayışı, küresel 

rekabet ve bireysel başarıyı merkeze alırken, teknolojik gelişmelerle eğitim süreçlerini 

dönüştürmüştür. Pedagojinin eğitim yerine kullanılmasıyla öğretim, eğitimin bir parçası 

olarak görülmeye başlanmış, ancak eğitim daha kapsamlı bir kavrayış olarak kalmıştır. İlk 

toplumlar, eğitim-öğretim kurumları olmaksızın da eğitim hedeflerine ulaşmış, öğretim 

kurumları ise bilgi ve değerlerin aktarımının zorlaştığı dönemlerde ortaya çıkmıştır. Bu 

nedenle, eğitimi sadece öğretime indirgemek, onun geniş kapsamını göz ardı etmek anlamına 

gelir. 

İslâm’ın eğitim anlayışı ise insanın yalnızca davranışsal/zihinsel değil, ruhsal ve 

ahlakî boyutlarını da besleyen bütüncül bir hadisedir. Bu süreçte kişinin Allah’a olan 

bilgisini derinleştirmesi ve O’nun sıfatlarına uygun bir hayat inşa etme çabası esasî bir 

noktada durmaktadır. Yani eğitim, İslâm medeniyetinde sadece bilgi aktarımı değil, aynı 

zamanda oluş, karakter dönüşümü ve manevi olgunlaşma olarak görülür. Önemli iki 

kavramdan biri terbiye insanın fiziksel, zihinsel ve ahlakî yönlerini geliştirirken, tâ’lim ise 

bilgi ve hikmetin aktarılmasını sağlar. İslâm eğitim düşüncesi insanı yalnızca bu dünyaya 

değil, ahirete de hazırlayan bir yolculuk olarak tanımlar ve bu yolculukta, kişinin Allah’ın 

halifesi olarak sorumluluklarını bilmesi ve bu bilinçle hareket etmesi gerektiğini vurgular. 

Bu bağlamda, İslâm eğitim anlayışı, kişinin kendini gerçekleştirme yolculuğunda sadece 



 

114 

kişisel yeteneklerini değil, aynı zamanda Allah’ın sıfatlarını yansıtacak şekilde insanın 

ahlakî ve manevi gelişimini de önemser. Bu yaklaşım, modern eğitim düşüncesinin ötesine 

geçer ve insanın potansiyelini keşfetme imkanı sunar. İslâm eğitimi, kişiyi hem dünyevi 

başarılar için hem de uhrevi huzur için donatır ve böylece, her bir insanın Allah’ın 

yeryüzündeki temsilcisi olarak en yüksek potansiyeline ulaşmasını hedefler. İslâm 

medeniyetinin eğitim yaklaşımı, kişinin tüm yönleriyle dengeli ve bütüncül bir gelişimini 

destekleyen derin ve kapsamlı bir anlayış sunar ve bu anlayış, insanın sadece bu dünyadaki 

yaşamını değil, aynı zamanda ahiretteki varlığını da şekillendirir. 

Gazzâlî’nin eğitim anlayışı işte bu bağlamda insanın hem dünyevi hem de uhrevi 

yaşamında sağlam bir temel oluşturmayı hedefler. Onun yaklaşımında eğitim; kişisel 

gelişim/oluş, ahlakî olgunluk ve ilahi bilgiye ulaşma sürecidir. Gazzâlî, eğitimi sadece bilgi 

aktarımı olarak değil, aynı zamanda kişinin içsel potansiyelini keşfetme ve geliştirme aracı 

olarak görür. Gazzâlî’ye göre, her insan fıtratında Allah’ın sıfatlarını yansıtma kapasitesine 

sahiptir ve eğitim, bu kapasitenin en üst düzeye çıkarılmasını ve dönüşümünü amaçlar. Nihai 

olarak Gazzâlî’nin eğitim mefhumu, kişinin sadece akademik başarısını değil, aynı zamanda 

manevi ve ahlakî gelişimini/dönüşümünü de önemser. Eğitim süreci kişisel farklılıkları ve 

bireysel yetenekleri göz önünde bulundurarak, her insanın potansiyelini en üst düzeye 

çıkarmayı hedefler. Bu yaklaşım, çağdaş eğitim düşüncesinin “kendini gerçekleştirme” 

idealiyle paralellik gösterse de Gazzâlî eğitimi daha geniş bir perspektifle ele alır ve kişinin 

sadece bu dünya için değil, ahiret için de hazırlanması gerekliliğini vurgular. Düşünürün 

eğitim anlayışı, insanın Allah’ın sıfatlarını yansıtacak şekilde kendini geliştirmesini ve 

böylece hem dünyada hem de ahirette başarılı olmasını hedefler. Bu bağlamda Gazzâlî’nin 

eğitim kavrayışı, kişinin tüm yönleriyle dengeli, bütüncül gelişimini destekleyen derin ve 

kapsamlı bir anlayış sunar. 

Din eğitimi din ve eğitimin kesiştiği bir alanda yer alır ve bu alandaki tanımlar 

çeşitlilik gösterir. Din eğitimi, bazı yaklaşımlarda ritüeller ve dogmalar üzerinden 

bazılarında ise yaşam biçimi olarak ele alınır. Din eğitimi bu noktada kişinin oluş 

süreçlerinde esaslı bir role sahiptir ve din ile eğitimin kesiştiği noktada insanın 

potansiyellerini keşfetme ve geliştirme süreci olarak değerlendirilebilir. Daha derin 

bağlamlarda ele alındığında din eğitimi insanın Mutlak Varlık ile ilişkisini incelemeye 

yönelik bir araç olarak işlev görür ve bu ilişkiyi daha iyi anlamayı amaçlar. Diğer bir 

perspektif ise din eğitimini insanın Allah’a olan bağlılığı ve bu bağlılığın tüm ilişkilerini 

kapsayan bütüncül bir perspektiften ele alır. Din eğitiminin kişisel gelişim ve dönüşüm 



 

115 

süreçlerine katkısı, bu eğitim sürecinin zengin anlam yelpazesi ve tarihsel evrimi üzerinde 

derinlemesine bir anlayış gerektirir; bu bağlamda imkan kavramının etimolojik kökenleri ve 

felsefî tartışmalardaki rolü din eğitiminin bu sürece nasıl entegre olduğunu anlamamıza 

yardımcı olmaktadır. 

İmkan kavramının etimolojik kökenleri ve tarihsel evrimi üzerine yaptığımız analiz, 

kelimenin zengin anlam yelpazesini ve felsefî tartışmalardaki yerini aydınlatmaktadır. 

İmkan kelimesinin, doğal dünyadan alınan metaforlarla güçlendirilmiş olması ve 

hayvanların üreme süreçlerine atıfta bulunarak, bir şeyin var olma potansiyelini ve 

gerçekleşebilirliğini vurgulaması, kelimenin dilimizdeki kullanımını derinleştirmektedir. 

Ayrıca, Aristoteles’ten Marx ve Engels’e kadar uzanan felsefî geleneğin, imkan kavramını 

nasıl şekillendirdiği ve genişlettiği üzerine yaptığımız gözlemler, bu kavramın fikirsel ve 

ontolojik boyutlarını ortaya koymaktadır. İslâm düşünce yapısında imkan kavramının, varlık 

ve oluşumun temel bir unsuru olarak ele alınması ve kozmik düzlemdeki uygulamaları, 

kelimenin sadece teorik bir kavram olmaktan öte, evrensel bir varlık düzeninin 

anlaşılmasında önemli bir rol oynadığını göstermektedir. İmkan kavramının, varlık ve doğa 

arasındaki ilişkiyi, güç ve potansiyeli nasıl ifade ettiğini, ayrıca Tanrı’nın varlığını 

kanıtlamak için nasıl kullanıldığını incelediğimizde, bu kelimenin sadece dilbilimsel değil, 

aynı zamanda felsefî ve teolojik bir tartışma konusu olduğunu görürüz. Bu bakımdan imkan 

kavramının etimolojik, tarihsel ve düşünsel analizi kelimenin çok katmanlı anlamını ve insan 

düşüncesindeki yerini gözler önüne sermektedir. Bu kavramın, varlık ve olasılık üzerine 

yapılan tartışmalarda merkezi bir rol oynadığı ve farklı düşünce sistemlerindeki evriminin, 

imkanın sadece bir dilbilimsel terim olmaktan çok daha fazlası olduğunu gösterdiği açıktır. 

İmkan, aynı zamanda, varlık ve düşünce dünyamızı şekillendiren temel bir kuvvet ve 

potansiyel olarak kalmaya devam etmektedir. 

İslâm felsefesi bağlamında imkan kavramının ezelilik durumu üzerine yapılan 

tartışmalar varlık, yokluk, olasılık, zorunluluk ve ilahi irade gibi temel düşünsel konuları ele 

almaktadır. Gazzâlî’nin ezelî imkanın varlığını kabul etmesi, âlemin varlık sahasına girişinin 

bir yolunu açarken, Tûsî’nin imkanın ezeliliği ile ezelî olanın (Allah’ın) imkanı arasında 

ayrım yapması, bu kavramın daha derinlemesine incelenmesine olanak tanımıştır. 

Gazzâlî’nin “Tehafütü’l-felasife” eserinde imkan ve mümkün terimlerini birbirinin yerine 

kullanması, bu kavramların varlık ihtimali ve imkansızlık durumları arasındaki ilişkiyi 

vurgulamaktadır. Gazzâlî’nin kozmik düzenin Allah’ın iradesiyle yaratıldığı ve her varlığın 

ve olayın Allah’ın tasarrufu altında olduğu görüşü, imkan teriminin, bir kavrayışın 



 

116 

gerçekleşme potansiyelini ve bir eylemin icra edilebilirliğini ifade ettiği anlayışını 

desteklemektedir. Bu bağlamda eğitimin insan faaliyetleri arasında konumlandırılması ve 

eğitimin imkanı kavramının gündeme getirilmesi, insan eylemlerinin Allah’ın tasarrufu 

içinde gerçekleştiği ve bu eylemlerin potansiyelini artırma gücüne sahip olduğu fikrini 

pekiştirmektedir.  

Eğitim süreci ve imkan kavramı arasındaki ilişki insanın potansiyelini ve gelişimini 

anlamak için temel bir çerçeve sunar. Eğitimin kişilerin gelişimine olumlu katkı 

sağlayabileceği ilk perspektif eğitimin insanın bilgi ve değerlerini zenginleştirme ve kişisel 

dönüşümü teşvik etme gücüne işaret eder. Bu görüş eğitimin insanın fıtratını dönüştürme 

yeteneğine sahip olduğunu ve böylece kişinin daha olumlu bir yönde evrilebileceğini 

savunur. Öte yandan ikinci perspektif, eğitimin karakter üzerinde sınırlı bir etkiye sahip 

olduğunu ve insanın doğuştan gelen niteliklerinin eğitimle değiştirilemeyeceğini öne sürer. 

Bu görüş, eğitimin insanın çevresiyle olan ilişkisini dönüştürebileceğini, ancak temel 

karakter özelliklerini etkileyemeyeceğini savunur. 

Gazzâlî’nin eğitimin imkanı üzerine iyimser yaklaşımı eğitimin insanın hem iyilik 

hem de kötülük yapma potansiyelini etkileyebileceği fikrini destekler. Gazzâlî’ye göre 

bozulan bir fıtrat eğitim yoluyla iyileşebilir, ancak kötü alışkanlıklar zamanla kişinin 

karakterine işleyebilir ve bu durumun değiştirilmesi zorlaşabilir. Bu nedenle Gazzâlî, kalbin 

olumsuz etkilerden arındırılması, zararlı otlardan temizlenmiş bir tarla gibi sevgi ve 

bağışlama ağacının yeşermesi için uygun bir zemin hazırlanması gerektiğini vurgular. Bu 

metafor, eğitimin, insanın kişisel gelişiminde ve karakterinin dönüşümünde önemli bir rol 

oynayabileceğini gösterir. Mütefekkirin kendi inanç sistemini oluşturma sürecindeki 

deneyimleri, eğitimin ve aile atmosferinin, insanın kişisel gelişimi ile inanç sistemlerinin 

oluşumunda kritik bir rol oynadığını gösterir. Düşünürün ifadeleri eğitimin sadece bilgi 

aktarımı olmadığını, aynı zamanda kişinin merakını ve öğrenme arzusunu harekete geçiren 

bir süreç olduğunu vurgular. Bu, eğitimin insanın gerçekleri keşfetme ve bağımsız bir 

düşünce geliştirme yolculuğunda önemli bir araç olduğunu gösterir. Dolayısıyla eğitim 

süreci ve imkan kavramı arasındaki ilişki, kişinin gelişimi ve potansiyelinin anlaşılmasında 

merkezi bir öneme sahiptir. Eğitim insanın oluşuna/dönüşümüne katkıda bulunabilir ve onun 

daha olumlu bir yönde evrilmesini sağlayabilir. Aynı zamanda eğitim süreci insanın çabası 

ve iradesiyle birleştiğinde, karakterin temizlenmesi ve olumlu alışkanlıkların kazanılması 

için bir zemin oluşturabilir. Gazzâlî’nin bu görüşleri eğitimin insanın kişisel gelişiminde 



 

117 

kritik bir rol oynayabileceğini ve kişinin gerçeklerden uzaklaşmadan bağımsız bir düşünce 

geliştirmesine yardımcı olabileceğini destekler. 

İmam Gazzâlî’nin kavrayışına göre eğitim, insanın en yüksek seviyede gelişim 

göstermesi için derin düşünme ve özümsem süreçlerini kapsar. Düşünürümüz eğitimin 

insanın tabiatına uygun bir şekilde hareket etmesini ve kişinin doğasındaki unsurları 

dengeleyerek yeni bir duruş oluşturmasını mümkün kıldığını savunur. Ahlakî bir 

perspektiften fazilet veya rezilet kazanmak, kişinin tabiatını değiştirmek değil, var olan 

yetenekleri fark ederek kendisini geliştirmektir. Eğitim süreci bu iç özelliklerin kavranması 

ve değerlendirilmesiyle ilgilidir. Mütefekkirin eğitim anlayışı, kişinin benzersiz doğasına 

saygı göstererek onun potansiyelini en iyi şekilde geliştirmeye odaklanır ve eğitimin, kişinin 

içsel dünyasını olgunlaştırma amacını taşıdığını vurgular. Ona göre eğitimde başarı, uygun 

koşulların sağlanması ve insanın doğuştan getirdiği özelliklerin dikkate alınmasıyla 

mümkündür. Mütefekkir her insanın kendine özgü olduğunu farklı yeteneklere, ilgi 

alanlarına ve öğrenme stillerine sahip olduğunu savunur. Bu çeşitlilik, eğitimin sadece 

mümkün olduğunu değil, aynı zamanda insanın bir değişim sürecine girebileceğini gösterir. 

Böylece eğitim bir dönüşüm hadisesi olarak tanımlanabilir ve kişinin gelişimi için kritik bir 

rol oynar. Gazzâlî’nin eğitim üzerine görüşleri insanın merakı ile öğrenme arzusunu harekete 

geçiren, gerçekleri keşfetme ve bağımsız düşünme yetisini geliştirme sürecinde önemli bir 

araç olarak eğitimi değerlendirir; bu süreç, aynı zamanda kişinin oluş/dönüşüm süreçlerini 

de kapsadığı söylenilebilir.  

Gazzâlî’nin kavrayışında eğitim oluş/dönüşüm süreçlerini kapsadığı vurgulanırken 

bu sürecin ahlakın değişebilirliği gibi esasî konulara da ışık tuttuğu anlaşılmaktadır. İslâm 

düşünce tarihinde ahlakın değişebilirliği meselesi, antik Yunan felsefesi ve İslâm’ın temel 

kaynakları olan Kur’an ve sünnetin ışığında ele alınmıştır. Bu bağlamda İslâm filozofları 

arasında genel kabul görmüş üç temel perspektif ortaya çıkmıştır: (ı) doğuştan sabit ahlak, 

(ıı) doğal ve kazanılmış ahlak ve (ııı) değişebilir ahlak. Doğuştan sabit ahlak görüşü 

karakterin insanın doğumundan itibaren sabit bir özellik olduğunu savunurken, doğal ve 

kazanılmış ahlak görüşü, ahlakın hem değişmez doğal bir nitelik hem de alışkanlık veya 

gelenek yoluyla kazanılan ve değişebilen bir özellik olduğunu ileri sürer. Değişebilir ahlak 

görüşü ise ahlakın kötü yönlerinin ortadan kaldırılmasının mümkün olduğunu, çünkü ahlakın 

doğal bir nitelik olmadığını ve dış etkenlerle şekillendiğini vurgular. Bu tartışmalar, ahlakın 

insanın varoluşsal yapısının bir parçası mı yoksa sonradan edinilen bir özellik mi olduğu 

sorusunu da beraberinde getirmiştir. 



 

118 

Bu sorunun çeşitli düşünürler tarafından ele alınması ahlak anlayışımızın nasıl 

şekillendiğine dair farklı bakış açıları sunmaktadır. Bu bağlamda İslâm düşünce geleneğinde 

ahlakın değişebilirliği üzerine yapılan tartışmalar özellikle İmam Gazzâlî gibi düşünürlerin 

katkılarıyla zenginleşmiştir. Mütefekkirin ahlakın eğitim yoluyla değişebileceği yönündeki 

iyimser görüşü onun genel düşünsel yaklaşımının bir yansımasıdır. Ona göre ahlakın 

değişmez olduğu iddiası eğitim ve peygamberlerin insanlığa sunduğu rehberliğin anlamını 

yitirmesine yol açar. Bu nedenle o, ahlakın kişinin içsel mücadelesi ve uygun eğitim 

yöntemleriyle gelişebileceğini savunur. Düşünürün ahlakın değişebilirliği üzerine kurduğu 

kavrayış, insanın doğasında bulunan şehvet ve gazap gibi içsel kuvvelerin varlığını kabul 

etmekle birlikte bu kuvvelerin kontrol altına alınabileceğini ve böylece ahlakın 

gelişebileceğini öne sürer. Bu bağlamda, peygamberlerin ve velilerin sürekli ahlakî gelişim 

çabaları ve Hz. Peygamber’in ahlakınızı iyileştiriniz emri, ahlakın değişebilir olduğuna dair 

önemli deliller olarak görülür. 

İmam Gazzâlî’nin ahlak anlayışı içsel kuvvelerin aklın kontrolü altına alınması ve bu 

sayede ahlakî eylemlerin geliştirilmesi üzerine kuruludur. Şehvet ve gazap gibi güçlü içsel 

kuvvelerin varlığını kabul eden Gazzâlî, itidal ve aklın üstünlüğü ile bu kuvvelerin dengeye 

kavuşturulabileceğini ve böylece ahlakın değişebileceğini savunur. Eğitim sürecinde kişinin 

kendine hâkim olma çabası ve içsel kuvvelerle mücadelesi ahlakî değişimin mümkün 

olduğunu gösterir. Düşünüre göre deneyimler ile gözlemler içsel kuvvelerin dengeleme ve 

gelişebileceğini destekleyen kanıtlardır. Bu bağlamda mütefekkirin düşünceleri İslâm 

düşüncesinde ahlakın değişebilirliğine dair önemli bir bakış açısı sunar. Eğitimle insanın 

ahlakını ve eylemlerini iyileştirmenin mümkün olduğunu vurgulayan Gazzâlî, ahlakın 

değişmez olduğunu savunan görüşlere karşı çıkar. O, insanın içsel kuvvelerinin şehvet ve 

gazap gibi aklı etkileyebilecek kadar baskın olabileceğini ancak itidal ve ahlakî çaba ile bu 

kuvvelerin kontrol altına alınabileceğini savunur. Bu süreç, kişisel farklılıkları ve eğitimin 

bireysellik ilkesini de göz önünde bulundurur. Gazzâlî’nin kavrayışı eğitim ve çabanın, 

insanın kendi ahlakını, yaşantısını ve eylemlerini oluşturabileceği, geliştirebileceği, 

düzeltebileceği, dönüştürebileceği ve içsel kuvvelerle mücadele ve itidalle mümkün olduğu 

yönündedir. Bu görüşler, ahlakî değişimle ilgili iyimser bir perspektifi destekler ve insanın 

kendini geliştirmek için çaba sarf edebileceği düşüncesini güçlendirir. Eğitim, kişinin 

karakterini ve ahlakî değerlerini olumlu yönde etkileyerek daha iyi bir insan olma 

potansiyelini ortaya çıkarabilir. Bu nedenle ahlak değişimi eğitimle mümkün olan bir 

oluş/dönüşüm hadisesi olarak nitelendirilebilir ve eğitim, kişinin dönüşümünü sağlayan bir 



 

119 

süreç olarak değerlendirilebilir. Dolayısıyla Gazzâlî’nin kavrayışı ahlakın eğitimle 

dönüşebilir, değişebilir ve gelişebilir olduğunu ortaya koyar. 

Bu bilgiler ışığında İslâm düşüncesine dayalı eğitim anlayışı mevcut eğitim 

sistemlerinden belirgin bir farklılık arz etmektedir ve bu farklılık, disiplinin yöntemsel 

meselelerini gündeme getirmektedir. Mevcut eğitim yaklaşımları eğitim sürecinin dinî 

boyutu ve diğer önemli meselelerle doğrudan ilişkilidir. Çalışmamız İslâmî eğitimin temel 

prensibi olan tevhîd anlayışına uygun bir metodoloji geliştirme çabasının eğitimde ahlak 

anlayışlarını entegre etme potansiyelini incelemeyi amaçlamaktadır. Bu metodoloji, insanın 

tüm yönlerini ve anlamlarını eşzamanlı olarak göz önünde bulundurmayı gerektirir. Bu çaba, 

pedagojik alandaki mevcut sınırlamaları aşarak yeni yönler sunma potansiyeline sahiptir. 

Ancak tezimizin başlangıç aşamasında olması nedeniyle konuları kapsamlı bir şekilde ele 

alma fırsatımız olmamıştır. Çalışmamız tartışmaya açtığı problemleri düşünce ufkuna 

taşımayı amaçlamakta olup nihai bir çözüm sunmaktan ötedir. İslâm düşüncesindeki ahlakın 

eğitimle ilişkili yönlerinin mevcut tespitlerin ötesinde olduğu açıktır. Bu çalışma, eğitimde 

ihmal edilen ahlak eğitimine dair bir giriş. İmam Gazali örneğinde ahlakın disiplinler arası 

anlamlarının eğitimle ilişkisini topluca ele alan bu çaba, din eğitimi disiplinine katkıda 

bulunmayı ve gelecekteki çalışmalara referans sağlamayı amaçlamaktadır.



 

120 

KAYNAKÇA 

Dictionnaires de langue en ligne. "WordReference.com". Erişim 12 Ocak 2024. 

https://www.wordreference.com/frtr/%C3%A9ducation 

Diyanet İşleri Başkanlığı. 24 Şubat 2023. https://kuran.diyanet.gov.tr/ 

Cambridge Dictionary. "Cambridge Dictionary". Erişim 12 Ocak 2024. 

https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce-

t%C3%BCrk%C3%A7e/education 

Luggat, Luggat Osmanlıca Türkçe Sözlük. "Osmanlıca Türkçe Sözlük". Erişim 25 

Şubat 2023. https://www.luggat.com/index.php#ceviri 

Adî, Yahya İbn. Tezhîbü'l-Ahlâk. ed. İlhan Kutluer, çev. Harun Kuşlu. 1 İstanbul: 

T.C. Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. Basım, 2013. 

Agah Çubukçu, İbrahim. "Mutezile ve Akıl Meselesi". Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 12/(1964), 51-61.  

Akın, Hanifi. "Gazâlî'nin Hayatı". TYB Akademi: Dil Edebiyat ve Sosyal Bilimler 

Dergisi 1/1 (2011), 9-14.  

Aktulga Gürbüz, Sevda. "Nûr ve Zulmet/Karanlık Kavramları Üzerine Tasavvuf 

Merkezli Bir İnceleme". Yakın Doğu Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/1 (2023), 56-

68.  

Albayrak, Mevlüt. "Gazzâlî'nin Ahlak Felsefesi ve Filozofların Etkisi". İslâmî 

Araştırmalar Dergisi 13/3-4 (2000), 354-363.  

Altaş, Nurullah-Arıcı, İsmail. "Din Eğitimin Bilimselleşme Süreci". Din Eğitimi. ed. 

Mustafa Köylü-Nurullah Altaş. 48-79. İstanbul: Ensar Neşriyat, 5. Basım, 2015. 

Apaydın, H. Yunus. "İhtiyar". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/575-

576. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 23 Mart 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ihtiyar 

Arslan, Z. Şeyma. "Kur'an-ı Kerim'i Eğitim Açısından Yorumlamak: Hadid Suresi 

Örneği". Din Eğitimi ve Araştırmaları Dergisi 13 (2004), 317-383.  

Ayverdi, İlhan. Kubbealtı Lugatı. Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı, 

Erişim 5 Temmuz 2023. http://www.lugatim.com/s/amel 

Ayverdi, İlhan. Kubbealtı Lugatı. Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı, 

Erişim 27 Mart 2022. http://lugatim.com/s/ahlak 

Ayverdi, İlhan. Kubbealtı Lugatı. Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı, 

Erişim 24 Şubat 2023. http://lugatim.com/s/%C4%B0LL%C4%B0YET 

Ayverdi, İlhan. Kubbealtı Lugatı. Kubbealtı Akademisi Kültür ve Sanat Vakfı, 

Erişim 24 Şubat 2023. http://lugatim.com/s/M%C3%9CTE%C3%82L%C3%8E 

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. İstanbul: Kubbealtı Neşriyat, 2006.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010a.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010b.  

https://www.wordreference.com/frtr/%C3%A9ducation
https://kuran.diyanet.gov.tr/
https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce-t%C3%BCrk%C3%A7e/education
https://dictionary.cambridge.org/tr/s%C3%B6zl%C3%BCk/ingilizce-t%C3%BCrk%C3%A7e/education
https://www.luggat.com/index.php#ceviri
https://islamansiklopedisi.org.tr/ihtiyar
http://www.lugatim.com/s/amel
http://lugatim.com/s/ahlak
http://lugatim.com/s/%C4%B0LL%C4%B0YET
http://lugatim.com/s/M%C3%9CTE%C3%82L%C3%8E


 

121 

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010c.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010d.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010e.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010f.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010g.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010h.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010i.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010j.  

Ayverdi, İlhan. Misalli Büyük Türkçe Sözlük. 1 Cilt. İstanbul: Kubbealtı, 1. Basım, 

2010k.  

Babanzâde, Ahmed Nâim. Sahîh-i Buhârî Muhtasârı Tecrid-i Sarih Tercemesi ve 

Şerhi. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 1980. 

Bayrakdar, Mehmet. "İbni Miskeveyh". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1999. Erişim 07 Mart 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-miskeveyh 

Bayraklı, Bayraktar. "Fârâbî'nin Eğitim Felsefesinde Adâlet Kavramı". Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5-6 (1993), 231-240.  

Beyhakî, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. Şu‘abü’l-îmân. nşr. Abdülalî 

Abdülhamid Hamid. Riyad: 2003. 

Bilgin, Beyza. "Eğitimin İmkânı ve Sınırları Üzerine". İslam İlimleri Enstitüsü 

Dergisi 4 (ts.), 211-217.  

Bolay, Süleyman Hayri. Aristo Metafiziği ile Gazzâli Metafiziğinin Karşılaştırılması. 

1 1. İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları, 1. Basım, 1993. 

Bulut, Nurgül. Din Eğitiminin İmkân ve Sınırlılıkları Açısından Mizâç Kavramı. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2013.  

Bulut, Nurgül. Allah İnancı-Ahlak İlişkisi: Din Eğitimi Bağlamında Bir İnceleme. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2020.  

Bulut, Nurgül. İnanç ve Ahlak Dini Tasavvurun Seküler Dönüşümü. 1 1. İstanbul: 

Dün Bugün Yarın Yayınları, 1. Basım, 2021. 

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: Paradigma Yayınları, 3. Basım, 

1999a.  

Cevizci, Ahmet. Felsefe Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: Paradigma Yayınları, 3. Basım, 

1999b.  

Cevizci, Ahmet. Eğitim Felsefesi. 1 1. İstanbul: Say Yayınları, 8. Basım, 2021a. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-miskeveyh


 

122 

Cevizci, Ahmet. Etik-Ahlak Felsefesi. İstanbul: Say Yayınları, 4. Basım, 2021b. 

Cihan, Ahmet Kamil. İbn Sînâ ve Gazzâlî’de Bilgi Problemi. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 1998. 

Çağlar, Adil. "İbni Sina Felsefesinde Ahlâk". Atatürk Eğitim Fakültesi Eğitim 

Bilimleri Dergisi 6 (1994), 29-38.  

Çağrıcı, Mustafa. "Ahlâk". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 2/1-9. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1989. Erişim 27 Mart 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahlak#1 

Çağrıcı, Mustafa. "İhyâü Ulûmi’d-Dîn". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları 

Ansiklopedisi. 22/10-13. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 19 Şubat 

2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/el-munkiz-mined-dalal 

Çağrıcı, Mustafa. İslam Düşüncesinde Ahlak. İstanbul: DEM Yayınları, 3. Basım, 

2006. 

Çağrıcı, Mustafa. "Tehzîbu'l-Ahlâk". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

40/328-330. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2011. Erişim 07 Mart 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/tehzibul-ahlak 

Çağrıcı, Mustafa. Ana Hatlarıyla İslâm Ahlâkı. İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 

7. Basım, 2012. 

Çağrıcı, Mustafa. Gazzâli'ye Göre İslâm Ahlâkı (Teori ve Pratik). İstanbul: Ensar 

Neşriyat Yayınları, 1. Basım, 2013. 

Çağrıcı, Mustafa-Hökelekli, Hayati. "İrade". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 22/380-384. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 13 

Mart 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/irade#1 

Çapak, İbrahim. "Gazzali ve Dikkat Çektiği Bazı Meseleler". Yakın Doğu 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2/1 (2016), 7-31.  

Çelebi, İlyas. "Hüsün ve Kubuh". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 19/59-

63. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1999. Erişim 10 Mart 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/husun-ve-kubuh 

Çelikkol, Suat. Farabi'de Ahlak ve Ahlak Eğitimi. Kayseri: Erciyes Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2010.  

Dâvud, Ebû. es-Sünen. nşr. Süleyman b. Eşas es-Sicistânî. İstanbul: Çağrı Yayınları, 

1992. 

Draz, Muhammed Abdullah. Din ve Allah İnancı. İstanbul: Bir Yayınları, ts. 

el-Aclûnî, İsmâil b. Muhammed. Keşfü’l-hafâʾ ve müzîlü’l-ilbâs ʿamme’ştehere 

mine’l-eḥâdîs ʿalâ elsineti’n-nâs. nşr. Ahmed el-Kalâş. I-II Beyrut: Mektebetü’t-türâsi’l-

İslâmî, 1351. 

el-Aclûnî, İsmâil b. Muhammed. Keşfü’l-Hafâ. nşr. Ahmed el-Kalâş. Beyrut: 1985. 

el-Fârâbî, Ebu Nasr Muhammed b. Tarhan b. Uzlug. Kitâbü Mebâdiʾi Ârâʾi Ehli’l-

Medîneti’l-Fâzıla. 1 1. Dımaşk: 1986. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. el-Erbaîn fî usûli'd-dîn (Erbaîn). 

çev. Hilmi Güngör. Kahire: 1328. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ahlak#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/el-munkiz-mined-dalal
https://islamansiklopedisi.org.tr/tehzibul-ahlak
https://islamansiklopedisi.org.tr/irade#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/husun-ve-kubuh


 

123 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. El-Munkızu Min-ad Dalâl. çev. 

Hilmi Güngör. 1 1. Ankara: Maarif Basımevi, 2. Basım, 1960. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Mizânü'l-Amel (Amellerin 

Ölçüsü). çev. Remzi Barışık. Ankara: Kılıçaslan Yayınları, 1970. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. İhyâu 'Ulûmi'd-Dîn. çev. Ahmet 

Serdaroğlu. 4 İstanbul: Bedir Yayınevi, 1973. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Tehâfüt el-Felasife (Filozofların 

Tutarsızlığı). çev. Bekir Karlığa. 1 1. İstanbul: Çağrı Yayınları, 1. Basım, 1981. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Mişkâtü'l-Envâr. çev. Süleyman 

Ateş. 1 1. İstanbul: Bedir Yayınları, 1. Basım, 1994. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Kimyâ-yı Saâdet. çev. Mehmet 

A. Müftüoğlu. 1 1. İstanbul: Çelik Yayınevi, 2012. 

el-Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed. Kimyâ-yı Saâdet. çev. Faruk 

Meyan. 2 1. İstanbul: Bedir Yayınevi, ts. 

el-İsfehanî, Rağıb. Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü). 1 Cilt. İstanbul: Çıra 

Yayınları, 1. Basım, 2010a.  

el-İsfehanî, Rağıb. Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü). 1 Cilt. İstanbul: Çıra 

Yayınları, 1. Basım, 2010b.  

el-İsfehanî, Rağıb. Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü). 1 Cilt. İstanbul: Çıra 

Yayınları, 1. Basım, 2010c.  

el-İsfehanî, Rağıb. Müfredât (Kur'ân Kavramları Sözlüğü). 1 Cilt. İstanbul: Çıra 

Yayınları, 1. Basım, 2010d.  

Erginli, Zafer. Metinlerle Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: Kalem 

Yayınevi, 1. Basım, 2006.  

Erten, Mevlüt. "Kur'an'da Bilgi-Amel(Eylem) İlişkisi". Diyanet İlmi Dergi 43/2 

(2077), 137-158.  

Ertürk, Selahattin. Eğitimde Program Geliştirme. Ankara: Yelkentepe Yayınları, 5. 

Basım, 1974. 

Eryiğit, Adem. "Kadîm Kozmolojik Deliller Karşısında Kâdim ve Modern Bir Delil 

Olarak Gaye ve Nizam Delili". Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 27 (2021), 371-

390.  

Fahri, Macid. İslam Ahlâk Teorileri. çev. Muammer İskenderoğlu-Atilla Arkan. 1 1. 

İstanbul: Litera Yayıncılık, 6. Basım, 2021. 

Gafarov, Anar. "Râgıb el-İsfahânî’de İnsan Tasavvuru". Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 0/31 (2006), 187-214.  

Gafarov, Anar. "Râgıb el-İsfahânî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

34/401-403. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2007. Erişim 27 Mart 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ragib-el-isfahani#2-felsefesi 

Gözütok, Şakir. İslam Medeniyetinde Eğitim Felsefesi. 1 1. İstanbul: Ensar Neşriyat, 

1. Basım, 2019. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ragib-el-isfahani#2-felsefesi


 

124 

Gündüz, Muhammed Muhdi. "Gazzâlî’nin Niyet Anlayışı". Dinî ve Felsefî 

Düşüncede Niyet Kavramı. ed. Ömer Türker-Hacı Bayram Başer. 149-164. Ankara: Nobel 

Akademeik Yayıncılık ve İlem Kitaplığı, 1. Basım, 2017. 

Gündüz, Muhammed Muhdi. Niyet Kavramının Din Eğitimi Açısından İncelenmesi 

(Gazzâlî Örneği). 1 1. Mardin: Şırnak Üniversitesi Yayınları, 1. Basım, 2019. 

Gündüz, Muhammed Muhdi. "Üç Gerilim Ekseninde Din Eğitiminin Ne'liği 

Problemi". Ağrı İslâmi İlimler Dergisi (AGİİD) 7 (2020), 155-181.  

Gündüz, Muhammed Muhdi. İslam Düşüncesinde Çocukluk Dönemi Ahlak Eğitimi. 

Ankara: Eskiyeni Yayınları, 1. Basım, 2022. 

Güzel, Abdurrahim. "Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzali (1058-1111)". Erciyes 

Üniversitesi Cevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü Dergisi 7 (1988), 9-20.  

Hançerlioğlu, Orhan. Felsefe Ansiklopedisi. 7 Cilt. İstanbul: Remzi Kitapevi, 1. 

Basım, 1978.  

İbn Manzûr, Ebü'l-Fazl Cemâlüddîn Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-Arab. 15 

Cilt Beyrut: Dâru Sâdır, ts. 

İbn Sina, Ebû Alî el-Hüseyn b. Abdillâh b. Alî. Uyûnu'l-Hikme. Beyrut: 1980. 

İnal, Kemal. Kavram Sözlüğü. ed. Fikret Başkaya. 1 Cilt. Ankara: Maki Basın Yayın, 

1. Basım, 2005.  

Kanburoğlu Ergün, Ümmügül Betül. Kemâl Kavramı Bağlamında Gazzâlî 

Düşüncesinde Eğitim. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 

2019.  

Karabulut, Ali Rıza. "Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzali (1058-1111)". Erciyes 

Üniversitesi Cevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü Dergisi 7 (1988), 227-248.  

Karagöz, İsmail. "Kur’ân’da Salih Amel Kavramı, Salih ve Muslih İnsanların 

Özellikleri". Diyanet İlmi Dergi 33/2 (1997), 59-72.  

Karaman, Fikret, Karagöz, İsmail, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, 

Ahmet-Ural, İbrahim. Dinî Kavramlar Sözlüğü. 1 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006a.  

Karaman, Fikret, Karagöz, İsmail, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, 

Ahmet-Ural, İbrahim. Dinî Kavramlar Sözlüğü. 1 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006b.  

Karaman, Fikret, Karagöz, İsmail, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, 

Ahmet-Ural, İbrahim. Dinî Kavramlar Sözlüğü. 1 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006c.  

Karaman, Fikret, Karagöz, İsmail, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, 

Ahmet-Ural, İbrahim. Dinî Kavramlar Sözlüğü. 1 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006d.  

Karaman, Fikret, Karagöz, İsmail, Paçacı, İbrahim, Canbulat, Mehmet, Gelişgen, 

Ahmet-Ural, İbrahim. Dinî Kavramlar Sözlüğü. 1 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 2006e.  

Karlığa, H.Bekir. "Gazzâli". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/518-530. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1996. Erişim 20 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzali#5-eserleri 

https://islamansiklopedisi.org.tr/gazzali#5-eserleri


 

125 

Kaya, M. Cüneyt. Varlık ve İmkân (Aristoteles'ten İbn Sînâ'ya İmkânın Tarihi). 

İstanbul: Klasik Yayınları, 1. Basım, 2011. 

Kaya, Mahmut. "Fârâbî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/145-162. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1995. Erişim 20 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/farabi#1 

Kaya, Mahmut. "İmkân". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/224-225. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 11 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/imkan 

Kazıcı, Ziya-Ayhan, Halis. "Tâlim ve Terbiye". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 39/515-523. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2010. Erişim 17 

Kasım 2023. https://islamansiklopedisi.org.tr/talim-ve-terbiye#1 

Kılıç, Cevdet. "Sühreverdî'nin Varlık Düşüncesinde Nurlar Hiyerarşisi ve Meşşâî 

Felsefe ile Karşılaştırılması". İlahiyat Fakültesi Dergisi 13/2 (2008), 55-72.  

Kılıç, Recep. "Ahlâk Kavramının Analizi". İslam Ahlâkı ve Sevgi. 1/37-48. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 1. Baskı, 2007. 

Kızılabdullah, Yıldız. "Kavramsal Çerçeve: Eğitim, Öğretim ve Din". Din Eğitimi. 

ed. Recai Doğan-Remziye Ege. 41-59. Ankara: Grafiker Yayınları, 8. Basım, 2021. 

Kutluer, İlhan. "Cevher". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 7/450-455. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1993. Erişim 25 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/cevher 

Kutluer, İlhan. "İlliyyet". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/120-121. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 25 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/illiyyet 

Mahir Alper, Ömer. "İbn Sînâ". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/319-

322. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1999. Erişim 06 Mart 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-sina#1 

Mâlik, İmam. el-Muvatta. nşr. Takıyyüddin en-Nedvi. Beyrut: 1991. 

Miskeveyh, İbn. Tehzîbu'l-Ahlâk (Ahlâk Eğitimi). 1 1. İstanbul: Büyüyenay 

Yayınları, 3. Basım, 2017. 

Nurhidayat, Muh., Attamimi, Suraya-Dzakiah, Dzakiah. "The Concept of Education 

According to Al-Ghazali". ed. Muh. Nurhidayat. 661-665. Endonezya: Proceeding of 

International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies, 2023. 

Oktay, Ayşe Sıdıka. Kınalızâde Ali Efendi ve Ahlâk-ı Alâî. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Entitüsü, Doktora Tezi, 1998.  

Okumuşlar, Muhiddin. "Din Eğitimi'nin Bilimselleşmesi/Neliği". Din Eğitimi. ed. 

Recai Doğan-Remziye Ege. 59-84. Ankara: Grafiker Yayınları, 3. Basım, 2021. 

Orman, Sabri. "Gazâlî'nin Hayatı ve Eserleri". İslam Araştırmaları Dergisi 13/3-4 

(2000), 237-248.  

Oruç, Cemil. "İmam Gazali'nin Yaşadığı Döneme Kadar İslam Eğitiminin Yapısı ve 

Gazali'de Eğitimin İmkânı". Akev Akademi Dergisi 14/45 (2010), 95-115.  

Özalp, Ahmet. Dâvûd el-Kayserî'de İnsan Kavrayışı. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2014.  

https://islamansiklopedisi.org.tr/farabi#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/imkan
https://islamansiklopedisi.org.tr/talim-ve-terbiye#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/cevher
https://islamansiklopedisi.org.tr/illiyyet
https://islamansiklopedisi.org.tr/ibn-sina#1


 

126 

Özalp, Ahmet. İslam Düşüncesi Bağlamında Eğitimde Bilgi Problemi. Ankara: Eski 

Yeni Yayınları, 1. Basım, 2023. 

Özervarlı, M. Sait. "İsbât-ı Vâcib". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

22/495-497. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2000. Erişim 25 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/isbat-i-vacib 

Özturan, Hümeyra. Ahlâk Felsefesinin Temel Problemleri-Seçme Metinler. 1 1. 

Nobel Akademik Yayınları İlem Kitaplığı, 1. Basım, 2015. 

Öztürk, Hüsnü. Gazâlî'de İrade Özgürlüğü. İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2007.  

Öztürk, Mustafa. "İman-Amel İlişkisi". Hayatın Anlamı İman. ed. Murat Sülün. 141-

163. İstanbul: Ensar Neşriyat Yayınları, 1. Basım, 2018. 

Parlatır, İsmail, Gözaydın, Nevzat, Zülfikar, Hamza, Tezcan Aksu, Belgin, Türkmen, 

Seyfullah-Yılmaz, Yaşar. Türk Dil Kurumu Türkçe Sözlük. 2 Cilt. Ankara: Sözlük Bilim ve 

Uygulama Kolu Yayınları, 9. Basım, 1998.  

Pattabanoğlu, Fatma Zehra. "Âmirî ve Gazzâlî'de İrade Hürriyeti". Dört Öğe 1 

(2012), 133-157.  

Reis, Bedriye. Gazâlî'de Marifet Ahlâk-İlişkisi. Bursa: Uludağ Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2009.  

Sunar, Cavit. İbn Miskeveyh ve Yunan'da ve İslâm'da Ahlâk Görüşleri. 1 1. Ankara: 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1980. 

Sülün, Murat. Kuran-ı Kerim Açısından İman-Amel İlişkisi. İstanbul: Ensar Neşriyat 

Yayınları, 3. Basım, 2015. 

Şimşek, Azime. Nasireddin Tûsî'nin Ahlâk ve Eğitim Anlayışı. İstanbul: Marmara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2005.  

Tan, Aysel. "Gazzâlî'nin Ahlâk Anlayışı". II. Uluslararası Din ve İnsan 

Sempozyumu. ed. İshak Tekin-Esma Türkmen. 528-542. Ankara: Sonçağ Akademi, 2021. 

Taşkın, Pelin. Ortaöğretim Okulları Öğrencilerine Yönelik Disiplin Düzenleme ve 

Uygulamalarının Çocukların Temel Hak ve Özgürlükleri Bağlamında Değerlendirilmesi. 

Ankara: Ankara Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Doktora Tezi, 2014.  

Topaloğlu, Bekir. "Müteâlî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 32/181-182. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 2006. Erişim 25 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/muteali 

Topaloğlu, Bekir. Allah'ın Varlığı (İsbât-i Vâcib). 1 1. Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 11. Basım, 2011. 

Topaloğlu, Bekir. İslâm'da İnanç Esasları. 1 1. İstanbul: Çamlıca Yayınları, 13. 

Basım, 2012. 

Topaloğlu, Bekir-Çelebi, İlyas. Kelâm Terimleri Sözlüğü. 1 Cilt. İstanbul: İSAM 

Yayınları, 8. Basım, 2022.  

Tosun, Cemal. Din Eğitimi Bilimine Giriş. Ankara: Pegem Akademi Yayınları, 2001. 

Türer, Celal. "Ahlak ve Eğitim". Ahlak Felsefesi Yazıları. ed. Çilingiri Lokman. 143-

155. Ankara: Elis Yayınları, 1. Basım, 2015. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/isbat-i-vacib
https://islamansiklopedisi.org.tr/muteali


 

127 

Türker, Ömer. "İslam Düşüncesinde Niyet Kavramı: İrâde, Gaye, İhlâs ve Burhân". 

Dinî ve Felsefî Düşüncede Niyet. ed. Ömer Türker-Hacı Bayram Başer. 1-20. Ankara: Nobel 

Akademeik Yayıncılık ve İlem Kitaplığı, 1. Basım, 2017. 

Uludağ, Süleyman. "Amel". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/13-16. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1991. Erişim 27 Mart 2022. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/amel#1 

Yavuz, Kerim. Günümüzde Din Eğitimi. 1 1. Adana: Çukurova Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1. Basım, 1988. 

Yavuz Şevki, Yusuf. "Fahrettin er-Râzî". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

12/89-95. İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1995. Erişim 18 Aralık 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/fahreddin-er-razi 

Yavuz, Yusuf Şevki. "Araz". Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 3/337-342. 

İstanbul: TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 1991. Erişim 25 Şubat 2023. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/araz 

Kur'an-ı Kerim'in Yüce Meali. çev. Yazır, Elmalılı M. Hamdi. İstanbul: Ravza 

Yayınları, 1. Basım, 2010. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/amel#1
https://islamansiklopedisi.org.tr/fahreddin-er-razi
https://islamansiklopedisi.org.tr/araz


 

128 

 

ÖZGEÇMİŞ 

 

KİŞİSEL BİLGİLER 

 

 

Adı-Soyadı: Şefik BIRMAN 

Uyruğu: T.C. 

 

 

 

 

EĞİTİM 

 

Derece Kurum Mezuniyet Tarihi 

İlkokul Silopi Vatan İlkokulu  

Lise Nusaybin Anadolu İmam Hatip Lisesi  

Üniversite Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi  

 

 

 

 

İŞ DENEYİMLERİ 

 

Yıl Kurum Görev 

2017 Silopi Vatan Ortaokulu Öğretmen 

2018 Silopi 23 Nisan İmam Hatip Ortaokulu Öğretmen 

2020 Silopi Kız İmam Hatip Lisesi Müdür Yardımcısı 

2020 Silopi Vatan Ortaokulu Müdür Yardımcısı 

2022 Silopi Öğretmenevi ve Akşam Sanat Okulu Müdür Yardımcısı (Halen 

devam ediyor.) 

 

 

 

YAYINLAR: 

 

1. 15. Uluslararası Eğitim Yönetim Forumu Bildiri: Okul Yöneticilerinin Tükenmişlik 

Düzeylerinin Farklı Değişkenler Açısından İncelenmesi: Şırnak Örneği 


