
 

 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

DEMİR ÖZLÜ’NÜN ROMANLARI VE VAROLUŞÇULUK 

FELSEFESİ 
 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Sinan KAYTANCILAR 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. İlknur TATAR KIRILMIŞ 

 

 
 

 

SAMSUN 

2021



 



T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI 

 
 

 

 

 

 

 

DEMİR ÖZLÜ’NÜN ROMANLARI VE VAROLUŞÇULUK 

FELSEFESİ 
 

 

 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

 

Sinan KAYTANCILAR 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. İlknur TATAR KIRILMIŞ 

 

 

 

 

 

 

 
 

SAMSUN 

2021 



 

TEZ KABUL VE ONAY 

 

Sinan KAYTANCILAR tarafından, Doç.Dr. İlknur TATAR KIRILMIŞ 

danışmanlığında hazırlanan ‘‘Demir Özlü’nün Romanları ve Varoluşçuluk 

Felsefesi’’ başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından 05.05.2021 tarihinde yapılan sınav 

sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak Yüksek Lisans Tezi/Doktora Tezi/Sanatta 

Yeterlik Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 
Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

İmza 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Prof. Dr.  Selçuk ÇIKLA 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 
(Danışman) 

Dr. Öğr. Üyesi İlknur TATAR KIRILMIŞ  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

Yrd. Doç. Dr. Genç Osman GEÇER  

Niğde Ömer Halisdemir Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı 

 

☒      

Kabul 

☐      

Ret 

    

 

 

 
Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

ONAY 

... / ... / ... 

(Prof. Dr. Ali BOLAT) 

Enstitü Müdürü 



BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI 

Hazırladığım yüksek lisans/doktora/sanatta yeterlik tezinin bütün aşamalarında 

bilimsel etiğe ve akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı 

olarak kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

Kaynaklar'da gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna 

uygun yazıldığını ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği'nin 3. 

bölüm 9. maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan 

ederim. 

İmza 

05 /05 / 2021 

Sinan KAYTANCILAR 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

 

‘‘Demir Özlü’nün Romanları ve Varoluşçuluk Felsefesi’’ 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 12.04.2021 tarihinde 

intihal tespit programından   alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı : %26  

Tek kaynak oranı : %1 çıkmıştır. 

 

İmza 

12 /04 / 2021 

Doç. Dr. İlknur TATAR 

KIRILMIŞ 

 



iii 
 

ÖZET 

DEMİR ÖZLÜ’NÜN ROMANLARI VE VAROLUŞÇULUK 

FELSEFESİ 
Sinan KAYTANCILAR 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi,  

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Türk Dili ve Edebiyatı,  

Yüksek Lisans, Mayıs 2021 

Doç. Dr. İlknur TATAR KIRILMIŞ 

Kökleri 19. yüzyıla kadar dayanan varoluşçuluk, I. Dünya Savaşı ve bilhassa 

II. Dünya Savaşı’ndan sonra ilk olarak Batı edebiyatı, daha sonraları da Türk 

edebiyatında kendisini gösteren  bir düşünce akımıdır. Varoluşçuluk, etkisini daha 

ziyade Avrupa kıtasında göstermiştir. Aynı dönemde Türk edebiyat çevrelerinde 

varoluşçu felsefenin Sartre ve eserleri vesilesiyle  etkili olduğu bilinmektedir. Bu 

akım, 1950 kuşağı yazarlarının bazılarında yeni bir dil imkanının aranmasında etkili 

olmuştur. Demir Özlü de yerli koşullarla birleştirdiği anlatılarıyla bu akımın Türk 

edebiyatındaki yansımalarını ortaya koyan yazarlardan birisidir. Bugüne kadar 

yazarın romanları üzerine yapılan araştırmalarda  onun edebî yönü ortaya 

çıkarılmaya çalışılmış ve genellikle bu çerçeve Batı felsefesi ekseninde tutulmuştur. 

Bu çalışmalarda, yazarın eserlerinin yazılmasında önemli bir tesire sahip olan devrin 

sosyal ve siyasi problemlerinin varoluşçuluğu doğal bir tercih haline getiren süreci 

ihmal edilmiştir. Bu tezde varoluşçuluğun belli başlı temalarıyla Özlü’nün 

eserlerindeki yerli yoruma odaklanılmış ve yazarın bu tasarrufuna dikkat çekilmiştir. 

Bu araştırmada Demir Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar (1976), Bir Küçükburjuvanın 

Gençlik Yılları (1979),  Bir Yaz Mevsimi Romansı (1990), Tatlı Bir Eylül (1995), 

İthaka’ya Yolculuk (1996) romanları varoluşçuluğun; “yalnızlık”, “yabancılaşma”, 

“sürgünde olma” temaları çerçevesinde incelenip değerlendirilmiştir. Yazarın 

Amerika 19541 ve “Dalgalar2 adlı romanlarını çalışmamızın dışında bıraktık, zira 

bu romanlarda varoluşçuluk felsefesi ile doğrudan bir ilişki bulunmamaktadır.  

Sürgünlerin doğurduğu “bunaltı”, “yalnızlık”, “yabancılaşma”, “burjuva yaşam 

tarzının absürtlüğü” gibi kavramların eserlerdeki oluşumunun sebebinin varoluşçuluk 

akımının yazarlar üzerindeki etkileri olduğu kadar  devletin ve onun ideolojilerinin 

yazar ve sanatçılar üzerinde kurmak istediği hakimiyet ile de ilgilidir. Var olmak ve 

varoluşçuluğun eserlerdeki niteliğini yansıtmak Türk edebiyatı edebi topluluklarının 

ve yazarlarının devlet ve toplum ile ilişkilerinin ortaya konması adına önemli bir 

işlev görür. 

Bu çalışma üç bölümden oluşmaktadır. “Varoluşçuluk Felsefesi ve Edebiyat” 

adlı birinci bölümde öncelikle varoluşun ne anlama geldiği hususunda bir giriş 

yapılmıştır. “Varoluşçuluğun Türk Edebiyatındaki Gelişimi” adlı ikinci bölümde 

öncelikle “var olma” mücadelesini, Türk edebiyatı edebî topluluklarının yazar ve 

şairlerinin devlet ideolojilerine ve toplumsal baskılara karşı var olma mücadelelerini 

ortaya koyarak bu mücadelenin ”varoluşçuluk” zeminine de eserlerini İkinci Dünya 

savaşı sonrası veren Demir Özlü başta olmak üzere 1950 kuşağında yer alan Ferit 

Edgü, Orhan Duru ve Ahmet Oktay gibi yazarlar çerçevesinde bakılmıştır. 

 “Demir Özlü Romanları ve Varoluşçuluk Temaları” adlı son bölümde ise 

Özlü’nün varoluşçu felsefe ve edebiyatla olan ilişkisi, beş romanı üzerinde ortaya 

                                                           

1 Demir Özlü, Amerika 1954, İmge Kitabevi,  Ankara, 2006. 
2 Demir Özlü, Dalgalar, İmge Kitabevi, Ankara, 2006. 



iv 
 

konulmuştur. Bir Uzun Sonbahar,“Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Bir Yaz 

Mevsimi Romansı ve Tatlı Bir Eylül romanlarındaki “yalnızlık”, “yabancılaşma” ve 

“sürgünde olma” durumu, İthaka’ya Yolculuk romanıyla beraber zirveye çıkmıştır. 

Yazarın varoluşu adına verdiği mücadele çok sevdiği İstanbul’a kavuşmasıyla mutlu 

sonla bittiği düşünülse de yazar için ne İstanbul ne de ülkesi eskisi gibidir.  

Anahtar Sözcükler: Felsefe ve edebiyat, yalnızlık, yabancılaşma, sürgün.                                            

  



v 
 

ABSTRACT   

EXISTENTIALISM IN DEMİR ÖZLÜ’S NOVELS 

Sinan KAYTANCILAR  

Ondokuz Mayıs University  

Institute of Graduate Studies  

Departmanent of Turkish Language and Literature,  

Graduate, May 2021 

Supervisor: Associate Professor İlknur TATAR KIRILMIŞ 

Existentialism, which dates back to the 19th century, World War I and 

inparticular II. Western literature first after World War II, then Turkish it is a current 

of thought that manifests itself in the literature. Existentialism, its effect rather it has 

shown in the European continent. Turkish literature in the same period that 

existential philosophy was influential around Sartre and his works is known. This 

trend is a new language for some of the 1950 generation writers. Has been effective 

in seeking the opportunity. Demir Özlü with local conditions revealing the 

reflections of this movement in Turkish literature with the narratives he combined. 

He is one of the authors who put it. On the author's novels researches tried to reveal 

its literary side and generally this framework is kept in the axis of Western 

philosophy. In these studies, the author's social and political neglecting the process 

that made existentialism a natural choice. Has been in this thesis, Özlü's focused on 

the indigenous interpretation of his works and attention to this savings of the author 

was taken in this research, Demir Özlü's Bir Uzun Sonbahar (1976), Bir 

Küçükburjuvanın Gençlik Yılları (1979), Bir Yaz Mevsimi Romansı (1990), Tatlı Bir 

Eylül (1995), İthaka’ya Yolculuk (1996) novels existentialism; themes of 

"loneliness", "alienation", "exile" it has been examined and evaluated within the 

framework of. The author's Amerika 1954 and we have excluded the novels Dalgalar 

from our work because this there is no direct relationship with  the existentialist 

philosophy in novels. "Anxiety", "loneliness", "alienation" caused by exiles, 

"bourgeois life" the reason for the formation of concepts such as "the absurdity of his 

style" in the works. As well as the effects of the existentialist movement on writers 

with the dominance that his ideologies wanted to establish over writers and artists is 

also relevant. In order to exist and reflect the nature of existentialism in works the 

relationship between Turkish literature literary societies and writers with the state 

and society. It serves an important function to reveal the relationships.  

 



vi 
 

This study consists of three parts. "Philosophy of Existentialism and in the first 

chapter titled "Literature", first of all what existence means an introduction has been 

made on the subject. "Existentialism in Turkish Literature In the second chapter 

titled "Development", first of all the "struggle for existence" of the writers and poets 

of the literary communities of literature by revealing their struggle for existence 

against social pressures, this on the "existentialist" ground of the struggle, his works 

after the Second World War. Ferit Edgü, who was in the 1950 generation, especially 

Demir Özlü, it has been viewed within the framework of authors such as Orhan Duru 

and Ahmet Oktay.  

In the last section titled "Demir Özlü Novels and Existentialism Themes" 

Özlü's relationship with existential philosophy and literature on his five novels it has 

been put forward. Bir Uzun Sonbahar, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Bir Yaz 

Mevsimi Romansı and Tatlı Bir Eylül "Loneliness", "alienation" and "exile" situation, 

İthaka’ya Yolculuk reached its peak with the novel. Given by the author in the name 

of his existence even though the struggle is thought to have ended with a happy 

ending with Istanbul, which he loves so much neither Istanbul nor his country are the 

same for the author. 

Keywords: Philosophy and literature, loneliness, estrangement, exile. 

 

 

  



vii 
 

ÖN SÖZ 
 

Batı’da I. ve II. Dünya Savaşları’nın ertesinde ortaya çıkıp gelişen 

varoluşçuluk akımının etkileri Türk edebiyatına da yansımıştır. 1950 kuşağı 

yazarlarının eserlerinde varoluşçu izler barındıran etkiler, Türkiye’de gerçekleşen 

toplumsal olayların oluşturduğu yerli koşulların bir tezahürü olarak görülebilir. Bu 

yazarlar varoluşçu akıma özgü olan yalnızlık, yabancılaşma ve sürgünde olma gibi 

temaları gönüllü veya zorunlu olarak gitmiş oldukları yurtdışında derin bir şekilde 

hissederler. Bu durum, bu kuşağın bilhassa da Demir Özlü’nün çalışmamızda konu 

ettiğimiz anlatılarında kendisini gösterir. Evrensellik bir nitelik gösteren varoluşçu 

düşünce akımı, edebiyat ile uyumlu bir birliktelik yakalayarak, bireylerin sesini 

duyurmak için bir olanak sağlar. Varoluşçuluk  felsefesi, toplumları etkileyip 

insanlara yön verme işlevini aynı şekilde edebiyat alanında da sürdürür. Demir 

Özlü’nün romanlarında devrinin siyasi problemlerinin de eşlik ettiği varoluş durumu 

önemli bir yere sahiptir. Bu çalışmada yazarın eserleri bu düşünceyle 

değerlendirilmiş ve daha önceki çalışmalarda eksik bırakılan yerli tesire dikkat 

çekilmiştir. 

Bu tez çalışmasının her aşamasında tüm bilgi ve birikimini büyük bir özveri ile 

yansıtan, üzerimde büyük emeği ve hakları olan hocam Doç. Dr. İlknur TATAR 

KIRILMIŞ’a sonsuz teşekkürlerimi ve saygılarımı sunarım. Ayrıca hiçbir surette 

maddi-manevi desteklerini bir an olsun esirgemeyen her zaman ve şartta varlıklarını 

sürekli hissettiğim aileme de minnettarım.  

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  



viii 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ..................................................................................................................................... iii 

ÖN SÖZ ................................................................................................................................ vii 

GİRİŞ ...................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................. 4 

VAROLUŞÇULUK FELSEFESİ VE EDEBİYAT ............................................................. 4 

İKİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................. 20 

VAROLUŞÇULUĞUN TÜRK EDEBİYATINDAKİ GELİŞİMİ .................................. 20 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM .............................................................................................................. 46 

DEMİR ÖZLÜ ROMANLARI VE .................................................................................... 46 

VAROLUŞÇULUK TEMALARI ....................................................................................... 46 

3.1. Bir Uzun Sonbahar  ....................................................................................................... 57 

3.2. Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları ............................................................................ 70 

3.3. Bir Yaz Mevsimi Romansı.............................................................................................. 80 

3.4. Tatlı Bir Eylül  ............................................................................................................... 88 

3.5. İthaka’ya Yolculuk  ........................................................................................................ 96 

SONUÇ ............................................................................................................................... 103 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 107 



1 
 



1 
 

GİRİŞ 

Felsefi akımlar, oluştukları devrin şartlarından ayrı düşünülemez. Bu manada 

felsefi akımları ve ilkelerinden mevcut birikimleri ile yararlanan yazarlar, anlatıları 

yoluyla maruz kaldıkları şartlara göre kendi içlerinde çözüm yolları üretme amacı 

güderler. Varoluşçuluk felsefi akımı da özellikle 20. yüzyılın meselelerini dile 

getiren bir felsefe akımıdır. İki dünya savaşını doğrudan veya dolaylı olarak yaşamış 

toplumlar, açlık ve sefaletle karşı karşıya kalırlar; sanayi, bilim ve teknolojideki 

gelişmelere rağmen savaşın getirdiği iş gücü kaybı yüzünden gerek ekonomik ve 

toplumsal gerekse psikolojik olarak büyük bir hayal kırıklığı yaşarlar. Geride kalan 

asırda savaşların sebep olduğu toplumsal olaylar sebebiyle insanların yalnızlaşması, 

sorunlarına karşı çaresiz hissetme ile beraber var oluşları hakkında bir umutsuzluk 

yaratır.  

Bireylerin var oluşunu sorgulaması ve ulaşacağı sonuç yine sadece kendi çabasına 

bağlıdır. Varoluş bir hâl değildir, bir harekettir, imkandan gerçeğe geçiştir. Gerçek 

varoluş hürriyete muhtaçtır ve bu sebepten insana mahsus bir imtiyazdır.3 Gerçekten 

var olmak için kendi hür iradesiyle istediği hâli bir defa seçmek ve o hâlde karar 

kılmak kâfi değildir. Varoluş, katilik kazanmış gayeye ulaşmış bir hâl tanımaz. 

Varoluş, var olan her şeyin daima ötesine geçer. Biz ne isek, özümüz odur. Olmak 

istediğimizi seçerken kendi kendimizi seçiyoruz demektir. Böylelikle öz, varoluştan 

sonra geliyor demektir. Böylece öz, varoluştan sonra geliyor demektir.4 Çünkü, 

seçmek için önceden var olmak lazımdır. İnsan özünü kendi seçer. Ateist bir filozof 

olan Sartre da böyle bir iştiraki edebi eserde bir yaşam şekli olarak ortaya koymaya 

çalışmıştır. Hür olan ve sahip olduğu hürriyetle kendi kendini, kendi özünü seçen ve 

dünyasında yalnız olan insandır. Kişinin varoluş konusunda kendisini bilinç ışığı 

altında değerlendirmesi için birey olduğunun farkına varması gerekir. 20. yüzyıl 

insanı ise toplum içindeki sürüklenişiyle mutsuz olan ve olumsuz düşünen bir varlık 

olarak zaten dünyada çaresizliği tatmış durumdadır. Bunun için insanın umutsuzluk 

ve bırakılmışlığı evrenselleşerek bütün insanlığa mal olur.5  İnsanın erişmek istediği 

amaç her kişiye göre başkadır ve bu başkalaşımı kendisi yapar. Varoluşçu felsefenin 

sonraki süreçte edebiyata taşınmasıyla toplumdaki yeri giderek önem kazanır.  

                                                           

3 Frederick Mayer, Yirminci Asırda Felsefe,  çev. Vahap Mutal, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1992, s. 

92- 95. 
4 Jean Paul Sartre, Varoluşçuluk, çev. Asım Bezirci, Say Yayınları, İstanbul, 2018, s. 8. 
5 Sartre, Varoluşçuluk,  s. 8. 



2 
 

Amerikalı kültür kuramcısı Fredric Jameson, “bir eserin merkezinde yer alan 

biçimsel çelişkiyi teşhis etmenin, onu eleştirmekten çok, üretim kaynaklarını 

bulmak”6
 olduğunu söyler. Dolayısıyla bir yazarın eserlerinde oluşturmuş olduğu 

içeriği incelemenin yolunun, yazarın düşünce dünyasını besleyen kaynaklarla olan 

ilgisini irdelemekten geçtiği söylenebilir.  

Gustave Lanson, Edebiyat Tarihinde Usûl 7’ de edebiyat tarihinin, insan 

unsurunun altını önemle çizdiğinden söz eder. Edebiyat tarihi ve tarih ilişkisi 

sorgulanırken geçmiş üzerinden sağlama yapıldığı görülür. Her edebiyat eserini 

sosyal bir olay olarak gören Lanson, ayrıca eserin fert ile toplum arasında bir 

“bildirişim” aracı olduğunu vurgular.8 

Tevfik Fikret’in 30 Eylül 1894'te Malumat dergisinde çıkan “Manzume-i Garrâ” adlı 

yazısı, şairin yeni şiir tarzını sanatkârane bir üslupla anlattığı dikkate değer bir 

vesikadır. Mehmet Kaplan, Fikret’in bu eserinde şiir görüşünü oluşturan etmenleri 

sıralarken onun dikkat ve temayülünün bir yazar ve akım üzerinde durmadığından, 

farklı kültür ve edebiyatlara ait eserleri Türkçeleştirmek suretiyle çevirisinden 

istifade ettiğinden söz eder.9 Dolayısıyla Fikret’in bu eserinde mevzu bahis olan bir 

akım ve yazar üzerinde durmayıp yararlandığı çeşitli kaynaklarını kendi sanat 

anlayışı için bir aracı olarak ele alıp eserini oluşturduğuna işaret edilir. Bir yazarın 

eserinin oluşumu incelenirken o yazarın düşünce dünyasını besleyen kaynaklarla bir 

ilişki kurulması önem arz eder.  

Dolayısıyla bu çalışma da Özlü’nün yapıtlarını incelerken onun kullandığı edebî 

biçemin, tarihsel ve toplumsal içerikle ilişkisini irdelemenin, eserlerine getirilen 

bakışın en üretken yollarından birisi olduğu iddiasından hareket etmektedir.  

Edebi eserlerinde insanı ve sorunlarını ele alma anlayışını esas alan Demir 

Özlü, varoluşçu felsefeye ait temaları, toplumsal olayların insanı kendisiyle bir 

başına bıraktığı anlar ile roman karakterleri özelinde bir varoluş çatışmasına 

dönüştürür. Yeni bir şeyler yapmak adına bir çaba ile “engelleri” aşma arzusunun 

                                                           

6 Fredric Jameson, Antikler ve Postmodernler: Formların Tarihselliği Üzerine, çev. Özgüç    

Orhan, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2018, s. 73. 
7 Gustave Lanson, Edebiyat Tarihinde Usûl, Edebî Metin ve İnsan, çev. Yusuf Şerif Kılıçel 

Büyüyenay Yayınları, İstanbul, 2017. 
8 Meral Afacan Bayrak, “Lanson ve Edebiyat Tarihinde Usûl”, Türk Dili, C. CXIV, S. 794, Şubat, 

2018, s. 95. 
9 Mehmet Kaplan, Tevfik Fikret, Edebi Şahsiyeti ve Eserleri, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 1986, s. 14. 



3 
 

sınırlarını zorlamaya itmesi ve sonuçları bu araştırmanın çalışma evrenini 

oluşturmaktadır. Tezimizde bahsi geçen beş romanda, varoluşçuluk felsefesinin 

yansımalarını gösteren başlıca üç tema olduğu tespit edilmiştir. Ağırlıklı olarak bu üç 

tema çevresinde ilerlemek ve incelenen romanlardaki varoluşçuluk kavramlarını 

özsel bir biçimde anlatmak adına bazı temaları dahil etmediğimizi belirtmek isteriz. 

İrdelediğimiz temalar bilhassa “yabancılaşma”, “yalnızlık” ve “sürgünde olma” 

şeklindedir.  

Roman karakterleri, bulundukları topluma sırasıyla önce yabancılaşırlar, 

yabancılaşmaları onları toplum içinde bir yalnızlığa sevk eder. Demir Özlü’nün 

tezimizdeki romanlarında, bireyler, bunalımlarından çıkış yollarını varoluşçu 

felsefenin ilkeleri ve temaları doğrultusunda arar. Kendi toplumuna yabancılaşan 

bireyler, zorunlu olarak ülkelerinden ayrılıp sürgün hayatı yaşamaya başlarlar. 

Sürgünde de gerek mekana ait gerekse kendi içinde daha derin bir yabancılaşmaya ve 

yalnızlığa mahkum olurlar.  

Dolayısıyla bu döngüsel durum hatta kısır döngü, yazar için hem ülkesinde hem de 

sürgünde devam eder. Romanların ana karakterleri bir gün ülkelerine dönseler bile 

bıraktıkları gibi bulamadıkları şeyler içlerindeki yalnızlık ve yabancılaşmalarının 

çizgilerini belirginleştiren unsurlar olmayı sürdürürler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

VAROLUŞÇULUK FELSEFESİ VE EDEBİYAT 

 

Varoluşçuluğun tanımı ve bazı önemli filozoflarının akıma olan bakış açılarını 

ortaya koymadan evvel bu akımın esinini aldığı “felsefe” üzerinde genel hatlarıyla 

durulması gerekir. Batılı anlamdaki bu felsefeyi ilk olarak ortaya koyan, eski 

Yunanlılar olmuştur. Böyle bir felsefe, Klasik İlkçağ ya da Antik Çağ adı verilen, 

yalnız Yunan ve Roma kültürlerini içine alan, İsa'dan önce 8. yüzyılda başlayıp, 

İsa'dan sonra 5. yüzyılda sona eren, bin yıldan fazla süren bir tarih aralığının 

ürünüdür.10 

İki bin beş yüz senelik felsefe tarihi, insanın kendi şuuruna varmasının biricik 

büyük ânı gibidir. Birbiriyle çarpışan güçleri, çözülemez görünen meseleleri, yüksek 

eserleri, sapmaları, derin hakikati, yanılmanın girdabını ve felsefenin çeşitli sosyal ve 

siyasî durumlarda şahsî tutumlarda nasıl tecelli ettiğini gösterir. On yedinci asır ve 

daha sonralarına kadar antiğe dayandırılan düşünce, İncil ve Augustin’in hükmü 

altındadır. Bu durum on sekizinci asırdan itibaren, yavaş yavaş sona erer. İnsan, 

tarihe ihtiyaç hissedilmeden de kendi aklına dayanarak, kendini yapabileceğini sanır. 

Yirminci yüzyıldan itibaren ise darmadağın edici teknik bilgi ve iktidarın ilim ve 

bâtıl-inancı, hayalî dünya hedefleri, pasif bir düşüncesizlik yararına, bin senelik 

temellerin unutulması keyfiyeti, gittikçe artar. En derin anlama ulaşmak için, her şeyi 

sorgulayan teknik çağın kökten değiştirdiği bir dünyada, şimdiyi, egzistansı, kayıtsız-

şartsızı serbestçe ele alabilmek için, olsa olsa, her şeyi sarsan bir düşünce başarıya 

ulaşabilir.11  

Eski Yunanca’daki “sophia” sözcüğü bu çerçevede yalnızca kuru ve soyut 

bilgi anlamına değil, akıllıca davranmak, aşırılıklardan kaçınmak, kendine egemen 

olmak ve kötü durumlara göğüs germeyi bilmek anlamına da gelir. Demek ki filozof, 

yaşamın anlamını bulmaya ve bu anlama uygun biçimde yaşamaya çalışan kimsedir. 

12 

                                                           

10 Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2010, s. 11. 
11 Karl Jaspers, Felsefeye Giriş,  çev. Mehmet Akalın, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1981, s. 138, 139, 

140, 141. 
12 Selahattin Hilav, Felsefe El Kitabı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2009, s. 13. 



5 
 

Antik çağlardaki filozofların aksine felsefi sistemlerin saçma olduğunu dile 

getiren ve bilimin birikerek ilerleme prensibi esasına dayalı olarak vücut bulan 

varoluşçuluk felsefesi ise,13 1920’li yılların sonu ve 1930’lu yılların başında 

Almanya’dan yayılmış, oradan 1930’lu yılların sonuna doğru Fransa’da etkisini 

göstermiştir.14 İkinci Dünya Savaşı sonrası Paris’te, özellikle “sol yaka” aydınları 

arasında etkili olmuş, Jean-Paul Sartre’ın öncülüğünü yaptığı ve temel önermelerini 

kitapları ve makaleleri vasıtasıyla oluşturduğu bir düşünce akımıdır.15 Batı 

medeniyeti, İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra, geçmişe ve geleneğe dair tüm 

temellerini yitiren, tarihe ve teknolojiye olan güvenini kaybeden insanın ortaya 

çıkışına sahne olur. Bryan Maggee, varoluşçuluğun gerçekte Fransa’da değil, 

Almanya’da ve İkinci Dünya Savaşı’nı değil, Birinci Dünya Savaşı’nı izleyen 

dönemde ortaya çıktığını söyler.16 Varoluşçuluğun çıkış noktasını imleyen “yitirme” 

olgusu, İkinci Dünya Savaşı’yla birlikte insanın ve dünyanın varlığına duyulan 

inancın kökten sarsılmasıyla da yakından ilişkilidir.  

Varoluşçuluk sözcüğü, ilk defa 1929 yılında yeni Kantçı F. Heineman 

tarafından kullanılmıştır.17 Yirminci yüzyıl sonlarında Fransız okurlar için 

varoluşçuluk terimi, tutarlı düşüncelerden oluşan bir bütünlükten ziyade dönemin 

havasını, bir üslubu hatta bir modayı çağrıştırmaktadır. İyi ve kötü insan 

deneyimlerinin bir anlatımı olarak kendini ortaya koysa da zihnimizde bir 

kötümserlik uyandırmasının nedeni, insan yazgısının genellikle dramatik açıdan 

kavranıyor oluşu ile alakalıdır. Kara mizah, kara roman gibi türler,  varoluşçulukta 

bir doğrulama aramaya iten mutsuz bilinç dalgası olarak yüzyılın yeni hastalığı 

karşısında ortaya konmuştur.18 

Varoluşçuluğun batı geleneğinde bir akım hâline dönüşmesinin bazı temel 

nedenleri vardır. Bunlardan ilki 19. yüzyılın sonlarına doğru “dinin” ve onu temsil 

eden kilisenin gerileyişidir. Dolayısıyla dinin bireye sağladığı o güvenli ortam 

                                                           

13 Taşkın Takış, “Yeryüzüne Hiçliği Getiren İnsan”,  Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 

23, S. 92, 2020, s. 7. 
14 Haluk Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”,  Doğu Batı Düşünce Dergisi, 

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, s. 160. 
15 Hasan Bülent Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun  

Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun Huzursuzluğu”,  Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, 

S. 92, 2020, s. 11. 
16 Bryan Maggee, Heidegger ve Çağdaş Varoluşçuluk, Yeni Düşün Adamları, çev. Ülker Gökberk, 

MEB Yayınları, İstanbul, 1979, s. 104. 
17 Orhan Hançerlioğlu,  Felsefe Sözlüğü, Remzi Yayınevi, İstanbul, 1989, s. 443. 
18 Emmanuel Maunier,  Varoluş Felsefelerine Giriş, Alan Yayınları, İstanbul, 1986, s. 73 



6 
 

kaybolmuş, onun yerine her bakımdan özgür; ancak daha yersiz yurtsuz bir birey 

kimliği ortaya çıkmıştır.19 

Varoluşçuluğun anlam çerçevesini çizen “temellerin sarsılması”, “zeminin 

yerinden oynaması”, “yerin ayakların altından kayması” gibi temalar, söz konusu 

“yitirme” problemiyle birlikte ivme kazanır. İkinci Dünya Savaşı’yla beraber çağın 

ana belirtisinin bu “yitirme” izleği olduğunun altını çizen Joachim Ritter, bu 

durumun “tehdit altında olma duygusu”ndan ileri geldiğini belirtir.20 Birinci ve İkinci 

Dünya savaşları, bireyin sadece can güvenliğini tehdit etmekle kalmamış, sözü edilen 

bu tehdit, Jaspers’in belirttiği gibi bireyin manevi dünyasına da yönelik olması 

nedeniyle onun dünya üzerinde tehlikede olduğu hissini artırmıştır. Tehdit altında 

olma hâli, modern toplumda bireyin Sanayi Devrimi’nden ileri gelen 

hoşnutsuzluğuna, yaşadığı dünyaya ve kendisine yabancılaşmasına, biricikliğinin 

kalabalıkların yığınların arasında silinip gitmesine işaret etmektedir.21  

İnsan; yaşamı, yaşamın anlamını; ötekini (diğer insanları), onlarla olan 

ilişkilerini; nasıl yaşayacaklarını; yaşamın amaç ve değerlerini; ölümü, ölüm 

sonrasını sorgularken  sadece savaşların ve oluşturdukları kaosların sonuçları 

hususunda değil, binlerce yıldır sorgulaya gelmiştir.22 

Türkçeye “varoluş” olarak çevrilmiş olan “egzistans” kelimesi, fert olarak 

insanın, dünya plânında bilinçle temellendirilmiş yaşantıları çerçevesindeki hâlidir. 

Varoluş felsefelerinde insan, nesne ya da kavram olmaktan kurtarılarak, anlık yaşayış 

halleri içerisinde ortaya çıkan ruhi bir derinlik ve dinamizm taşıyan hayatı ve hayat 

içinde kendi yerini belirleme sorumluluğu duyan bir özgürlük durumudur.23  

Varoluş ilk bakışta, kendini var etme, ortaya koyma, var olmak gibi insana dair 

üstün edimlerin belirmesi gibi olumlu çağrışımlara gebe olsa da var olmama şartı 

olumsuzlamaktan geçer. Bu diyalektik sürecin de insanı kuşkuculuk, bireycilik, 

                                                           

19 Mustafa Kurt, 1950 Sonrası Türk Edebiyatında Varoluşçu Felsefeden Etkilenen Yazarların 

Romanlarında Yapı, Tema Ve Anlatma,  Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve 

Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yeni Türk Dili ve Edebiyatı Bilim Dalı, Doktora Tezi, 2007, s. 18. 
20 Joachim Ritter, Varoluş Felsefesi Üzerine, çev. Hüseyin Batuhan,  İstanbul Üniversitesi Edebiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1954, s. 5.  
21 Ayşe Öykü İş, Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün Hikayelerinde Varoluşçu Öznellik, s. 12-13,  

Boğaziçi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans Bitirme Tezi, 2007. 
22 Levent Tokuçoğlu, “Varoluşçuluk ve Varoluşçu Psikoterapi Üzerine Bir Değini”, Düşünbil Dergisi, 

Yıl. 13, S. 81, Temmuz 2019, s. 47. 
23 Kenan Gürsoy, Varoluş ve Felsefe, Aktif Düşünce Yayıncılık, Ankara, 2014, s. 80. 



7 
 

kötümserlik gibi ruh hâllerine sürükleyip hiçliğe itmesi kaçınılmazdır.24 Nietzsche’ye 

göre insan, bulunduğu hiçliğine rağmen ontolojik koşullarla sınırlı da olunmuş da 

olsa bu koşullarca dikte edilmeyi, bu koşulların arasına sıkışıp kalmayı, bozulmayı 

reddeden bir insandır. Bizlere düşen, hayatın getirdiklerini neşemizi, canlılığımızı 

bulmak için birer basamak hâline getirmektir.25 

İnsanın dünyayla kurduğu ilişki tarzının boşluk ve zayıflığa kayması, onun her 

türlü kategori ve nesnelliğin dışında tutulmasını zorunlu kılar. Dolayısıyla birey 

olarak insan, dünyaya fırlatılmışlığı, yeryüzüne hiçliği getirmesi, tek başınalığı, 

çaresizliği, çevresinde olan bitenlere daima bir bulantı duyma hâli ve tatminsiz 

oluşuyla yeni bir kahraman hâline gelir.26 

Varoluşçuluk, insanın ölümüne kadar pek çok olanağa sahip olacağını ve sahip 

olduğu değerlerini sürekli gözden geçirerek yeni değerler yaratabileceğini varsaydığı 

için ne iyimser ne de kötümser bir felsefedir. İnsanın daima daha iyiye gidebileceğini 

göz önüne alan iyimser bir yaklaşımla karşımıza çıkar. Sahip olan insanı değil var 

olan insanı ele alan varoluşçu felsefe insanın kendisini çeşitli nedenlerle var 

edememesi durumunun yol açtığı problemleri işler.27 Bu bağlamda varoluşunu ve var 

olmaklığını yaşayan bireyin bununla birlikte eyleyen, harekete geçen olduğunun da 

farkına varmışlardır. Bu minvalde varoluş, durağan bir süreç olmayıp oluş hâlinde 

olmayı imler.  

Varoluşçuluk, tanımlaması meşakkatli bir kavram olmasının yanı sıra tarihsel 

olarak çok çeşitli bağlamlarda ve çeşitli amaçlarla kullanılır. Varoluşçu yaklaşımların 

kökeni varoluşçu felsefedir.28 Bugün varoluşçu olarak adlandırılabilecek metin 

örnekleri, eski Yunan’a dek görülmesine rağmen varoluşçuluk yirminci yüzyıla 

kadar dikkat çekecek bir hareket olarak ortaya çıkmaz.29 Fakat kavramsal 

çerçevesiyle felsefi bir akıma dönüşmesi yirminci yüzyılda gerçekleşmiştir. Pek az 

felsefe akımı varoluşçuluk denli popüler olmuş ve ilgi çekmiştir.30 Jaspers’e göre, 

çağımızın dört filozofu tartışmasız “egzistansiyalist” olarak gösterilebilir. Bu 

                                                           

24 Takış, “Yeryüzüne Hiçliği Getiren İnsan”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 

92, 2020,  s. 7-8. 
25 Ferhat Jak İçöz, “Varoluşçu Psikoterapi Nereden Çıktı?”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, s. 222. 
26 Takış, “Yeryüzüne Hiçliği Getiren İnsan”, s. 7. 
27 Nejat Bozkurt, Eleştiri ve Aydınlanma, Sentez Yayınları, Ankara, 2013,  s. 251. 
28 Tokuçoğlu, “Varoluşçuluk ve Varoluşçu Psikoterapi Üzerine Bir Değini”, s. 47. 
29 Tokuçoğlu, “Varoluşçuluk ve Varoluşçu Psikoterapi Üzerine Bir Değini”, s. 47. 
30 Tokuçoğlu, “Varoluşçuluk ve Varoluşçu Psikoterapi Üzerine Bir Değini”, s. 47. 



8 
 

filozoflar; Gabriel Marcel, Martin Heidegger, Karl Jaspers ve Jean Paul Sartre’dır. 

Hepsi de büyük zaman aralığına rağmen, hâlâ bugün tesirini devam ettiren 

Kierkegaard’a dayanırlar.31   

Kierkegaard’da yoğun ironik göndermelerle bireyin varoluş sancısı 

duyumsanır, Marcel ise “varlığın gizemi” üzerinde durur. Jaspers varlık felsefesinden 

hareketle felsefi antropolojinin önünü açar. Husserl insan bilincinin derin yapılarını 

kazıyarak Kant’tan sonraki klasik idealizm anlayışına yeni boyut katar. Heidegger’de 

insan varoluşu tam merkezde olmayıp daha ziyade Dasein’ı mesken tutup onun yan 

kuvveti gibi çalışır.  

Camus’de saçma ve yabancılaşma, Sartre’da ise özgürlük ve hiçlik konuları 

öne çıkar. Varoluşçu filozoflar arasında ortak bir tanımdan söz edilemese de zamanın 

ruhuna yönelik eleştirileri ve temel karşı çıkışları onları bu açıdan ortak bir noktada 

birleştirir.32 Varoluşçuluğun tanımlanması hususunda bir açıdan bulunmuş görünen 

ortaklık, filozofların dini inançları ya da inançsızlıkları üzerinden bir inceleme 

yapılması söz konusu olduğunda ayrımlı bir hâle dönüşür.  

Fransız Filozof Jean-Paul Sartre “Varoluşçuluk ve insancılık” 

(“L'Existentialisme etu Humanisme”) adlı bir konuşma metninde, varoluşçuları, 

Hristiyan varoluşçular ve ateist varoluşçular olarak ikiye ayırır ve ateist 

varoluşçuların kendi felsefeleriyle daha tutarlı olduğunu savunur.33 Sık sık 

alıntılanan “Başkaları cehennemdir” cümlesiyle anılan bu felsefeden bir etik çıkıp 

çıkmayacağı çok tartışılır. Ateist benin özgürlüğüne dayalı, kendi değerlerini seçen, 

üstlenen ve bunların evrenselliği iddiasında da bulunmak isteyen bir etik başkalığına 

saygı duyabilecek midir? Ahlâk dinden ayrılabilir mi? Bu sorulara Sartre, Gide 

üzerine yazdığı bir yazıda şöyle cevap verir: “Tanrı sorunu insanların kendi 

aralarındaki ilişkileri ilgilendiren insani bir sorundur. Bu tümel sorunlara herkes 

bütün yaşamı yoluyla bir çözüm getirir ve bu çözümler insanın kendisine ve 

başkalarına karşı benimsemeyi seçtiği tavra yansıtır.”34 Bu ateist yorumun din 

geleneğinin başkasıyla ilişkiye ilişkin taşıdığı ve önerdiği değerlere hiçbir saygı 

                                                           

31 Jaspers, Felsefeye Giriş, s. 8. 
32 Takış, “Yeryüzüne Hiçliği Getiren İnsan”, s. 8. 
33 Örsan K. Öymen, “Entelektüeller ve Toplumsal Muhalefet Varoluşun Varoluşu”, Felsefe Logos, 

Bulut Yayınları, Yıl. 8, S. 30-31, İstanbul, 2006, s. 227. 
34 Jean Paul Sartre, “Gide vivant”, Les Temps modernes, No.65, Mart 1951. Aktaran, Zeynep Direk ve 

Gaye Çankaya, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, Metis 

Yayınları, İstanbul, 2010, s. 23.  



9 
 

duymayacağı iddia edilemez, ancak bu saygı tek temelin özgürlük olmasının insana 

yaşattığı kaçınılmaz ıstırap içinde duyulabilir.35 

Karşıt iki grup gibi görünmelerine rağmen iki tarafın da çıkış noktası “varlığın 

özden önce geldiği” savunusudur. Varlık özden önce gelir; yani öznellikten yola 

çıkılarak insan üzerine düşünme söz konusu hâle gelir. Nicholas Berdyaev Ortodoks 

bir Rus, Martin Buber Yahudi bir teolog olup, varoluşçu olduğu bilinen birçok 

düşünür de Protestanlığı benimsemiş insanlardır. Agnostik olduğu söylenebilecek 

Heidegger, ateist Sartre ve din konusunda çok belirgin bir görüşe sahip olmayan 

Jaspers da varoluşçu düşünürler arasında kabul edilmektedir.36  

Modern varoluş felsefesinin yaratıcısı ve egzistansiyalizmi tam manasıyla 

temellendiren isim olan Kierkegaard ise Hegelciliğin revaçta olduğu bir devirde 

yaşar. Yaşadığı dönemde düşünceleri ile bir etki uyandıramadıysa da kıymeti 

günümüzde anlaşılmıştır.37  

Varoluşçu felsefelerde görülen “saçma”, “bunaltı”, “korku” ve “kaygı” gibi 

kavramların çoğunluğu öncül olarak Kierkegaard'da görülür. Kierkegaard, felsefe 

tarihinin soyut mantıksal kurgularla geliştiğini ve bu nedenle bireyi ve bireyin gerçek 

yaşamını gözden kaçırdığını düşünür. Ona göre, varoluş, somut ve öznel insanın 

yaşamıdır. Bu nedenle felsefe somut düşünmeye, yani varoluşa yönelmelidir. 1950 

kuşağı yazarlarımızın da bireyi öne çıkaran bir tutum geliştirmeleri Kierkegaard’ın 

bu yönelimini destekler niteliğe sahiptir. Topluma yabancılaşan bireyler kendilerini 

gözden kaçırdığını duyumsayarak bu hikâye ve romanlarında kullandıkları üslupları 

ve içerik oluşturma tarzları ile ortaya koyarlar. Sıkça geçmişe dönerler ve orada o 

zamanki hayatlarını yad ederek bazen bir özlem bazen de bir pişmanlık duyarlar. 

Kullandıkları başlıca yöntem ya da karar anı ise seçim yapmaktır. Karakterleri 

üzerinden bir seçim yapan yazarlar bunun sorumluluğunu da üstlenirler. Var olmaya 

çalışmak risk almaktır. Kendini çaresiz hisseden bireyler için sorumluluk almak 

trajik de bir durumdur.  Kierkegaard da bir korku teorisiyle Tanrı karşısında insanın 

tamamen çaresizliği ve insan kaderinin trajikliğini birleştirir.38  

                                                           

35 Zeynep Direk ve Gaye Çankaya, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü 

Üzerine,  s. 23. 
36 Nilgün Özcan, Varoluşçu Felsefenin Türkiye’ye Girişi ve Etkileri, Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, Ankara, Ocak 2016, s. 15. 
37 Jean Paul Sartre, Varoluşçuluk, çev. Asım Bezirci, Say Yayınları, İstanbul 2018, s. 13. 
38 Jaspers, Felsefeye Giriş, s. 10. 



10 
 

Dolayısıyla varoluşçuluğu dini kimliğiyle savunan Protestan bir teolog olan 

Kierkegaard, Tanrı’ya mantık yoluyla değil inançla yaklaşılabileceğine inanır. Öznel 

bireyin varoluş mücadelesini temel alarak gerçekleri Tanrı’yla bir ilişki olarak 

belirtmiş ve teslimiyetin önemini vurgular. Ona göre insan yok olma korkusundan 

kaçmak için kendisini sınırlandırmakta yani varoluşunu sınırlandırır. Benliği 

sınırlanıp bir başkasının dünyasında gömülü kalan kişi, benliğini kaybetme tehlikesi 

ile karşı karşıya kalır. Benliğini kaybetme tehlikesi, bir insanın içindeki 

potansiyelleri keşfetme ve geliştirme yetersizliğini ifade eder. Kierkegaard’a göre 

varoluşsal suçluluktan kurtulmak ancak bireyin “kendisi olmayı istemesi” 

durumunda mümkün olabilir.39  

Ona göre, insan olmanın en büyük trajedisi ise günahkar olmaktır. 

Kierkegaard’ın günahkârlığı ilahi yasaları çiğnemekle ilgili değildir; her daim eksik 

olacak olmamızla ilgilidir. Günahkâr olmayan tek varlık her şeyi haiz Tanrı’dır. 

Yapabileceğimiz en iyi şey; daha az günahkâr olmak ve imanla hareket etmektir. 

İmanı ise, bizi çağıranların peşinden gitmek,  sonucuna hükmetmeden, korkup şüphe 

etsek de bir yol bizi çağırıyorsa ona kendimizi adamaktır.40 Kierkegaard için iman 

problemi, varoluş problemidir.41 

Dolayısıyla Kierkegaard, gerçeğin doğrudan olarak değil dolaylı yoldan yani ilâhi 

yasaları çiğnemeyi göze almadan ortaya çıkarılabileceğini savunduğuna göre bu 

savunudan çıkarılabilecek sonuç, varlığın özden önce gelmediğidir. Bu hesaba göre 

birey, sahip olduğu yeniden ayağa kalkma gücünün farkına yaşadığı zorluklar 

neticesinde varacağı için, burjuva insanının zekasının ve hayatında olanların ciddiye 

alınması yersizdir. 

Kierkegaard ayrıca felsefi yol ile dini yol arasındaki farkın karar verme anı 

olduğunu, bireyin seçimleri sonucu gerçekleşen eylemlerinin bir sıçrama anıyla 

başladığını belirtir. Kişinin durumu Tanrı onu var etmeden önce bir yokluk 

durumudur. Tanrı’nın var ettiği insan, gerçek’ten yoksun olduğu andan olmak 

durumuna geçer: 

 

                                                           

39 Fikret Karahan ve Mehmet Sardoğan, Psikolojik Danışma ve Psikoterapi’de Kuramlar, Deniz 

Kültür Yayınları, Samsun, 2012, s. 109, 110.  
40 İçöz, “Varoluşçu Psikoterapi Nereden Çıktı?”, s. 226. 
41 Zeynep Zafer Esenyel, ”Sokrates’in Sokratik Olanla Aşılması: Kierkegaardcı Bir İman Otopsisi”, 

Düşünbil Dergisi, Yıl. 13, S. 81, 2019, s. 13. 



11 
 

     Felsefi yolla dini yol arasındaki en önemli fark Kierkegaard’ın önemle 

üzerinde durduğu o sıçrama ‘an’ıdır. Bireyin Tanrı tarafından yeryüzüne 

gönderildiği an, birey için adeta bir dönüşümdür. Bu dönüşüm ancak imanla 

mümkün olabilecek bir sıçrama anıdır. Gerçekten yoksun olduğunun farkına 

vardığı an, kendi hakkında şaşkınlığa düşen kişi, kendi benliğinin bilgisi yerine 

günah bilinci edinir ve an kabul edilir edilmez de her şey yerli yerine oturur. 

“Kişinin önceki durumunun bir olmamak” durumu olduğunu ifade eden 

Kierkegaard, bu “an”dan sonra “olmak” durumuna geçtiğini söyler. 

Kierkegaard’a göre insanda sonlu ile sonsuzun, ruh ile bedenin, zorunlu ile 

olumsalın ve sınırlı ile sınırsızın sentezi o an içinde olur. Sıçrayış, Kierkegaard 

için karar kategorisidir.42  

 

Karl Jaspers ise “egzistansiyalist” olarak ortaya çıkan filozofların 

ilklerindendir. Jaspers’in düşüncesi diğer egzistansiyalistlere göre daha yaygın ve 

oturaklıdır. Meslektaşlarından metafizik ve bir nevi tabiat teolojisi yapmak gayretiyle 

ayrılır.43 Fritz Heinemann, varoluş filozofları içinde ilk yerin Jaspers’e ait olduğunu 

vurgulayarak onunla birlikte varoluş felsefesinin tamamlandığını düşünür. Ona göre 

Kierkegaard felsefesinde varolan “inançsal” motifler Jaspers’le farklı biçimde geri 

döner.Onun meslektaşlarıyla ayrışmadığı nokta Johann Wolfgang von Goethe’nin, 

“filozoflar bize kendi yaşama biçimlerinden çıkmamış olan hiçbir şey sunmazlar”44 

şeklindeki ifadesi gibi Jaspers’in de ürettiği felsefenin yaşam biçiminden meydana 

gelmiş olmasıdır. Genç yaşta ölümcül bir hastalıkla boğuşan, çok sevdiği eşinin 

Yahudi olmasından dolayı, içinde bulunduğu baskılara maruz kalıp Hitler rejimince 

üniversiteden uzaklaştırılması ve yayın yasağı konması gibi ağır yaptırımlara göğüs 

gerer.45 Jaspers’in varoluşun asıl belirleyici noktası olarak addettiği özgür olma 

durumu, onun felsefesinin esas noktasını meydana getirir. Onun felsefesi bir tür 

özgürlüğe açılan kapının felsefesi hâline gelir.  

Jaspers’e göre, “gerçek varoluş felsefesi”, kendini arayan insanın kendisi 

olmasını sağlayan, özgürlüğüne çağrıda bulunan sorunlarla ilgilenmektedir. Ona göre 

varoluş felsefesi, “bugün insanın tekrar kendine gelişine çağrıda bulunan sorunların” 

karşılığı olarak düşünülür. Bu felsefe, ampirik varlığın aşılıp aşkınlıkta kişinin kendi 

varlığını aramasının yolu olarak karşımıza çıkar.46 Jaspers’e göre varoluş bir 

“kavram” değil, her türlü nesnelliğin ötesini işaret eden bir göstergedir.47 Bununla 

beraber Jaspers hepimizin hayatlarının sınır durumlarla çevrili olduğundan söz eder. 

                                                           

42 Esenyel, ”Sokrates’in Sokratik Olanla Aşılması: Kierkegaardcı Bir İman Otopsisi”, s. 12. 
43 Jaspers, Felsefeye Giriş, s. 12, 13. 
44 Doğan Özlem, Nietzsche Üzerine Felsefe Yazıları, Anahtar Kitaplar, İstanbul, 1993, s. 101. 
45 Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, s. 159, 160. 
46 Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, s. 162. 
47 Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, s. 165. 



12 
 

Sınır durumlarımızı görür, onları sahiplenirsek hayatımızda özgürlüklerimizi 

keşfetmek ve seçimlerimizi daha gerçekçi bir yerden yapmak o zaman mümkün 

olacaktır.48 

Determinizmi organize eden şey ister ilâhi bir irade isterse maddenin 

diyalektiği olsun “özne”, koşullar determinizmine bağlıdır.49 Bireyin kendisi ve 

“öteki”yle olan savaşını varoluşun özden önce gelmesi savına bağlayan Sartre’a göre 

insan, her şeyden önce şu andaki varlıktır. Kişi, özünü önceden belirleyemez, onu 

bireysel yaşama işlevi içinde kazanır. Bunun üstünde bir insan doğası yoktur.50 

Sartre, Kierkegaard’ın aksine, Tanrı ve onun koyduğu ahlâk yasaları olmadığından,  

iyi ve kötü diye önsel kavramların ve tanımların olmayacağını ileri sürer. Bireyin 

haklılığını ya da suçsuzluğunu ispat edecek hiçbir şey yoktur; insan artık yalnız ve 

mazeretsiz kalmıştır.51 Sartre, Zerdüşt’ün haber verdiği geleceğin orta yerindedir ve 

bizi ya da tüm insan varoluşunu insan olmanın en radikal hâliyle üstlenilebileceğini 

bir trajediye, varoluşun gerçek zamanı olan şimdinin tüm derinliğiyle üstlenilmesine 

çağırır.52  

Sartre’ın asla vazgeçmediği özgürlük felsefesinin düşüncede ve eylemde bir 

devrim olarak ortaya çıkışı elbette yalnızca Tanrı’nın “ölümü” görüşüyle 

anlatılamaz. Özellikle Avrupa kültürünün içinde bulunduğu kriz ortamı ve bu kriz 

ortamında özel olarak felsefenin, genel olarak tüm düşünsel faaliyetlerin durumu da 

göz ardı edilmemelidir.53 Aydınlanma aklının insan varoluşunun bireysel, öznel, 

özgün olanaklarının yitimi hem genel olarak varoluşçu felsefelerin hem de Sartre’ın 

hiç olmazsa felsefi bağlamda temel aldığı sorundur. Bunun toplumsal, politik, 

ekonomik bir krize dönüşmesi sanayileşme, kapitalizm gibi  pek çok mefhumu ve 

beraberinde getirdiği büyük dünya savaşları gibi dünya tarihsel olayları da birlikte 

düşünmek gerekir. Böylelikle bir yanda Tanrı’nın ölümü diğer yanda aklın evrensel 

                                                           

48 İçöz, “Varoluşçu Psikoterapi Nereden Çıktı?”, s. 229. 
49 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 166. 
50 Figen Güntürk,“Varoluşçu Jean Paul Sartre: İnsan Özgür Olmaya Mahkumdur!”, Düşünbil Dergisi, 

Yıl. 13, S. 81, Temmuz 2019, s. 36. 
51 Sartre, Varoluşçuluk, s. 16. 
52 Senem Kurtar, “Jean-Paul Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, s. 104. 
53 Kurtar, “Jean-Paul Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, s. 105. 



13 
 

söyleminin hükümranlığı Nietzsche’nin serzenişleri ile başlar ve etkisini varoluşçu 

felsefelerde derin olarak hissettirir.54 

Varoluşçuluk, insanı sınıfına yerleştirmek, üretim tarzı ve üretim ilişkileri 

dolayısıyla karşı karşıya kaldığı başka sınıflarla çatışmaları içinde insanı ele alma 

amacı taşır. Sorgucu sıfatıyla kendini sorgular ve kendisini soru hâline getirir; 

Kierkegaard’ın Hegel’e yaptığı gibi, bireyin irrasyonel tekilliğini evrensel bilginin 

karşısına koymaz fakat bilmeye ve kavramların evrenselliğine insani maceranın 

ötesine geçilemez tekilliğini yeniden kazandırmak ister.55 Var olma paradoksunu 

kendince sonuca eriştirmeye tekil yani bireysel varoluşunu elde etme amacı için 

bireyler, yer edinmeye çalıştıkları ötekilerin dünyasında oynadıkları “varoluş 

tiyatrosunda” edindikleri rolleriyle özgürlüklerini kazanmaya çalışmaktadırlar. 

Buyurulmuş dünyanın değil, yaratımlarının oluşturacağı sonuca erişmeye çalışırlar. 

Böylelikle kendi kendilerinin efendisi olma yolunda olabilirler. Kendi dışına çıkarak 

öteki’ne rağmen var olmayı deneyimleyen birey, var olmak için “diğeri” ile bir 

çatışmaya girmektedir.  

Sartre, Stoacıların belirttiği gibi insanın her durumda “özgür” olması olanaklı 

olmadığına dair kabulün, kendi özgürlük anlayışını Stoacı bir sav olarak 

yorumlayanlara  ya da yorumlama ihtimaline de karşı çıkar. Ona göre, eylemin ve 

emeğin içinde gizlenen bireysel varoluşunu keşfedene ve onun kıtlığın 

koşullandırdığı bir şey olduğunu anlayana dek tüm insanlık köledir.56 Önemli olan 

öteki’nin, varoluş alanımıza ve eylemlerimize olan “müdahale”sinin minimize 

edilmesidir. 

Ritter’e göre, bireyin bu varoluş sancısı; köklerinden kopmuş, temelini 

yitirmiş, geçmişe, tarihe güvenini kaybetmiş, toplumda yabancılaşmış, mutsuz, 

huzursuz insan varlığını dile getiren” bir felsefedir. Bu felsefede daha çok, “toplum 

içinde yaşayan bireyin tehdit altında olduğu, günümüzle gelenek arasındaki 

bağlantının koptuğu, insanın manasız bir varlık hâline geldiği, kendini yitirmek 

tehlikesinin baş gösterdiği yerde”57 ortaya çıkar. Seçim yapmak bu aşamadan sonra 

                                                           

54 Kurtar, “Jean-Paul Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, s. 105, 106. 
55 Çankaya; Direk,, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 169. 
56 Jean Paul Sartre, Critique of Dialectical Reason I, s. 331. Aktaran, Senem Kurtar, “Jean-Paul 

Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 

2020, s. 112. 
57 Sartre, Varoluşçuluk, s. 10. 



14 
 

daha riskli ve korkutucudur. Bu sebeple örneğin bir metinde yapılan seçimin açık 

seçik değil de örtük olarak yapılması bir tür duyuruyu ifade etmekle birlikte 

yaşanılan kaygıyı da gözler önüne serer. 

Heidegger’e göre, dünyaya “fırlatılmış” insanın kaygısı ve yabancılığı hiç 

bitmez. Çünkü dünya tekinsiz bir yerdir. Kendimizi hiçbir zaman tam manasıyla 

evimizde, yerimizde, yurdumuzda hissedemeyiz. Fakat, Heidegger, dünyadaki tüm 

bireylerin aynı dertten mustarip olduğunu, kendi içine mahkumluğun tekil olarak 

bireylerde yaşanmadığını da ekler.58 

İnsan kendini dünyadan daha farklı bir varlık olduğunu kavradıkça ümitsizlik 

duygusuyla yersiz ve yurtsuz hisseder.59 İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra insanlığın 

düzlüğe çıkmasına olan inancın zayıflamasının sonucu olarak gelişen çöküş ve kriz 

ortamı, varoluşçuluk akımının edebi dünyada da öne çıkmasına sebep olur. Bununla 

birlikte, insan hiçbir zaman kendi kendisiyle çatışma hâlinde bulunmayan, içinde 

bulunduğu ve kendisine verilmiş olan gerçeği sürekli olumsuzlayan ve onu başka bir 

yöne doğru taşıyan varlıktır.   

Varoluşçuluğun İkinci Dünya Savaşı sonrasında bu denli uzun uzadıya 

irdelenmesine kapı aralayan sebep, Sartre’ın varoluşçuluğu savaşın oluşturduğu ruh 

hâliyle paralel hâle getirmesi ve eserlerinin içeriğini bu işleyişe göre oluşturmasıdır. 

İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra yazdığı savaşa tanıklık ettiği “Paris sous 

I’occupation” (“İşgal Altındaki Paris”), “La Liberation de Paris”(“Paris’in 

Kurtuluşu”), “La Repuclique du Silence”(“Sessizlik Cumhuriyeti”), “La fin de la 

guerre”(“Savaşın Sonu”), “Quest-ce qu’un collaborateur?”(“İşbirlikçi Nedir?”) 

metinleri ile işbirlikçiliği, nazizim, işkence, sömürgecilik, ırk ayrımcılığı konularında 

incelikli düşünceler üreten Sartre eserlerinin içeriğini savaşın toplumda oluşturduğu 

ruh hâline paralel olarak oluşturur.60  

Sartre, varoluşçuluğunu takındığı tutum ve tavır toplumsal sorunlara duyarlı 

bakış açısının yansıması olan metinleriyle meydana getirir. Varlık ve Hiçlik, Ahlak 

için Defterler ve Diyalektik Aklın Eleştirisi gibi üç metni göz önüne alındığında, ele 

alınan düzlem Varlık ve Hiçlik’te fenomenolojik ontolojidir. Ahlak için Defterler’de, 

temelleri  Varlık ve Hiçlik’te atılmış olan ve varoluşsal psikanalizle beslenerek 

                                                           

58 İçöz, “Varoluşçu Psikoterapi Nereden Çıktı”, s. 228. 
59 Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, s. 166. 
60 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 37, 38. 



15 
 

Marksizm’e varoluşçu bir yorum getirme iddiası taşıyan siyasi bir antropolojidir. 

Burada Sartre bizi tarihsel bir bilinç anlayışına, bilincin tarihi yaptığı dünyaya 

çağırır. Öte yandan Sartre’ın zihnini meşgul eden güncel politik meseleler ve 

Marksizm’le kurduğu ilişkinin düşüncesinde oluşturduğu dönüşüm, Ahlak İçin 

Defterler’de net olarak gözlemlenir. Ahlâk ve politika bir arada düşünülür. Sartre 

Diyalektik Aklın Eleştirisi’nde  çoğulluk ve bütünlük sorununu Hegel, Engels ve 

Marx’ın tarih anlayışlarını değerlendirerek ele alır. Tekilliklerin kaybolmadığı bir 

tarih anlayışından bahsetmek için Sartre varoluşsal bir psikanalizi devreye sokar. 

Temel amacı, tekillikleri içinde bulundukları durum ve tarihsel koşullar göz önünde 

tutulmasıyla fark etmek ve tarihin rolünü açıklamaktır. Geçmiş zamanın ve nesnel 

koşulların da toplumsal varoluşa dahil olduğunu belirtir. 61 Sartre’ın edebiyat 

anlayışı, kendi tekilliğinin durumu ve tarihsel koşulların yazarlığı ile birleşme 

noktasında kurduğu ilişkilerdir. Sartre’ın bireylerin varoluşunu toplumun mevcut 

koşullarına bağlayan edebî yazım tarzının  Demir Özlü’de ve romanlarında 

oluştuğunu düşündüğümüz yansımalarına ileride değinilecektir. 

İkinci Dünya Savaşı’yla birlikte tüm disiplinler, dizgeler, değerler, sığınaklar, 

vaatlerin bir anda tekmili birden yok olma ihtimaliyle metalara evrilir ve insanın bu 

şartlar içerisinde dünya üzerinde bulunması, sürekli tehlikeye açık olması anlamına 

gelir.62 Buna karşın Irıs Murdoch bireyin, yaşadığı olumsuzlukları kendi lehine 

çevirebilme farkındalığı ile insanın, hapishane duvarlarının ardındayken bile özgür 

sayılabileceğini, çünkü bu bilinçlilik hâlinin potansiyel özgürlüğü imlediğinden söz 

eder.63  

Sartre da toplumsalı kurabilmek için bireyselden hareket eder. O, sınıflar arası 

çatışmayı gölgeye iterek, toplumun kitle hareketleriyle değil, bireysel çabalarla 

düzeleceğine inanır ama Tanrı’nın önceden bildirilmiş buyruklarını görmezden gelir, 

ahlak kurallarının da yol göstericiliğine inanmaz. Varoluşun özden önce gelmesi fikri 

Tanrı’nın “yokluğu” fikrinden türetilir.64 Sartre; önsel değerleri, geleneksel verileri 

tanımadığından kişiyi boşluk içinde dayanaksız bırakır. Böylece birey, boşlukta kalır 

                                                           

61 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 41, 42, 

43, 44. 
62 Ortega Gasset, Tarihsel Bunalım ve İnsan, Metis Yayınları, İstanbul, 1992,  s. 31.   
63 Iris Murdoch, Sartre’ın Yazarlığı ve Felsefesi, çev. Selahattin Hilav, Yazko Yayınları, İstanbul, 

1981,   s. 77.   
64 Vedat Çelebi, “Jean Paul Sartre’ın Varoluşçuluk Düşüncesi”, Beytülhikme An International Journal 

of Philosophy, Vol.4, Issue.2, 2014, s. 65. 



16 
 

ve içine kapanır. Onun özgürlük dediği şey aslında bireyin soyut bir özgürlük sarayı 

içinde çıkmaza sürüklenişidir.65 Özgürlüğü ve seçimlerini insanın inanç ve 

sezgilerine bağlayan Kierkegaard’ın aksine Sartre, insanın, eylemleriyle var olması 

gerektiğini, saçma bulduğu dünyada sorumluluk üstlenip kendi varlığını kendi özgür 

düşüncesiyle büyütmesini savunmaktadır.  

Varoluşçuluktaki özgürlük mefhumu, beraberinde sorumluluğu da getirir. İnsan 

en önce olarak kendi benliğinden sorumludur. Kişinin sorumluluk safhası kendi hür 

iradesiyle başlattığı seçme eylemi ile şekillenmeye başlar. Sartre’a göre de kişinin 

var olması demek kendisini seçmesi demektir. Bu, felsefe özgür seçişe dayanır.66 

Seçim yapan birey, bu seçiminin sorumluluğunun baskısını taşımakla mükelleftir. 

Kendisine verilmiş olanların arasında bulunan insan, birey olarak girişimlerinde 

özgürlüğünü hissedemezse, kanunlara, normlara, mahalle baskılarına tamah eder. 

Bunlara karşı durmaya kalkınca insan kendisini dayanıksız hissedip hiçlik sarmalına 

dolanır. Özgürlüğünün tadına varmaya hazırlanırken “sınırlı” oluşunun farkına varır. 

Buna rağmen kendinde neyi istemiyorsa onu yapmama iradesini görür. Ayrılığı ve 

aykırılığı ama aynı zamanda da birlikteliği mümkün kılar. Birey, varlığın belirsizlik 

perdesini kaldırmak amacıyla hamlelerde bulunup özgürlüğünü kendi sonsuzluk 

çemberinden geçirmeye çalışırken yalnızlığa ve yabancılaşmaya uğrar  

İnsanın kendisini yöneten sistemlerin ağına isyan etmekle yetinmesi, 

yaşamakta olduğu yabancılaşmaya çözüm getiremez. İnsan ve geliştirmiş olduğu iki 

yönlü sistemler arasındaki iki yönlü etkileşim sebebiyle bireye de içinde bulunduğu 

şartlara rağmen kendini var etmeye çalışma sorumluluğu düşer. 67 Şartlar insanların 

kendi tarihsel eylemleriyle başka insanlara devrettikleri şartlardır, mevcut eylemleri 

koşullarken değer taşımak ve anlam ifade etmek için tekrar ele alınmaları gerekir ve 

bu sayede bir dönüşüm olanağı sunulur. Hem yabancılaşma hem de özgürleşme 

böyle anlaşılır. Yalnızca yabancılaşmış özgürler kendilerini özgürleştirebilir.68  

Varoluşçuluk, dünyada bir anlam, amaç ve akılsallığın bulunmadığını, onun 

bütünüyle saçma olduğunu, ona kendi seçimlerinden olduğu kadar başkalarından da 

sorumlu olan bireyin anlam yükleyeceğini ilan eder.69 Özgürleştirmenin meşruiyeti, 

                                                           

65 Sartre, Varoluşçuluk, s. 16. 
66 Sartre, Varoluşçuluk, s. 16. 
67 Engin Geçtan, Varoluş ve Psikiyatri, Metis Yayınları, İstanbul, 1990, s. 37. 
68 Çankaya; Direk,, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 171. 
69 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Say Yayınları, İstanbul, 2011, s. 443. 



17 
 

özgürleşen bilincin kendi kendisini ortadan kaldırması pahasına temin edilir ancak 

böylece özgürleşen bilinç kendini özne olarak kurar ve özgürlüğünü baskıcı 

tahakkümlerin elinden almaya hazır gelir.70 Bu minvalde varoluşçuluk akımının 

birey üzerindeki etki alanının genişlemesini sağlayan özelliklerinden biri, yalnızca 

felsefi söyleme dayanmayıp edebiyatla da yakından bir ilişki içinde olmasıdır. 

Sartre özneyi “mutlak özgür” diye tanımlayarak özne üzerindeki doğacı nüfuzu 

yok etmek iddiasındadır. Özne istediğini yapabilir anlamında özgür değildir, 

varlığının kendisi özgürlüktür. Özne yoktur ama olması gerekecektir.71 Olması 

gerekecek olan özne, bireydir. Kendisini bu dünyanın bir parçası gibi göremeyen, 

uyumunu sağlama noktasında bunalımlar yaşayan özne, kendisini nesnelerin 

paradoksuna hapsolmuş bulur. Sınırlarını zorlayarak iyilik veya kötülük gibi 

erdemlerin ikileminde bir edebiyat dünyası oluşturur. Bu şekilde davranış gösteren 

birey, tekrar bilinçdışı öznenin alanında hareketini sağlar. Oysa karakter dediklerinde 

görülen daha çok tekrara dairdir. İçinde bulunulan ölüm sessizliği, ölümcül olabildiği 

gibi, bu ölüm oyununda tünelin ucundaki ışık görülebildiği takdirde yeniden doğuşla 

birlikte kalıcı bir varoluş sağlanabilir.  

Sartre'ın da anladığı ve savunduğu anlamda aydın; ister eylem alanındaister 

yazı masasında olsun, esasta aydını aydın yapan nitelik, yaşadığı zamanın dünyasına 

sırt çevirmeyen, bu dönemin gerçekliklerinden ve çelişkilerinden kaçınmayan, aksine 

tutumunu ve eylemini bu gerçeklikler ve çıkmazlardan hareketle oluşturup belirleyen 

tavırdır. Bu koşullarda var olmakla yok olmak arasında ölüm-kalım savaşında özne, 

her ne kadar varlığını başkalarına borçlu olsa da, başkalarının cehennem olduğu bir 

algı dünyasında, kendi içsel yaşantısına odaklanarak yaşar:  

     İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra Sartre’ın edebiyata dair vurgusu, bireysel 

özgürlük ve sorumluluk meselesine kayar. Yazar, toplumsal değişimi tetiklemek 

için okuru, toplum üzerinde düşünmeye ve özgürlüğünü gerçekleştirmeye 

çağırma sorumluluğuyla meşgul olur. Ona göre varoluşçu yazar, bireyleri çevresi 

ya da ırsiyeti tarafından belirlenmiş olarak sunmamalıdır. Varoluşçu edebiyatta 

yazar, bireylerin, yaşadıkları normal ya da uç durumlara verebilecekleri yaratıcı 

karşılıkları keşfetmeye çabalamalıdır. Bu bakımdan edebiyat, siyasal bir eylem 

olduğu gibi, bir iletişim aracıdır da. Düzyazı, daha şeffaf ve doğrudan bir mecra 

olduğu için edebiyatın bu işlevlerine daha uygundur.72  

 

                                                           

70 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 177. 
71 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 167. 
72 İş, Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün Hikayelerinde Varoluşçu Öznellik, s. 26. 



18 
 

Türkiye’de de varoluşçuluğun “prototip” bir hareket olduğunu veya neredeyse 

bir hareket hâlinde seyrettiğini saptamak gerekir.73 Varoluşçuluk, Batı edebiyatındaki 

manasıyla Türk edebiyatında da özellikle 1950 kuşağı yazarlarınca, yaşadıkları 

tarihsel-toplumsal süreç nedeniyle ilgiyle karşılanır. Demir Özlü de eserlerini kendi 

ülkesinin gerçeklerinin oluşturduğu “çıkmazlar”dan hareket ederek birey-toplum 

çatışmalarının yansımaları ile oluşturur. 

Tarihsel-toplumsal süreçlerin yansımalarının yanı sıra söz konusu yazarlar 

üzerinde etkili olan “değişim”de rol oynayan bir diğer etken Fransa’da kendisini 

gösteren “Yeni Roman”dır. Sartre’ın hiçliği bireyin tekilliği bağlamında anlattığı 

roman ve varoluş sorunları “Yeni Roman”da bir anti-roman hatta karşı-anlatı 

geliştirme çabasına döner. “Yeni Roman” muhtemeldir ki, Türkiye’de o dönemde 

edebiyatla uğraşan gençler arasında çok farklı bir eğilim doğmasına yol açar.  

1950’lerdeki Varoluşçu esintiler içinde yazılmış edebiyat için “Yeni Roman” 

mukayesesi erken ve anlamsız olsa da bu edebiyatçı grubu 1960’ların ortasında bahsi 

edilen roman anlayışı ile buluşur. Saçma Tiyatrosu’nda bu etkilenme ağının bir diğer 

boyutudur. Saçma Tiyatrosu büyük hamlesini Samuel Beckett ve oyunu Godot’yu 

Beklerken’le yapar. Godot, bir yandan sürrealizmle ilişkili bir yandan varoluşçu 

boyutları bulunan bu oyunu, Türkçeye 1963’te Ferit Edgü çevirir. Edgü, 1950’lerin 

sonunda Paris’e gitmiş orada bir yıl kalmıştır. Demir Özlü de 1961-62’de Paris’e 

gitmiş ve Sorbonne’da felsefe derslerine devam etmiştir.74  

“Yeni” edebiyatın getirdiği bu tür bir açılım Türk edebiyatına özgü başka bir 

koşulla bütünleşir. Edebiyat bizde toplumsalcı bir olgu hâlinde doğmuştur. Batıda 

roman anlatısının doğumuna yol açan iki önemli koşul burjuvazinin tarih sahnesine 

çıkışı ve ona bağlı olarak bireyin gelişmesidir.75 Bu bakımdan İkinci Yeni şiirinin ve 

Sait Faik’in başlangıçta “küçük adam”ı anlattığı öykülerinin sürrealizmi zorlayan bir 

anlatımla bireyin “hiçliği” yazmaya çalışması önemli bir çabadır. Yusuf Atılgan ve 

1950 kuşağı bu çizgiyi izler. Dolayısıyla yeni edebiyat Tanpınar’ın getirdiği “yalnız 

adam” tiplemesi ile hazırlanır. Bu dairenin romanda yer alması olası makro 

                                                           

73 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 22. 
74 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 38. 
75 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 35. 



19 
 

plânlardan uzaklaşacaktır. Toplum, tarih, sınıf, üretim ilişkileri türünden öğeler bu 

romanda yer almaz. Onlar ancak dolaylı ve sonradan yapılacak analizlerle bulunup 

ortaya çıkarılabilir.76  

1950 kuşağı varoluşçu eğilimleri dönemin ruhundan etkilenerek oluşturulmuş 

bir küçük harekettir. Dolayısıyla savaş sonrası Avrupa’sında felsefe ve edebiyat 

dünyasını kaplayan çıkış, Türkiye’de modernleşmenin yarattığı bazı insani koşulları 

tartışmak için uygulanır. Belli bir dönemde  belli bir insan gerçekliğini vermekte 

belirleyici olur. 1950’lerin büyük ekonomik hareketlerle gelişen dinamiklerini ve 

bilhassa taşradan büyük kente akan göç olgusunu varoluşçu tekil bireyin bunalımını 

hazırlayan ana etmenler olarak görmek gerekir. Kent insanı büyük gerçekten 

korkmakta, ürkmekte, tedirgin olmakta ve kaçmaktadır. Yine bu nedenle 

1950’lerdeki varoluşçu çıkış,burjuvaziyle hatta entelektüel küçük burjuvaziyle 

ilişkilendirilir. Demir Özlü’nün Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları tam da bu 

koşulu eserin adında dahi sağladığı için mühimdir.77 

“Modernleşme bunalımı” olarak nitelendirilen varoluşçu kaygı ve bunalım, 

doğrudan varoluşçuluk anlayışı içinde dile getirilendir. Benlik bunalımı veya arayışı 

ya da büyük dönüşümlerle birlikte ortaya çıkan sorunlar diye aranırsa Türk 

edebiyatında erken dönem modernleşmenin getirdiği başka bir edebiyattan söz 

edilebilir. Var olma arayışı kendisini Cumhuriyet dönemi edebiyatına kadar da geriye 

götürür.78 

 

 

 

 

 

 

                                                           

76 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 37.  
77 Oğuz Öcal, “Sıkıntı Kavramı ve Bir Küçükburjuva’nın Gençlik Yılları Romanı”, Karadeniz 

Araştırmaları, S. 28, Kış 2011, s. 163. 
78 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 39, 40. 



20 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

VAROLUŞÇULUĞUN TÜRK EDEBİYATINDAKİ GELİŞİMİ 

 

Türk edebiyatı yazarlarının varoluşçuluk felsefesinin ilkelerini kendilerini 

toplumdan yabancılaştırıcı, yalnızlaştırıcı ve ötekileştirici olarak kullanmasının 

şüphesiz birçok sebebi bulunur. Bireysel varoluş mücadalelerinin zaman zaman 

bedeller ödemeyi gerektirmesi toplumsal hadiselerden bağımsız değildir. 

Varoluşçuluğun Türk edebiyatındaki gelişimini irdeleyeceğimiz bu bölümde, 

Avrupai bir akım olan bu felsefenin yaydığı “özgürlükçü” fikirlerin etkisini 

vurgulamadan önce nerdeyse tüm dünyanın çeşitli derecelerde etkilerini tecrübe 

ettiği  ve belki de var olmanın ve varoluşun “cezbediciliğini” doğuran, bazı önemli 

toplumsal olaylardan da bahsetmek yerinde olacaktır. Eserlerin toplumsal olay ve 

olgulardan bağımsız olarak düşünülemeyeceğine dair olan inancımıza paralel 

biçimde,  bireylerin toplum içinde yaşadıkları “var olma” problemlerinin edebiyatla 

olduğu kadar felsefe gibi bilim dallarıyla da olan ilişkisinin ortaya konulması 

suretiyle bir yaklaşım göstermek bu akımın kavram ve ilkelerinin edebiyattaki 

“yerli” görüntüsünü daha anlaşılır kılacaktır. 

1789 Fransız İhtilâli’nin etkisiyle dünyaya yayılan özgürlük, eşitlik ve 

demokrasi gibi kavramlar ile oluşmaya başlayan olumlu hava, 19. yüzyılda insanın 

özgürce eylemesini engelleyen, bireyi kendisine bağımlı kılmak isteyen, sınırları 

bulunan bir yaşam sunan ideolojilerin ortaya çıkmaya başladığı bir yüzyılın 

yaşanmasıyla sekteye uğrar.79 Sorokin’in insanlığın bütün tarihindeki muhtemelen en 

bunalımlı dönem olarak gördüğü 20. yüzyılda “…milyonlarca insanın zihninde, 

kişinin kendisinin, ailesinin, halkın ve ulusun, insanlığın nereden geldiği ve nereye 

gittiği, nasılı ve niçini, etken ve edilgen olarak bir nabız gibi atar.”80 Fransız 

İhtilâli’nin etkileri ve Tanzimat Fermanı’nın oluşturduğu hava ile 19. yüzyıldan 

sonra Türk edebiyatı yazar ve şairlerinin özgürlükçü fikirlerini eserlerine tatbik etme 

girişimlerinin bir göstergesi olan eserlerini kendi ideolojilerinin bir yayılım aracı 

olarak kullanmak isteyen ve politikalarının propaganda malzemesi hâline 

                                                           

79 Sibel Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, Mavi Atlas, S. 5, 2015, s. 128.  
80 Pitirim A. Sorokin, Bir Bunalım Çağında Toplum Felsefeleri,  çev. Mete Tunçay, Bilgi Yayınevi, 

Ankara, 1972, s. 17. 



21 
 

getirilmesini önceleyen iktidarların hoşuna gitmez. Bu amaçlara uygun şekilde eser 

vermeyen yazar ve sanatçılar devlet organları eliyle dışlanmaya tabi tutulur. İleride 

değineceğimiz 1950 kuşağı yazarları da yine Batı’dan yayılan özgürlükçü 

düşünceleri benimserler. Toplumculuktan ziyade bireyci bir anlayışa sahip olan bu 

kuşak yazar ve şairleri de mevcut iktidarların propaganda aleti olmayı seçmedikleri 

için uzun yıllar önce de aydınların başına geldiği gibi hapis ve sürgün cezalarına 

uğratılırlar.   

1923-1960 yılları ve sonrası süreçte etkinlik gösteren edebî akımların, 

anlayışların veya toplulukların gelişim çizgileri içindeki durumlarına  Yeni Türk 

Edebiyatı’nın ilk edebî topluluğu olan Tanzimat döneminden başlayıp mümkün 

mertebe belirli bir kronolojiyi gözeterek yaklaşmak bilhassa 1950 kuşağı dönemi 

yazarlarının edebî alışkanlıklarını oluşturan olguları anlamayı kolaylaştıracaktır. Bu 

sayede edebî toplulukların gelişim çizgileri, Cumhuriyet’in ilk yıllarından itibaren 

roman ve hikâyelerde işlenen temler üzerinden genel bir çerçevede ortaya konacak, 

bu dönemlerdeki toplumsal olayların (27 Mayıs, 12 Mart, 12 Eylül dönemleri) ve 

siyasî otoritelerin de mevcut dönem yazarları üzerindeki etkilerini tahlil ederek 

varoluşçuluk felsefesi ile edebiyat etkileşimi daha iyi anlaşılacaktır. 

Türk edebiyatı yazarlarının bir kimlik edinme, ayakta kalma savaşı olarak “var 

olma” mücadelesi, bir süreç hâlinde yıllar içinde cereyan eder. “Var olma “ve 

“varoluşçuluk” olarak ayrı ayrı isimler verdiğimiz sadece harf farklılığından ibaret 

olmadığını savunduğumuz “farkları” ortaya koymak bu çalışmanın amaçları 

doğrultusunda aracı olacaktır. Bu amaca yönelik olarak Tanzimat edebiyatı ve 

sonrası edebiyat topluluklarını mevcut tarihsellikleriyle ve siyasî figürler ile olan 

ilişkilerini mümkün mertebe eş zamanlı olarak incelemek yazar ve sanatçıların var 

olmak adına ortaya koyduklarını ve sonucunda yaşadıklarını  öne sürmek, 

varoluşçuluğun Türk edebiyatındaki gelişim sürecinin ortaya koyulmasını mümkün 

kılacaktır. 

1860’tan sonra Osmanlı imparatorluğunun siyasî ve sosyal durumunda yaşanan 

önemli gelişmeler  edebiyata da etki eder. 1861’de Abdülmecid’in ölümü üzerine 

tahta çıkan Abdülaziz devletin yönetimi konusunda Osmanlı devlet geleneğinin 

devamına taraftardır ve bu geleneği sonuna kadar sürdürür. Her konuda son sözü, 

daima padişahın söylediği bu mekanizma, mutlak şekilde merkeziyetçi bir 

yönetimdir. Böyle bir duruma rağmen, II. Mahmud devrinde başlanılıp Abdülmecid 



22 
 

devrinde daha geniş şekilde uygulanan çağdaşlaşma hareketi, Abdülaziz döneminde 

de devam eder. Fakat, Batılılaşmada en dikkate değer olay, ilk defa olarak bir 

Osmanlı padişahının yabancı ülkelere resmî ziyarette bulunmasıdır. 

Abdülaziz devrinin çok önemli bir özelliği olarak, tamamıyla batılı ve o 

zamana kadar Türkiye’de bilinmeyen yepyeni bir kuvvet olan sivil basın, ülkenin 

hizmetine girer ve hızla gelişir. Agâh Efendi’nin 1860’da çıkardığı ilk özel ve Türk 

gazetesi olan Tercümân-ı Ahvâl’i, 1862’de Şinasi’nin çıkarmaya başladığı ve Namık 

Kemal’in devam ettireceği Tasvîr-i Efkâr, 1866’da başyazarlığını Ali Suavi’nin 

yaptığı Muhbir, 1872’de Namık Kemal’in başyazarlığını yaptığı İbret, 1873’de 

Ebuzziya Tevfik’in çıkardığı Hadîka, 1875’te başyazarlığını Kemal Paşa zâde 

Said’in yaptığı Vakit, 1876’da Şemsettin Sami’nin yazdığı Sabah takip eder. Batı 

medeniyeti hayranlığına kapılmış genç ve aydın bir neslin çıkardığı bu gazeteler, tam 

bir idealist psikolojisi ile hükümetin karşısına dikilirler ve onun çağdaşlaşma 

yolundaki ağır adımlarını şiddetle eleştirerek “temponun hızlandırılmasını ve bu 

konuda siyasî plândaki çalışmalara öncelik verilmesini, meşrutiyet yönetiminin 

getirilmesini, bir Millet Meclisi’nin açılmasını, hükümet icraatının keyfilikten 

kurtarılarak meclisin kontrolü altına alınmasını ve ülke üzerindeki siyasî baskının 

kaldırılmasını” isterler. Ülkede teşkilatlı olmamakla birlikte, siyasî bir muhalefet 

hızla kurulur ve bir kamuoyu oluşturulmasına başlanır. Siyasî bir de gizli cemiyet 

(Yeni Osmanlılar) kurdukları için yurtdışına kaçmak zorunda kalan bu aydın nesil, 

çalışmalarını Avrupa’da da sürdürürler. Ali Suavi Londra’da Muhbir’i (1867), 

Namık Kemal ile Ziya Paşa da Hürriyet’i (1868) çıkarırlar ve yurda döndükten sonra 

da, Meşrutiyet yönetimini kurduruncaya kadar, mücadelelerine devam ederler. 

Basının bu tutumuna karşı hükümet, baskı yapma yoluna giderek, matbaalarla 

gazeteleri sıkı kontrol altına alır.81 

Tanzimat’lı yıllardan 1960’lı yıllara kadar uzanan dönem dikkate alındığında, 

daha önceki devirlerde olduğu gibi, bu devirde de konular başlıca iki grupta toplanır: 

Şair ve yazarların şahsî duygu ve hayalleri ile beslenenler, sosyal ve siyasî olaylardan 

mülhem olanlar. Bu ikinci grupta toplanan şair ve yazarların da zaman zaman yalnız 

                                                           

81 Kenan Akyüz, Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860-1923, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 

1995, s. 23- 28. 



23 
 

kendi duygu ve hayallerini dile getirdikleri dikkate alınırsa, birinci gruptaki konular 

üzerinde durulduğu anlaşılır.82  

Öztürk Emiroğlu, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 80 yıllık süreye bakıldığında; 

öncekine oranla Osmanlı toplumunda da çok farklı taleplerle bir sosyal süreç 

başladığını ve buna bağlı olarak siyasal süreç geliştiğini, bu dönemde; yönetim 

sisteminin 1876’da I., 1908’de II. Meşrutiyet sonrası Osmanlıcılık, Beynelmilelcilik, 

Batıcılık, İslamcılık, Türkçülük gibi siyasal yönü ağırlıklı düşüncelerin ve Yeni 

Osmanlıların, Jön Türk, İttihat ve Terakki gibi siyasal hareketlere dönüştüğünü 

vurgular. Ona göre, pek çok şair ve yazar bu siyasal düşüncelerden birini veya 

birkaçını benimsemiştir. Artık toplumsal sorunları yansıtan ve onlara çözümler sunan 

biri olarak edebiyatçı, fikir adamı rolüne soyunarak kendisini ister istemez siyasal 

sürecin de içinde bulur.83 

Modern Türkiye’nin entelektüel hayatına bakıldığında ise Tanzimat dönemi 

temsilcilerinin neredeyse tamamı edebiyatçıdır. Bu durum doğal olarak fikir 

hayatımızda en başından itibaren edebiyatçılarımızın hemen hepsinin düşünce adamı 

olarak anlaşılmasına ve kabullenilmesine sebep olur. Tanzimat döneminin fikir 

adamı sayılan edebiyatçılar aynı zamanda modern siyasî ve toplumsal düşüncenin de 

öncülüğünü yaparlar. Şinasi, Namık Kemal, Ziya Paşa ve Ali Suavi’nin eserleri 

büyük oranda siyasî içeriklidir ve sosyal tenkitlerle doludur.84  

Namık Kemal’den sonra, siyasal süreçle uyum sorunu yaşayan bir diğer isim 

de Tevfik Fikret’tir. Fikret, sadece II. Abdülhamit'in mutlak otoritesine değil, 

sonradan iktidara gelmesi için uğraş verdiği İttihat ve Terakki Fırkasının kimi baskıcı 

girişimlerine de karşı çıkar.85 “Yiyin beyler yiyin tıksırıncaya kadar yiyin” ironisiyle, 

siyasal süreci işletenleri ve oportünist aydınları şikâyet eder. Servet-i Fünuncular 

içinde, dönemin siyasî figürleri ile uyum sorunu yaşayan sadece Tevfik Fikret olmaz. 

                                                           

82 Kenan Akyüz, “Cumhuriyet Devri Türk Edebiyatı”, İslâm Ansiklopedisi, Milli Eğitim Basımevi, C. 

12, S. 2, İstanbul, 1988, s. 599. 
83 Öztürk Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, Muhafazakâr 

Düşünce, Yıl. 4, S. 13- 14, Yaz-Güz 2007, s. 150. 
84 Mustafa Gündüz, “Siyasal Muhalefet Aracı Olarak Edebiyat”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, S. 13- 

14, Yaz-Güz 2007, s. 33. 
85 Alev Coşkun, Devrimin İlk Karşıtları, Cumhuriyet Kitapları Yayınevi, İstanbul, Temmuz 2012, s. 

98, 99. 



24 
 

Hüseyin Siret’in Adıyaman’a, İsmail Safa’nın Sivas’a sürgün edilmesi de siyasal 

süreçle yaşanılan uyumsuzlukların sonucudur.86 

1908 ihtilaliyle birlikte II. Abdülhamit’in siyasî uygulamalarının bitmesi 

sonucu edebiyat da o döneme kadar içte biriktirilen sözlerin bir anda kusulması 

şeklinde bir üretime sahne olur.87 Bu bakımdan yazarlar, roman kahramanlarının 

yalnız iç dünyalarına ve sosyal hayatı yalnızca tasvir ederek anlatırlar.88 Halit 

Ziya’nın Aşk-ı Memnu romanının kahramanlarından Adnan Bey’in yeğeni Behlül’ün 

babasının sürgün edildiğinin belirtilmesi ve bu sürgünle ilgili bir değerlendirmenin 

bulunmaması ise “susarak” mesaj vermeye bir örnek olabilir. Aydınların dayanılması 

güç sıkıntılar sonunda getirdikleri Meşrutiyet devri, Osmanlı tarihinin en talihsiz 

dönemlerinden birisi olur.89 II. Meşrutiyet’in oluşan zemin ile ortaya çıkmaya 

başlayan yeni oluşumlardan biri de 20. yüzyılda istibdat dönemindeki matbuatı 

kontrol etme çabaları ile zor zamanlardan geçen aydın ve sanatçıların böylesi kaygan 

ve belirsiz bir zeminde eserlerini günlük siyasî ve toplumsal malzemelerin dışında 

tutma şeklinde ortaya konulacak bir tutum da abes değildir fakat örneğin Milli 

Edebiyat dönemi yazarları toplumu ve onun sorunlarını ele almakta daha baskın 

davranırlar. Toplumsal problem ve sıkıntılar bu dönem yazarlarının eserlerinde 

etkisini hissettirir. Bu tarz roman ve hikâyeler arasında, Refik Halit’in Memleket 

Hikâyeleri’nde olayların yaşandığı yerleri İstanbul’un dışına çıkararak sosyal 

sorunları daha geniş ve şartları değişik çevreler içinde ele almaya çalışılır.90 

Genç Kalemler hareketine kadar birkaç kişinin özel çabasından öteye 

gidememiş olan yalın dille ve heceyle şiir söyleme anlayışı ise Balkan Savaşları ve I. 

Dünya Savaşı yıllarında geniş kitlelerce özümsenir. Daha önce aruzla şiir yazan bir 

çok şair hamasi duyguların yoğunlaştığı şiirler yazmaya başlar. Bu tarz, I. Dünya 

Savaşı yıllarında ve Cumhuriyet devrinde özellikle Atatürk dönemi Türk 

edebiyatında yükseliştedir.91 Bu tarza paralel eserler veren Orhan Seyfi Orhon, Enis  

Behiç Koryürek, Halit Fahri Ozansoy, Yusuf Ziya Ortaç ve Faruk Nafiz Çamlıbel 

gibi şair ve yazarlar mevcut iktidarın devrimlerini halka indirme ve benimsetme 

                                                           

86 Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, s. 153, 154. 
87 Sezai Coşkun, “Edebiyatın Siyasetle İmtihanı, Tanzimat Sonrası Siyaset Edebiyat İlişkisi Üzerine 

Bir Çözümleme”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, S. 13- 14, Yaz-Güz 2007, s. 99. 
88 Akyüz, Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri, s. 112. 
89 Akyüz, Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri, s. 148. 
90 Akyüz, Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri, s. 179. 
91 Öztürk Emiroğlu, Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, Akçağ Yayınları, Ankara, 2016, s. 92, 93. 



25 
 

isteği doğrultusunda kendilerinden beklenen ve arzulanan girişimleri yapmayı amaç 

edindikleri için bu dönemde revaçtadırlar. Ömer Seyfettin, Ahmet Hikmet 

Müftüoğlu’nun eserleri de dönemin siyasî yapısının edebiyat karşısında, edebiyatın 

da siyaset karşısında durduğu yeri gösteren örneklerdir.92 

1921’deki İnönü Savaşı’ndan sonra edebiyat dünyamıza giren Dergâh grubu 

ise aralarında sıkı bir dayanışma olmayan Yahya Kemal, Ahmet Haşim, Yakup Kadri 

Karaosmanoğlu, Fuat Köprülü, Halide Edip Adıvar, Ruşen Eşref Ünaydın, Abdülhak 

Şinasi Hisar, Falih Rıfkı Atay, Necmettin Halil Onan, İsmayıl Hakkı Baltacıoğlu; 

daha sonra Ahmet Kutsi Tecer ve Nurullah Ataç gibi isimlerden oluşur. Amacı, Millî 

Mücadele hareketini desteklemek ve Anadolu insanını bilgilendirmek olan dergi, 

İstanbul ve Anadolu basınının ikiye bölündüğü bir ortamda doğar. Bu dergi, 

Cumhuriyet’ten sonraki sanat ve edebiyat dergilerine liderlik etmesi bakımından 

önem arz eder.93 

Bununla beraber siyaseten bir eleştiri olmasa da inkılâpları işleyen bazı romanlar da 

sahnededir. Yakup Kadri, Reşat Nuri, Halide Edip ve daha birçok yazarın romanı 

siyasî sayılabilir. Özellikle inkılâpların yapılması sırasında karşılaşılan güçlüklerin 

erken eleştirilerinin romanlar aracılığıyla yapıldığı görülür. Siyasî uygulamaların 

siyaseten eleştirilmesi için 1950’ler sonrasını beklemek gerekir.94  

İnkılâpların benimsetilmesi hususunda CHP iktidarının Cumhuriyet’in 

kuruluşundan beri ıslahatları uygulamak ve desteklemek adına yarattığı toplumsal 

temel, değiştirmeye çalıştığı topluma kıyasla çok daha büyük bir dönüşümden geçer. 

Bu siyasi parti bir bakıma, Türkiye’de o dönemde yaşanan siyasal dönüşüm ve 

reform hareketine eşlik eden düşünce akımlarının, çatışmaların, özlemlerin ve 

hoşnutsuzlukların bir yansıması ve somut hâli olarak görülebilir.95  

Cumhuriyet'in kuruluşu ve 1925-1928 arası devrimler de Türkiye’nin kültürel 

gelişimiyle edebiyatında yeni bir çığır açar. Devlet, kültürel hayatı yine kendi 

yenilikçi görüşlerine göre yönetmek için devrededir.96 Hakim olan devlet anlayışı, 

                                                           

92 Coşkun, “Edebiyatın Siyasetle İmtihanı, Tanzimat Sonrası Siyaset Edebiyat İlişkisi Üzerine Bir 

Çözümleme”, s. 101, 102. 
93 Emiroğlu, Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, s. 100, 102, 105. 
94 Gündüz, “Siyasal Muhalefet Aracı Olarak Edebiyat”, s. 42, 43. 
95 Kemal Karpat, Türk Siyasi Tarihi Siyasal Sistemin Evrimi, Timaş Yayınları, İstanbul, 2015, s. 42. 
96 Kemal Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, Varlık Yayınları, İstanbul, 1962, s. 29, 

30. 



26 
 

verilecek olan eserlerin daha çok halkın sorunlarını anlatan, halka inen biçimlerde 

olmasıdır:  

     Türkiye’de, Cumhuriyet’in ilanıyla, edebiyatın gelişimi için yeni bir 

siyasal, ekonomik, kültür ve eğitim çerçevesi oluşturulur. 1913-1920 arası 

sosyal hayatta hakim olan fakirlikle beraber bağımsızlığı kaybetme endişesi 

1922’de dağılmaya başlar ve kurtuluş zaferiyle taçlanarak yerini olumlu bir 

psikolojiye bırakır. Edebiyatın bu dönemde de siyasal bir unsura dönüştüğü ve 

yeni devlet yönetimini halka tanıtıcı bir fonksiyona büründüğü görülür. Buna 

göre edebi eserler okullar başta olmak üzere halka cumhuriyet fikirlerini 

aşılamakta öncelikli bir rol oynamalıydı. Şiir, kısa hikâye ve romanların konusu 

Türk insanlarının köylerde, kasabalarda ve şehirlerdeki gündelik yaşamı, 

sorunları ve özlemleriyle ilgili olmalıydı. Edebiyattaki halkçılık bütün sosyal 

gruplar arasında organik ve eşitlikçi bağların kurulmasını gerektiriyordu.97  

 

Organik ve eşitlikçi bağların kurulması mücadelesi verilirken “savaşan 

edebiyat” yine sahnede olmaya devam eder. Savaş bu kez cephede değil, toplumun 

zihninde verilir. Kurulan yeni rejimin, toplumsal katmandaki zihinsel dönüşümünün 

gerçekleşmesi edebiyatçılardan “yardım” beklenir. Yakup Kadri ve Behçet Kemal 

Çağlar gibi bir çok yazarın eserlerinde bu zihinsel dönüştürmenin çabaları görülür. 

Bu eserlerde bir yandan eski yönetim kötülenmekte bir yandan da Cumhuriyet’in 

faziletleri anlatılmaktadır. Mesela, Yakup Kadri’nin Ankara romanında, Mütareke 

döneminde İstanbul, Sodom ve Gomore’de anlatılandan daha fecidir. Bu durum 

Mithat Cemal Kuntay’ın Üç İstanbul, Refik Halit’in İstanbul’un İç Yüzü, Attila 

İlhan’ın Dersaadet’te Sabah Ezanları romanlarında ve başka metinlerde İstanbul 

benzer şekilde anlatılır. 

Cumhuriyet’in heyecanı, bazı edebiyatçılara öylesine siyasî şiirler yazdırmış; 

onları edebiyattan öylesine uzaklaştırmıştır ki, mevcut yeteneklerinin ortaya 

çıkmasının dahi önüne geçmiştir. Behçet Kemal, Atatürk’e olan muhabbeti ve 

Cumhuriyet’i anlatma heyecanı nedeniyle bu kalemlerden biridir.98 Yine 

Cumhuriyet’in onuncu yılında edebiyatçılarla Maarif Vekaleti arasındaki bir tartışma 

da bu dönemde edebiyatın siyasî iradeyle ilişkisini gösterir. İnkılâpların övgüsünü 

anlatan eserler yazmaları karşılığında yazarlara para teklif edilir.99 Bu devirde 

oluşmakta olan “edebiyatın daha çok Cumhuriyet edebiyatı olarak kimlik kazandığı, 

                                                           

97 Kemal Karpat, Osmanlı’dan Günümüze Edebiyat ve Toplum, Timaş Yayınları, İstanbul,  

2011, s. 192. 
98 İnci Enginün, Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı, Dergâh Yayınları, İstanbul 2001, s. 48. 
99 Coşkun, “Edebiyatın Siyasetle İmtihanı, Tanzimat Sonrası Siyaset Edebiyat İlişkisi Üzerine Bir 

Çözümleme”, s. 103. 



27 
 

dolayısıyla Cumhuriyet ideolojisinin sahip olduğu niteliklerin dolaylarında 

kurulduğu söylenmelidir.”100 

Tanzimat sonrası toplum için sanat yapma görüşü birinci plâna çıkıp, düz yazı 

türleri gelişince, siyasal ortamı yönlendirip devlet aygıtında görev yapanlar ile 

edebiyatçılar arasında siyasal sürecin işleyişine karşı çıkış veya bu sürece katılmak 

boyutunda farklı bir durum ortaya çıkar. Yeni türlerde eser veren edebiyatçılar ile 

siyasal sürecin aktörleri arasında bu türlerde işlenen konular yüzünden daha önceki 

devirlerde görülmedik oranda uyum problemleri yaşanır. Edebiyatçılar artık, siyasal 

iktidarın yaptıklarını daha fazla eleştirebilmekte ve yeni tekliflerde de 

bulunmaktadır. “Padişahımız efendimiz bilir” kabulüne karşılık, artık “uygun olanı 

ben de bilirim” demeye başlarlar.101 Cumhuriyet’in ilânından sonraki edebî 

oluşumların özellikle de Garip ve İkinci Yeni hareketlerinin kimi şair ve yazarları bu 

görüşü benimserler. 1950 ve sonrası dönemin Demir Özlü ve Ferit Edgü gibi 

yazarları için de bu kuvvetle geçerlidir.  

Şu veya bu nedenle “gelenekle ilgilerini kesen çoğu Cumhuriyet devri şairleri 

ve yazarları, dünyadaki bütün yeni akımları izleyerek, Türkçede de onların 

benzerlerini yaratmaya çalışmışlardır.” Cumhuriyet dönemi, hiç kuşku yok ki, 

modernleştirici bir ideoloji, yani bir “eksik bilinç” olarak özellikle de 1930’lardan 

başlayarak edebiyata hem doğrudan hem de dolaylı yoldan “müdahale” etmiştir. Bu 

devir sanat ve edebiyat anlayışı daha önce de belirttiğimiz üzere ülkede yaşanan 

siyasal, sosyal ve kültürel alanlardaki toplumsal değişme ve dönüşümlerle yakından 

ilişkilidir.102  

Bu akımlarla birlikte, artistik olmayan amaçlara karşı yeni bir edebiyat akımı 

daha doğar ve ötekileri bastırarak gelişir. Bu yeni akım, Cumhuriyetin hayat 

kavramlarını, yenilikçi amaçlarını kabul edip, biçimciliğe ve sanatı sınırlayan her 

şeye karşı çıkar. İçinde bulundukları edebiyattan yakınarak birleşen yedi arkadaşın 

meydana getirdiği bu topluluk, “Yedi Meşaleciler” adını alır.103 Bu isimler, Sabri 

Esat Siyavuşgil, Yaşar Nabi Nayır, Muammer Lütfi Bahşi, Vasfi Mahir Kocatürk, 

                                                           

100 Hasan Bülent Kahraman, “Cumhuriyet Edebiyatı Epistemolojisi: Kısıtlamalar ve Bir Yaklaşım 

Önerisi”, Varlık, Edebiyat ve Kültür Dergisi, S. 1109, Şubat 2000, s. 46.  
101 Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, s. 149, 150. 
102 Adem Çalışkan, “Ana Çizgileriyle Cumhuriyet Devri Türk Şiirine Teorik Bir Yaklaşım (1923-

1960)”, Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social Research 

Volume 3 /10 Winter 2010, s. 143, 144. 
103 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 35. 



28 
 

Ziya Osman Saba, Cevdet Kudret Solok ve Kenan Hulusi Koray’dır. Bu grubun asıl 

gayeleri, birbirlerinin tekrarı hâline gelen ve köhnemeye başlayan toplumsal 

meselelerin sunumu değil, salt sanatın aşkıdır. Onlara göre gerçek bir sanat eseri 

meydana getirmek canlılık, samimiyet ve yenilik işidir.104 Olcay Önertoy, topluluğun 

kısa süreli ve istikrarsız olmasını geçici olduğunu düşündüğü gençlik heyecanı ve 

edebiyat tutkusuna bağlar: “Bu nedenlerle edebiyatımızda bir akım başlatamayan, bir 

okul niteliği kazanamayan topluluk, edebiyatımızın o yıllarda aksayan yönlerine 

dikkat çekip, edebiyat dünyasında gençlerle de ilgilenmek gerektiğini ortaya koyarak 

yankı uyandırır.”105 Toplumun aksayan yönlerine dikkat çekmek için bir mücadeleye 

koyulan topluluk yazarları, grubun kısa ömürlü olması sebebiyle bu amacına 

ulaşamaz. 

Bu yıllarda Türkiye’nin heyecan verici yeni bir politik inanca ihtiyaç 

duyduğunu savunan CHP iktidarı, bu inanç sayesinde toplumun yeni rejimin yanında 

harekete geçmesi ve böylece rejimin devamlılığı sağlanmış olacağını hesaplar.106 

1931’de kurulan Halkevleri topluma çağdaş bir kültür anlamı aşılama adına sanat, 

edebiyat, tiyatro ve diğer yaratıcı çalışmaların desteklenmesi işlevi ile hareket eder. 

İktidarın rejimi aşılamak ve halka bunu yayma hamlelerinden biri olan Halkevleri, 

geçmişe sırtını dönüp her alanda yenileşmeyi kabul etmek için Batıya çevrilmiş 

Cumhuriyet’in kültürel siyasetini belirler. Geçmişle bağları koparmak ve kültürel 

esinini Batı’da aramak için Latin alfabesi kabul edilir. Milliyetçi, gerçekçi-kafalı, 

durmadan ilerleyen, bilime, tekniğe ve sanata yaslanan yeni bir toplumun, insan 

varlığının ahlaki ve ruhi yanlarını çiğnemeyen ve bununla beraber materyalist bir 

dünyanın önemini kavrayan bir topluma dönüşümünü desteklemektir. Bu amaca göre 

edebiyatın ana sorumluluğu, toplumun devrimci ve artistik bir biçimde 

eğitilmesidir.107 Desteklenecek edebiyat eserleriyle Halkevlerinde sahneye konacak 

oyunlarda şu özelliklerin bulunması gerektiği belirtilir: 

Hususiyle millet ve vatan sevgisini, inkılapçılık heyecanını kuvvetlendirecek 

eserler; Türk tarihinin büyük anlarını yaşatan, milli mücadelenin 

kahramanlıklarını anlatan, memleketin büyük şehirlerini, kasabalarını, köylerini, 

tabii güzelliklerini tasvir ederek aynı, ayrı her köşesini tanıtan ve sevdiren, 

taassubun, batıl itikatların, fena göreneklerin çirkinliklerini ve gülünçlüğünü 

                                                           

104 Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, s. 128, 130. 
105 Olcay Önertoy, “Cumhuriyet Döneminin İlk Edebî Topluluğu: Yedi Meşaleciler”, Türkoloji 

Dergisi, Ayrıbasım, C. 9, nr. 1, 1993, s. 49. 
106 Karpat, Türk Siyasi Tarihi Siyasal Sistemin Evrimi, s. 57. 
107 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 30. 



29 
 

ortaya koyan, ahlak yüksekliğini her sahada güzel örneklerle gösteren, Halkçılık 

sevgisi aşılayan ve ruhları o büyük yola yönelten yazılar.108 

 

Bu amaç dâhilinde Kemalizm’i “siyasi sahada kalmayan”, topyekûn bir 

ekonomi-politik ve sosyal program olarak doktrinleştirme iddiasının ve sol-

Kemalizm’in bayraktarı ise Kadro dergisi olur. Bu dergi, inkılâbın ideoloji açığını 

takviye etme misyonunu üstlenerek çıkar.109 Başlıca amaç, ülkenin gerçeklerine göre, 

Cumhuriyet için toplumsal-siyasî bir felsefe kurmaktır. Yayımcılardan biri olan 

Yakup Kadri Karaosmanoğlu -köyün yoksul hayatını anlatan güçlü Yaban romanının 

yazarı- edebiyatı toplumsal, milliyetçi anlamına gelen devrimci bir amaca doğru 

götürmek ister ancak Kadro, Kemalizm’e gösterdikleri muhalefet ve “aykırı”  solcu 

eğilimleri olduğu için 1935’te kapatılır.110 İktidar baskısı sonucu derginin 

tutunamayarak kapatılması iktidarın kendi ideolojilerinden olmayanlara “var olma” 

şansı tanımadığının açık göstergelerinden biri olur.  

İktidar partisinin bu minvaldeki bir başka uygulaması, 1940'lı yıllarda 

gerçekleşir. Sağ ve sol eğilimli dergiler arasındaki zıtlaşmaların yoğunlaşmasıyla 

Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi'nde ideolojik kökenli olaylar 

çıkması sonucu, II. Dünya Savaşı gerekçe gösterilerek İnönü hükümetince bütün fikir 

hareketleri dondurulur.111  

Çağdaş Türk edebiyatının, ülkenin daha uygar, daha batılı olma hedefini 

gerçekleştirme çabası adına sıkı sıkıya bağlı duruma gelmesi, yeniliklerin köklenip 

yayılması için bir araç ödevini görür. Fakat bu dönemin en büyük edebiyatçıları, 

ünlerini yazılarının edebî değerlerinden daha ziyade edebiyat kisvesi altında 

açıkladıkları, toplumun kaderine bağlı siyasî ve toplumsal görüşlerden almışlardır.112  

Türk edebiyatının, siyasî ve toplumsal görüşlerin etkisi altında oluşturulan 

eserleri Millî Edebiyat döneminde belirgin olsa da bu dönemde de Türk sosyal 

hayatının ve sorunlarına biraz daha eğilim gösteren eserler ortaya konulur. Ömer 

Seyfettin’in hikâyeleri gibi, milliyetçiliği normal bir sosyal davranış olarak 

                                                           

108 Çilem Tercüman, “Ülkü Mecmuası”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 4, S. 7, 2006, s. 

566. 
109 Tanıl Bora, Cereyanlar Türkiye’de Siyasî İdeolojiler, İletişim Yayınları, İstanbul, 2018, s. 159, 

160. 
110 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 33. 
111 Nejat Bozkurt, Felsefe Işığıyla Arayışlar, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 2012, s. 90, 91. 
112 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 21. 



30 
 

yaşatanların; Halide Edip’in Yeni Turan ve Ahmet Hikmet’in Gönül Hanım 

romanları gibi, milliyetçiliği siyasî bir ideoloji olarak görenlerin; yine Halide Edip’in 

İstiklâl Mücadelesini canlandıranların; Yakup Kadri’nin Kiralık Konak’ı gibi, Türk 

yaşayışının Tanzimat’tan başlayarak üç nesil boyunca geçirdiği sosyal değişiklikleri 

tasvir ve tahlil edenlerin de yer aldıkları göz önüne alınırsa, romancılığın ve 

hikâyeciliğin de bu devirde Türk sosyal hayatını ve sorunlarını ne kadar çeşitli 

yönlerden ele aldığı anlaşılır. Bu roman ve hikâyelerde ferdin hayatından sosyal 

hayata geçişin ve tema bakımından da sosyal konulara doğru bir ilerleyişin  başladığı 

da görülür.113 Bu somut kaynaklar vesilesiyle Türkiye’nin sosyal tarihini yazacak 

olanların ilk sağlam ereği şüphesiz ki edebiyat olacaktır.114 Yine denilebilir ki Türk 

edebiyatının içinde bulunduğu durum, onun kendine has orijinal bir gelişme 

göstermesini sağlayan çeşitli siyasî, toplumsal, kültürel kuvvetler bilinmeden 

anlaşılamaz.115  

Çeşitli siyasî ve kültürel kuvvetlerin etkilerinin eserlerinde belirgin olarak görüldüğü 

toplumsal akımın en ucunda ise iki güçlü yazar Nazım Hikmet ile Sabahattin Ali 

vardır. Nazım, Mayakovski örneğinde ihtilalci şiirler yazar; basit kelimeler 

kullanmakla Türkçenin ne güçlü bir dil olabileceğini gösterir. Sabahattin Âli yeni bir 

anlatımla hikayeler, romanlar yazıp Anadolu’yu ve meselelerini gerçekçi bir biçimde 

gözler önüne serer. Cumhuriyet’in sadık koruyucuları olmalarına rağmen bu iki 

yazarda da sınıf farklarına büyük bir eğilim vardır.116 Bu çerçevede Nazım Hikmet 

Ran ve Sabahattin Ali’nin, sosyal adaletsizliğe  yönelik devlet politikasını eleştirdiği 

açıkça görülen eserlerindeki ideolojileri  sebebiyle soruşturmaya tabi tutuldukları ve 

zaman zaman tutuklandıkları  görülür.  

Devlet, Batı kültürüne açılan yolda ön ayak olup bunu engellemek isteyen 

kuvvetleri gereğince denetlemiş olsa da toplumu yeni düşünceleri istediği gibi 

benimsemesinde çok nadiren de olsa “serbest” bıraktığı da olmuştur.117Bütün bu 

gelişmelerin yanında 1940 yılına kadar Türk edebiyatında büyük bir eksiklik de göze 

çarpar. Halkevleriyle dergilerin köy problemlerini tartışma yolundaki bütün 

çabalarına rağmen köyü temsil eden birinin bu çalışmalara doğrudan doğruya 

                                                           

113 Akyüz, “Cumhuriyet Devri Türk Edebiyatı”, s. 180. 
114 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 10. 
115 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 25. 
116 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 33, 34. 
117 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 40. 



31 
 

katıldığı söylenemez. Köy edebiyatı, gerçek manasıyla 1940’ta kurulan Köy 

Enstitüleriyle başlar.118 Köy Enstitülerinin oluşturduğu ortam ile Yaşar Kemal, 

Orhan Kemal, Fakir Baykurt ve Kemal Tahir gibi yazarlar toplumsal sorunları ağa-

köylü çatışmalarını çıplak gözle ortaya koyar.  

Özellikle Yaşar Kemal’in, Dağın Öteki Yüzü üçlemesi, (Orta Direk, Yer Demir Gök 

Bakır, Ölmez Otu) insanı mitolojik bir varlık olarak tanımlar. İnsan varoluşuna ilişkin 

kararını ancak baskılı ve bunaltılı anlarında verir. Seçim yapmak dolayısıyla 

sorumluluk almak için uygun zemini yoklar ve düş dünyasına sığınır. Orta Direk’in 

önsözü bunu açıkça ortaya koyar: 

İnsanoğlu sıkıştıkça, zorluklarla karşılaştıkça yaratmış, zorluklardan böylece 

kurtulmuştur. Doğanın katı gerçekleri çok ağır bastığında da, kurtuluş umudu 

kalmadığında da yaratıcılığını geliştirmiş, kendisine bir düş, bir mit, bir efsane 

dünyası kurmuştur. Eğer insanın bir düş, bir efsane yaratma niteliği olmamış 

olsaydı belki de insanoğlu olmazdı. Bu düşüncelerden yola çıkarak öyle 

tanımlayabiliriz. İnsan mit yaratan bir mahlûktur. Ve insanın arayıp da 

bulamadığı çok yerde bir düş, bir mit dünyası yaratıp ona sığınması vardır. İşte 

ben bu üçlüde başı dara gelmiş insanların kendilerine düş dünyaları kurup o 

dünyaya sığınmalarının ağır, yaşanılmaz dünyalarından, gerçeklerden 

kaçışlarının hikâyesini anlatmağa çalıştım.119 

 

Edebiyatta anlatılan aydınların çoğu kararsızdır. Hepsi değişik derecede 

devrimlerin etkisi altında kalmış, kendi geleneksel kültürlerinden ayrılmış ve Batı’ya 

ulaşmadan bir noktada duraklamışlardır. Yine de en büyük topluluğu, iki uç ortasında 

kalan ve ikisine de katılmayanlar büyük durgun bir kitle oluşturur.120 İki uç ortasında 

kalıp bir “üçüncü yolu” tutturma heveslisi hareketlerden birisi önce de belirttiğimiz 

gibi Garip hareketidir.  

Orhan Veli Kanık, Oktay Rifat Horozcu ve Melih Cevdet Anday, o yıllarda 

savundukları şiir görüşünü ortaya koyan şiirlerinin bir kısmını Garip (1941) adıyla 

yayımlamaya başlar. Kitaptaki "Bu kitap, sizi alışılmış şeylerden şüpheye davet 

edecektir" cümlesi , geleneklerin dışında, yerleşik anlayışlara meydan okuduklarını 

duyurmaktadır.121 Behçet Necatigil, Garipçilerin yaptıklarını bir yenilik saymaz. Ona 

göre, Garip dönemi şiirleri, büyük ihtiraslar, hayaller taşımayan, bu tür sarsıntıların 

uzağında, içlenmeleri bile sathi ve küçük şeyler yüzünden; iç dünyalarını 

zenginleştirmeye vakitleri ve kabiliyetleri olmamış kişilerin aylak, boş dolaştıkları 

                                                           

118 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 38. 
119 Yaşar Kemal, Orta Direk, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2010. 
120 Karpat, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, s. 57. 
121 Enginün, Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı, s. 82. 



32 
 

bir lunapark görünümündedir.122 İkinci Dünya Savaşı’nın yaşandığı bir ortamda 

yerleşik anlayışlara meydan okuyarak tüm sarsıntıların uzağında bir yer edinmeye 

yönelip var olmaya çalışan Garip hareketi yazarları bu dönemde edebî dünyada 

seslerini duyururlar. 

1941’den itibaren başlayan Garip hareketinin ve takip eden yıllarda çeşitli 

dergi ve mecmualardaki yazılarıyla adından söz ettiren İkinci Yeni hareketi şairleri 

de tıpkı 1950 kuşağı olarak tabir ettiğimiz Demir Özlü, Tezer Özlü, Orhan Duru, 

Ferit Edgü, Bilge Karasu da Yaşar Kemal gibi “kendi başının çaresine bakmayı 

yeğleyen”, angaje olmayı seçmeyen yazarlardır. 1939’da başlayıp 1945’te son bulan 

İkinci Dünya Savaşı’nın savaşı fiilen deneyimleyen Batı toplumlarının bir ferdi olan 

yazarların bunalım, umutsuzluk, geleceğe olan güven kaybı vb.  birçok olumsuz 

duyguyu yaşamış olmanın oluşturduğu psikoloji eserlerine de yansır. “Var olma” 

savaşı aynı zamanda psikolojik de bir savaştır. Bu büyük savaşa fiilen dâhil 

olunmamış olsa da yokluk, kıtlık gibi türlü sefaleti yaşayan Türk toplumunun 

yazarları, Sartre, Camus gibi yazarların bu etki sonucu yazılmış olan eserlerinden  

çeviriler yoluyla  istifade ederek çareyi toplumun değerlerine bağlı olarak kalınan bir 

toplumsal statüyü ve devlet ideolojisinin dayattığı prangalardan kurtulmayı veya 

uzak kalmayı hedefi olarak gören “birey” ile tanışırlar.   

      Çoğunlukla devletin hâkim ideolojisine uygun eserler vermeyi seçmeyen 

bilhassa 1950 kuşağı yazarları da kimi Garip şairleri gibi eski edebiyat geleneğini 

reddeder. Bunun yanında çoğu zaman onlar kadar kendilerini toplumsal olaylardan 

soyutlama imkânına erişemediklerinden dolayı ise içlerine kapanırlar. Gerek edebî 

geleneklerden gerekse devletin kendilerine olan bakış açısından  dolayı çeşitli 

cezalara da çarptırılan aydın ve sanatçılar bu dönemde bunalım ve sürgün 

edebiyatının yeni nesil örneklerini verirler. Bilhassa 1950 kuşağı yazarları kendilerini 

toplumdan, yeni bir ülkeye gönüllü veyahut zorunlu olarak soyutlamak suretiyle uzak 

kalmalarına rağmen toplumsal olayların etkilerinin dışında kal(a)mayarak bunları 

eserlerine konu ederler. Dolayısıyla aynı zamanda roman ve hikâyelerde 1938-1945 

yılları arasında Türkiye’nin bulunduğu siyasî ve sosyal durum da yoğun olarak 

işlenir. Bu yıllar arasında mesele aç, sefil ve bitap düşmüş halkın da var olduğu, bu 

ahvalin kitlelere de duyurulması meselesidir. Türkiye’de günlük yaşamın bir parçası 

                                                           

122 Behçet Necatigil, "Garipçiler", Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yayınları, C. 3, 1979, 

s. 285, 286, 287, 288. 



33 
 

hâline gelen savaş ortamı, parasızlık ve gittikçe artan fakirlik, gıdasızlık, ilaçların 

dahi karaborsaya düşmesi beraberinde sağlık problemlerini de çağırır. Beden sağlığı 

ile birlikte ruh sağlığının da zedelendiği bir nesil ortaya çıkar.123 

Oktay Akbal’ın “Önce Ekmekler Bozuldu” hikâyesinde savaşla birlikte 

İstanbul’da ve bu şehrin insanlarının ruhsal durumlarının bir portresi ortaya konulur. 

Savaş öncesinin güzel olan şeylerden zevk alan, huzurlu, hayalleri olan insanları, 

içine kapanan, sinirli, bencil ve huzursuz tiplere dönüşür: 

İnsanlar kitle halinde olduğu gibi, kişi olarak da başkalaştılar. Mesela 

savaştan önce bir insan işine gitmek için tramvay caddesine çıktığı zaman ilk 

olarak gökyüzüne bakar, mavi olduğunu görünce sebepsiz bir sevinç duyar, vakti 

varsa ağaçlar altından yürümeyi düşünür, adımları kaldırımlarda gezerken 

birtakım hayaller kurardı. Şimdiyse insanlar göğün mavi ya da siyah olmasına 

aldırış etmiyorlardı. Hepsi yalnız kendini düşünüyordu. Hayal kurmak artık 

geçmişte kalmıştı. Savaş zaten önce hayalleri yok etti.124 

 

Savaş sırasında parasızlık ve bakımsızlık ve ortaya çıkan sağlık problemleri 

savaş sonrasında da sürer. Açlık, yetersiz beslenme ve soğuğa mahkûm olmak Türk 

insanının bedenini çürütmüştür.125 Bu durumu Rıfat Ilgaz Sarı Yazma’sında şöyle 

anlatır:  

İkinci Dünya Savaşı sona ermişti ama, kırım da kıyım da sürüp gidiyordu. 

Bakımsız, ilaçsız, yoksul bir dönem geçiren genç kuşak, verem gibi uzun süren 

bir hastalıktan kurbansız kurtulamayacaktı. Çektiklerinin sonucu sergileniyordu 

bu yıllarda. Gençlik uzun çileli bir askerlik dönemi geçirmişti. Köy Enstitüleri 

gençler yağmurda, karda kendi okullarını kendileri yapmışlardı. İşçiler besinsiz 

bir üretim dönemi atlatmışlardı.126 

 

Dolayısıyla bir aydın “sadece belirli bilgilere sahip bir kimse değil, düşünceyi bir 

çeşit itiyat hâline getiren bir şahsiyettir. Aydın başkalarından önce kendi kendisine 

karşı hür olan insandır. Onun için hakikat en üstün kıymettir. Bunun içindir ki o 

insanı, fikirleri, menfaat, propaganda, mevki, prestij değil, hakikat zaviyesinden ele 

alır.”127 Bu alışkanlık ve özgür olmaya verilen değer ile kendi var oluşlarını ilân 

etmek amacında olan aydınlar, topluma da bu hususta mesaj vermiş olurlar. Oktay 

Akbal ve Rıfat Ilgaz da dönemin Türkiye’sinin içinde bulunduğu durumu tüm 

                                                           

123 Alev Sınar Çılgın, Türk Roman ve Hikâyesinde İkinci Dünya Savaşı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 

2003, s. 31. 
124 Oktay Akbal, “Önce Ekmekler Bozuldu”, Tekin Yayınevi, İstanbul, 1984, s. 15. 
125 Çılgın, Türk Roman ve Hikâyesinde İkinci Dünya Savaşı, s. 144. 
126 Rıfat Ilgaz, Sarı Yazma, Çınar Yayınları, İstanbul, 1992, s. 288. 
127 Mehmet Kaplan, Büyük Türkiye Rüyası, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1992, s. 247. 



34 
 

çıplaklığı ile tasvir ederek bu üstün kıymeti verdiklerini gösterirler. Savaşın yarattığı 

psikoloji Akbal ve Ilgaz gibi dönem yazarlarına “sefil” halkın yanında olmayı amaç 

edinen eserler verdirirken bir taraftan da İkinci Dünya Savaşı’nın oluşturduğu buhran 

ve sonraki süreçlerde darbe ve muhtıralar gibi olaylarla oluşan kaos ortamı sonucu 

iyiden iyiye “bunalan” aydın ve sanatçılar çareyi, toplumun sorunlarını ifade eden ve 

çözümler bulmayı amaçlayan eserler vermekte aramaktan uzaklaşırlar. İçine kapanıp 

tekilleşen bireyi ve onun psikolojisini önceleyen eserleri yazmaktan uzaklaşırlar. 

CHP’nin 1923’ten itibaren 20 yıl boyunca devrimci değişimlerinin yol açtığı 

bütün maddi ve fiziksel sıkıntılar altı yıllık savaş durumundan önce zaten yeterince 

ciddi olan yabancılaşma, artık kırılma noktasına kadar gerilmiştir.128 Kırılma 

noktasına gelen yabancılaşma ile toplumdaki huzur ve sükûn ortamının neredeyse 

olmayışı toplumun tüm kesimlerini olduğu gibi aydınları ve sanatçıları da olumsuz 

anlamda etkilemesi olası bir durumdur. 

Bütün bunlarla beraber savaş koşulları içinde de olsa başarısız ekonomi 

politikaları halkını karaborsaya ve sefalete mahkûm etmesi, iktidarda bulunan CHP 

için sonun başlangıcı olmaya başlar. İkinci Dünya Savaşı’nın yarattığı sıkıntılar, 

muhalif seslerin artması sonucu 1946’da Demokrat Parti kurulur ve 1950 seçimlerini 

kazanarak iktidara gelir.129  

DP’nin iktidara geldiği yıl içinde, Nâzım Hikmet’in de yararlandığı bir genel af 

yasasıyla CHP döneminde işlenen bütün suçlar affedilir ve basın yasasında 

demokratikleştirici düzenlemeler yapılır. DP hükümetinin temel hedefi, burjuvazinin 

önünü açan düzenlemeleri gerçekleştirmektir. Demokrat Parti ile birlikte yazarların 

ve sanatçıların devletle olan ilişkilerinde de önceki döneme göre çarpıcı değişimler 

fark edilir.  

Başbakan Adnan Menderes’in temel uygulamalarından biri, iki dünya savaşı 

arası buhran konjonktürünün yokluk ve tutumluluk devrinin ardından kalkınma-

zenginleşme iştahını körüklemesi ve ekonomik girişimciliğin önünü açmasıdır.130 

Dönemin ilk yıllarında tarım başta olmak üzere bütün kesimlerde önemli gelişmeler 

yaşanır. Tarıma bir yandan alet ve makine girişi, bir yandan da gübre kullanımının 

                                                           

128 Feroz Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), çev. Ahmet Fethi, Hil Yayınları, 

İstanbul, 1992, s. 25.  
129 Mahfi Eğilmez, Değişim Sürecinde Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Sosyo-Ekonomik Bir 

Değerlendirme, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2018, s. 41. 
130 Bora, Cereyanlar Türkiye’de Siyasî İdeolojiler, s. 539. 



35 
 

artması üretimi büyük ölçüde arttırarak ekonomik büyümeyi hızlandırır.131 

Dolayısıyla tek parti CHP döneminin kendilerini açlık ve sefalete mahkûm etme 

noktasına kadar getirmesinin ardından toplum bir rahatlık elde eder ve refahını geri 

kazanmaya başlar. Fakat DP de bir süre sonra özellikle de 1950’li yılların ikinci 

yarısından itibaren eleştirilere ve muhalif fikirlere yönelik baskısını büyük ölçüde 

arttırır ve bu baskı ortamı düşünce tarzı, yaşam biçimleri, dolayısıyla kültür ve sanat 

etkinlikleri üzerinde etkili olur.132 

Cumhuriyet devrimleriyle oluşan aydınlanmacı ideolojiyi içselleştirmiş aydın 

çevreler, yazarlar ve sanatçılar, büyük demokratik vaatlerle iktidara gelen DP’nin 

önlerini açacak gelişmeleri hayata geçirmek bir yana dursun, birkaç yıl içinde anti-

demokratik tutumlar sergilediğini görürler.133 

Feroz Ahmad’a göre, çoğunluk partisinin hizmet ettiği halktan yetki aldığı 

anlayışı DP'lileri, önceki dönemde CHP’nin yaptığı gibi tüm devlet kurumlarını ve 

aydın zümresini tekeline alma ve kendi amaçları için kullanma hakkına sahip 

oldukları düşüncesine kadar götürür. Bu tutumun bir sonucu olarak DP’liler, bu 

politikadan etkilenen ve geniş anlamda aydınlar olarak sınırlandırılabilen unsurların 

güven ve desteğini yavaş yavaş yitirmeye başlarlar.134  

DP’liler muhalefetin propagandasını hiç dikkate almaz ve 8 Mart 1954’te 

hükümet Basın Kanunu’nu da değiştirip yazıları devletin siyasî ve malî prestijini 

sarsan ya da vatandaşların özel yaşamlarına tecavüz eden gazetecilerin 

cezalandırılması hükmünü yasaya koyar. Bu durum iktidarın aydın ve sanatçıların 

“özgürlüklerine” karşı yapılmış bir kısıtlamadır. Dahası, iktidar partisi kendisini 

destekleyenleri maddi olarak ödüllendirecek bir konumdadır.135 Görüldüğü gibi bu 

dönemde de mevcut iktidar, ideolojisini halka yaymak için bu yola başvurur. Bu 

durum, toplumun bir kısım aydın kesimi tarafından sorun teşkil etmeyecek 

durumdayken  kendisine ve edebiyata karşı sorumlu olduğunu hisseden aydınlar 

tarafından yine derin bir kaygı ile karşılanması olasıdır. 

                                                           

131 Eğilmez, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Sosyo-Ekonomik Bir Değerlendirme, s. 143. 
132 Jale Özata Dirlikyapan, Yazınsal Kavrayışta Köklü Bir Değişim: Türk Öykücülüğünde 1950 

Kuşağı, Bilkent Üniversitesi, Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 

Doktora Tezi, Ankara, Ağustos 2007, s. 8. 
133 Dirlikyapan, Yazınsal Kavrayışta Köklü Bir Değişim: Türk Öykücülüğünde 1950 Kuşağı, s. 9. 
134 Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), s. 68. 
135 Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), s. 75. 



36 
 

Bu sıralarda meydana gelen 6-7 Eylül İstanbul olayları da Türk kentlerindeki 

bastırılmış gerilimleri açığa çıkarır. Lise ve üniversite öğrencilerinin bu örgütlü 

gösterisi  kendiliğinden bir kargaşaya, İstanbul’da şehrin göreli olarak lüks ve 

zenginleri arasında zar zor geçinen köy kökenli ayakkabı boyacıları, hamallar, 

apartman kapıcıları ve dilencilerin isyanına dönüşür. Hükümet, açıkça sarsılır ve 

hemen İstanbul, Ankara ve İzmir’de sıkıyönetim ilan eder.136  

1956 yılı ise, iktidar partisinin demokratik kurumları yok ettiği, Türkiye’nin 

demokrasiden uzaklaştığı yıl olur.137 Demokrasiden uzaklaşma hamlelerinin sonucu 

olarak iktidarla toplumun bazı kesimlerinin arası hızla açılmaya başlar.  

1959 yılı ise, Türkiye’deki demokrasi açısından felaket bir yıldır. Demokratik 

bir rejimin vicdanı ve bekçisi olarak değerlendirilen basın için, daha önceki yıllara 

oranla daha çok gazetenin kapatıldığı ve gazetecinin hapsedildiği bir mahkemeler ve 

sıkıntılar yılı olur.138 Bu da yine özgürlük ve demokrasiye vurulan ağır darbelerden 

birisi olarak görülebilir. 

Atatürk ilkelerinin yorumunda ve inkılâplarının uygulanmasında DP’nin farklı 

yaklaşımları, Halk Evleri ve Köy Enstitülerinin kapatılması, Basın ve Yabancı 

Sermayeyi Teşvik Kanunu gibi hususlar üzerinde iktidar-muhalefet kavgalarının 

yoğunlaşması, özgürlüklerin kısıtlanmasına da arkasından bir ihtilâl yapılmasına 

sebep olur. Kaoslarla dolu olan on yıllık süreç, 1961’de Başbakan Menderes ile iki 

bakanın asılması ile “şimdilik” sonlanır. Bu idamlar Türk demokrasi tarihinde olduğu 

kadar toplum hafızasında da kapanmaz gedikler açar.139 

Türkiye’de aydın ve sanatçılar, 1950-60 yıllarında gelenekle mücadele eden, 

geçmişi eleştirel bir gözle değerlendiren güruh olarak nitelenirler. Türkiye’nin yanı 

sıra dünyadaki siyasal ve toplumsal gelişmelerin de etkisiyle değişmeye yüz tutan 

anlayışlara ters düşmemek için geleneğin izinden gidilerek “kurumsallaşmış” olan 

sanatın ve edebiyatın “dışında” yeni anlayışlar da filizlenmeye başlar.140 Dolayısıyla 

1950-1960 arası dönem, sanatçıların bir yandan da özgün ve bağımsız olmayı daha 

güçlü bir şekilde önemsemeye başladıkları bir dönem olmuştur. 1950’li yılların bu 

                                                           

136 Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), s. 82. 
137 Alp Kuran, “Kapalı İktidar”, The Economist, London, 1962, s. 139. 
138 Ahmad, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980),  s. 95. 
139 Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, s. 114, 115. 
140 Dirlikyapan, Yazınsal Kavrayışta Köklü Bir Değişim: Türk Öykücülüğünde 1950 Kuşağı, s. 19. 



37 
 

hareketli ve tartışmalı ortamı içinde yenilikçi eğilimlere sahip sanatçıların vardığı en 

önemli aşama üslûpta kişisel özgürlüktür.141  

Üslupta kişisel özgürlüğü ortaya koyma noktasında önemli aşama kaydedilen 60’lı 

yıllar, solun popüler ideolojik motiflerinin de biçim kazandığı dönemdir. 1960’lar ve 

70’ler düşünsel iklimi solun hegemonyası altında biçimlenir. 60’ların sol havasının 

en görünür yüzü, yoksulluk ve adaletsizlik temalarının popüler kültürde hızla 

yayılmasıdır. Talip Apaydın, Fakir Baykurt, Mahmut Makal, Yaşar Kemal ve Orhan 

Kemal ile 50’lerde ve 60’larda son derece bol ürün veren toplumcu gerçekçi 

edebiyat, ülkedeki yoksulluk ve eşitsizliğin canlı tasvirlerini yaparak, bu görünürlüğe 

katkıda bulunur.142  

1954’ten başlayarak, Yeditepe (1950, Yenilik (1952), Salkım (1954), Şimdilik 

(1955), A (1956) ve Pazar Postası (1956) gibi süreli yayınlarda ilk örnekleri verilen 

ve 1954-58 yılları arasında popüler bir dönem yaşayan hareketin adı İkinci Yeni diye 

isimlendirilir. Bildirisiz şekilde farklı farklı yayın organlarında bu hareketin 

başlamasında ve ilerlemesinde de dönemin sanat ve edebiyat ikliminin olduğu kadar 

sosyal ve siyasî durumun tesiri vardır. Öztürk Emiroğlu, İkinci Yeni şiir hareketinin 

oluşumunda edebiyat ortamının yanı sıra, siyasî durumun da etkisi olduğunu 

vurgulayan Mehmet Doğan ve Atilla İlhan da Demokrat Parti iktidarının, sanatçılara 

baskı yaptığını, sanat dergilerini kapattığını, sanatçı ve yazarları susturmaya 

çalıştığını belirtirler. Örnek olarak da, İlhan Berk’in, Melih Cevdet’in, Metin 

Eloğlu’nun, Arif Damar’ın, Rıfat Ilgaz’ın ve Şükran Kurdakul’un yazı ve şiirleri 

sebebiyle kovuşturmaya uğrayıp hapis yattıklarını ve dahası kitaplarının da 

toplatıldığını kaydeder.143 

Attila İlhan’a göre İkinci Yeni’yi doğuran etken, DP-CHP çekişmesinin sosyal 

gerçekçiliğin fark edilmesine ve ilerlemesine mani olması sebebiyle oluşturduğu 

boşluktur: 

     İkinci Yeni sirki işte bu boşluğu dolduruyor. Üstelik soğuk savaşın şart 

koştuğu bütün olumsuz nitelikleri taşıyarak: içten (contenu, muhteva) en 

ürkütücü şey mi sayılmaktadır? İkinci Yeni anlamı gerekli görmez, rastlantısallık 

ile yetinir; dahası, sanatı toplumsal işlevinden çekip alır, getirip kelimeye 

dayandırır. Soyutluk biçimciliğin anasıdır ya, imgeyi yüklenmek zorunda olduğu 

                                                           

141 Ayla Ödekan, “Mimarlık ve Sanat Tarihi (1908-1980)” Yakınçağ Türkiye Tarihi 1, Haz. Ümit 

Hassan, Metin Kunt, Sina Akşin, Mete Tunçay, Cemil Koçak, Hikmet Özdemir, Bülent Tanör, 

Milliyet Kitaplığı, İstanbul, 2018, s. 572. 
142 Bora, Cereyanlar Türkiye’de Siyasî İdeolojiler, s. 595. 
143 Emiroğlu, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, s. 232, 233. 



38 
 

için toplumsal  bireysel içlemden soyutlar, boşa çalıştırırlar. Bütün bunlar 

yetmezmiş gibi bir de toplumsal gerçekçiliğe karşı açık tavır takındılar mı, soğuk 

savaş onları desteklemeyecek de, kimleri destekleyecek: resmî edebiyat 

tahtından İnönü diktasının Birinci Yeni’si (Garip) inmiş, yerine Menderes 

diktasının İkinci Yeni’si kurulmuştur.144  

 

Cumhuriyet dönemi edebî topluluklarından biri olan Hisar cephesi de Garip, 

İkinci Yeni hareketi ve sonraki anlayışlarına oluşan tepkinin sonucu olarak belirir. 

Hareketin önemli isimlerinden Mehmet Çınarlı’ya göre 1955’ten sonra bazı genç 

şairleri soyuta ve anlamsıza iten, realizm adına ortaya sürülen basitlik ve iğrençliğin 

toplumda yarattığı usanç ve tiksintidir.145 

İkinci Yeni akımının sonraki dönemde şiirde karşılaştığı itibar kaybı, 60’ların 

solculuğu hakkında da fikir verici olur. Sol kültür çevresinde soluk alıp veren bu şiir, 

1960’ların başından itibaren sert bir reddiyeyle karşılaşır. Genel politikleşme ve 

popülerleşen toplumcu gerçekçilik nazarında, bu şiir “toplum sorunları ve yurt 

gerçeklerine ilgisiz”, hatta “sorumsuz” bulunur. Bu eleştiri, dönemin sol entelektüel 

çevresini hayli etkileyen varoluşçuluğu küçük burjuva bunalımcılığıyla damgalayan 

tepkilerle birleşir.146 Her ne kadar gelenekle ve onun savunucularıyla hesaplaşarak 

özgün bir tarz tutturmak hayli zor olsa da dönemin başat özelliği, sanatçılar arasında 

böyle bir “kaygı”nın baş göstermesidir. Zeynep Yasa Yaman’ın söylediklerinden 

anlaşılacağı üzere 1950’li yıllar genel olarak sanatta yeni bir dönemin başlangıcıdır: 

     1923-1950 modernizmine karşılık 1950’li yıllar, Türk sanat ortamında 

köktenci bir başkaldırı ve bireysel bir karşı duruş isteğinin süreciolarak 

değerlendirilebilir. [….] 1950’lerle başlayan sanatsal çeşitlenme[…],sanatçılara 

ilk kez gelenekle bir başka biçimde hesaplaşma, geçmiş kültürleri gözden 

geçirme, yeni bir gözle değerlendirme olanağı vermiştir.147 

 

Bu çekimsel etki, zaman zaman özellikle de 1950 kuşağının yazarlarını 

içerisine alır: 

     Küçük burjuva aydınının karanlık, sıkıntılı iç dünyasını anlattıkları için 

eleştirilen varoluşçu yazarlar, topluma açılan ve onu merkeze alan toplumcu 

gerçekçi edebiyat karşısında, bir anlamda kendi içlerine kapanırlar. Ancak bu içe 

kapanma hali dışa açılmanın, kendini ifade etmenin bir yolu olur. Genel olarak 

toplumdaki aksaklıklara ve haksız düzene işaret eden toplumcu gerçekçi 

                                                           

144 Attila İlhan, İkinci Yeni Savaşı, Yazko Yayınları, İstanbul, 1983, s. 9. 
145 Mehmet Çınarlı, “İşin İç Yüzü”, Hisar, C. 8, S. 60 (135), Aralık 1968, s. 3. 
146 Bora, Cereyanlar Türkiye’de Siyasî İdeolojiler, s. 596. 
147 Zeynep Yasa Yaman, “1950’li Yılların Sanatsal Ortamı ve ‘Temsil’ Sorunu”. Toplum ve Bilim S. 

79, 1998, s. 130- 131. 



39 
 

metinlerin aksine, varoluşçu metinlerde, toplumla uyuşamayan, bu uyuşmazlığın 

ve yalnızlığın acısını çeken bireyler merkeze alınır.148 

 

Cumhuriyet’in ilânından hatta on yıllarca öncesine kadar görülen ve sonrasında 

bilhassa da 1950’li yıllardan itibaren Türk edebî yaşamına büyük ölçüde tesir etmeye 

devam eden varoluşçu felsefe akımı, bir yandan da dönemin toplumsal, siyasal ve 

kültürel ortamının şekillenmesine katkı sağlar.149 Dönemin toplumsal, siyasal ve 

kültürel ortamında “var olabilme”yi  kendilerine şiâr edinen 1950 kuşağının çoğu 

roman ve öykücüleri, gerek günlük hayatlarında gerek edebiyat yönelimlerinde 

geleneğin karşısında bir yer tutmuş, özgürlüklerine kast edeceğini düşündükleri her 

türlü kalıbı yıkmaya yönelmişlerdir.  

 Batı dünyasının kendine özgü atmosferi ve sorunlarının bir sonucu olarak 

ortaya çıkan varoluşçuluk, Türkiye’de de tanınmaya başlanır. Demir Özlü, Sartre 

varoluşçuluğunun açık etkilerini gösteren, bireyi ve onun bunalımlarını anlattığı 

hikâyeleri bir araya toplayan Bunaltı’yı bu dönemde yayımlar. Bu bakımdan 

Mavi’nin daha sonra “1950 Kuşağı” olarak adlandırılan ve varoluşçu pek çok 

temayı/kavramı eserlerinde işleyen bir grup yazarı bir araya getirmek gibi bir işlevi 

yerine getirdiği söylenebilir. Yine a dergisi’nde varoluşçu felsefenin ilkelerini 

benimsemiş yazarlara bünyesinde yer verir. Burada Sartre ve Kierkegaard gibi 

varoluşçu düşünürlerin yazılarının çevirileri ile tanışan Demir Özlü ve Erdal Öz gibi 

yazarlar, sürekli değişen siyasal koşullarla farklı bir anlayışa geçip varoluşçu tarzda 

eserler üretmeye başlarlar.  

Varoluşçu terminoloji ile modernizmi birlikte karşılayan/yaşayan 

bireyin/yazarın evrende tek başına olduğunun farkına varışı ise onu o güne kadar 

belli bir değerler sisteminin parçası kılarak güvende tutan inançlarının sarsılması; 

geçmişle ve değerler sistemiyle hesaplaşması ve bunun sonucu olarak da bir çeşit 

nihilizme düşmesi büyük bir çatışmayı beraberinde getirir. Demir Özlü, kendisi ve 

nesli adına mevzu bahis olan “değişimin” alımlanmasını şu şekilde 

gerekçelendirir: 

     Nihilizmin, eski, kokuşmuş geleneklere karşı çıkışı, geleneklerle alay 

edişi, öfkesi bize örnek oldu. Sait Faik, bu büyük yetenek, büyük birey, derin 

duyuşlu bu şair, özellikle ‘Alemdağ’da Var Bir Yılan’ adlı kitabıyla önümüzdeki 

                                                           

148 İş, Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün Hikayelerinde Varoluşçu Öznellik , s. 50. 
149 Fikri Gül, “Varoluşçu Felsefenin Türk Düşünce Hayatındaki Yansımaları”, Pamukkale 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 18, 2014, s. 31. 



40 
 

kalıplaşmış rasyoneli yıktı, bize duyuşun, bireyliğin, yaratmanın yollarını açtı. 

Öte yandan da Sartre’ın çağdaş, Kafka’nınsa önüne durulmaz, bizi kökten saran 

etkisi geliyordu. [...] Yıkıntıyı kuşağıma yakıştırıyorum, bizim kuşak ortaklaşa 

bir nihilizmden yola çıktığı için, bir kuşak davranışı yapması gerekiyordu...150 

 

Özlü’nün kendi kuşağı adına söz alarak ifade ettiği bu durum ve onları 

etkileyen kaynaklar aynı zamanda bu dönem yazarlarının varoluşçulukla doğrudan  

ya da dolaylı bir ilişki kurmalarını sağlar. Dolayısıyla varoluşçuluk, 1950’li yılların 

hemen başlarında, kendinden önce gelen felsefelere karşı çıkışı ve “insanî” olanı öne 

çıkarmasıyla hem Türk düşünce dünyasını hem de edebiyatını derinden etkiler.  

Varoluşçuluğun dönemin ruhuna uygun düşen tavrı ile bireyin içinde 

bulunduğu psikolojiyi yansıtmadaki başarısı o yıllarda eser veren pek çok yazarı 

etkisi altına alır. Bu etki daha önce de belirttiğimiz gibi yalnızca 1950’li yıllara has 

bir durum değildir, 1960’lı yılların hemen başında yaşanan gelişmeler de yazarları bu 

etkilere daha açık hâle getirir: 

      Egzistansiyalizmin fikirsel etkisi, önemli ölçüde, Türkiye’nin, özellikle 

de 50’li ve 60’lı yıllardaki tarihsel durumuyla ve ruhsal atmosferiyle bağlıdır. 

1960 Mayıs’ında gerçekleştirilen devlet darbesi beklenen sosyal sonuçları 

doğurmamıştır.  Karmaşık ve dinamik bir yapı taşıyan toplumsal-politik yaşamı 

doğru değerlendirme yeteneği olmayan kendi tavrını belirlemesini, tarihsel 

perspektifleri yakalamasını beceremeyen ve sosyal ilerleme inancını yitiren 

küçük burjuva aydınlar ruhsal bir yıkım içinde kalmışlardır. 151 

 

Bu dönemde yazılan eserlere bakıldığında, kahramanlardan başlayarak olaya, 

mekâna ve dile kadar daha yoğun ancak daha belirsiz bir anlatım üslubu ortaya çıkar. 

İç konuşmanın ağır bastığı varoluşçu tema ve kavramların olay örgüsünü geri iterek 

öne çıktığı bu dönem eserleri bu yönleriyle geleneksel anlatım biçimlerinin dışına 

çıkar. Sıkıntılı, boğuk ve zaman zaman da başkaldıran bireyi önceleyen dönemin 

yazarları, mekân ve zamana dair dikkatlerinde de aynı atmosferi gözetirler. 

Varoluşçu edebiyatın öne çıkan yazarlarından Ferit Edgü varoluşçuluğun kendi 

nesilleri için ne anlama geldiğini şu sözleriyle belirtir: 

     Bizden öncekilerden daha değişik şeyler söylememiz gerekiyordu. Bizden 

öncekileri okumuştuk. Büyük çoğunluğu, bizim gereksinmelerimize, 

sorularımıza karşılık vermiyordu. Dünyayı onlardan oldukça farklı algılıyorduk. 

Saplantılarımız yoktu. Ve de inancımız. İnancımızı da kendimiz yaratmak 

                                                           

150 Demir Özlü, “Demir Özlü’nün Yanıtı”, Özel Sayı: 1950-1960 Kuşağının Ozan ve 

Hikâyecileri Kendi Kendileriyle Hesaplaşıyorlar”, Yeni Ufuklar, S. 176, İstanbul, Ocak 1967, s. 66- 

71. 
151 Svetlana Uturgauri, Türk Edebiyatı Üzerine, çev. Atilla Özkırımlı, Cem Yayınları, İstanbul, 1989, 

s. 19. 



41 
 

istiyorduk. […] Biz de o sıralarda, varoluşçuluğun sloganlarını kullanıyorduk: 

‘İnsan özgürdür’, ‘Özgürlük bunaltıdır’, ‘Varlıktan önce öz gelir’,  ‘İnsan kendi 

kendini yapar’, ‘Birey geleceğe dönük bir tasarımdır’, Varoluşçuluk bizde 

etkisini, 1950 kuşağının sanatçıları üstünde göstermiştir. Kimimizi dünya görüşü 

olarak doğrudan doğruya, kimimizi edebi eserlerle dolaylı olarak etkilemiştir.152 

 

Alemdar Yalçın, Türk edebiyatının bu dönemki zihniyet değişimini modernist 

eğilimlere ve varoluşçuluğa bağlar. Romanın varoluşçu felsefeye çok sık atıf yaptığı 

ve bireyin yaşadığı ikilem, zaman zaman “yabancılaşma”, “yalnızlık”, “bunaltı”, 

“özgürlük”, “seçme”, “sorumluluk alma” ve “sürgün” gibi varoluşçu kavramlarla 

açıklanır. Roman da bu gelişmelerin etkisindedir.153 Gelenekle ve toplumun sahip 

olduğu değerler sistemiyle bir tür hesaplaşmayı da içeren bu değişimin en elle tutulur 

ve cesaret aşılayan örneklerini somut olarak görmek mümkündür. Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ın Abdullah Efendi’nin Rüyaları ile Sait Faik’in  Alemdağ’da Var Bir Yılan 

adlı eserleri; yalnızlık ile yüzleşen, daralan bireyin içinde bulunduğu durumunu 

ortaya koymada değişik çareler aradıkları eserler olarak görülebilir.   

1940’tan 1980’li yıllara kadar artan-azalan bir tempoda etkileşim yaşamaya 

başlayan varoluş felsefesi ile Türk edebiyatının bu çizgisi, kuşağın yazarlarınca 

Garip ya da İkinci yeni gibi mevcut olarak süregelen akımlar gibi kökleşme ya da 

direkt olarak edebiyatın kalbine yerleşme gibi bir iddiada olmadıkları anlaşılır. 

Yazarlar, sadece bireyin ön planda olacağı bu akımın bir uyarlayıcısı olarak “var 

olmayı” tercih ederler. Gerek topluma gerekse edebiyat camiasına seslerini bu yolla 

duyurmayı amaç edinirler. Demir Özlü ve kuşağı yazarları bu eylemsel yapı içindeki 

mücadelelerini, varlıklarını kendi içlerine kapanıp aramak suretiyle sürdürür.  

1950-1970 arası yaşanan siyasi ve sosyal sıkıntılar 1980’lerden sonra farklı 

biçimlerde de olsa devam etmiş ve Özlü’nün nesli 1950’lerde anlatmaya başladıkları 

sorunları, yeni anlatım biçimleriyle bireyi öne sürerek yazmayı sürdürmüşlerdir. 

Sözü edilen kuşağın, modernist edebiyatın bir kolu olduğu çok yerinde bir tespittir; 

ancak bu kuşağın “bunalım edebiyatı” ilkelerinden uzaklaştığı ve “yeni fikrî bir 

estetik içeriği ifade etme” çabasına giriştiği yönündeki tespitler söz konusu 

yazarların sonraki dönemde yazdıkları eserlere bakıldığında pek doğru 

sayılamayabilir. 1950’li yıllarda yazmaya başlamış kuşağın temsilcileri birkaç istisna 

                                                           

152 Ferit Edgü, “Bazı yazarlarımızda izleri görülse de, Türk edebiyatında varoluşçuluktan söz 

etmek güçtür”, Milliyet Sanat, Varoluşçuluk Sayısı, S. 202, 22 Ekim 1976, s. 10, 11, 29. 
153 Alemdar Yalçın, Siyasal ve Sosyal Değişmeler Açısından Cumhuriyet Dönemi Çağdaş Türk 

Romanı 1946-2000,, Akçağ Yayınları, Ankara, 2003, s. 551. 



42 
 

ile bu dönemde ele aldıkları konu ve temaları işlemeye devam etmişlerdir.  Değişen 

ise, bu sorunları algılama noktalarındaki farklılıklardır. Ahmet Oktay’ın Metropol ve 

İmgelem adlı kitabındaki konuya dair görüşleri bu doğrultudadır:  

     1955-1960 ve 1980-1990 arasında özellikle öykü ve romanın başat 

kültürel ve yazınsal figürü yabancılaşma, anomi ve maraziliktir... Atılgan’ın 

aylak kişisi de Edgü’nün kişileri gibi davranışsal, cinsel ve iletişimsel 

uyumsuzluk gösterir. Özlü’nün kişilerinde de aynı belirtiler görülmektedir. 

Siyasal düzeyde uygulanan baskıdan kurtuluş arayan imgelem, bir yandan 

kaçışçı yönsemeler gösterirken (uzak ülkeler, romantik başkaldırı, fırsat 

bulunduğunda hak, eşitlik, özgürlük kavramlarını araya serpiştiren tutuk siyasal 

retorik), bir yandan da imalar içrekleştirilmiş, içerik yansıtımı yoluyla yasaklının 

ifade edilmesine yönelmiştir.154 

 

Söz konusu yazarların romanlarında olay örgüsü arka plana itilmeye başlanır, 

silinmeye yüz tutmuş  daha çok bireye ve onun yaşadıkları üzerine eklemlenir. Bu 

anlayışı sürdüren romanlarda “bireysel bir zaman” anlayışı hüküm sürer. Demir 

Özlü’nün ilk romanlarında özellikle 1960’tan 1980’e uzanan süreci toplumsal 

özellikleriyle işlediğinden bahsedilebilir; ancak o da kuşağın diğer isimleri gibi bu 

zaman dilimlerini kendi bakış açısından ve kendi değerleri ışığında sorgular.  

1950’den sonra siyasî hayattaki gelişmelere paralel olarak ideolojik 

oluşumlarda görülen artış; İkinci Dünya Savaşı’nın Rusya’nın lehine sonuçlanması, 

sosyalizm düşüncesinin yayılmasına, gücünü artırmasına ve Türkiye gibi ülkelerin 

birinci derecede tehdit alanı olmasına da yol açar. Birinci Dünya Savaşı’ndan sonra, 

Türkiye’de gelişen Marksist dünya görüşüne sahip insanların girişimlerinin, bireysel 

boyuttan çıkıp kitlesel harekete dönüşmesine zemin oluşturur.155 Bu kuşağın en 

önemli temsilcilerinden Demir Özlü’nün romanlarında görüleceği üzere siyasî 

bakımdan kendilerini “sol”da gören ve Marksizm’in ilkelerini savunan bu kuşak 

içinde bulundukları koşullar sebebiyle çok zaman varoluşçuluğa ait bir terminolojiyi 

tercih ederler. “Bunalım edebiyatı” yalnızca sol veya Marksist ideolojiyi benimseyen 

yazarları kapsayan bir adlandırma değildir. Nitekim Rasim Özdenören “Evet, 

Bunalım Edebiyatı” adlı yazısında: ”Doğrudur, hep karamsar tablolar çiziyoruz... 

İnsanın  yoğunlaşmış bunaltılı yaşamını, alınyazısını anlatmaya çalışıyoruz... Evet, 

bunalım edebiyatı. İnsanımızı bu bunalımdan kurtarıncaya değin bunalım edebiyatı. 

                                                           

154 Ahmet Oktay, Metropol ve İmgelem, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2002, s. 75- 76. 
155 Emiroğlu, Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, s. 235. 



43 
 

Ama mutsuzluk ve umutsuzluk edebiyatı, asla.”156 diyerek bu bunalımın yalnızca 

belli bir kesimde yaşanmadığını dillendirir. 

Varoluşçuluk minör sesi üzerinden değil, İkinci Yeni şiiri üstünden arayışla 

olan ilişkisini bir şekilde korur. 1960’ların ortasından başlayarak ise Türkiye’deki 

yazınsal bilinç bu anlayışın dışına taşar. Esasen kavramın gerçek anlamındaki 

varoluşçuluk kısa ömürlü ve cılız bir maceradır. Toplumsal hareketler ve dönüşüm 

artık varoluşçuluk bağlamında bir metafiziği kabul edemeyecek seviyededir. 1960 

darbesiyle başlayan yeni ortam veya düzende edebiyat meteorik bir hızla bir kere 

daha toplumculuğa kaymıştır.157 Bu durum varoluşçuluğun ülkemizde yerli 

koşullarda bulduğu karşılığa denk gelir. Toplumsal sorunların yani yerli koşulların 

malzemesini oluşturduğu edebi eserlerin ağırlığını bir anlamda yeniden toplumsala 

ve onun sorunlarına vermesi sonucu ülkemizde alımlanan varoluşçuluğun zaman 

zaman değişimler göstermesi doğal karşılanabilir. Örneğin Attilâ İlhan artık 

Sokaktaki Adam türünden birey romanları yazmayacak önce Kurtlar Sofrası gibi çok 

kalabalık karakterleri ve katmanları olan, toplumsal sorgulamalı romanlara yönelecek 

onu doğrudan tarihsel, toplumsal irdelemelere giriştiği Aynanın İçindekiler serisi 

izleyecektir.158 

Varoluşçu bunalımdan postmodernleşme temelli bunalıma Marksizm üstünden 

geçilmesini hedefleyen Selahattin Hilav’ın varoluşçu eğilimlere yönelik sistematiği 

edebiyatımızın bu yönelimi açısından etkilidir. Birincisi, Marksizm’in doğrudan bir 

felsefi/politik yönelik olarak belirmesinden önce kültürel/yazınsal bir tercih olarak 

geliştiğini göstermesi, ikincisi, 1950 kuşağının varoluşçu bir edebiyatla ilgilenirken 

1971 sonrasında bütünüyle sol eğilimli bir harekete dönüşmesidir. Üçüncüsü, 

1970’lerde etkili olan varoluşçu eğilimler gösteren en önemli metin denilebilecek 

Oğuz Atay edebiyatının pozisyonunu aydınlatır. Atay’ın Pazar Postası’ndan 

etkilenen Marksist klasikleri okuyan ve çeviren bir yazar olarak romanını yeniden 

varoluş sularında kurması ancak Hilav’ın somutlaştırdığı geçiş olanağıyladır. Atay, 

romanlarında hem doğrudan varoluşçu bir bunalımı yoklamış hem de bunu yer yer 

kültür bunalımı olarak ifade etmiştir. Bu varoluşçuluğun Türkiye’deki “özgül 

                                                           

156 Rasim Özdenören, “Evet, Bunalım Edebiyatı”,  Edebiyat, C. 9, S. 4, İstanbul, Haziran 1974, s. 2, 3. 
157 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 48. 
158 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 50. 



44 
 

sentezi”dir. Böylece teolojik pozitivist (Hegelci) bir anlayış önce öznelci-romantisist 

(Sartrecı) bir anlayışa evirilmiş ardından da nedensellik-nesnellik (Marksist) temelli 

bir tarih ve toplum kavrayışıyla bütünleşmiştir.159 

Ayrıca Hilav’a göre, İkinci Dünya Savaşı’ndan sonra, özellikle de Sartre 

varoluşçuluğunun Fransa’da ve Türkiye’de bilhassa 1960’larda elde ettiği popülerlik 

arasında ciddi bir koşutluk da söz konusudur. Zira bu yıllarda Türk yazarlar, bu 

dönemde de iç karartıcı ve baskıcı bir politik rejimin yoğun baskısına maruz 

kalırlar.160 1960’lı seneler boyunca oldukça popüler olmasına karşın, bu mesele 

hakkında düşünen yazarlar ve entelektüellere bütünsel bir yaklaşım geliştirilemediği 

için, varoluşçuluğun Türkiye’de tam anlaşılamadığını bu sebeple de süreklilik 

gösteremediğini söyler.  

Türkiye’de tam olarak “anlaşılmadığı” ileri sürülen varoluşçuluk buna rağmen 

bu dönem yazar ve şairlerinin edebi geleneklere olan katı bakış açısı ve bu değerlerin 

dışında kalmayı seçmesi ile bu akımın ilkelerini eserlerine yansıtmaları noktasında 

kuvvetli bir çelişki de oluşturmuş değildir. Bu dönemdeki roman türünde anlatılara 

konu edilmiş bireyler karaktere dönüşemezler, bu yüzden de bir isimleri bulunmaz. 

İsim verilen bireyler için bunun değeri kendileri için değil, başkaları içindir. Demir 

Özlü de  Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları  ve  Bir Yaz Mevsimi romanlarında 

Selim karakterinin yaşayışını betimlemek için yer verdiği isimlerden Bayan M.  gibi 

isimsiz bir karakter oluşturarak toplum içindeki konumunu anlatmaya çalışır. Selim 

ismi gibi Bayan M. ismi de ileride değineceğimiz üzere yazar için toplumsalı 

yansıtma adına bir aracıdır.  

Bu “aracı” oluşturma gayretinin gelenekten uzakta bir konumda olma isteğinden 

kaynaklanan bilinçli bir durum olmasının yanında II. Abdülhamit ve daha öncesi 

dönemlerden Cumhuriyet dönemi ve sonrasındaki Türk edebiyatı geçmişinin 

geleceğe uzanan dönemlerinde asırlardan beri süregelenlerin bu kuşak yazarlarının 

bazı eserlerinde de mevcut olduğunu göstermesi açısından önemli bir ipucu 

sayılabilir. Bu kuşak yazarlarının bazılarının karakterlerine isim vermemeyi 

seçmeleri,  bu bölümde Türk edebiyatının kimi yazarlarının eserlerinde 

                                                           

159 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun  

Huzursuzluğu” s. 51, 52. 
160 Selahattin Hilav,“Sartre’in Düşünce Dönemleri ve Sartre Felsefesinin Ana Çizgileri”, Yapı Kredi 

Yayınları, İstanbul, 1995, s. 203. 



45 
 

örneklediğimiz üzere kendilerini isimsiz ifade etme, gizli olma anlayışının bir 

alışkanlık olarak devam ettiğinin bir göstergesi olarak görülebilir. Yani isimsiz 

karakterler yaratma veyahut da satır arası mesajlarla düşüncelerini belirtme durumu 

aydın ve sanatçılar üzerinde sadece varoluşçuluğun etkisiyle açıklanamayacak kadar 

yerli bir özellik barındırır. 1950 kuşağı yazarlarının çabalarının uzun süreli bir etki 

bırakmadığı ve sistemli bir işleyiş hâline gelmediği söylense de bu çabaların, Türk 

edebiyatı yazar ve şairleri tarafından dönem dönem kalemlerinin özgürlüğüne 

kastedilmesine karşı yeni bir “başkaldırı” aracı olarak kullanıldığı gerçeğini de 

gözler önüne serer.  

Türk edebiyatında tesirini gösteren varoluşçuluğun; “varoluş”, “başkaldırı”, 

“ölüm”, “yabancılaşma”, “yalnızlık” gibi temalarıyla ele alındığı ileri sürülebilir. 

Roman tekniği, batıdan aynen aldığımız bir sanat olduğuna göre önemli olan, yazarın 

aldığı bir tekniği sanatçılığıyla yerlileştirebilmesidir. Teknik etkilenmelerden ziyade, 

roman kahramanlarının, içinde geçtiği zamanın özgün ve yerli olması önemlidir.161 

Demir Özlü için de yeni olan sadece temaların varlığı değil, bu tema ve kavramların 

bireyin varoluşunu yani kendi varoluşunu gerçekleştirmek adına bu tür bir yeniliği 

yerli koşullarla birleştirip bu anlayışla güncellemektir. Demir Özlü’nün hem konuları 

hem de bu konuları ele alış biçimleri, varoluşçuluğun getirmiş olduğu zihinsel 

değişime paralel bir şekilde ilerler. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

161 Karpat, Çağdaş Türk Romanı, s. 480. 



46 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

 

DEMİR ÖZLÜ ROMANLARI VE 

VAROLUŞÇULUK TEMALARI 

 

Türkiye’de varoluşçuluk yaklaşımının edebiyat üzerindeki etkisi, şehirleşmenin 

arttığı, modernizmin etkilerinin daha yoğun yaşanmaya başladığı 1950’li yıllardan 

itibaren daha fazla fark edilmeye başlanır. Yusuf Atılgan’ın Aylak Adam’ında, Oğuz 

Atay’ın Tutunamayanlar’ında ve Demir Özlü’nün varoluşçuluk felsefesi 

kavramlarını esas alan hikâye ve romanlarında tam olarak ruhsal anlamda var oluş 

mücadelesi veren kahramanlara rastlanır.162 “Anlamsızlık”, “bunaltı” ya da “sıkıntı”, 

“ölüm”, “intihar”, “korku”, “boşunalık”, “gelip geçicilik”, “alışılmış değerlere, 

yerleşik düzene tavır alma”, “sınırsız bağımsızlığı yaşama isteği” Özlü’nün 

romanlarının ana izlekleridir. Tüm bu temaların yolu da mutlaka “hiçlik”e 

çıkmaktadır. Özlü’nün kahramanları tüm bu sıkıntıları yaşamış, ayrıca yazarın da 

belirtiği gibi “boşluk”u tatmaktan kendilerini kurtaramamışlardır.  

Demir Özlü’nün karakterleri romanlarında anlattığı kendisi daima boşluk 

içerisinde olan karakterlerdir. Bu nedenle sürekli arayış içerisinde olan mutsuz, 

umutsuz ve melankolik kişilerdir.163 

Yazarlar tanıklık ettikleri toplumsal hayatın bunalımlı ruh hâlleri ile yerli 

koşullarda bir edebî tarz oluşturma amacıyla eserler verirler. Demir Özlü de bilhassa 

romanları ile bir farklılık yaratır ve Avrupai bir akımı bireysel bir bakış açısıyla 

birleştirerek romanlarını oluşturur. Her ne kadar ülkesinden çoğu zaman uzakta olsa 

da toplumsal gelişmelerden uzak kalmayan Özlü’nün eserlerindeki içeriği belirleyen 

ana etken Türkiye’nin yaşadığı toplumsal olaylar ve sonuçlarıdır. Üslubunu 

belirleyen ve ona bireyi ön plâna aldıran ise varoluşçu felsefe akımı ilke ve 

kavramlarıdır. 

 

                                                           

162 Beyhan Budak, “Psikolojide Edebiyatın Ayak İzleri”, Sabit Fikir, S. 121, Mart 2021, s. 33. 
163Sancar Can, Demir Özlü ve Tezer Özlü Romanlarından Hiçlik Sorunu, 

https://www.sanatlayasamak.com/index.php/2020/04/01/demir-ozlu-ve-tezer-ozlu-romanlarinda-

hiclik-sorunu/. 



47 
 

DEMİR ÖZLÜ’NÜN YAŞAMI (1935-2021) VE SANAT GÖRÜŞÜNÜ 

OLUŞTURAN ETMENLER 

 

9 Eylül 1935’te İstanbul’un Vefa semtinde doğan Demir Özlü, yıllar sonra 

doğduğu evi, yazılarında: “ünlü bozacının önünden yirmi metre kadar Şehzadebaşı 

yönüne doğru yürürseniz, bir çıkmaz sokak vardır, orada ama şimdilerde yıkılmış 

olan bir tahta ev”164 şeklinde nakleder. 

 Ömer Lekesiz, Demir Özlü’nün ailesi ile ilgili şunları aktarır:  

Demir Özlü bir öğretmen ailesinin oğluydu. Sonradan tanışmak mutluluğunu 

bulduğum ve Demir’in tüm arkadaşları gibi kendisinden küçük adıyla söz etmek 

hakkına sahip olduğumuz o ilginç ve sevimli babası Sâbih, Halep doğumlu idi. 

Bir Arap baba ile bir Yörük annenin oğlu. İstanbul’a, Balkan Savaşı’ndan hemen 

sonra göç etmiş, bir süre sonra Kafkas kökenli bir İstanbul kızıyla evlenmişti. 

Sâbih de Nimet Hanım da katıksız Cumhuriyet öğretmenleri olarak yaşadılar. 

Sâbih, arada Hukuk Fakültesini bitirdiği halde öğretmenlik mesleğini terk 

etmedi. Ve tüm Anadolu’yu idealist öğretmenler olarak dolaştılar. Zonguldak, 

Simav, Ödemiş, Gerede.165 

 

Demir Özlü, 1950 yılında İzmir’de başladığı lise eğitimini, İstanbul Kabataş 

Lisesi’nde devam ettirir. Anadolu’nun farklı noktalarında geçen yaklaşık on yıllık 

süreden sonra Sâbih Bey, artan İstanbul hasreti ve çocuklarını bir kültür kenti olan 

İstanbul’da yetiştirme isteği ile geri dönmek ister. Sâbîh Bey de tıpkı Özlü gibi 

İstanbul aşığı biridir. Bu yüzden “Millî Eğitim Bakanlığı’ndaki bürokrat 

arkadaşlarının odalarını aşındırıp, İstanbul’a naklini” ister.166  

Özlü’nün lise yılları hem kişiliğinin hem de sanat altyapısının temelini 

oluşturduğu oldukça verimli yıllardır. Bu yıllarda Fransa Konsolosluğu’nda 

Fransızca derslerine başlar. Ferit Edgü ile olan yaklaşık elli yıl sürecek dostlukları da 

yine bu yıllarda başlar.  

İlk gençlik yıllarında babasıyla daha sonra da bireysel olarak kahvelerde vakit 

geçiren Özlü’nün dünya ve sanat görüşünün şekillenmesinde, bu zaman dilimlerinin 

büyük payı vardır. Bu ortamlarda edebiyat, sanat ve felsefe üzerine gerçekleşen 

sohbetler; onun yaşama karşı tavrını belirler. Özellikle İstiklal Caddesi’nde yer alan 

ve Rumlar tarafından işletilen Baylan Pastanesi, onun hayatında önemli bir yer tutar. 

Onun için ikinci bir üniversite olan Baylan Pastanesi’nde Ferit Edgü, Güner Sümer, 

                                                           

164 Demir Özlü, Ne Mutlu Ulysses Gibi, Simavi Yayınları, İstanbul, 1991, s. 85. 
165 Ömer Lekesiz, Yeni Türk Edebiyatında Öykü, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2001, s. 219. 
166 Özlü, Ne Mutlu Ulysses Gibi, s. 86. 



48 
 

Asaf Çiyiltepe gibi pek çok aydın, edebiyat ve sanat sohbetleri yapar.167 Özlü, 1950 

sonrası genç edebiyatının büyük bir bölümünün bu pastaneden çıktığını söyler.168 

Yine bu yıllarda Kafka, Camus, Sartre, Dostoyevski, Proust, Hemingway, Hegel, 

Heidegger, Faulkner, Kierkegaard gibi dünyaca ünlü pek çok yazar ve düşünürü 

okuma fırsatı bulan Özlü, düşün dünyasını zenginleştirir; edebiyat-felsefe ilişkisini 

yorumlayarak kendi sanat görüşünü de oluşturmaya başlar. Özlü’nün ilk öyküsü 

1952’de Dönüm dergisinde yayımlanır.  

1950 kuşağı yazarları çevresinde düşüncelerini derinleştiren Özlü’ye göre bu 

dönem edebiyatının ana hatları şöyledir: 

    1950 kuşağı yazarların ortaya koydukları dünya, evrensel bir olgunun 

yansıması: Kapitalizmin bunalım döneminin getirdiği bir yansıma olduğu için 

teorik gücü olmayan dar bakış açılı eleştiri, önceleri taklitçilikle suçlandı. Oysa o 

dönemin yazını, yazarların bireysel yaratma güçlerinin en yetkin ve özgün 

buluşlarıyla eğretileme ‘metafor’larıyla dolu özgün buluşlarıyla dolu çok özgün 

bir yazındı.169 

 

Yazarlarımız eğitim ve kültür düzeyleri bakımından farklılık gösterirler. 

Başlangıçta Halide Edip' in dışındaki İstanbullu yazarlar, genellikle Fransız 

edebiyatıyla yetişmişlerdir. Bu yazarlar realist, natüralist ve romantik yazarların 

etkisindedir. Yakup Kadri , Peyami Safa, Abdülhak Şinasi ve Ahmet Hamdi 

Tanpınar' da Dostoyevski'nin yanı sıra Proust, Joyce ve Huxley'den gelen bilinçaltı 

roman akımı etkilidir. 1935 sonrası doğanların yabancı dilleri iyi öğrenmeleri ve 

dünyaya açılabilmeleri, bütün akımların sıcağı sıcağına ülkemizde de uygulanmasına 

yol açmıştır.170 

Demir Özlü’nün; Kafka, Sartre, Camus ve diğer varoluşçu yazarlar ile olan 

etkileşiminin Türk edebiyatında yoğun olarak çevrildiği bir dönemde gerçekleşmesi 

de kendisinde bu isimlere karşı ilgi uyandırmaya başlar: 

     Sartre’a hayranlık duydum. Sonra da bu hayranlık hep sürdü. İçinde 

yaşadığı çağa karşılık veriyordu. Özgür birey, seçme ile kendini bağıtlama , hep 

kendi kendini yaratma elbette birey olmanın önemli alanları, kavramlarıdır. 

Sartre, ‘Bir yaşamın anlatımı bir bozgunun anlatımıdır’ ya da ‘İnsan bir 

bunaltıdır’ dese de hareketsizliğin, yukarıya boyun eğmenin, sinizmin... yazarı 

değildi. [...] 1950’den sonra kültürel olarak oldukça geri bir toplumda, diyeceğim 

                                                           

167 Sevda Geçen,  Demir Özlü İnsan Ve Eser, Ardahan Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Türk 

Dili ve Edebiyatı  Anabilim Dalı, Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı, Doktora Tezi, 2020, s. 20. 
168 Demir Özlü,  Kentler, Kadınlar, Yazarlar, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2003, s. 

15. 
169 Adnan Özyalçıner, “Demir Özlü ile Söyleşi”, Gösteri Dergisi, Yıl. 1, S. 7, Haziran, 1991, s. 12, 13. 
170 Enginün, s. 243, 245. 



49 
 

ülkemizde yazılarını yayınlamaya başlayan yazarların: Ferit Edgü, Orhan Duru, 

Onat Kutlar, Adnan Özyalçıner, Leyla Erbil, Yusuf Atılgan, Bilge Karasu, Güner 

Sümer, Feyyaz Kayacan... yapıtlarını göz önünde tutun, bu çok köklü bir 

değişimi, yeni bir oluşumu deneyimler. Bu değişimin yabancı edebiyatlarla 

ilişkisiz olduğu söylenemez. Örneğin Dostoyevski’den Camus’ye kadar. [...] 

Bizim  yarattığımız köklü değişim eleştiri tarafından hoş karşılanmadı. Pek çok 

suçlamayla karşılaştık. 171 

 

İlk eserlerinden itibaren varoluşçu felsefeden etkilenen öykülerinde bunalımı, 

yalnızlığı ve bireyin içe kapanmalarını işleyen Özlü, sonraki yazın hayatında  

“…sosyal gerçekçi bir doğrultuda eserlere yönelir. Yazarın başlarda çevre, toplum ve 

doğa bağlantılarından soyutlanarak ele aldığı kişiler, daha sonraki dönemde yerli 

yerine oturtulur.”172 

Demir Özlü, Türkiye’de siyasetin oluşturduğu buhranın tesiriyle 1958’de 

“Bunaltı” adlı öyküsünü yazar. Bireyi, sanatının bir parçası olarak görmeye soğuk 

bakanların aksine, onu daha ilk öykülerinde merkeze alır. 1959’da Hukuk 

Fakültesinden mezun olan Demir Özlü, sonrasında avukatlık stajını yapar. Ancak bu 

yıllar, ülkenin genel havasının kaotik bir yapıya sahip olduğu yıllardır. Avukatlık 

stajı sırasında 28 Nisan 1960 olaylarının ikinci günü gözaltına alınıp kısa süre sonra 

serbest bırakılır. 1961 yılında Paris’e giden Özlü, Sorbonne Üniversitesi’nde çeşitli 

derslere katılır.   

1962 yılı sonunda yurda dönen Özlü, bir yıl kadar İstanbul Üniversitesi’nde 

Hukuk Fakültesi ve Metot Bilim Kürsüsünde asistan olarak çalışır. Ancak, “TİP' e 

üyeliği nedeniyle asistanlığına son verilir, bir süre sonra da TİP' in “aydın tasfiyesi” 

diye adlandırılabilecek üye azaltımıyla kaydı silinir.”173 İşçi asistanlığı ile ilişkisi 

kesildikten sonra avukatlığa başlayan Demir Özlü, o dönem yazdığı bir yazı 

nedeniyle yargılanır. Mahkeme tarafından serbest bırakılır; fakat hemen sonrasında 

askere çağırılır. Askerliğe Tuzla Piyade Yedek Subay Okulu’nda başlayan Özlü, 

sonrasında çavuş olarak Muş’a gönderilir.174 

          Özlü’nün sıkıntılı dolu günleri, askerlikten döndükten sonra da sürer. 

“1971 kargaşasını derinden yaşa(yan)”, “askeri mahkemeler önünde avukatlık 

                                                           

171 Murat Yalçın, “Demir Özlü ile Varoluşçuluk Yılları” (Söyleşi) Kitap-lık, S. 86, Eylül 2005, s. 60, 

66. 
172 Server Tanilli, “Strasburg’da İki Yazar”, Cumhuriyet, İstanbul, 14 Mayıs 1999, s. 13. 
173 Şennur Sezer, “Bir Atmosfer Yazarı”, Radikal, Radikal Kitap, 08 Aralık 2004, s. 2. 
174 Özlü, Kentler, Kadınlar, Yazarlar, s. 85. 



50 
 

yap(an)”175 yazar, geleceğe dair umutlarını canlı tutar ve Türkiye’nin 

“demokratikleşme” sınavından geçeceği inancını muhafaza eder. 

Siyasetin toplum ve yazarlar üzerinde oluşturduğu etkinin artmaya, iyiden iyiye 

kendini hissettirmeye başladığı bu dönemdeki bakışı, bir açıdan mecburi bir 

istikamet gibi de görülebilir. Özlü’nün ele alacağımız romanları, 1950 sonrası 

insanlarının karşılaştıkları toplumsal çelişkileri ve içine düştükleri bunalımları 

anlatır. Özlü, yazılarında pek çok alanda görüşlerini belirttiği gibi siyasi alanda da 

topluma ve insana dair düşüncelerini ifade eder. 27 Mayıs 1960, 12 Mart 1971 ve 12 

Eylül 1980 darbelerine şahit olan Özlü, bu dönemlerle ve genel olarak siyasetle ilgili 

düşüncelerine Sürgünde On Yıl ve Demokrat Gazete’de yayımlanan yazılarını içeren 

12 Eylül Dönemi Siyasi Yazıları adlı kitaplarında yer verir.  

Demir Özlü, temelde insan haklarını, özgürlüğünü ve barışçıl bir dünyayı ister 

ve ülkesinde sıkça meydana gelen toplumsal kaosun ancak ve ancak okuyan ve 

düşünce üreten bir toplumla savuşturulabileceğini iddia eder: “Zavallı Türkiye, şimdi 

düşünce yaratma yolunda ilerleyeceğine –asıl gereksinmesi bu olduğu halde- nasıl da 

terörle çalkanıyordu. Hala kendisini bulamamış, kimliğini edinememiş, yönlendiren, 

dış etkilerin içinde at oynattığı bir yırtılmışlık içinde yol alıyordu.”176 

Onun romanları, toplumumuzda her zaman yaşanılan riyakarlıkların, hilelerin 

ve entrikaların zarar verdiği insanların yaşadıkları yıpranmalar sebebiyle topluma 

olan inançlarının ve toplumla olan birlikteliklerinin bozulmasıyla yabancılaşmasını 

anlatır. Romanlarda karakterler psikolojik açıdan zor zamanlar yaşarlar. Bununla 

birlikte varoluşçuluğun bireysel yaşantılardan yola koyulması, edebiyatta bireyin 

ortaya çıkmasını hızlandırır. Demir Özlü’nün eserlerinde kahramanlarının 

psikolojisi yazarın bakış açısının bariz olarak görüldüğü bir üslupla derinleştirilir. 

Kahramanın bu şekilde işlenmesi şüphesiz bir ilk değildir. Servet-i Funün’dan 

itibaren yazarlar karakterlerini bu yönteme başvurarak gerçekleştirmişlerdir. 

İlk dönem öykülerinde, bireyin yabancılaşmasını, mutsuzluğunu, iç dünyasının 

çatışmalarını, yalnızlığını dile getiren Özlü, onun toplum içindeki umutsuz, bunaltılı 

ve karamsar yanlarını sergiler. Dünya üzerinde yaşanan toplumsal gelişmelerin 

sonucunda görülmeye başlayan psikolojinin etkileri Türk edebiyatında da daha 

                                                           

175 Demir Özlü, Sürgünde 10 Yıl, Milliyet Yayınları, İstanbul, 1990, s. 93. 
176 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 18. 



51 
 

önceleri Halit Ziya Uşaklıgil’in Aşk-ı Memnu romanında yer alan Bihter karakterinin 

analiziyle ciddi anlamda görülmeye başlanır. Psikolojik bakış açısı, Ahmet Hamdi 

Tanpınar’ın, Peyami Safa’nın romanlarında ana akışın önemli bir parçası olur.  

Huzur’un başkahramanı Mümtaz’ın iç dünyasına Tanpınar’ın kelimeleriyle şahitlik 

edilir.177 Çalışmanın roman incelemeleri bölümünde de değinilecek olan Demir 

Özlü’nün Bir Uzun Sonbahar romanında Gülgün ve Tan’ın, Bir Küçükburjuvanın 

Gençlik Yılları romanında ise Selim karakterinin üzerinden psikolojik çözümlemeler 

yapılır. 

Demir Özlü, belirli bir dönemde, belirli koşulların biçim verdiği aydın tipini 

ustaca çizmektedir. Sonraki öykü kitapları olan Soluma 1963’te, Boğuntulu Sokaklar 

1966’da, Öteki Günler Gibi Bir Gün ise 1974’te yayımlanır. 

Hikâye türünde vermiş olduğu eserlerini takiben roman türünde de eserler 

ortaya koymaya başlayan Özlü, ilk romanı Bir Uzun Sonbahar’da döneminin ruhsal 

portresini çizer. Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Bir Yaz Mevsimi Romansı, 

Tatlı Bir Eylül ve  İthaka’ya Yolculuk’ta varoluş felsefesinin edebiyatla olan 

etkileşimli yönünü ortaya koyar. Karmaşık yıllar olarak ifade edilen 1960-70 

arasındaki olaylarla birlikte de bunalım, boğuntu, psikolojik açmazlar, yalnızlık, 

boşluk vb. duygular eserlerinin değişmez teması haline gelir. Sanatsal eleştiriyi kendi 

gerçekliği olarak ele alan Demir Özlü, öykü ve romanlarında genellikle, küçük 

burjuva aydınlarının dünyalarını konu edinir.  

Demir Özlü’nün;  Bir Uzun Sonbahar romanının yanı sıra, Bir 

Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Bir Yaz Mevsimi Romansı”, “Tatlı Bir Eylül ve 

İthaka’ya Yolculuk’ta da ele alınan karakterler, burjuva yaşam tarzına ve kurallarına 

alışamayan, toplumla aralarına mesafe koyan yalnızlaşmış karakterlerdir. Yazar, 

bilhassa Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları’nda burjuva tarzını benimsemiş 

çevreleri yermek için kültür biçimlerinden bahseder ama yerdiği yaşam biçimi bir 

yandan da sanatsal anlayışını besler. Yazar, bu romanlarında bir karakteri klasik 

tarzda ortaya koymak yerine bunu değişik bir biçimde ele almayı dener. Klasik olay 

örgüsünde olan iyi-kötü, güzel-çirkin gibi zıtlıkların yerine, birey-toplum çatışması 

üzerinden gider. Romanda bir kişi öne çıkar. Diğer kişiler yardımcı roldedirler. 

Ayrıca roman kişilerinin isimlerinin toplumdaki basit rolleri dışında atfedilen bir 

                                                           

177 Budak, “Psikolojide Edebiyatın Ayak İzleri”, s. 32.  



52 
 

değeri yoktur. Bu durum, karakterin varoluşuna değil, niçin var olamadığına dair 

işaret için kullanılır. Özlü’nün ilgisini celbeden, karakterlerinin iç dünyası, bilinci ve 

kişilikleridir. Anlatıcıya göre bu bilinçle özgürlüklerin geri kazanımı Hüseyin’in 

savunduğu gibi örgütlü bir silahlı mücadele178 şeklinde değil, nitelikli ve güçlü bir 

mücadele ile olmalıdır.  

Özlü, bu mücadele gücünün ve duyarlılığının ilhamını, yazarlığının ilk 

yıllarından itibaren başlamak üzere, Sartre’a karşı olan ilgisi ve bağlılığından aldığını 

bir mülakatında bahseder. Sartre gibi Özlü de kendi ülke edebiyatlarının klasik 

anlayışının dışında bir anlayış ve üslupla anlatılarını oluşturma isteğindedirler. Özlü, 

bu anlayış ve ruh çerçevesinde, Sartre’ın bir edebî metin olarak ortaya koyduğu ve 

içinde kurmaca bir plan/çerçeve olarak ele aldığı Bulantı’sındaki içeriği, “Bunaltı” 

adlı öyküsünde ilk bakışta kahramanın eski sevgilisiyle yaşadıkları üzerinden bir iç 

muhasebe yapmak gibi ele aldığı düşünülür. Oysa üstâdı Sartre’dan aldığı esinle 

zaman zaman içe dalışındaki tespit, duygu ve düşüncelerini çoğu kez aforizmik bir 

tonda ve belirtilen temalar çerçevesinde felsefi bir söyleme dönüştürdüğü 

anlaşılmaktadır.179  

Sartre’ın  Bulantı eserine nispetle, ele alınış yöntemi açısından benzer bir anlatı olan 

“Bunaltı”yı üretmesi, Özlü’nün, bu filozofun düşünceleri ile etkileşim yaşadığına ve 

edebî eserlerini bu çizgide oluşturduğuna açıkça işaret eder.  

1950 kuşağı ve varoluşçu yazarlarını savunurken öne sürülen baş argüman; 

geçmişinden kopmuş, toplum ve toplumun dayattığı değerler ve geleneklerle 

uyuşmayan bireylerin bunaltısını deneyimleyen kendi kuşağının köksüzlüğü ile 

varoluşçuluk arasında bir seçim ve sonucunda birleşme olduğudur.180 Mehmet 

Dikkaya’nın “Hürriyet Üstüne Bireycilik ve Türkiye İçin Dersler” makalesinde J. S. 

Mill’in farklı yaşam tarzlarının var olması ile bireyin kişiliğinin var olması arasında 

kurduğu ilişkiden bahsedilir: 

     İnsanların mutlak olgunluğa erişmedikleri gerçeğinden hareketle, düşünce 

farklılıklarını nasıl olumlu karşılıyorsak, aynı şekilde farklı yaşama tarzlarının 

varlığını da normal karşılamak ve bir hak olarak kabul etmek gerekir. 

Başkalarına zarar vermemek şartıyla, farklı yaşama tarzlarına özgürlük verilmeli, 

kişinin benimsediği şekilde bir hayat tecrübesi edinmesine fırsat tanınmalıdır. 

                                                           

178 Demir Özlü, Bir Uzun Sonbahar, Koza Yayınları,  İstanbul, 1976,  s. 140. 
179 Musa Demir, “Açık Bir Etkileşim Örneği: ‘Bulantı’ ve ‘Bulantı’ adlı eserlerde Ortak Bir Üslup 

Özelliği Olarak Felsefi Söylem Biçimi”, TÜBAR XXXIX, 2016, s. 91. 
180 Demir Özlü, “Bunalan Genç Adamlar”, a dergisi, S. 22- 23, 1959, s. 1. 



53 
 

Özetle, birey öncelikle kendisini ilgilendiren konularda “ben varım” 

diyebilmelidir.181 

 

Özlü’nün romanlarında da bireyin, topluma ve onun değerlerinin karşısında 

konumlanışı, bireyleşmenin olmazsa olmazlarından olarak gösterilir ve özgürce 

yapılan seçimlerin bireyin hayatındaki önemine vurgu yapılır. Yine Mehmet 

Dikkaya, başkalarına zarar vermeyen farklı yaşama tarzlarına karşı bakış açılarının 

gözlem altına alınabileceğinden söz eder. Ona göre, Türkiye’de, farklı yaşam 

tarzlarını başkalarına zarar vermeden benimseyen pek çok kesim, “vatan sevgisi” ve 

“modernizmin teknik imkânlarından yararlanma ve benimseme” gibi konularda 

ideolojik kesimlerden hiç de geri kalır yanları olmamasına rağmen ne yazık ki bu 

böyledir.182 

Başkasının bakışının nesnesi olmak özgürlüğün kaybıdır.183 Dolayısıyla 

bundan rahatsızlık duyup özüyle baş başa kalan birey, kendisini alacağı sorumlulukla 

birlikte özgürlüğü için bir seçim yapmak durumuna gelir. Kendine özgü bir karakter 

geliştirmeye çalışan birey bu kez içinde bulunduğu toplumun ahlak ile ilgili 

değerlerine karşı da bir başkaldırı sergiler. Demir Özlü’nün toplum dışında ve çoğu 

kez bir başına olmayı seçen bireyleri, bu sayede aynı zamanda otobiyografik de birer 

karaktere bürünmüş olurlar. Bu, kendilerini toplumdan dışarıda bir konumda 

görmelerinin bir diğer göstergesidir. 

Dikkaya’ya göre, yakın tarihimiz, kimi kesimler tarafından insanların 

ötekileştirilmesi noktasında bir tavır takınılmasının bir sonucu olarak Türkiye dışında 

yaşamaya, hatta bir kısmı ölüme mahkum edilmiş fertlerin örnekleri ile doludur. 

Fertlerin ölüm gibi dramatik bir sonuca uğramaları bile “ideolojinin son kalesi”ni 

savunan statükocular için bir şey ifade etmemiştir. Ölmeyi “başaramayanlar” ise, 

“yalnızlıkları ve aykırılıkları” ile yaşamaya devam ederler.184  

Özlü’nün yalnızlık ve aykırılıklarla da dolu olan yaşamına benzer şekilde 

eserlerini kendi dönemlerinde var olma mücadelesi adına edebiyatı bir araç olarak 

görmek suretiyle üretmiş olan İbrahim Şinasi, Namık Kemal, Ziya Paşa, Tevfik 

Fikret, Halit Ziya Uşaklıgil, Mehmet Rauf, Mehmet Akif Ersoy, Necip Fazıl 

                                                           

181 Mehmet Dikkaya, “Hürriyet Üstüne” Bireycilik ve Türkiye İçin Dersler”, Muhafazakâr Düşünce, 

Yıl. 8, S. 32, Nisan-Mayıs-Haziran 2012, s. 221. 
182 Dikkaya, “Hürriyet Üstüne” Bireycilik ve Türkiye İçin Dersler”, s. 221. 
183 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 23. 
184 Dikkaya, “Özgürlük Üstüne” Bireycilik ve Türkiye İçin Dersler”, s. 224. 



54 
 

Kısakürek, Tezer Özlü, Ferit Edgü, Bilge Karasu, Sait Faik Abasıyanık, Yusuf 

Atılgan, Oğuz Atay, Güner Sümer, Adnan Özyalçıner, Peyami Safa, Sabahattin Ali, 

Nazım Hikmet Ran, Feyyaz Kayacan, Sezer Duru,  Orhan Duru, Ahmet Oktay, Vüsat 

O. Bener ve Demirtaş Ceyhun gibi yazarlar tanık olup yaşamış olduklarının 

üzerinden hikâye ve romanlarının yapısını oluştururlar.  

Selçuk Çıkla, bu şair ve yazarların mevcut yönetimle siyasî otoriteyle yani 

ikinci merciiyle takışmalı olduğunu, hayatlarının bir kesiminde mutlaka sürgün, 

baskı, sansür, tehdit, hapis, tecrit gibi uygulamalarla karşı karşıya kaldıklarını, ancak 

siyasî otoritenin bütün bu kendi kanonunu oluşturma, "kanonize etme 

(kanonlaştırma, kutsallaştırma)" sürecinden sıyrılarak hem dönemlerinin hem de 

bugünün yazar, eleştirmen, akademisyenlerinin ve halkın nazarında başka bir 

kanonun içinde yer edindiklerini açıkça görmek mümkün olduğunu belirtir.185 

Demir Özlü’nün mülakatında kendisini örnek aldığını belirttiği Sartre da tekil 

öznelerin tarihin doğrudan failleri olduğunu her fırsatta vurgular. Okur, bireysel 

sorumluluk ve toplumsal sorumluluk arasındaki organik bağa işaret edilmesiyle 

Sartre’ın etiğe ve siyasete bakan bir düşünür olduğunu hisseder. “Bir Entelektüel 

Olarak Jean-Paul Sartre” adlı yazıda, Sartre’ın içinde yaşamış olduğu felsefi ve 

politik bağlamı ortaya koyulur.186 Richard Sorel ve Michel Kail’e göre, Sartre’ın 

düşüncesi, bilinç felsefesi ile emek felsefesinin bir sentezini oluşturan eklektik bir 

yapıdan fazlasıdır.187  Sartre için tarih varlığın değil, verili koşulların içindeki insan 

eylemlerinin tarihidir.188 Demir Özlü de eserlerinde bireysel sorumluluk ile hareket 

ederek verili koşulların yani insanların yaşadığı tarihin bir sonucu olduğunu ortaya 

koyar.  

Sartre ise, özgürlük adına şiddeti desteklemekten kaçınmaz.189 1972 Münih 

Olimpiyatları’nda 11 İsrailli sporcu “Kara Eylül” adlı Filistinli örgüt tarafından 

öldürüldüğünde Sartre terörizmin “korkunç bir silah olduğunu, fakat ezilen 

zavallıların bundan başka bir silahı olmadığını” söylemiştir. Ayrıca “Fransız 

basınının ve kamuoyunun bir bölümünün Münih suikastını hoş görülemez bir 

                                                           

185 Selçuk Çıkla, “Türk Edebiyatında Kanon ve İnkılâp Kanonu”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, S. 13- 

14, Yaz-Güz 2007, s. 49. 
186 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 11. 
187 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine , s. 13. 
188 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine,  s. 28. 
189 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine,  s. 17. 



55 
 

skandal olarak yargılaması bence tam bir utanmazlıktır” diye yazmıştır.190  

Cezayir’deki Fransız sömürüsüne karşı aldığı cesur davranışlar, Cezayir’in toprak 

bütünlüğünden yana olması, 1964’te verilen Nobel edebiyat ödülünü kurumların 

ödüllendirmesini reddettiği için almaması, Vietnam Savaşı karşıtlığı ve Bertrand 

Russell ve başka entelektüellerle beraber Amerika’nın Vietnam’da işlediği savaş 

suçlarını yargılayan bir mahkeme kurmuş olması ve 1968 olaylarında öğrencilerden 

yana olması takdir edilmiştir.191 Sartre’ın bu davranış biçimlerinde olduğu gibi 

bahsedeceğimiz üzere Demir Özlü de  eserlerinde “ezilenler” olarak gördüğü halkın 

özgür olmamasına bir başkaldırı ortaya koymak, var oluşunu kendi benliğinde ortaya 

koymak suretiyle bir yaklaşım sergiler. 

Sevda Geçen’e göre, Özlü’nün savunduğu görüş bir toplumun ya da bireyin 

kabuklarını kırmaya başlaması; kendi dönüşümü adına mutsuzluğunun ve 

umutsuzluğunun ortadan kalkabilmesi için ateşleyici bir  görev üstlenir. Yazara göre, 

Batı’da bu durum bize göre daha iyi bir görünüm arz eder. Kafka, Camus, 

Dostoyevski ile derin bir nitelik kazanan yer altı edebiyatı, umutsuzluğun gücünden 

ortaya çıkan zengin düşünselliğin temellerini barındırır. Güzel günler edebiyatı, bir 

toplumu hayal gücünden yoksun klişe bir düşün dünyasına hapsederek insanların 

kendi kabuklarını kırmalarının önüne geçer ve ikinci bir tinsel doğumu yaşamak için 

zorlanması gereken insan, umutlu yarınlar hayaliyle umutsuzluğun gücünden 

mahrum kalır.192 

Mehmet Kaplan’a göre, bir edebî eserde aranılacak en önemli şey, her şeyden 

önce onun nasıl bir davranış tarzının ifadesi olduğudur. Mevzu, kompozisyon, fikir, 

kelime, hayal veya ahenk bir müellifin eserini vücuda getirmek için seçtiği ve 

kullandığı her şey, bize bir müellifin kişiliğini ortaya çıkarır. Bu ortaya çıkışlar aynı 

zamanda devri de gösterir. Zira devrin ruhu müellifin ruhuna, oradan eserine 

akseder.193 Edebiyat-siyaset ilişkisinin temel nedenlerinden biri edebî eserlerin 

                                                           

190 Jean Paul Sartre, “A  propos de Munich”, La cause du peuple”, no. 29, 15 Ekim 1972, Aktaran, 

Nicolas Weil, Le Monde, 1 Mart 1992, s. 4. 
191 Çankaya; Direk, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem Düşünüsü Üzerine, s. 17. 
192 Geçen, Demir Özlü İnsan Ve Eser , s. 65. 
193 Mehmet Kaplan, Şiir Tahlilleri, Tanzimat’tan Cumhuriyete, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2000, s. 

10. 



56 
 

yazıldığı zaman ve mekânların etkisi altında meydana gelmesidir. Edebiyat her 

zaman sosyal ve siyasî olayların gelişim seyrine tabidir.194 

     Hangi türden olursa olsun sanat yapanlar bizatihi bir toplumun içinde 

yaşamaktadır. Bu bakımdan neredeyse bilinçsiz bir biçimde sanatlarına o 

toplumun varsayımlarını taşırlar. Böylelikle edebiyat bir bakıma insanın sosyo-

kültürel kişiliğinin söz ve yazı hâlinde kendini dışa vurması anlamına gelen bir 

olgu olarak zaman zaman toplumu belirleyen, zaman zaman da toplumla 

biçimlenen fakat hangi şekilde olursa olsun toplumsal varlığımıza derinden 

bağlantılı ifade ve semboller bütünü olarak karşımıza çıkmaktadır. Zamanın 

siyasî ve toplumsal sorunları ile en ilgisiz görünen bir edebiyatçısı bile belli 

ölçülerde de olsa eserinde, içinde yaşadığı devrin tarihî hadiselerinin şahitliğini 

yapmaktadır.195 

 

Bu tanıklıklar sonucunda Demir Özlü gibi kimi zaman gönüllü, çoğu zaman 

zorunlu olarak sürgüne giden yazarlar, kendileriyle kurdukları içsel bağdan dolayı 

varoluşa ilişkin kavram ve temalarını bu ayrı kalışlarda daha etkili bir yol olarak 

ortaya koyarlar. Dolayısıyla Özlü’nün incelemeye tabi olan romanlarında sürgünün 

ağırlıklı olarak ele alınması, diğer temaların ise nispeten daha az olması eserlerinin 

konusunu ülkesinden uzakta da olsa içinde yaşadığı devrin toplumsal 

problemlerinden alması sebebiyledir.  

Toplumsal kurallara bağlı kalmayı seçmeyen Özlü, “körü körüne” kabul 

edilmiş değerlerin de karşısında durur. Yazar, “sürgün hayatı içinde” bireyin 

sorunsalını varoluşçuluk akımı düşüncesi çerçevesinde kendi yaşamından kesitlerle 

sunar. Sürgünlüğün ve sürgün edebiyatının izlerini bütün çıplaklığıyla romana 

sokmayı dener. Gönüllü sürgünlüğüm dediği yıllardaki romanları, insanın ruh 

dünyasını kucaklaması, bu uzun ayrı kalışla izah edilebilir. İthakaya Yolculuk’ta 

sürgünlüğünü, ülkesinden ayrıyken yaşadıklarını, hissettiklerini açıkça anlatır. Demir  

Özlü, bu durumu klasik anlamda bir sürgünlük olarak görmez. Ona göre sürgün 

olmak daha ziyade, “ayrı düşme, parçalanma, yitirilmişliğin sızısı, bitmeyen 

yolculuklar, mutsuz doyum anları”dır. Ona göre, içine çekilmek; ait olmadığın yere 

itilmekten yeğdir.  

Özlü’nün toplumun gerçekliğiyle uyum sağlayamayan ve bundan dolayı “içine 

çekilen” bireyleri birer protagonisttir. Yani silik başfigür, silik kahramanlar196’dır. 

                                                           

194 Gündüz, “Siyasal Muhalefet Aracı Olarak Edebiyat”, Muhafazakâr Düşünce, s. 26. 
195 Mustafa Kemal Şan,  Edebiyat Sosyolojisinin Tarihinden Basamaklar,  Hece Yayınları, Ankara, 

2004, s. 91, 92. 
196 Hakan Sazyek, Roman Terimleri Sözlüğü, Roman Sanatından Yüz Terim, Hece Yayınları 260 

Sözlük, 2015, s. 279. 



57 
 

Baş karakterlerin çoğu kez isim verilmeden yansıtılması ve aslında silik olan rolleri 

bunun göstergesidir: 

     Birey, kimi zaman da –bir aydının kamusal düzlemde ileri sürdüğü kimi 

görüşlerinin aykırılığı yüzünden yaşayabildiği karşıtlığın dışında- sadece 

bireyliğinin sınırlarını genişletebilme çabasından ötürü toplumuyla ters düşebilir, 

ondan uzaklaşabilir. Hayata karşı varoluşsal ya da topluma karşı sosyopsişik 

bağlamda yabancılaşma yaşayan bireyin önünde yine birkaç seçenek vardır: Ya 

toplum içinde kalmaya devam etmekle birlikte onun birkaç/birçok/bütün 

değerlerine, normlarına karşı somut ve zararlı etkileri olmayan pasif bir direnişe 

geçecek ya da kendi içine çekilecektir. İşte ‘protagonist’, topluma ve/ya hayata 

yabancılaşmış bireyin, modernist romanda bütün bunları yaşayan temsilcisidir.197 

 

Özlü’nün inceleyeceğimiz romanları, modernist anlayışla yazılmış romanlar 

olduğundan dolayı mevcut geleneksel edebiyatın izinden gitmemeyi öncelik alan 

gerek varoluşçuluğun ilkelerinin kendisinde oluşturduğu izlerden, gerekse toplumsal 

olayların ardında bıraktıklarından etkilenerek yabancılaşan ve yalnızlaşan bireylerin 

içlerinde çoğu kez aradığı var olabilme umudunu anlatıları ile ortaya koyarak sesini 

duyurmayı denediği yapıtlarıdır. Demir Özlü’nün romanlarında görülen “yalnızlık”, 

“yabancılaşma” ve “sürgünde olma” gibi temalar sadece Sanayi Devrimi ve dünya 

savaşlarının etkisiyle değil, Türkiye’nin içinde bulunduğu sosyal ve siyasal 

konjonktürde yaşananlar sebebiyle “çıkmaza” girmiş olan ruh hâlinin de ürünleridir.  

Özlü, ideolojik plânda var olmaya çalışırken bunun fikir tercihi olarak da 

varoluşçuluğun kavramlarıyla ele alır. 

 

3.1. Bir Uzun Sonbahar 198 

Demir Özlü’nün ilk romanı olan Bir Uzun Sonbahar, 1976’da yayımlanır. Bir 

Uzun Sonbahar, Demir Özlü’nün özel hayatındaki olayların en fazla yer tuttuğu 

kitaplarından birisidir. Yazar göre, romanında vuku bulan öznellik toplum içinde 

bizzat şahit olduklarının benliğinde bıraktığı izlerdir:  

     O dönemde yüklendiğim (yaşadığım birçok şeyi boşaltmanın gerekliliğine 

inanıyordum. (…) Ama yaşamla, yazılan karşılaştırıldığında pek çok şey 

değişmiş, bütünleşmiş, parçalanmış, -gene gençlik yıllarında etkisinde kalmış 

olduğum Gide’nin “klasisizm” üzerine yazdıklarının etkisiyle: saklanmış- 

hayalle fantezinin sınırlarına uzanmıştır bu küçük romanlarda. Onların içine 

girmeden199  

 

                                                           

197 Sazyek, Roman Terimleri Sözlüğü , s. 281. 
198 Demir Özlü, Bir Uzun Sonbahar, Koza Yayınları, İstanbul, 1976. 
199 Demir Özlü, Samuel Beckett’in Terzisi, Dünya Yayıncılık, İstanbul, 2003, s. 71. 



58 
 

Roman, Doğu’da imkansızlıkların çevrelediği bir şehirde vatani görevini ifa 

eden başkarakterin, izin alarak İstanbul’a geldiği bir dönemde arkadaşı Güngör’le 

buluşmaları ve Gülgün ile tanışmasıyla başlar. Zengin bir ailenin kızı olan Gülgün, 

burjuva yaşantısına sahip bir kızdır. Yaşamdan sıkılan, onca imkânına rağmen 

hayatına yönelik bir amaç edinmek için uğraşan bir kişi görünümündedir. Karısıyla 

zor günler geçiren başkarakter, bu boşlukta Gülgün’e ilgi duyar ve yakınlaşırlar. Bu 

yakınlaşma da onu monotonluktan kurtaramaz ve kendisini yalnızlığın kollarında 

bulur. Sonraki süreçte bu kez eşiyle anlaşamayıp savrulan karakterlerden biri de 

Nazan’dır. Nazan ile cinselliğe varan bir ilişki yaşayan anlatıcı onunla da hayata 

tutunamayarak tekrar yalnızlığına döner. Gerek bu tür aksiliklerin yarattığı 

huzursuzluklar gerekse toplumsal olayların bilhassa da 12 Mart 1971 muhtırasının 

oluşturduğu kaos iklimi romanın oluşumunda nispeten yer bulur. Bu romanının, 

sonraki yıllarda yayınlanacak romanlarıyla ortak olan özelliği, okuyucuyu zamansal 

bir yolculuğa çıkarmasıdır.  

Walter Benjamin’e göre, geçmişi tarihsel olarak dile getirmek, o geçmişi 

“gerçekte nasıl olduysa, öyle” bilmek değildir.200 Yani yazar, geçmişi, nasıl olduysa 

öyle, algılamaz. Bireysel yaşantısı içindeki konumunu çok daha farklı bir oluşumla 

cereyan ettirir. Özlü’nün, konusunu genel olarak devrinin hadiselerinden ve kültür 

değişmelerinden aldığı romanı; zaman zaman askerlik yıllarını ve ailesiyle 

yaşadıklarını hatırladığı geriye dönüşlerle beslenir.  

Ayrıca romanın adının “Bir Uzun Sonbahar” oluşu; sonbaharın bitiş, tükeniş ve 

ümitsizlik gibi metaforlarını çağrıştırır. Çünkü sonbahar, uzun yaz mevsimi sonrası 

doğanın yavaş yavaş kendisini kışa hazırlamak için çehresini değiştirip eskidiği, 

gitgide yıprandığı ve bozuma uğradığı bir zaman dilimidir: 

“1970 yılı sonbaharı çok uzun bir sonbahardı. Çok uzaklarda, başka yerlerde, 

görünmez bazı çarklar gümbür gümbür dönüyordu, yaralıydım. Canımdan can 

koparılmıştı. İlintisiz kalmıştım. Suç bende değildi. Çılgın bir toplumdu.” 201 

Anlatı zamanının eylül ayından kasımın son günlerine kadar işlendiği eserde, 

roman karakterlerinin toplum ve kişiler arasında tutunamaması meselesi ağırlıklı 

                                                           

200 Walter Benjamin, Pasajlar, çev. A. Cemal, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2016, s. 35. 
201 Özlü, Bir Uzun Sonbahar,  s. 154. 



59 
 

işlenir. Bir tarafta bunalımlı ruh hâlini temsil eden anlatıcı, diğer tarafta ise bu 

tutuma karşı geliştirilen davranış biçimlerinin anlatıcıda oluşturdukları vardır.  

Fethi Naci, Özlü’nün bu romanı için; inançlarının doğrultusunda yaşamak 

isteyen ama yaşayamayan, özel hayatla toplumsal hayatı ayırmak doğru değil diyen 

ama günlük yaşamında ayıran, inançlarıyla yaşaması arasındaki uyuşmazlığın acısını 

çeken, bir örgüt içinde işçi sınıfıyla kaynaşamadığı için ister istemez sosyalizmi yeni 

bir toplumun kuruluşu olmaktan çok kişisel bunalımlardan kurtulmak için bir liman, 

bir sığınak olarak gören bir aydın profili çizdiği değerlendirmesini yapar.202 

Eylemi, kendine bir kurtuluş reçetesi olarak seçen roman karakterlerine bu 

yolculukları esnasında, kendilerine çoğu zaman, yabancılaşma, yalnızlık ve peşinden 

gelen bunalım ve bu kavramlarla olan mücadeleleri eşlik eder. 

 

Romandaki Varoluşçu Temalar 

Geleneğe Karşı Olma:  Yalnızlık / Yabancılaşma 

 

Ahmet Cevizci’nin tanımlamasına göre yabancılaşma; “özgün anlamı içinde, 

bir şeyi ya da kimseyi başka bir şeyden ya da kimseden uzaklaştıran, başka bir şeye 

ya da kimseye yabancı hale getiren eylem ya da gelişme”203 şeklinde karşılık bulur. 

Yalnızlık ve yabancılaşma temaları, geleneğin ötekileştiriciliğini ansımaya başlayan 

bireylerin içine düştükleri, varoluşlarını ararken tecrübe ettikleri duygu dünyalarının 

yansımalarıdır. Sartre’ın varoluşçuluk düşüncesine göre, Tanrı olmayınca, 

kavramaya çalıştığımız evrenin değerlerini bulma olanağı da ortadan kalkar. Sartre’a 

göre iyiyi düşünecek sonsuz ve yeterli bir bilinç (yani Tanrı) var olmadığından “iyi” 

diye “önsel” bir şey de var olamaz artık; çünkü iyinin var olduğu ve kişinin dürüst 

olması, yalan söylememesi gerektiği hiçbir yerde yazılı değildir, ancak insanların var 

olduğu bir ortamda yaşar.204 Yazılı olmayan bir olgu kümesi, insanı zorunlu kurallar 

batağına hapsedemez. Kendisine şekil verecek olan insanın eylemlerinden başkası 

değildir. İnsan, eylemlerinde özgür olmalıdır.  

                                                           

202 Fethi Naci, 100 Soruda Türkiye’de Roman ve Toplumsal Değişme, Gerçek Yayınevi, İstanbul, 

1990, s. 398- 399. 
203 Ahmet Cevizci, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul, 2000, s. 1099.  
204 Sartre, Varoluşçuluk, s. 46. 



60 
 

Yabancılaşma kavramının tarihsel bağlamda birçok tanımı söz konusu 

olmuştur. Birçok edebi türde yer bulan bu kavram Özlü’nün hikâye ve romanlarında 

bireyin psikolojisi üzerinden yansıtılır. Birey toplumsal olaylardan bunalır ve kendi 

içine kapanır dolayısıyla da yabancılaşmaya başlar.  Bu durum romanlarda 

karakterlerin psikolojileri üzerinden kavramsallığını okura belirgin hâlde hissettirir. 

Yazarın kahramanları bir kendi olma savaşı verirler. Toplum ve özne birbirlerine 

yabancılaşır. Toplumun kabul ettiklerini gelenek hâlinde dayatarak dönüştürmeye 

çalıştığı bireyler, girilmesi istenen kalıplara girmezlerse dışlanıp derhâl 

ötekileştirilirler. 

Bu bağlamda Demir Özlü’nün Sartre’cı bir gelenekten gelen varoluşçu tutumu, 

insanın kendisini “yapması” ve kendi kaderine hükmetmesi anlayışı sonuna kadar 

onda bağımsız, kendi hayatına karar veren ve onu yöneten birey olarak belirir. 

Dolayısıyla, Özlü için yazı yazmak birey olmanın yoludur ve birey uygarlığının son 

kertesidir. Tüm edebiyatında kendisi olarak yaşayan duyan, düşünen ve eyleyen, 

kendini yaratan bir birey vardır. 205 Gasset’ye göre, kendi kökten dünyasında, ilk yüz 

yüze geldiği şeyin aralarında doğup yaşamaya başladığı öteki insanların tekil ve 

çoğul durumda öteki olduğunu fark eden birey, insanların dünyasıyla birlikte 

yaşadıkça, yani toplum içinde yaşadıkça ancak bir sözde yaşam sürer.206 Kendi 

olamayan insan karar anlarında özgürleşemez.  

Demir Özlü, bu romanında toplum geleneklerinin insanların özgürlüklerine 

kastettiğinden ve “Toplum ne der?” düşüncesinin seçimlerinde sürekli bir tereddüt 

yarattığını da sezdirir.  

Bu “tereddüt” Peyami Safa’nın Fatih Harbiye 207romanındaki Neriman’da da vardır. 

Neriman, İstanbul tarafında, eski bir evde para sıkıntısı içinde yaşayan alaturka bir 

ailenin kızıdır, piyano değil ud çalar. Şişli’de oturan akrabalarının etkisiyle modern 

hayatı tanımış, etkisi altında kalmıştır. Safa’nın romanlarındaki genç kızlar 

yerleştikleri ve yaşadıkları Batı taklitçisi yozlaşmış çevreye rağmen ahlakça çürümüş 

                                                           

205 Hasan Bülent Kahraman, “Modern Kent Anlatıcısı: Demir Özlü”, Hürriyet Kitap Sanat, Yıl. 5, S. 

212, 19 Şubat 2021, s. 6. 
206 Ortega Gasset,  İnsan ve Herkes , çev. Neyire Gül Işık, Metis Yayınları, İstanbul, 1995, s. 138, 139. 
207 Peyami Safa, Fatih Harbiye, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 1968. 



61 
 

değillerdir. Fatih Harbiye’de Neriman, geç saatte evine dönerken arabadan evin 

önünde değil sokağın başında iner:208   

“Neriman otomobilden atladı ve yokuşu hızla indi, baktı. Kalbi o kadar şiddetli 

çarpıyordu ki, bu ses bütün mahalleyi uyandıracakmış gibi ürktü ve elini göğsüne 

götürdü... Uzaklaşan otomobilin gürültüsünü işittikçe korkusu artıyordu.” 209 

Peyami Safa’nın Fatih Harbiye romanı, didaktik ve şematik bir yapıttır. Ama 

kültür savaşı merkezinde gelişen ve Doğu-Batı sorunlarını bir kentin mahalleleri ve 

onları bağlayan tramvay hattı temelinde işleyen bu yapıttaki karakterler varoluşsal 

sorunlar içindedir. Roman Neriman’ın “gerçeği” bulmasıyla sona erer. 

Karakter bunalımı ve o bunalımın çok çeşitli cephelere yayılımı büyük ölçüde 

Tanpınar’ın romanlarında da vardır. Huzur romanının ana teması da kültür 

değişmeleri karşısında yaşanan derin ve ağır benlik bunalımıdır. Romanın birçok 

yerine saçılmış teorik fikirler benlik konusunu psikolojik ve toplumsal düzlemlerde 

ele alır. bu benlik bunalımı Saatleri Ayarlama Enstitüsü ve Sahnenin Dışındakiler’de 

de vardır.210   

Bir Uzun Sonbahar romanında da karakterlerin toplumla ilişkileri üzerinden 

gelenekçi yapıyı eleştiren örnekler mevcuttur. Bireyin  geleneğe karşı olma hâli, 

kendisini “öteki” olarak bulmasına bu durum da benlik bunalımına sebep olur: 

“Onun düşüncesine göre, ilişkimize, ciddi bir yön veriyorsak eğer, benim de 

örneğin evleninceye kadar durmadan süslenmem, buluşmalara böylece önem 

vermem, belli bir kalıba girmeye doğru yol almam gerekiyordu.”211 

Anlatıcı, romanın bir başka bölümünde ise kendi bakış açısı ile birlikte, evli bir 

kadının ya da adamın bir başka kadın ya da erkek ile ilişki yaşamasının toplum 

nazarındaki görünüşünü farklı yerlerde ortaya koyar: 

     Evli, genç bir kadınla aşk yapmanın güzel bir şey olduğunu söylemeden 

edemeyeceğim. İçinde yaşadığımız toplumda, aşk duygusunun karmaşık bir 

yapısı olduğunu da. Kocasının olması, […] benim karımmış gibi yaşaması ondan 

aldığım tadı, daha da arttırıyordu…Kendi kendime verdiğim bütün bu öğütlere 

karşı aşkın içine, gittikçe battığımı da görmüyor değildim.212 

                                                           

208 Berna Moran, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1, İletişim Yayınları, İstanbul, 2012, s. 225. 
209 Safa, Fatih Harbiye, s. 16. 
210 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 40, 41. 
211 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 93. 
212 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 106. 



62 
 

Meliha Yonca Erdem’ göre varoluşçuluk, bireyi ezen teknik düzeni ve 

değerleri, benliğini çiğneyen bir zorbalık olarak görür ve gerekirse de  buna 

başkaldırmayı teklif eder. Bu yüzden öznelliğe ve bireyliğe oldukça önem veren bir 

felsefî akımdır. Öznellikten yola çıkarak bireyciliğe varış söz konusudur. Bireycilik 

ise ancak yalnızlık içinde belirmektedir.213Demir Özlü romanlarının başlıca 

temalarından olan yalnızlık, bir dönem kendi tercihi dışında gelişmiş olaylarının bir 

sonucu olup yaşanırken daha sonraki zaman dilimlerinde, yazarın bir tercihi hâline 

gelir. Yalnızlık duygusunu içselleştirir, bu duygu durumunun oluşturmuş olduğu 

derin boşluk hissi ile burjuva hayatının derinlerine doğru savrulur ve 

varoluşçuluğuyla bir bütün hâline gelmeye başlar. Toplumun gitgide yozlaştığı 

hissiyatına kapılıp yaşadıklarını ayrılığa düşme olarak görse de bu durumundan çok 

da mutsuz değildir. Bir çözüm getirip değiştiremediği toplumsal düzen içinde hiç 

olmazsa yabancılaşarak yaşananlardan uzak olma isteğini duyar. Tek başınalığı, 

kendi varoluşunu aramak adına onu bir yolculuğa çıkarır. Kendi varlığını arayıp 

bulma noktasında bunu ne toplum ne de siyasi erkler dayatabilmelidir. İnsan, özünü 

kendi içinde arayıp keşfeder: 

“Diri varlığımla, iç yaşantım uyumsuzlaşmıştı, boş yere bunun kaynağını 

varoluşta, ya da nedensiz bir varlıkta arıyordum, oysa başkalarıydı... kişiye boşluğu 

da. kendini tüketmeyi de, saçmayı da, ölümü de yükleyen başkalarıdır.”214 

Denilebilir ki Demir Özlü, varoluşunu ilân edebilmek uğruna yalnız olmayı bir 

tercih olarak benimser. Onun için bu kavram, özüne dönebilmek ve orada kendini 

yeniden bulmak için gerekli bir olgudur. 

Bunaltı 

“Bunalım” veya bir başka deyimle “bunaltı” kavramının yansımaları, Demir 

Özlü’nün bilhassa romanlarında sık rastlanılan bir durumdur. Oğuz Öcal, 

bunaltılarının temelinin boşluğa düşmek dolayısıyla da bu durumun kişinin kendini 

aramak için yola koyulmasının ilk işareti olduğunu söyler: “Varoluşsal boşluk, 

anlamsızlık anksiyetesi –sebebi belirsiz kaygı, korku-, boğuntu, bunalım gibi 

kavramlarla da karşılanan sıkıntı, bireyin yapıp etmelerinde, yaşamında bireysel veya 

                                                           

213 Meliha Yonca Erdem, Tezer Özlü ve Leyla Erbil’in Romanlarında Varoluşçuluk, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yeni Türk Edebiyatı 

Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2019, s. 225. 
214 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 79- 80. 



63 
 

toplumsal, ontolojik (iç, kişisel)veya ontik(dış, toplumsal) bağlamda anlam 

bulamaması durumudur.”215  

Özgürleşme adına sarf edilen çabaların özgün olma ile de bir bağı vardır. 

Özlü’nün, Sartre etkisiyle birlikte hem Fransız yazarın Bulantı eserine bir gönderme 

yapmak hem de bu kavramı yerli bir harf değişimi ile “bunaltı”ya çevirmiş olması 

onun özgünlüğünün de bir göstergesidir. Yazarın değişimini gerçekleştirmesinin bir 

diğer sebebi de bu kavramın yerli koşullarda gelişen atmosferi tanımlamak için 

kullanabilmesindendir. Değişimi çağrıştıran bu tercihe rağmen yine de Sartre’ın 

“bulantı” kelimesi ile Özlü’nün “bunaltı” kelimelerinin ortaya koymayı amaçladığı 

anlamsal çıkarımların iki yazar için de farklı olmadığı açıktır.  

Varoluşçu felsefenin de temel izleklerinden biri olan “bunaltı”, insanın aldığı 

veya alacağı sorumluluğun ağırlığının dışavurumu olarak düşünülebilir. İnsan 

kendini seçerek yaşamını kurar. Bu sorumluluk duygusu ise onu birtakım kaygılara 

sevk eder. “Yabancılaşma” kavramının ilişkili olduğu ve birden fazla noktada 

kesiştiği kavramlarından olan bunalımdan söz edilen yerde yabancılaşmadan da söz 

edilmesi mümkündür. “Bunalım” ve “yabancılaşma” karşılıklı bir etkileşim 

hâlindedir.  

 “Bunalım” dendiğinde akla ekonomik bunalımdan, toplumsal bunalıma, ahlaki 

bunalımdan, psikolojik bunalıma kadar birçok bunalım çeşidi gelir. 19. yüzyıl ve 

sonrası dünya tarihinde Sanayi Devrimi, kentleşme, bilimsel ve teknolojik 

gelişmelerle ilgili değişimlere artı olarak ulus devlet modelinin ortaya çıkması, İkinci 

Dünya Savaşı, Soğuk Savaş ve terörizm vb. ile de birçok değişim yaşanır. Bu 

yaşananlar çağın genel anlamda bir “bunalım” ve “yabancılaşma” yaşamasına neden 

olur.216 Bu yabancılaşma ile bireylerin ruh halleri, gitgide karamsar bir tabloya 

bürünür. Bu bunalımlı ruh hâli, yavaş yavaş toplumdan kopuşları da beraberinde 

getirir.  Özlü, “bunaltı”ya şu şekilde bir tanım getirir: 

     Bireysel bunaltı, toplumsal durumdan geliyor, bu durumun 

bozukluğundan geliyor; ama “bireysel bunaltı” kavramının kapsadığı bir anlam 

daha var; o da “doğaötesi bunaltı”dır, kavranılması güç olan, ama gene de varlığı 

tehdit eden bu çeşit bunaltıya “boğuntu” demek daha doğru. Bireysel bunaltı 

kavramı, bir yanıyla “doğaüstü” bunaltıyı da kavrar; çünkü “doğaötesi bunaltı” 

bireysel bir olgudur, bunu birey kendi içinde duyar. Nerden geliyor bu 

                                                           

215 Oğuz Öcal, Edip Cansever Şiirleri Üzerine Bir İnceleme, (Doktora Tezi), Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı, 

Kırıkkale, 2009, s. 152. 
216 Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, s. 135. 



64 
 

“doğaötesi bunaltı”(boğuntu)? Biz bunu dünyada varolmaktan ötürü duyuyoruz. 

Varolmak, bir başına, kişinin hiçliğe doğru çekilmesi gibi duyulan boğuntuyu 

kendinde taşıyor 217 

 

“Bunaltı” adlı öyküsünde de karakterlerin hayatlarını sorguladıkları bu 

çerçevede bulmaya çalıştıkları anlamın kendilerini anlamsızlığa sürüklediğini 

belirtir:  

     Yaşamak anlamsızdır. Sevgiyle, iyilikle, bir şey olacak diye bekleyerek, 

titizlenerek, kötülükten korkarak büyüttüğüm umutlarımın bir anda yıkıldığını, 

bu kaçıncı görüşüm. Biliyorum artık, anlamsızlığa başımızı vura vura 

yaşayacağımızı. Çünkü ne olduğumuzu bilmiyoruz? Niçin varolduk? Durmadan, 

dinlenmeden bu anlamsızlığı yaşasın diye mi? Niçin beni buna mahkum ettiler. 

Mahkum etiler, anlıyorum. Ben de bu dünyaya atılmaya, acıyı, üzüntüyü, 

anlamsız sevinci yaşamaya, ama gene de anlamlı olsun diye çalışmaya, 

diretmeye mahkummuşum. Atılmış, mahkum edilmiş. Üzerine sıcak öğle güneşi 

vurmuş eşyalarla birliğim şimdi. Onlar kadar boşum, anlamsızım 218 

 

Bir Uzun Sonbahar’da bireyin boşluğa ve anlamsızlığa düşmesi bağlamında 

anlatı zamanının siyasî ve sosyal atmosferinden kaynaklı bir yol izler. Yazar, ülkenin 

içinde bulunduğu çatışmaların yarattığı bunalımlara sık sık vurgu yapar:  

“Değişik, gergin bir dönemde yaşıyorduk. Toplum gittikçe arttırıyordu 

devinimini. Köylüler köylerde, ağaların devletten zapt ettikleri toprakları işgal 

ediyorlardı. Ama en devingen kesim, öğrencilerdi. Öğrenciler, polisle çatışıyorlar, 

fakülteleri boykot ediyorlar, gösteri düzenliyorlardı.”219  

1968 sonrasında sadece Türkiye’de değil, dünyada da “derin köktenci” bir sağ-

sol ayırımına düşer. Bunun adı nedeni Soğuk Savaş’tır. İki kutuplu dünya modeli 

hızla ve hırsla bu ayrıştırmayı oluşturmuş ve beslemiştir.220 Romanda eylemlerin ve 

ayrışmanın dozunun giderek arttığından da söz edilir: 

“Üniversite öğrencilerinin giriştikleri eylemler durmadan artıyordu. İçten içe 

bir kaynaşma, yoğrulma vardı.”221 

Özlü’nün bu romanında ve varoluşçu kavramları vurguladığı diğer eserlerinde 

de karakterleri, devrinde yaşadıkları olayların sonucunda bunalım duygusunu 

hissederler. Yazarın bu romanında, onu bunalıma sürükleyen olaylar zincirinin ilk 

                                                           

217 Demir Özlü, “Çağın Yazarı”, a dergisi, S. 13, 1959, s. 2. 
218 Demir Özlü, “Bunaltı”, Bunaltı, Sel Yayıncılık, İstanbul, 2009, s. 85. 
219 Özlü, Bir Uzun Sonbahar,  s. 63. 
220 Kahraman, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun 

Huzursuzluğu”, s. 55. 
221 Özlü, Bir Uzun Sonbahar,  s. 95. 



65 
 

halkasını, askerliğini yaptığı sırada gönderildiği sürgün oluşturur. İstanbul’a ve 

yaşamına alışık olan anlatıcı, sürgünde zor ve çetin şartlara maruz bırakıldığı için 

hızla içine kapanmaya başlar. İstanbul’a dönünce de bu bunalımdan bir süre daha 

kendini kurtaramaz: 

“Askerlik süresi dolmuş, çalışma yaşamına dönmüştüm. Zaman, uzamış, 

Uzamış, yıpranmış bölünmüş, kopuk kopuk olmuştu. Herhangi bir eşya gibi, bıktırıcı 

zaman. İçim karanlıkla örtülüydü, ardında bıraktığım kötü günlerin yaptığı yığınak 

bilincimi eziyordu. Hiçbir düzen verilmemişti.”222 

Yazar, diğer taraftan 12 Mart eylemlerinin yarattığı şaşkınlıktan daha ziyade 

İşçi Partisi (TİP)’den atıldığı için olayların merkezinden uzak kalmanın vermiş 

olduğu rahatsızlıkla birlikte karamsarlığa uğrar. Sosyalist bir dünya görüşüne sahip 

olan anlatıcı kendi ifadesiyle politik olarak “damgalı”dır.  

Özlü, Türkiye’nin yakın siyasal geleceğinden sadece siyasal gruplar açısından 

değil, toplumsal muhalefeti örgütlemesi gereken sol bakımından da umudunu 

keser.223 Sol görüşlü olduğu için yedek subay yapılmayınca askerden kaçar; ancak 

sonra teslim olur, gözaltına alınır ve Doğu’ya sürülür. Askerliği süresince siyasî 

kimliğinden dolayı çifte standartlara maruz kalır ve bunalıma sürüklenip toplumdan 

soyutlanır:  

     Bir çeşit küçük çocuklardık. Gençlik yıllarında gerçeküstücülükten, 

varoluşçuluktan etkilenmiş, bizi belirleyen kurallar dizininden kopmuştuk. Bu  

bir anlamda toplumdan kopmak demekti. Topluma sonradan dıştan katışıyorduk, 

çatışarak ya da alaya alarak. Böylece, bir ölçüde de yaşantımız kendiliğinden 

olmaktan çıkıyordu; bilinç zaman zaman yalnız kalıyor, kendi üzerine 

kapanıyordu.224 

 

Bunalıma doğru sürüklenirken aldığı yatıştırıcı ilaçlar ile bu hissiyatını biraz 

daha derinden yaşamaya başlamıştır: 

“Kötü bir düşten uyanmış gibiydim, besbelli sinir hastalığının, ya da ilaçların 

örgensel etkisi sürüyordu.”225 

Romandaki isimsiz baş karakter için bunaltı duygusunun özü, geleneklerin ve 

ona tekdüze gelen yaşam tarzlarının kendisinde oluşturduğu izlerdir: 

                                                           

222 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 24. 
223 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 8. 
224 Özlü, Bir Uzun Sonbahar,  s. 19- 20. 
225 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 25. 



66 
 

“İçinde yaşadığım toplumun koşullarını iyi bildiğimi sanıyor, ‘çürümüş 

bağlantıların içinde bir tutsakdan başka bir şey değilim’ diyordum.”226 

Bunalımlarının kaynağı olarak her fırsatta, dönemin toplumsal yapısı görülür 

ve buna eşdeğer olarak insanların içlerine kapanıp gerçekleştirdikleri sorgulamalar, 

ulaşılması amaçlanan farkındalığı oluşturma noktasında verilen çabanın da bir 

göstergesidir: 

“İnsanların kendilerini eleştirmeye, gözden geçirmeye başladıkları dönemlerdi. 

Toplumda olanlar, insanlar istemese de, böyle bir kendi kendine hesaplaşmaya 

götürüyordu insanları. Ortada, kendine karşı cesur genç bir kuşak vardı…”227 

Toplumun insanlar üzerindeki tutumu, onların edimlerini doğrudan veya 

dolaylı olarak etkiler. Bu durumun en aza indirilmesi insanın, yaşadıklarından 

etkilenen değil, etkileyen konumda olabilmesine bağlıdır. Psikolojik yönden olumsuz 

olarak etkilenen karakter, ruhsal olarak bir bunalıma ve çöküntüye girmiş olmasının 

yanı sıra bir türlü hayatını düzene sokamaması sebebiyle de bunaltıya hapsolur. Baş 

karakter ile ilişkide olanlar, özellikle de kadınlar da örneğin Gülgün bu hissi yaşar: 

 “Birkaç ay önce, derin bir sinir bunalımı geçirdim ben. Ölümün kapısını  

yokladım. […]Bu örgensel bir bozukluk haline dönüştü. Mutlaka kurtulmak 

istiyorum ondan. Ama şimdi yapamıyorum. Aldığım ilâçlar da etkiledi beni; durgun, 

eylemsiz yaptı.[…] Eski halimi görmeni isterdim.”228 

Romandaki isimsiz baş karakter, sosyal ve toplumsal olaylarla ilgili durum 

tespiti yapıp bunların olası sonuçlarını sıralarken bir yandan özellikle öğrencilerin 

fakültelerde tam olarak olmasa da düşüncelerini özgürce dile getirebildiğinden 

bahseder. Anladığımız kadarıyla yazarın kendisi de bu özgür düşünce ortamının, 

daha sonraları bazı çevrelerce de dile getirilecek olan, 1961 Anayasası’nın getirdiği 

hak ve özgürlüklerin halka “bol” gelmesinden kaynaklandığı fikrindedir ve bu 

ortamın o dönemde iç çekişmeleri hazırladığını ve dolayısıyla da darbeye götüren 

süreci oluşturmaya başladığını sezdirir. Cumhuriyet okullarında, Cumhuriyet 

ilkelerinin en çok oturmuşluk, kararlılık kazandığı bir dönemde eğitilmiş, ardından 

da hukuk öğrenimi sırasında, eski kuşaktan sağlam öğretmenlerin eğitimine 

                                                           

226 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 90. (Alıntılar metnin orijinalindeki haliyle bırakılmıştır. Bundan 

sonraki roman alıntılarındaki yazım yanlışları da bu sebeple düzeltilmemiştir.) 
227 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 129. 
228 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 20, 21. 



67 
 

rastlamış, Türkiye’nin gelişmesi, en uygar Batı ülkeleri düzeyine ulaşması 

konusundaki ideallerin etkisinde kalmış birisi olarak, Özlü, ne kamu güçlerindeki 

paralize oluşa, ne de ortaya çıkan cinayetlerdeki vahşet ve ilkellik niteliğine alışacak 

gibi olmadığını belirtir.229 

1961 Anayasası’nın sağladığı geniş özgürlüklerin yarattığı ortamda toplumun 

farklı kesimlerinin taleplerini yaşama geçirmek isteyen farklı görüşler ve eğilimler 

ortaya çıkar. Özgürlük ortamı ne yazık ki Türkiye’de büyük ölçüde yanlış anlaşılıp 

yorumlanır. Özellikle dönemin sonuna doğru dünyada da başlayan modanın etkisiyle 

Türkiye’de önce 1968 üniversite olayları başlar, sonra gençlik sağcılar ve solcular 

olarak ikiye bölünür birbirleriyle “savaşa” girer. Toplumsal rahatsızlık ve şikâyetler, 

gün aşırı yaşanan ölüm olaylarından dolayı giderek artar.230 

Bu dönemde Türkiye başına gelen türlü kaoslarla toplumsal ayrışmalara, 

tükenişe ve “sonbahar” ortamına dolayısıyla da bunaltıya sürüklenir. Bir Uzun 

Sonbahar’da ülkede yaşanan bunalımın izleri görülür:  

“Son yıllarda beni en çok etkileyen, yeğenlerimin durumu oldu, dedi. 

İstanbul  Üniversitesi’nde okuyorlar, bazen forumlarına gidiyorum. Ne büyük bir 

özgürlük içinde onlar. Bizim zamanımız gibi değil… Böyle bir özgürlük içinde 

olmak isterdim. Ne dersin, toplumda büyük bir değişiklik olacak değil mi?”231 

 

Bununla beraber Türk edebiyatında geçen her bunaltı teması varoluşçuluğa ait 

bir kavram olarak açıklanamaz. Tarık Buğra’nın Yağmur Beklerken 232 romanındaki 

gibi kimi sürüklenmeler aydınlığa olan inancın gereği tünelin sonundaki ışığa çıkar. 

Cumhuriyet’in ilânından sonra çok partili siyasal yaşama geçişin ikinci partisi olan  

ve yüz gün yaşayabilen Serbest Fırka çok partili siyasal hayat için başarısız bir 

deneme olsa da toplumun yaşadıkları salt bir bunaltıya sürüklenme olarak ifade 

edilemez. Fethi Naci, romanın aslî temasının: “Kendi ekonomik sorunlarından ötesini 

düşünmeyen bir kasaba, birbirleriyle dostça geçinen insanlar, ‘ufak aşım, ağrısız 

başım’ diyen Avukat Rahmi ve Serbest Fırka’nın kuruluşunun bütün bu insanları, bu 

insanlar arasındaki ilişkileri değiştirişinin olduğunu”233 düşünür. Orta Anadolu 

insanının dostluk ve iyilik ile dolu mütevazi yaşamı tasvir edilir.Bir Uzun 

                                                           

229 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 9. 
230 Eğilmez, Değişim Sürecinde Türkiye Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Sosyo-Ekonomik Bir 

Değerlendirme, s. 146. 
231 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 104. 
232 Tarık Buğra, Yağmur Beklerken, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1981. 
233 Fethi Naci, 40 Yılda 40 Roman, Oğlak Yayınları, İstanbul, 1940, s. 159. 



68 
 

Sonbahar’da ise durum farklıdır. Anlatıcının içinde bulunduğu karamsarlığa sadece 

siyasi gelişmeler sebep olmaz; özel hayatındaki sorunlar da yaşadığı buhranı 

derinleştirir. Siyasetin neden olduğu olayların toplum üzerindeki baskısını 

göğüslemeye çalışır ve buna eylemci bir tutumla karşı koyar. Diğer yandan burjuva 

yaşamının alışkanlığı olan gece hayatına ve alkole kendini kaptırır. Bununla beraber, 

kadınlarla olan ilişkilerinde sadece cinselliğin ön plana çıktığı birliktelikleri 

önceler. Varoluşçu felsefenin “aidiyetsizlik” özelliği romanda belirginleşir. 

İnsanlarla birlikte vakit geçirir fakat kalabalıklar içindeki yalnızlığı onu sürekli 

takip eder: “Benim de yaşantımda bir dönüm yeriydi, işsiz kalmıştım, bambaşka bir 

yaşam bekliyordu beni, Parti’den de çıkarılmıştım, yalnız kalmıştım.”234 

Sürgün edildiği yıllarda, yaşadığı sıkıntılar sebebiyle içine kapanır. Kendisini 

başlarda eleştirdiği burjuva hayatının içinde bulur ve bu yaşayış biçiminin 

oluşturduğu düşüncelerini ortaya koyar:  

“…bu duygu da bana tatlı bir yalnızlık, bir ölçüde sinir gerginliğiyle, duygusal 

bir yükseliş veriyordu.”235 

“Toplum, içinde yaşadığım toplum bütün katlarıyla, bütün katlarının 

insanlarıyla iyice bellediğim, kişiye-karşı, çürümüş bir güç gibi görünüyordu bana. 

Sürgün güzeldi, o sırada bir çeşit toplum kaçağı oluyordu.”236Roman 

karakterlerinden özellikle  Gülgün, bu melankoliden kurtulmak için tek sığınağını 

alkol olarak görür. Boşluk içinde bir hayat süren Gülgün’ün alkole karşı tutkusu 

onun toplum içinden kendi dünyasına kaçışını simgeler: 

“ Tedirginlikten sonra, iyi içiliyordu, sinirli bir eğlenme oluyordu ama,  iyi 

eğleniliyordu. Çok içmiştik. Gece alabildiğine uzundu önümüzde. Tedirgin olduğum 

zamanlarda sabahlamayı istemişimdir, doğrusu içki içerek geceyi sürükleyebiliyor 

insan…”237 

Baş karakter de toplum içindeki yalnızlığından uzaklaşmak için burjuvazi 

yaşamı benimsemiş kişilerin bir tutkusu olan alkolü de bir tür çare olarak görür. 

Alkol aldığı zamanlar, kendini mutlu hissedebildiğini söyler: 

                                                           

234 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 75.  
235 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 50.  
236 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 51.  
237 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 83, 84. 



69 
 

“…Alkol içebilsem çok mutlu olacaktım. Ama kullandığım ilâçlarla çatışıyor. 

Eski halimi görmemi isterdim. Çok neşeli, yaşama sevinciyle dolu birisiyimdir 

ben…”238 

Toplumlarından soyutlanan, içine kapanan ve kaçış yolları arayan insanları bu 

durumlarının ve onları bu yollara iten sebepler varoluşçu felsefenin psikiyatriyle 

buluşmasıyla başka bir boyuttan anlaşılır. İkinci Dünya Savaşı sonrasına dayanan 

varoluşçu psikoterapi, belirli kişilerin değil, çağın bir gereği olarak ortaya çıkar. 

Freud, Kierkegaard ve Nietzsche gibi düşünürlerin katkıda bulunduğu bu kültürel 

ortam varoluşçuluk ve psikanalizin birlikte değerlendirilmesini fırsatını verir. 

Nietzsche, içgüdüsel güçlerin engellenmesini, bireyin iç dünyasını algılayamaması 

ve güçsüz ve edilgin egonun özerkliğini yitirmesi sonucu oluşan bölünmelerle 

açıklar. Bu bölünmeler sonucunda intihara sürüklenenler bu eylemlerinde çoğu 

durumda anksiyetenin yanı sıra depresyon, umutsuzluk ve insanın kendine 

yabancılaşması belirleyici rol oynar.239 Dolayısıyla roman karakterlerinin toplum 

içinde yaşadıkları umutsuzluk, korku ve güvensizlik sebebiyle soyutlanma 

yaşamaları zaman zaman saplantılı duruma da geldiği ifade edilen intihar 

düşüncesini çağırır: 

Bak, Gülgün… sana da söylemiştim, intihar saplantısını ilk gençlik yıllarından 

beri saklıyorum, iki defa yüzeye çıktı, on dokuz yaşında, bir de ondan on yıl sonra, 

belki böyle eşit zaman aralıklarıyla gelen bir şey, ama şu derin sarsıntıyı geçirdiğim 

zamana kadar… o kötü saplantıyı taşıdım durdum.240 

Baş karakterin kendi kuşağının üyesi olduğunu söylediği Tan, bunalımla dolu 

hayatını intihar ile sonlandırma düşüncesindedir. Bunun sebebini anlatıcı şöyle 

anlamlandırmaya çalışır: 

     Öyle sanıyorum ki, insanın ilişkilerini aşan duygusal, metafizik, mutlakçı  

yanla, o somut ilişkiler, gündelik olaylar karışıyor birbirine. Salt ailesiyle  

ilgili sıkıntılara, kendi sıkıntılarına bağlayamıyorum. Bizim kuşağın bir  

üyesidir Tan. Kuşağın, genel olarak taşıdığı duyguları en ucuna kadar  

götürmüş biri. Bizim bir eğilimimizin örneği, unutamayacağımız bir dönemeç  

noktası…241 

 

                                                           

238 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 21. 
239 Geçtan, Varoluş ve Psikiyatri, s. 31, 36. 
240 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 73. 
241 Özlü, Bir Uzun Sonbahar, s. 74. 



70 
 

Bir Uzun Sonbahar romanında, neredeyse tüm karakterlere nüfuz eden 

“bunaltı” kavramı, var olmak ile yok olmak arasındaki ince çizgiyi betimler. Bu 

çerçevede, yaşamlarını idame ettirmeye çalışan bireyler, kimi zaman bu savaşı 

kazanırken kimi zaman da kendini yok olmanın kıyısında bulur. Dolayısıyla 

toplumsal yapının nesneleştirdiği insanlar, özgürlüklerini istedikleri ölçüde ilan 

edemedikleri gibi var olma potansiyellerini de gerçekleştirmeyi ertelemek 

durumunda kalırlar. 

3.2. Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları242 

 

Yazarın ilk basımı 1979’da yapılan ikinci romanı Bir Küçük Burjuvanın 

Gençlik Yılları 1960’lı yılları konu edinir. Romanın başkarakteri Selim de, Özlü gibi 

hukuk öğrenimi görüp bir yıl Paris’te yaşadıktan sonra yurda döner. Avukatlık yapan 

Selim, yazdığı bir yazı sebebiyle yargılanır. Salıverilir; fakat asker kaçağı olduğu 

için, hemen sonra askere alınır. Siyasi geçmişinden ötürü yedek subay olması 

gerekirken çavuş rütbesiyle askerliğe başlar ve bir yıl kadar Muş’ta askerlik yapar. 

Sağlık problemlerini gerekçe göstererek izinli olarak İstanbul’a dönen Selim, 

askerliğini bundan sonra İstanbul’da geçirir. Selim, İstanbul’da yaşadığı zaman 

içinde Ada, Anna, Ayşe ve Bayan M. adındaki kadınlarla birliktelikler yaşar. Bu 

kadınlar da yine bir önceki romanındaki gibi burjuvazi yaşamı seven kadınlardır. 

Selim’in Bayan M. ile ilişkisi diğer kadınlarla olan ilişkilerine nazaran daha çok 

cinselliğe dayanır. Bayan M. ile olan beraberliği de bir şekilde biten karakter boşluğa 

düşer gibi olduğu süre zarfında ülke sorunlarıyla daha yakından ilgilenmeye başlar. 

Anna, Hüseyin ve Ertan ile dönemin siyasal vakaları hakkında söyleşirler. Bu 

süreçteki gözaltılar, yargılama ve tutuklamalar, idamlar dönemin kaoslarla dolu 

görüntüsüne dikkat çeker. 

Demir Özlü, bu romanında 12 Mart darbesini hazırlayan süreci de o dönemin 

toplumsal yapısı ve kendi yaşam anılarını bir araya getirerek anlatır. Romana göre, 

Türk toplumu, yaşanan darbe süreciyle birlikte içine kapanır. Dönemin başbakanının, 

maliye ve dışişleri bakanlarının idam edilmesi ve halkın böylesine bir şoku üzerinden 

atamaması, nesiller boyu hatırlanacak olan olaylar zincirinin eklemleyicisi ve 

sırtlarını dayadıkları düşünsel mekanizmaların bir çeşit hazırlayıcısı olur. 1977 

                                                           

242 Demir Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 

1979. 



71 
 

seçimlerinin, terör olaylarının da zorlamasıyla öne çekilmesi, 1978 yılında da devam 

eden terör eylemlerini ve bitmek bilmeyen bunalımları Özlü, Türkiye’de siyasal 

yaşamda rol oynayan kişilerin, çeşitli şartlanma ve baskılarında zorlamasıyla, 

sorunları daha geniş bir demokrasiyle aşmayı başaramamasına bağlar. Özlü’ye göre 

kendisinin benimsemiş olduğu sol ideoloji yöntemsizlik ve ideoloji gerilik içindedir. 

Gençlik kesiminden olanlar, yönlendirilerek ya da mecbur edilerek şiddete 

sürüklenir, istenen de budur.243 Dolayısıyla toplumdaki kamplaşmalar gittikçe 

derinleşmeye ve içine kapanan bir topluma doğru kaymaya başlar. Özlü’ye göre, 27 

Mayıs hareketi, birdenbire toplumda ortaya çıkıveren radikal toplumsal reformlar 

gereksinimi altı ay sonrasında tavsamış, toplum o dinamiklerinden yoksun 

kendiliğindenci uzlaşmaya, bir anlamda yerinde saymaya bırakılmıştır. Yassıada 

duruşmalarıyla, 1961 Anayasası’nın yön vermek istediği sosyal devlet modelini bir 

tutanlar, ilkel duyguları sömürerek politika yaparlar. Böylece, Türkiye yeniden kendi 

hâlinde, yani o homojenleşmemiş, belli bir modele göre oluşmayan bir birikintiyi, üst 

üste atılmış bir tarihsel kalıntılar yığınını andıran yapısını sürdürmeye devam eder. 

Daha sonraki yıllarda da üst yapı değişimleriyle bir ölçüde elde etmiş olduğu 

kimliğini de yitirecek, belirsiz, çalkantılı, içinde şiddet öğesinin daha çok yaşadığı 

zayıf bir toplum haline gelmiştir.244 

Toplumun zayıf hâle gelmesiyle ilgili tespitte bulunan Özlü ile ilgili Doğan 

Hızlan, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları kitabı üzerine yaptığı söyleşide, onun 

söylediklerinin roman türü için önemli ve her dönem için geçerli saptamalar 

olduğunu belirtir: “Bizdeki yaygın roman geleneği toplum bilimsel roman 

geleneğidir. Toplumsal konuların ele alınması,  savlar, savlı roman, hatta toplumsal 

sorunların çözümü, toplumun kurtuluşu için yol gösterilmesi de beklenir romandan. 

Bu tür didaktik eğilimlere karşıyım” diyerek ideoloji ile edebiyatı arasındaki farkı 

ortaya koyar.245 Özlü’nün bu görüşlerine paralel yazdığı romanlarındaki amacının 

toplumsal sorunların çözümü noktasında direkt bir katkı sağlamak olmadığı anlaşılır. 

12 Mart ve 12 Eylül darbeleri sonrasında ödediği ağır bedeller, içinde oluşan yıkımı 

meydana getirir. Toplumsal bir kurtuluşa ön ayak olmaktan ziyade en azından okur 

kitlesi için bir farkındalık oluşturma çabası içindedir denebilir. 

                                                           

243 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 8, 9. 
244 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 42, 43. 
245 Doğan Hızlan, “1950 Kuşağından Bir Yıldız Daha Söndü”, Hürriyet, 16 Şubat 2021, s. 14. 



72 
 

Hasan Bülent Kahraman’a göre, Özlü, yaşamı boyunca 1950’lerin kozmopolit, 

herhangi bir batı kentinden farksız, randevuevleriyle, içki evleriyle, gece hayatıyla, 

kulüpleriyle, yumuşak bohemiyle dalgalanan İstanbul’u özler. Modernizmin bel 

kemiğini oluşturan kent onda yitik zamanın ve melankolinin de ana unsurudur.246 Bu 

kuşakta yalnızlaşıp içine kapananlar; boş vermişliğin, zevkin ve şatafatın ana durağı 

olan “burjuvazi”yle tanışmaya başlar. Özlü’ye göre özellikle Türkiye’de kuşaklar 

yaşamlarını başladıkları gibi sürdüremezler.  

Yaşamlarının hiçbir döneminde tam demokrasi yaşayamayan bireyler, toplum 

üzerinde söz ve karar sahibi yapılmazlar. Hep karar veren başkaları olur. Atatürk 

dönemi serttir, kararlara katılmazlar ama gidişi desteklemişlerdir. Ardından İsmet 

İnönü’nün dönemi gelmiş, İnönü kötümser politikasıyla bu kuşak her şeyden uzak, 

kaygı içinde yaşamaya başlamıştır. Dolayısıyla  gençlik de dinamizmini yitirerek ya 

para peşine düşer ya mevki, ya da küçük burjuva olmuştur.247 Reform isterken 

kendilerini “devrim” ortamında bulan gençler hazırlıksız ve kültürel açıdan 

donanımsızdırlar.248 Demir Özlü romanında bu tip bir durumu Selim karakteri 

üzerinden yansıtır. Selim’in, bir türlü aradığı ilişkiyi bulamayışına ilişkin olarak 

kadınlarla olan ilişkilerindeki çelişkili tutumları ideolojik yanını belirginleştirir. Bu 

çerçevede yaşamını düzenlemek isterken diğer yandan hayatına aldığı kadınlarla olan 

ilişkileri, bu kadınların burjuva yaşam tarzını benimsemelerinden ötürü bir noktada 

tıkanır. Bu noktadaki çelişki, Selim’in başlarda burjuvazi yaşamın bir parçası olmak 

istememesine rağmen sonraları varoluşunu anlamlandırmaya çalıştığı bir sırada 

böylesi bir yaşam tarzının içinde kendini bulmuş olmasıdır:  

     Bir yandan kapitalizmi eleştirip sosyalizmin nimetlerini tek yol olarak   

seçtiğini ve buna göre hareket edilmesi gerekliliğini düşünen anlatıcı, bu  

düşüncesinin aksine mutluluğu burjuva kadınlarda ve cinsellikte arar.  

Toplumun ahlâk anlayışını kabullenmez, kendi doğrularını, kurallarını  

oluşturur. Selim’in başkaldırısı toplumsal kurallara, ahlâki tabulara da  

yöneliktir. 249  

 

Yazarın bu yolla romanında Selim üzerinden bir sosyalizm eleştirisi yaptığı da 

söylenebilir. Bilindiği üzere sosyalizm, tüm insanlığın eşit şartlarda hizmet almasını 

savunan, kapitalizme şiddetle karşı çıkan bir düşünce akımıdır. Romanda, burjuva 

                                                           

246 Kahraman, “Modern Kent Anlatıcısı: Demir Özlü”, s. 6. 
247 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 66, 67. 
248 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 93. 
249 Mustafa Kurt, “Kahramanın Ölümü, Bireyin Sancılı Doğumu”, Kitap-lık Dergisi, Yıl. 23, S. 153, 

İstanbul, 2011, s. 19, 20. 



73 
 

düzenini başlarda reddiye ile karşılayan kişiler, ilerleyen safhada bu yaşamın içine 

doğarak bir yandan sosyalizm ile kapitalizmin iki ayrı uçta olduğu görüşünü yansıtır, 

diğer yandan toplumun üzerindeki etkilerini gözler önüne sererler. 

Romandaki Varoluşçu Temalar 

Yabancılaşma 

Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları romanı, geleneksel yaşamı savunanlar ile 

bu geleneksel yapıya karşı duranların arasında sıkışmış bir toplumun anlatısıdır. 

Dolayısıyla geleneklerle örülü yapı ve bu yapının karşısında duranların, bu durumu 

değiştirebilme ve özgürlük alanlarını genişletebilme adına girişimlerde bulunma 

çabaları ve bu başkaldırının niteliği konusunda oluşan kararsızlıkların bir dışavurumu 

olan yalnızlığı dolayısıyla da bu psikolojiyi öne çıkaran varoluşçu temalardır. 

Toplumun ve paydaşlarının içine sürüklendikleri yabancılık duygusu, 

damgalandıklarını hissettikleri ve özgürce yaşayamadıklarına inandıkları değerlerle 

doğrudan ilgilidir. Toplum düzleminde beklentisini karşılayamayan bazı bireyler, bir 

zaman sonra boşluğa sürüklenip bu durumla başa çıkamayarak kendi toplumunun 

değerlerine bir anlamda başkaldırır. Bunun sonucunda da yabancılaşma noktasına 

gelirler. Baş karakter Selim’in, yabancılaşmasını doğuran önemli etkenlerden ilki, 

ordu ile yaşadığı tatsız gelişmeler ve çeşitli nedenlerle mensubu bulunduğu 

partisinden kovuşturmaya uğramasıdır. 

Döneminin içinde olduğu gençlik hareketinin bazı isimleri, 1960 darbesi 

sonrası oluşturulmuş olan 1961 Anayasası’nın sağlamış olduğu özgürlük alanı ile 

birlikte daha fazla hareket alanı yakalayabileceklerini düşünüp bu sayede neredeyse 

kutsal görülen bazı toplumsal değerlere ve alışkanlıklara karşı bir duruşu daha 

doğrusu bir kalkışmayı amaç edinmezler. Bu durumu, aralarında fikir alışverişi 

yaparak çözüm önerileri getirmek suretiyle ortaya koyarlar. Özelikle Selim, 

eylemselliğin silahlı bir mücadele şeklinde olmasından yana değildir. Asıl amaç, 

iktidarı illegal yollardan devirmenin tarafında yer almak değil, yaşam tarzlarını 

olduğundan daha özgürce ve dahası hiçbir toplumsal damgalamaya da maruz 

kalmadan yapabilme istekleridir. Fakat bu durum sürekli bir seyir izlemez. Ona göre 

bu varoluş, sonunda kan dökülecek kadar geniş çaplı olan kitlesel bir mekanizmanın 

hareketleriyle değil, düşüncelerin ve sağduyunun ön plâna çıktığı bir şekil ile 

ulaşılmayı hak eder. Bu sebeple de içe kapanan bireyler daha da kırılganlaşıp, 



74 
 

toplumdan ayrışarak ötekileşir. Bu durum, onların topluma yabancılaşma sürecini 

başlatır.  

Toplumsal yapının içinde istedikleri yeri elde edememekten memnun olmayan 

sadece Selim değildir. Mücadelelerinin asıl amacından gitgide uzaklaşmaya 

başladıklarını düşünen kadın karakterler de kendilerini boşlukta bulurlar. Bir yere 

varamadıklarını düşünürler. Boşlukta olma durumu, nihayetinde var olmaya çalışan 

roman karakterlerini, “yalnızlık” ve “yabancılaşma”ya doğru sürükler. Bu sürükleniş, 

ilk bakışta umut kırıcı olmakla birlikte aynı zamanda boş bir teselliye de dönüşür. 

Kierkegaard’a göre, gerçeğe öznel açıdan bakış, kişinin öznel olarak ilişkisine 

yönelmesini içerdiğine göre bu ilişkide gerçeklik olmasa bile, gerçeği yaşadığını 

düşündürebilir. Şizofrenik bir varoluş içinde, gerçek olmayan dünyasıyla gerçek bir 

ilişki yaşayan kişi, çok sayıda biçimsel beraberliklerine karşın aslında yalnızca 

kendisiyle ilişkide olan birine oranla gerçeğe daha yakındır:250 

 “Çalışmak da istiyorum. Doğrusu, böyle başıboş bir yaşantıdan bıktım. Belki o 

zaman bir şeyler yaptığım, belirli bir durumum olduğu sanısına kapılır da bir süre 

avutabilirim kendimi.”251 

Baş karakter, partisinden atıldığı için ve siyasî yelpazenin dışında kaldığından 

dolayı kişisel özgürlüğünü kitlelere ulaştırabilme ve sesini bu sayede duyurma 

imkanının zayıfladığını da düşünür. Daha özgür ve rahat biçimde yaşama 

konusundaki başkaldırısını kendi içinde sürdürmeye karar verir. Bunu da anlatıları ile 

yapar. Sürgünde de mücadele etmeyi birkaç istisnai zaman dışında kendine rehber 

edinen baş karakter, toplum içinde yaşamış olduğu sıkışmışlığını şu şekilde ifade 

eder: 

     Doğru, her şeyi çevreleyen bir toplumdu; bütün bağlantıları kuran,  

yozlaştıran,  bazen de başlangıcından düş kırıklıkları yaratan,  duyguları  

indirgeyen, güzelim fantezilerle kurulmuş ilişkileri bayağılaştıran,  

başarısızlık gibi görülen şeylerin ardında, o elle tutulmayan maddesel  

yapısıyla yer alan, insanı çevreleyen, mutsuzlukla başkaldırıyı yaratan,  

hepsi, hepsi toplumdu.  Toplumun kendisine verdikleriyle yetinmek  

istemiyordu Selim, bu duruma başkaldırıyordu.252 

 

                                                           

250 Geçtan, Varoluş ve Psikiyatri, s. 37. 
251 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 21. 
252 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 85, 86. 



75 
 

Selim açısından siyasi iktidar ve toplumun geleneklerini önceleyen bazı 

kesimleri, kendi gibi düşünmeyenleri ötekileştiren, dahası yargılamaya çalışan bir 

yapıdadır. Ona göre, insanlar dilediği gibi fikirlerini uygulamaya koyabilmelidir ve 

bu noktada bir otoritenin bağlayıcı tahakkümüne mahkûmiyet göstermemelidir. 

Toplumun bir kesimi, bir anlamda parçalanmış bir durumdadır: 

     …Ama “parçalanmış bir toplumda yaşıyoruz” diye düşünüyordu. Evlilik  

denilen birlikteliğin, tekdüze, maddesel oburluğunu yaşamıştı. Şimdiyse  

başka bir şey yoktu: Bir yanda birleşme evleri vardı, bir yanda da arkadaşlık  

edebildiği, sorunları karmaşıklaşmış, topluma başkaldırırken bile ona bağlı  

kadınlar… Elde olan buydu. Gerçek, bunca yalın, yarı doyurucu ortada durup  

duruyordu.253 

 

Romanda, karakterlerin toplumun bazı kesimleriyle karşı karşıya geldikleri ve 

yabancılaşmaya itildiklerini hissettikleri bir diğer ayrışma konusu da cinselliktir. 

Romanda, zaman zaman, geleneklerin kendi üzerindeki boğuculuğundan yakınan 

Selim, toplumun bir kadın üzerindeki alışılageldik bekâret olgusunun geleneklerinin 

tam aksine üzerinde bu kadar durulmaması gereken bir olgu olduğunu ortaya koyar. 

Ada’nın babasıyla aralarında geçen diyalog, bunu doğrular niteliktedir: 

     …Evlenebilirsiniz tabii” dedi adam. “Ada on sekiz yaşını geçti. Kendisi  

karar verebilir. Kendi kendinize mi aldınız bu kararı? İnşallah Ada, henüz  

bakire.” Heyecanı artmış gibiydi. “Tabi bakireliği ortadan kalkmamışsa,  

evlenmenizden başka çare yok. Ama bilmiyorum belki de…” “Bilmiyorum”  

dedi  “Sorun mu bu? Herhalde hâlâ bakire.254 

 

Gelenekselliğin gölgesinden cinselliği âdeta bir çıkış yolu olarak görüp 

kurtulmaya çalışan Bayan M., Selim ile cinsel birliktelik kurar ve bu uzunca bir süre 

devam eder. Bayan M., burjuvazi hayat biçiminin penceresinden bakıp eğlenmeyi ve 

cinselliği yaşamının bir parçasını haline getirmeyi âdet edinmiş bir karakterdir. 

Romandaki diğer kadınlar gibi “serbest yaşamanın” vaat ettiği özgürlük ile dilediği 

gibi yaşar; aslında Selim’in istediği yaşam tarzının dışında olan ama yine de onunla 

cinsel anlamda vakit geçirmesine karşın diğer kadınlarla olan ilişkisinden farklı 

olarak onunla aşkı da ön plânda tutarak yaşamak ister. Bununla beraber Selim, 

cinselliğini varlığını kanıtlama yolunda bir araç olarak görür: 

“Selim, büyük burjuva tabakasından bir kadınla yatmakta tutkularını doyuran 

bir yan buluyor ama bu düşünsel tutkusu, sevişmeyi bir haz alma şenliği yapmaktan 

çok, kendi varlığını kanıtlama yolunda bir çekişme durumuna getiriyordu.”255 
                                                           

253 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 38. 
254 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 71. 



76 
 

Selim bu sırada Ada ile de temasını devam ettirir. Belki de Ada’nın zengin 

sınıfından olmaması sebebiyle onu burjuva kızlarından farklı bir gözle görür ve hatta 

sevmeye bile başlar. Fakat Ada’da, burjuva kızlarında olan  “serbestlik” olmadığı 

için bir süre sonra aralarında çeşitli açmazlar oluşmaya başlar. Ada, Selim ile cinsel 

ilişki yaşamasına rağmen onun Ayşe ile olan ilişkisini öğrendiğinde,  birlikteliğin 

ömrünü kısaltır. Burada, burjuva tarzı aşk yaşamanın içi boş bir olgu olduğu da 

anlatılmak istenir. 

Bir diğer kadın karakter Anna ise cinsel açıdan doyuma ulaşamamasının 

nedenini kocasına değil, kendi utangaç mizacına bağlar. Kocasıyla cinsel hayatında 

başarısızlıklar yaşar. Bu sırada hayatında olan Selim’e karşı artan ilgisi ile beraber bu 

düşüncelerden uzaklaşır. Bu karamsarlık ve korku ile dolu belirsizlik, Anna’nın 

Selim’den vazgeçmesi ile son bulur. Burada yine bir gelenek eleştirisi söz 

konusudur. Burjuva yaşam tarzını benimsemiş kişilerin evliyken de başkaları ile 

duygusal hatta cinsel bir bağ kurmasının normal bir olgu olduğu anlatılmaya çalışılır. 

Bu tip ilişkilerde yaşanan bir cinsel başarısızlık hali bile geleneğin koruyup kolladığı 

bir kavram olan evlilik bağlarını bitirme noktasına getirir. Burada cinsellik, 

varoluşçuluğu ararken sığınılan bir çıkış yolu olarak ön plâna çıkarılmış olsa da 

varoluşçu düşüncesini yerli koşullarda romanına aktaran Özlü, bir yandan da 

geleneğe karşı olan eleştirisini de öne taşır. 

Ayşe de Selim’in sosyal çevresi sebebiyle ilişki kurduğu bir diğer kadın 

karakterdir. Ayşe de Selim ile cinsellik yaşar. Kendisiyle beraber olunduğu zaman 

diliminde Ada’nın bu birlikteliğe katılabileceğini ve buna karşı olmayacağını adeta 

gönüllü bir aşk üçgenine rıza göstereceğini söyleyecek kadar rahat davranışlıdır. 

Burada kurulması muhtemel aşk üçgeni ile yine bir geleneğe aykırılığın sezdirilmesi 

söz konusudur. 

Selim, varoluşun tek bir ömre sığdırılamayacağını kendi özeleştirisi ile ortaya 

koyar. Burjuva yaşamının alışkanlıkları ile kendi alışkanlıkları arasında  kaldığını 

ifade eder:  

“Otuz yaşına geliyorum” diye düşündü Selim. Ama bir yaşam biçimi bile 

bulmuş değilim kendime henüz. Doğru, ilkelerim var: Kendini satmamak, burjuvazi 

                                                                                                                                                                     

255 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 26. 



77 
 

yanında yer almamak… Ama iç yaşamım hâlâ dengesini bulabilmiş değil. Tersine 

savrulup duran bir ruh!”256  

Selim, toplumdan uzaklaşıp yabancılaşmasının yarattığı boşluğun bir diğer 

nedeni olarak da kendi fikirleriyle karar alamayan genelde hep birilerinin 

buyurmasıyla yönlendirilen kişilerin silik olma halini vurgular:  

     Kızla ilişkilerinde, bir süre sonra kızın ailesinin tutuculuğu, zenginleşme  

istemi, törelere bağlılığı gelip de nasıl ilişkilerinin ortasına bir duvar  

çekmişti. Aslında sorun geleneklerle, insanın başkaldırısının çatışması  

olduğunu biliyordu, ‘Keşke töreler içinde kalsaydım’ diye düşünmüştü.  

‘Geleneklerin sana gösterdiği yol; meslek, ailece sırası geldiğinde  

evlendirilme, törelerin gerektirdiğini yapıp durma.’ Sonraları Selim,  

düşündüğüne bile utanmıştı. Silik bir insan olmayı düşlemişti.257 

 

Bunaltı 

Romanda, mensubu olduğu toplumsal yapının geleneğe dayalı kabulleri 

sebebiyle uyumsuzluk yaşayan karakterler, bir noktadan sonra kendisine yeni hareket 

alanları aramaya başlar ve bu yeni düzeni kurma isteği, onları toplumdan başka bir 

yere doğru sürükler. Bunaltının sebebi olarak bu durum gösterilir: 

“Toplumun yaşamı, insanın yaşamıyla aynı hızda değil. Biz durup 

bekleyeceğiz. Bunaltı da buradan geliyor.”258 

Romanda diğer karakterlere de yansıyan bunalımın getirdiği karışık durum, 

Bayan M.’de de görülmektedir. Bayan M., evliliği bittikten sonra boşluk yaşar ve 

yurtdışına gider fakat orada da bu duygusundan kurtulamaz: 

“Son günlerde, yalnızlığın, hiçbir şey yapmadan, yapamadan, sadece kendi 

kendiyle yaşamanın verdiği sanki nesneleşmiş bir boşluk içinde sürüklendiğimden, 

uzaktan da gelse dost bir sesleniş almak beni sevindirdi doğrusu…”259 

Romanda bireylerin içinde bulundukları “sıkıntı”, “yalnızlık” ve peşinden 

gelen “boşluğun” doğurduğu bunalımlı ruh hâlleri sadece bu karakterler özelinde 

olan bir durum olarak değerlendirilmez. Bahse konu olan yıllar bu şartlar içinde 

oluşan toplumsal olayların  insanlar üzerinde bıraktığı izlerin birer gösterimi olarak 

görülür. Zaman içinde baskıyı göğüslemekte güçlük çeken roman kişileri, çıkış yolu 

                                                           

256 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 74, 75. 
257 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 75. 
258 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 92. 
259 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 20. 



78 
 

olarak kimi zaman da ölümü düşünürler. Bu sıkışmış, arada kalmış ve sonucunda 

umudunu kesmeye başlamış bireyler özelinde bir sıkıntı olarak görülür. Bu, aslında 

gitgide yozlaştığı ve geriye gittiği düşünülen toplumun bireylerde oluşturduğu bir 

izdir. 

Selim’in bir dönem birliktelik yaşadığı Anna da yazdığı mektupta bunaltısını 

dile getiren karakterlerden birisi olur: 

    Bir yığın düşünce zihnimde; bir yığın zorunlulukların sıkıntısı, beni 

bağlayan şeyler, toplumsal bağlarımın ağırlığı, derin iç sorunlarım… Büyük bir 

sıcaklık, derin bir yakınlık çözümleyebilirdi bu sorunu ancak…. Zorunlu muyum 

bazı şeylere? Yetersiz, kendi kendini doyuramayan birisi miyim dersin? Bana 

yardım etsene! Şimdi tutkuyla atıldığım bu girişimlerim de sönüverecek birden. 

Şu şimdi yaptığım aldatmaca…260  

 

Selim, Anna’yı boşanmak üzere olduğu kocasıyla görür. Bunun üzerine Anna, 

mutlu olmadığı evliliğin bitme arifesinde oluşan bunalımını Selim’e anlatır: 

“…Onu gördüğümde rahatladığımı sezdim. Ama evliliğimizde hiçbir şey 

olmadı. Annesinin evinde oturduk. Kadın oğluna çok düşkündü. Yattığımız odanın 

kapısı önünde, geceleri geç saatlere kadar dolaşmasına ne demeli! Bitmeyen bir 

gerilim içindeydim. Bedenim kasılıp duruyordu.”261 

Selim de yozlaştığını düşündüğü toplum düzeninin baskıları karşısında kimi 

zaman umutsuzluğa da düşer ve yaşadığı bunaltının sonundaki paradoksun tüm 

topluma hâkim bir olgu hâline geldikten sonra yayılım da gösterebileceğinden endişe 

eder: 

“Biliyordu ki , artık yaşadığımız çağda bunaltı gelecekti; er ya da geç. Bütün o 

bir köşeye çekilmiş, alçakgönüllü yaşayan insanlara da gelecekti, bilinmeyen bir 

yaşta bunaltı. Öyle bir çağdaydı ki bunaltı mutlaka gelecekti. Kırk yaşında ya da 

altmış yaşında.”262 

Selim’in bunaltı hissini derinden yaşamaya başlamasına zemin hazırlayan bir 

diğer etken durum da Ada ile babası arasındaki çekişmenin kendisinde oluşturduğu 

şaşkınlıktır 

                                                           

260 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 27, 28, 29. 
261 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 34. 
262 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 76. 



79 
 

“Ada’yla babası arasında bir çekişme olduğu anlaşılıyordu. “Ne ilkel bir 

durum” diye düşündü Selim.”263 

Diğer taraftan, sürgünlük de içinde barındırdığı doğal şartlar sebebiyle 

bireylerin içsel bunalımlarının başlıca tetikleyicisidir. Bu zaman dilimlerinin 

oluşturduğu dışlanma hissi ve tedirgin edici duygular, karakterleri birçok kez 

bunalımların eşiğine sürüklemiştir: 

“İşte böyle yalnız dolaşmalarla geçecek günler, eski yitmiş yaşamı düşünmek, 

en çok belki de bu, sinirsel dengemi yeniden kurmama yarayacak.”264 

“Tatsız bir hafta oldu. Selim, hayatının değiştiğini, tutsak alındığını, daracık bir 

yere sıkıştırıldığını sanıyordu. Tepebaşı’nda, akşamüzeri açan havada, artık sıcaklığı 

azalan güneşte dolaşmaları, Galatasaray’a, Balıkpazarı’nın ara sokaklarına gitmeleri 

de olmasaydı, hiçbir tat alamayacaktı yaşamdan.”265 

Bunalımlarını derinden hissetmeye başlayan roman karakterleri, bu durumdan 

kurtulmak için ya da en azından bunu unutabilmek için çareyi zaman zaman alkolde 

ararlar. Alkol, onların bir nevi kaçış güzergâhları olur:  

 “Votka bütün yalnızlıkları hafifletir, düş kırıklıklarının arasını düşle doldurur 

diye mırıldandı Selim.”266 

Demir Özlü, romanında burjuva yaşam tarzını eleştirip bu yapının karşısında 

olduğunu söyler fakat bir taraftan da “küçükburjuva” olmaktan kurtulamaz. Cinsel 

yaşamı ve alkole düşkünlüğü ile yalnızlaşıp yabancılaştığı toplumdan hissedilir bir 

biçimde ayrışmaya başladığını duyumsar. 

Oğuz Öcal’a göre, Selim’in duyduğu sıkıntının diğer sebebi ise, bir entelektüel 

olarak kendisini “burjuva” sınıfının da “proleterya”nın da dışında duyması; diğer bir 

ifadeyle kendisini hiçbir çevreye ait hissetmemesidir. O, romancının ifadesiyle, bir 

“küçük burjuva”dır. Yani ne burjuvadır ne proleterya; arada kalmış, ancak hiçbir 

sınıfa mensup olamamış bir bireydir.267 

                                                           

263 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 77. 
264 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 151. 
265 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 118. 
266 Özlü, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, s. 81. 
267 Öcal, “Sıkıntı Kavramı ve Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları Romanı”, s. 159. 



80 
 

Roman kişilerinin ruhsal durumları da konu edilen dönemin havasıyla 

doğrudan ilintilidir. Bu durum, dönemin getirdiği siyasi ve sosyal şartların 

oluşturduğu iklim sonucu, toplumun bir kesiminin huzursuzluğunu ortaya çıkarır. Bu 

rahatsızlığın giderilmesi hususunda, daha ziyade fikrî açılımlar içeren eğilimler, bir 

eylemselliğe evrilmeden nispeten başarısızlığa uğrar. Bu yüzden yazarın bakış açısı, 

anlattığı toplumsal yapının ne yöne gittiğini gösterebilmesi adına bir örnek teşkil 

edebilir.  

Roman karakterlerinin yaşadıkları “boşluk” karşısında, varoluş yolunda yara 

almama adına verdikleri mücadele, süreç içerisinde zayıflamaya başlar. Mücadele 

güçlerini kaybetmeye başladıklarını ansıdıkları sırada bir tür kabullenişe doğru 

gitmeye başlarlar. 

 

3.3. Bir Yaz Mevsimi Romansı268 

Demir Özlü’nün üçüncü romanı, Bir Yaz Mevsimi Romansı’dır ve 23 bölümden 

oluşur. Roman 1990 yılında yayımlanır. Özlü’nün daha önceki iki romanında (Bir 

Uzun Sonbahar, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları) ele aldığı 1960-70’lı yıllar, bu 

romanında 1980’li yıllara uzayan bir süreç hâlinde ele alınır. Bir Küçükburjuvanın 

Gençlik Yılları romanında olduğu gibi Selim yine romanın baş karakteridir. 

Başkarakter Selim, yazarın bunalımlı ruh hâliyle örülü duygu dünyasını yansıtır.  

Özlü’nün bu romanı da hemen hemen bütün romanlarında görülen sürgünlük 

teması üzerine kurgulanır. Sürgündeki yazar geçmişe yaptığı zihinsel yolculuklarla 

İstanbul’a, dostlarına ve önceki yaşamına duyduğu büyük hasreti, Selim’in üzerinden 

ortaya koyar. Duyduğu hasrete ölen arkadaşları Sandi ve Güngör  ile olan 

konuşmaları eşlik eder. Romanın ana teması iki farklı zihniyet biçiminin yani kimi 

zaman katışan kimi zaman da çatışan kesimlerin roman karakterleri üzerindeki 

yansımalarının öne sürülmesidir. Selim, zihinsel yolculuğunda önce öğrencilik 

yıllarının bir bölümünü geçirdiği Paris’e, daha sonra da kendisi için çok yüce bir 

anlamı olduğunu her defasında deklare ettiği İstanbul’a ve oradaki yaşamına uğrar. 

Fakat yaşadığı günler bunalım doludur.  

                                                           

268 Demir Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, Ada Yayınları, İstanbul, 1990. 



81 
 

Bu günlerinde tanıştığı Nazan ile yaşadığı cinsel birlikteliklerini anlatır. Bu 

birliktelikler Canan ve Belkıs ile de yaşanır. Küçükburjuva aydınının siyasî çevreden 

bekledikleri özgür ortamı kendi aralarında kurmaya çalışmaları fakat bunun da 

süreklilik arz etmeyişi dikkat çeker.  

Romanda Selim, toplumsal olayların da etkisinden ayrı duramaz. Bu sebeple 

sonu sürgün ile biten bir askerlik dönemi geçirir. Tüm bu yaşadıkları yazarı bir tür 

sessizliğe, bu sessizliği ise yalnızlaşmasına neden olur.  

Romandaki Varoluşçu Temalar 

Yalnızlık ve Yabancılaşma 

Bireyin kendi anlamını keşfetmesinde belirleyici etkenlerden birisi olan 

yalnızlık, kaosla ve belirsizliklerle dolu bir ortamda ortaya çıktığında insanı başta 

hayal kırıklığı olmak üzere; anlamsız, mutsuz ve boş bir hayata hapsetme 

yeterliliğine de sahiptir. Kişi, olumsuz bir yalnızlığın içerisinde kendini eksik, 

yalıtılmış ve terk edilmiş hisseder. Sartre “başkası, hem varoluşum, hem de kendimi 

bilişim için gereklidir”269 diyerek ötekileştirilenin ‘kendi’ üzerindeki oluşum verici 

tesirine vurgu yaparken Camus’yü modern çağın insanının trajik yalnızlığını, 

saçmanın belirlemesinde etkili olan bir unsuru olarak görür.  

Bir Yaz Mevsimi Romansı’nın konusu, toplumun bağlı bulunduğu gelenekler 

karşısında roman karakterlerinin yaşadığı uyumsuzluklardır. Bu ayrışmanın 

konusunu belirleyen asıl nokta, baş karakterin ideallerini oluşturan ve yaşadığı 

toplumun gerçekleri arasındaki çatışmadır. Anlatıcının bu romanında ele aldığı 

varoluşçu temalar, yaşadıkları karşısındaki duruşunu ifade etmek için birer araçtır.  

Bir Yaz Mevsimi Romansı, okuyucuyu toplumsal olayların, roman 

karakterlerinin üzerinde bırakmış olduğu etkiler ve bu etkilerin oluşturduğu 

sonuçların ön planda olduğu bir yolculuğa çıkartır. Bu romanda da bahse konu olan 

karakterler, toplumun geleneksel alışkanlıklarına karşı bir başkaldırı içindedir. 

Bununla beraber kendi konumlarını toplumdan uzak bir yerde görürler. Bu 

dışlanmışlık duygusu, karakterleri önce yalnızlığa sonra da yabancılaşmaya ve alkole 

sürükler. 

                                                           

269 Jean Paul Sartre, Varoluşçuluk Bir Hümanizmadır, çev. Asım Bezirci, Yazko Yayınları, İstanbul, 

1988, s. 83. 



82 
 

İnsan dünyaya geldikten sonra yavaş yavaş güçlenmeye, kendi kendine yetecek 

hâle gelmeye başlar. kendi kendine yetiyor olmak yani tek başına bir bütün, bir birey 

olmak aynı zamanda bağımsızlaşmaktır. Bağımsızlaşan yani birey olan insan kendi 

kararlarını verip, ona göre davranabilir. İnsan varoluşu, güdülerle hareket etme 

düşkünlüğünün bulunmama ölçüsü belli bir noktayı aştığında, doğaya uyarlanma 

artık zorlayıcı niteliğini yitirdiğinde ve davranış biçimleri artık kalıtsal olarak var 

olan mekanizmalar tarafından ayarlanamaz hâle geldiğinde başlar. başka bir deyişle 

insan varoluşu ve özgürlüğü, daha baştan birbirinden ayrılmaz iki öğedir. Bu nedenle 

özgürlüğünü kullanamayan ya da kullanmayan birey olma özelliği de gevşemiştir ve 

bu insan yabancılaşmaya açık durumdadır.270 

Yazar, önceki romanlardan farklı olarak yaşadıklarının sebeplerine  

başkaldırısının şiddetini azaltır ve rahatsızlık duyduklarına karşı kabullenici bir 

tutum sergilemeye başlar. Üyesi olduğu siyasi partiden uzaklaştırıldığı için başına 

gelenlerle mücadele etme gücünün gitgide azalan bir seyre dönüştüğünü yıllar 

geçtikçe daha da iyi anlar. Partiden çıkarılışından sonraki süreç, kısa süreli de olsa 

bir özgüven kaybına ve yetersizlik endişesine dönüşür. 

Baş karakter, mücadele gücünü eskisi kadar kararlılıkla sürdüremediğini 

düşündüğü için yalnızlık ve karamsarlık dolu bir psikoloji içine girer. Özlü’nün ilk 

iki romanın ayrı ayrı ele aldığı zaman dilimleri, konular ve hesaplaşmalar bu 

romanda toplanmış, hepsiyle ilgili genel bir yargıya ulaşılmış gibidir fakat yine 

varoluşa dair bir sonuca ulaşılmamıştır: 

“Ve düşün: kazandık mı? yitirdik mi? kim kazandı? yitiren kim?”271  

Dolayısıyla olası bir, “İnsan birey olma özelliğini neden yitirir?” sorusunun 

yanıtı birey olmanın zorluklarında gizlidir. Bu zorlukların başında birey olmanın 

getirdiği yalnızlık gelir. İnsan birey olmak zorundadır ama birey olduğu sürece de 

başka her şeyden ayrı olmak zorundadır.272 Birey olmanın zorluklarını tecrübe eden 

anlatıcı için seçilen ikinci tekil şahıs zamiri, karakterin iç dünyasındaki 

sorgulamayı belirginleştirir: 

 

                                                           

270 Erich Fromm, “Özgürlükten Kaçış”, çev. Şemsa Yeğin, Payel Yayınları, İstanbul, 2008, s. 41. 

Aktaran, Sibel Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, Mavi Atlas, S. 5, 2015, s. 128. 
271 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 179. 
272 Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, s. 128. 



83 
 

    Kentin İstanbul yakasından kopmuş gibiydin, karından da, üyesi olduğun 

işçi partisinden de ayrılmıştın. Kederliydin, ölsen gam yemeyecektin. Kendini 

yeni bir mahallede seni bekleyen yalnızlığa bırakmıştın. Yalnızlığa, yani hiçlikle 

karşı karşıya oluşa, ölüme yakın bir yere. ‘O zaman bitmeliydi yaşamım’ diye 

düşündün. Bitmedi, sonra da ardı ardına birbirine benzemeyen perdeler açıldı.273 

 

Çözümsüz kaldığını düşünen karakterlerin yalnızlığı ve bu duygunun 

oluşturduğu çaresizliğin içinde ölümü düşünmesi bu romanda da belirgindir: 

“Yaşamının ortasını geçtiğini düşündüğün bir dönemde (gençlik yıllarında 

taşıdığın - her genç gibi bunalımı arıyordun- erken öleceğin düşüncesi 

gerçekleşmemişti.)’ ah, hayatta kalmak ne zor, ne de güzel’ diye düşünüyordun...” 274 

Baş karakterin geçmişini romana taşımak maksadıyla kullanılan geri dönüş 

tekniği, kendisiyle bir tür hesaplaşma yaşadığını gösterir. Onun için zaman, artık 

geçmişiyle şimdisi arasında uzanan uçsuz bucaksız bir mecra gibidir. Geçmiş onda 

bir çağrışımdan ibarettir. Modernliğini zamanın kılcal damarlarına yayılarak 

hisseder.275Düşüncelerinin içeriği, topluma bir biçim vermek üzerine değil, var oluşu 

üzerinedir: 

“Üzerine düşüneceğin şeyler vardı; topluma vermek istedikleri biçim değil 

(onu kestirebiliyordun), kendi üzerinde düşünecektin. Yalnız kalmak, yaşadıklarını 

düşünmek, geçmiş yazı, geçen yılın sonbaharını, daha önceki zaman parçalarını 

kavrayabilmek istiyordun.”276 

Aslında Selim’in sıkıntılı zamanları henüz askerlik çağında başlar. Darbe ve 

muhtıra dönemlerinde, keyfî olduğunu düşündüğü gözaltına alınmaları ve  tutukluluk 

süreçleri onun önce topluma sonra da kendine yabancılaşmaya başlamasında başlıca 

sebeplerdir. İstanbul’u değiştiği için özler. İstanbul’un değişiminde yitip giden 

zamanı özlemle anar. Değişmeyen kentlerde de aynı özlemi duyar. Yaşantısı 

kurmacalarında her zaman başlı başına bir rol oynar.277 Kendisini zamanla, çok 

sevdiği İstanbul’undan, dolayısıyla da ülkesinden dışlanmış olarak hisseder.  

Bir Yaz Mevsimi Romansı’nda da, Bir Küçükburjuvanın Gençlik Yılları 

romanında olduğu gibi siyasal ve toplumsal olayların meydana getirdikleri, 

anlatıcının haleti ruhiyesini ifade etmesi açısından önemlidir. Romanda anlatıcı, sol 

                                                           

273 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 55. 
274 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 32. 
275 Kahraman, “Modern Kent Anlatıcısı: Demir Özlü”, s. 6. 
276 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 156. 
277 Kahraman, “Modern Kent Anlatıcısı: Demir Özlü”, s. 6. 



84 
 

görüşten tanıdıklarının gözaltına alınışlarından, kovuşturmaya uğramalarından ve 

sonucunda fişlenmelerinden bahseder. Toplumsal olayların romanın içeriğinde daha 

az olduğu kısımlarda bile sürecin akışı bir şekilde bu hadiselere doğru ilerler: 

“Bahar başlar başlamaz, çok az kişinin düşündüğünü sandığın tehlike gelmişti 

bile: Ordu komutanlarının verdikleri üstü kapalı bir muhtıraydı bu. Muhtıra 

görünüşte, ülkenin gereksinme duyduğu radikal reformların yapılmasını istiyor, 

hükümeti çekilmeye zorluyordu.”278 

Selim, solcu olarak bilinmesinden ötürü sık sık gözaltına alınır. Sadece sivil 

hayatında değil, askerlik görevini yaparken de sol görüşü benimsediği bilindiği için 

Kıbrıs Harekatına kabul edilmez ve Doğu’ya sürgüne gönderilir. 12 Mart askeri 

müdahalesinden sonra tutuklanır. Sürgün hayatı sadece askerlik görevini yaptığı 

zaman diliminde değil, sivil yaşamında da devam eder. Baskılardan bunalan baş 

karakter, yaşamına yurtdışında devam etme kararını alır: 

“Aslında harekattan falan da bıktım. Rahat sakin bir hayat istiyorum doğrusu. 

Kırk yaşına yaklaştım, rahat yüzü görmedim bu ülkede. Bıktım usandım bu 

despotizmden.”279 

Romanın başlarından itibaren kitlesel bir harekete geçmekten bahsedenler 

karşısında, güçlü örgütsel bir kalkışmayla olacak bir değişimin mevcut şartlarla 

mümkün olamayacağını ve bir ihtilâl yaratacak gücün zaten bulunmadığına dikkat 

çeker: 

“Nasıl olursa olsun legal yolları denemek gerek.. Aceleye getirilen bir hareket 

terse dönebilir.”280 

Selim’in arkadaşlarıyla olan birliktelikleri de yalnızlığını azaltmaz. Belkıs, 

Selim’in bunaltılı dönemlerinde burjuvazi hayat tarzına tamamen uyum sağlayan, 

sınırsızca cinsel ilişki yaşayabildiği, sevgilisidir. Başarısız bir evlilik yaşadığı için 

kırılgan bir yapıya sahiptir. Belkıs, sadece paranın kendisini güçlü kıldığını düşünür.  

Selim’in  yalnızlık hissi ve beraberinde eşlik eden sıkıntılı zamanları, yaşadığı 

mekanlar üzerinden de tasvir edilir. Çatı katı, romanda karakterin iç dünyasını ve 

yalnızlığını yansıtmada önemli bir işlev üstlenir. Çatı katı imgesi, bir anlamda 

                                                           

278 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 43. 
279 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 88. 
280 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 72. 



85 
 

toplumun boğucu tahakkümünden bir sıyrılma ve uzaklaşma isteğinin bir sonucu 

olarak görülebilir: 

     Çatı katının öğleden sonraları güneş vuran ön salonunda oturuyor, 

ayakların lâcivert halı üzerinde, pikaptan müzik dinliyordun. Kentin İstanbul 

yakasından kopmuş gibiydin, karından da, üyesi olduğun işçi partisinden de 

ayrılmıştın. Kederliydin, ölsen gam yemeyecektin. Kendini yeni bir mahallede 

seni bekleyen yalnızlığa bırakmıştın. Yalnızlığa, yani hiçlikle karşı karşıya oluşa, 

ölüme yakın bir yere. O ışıklı çatı katındaki yalnızlığı öyle sevmiştin ki…‘O 

zaman bitmeliydi yaşamım’ diye düşündün. Bitmedi, sonra da ardı ardına 

birbirine perdeler açıldı.281 

 

İnsanı yabancılaştıran etkenler bu denli baskınken özgür olmak kolay  

değildir:  

“kendi kendisiyle baş başa kalacak olan daracık ruhun, içinde kıvrılan şeyin 

onulmaz bir sıkıntıdan başka bir şey olmadığını anlayacaktı.”282 Bir başına kalan 

“ruh” özgür olmadığını kanıksar ve çaresizliğini hissetmeye başlayıp kendi içine 

doğru sığınır. 

Erich Fromm’un deyişiyle “Özgürlükten Kaçış’ın” nedeni de çağımız insanının 

zaten özgür olmaması, ne yapsa kendisi dışındaki güçler tarafından yönlendiriliyor 

olmasıdır. İnsan için kitlenin yaşam alanı dışında bir yaşam alanı bulunmaması onu 

her bakımdan kitleye dahil olmak zorunda kılar.283 

Kuzey Avrupa’daki günleri, yazarın bu romanında içine düştüğü yalnızlığı 

ifade eden bir başka zaman dilimidir. Ortega Gasset’ye göre kendisini “sadece herkes 

gibi” hisseden herkesi kapsar. Aslında kendisini diğerleriyle bir bütün olarak 

hissetmekten mutludur ama ne yazık ki bu konuyla ilgili hiçbir endişe duymaz.284 

Anlatıcı, sürgününü başlattığı Kuzey Avrupa şehrinde, halihazırdaki 

“yalnızlığının” derinleştiğini birkaç yerde belirtir: 

“Böylece kendini yaşamının ortasında sandığın bir sırada, her şeyin birdenbire 

ellerinden kayıp gideceğini, Kuzey Avrupa’da bir yerde, hemen hemen bir başına, 

yalnızlıkla çevrili kalacağını bilebilir miydin?.... Üstelik kendini büsbütün yabancısı 

olduğun bir kentte buldun…”285 

                                                           

281 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 55. 
282 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 37. 
283 Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, s. 130. 
284 Ortega Gasset, Kitlelerin Ayaklanışı, çev. Koray Karaşahin, Babil Yayınları, İstanbul, 2003, s. 11. 
285 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 7. 



86 
 

     Yaşamının ortasını geçtiğini düşündüğün bir dönemde (gençlik yıllarında 

taşıdığın-her genç gibi bunalımı arıyordun- erken öleceğin düşüncesi 

gerçekleşmemişti) ‘ah, hayatta kalmak ne zor, ne de güzel’ diye düşünüyordun… 

Kim bilir nasıl bir yerdi varacağın yer? Orada –belki de ardında bıraktığın 

olayların sarsıntısından kurtulup- kendi kendisiyle baş başa kalacak olan daracık 

ruhun, içinde kıvrıla şeyin onulmaz bir sıkıntıdan başka bir şey olmadığını 

anlayacaktı…286 

 

Gasset de “herkes” gibi olmanın, insanın çevresiyle bütünleşerek 

silikleşmesini, Öteki’ye (kendi dışındakine, çevreye, herkese) benzemek anlamında 

ötekileşme diğer bir deyişle yabancılaşma olarak görür. Yabancılaşan insan 

etkinliğini yitirir ya da etkinliğini yitiren insan yabancılaşır.287 Gasset’ye göre insan 

güçlü bir çabayla kendi iç dünyasına çekilerek çevresindeki şeylere onlara egemen 

olma olasılığı üzerine fikirler oluşturur; bu benliğe dalma’dır.288 

Anlatıcı, yaşadığı yerlerde geçmişini özlemle anar. Kendi İstanbul’unu 

hatıralarından şimdiki zamanına taşıyarak bir nebze de olsa yalnızlığının oluşturduğu 

bunalımlı havayı azaltmaya çalışır: 

     Uzak bir kentte, donuk bir mimarinin, iç-avlularına, bahçe duvarlarına 

başka renkte solgun bir güneşin vurduğu bu düşe benzeyen yerde her gün 

uyanmak…. Bütün o geçmişi, her başını çevirişinde sana bir şeyler fısıldayan o 

geçmişi unutmak. (Ah, Haliç’te suların karardığı saatler şimdi. Bir kuş kanadını 

vurup geçiyor.)Yitip giden yabansı bir imge sanmak onu, geçmişi. Gelip tekrar 

sana çarpacağını düşünmeksizin bir bumerang gibi savurmak onu.289 

 

Sürgün günlerinde, İstanbul’da yaşadıkları zaman zaman birer fotoğraf albümü 

gibi gözünün önünde beliren baş karakter, çok uzaklardayken ülkesiyle ilgili 

gözlemlerini de yansıtır. Bu gözlemler, toplumun üzerinde oluşturduğu yalnızlığın ve 

yabancılaşmanın sebeplerini ortaya koyması açısından değerlidir: 

     Ölümün kır renkli atlısı çocukluğunun harab yangın yerleriyle dolu 

İstanbul’unda kül rengi bir bulutun içine girip gözden kayboluyordu. Herşey, 

olayları bir yaşamış, ekmek kuyruklarında beklemiş, gaz elde edebilmek için 

günlerce soğuklarda titremiş olan o genç dul kadınların anlattıklarındaydı, 

sözcüklerin seslerine yerleşiyor, sonsuzca dönüşerek yaşamı etkiliyorlardı… 

siyasi tutuklamalar, suikastler, salgın hastalıklar… karartma geceleri ve fırınlar 

önünde gece de devam eden kuyruklar… hepsi, hepsi oradan çok da uzakta 

olmayan bir kıyıda, ateşin altına atılmış o genç insanların yok oluşları pahasına 

yaşanıyordu, onların…290 

 

                                                           

286 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 37. 
287 Kiraz, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, s. 131, 132. 
288 Gasset,  İnsan ve “Herkes”, s. 38. 
289 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 9. 
290 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 64, 65. 



87 
 

Baş karakter, romanında bulunan diğer kişiler ile beraber  umutsuzluğu ve 

çaresizliği yaşar. Alkol ile bu hissiyatı geçici de olsa öteleyip unutmaya çalışırlar. 

Alkole olan bu tutkuları, giderek bir yaşam biçimi hâline gelmeye başlar: 

     En iyisi konyaktı: insanı hem diriltiyor, hem de derin bir sarhoşluk 

veriyordu. İçe dalımın, ama insanın içindeki o korkunç hayaletlerin çağrışımını 

getirmeyen, insanı kötümser yapmayan bir içe dalımın içkisiydi sanki… İçin 

kaplayan alkolün verdiği sıcaklıkla özgürdün, özgür, cesur ve oldukça diri. Sanki 

seni koruyan bazı iç-güçler vardı ve sen o rahatlığın içinde genişleyen öznel 

güçlerinle, daha çok içebilmek istiyordun.291 

 

Baş karakter; karamsarlık, umutsuzluk ve topluma olan yabancılaşması ile  

geçirdiği süreç içinde,  burjuvaziye olan yakınlığının tesirinin yitirmeye başladığını 

ve bu yaşam biçiminin kendisinde oluşturduğu rahatsız edici hislerin değişimini 

birkaç yerde anlatır: 

“Çok genç olduğun halde, yenileşen toplumun, her yerde reklâmı yapılan bu 

girişimci ruhu’nun dışında, eski değerlere bağlı duydun kendini. O günden sonra da, 

zengin kızlarına karşı daha bir eleştirel, biraz da sarkastik oldun.”292 

“Kuşkusuz daha derin bir yalnızlığı seçmek gerekirdi. Sırf kendisi olan bir 

yalnızlığı. Seni olup bitene artık ortak etmeyecek olan, ama olup bitenin sürekli 

yasını da tutabileceğin derin bir yalnızlığı.”293 

Bu süreç baş karaktere, varoluş mücadelesinde kimilerinin yalnızlığı, 

kimilerininse ölümü seçmek durumunda kalabileceğini de düşündürür:  

     Düzenli, temiz kenti, kentin içine giren küçük körfezleri, sonsuz, 

sarımtırak bir ışık altında görüyorsun şimdi. Ruhunu kışkırtan aceleciliği, o 

yıllarca hep bir şey arayıp duran kasıtlılığını sanki artık bu ıssızlık düzene 

koyacak. Sakinleşeceksin. Hiç olmazsa artık bütün bir geçmişi düşünebilmek 

için sonsuz vaktin var. Ölüm ve yalnızlık. Kimisi ölümü seçti, kimisi de 

yalnızlığı. Her şeyiyle tam olan bir yalnızlığı. Kendisi de, çevresi de somut bir 

yalnızlık olan yalnızlığı.294 

 

Romanda sürgünlüğün yazarda kendisinde oluşturduğu ruh hâli psikoloji 

biliminde nevroza karşılık gelir. Kişilik kuramları çerçevesinde Freud’un tanımıyla 

“organik veya nörolojik kökenli olmayan, gerçeklikle ilişkinin, bir miktar çarpıtmaya 

uğrasa bile henüz kaybolmadığını ruhsal kökenli rahatsızlıkların ortak adı” olarak 

                                                           

291 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 123. 
292 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 118. 
293 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 178. 
294 Özlü, Bir Yaz Mevsimi Romansı, s. 179. 



88 
 

tanımlanan nevroz, Karen Horney tarafından bir derece sorunu olarak görünür.295 

Horney nevrozu “çatışan eğilimler için uzlaşmalı çözümler bulmaya yönelik 

girişimler tarafından yaratılan ruhsal bir hastalık” olarak tanımlar. Klinik bakış açısı  

tek başına, nevrozun özünü tam takdir etmez, edemez, çünkü nevroz dar anlamıyla 

bir hastalıktan çok psikososyal bir fenomendir. Nevroz, “hastalık” kavramını, 

fonksiyonları bozulmuş bir beden tasavvurunu aşıp genişletmeye ve nevrozlu 

kimseyi hastalanmış bir sosyal ilişki sistemi olarak görmeye zorlar. Jung’a göre, 

insan ancak kendi tarzınca varlığını sürdürürse sorumludur ve eylem yeteneği vardır, 

yoksa kendi şahsiyeti olmayan sıradan bir taklitçi olur.296  

Yazar, nispeten sade bir roman olarak gördüğü eserinde “özyaşamsal öğelerin 

bir ölçüde sürdüğünü” belirtir.297 Çoğu zaman parçalayıcı bir kavram olarak 

düşünülen, bazen de olumlu özelliği ile belirir. Svensden’e göre yalnızlık ve tek 

başınalık farklı bakış açılarıyla yaklaşılması gereken olgulardır: “Yalnızlık mutlaka 

bir acı veya rahatsızlık duygusu içerirken tek başınalık belirli bir duygu içermez; 

çoğunlukla pozitif deneyimlenir ama duygusal olarak nötr de olabilir. Yalnızlık ve 

tek başınalık mutlaka birbirlerini dışlamaz.”298 

Birey yalnız olduğu zamanlarda bunu bir tür avantaja çevirip kendini dinler. Bu 

sayede varlığını korumak için bir güç elde eder. Dolayısıyla yalnızlık bazı zamanlar 

insan ilişkilerinde yapıcı bir rol de oynar. Yazar İstanbul’a dönüş umudunu geleceğe 

taşır. 

3.4. Tatlı Bir Eylül 299 

Tatlı Bir Eylül, Demir Özlü’nün ilk basımı 1995 yılında yapılan, Berlin 

yakınlarında bir banliyöde, yazarlar evi olarak bilinen ve birçok yazarın kaldığı bir 

mekânda, başından geçenleri konu edindiği romanıdır:  

     Romanda aynı anda iki hikaye anlatılır. Berlin’de yaşadıkları ve ona bağlı 

kıldığı geçmişinde yaşadıkları ile ilgidir. Burada sürgünde olan yazar anlatıcı bu 

sürgünlüğünü döşeyen taşları geçmişle bugününü mukayese ederek 

sebeplendirmeye çalışır. Yazarın geçmişiyle yüzleşmesi daha olgun bir hale 

bürünür. Bir yandan sürgünlüğünü yaşarken diğer yandan içinde muhafaza ettiği 

umutlu bekleyişi ve her şeyin düzeleceğine dair ümitleriyle zaten çok sevdiği 

                                                           

295 İbrahim Yıldız, “Psikanalitik Yaklaşım Çerçevesinde Nevrotik İhtiyaçlar Çözümlemesi: Kayıp Kız 

Filmi”, C. 8, S. 3, Anemon Muş Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 2020, s. 978. 
296 Carl Gustav Jung, Psikoterapi Tekniği, çev. Sami Türk, Kaknüs Psikoloji, İstanbul, 2015, s. 35, 36. 
297 Özlü, Samuel Beckett’in Terzisi, s. 71. 
298 Lars Svendsen, Yalnızlığın Felsefesi, çev. Murat Erşen, Redingot Kitap, İstanbul, 2018, s. 146. 
299 Demir Özlü, Tatlı Bir Eylül, Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul, 2011. 



89 
 

İstanbul’u hayal dünyasında çok daha özel konumlara oturtur. Anlatıcının 

yaşadığı zaman ve hatırladığı zaman arasındaki imge yanılsamaları, zihnin 

yoğun olarak yaşadığı gel-gitler üzerine kurulmuş olur.300 

 

Tam anlamıyla gerçekleşip gerçekleşmediği meçhul bir yolculuğa çıkan yazar, 

bu romanında sürgünlük zamanlarına daha kabullenici ve ılımlı bir bakış açısı ile 

yaklaşır. Geçen onca yıl, sürgünlük karşısında bir alışmışlığı getirir. Tünelin 

ucundaki ışığa olan inancı ise hâlâ tamdır.  

Bedenen yapılan bir yolculuk olmasının yanı sıra anılara doğru bir yolculuk da 

söz konusudur. Bu anılar içinde başkahramanın Simav, Burdur, Ödemiş’te geçen 

çocukluk anıları ve İkinci Dünya Savaşı yıllarının zihin dünyası üzerindeki etkilerine 

yer verilir. 

Gerçek ile yanılsamaların neredeyse bir ve beraber olduğu bir işleyiş düzenine 

sahip olan eserde “yalnızlık” ve “yurtsuzluk”  kavramları baskındır. 

Romandaki Varoluşçu Temalar 

Yabancılaşma: Sürgün 

Özlü’nün bahsettiği Sürgünde 10 Yıl’da belirttiği üzere, insanları sürgüne 

göndermek ya da kendi ülkelerine sokmamak Eski Çağ’ın en ağır cezalarından 

biridir. Orta Çağ sitelerinde de uygulanan bu ceza, özellikle Osmanlı, İstanbul’a 

yerleştikten sonra da varlığını sürdürür. Sultan Abdülhamid de bu tür bir cezayı 

uygulamıştır.301 Dolayısıyla sürgün “cezası” tarih kadar eskidir. Türkiye’nin modern 

tarihinde de dalga dalga sürgün dönemleri vardır. Yeni Osmanlıların, Namık 

Kemal’in, Ziya Paşa’nın, görece kısa süre olan Avrupa’ya sürgünleri, bu dalgaların 

ilkini oluşturur. Bunu Sultan Hamid’in memuriyet vererek gerçekleştirdiği sürgünler 

izler. 19. yüzyılın son yılları sürgüne giden ya da gönderilen Jön Türklerle doludur. 

1908’de Hürriyet’in ilânı ile sürgünler dönerler.  

Mehmet Şeref Aykut’a göre sürgün cezası tatbik edilmiş kişiler, eğitimleri 

sebebiyle vatanın salahiyeti için de önem arz eder: 

Fizan, Trablus, Bingazi adeta dolmuştu. Çok ücra ve mahrumiyet mihrakı 

olan Maan, daha sonra Yemen’in içlerine kafilelerin gelmeye başladığını 

duyuyorduk. Bu işin sonu nereye varacaktı. Sürülenler, bu fakir milletin 

yetişmeleri için binbir mahrumiyete katlandığı münevver kadro idi. Doktorlar, 

                                                           

300 Feridun Andaç, “Demir Özlü, Kuşağının Sürgün(deki) Dili”, Kitap-lık Dergisi, Yapı Kredi 

Yayınları, S. 153, İstanbul, 2011, s. 1- 13. 
301 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 111. 



90 
 

hukukçular, iktisatçılar, idareciler hatta kurmaylar dâhil seçkin subaylar. Onlara 

şekli ve nazari birer vazife de veriliyordu. Aslında bu yetişmiş kadro, memleket 

hasreti çekilen himmetlerle refah ve medeniyete ulaştıracak topluluk değil 

miydi? 302  

 

 

İttihât ve Terakkî Partisi’nin baskıcı yönetimi dolayısıyla yurttan kaçmalar 

başlar. Refik Halit Karay bunlardan biridir. Cumhuriyet’in ilânından sonra, başka bir 

sürgün dalgası olur. Bunlar saray çevresinin akrabaları ile 150’liklerdir. Nâzım’ınki 

gibi sonraki sürgünler tekil olaylar gibi görülür. 12 Mart’tan sonra, öğrencileri 

kapsayan küçük bir sürgün hareketi, 12 Eylül’den sonra büyük bir sürgün dalgasına 

dönüşür.303 

Bu romanda, anlatıcının üzerinde durduğu en önemli varoluşçu tema ağırlıklı 

olarak sürgünde olmadır. Bu süreçte, ülkesine duymuş olduğu özlemi daha yoğun 

yaşamasına sebep olan en önemli etkenlerden biri, gençlik yıllarından itibaren 

duyumsamaya başladığı dışlanmışlık hissidir: 

     Sürgün olmanın bütünüyle kopuk, yalıtılmış, doğduğunuz yerden 

umutsuzca ayrılmış olmak demek olduğu yolunda yaygın ama tamamen yanlış 

bir varsayım vardır. İşin aslı şu ki sürgünlerin çoğu için güçlük sadece yuvadan 

uzakta yaşamak zorunda bırakılmaktan  kaynaklanmaz; daha çok günümüz 

dünyasında sürgünde olduğumuzu, yuvanızın aslında pek de uzakta olmadığını 

hatırlatan pek çok birçok şeyle birlikte yaşamaktan, çağdaş günlük hayatın 

normal akışının sizi eski yerinizle sürekli ona ulaşacak gibi olduğunuz ama bir 

türlü ulaşamadığınız bir temas halinde tutmasından kaynaklanır. Bu yüzden 

sürgün bir, arada kalma durumudur, ne yeni ortamıyla tamamen birleşebilir ne de 

eskisinden tamamen kopabilir, ne bağlanmışlıkları tamdır ne de kopmuşlukları, 

bir düzeyde nostaljik ve duygusalsa bir başka düzeyde becerikli bir taklitçi ya da 

gizlice toplum dışına atılmış biridir.304 

 

Baş karakter sürgünde bile olsa ülkesinden kopmak istemez, varlığını yazarak 

da olsa sürdürme amacında olur. Belirli olgunluğa erdikten sonra, sürgünlük acısını 

bir kenara bırakıp, İstanbul’un bıraktığı gibi olmamasına ve onu bıraktığı haliyle 

bulamamasına karşı olan rahatsızlığını ön plana alır: 

     Sürgüne gitmek, kendini sürgün ettirmek, kaybolmak teması ile çok iç içe 

durmaktadır. Aynı zamanda sürgündekilerin bir kısmının teması ve çabasıyla da 

çalışmaktadır: Kaybolmamak, unutulmamak, var olduğunu orada kalanlara 

duyurmak. Toplumdan koparak, kendini toplumdan sürgün eden yazar başka 

dünyaya ait olarak, insanların; toplumun dünyasından koparak, vatansız olarak, 

kendinin bilincine erişir. Ancak Rousseau’nun sürgünü yurdu olarak 

Cenevre’den sürgünü ele almaktan çok, Cenevre’nin artık eski Cenevre 

                                                           

302 Cemal Kutay, Üç Devirde, İrfan ve Vicdanının Hasreti Millet ve Dev-letini Arayan Adam: Mehmet 

Şeref Aykut (1874-1939), İstanbul Kapadokya Kitabevi, İstanbul, 1985, s. 67. 
303 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 132. 
304 Edward Said, Entelektüel Sürgün: Göçmenler ve Marjinaller, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat 

Sürgünleri, Haz. Feridun Andaç, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996, s. 82. 



91 
 

olmamasıyla, orada yaşayanların ‘Voltaire tarafından baştan çıkartılmasıyla’, 

eski yurt olmaktan çıktığını yansıtmaktadır. Yani, eskinin değişikliğe uğramış 

hâli rahatsız edicidir. 305 

 

Sürgün olmanın yıpratıcılığını yaşarken İstanbul’a ve gençlik yıllarına olan 

özlemi katlanarak artan baş karakter, yazı yazdığı odasını ve kendisini bulan aşkları 

hatırlar. Arkadaşlarını birer birer kaybetmenin verdiği acı ile içini saran yalnızlığını 

ortaya koyar: 

     Fatih’teki evde, gençlik yıllarını geçirdiğin odanda kağıtlar üzerine 

dökmeye çalıştığın bunaltılarını unutmuyorsun.  Artık genç bir insan olduktan 

sonra, işte, korunmasız olan yaşamın başlıyordu. Genç bir insan nasıl bu binbir 

tuzakla dolu yaşamı yüklenirse, İstanbul’un o solgun akşamüstülerini, ışıklı 

sabahlarını,  yolculukları, başka kentleri, sürgünleri, tutuklanmaları, sana yapılan 

oyunları, dahası giderek değişen, yiten, ölen arkadaşlıkları, ayrı düşmeleri, 

özlemleri, içinden doğduğunu sandığını coşkuları, onların ardından gelen ruhsal 

çöküşleri… seni gelip bulan aşkları, yalnızlığı, yılların geçmesiyle artan, ölümün 

boşluğuyla dolmaya başlayan yalnızlığı…306 

 

Baş karakter nerede olduğunu mekânsal olarak bildiği ama nereye varacağını 

kestiremediği bilinmezlik dolu süreci yaşamaya devam eder. Bu yolculuğun gerçek 

bir yolculuk mu yoksa düşlerinde sadece kendisinin bilip yaşadığı bir yolculuk mu 

olduğunu sorgular: 

     …böylece –önünde uzanan, onu nereye götüreceğini bilmediği- düş 

dünyasının belirsiz boşluğunun ürküntüsünü duyar gibi olacak(bütün bu 

yolculuklar, trenler, kentler, yitirilen kentler o denli birbirine karıştı ki), duvarın 

dibindeki tahta karyolasının ucuna oturacak, yaklaşan kışın bu kısa günlerinde 

çalışmasını nasıl düzene koyacağını düşünerek. Nereden başlayacak işe? Nereye 

kadar gidecek? Anlatacağı yolculuk, birkaç yıl önce yaptığı gerçek bir yolculuk 

mu olacak? Gerçekten, birkaç yıl önce, gene bu mevsime yakın aylarda Orta-

Avrupa’nın derinliklerine gitti mi o? Düşlediklerini gerçek mi sayıyor bu yazar? 

Yoksa artık, bu olgunluk çağında, gerçekle düşü birbirinden ayırt edemiyor mu? 

Yoksa hiçbiri değil de, gerçekten, bu yazar çalışma odalarında kurduğu, kendi 

kendine yarattığı bir yolculuk mu bu? 307 

 

Ülkesinden uzun yıllar sürecek kopuşunun ayak seslerini Orta Avrupa 

seyahatinde bulunduğu trenin lokantasında hissetmeye başlar. Kompartımanda 

sadece garson ve kendisinin olduğu bu anı bir yalnızlık anı olarak tutar: 

“Orada yalnızca siz –sen ve o- vardınız. Yolculuğunuzu bilen yoktu. Dünyadan 

kopmuş gibiydiniz. Böylece, akşamüzerleri güneşin altın rengi ışıkları camlarına 

                                                           

305 Ali Akay, Sürgün Kimliği, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Haz. Feridun Andaç, Bağlam 

Yayınları, İstanbul, 1996, s.75, 76. 
306 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 33- 34. 
307 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 8- 9. 



92 
 

vuran gri kentin avlularıyla, küçük alanlarında sizi bekleyen yalnızlığın yaklaştığını 

daha da duyuyor gibiydiniz.”308 

Bir entelektüel, ülkesini terk etmeyi göze almışsa onu bekleyenler yaşadığı 

evini terk etmekten fazlasıdır. Yükleneceği esas zor olan ağırlık, bu yitirdiklerinden 

değil, kendini uyarlamak zorunda kalacağı yeni, yabancı bir ulusal kültür 

dolayısıyladır.309 Kendini uyarlamaya, yeni bir hayat kurmak için çabalamaya başlar. 

Bu durum gençlik yıllarından itibaren okumaya başladığı Kafka’nın da tesiriyledir. 

Baş karakterin, varoluşçu yazar Kafka’nın “Kanun Önünde” adlı eserini bu 

romanına taşıması onunla kurduğu düşünsel bağın göstergesidir. Gençlik yıllarından 

itibaren yazmaya başladığı yazıların Kafka gibi varoluşçu yazarların metinleri 

vesilesiyle olduğunu belirtir: 

     …Orada yaşadığı ilk aylarda karşılaştı, şimdi otuz yılı aşkın bir süre sonra 

gelebildiği bu kentte yaşamış olan yazarla. Bütün modern edebiyatı okuyup 

durduğu halde, onun metnini önce anlamadı, sarsıldı, ardından da çok derin 

buldu. Metnin somut anlatımı ötesinde taşıdığı belirsizlik, sınırlarının 

görülmezliği onu şaşırttı. Bu devingen, uçucu metne hayran kaldı. İlk sayfanın 

orta sütunlarında, biraz sağda, yukarıda. “Kanun Önünde” başlığını taşıyordu. 

Sonraki günlerde, tekrar tekrar okuduğu bu sayfayı dolabına sakladı. 

Atmayacaktı. Yazarın başka yazılarını da arayacaktı.310 

 

Yazarın sürgününün sebep olduğu yalnızlığının birey üzerindeki  tesirinin 

ortaya koyulduğu bir diğer anlatı ise “Arka Balkon” öyküsüdür: 

Yalnızlık her yerde vardı.(…)Sonsuzca dolaştı bu Orta Avrupa kentlerini. 

Büyük bulvarlarında da, küçük kentlerinin sokaklarında da oturduğu kahveleri 

düşündü. (…) Yürüyüşlerden sonra bu banklarda dinlendiği zamanları düşündü. 

Bir kahvede oturmaktan daha sakin geliyordu ona. “Sadece evini düşündün 

durdun.” Kentin canlılığı orada da güzeldi. “Oysa bu bitmeyen yolculuk da senin 

yaşamın. Çok sessiz olsa da. Yaşamın ta kendisi.” Böyle düşünmek ne kadar ağır 

geliyor ona. Bu solgun, uçucu, tam anlamıyla dokunamadığı şey… kaleidoskopta 

bütün bu değişen görünüşler… bu renkli anlamsızlık… yaşamıysa onun…311 

 

Sürgünde olan bireylerin metinlerinde durmadan yaşadıkları “acı” sebebiyle 

geçmiş dünyalarından ve yaşadıklarından kopamadıkları, geldikleri yerle ilgili 

hatıralarını sürekli canlı tutmaya çalıştıkları görülür. Özlü’nün romanında da 

yurdundan olmuş olan birey, yine de geldiği toprakları ve oranın ahalisi ile olan 

bağını kesemez. Bu bağını kesin çizgilerle koparmayan birey, üzerinden yıllar bile 

                                                           

308 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 11. 
309 Franz L.Neumann,  Sürgünde Entellektüeller, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Haz. Feridun 

Andaç, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996, s. 97. 
310 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 22- 23. 
311 Demir Özlü, Sürgün Küçük Bulutlar, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2012, s. 656-658. 



93 
 

geçmiş olsa yurdunu oradan ilk ayrıldığı şekliyle görmek ister. Yurdunu, eski ama 

güzel durumuyla bulmak ister. Değişen tek olgunun geçip gitmiş zaman olduğunu 

görmek ister: 

     Gençliği 1950 yıllarının Beyoğlu’sunda geçmiş, ardından, kısa sürelerle 

de olsa, tutuklanmış, sürgünde kalmış, sonra da sanki buraya sürgün edilmiş, 

gençlik yıllarında şair olan birinin öyküsüydü bu. Anlatının kahramanı artık 

yaşlanmıştı. Kendini kahramanının yerine koydu.  Her şey olup bitmiş, gençlik 

yıllarının yaşandığı yerler uzakta kalmıştı. bütün bu beklenmedik değişim, 

yurduna dönememe, sürgünde geçen uzun yıllar, Orta Avrupa’nın kuzeyinde, bu 

kırsal bölgede, büyük bir gölün kıyısında yer alan konakta çalışan yazarı çok 

duyarlı olmaya sürüklüyordu. Kuşkusuz, orada, o odaya kapanıp çalışırken, 

kendi içinde büyümüş olan o nostaljik hayaleti tutup çıkarmak istiyordu. Hayır, 

başarılması olanaksız bir şeydi bu. O kentle, orada yaşanan yıllar çıkıp 

gitmeyeceklerdi içinden. Kendi yokoluşu içinde yitene kadar orada kalacaktı. 312 

 

Bu sürede hayatta kalmak ve kendi var oluşunu yeniden kazanmak için 

yazmaya devam eder. Yaşamın doğal akışına bu sayede katılacağını düşünür. Amacı 

yaşama “yeter ölçüde” katılmaktır: 

     Melankoli, kendisini ‘canlı yaşama’ yeter ölçüde katılamamış biri olarak 

düşünmesinden ileri geliyordu. “Yazmak”la “canlı hayat” arasındaki, genç 

insanın varlığını tehdit eden derin uçurumu gördü. Yazmakla canlı hayat 

arasında acı çekerek gidip geldi. Böyle vakitlerde, yaşayabilmek için yazmak 

zorunda olduğunu duyar gibi oldu. 313 

 

Baş karakter, geri dönüş özleminin had safhaya ulaştığı sırada rüyasında 

İstanbul’u görür. Özlü’ye göre bu durumun nedeni, yurdundan ayrı düşmüş insanı 

izleyen bütün bir bilinçaltı, bütün bir çocukluk; sadece kendi kentinin imgeleri de 

değil, büyüme çağında ona yakınlık, sevgi, şefkat göstermiş, bütün o yakınlarının 

hayalleri, bazen de belirsiz hayaletlerinin var olmasıdır. İnsanın varlığını, varoluşunu 

çok derinden, tâ içten kavrayan, beyninin derinliklerinden gelen bir mekanizmadır.314  

Tüm acımasızlığı ile geçip gitmeye devam eden zaman, ona hayalindeki kentin 

somut göstergelerini değil,  yitip gitmiş fotoğraflarını sunar: 

     Ellerinden kayıp gitmiş olan sadece senin her yerini tanıdığın, istediğin 

şeyi elinle koymuş gibi bulduğun somut bir kent değildi, kentle birlikte yitirmiş 

olduğun kendi öz benliğindi de. Geçmişin, yaşanmış somut delilleri olan gerçek 

bir geçmiş olmaktan çıkıyor, uçucu, masalsı, boş bir gevezelik haline 

dönüşüyordu sanki...315 

 

                                                           

312 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 13, 14. 
313 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 23, 24. 
314 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 109. 
315 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 81, 82. 



94 
 

Kentini düşlerindeki gibi güzel ve geçmişteki kadar aynı bulamayacağından 

endişe eden baş karakter diğer yandan gerçekleştirdiği bu yolculuğun, düşsel bir 

maceradan ibaret de olabileceğini okura sezdirmek suretiyle ifade eder: 

     Orta Avrupa’daki kente yaptığın yolculuk, belki bir düşten başka bir şey 

değildi. Kitaplarda gördüğün kentin resimlerinden, yazar üzerine okuduğun 

yazılardan, son dönemin siyasal değişmeleri yüzünden bol bol yapılmış 

televizyon filmlerinden sende kalanlarla oluşturulmuş bir kolajı andırıyor daha 

çok. Gerçek olansa, Berlin’de, bu göl kıyısındaki banliyöde, ağaçlar arasındaki 

yazarlar evinde oturduğun, kendi yaşamınla ilgili kimi notlar aldığın…316 

 

Anlatıcı, bir taraftan da yaşanmış şeyleri yazmayı arzu ettiğini fakat bunun 

olmazsa olmaz bir şey olmadığını, hayallerin de en nihayetinde yaşanmışlıklardan 

oluştuğunu belirtir. Ona göre gerçekliğin ölçüsü, kendi içindeki gerçeklik 

tasavvurudur. Varoluşuna götüren gerçeklik bu düşünce sayıltısıdır:“Yazdıkların 

yaşanmış şeyler olmalıydı. Yaşanarak tatlanmış, içinde yer etmiş şeyler. Hayaller de 

kuşkusuz yaşanmış şeylerdi. Kim dünyanın ne ölçüde imge, ne ölçüde gerçeklik 

olduğu üzerinde fikir yürütebilir?”317 

Sürgünün bireyde yaratmış olabileceği bu çeşit sanrılar, onun var olma ile yok 

olma arasında gidip gelen ruh daralmaları ile birlikte ortaya çıkar. Bu durumda, 

yurdundan değil, daha çok kendi içinden kaçıyor olmasının payı da vardır: 

     Her bir düşünüm durumunda iç daralması, üzerine düşünülmemiş bilinci 

dikkate alan düşünümsel bilincin yapısı olarak doğmaktadır. Ama yine de iç 

daralmasının karşısında insan; birtakım davranışlar, özellikle de kaçış 

davranışları benimseyebilmektedir. Gerçekten de her şey, sanki iç daralmasına 

karşı temel ve dolaysız davranış “kaçış” olarak cereyan etmektedir.318 

 

Romanda anlatıcı, sürgünde olma durumunu, yalnızlığının ve içine kapanma 

hâlinin yegane sorumlusu olarak görür. Gönüllü veyahut zorunlu olarak yaşadığı 

sürgün, onun, ülkesinden ve çevresinden kendi içine doğru olan kaçışı olarak  tasvir 

edilir. Sürgünde olduğu yıllarda ülkesine olan özlemi katlanarak artan anlatıcı, 

yurtdışına gönüllü de gitse, gitmek zorunda da hissetse, dönüş umudunu hep 

muhafaza eder. Demir Özlü, edebiyatta “gönüllü sürgünlük” kavramını ise şöyle 

ifade eder:  

                                                           

316 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 91. 
317 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 95. 
318 Sartre, Varlık ve Hiçlik, çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çetinkaya Eksen, İthaki Yayınları, İstanbul, 

2009, s. 92. 



95 
 

     Gönüllü sürgün yazarlar vardı. Henry Miller, kitaplarını yayınlayacak 

ortamı Amerika’da bulamayınca, Fransa’ya gelmiş, yıllarca Avrupa’da 

dolaşmıştı. James Joyce, kendisini İrlanda’dan sürgün etmiş, Fransa’da 

İsviçre’de yaşamış, İsviçre’de ölmüştü. Amerikan yazarı Henry James’in 

başlattığı gönüllü sürgün geleneğini, yitik kuşak Amerikan yazarları -

Hemingway, Scott Fitzgerald- daha öncekilerden Gertrude Stein, Edith Wharton 

sürdürmüşlerdi. Henry Miller gibi Lawrance Durrell de o dönemde gönüllü 

sürgün-deydi. İnsanlığın bildiği ilk çağlardan beri zorunlu sürgünler vardı. 

Antikçağ, yurdundan uzak düşmüş, acı çeken sürgünü, Odysseus’un kişiliğinde 

sembolize etmişti. Aydınlanma Çağı düşünürleri, zaman zaman sürgüne kaçmak 

zorunda kalmışlardır. Almanya’da Weimar Cumhuriyeti’nin sarsılarak, Üçüncü 

Reich’in yükselişi, çağımızın en geniş yazar ve aydın sürgününe neden olmuştu. 

Bu sürgünler Hitler rejimine karşı direnecektiler. Vicki Baum’dan, Thomas 

Mann’a, Heinrich Mann’dan Nelly Sachs’a, Anna Seger’e, İsveç’e yerleşen Peter 

Weis’e kadar Alfred Döblin de, o dönemde sürgüne gidecekti. Bugünse başta 

Aleksandr Soljenitsin, Andre Siniavski olmak üzere bir çok Rus yazarı 

sürgündeydiler.319 

 

Yazar için “gönüllü” olmasına rağmen sürgünde olmak, bir taraftan da içini 

kaplayan yalnızlığı ve ülkesine olan özlemiyle çözülmesi daha da güç haline gelen 

duyguları, eskisi kadar canını acıtmaz. Bu duygu dünyası içerisinde iç 

sorgulamalarına devam eder: 

     Yılların elinden alınmış olması değil, derin biz özlemdi seni yıkan. İçinde 

büyüyen büyük boşluk, duygularınla anımsama yeteneğini en son sınırlarına 

kadar inceltiyor, geçirgenleştiriyor, seni acı çeken ama belki daha önemlisi kendi 

üzerine kapanan, kolayca kırılan, kırgınlığı yasayan en ince kımıldanışların 

dokunuşuyla bozguna uğrayan bir varlık  haline getiriyordu. İşte buydu, böyle bir 

eriyişti sürgünlük. Geçen yıllarla da, çözülmesi güç bir düğüm haline geliyordu. 
320 

 

Özlü’nün sürgünde kalması; ayrı düşmesi ve yalnızlığı ile alakalı olarak 

Feridun Andaç’ın şu yorumu da dikkate değerdir: 

     Kapanıp kalmak yerine, gitmeyi/yer değiştirmeyi seçen anlatıcının 

huzursuzluğunun bakış açısına yansıyanlar, düşünce izleri, 

yaşanmışlıklar/tanıklıklar bu anlatılarına bir bir yansır. Özlü’nün anlatı 

dünyasının başlayan, süren, gelişip içselleşen izlekleri, yer yer başka 

yerlere/dönem ve mekânlara dönük bakışının yansıları olarak çeşitlilik gösterir. 

Kuşağının belirgin bir özelliği olan bireyin iç dünyasına bakış, bunu tüm 

halleriyle yansıtma kaygısı; her bir anlatısında kendini gösterir... Bir anlamda 

değişken duruşunda savrulan bireyin gitme/sürüklenme, sıkışıp kalma 

durumlarının anlatımı vardır. Yollar açılsa, yurduna dönse de; yerinden 

edilmişliğin huzursuzluğunu derinden hissedişin yansıdığı metinleri kurmaya 

yönelir…321 

 

                                                           

319 Demir Özlü, Sürgünde On Yıl, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2001, s. 163, 164. 
320 Özlü, Tatlı Bir Eylül, s. 111. 
321 Andaç, “Demir Özlü, Kuşağının Sürgün(deki) Dili”, s. 5- 6. 



96 
 

Baş karakterin sürgünde, birçok kez düşünde yaptığı yolculuklarla gelebildiği 

İstanbul’a, bu romanında da somut bir şekilde gelemez. Buna rağmen anlatıcının 

varoluşunu gerçekleştirmeye ilişkin umutları tükenmiş değildir.  

3.5. İthaka’ya Yolculuk 322 

Yazarın bu romanında vaka zamanı olarak 1982-1996 yılları arasını ele alır. 

Anlatıcı, İthaka’ya Yolculuk adlı romanında kendisini Yunan mitolojisindeki 

Homeros’un Odysseus’u ile bağdaştırır. Çünkü Özlü de Odysseus gibi yıllarca 

yurdundan birçok sebep yüzünden uzak kalır. Anlatıcı, olayların akışına 

çocukluğundan başlar, taşradan İstanbul’a uzanan zamanlarını, üniversite yıllarını, 

evlilik ile boşanma süreçlerini ve yazarlığa uzanan geçişini anlatır. Geçiş süreci, yurt 

dışına çıkışıyla devam eder. Yurdundan uzakta günden güne artan özlemi ile  

kavuşma ümidini hep yanında taşır.  

Özlü, kitabının öndeyiş bölümünde, bu romanını 1982 yılının uzun kış 

mevsiminde Stockholm’daki evinde, içinde bulunduğu durumu (yalnızlık, boşluk, 

arkada bırakılmış şeyler, sakinlik ve içindeki şiiri) anlatabilmek için kendisini yeni 

bir teknik bulmaya zorladığını belirtir: 

     Karşılıklı konuşma ya da sorularla karşılıklar, benim 60’lı yıllar 

çevresinde hemen hemen bütününü okuduğum Fransız Yeni Romanı’nın 

temsilcilerinden Robert Pinget’nin L’Inquisitoire romanında vardı. Pinget, bunu, 

bir cinayet olayının sorgulamasında kullandı bense kendimi anlatabilmek için 

kullandım. Bu, roman bir antiromandır. XIX.Yüzyıl romanının önemli ögeleri, 

olay örgüsü ile roman kahramanları, romanda başlangıç, gelişme, sonuç 

bölümleri bu denemede çok ötelere, görülmesi güç kıyılara itilmiştir. Bu 

akımdan, İthaka’ya Yolculuk, Fransız Yeni Roman’ı çevresinde eleştirmenlerle 

gazetecilerin yarattıkları bir deyimle bir anti-romandır.323 

 

İthaka yazar için İstanbul’dur: “İthaka benim için temelde İstanbul’dur, 

İstanbul’un bağlı olduğum yerleri… Örneğin eski sinemalar bölümü. Kitabın son 

bölümlerini yazarken İthaka’nın bir de çocukluğumun geçtiği yerler, Burdur, Simav 

kasabası ve 18 yaşımdan sonra sahip olduğum çalışma odaları olduğunu anladım. 

İthaka, geçmişimizden bizi çeken her yerdir, insanın kendi yurdu yani.” 324 

                                                           

322 Demir Özlü, İthaka’ya Yolculuk, Can Yayınları, İstanbul, 1996. 
323 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 9, 10. 
324 Fecir Alptekin, “Düşlerim Dokundu İstanbul’a…”, Cumhuriyet, 13 Haziran 1998, s. 10. 



97 
 

Özlü’nün, “İthaka” şiirindeki Odysseus ile farkı, Odysseus’un bizzat savaşın 

gerçek yüzüyle fiziken karşı karşıya kalması; Özlü’nün ise bir savaş sonrası yıkım ile 

zihinsel anlamda yüz yüze gelmesidir. 

Romandaki Varoluşçu Temalar 

Var Olmak ile Yok Olmanın Kıyısında: Sürgün 

İthaka’ya Yolculuk,  baş karakterin, uzun soluklu yolculuğunun anlatıldığı 

romanıdır. Bu karakter, ülkesinden uzak olmak zorunda kalan, sürgünlüğünü 

vatanına karşı duyduğu özlem içinde geçiren bir bireydir. 

Feridun Andaç, “Sürgünlüğün İzinde”325 adlı makalesinde sürgün olmanın 

sadece siyasî bir kavram olmadığının ve sanatçılar üzerinde etkisinden söz eder:  

     Sürgün, diliyle yaşar. Uzaklaştığı coğrafyayı, kimliğinin dokusunu 

oluşturan renkleri onunla solur. Sürgünlük, sürgün olma durumu siyasal içerikli 

bir kavram. Bir bakıma cezalandırmak, azap etmek, nefyetmek, hudut dışı atmak, 

kovmak, atmak, terk-i vatan gibi yan anlamları taşır. Sürgünlüğün tarihi 

yeryüzünün, insanlığın tarihi kadar eskidir. Bu anlamsal katmanlara 

baktığımızda; sürgünlüğün siyasal bağlamdaki söylemle sınırlanamayacağını 

görürüz. Yerinden yurdundan edilmek, kovulmak, göçmek vb. anlamları taşısa 

da; sonuçta sürgün olma, sürgün edilme, sürgüne gitme, sürgünü yaşama insanla, 

onun doğasıyla ilgilidir. Bunu da en yoğun biçimde aydınlar, yazarlar, sanatçılar 

yaşar. Düzene, siyasal erke muhalif olma, yaşama ortamına aykırı düşme ona 

temsel ve tinsel benliğinde dış ve iç sürgünü yaşatır. Çatışma onu dışa yöneltir. 
326 

 

Franz Neumann, entelektüellerin rolü ve içinde yaşadıkları toplumla ilgili 

görüşlerini ortaya koyduğu makalesinde, bir entelektüelin, düşüncesini özgürce 

ortaya koyamama sebebini, ülkesindeki iktidarın baskıcı tahakkümüne bağlar. Bu 

tutum sebebiyle “özgürlük” diyen yazarların, sonunun kaçınılmaz olarak sürgüne 

çıktığını belirtir: 

     Entellektüeller, hangi tarih döneminde olursa olsun, toplumun eleştirel 

vicdanıdır; ya da bunun böyle olması gerekir. Entellektüellerin işinin, toplumun 

özgürlüğü hayata ne denli katabildiği, ya da daha doğrusu bu işte ne denli açık 

verdiği açısından, içinde yaşadığı toplumu izlemek, değerlendirmek olması 

gerekir. Entellektüellerin, toplumları, özgürlüğü gerçekleştirme derecelerine göre 

değerlendirme ilkesinin kıskanç izleyicileri, sürdürücüleri olması gerekir. 

Geçmişte de, günümüzde de hiçbir toplum, insanın tam olarak özgürleşmesini 

sağlayabilmiş değil. Eski ya da yeni, şu ya da bu toplumda entelektüellerin 

toplumlarını eleştirel bir açıdan değerlendirme işlevini yüklenmeleri gereği de 

                                                           

325 Feridun Andaç, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Sürgün Edebiyatı, Sürgünlüğün İzinde, 

Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996. 
326 Andaç, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Sürgün Edebiyatı, Sürgünlüğün İzinde, s. 63. 



98 
 

bunun böyle olmasından kaynaklanıyor. Bir bakıma, entelektüellerin daima 

toplumlarından sürgün edilmesi de bundandır.327 

 

Yine bu hususta Edward Said’in , “Entelektüel Sürgün: Göçmenler ve 

Marjinaller” adlı makalesinde sürgüne giden bir yazar; milli çıkarları gözetmeyen, 

kendini çoğunluğun dediğine ve geleneklerine uyum sağlamak zorunda hissetmeyen 

kişidir:  

     Yabancı olarak entelektüelin izlediği mecrayı belirleyen kalıbı en iyi 

anlatan söz sürgünlüktür. Yani asla tamamen uyumlu olmama; kendini her 

zaman deyim yerindeyse, “yerliler”in işgal ettiği aşina muhabbet dünyasının 

dışında hissetme; çoğunluğa intibak etmek ve milli çıkarları gözetmek gibi 

tuzaklardan uzak durma eğiliminde olma, hatta bu tür tuzaklardan hiç 

hazzetmeme durumu. Geçmişte kalmış ve herhalde daha istikrarlı bir nitelik arz 

eden evde olma durumuna geri dönemezsiniz; maalesef yeni evinize de asla 

varamazsınız, yeni eviniz ya da durumunuzla özdeşleşemezsiniz.328 

 

Türk edebiyatı yazarlarından Refik Halit gibi hem yurt içinde (Çorum, 

Ankara, Bilecik) hem de yurt dışında (Halep, Beyrut) iki defa329  
sürgün hayatı yaşar. 

Kendisine sürgünlük reva görülmesine rağmen millî çıkarlar için çalışmaya devam 

eder.  

Genç Osman Geçer’e göre, Refik Halit Antakya ve çevresinde bu ve benzer 

pek çok çete faaliyetinin sürdüğü ve işgalcilerin ciddi manada yıldırıldığı zamanlarda 

Refik Halit o bölgede bulunduğu ve muhtemelen gelişmeleri çok yakından izlediğini 

ve “Çete” romanına bu tecrübeyi aktardığını düşünür. Karay, “Çete” romanında 

Hatay ve çevresinin neden Türklere ait olduğunu açıklamaya çalışır. Bu bağlamda 

Refik Halit’in “Çete” romanı, Hatay ve çevresinde verilen kurtuluş ve Anavatan’a 

bağlanma mücadelesini itibarî bir âlem içinde sunmayı amaçlar.330 

Said’in belirttiği gibi İthaka’ya Yolculuk romanında ise Özlü, önceki 

romanlarında olduğu gibi ağırlığını kendi ülkesini anlatmaya değil, Avrupa’daki 

sürgün yolculuğuna vereceğini belirtir. Sürgünde olmanın ağırlığı eserin başlarında 

belirgin değildir. Daha sonraları bu durum acı vermeye başlar: 

“Orayı kendi ülkenizi mi anlatmak istiyorsunuz?”  

                                                           

327 Neumann, Sürgünde Entellektüeller, s. 91. 
328 Said, Entelektüel Sürgün: Göçmenler ve Marjinaller, s. 84. 
329 Ahmet Altan, “İki Sürgün Bir Hayat”, Hürriyet Pazar, İstanbul 18 Haziran 2006, s. 11. 
330 Genç Osman Geçer, “Refik Halid Karay’ın Çete Romanında Hatay ve Hatay’ın Türkiye’ye 

Bağlanması Tezi”, Mediterranean Journal of Humanities, IX/2 (2019), s. 276, 277. 



99 
 

“Hayır…belki sonra anlatırım. Zaten çok anlattım size. Orayı. Kendi ülkemi. Size 

yolculuğumu anlatmak istiyorum…”331 

Demir Özlü, Sürgünde On Yıl 332da, ülkesinden ayrı düşüş serüveninin 

kendisini daha çok yazmaya ve iç hesaplaşmaya götürdüğünü söyler: 

     Kuzeyde, sürgünlüğün başkenti diyebileceğimiz İsveç’te, yabancılaşma ile 

alışma arasındaki ikilem yoğunca yaşanıyordu. Sürgüne gelenler, ülkelerinde iç 

sürgünü, kendi kendinin sürgünlüğünü yaşayanlar. Cafe Gateau’da oturup 

söyleştiğimiz Demir Özlü yazınımızın çağdaş sürgünlerinden biri. Hüzün ve 

yalnızlık ırmağından süzülüp gelen duyarlılığının onu, yazın serüveninde, daha 

da açılımlı kıldığını görüyoruz. O koğuş, ayrı düşüş serüveni Özlü’yü daha çok 

yazmaya, kendi kendisiyle hesaplaşmaya, bağlanmaya iter. Onun gönüllü 

sürgünlüğü zorunlu sürgünlüğe dönüşünce; bunun acısını, hüzünlü yalnızlığı 

daha yoğun yaşar.”333 

 

Bulunduğu ülke olan İsveç’in, -her ne kadar alışık olduğu yerlerden çok 

uzaklarda olsa da- başlarda ülkesinden daha rahat ve sakin olduğunu söyler: 

“Rahatlatıcı bir şey değil mi, sakin bir ülkede olmak!”334 

Rahatlatıcı olarak nitelediği yerlerde yaşamayı sürdürmek ona bir zaman sonra acı 

vermeye başlar. Bu durum, zaman zaman katlanılmaz olsa da bunun ilk zamanlarda 

kendi seçimi olduğunu söyler: 

“Acı mı veriyor bu size?” 

“Acı veriyor. Şimdi de yaptığım bu. İnsanın yaşarken bu dünyaya katılmasının ne 

denli küçük bir katılma olduğunu düşünüyorum. İşte, ben seçtim artık bu yanı…”335 

Çocuğu vesilesiyle vatanından ayrılıp gönüllü olarak sürgün olmayı seçen 

Özlü, bu sürgününün nedenini genel olarak gençliğinden beri bağlılık duyduğu ve 

kazanımının Fransız yazarlardan geldiğini sandığı “samimiyet/içtenlik” inancı gereği 

olarak açıklar.  

Demir Özlü’nün 11 Aralık 1979’da başlayan “gönüllü” sürgünü, onun için taze 

bir hayatın başlangıç noktası olur. Şennur Sezer yazarın, sürgünde olma haliyle 

alakalı olarak şunları ifade eder:  

     Demir Özlü 1979 yılında İsveç'e yerleşti. Aydın çevresine, işçi önderlerine 

yönelen suikastlar ve bunların 'yapanı bilinmez/faili meçhul' kalışı İstanbul'u (ve 

                                                           

331 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 12. 
332 Özlü, Sürgünde On Yıl, s. 109. 
333 Andaç, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Sürgün Edebiyatı, Sürgünlüğün İzinde, s. 62, 63. 
334 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 14. 
335 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 23. 



100 
 

Türkiye'yi) dayanılması zor bir ortama çevirmişti. 12 Eylül darbesinin ardından 

vatandaşlıktan çıkarılışıysa onun Türkiye'ye gelişini 10 yıl engelleyecekti. Bu 

engelleniş onun İstanbul özlemini kışkırtmaya yaradı. Yabancı şehirlerin bir 

sokağını anlatırken ezbere bildiği İstanbul sokaklarından bir görüntüyü 

sokuverdi araya. Oraya sığınan yazar daktilosuyla, orkestranın yanı başında, 

kulüpteki herkesin görebileceği biçimde yazı yazmak zorundaydı. Kısacası Özlü, 

yurt dışında yaşamak zorunda olmanın atmosferini de taşımıştı öykülerine. 

Bazen yıllar önce yaşadığı babasıyla vedalaştığı evin, bir odasının onu izleyen 

düşüyle. 336 

 

Anlatıcının yolculuğu sırasında da ülke dışında geçirdiği süreçte de etkileşim 

kurduğu kişiler onu “yalnızlık” ve “boşluğa” sevk ederken, anıları üzerine 

gerçekleştirdiği düşsel yolculuğunda karamsarlık ve melankoliye hapsolmaktansa bir 

gün geri dönebilmenin umudunu hisseder. Yazar, ayrıntılı olarak olmasa da İkinci 

Dünya Savaşı ve 1950 darbesi gibi toplumsal olaylardan bahseder. Bu olaylar, gerek 

toplumun gerekse bireylerin gelecekleri konusundaki bakışlarını negatif yönde 

etkileyen unsurlar arasında değerlendirilir: 

     Ardından büyük kentlerde silahlı terör başladı. Görünüşte sağdaki ve 

soldaki genç insanlar birbirlerini öldürüyorlardı. Geçen yıllarla terör 

genişliyordu: mezarlıklarda kurşuna dizilenler, sinema çıkışı rastgele 

öldürülenler, izlenip de öldürülen şehir otobüsü yolcuları, mahallelerde, 

kahvelerde patlayan bombalar…337 

 

Anlatıcının romanında da sergilediği bakış açısına göre, bu tür toplumsal 

olayların, kişiler üzerinde bıraktığı etkilerin büyüklüğünün, psikolojilerine 

vermesinin de ötesine geçerek bir arkadaşının öldürülmesine kadar gittiğini belirtir. 

Yargıç olan arkadaşı Baydo’nun bir köyde yaptığı keşiften döndüğü sırada, sol 

teröristlerce durdurulup kurşuna dizilmesi, baş karakterde derin izler bırakır: 

“… yargıç Baydo bir köyde yaptığı keşiften dönüyormuş, konvoyu ‘sol 

teröristlerce’ durdurulmuş, otomobilinden çıkarılan bu yeni yargıç, köy yolu üzerinde 

kurşuna dizilmiş.”338  

William Barrett’ın ifadesiyle insanın toplumdaki bu ayrışma ve yabancılaşma 

duygusu, kişi söz konusu olduğunda mevcut sosyal olgular ile toplum içerisinde bile 

bir yabancı gibi hissetmeye başlamasıyla açığa çıkar. Yabancılaşmanın en kötü ve 

nihai şekli de insanın kendine yabancılaşmasıdır.339   

                                                           

336 Sezer, “Bir Atmosfer Yazarı”, s. 2. 
337 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 121. 
338 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 121. 
339 Erdem, Tezer Özlü ve Leyla Erbil’in Romanlarında Varoluşçuluk, s. 196.  



101 
 

Baş karakter, romanda, Kont Ture Sokağı’nda Tures Kahvesi’nde iken de 

hüzün dolu yalnızlığını sorgulamaya devam eder. Döneceği ülkesini tekrar aynı 

hislerle sevemeyebileceğini belirtir: 

     Ulysses’in o uzun yolculuğa dönüşmüş olan hayatım. Geçmişinden 

koparak ayrı düşmüş, artık geçmişi de yaşanmış bir düş haline dönüşmüş olan 

kendi hayatım, zaman zaman karabasana dönüşen, gördüğü düşün korkunç 

hayaletlerinden kendini kurtaramayan, nereye – kendi öz adasına, İthaka’ya mı, 

döneceğini bilmeyen, gençliğinin İthaka’sını yeniden benimseyebileceğine 

inanmayan, böylece içinde yaşadığı gerçekle de güçlü bağlar kuramayan, 

gemisinin rotasını nereye çevireceğini bilmeyen, sade güneşi, ışığı, ağır ağır 

değişen iklimleri izleyen, ölü sulara atılmış bir teknede yol alarak…geçmişinin 

kölesi değil ama, bir gelecek tasarımına göre de biçimlenemeyen bir varlık… Ne 

bir düşmüşlükten söz ediyorum ben, ne de bir pişmanlık dile getirmek istediğim. 

Döneceğim kenti yeniden sevemeyeceğimi biliyorum. Öyle bir değişti ki o! 

Şimdi sokaklarında tanımadığım, yabancı yerlerden gelen korkunç bir kalabalık 

dolaşıyor. Şimdi, artık bu uzun yolculuğun sonunda İthaka’ya varsam da, ürkmüş 

gözlerle seyredeceğim onu…340 

 

Kentin güneyinde Folkungagatan’da caddenin sonunda bir evde oturur. Sonraki 

yıllarda kentin kuzey kesimindeki uç mahallelerde bulunduğunda da dönüş umudunu 

hep canlı tuttuğunu ifade eder: 

“Bütün o boş vakitlerde, kentin dışına, eski kapılarına götüren yollardaydım, 

hep geri dönmek, yeniden oturduğum yere, mahalleme ya da oturduğum eve dönmek 

üzere. Daima böyle, bütün mevsimlerde…”341 

Burada yazılarıyla kendini yaratmayı bir nihilizm olarak niteleyen anlatıcı, bu 

amacının daha sonraları kendisine bir iğreti bir durum gibi gözüktüğünü itiraf eder. 

Yıllar geçtikten sonra, gençlik yıllarındaki o taze kuvveti , diriliği ve bir şeylerin 

değişebileceğine olan inancı zayıflar ve kendi deyimiyle süreğenleşir: 

     Gençlikti o. Güç, belirsizlik, bunaltı ve umut. Yıllar geçtikçe değişecek 

olan şey: gücün azalması, her şeyin belirli olması sıkıntının azalması ya da 

süreğenleşmesi ve kalmaması umudun. Sonraları, olgunluk çağına vardığımda, 

çıktığım bu yolculukta - ne zaman biteceğini bilmediğim- kendimi sanki bir 

denizde yol alan gemi gibi hissediyorum. Yolumu sanki kutup yıldızı gösteriyor. 

Kaygısızca yol alıp duruyorum. Bitimsiz bir sonsuzluğa doğru. Kuşkusuz 

Ulysses’in İthaka’ya dönmek için bindiği o tekne geçecek oradan, o uzun 

yolculuktaki…342  

 

Sürgünde, ülkesinden ve çok sevdiği İstanbul’dan ayrı kaldığı bu  zamanda, 

geçmişini, mekan-zaman bütünlüğü içinde değerlendirerek hayatıyla ilgili 

özeleştirilerde bulunur. Ülkesinden uzun zamanlar ayrı kalmak istemeyen baş 

                                                           

340 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 83- 84. 
341 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 70, 71. 
342 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 44. 



102 
 

karakter, buna mecbur bırakılır. Buna rağmen dönüş umudunu hep korur. Bu özlem 

ve ayrı kalışın, Ulysses’in İthaka’ya ulaştığında olduğu gibi, kendisinin bir gün aynı 

duyguları yaşayacağına inanır: 

“Kimbilir. Bir gün... bu uzun yolculuğun sonunda kendi ülkeme döneceğim. 

Orada aydınlık, yıldızlı gecenin içinde, asmalar altındaki evimin kapısını açacağım. 

Yeşile boyalı tahta bir kapı. Kendi evimin kapısı.” 343 

Yaptığı özeleştirilerle baş karakter romanın sonlarına doğru oğullarıyla birlikte 

Türkiye’ye gelir. Yıllar boyunca aradığı, ulaşmak istediği ülkünün “ne olduğunu” 

anlamış olmanın rahatlığına erer: 

     Aramış olduğumun ne olduğunu biliyorum artık. Yitirdiklerimin, ele 

geçirdiklerimin de. Somut varlıkları olmasa da onların. İthaka’nın ne anlama 

geldiğini de.. o durgun, yoksul yaşamın içinde, tatil günleri, kiremitleri küf 

tutmaya başlamış çatıların üzerine çöken rutubeti görür gibi oluyorum. O kentin, 

hep yeniden beni kendine çekmesi için de, Sarayburnu yörelerindeki denize 

doğru uzanan mazgallarının imgesini göstermesi yetiyor bana. 344 

 

Özlü’nün 1982-83 yıllarında Demokrat Türkiye gazetesindeki bazı yazıları 

dolayısıyla açılan soruşturma, 9 Eylül 1985’te, “yurda dön” çağrısıyla kapanır.345 

Bülent Ecevit, Özlü’nün, “Prens Sabahattin Bey” öyküsünü okur ve ilgi duyar. 19 

Şubat 1988’de, dönemin başbakanı Turgut Özal’a yurttaşlıktan çıkarma olaylarının 

genel olarak sakıncaları üzerinde durduğu özel bir mektup yazar.346  

Bülent Ecevit’in girişimleri sonucu ve Özlü 12 Aralık 1989’da yurduna döner. 

Vatanına, sevdiklerine, ait olduğu kente yeniden dönüşün sevincini yaşayan Özlü, 

“Yeşilköy Alanı’ndaki duyduğu sevinci, mutluluğu, heyecanı anlatma”nın 347 

imkânsızlığı içerisinde “her şeyin bir düş gibi” göründüğünü ve “sanki bir masal 

kahramanı gibi yıllarca uyu(yup) da sonra da uyandığını”348 nakleder. İstanbul’u, 

sokak sokak gezerek çok sevdiği bu kentle yılların özlemini gidermeye çalışır. Ana 

karakter, yıllar süren sürgünlüğünün ardından geldiği İstanbul’da yitirdiklerinin de 

ele geçirdiklerinin de ne olduğunu somut olarak gördüğünde yazarının kendi 

sürgünü de muhasebe edilmiş olur. 

 

                                                           

343 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 19. 
344 Özlü, İthaka’ya Yolculuk, s. 191. 
345 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 138. 
346 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 191. 
347 Özlü, Sürgünde 10 Yıl, s. 221. 
348 Özlü, Ne Mutlu Ulysses Gibi, s. 95. 



103 
 

SONUÇ 

Bir edebiyat eserinin ya da hareketinin nüvesinin sahih bir şekilde 

anlaşılabilmesi ve değerlendirilebilmesi için o eserin ne tür şartlarda oluşum 

gösterdiğini bilmek büyük önem taşıdığı için yazarları edebiyat geleneği ve bu 

geleneğin içinde ve/veya dışında oluşan ürünlerini ortaya koyuldukları 

dönemden bağımsız düşünmek mümkün değildir. Dolayısıyla bir ülkenin 

edebiyatını o ülkenin toplumsal, siyasal ve kültürel konjonktüründen ayrı bir 

yerde görüp değerlendirmek oldukça güçtür. Bazı yazar ve şairlerin mevcut 

dönemlerinin iktidarlarının kendi düşünce yapılarının aksine işleyen 

uygulamalarına ve devletin kendilerine karşı olan bakış açıları sonucu oluşan 

çatışmaları/ayrışmaları neredeyse her dönem yaşanılan bir olgudur.  

Türk edebiyatında asırlardır süregelen iktidar-yazar/sanatçı ilişkisini 

Özlü, sosyal ve edebî hayatında, inanmadığı değerlerin, geleneklerin ve 

buyrukların önünde el pençe divan durmayı seçmeyerek eğilip bükülmeden 

sürdüren yazarlardan biri olarak devam ettirir. Özlü, toplumsal olayların 

bireylere olan etkisini anlatmayı hedeflemiştir. Amacı salt, öznenin doğuşuna 

atfettiği özel değeri, Türk edebiyatında bir yenilik olarak eserlerinde ortaya 

koymak ve aynı zamanda kendi “varoluşunu” gerçekleştirmektir. 

Yalnızca felsefi söyleme dayanmadığını tespit ettiğimiz varoluşçuluk 

akımı bireyin kendisini özne olarak ifade etmesindeki süreci hızlandırması ve 

somutlaştırması noktalarında etkili olmuştur. Dolayısıyla her ne kadar salt 

Batı’dan gelen bir düşünce akımının yansımalarından ibaret  gibi görünse de 

yazarların “var olma” mücadelesi, Tanzimat edebiyatı yıllarına kadar inen bir 

duruşu da anlamlı kıldığı için benimsenmiş ve bizzat uygulanmak istenmiştir. 

Birey olmanın farkına , özgürlük ve demokrasinin gelişini, Cumhuriyet’in ilânı 

ile birlikte keşfeden dönemin yazar ve şairleri, öncelikle Batı’dan gelen 

çeviriler yoluyla karşılaştıkları eserler ile tanıştıktan sonra yaşayıp eserlerine 

kanalize etmişlerdir.  

Çok kutuplu toplumsal gelişmeler içinde Özlü, özgünlüğünü yerlilikle 

birleştirerek öne çıkmıştır. Kendisini kimi zaman gönüllü kimi zaman ise, 

zorunlu olarak içinde bulduğu sürgünlük yıllarında yaşantılarının tortulaştırdığı 

bilinci vasıtasıyla kendi ben’ine gömülen Özlü; yazmak suretiyle canlı yaşamın 

içinde yeter ölçüde kalarak, var olmayı; salt edebiyat kanalıyla değil, bunun 



104 
 

yanında edebiyatı, varoluşçuluk felsefesinin tema ve kavramlarıyla kanalize 

etmekle somutlaştırma amacını taşımıştır. Bu sayede kendi tekilliğini tarihsel 

koşulların getirdikleriyle karşılayan Özlü bu karışımı yazarlığıyla 

birleştirmiştir. 

Demir Özlü’nün daha çok ilk romanlarında, 1960’tan 1980’e uzanan 

süreçteki toplumsal hadiseleri merkezine almış ve bu zaman dilimlerini kendi 

bakış açısı ve öz değerleri ışığında sorgulamıştır. Yazar, romanlarında 

toplumsal düzensizliklere ve yozlaşmaya karşı bir duruş sergilemiştir. 

Özlü’nün eserlerinde yer alan başkaldırısındaki amaç, toplumsal kısıtlamaları 

aşarak kendi varoluşunu ortaya koymaktır. Bu sebeple özüne iner ve geri dönüş 

umuduna tutunur. Özlü’nün amacı, varoluşsal sancılarından kurtulmaktır. 

Özlü, hep muhafaza ettiği aydın’lık bilinci ve toplumsalın getirdikleriyle 

sosyo-kültürel problemleri inceler. Yazar, eserlerinde demokratikleşmeden 

özgürlüğe, varoluştan sürgüne değin birçok konuyu eksenine alarak durum 

değerlendirmeleri yapar. Yabancılaşma, yalnızlık, bunaltı kavramlarının 

ağırlıkta olduğu eserlerinde yabancılaşan, yalnızlaşan, bunalımlı bireyin 

varoluşuna dair mücadeleleri yer bulur. Dolayısıyla Demir Özlü, 1950 sonrası 

Türk edebiyatı özelinde olmak kaydıyla bireyi öne çıkarmayı tam bir aydın 

duyarlılığı ve bilinciyle sağlamaya çalışan yenilikçi bir yazar ve düşünürdür. 

Demir Özlü’nün  Bir Uzun Sonbahar romanının yanı sıra, Bir 

Küçükburjuvanın Gençlik Yılları, Bir Yaz Mevsimi Romansı, Tatlı Bir Eylül ve 

İthaka’ya Yolculuk’ta da ele alınan karakterleri, burjuva yaşam tarzına ve 

kurallarına alışamayan, toplumla aralarına mesafe koyan yalnızlaşmış 

karakterlerdir. Bu sebeple romanlarında yabancılaşma, yalnızlık ve sürgünde 

olma temalarını belirgin olması doğaldır. Ona göre özgürlükleri ve hakları 

kısıtlayan bir devlet ve onun iktidarının icraatları bireyleri köşeye sıkıştırmıştır. 

Köşeye sıkışan sadece sıradan bireyler değil; işçiler, öğrenciler, yazarlar ve 

gazetecilerdir. Sürgünde dahi yurt sorunlarından uzak kalamamış, 

romanlarında sık sık yaşananlardan bahsetmiştir. Demir Özlü, sürgünün 

yıpratıcılığını en fazla hisseden yazarlardan biri olmasına rağmen bu durum 

onun mücadele gücünü tüketmemiş, ülkesinden uzakta dünyanın birçok 

ülkesinde yıllarını geçirse de bu zaman dilimlerinde de ülkesine olan hayranlığı 

sonucu oluşan özlemini ve kavuşma umudunu devamlı sürdürmüştür. 



105 
 

Eserlerindeki başlıca varoluşçuluk kavramlarından birisi olan 

“yabancılaşma”, bireyden topluma uzanan bir kavramdır yani yabancılaşmaya 

neden olan etkiler, birey-toplum çatışmasından doğmuştur. Eserlerinde bireyin 

varoluşsal sancılarına yer veren anlatıcı, yabancılaşmayı felsefi bir kavram 

olarak ele almasının yanı sıra aynı zamanda psikolojisine olan yansımalarını 

ele alır. Bireyin adının çoğu zaman olmaması ya da söylenip geçilmesi içe 

kapanmanın bir ifadesidir.  

Demir Özlü’nün eserlerinde bireyin varoluş sancılarının yansımalarından 

biri de “bunaltıdır”. Kimi zaman bir çöküşü ifade eden bunaltı, dibe çöken 

bireyin ayağa kalkmasını da nispeten mümkün kılacak bir durum hâlindedir 

yani bir fırsat bulmak söz konusu olur. Yine Özlü’nün yabancılaşma ve bunaltı 

kavramlarında olduğu gibi yalnızlık da hem yaşamında hem de eserlerinde 

belirgindir. 

Yazarın eserlerindeki yalnızlık, yabancılaşma ve bunaltılarının ana 

kaynağı, sürgünde geçirdiği yıllarıdır. Sürgünde yazmak onun için düşlerinde 

de olsa sıkça yolculuk yaptığı ülkesine olan özlemi biraz olsun dindirmek adına 

yaptığı başlıca eylemidir. Sürgünlüğün içinde barındırdığı şartları sebebiyle 

bireylerin içsel bunalımları hareketlerinin başlıca tetikleyicisidir. Sürgünde 

olma, bir sebeptir. Yalnızlık ve yabancılaşma gibi temalar ise bu temanın 

sadece sonuçlarıdır. Sürgünlüğün sebeplerine inebilmek için ise toplumsal 

sorunların yazarda oluşturduğu sonuçlara başvurmak zorunludur. 

Yazar, yabancılaşma, yalnızlık, sürgünde olma gibi temaları kendi 

penceresinden ifade etse de toplumun birer paydaşı olan ve toplumsal bir 

çatışma yaşamış olan okurların da yazarın bu anlatım  tarzında kendisini 

bulacağı birçok ortak yön vardır. Toplumla çatışmasından ötürü bunalımlar 

yaşayan ve bu sebeple gönüllü ya da  zorunlu olarak sürgün hayatı yaşayan 

Özlü’nün yurtdışında geçirdiği her zaman dilimi onun için bir sorgulamaya 

dönüşmüştür. Yurduyla arasındaki coğrafi uzaklık,eserlerinde varoluşçuluk 

temalarının etkisini artması sonucunu doğurmuştur. 

Özlü, bahsettiğimiz romanlarının tümünde hem-hâl olduğu dönemleri, 

bireye yansıyan havasını, beraberinde toplumun üzerinde bıraktığı tarihselliğin 

izlerini ortaya koymayı tercih etmiştir. Bu romanlarında Özlü, bireyi önceleyen 



106 
 

anlatım tarzını denemiştir. Toplumun sorunlarını sadece tarihsel yelpazede salt 

olarak vermek yerine bu olayları özgünlüğüyle beraber yorumlar katarak ele 

almıştır. Bu yorumlarını varoluşçuluk kavramlarıyla birleştirmek suretiyle 

kullanışı ve bakış açısı onun modernist romana olan yenilikçi anlayışını ifade 

eder.  

1950-1960’lı yıllarda etki alanını daha da genişletmiş olan 

varoluşçuluğun tesirlerinin sadece hikâye ve roman türlerinde değil, dönemin 

şiirlerinde de bulduğu karşılıklara dair bir inceleme yapmak da mümkün 

olabilir. Zira Özlü’nün eserlerinde ortaya çıkan varoluşçuluğun yerli 

koşullardan beslenerek ortaya çıkardığı görüntü sadece roman türüne mahsus 

değildir. 



107 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Ahmad Feroz, Demokrasi Sürecinde Türkiye (1945-1980), çev. Ahmet Fethi, Hil Yayınları, 

İstanbul, 1992. 

 

Akay Ali,  Sürgün Kimliği, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Haz. Feridun  

Andaç, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996. 

 

Akbal Oktay, Önce Ekmekler Bozuldu, Tekin Yayınevi, İstanbul, 1984. 

 

Akyüz Kenan, “Cumhuriyet Devri Türk Edebiyatı”, İslâm Ansiklopedisi, Milli Eğitim  

Basımevi, C. 12, S. 2, İstanbul, 1988, ss. 599- 604. 

 

Akyüz Kenan, Modern Türk Edebiyatının Ana Çizgileri 1860-1923, İnkılâp Kitabevi, 

İstanbul, 1995. 

 

Alptekin Fecir, “Düşlerim Dokundu İstanbul’a…”, Cumhuriyet, 13 Haziran 1998. 

 

Altan Ahmet, “İki Sürgün Bir Hayat”, Hürriyet Pazar, İstanbul, 18 Haziran 2006. 

 

Andaç Feridun,  Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996. 

 

_____________, “Demir Özlü Kuşağının Sürgün(deki) Dili”, Kitap-lık Dergisi, Yapı Kredi  

Yayınları İstanbul, 2011. ss. 1- 13. 

 

Bayrak Afacan Meral, “Lanson ve Edebiyat Tarihinde Usûl”, Türk Dili, C. CXIV, S. 794,  

Şubat, 2018, ss. 95- 96. 

 

Benjamin Walter, Pasajlar, çev. A. Cemal, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2016. 

 

Bollnow Freidreich Otto, Deutsche Existenzphilosophie, Bern, 1953, s. 4. Aktaran, Haluk  

Erdem, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, Doğu Batı Düşünce Dergisi,  

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 159- 172. 

 

Bora Tanıl, Cereyanlar Türkiye’de Siyasî İdeolojiler, İletişim Yayınları, İstanbul, 2018. 

 



108 
 

Bozkurt Nejat, Felsefe Işığıyla Arayışlar, Ayrıntı Yayınları., İstanbul, 2012. 

 

____________, Eleştiri ve Aydınlanma, Sentez Yayınları, Ankara, 2013. 

 

Budak Beyhan, “Psikolojide Edebiyatın Ayak İzleri”, Sabit Fikir, S. 121, 2021, ss. 31-33. 

 

Buğra Tarık, Yağmur Beklerken, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 1981. 

 

Can Sancar, Demir Özlü ve Tezer Özlü Romanlarından Hiçlik Sorunu,  

https://www.sanatlayasamak.com/index.php/2020/04/01/demir-ozlu-ve-tezer-ozlu- 

romanlarinda-hiclik-sorunu/ 

 

Cevizci Ahmet, Paradigma Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul, 2000. 

 

____________, Felsefe Sözlüğü, Say Yayınları, İstanbul, 2011. 

 

Coşkun Sezai, “Edebiyatın Siyasetle İmtihanı, Tanzimat Sonrası Siyaset Edebiyat İlişkisi  

Üzerine Bir Çözümleme”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, S. 13-14, Yaz-Güz 2007, ss. 95- 

108. 

 

Coşkun Alev, Devrimin İlk Karşıtları, Cumhuriyet Kitapları Yayınevi, İstanbul, Temmuz  

2012. 

 

Çalışkan Adem, “Ana Çizgileriyle Cumhuriyet Devri Türk Şiirine Teorik Bir Yaklaşım”  

(1923-1960), Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social  

Research Volume 3 /10 Winter 2010, ss. 141- 199. 

 

Çankaya Gaye; Direk Zeynep, Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç Dönem  

Düşünüsü Üzerine, Metis Yayınları, İstanbul, 2010. 

 

Çelebi Vedat, “Jean Paul Sartre’ın Varoluşçuluk Düşüncesi”, Beytülhikme An International  

Journal of Philosophy, Vol. 4, Issue. 2, 2014, ss. 64- 77. 

 

Çıkla Selçuk, “Türk Edebiyatında Kanon ve İnkılâp Kanonu”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4,  

S. 13-14, Yaz-Güz 2007, ss. 47- 68. 

 

 

https://www.sanatlayasamak.com/index.php/2020/04/01/demir-ozlu-ve-tezer-ozlu-


109 
 

Çılgın Alev Sınar, Türk Roman ve Hikâyesinde İkinci Dünya Savaşı, Dergâh Yayınları, 

İstanbul, 2003. 

 

Çınarlı Mehmet, “İşin İç Yüzü”, Hisar, C.8, S.60 (135), Aralık 1968. 

 

Demir  Musa, “Açık Bir Etkileşim Örneği: ‘Bulantı’ ve ‘Bunaltı’ Adlı Eserlerde Ortak Bir 

Üslup Özelliği Olarak Felsefi Söylem Biçimi”, TÜBARXXXIX, 2016, ss. 78- 92. 

 

Dikkaya Mehmet, “Hürriyet Üstüne” Bireycilik ve Türkiye İçin Dersler”, Muhafazakâr 

Düşünce, Yıl. 8, S. 32, Ankara, Nisan- Mayıs- Haziran 2012, ss. 219- 226. 

 

Dirlikyapan Özata Jale, Yazınsal Kavrayışta Köklü Bir Değişim: Türk Öykücülüğünde 1950 

Kuşağı, Bilkent Üniversitesi, Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı 

Bölümü, Doktora Tezi, Ankara, Ağustos 2007. 

 

Edgü Ferit, “Bazı yazarlarımızda izleri görülse de, Türk edebiyatında 

varoluşçuluktan sözetmek güçtür”, Milliyet Sanat Dergisi, Varoluşçuluk Sayısı, S. 202, 22 

Ekim 1976, ss. 10- 29. 

 

Eğilmez Mahfi, Değişim Sürecinde Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Sosyo-Ekonomik Bir 

Değerlendirme, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2018. 

 

Emiroğlu Öztürk, “Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Siyasal Süreçte Şair ve Yazarlar”, 

Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, S. 13-14, Yaz-Güz 2007, ss. 147- 157. 

 

______________, Türkiye’de Edebiyat Toplulukları, Akçağ Yayınları, Ankara, 2016. 

 

Enginün İnci, Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2001. 

 

Erdem Haluk, “Karl Jaspers ve Mümkün Varoluş’un Felsefesi”, Doğu Batı Düşünce 

Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 159- 172. 

 

Erdem Yonca Meliha, Tezer Özlü ve Leyla Erbil’in Romanlarında Varoluşçuluk, İstanbul 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yeni Türk 

Edebiyatı Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2019. 

 

 



110 
 

Esenyel Zafer Zeynep, ”Sokrates’in Sokratik Olanla Aşılması: Kierkegaardcı Bir İman 

Otopsisi”, Düşünbil Dergisi, S. 81, Temmuz 2019, ss. 10- 14. 

 

Fromm Erich, Özgürlükten Kaçış, çev. Şemsa Yeğin, Payel Yayınları, İstanbul, 2008, s. 41. 

Aktaran, Kiraz Sibel, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma” Mavi Atlas, S. 5, 2015, 

ss. 126- 147. 

 

Gasset Ortega, Tarihsel Bunalım ve İnsan, Metis Yayınları, İstanbul, 1992. 

 

____________, İnsan ve “Herkes”, Neyire Gül Işık, Metis Yayınları, İstanbul, 1995. 

 

____________, Kitlelerin Ayaklanışı, çev. Koray Karaşahin, Babil Yayınları, İstanbul, 

2003. 

 

Geçen Sevda, Demir Özlü İnsan Ve Eser, Ardahan Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, 

Türk Dili ve Edebiyatı  Anabilim Dalı, Yeni Türk Edebiyatı Bilim Dalı, Doktora Tezi, 2020. 

 

Geçtan Engin, Varoluş ve Psikiyatri, Metis Yayınları, İstanbul, 1990. 

 

Geçer Genç Osman, “Refik Halid Karay’ın Çete Romanında Hatay ve Hatay’ın Türkiye’ye 

Bağlanması Tezi”, Mediterranean Journal of Humanities, IX/2, 2019, ss. 273- 284. 

 

Gökberk Macit, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2010. 

 

Gül Fikri, “Varoluşçu Felsefenin Türk Düşünce Hayatındaki Yansımaları”, Pamukkale 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, S. 18, 2014, ss. 27- 32. 

 

Gündüz Mustafa, “Siyasal Muhalefet Aracı Olarak Edebiyat”, Muhafazakâr Düşünce, Yıl. 4, 

S. 13-14, Yaz-Güz 2007, ss. 25- 46. 

 

Güngör Feyza Şule, ”Felsefede Bir Sahne Değişimi: Kavramlardan Yaşama 

Varoluşçuluk”, Düşünbil Dergisi, S. 81, Temmuz 2019, ss. 6- 9. 

 

Güntürk Figen, “Varoluşçu Jean Paul Sartre: İnsan Özgür Olmaya Mahkumdur!”, Düşünbil 

Dergisi, S. 81, Temmuz 2019, ss. 34- 37. 

 

Gürsoy Kenan, Varoluş ve Felsefe, Aktif Düşünce Yayıncılık, Ankara, 2014. 



111 
 

Hançerlioğlu Orhan, Felsefe Sözlüğü, Remzi Yayınevi, İstanbul, 1989. 

 

Hızlan Doğan, “1950 Kuşağından Bir Yıldız Daha Söndü”, Hürriyet, 16 Şubat 2021, ss. 13 

14. 

 

Hilav Selahattin, Sartre’in Düşünce Dönemleri ve Sartre Felsefesinin Ana Çizgileri, Yapı 

Kredi Yayınları, İstanbul, 1995. 

 

_____________, Felsefe El Kitabı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2009. 

 

Ilgaz Rıfat, Sarı Yazma, Çınar Yayınları, İstanbul, 1992. 

 

İçöz Jak Ferhat, “Varoluşçu Psikoterapi Nereden Çıktı?”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 217- 236. 

 

İlhan Attila, İkinci Yeni Savaşı, Yazko Yayınları, İstanbul, 1983. 

 

İş Öykü Ayşe, Ferit Edgü ve Demir Özlü’nün Hikayelerinde Varoluşçu Öznellik, Boğaziçi 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı ,Yüksek  

Lisans Bitirme Tezi, 2007. 

 

Jameson Fredric, Antikler ve Postmodernler: Formların Tarihselliği Üzerine, çev. Özgüç 

Orhan, Yapı Kredi Yayınları, Şubat 2018. 

 

Jaspers Karl, Felsefeye Giriş, çev. Mehmet Akalın, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1981. 

 

Jung Gustav Carl, Psikoterapi Tekniği, çev. Sami Türk, Kaknüs Psikoloji, İstanbul, 2015. 

 

Kahraman Hasan Bülent, “Cumhuriyet Edebiyatı Epistemolojisi: Kısıtlamalar ve Bir 

Yaklaşım Önerisi”, Varlık, Edebiyat ve Kültür Dergisi, S. 1109, Şubat 2000, s. 46. Aktaran, 

Çalışkan Adem, “Ana Çizgileriyle Cumhuriyet Devri Türk Şiirine Teorik Bir Yaklaşım 

(1923-1960)”, ss. 141- 199. 

 

______________________, “Varoluşçuluğun Türkiye Serüveni: Huzursuzluğun 

Varoluşçuluğu, Varoluşçuluğun Huzursuzluğu”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk- 

I, Yıl. 23, S. 92, Şubat, Mart, Nisan 2020, ss. 11- 58. 

 



112 
 

_____________________, “Modern Kent Anlatıcısı: Demir Özlü”, Hürriyet Kitap Sanat, 19 

Şubat 2021, Yıl. 5, S. 212, ss. 6- 9. 

 

Kaplan Mehmet, Tevfik Fikret, Edebi Şahsiyeti ve Eserleri, Kültür ve Turizm Bakanlığı 

Yayınları, Ankara, 1986. 

 

_____________, Büyük Türkiye Rüyası, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1992. 

 

_____________, Şiir Tahlilleri, Tanzimat’tan Cumhuriyete, Dergâh Yayınları, İstanbul, 

2000. 

 

_____________, Şiir Tahlilleri 1 Tanzimattan Cumhuriyete, Dergâh Yayınları, İstanbul, 

2011. 

 

Karahan Fikret; Sardoğan Mehmet, Psikolojik Danışma ve Psikoterapi’de Kuramlar, Deniz 

Kültür Yayınları, 2012. 

 

Karaosmanoğlu Yakup Kadri, Gençlik ve Edebiyat Hatıraları, İletişim Yayınları, İstanbul, 

1990. 

 

Karpat Kemal, Çağdaş Türk Edebiyatında Sosyal Konular, Varlık Yayınları, İstanbul, 1962. 

 

___________, Osmanlı’dan Günümüze Edebiyat ve Toplum, Timaş Yayınları, İstanbul 

2011. 

 

___________, Türk Siyasi Tarihi Siyasal Sistemin Evrimi, Timaş Yayınları, İstanbul, 2015. 

 

Kemal Yahya, Siyâsî Hikâyeler, Yahya Kemal Enstitüsü Yayınları, İstanbul, 1968. 

 

Kemal Yaşar, Orta Direk, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2010. 

 

Kiraz Sibel, “Kitle, Kültür, Bunalım ve Yabancılaşma”, Mavi Atlas, S. 5, 2015, ss. 126- 147 

Koş Ayşenaz, An Analytical Study on the Migration of Sartrean Existentialism into Turkey 

through Translation, Boğaziçi Üniversitesi, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 2004 

 

 

 



113 
 

Kurt Mustafa, 1950 Sonrası Türk Edebiyatında Varoluşçu Felsefeden Etkilenen Yazarların 

Romanlarında Yapı, Tema ve Anlatma,(Doktora Tezi), Gazi Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Ankara, 2007. 

 

____________,“Varoluşçuluğun Türk Edebiyatına Girişi ve İlk Etkileri”, Gazi Türkiyat 

Dergisi, S. 4, 2009, ss. 139- 154. 

 

____________, “Kahramanın Ölümü, Bireyin Sancılı Doğumu”, Kitap-lık Dergisi, Yıl.23, S. 

153, İstanbul, 2011, ss. 17- 24. 

 

Kuran Alp, “Kapalı İktidar”, The Economist, London, 1962. 

 

Kurtar Senem, “Jean-Paul Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, Doğu Batı Düşünce 

Dergisi, Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 114- 123. 

 

Kutay Cemal, Üç Devirde, İrfan ve Vicdanının Hasreti Millet ve Dev-letini Arayan Adam: 

Mehmet Şeref Aykut (1874-1939), İstanbul Kapadokya Kitabevi, İstanbul, 1985. 

 

Küçükal Asena Eylül, Demir Özlü’nün Eserlerinde Kent ve İnsan, Yüksek Lisans tezi, 

2019. 

 

Lanson Gustave, Edebiyat Tarihinde Usûl, Edebî Metin ve İnsan, çev. Yusuf Şerif Kılıçel, 

Büyüyenay Yayınları, İstanbul, 2017. 

 

Lekesiz Ömer, Yeni Türk Edebiyatında Öykü, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2001. 

 

Maggee Bryan, Heidegger ve Çağdaş Varoluşçuluk, Yeni Düşün Adamları, çev. Ülker 

Gökberk, MEB Yayınları, İstanbul, 1979. 

 

Mayer Frederick, Yirminci Asırda Felsefe, çev. Vahap Mutal, Dergâh Yayınları, İstanbul, 

1992. 

 

Maunier Emmanuel, Varoluş Felsefelerine Giriş, Alan Yayınları, İstanbul, 1986. 

 

Moran Berna, Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1, İletişim Yayınları, İstanbul, 2012. 

 

 



114 
 

Murdoch Iris, Sartre’ın Yazarlığı ve Felsefesi, çev. Selahattin Hilav, Yazko Yayınları, 

İstanbul, 1981. 

 

Naci Fethi, 40 Yılda 40 Roman, Oğlak Yayınları, İstanbul, 1940. 

 

_________, 100 Soruda Türkiye’de Roman ve Toplumsal Değişme, Gerçek Yayınevi, 

İstanbul, 1990. 

 

Necatigil Behçet, "Garipçiler", Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi, Dergâh Yayınları, C. 3, 

1979, ss. 285- 288. 

 

Neumann L. Franz, Sürgünde Entellektüeller, Sürgün Edebiyatı, Edebiyat Sürgünleri, Haz. 

Feridun Andaç, Bağlam Yayınları, Kasım 1996. 

 

Oktay Ahmet, Metropol ve İmgelem, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2002. 

 

Öcal Oğuz,  Edip Cansever Şiirleri Üzerine Bir İnceleme, (Doktora Tezi), Kırıkkale 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yeni Türk 

Edebiyatı Bilim Dalı, Kırıkkale, 2009. 

 

_________, “Sıkıntı Kavramı ve Bir Küçükburjuva’nın Gençlik Yılları Romanı”, Karadeniz 

Araştırmaları, S. 28, Kış 2011. 

 

Ödekan Ayla, “Mimarlık ve Sanat Tarihi (1908-1980)” Yakınçağ Türkiye Tarihi 1, Haz. 

Ümit Hassan, Metin Kunt, Sina Akşin, Mete Tunçay, Cemil Koçak, Hikmet Özdemir, Bülent 

Tanör, Milliyet Kitaplığı, İstanbul, 2018. 

 

Önertoy Olcay, “Cumhuriyet Döneminin İlk Edebî Topluluğu: Yedi Meşaleciler”, Türkoloji 

Dergisi, Ayrıbasım, C. 9, nr. 1, 1993, ss. 37- 49. 

 

Öymen K. Örsan, “Entelektüeller ve Toplumsal Muhalefet, Varoluşun Varoluşu”, Felsefe 

Logos, Bulut yayınları, Yıl. 8, S. 30-31, 2006, ss. 227- 237. 

 

Özcan Nilgün, Varoluşçu Felsefenin Türkiye’ye Girişi ve Etkileri, Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Felsefe Ana Bilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara, Ocak 2016. 

 



115 
 

Özdenören Rasim, “Evet, Bunalım Edebiyatı”, Edebiyat, C. 9, S. 4, İstanbul, Haziran 1974, 

ss. 1- 3. 

 

Özer Yaşar Muhittin, Demir Özlü’nün Romanları Üzerine Bir İnceleme, Sıtkı Koçman 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Yüksek 

Lisans tezi, Muğla, 2014. 

 

Özlem Doğan, Nietzsche Üzerine Felsefe Yazıları, Anahtar Kitaplar, İstanbul, 1993. 

 

Özlü Demir, “Bunalan Genç Adamlar”, a dergisi, S. 22-23, 1959, ss. 1- 7. 

 

__________,“Çağın Yazarı”, a dergisi, S. 13, 1959, ss. 1- 7. 

 

__________,“Demir Özlü’nün Yanıtı”, [Özel Sayı: 1950-1960 Kuşağının Ozan ve 

Hikâyecileri Kendi Kendileriyle Hesaplaşıyorlar] Yeni Ufuklar, S. 176, Ocak 1967, ss.  

66- 71. 

 

__________, Bir Uzun Sonbahar, Koza Yayınları, İstanbul, 1976. 

 

__________, Bir Küçük Burjuvanın Gençlik Yılları ,Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 

1979. 

 

__________, Bir Yaz Mevsimi Romansı, Ada Yayınları, İstanbul, 1990. 

 

__________, Sürgünde 10 Yıl, Milliyet Yayınları, İstanbul, 1990. 

 

__________, Ne Mutlu Ulysses Gibi, Simavi Yayınları, İstanbul, 1991. 

 

__________, Tatlı Bir Eylül, Kırmızı Kedi Yayınevi, İstanbul, 1995.  

 

__________, İthaka’ya Yolculuk, Can Yayınları, İstanbul, 1996. 

 

__________, Sürgünde On Yıl, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2001. 

 

 _________, Kentler Kadınlar Yazarlar, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2003. 

 

 _________, Samuel Beckett’in Terzisi, Dünya Yayıncılık, İstanbul, 2003. 



116 
 

 

 _________, Amerika 1954, İmge Kitabevi, İstanbul, 2006. 

 

 _________, Dalgalar, İmge Kitabevi, İstanbul, 2006. 

 

__________, “Bunaltı”, Bunaltı, Sel Yayıncılık, İstanbul, 2009. 

    

__________, Kendi Evine Varamamak, Sel Yayıncılık, İstanbul, 2011. 

 

__________, Sürgün Küçük Bulutlar, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2012. 

 

Özyalçıner Adnan, “Demir Özlü ile Söyleşi”, Gösteri Dergisi., Yıl. 1, No. 7, Haziran, 1991,  

ss. 12– 13. 

 

Ritter Joachim, Varoluş Felsefesi Üzerine, çev. Hüseyin Batuhan, İstanbul Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1954. 

 

Safa Peyami, Fatih Harbiye, Ötüken Yayınevi, İstanbul, 1968. 

 

Said Edward, Entelektüel Sürgün: Göçmenler ve Marjinaller, Edebiyat Sürgünleri, Haz. 

Feridun Andaç, Bağlam Yayınları, Kasım 1996. 

 

Sartre Paul Jean, Critique of Dialetical Reason I, 1960, s.331. Aktaran, Senem Kurtar, “Jean- 

Paul Sartre’ın Mutlak ve Radikal Mücadelesi”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, Varoluşçuluk-I, 

Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 114- 123. 

 

______________, “A  propos de Munich”, La cause du peuple”, no. 29, 15 Ekim 1972, 

Aktaran, Nicolas Weil, Le Monde, 1 Mart 1992. 

 

_____________, Varoluşçuluk Bir Hümanizmadır, çev. Asım Bezirci, Yazko Yayınları, 

İstanbul, 1988. 

 

_____________, “Gide vivant”, Les Temps modernes, No. 65, Mart 1951. Aktaran, Zeynep 

Direk ve Gaye Çankaya, Jean-Paul Sartre: Tarihin Sorumluluğunu Almak Sartre’ın Geç 

Dönem Düşünüsü Üzerine, Metis Yayınları, İstanbul, 2010. 

 

 



117 
 

_____________, Varlık ve Hiçlik, Çev. Turhan Ilgaz ve Gaye Çetinkaya Eksen, İthaki 

Yayınları, İstanbul, 2009. 

 

_____________, Varoluşçuluk, çev. Asım Bezirci, Say Yayınları, İstanbul, 2018. 

 

Sazyek Hakan, Roman Terimleri Sözlüğü, Roman Sanatından Yüz Terim, Hece Yayınları 260 

Sözlük, 2015. 

 

Sezer Şennur, “Bir Atmosfer Yazarı”, Radikal, S. 2, İstanbul, 2004. 

 

Strauss Leo, İstibdat ve Yazma Sanatı, Çev. Burhanettin Tatar, Siyasî Hermenötik Siyaset 

Felsefesinin Temel Sorunları, Vadi Yayınları, İstanbul, 2016. 

 

Svendsen Lars, Yalnızlığın Felsefesi, Redingot Kitap, çev. Murat Erşen, İstanbul, 2018. 

 

Sorokin A. Pitirim, Bir Bunalım Çağında Toplum Felsefeleri, çev. Mete Tunçay, Bilgi 

Yayınevi, Ankara, 1972. 

 

Şan Mustafa Kemal, Edebiyat Sosyolojisinin Tarihinden Basamaklar, Hece yayınları, 

Ankara, 2004. 

 

Takış Taşkın, “Yeryüzüne Hiçliği Getiren İnsan”, Doğu Batı Düşünce Dergisi, 

Varoluşçuluk-I, Yıl. 23, S. 92, 2020, ss. 7- 8. 

 

Tanilli Server, “Strasburg’da İki Yazar”, Cumhuriyet, İstanbul, 14 Mayıs 1999. 

 

Tanpınar Hamdi Ahmet, XIX. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Yapı Kredi Yayınları, Haz. 

Abdullah Uçman, İstanbul, 2010. 

 

Tercüman Çilem, “Ülkü Mecmuası”, Türkiye Araştırmaları Literatür Dergisi, C. 4, 

S. 7, 2006, ss. 563- 580. 

 

Tokuçoğlu Levent, “Varoluşçuluk ve Varoluşçu Psikoterapi Üzerine Bir Değini”, 

Düşünbil Dergisi, Varoluşçuluk Sayısı, Temmuz 2019, ss. 47- 50. 

 

Uturgauri Svetlana, Türk Edebiyatı Üzerine, çev. Atilla Özkırımlı, Cem Yayınları, İstanbul, 

1989. 



118 
 

 

Yalçın Alemdar, Siyasal ve Sosyal Değişmeler Açısından Cumhuriyet Dönemi Çağdaş Türk 

Romanı 1946-2000, Akçağ Yayınları, Ankara, 2003. 

 

Yalçın Murat, “Demir Özlü ile Varoluşçuluk Yılları” (Söyleşi) Kitap-lık, S. 86, Eylül 2005, 

ss. 60- 66. 

 

Yasa Yaman Zeynep, “1950’li Yılların Sanatsal Ortamı ve ‘Temsil’ Sorunu”, Toplum 

ve Bilim, S. 79, 1998, ss. 94- 137. 

 

Yıldız İbrahim, “Psikanalitik Yaklaşım Çerçevesinde Nevrotik İhtiyaçlar Çözümlemesi: 

Kayıp Kız Filmi”, C. 8, S. 3, Anemon Muş Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 2020, ss. 

977- 987. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


