
 

 

T.C. 

KARAMANOĞLU MEHMETBEY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

İSLAM HUKUKUNDA 

HELAL GIDA İNSAN SAĞLIĞI İLİŞKİSİ 

 

Hazırlayan: İsmail SERT 

 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

KARAMAN – 2021  



 

 

 

  



 

 

T.C. 

KARAMANOĞLU MEHMETBEY ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

İSLAM HUKUKUNDA HELAL GIDA İNSAN SAĞLIĞI İLİŞKİSİ 

 

 

Hazırlayan 

İsmail SERT 

 

 

 

Temel İslam Bilimleri Ana Bilim Dalı 

İslam Hukuku Bilim Dalı 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Hasan ÖZER 

 

KARAMAN – 2021  





 

ÖNSÖZ 

İslam hukuku, insanın doğumundan ölümüne kadar, sağlık ve beslenmenin de 

dahil olduğu lehine ve aleyhine olan tüm hususları konu alan bir ilim dalıdır. İslam 

hukukunda ortaya konulan hükümlerin başlıca hedefi, “zarûrât-ı hamse” olarak ifade edilen 

akıl, din, can, mal ve nesil şeklindeki beş temel unsurun muhafaza altına alınmasıdır. 

Buradan hareketle, insanın dünya ve ahiret mutluluğunu temin etmesinde yol göstermek 

üzere, ibadetlerin yanı sıra onun gündelik hayatında da karşılaşabileceği hemen her konuda 

çeşitli düzenlemeler ortaya koymuştur. 

İnsanın temel ihtiyacı olan beslenme ve sağlıklı yaşama gibi günlük hayatında 

pratik ihtiyaçlarına yönelik hususları konu edinmesi yönüyle fıkıh ilminin diğer İslami 

ilimlerden önce oluştuğu düşünülebilir. Hayatın içinden olması yönüyle sağlıklı ve helal 

gıda konusuna da fıkıh kaynaklarında azımsanmayacak kadar çok bilgiye yer verilmiştir. 

Bu bağlamda İslam dininin pratik ve dinamik alanını yansıtan İslam hukuku insanın aile 

hayatından miras paylaşımına, ticari akitlerinden mahkeme süreçlerine kadar pek çok alanı 

içermektedir. 

Gıda konusunda tarih boyunca birçok toplum, hassaten gıdaya ulaşma zorluğu 

ve kıtlık sorunu yaşamışken günümüzde de gıdaya ulaşma sorunu yaşayan toplumlara 

sağlığa zararlı besinler sebebiyle ortaya çıkan sorunları yaşayan toplumlar eklenmiştir. 

İnsanlar; yeni teknolojiyle üretilmiş, muhtevasını uzmanlarından başkasının bilemediği 

gıdalarla beslenmeye başlamışlardır. Dünyada bir tarafta yetersiz beslenme sorunu 

yaşanırken diğer tarafta sağlıksız beslenmenin getirdiği sorunlarla boğuşulmaktadır. 

Tarihin her döneminde önemli olan gıda konusu günümüzde insanlığı derinden etkilemesi 

yönüyle daha stratejik bir hal almıştır. 



II 
 

Genetiği değiştirilmiş organizmalar (GDO) biyoteknolojik teknikler ile bitki, 

hayvan veya mikroorganizmaya kendi türü dışındaki bir canlıdan gen aktarılmak suretiyle 

çiftleşme veya doğal rekombinasyon yoluyla normal olarak meydana gelemeyecek bir 

şekilde kalıtımsal olarak belirli özelliklerinin değişmesidir. Bu bağlamda gen aktarımının 

fıkhi hükmün belirlenmesine etkisinin sağlık, etik ve diğer hususlar dikkate alınarak ortaya 

konulması gerekmektedir. 

Helal veya haram gıdanın, insanın akıl ve beden sağlığına etkisinin yanında 

ahlakına, karakterine, tabiatına, ibadet hayatına olumlu veya olumsuz etkileri de 

olmaktadır. Bu bağlamda günlük dini ve sosyal hayatında maddi ve manevi açıdan sağlıklı, 

akıllı, ahlaklı, Allah'ın huzurunda iyi bir kul olmak isteyen, ibadet ve dualarının kabul 

olmasını bekleyen Müslüman helal gıda ile beslenmelidir.  

Bu çalışmada helal gıda ile insan sağlığı arasındaki ilişkiye dair temel 

kavramlar, gıda güvenliği ve insan sağlığı açısından tek sağlık yaklaşımı, İslam hukukunda 

helal gıdaya yönelik genel kurallar ile fıkhi açıdan hayvansal ve bitkisel gıdalar, içecekler, 

katkı maddeleri ve genetiği değiştirilmiş organizmalar ele alınmıştır. Çalışmamızda insana, 

sağlığa, doğaya etkilerinin yanı sıra etik boyutuyla zarar ve faydalarına işaret etmek 

amacıyla interdisipliner yöntemle diğer branşlardan da faydalanılmıştır.  

Çalışmamız iki bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde helal gıda ve 

kavramsal çerçeve, helal gıda kavramları, konuyla ilgili yapılan akademik çalışmalar, 

yaşam hakkı açısından helal gıda, gıda güvenliği ve İslam hukukunda helal gıdaya dair 

genel kurallardan bahsedilmiştir. 



III 
 

İkinci bölümde fıkhi açıdan insan sağlığı yönüyle hayvansal ve bitkisel gıdalar, 

içecekler, katkı maddeleri, genetiği değiştirilmiş organizmalar ayrıntılı olarak ele alınmış, 

konuyla ilgili görüşler değerlendirilmiştir. 

Literatür taraması için görüşlerini paylaşan, analiz çalışmasında bilgi ve 

desteğini esirgemeyen, tezin tamamlanmasında çok değerli katkılarda bulunan tez 

danışmanım Doç. Dr. Hasan ÖZER hocama ve tezi baştan sona okuyarak önerileriyle katkı 

sağlayan arkadaşlarıma teşekkürlerimi sunuyorum. 

     İsmail SERT 

     Ankara, 2021 

  



IV 
 

ÖZET 

Bu çalışmada İslam hukukunda helal gıda ile insan sağlığı arasındaki ilişki ele 

alınmıştır. Çalışmada helal gıdaya dair temel kavramlar, gıda güvenliği ve insan sağlığı 

açısından tek sağlık yaklaşımı, İslam hukukunda helal gıdaya yönelik genel kurallar ile 

fıkhi açıdan hayvansal ve bitkisel gıdalar, içecekler, katkı maddeleri ve genetiği 

değiştirilmiş organizmalar insana, sağlığa, doğaya etkilerinin yanı sıra etik boyutuyla zarar 

ve faydalarına işaret etmek suretiyle interdisipliner yöntemle farklı boyutlarıyla ifade 

edilmiştir.  

Çalışma iki bölümden oluşmuştur. Birinci bölümde helal gıda ve kavramsal 

çerçeve, helal gıda kavramları, konuyla ilgili yapılan akademik çalışmalar, yaşam hakkı 

açısından helal gıda, gıda güvenliği ve İslam hukukunda helal gıdaya dair genel 

kurallardan bahsedilmiştir. 

İkinci bölümde fıkhi açıdan insan sağlığı yönüyle hayvansal ve bitkisel gıdalar, 

içecekler, katkı maddeleri, genetiği değiştirilmiş organizmalar ayrıntılı olarak ele alınmış, 

konuyla ilgili görüşler değerlendirilmiştir. 

Çalışma genel değerlendirmelerin yapıldığı sonuç bölümüyle tamamlanmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Helal, Tayyib, Gıda, Sağlık, Katkı Maddesi, Akreditasyon 

  



V 
 

SUMMARY 

In this study, the relationship between halal food and human health in Islamic law is 

discussed. In the study, the basic concepts of halal food, food safety and a single health 

approach in terms of human health, general rules for halal food in Islamic law, and animal 

and plant foods, beverages, additives and genetically modified organisms in terms of fiqh, 

as well as their effects on human, health and nature, are examined. It has been expressed in 

different dimensions with an interdisciplinary method by pointing out the harms and 

benefits. 

The study consists of two parts. In the first chapter, halal food and its conceptual 

framework, halal food concepts, academic studies on the subject, halal food in terms of the 

right to life, food safety and general rules about halal food in Islamic law are mentioned. 

In the second part, animal and plant foods, beverages, additives, genetically modified 

organisms are discussed in detail in terms of human health in terms of fiqh, and opinions 

on the subject are evaluated. 

The study was completed with the conclusion part where general evaluations were made. 

 

Keywords: Halal, Tayyib, Food, Health, Additives, Accreditation 
 

  



VI 
 

İÇİNDEKİLER 

 

ÖNSÖZ I 

ÖZET IV 

SUMMARY V 

İÇİNDEKİLER VI 

KISALTMALAR IX 

GİRİŞ 1 

I. Konunun Önemi ve Çalışmanın Amacı 1 

II. Kaynak Değerlendirmesi 8 

BİRİNCİ BÖLÜM 17 

HELAL GIDA VE İNSAN SAĞLIĞI 17 

1. İLGİLİ KAVRAMLAR 17 

1.1. Helal 17 

1.2. Haram 18 

1.3. Mekruh 18 

1.4. Tayyib 18 

1.5. Tâhir 18 

1.6. Habîs 19 

1.7. Necis 19 

1.8. Yiyecek, Gıda, Beslenme 19 

1.9. Rızık, Nimet 20 

1.10. Gıda Katkı Maddesi 20 

1.11. Helal Gıda / Helal Ürün 21 

1.12. Helal Sertifikası 21 

1.13. İstihâle 22 

1.14. İstihlak 23 

1.15. Akreditasyon 23 

1.16. Genetiği Değiştirilmiş Organizma 23 

1.17. Gluten 24 

2. TARİHİ SÜREÇ 25 

3. YAŞAM HAKKI AÇISINDAN HELAL GIDA 29 

4. GIDANIN HUKUKİ ÖNEMİ VE DİĞER HAKLARLA İLİŞKİSİ 33 

5. İNSAN SAĞLIĞININ İBADET HAYATINDAKİ YERİ VE ÖNEMİ 38 

6. GIDA GÜVENLİĞİ VE İNSAN SAĞLIĞI AÇISINDAN TEK SAĞLIK 41 

6.1. Gıda Güvenliği ve Gıda Güvenilirliği 44 

6.2. Gıda Güvenliğini Zaafiyete Uğratan Hususlar 47 

6.3. Sınır Ötesi Hastalıkların Yaygınlaşması 49 



VII 
 

6.4. Büyütme Faktörü Olarak Antibiyotikler ve Antimikrobiyal Direnç 50 

6.5. Hastalıklar ve Tek Sağlık Yaklaşımı 52 

7. İSLAM HUKUKUNDA İNSAN SAĞLIĞI ve HELAL GIDAYA DAİR GENEL KURALLAR 53 

7.1. Yasaklanmamış Her Şeyin Mubah ve Helal Olması 53 

7.2. Helal ve Haram Kılanın Yalnız Allah Olması 54 

7.3. Helalin Kapsamının Harama Muhtaç Olmayacak Kadar Çok Geniş Olması 56 

7.4. Harama Götüren Sebep ve Yolların da Haram Olması 57 

7.5. Haramı Helalleştirmek Konusunda Hilenin de Haram Olması 58 

7.6. İyi Niyetin Haramı Meşru Kılmayacağı 59 

7.7. Haram Şüphesinden Kaçmak 60 

7.8. Zaruretlerin Haramı Geçici Olarak Meşru Kılması 61 

7.9. Helal ve Haram Bir Arada Bulunduğunda Haramlık Yönünün Tercih Edilmesi 63 

7.10. Haramın İslam Ülkesi Dışında da Haram Olması 64 

İKİNCİ BÖLÜM 66 

İNSAN SAĞLIĞI YÖNÜYLE FIKHİ AÇIDAN HELAL GIDA 66 

1. İNSAN SAĞLIĞI YÖNÜYLE FIKHİ AÇIDAN HELAL GIDA DEĞERLENDİRMELERİ 66 

Gıda Maddeleriyle İlgili Temel Bilgi ve Hükümler 66 

2. HAYVANLAR ve HAYVANSAL GIDALAR 67 

2.1. Yenilmelerinin Haram Olduğunda Görüş Birliği Bulunan Hayvanlar 72 

2.2. Fakihlerin Büyük Çoğunluğu Tarafından Haram Kabul Edilen Hayvanlar 72 

2.3. Yenilmesi Tartışmalı Olan Hayvanlar 73 

2.4. Gayrimüslim Ülkelerden İthal Edilen Etler 75 

2.5. Haram Kılınan Hayvanlar 75 

2.5.1. Kendiliğinden Ölmüş Hayvan 75 

2.5.2. Akmış Kan 76 

2.5.3. Domuz 77 

2.5.4. Allah’tan Başkası Adına Kesilenler 80 

2.5.5. Meyte Sayılanlar 82 

2.5.6. Cellâle ve Günümüzde Hayvan Yemleri 83 

2.6. Hayvan Kesimi Helal Gıda İlişkisi 87 

2.6.1. Kesilen Hayvanın Özellikleri 87 

2.6.2. Hayvanı Kesenin Nitelikleri 89 

2.6.2.1. Akıllı Olma 89 

2.6.2.2. Müslüman veya Ehl-i Kitap Olma 89 

2.6.2.3. İhramlı Olmama 90 

2.6.3. Kesimde Kullanılan Alet 91 

2.6.4. Tesmiye (Besmele Çekmek) 92 

2.6.5. Kesim Usûlü / Tezkiye 95 



VIII 
 

2.6.6. Kesilen Hayvandan Çıkan Yavru ve Yumurta 99 

2.6.7. Kesilen Hayvanın Yenmeyen Kısımları 100 

2.6.8. Kesim Yöntemiyle İlgili Problemler 101 

2.6.9. Sulu Yolum 103 

2.7. Av 104 

3. BİTKİSEL GIDALAR 106 

3.1. Bitkisel Gıdalarla İlgili Temel Bilgiler 106 

3.2. Haram Kabul Edilen Bitkiler 110 

3.2.1. Afyon ve Türevleri 110 

3.2.2. Esrar 111 

3.2.3. Kokain 111 

3.2.4. Amfetaminler 111 

4. İÇECEKLER 114 

4.1. Hamr Vasıflı Haram Kılınan İçecekler 114 

4.2. Diğer İçecekler 116 

4.3. İçeceklerin Sağlığa Zararları 117 

4.4. Süt ve Süt Mamulü Helal İçecekler 120 

5. KATKI MADDELERİ 121 

5.1. Gıda Katkı Maddeleri 127 

5.2. Özel Katkı Maddeleri 133 

5.2.1. Peynir Mayası 133 

5.2.2. Jelatin 133 

5.2.3. Nitrat Nitrit 135 

5.2.4. Tuz 137 

6. GENETİĞİ DEĞİŞTİRİLMİŞ ORGANİZMALAR 138 

6.1. Türk Hukukunda Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar ile İlgili Düzenlemeler 140 

6.2. Genetiği Değiştirilmiş Organizmaların Potansiyel Fayda ve Zararları 144 

SONUÇ 146 

KAYNAKLAR 150 

 

  



IX 
 

KISALTMALAR 

Bkz.: bakınız 

C.C.: Celle Celâluh 

DİA: Diyanet İslam Ansiklopedisi 

DİB: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Ed.: Editör 

HAK: Helal Akreditasyon Kurumu 

M.Ö.: Milattan Önce 

Nş.: Neşreden 

S.: Sayfa 

S.A.S.: Sallallâhu Aleyhi ve Sellem 

S.N.: Sıra No 

SMIIC: İslam Ülkeleri Standardizasyon ve Metroloji Enstitüsü 

Sy. No: Sayfa No 

TDV: Türkiye Diyanet Vakfı 

Thk: Tahkik Eden 

Ts.: Tarihsiz 

TSE: Türk Standardları Enstitüsü 

Vb.: Ve benzeri 

Vd.: Ve diğerleri 



 

GİRİŞ 

I. Konunun Önemi ve Çalışmanın Amacı  

İnsanın dünya ve ahiret mutluluğunun sağlanması amacıyla prensipler ortaya 

koyan İslam dini, helalin kapsamını geniş tutup haramın kapsamını daraltarak insanın 

yeme-içme gibi davranışlarına yön vermiştir.1 Ortaya koyduğu “helal yaşam” hükümleriyle 

insanın beslenme hayatının yanında çalışma hayatı, eğlence hayatı, ticari hayatı, siyasi 

hayatı gibi hayatın tüm alanlarını kapsamış; beden ve ruh sağlığının bozulmasına sebep 

olacak olumsuzlukların barınabileceği hiçbir boşluk bırakmamıştır.  

Helal ve sağlıklı beslenme İslam ahlakının da gereklerindendir. Ahlak 

anlayışının değerler sistemiyle iç içe olması sebebiyle helal ve sağlıklı yaşama bilinci 

bireylere, daha doğmadan anne karnında iken hamilelerin beslenme konusunda nitelik ve 

niceliği verdikleri önemle kazandırılmaya başlanmış; gelişim dönemi özellikleri 

doğrultusunda ruhi, fiziki, sosyal ve ahlaki gelişim düzeyleri dikkate alınarak küçük 

yaşlardan itibaren anne babalar, rol model olmayı önemsemişlerdir. Bu çerçevede helal 

gıdanın insan sağlığı açısından hayatın her aşamasındaki önemi ortaya konulmaya ve 

yaşatılmaya çalışılmıştır. İşte bu nedenle çalışmamızda ahlaki açıdan da insan sağlığı ile 

helal gıda arasındaki ilişki ortaya konulmaya gayret edilmiştir. 

Allah’ın insana emanet ettiği beden ve ruh sağlığının korunmasında, helal ve 

sağlıklı beslenmenin yanında birtakım egzersiz ve sportif aktivitelere de ihtiyaç 

                                                             
1 Bülent Dilmaç, “Helal Kavramının Günlük Yaşama Uyarlanmasının Metodolojisi”, 4. Uluslararası Helal 
ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”  (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 6. 



2 
 

duyulmaktadır. Tembellik ve ataletten uzak durarak sürekli hareketli olmak2 emaneti 

bahşeden Allah’a karşı hem kulluk borcu hem de sağlıklı bir hayat için olması gereken bir 

davranıştır. Bedeni, akli ve ruhi birçok hastalıktan korunmanın mümkün olduğu sporda, 

doğru bir adaptasyon ve kondisyon için doğru beslenmenin önem arz ettiği dile 

getirilmektedir.3 Bu yönüyle bedenin ihtiyaç duyduğu helal hassasiyetiyle alınan gıdalar 

insanın kondisyon ve direnç sağlığının yanında ruh sağlığına da olumlu katkı sağlayacaktır.  

Fıtrata uygun olmayan gıdaların insan fıtratını bozması da bedeni ve ruhsal 

problem yaşadığına dair birçok husus dile getirilmektedir.4 İnsanların davranışlarında 

görülen farklı boyutlardaki tutarsızlık ve aşırılık ruhsal problemin varlığına işaret 

etmektedir. Ruhsal problem yaşayan insanlar yakın çevresinin huzurunu kaçırdıkları gibi 

toplumun huzurunu da olumsuz etkileyebilmektedir. Bu bağlamda insanın duygu ve 

düşüncelerinde tutarsızlık yaşanmasında, yeti yitimi sebebiyle erken ölüme sebep olan 

psikiyatrik bozukluklarda helal gıda ve koruyucu ruh sağlığı ilişkisine vurgu 

yapılmaktadır. Helal gıdanın psikiyatrik hastalığı önlemesi ve geciktirmesinin yanı sıra 

ruhi bunalımların hızlıca tedavisinde, ruhsal hastalığa bağlı yeti yitiminin azaltmasındaki 

önemi dile getirilmektedir.5 Helal gıda insan ve toplum sağlığına yönelik tehdit oluşturan 

ruhsal problemlerin oluşmasını önlemesi itibarıyla İslam hukukunun temel ilkelerinden 

olan olumsuzlukların ve “kötülüklerin önlenmesi” hedefine önemli katkı sağlamaktadır. Bu 

bağlamda çalışmamızda insanın, kâmil manada tam bir ruh sağlığı içinde anlamlı, üretken, 

                                                             
2 İnşirah, 94/7. 
3 Fatih Kılınç, “Egzersizin Helal Ve Sağlıklı Bir Hayat Sürmedeki Önemi”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı 
Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 7. 
4 Orhan Çeker, “Gıda Felsefemiz”, I. Ulusal Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Kongre Kitabı 19-20 Kasım 

2011 “Gıda Katkı Maddeleri, Sorunlar ve Çözüm Önerileri” (Ankara: Pozitif Tanıtım Hizmetleri, 2011), 24. 
5 İbrahim Balcıoğlu, “Ruh Sağlığının Helal ve Sağlıklı Bir Hayat Sürdürmede Önemi”, 4. Uluslararası Helal 

ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”  (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 8. 



3 
 

sağlıklı ve huzurlu bir hayat yaşamasında, kendini aşan bir ulvi amaca yönelik gayret 

göstermesinin yanında helal ve sağlıklı besinlerle yeme içme disiplinini yerine 

getirmesinin önemi ortaya konulmaya çalışılmıştır. 6  

İnsanın en temel ve vazgeçilmez ihtiyaçlarından biri olan beslenmenin temel 

unsuru gıda maddeleridir. İnsanın beden ve ruh sağlığını, üçüncü şahısların haklarını ve 

sosyal hayatın birçok yönünü ilgilendirmesi sebebiyle beslenmenin kaynağı ve sonuçları 

belirleyici olmaktadır. Gıda üretiminin bir sanayi haline gelmesiyle ürünün lezzetini, besin 

değerini, raf ömrünü, görünüşünü, rengini, kokusunu, aromasını, kıvamını vs. sağlamak 

için birtakım katkı maddeleri konulabilmektedir. Bugün sayıları binlerle ifade edilen ve 

artmaya da devam eden katkı maddelerinin önemli bir kısmının kaynağı itibariyle helal 

olmayan veya insan sağlığı için tehlike oluşturacak maddeler içerdiği iddiaları güncelliğini 

korumakta, helalliği konusunda tereddütleri artırmaktadır.  

İslam dini hayatın her alanıyla ilgili kurallar koyduğu gibi, gıda alanında da 

birtakım ilkeler ortaya koymuştur. Kur'an'ın helal ve sağlıklı gıdalarla (tayyibât) 

beslenmeyi ve peşinden salih amel yapmayı emretmesi,7 Hz. Peygamber'in helal ile 

beslenmeyen kişinin dua ve ibadetinin makbul olmayacağını ifade etmesi de8 gıda-ibadet 

ilişkisi bakımından konunun önemine işaret etmektedir.  

Bu bağlamda tez çalışmasında diğer hususlarla birlikte sanayi tipi seri 

üretimlerde hayvanların beslenmesi, hijyen, kesim yöntemleri ve temizlenmesi gibi 

hususların insan sağlığı ve helallik hükmünün belirleyiciliği açısından öneminin ortaya 

konulması da hedeflenmektedir. Ayrıca hayvansal gıdaların hammaddeleri itibariyle ve 

üretimde geçirdikleri süreçler esnasında İslami hassasiyetlere riayet edilip edilmediği veya 

                                                             
6 Balcıoğlu, “Ruh Sağlığının Helal ve Sağlıklı Bir Hayat Sürdürmede Önemi”, 8. 
7 Bkz. Mü'minûn, 23/51. 
8 Bkz. Müslim, “Birr”, 59, “Zekât”, 19, 65; Tirmizî, “Kıyâme”, 25. 



4 
 

bitkisel gıdaların genetiğinin değiştirilmesinin insan sağlığına etkileri gibi yeni bilgiler 

ışığında fıkhi açıdan değerlendirilmesi, helal gıda bilincinin yaygınlaşması ve helal gıda 

arayışına ve farkındalığına katkı sağlaması da diğer amaçlar arasında yer almaktadır.  

Helal gıda arayışı ve farkındalığı için yeni çabalara ihtiyaç duyulmaktadır. 

Kişilik gelişiminin önemli hususiyetlerinden biri olan “zıtların dinamiği” temel prensibiyle 

helal ve haram kavramlarının birlikte ele alınması, manasının anlaşılmasını kolaylaştırdığı 

gibi “davranışsal entropi” yasası çerçevesinde insanlar tarafından benimsenmesini ve 

davranışa dönüştürülmesini de beslemektedir. Bu doğrultuda olumlu olan helalin ön plana 

çıkarılması, beslenmesi, haramın etkisini azaltırken helal hassasiyetinin yitirilmesi sonucu 

haram, ayrık otları misali hayatı kuşatmaya başlayacaktır. Bu sebeple helal gıda 

kavramının gündemde yer alması “temiz, helal, faydalı, sağlıklı” gibi olumlu fikirlerin 

beslenmesine katkı sağlayacak; “necis, haram, zararlı, sağlıksız” gibi menfi eylem ve 

kavramların getireceği olumsuzluklardan insanları koruyacaktır. “Temiz, güzel, faydalı, 

sağlıklı” gibi helalin bünyesinde yer bulan davranışlar azaldıkça “necis, çirkin, zararlı, 

sağlıksız” gibi menfi eylemler istikametinde zıtların dinamiği sistemi işlemeye 

başlayacaktır.9 Haramla doğru orantılı olarak helal olmayan ve sağlıksız gıdaların 

yaygınlaşması insanların dünya afiyetine, ahiret mutluluğuna mâni olacaktır. Bu 

çalışmamızda insan beden ve ruh sağlığı için helal ve sağlıklı gıdanın benimsenmesinin 

ihtiyari değil zorunlu olduğu hususunun da ortaya konulması hedefler arasında yer 

almaktadır. 

Tarımsal ilaçlama, sulama gibi birtakım hususlar, gıda sağlığı ve dini hükmün 

belirlenmesinde önemli bir başka konudur. Gıda üretim süreçlerinde tarımsal ilaçlama, 

                                                             
9 Nevzat Tarhan, “Helal Kavramının Günlük Yaşama Uyarlanması Karakter Eğitiminin Rolü”, 4. 

Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 5. 



5 
 

sulama vb. etkiler sebebiyle bitkisel gıda ve içme suyu ile insan vücuduna sirayet eden 

yüksek nitrat, nitrite dönüşmektedir. Sonrasında sekonder aminlerle etkileşerek nitrozamin 

bileşiklerini oluşturmaktadır. Teratojenik, toksit, mutajenik ve kanserojenik olarak ortaya 

çıkan kaynaşmanın birçok organı hedef alarak derin ve geri dönüşü zor hasarlara sebep 

olduğu bilimsel çalışmalarla ispatlanmış, insan sağlığına yönelik olumsuz etkileri dile 

getirilmiştir.10 2016 yılında dünya genelinde ekonomik değeri 63,5 milyar dolar olan 193,9 

milyon ton kimyasal gübre kullanıldığını, azotlu gübrelerin toplam gübre tüketiminin 

%60’ını oluşturduğu ifade edilmiştir.  

Öte yandan tarımsal faaliyetlerde kullanılan etkin azot alımının yeryüzü genel 

ortalaması %50 civarındadır. Geride kalıp etkinleştirilemeyen ve israf edilen azotun 

%50’lik kısmının mali zararının senede 19,5 milyar dolar olmasının yanında çevrenin 

zehirlenmesinde, ekosistemin alt-üst olmasında,11  içme suyu kaynaklarının ve bitkisel 

ürünler yoluyla insan sağlığının bozulmasında olumsuz etkileri olmaktadır. Bütün bu 

zararlar zarar-menfaat prensibiyle12 ele alındığında helal ve sağlıklı yaşam biçimi açısından 

organik ürünlerin öneminin ortaya daha belirgin konulmasını gündeme getirmiştir. Elbette 

yaşanan yeni gelişmeler çerçevesinde gıdaların hükmünün belirlenmesinde sağlık 

boyutunu da önemli hale getirmektedir.  

Besin içeriğine yönelik bilimsel araştırmalar, organik gıdaların aminoasit 

değerlerinin ve kuru madde derecesinin zenginliğini, vitamin değerlerinin çeşitliliğini, 

                                                             
10 Muhammet Karaşahin, “Helal ve Sağlıklı Yaşam Açısından Organik Ürünlerin Önemi”, 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” 

(Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 24. 
11 Karaşahin, “Helal ve Sağlıklı Yaşam Açısından Organik Ürünlerin Önemi”, 24. 
12 “Mazarrat menfa’at mukâbelesindedir.” Detaylı bilgi için bkz. Hocaeminefendizâde Ali Haydar Efendi, 

Dürerü’l-Hükkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm (İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016), I/176. 



6 
 

karotenoid13 ve fenolik bileşikler bakımından faydalarını, bağışıklık sistemini güçlendiren 

yüksek antioksidan niteliklerinin avantajlarını ortaya koymaktadır. Organik gıdalarda nitrat 

oranları ve mikotoksin miktarlarının düşüklüğünün de sağlığa zararı olmaması yönüyle 

diğer avantajlar arasında belirtilmektedir.14 Hayatın her alanında temizliği, saf ve sadeliği 

benimseyen İslam dininin “helal ve tayyib” olan gıda ile beslenilmesi ilkesine15 sağlıklı, 

organik ürünler daha uygun düşmektedir.  

Yine tarımın, gıdanın kaynağı olması yönüyle helal gıda konusunda sağlığa 

zararlı olma durumunun esas olarak gözetilerek ekosistem tahribatı ve çevre kirliğine 

yönelik tedbirlerin artırılmasına özen gösterilmelidir. Bugün artık insan ve çevre sağlığı 

açısından faydaları yönüyle organik ürünlere talep artmıştır. Ancak dünya tarım alanlarının 

%1’nde organik tarım yapılırken Türkiye’deki tarım alanlarındaki organik tarım 

uygulaması %2,2’lerdedir. Bilişim devlerinin en büyük tarım alanlarına yatırım yapmaya 

başladığı bir konjonktürde tarım alanlarının daha verimli kullanılması ve organik tarım 

oranlarının daha da artırılması bir gereklilik hatta zorunluluk arz etmektedir. 

Konunun bir diğer boyutu ise gıda sanayiinde kullanılan hammadde ve katkı 

maddeleridir. Nüfusun artmasına bağlı olarak büyüyen, çeşitlenen ve uluslararası boyut 

kazanan gıda ve hizmet sektörlerinde daha önce kullanılmayan doğal veya yapay binlerce 

hammadde ve katkı maddeleri üretimde yerini almıştır. Üretime dahil edilen doğal veya 

yapay ham/katkı maddelerinin insan sağlığına yönelik etkilerinin ortaya konularak diğer 

disiplinlerle beraber fıkhi açıdan da ele alınması yerinde olacaktır. Bilimsel ve kültürel 

                                                             
13 Prostat büyümesi, katarakt oluşumunun engellenmesi ve kalp-damar hastalıklarının önlenmesi ve/veya 
sağaltımı ile Alzheimer ve Parkinson gibi nörolojik bozuklukların önlenmesinde önemi ortaya konulan gıda 

bileşeni geniş bilgi için bkz. Taner Baysal - Seda Ersus, “Karotenoidler ve İnsan Sağlığı”, Gıda 24 Yıl/3 

(Haziran 1999), 177-185; Semih Ötleş - Yeşim Atlı, “Karotenoidlerin İnsan Sağlığı Açısından Önemi”, 

Pamukkale Üniversitesi Mühendislik Fakültesi Mühendislik Bilmleri Dergisi III/1 (1997), 249-254; İsmet 
Yılmaz, “Karotenoidler”, İnönü Üniversitesi Tıp Fakültesi Dergisi III/17 (2010), 223-231. 
14 Karaşahin, “Helal ve Sağlıklı Yaşam Açısından Organik Ürünlerin Önemi”, 24. 
15 Mâide, 5/88. 



7 
 

güncelliğini korumakta olan helal ve sağlıklı yaşam/gıda konusu ancak tıp, kimya, gıda ve 

ilahiyat uzmanlarının bir arada olduğu interdisipliner çalışma ile daha sağlıklı 

değerlendirilebilecektir. Birçok konuda olduğu gibi sağlıklı, helal ve haram hükmünün 

verilmesinde helal, sağlıklı ve gıda başlıklarında birçok veçhe bulunmaktadır. Bu sebeple 

bahsi geçen alanların terminolojileri arasında da bir irtibat kurulmalıdır. Terminolojiler 

arasında bu irtibat kurulurken diğer alanların terminolojileri kadar dini terminolojinin 

kullanılmasında da dikkatli ve hassas davranılması önem arz etmektedir. 

Sağlıklı ve helal hayat araştırmalarının merkezinde, insan vardır. Temiz ve 

sağlıklı hayat sürme isteği ve insanın zararlı olana karşı kendini koruma duygusu, insanın 

fıtri duygularındandır. Fıtrata uygun, helal ve sağlıklı gıda tüketimi ile birlikte hem 

toplumun hayat kalitesi artacak hem de devletin sağlık harcamasının yükü hafifleyecektir. 

Kişinin şahsi yanlışları sebebiyle ortaya çıkan hastalıkların tedavi faturasının kusuru 

olmayanlara da paylaştırılması ayrı bir kul ve kamu hakkına sebep olmaktadır. Bu durum 

zararlı tüketim maddelerinin üretimi ve sigara gibi başkalarına sirayet eden zararlar için de 

geçerlidir. 

Bu doğrultuda helal kazanç şuuru ve kul hakkı bilincini de içine alan helal 

lokma şuuru, beden ve ruh sağlığının korunması bilincinin gençlere kazandırılması için 

sınıf müfredatlarında helal ve sağlıklı yaşam tarzının farkındalığının oluşturulması ve 

toplumumuzda yaygınlaştırılmasına yönelik derslerin yer almasına ihtiyaç duyulmaktadır. 

Helal ve sağlıklı gıda konusunda daha ileri düzeyde bilinçli ve sağlıklı toplumun varlığını 

sürdürülebilmesinde helal ve adil bir hayat tarzının bilimsel olarak detaylandırıldığı 

müfredat, üniversitelerde de devam etmelidir. 

Son olarak belirtilmelidir ki helal ve sağlıklı gıda alanında metodolojik açıdan 

da karşımıza çıkan kısıtlar göz önünde bulundurulmalıdır. Helal ve sağlıklı gıda 



8 
 

çalışmalarında bir tek bilimsel alan ile izah edilemeyecek nispette geniş veya kompleks 

olan müşkülleri çözme sürecinde gerekli görülen interdisipliner yaklaşıma, birbirinden 

bağımsız hedefleri olan bilim dallarının asgari ilişki içerisinde yürüttükleri multi-disipliner 

ve daha ileri çalışmaları gerektirecek trans-disipliner yaklaşıma ihtiyaç duyulmaktadır. 16 

II. Kaynak Değerlendirmesi 

Dünyada helal ürünlere olan talebin ve ekonomik hareketliliğin artmasıyla gıda 

mühendisliği, kimya, tıp, kamu yönetimi, iktisat, işletme, pazarlama, sosyoloji gibi pek çok 

alanın yanı sıra İslami ilimlerde de çalışmalar artarak devam etmektedir.  

Bu bağlamda tezimize öncelikle kaynak taraması yapılarak başlanmıştır. 

Araştırmamız için veri toplama aşamasında konumuzla ilgili olan pek çok tez, makale ve 

ansiklopedik bilginin yanı sıra konumuzla ilgili yapılmış klasik-çağdaş eser ve ilmi 

çalışmaları tespit etme adına kapsamlı bir literatür araştırması yapılmış ve çok sayıda 

makale ve kitap gözden geçirilmiştir. 

Üniversitelerin himayesinde gerçekleştirilen uluslararası kongre, sempozyum, 

istişare toplantılarında sunulan bildiri, sunum, tebliğ ve müzakereler ile yüksek lisans ve 

doktora tezleri, makale ve kaynak değeri taşıyan kitaplardan faydalanılmıştır. Ayrıca helal 

gıda ile doğrudan ilgili olmayan fakat dolaylı olarak irtibatları olan bir kısım çalışmalardan 

da elde ettiğimiz veriler tez çalışmamıza önemli derecede kaynaklık etmiştir. 

Diğer taraftan tezimize yansıması sınırlı olsa da konuyla ilgili güncel 

meselelerin ele alındığı yerlerde, kimya ve gıdayla ilgili yazılmış pek çok makale ve 

kitaptan istifade edilmiştir. Özellikle jelâtin, katkı gıda maddeleri, kimyasal değişim, alkol, 

                                                             
16 Murat Şimşek, “Helal Kavramı Üzerine”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı 

“Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 

2017), 29, 33. 



9 
 

kefir, boza, maya, karmin ve modern kesim yöntemleri gibi konuların değerlendirilmesinde 

mikrobiyoloji, biyokimya ve gıda kimyası gibi diğer bilim dallarının verilerine müracaat 

edilmiştir. 

Hayvansal kökenli gıdalar, hayvan kesimi, avlanma, bitki kökenli gıdalar, 

içecekler, zaruret hali gibi pek çok konuyla ilgili yapılmış kavram odaklı çalışmalar da 

incelenmiştir.  

Türkiye’nin helal alanda akreditasyon yapma konusunda yetkilendirilen Helal 

Akreditasyon Kurumu ve helal belgesi konusunda yetkilendirilen Türk Standardları 

Enstitüsü yöneticilerinden sahada nasıl bir yol izledikleri hakkında bilgiler alınmıştır. 

Ayrıca insanlara bu konularda dini bilgi üreten Din İşleri Yüksek Kurulu’ndan kaynak 

destekleri sağlanmıştır.  

Araştırmamızda gıda, alışveriş ve haram maddeler ile ilgili ayeti kerimeler,17 

hadis kitaplarının18 özellikle et’ime eşribe, zebâih, dahâyâ, sayd, tıb, büyû vb. bölümleri 

mevzumuza mahal olmuştur. Fıkıh kitaplarında yer alan “Ahkâmu’l-et’ime”, “Ahkâmü’l-

eşribe, “Kitâbu’l-hazr ve’l-ibâha”, “Kitâbü’l-kerâhiyye”, “Kitâbü’z-zebâih”, “Kitâbü’s-

sayd”, “Kitâbü’l-İstihsân” gibi bölümler incelenmiştir.  

Helal gıda konusunda yiyecekler ve içeceklerde helallik, gıda ve ilaç katkı 

maddeleri, hayvan yemlerinde kullanılan bileşiklerin durumları, gibi birçok helal gıda 

konulu başlıklarda sıkça rastladığımız istihale ve istihlak kavramlarının yer aldığı 

çalışmalar da dikkate alınmıştır.  

                                                             
17 Kur’an Yolu Meali, çev. Hayrettin Karaman vd. (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2020); 

Kur’an-ı Kerim Meâli, çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2011) (Ayeti Kerime meallerinde genellikle tercih edilen kaynak). 
18 Komisyon, Kütübü Sitte ve Şüruhuha (İstanbul: Çağrı Yayınları, 1992) (Hadis-i Şeriflerde genellikle tercih 

edilen kaynak). 



10 
 

Fetva kitapları yanında güncel olarak telif edilmiş olan helaller ve haramlarla 

ilgili kitaplar da klasik kaynaklarımızdan farklı olarak, önceki fakihlerin gündeminde 

olmayan gıdaların ve diğer maddelerin hükmü konusunda araştırmamıza katkı sağlamıştır. 

Kavramların tanımlarında hem ansiklopedi hem de ilgili sözlüklerden yararlanılmıştır.  

Türkiye’de İlahiyat fakültelerinde yapılmış helal gıda insan sağlığı bağlamında 

akademik çalışmaları gözden geçirdiğimizde, çeşitli yüksek lisans ve doktora çalışmaları 

tespit edilmiş olsa da bunların sayısının yeterli düzeyde olmadığı görülmüştür. Kaynak 

taraması aşamasından itibaren istifade ettiğimiz birtakım doktora ve yüksek lisans 

çalışmasının içerik bilgilerinin kısaca açıklanmasında fayda görmekteyiz. 

İslam Hukukuna Göre Helal Gıda Sorunu19 adlı doktora çalışmada Kur’an ve 

sünnet çerçevesinde helal ve haramlar alanında geçerli olan temel ilkelere, gıdaların haram 

kılınma sebeplerine, istihale ve istihlak kavramlarına, jelatin, karmin, katkı maddeleri, 

hayvansal maya, kefir, boza,ve modern kesim usulleri gibi güncel problemlere temas 

edilmiş; konuyla ilgili mezheplerin görüşlerine ve günümüzdeki tartışmalara yer 

verilmiştir.  

Bir diğer çalışma, Yahya Şenol’un hazırladığı Kur’an’a Göre Hayvansal 

Gıdalarda Helallik Ölçüleri başlıklı doktora çalışmasının ilk bölümünde helal gıda ile ilgili 

istihale, tezkiye, habis, tayyib, helal, helal gıda, taam gibi önemli kavramlara, ikinci 

bölümünde Kur’an ve sünnet ile yenilmesi haram kılınan hayvanlar birçok yönüyle ele 

alınmıştır. Son bölümde ise hayvan kesimi ve bununla ilgili olarak kesen kişide bulunması 

                                                             
19 Yüksel Çayıroğlu, İslam Hukukuna Göre Helal Gıda Sorunu (İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 

Doktora Tezi, 2013). 



11 
 

gereken özellikler, bayıltma ve kesim yöntemleri, kanatlıların kuru veya sulu yolunması 

gibi güncel meselelere yer verilmiştir. 20  

Yine Mustafa Boran’ın hazırladığı Hanefi Mezhebinde Yiyecek ve İçeceklerde 

Helallik ve Haramlık Ölçüleri adlı üç bölümden oluşan doktora çalışmasının birinci 

bölümünde helâl, haram, kerâhiyet, istihsân, hazr, ibâha, tayyib, necis gibi kavramlar 

İslam’a ve diğer dinlere göre tahlil edilmiştir. Hanefi mezhebi esas olmak üzere 

mezheplere göre helâl olan hayvanlar, yiyecekler, içecekler, bitkiler, haram olan hayvanlar, 

yiyecekler, içecekler, bitkiler ve bunların şüpheli olanları incelenmiştir. İstihâle, istihlâk, 

jelâtin, karmin, şellak, koşineal, emülgatörler, gıda katkı maddeleri, içeceklerden alkol, 

bira, kefir, kımız, boza ve ilaçlardaki alkol, tavuk ve diğer hayvanların beslenmesi, kesimi 

ve sonrasıyla alakalı problemler, helâl sertifika, GDO gibi temel ve güncel konular 

değerlendirilmiştir.21 

Ayrıca Mehmet Çelikkaya’nın, İslam Fıkhında Kurban ve Helal Kesim adıyla 

yaptığı yüksek lisans çalışmasında kurban kavramına, çeşitlerine, tarihçesine, hikmetlerine, 

İslam’a uygun hayvan kesimine ve helal kesim konusu ile ilgili problemlere yer verilmiştir. 

İslami hassasiyetin zayıf olduğu veya gayrimüslimlerin çoğunluğu oluşturduğu yerleşim 

yerlerinde insan katliamlarının had safhaya ulaşması görmezden gelinirken kurban 

kesimine yönelik katliam gibi olumsuz değerlendirmelerden bahisle ilk insandan başlayan 

kurbanın tarihi sürecine, kurban kesmenin hikmetlerine de yer verilmiş, modern 

                                                             
20 Bkz. Yahya Şenol, Kur’an’a Göre Hayvansal Gıdalarda Helallik Ölçüleri  (İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

SBE, Doktora Tezi, 2013). 
21 Mustafa Boran, Hanefi Mezhebinde Yiyecek ve İçeceklerde Helallik ve Haramlık Ölçüleri  (Çanakkale: 

Çanakkale 18 Mart Üniversitesi SBE, Doktora Tezi, 2016). 



12 
 

kesimhanelerde yapılan kesim işlemleri konusunda açıklayıcı yeni çalışmaların 

yapılmasına dikkat çekilmiştir.22  

Hilal Özkan’ın hazırladığı Hanefi Mezhebinde Helal Gıda Kriterleri adlı 

yüksek lisans çalışmasında helal-haram kavramları, Kur’an-ı Kerim’de ve Hadislerde 

yenilmesi yasaklanmış olan hayvansal gıdalar, hayvan kesimi ve avlanma, zaruret hali, 

haramla tedavi, gıda katkı maddeleri, bitki kökenli olan içecekler, sigara ve uyuşturucu 

gibi hususların hükümleri ele alınmış; GDO, istihale ve istihlak yoluyla maddenin 

dönüşümü konuları tartışılmıştır.23  

Fatma Yüksel’in hazırladığı “İslam Hukuku ve Yahudi Hukukunda Helal-

Haram Kavramı Açısından Gıdalar” adlı yüksek lisans çalışmasında gıdalar konusundaki 

yasak, sınırlama ve cevazların İslam hukuku ile Yahudi hukuku sistemleri içerisinde o 

disiplinlere ait kavram ve terimler ile nasıl ele alındığına ve bu meselenin Müslümanların 

ve Yahudilerin dünyasında nasıl yer edindiğine yer verilmiştir. Helal ve Haram 

Kavramları Açısından İslam Dininde Gıda Kuralları başlığı altında konuyla ilgili temel 

kavramlara, Kur’an ve sünnet çerçevesinde gıdaların hükmünün tespiti ve tasnifine, 

usulüne uygun hayvan kesiminin detayları ve diğer hususlara yer verilmiştir. İslam dinine 

göre bahsi geçen konular Yahudilik açısından da ele alınmıştır.24  

Yahya Şenol’un hazırladığı Tevrat, İncil ve Kur’an’da Eti Haram Kılınan 

Hayvanlar adlı yüksek lisans çalışmasının birinci bölümünde Mekke müşriklerinin haram 

                                                             
22 Mehmet Çelikkaya, İslam Fıkhında Kurban ve Helal Kesim (Şanlıurfa: Harran Üniversitesi SBE, Yüksek 

Lisans Tezi, 1998). 
23 Hilal Özkan, Hanefî Mezhebinde Helal Gıda Kriterleri (Çanakkale: Çanakkale Üniversitesi SBE, Yüksek 

Lisans Tezi, 2011). 
24 Fatma Yüksel, İslam Hukuku ve Yahudi Hukukunda Helal-Haram Kavramı Açısından Gıdalar (İstanbul: 

Marmara Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2003). 



13 
 

kabul ettikleri hayvanlar, ikinci bölümünde Tevrat ve İncil’de haram olan hayvanlar, 

üçüncü bölümünde ise Kur’an’da haram kılınan hayvanlar konuları ele alınmıştır.25  

Hasan Kılıç tarafından hazırlanan Fıkıhta Habâis ve Tayyibât Kavramları adlı 

yüksek lisans çalışması üç bölümden oluşmaktadır. İstihale, istihlak veya birtakım 

kimyasal değişikliklerle tüketime sunulan ürünler ile bitki hayvan ve içecekler, selim 

fıtratın muhafazası dikkate alınarak habâis ve tayyibât kavramları bağlamında ele 

alınmıştır.26  

Hüseyin Yıldırım tarafından hazırlanan Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da 

Yasak Yiyecek ve İçecekler adlı yüksek lisans çalışması 1996 yılında tamamlanmıştır. 27 

Hüseyin Kuru’nun hazırladığı İslam Hukukunda Yiyecekler Açısından Müslim-

Gayri Müslim İlişkileri adlı yüksek lisans çalışmasında İslam Hukukunda yiyecek ve 

içeceklerle ilgili getirilen sınırlamalara temas, inanç farkının yiyecek ve içeceklerin 

hükmüne yönelik etkisi mezhep görüşleriyle ortaya konulmaya çalışılmıştır.  28 

Oğuzhan Özdemir’in hazırladığı Yiyecek ve İçeceklerde Helallik-Haramlık 

Kriterleri adlı üç bölümden oluşan yüksek lisans çalışmasında helal haram ve tartışmalı 

olmak üzere yiyecek ve içecekler tasnif edilmiş, helallik-haramlık kriterlerinin 

belirlenmesinde rolü olan kavramlara yer verilmiş, araştırma sürecince tespit edilen 

helallik ve haramlık sebebi olduğuna kanaat getirilen ölçütler değerlendirilmiştir. 29  

                                                             
25 Yahya Şenol, Tevrat, İncil ve Kur’an’da Eti Haram Kılınan Hayvanlar (İstanbul: İstanbul Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2007). 
26 Hasan Kılıç, Fıkıhta Habâis ve Tayyibât Kavramları (Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 2016). 
27 Hüseyin Yıldırım, Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da Yasak Yiyecek ve İçecekler (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 1996). 
28 Hüseyin Kuru, İslam Hukukunda Yiyecekler Açısından Müslim-Gayri Müslim İlişkileri (Sakarya: Sakarya 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 1999). 
29 Oğuzhan Özdemir, Yiyecek ve İçeceklerde Helallik-Haramlık Kriterleri (Kayseri: Erciyes Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2009). 



14 
 

İsmail Yalçın’ın hazırladığı İslam'da Eti Yenen ve Yenmeyen Hayvanlar adlı 

dört bölümlük yüksek lisans tezinde eti yenen ve yenmeyen hayvanların hükmünün ortaya 

çıkmasında örfün ve çevre kültürlerin etkisi, hüküm vermede yararlanılan usül ve ilkeler, 

ayrı ayrı mezhep görüşleri, bazı hayvanların etinin haram kılınmasının hikmetleri ve 

çağdaş alimlerin yaklaşımları ele alınmıştır.30   

Diğer taraftan helal belgelendirme çalışmaları gıda dışında eğitim, turizm, 

kozmetik, yenilenebilir enerji, hizmet yerleri, tarım ve ulaşım alanlarındaki hizmet ve 

faaliyetleri de içermektedir. Bu konuda İslam hukuku araştırmacıları kadar sağlık yönüyle 

tıp; besin ve köken gibi hususlar açısından gıda mühendisliği, katkı maddeleri ve elde 

edilişi yönüyle kimya; satışı ve pazarlanması yönüyle pazarlama ve iktisat; faaliyetlerin 

sürdürülmesindeki organizasyon yönüyle kamu yönetimi; pazarlama ve tanıtım yönüyle 

iletişim, tüketicilerin tercihlerine etkisi yönüyle psikoloji ve sosyoloji alanlarında ilmi 

akademik çalışmalar da yapılmıştır.  

Kutsalından Arındırılmış Din: Helal Gıda'nın Ekonomi-Politik Analizi31, Helal 

Sertifikanın Marka Sadakati Üzerine Etkisi32, Helal Ürün Farkındalığı ve Satın Alma 

Niyeti İlişkisi Üzerine Bir Araştırma33, Hazır Gıdada ve Helal Özellikli Jelatinde Tüketici 

Eğilimlerinin Belirlenmesi34, Tüketicilerin Helal Ürün Satın Alma Tutumlarının 

                                                             
30 İsmail Yalçın, . . İslam’da Eti Yenen ve Yenmeyen Hayvanlar (İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 1997). 
31 Deniz Parlak, Kutsalından Arındırılmış Din: Helal Gıda’nın Ekonomi-Politik Analizi (Antalya: Akdeniz 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2012). 
32 Zeynep Göksu Ulukaya, Helal Sertifikanın Marka Sadakati Üzerine Etkisi  (İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2016). 
33 Metin Saygılı, Helal Ürün Farkındalığı ve Satın Alma Niyeti İlişkisi Üzerine Bir Araştırma (Sakarya: 

Sakarya Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
34 Hayriye Merve Topdaş, Hazır Gıdada ve Helal Özellikli Jelatinde Tüketici Eğilimlerinin Belirlenmesi 

(İstanbul: İstanbul Okan Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 



15 
 

İncelenmesi: Planlı Davranış Teorisi Bağlamında Pilot Bir Araştırma35, Helal Gıda 

Tüketimine Yönelik Tutumların Satın Alma Niyeti Üzerindeki Etkisi (Adıyaman Örneği)36, 

Gıda Sektöründe Faaliyet Gösteren Kobilerin Helal Gıda Sertifikasına Yönelik Algılarının 

İncelenmesi: TR 82 bölgesi37, Türkiye’de Helal Gıda Konusundaki Tüketici Eğilimlerinin 

Belirlenmesine Yönelik Bir Araştırma38, Tüketici Dindarlığı ve Helal Gıda Ürün 

Değerlendirmeleri Kayseri’de Bir Uygulama39, “Kahramanmaraş İli Kent Merkezinde 

Helal Gıda Konusunda Tüketici Davranışları40, Tüketicilerin Helal Sertifikalı Ürünlere 

Karşı Tutumlarını Etkileyen Faktörler ve Risk Algısı41 Helal Gıdaya Yönelik Farkındalık, 

Algılama, Tutum ve Beklentilerin Ölçülmesi: Üniversite Öğrencileri Üzerinde Bir 

Uygulama42, Avrupa Medyasında Helal Gıda Meselesi43, Helal Gıda Kapsamında 

Yumuşak Şekerlemelerde Jelatin Kökeninin Tespitinde Spektroskopik ve Kromatografik 

Yöntemlerin Geliştirilmesi ve Metot Validasyonu44 başlıklarında helal kavramı merkezli 

iktisadi, sosyolojik ve siyasi görüşlerin ortaya konulduğu akademik çalışmalar yapılmıştır. 

Bunun dışında otel konseptleri, konaklama ve gezi organizasyonları, turistik ürünler gibi 

                                                             
35 Emre Tunahan Göktürk, Tüketicilerin Helal Ürün Satın Alma Tutumlarının İncelenmesi: Planlı Davranış 
Teorisi Bağlamında Pilot Bir Araştırma (İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
36 Özçelik Yorulmaz, Helal Gıda Tüketimine Yönelik Tutumların Satın Alma Niyeti Üzerindeki Etkisi 
(Adıyaman Örneği) (Adıyaman: Adıyaman Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
37 İlyas Ertuğrul İnan, Gıda Sektöründe Faaliyet Gösteren Kobilerin Helal Gıda Sertifikasına Yönelik 
Algılarının İncelenmesi: TR 82 Bölgesi (Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 

2018). 
38 Burcu Kızılkaya, Türkiye’de Helal Gıda Konusundaki Tüketici Eğilimlerinin Belirlenmesine Yönelik Bir 

Araştırma (Muğla: Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2017). 
39 Şahin Ördek, Tüketici Dindarlığı ve Helal Gıda Ürün Değerlendirmeleri Kayseri’de Bir Uygulama 

(Yozgat: Nuh Naci Yazgan Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2017). 
40 Muhammed Çukadar, Kahramanmaraş İli Kent Merkezinde Helal Gıda Konusunda Tüketici Davranışları 

(Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi FBE, Yüksek Lisans Tezi, 2015).  
41 Dursun Yener, Tüketicilerin Helal Sertifikalı Ürünlere Karşı Tutumlarını Etkileyen Faktörler ve Risk 

Algısı (İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2011). 
42 Bekir Özkan, Helal Gıdaya Yönelik Farkındalık, Algılama, Tutum ve Beklentilerin Ölçülmesi: Üniversite 

Öğrencileri Üzerinde Bir Uygulama (Karabük: Karabük Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2018). 
43 Hatice Nur Atmaca, Avrupa Medyasında Helal Gıda Meselesi (İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 2017). 
44 Nur Çebi, Helal Gıda Kapsamında Yumuşak Şekerlemelerde Jelatin Kökeninin Tespitinde Spektroskopik ve 

Kromatografik Yöntemlerin Geliştirilmesi ve Metot Validasyonu (İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 2018). 



16 
 

helal turizm, helal giyim, helal kozmetik ve benzeri başlıklarda yapılan akademik 

çalışmalar da mevcuttur. 

Sonuç olarak insanların en temel ihtiyaçları olan gıda konusunda ayrıca 

nüfusunun kahir ekseriyeti Müslüman olan bir ülkede akademik dünyada helal gıda konulu 

çalışmaların artırılmasına ihtiyaç duyulmaktadır. Öte yandan dünyayı son iki yıldır etkisi 

altına alan, dini hayattan ekonomik hayata kadar yapısal birçok dönüşüme sebep olan 

covid-19 salgını sağlık konusunda bütün insanların dikkatlerini üzerine toplamıştır. Bu 

bağlamda insan sağlığı ilişkisinin bütün yönleriyle ele alınması zorunlu hale gelmiştir.   



17 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

HELAL GIDA VE İNSAN SAĞLIĞI 

1. İLGİLİ KAVRAMLAR 

1.1. Helal 

Sözlükte “caiz, mubah ve ruhsat vermek, serbest olmak” anlamlarına gelen 

“helal” kavramı isim olarak “haram”ın karşıtıdır ve yerine getirilip getirilmemesi kişinin 

tercihine bırakılan davranışları ifade etmektedir.45 Helâlin hükmü, farz, vâcip, mendup ve 

mubah gibi kavramlardan ilgili alana bağlı olarak belirlenir. Bu çerçevede helal olan bir 

şey mubah veya vacip alanına girebilmektedir. Vacibin alanına giren ve kesinlikle yerine 

getirilmesi zaruri olan helale konu olan şeyin yerine getirilmesi sevabı, kasıtlı olarak terki 

ise cezayı gerektirir. Mubahın alanına giren şeylerin ise yerine getirilip getirilmemesinde 

sevap, günah veya ceza mükafat olmayıp her iki davranışın tercihi birbirine eşittir.  

Hüküm olarak helal ve haram kavramlarına bakıldığında, bir şeyi helal veya 

haram kılmak yalnızca Allah’ın tasarrufundadır.46 Helali haram, haramı helal sayarak 

Allah’ın hükümlerini değiştirmeye kalkışmak imanı yok eden bir iş olarak kabul edilmiştir. 

Helâl bir varlıkta veya davranışta herhangi bir eksiklik meydana geldiğinde mubahlık veya 

helâllik özelliği değişebilir. Bu bağlamda helâller kendi içinde farklı derecelere sahip 

olmaktadır.47  

                                                             
45 Kürşat Demirci, “Helal”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 1998), 

XVII/173, 174. 
46 Helal, Allah Teâlâ’nın kitabında helal kıldığı şeydir. Haram da Allah Teâlâ’nın kitabında haram kıldığı 

şeydir. Hakkında sükût ettiği şey ise affedilmiştir. Onun hakkında sual etmeyiniz.” İbnu Mace, Et’ime 60; 

Tirmizî, Libas 6 
47 Ferhat Koca, “Helâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 1998), XVII/176, 

177. 



18 
 

1.2. Haram 

“Haram”, işlenilmesi Şâri’-i Mübîn tarafından men ve nehyedildiği kat’î delil 

ile sabit olan şeydir. Liaynihî ve ligayrihî olarak iki kısımda ele alınır.48  

1.3. Mekruh 

“Mekruh” yapılmaması tercih edilmekle birlikte, hakkında kesin bir yasaklama 

bulunmayan şeydir ki, terk edilmesi övgüye, işlenmesi yergiye müstahak olur. Mekruh, 

“tenzîhen ve tahrîmen mekruh” olmak üzere iki kısımda ele alınır.49 

1.4. Tayyib 

“Tayyib”, hoş ve lezzetli olmak anlamında nefsin ve duyuların lezzetli 

bulduğu, haz aldığı güzel, hoş şeyleri ifade eder. Karşıtı habistir.50  

Yiyecekler temiz ve pis olanlar diye ikiye ayrılır: temiz olanlar helal, pis 

olanlar haram kılınmıştır. Haramlar; “kesilmeden ölmüş hayvan, domuz eti, akıtılmış kan ve 

Allah’tan başkası adına kesilenler”51 şeklinde açıklanmıştır.  

1.5. Tâhir 

Taharet; “şer’an habis ve necaset denilen pis şeylerin veya hades denilen şer’î 

bir mâniin zevalinden ibarettir” diye tarif edilmektedir.52 Tâhir de taharet vasfını haiz olan 

şeylere ıtlak olunmaktadır.  

                                                             
48 Ömer Nasuhi Bilmen, Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu (İstanbul: Bilmen Yayınevi, trs), 
I/34. 
49 Bilmen, Hukûk-ı İslâmiyye, I/34. 
50 Adem Yerinde, “Tayyib”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV İSAM, 2011), 

XL/196. 
51 Bakara, 2/173 



19 
 

1.6. Habîs 

Habis; pis, kötü, iğrenç ve haram gibi anlamlara gelir. Öte yandan haramları 

işleyen kimseye de habîs ismi verilir.53 Habis kavramı helal gıda konusunun temel 

kavramları arasındadır. Birçok ayet-i kerimede haramların ortak özelliği olarak 

zikredilirken hadis-i şeriflerde ise Peygamberimizin habîs şeyleri haram kıldığı bilgisine 

ulaşılmaktadır.54 Fukaha da habîs olduğu gerekçesiyle pek çok hayvanın haram olduğuna 

hükmetmiştir. Habîs kavramının mânâ ve muhtevasının net bir şekilde ortaya konulması 

günümüzdeki pek çok endüstriyel gıdanın hükmünün tespit edilmesinde önemli bir kriter 

olacaktır. 

1.7. Necis 

Çirkin görülen, kokuşmuş anlamlarına gelen “necis” kelimesi tiksinilen her şey 

için kullanılan bir isimdir. Özü itibariyle pis olan (necisü’l-ayn) ve sonradan pisliğe 

bulaşmamış (müteneccis) olması itibariyle iki kısma ayrılır.55  

1.8. Yiyecek, Gıda, Beslenme 

“Yiyecek”, canlıların hayatlarını sürdürebilmeleri için tüketmeleri gereken 

maddelerdir. Belirli bir öğünde tüketilen yiyeceklere yemek denir. Organik veya inorganik 

maddelerden teşekkül eden yiyeceklerin ihtiva ettiği ve canlıların hayatını devam 

ettirebilmesi ve büyüyebilmesi için gerekli olan vitamin, protein, mineral gibi maddelere 

ise besin veya gıda denir.  

                                                                                                                                                                                        
52 Ömer Nasuhi Bilmen, “Taharet Bahsi”, Büyük İslam İlmihali (İstanbul: Kılıç Kitabevi Yayın ve Dağıtım, 
1996), 50. 
53 Mehmet Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Ensar Yayınları, 2019), 163. 
54 Araf, 7/157, Maide, 5/100. 
55 Ebû Hafs Nesefî, Tılbetü’-Talebe fî’l-Istılâhâti’l-Fıkhiyye (Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2010), 317; Erdoğan, 

Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 449. 



20 
 

Gıdalar ise; hayvan ve bitkisel kaynaklardan veya mantar gibi diğer 

kategorilerden veya sirke gibi mayalanma yoluyla meydana gelen yiyeceklerden 

sağlanabilir. Hayvansal gıda ifadesinden et ve et ürünleri, sakatat, balık, yumurta, süt ve süt 

mamulleri anlaşmaktadır.56 Helal gıda kapsamında et ve et ürünleri ise; büyükbaş ve 

küçükbaş olarak ifade edilen sığır, koyun, keçi ile kümes hayvanları, su ürünleri ve av 

hayvanlarının iskelet kası ve iç organlarından belirli kesim, yüzüm, parçalama ve işleme 

sonucu elde edilen ürünlerdir. 

“Beslenme” yaşamın sürdürülebilmesi, sağlığın korunabilmesi ve büyüme için 

gerekli olan yeme faaliyetidir.57 İklim koşulları uygun olduğu takdirde insanoğlu konutsuz 

ve giysisiz yaşayabilmesine karşın beslenmeden yaşamasına imkân olmadığından58 insan 

hayatı için vazgeçilmezdir.  

1.9. Rızık, Nimet  

“Rızık-Nimet”, terim olarak yeme içme ve diğer hususlarda canlılara 

yararlanmak üzere Allah Teâlâ’nın verdiği her şeyi ifade eder.  

1.10. Gıda Katkı Maddesi 

Tüketim öncesi gıdalara bilinçli ve teknolojik imkanlarla amaçlı olarak 

eklenen, doğrudan veya dolaylı olarak gıdaların bir bileşeni haline gelen bu maddelere 

“gıda katkı maddeleri” denir.59 Gıdaların görünüm ve lezzetlerini toplumun arzu ettiği 

duruma getirmek, bozulmalarını önleyerek daha uzun saklanabilmelerini sağlamak gibi 

                                                             
56 Mehmet Göbelez, Gıdalar ve Sağlığımız (Ankara: Özüm Yayınları, trs), 6. 
57 Sıdıka Bulduk, Gıda Teknolojisi (Ankara: Detay Yayıncılık, 2009), 2. 
58 Ayşe Baysal, Beslenme (Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 1983), 9. 
59 Fatih Gültekin, Farketmeden Yediklerimiz: Gıda Katkı Maddeleri (İstanbul: Server İletişim, 2014), 24. 



21 
 

amaçlarla gıdalara çeşitli kimyasal bileşikler katılması düşünülmüş ve uygulamaya 

konulmuştur.  

1.11. Helal Gıda / Helal Ürün 

Son zamanlarda gündemde yerini almış ve her geçen gün yaygınlaşmaya 

başlamış olan “helal gıda” ifadesiyle; “yenilip içilmesinde tüketiminde veya kullanımında 

İslam dininin temel ilkeleri açısından sakınca görülmeyen yiyecek ve içecekler” 

kastedilmektedir. 

1.12. Helal Sertifikası 

Bir ürün veya faaliyetin helalliğine ilişkin olarak, ilgili teknik şartlara veya 

standartlara uygunluğunun bir akreditasyon kuruluşu ya da helal otoritesince yetkinliği 

kabul edilmiş tüzel bir yapı tarafından değerlendirilmesi ve uygun bulunanlar için 

düzenlenen belgeye helal belgesi denir. Helal sertifikası/belgesi, kısaca “İslamî prensiplere 

uygun şekilde hazırlanan ürünlere verilen sertifika”60 olarak tanımlanır. Bir başka 

tanımlamaya göre, helal sertifikalama, itibar edilen, yetkin ve tarafsız bir kurumun, söz 

konusu mamülün helal standartlara uygun olarak üretiminin yapıldığını teyit etmesi 

sonucunda onaylanmış bir belge vermesini kapsayan bir yöntemdir.61  

Müslümanın hayatını, dinin belirlediği haram-helal sınırlarına riayet ederek 

sürdürme zorunluluğu gıdalarda daha önem arz etmektedir. Öte yandan endüstriyel gıda 

maddelerinin sayısının artması, gıdalara birçok katkı maddeleri ilave edilmesi haramlık-

helallik hükmünün ferden tespitini oldukça zor hale getirmiştir. Et ürünlerine olan ihtiyacın 

                                                             
60 Coşkun Şentürk, “Ulusal ve Uluslararası Helal Gıda Standardizasyonu ve Belgelendirilmesi”, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı IV “Günümüzde Helâl Gıda 26-28 Kasım 2011 

Afyonkarahisar” (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2011), 419. 
61 Hüseyin Kami Büyüközer, Yeniden Gıda Raporu (İstanbul: Çevik Matbaacılık, 2012), 528. 



22 
 

artmasıyla ticari endişe saikiyle üretim sürecini, masrafları, işgücünü vs. en aza indiren 

yöntemlerin kullanılması uğruna dini hassasiyetler göz ardı edilebilmesi sebebiyle helal 

gıda konusunda arayışlar başlamıştır. Özellikle batılı ülkelerde gayrimüslimlerle bir arada 

yaşayan Müslümanlar kullandıkları gıdaları kendi dinleri açısından da sorgulamaya 

başlamışlardır. Bu sebeple tüketilen gıdaların bir kısmının özünde veya bileşiminde domuz 

ürünlerinin bulunabileceği endişe ve şüphesi de Müslümanların helal gıda arayışına 

yönelmelerinde önemli etkenlerden bir başkasıdır. 

Bu doğrultuda zaman içerisinde Müslümanların her zaman önemli bir sorun 

olan "helal et" ihtiyacının artmasıyla araştırma, denetleme ve sertifikalama yapan 

kurumların verdikleri sertifikalı ürünlere güven oluşmuş, zamanla çerçeve daha da 

genişletilerek et dışındaki ürünler de sertifıkasyona tabi tutulmaya başlamıştır. Öyle ki 

turizm, kozmetik, ilaç ve giyim ürünlerinde hassasiyetin ortaya çıkmasıyla helal gıda 

sertifıkasyon yerini, daha da geniş kapsamlı olan helal ürün sertifikasyonuna bırakmıştır.62 

1.13. İstihâle 

“İstihâle” temel yapısı ve nitelikleri itibariyle bir maddenin öncekinden başka 

farklı bir maddeye dönüşmesi şeklinde tanımlanmaktadır. Kimyevî bir değişimin olmadığı 

hadiseler ile maddenin kimyevî yapısındaki her değişim de hemen istihâle olarak 

değerlendirilmemekte istihâlenin vuku bulması için, kimyevî bir değişimden ziyade küllî 

bir dönüşümün gerçekleşmesi onun ilk haline ulaşılamaması şartı aranmaktadır.63 

                                                             
62 Adnan Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, İslam Hukuku El Kitabı (Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2020), 773, 774. 
63 Fıkıh kaynaklarında haramı helal, necisi temiz yapan istihale örnekleri ve diğer hususlar için bkz. Orhan 

Çeker, “İstihale”, I. Ulusal Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Kongre Kitabı 19-20 Kasım 2011 “Gıda Katkı 

Maddeleri, Sorunlar ve Çözüm Önerileri” (Ankara: Pozitif Tanıtım Hizmetleri, 2011), 18-21. 



23 
 

1.14. İstihlak 

“İstihlak” renk, tat ve koku itibarıyla az maddenin çok maddenin içinde 

kaybolması olarak tarif edilmektedir. İstihlak ile istihâle farklı hükümlere tabidir.64  

1.15. Akreditasyon 

Akreditasyon; laboratuvar, muayene ve belgelendirme faaliyeti yapanların 

objektif olarak belirlenen teknik kriterlere göre çalıştığının bağımsız ve tarafsız tüzel bir 

kuruluş tarafından onaylanması ve düzenli aralıklarla denetlenmesidir.  

1.16. Genetiği Değiştirilmiş Organizma 

Genetik olarak değiştirilmiş organizmalar kelime anlamı itibarıyla gen 

aktarımlı ürünler demektir.65 Genetiği değiştirilmiş ürünler ise, yapısında genetiği 

değiştirilmiş organizma barındıran ürünlerdir.66 Başka bir tanıma göre de biyoteknolojik 

yöntemlerle gen dizilimine bir canlı türüne başka bir canlı türünden gen veya genler 

aktarılarak mevcut özelliklerinin değiştirilmesi veya yeni özellikler kazandırılması ile elde 

edilen organizmalardır.67  

5977 sayılı Biyogüvenlik Kanunu’nun “Tanımlar” başlıklı 2. maddesinin “i” 

bendinde verilen tanıma göre ise, genetik yapısı değiştirilmiş organizma (GDO), ‘Modern 

biyoteknolojik yöntemler kullanılmak suretiyle gen aktarılarak elde edilmiş, insan 

dışındaki canlı organizmayı’ ifade etmektedir. 

                                                             
64 Geniş bilgi için bkz Çayıroğlu, İslam Hukukuna Göre Helal Gıda Sorunu, 213, 216. 
65 Hakan Ozan Erzincanlı, Tarımda Genetik Olarak Değiştirilmiş Organizmalar ve Bunların 

Belgelendirilmesi (İzmir: Ege Üniversitesi FBE, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 1, 2. 
66 Muzaffer Denli, Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar (GDO) (İstanbul: İstanbul Ticaret Odası Yayınları, 

2012), 21. 
67 İbrahim Kulaç vd., “Sofralarımızdaki Tatlı Dert, Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar ve Halk Sağlığına 

Etkileri”, Türk Biyokimya Dergisi XXXI/3 (2006), 152. 



24 
 

Genetik yapısı değiştirilmiş organizmalar; genetik yapısı değiştirilmiş 

mikroorganizma, genetik yapısı değiştirilmiş bitki ve genetik yapısı değiştirilmiş hayvan 

olmak üzere üçe ayrılarak incelenmektedir.68 Çoğunlukla “genetiği değiştirilmiş 

organizmalar (GDO)”, GDO’lu ürünlerin ise “transgenik” veya “gen aktarımlı ürünler” 

şeklinde ifade edilmektedir. Rekombinant DNA teknolojisi olarak adlandırılan gen 

teknolojisi tekniğiyle “transgenik hayvanlar” ve “transgenik bitkiler” elde edilmektedir.69  

GDO’lu ürünler, bitkisel veya hayvansal kökenli olabilmektedir. Bugün 

yerkürede neredeyse tamamına yakını bitkisel kaynaklı GDO'lu ürünlerin üretimi ve 

ticareti yapılmaktadır. Hayvanlar üzerinde çalışmalar yapılmakla birlikte değişik 

zamanlarda spekülasyonlara konu olan gizli çalışmaları saymazsak henüz hayvansal 

üretimde transgenik yöntemin yaygın olmadığı ifade edilmektedir.70 Günümüzde ilaç 

üretiminde GDO’lardan faydalanıldığı gibi, gıda ürünlerinde de GDO’lardan 

faydalanılmaktadır.  

1.17. Gluten 

Gluten, buğday başta olmak üzere çavdar, arpa, yulaf olmak üzere diğer 

hububatlarda yer alan bir protein grubudur. Gluten, “bazı bireylerin tolere edemediği, 

buğday, arpa, yulaf, çavdar veya bunların melezlerinde ve türevlerinde bulunan protein 

parçası” olarak tanımlanmıştır.71 Bitki kökenli olması sebebiyle insan sağlığı için çok 

yararlı olan ve çölyak rahatsızlığı olmayanlarca mide-bağırsak kanalı yoluyla kolaylıkla 

sindirilebilen, hamurun ağsı ve güçlü yapısından sorumlu olan, jelatin'in en önemli 

                                                             
68 Damla Gürpınar, “Biyogüvenlik Kanunu Çerçevesinde Hukuki Sorumluluk”, Dokuz Eylül Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Dergisi (İzmir, 2013), XV/1069. 
69 Denli, Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar (GDO), 21. 
70 Denli, Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar (GDO), 23. 
71 Türk Gıda Kodeksi, Gluten İntoleransı Olan Bireylere Uygun Gıdalar Tebliği No: 2012/4 (Türk Gıda 

Kodeksi), 28163 (04 Ocak 2012). 



25 
 

alternatifidir. Tat, koku ve lezzetinden daha iyi ve ekonomiktir. Bunca avantajı bulunan 

gluten çölyak hastaları için tehlike arz etmektedir.72  

2. TARİHİ SÜREÇ 

Hz. Peygamber’den (s.a.s.) itibaren varlığı bilinen İslâm’ın ilk dönemlerinde 

tüketicinin korunması esnafın, pazarın, ticaretin kısacası ekonomik hayatın kontrol 

edilmesi, iyiliği teşvik, kötülüğün engellenmesi maksadıyla tesis edilen “hisbe” müessesesi 

Hz. Ömer zamanında sistematize edilmiş; uzun yıllar bütün İslam devletlerinde canlılığını 

sürdürmüştür. Hisbe görevini yapan muhtesibe, insan sağlığının korunmasına yönelik 

önemli sorumluluklar da verilmiştir.73 Giyim sektöründe yer alan dokuma, pamuk, keten, 

iplik, kumaş boyacısı, ayakkabı imalatı ve satışıyla meşgul olanların sağlıklı, kaliteli ve 

standartlara uygun üretilmesini kontrol, muhtesibin görevleri arasındadır. Diğer taraftan 

yeme içme ve insan sağlığına doğrudan teması olan şerbetçi, eczacı, aktar, tebabet, 

haccam, sünnetçi, hamamcı, nalbant gibi mesleklerde faaliyet gösterenlerin denetiminin 

yapılması, mesleğiyle ilgili yetersizliği tespit edilenlerin meslekten uzaklaştırılması veya 

tahsil ile eksiklerinin giderilmesini sağlamak bir diğer görev olarak belirlenmiştir. 

Selçuklu ve Osmanlı toplumlarında esnaf ve sanatkârın, İslâmın önerdiği etik 

prensipler çerçevesinde sağlıklı güvenli kaliteli ürün ve hizmet sunumu için kurulan 

“Ahîlik Teşkilatı” aynı zamanda gıdaya yönelik düzenleme, standart ve tedbir sistemleriyle 

insan sağlığının korunmasında önemli görevler yürütmüştür. 

                                                             
72 Gluten Nedir? Faydaları, Zararları (http://www.gidahareketi.org/Gluten-Nedir,-Faydalari-Zararlari-98-

haberi.aspx) (Erişim 16 Mayıs 2021). 
73 Alpaslan Alkış, İslam Hukuku Açısından Tüketicinin Korunması (Konya: Selçuk Üniversitesi SBE, 

Doktora Tezi, 2012), 79, 80. 



26 
 

Helal belgelendirme konusundaki çalışmaların “uzun bir geçmişi” olduğu ifade 

edilse de74 bugünkü anlamıyla kullandığımız zaman, ilgili çalışmaların tarihinin en çok 

1960’lı yıllara kadar gittiği görülmektedir. Daha iyimser bir bakış açısıyla hareket edilerek, 

Yahudilerin uyguladıkları koşer (kosher)75 belgelendirmesi de bu kapsamda 

değerlendirilirse, 1900’lü yılların başlarına76 kadar götürülebilir.  

Oysa son yapılan tespitlerle birlikte, İslam toplumunda çok daha önceki 

tarihlerde, detaylı çalışmalar yapıldığı ve bu çalışmalar neticesinde, bazı ürünlere belirli bir 

standardizasyon getirilerek üzerine “tâhirdir” mührünün vurulması kararlaştırıldığı, gün 

yüzüne çıkmıştır. Yakınçağ tarihçisi olan Mehmet Yıldız tarafından tespit edilen bu 

uygulama, 1861 tarihinde İstanbul esnaflarından olan bazı gayrimüslimler tarafından 

derilerin tabaklanmasında yapılan sahtekârlığın/tağşişin tespitinden sonra alınan bir karara 

mebnidir. Olayın tespiti akabinde ‘meclis-i vâlâ’ tarafından alınan kararla nezafet ve 

taharete riayetin öncelikli İslamî prensiplerden olduğu belirtilmiş ve şer’î prensiplere göre 

üretilen ayakkabılara, esnaf kethudâsı tarafından ‘tâhirdir’ yazılı mühür ile damgalanma 

işlemiyle problemin giderileceğine hükmedilmiş, gereğinin icrası için şehremânetine sevk 

edilmiştir.77 Bu hükmün icrasının keyfiyeti hakkında detaylı bilgiler olmamakla birlikte, 

söz konusu uygulamanın gıda konusuna şamil olmadığı tahmin edilebilmektedir.78 Bir 

anlamda günümüzde gerçekleştirilen, helal sertifikalandırma işleminin temellerini 

                                                             
74 Bkz. Şentürk, “Ulusal ve Uluslararası Helal Gıda Standardizasyonu ve Belgelendirilmesi”, 419. 
75 Kosher belgesi Yahudi inancına uygun olarak üretilmiş ürünleri tescilleyen bir belgedir. İşletmelerde 
üretim yapılırken tüm aşamaların ve kullanılan malzeme ve hatta ekipmanların Musevi inançlarına 

uygunluğu din adamları (hahamlar) tarafından üretim yerinde kontrol edilir. Uygulama, ekipman ve 

malzemelerde inançlarına aykırı bir durum olmaması durumunda din adamları firmada üretilen ürünlere 

kosher (koşer) belgesi verir. Kosher İbranice’de “uygun” anlamına gelmektedir. 
(https://kosher.com.tr/sayfalar/sayfa-goster/60--kosher-nedir-.html Erişim Tarihi: 01.01.2020.) 
76 Mehmet Yıldız, “Osmanlı’da Ürünlerin Dinî/Şer ‘î Standardizasyonunda Dönüm Noktası: Tâhirdir 
Damgalı Sertifikasyona Geçiş”, Journal of Turkish Students V/1 (2010), 1479. 
77 Yıldız, “Osmanlı’da Ürünlerin Dinî/Şer ‘î Standardizasyonu”, 1478. 
78 Yıldız, “Osmanlı’da Ürünlerin Dinî/Şer ‘î Standardizasyonu”, 1480. 

https://kosher.com.tr/sayfalar/sayfa-goster/60--kosher-nedir-.html


27 
 

oluşturan bu uygulama, kendi zamanı için çok ileri ve öngörülü bir düşüncenin eseri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. 

14 Şubat 1862’de alınan tarihî bir kararla, Osmanlı devletinde yaşayan 

Müslümanların hizmetine sunulan deriden yapılmış imalatlarda “tâhirdir” mührünün yer 

alması sağlanarak, dini ve sıhhi hassasiyetle ürünlerin kalite standartlarına yönelik 

günümüzdeki sertifikasyon anlayışının ilk örneği sayılabilecek yeni ve dikkat çekici bu 

uygulama Yahudilerin gıda maddelerine yönelik 1900’lü yılların başlarından sonra 

kullandıkları kosher sertifikasından çok daha önce tasarlanmıştır.79  

Öte yandan özellikle gıda maddesi sektörüyle meşgul olanların insan sağlığının 

korunmasına yönelik tedbirler alması için Osmanlı döneminde ‘tenbih’ adı altında 

nizamnamelerin yayınlandığı, esnafın tenbih ve kurallara uygun hareket edip etmediği kadı 

adına “ayak naibi” tarafından denetlendiği bilinmektedir. Tarihi önemi açısından hicri 

1040 ve 1091 tarihli nizamnamelerden sağlıklı gıdanın teminine yönelik ekmekçilere, 

fırıncılara, kasaplara, aşçılara, börekçilere, bakkallara, yoğurtçulara, kaymakçılara, 

lokmacılara ayrı ayrı standartlar belirlenerek ikazlarda bulunulmuştur. 80  

Türkiye Cumhuriyeti’nde standardlaştırma konusunda 1930 yılında çıkarılan 

“Ticarette Tağşişin Men’i ve İhracatın Murakabesi ve Korunması Hakkında Kanun” 

önemli bir aşama olarak değerlendirilmiştir.81  

Dünyada helal ürünlere olan talebin ve ekonomik hareketliliğin artmasıyla 

ülkemiz akademik dünyası gıda mühendisliği, kamu yönetimi, işletme, sosyoloji gibi pek 

çok alanın yanı sıra İslami ilimlerde de yapılmaya başlayan ilmi çalışmalar artarak devam 

                                                             
79 Yıldız, “Osmanlı’da Ürünlerin Dinî/Şer ‘î Standardizasyonu”, 1479. 
80 Alkış, İslam Hukuku Açısından Tüketicinin Korunması, 79, 80. 
81 Faruk A. Sünter, “Türkiye’de Standardlaştırma Çalışmalarının Geçirdiği Aşamalar”, Standard Ekonomik 

ve Teknik Dergi (Ankara: TSE, 1974), CXLVII/3. 



28 
 

etmektedir. Türkiye’de İlahiyat fakültelerinde helal gıda bağlamında yüksek lisans ve 

doktora çalışmaları vardır ancak hayatın içinde önemli bir yeri olan helal beslenme 

konusunda nitelik ve nicelik yönüyle yeni helal gıda konulu akademik çalışmalara ihtiyaç 

duyulmaktadır.  

Helal konseptli ilmi-akademik çalışmalar gıda başlığı dışında tarım, turizm, 

eğitim, kozmetik, hizmet yerleri, enerji ve ulaşım alanlarındaki hizmet ve faaliyetleri de 

kapsayacak birikim üretmeye başlamıştır. Yine helal gıda konusunda sağlık yönü itibariyle 

tıp, besin ve köken gibi hususlar itibariyle gıda mühendisliği, katkı maddeleri ve elde 

edilişi yönüyle kimya, satışı ve pazarlanması yönüyle işletme ve iktisat, faaliyetlerin 

sürdürülmesindeki organizasyon yönüyle kamu yönetimi, pazarlama ve tanıtım yönüyle 

iletişim, tüketicilerin tercihlerine etkisi yönüyle psikoloji ve sosyoloji alanlarında ilmi 

akademik çalışmalar da akademik dünyada yerini almaya başlamıştır. Kaynakların 

değerlendirilmesi bölümünde bahsi geçen ilmi akademik çalışmalara epeyce yer 

verdiğimizi düşündüğümüzden burada Türkiye’deki akademik çalışmaları genel 

çerçevesiyle ifade etmekle yetineceğiz.  

Bu bağlamda ulusal ve uluslararası çerçevede birçok kongre, sempozyum, 

istişare toplantısı gerçekleştirilmiş, farklı bilim dallarında çalışan akademisyenlerin bildiri, 

sunum, makale, tebliğ, müzakere yüksek lisans ve doktora tezlerinin yanı sıra müstakil 

kitap çalışmalarıyla ülkemizde helal gıda/ürün konulu ilmi birikim oluşmaya başlamıştır. 

Diğer taraftan helal gıda sektöründe faaliyet gösteren dernek vakıf gibi bir takım sivil 

toplum kuruluşları himayesinde ilmi akademik çalışmalar sayısal ve nitelik olarak her 

geçen gün önem kazanmaya başlamıştır. Ayrıca Türkiye’nin helal alanda akreditasyon 

yapma konusunda yetkilendirilen Helal Akreditasyon Kurumu ve helal belgesi düzenleyen 



29 
 

Türk Standardları Enstitüsü gibi kurumlar yapılar helal gıda/ürün alanına teorik ve pratik 

katkılar sağlamaya başlamıştır. 

3. YAŞAM HAKKI AÇISINDAN HELAL GIDA 

Yaşama hakkı, bütün hukuk sistemlerinde en önemli hak olarak kabul 

edilmiştir. Çünkü yaşamını yitiren bir insan diğer bütün haklardan mahrum kalacaktır. Bu 

sebeple yaşama hakkının ihlali kişinin diğer haklarının ihlali anlamına gelmektedir. Her 

insan sağlıklı olmayı ve sağlıklı kalmayı arzu eder ancak bazen kişinin kendi ihmalleri 

veya kendisinden kaynaklanmayan çevresel sebepler insan sağlığını olumsuz 

etkileyebilmektedir. 

İslam’ın cana ve sağlığa taarruzu önlemek için ifade ettiği büyük günah82 ve 

cehennem azabı83 gibi manevî; kısas,84 diyet85 ve mirastan mahrumiyet86 gibi maddî 

müeyyidelerle hayat hakkı dokunulmazlığı sağlanmıştır. Ayrıca “…kendinizi 

öldürmeyin”87 ve “Kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayın”88 ayetleriyle getirilen 

yasaklarla da canın korunmasının önemi ortaya konulmuştur. Hz. Peygamber (s.a.s.) Veda 

Hutbesinde arefe günü, Zilhicce Ayı, Mekke şehri gibi canın kutsallığını vurgulayarak 

cana yönelik her türlü tecavüzü reddederek89 yaşam hakkına verdiği öneme işaret etmiştir. 

Ayrıca canın korunması için alınabilecek en caydırıcı ikaz olarak ifadesini bulan “Kim 

                                                             
82 Buhârî, “Kitâbu’d-Diyât”, VII/34. 
83 Nisâ, 4/93. 
84 Bakara, 2/178; el-Mâide, 5/45. 
85 Nisâ, 4/92. 
86 Ebû Bekr Şemsü‟l-Eimme Ebî Sehl Ebu Bekir Muhammed b. Ahmed (483/1090) Serahsi, Mebsût, ed. 

Mustafa Cevat Akşit (İstanbul: Gümüşev, 2008), XXVI/94. 
87 Nisa, 4/29. 
88 Bakara, 2/195. 
89 Buhârî, “İtabu’l-Hulûd”, VIII/15. 



30 
 

kasten öldürürse, bunun hükmü kısastır”90 hadis-i şerifiyle bir kişiyi öldürenin cezasını 

kendi hayatıyla ödeyeceği açıkça ortaya konulmuştur. Allah’ın yeryüzündeki halifesi,91 en 

güzel yaratılış sahibi92 ve yaratılanların en şereflisi kabul edilen Ademoğlu, olmazsa olmaz 

önem verilen hayat hakkından vazgeçme veya hukuksuz müdahalede bulunma hürriyetine 

sahip değildir. 

Beslenme ise insanoğlunun yaşamını devam ettirmesi için zaruri 

ihtiyaçlardandır. Ayrıca insanın yaşamını sağlıklı bir şekilde sürebilmesinde “helal ve 

tayyib” gıdaların önemli bir yeri vardır. Helâl beslenmenin uhrevi sorumluluk yönü 

olmakla beraber, aynı zamanda dünyada sağlığa yönelik zarureti de vardır. 

Dinen yasaklanmayan fakat insan sağlığına zarar veren maddelerin 

kullanımının fıkhi açıdan değerlendirilmesi hususu helal gıda konusunun önemli 

tartışmalarındandır. Konunun iki yönden ele alınması mümkündür. 

Öncelikle İslam dini; canın, aklın, dinin, neslin ve malın korunmasını istemekte 

ve her Müslümanı bunları korumakla mükellef tutmaktadır. Bunların en önemlisi de canın 

korunmasıdır. Sağlığın korunması hükmünün farz/vacip olarak kabul edilmesi durumunda 

sağlığa zararlı olan maddelerin kullanımına haram/mekruh hükmü verilebilecektir. Ancak 

tedavi olmanın farz/vacipten öte caiz olarak kabul edilmesi anlayışını o günkü tıp 

anlayışının ve etkinliğinin söz konusu görüşün ortaya çıkmasında etkin olduğunu 

düşünmekteyiz.  

İkincisi yaklaşımda ise insan sağlığına zarar verilmesi konusu, İslam 

hukukundaki “canın korunması”, “yaşam hakkının korunması” temel prensibi kapsamında 

                                                             
90 Ebû Dâvûd, “Diyat”, 5. 
91 Yûnus, 10/14. 
92 Tîn, 95/4. 



31 
 

değerlendirilebilmesidir. Bu hususun da açıklığa kavuşturulması için İslam hukukunda 

sağlığa olan zararı sebebiyle haram veya mekruh olarak hükmedilen maddelerin ortaya 

konulması gerekecektir. 

Bu bağlamda helal-haram gıdaların hükmünün tespitinde, sağlığa olumsuz 

etkilerinin şiddeti açısından maddelerin farklı derecelere ayrılması ve hükümlerinin 

tespitinde sağlığa zararları derecesinde helal-haram kavramıyla beraber tahrîmen mekruh, 

tenzîhen mekruh, mubah gibi daha ince ayrımların dikkate alınması yerinde olacaktır. 

Ayrıca madde veya hükümlerle ilgili mefhumların tarifi ve hangi manada kullanıldığının 

tespiti, kavramların farklı mezheplerde farklı manalarda kullanımı ortaya çıkan birtakım 

farklılıkların anlaşılmasına katkı sağlayacaktır.93 Dolayısıyla İslam’ın can emniyetine 

verdiği önemin biraz daha detaylandırılması yerinde olacaktır. 

İslam’da, insan canına büyük önem verilmiş ve canın dokunulmazlığı her 

platformda asıl kabul edilmiş94 zaruriyyat-ı diniyye şeklinde ifade edilen ana gayeler içinde 

“canın muhafazası” diğer hakların varlığının sebebi görülmüştür.95 Bu minvalde hayatı ve 

ölümü yaratanın96 canı alacak olanın ancak Allah olduğu97 birçok ayette bildirilmektedir. 

Kur’an-ı Kerim’de haksız ve hukuksuz olarak bir cana kastedenin, bütün insanlığı 

katletmiş gibi olacağı98 cezasının ebedi cehennem olduğu, büyük bir azabın hazırlandığı99 

                                                             
93 Osman Bayder, “Sağlığa Zararlı Maddelerin Şer’i Hükmünün Tespitinde Yöntem Ne Olmalı?”, 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 148. 
94 Servet Armağan, İslam Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

1996), 83. 
95 Muhammed Tâhir, İslam Hukuk Felsefesi, çev. Vecdi Akyüz - Mehmet Erdoğan (İstanbul: İz Yayıncılık, 

1996), 151. 
96 Mülk :67/1-2. 
97 Müminûn, 23/80. 
98 Mâide, 5/32. 
99 Nisâ, 4/93. 



32 
 

ifade edilerek cana kıyma günahının büyüklüğüne vurgu yapılmış, cana kıymak haram 

kılınmıştır.100  

İslam’da kişinin can güvenliğine verilen önemi göstermesi bakımından kişinin 

hayat hakkına yönelen öldürme ve yaralama gibi suçlara, misli ile cezalandırma (kısas) 

ilkesinin benimsenmesi101 dikkate değerdir. Kısas uygulaması cana kastedecekler için çok 

önemli caydırıcılık sağlamaktadır. Bu bağlamda haksız yere bir insanı öldüren kişinin 

varislerince Allah katında hafifletme ve rahmet102 olarak ifade edilen bağışlanarak kısasın 

diyete dönüşmemesi halinde infazda ileri gidilmeyerek usulüne uygun yapılması,103 hayat 

hakkının ve canı korumanın gereği olarak ortaya konulmuştur.  

İslam, başkasının hayat hakkının korunmasını sağlarken, kişinin canını da 

korumasını,104 hatta canına yönelik risk içeren tehlikeden de uzak durmasını ister.105 

İslam’a göre kişinin “bu hayat benimdir, bedenim üzerimde istediğim değişikliği yaparım, 

istersem yaşamıma son verebilirim” deme hakkı bulunmamaktadır. Peygamberimiz (s.a.s.) 

kişi nasıl intihar ettiyse (yöntem, alet) aynı şekilde cehennemde de aynı şekilde azaba 

çekileceği ikazında bulunmuştur.106 

Her daim helal ve tayyib gıda ile beslenmeyi emreden dinimizin, açlık veya 

susuzluk sebebiyle ölme aşamasına gelen kişinin, haram yiyecek ve içeceklerden zaruret 

miktarınca istifade etmesine ruhsat vermesi107 de her şeye rağmen canın korunmasına 

verdiği önemi ortaya koymaktadır. Öyle ki, “gönlü imanla dolu olan kişinin canına kasıt 

                                                             
100 Enâm, 6/151; el-İsrâ, 17/33; el-Furkân, 25/68. 
101 Yaşar Yiğit, “İslam Ceza Hukuku Açısından Ötenazi ve Hukuki Sonuçlarının Değerlendirilmesi”, İslami 
Araştırmalar Dergisi XVI/3 (2003), 341. 
102 Bakara, 2/178. 
103 İsra, 17/33. 
104 Nisâ, 4/29. 
105 Bakara, 2/195. 
106 Buhârî, “Cenâiz”, 84. 
107 Bakara, 2/173; el-Mâide, 5/3. 



33 
 

imandan ayrılmasına bağlanmışsa” can güvenliği için inkara ruhsat verilmiştir.108 İslam 

ötenaziye gerekçe olarak ifade edilen ıstırap ve elem içindeki bir insanın, Allah’tan ölüm 

talebinde bulunması bile hoş karşılanmamış,109 Peygamberimiz (s.a.s.) “İçinizden hiç 

kimse, sakın ölümü temenni etmesin.”110 ikazında bulunmuştur.  

Bir canı kurtarmanın insanlığı kurtarmak olarak kabul edildiği111 anlayış 

çerçevesinde öldürmeye veya ölüme sebep olmaya karşı yaşamaya imkan sağlanması için 

sağlığın korunması temel hedef olarak karşımıza çıkmaktadır. İslam’ın insan yaşamına 

verdiği değeri ifade edecek misalleri daha da çoğaltmak mümkündür. Nihayet ifade 

edilebilir ki din, akıl, mal, nesil gibi temel değerlerin varlığı canın varlığına bağlıdır. 

4. GIDANIN HUKUKİ ÖNEMİ VE DİĞER HAKLARLA İLİŞKİSİ 

Yerde ve gökte olan her şeyi insanın rızkını teminine bahşeden Allah Teâlâ,112 

insanın bu nimetlerden faydalanırken de ihtiyaçlarını helâl ve temiz olanlardan 

karşılamasını isteyerek113 çeşitli hukuki ve ahlaki ilkeler ortaya koymuştur. 

İslam, insanın yaratılıştan mal biriktirme, menfaat ve tamahkârlığa düşkün 

olmasının olumsuz sonuçlarını asgariye indirmek için insanın tüm faaliyetlerinde bu 

hukuki ve ahlaki ilkelerle yaşamını sürdürmesini istemiş; ister tüketici ister üretici olsun, 

ekonomik faaliyetlerinde doğruluk ve adalet114 gibi hukuki ve ahlakî ilkeleri de 

önemsemiştir. Hakkaniyet ölçülerine sahip olabilmesi için insanı, Allah’ın emir-nehiy ve 

nasihatleriyle eğitim programına tabi tutmuştur. 

                                                             
108 Nahl, 16/106. 
109 Buhârî, “Merda”, 19; Müslim, “Zikr”, 10. 
110 Buhârî, “Temennî”, 6; Müslim, “Zikr”, 13. 
111 Mâide, 5/32. 
112 Bakara, 2/29. 
113 Bakara, 2/168. 
114 Nisâ 4/135. 



34 
 

Kişinin yaşamını devam ettirmeye yetecek kadar helal ve sağlıklı gıda 

maddesine ulaşabilme hakkı İslam hukukunun temel ilkeleri arasında yer alan ve cemiyetin 

varlığını sürdürmesinde zorunlu gördüğü temel ihtiyaçların karşılanmasında beş asıl haktan 

biridir. Bu hakkın elde edilmesi noktasında sunulan hizmetlerin de aynı hassasiyetleri 

taşıması beklenir. Nitekim Hz. Ömer’in “Bizim çarşımızda dini bilen kimseler satıcılık 

yapsın”115 sözü de dininin emirlerine riayet eden insanın ekonomik faaliyetlerinde doğru 

olacağı, dürüst davranacağı, aldatmayacağını ve üretkenlikle birlikte kanaat sahibi olacağı, 

özellikle gıdaya taalluk eden hususlarda da insan sağlığını riske atacak davranışlardan uzak 

duracağı manalarını da kapsamaktadır. 

Günümüzün helal ve sağlıklı gıda hususunda en önemli konularından biri 

haline gelen “tüketicinin sağlık ve ticari olarak korunması”na yönelik ilk defa Hz. 

Peygamberimiz (s.a.s.) insanın beden ve ruh sağlığına doğrudan etki eden alışveriş gibi her 

alanda aldatmayı reddetmiş,116 aldanma ve aldatmanın olmaması için ölçü ve tartı 

kullanılmasını117 ölçü ve tartıda adil olunmasını, adaleti sağlayacak terazilerde tartılmasını, 

malın cinsi, kalitesi başta olmak üzere her yönüyle hiçbir şeyin gizlenmemesini, memnun 

olunmayan durumlarda muhayyerlik hakkının tanınmasını118 ilke olarak ifade ederek 

ahlakî, iktisâdî ve hukukî ilkeler ortaya koymuştur. Helal ve sağlıklı gıda tüketicilerine 

yönelik ticaret,119 akid,120 faiz,121 ölçü ve tartı122  gibi ticari hayata yönelik İslam 

hukukunun temel ilkeleri Kur’an’da daha başka birçok örneğiyle ortaya konulmuştur. 

                                                             
115 Tirmîzî, “Vitr”, 21. 
116 Müslim, “İman”, 164; İbn Mâce, “Ticaret”, 36; Tirmîzî, “Büyu”, 74. 
117 Buhârî, “Büyû”, 51. 
118 Buhârî, “Büyû”, 19; Müslim, “Büyû”, 47; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 53; Tirmîzî, “Büyû”, 26. 
119 Nisâ, 4/29. 
120 Mâide, 5/1. 
121 Bakara, 2/275. 
122 Hûd, 11/85; İsrâ, 17/35; Şuarâ, 26/181-183; Mutaffifîn, 83/1-3; Rahmân, 55/8. 



35 
 

Hz. Peygamber de kişinin ticari olarak yeterli ve sağlıklı gıdaya ulaşabilmesi 

için birçok ilke ortaya koymuştur. Gıdanın sıhhi denetiminin de mündemiç olduğu çarşı-

pazar düzenlenmesi ve denetlenmesi,123 temel gıda ve ihtiyaçlara kolay ulaşılabilmesi için 

ihtikâr yasağı,124 yeterli beslenmenin önündeki hileyi ölçü-tartı kontrolüyle önleme,125 

özellikle dar gelirlilerin yeterli beslenebilmesi için narh politikası,126. neceş yasağı,127 

muhayyerlik hakkının tanınması,128 garar satışı yasağı,129 şehirlinin köylü adına satışının 

yasaklanması,130 pazara gelen malların yolda karşılanmasının yasaklanması131 gibi 

hadisleriyle helal ve sağlıklı gıda tüketicilerinin korunmasına yönelik çok ileri düzeyde 

çağlar üstü prensipler ortaya koymuştur. Klasik İslam hukuku kitaplarında ihtikâr’ın 

sadece insan ve hayvan yiyeceklerinde olması da gıdaya ulaşmanın kolaylaştırılmasına en 

bariz örneklerdendir. Gıda ürünlerinde İslam hukukuna göre insan sağlığına zararlı kusur 

bulunmasının sonradan fark edilmesi sebebiyle ayıp muhayyerliği, aranan vasfın üründe 

bulunmaması veya elde edilememesi sebebiyle vasıf muhayyerliği hakkı ile akdin 

feshedebilmesi bu çerçevede değerlendirilebilir. 

Kişi zararlara ve hastalıklara sebep olan beslenme türlerindn uzak durarak ve 

helal ve sağlıklı beslenme koşullarına uyarak “koruyucu sağlık” olarak adlandırılan 

anlayışla canını teleften koruyabilir Bu bağlamda özellikle beslenme kaynaklı hastalıklar 

                                                             
123 Müslim, “İmân”, 164; İbn Mâce, “Ticâret”, 36, 40; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 50; Ahmed b. Hanbel, II/50. 
124 Müslim, “Müsakât”, 129; İbn Mâce, “Ticaret”, 6; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 40; Ahmed b. Hanbel, V/27; 

Dârimî, “Büyû”, 12. 
125 İbn Mâce, “Ticâret”, 35. 
126 İbn Mâce, “Ticaret”, 27; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 49; Tirmîzî, “Büyû”, 73; Ahmed b. Hanbel, III/85. 
127 Buhârî, “Büyû”, 60; Müslim, “Büyû”, 13; İbn Mâce, “Ticaret”, 14; Nesâî, “Büyû”, 16, 17, 21; Mâlik, 

“Büyû”, 97. 
128 Buhârî, “Büyû”, 42; Müslim, “Büyû”, 11; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 46; Nesâî, “Büyû”, 14; Mâlik, “Büyû”, 96; 

Ahmed b. Hanbel , II/242, 410, 420, 465. 
129 Müslim, “Büyû”, 4; İbn Mâce, “Ticaret”, 23; Ebû Dâvûd, “Büyû”, 25; Tirmîzî, “Büyû”, 17; Nesâî, 

“Büyû”, 27. 
130 Buhârî, “Büyû”, 58, 64, 68, 69, 70, 71; Müslim, “Büyû”, 11, 12, 18, 21; İbn Mâce, “Ticaret” 15; Ebû 

Dâvûd, “Büyû”, 45, 47; Tirmîzî, “Büyû”, 13; Nesâî, “Büyû”, 17; Mâlik, “Büyû”, 96. 
131 Buhârî, “Büyû”, 71; Müslim, “Büyû”, 14, 17; İbn Mâce, “Ticaret”, 16; Nesâî, “Büyû”, 18. 



36 
 

önce birtakım organları etkilemekte, daha sonra bedenin tamamına sirayet etmektedir. 

Helal ve sağlıklı beslenme ile bulaşıcı hastalıklara yönelik direnç sağlanması, organların 

sağlığının korunmasını sağlayacaktır. Bu bağlamda yukarıda yer verilen hadis-i şeriflerde 

de ifade edildiği gibi insanların kullanımına sunulan ürünler insan hayatını ve sağlığını 

tehlikeye düşürmeyecek derecede muteber ve sağlıklı olmalıdır. Aksi durumlara engel 

olunması gerekir. 

“Kendi ellerinizle kendinizi tehlikeye atmayınız”132 ayetiyle insanların sağlık ve 

güvenliklerine önem verdiğini gösteren İslam dini, zararlı olan bütün eylem ve faaliyetleri 

de yasaklamıştır.133 İslam’ın ikinci temel kaynağı hadis literatüründe “Tıp” başlığı altında 

özel bölümlerin yer alması sağlığa verilen önemi göstermektedir.  Allah’a saygısı olanlar 

için sağlığın, zenginlikten daha hayırlı olduğu, bedenin sağlık ve rahatının nimet 

olduğu,134 hastalığın bulunduğu yere girilmemesi gerektiği, hastalığın bulunduğu yerden de 

çıkılmayarak karantinada kalınmasına135 yönelik Nebevi ikazlar hangi şekilde olursa olsun 

sağlığın ve hayatın korunmasına yönelik tedbirler olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Teknoloji alanında yaşanan gelişmelerle gıda imalatının da artması ve 

çeşitlenmesi, insanın hayatı kolaylaştırmıştır. İnsanın hayatının kolaylaştırılmasını 

hedefleyen İslam, insan sağlığına zarar veren gıdaların zararlarının giderilmesinin, hukuki 

açıdan da güvence altına alınmasını istemektedir. Bu bağlamda kişinin ana gıda 

maddelerinin yetiştirilmesinde ve üretiminde sıkça karşılaşılan tarım ve böcek ilacı 

                                                             
132 Bakara 2/195. 
133 Armağan, İslam Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, 178. 
134 İbn Mâce, “Ticaret”, 1; Ahmed b. Hanbel, V/372, 381. 
135 Müslim, “Selam”, 92, 93. 



37 
 

kalıntıları başta olmak üzere GDO ve katkı maddeli gıdalarda insan sağlığına olumsuz 

etkilerine yönelik gerekli tedbirlerin alınmasını talep etme hakkı bulunmaktadır.136  

Bugün insan sağlığına yönelik bir güvence olarak hukuki düzenlemeler 

mevcuttur. Türkiye Cumhuriyeti Anayasası’nın 56. maddesinde, vatandaşların sağlıklı bir 

ortamda yaşama haklarına vurgu yapılarak beden ve ruh sıhhatinin korunması hakkını 

anayasal güvence altına almıştır.137 

Benzer şekilde insanlar zehirlenme, sakatlanma, yaralanma gibi herhangi bir 

tehlikeye maruz kalmadan İslam Hukukunun “ne zarar vermek ne zarar görmek vardır”138 

ilkesi muvacehesinde güvenilir bir şekilde sağlıklı gıda ihtiyaçlarını giderebilmelidir. 

İslâm Hukukunda, malların ve nefislerin hürmetinin korunması esas alınmış 

olup başkasına verilen her türlü zararının bedelinin iltizam edilmesi tazmin kavramıyla 

ifade edilmiştir.139 İslâm Hukukunda “kişinin iktisadi ödeme görevi” şeklinde kapsamlı bir 

şekilde tanımlanan tazmin, “telef veya gasp edilen bir şeyin yani malın bedelini 

ödemektir.” Diğer bir tabirle “o şey veya mal, misliyyattan ise mislini ve kıyemiyyattan ise 

yevmi gasb veya itlaftaki kıymetini sahibine vermektir.”140 şeklinde tanımlanabilmektedir. 

Zararın izalesi İslam Hukukunda olduğu gibi birçok hukukun temel ilkeleri arasındadır. 

Gıda veya insan sağlığına yönelik meydana gelen zararın izalesinde141 makul bir damânın 

tesisi, zayi edilen şeyin mislinin veya kıymetinin ödenmesiyle gerçekleşmektedir.142 

                                                             
136 Armağan, İslam Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler, 141. 
137 T.C. Anayasası (Anayasa), 17863 56.Madde (09 Kasım 1982). 
138 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/77 (Madde 19); İbn Mâce, “Ahkam”, 17. 
139 Vehbe Zuhayli, Nazariyyetü’d-Damân ev Ahkâmü’l-Mes’ûliyyeti’l-Medeniyye ve’l-Cinâiyye Fi’l-Fıkhı’l-

İslâmî (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1982), V/14, 15. 
140 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/616 (Madde 416). 
141 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/79 (Madde 20). 
142 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/616 (Madde 416). 



38 
 

İslâm Hukukunda sağlıklı ve helal gıdanın temel ilkelerinden biri de temizlik 

hususudur.143 Bu bağlamda temizlik kelimesinin kapsamında, suyun, gıdanın, insanın 

bedeninin ve hayvanının temizliği ile üretim yapılan mekânın temizliği yer alır. Hz. 

Peygamber (s.a.s.), temizliği imandan bir parça sayarak durgun suların kirletilmesini 

yasaklamıştır.144 Bu prensiplerden hareketle Müslüman yöneticiler ayet ve hadis-i şerifler 

ilham alarak gıda üretilen ve satılan mekanların yanı sıra evlerin çevresinin ve dükkânların 

tutulması, hamam ve tuvalet pis sularının, sığırların pisliklerinin, çamaşır suyu, alınan 

kanların şehrin dışında boş alanlara akıtılması, pislik ve leşlerin sosyal alanlardan 

temizlenmesi, denizlerin temiz tutulması145 gibi emirler çıkarmışlardır. 

Konunun bir diğer boyutuna gelince teknolojinin üretilen malın niteliklerini 

değiştirmesi karşısında yeterli teknik, tıbbi, hijyenik bilgiye sahip olamayan tüketici 

açısından önemli bir güvenlik sorununu ortaya çıkarmıştır. Gıda başta olmak üzere üretilen 

mal ve hizmetlerin, halkın sağlığına zarar vermeyecek biçimde üretilmesini ve 

dağıtılmasını sağlamak, tarih boyunca insanların ittifak ettiği konular arasındadır.146 Bu 

bağlamda “Müşteriyi hıyanetten korumak meşruttur.”147 sözüyle gıda tüketicisinin insan 

sağlığı yönüyle korunmasının zorunluluğu dile getirilmiştir. 

5. İNSAN SAĞLIĞININ İBADET HAYATINDAKİ YERİ VE ÖNEMİ 

Allah (cc) insanları kendisine ibadet etmeleri için yaratmıştır. İnsanın yaratılış 

ve varlık gayesi Rabbine kul olabilmektir. İbadetler insanın Rabbine kulluğunun en önemli 

                                                             
143 Bakara, 2/168, 222, Enfâl, 8/11, Furkân, 25/48 
144 Müslim, “Tahâret”, 1. 
145 Alkış, İslam Hukuku Açısından Tüketicinin Korunması, 49. 
146 Aşkın Aydemir, Tüketicinin Korunması, II. Türkiye İktisat Kongresi İç Ticaret ve Hizmetler Komisyonu 

Tebliğleri (Ankara: DPT Yayınları, 1981), 139. 
147 Alâuddîn Ebû Bekir b. Mes’ûd b. Ahmed Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâîʽ Tertîbü’ş-şerâîʽ,  Tkh. Muhammed 

Têmir (Beyrut: Dâru’l-Hadis, 1426), VII/150. 



39 
 

göstergelerindendir. Bu bağlamda İslam dini, ibadetlerde akıl ve bulûğ şartıyla birlikte 

“istitâat” kavramıyla ifade edilen güç yetirebilmesi şartının var olması aramaktadır.148 

İnsanın şer’i hitaba muhatap olabilmesi için akıl sağlığının yerinde olması, 

kişinin teklif edilen ibadetleri fiilen yapabilmesi için vücudunda mükellefiyeti yerine 

getirmesine mâni olacak derecede noksanlık ve hastalığın bulunmaması gerekir.149 Bu 

sebeple sağlık Allah’ın insana en önemli emanetlerindendir.  

Kur’an-ı Kerim’de rızık olarak verilen nimetlerin temiz ve helallerinin 

yenilmesi, belirlenen sınırların aşılmaması,150 yeme içme konusunda israf edilmemesini151 

ifade eden ayeti kerimeler helal gıdadan itidalli yararlanılmasını isteyerek ölçünün 

kaçırılmaması ve obezite gibi insan sağlığını tehdit edecek olan zararlardan insanı korumak 

istemektedir.  

Tarihin seyri içinde sınırlı kişiyi etkileyen ve çoğu zaman fiziksel bir problem 

olarak değerlendirilen şişmanlık, bugün sağlığı ciddi şekilde tehdit eden bir yaygın hastalık 

halini almıştır. Ülkemizde aşırı şişmanların sayısının günden güne artmasıyla şişmanlığın 

neden olduğu hastalıklarda da önemli oranda artış gözlemlenmektedir. Bu sebeple hem 

sağlık harcamaları aşırı derecede artmakta hem de insanların yaşam kalitesini ciddi bir 

şekilde olumsuz etkilemektedir. Beden sağlığını olumsuz etkileyen şişmanlık, aynı şekilde 

huzurlu bir ibadet için de bir engel oluşturmaktadır. Aşırı kilolu olmayı önlemenin 

ölçüsünü Peygamberimiz (s.a.s.) “Âdemoğlu karnından daha kötü bir kap doldurmamıştır” 

                                                             
148 Bakara, 2/286. 
149 Fetih, 48/29. 
150 Tâhâ, 20/81. 
151 A’râf, 7/31. 



40 
 

şeklinde başlayan hadisi şerifte yeterli ve dengeli beslenme, midenin bir bölümünün boş 

bırakılması şeklinde formülüze etmiştir.152  

Beslenme kaynaklı veya gıda maddesi içerik probleminden kaynaklanan sağlık 

sorunları ibadet hayatına olumsuz etkilerine dair örnekleri çoğaltmak mümkündür. Öte 

yandan sağlıksız olan ve helal olmayan gıda tüketimi sonucu ortaya çıkan hastalıkların 

tedavisinin hazineye getirdiği mali yükün tüm toplum tarafından karşılanması sebebiyle 

kamu hakkı vebali ortaya çıkmaktadır. 

Diğer taraftan İslam dininin temel prensiplerinden biri de güçlüğün 

kaldırılması ve zorlukların kullar lehine kolaylaştırılmasıdır. Allah insanları güçlerinin 

yettiği ölçüde sorumlu tutmuş,153 ve görme ve yürüme engelli olanlardan ve hastalardan 

güçlüğün kaldırılarak pozitif ayrımcılık yapılmasını,154 güçlerinin üzerinde sorumluluk 

yüklenmemesini istemiştir. 

Bir güçlük olarak hastalık, bedenin tabiî halini kaybetmesiyle ortaya çıkan 

güçsüzlük durumudur. İslam dini, müntesiplerine hastalıklarının derecelerine göre fıkıh 

dilinde ruhsat kavramıyla ifade edilen bir kısım kolaylıklar sağlamıştır.  

Kur’ân-ı Kerim’de yerini bulan ibadetlerin, nasıl yapılacaklarını Hz. 

Peygamber (s.a.s) fiilen açıklamış ve “Menasikinizi benden alınız…” buyurarak insanlara 

ibadetlerini nasıl yapacakları konusunda rehberlik yapmıştır. Hz. Peygamber’in (s.a.s) 

sünnetinde sağlıklı insanların üzerlerine farz olan ibadet şekillerinin hastalık esnasında 

değişebileceğini gösteren birçok uygulama yer almaktadır. 

                                                             
152 Tirmizî, “Zühd”, 47. 
153 Bakara, 2/286. 
154 Fetih, 48/17. 



41 
 

Sonuç olarak her şeyi en güzel bir şekilde yapan155 ve yapmayı emreden156 

Cenabı Allah, helal ve sağlıklı gıdanın yüksek vasıfta olmasını ve görünüş itibariyle de 

estetik olmasını murad eder. Kuvvetli müminin, zayıf olandan daha makbul ve Allah’ın 

yanında daha sevimli olduğu ifade edilmiştir.157  Böylelikle ruh ve beden sağlığı yerinde 

olanlar daha kolay bir şekilde ve layıkıyla kulluk vazifelerini yerine getirebileceklerdir.  

6. GIDA GÜVENLİĞİ VE İNSAN SAĞLIĞI AÇISINDAN TEK SAĞLIK 

Tek sağlık, insan ve hayvan sağlığına hizmet eden, insanları kapsayan bir terim 

olmakla birlikte, hayvanlardan insanlara geçebilen ve halk sağlığı açısından tehdit 

oluşturan enfeksiyöz hastalıkların kontrolü ile bu hastalıkların yayılımının anlaşılmasını 

sağlayan bir kavram olarak karşımıza çıkan çok sektörlü ve disiplinler arası bir 

yaklaşımdır.158 Bir başka tanıma göre ise hayvan ve insan popülasyonları boyunca sebep 

ve sonucun geniş, kapsamlı şekilde bağımlı olduğu bir süreç tarafından belirlendiği sağlık 

paradigması”dır.159 

Zoonoz hastalık kaynaklı dünyayı etkileyen birçok salgın tarihte önemli yer 

işgal etmiştir. 17.yüzyılda Avrupa’da yaşanan veba pandemisi Avrupa ülkelerini 

yeryüzünden silecek kadar etkisini göstermişti. 18. yüzyılda yaşanan sığır vebası salgını, 

tarım ve ekonomiyi çalışmaz hale getirmişti. Yine tüm dünyada sınır aşan; ebola, sars, 

mers, covid-19 gibi birçok zoonoz hastalık küresel tehdit haline gelmiştir.  

                                                             
155 Secde, 32/7. 
156 Yûnus, 10/26. 
157 Müslim, “Kader”, 34; İbn Mace, “Zühd”, 4168. 
158 Ender Yarsan, “Tek Sağlık”, Halk Sağlığı Uygulamalarında Veteriner Hekimliği Hizmetlerinin Rolü, 

2015, 3. 
159 Özlem Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık (Ankara: Gıda 

Tarım ve Hayvancılık Bakanlığı, Kariyer Uzmanlık Tezi, 2017), 10. 



42 
 

Tek sağlık kavramının ilişkili olduğu başlıca unsur gıda güvenliğidir. 

Tüketicinin sağlığına zarar veren gıdanın, kronik veya akut olan tehlike varlığının 

sınırlandırılması gıda güvenliği kapsamında değerlendirilmekte olup gıda üretim zincirinde 

enfeksiyon ve kontaminasyonu önlemek ve gıda kalitesinin sağlıklı bir şekilde korunması 

amacıyla gıda üretimi, kullanımı, depolanması ve hazırlanması da kapsama dâhil 

edilmektedir. İnsan sağlığını tehdit eden gıda zehirlenmelerinin artmasıyla ortaya çıkan 

gıda güvenliği kavramı daha fazla gündem olmaya başlamıştır.  

İstatistiklere göre 1993-2005 yılları arasında Türkiye’de gıda kaynaklı 

zehirlenme nedeniyle 108.246 kişi hastaneye kaldırılmıştır. Okullar, hastaneler, işyerleri, 

askeri birlikler ve fabrikalar gibi toplu yemeklerin yenildiği yerler ve sokak satıcılarının 

satışlarında gıda zehirlenmelerinin yoğunlaştığı ifade edilmektedir.160 

Salgın hastalıklar, toplu yemek işletmelerinin yaygınlaşması ve gıda arzının 

küreselleşmesi bağlamında insan sağlığı ve helal gıda her geçen gün daha da önem 

kazanmaktadır. Bu bağlamda insanların gıda hijyenine gösterdikleri duyarlılık artmaya 

başlamıştır. Temizliğin ve hijyenin imandan sayılması ve insan sağlığı yönüyle gıda 

hijyeni, helal gıda kriterinin temelini oluşturmaktadır.  

Fiziki, kimyevi ve biyolojik bulaş olmaksızın imal edilen gıdaların tarladan 

sofraya ulaşmalarında sıcaklık limit değerleri konusu gıda güvenliğinin önemli 

bölümlerinden biridir. Bilhassa dondurulmuş veya donma seviyesi üzerinde pazara sunulan 

meyve ve sebzeler, et, balık ile süt ürünlerde üreticiden tüketiciye giden yolda soğuk 

zincirin sağlanması sayesinde gıdaların kalitesi ve güvenliği tüm paydaşlarca yerine 

getirilmiş olur. 

                                                             
160 Filiz Ekim - Hüseyin Çakan, “Adli Bilimler ve Gıda Güvenliği”, 6. Gıda Güvenliği Kongresi Bildiri 

Özetleri Kitabı (İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018), 11. 



43 
 

Gıda güvenliği boyutunda en hayati parametre ısı derecesi olmakla birlikte, 

kuru gıdalarda bağıl nem; hazır yemek üretiminde kullanılan kızartma yağlarında toplam 

polar madde ölçümleri de oldukça mühimdir. Ölçümlerin sağlıklı yapılmasında doğru ve 

standartlara uygun cihazların seçilmesi, cihazların kalibrasyonu ve cihaz kullanıcılarının 

niteliği de önem arz etmektedir.161 

Sağlıkla ilgili insanlığı tehdit eden dünya çapında birçok sorunla 

karşılaşılmıştır fakat bugün insanlık yaşadığı ekosistem içinde beslenmeden kaynaklanan 

enfeksiyöz,162 zoonotik hastalıklarla bu çapta karşılaşmamıştır. En son karşılaşılan covid-

19 virüsünün çıkışının yabani hayvan kaynaklı olduğuna yönelik kamuoyundaki yaygın 

bilgiler konuyu daha da önemli hale getirmektedir. 

İnsan ve hayvan popülasyonlarındaki hızlı büyüme, yanlış ve kontrolsüz 

şehirleşme, yeni modern usuller çerçevesinde yürütülen çiftçilik faaliyetleri, yetiştirilen 

ürün ve hayvanların yetiştirilme biçimleri ekosistem üzerinde değişikliklere sebep 

olmuştur. Diğer taraftan ekosistem değişikliğine sebep olan orman yapılarının zarar 

görmesi, bitkisel ve hayvansal madde ticaretinin küreselleşmesinden kaynaklanan yeni 

eğilimlerle üretilen gıdaların İslam hukukunun helal haram kriterleri açısından yeniden 

incelenmesi sonucunu doğurmuştur. 

Gıda güvenliği ve güvenilirliği bağlamında besin maddelerinden kaynaklanan 

sağlık sorunlarını daha iyi anlayarak ve sağlığa yönelik etkilerini tespit ederek İslam 

hukuku açısından helal gıda hükmü değerlendirmelerinin yapılması zarureti ortaya 

çıkmıştır. “İnsanların bizzat kendi işledikleri yüzünden karada ve denizde düzen bozuldu, 

                                                             
161 Görkem Köse - Emine Başçı Devres, “Dijital Çağda Gıda ve Bilgi Güvenliğinin Bir Arada Sağlanmasının 

Önemi”, 6. Gıda Güvenliği Kongresi Bildiri Özetleri Kitabı (İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018), 14. 
162 Enfeksiyona neden olan mikroorganizmaların bulaştığı, ürediği ve çoğaldığı besinlerin tüketilmesi sonucu 

oluşan enfeksiyonlar Gıda (Besin) Enfeksiyonu şeklinde adlandırılmaktadır. Enfeksiyona sebep olan bu 

mikroorganizmalar bağırsakta çoğalırlar. 



44 
 

ki Allah yaptıklarının bir kısmını onlara tattırsın; belki de (tuttukları kötü yoldan) 

dönerler.”163 ayetinde ifade edilen ekolojik döngüye yapılan yanlış müdahalelerin 

doğurduğu acı faturalar daha da ağırlaşmadan gerekli tedbirlerin alınması insani ve İslami 

bir görevdir. Bu çerçevede insan sağlığının korunması hayvan sağlığı başta olmak üzere 

bitki sağlığı gibi insanla ilişkisi olan diğer çevresel faktörlerin de sağlığı ile doğrudan 

ilişkilidir. Tek sağlık konusu, olumlu veya olumsuz yönlerinin sonuç itibariyle insan 

sağlığını etkilemesi yönüyle İslam hukukunun temel konularından sayılan kötülüğün 

önlenmesi “sedd-i zerayi” prensibi çerçevesinde değerlendirilmelidir. 

6.1. Gıda Güvenliği ve Gıda Güvenilirliği 

Gıda güvenliği, sağlıklı ve daha kaliteli gıda tedarikini karşılamak maksadıyla 

gıdaların; imali, korunması ve sevki aşamasında ihtiyaç duyulan kaidelere uyulması ve 

gerekli tedbirlerin alınması olarak tanımlanmaktadır. Gıdalarda oluşabilecek fiziki, 

kimyevi, biyolojik ve her türlü zararların ortadan kaldırılması maksadıyla ortaya konulan 

önlemlerin tamamını kapsamaktadır.164 

İnsanlığın sağlıklı bir hayat sürmesi için ihtiyaç duyduğu her vakit gıda 

gereksinimlerini fiziki, sosyolojik ve ekonomik olarak tedarik edebilmesi maksadıyla kafi 

derecede güvenli ve besleyici gıdanın var olması gıda güvenliğinin temel gayesidir. 

Önümüzdeki 40 yıl içerisinde, 9 milyara yükseleceği tahmin edilen insanın beslenebilmesi 

için son 5 asırda tüketilenden daha fazla gıda imaline ihtiyaç duyulacağından bu sektörde 

bulunanların gıda güvensizliği sorununu daha ciddi ele almaları gerekecektir.165  

                                                             
163 Rûm, 30/41. 
164 Geniş bilgi için bkz. “Gıda Güvenilirliği mi Güvenilir Gıda Mı?”, https://www.gidahatti.com/gida-

guvenilirligi-mi-guvenilir-gida-mi-11847/, 2015. 
165 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 32. 



45 
 

Sağlıklı birey ve toplumun varlığının temelinde beslenme vardır. Beslenmenin 

kaynağı gıda kalitesi de her yönüyle doğal ve sağlıklı ortamda yetişen hayvan ve bitkilere 

bağlıdır. Kapsayıcı bir yaklaşımla, güvensiz ve yetersiz besin ile sıhhatsizliğin temelindeki 

temel problemlerin giderilmesi; insan, hayvan ve habitatın refahının artırılmasına bağlıdır. 

Bugün dünya iklim değişiklikleri, su sıkıntıları ve toprağın bozulmasıyla yüzleşmektedir. 

İnsan topluluklarının büyük oranda şehirlerde yaşamaya başlaması sebebiyle et ve süt 

talebi daha da artmıştır. İsrafın da normal olarak görüldüğü ihtiyaçların karşımıza çıkan 

daha sınırlı kaynaklardan karşılanması şeklinde insanlık büyük bir problemle 

yüzleşmektedir. İsrafı veya aşırı tüketmeye yönelik tedbir yerine doğal olmayan yollarla 

sınırlı kaynaklardan sağlıksız üretimi artırma arzusu gıda güvenliği problemini daha da 

derinleştirmektedir.  

İnsan sağlığına uygun gıdalar, sürdürülebilir bir şekilde üretilerek henüz 

doğmamış olanlar için çevresel bir maliyet bırakılmaması gerekmektedir.  Tarım, 

hayvancılık, çevre bilimi, bölgesel planlama, beslenme, gıda üretimi, ana-çocuk sağlığı, 

halk sağlığı konularındaki uzmanları su ve gıda güvenliği problemlerini interdisipliner bir 

şekilde ele almalı, geleceğe yönelik etkisi yönüyle arazi kullanım planlamasına kadar 

bütün süreçle birlikte sağlığa olan etkilerini ortaya koymalı, süreç sonunda fıkhi açıdan 

gıdaların helallik hükmü değerlendirilmelidir.  Sağlık ve helalliğin yerine getirilebilmesi 

yönüyle yeterli ve sürdürülebilir gıda güvenliğinin sağlanabilmesi için sağlıklı hayvan 

üretim sistemlerinin kurulması, evcil ve yaban hayatının korunması, zoonotik hastalıkların 

kontrol altına alınarak besin zincirinin takibi zorunlu hal almıştır. Sağlıklı ve güvenli gıda 

ürünlerinin ve canlılığın kaynağı suyun kalitesi, miktarı, kullanımı ve erişimine yönelik 

yeni tedbirler gıda güvenliği açısından hayati önem kazanmıştır. Ayrıca sanayileşme ve 



46 
 

şehirleşmenin tarım alanlarında biyoçeşitlilik üzerindeki olumsuz etkileri gıda güvenliği 

açısından azaltılmalıdır.   

Gıda güvenilirliği gıdaların, gıda kökenli hastalıklara sebep olan fiziki, 

kimyevi ve biyolojik etkilere çare olacak şekilde üretilmesi, saklanması ve son tüketiciye 

arzedilmesi şeklinde tanımlanan bilimsel bir sistem döngüsüdür.166 Güvenilir gıda; her 

türlü sağlıksızlıktan arındırılarak tüketime sunulan gıdadır. Bu bağlamda korunması 

gereken en önemli husus insan sağlığıdır. Hayvansal ürünlerle ilişkili olan zoonotik 

patojenler, parazitler, bakteriler ve virüsler gıda güvenilirliğinde en önemli risk alanıdır.  

Parazitlerin bir kısmının önemli ölçüde insan sağlığı yüküne katkısından 

bahsedilirken, virüsler sars, domuz gribi ve covid 19 gibi insan sağlığına kasteden 

pandemiyle ilişkilendirilmektedir. Hayvansal gıdalar yoluyla yayılan bakterilerin birçok 

ülkede geniş yayılımlı hastalık yükünün sebebi olduğu ifade edilmektedir.167 Gıda üretim 

zincirinde yer alan iş kolları arasındaki iş birliği senkronizasyonu güvenilirliği doğrudan 

etkileyen bir diğer husustur. 

Birçok hastalığın sebebi gıda kaynaklı olduğu halde sayısal olarak oranını, 

yayılma hızını ortaya koyan tablolar çıkarılamamaktadır. Gelişmiş ülkelerde de gıda 

kaynaklı hastalıklar önlenememekte ve gerçek nedeni kolay kolay bulunamamaktadır. Bu 

hastalıkların kaynağı kişinin tıbbi destek alması, dışkı ve diğer örneklerden patojenin 

varlığının teşhis edilmesi, sağlık kuruluşlarına bildirilmesiyle ortaya çıkabilmektedir. Bu 

sebeple birçok hastalığın sebebi gıda kaynaklı olmasına rağmen bağışıklık sisteminin 

sorunu kendisinin halletmesi, tıbbi destek alınmaması sebebiyle kayıtlara geçmemektedir. 

Gıda kaynaklı hastalıkların bazı organlara verdiği tahribatların ve vücut direncinin 

                                                             
166 Geniş bilgi için bkz. “Gıda Güvenilirliği mi Güvenilir Gıda Mı?” 
167 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 35. 



47 
 

kırılmasında pasif etkisi gerçek fail yönünün gizlenmesine fırsat vermektedir. Sonuç olarak 

yiyecek ve su bulaşıcı hastalıkların yayılmasına yol açan nedenlerin en güçlü failleridir.  

Elinden ve dilinden başkasının emin olduğu güvenilir kimse olarak tanımlanan 

Müslümanların inançları gereği güvenilir gıda üretme potansiyelleri oldukça yüksektir. Bu 

güveni işlerine de yansıtmaları halinde global gıda sektöründe ticareti açıdan önemli 

başarılar gösterebileceklerdir. “İnsan sağlığı hassasiyetiyle üretilen helal gıdaya 

uluslararası boyutta ilgi de artacaktır.” Gıda sektöründe verilen güven gayrimüslimlerin 

İslam’a davetini de olumlu yönde etkileyecektir. 

6.2. Gıda Güvenliğini Zaafiyete Uğratan Hususlar 

Tarihin büyük bir bölümünde insanlar birbirinden daha izole şekilde küçük 

yerleşim alanlarında yaşarlarken günümüzde flora ve fauna168 arasında daha fazla seyahat, 

ticaret ve bağlantı sebebiyle daha yoğun temas söz konusudur. Ayrıca ülkelerarası her türlü 

transferin hızlanmasıyla hastalıkların yayılma hızı aynı oranda artmıştır. 

İnsanların çoğunluğunun kalabalık, hijyen ve izolasyon imkanının zayıf 

olduğu, gıda kaynaklı hastalıkların kolaylıkla yayılım fırsatı bulduğu şehirlerde yaşaması 

“yeni ortaya çıkan insani felaket” olarak tanımlanmaktadır. 

İnsanın sağlığının yediği içtiği maddelerin sağlıklı olmasına bağlı olması 

sebebiyle iklim değişikliğiyle beraber bozulan ekolojik denge gıda kaynaklarının 

güvenliğini de tehdit etmektedir. Bu doğrultuda ormanların tahrip edilerek arazi açılması, 

gübre üretimi gibi tarımsal faaliyetler kaynaklı oluşan sera gazları; petrol tüketimi gibi 

                                                             
168 İnsan dışında var olan (Flora/bitki ve fauna/hayvan) biyolojik canlılar. 



48 
 

sebeplerle ortaya çıkan iklim değişiklikleri, sağlıklı gıda üretimi ve sağlıklı tüketim 

zincirini tamamıyla etkilemektedir.169 

İklimsel faktörlerin gıda güvenilirliğini doğrudan etkileyen birçok hastalık 

oluşturan mikrobun gelişme ve yayılmasını etkilediği, küresel ısının gıda kaynaklı 

mikropları artırdığı, ayrıca besin işlenme hataları için yüksek risk zamanını uzattığı tespit 

edilmiştir. Mikrobiyolojik rizikolara ilaveten, iklim değişikliğinin bir sonucu olarak ortaya 

çıkan gıda ve yem güvenilirliğini bozan her türlü fiziki, biyolojik kimyevi zehirli toksinler 

insan ve hayvan sağlığını, tarım ve meteorolojiyi de etkilemektedir.170 

Gıdalara kurutma, fermantasyon, tuzla muhafaza, şekerle muhafaza ve 

tütsüleme yöntemleri gibi oldukça eski hazırlama ve muhafaza amacı ile birçok işleme 

tekniğinin yanı sıra konserve ve dondurma uygulaması, vurgulu elektrik alanı, yüksek 

hidrostatik basınç, ohmik ısıtma gibi alternatif tekniklerin kullanımı da yaygınlaşmaktadır. 

Gıda işleme yöntemlerin olumlu yönleri olduğu gibi besin ögesi kaybı ve zararlı bileşik 

oluşumu gibi olumsuz riskli yönleri de bulunmaktadır. Örneğin buğdayın öğütülmesi ve 

pirincin beyazlatılmasında besin kaybı yaşanmaktadır. Buğday ve çeltikte özellikle diyet 

lifi, B grubu vitamin ve mineral kaybına yol açmakta yetersiz beslenme sorununun başlıca 

nedenlerinden biri sayılmaktadır. Öte yandan aşırı ısıl işlem uygulanan gıdalarda 

hidroksimetilfurfural (HMF), akrilamid AA), polisik, klikaromatik, hidrokarbon (PAH) 

gibi sağlığa zararlı kansorejen olarak değerlendirilen bileşikler oluşabilmektedir.171 

Gıda proseslerinin olumsuz yönlerini ifade edilirken gıdanın raf ömrünün 

uzatılmasıyla israfın önlenmesi, gıdanın her zaman ve her coğrafyada bulunabilirliğinin 

                                                             
169 Duran Ali Yıldırım, Kur’an’da Fesat (Konya: Çimke Basım Yayın Yapım, 2016), 301. 
170 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 66. 
171 Aziz Ekşi, “İnsan Sağlığı Perspektifinden Gıda İşleme Teknikleri”, 6. Gıda Güvenliği Kongresi Bildiri 

Özetleri Kitabı (İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018), 51, 52. 



49 
 

sağlanarak dengeli beslenmeye ortam hazırlanması, oluşabilecek patojenlerin ısıl işlemle 

inaktive edilebilmesi, küf gelişiminin engellenmesi, tarımsal üretimde pestisit, hormon, 

antibiyotik vb. kalıntılarının ölçülmesine imkan sağlanması, ısıl işlemler ile nişasta, 

protein, pigment gibi büyük moleküllü bileşiklerin sindirilebilirliğinin ve 

yararlanabilirliğinin  artırılması gibi olumlu yönleri de İslam hukuku insan sağlığı ilişkisi 

açısından göz ardı edilmemelidir. 

6.3. Sınır Ötesi Hastalıkların Yaygınlaşması 

Gıda kaynaklı hastalıkların ortaya çıkmasında, çevre alanında doğal ortamın 

tahrip edilmesinin, iklim değişikliği ve çevre kirliliğinin başlıca sebepler arasında 

olduğunu ifade etmiştik. Bu sebeplerden bir diğeri olan sınır ötesi hayvan hastalıkları insan 

sağlığı üzerinde direkt veya endirekt etki oluşturmaktadır. İnsanlar bahsi geçen zoonotik 

hastalıklara doğrudan enfekte olup klinik hastalık yaşadıkları gibi dolaylı etkilerini de sınır 

ötesi hastalıkların gıda tedarikiyle ulaşması şeklinde yaşarlar. 

Gıda kaynaklı hastalıkların ortaya çıkmasında, hayvanların yasa dışı ticareti, 

hayvancılığın mekânsal kümelenme sorunu ve yoğunlaşmasından kaynaklanan 

olumsuzluklar, ilaç ve aşıların rastgele kullanımları ve tedaviye dirençli mikropların ortaya 

çıkması, hayvansal gıdaların temin zincirlerinin hastalığa sebep olan her türlü organizma 

ve maddelerin hareket kanallarını artırması etkili olmaktadır.172 

Gıda kaynaklı hastalıklar bilhassa 5 yaştan küçük çocukları ve fakir ülkelerde 

yaşayan insanları daha çok etkilemekte, her sene takribi 420.000 kişi kontamine gıda 

sebebiyle ölmektedir. Yanlış tarım uygulamaları ve diğer çevresel faktörlerin tetiklediği 

                                                             
172 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 21. 



50 
 

iklim değişiklikleri, sivrisinek dostu yaşam alanlarını genişletmekte, ortaya çıkan sıtma 

rahatsızlığından her sene 1 milyonu aşkın çocuk ölmektedir.173  

Bir insanın yaşatılmasını bütün insanlığın yaşatılması174 olarak telakki eden 

İslam dininin gıda yoluyla ortaya çıkan zararın engellenmesi ve giderilmesi hususunda 

duyarsız kalması mümkün değildir. Bu açıdan insan sağlığı helal gıda konusunda tıp ve 

gıda uzmanları, çevre bilimcilerin, kimyager, ilahiyatçı ve ilgili tüm paydaşların 

katılımlarıyla interdisipliner anlayışla efradını cami ağyarına mâni çalışmalara ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

6.4. Büyütme Faktörü Olarak Antibiyotikler ve Antimikrobiyal Direnç 

Antibiyotikler mantarlar tarafından üretilen ve bakterilerin gelişmesini 

engelleyen doğal metabolitlerdir. Antibiyotiklerin düşük dozlarda yemlere katılması ile 

kanatlılarda performansın iyileştiğinin tespit edilmesinden sonra hususiyetle etlik piliç 

yetiştiriciliğinde büyütme elemanı olarak kullanılmaya başlanmıştır.175 Hayvansal 

yemlerde antibiyotiklerin sürekli kullanımı ile yem tüketen hayvanlardan mamul gıda 

zincirinde oluşan kalıntı sebebiyle insanlarda birtakım hastalıkların görülmesi ve bu 

hastalıkların antibiyotik tedavilerine karşı direnç göstermesi antibiyotiklere dikkatlerin 

yeniden çevrilmesine neden olmuştur. Hayvanlara verilen antibiyotik kalıntılar sebebiyle 

hayvansal gıdaları tüketen insanlarda bağırsak florası üzerine etkileri de güvenlik 

değerlendirmesi altında incelenmeli, zoonotik bakterilerde antibiyotik direnci meydana 

                                                             
173 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 26. 
174 Maide, 5/32. 
175 Geniş bilgi için bkz. Necmettin Ceylan vd., “Büyütme Faktörü Antibiyotiklere Alternatif Yem 

Katkılarının Etlik Piliçlerde Besi Performansı ve Bağırsak Mikroflorası Üzerine Etkileri”, Turk J Vet Anim 

Sci Tübitak 27 (2003), 727-733. 



51 
 

gelme riski de göz önünde tutulmalıdır.176 Antibiyotikler ve antiparaziter ilaçlar gıda 

hayvanlarında sık karşılaşılan hastalıkların tedavisi ve korunmasında hekim ve gıda 

uzmanı reçetesi ile kullanılmalı, verim artırıcı olarak kullanılmamalıdır. 

İnsanlarda, hayvanlarda ve bitkilerde antibiyotik kullanımı nihayetinde dirençli 

bakterilerin oluşmasına ve insandan insana, hayvandan hayvana, bitkiden bitkiye veya bu 

varlıklar arasında karşılıklı yayılmasına insan hayvan ve bitki atıklarının suya karışmasıyla 

suyun bulaştırıcı (kontamine) olmasına sebep olacaktır. Son çare olarak kullanılması 

gereken antimikrobiyallerin bütün sektörlerde yanlış ve yoğun kullanımıyla etkilenecek 

olan su ve toprak, temas eden diğer canlılarda antimikrobiyal ilaçlara karşı direnç 

geliştirerek küresel riske neden olacaktır. Hayvanların ve bitkilerin daha hızlı gelişmesi ve 

daha çok verim alınması amacıyla yapılan bu hata telafisi güç sorunlara yol açacaktır. Öte 

yandan antimikrobiyal direnç hayvan ve mahsul üretiminin sürdürülebilirliğine ciddi 

zararlar verecektir. İnsan, hayvan, bitki ve diğer canlılar arasında beslenme başta olmak 

üzere zorunlu bir bağ vardır. Bahsi geçen canlıların birinde oluşacak antimikrobiyal direnç 

zorunlu bu bağ sebebiyle doğrudan diğerlerini de sağlık açısından etkileyecektir.  

İnsanlarda görülen enfeksiyonların % 60’ının hayvansal kaynaklı olduğu ifade 

edilmektedir. Ayrıca her sene ortaya çıkan beş yeni hastalıktan üçünün de zoonotik 

kökeninden bahsedilmektedir. İnsanlara bulaşan ve hastalığa sebep olan biyoterörizm 

ajanlarının % 80’inin hayvansal kökenli olması hayvanlar üzerinde antimikrobiyal dirence 

sebep olan tibbi malzeme kullanımı konusunda hassasiyet zorunluluğunu ortaya 

koymaktadır. 177 

                                                             
176 Murat Yıldırım, “Hayvansal Ürünlerde Kalıntılar, İnsan Sağlığı ve Hastalık İlişkisi”, 6. Gıda Güvenliği 

Kongresi Bildiri Özetleri Kitabı (İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018), 53, 54. 
177 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 42, 54. 



52 
 

Yeryüzündeki canlı cansız her şeyi içine alan kurulu düzenin (ekolojik denge) 

ifsat edilmemesi gerektiği bilinciyle antimikrobiyal tehdit ile mücadele mümkün 

olabilecektir. Bu anlayış aynı zamanda insan sağlığı ve helal gıda hassasiyetinin de 

önemini ortaya koymaktadır. İslam hukukunun insan sağlığı yönüyle benimsediği ve 

önerdiği “Korunma Tedaviden İyidir” prensibi ile hastalığın kökeninin ortaya çıkarılması 

insanların bilinçlendirilmesi, denetimlerin artırılması konusunda iş birliklerine ihtiyaç 

vardır.  

6.5. Hastalıklar ve Tek Sağlık Yaklaşımı 

Dünyada yaşanan küresel değişikliklerin pandemik potansiyelde (covid-19 

örneği) enfeksiyöz hastalık salgınlarıyla sonuçlandığına şahit olduğumuz gibi bu haliyle 

etkileşimin devam etmesi halinde ulusal ve küresel düzeyde sağlık güvenliğine yönelik 

tehdidin şiddetlenmesi muhtemeldir. Bu bağlamda tehdidin şiddetine mukabele edebilecek 

sıhhi, dini ve İslami tedbirlerin alınması zarureti ortaya çıkmaktadır. Bu tedbirler 

kapsamında genelde gıda ve beslenme anlayışında özelde helal gıda anlayışında insan 

sağlığı gözetilmesi gereken temel unsur olmalıdır. 

Balık ve kabukluların dâhil olduğu çiftlik hayvanlarında ve bitkilerde nice 

enfeksiyöz hastalık; gıda hijyeninin, sağlıkla ilgili gelişmelerin ve beslenme durumunun 

iyileşmesiyle kalkınmış veya kalkınmada hamle yapan ülkelerde yaşayan 20. yüzyıl 

insanını tehdit eden risklerin kontrol altına alındığı ifade edilmiş olmakla birlikte178 daha 

fakir ülkelerde yaşayanlar, temel ihtiyacı olan yeterli beslenme, standartlara uygun sağlıklı 

içme suyu ve üst seviyede sağlık koşullarına sahip olamama sebebiyle pek çok enfeksiyöz 

hastalığa maruz kalmaya devam etmektedir. 

                                                             
178 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 17. 



53 
 

Tarımda verim kaybının azalmasını sağlayan fungisit ve insektisit gibi ilaçların 

aşırı kullanımıyla gerçekleştirilen yeşil devrim ile kalori açısından insanlığa yetecek kadar 

verim artışı sağlanmıştır; ancak gıdaya ulaşmada problem yaşamayan zenginler için yüksek 

yağ ve yüksek enerji veren gıdalar bulaşıcı olmayan hastalıkları ortaya çıkarmış, 

yoksulluklar ise aynı zamanda bulaşıcı hastalıklara maruz kalmaya devam etmiştir.179  

7. İSLAM HUKUKUNDA İNSAN SAĞLIĞI ve HELAL GIDAYA DAİR GENEL 

KURALLAR 

7.1. Yasaklanmamış Her Şeyin Mubah ve Helal Olması 

Allah’ın yarattığı ve haramlığına dair herhangi bir nassın bulunmadığı her 

varlığın helal ve mubah oluşu “eşyada aslolan ibahadır” kaidesiyle ifade edilmektedir. Bu 

bağlamda bu görüşü benimseyenler, bir şeyin helalliği konusunda ispat edici delil 

aranmayacağını, yalnızca onun haramlığı konusunda delil aranabileceğini, haramlığa 

delalet eden bir hüküm bulunmayan hususlarda mubahlığın esas alınacağını ifade 

etmişlerdir.180 Buradan hareketle bir nesnenin yenilmesi, içilmesi, kullanılması veya bir 

fiilin yapılmasının mubah oluşu “ibaha-i şer’iyye” ve “ibaha-i asliyye” olmak üzere iki 

kısımda incelenmektedir. Bir fiilin yapılıp yapılmayacağı nassa dayalı ise ibaha-i şer’iyye, 

bir fiilin yapılıp yapılmaması konusunda kulların muhayyer bırakılması da ibaha-i asliyye 

olarak adlandırılmaktadır.  

Asli ve şerî ibaha kavramlarının tanımı şu hadis-i şerife dayanmaktadır “Helal, 

Allah’ın kitabında helâl kıldığı, haram da Allah’ın kitabında haram kıldığıdır. Sükût 

geçtiği şeyler ise bağışladıklarındandır. Allah’tan kabul ediniz. Çünkü Allah hiçbir şeyi 

                                                             
179 Hiçcan, Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık, 17. 
180 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/56-58 (Madde 8). 



54 
 

unutmaz.”181 Ayrıca Yüce Allah, Kur’an-ı Kerim’de “Göklerde ve yerde olanların hepsini 

sizin buyruğunuz altına vermiştir.”182, “Muhakkak Allah size haram kıldığı şeyleri açıkça 

bildirmiştir.”183 buyurmak suretiyle haram kılınanların açıkça bildirildiğini ve bahsi 

geçmeyen geniş bir alanda yer alan helal ve tayyib olan rızıklara insana rahmet olması için 

yasak getirilmediğini ortaya koymaktadır. Bu doğrultuda hakkında haramlık sabit olmayan 

konularda esas olan mubahlıktır. 

Diğer taraftan Hz. Peygamber’in (s.a.s.) “Zarar vermek ve zarara zararla 

mukabele etmek yoktur.”184 ifadesinde faydalı şeylerde asıl olanın ibaha olduğu, zararlı 

şeylerde asıl olanın haramlık olduğu kaidesine işaret edilmektedir. Bu ilkenin konumuzla 

ilişkisi dikkate alındığında insan sağlığına zararlı olan gıdaların ibaha-i asliyye prensibinin 

dışında kalacağı anlaşılmaktadır. 

7.2. Helal ve Haram Kılanın Yalnız Allah Olması 

İslam’da teşrii yetkisi Allah ve Resulüne aittir. Nitekim insanların temel 

gereksinimi olan gıdaların helalliği veya haramlığını tayin etmede, insanların, nefislerine 

uyarak, onun muradı dışında “şu helaldir bu haramdır” şeklinde uydurulmuş hüküm 

vermesi sert bir ifade ile ikaz edilmiştir.185 Haram-helal kılma yetkisi konusu doğrudan 

tevhid ve itikatla ilgili olması sebebiyle önem arz etmektedir.  

Yine Kur’an-ı Kerim, Allah’ın kulları için yaratıp ortaya çıkardığı temiz ve hoş 

rızıkları insanların haram kılmaya kalkışmasını,186 eti helal kılınan hayvanlardan bir 

                                                             
181 Buhârî, “Tefsîr”, 99; Müslim, “Zekât”, 24; Ebû Dâvûd, “Et'ıme”,31; Tirmizî, “Libâs”, 6; İbn Mâce, 

“Et'ıme”, 60. 
182 Câsiye, 45/13. 
183 Enʽâm, 6/119. 
184 İbn Mâce, “Ahkâm”, 17. 
185 Bk. Nahl, 16/116. 
186 Â’râf, 7/32. 



55 
 

kısmının putlara ayrılarak187 veya saçma bir tasnif yapılarak insanların istifadesinden 

alıkonulmasını,188 haddi aşmaları189 en büyük zulüm olan Allah’a iftira davranışlarıyla 

zalimler topluluğundan olmalarından dolayı kurtuluşa eremeyeceklerini, sert bir üslupla 

ifade etmiştir. 

“De ki: Allah'ın size indirdiği rızkın bir kısmını haram, bir kısmını helâl 

kıldığınızı görmüyor musunuz? De ki: Size Allah mı izin verdi, yoksa Allah'a karşı yalan mı 

uyduruyorsunuz?”190 “Ey İnananlar! Allah'ın size helâl ettiği temiz şeyleri haram kılmayın, 

hududu da aşmayın. Doğrusu Allah aşırı gidenleri sevmez.”191 ayetlerinde yer alan 

uyarılardan dolayı geçmiş alimlerimizden birçoğu, hakkında kesin ve açık nass olmayan 

meselelerde, fetva verirken haram lafzını tercih etmemişler, bunun yerine “caiz değildir, 

kerih görülmüştür, yasaktır” gibi ifadeler kullanmışlardır.192 Ancak özel olarak konumuza 

gelecek olursak gıda ürünlerinde yukarıda belirtilen hassasiyetlerin de dikkate alınarak 

yeni ortaya çıkan meselelerin cevap beklediği de bir gerçektir.  

Bir şeyin haram helal oluşunu belirlemede temel kriter nass ve taabbudilik193  

olması sebebiyle helal ve haram olmasına dair gıda maddelerinin hükmü hususunda İslam 

hukukçuları çoğu zaman “asl” konumunda yer alan hususlara “fer” olanları kıyas ederek 

ta’lil yöntemine başvurmuşlardır. İlletin tespit edilememesi gibi kıyas şartlarının 

oluşmadığı durumlarda konular taabbudilik üzerinde kalabilmiştir. Fakihlerin görüşlerinin 

oluşmasında Kur’an ve sünnetin genel ilke ve gayeleri başta olmak üzere kaçınılmaz bir 

                                                             
187 Mâide, 5/103. 
188 En’âm, 6/143,144. 
189 Nahl, 16/116. 
190 Yûnus 10/59. 
191 Mâide, 5/87. 
192 Abdullah Kahraman, “Gıda Ürünlerinde Helal ve Haramı Belirleme Yöntemi”, CÜİFD (Sivas, 2012), 

463, 464. 
193 Kahraman, “Gıda Ürünlerinde Helal ve Haramı Belirleme Yöntemi”, 464, 465. 



56 
 

durum olarak yaşadıkları çevrenin, örf ve düşünceler ile bireysel tecrübelerinin etkisinin 

olduğunun da göz önünde bulundurulması gerekmektedir.  

Gıda maddeleriyle ilgili konularda insan sağlığının muhafaza edilmesine 

yönelik hususlar hükmün belirlenmesinde önemli bir kriter olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Yiyecekler hususundaki nehyin en önde gelen ana gayesi, insanın beden ve ruh 

sağlığının muhafaza edilmesidir. Beden ve ruh sağlığına zararlı olduğu kesin olan 

maddelerin tüketilmesinin dinen haram görüldüğü ifade edilmiştir. İnsana zararlı olan 

şeylerin tespitinde interdisipliner bir yaklaşımla diğer fenni ve beşeri bilim dallarında elde 

edilen sonuçların dini hükümlerde de dikkate alınması yaklaşımının194 helal ve sağlıklı 

gıda alanında ortaya çıkan sorunların çözümüne katkı sağlayacağını düşünmekteyiz. 

7.3. Helalin Kapsamının Harama Muhtaç Olmayacak Kadar Çok Geniş Olması 

Yüce Allah insanı halifesi olarak adlandırarak195 yeryüzündeki her şeyi onun 

için yaratıp emrine vermiş,196 faydalı olan her şeyi insanın yararına sunmuş,197 insanların 

sağlığına zararlı olan necis yiyecek, içecek ve diğer gıda maddelerini haram saymış, helal 

dairesinin sınırlarını harama göre çok geniş tutarak kullarını harama meyletmeye muhtaç 

bırakmamış, haramları da sınırlı tutmuştur. Daha özelde Kur’an’ın getirdiği hükümler bu 

konuda yol gösterici olmuştur. Gıda özelinde haram kılınanlara bakılacak olursa içki haram 

kılınmıştır ama su, süt, bal, ayran meyve suları gibi ruh ve bedene fayda verecek birçok 

sağlıklı ve yararlı yiyecek-içecekler verilmiştir. Hakeza bazı hayvanların eti haram 

kılınmıştır ama evcil veya yabani birçok hayvanın besleyici ve leziz eti mubah kılınmıştır. 

                                                             
194 Kahraman, “Gıda Ürünlerinde Helal ve Haramı Belirleme Yöntemi”, 465. 
195 Bakara, 2/30. 
196 Bakara, 2/29; Lokmân 31/20; Câsiye, 45/13. 
197 Bakara, 2/35. 



57 
 

Yüce Allah bize verilen rızıkların temiz ve hoş olanlarından yenilmesini, bu 

hususta haddin aşılmaması, haddin aşılmasıyla hastalıklar başta olmak üzere dünyevi 

gazabın yanında uhrevi gazabın geleceğini, gazabın uçuruma düşüreceğini ifade 

buyurmuştur.198 Bu bağlamda hayatın her alanında olduğu gibi gıda alanında da insan 

sağlığı dünyevi ve uhrevi müeyyidelerle güvence altına alınmaktadır. 

7.4. Harama Götüren Sebep ve Yolların da Haram Olması 

İslam, yasaklanan fiilleri yapan kimselere yönelik belli cezaları öngörmekle 

kalmamış, haramlara götürebilecek vesile ve sebeplerin yolunu da kapatarak toplumun 

haramlardan uzak kalınmasının ortamını hazırlamıştır. Bu bağlamda Mecelle’de “Alması 

memnu olan şeyin vermesinin de memnu olacağı”199 ve “İşlenmesi memnu olan şeyin 

istenmesinin de memnu olacağı”200 hükümlerine yer verilmiştir. 

İnsanı harama götürecek şeylerin haram kılınması sebebiyle insan sağlığına 

zararlı olan gıdaları engellemenin en etkili ve en makul yolu, bu amaca hizmet eden bütün 

faaliyetlerin ve yolların da kapatılmasıdır. 

“Vesileler hangi maksada hizmet ediyorsa, onun hükmünü alır.”201 genel 

kaidesi bağlamında nakliye, alım satım, servis gibi hizmetlerin yapılması mubah iken 

haram olması sebebiyle içki türünden veya yasaklanan hayvan etlerinin tüketiciye veya 

işletmeciye taşınması da taşınan maddenin hükmünü aldığı gibi içki alışkanlığına götüren 

şeylerde aynı hükme tabi sayılmaktadır. 

                                                             
198 Tâhâ, 20/81. 
199 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/93 (Madde 34). 
200 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/93 (Madde 35). 
201 Ebû Muhammed İzzüddin Abdülaziz b. Abdisselam b. Ebi’l-Kasım b. Hasan Sülemî, Kavâidü’l-Ahkâm fî 

Islahi’l-Enâm, ed. Nezih Kemal Hammed - Osman Cumua (Beyrut: Dâru’l-Kalem, 1431), I/74. 



58 
 

Mubah olan bir davranışın kat’i veya zann-ı galip ile harama götürmesi 

durumunda işlevsellik kazanan fer’î delillerden olan sedd-i zerâi de, konu bahsimiz olan bu 

kaideye dayanmaktadır. Bu bağlamda fesad, mefsedet ve münkere ulaştırması kuvvetle 

muhtemel olması sebebiyle meşru filler, gayri meşru sayılmaktadır.202 Bu bağlamda İslam 

hukuku gıda konusunda insan sağlığını olumsuz etkileyebilecek veya olumsuz 

sonuçlanacak hususlarda da yukarıdaki kuralın işletilmesine imkân sağlamaktadır. 

7.5. Haramı Helalleştirmek Konusunda Hilenin de Haram Olması 

Aldatma ve kandırma anlamında olmak üzere Türkçe’de kullanılan hile’nin 

fıkıh terminolojisinde yaygın karşılığı tağrîr’dir.203 Literatürde tağrir, fiyatta ve vasıfta 

olmak üzere ikiye ayrılır.204 Helal ve sağlıklı gıdalara ilişkin daha çok vasıfla ilgili konular 

hükmün belirlenmesinde önem arz etmektedir.  

Kişinin haram kılınan bir şeyi mubah kılmak için herhangi bir yolla girişimde 

bulunması ve bunun neticesinde şekil itibarıyla haram kılınan şeyin de şeklen helâle 

dönüşmesi için hile yapması Kur’an-ı Kerim’in birçok emrine205 aykırı olduğu gibi 

Peygamberimizin aldatmayı, akitleri yemin, yalan ve manipülasyonla kuvvetlendirmeyi 

yasaklayan “bizi aldatan bizden değildir” 206 şeklindeki şiddetli ikazına da aykırıdır. 

Öte yandan gıda ürünlerinin sadece vasıflarıyla ilgili yapılan hileler, kişinin 

sağlığının bozulmasına sebep olması durumunda, ibadet hayatı, ferdi ve aile hayatında 

                                                             
202 Bkz. Muhammed Hişâm Burhânî, Seddü’z-Zerâi’ fi’ş-Şerîati’l-İslâmiyye (Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1995), 80, 

84. 
203 Ali Bardakoğlu, “Tağrir”, İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi  (İstanbul: İFAV 

Yayınları, 1997), IV/225. 
204 Bardakoğlu, “Tağrir”, IV/225. 
205 Bakara 2/188. 
206 Buhârî, “Büyû”, 26; Ebû Dâvûd “Büyû”, 50; İbn Mâce, “Ticâret”, 42. 



59 
 

yaşanacak bütün problemlerin, dünyevi ve uhrevi mesuliyetin, telafisi imkânsız kul hakkı 

ihlallerinin kaynağı olacaktır. 

Haramları meşrulaştırmak için hileye başvurmanın men edildiği bizatihi ayet 

ve hadislerle bildirilmiştir. Örneğin avlanma yasağı bulunduğu halde cumartesilerde 

balıkların bolca gelmesi İsrailoğlullarını hile yapmaya sevk etmiştir. Cumartesi günleri 

balıkları bir havuzda toplayıp pazar günü avlamaya başlamışlar. Zahirde balıkları pazar 

günü toplayarak onların haramı meşrulaştırmak için yaptıklarının fasıklıktan başka bir şey 

olmadığı Kur’an-ı Kerim’de bildirilmektedir.207 Cenab-ı Allah, Kur’an-ı Kerim’de bu 

hususa yer vererek koyduğu yasakların hileli yollardan mubah hale getirilmesi konusunda 

Müslümanları da uyarmaktadır. Bu bağlamda hükmün görünüşten öte hakikate bağlı olarak 

verildiği görülmektedir. Yahudilerin de lanete uğraması haramlığın hakikat, mahiyet ve 

sözün maksadına göre belirlendiğini göstermektedir.208 

Peygamberimiz (s.a.s.) “Ümmetimden bazı topluluklar (değişik te’vil ve 

tefsirlerle) zina etmeyi, ipekli elbiseler giymeyi, içki içmeyi ve çalgılı eğlenceleri helâl 

sayacaklardır…”209 ifadesiyle ve içkilere farklı isimler verilerek tüketilme cihetine 

gidileceğini ifade ederek210  haram sayılan maddelerin hükmünün manipüle edileceği 

yönündeki mesajlarıyla bu duruma dikkat çekmektedir. 

7.6. İyi Niyetin Haramı Meşru Kılmayacağı 

Niyet; Allah’ın rızâsını elde etme maksadıyla ve Allah’ın hükmüne ittiba 

etmek üzere fiile yönelen irade veya gerçekleştirmeden önce bir şeyi yapma iradesi 

                                                             
207 Araf, 7/163. 
208 Saffet Köse, İslam Hukuku Açısından Kanuna Karşı Hile ve Hile-i Şer’iyye (İstanbul: Hikmetevi 
Yayınları, 2020), 256. 
209 Buhârî, “Eşribe”, 6; Ebû Dâvûd, “Libâs”, 6. 
210 Nesâî, “Eşribe”, 41; İbn Mâce, “Fiten”, 22. 



60 
 

şeklinde tanımlanmaktadır.211 Samimi niyetin kapsamında ciddiyet ve kararlılık 

bulunmaktadır. 

“Ameller ancak niyetlere göredir ve herkesin niyeti ne ise eline geçecek 

odur.”212 hadis-i şerifi İslam dininin maksat ve niyete verdiği önemi göstermektedir. 

Niyetin Allah rızasına uygunluğu sebebiyle gündelik faaliyetler bile ibadetler gibi ecre 

vesile olacaktır.213 Fakat haramlar hususunda iyi niyetin haramları mubah kılmada 

herhangi bir tesiri yoktur. Bu minvalde hayır ve hasenatta kullanırım niyeti ile haram 

kılınan içki, kumar, tefecilik gibi şeyler üzerinden para kazanmak veya makul tevillerle 

haram gıdaları tüketmek davranışı mubah hale getirmediği gibi sağlıksız gıdaları israf 

olmasın düşüncesiyle tüketmek de niyete bağlı olarak bu davranışı mubah hale getirmez. 

Nitekim üşüyen ve içkiyi ısınmak için içmenin hükmünü soran kişiye Hz. Peygamber 

haram hükmünün değişmeyeceğini söylemiştir.214 

7.7. Haram Şüphesinden Kaçmak 

Dinimizde helaller ve haramlar kesin olarak açıklanmıştır. Bu durum Kur’an-ı 

Kerim’de şöyle ifade edilmiştir. “Halbuki Allah, biçare yemek zorunda kalınan durumlar 

hariç, haram kıldığı şeyleri size açıklamıştır.” 215 ayetinde ifade edildiği gibi haram olan 

şeyler açıkça beyan edilmiştir. Haram kılınanlar ile helal kılınanlar arasında, haram ve 

helale dair nassların sübut ve delaleti sebebiyle hukuki olaylara uygulamalarda şüpheli 

alanlar bulunabilmektedir. Bu husus Peygamber (s.a.s.) helallerin ve haramların çok 

                                                             
211 İbrahim Kâfi Dönmez, “Niyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV İSAM, 2007), 

XXXIII/169. 
212 Buhârî, “Bed’ül-Vahy”, 1; Müslim, “İmâra”, 155, Ebû Dâvûd, Talâk, 11: İbn Mâce, “Zühd”, 26., Ahmed b 

Hanbel, “Müsned”, 1/26, H. No: 168. 
213 Hayrettin Karaman, Günlük Hayatımızda Helâller ve Haramlar (İstanbul: İz Yayıncılık, 2000), 24. 
214 Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 5. 
215 En’âm, 6/119. 



61 
 

belirgin şekilde ortaya konulduğunu, bunun yanı sıra insanlardan birçoğunun haram-helal 

hükmünü bilmediği şüpheli şeylerin de bulunduğunu ve bunlardan kaçınmak gerektiğini 

ifade etmiştir.216  

Şüpheli gıdaların helal veya haram olduklarının tespiti hususunda sağlığa 

olumlu olumsuz etkisinin bulunabilmesi için tecrübe ve ilim önemli bir ölçü olarak kabul 

edilmelidir. Açıkça yasaklanmamış ve halk arasında tecrübe edilmiş veya ilmen insan 

sağlığına zararlı olmadığı kesinleşmiş gıdaların yenilmesi konusunda kısıtlama yapmamak 

gerekir.217 

7.8. Zaruretlerin Haramı Geçici Olarak Meşru Kılması 

Zaruret; lügatte mecburiyet, mefkaret, muhtaçlık, icap gibi anlamlarda 

kullanılmaktadır.218 Zaruret içine düşen kişiye muzdar denilir. Bir hüküm olarak İslam’a 

göre insanların haramlardan şiddetle sakındırması esas olmakla beraber zaruret durumu 

kalkana kadar men edilen şeyin mubah olabileceği beyan edilmiştir.219 Kur’an-ı Kerim’de 

yasaklanan gıdalar ifade edildikten sonra zaruret halinde bahsi geçen gıdaları yemenin 

mubah olacağı açıkça ifade edilmiştir.220 Bu ayeti kerimelerden yola çıkılarak “Zaruretler, 

haramları mubah kılar.”221 genel kaidesine ulaşılmıştır. 

İlk dönem temel eserlerde hangi zaruret hallerinde yasaklanan şeylerin mubah 

hale geleceği hususu daha çok ele alınmıştır. Bir haramı işlemek önemli bir zarar olmakla 

                                                             
216 Müslim, “Müsâkât”, 107. 
217 Özkan, Hanefî Mezhebinde Helal Gıda Kriterleri, 23. 
218 Muhammed b. Mükerrem İbn Manzûr, Lisânü’l-ʿArab, nşr. Abdullah Ali el-Kebîr (Kahire: Dârü’l-Maârif, 

ts.), “abd”, IV/482; Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed (1205) Zebidî, Tâcü’l-
Arûs min Cevâhiri’l-Kâmus, ed. Abdülhalim Tahâvî (Kuveyt: et-Türâsü’l-Arabî, 2001), 388. 
219 Ebu’l-Velîd Muhammed b Ahmed (İbn Rüşd El-Hafîf) İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid ve fi Nihâyetü’l-
Muktesıd (İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985), 476. 
220 Bakara 2/173, Mâide 5/3. 
221 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/80-81 (Madde 21). 



62 
 

birlikte kişinin sağlığının yaşamının ya da bir organının yitirilmesi daha büyük zarar 

olması sebebiyle hafif olanın tercih edilmesi suretiyle daha büyük zarardan kaçınmaya 

imkân sağlanması içindir. 

Zaruretin ölçüsü, “yenilmemesi durumunda, insanın canına ya da bazı 

organlarına zarar gelme endişesi”222 şeklinde ifade edilmiştir. Zaruretin sınırı da 

yasaklanan şey sebebiyle helak olmak ya da helâka yaklaşmakla yüz yüze kalınması, 

mecbur kalındığı halde yenilmemesi ve giyilmemesi sebebiyle aç veya çıplak kalan 

kimsenin ölmesi veya bir uzvunun yitirilmesi şeklinde belirtilmiştir.223  

Zaruret içinde olan muzdarın bulduğu haram yiyeceği ve içeceği 

kullanmamasının, kendi eliyle kendini tehlikeye atmayı yasaklayan ayete224 aykırı olduğu 

ve bu şekilde davranan kişinin Allah katında mes’ul olduğu belirtilmiştir.225 

Zaruretlerin haramları mubah kılmasında ötekinin hakkına tecavüz edilmemesi, 

haz ve lezzet maksadının güdülmemesi ve doyasıya değil içine düştüğü zaruret hâlinden 

kurtulacak miktarda haramdan istifade edilmesi şeklinde belli sınırlamalar da 

getirilmiştir.226 Bu bağlamda “Zaruretler, (zaruretle mubah olanlar) kendi miktarınca 

takdir (ve tahdîd) olunur.”227 genel kaidesine ulaşılmış, zaruret halinin ortadan 

kalkmasından sonra “Mâni zâil oldukça memnu avdet eder”228 ilkesi gereği haramı 

                                                             
222 Ebû Bekr Ahmed b. Ali er-Râzî Cessâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, ed. Abdüsselam Muhammed Ali Şâhin 

(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994), I/157. 
223 Ebû Abdullah Bedrüddin Muhammed b. Bahadır Zerkeşî, el-Mensûr fi’l-Kavâid, ed. Ahmet Muhammed 

Faik (Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1985), II/319. 
224 Bakara 2/19. 
225 Vehbe Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuhû (Dâru’l-Fikr, 1985), IV/154. 
226 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/90-91 (Madde 31-32) “Zarar bi kaderi’l-imkân yani 

mümkün olduğu kadar sûret-i meşrû’ada def ve izale olunur.”, “Hâcet umûmî olsun husûsî olsun zarûret 
menzilesine tenzil ve zarûrete binâen yirmi birincimadde hükmünce memnû’ olan şey tecvîz olunur.". 
227 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/81-83 (Madde 22). 
228 Ali Haydar Efendi, Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm, I/83-84 (Madde 24). 



63 
 

kullanmak helal sayılmamış, ne zaruret kapısı kapatılmış ne de ruhsatların kalıcı hale 

getirilerek istismar edilmesine fırsat verilmiştir. 

Diğer taraftan zaruretlerin haramları mubah kılmasının arka planında İslam’ın 

“kolaylığın tercih edilmesi güçlüğün kaldırılması” ilkesi yer almaktadır. Kur’an-ı Kerimde 

Allah’ın kulları için kolaylığı murad ettiği ayetler229 ile “Şüphesiz bu din kolaylık dinidir. 

Her kim dini zorlaştırırsa din ona galip gelir.”230 vb. hadis-i şerifler bu ilkenin temelini 

oluşturmaktadır. 

7.9. Helal ve Haram Bir Arada Bulunduğunda Haramlık Yönünün Tercih Edilmesi 

Helâl ve haram kılıcı delilin, vasfın veya sebebin birlikte bulunduğu ve 

delillerin kuvveti yönüyle birinin tercih edilemediği hususlarda, haramlık yönü dikkate 

alınarak bahsi geçen meselede haramlığa hükmedilmesi gerektiği231  şeklindeki genel bir 

kaideye ulaşılmıştır. Bu kaide helal veya haram olduğu şüpheli olan gıdalarla ilgili 

müşkilatın çözüme kavuşturulmasında temel ilke olarak kabul edilmektedir. Sağlıklı ve 

helal gıda konulu güncel pek çok meselenin çözümünde sıkça yararlanılacak genel kaideler 

arasında yer almaktadır.  

Kavaid alanında eser bırakan pek çok fukaha; “Aynı anda helâl ve haramın 

bulunması durumunda, haramlık ağır basar.”232; “Haram ve helâle delalet eden delil bir 

arada bulunursa, haram kılıcı delil galebe eder.”233 “Helâl ve haram bir mahalde içtima 

                                                             
229 Bakara 2/185, Hacc 22/78, Mâide 5/6. 
230 Buhârî, “İman”, 29; Nesaî, “İman”, 28. 
231 Yûsuf Karadâvî, el-Halâl ve’l-Harâm fi’l-İslâm (Beyrut: El-Mektebetü’l-İslamî, 1994), 32, 33. 
232 Zeynüddin Zeyn b İbrahim b Muhammed (970/1563) İbn Nüceym, el-Eşbah ve’n-Nezâir Maa Şerhihi 

Gamzü Uyun’il-Basâir (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1978), 109; Celâlüddin b. Ebî Bekr Suyûtî, el-

Eşbâh ve’n-Nezâir (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403), 164, 165. 
233 Zerkeşî, el-Mensûr fi’l-Kavâid, II/125; İbn Nüceym, el-Eşbah ve’n-Nezâir, 109. 



64 
 

ettiklerinde, başta ve sonda haramlık yönü ağır basar.”234, “Helâl ve haram eşit olduğu 

zaman, haram, helâlin önüne geçer.”235 “Helâl ve haram birbirine karıştığında, helâlden 

kaçınmak vacip olur.”236 gibi farklı lafızlarla genel kaideyi ele almışlardır. 

Hz. Peygamber’in (s.a.s.) buyurduğu, Buhârî ve Müslim’in Sahîhi’nde yer alan 

Peygamber (s.a.s.) Adiy b Hâtim’e hitaben “av köpeğinin avdan yemesi durumunda 

köpeğin avı kendisi için avladığı şüphesi sebebiyle yenilmemesini237 ve suya düşen avın 

ölüm sebebinin su veya ok ile mi olduğu konusunda düşülen tereddütte avın 

yenilmemesini238 ifade ettiği hadis-i şerifler bu kaidenin dayandığı önemli deliller arasında 

sayılmıştır.  

Özellikle günümüzde sağlıklı ve helal gıda konusunda gündeme gelen pek çok 

konuda helal ve haramın karışık olduğu durumlarda Müslümanlar tereddütler 

yaşamaktadır. Fıkhi açıdan bir şeyin hem helal hem de haram olması mükelleflerin 

birbirine aykırı iki hükümle aynı anda amel etmesi uygun olmadığından diğer delillerin 

yanında bu durumlar için haramlık yönünün tercih edilmesine yönelik genel bir kaide 

ortaya konulmuştur. 

7.10. Haramın İslam Ülkesi Dışında da Haram Olması 

Mükellef için bir şeyin haramlığı, çeşitli istisnalar dışarıda bırakılacak olursa, 

onun bulunduğu bölgeye göre değişkenlik gösterecek bir durum ve vasıf değildir. İslam’ın 

haram kıldığı hükümlere riayet için İslam ülkesinde bulunma zorunluluğu yoktur. İnsan 

sağlığını doğrudan ilgilendiren ve İslam’ın da her açıdan yasakladığı yiyecek ve içecek 
                                                             
234 Ebû Bekr Şemsü‟l-Eimme Ebî Sehl Ebu Bekir Muhammed b. Ahmed (483/1090) Serahsi, Mebsût, ed. 

Mustafa Cevat Akşit (İstanbul: Gümüşev, 2008), VI/90. 
235 Serahsî, Mebsût, III/157. 
236 Zerkeşî, el-Mensûr fi’l-Kavâid, I/132. 
237 Buhârî, “Zebâih”, 8. 
238 Müslim, “Sayd”, 7. 



65 
 

gibi maddelerle ilgili alışveriş gibi iş ve işlemlerin İslam ülkesi dışında da sürdürülmesi 

uygun değildir. Bu doğrultuda Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed’in, “teminine izin verilen 

bir mala, sahibi olan kafirin rızası ile aradaki anlaşmaya uygun olarak küfür diyarında 

gerçekleşen faizli muameleye cevaz vermesini”239 sağlıklı ve helal olmayan maddeleri 

kapsayacak hale getirecek şekilde bağlamından koparmak uygun olmayacaktır.  

                                                             
239 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâîʽ Tertîbü’ş-şerâîʽ, VII/66, 67. 



66 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

İNSAN SAĞLIĞI YÖNÜYLE FIKHİ AÇIDAN HELAL GIDA 

1. İNSAN SAĞLIĞI YÖNÜYLE FIKHİ AÇIDAN HELAL GIDA 

DEĞERLENDİRMELERİ 

Gıda Maddeleriyle İlgili Temel Bilgi ve Hükümler  

İslam dininde, diğer dinlere nazaran orta bir yol izlenmiş, sınırlı sayıda gıda 

maddesi yasaklanmış, sınırlı sayıda gıda maddesine de kısıtlama getirilmiştir. Allah (cc) 

insanın gücünün üstünde sorumluluk yüklemeyeceğini bildirmiştir.240 Fakihler, Kur’an-ı 

Kerim’de, yeryüzünde yaratılanların insanların yararına bahşedildiğinin241 ifade edilmesi 

sebebiyle gıda maddelerinde mubahlığın esas olduğunu benimsemişlerdir. Bütün gıda 

maddelerinin hükümlerinin tek tek açıklanması yerine haram ve helal olan gıdalar ifade 

edilirken iyi ve temiz (tayyibât) olanların helal, pis ve kötü (habâis) olanların haramlığı 

yönünde genel bir ilke konulmuştur.242  

Öte yandan Kur'an ve sünnetin hükmünü belirlemediği gıda maddelerinin 

hangi kıstasa göre değerlendirileceği veya genel ilke ifade eden ayetlere verilen anlamlar 

ve hadislerin sıhhati veya yorumlanmasından kaynaklanan farklılıklar farklı görüşleri 

ortaya çıkarmıştır. Nitekim İslam hukukuna göre gıdalarda helallik, sadece gıda 

maddesinin yapısı/mahiyeti ile ilgili değildir. Bazı gıda maddeleri, aslen (li aynihi) değil de 

ihtiyaçtan fazla israf derecesinde tüketilmesi, yetim, vakıf, kamu varlığının veya şahıs 

malları gibi üçüncü şahısların haklarının bulunması, faiz, hırsızlık, hile, gasp, kumar vs. 

                                                             
240 Bakara, 2/286. 
241 Bakara, 2/29; Lokman, 31/20; Casiye. 45/13. 
242 Bakara, 2/172; Maide, 5/4; A'raf, 7/157. 



67 
 

haram yöntemlerle sahip olunan mallar olması gibi harici (li gayrihi) bir sebeple haram 

kılınmıştır.243 

Gıda maddeleri klasik fıkıh kaynaklarında et’ıme (yiyecekler), eşribe 

(içecekler), zebâih (boğazlama), udhiyye (kurban), hazr ve ibâha kerahiye, istihsan ve sayd 

başlıklarında ele alınmıştır. Gıda maddelerini kendi aralarında değişik açılardan tasnif 

etmek mümkündür. Genelde Hanefiler bitki kökenli gıdalar, hayvan kökenli gıdalar 

şeklinde ikili bir tasnifi benimsemektedirler.244 

İnsanın ruh ve beden sağlığının korunması, yiyeceklerle ilgili yasakların en 

önde gelen amacıdır. Beden ve ruh sağlığına zararsız olan maddelerin kullanılması 

İslam’ın temel ilkelerinden olup245 yenilip içilmesi de dinen de haram görülmektedir. 

2. HAYVANLAR ve HAYVANSAL GIDALAR 

TDK hayvanı; akıl ve düşünce olmaksızın his ve hareket yeteneği olan canlı 

yaratık olarak tanımlamıştır. Arapça aslı “hayevân” olan kelime yaşamak, canlı olmak 

anlamında isim olarak kullanılmaktadır. Gündelik dilde hayvân şeklinde telaffuz edilen246 

kelime Kur’an’da “hayat, yaşama” anlamında geçmektedir.247  

Hayvansal gıdalar denilince et ve et ürünleri, sakatat, balık, yumurta, süt ve süt 

mamulleri anlaşılır.248 İnsan besini olarak et ve et ürünleri ise; büyükbaş, küçükbaş, av ve 

                                                             
243 Bkz. Ebu’l-Velid Muhammed b Ahmed (İbn Rüşd El-Hafîf) İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid ve fi 

Nihâyetü’l-Muktesıd, ed. Muavvad Ali Muhammed (Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1425), 423; 

Komisyon, İlmihal II (İslam ve Toplum) (Ankara: TDV Yayınları, 2007), II/33. 
244 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 761. 
245 Bakara, 2/195. 
246 Kürşat Demirci, “Hayvan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi  (İstanbul: TDV İSAM, 1998), 
XVII/81. 
247 Ankebût 29/64. 
248 Göbelez, Gıdalar ve Sağlığımız, 6. 



68 
 

kümes hayvanları, su ürünlerinden elde edilen ürünlerdir.249 Hayvansal gıdalardan 

hangisinin, hangi şartlarda tüketilebileceği Kur’an ve sünnette üzerinde önemle durulan, 

fakihler tarafından oldukça ayrıntılı bir doktrin inşa edilmiş bir konudur. Klasik 

kaynaklarımızda hayvansal gıdalarla ilgili ağırlıklı olarak hayvanların etinin yenilip 

yenilememesi meselesi ele alınırken et ürünleri, süt ve yumurta da dile getirilmektedir.  

Kur'an-ı Kerim’de kara hayvanlarından sadece “behîmetu'l-en’âm”250 olarak 

adlandırılan adı verilen koyun, keçi, sığır ve deve cinsi hayvanların ve bütün olarak deniz 

hayvanlarının helal olduğuna yer verilmiştir.251 Kâinatta her şeyin insanların faydalanması 

için yaratıldığı beyanından252 haraketle fakihlerin çoğunluğu, hayvanlarda asıl olanın 

mubahlık ilkesi olduğunu, karşıt delil bulunması halinde haramlık hükmünü alacağını 

benimsemişlerdir.  

Naslarda et ve diğer yönlerden yararlanılması yönüyle helâl veya haram olması 

gibi dinî-fıkhî hükümlerin belirlenmesi için nice hayvan ismine yer verilmiştir. Kur’an’da 

iyi ve temiz şeylerin helâl, pis şeylerin haram olduğu ifade edilmiştir.253 Açıkça 

yasaklananlar dışında hayvan etleri kural olarak helâl kılınmış,254 ölmüş hayvan, kan, 

domuz eti ve Allah’tan başkası adına kesilen255 hayvanlar haram kılınmıştır. Yine ölüm 

biçimi olarak boğularak, vurularak, boynuz darbesiyle, yırtıcı hayvanlarca katledilen veya 

uçuruma yuvarlanarak, Allah dışında başka bir şeye adanarak kurban edilen hayvanlar da 

                                                             
249 Yusuf Gökalp vd., Et Ürünleri İşleme Mühendisliği (Erzurum: Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi 
Matbaası, 2012), 1. 
250 Mâide, 5/12. 
251 Mâide, 5/96. 
252 Bakara, 2/29; Casiye, 45/13. 
253 Bakara 2/172; Mâide 5/5; A‘râf 7/157. 
254 Mâide 5/1; En‘âm 6/145; Nahl 16/115-116. 
255 Bakara 2/173; En‘âm 6/145; Nahl 16/115. 



69 
 

haram kılınmıştır.256 Bunlardan domuz eti ve kan ayn itibariyle, diğer ikisi kesim usul ve 

amacından kaynaklanan ârızî bir sebepten dolayı haram kılınmıştır.  

Kur’an’da hayvanlarla ilgili birçok fıkhi hüküm bulunmaktadır. Bu hükümlere 

örnek olarak; avcı hayvanların yakaladığı hayvanlar257 ile deniz hayvanları kural olarak 

helâl kabul edilmesi,258 Allah adına kesilmeyen hayvanların haramlığı,259 büyük veya 

küçükbaş hayvanların kurban edilmesi260 gibi hususlar ifade edilebilir. 

Ayetlerle hükümleri açıklananlar dışında kalan hayvanların hükmü hakkında 

sünnet belirleyici bir rol oynamaktadır. Hz. Peygamber gerek sözlü ifadeleri gerekse de 

uygulamalarıyla birtakım hayvanları örnek olarak göstermiş, tek tek hayvan veya kuş 

isimlerini saymak yerine bu konuda ilkeler koymuş, yırtıcı hayvan ve kuşların etlerinin 

yenmesinin yasak olduğunu ifade etmiştir.261  

Sünnetin yasakladığı hayvanlar konusunda Şafiî ve Hanbelî fakihler haram 

oldukları görüşünü benimsemişlerken, Hanefî ve Malikî fakihlerde ise, mekruh yaklaşımı 

ön plana çıkmıştır. Tayyibâtın helal, habâisin haram kılınması şeklindeki genel hükmün,262 

hadislerle tahsis edilemeyeceği yaklaşımı sebebiyle hayvansal gıdalarda yasaklar en az 

Malikîlerde, en fazla ise Hanefîlerdedir.263 

Her ne kadar mezhepler arasında bazı detay hükümlerde farklılıklar görülse de 

İslam dininin temelde, hayvansal gıdalara yaklaşımı ne kulları birtakım nimetlerden 

                                                             
256 Mâide 5/3; En‘âm 6/121, 145. 
257 Mâide 5/3-4. 
258 Mâide 5/96. 
259 En‘âm 6/121. 
260 Hac 22/28, 34, 36; Kevser 108/2. 
261Müslim, “Sayd”, 15, 16; Ebû Dâvûd, “Et'ime”, 32; Tirmizî, “Sayd”, 9, 11. 
262 A'raf, 7/157. 
263 Örneğin Bkz. Burhânüddin Ebu’l-Hasan Ali b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl Merginanî, Hidâye, ed. Tâmir 

Muhammed - Hâfız Hâfız Âşûr (Kahire: Daru’s-Selâm, 1433), IV/4/1455; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 

1425, 425-427; Komisyon, İlmihal II (İslam ve Toplum), II/40. 



70 
 

mahrum bırakarak cezalandırma264 ne de birtakım nimetleri kutsama anlayışı içerir. 

Kur’an’da, İsrâiloğullarının taşkınlıkları ve zulümleri sebebiyle bazı hayvansal gıdalardan 

tamamen veya kısmen mahrum edildiği bildirilir.265 Câhiliye Arapları’nın deve ve koyun 

gibi eti yenen hayvanlardan bir kısmını kutsayarak, putlara kurban adamaları veya 

kendilerine haram saydıkları için serbest bırakmalarının Kur’an’da266 ve hadislerde267 

kınanmış olması İslam’ın orta yolu takip ettiğini gösteren önemli örneklerdendir. Bu 

konuda en önemli hedef Müslümanların sağlığı başta olmak üzere çok geniş kapsamda 

insanların yararını gözetme ilkesi üzerine kuruludur. 

Gerek ayet ve hadislerle hayvanların etlerinin yenilip yenilmemesi ile ilgili 

dinî-hukukî hükümler tesis edilmesi, gerekse hayvanların insan hayatının doğal bir parçası 

olması sebebiyle hayvanların korunması, hakları, mal olarak statü ve zekâtları, sebep 

oldukları zararın tazmini, yol açtıkları veya onlara verilen zararın tazmini ve akde konu 

edilmeleri gibi birçok mesele klasik kaynaklarımızda yer almıştır. 

Konunun bir diğer boyutuna gelince, Allah (cc) insanların emrine musahhar 

kıldığı hayvanlara merhamet ve şefkat gösterilmesini ister. Peygamber (s.a.s.) hayvanlara 

iyi davranılması,268 aç susuz bırakılmaması, 269 dövülmemesi, dövüştürülmemesi, aşırı yük 

vurulmaması,  270  sağım esnasında tırnakla veya ters muameleyle hayvanların göğüslerinin 

yıpratılmaması için ilgilileri uyardığı görülmektedir. Hadislerin, Kur’an’ın ortaya koyduğu 

ilkeleri açıklama fonksiyonu burada da görülmektedir. Köpek dişli yırtıcı hayvanların ve 

                                                             
264 En'âm, 6/146. 
265 En‘âm 6/146. 
266 Mâide 5/103; En‘âm 6/136, 138-140, 143-144. 
267 Buhârî, “ʿAḳîḳa”, 3, 4; Müslim, “Eḍâḥî”, 38. 
268 Müslim, “Birr”, 79; Ebû Dâvûd, “Edeb”, 10. 
269 Ebû Dâvûd, “Cihâd”, 44. 
270 Ebû Dâvûd, “Cihâd”, 44. 



71 
 

kuşların etlerinin yenmeyeceğinin belirtilmesi271 gibi birtakım hayvanlarla ilgili özel 

bilgilere yer verilmiştir. 

Yenilip yenilmemeleri konusunda hayvanları, Hanefîlerin esas aldıkları 

şekliyle kanı olanlar ve olmayanlar, kanı akıcı olanlar ve kanı akıcı olmayanlar biçiminde 

tasnif etmek mümkün olduğu gibi daha farklı tasnifler de yapılabilmektedir.272 

Suda yaşayan hayvanlarla her türlü durgun su, akarsu ve denizde yaşayan 

hayvanlar kastedilmekle birlikte genel anlamda deniz avının ve denizden elde edilen 

yiyeceğin helal olduğunu bildiren nasslar273 ile “eşyada aslolanın mubahlık” olması ilkesi 

su hayvanları konusundaki temel hükümlerin kaynağını oluşturur. 

Hanefîler, “denizin suyu temiz, meytesi (içinde ölen) helaldir.”274 hadisi ile 

balık ve çekirgeden ölüsünün yenmesi helal sayılan iki hayvan olarak bahseden275 

hadislerden hareketle suda yaşayan hayvanlardan yalnızca balık türlerinin yenilebileceğini, 

balık dışında midye, istakoz ve karides gibi deniz ürünlerini habais (tiksinti veren şeyler)276 

kapsamında görerek etlerinin yenilemeyeceğini ifade etmişlerdir. 

Ne zaman ve nasıl öldüğünün bilinmemiş olması ve etinin sağlığa zararlı olma 

ihtimali sebebiyle kendiliğinden ölen ve hususiyetle su yüzeyine çıkan balıkların (tâfi) 

yenilemeyeceğini, suyun aniden aşırı derece ısınması-soğuması veya suyun çekilmesi gibi 

dış etkenlerle ölen balıkların yenilebileceğini ifade etmişlerdir.277 

Fakihlerin çoğunluğu ise, Mâide 96 ayetindeki yenilmesi helal olan “deniz 

                                                             
271 Müslim, “Ṣayd”, 15, 16; Ebû Dâvûd, “Eṭʿime”, 32; Tirmizî, “Ṣayd”, 9, 11. 
272 Bkz. Merginanî, Hidâye, IV/4/1455-1460; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 1425, 426-428. 
273 Maide 96, Fatır 12, Ebu Davud “Taharet”, 41; Tirmizi, “Taharet”, 52; Nesai, “Taharet”, 46. 
274 Ebu Davud, “Taharet”, 41, Tirmizi, “Taharet”, 52, Nesai, “Taharet”, 46. 
275 İbni Mace, “Et’ime”, 31, “Sayd”, 9. 
276 Araf 7/157. 
277 Merginanî, Hidâye, IV/4/1460; Komisyon, İlmihal II (İslam ve Toplum), II/41. 



72 
 

avı= saydu’l-bahr” ifadesinin umûmunu (kapsamlı oluşunu) esas almışlar, bu bağlamda 

Mâlikîler su hayvanlarının tamamını helal kabul etmiş, Şâfiîler su hayvanların tamamını 

helal kabul etmekle beraber, bazı Şâfiîler ve Hanbelîler, balık dışındaki su hayvanlarının 

hükmünü, benzeri kara hayvanlarına kıyasla tespit etmişlerdir.278  

2.1. Yenilmelerinin Haram Olduğunda Görüş Birliği Bulunan Hayvanlar  

Kur’an-ı Kerim’de yenilmeleri açıkça haram kılınan hayvanlar konusunda 

İslam hukukçuları arasında doğrudan görüş birliği vardır. Bu konudaki ilgili ayetler şu 

şekildedir. “Allah size yalnızca murdar eti, kanı, domuz etini ve Allah’tan başkasının adına 

kesilmiş olanı haram kıldı. …”279  

“Meyte, kan, domuz eti, Allah’tan başkası için kesilmiş, boğulmuş, vurularak 

öldürülmüş, yuvarlanıp ölmüş, boynuzlanarak öldürülmüş hayvanlarla yırtıcıların yediği 

hayvanlar, dikili taşlar önünde (sunaklarda) boğazlanmış hayvanlar ve fal oklarıyla 

paylaşmanız size haram kılındı. …”280 Bu doğrultuda ayetlerde şer'i kurallara göre kanı 

akıtılmadan ölen hayvan (murdar), kan, domuz eti ve Allah'tan başkası adına kesilen 

hayvanlar haram kılınmıştır. 

2.2.  Fakihlerin Büyük Çoğunluğu Tarafından Haram Kabul Edilen Hayvanlar  

Hz. Peygamber (s.a.s.) yırtıcı hayvan ve kuşların etlerinin yenmesini 

yasaklamıştır.281 Bu bağlamda evcil olsun veya olmasın yırtıcı hayvanlar, kurt, arslan, 

kaplan, sırtlan gibi çenelerindeki uzun ve keskin dişleriyle avlanan ve kendilerini bu yolla 

müdafaa eden hayvanlar ile akbaba, kartal gibi pençesiyle avlanan yırtıcı hayvanların 

                                                             
278 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 766, 767. 
279 Bakara, 2/173. 
280 Maide, 5/3. 
281 Müslim, “Sayd”, 15, 16; Ebû Dâvûd, “Et'ıme”, 32; Tirmizî, “Sayd”, 9, 11. 



73 
 

cumhura göre haramlığı hadisle sabittir. Ayrıca yırtıcı olmamakla birlikte karga ve kuzgun 

gibi leş ve habis madde yiyen kuşlar, yılan ve fare gibi tabiatı itibariyle iğrenç olan 

hayvanlar, akrep ve örümcek gibi zararlı haşerat alimlerin çoğunluğuna göre insanın akıl, 

beden ve ruh sağlığı dikkate alınarak haram kabul edilmiştir.  

Fıtratı bozulmamış insanların iğrenç buldukları için tiksindirici mizaçta olan, 

deliklerde saklanan (fare ve haşerat gibi), necaset ve leş yiyen, onlarla içli dışlı olan, pislik 

kokan, tırmalayıcı, yaralayıcı, yırtıcı, (karga, çaylak, keler, yılan, akrep) muzır ve habis 

ruhlu hayvanları yemekten kaçındıkları, karınları geniş olan ve bu tür şeylere aldırış 

etmeyen kimselerin yiyebildikleri ifade edilmiştir.  Bahsi geçen hayvanların insan 

mizacına ters düştüğü ve insan sağlığına zararlı olduğu da ifade edilmiştir.282  

Öte yandan bedenin ve ahlâkın değişiminde en güçlü sebeplerin başında 

yiyeceklerin geldiği, yenilmesi yasak olan hayvanlarla ilgili yasaklara riayetsizliğinden 

dolayı bazı kavimlerin o hayvanların şekillerine dönüştürülerek lanet ve gazaba uğratıldığı, 

şekil ve huy olarak normal insan olmaktan çıkarıldığı, selim fıtratlı insanların tiksinti 

duyacağı iğrenç bir hayvana benzetildiği, “Allah, onları maymunlara ve domuzlara 

çevirdi” ayeti ile ifade edilir.283  

2.3. Yenilmesi Tartışmalı Olan Hayvanlar  

Bazı Mâlikî alimleri, aslan, kaplan gibi yırtıcı hayvanların etlerini helal 

görmüş; bazıları ise haram olmamakla birlikte mekruh saymıştır. Yine Mâlikîlerde meşhur 

olan görüşe göre şahin, kartal gibi yırtıcı kuşlar ile pislikle beslenen kuşların yenmesi de 

mekruhtur. Bu bilginler ayetlerde sadece domuzun haram kılındığı ve ayetlerdeki genel 

                                                             
282 Şah Veliyyullah Dihlevi, İslam Düşünce Rehberi (Hüccetullahi’l-Bâliğa) (Ankara: İmaj Yayınları, 2003), 

452. 
283 Dihlevi, İslam Düşünce Rehberi (Hüccetullahi’l Baliğa), 451. 



74 
 

iznin hadisle sınırlanamayacağı görüşündedirler. Yine Hanefîlere göre çakal, sincap, tilki, 

kirpi ve salyangoz gibi hayvanlar ve her çeşit haşerat haram sayılmıştır. Keza ayı ise 

Hanefî ve Şâfiîlere göre haram, Maliki ve Hanbelîler’e göre ise helaldir. Tavus kuşu ve 

papağan habis (tiksindirici) oldukları gerekçesiyle Şafilere göre haram, diğerlerine göre 

helaldir. Kirpi, Hanefi ve Hanbelîlere göre haram, Şâfiî ve Mâlikîlere göre helaldir. Tavşan 

eti fakihlerin büyük çoğunluğuna göre helal, bazı sahabe ve tabiin fakihlerine göre 

tahrimen mekruhtur.284  

Öte yandan Hz. Peygamber’in Hayber Savaşı’nın yapıldığı esnada at etinin 

yenilmesine müsaade etmesi sebebiyle285 İmameyn, Şafii, Hanbeli ve bazı Maliki ve 

Zahiriler’e göre at eti helal sayılmıştır. Bununla birlikte Hz. Peygamberin at etinin 

yenilmesini yasakladığı rivayetler286 sebebiyle Ebu Hanife’ye göre at etinin yenmesi 

tahrimen mekruh, bazı Malikilere göre ise haramdır. Bununla birlikte bazı Hanefilerce 

cihat için ata ihtiyaç duyulmasından dolayı at etinin tüketimi tenzihen mekruh kabul 

edilmiş, Hanefi mezhebinde yaygın olarak kabul edilen görüş olmuştur.287 

Eşek ile atın çiftleşmesi sonucu meydana gelen katır etinin tüketimi de dört 

mezhepteki genel kanaate göre haram kabul edilmiştir.288 Ayrıca dört mezhepteki genel 

görüşe göre evcil eşek eti haramdır. Ancak bazı sahabe ve Malikilerden bir kısmına göre 

tenzihen mekruhtur.289 Sonuç olarak bazı hayvanların yasaklanmasının ruhunda insan 

sağlığına yönelik etkilerinin olabileceği karinelerini tamamında görmekteyiz. 

                                                             
284 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 764, 765. 
285 Buhari, “Megazi”, 36, 38, “Zebaih”, 27,28; Müslim, “Sayd”, 36,37; Ebu Davud “Et’ime”, 25,33; Tirmizi, 

“Et’ime”, 5; Nesai, “Sayd”, 65, 71, 81; İbni Mace, “Zebaih”, 12, 14; Darimi, “Edahi”, 22. 
286 Ebu Davud, “Et’ime”, 26; İbni Mace, “Zebaih”, 14. 
287 Merginanî, Hidâye, IV/4/1457; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 1425, 427; Komisyon, İlmihal II (İslam ve 
Toplum), II/40. 
288 Bkz. Komisyon, İlmihal II (İslam ve Toplum), II/41. 
289 Bkz. İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 1425, 427. 



75 
 

2.4.  Gayrimüslim Ülkelerden İthal Edilen Etler  

İslam hukukunda gayrimüslim ülkelerden temin edilen hayvansal gıdalar 

hakkında çeşitli şartlar öne sürülmüştür. Gayrimüslim ülkelerden ithal edilen etlerin şer’i 

usule uygun tezkiyesi, (kesenin kişinin Müslüman veya ehli kitap olması, kesim bandında 

veya ortamlarında domuz kesiminin yapılıp yapılmadığı, helal yemlerle beslenilmesi) 

yönüyle fıkhi açıdan helal olup olmadığı meselesi önemli bir sorundur. Şartlarına uygun 

kesilmesi durumunda yenilmelerinde bir sorun bulunmamaktadır.290 Gayri müslimlerin 

kestiklerine getirilen sınırlamaların özünde kesimin dini ve fiili olarak sağlıklı yapılıp 

yapılmadığı endişelerinin yanında düşmanlıklarından veya başka sebeplerden dolayı 

Müslümanın sağlığına zarar verilmesi riskinin de göz önünde bulundurulduğunu 

düşünmekteyiz. 

2.5. Haram Kılınan Hayvanlar  

 2.5.1. Kendiliğinden Ölmüş Hayvan 

İslami usûle uygun kesilmeyen, avlanma dışında öldürülmüş veya 

kendiliğinden ölmüş hayvan leş, murdar veya meyte olarak ifade edilmektedir. İnsan 

sağlığı açısından leşin besin maddesi kabul edilmesi ve akit konusu olması yasaklanmıştır. 

Daha önce de belirttiğimiz gibi Allah (cc) Maide Suresi’nin 3., En’am 145. ve Bakara 

Suresi’nin 173. ayetlerinde haramlığını açıkça bildirmiştir.  

Kendiliğinden ölen hayvanların etlerinde yenilmesi durumunda bulaş riski 

bulunan zararlı mikropların bulunma ihtimali göz önünde tutularak insan sıhhatine zararlı 

olabileceğinden meyte haram kılınmıştır. Helal sayılan hayvanların gıda olarak 

                                                             
290 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 773. 



76 
 

yenilebilmesi için kesim sırasında sağlıklı olması ve kesimle canının çıkmış olması şartı 

aranmaktadır. Hadis-i şerifte belirtilen istisnai durum sebebiyle balık bu hükmün dışında 

tutulmuştur.291 Bu bakımlardan meytenin iktisadi değerinin olmaması sebebiyle satış 

konusu olması da mümkün görülmemektedir. 

Semavi din mensuplarınca meytenin yenilmemesi, tarih boyunca insanların leş 

yemekten tiksinmeleri, müdahalesiz ölen hayvanların genellikle mikrobik hastalık 

zehirlenme veya zayıflık gibi nedenlerle ölmesi sebebiyle etinin zararlı olma riski, 

insanların bu tür hayvanları yememesi ile beslenme kaynağı leş olan kuş vb. hayvanların 

ekolojik düzen içinde beslenme imkânı bulması gibi sebepler kendiliğinden ölmüş 

meytenin haram olma hikmetleri arasında ifade edilmiştir.292 Meytenin gıda olarak 

yenilmesinin yasaklanmış olması helal gıda insan sağlığı ilişkisini ortaya koyan önemli bir 

göstergedir.  

 2.5.2. Akmış Kan 

Kan, insan ve hayvanlar için hayati öneme sahip bir sıvıdır. Oksijen ve besin 

maddeleri bu sıvı sayesinde dokulara ulaşır. Atık maddeler ve karbondioksit bu sıvı 

vasıtasıyla bedenden atılır. Antikorları dokulara taşıyarak hücrelerin savunma 

mekanizmasına katkı sağlar. Kısacası kan, olumlu olumsuz ne varsa her şeyi taşıma 

görevini yürütmektedir. Bu sebeple besin maddelerinde yer alan kan hususu insan sağlığı 

açısından önemli bir yer işgal etmektedir. 

“Şöyle de: Bana vahyedilenler içinde, haram sayılan yiyecekler olarak sadece 

ölmüş hayvan etini, akıtılmış kanı, rics ve fısk olan domuz etini, bir de Allah’tan başkası 

                                                             
291 Ebû Dâvûd, “Tahâret”, 41; Tirmizî, “Tahâret”, 52; İbn Mâce, “Et‘ime”, 31 
292 Karaman, Günlük Hayatımızda Helâller ve Haramlar, 33. 



77 
 

adına kesilmiş hayvanı buluyorum…”293 ayeti kerimesinde hayvandan akan kan, açıkça 

haram kılmıştır. Birçok hastalığın kan yoluyla bulaşması insan vücudundaki yıkıcı etkiler 

sebebiyle en güzel şekilde yaratılan insanın korunması maksadıyla bu tür olumsuzlardan 

uzak tutulmaya çalışılmıştır. Kan birkaç yerde mutlak olarak geçerken En’am suresinde ise 

“akan olma”294 kaydı ile geçmektedir. Bundan dolayı haram olan kan akmış olan kandır. 

Bu kan ise hayvandan kesim esnasında çıkan/fışkıran kandır. Kesimden sonra damarlarda 

ve ette kalan kan mubahtır. Yine canlı hayvanın herhangi bir nedenden vücudundan akan 

kanı da haramdır. Geçmiş bazı toplumlarda akan kanın bağırsaklara doldurularak 

kurutularak veya kızartılarak tüketildiği ifade edilmektedir. Ayeti kerime insan sağlığı 

açısından risk barındıran bu hususları haram kabul etmiştir. Hayvan tezkiyesi sonrası 

akmayan kan için ise herhangi bir yasaklama söz konusu değildir. Bu konuda Hz. 

Peygamber de kesilip kanı akıtılmış olan hayvanın ince damarlarının içinde kalan, dalak, 

ciğer gibi uzuvlarda kalan kanın akıcı sayılmadığı için helal olduğunu ifade etmiştir.295 

 2.5.3. Domuz 

İslâm, kişiyi maddî ve mânevî her türlü zarardan korumak için beslenmesinde 

belli başlı prensipler belirlemiştir. İnsana zararlı olan sağlıksız, necis ve habis şeyleri 

yasaklamış; sağlıklı, temiz ve faydalı olan yiyecekleri de helâl ve mubah saymıştır.296 Pis 

ve zararlı olduğu bilinen domuz, Kur’ân-ı Kerîm’in haramlığı hususunda üzerinde 

hassasiyet gösterdiği sayılı şeylerdendir.297 

                                                             
293 En’am, 145. 
294 Bakara 2/273; Maide 5/3; Nahl 16/115, En’am 6/145. 
295 İbn Mâce, “Et‘ime”, 31; Müsned, II, 97. 
296 Bakara 2/168, 172; A‘râf 7/157; Mü’minûn 23/51. 
297 Bakara 2/173; Nahl 16/115; ayrıca bkn. Mâide 5/3; En‘âm 6/145. 



78 
 

Fakihler ve tefsirciler, Kur’an-ı Kerim’de bahsi geçen hayvanla ilgili olarak yer 

alan “rics” ifadesiyle pis ve murdar olanların haram kılındığını ifade eden ayeti298  birlikte 

değerlendirmişlerdir. Yine ayette en fazla kullanılan kısmı olmasından hareketle domuz 

etinin ifade edildiğini, kemiği, yağı, sütü dahil bütün cüzlerinin “meyte” hükmünde olması 

sebebiyle haram kılındığına hükmedildiği ifade edilir. Yine fakihlerin çoğunluk görüşüne 

göre derisinin tabaklansa bile necis hükmünün devam edeceği, bahsi geçen hayvanın 

kılının ise kullanımın cevazı veya kullanım yerleri hususunda değişik görüşlerin bulunduğu 

ifade edilmiştir.299  

Haram ve helal gıdalarla ilgili güncel konuların işlendiği bir makalede 

Müslümanların domuz ürünlerine karşı hassasiyeti çarpıcı bir şekilde ele alınmıştır.300  

Kur’ân’da yer verilen yasak yiyeceklerden olan alkol ve türevlerine Müslümanların daha 

gevşek davranmalarına karşın domuz ve türevleri konusunda daha hassas davranmalarına 

işaret edilmiştir. Domuz yasağına riayetin aynı zamanda bir Müslüman kimliği niteliği 

açısından değerlendirildiğinden insanın ferdi sağlığının yanında toplumsal kimlik 

sağlığının da dikkate alındığı görülmektedir.  

Üzerinde bu kadar derin hassasiyetle durulan domuz eti kullanımından 

kaçınılması konusunda Cumhuriyet’in ilk dönemlerinde Milaslı İsmail Hakkı farklı bir 

yaklaşımı dile getirmiştir. Yaklaşımında domuz etinde bulunan zararlı madderin tıbben 

giderilmesi ve sağlığa zararlı unsurlardan temizlenmesi durumunda Maide Suresi üçüncü 

ayette bahsedilen tezkiyenin gerçekleşeceğini, gıda olarak yemenin meşru olacağını 

iddiasında bulunmuştur. Ancak bu yaklaşım hiçbir zaman maşeri vicdanda ve alan 

                                                             
298 Arâf 7/157. 
299 Asaf Ataseven - Mehmet Şener, “Domuz”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

İSAM, 1994), IX/507. 
300 Kaşif Hamdi Okur, “İslam Hukuku Açısından Helal ve Haram Olan Gıdalar ve Bazı Güncel Meseleler”, 

VI. İslâm Hukuku Anabilim Dalı Koordinasyon Toplantısı ve İslam Fıkhı Açısından Helal Gıda Sempozyumu 

(Bursa: Emin Yayınları, 2009), 13. 



79 
 

uzmanlarınca kabul görmediği, toplumun domuz etine yönelik hassasiyetinin devam ettiği 

görülmektedir.301  

Aynı şekilde Karaman da domuzun, tabiatı gereği pis ve kokuşmuş nesneler 

yiyen, pislik ortamda yaşayan bir hayvan olduğunu, etinin birçok mikroba yuvalık ettiğini, 

insan sağlığına vereceği zararları bertaraf etme adına beslenmesi ve diğer konularda 

alınacak hiçbir tedbir ve uygulamanın haramlık sebebini ve illetini ortadan 

kaldırmayacağını ifade etmiştir.302  

Domuz ve cüzlerinin kullanımıyla ilgili temel fıkıh kaynaklarımızda 

derinlemesine incelemeler ve görüşler ortaya konulmuştur. Ancak tezimizin konusu olan 

“insan sağlığına etkileri” bağlamında konuyu ele almaya devam edeceğiz.  

Bütün domuz cinslerinin etlerinde yer alan kolesterin, yağ asitleri, histamin 

gibi nice zararlı etki onlarca hastalığa sebep olduğu bilim insanlarınca ifade edilmektedir. 

Trişin domuz gribi, veba, yılancık başta olmak üzere kuduz, şarbon, ruam, tüberküloz gibi 

hastalıklara yataklık yapmaktadır. Yine domuz etinde bulunan habis ve necis yapı 

sebebiyle cinsiyet hormonlarında tahribata yol açmasının yanında birçok organda iltihap 

oluşmasına neden olduğu ifade edilmektedir. Domuz etinde bulunan parazitlerin iyi 

pişmemiş domuz etinin bilhassa bebeklerde kanser, körlük ve zekâ geriliği gibi hastalıklara 

sebep olduğu dile getirilmektedir.303  

Aslında domuzun haram kılınmasındaki hikmetlerin neler olduğu birçok açıdan 

ortaya konulmaya çalışılmaktadır. Domuz birçok hastalık sebebini bünyesinde taşıdığı gibi 

çok hızlı yayılımla insanlara bulaştırmakta ve insan sağlığına yönelik öldürücü zararlar 

                                                             
301 Okur, “İslam Hukuku Açısından Helal ve Haram Olan Gıdalar ve Bazı Güncel Meseleler”, 13. 
302 Karaman, Günlük Hayatımızda Helâller ve Haramlar, 24. 
303 Ataseven - Şener, “Domuz”, IX/507, 509. 



80 
 

vermektedir. Özellikle gıda sektöründe zoonotik paraziter illetlerin insanlara bulaşmasının 

en dikkat çeken kaynağı domuz etleri olduğu, necisle beslenme ve leş yeme alışkanlıkları 

sebebiyle enfeksiyonu birbirlerine bulaştırdıkları ifade edilmektedir.304 Spesifik olarak 

trichinellosis salgınları domuz etinin haram olduğu Müslüman ülkelerde nadiren 

görülmekte olup illegal yollarla tüketiciye arzı sebebiyle zaman zaman birçok kişinin 

etkilendiği trichinellosis salgınları yaşanabilmektedir. Sonuç olarak domuz etinin haramlığı 

taabbudidir. Domuz etinin çokça tüketildiği Hıristiyan toplumlarda bahsi geçen hastalıklara 

yönelik tedbirlerin alınmasıyla olumsuz etkilerinin azaltılması söz konusu olsa da bu 

hayvanın etinin haramlığı toplumun imtihanı olarak telakki edilmelidir. 

2.5.4. Allah’tan Başkası Adına Kesilenler 

Allah yarattığı her şeyi insanın emrine musahhar kılmıştır. İnsanın emrine 

musahhar kılananlardan biri de etinden faydalanılan hayvanlardır. Bu konudaki hükümler 

ayetler ve hadislerle beyan edilmiştir. Kur’an-ı Kerim Allah’ın âyetlerine inananların Allah 

adı anılarak kesilenlerden yenilmesini meşru saymış,305 aksi takdirde kesilen hayvanların 

yenilmemesi gerektiğini ve bunun büyük günah olduğunu inananlara beyan etmiş, 306 bu 

çerçevede yasakladıklarının dışında Allah adına kesilen hayvanın yenilmemesinin 

gerekçesinin olamayacağını307 açıklamıştır. 

Hayvan boğazlama esnasında Allah’ın adının anılması “ihlâl” kavramı ifade 

edilmektedir. Bu kavram sözlükte, çocuğun doğum sonrasındaki yüksek sesle olan 

ağlaması, ihrama giren kişinin bu esnada yüksek sesle telbiye getirmesi, şaşırtıcı bir olay 

                                                             
304 Banuçiçek Yücesan - Ahmet Aydoğan, “Domuz Etindeki Tehlike; Trichinellosis”, 4. Uluslararası Helal 
ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 222. 
305 En’âm 6/118. 
306 En’âm 6/121. 
307 En’âm 6/119. 



81 
 

veya bir şey karşısında gayri ihtiyari insanın yüksek sesle Allah’ın ismini zikretmesi 

manasına gelmektedir.308  

Hayvanların faydalanmak için kesilmesi esnasında Allah’ın adını anmak, 

vermiş olduğu izni tazelemek, her ölümde olduğu gibi hayvanların kesilmesinin de onun 

kudret ve iradesiyle olduğunu hatırlamaktır. Yaratan ve öldürenin Allah olması sebebiyle 

putlara, uydurma mâbutlar için kurban edilen hayvan, biyolojik yönü itibariyle olmayıp, 

İslam hukuku açısından murdar sayılmış, bu hayvanların yenilmesi yasaklanmıştır.  

Diğer bütün varlıklar gibi hayvanların da yaratıcısı Allah’tır. Allah’ın yarattığı 

hayvanları Allah’tan başkası için kurban etmek tevhid inancına aykırı olarak şirk 

sayılmıştır. Bu yasak Allah’tan başka varlık ve güçlere kutsallık tanınması reddedilmesi ve 

aynı zamanda putperestliğin kökünün kazınması, tevhidin perçinlenmesi hikmetini 

taşımaktadır. “Nusub” kavramıyla ifade edilen ibadet maksadıyla dikilen taşlara, putlara 

kesilen hayvanların da Allah’tan başkası adına kesilenler kapsamında değerlendirilmesi 

sebebiyle etinin yenmesi haram sayılmıştır. 

Daha önce de ifade ettiğimiz gibi Allah dışında herhangi bir varlık adına 

kesilen hayvan etiyle tevhid inancına sahip bir ferdin beslenmesi manevi huzursuzluğuna 

sebep olacaktır. Bütün hastalıkların kökeninde stresin ve manevi çelişkilerin var olduğu 

kabul edilirse Müslümanın ruh sıhhatini olumsuz etkileyen, huzurunu bozan çelişki 

yaşayacağı hususlardan kaçınması bu ilke ile sağlanmıştır.  

                                                             
308 Ahmed b. Ali el-Makrî Feyyûmî, Misbâhu’l-Munîr fi Garibi’ş-Şerhi’l-Kebir (Beyrut: El-Mektebetü’l-

İlmiyye, ts.)“هـمه ”md. 



82 
 

2.5.5. Meyte Sayılanlar 

Meytenin usulüne göre boğazlanmamış veya murdar olan hayvanlar için 

kullanıldığı yani tezkiye edilmeden canı çıkan hayvanların bu kapsamda 

değerlendirildiğinden bahsedilmişti. Bu sebeple meyte kapsamının biraz daha 

detaylandırılması fayda sağlayacaktır. Meyte kapsamına giren diğer durumlar şu şekilde 

ifade edilmiştir. 

Birincisi Allah adına kesilmeyen hayvanların eti dini ve manevi sebeplerle 

murdar sayıldığından meyte kapsamında ele alınmaktadır. Allah dışında herhangi bir varlık 

adına kesilen hayvan etiyle tevhid inancına sahip bir ferdin beslenmesi manevi 

huzursuzluğuna sebep olacaktır. Bu kapsamdaki etler meyte sayılarak, Müslümanın ruh 

sıhhatini olumsuz etkileyen, huzurunu bozan çelişki yaşayacağı hususlardan kaçınması 

sağlanmıştır.  

İkincisi nefessiz dahası oksijensiz kalma sonucu boğularak ölen hayvanın eti 

meyte kapsamında değerlendirilmiştir. Hayvanın oksijensiz kalıp boğularak can vermesi 

etinin sıhhatine olumsuz etkileri olacaktır. Bu kapsamdaki etlerde murdar kabul edilerek 

Müslümanın sağlığı korunmaya çalışılmıştır.  

Son olarak herhangi bir yerden düşme, vurulma veya boynuzlanma sonucu ya 

da yırtıcıların saldırısı sonucu can veren hayvanların etleri murdar kabul edilmiştir. Bu 

durumların tamamında insan sağlığına zararı aşikar olan kanın yeterli miktarda ve doğal 

seyrinde etten ayrılmadığı görülmektedir. 309 

Diğer taraftan Mâlikî mezhebinde tezkiyenin zikredilen hayvanlarda etki 

etmesi için o hayvanlarda kesimden önce hayatlarından ümit kesilmeyecek kadar bir 

                                                             
309 Geniş Bilgi için bkz. Kur’an Yolu Meal ve Tefsir, çev. Hayrettin Karaman vd. (Ankara: Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, 2007), II/208-217. 



83 
 

canlılığın bulunması gerekir. Şâyet hayvanın hayatından ümit kesilmişse, böyle bir hayvan 

ölmeden önce kesilse de bir şey ifade etmez.310 Sonuç olarak meyte sayılan hayvanların 

etlerinin insan sağlığına yönelik olumsuz etkilerinin göz önünde tutulduğu anlaşılmaktadır. 

 2.5.6. Cellâle ve Günümüzde Hayvan Yemleri 

Hayvansal gıdaların insan sağlığına etkisi yönüyle dini açıdan tüketilebilir 

olmasında hayvanların nasıl beslendiği ve ne tür yemleri yediği de önem arz etmektedir. 

Çünkü necis şeylerle beslenen hayvanların etleri ve o hayvanlardan sağlanan süt, yumurta 

gibi ürünlerin tüketimi de insan sağlığına yönelik olumsuzlar barındırması yönüyle fıkhi 

açıdan problemlidir. 

Maalesef günümüz hayvan yetiştiriciliğinde et, kemik ve kan unu, tavuk ve 

balık unu vb. bileşiminde proteinlerin yer aldığı, insan ve hayvan sağlığına olumsuz 

etkileri olabilecek hayvansal kökenli olan yoğunlaştırılmış (karma) yemler 

verilebilmektedir.  

“Rasulullah pislik yiyen hayvanın (cellâle) etinin yenilmesini, sütünün 

içilmesini yasakladı”311 rivayetinde geçen, etleri ve sütleri hadislerle yasaklanan312 

“cellâle” klasik fıkıh kaynaklarında pislik yiyen hayvan” şeklinde tanımlanmıştır.313 Hanefi 

ve Şafiiler hadislerden hareketle cellalenin et, süt ve yumurtasının mekruh olduğu 

kanaatindedirler. Malikilere göre necasetin istihale (sindirim) ile ete dönüşmesi ve temiz 

hale gelmesi sebebiyle cellalenin yenmesinde bir sakınca görülmemiştir. Hanbeliler, 

cellaleden elde edilen ürünlerin helal sayılamayacağı kanaatindedirler. Ancak cellale 

                                                             
310 İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 1985, 400. 
311 Ebû Dâvûd, “Et’ıme”, 25; Tirmizî, “Et’ıme”, 24; İbn Mâce, “Zebâih”, 11. 
312 Ebu Davud, “Et'ime”, 24, 25, Tirmizi, “Et'ime”, 24; Nesai, “Dahaya”, 43, 44; İbn Mace, “Zebaih”, 11; 

Muvatta, “Edahi”, 28. 
313 Feyyûmî, Misbâhu’l-Munîr fi Garibi’ş-Şerhi’l-Kebir, 67. 



84 
 

konusuna olumsuz yaklaşan mezheplerin bu tür hayvanlar belirli bir zaman hapsedilerek 

temiz gıdayla beslenmeleri halinde insan sağlığına zararının giderilerek etleri ve 

ürünlerinin temiz hale geldiği ifade edilmiştir. Kanatlılar için üç, küçükbaş hayvanlar için 

yedi, büyükbaşlar için ise otuz ila kırk gün karantinaya alınması yeterli görülmüştür.314 

Bu bağlamda günümüz besiciliğinde bahsi geçen yemlerle beslenen 

hayvanların zikredilen sürelerde temiz yemle beslenmeleri halinde insan sağlığına olan 

zararının giderilerek temiz hale gelecekleri söylenebilir. 

Hanefîler cellaleyi, yiyeceğinin çoğu necaset olan hayvan olarak tarif ederek 

çoğunlukla necasetle beslenen hayvanın etinin değişeceğini, kokacağını, kendisine 

yaklaşıldıkça hayvanın kötü kokusunun hissedileceğini belirterek hadisteki nehyin kerahet 

olduğunu, hayvanın necaset yemesi sebebiyle etinde eserin oluştuğu, bu bağlamda 

hayvandan necasetin eseri geçinceye kadar, kokmuş yiyeceklerde olduğu gibi böyle bir 

hayvanın etinden istifade etmenin mekruh olduğu ifade edilmiştir. Hanefîlerde cellale 

hayvanın etinin temiz hale gelmesi için bir rivayette 3 gün hapsedilme süresi belirlenmiş 

olsa da herhangi bir süre kaydı getirilmemiş, hayvanın temiz yiyeceklerle beslenip etinin 

normal hale gelmesi halinde etinin yenilebileceği ifade edilmiştir. Serbest olarak gezen 

tavuk, necaset yese bile cellale olmaz. Çünkü tavuk hububat taneleri gibi başka şeyler de 

yediğinden yiyeceğinin çoğu necaset olmaz.315  

İmam Malik’in “Cellaleyi mekruh görseydim, leş yiyen kuşları mekruh 

görürdüm” sözünden hareketle Malikiler cellale hayvanın etini kerahetsiz caiz kabul 

                                                             
314 Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr (671/1273) Kurtubî, el-Câmiu li Ahkâmi’l-Kur’an 

(Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 2006), VII/122. 
315 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/198, 199. 



85 
 

ederler.316 Şâfiîlerde hem en’am (eti yenilen dört ayaklı hayvanlar) hem de tavuk için 

hayvanın etinin değişmesine sebep olacak şekilde pislik yemesi durumunda cellale 

olacağını, bu bağlamda et, süt ve yumurtasında kerahet olacağını, hayvanın etinin 

kokusunun düzelmesine kadar temiz şeylerle beslenmesi durumunda kerahetin ortadan 

kalkacağını ifade ederler.317 Hanbelîler hayvanın çoğunlukla pislik yemesi durumunda et 

ve sütünün haram olacağını, çoğunlukla temiz şeyler yerse haram olmayacağını diğer 

durumda mekruh olacağını belli bir süre ile kerahetin kalkacağını ifade etmiştir.  

Öte yandan kerahetin kalkma süresiyle ilgili en’am ve kuşların üç gün şeklinde 

hapsedilmesi ve en’amın kırk gün, tavuğun üç gün hapsedilmesi gerektiği şeklinde iki 

rivayet bulunmaktadır.318 İçinde hayvansal atıkların (kan, kemik vb.) bulunduğu karma 

yemlerle beslenen hayvanların beslenme yönteminin helallik-haramlık açısından hayvanın 

etine ve sütüne etkisi günümüzün en önemli meselelerinden olması sebebiyle bu tür 

beslenen hayvanlara yönelik hapsedilme süresi belirlenebilir. 

Cellale sayılan hayvanların ürünlerinin hükmü hayvanların beslenme 

kaynaklarıyla bire bir ilişkilidir. İnsanın her gün ihtiyaç duyup tükettiği protein kaynağı 

olan hayvansal ürünlerle hayvanların necis sayılan maddelerle beslenmesi etkisinin ortaya 

çıkarılması zarureti bulunmaktadır. 

Eti yenilen hayvanların helalliği noktasında genellikle hayvanların usulüne 

uygun kesilmesi meselesi öne çıkmaktadır. Cellale hayvanın etinin sağlıklı ve hijyenik 

                                                             
316 Abdüsselam b. Said et-Tenûhî Sehnûn, el-Müdevvenetü’l-Kübrâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994), 

I/427. 
317 Şemseddin Hatib Muhammed b. Ahmed Kahiri Şâfiî (977/1570) Şirbînî, Muğni’l-Muhtac ila Ma’rifeti 

Meani Elfazi’l-Minhac (Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1997), 304, 305. 
318 Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Muhammed b. el-Makdisî es-Sâlihî (620) İbn Kudâme, el-Muğnî (Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, 1405), IX/329. 



86 
 

olmaması nedeniyle birçok mikrop ve hastalığın insanlara geçmesiyle insan sağlığına 

yönelik olumsuz etkileri olacaktır. 

Buraya kadar açıklandığı üzere hayvansal ürünlerin sağlık ve kalitesini 

hayvanların yediği şeyler belirlemektedir. Günümüz yem endüstrisinde üretilen hayvansal 

kökenli yem hammaddelerinin kullanımı yaygın olarak karşımıza çıkmaktadır. Hayvan 

yetiştiriciliğinde, bileşiminde proteinlerin bulunduğu hayvansal kökenli olan karma 

yemlerin verildiği herkesin malumudur. Hayvanların fıkhen pis (necis) yemlerle 

beslenmesi ile fıkıh kaynaklarındaki “cellâle” konusunda benzer ortak noktalar bulunması 

sebebiyle fakihlerin “cellâle” konusundaki yaklaşımları konunun incelenmesinde önemli 

destekler sağlayacaktır.319 Diğer taraftan günümüz veterinerlik başta olmak üzere gıda 

uzmanları ile hayvan hastalıkları ve sağlığı uzmanlarının görüşleri de önem arz etmektedir.  

Malikilerin necis yemlerin sindirimle istihaleye uğraması görüşünden hareketle 

helal gıda tartışmalarına açılım sağlanmaya çalışılması bir tarafa bırakılırsa hayvansal gıda 

üreten firmaların eti yenen evcil hayvanlar için bitkisel ve tarımsal doğal yemleri tercih 

etmeleri konunun hassasiyeti açısından önemlidir. Fıtrata aykırı beslenme yöntemleriyle 

yetiştirilen hayvanlardan elde edilen ürünlerin tüketilmesini her halükârda sağlık açısından 

ürünleri mahzurlu duruma getirmektedir.320  

Cellale hayvan hükmünün belirlenmesinde hayvanın beslenmede pis mahreçli 

maddelerin miktarının belirleyici olması sebebiyle günümüzde kullanılan fabrika 

yemlerinin miktarı ve ete olan sirayeti dini hüküm ve insan sağlığı açısından doğrudan 

                                                             
319 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 11-14; Adnan Koşum, “Hayvansal Ürünlerin Üretiminde 
Besleme ve Helallik”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi XI/22 (2013), 11-14. 
320 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 16, 17,  

Konuyla ilgili mezhep görüşleri ve değerlendirme için ayrıca bkz. Baysa, Hüseyin Fabrika Yemlerinin 

Hayvanların Temizliği ve Helâlliğine Etkisi, Kilis 7 Aralık Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2015/2, 
cilt 2, sayı 3, s. 189-214.(Muhammed Fâlih Mutlak Benî Sâlih tarafından yazılan, Mecelletü’l -Buhûsi’l-

Fıkhiyyeti’l-Muâsıra, 2001, c. 13, sy. 50, ss. 7-45. yayımlanan Eseru’l-Êlafi’s-Sınâ’iyye fi Tahârati’l-

Hayvânâti ve Hallihâ, adlı arapça makalenin çevirisidir. 



87 
 

irtibatlıdır. Ayrıca hayvanların doğrudan necis sayılan şeylerle beslenmesinde insanların 

herhangi bir müdahale ve kastı bulunmazken hayvan üreticilerinin necis kaynaklı ürünlerle 

hayvanları beslemesinde açık bir kasıt söz konusudur.321 

Hayvanların tüketime elverişli olmayan mezbaha atığı olarak tabir edilen 

kısımlarının belirli işlemlere tabi tutularak hayvan yemi olarak kullanılmaları insan sağlığı 

yönüyle birtakım riskler barındırmaktadır. Nitekim mezbaha artıklarından üretilen hayvan 

yemleri kaynaklı deli dana hastalığı geçtiğimiz son yirmi yıl içinde sağlık gündemimizi 

meşgul etmeye devam etmektedir.322  

Son tahlilde hayvan atıklarından üretilen yemlerle beslenen hayvanların 

etlerinin interdisipliner bir anlayışla dini ve sıhhi açıdan değerlendirilmesine ihtiyaç 

duyulmaktadır. Eti helal olan hayvanların yine helal maddelerle besleme zorunluluğu 

bulunmakla birlikte sağlığa zarar derecesinin uzmanlar tarafından yapılacak tetkiklerin 

ortaya koyacağı sonuç, mezbaha atıklı yemlerle beslenen çiftlik balıkları ile kanatlı kümes 

hayvanlarının hükmünü belirlemede temel dayanak olarak ele alınmasına ihtiyaç 

duyulmaktadır. 

 2.6. Hayvan Kesimi Helal Gıda İlişkisi 

2.6.1. Kesilen Hayvanın Özellikleri 

Eti yenen hayvanların helal olabilmesi için hükmen tezkiyesinin yapılması 

gerekmektedir. Domuz dışında, eti yenilip yenilmemesine bakılmaksızın323 İslami usule 

                                                             
321 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 16, 18. 
322 Hüseyin Baysa, “Mezbaha Atıklı Yemlerin Çiftlik Balıkları ile Kanatlı Kümes Hayvanlarının Hükmüne 

Etkisi”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal 

Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 114. 
323 köpek tartışmalı 



88 
 

uygun kesilen hayvanların deri, tüy gibi cüzlerine kan vb. bir necaset bulaşmadıkça temiz 

hükmünün devam edeceği bildirilmiştir.324 Ayrıca akıcı kan taşıyan hayvanların 

tezkiyesinin genel kabul görmekle birlikte akıcı kan taşımayan balığın tezkiyesiz 

helalliğine hükmedilmiş, balık dışındaki bazı su hayvanlarının ve çekirgenin tezkiyesiz 

yenilmesinin helalliği tartışılmıştır. 

Hanefîler ölüp suyun üzerine çıkanlar hariç balığın kesilmeden yenmesini helal 

kabul etmiş, balık türleri dışında suda yaşayan bütün hayvanların yenilmesinin caiz 

olmadığını söylemiştir.325 Hanbelîler kan taşıyan su hayvanlarında tezkiye şartı 

aramaktadır. Malikîler çekirge için tezkiye gerekip gerekmediği konusunda ihtilaf etmiş, 

yaygın olan görüşe göre tezkiye edilmeksizin yenmesinin helal olduğu kabul edilmiştir.326  

Öte yandan fakihler, Mâide suresi üçüncü ayetten hareketle tezkiye edilmesi 

şart olan hayvanların özellikleri ve hangi arızaların tezkiyeye mani olduğu konusunda da 

tartışmışlardır. Ebû Hanîfe “tahrimden sonra gelen istisnanın ibahaya delalet ettiği” 

kaidesi gereği Maide suresi üçüncü ayette tezkiye edilenlerin meyte hükmünden istisna 

edildiği, canlılık belirtisi olan hayvanın, usulünce kesilip kanının normal biçimde akması 

durumunda helal kabul edileceğine hükmetmiştir. Ebu Yusuf ve İmam Muhammed’e göre 

yüksekten düşmüş, süsülmüş yahut vahşi hayvan tarafından parçalanmış hayvanların bir 

müddet yaşayabilecek durumda olduklarına dair bir emare göstermeleri gerektiğine kesim 

esnasında kanın akmasının tezkiye için yeterli olmayacağını ifade eder. Bu bağlamda 

Hanefi uleması usulüne uygun kesilse bile yarım veya bir gün yaşayamayacağı kanaati 

bulunan hayvanın helal olmayacağına hükmetmişlerdir.327 

                                                             
324 Mevsılî, el-İhtiyâr …, V, s. 460; İbnü‟s-Sıddik, el-Hidâye fî Tahrici …, VI, s. 211. 
325 Serahsi, Mebsût, XI/374. 
326 İbn Kudame, el-Muğni, s. XIII, s. 344-346; İbnü‟s-Sıddik, el-Hidâye fî Tahrici …, VI, s. 226. 
327 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/229,230. 



89 
 

 2.6.2. Hayvanı Kesenin Nitelikleri 

 2.6.2.1. Akıllı Olma 

Hanefîler kadın veya erkek hayvanı kesecek kişide akıllı ve mümeyyiz olma 

şartı aramışlar, mecnun, sarhoş ve gayri mümeyyiz çocukların tezkiyesini muteber 

saymamışlardır.328 

 2.6.2.2. Müslüman veya Ehl-i Kitap Olma 

Eti yenilebilmesi için hayvanı kesende aranan bir diğer özellik onun inanç 

boyutudur. “Kendilerine kitap verilenlerin yiyeceği size helaldir, sizin yiyeceğiniz de 

onlara helaldir.”329 ayetinin genel manada kullanıldığı, özellikle yasaklananlar dışında ehl-

i kitabın yiyip içtiklerinin tamamını kapsadığı, İslâm âlimlerinin yiyecek kelimesiyle 

onların kestikleri hayvana işaret edildiği görüşünde olduğu ifade edilmektedir.330 

Şafiî, Hanbeli ve Hanefî uleması ayetin amm lafızla zikredilmesinden dolayı 

kestiğinin caiz olması bakımından ehl-i kitap içinde zimmî harbî ayrımına gitmemiş,331 

genel olarak ehl-i kitap kapsamında Yahudi ve Hristiyanların yer aldığı kanaati olsa da 

kimlerin ehl-i kitap sayılacağı konusunda ihtilaf yaşanmış, “Allah'tan başkası için 

kesilen… dikili taşlar (putlar) üzerine kesilenler… size haram kılındı”332 ayeti çerçevesinde 

                                                             
328 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/215; Serahsi, Mebsût, XII/6,7. 
329 Maide, 5/5. 
330 Serahsi, Mebsût, XI/403. 
331 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/216; Serahsi, Mebsût, XII/7; İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/294. 
332 Maide, 5/3. 



90 
 

Mecusiler, fukahanın çoğuna göre müşrik sayılmıştır.333  Hanefilerin ehli kitap kabul ettiği 

anne babasından biri ehli kitap diğeri müşrik olanın durumu tartışılmıştır.334 

Bir başka tartışma konusu da ehl-i kitabın kesim usulünün hükme etkisi 

konusudur. Hanefiler başta olmak üzere fakihlerin geneline göre ehl-i kitabın, İslâm 

dininin tavsiye ettiği gibi keskin bir aletle hayvanın boğazı kesilmesi şartıyla kestiklerine 

cevaz verilir. Malikîlerin bir kısmı ehl-i kitabın Müslüman kesim usülüne uyma 

zorunluluklarının bulunmadığı görüşünü ifade eder.335  

Hanefîler ise ehl-i kitabın kesim sırasında Allah’ın adını anmalarının şart 

olmadığı görüşündedir. Hayvan boğazlarken kesim esnasında söylenilen sözden haberin 

olmaması durumunda ehli kitabın kestiklerinin yenilebileceğini, Allah’tan başka birinin 

adına kesildiğinin bilinmesi durumunda ise kesilen hayvanın etinin yenmesinin haram 

olduğunu ifade etmişlerdir.336  

 2.6.2.3. İhramlı Olmama 

Hanefî mezhebinde Kur’an’da geçen ihramlı için hayvan öldürme yasağının 

sadece av hayvanını kapsadığı anlaşılmış ve ihramlı olmama şartının ihtiyarî kesimde şart 

olmadığına hükmedilmiştir.337 

                                                             
333 Serahsi, Mebsût, XI/404; Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/217; İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/294; Şirbînî, 
Muğni’l-Muhtac, IV/307. 
334 Serahsi, Mebsût, XI/404,405; Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/217. 
335 Mehmet Şener, “Hayvan”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 1998), 

XVII/96. 
336 Serahsi, Mebsût, XI/403. 
337 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/228; Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülazîz (1252/1836) İbn Abidin, 

Hâşiyetü Reddi’l-Muhtâr Ala’d-Dürri’l-Muhtâr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2000), XV/211. 



91 
 

 2.6.3. Kesimde Kullanılan Alet 

Hayvan kesiminde, acı çektirmeden, eziyete sebep olmayacak şekilde keskin 

bir aletle kanının akıtılmasının sağlanması esastır. Hz. Peygamber (s.a.s.) Allah’ın her şeye 

karşı iyi ve güzel davranmayı emrettiğini hatırlatmış, hayvan kesiminde de bu ilkeye 

uygun davranılmasını istemiştir. Ayrıca kesim aletinin keskinleştirilmiş olmasını, hayvan 

kesilmesinde hayvanı korkutmadan nazikçe kesimin yapılmasını gerekmektedir. 338 

Ayrıca Peygamber’in (s.a.s.) “Kanı dilediğin aletle akıt ve besmele çek”339 

ifadesiyle kesim aletlerinin taşıması gereken vasıf ortaya konulmuştur. Öteden beri demir, 

ağaç, taş, cam gibi maddelerden mamül kesici aletler kesim için kullanılırken diş tırnak ve 

kemikle yapılan tezkiyenin sıhhati konusunda farklı görüşler ortaya koymuşlardır.  

Hanefîlere göre damarları kesen ve kanı akıtan herhangi bir alet ile tezkiye 

caizdir. Hz. Peygamber’in keskin bir taşla kesilen koyunun yenmesine izin vermesinden 

hareketle kesim aletinde kesici olma şartı aranmış, keskin olmayan aletle yapılan tezkiye 

mekruh sayılmakla birlikte organları kesmesi halinde caiz görülmüştür. Aynı zamanda 

yerinden çıkarılmış, düz ve kenarı keskin diş ve tırnakla yapılan tezkiye de gerekli 

organları kestiği için sahih kabul edilmiştir.340 

Hayvan kesiminde gayrimüslim ülkelerde bugün daha yaygın olarak kullanılan 

elektroşok veya karbondioksit ile bayma, başına çekiç veya tokmakla vurma, omuriliğine 

şiş sokma gibi teknikler341 özellikle yabancı ülkelerde yasayan Müslümanlarla, o 

ülkelerden ithal edilen etleri yiyen Müslümanları endişeye sevk etmektedir. Çünkü 

kullanılan bu teknikler ile hayvanın sinir sisteminin zarar görmesi ve canlılığını bu işlemler 

                                                             
338 Müslim, “Ṣayd”, 57; Ebû Dâvûd, “Eḍâḥî”, 12. 
339 Ebu Dâvud, “Edahi”, 14; Nesâi, “Sayd” ve “Zebaih” 42; İbn Mâce, “Zebaih” 5. 
340 Serahsi, Mebsût, XI/370; Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/206. 
341 Şener, “Hayvan”, XVII/97. 



92 
 

sonucu yitirmesi muhtemeldir. Canlılığını yitirmese bile bu tekniklerin kanın tamamen 

akmasına engel olmaması gerekmektedir. Kullanılan teknikler hayvanın sakinleşmesini ve 

kesimin kolaylaşmasını sağlıyorsa etinin yenmesinde mahzur görülmemektedir. Aksi 

durumda etlerinin yenmesi yasaklanan hayvanların ölüm biçimleriyle benzerlik 

taşıyacaktır.342  

Canlılığın iki belirtisi olan güçlü hareket yani tepinme ve kanın fışkırması 

bulunmaması halinde o hayvan meyte/leş kapsamında değerlendirilmektedir.343 Bununla 

birlikte hayvan öldürücü yerlerine darbe alırsa kesim esnasında canlı olduğu sürece, 

kesilmediği takdirde bir süre sonra ölecek olsa dahi- Hanefîlere göre damarları çabucak 

kesilirse yenilmesi caiz görülmektedir.344 

 2.6.4. Tesmiye (Besmele Çekmek) 

Hayvanların helal kesimlerinde önemli hususlardan biri de besmele 

çekilmesidir. Kesim sırasında Allah’tan başkasının adının zikredilmesi halinde hayvanın 

etinin yenmeyeceği Ayeti Kerime’de açıkça belirtilmiştir.345 Allah’ın adının anılarak 

kesilenlerden yenilmesi346 ile “Kanı akıtılan ve üzerine besmele çekileni yiyiniz”347 

mealindeki hadis ile de kesim sırasında Allah’ın adının anılması gerektiği ifade 

edilmektedir. İslam hukukçuları, Allah’ın adının zikredilerek kesilenlerin helalliği ve 

Allah’tan başkası adına kesilenlerin haramlığı konusunda görüş birliği bulunmaktadır. 

                                                             
342 Maide, 5/3. 
343 Mehmet Yalar, Gayrimüslim Bir Ülkede İslamî Hayatın Problemleri  (İstanbul: Emin Yayınları, 1993), 

102. 
344 Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî, IV/467. 
345 Bakara, 2/173; Mâide 5/3, En’am 6/121. 
346 Enam, 6/118. 
347 Buharî, “Zebâih” 15; Müslim, “Edâhî”, 20. 



93 
 

Ancak kesim veya avlanma sırasında besmelenin unutulması ya da kasten terk 

edilmesi halinde hayvanın etinin yenmesinin hükmü hususunda İslam hukukçuları arasında 

ihtilaf bulunmaktadır.348 Âlimlerin çoğunluğuna göre, kesim sırasında veya av hayvanını 

salınırken ve ava ateş ederken besmele çekmek şarttır.  

“Allah'ın adı zikredilmeden kesilen hayvanlardan yemeyin.”349 ayetinin amm 

lafzının sebeb-i nuzûl ile tahsisini kabul etmedikleri için Hanefilere göre tesmiye, etin 

helalliği şartlarından biri saymışlardır.350 Kasten Allah’ın adının anılmadığı hayvanın etini 

haram kabul etmişler, ayette yer alan fısk kavramında yer alan kasıt manasının belirleyici 

olduğunu ifade etmişler, unutarak besmelesiz kesilen hayvanı bundan istisna etmişlerdir. 

Hanefîlere göre tesmiyenin bir şartı da Allah’ın adının yanında başka bir şeyin 

anılmamasıdır.351 Ancak ayette emredilen “zikr”in kalp ile de yapılabileceğini ifade 

etmişlerdir.352 

Diğer taraftan İmam Şafiî ve bazı fıkıhçılar tesmiyeyi sünnet görmektedirler. 

“Allah'ın adı zikredilmeden kesilen hayvanlardan yemeyin”353 ayetinde müşriklerin 

kestikleri ya da kendiliğinden ölenler için ifade edildiğini düşünerek hayvanı keserken 

besmelenin kasten terk edilmesini mekruh görmekle354 birlikte Hz. Peygamber’in keserken 

besmelenin söylenip söylenmediğinin bilinmemesi durumunda besmele çekip bu hayvanın 

                                                             
348 Serahsi, Mebsût, XI/386,387; İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/316; Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâîʽ Tertîbü’ş-şerâîʽ, 
VI/224. 
349 Enam 6/21. 
350 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâîʽ Tertîbü’ş-şerâîʽ, VI/224. 
351 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/224; Karadâvî, el-Halâl ve’l-Harâm, 62. 
352 Serahsi, Mebsût, XI/386,391; Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/227. 
353 Enʽâm, 6/121. 
354 Şirbînî, Muğni’l-Muhtac, IV/313. 



94 
 

etinden yenilebileceği355 yönündeki hadisini delil göstererek kesilen hayvanın etinin 

yenilebileceğini ifade etmişlerdir.  

Günümüzde makine ile kesimde tesmiyenin her hayvan için tahakkuk edip 

etmediği, hayvanların kesim esnasında canlı olup olmadığı etinin helal olması açısından 

önem arz etmektedir. Mekanik kesimde bir dizi haline getirilip kesici bir aletin otomatik 

biçimde hepsini birkaç saniye içinde kesilmesi hususunda klasik fıkıh kaynaklarında 

hükme işaret eden açık ibareler olmasa da bazı Hanefi alimlerinin birkaç hayvanı üst üste 

yatırarak bir defa besmele çekilerek kesilmesinin caiz olduğu görüşlerine kıyas edilerek 

makine kesimine cevaz verilmiş, otomatik bıçağın her birinin ayrı ayrı kesip arada bir 

duraklaması halinde onu idare edenin her hayvan için besmele çekmesi gerektiği ifade 

edilmiştir. Besmele çekmenin müstehab kabul eden Şafiiler kesenin Müslüman olmasını 

etinin yenilebilmesi için yeterli görmüşlerdir. 

Besmele çekilerek kesilen hayvanların ağrı duymayabilecekleri yönündeki 

birtakım açıklamalar bilim adamlarını bilimsel araştırmaya sevk etmiştir. Bilimsel 

araştırma hayvanlara şu şekilde uygulanmıştır. Besmele ile besmele çekilmeksizin kesimi 

yapılacak hayvanlardan kesim öncesi, kesim sırasında ve kesimden sonra kan örnekleri 

alınmıştır. Kan örneklerinde beta-endorfin olarak bilinen ağrı kesici düzeyleri tespit 

edilmeye çalışılmıştır. Helal kesim yapılan hayvanların kesim öncesi kanlarındaki ağrı 

kesici, mutluluk verici hormon düzeyi ölçülmüştür. Kesim sırasında ve sonrasında alınan 

kanlardaki beta-endorfin düzeyinin kesim öncesi düzeye kıyasla ileri derecede, anlamlı bir 

yükselişin meydana geldiği tespit edilmiştir. 356 

                                                             
355 Buhârî, “Zebâih”, 21. 
356 Gürbüz Aksoy - Faruk Süzergöz, “Helal Kesimde Hayvanlar Acı Hisseder Mi?”, 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 108. 



95 
 

Bahsi geçen araştırma ile besmelenin hayvan kesiminde hayvanın stresini 

azalttığı ve mutluluk hormonun artışını sağladığı, bu sebeple elde edilen etin ve et 

ürünlerinin daha kaliteli ve sağlıklı olduğu anlaşılmaktadır. Kesim esansında Allah adının 

zikredilmesi ve besmele çekilerek hayvanın tezkiye edilmesi manevi kazanımların yanı sıra 

etin daha sağlıklı ve kaliteli olmasına da imkan sağladığının bilimsel tespiti dikkate değer 

önemli bir husustur.  

 2.6.5. Kesim Usûlü / Tezkiye 

Hayvanların etlerinin insan sağlığı açısından zararsız, fıkhi hüküm açısından 

helal veya mubah olarak değerlendirme ölçütlerinden biri de şer’i kesim olarak 

adlandırılabilen ve hayvanın dini usullere göre boğazlanmasını ifade eden tezkiyedir.  

Tezkiye, sözlükte “temizlemek, arıtmak, temize çıkarmak” anlamlarına 

gelmektedir.357 İnek, boğa vb. büyükbaş hayvanlarla, koyun, keçi vb küçükbaş hayvanların 

boğazlarından kesim işlemine zebh adı verilir. Sözlükte “kesmek, yarmak ve can 

çıkarmak”358  anlamlarına gelen “zebh” kelimesi ıstılahta, “belli bir yöntemle hayata son 

vermek”, “hayvanın dinî usullere uygun olarak boğazlanması” anlamlarına gelmektedir. 

Deve gibi gerdanlı hayvanın boynun gövdeye bitiştiği yerden kesimine ise nahr adı 

verilir.359 Deniz canlıları haricindeki hayvanların etlerinin helâl olması için zebh veya nahr 

yoluyla kesilmesi gerekmektedir.  

Kendi metoduna göre keskin bir aletle boğaz bölgesinden keserek yapılan 

ihtiyarî (hakiki) tezkiye ve hayvanın herhangi bir yerinden yaralayarak kanının 

akıtılmasına zarûrî/ıztırari (hükmi) tezkiye şeklinde konu iki ana başlıkta ele alınmaktadır. 

                                                             
357 Tuncay Başoğlu, “Tezkiye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (TDV İSAM, 2012), XLI/77. 
358 Ebu’l-Kasım Huseyn b. Muhammed Râgıb (565/1170) İsfahânî, el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân, ed. 

Muhammed Halil Îtânî (Beyrut: Dâru’l-Marife, 1431), 570. 
359 Erdoğan, Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü, 579. 



96 
 

İhtiyari tezkiyede hayvanın nefes (el-hulkum), yemek borusu (el-mer'i) ve şah damarları 

(el-vedecan) veya tartışmalı olmakla birlikte bahsi geçen uzuvlardan en az ikisi 

kesilmesiyle gerçekleşir. Iztırari tezkiye genellikle av hayvanları için uygulanmaktadır. 

Hayvanların etlerinin haramlığı veya helâlliği sonucunu tezkiye, doğrudan 

etkilemektedir.360  

Yenilmesi helal olan, kesildiğinde ve yaralandığında kanı akan bütün kara 

hayvanları ve kanatlı hayvanlar için tezkiyenin şart olduğu hususunda fukaha arasında 

görüş birliği vardır. Boğazlama konusu, fıkıh eserlerinde “zebâih” başlığında müstakil 

bölüm olarak yer almaktadır.  

İslam'a göre kesim esnasında hayvana eziyet vermemek esastır.361 Bu sebeple 

hayvan kesimi keskin bıçakla olmalıdır veya mümkün olmadığı durumlarda kesimi 

gerçekleştirebilecek taş, cam, demir, kamış gibi maddelerle kesim yapılabilecek keskinlikte 

aletler olmalıdır. İnsan sağlığı açısından tezkiyenin, hayvanın boğaz kısmından 

yapılmasına ve mümkün olduğunca var olan kanın olabildiğince akmasına ve etin içinde 

kalmamasına özen gösterilmesi gerekir.  

Hanefîlere göre tezkiye; boyundaki şah damarları kesmektir. Malikîler de 

Hanefîlerle aynı görüştedir.362 Yenmesi helal olan, kesildiğinde veya yaralandığında kanı 

akan bütün kara hayvanları ve kanatlı hayvanlar için ayetlerde de yerini bulan363 tezkiyenin 

şart olduğu hususunda görüş birliği vardır.364 

                                                             
360 Geniş bilgi için bkz Şener, “Hayvan”, XVII/96,97. 
361 Müslim, “Sayd”, 57; Ebu Davud, “Edahi”, 12. 
362 Abdullah b. Mahmûd b. Mevdud el-Hanefî Mevsılî, el-İhtiyâr li Ta’lîli’l-Muhtar (İstanbul: Pamuk 
Yayınları, 1989), V/458; Serahsi, Mebsût, XII/2,3. 
363 Mâide, 5/3. 
364 Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî, IV/435; Serahsi, Mebsût, XII/7,8. 



97 
 

İslam’a göre hakkında herhangi bir hüküm bulunmadıkça yeryüzündeki 

yiyeceklerden yararlanmanın mubah oluşu temel ilke olarak kabul edilmektedir. Ancak bu 

ilkeye bazı zorunlu durumlar için birtakım kayıt ve sınırlamalar getirilebilmektedir. Bu 

çerçevede eti helal olan hayvanların uygun tezkiyesi gibi şartlara hayvanın sağlığı ve 

beslenmesi gibi diğer şartlar kadar önemli birtakım kayıtlar ortaya konulmuştur.  

Eti yenen evcil hayvanların yemek ve nefes borusu ile iki büyük kan damarının 

kesilmesi ya da develerde olduğu gibi nahr usulü ile tezkiye edilmesi sünnete uygun 

olanıdır.365 Ebu Hanife bu yöntemin tersinin uygulanmasını mekruh görmekle birlikte caiz 

kabul etmiştir.366 Boğazlamada nefes borusu, boynun sağında ve solunda bulunan iki kalın 

kan damarı ve yemek borusunun kesilmesidir. Ebû Hanîfe bu dört yerden en az üçünün 

kesilmesini yeterli saymıştır. Ebu Yusuf kesilmedeki amacın faklı olması sebebiyle nefes 

borusu, yemek borusu ve kan damarlarından birinin kesilmesi gerektiği görüşündedir. 

İmam Muhammed ise bu dört organdan her birisinin çoğunluğu kesilmesiyle tezkiyenin 

caiz olacağı görüşündedir.367 

İmam Malik nefes borusunun ve iki kalın damarının kesilmesini şart 

koşarken368 öte yandan Şafıî ve Hanbelîler’in genel olarak kan damarlarından ziyade 

yemek ve nefes borusunun kesilmesini, diğer bir kısım fakihlerine göre de tezkiye için 

dördünün de kesilmesi gerektiğini ifade ederler.369 

                                                             
365 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/VI/201,202. 
366 Merginanî, Hidâye, IV/346. 
367 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/204; Serahsi, Mebsût, XII/2; Mevsılî, el-İhtiyâr, V/458; Zuhayli, el-Fıkhu’l-
İslâmî, IV/440. 
368 İbnü’s-Sıddik, el-Hidâye fî Tahrici …, VI, s. 229. 
369 İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/307; Şirbînî, Muğni’l-Muhtac, IV/311; Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî, IV/434. 



98 
 

“Kanı akmış ve damarları kesilmiş hayvanları ye”370 hadisinden hareketle 

boğazlamanın hükmünü kan akıtmak olarak anlayanlar, kesildiği halde kanı akmayan 

koyun etinin hükmünü haram saymışlar, aynı hadise dayanarak boğazlamanın hükmünü 

belirlenen organların kesilmesi olarak anlayanlar ise, kan akmasa da bu eti helal kabul 

etmişlerdir.371 

Helal ve sağlıklı gıda konusunda mezhepler arası tartışılan bir başka konu da 

ensesinden kesilen hayvanların etinin hükmü meselesidir. Hanefiler hayvanın canı 

çıkmadan önce kesimin sıhhati için gerekli organların kesilmesi halinde tezkiyeyi sahih 

kabul etmişler.372 Hanbelî ve Şafiîler de Hanefîlerle aynı görüşü paylaşırken373 Malikîler 

ise bu kesim yöntemiyle hayvanın omuriliği koparıldığı için canının çıkmış olacağından 

hayvanın etinin yenmeyeceği görüşünü benimsemişlerdir.374 

Hükmi ya da ıztırari tezkiye, normal yollarla kesilmesi zor ve mümkün 

olmayan hayvanların avlanması veya yaralanmasıdır (akr). Bu yolla ele geçirilen hayvanlar 

kesilmemiş olsa bile tezkiye edilmiş kabul edilir. Buna sahibinden kaçıp kurtulan evcil 

hayvanlar da dahildir. 375 Kaçan ve yakalanamayan bir devenin ok ile vurularak tezkiye 

edilmesini Peygamberimizin onaylamasına376 dayandırılan ıztırari boğazlama zaruret 

kapsamında yatırılıp tezkiyesi mümkün olmayan veya yakalanamayan hayvanlar için 

uygulanan bir yöntemdir. Bu bağlamda Hanefiler cinsine bakılmaksızın bütün 

                                                             
370 Buhârî, “Şirket”, 3; Ebu Dâvud, “Zebaih”, 15; İbn Mâce, “Zebaih”, 5; Tirmizî, “Ahkam ve Fevaid”, 5; 

Müslim, “Edahi”, 20. 
371 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/212,213. 
372 Serahsi, Mebsût, XII/3. 
373 İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/308; Şirbînî, Muğni’l-Muhtac, IV/312. 
374 İbnü’s-Sıddik, el-Hidâye fî Tahrici …, VI, s. 231. 
375 Buhari, “Cihad”, 191; “Şirket”, 3, 16; “Zebaih”, 15, 18,23,36,37; Müslim, “Edahi”, 20, 22; İbn Mace, 

“Zebaih”, 9, ı 7; Ebu Davud, “Edahi”, 14; Tirmizi, “Sayd”, 19; Nesai, “Sayd”, 17,35, “Dahaya”, 26 
376 Buhari, “Cihad”, 191; “Şirket”, 3, 16; “Zebaih”, 15, 18,23,36,37; Müslim, “Edahi”, 20, 22; İbn Mace, 

“Zebaih”, 9, ı 7; Ebu Davud, “Edahi”, 14; Tirmizi, “Sayd”, 19; Nesai, “Sayd”, 17,35, “Dahaya”, 26 



99 
 

hayvanların,377 Hanbeliler sadece devenin,378 ızdırari kesime tabi olabileceğini ifade 

etmişlerdir. 

 2.6.6. Kesilen Hayvandan Çıkan Yavru ve Yumurta  

Kimi zaman hayvanların hamile olduğu bilinmeden kesilebiliyor. Bu durumda 

kesim esnasında hayvandan çıkan canlı yavru anne karnında oluşumunu tamamlamışsa 

tezkiye ile yenilmesi caiz görülmüş; organları tam gelişmemiş ise tezkiye edilse bile 

yenilmesi caiz görülmemiştir.  

Annesinin kesiminden önce öldüğü bilinen yavrunun etinin yenmesinin tahrimi 

hususundan ittifak vardır. Ebû Hanife, ölüm zamanına bakılmaksızın ölü ulaşılan yavrunun 

etinin yenilmemesi gerektiğini ifade eder.379 Diğer üç mezhep imamı ile Ebû Yûsuf ve 

Muhammed b. Hasan eş-Şeybânî, “Annenin kesilmesi karnındaki yavrunun da kesilmesi 

demektir”380 hadisine dayanarak yavrunun yenebileceğini söylerler. Şafi ve Hanbelilere 

göre ise organları gelişmeyen yavrunun da eti yenebilmektedir.381  

Eti yenen hayvanların yumurtalarının yenileceğinde görüş birliğine varılmıştır. 

Canlı iken veya şer'i usule uygun tezkiye edildikten sonra çıkan yumurtanın bozuk 

olmaması kaydıyla yenilebileceği, etinin yenmesi caiz olan fakat boğazlanmadan ölmüş bir 

hayvandan çıkan yumurta sertleşmişse yenilebileceği aksi takdirde yenilemeyeceği ifade 

edilmiştir. Hanefi ve Hanbelilere göre etinin yenmesi caiz olmayan hayvanların 

yumurtalarının yenmesinin de caiz olmayacağı ifade edilmiştir. Bazı fakihler eti yenmeyen 

hayvanların yumurtalarının yenilebileceğini söylemişlerdir. Balıkların yumurtaları (havyar) 

                                                             
377 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâîʽ Tertîbü’ş-şerâîʽ, VI/210; Serahsi, Mebsût, XI/372, 374. 
378 İbn Kudâme, el-Muğnî, XIII/292,293. 
379 Mevsılî, el-İhtiyâr, 460. 
380 Ebû Dâvûd, “Edâhî” 18; Tirmizî, “Et’ime”, 2. 
381 Şener, “Hayvan”, XVII/97, 98. 



100 
 

da bütün mezheplere göre canlı olup olmadıklarına bakılmaksızın yenilebilmektedir.382 Bu 

hususta da yenilebilmesinin cevazında yumurtanın bozulmamış şartına bağlanmış olması 

İslam hukukunun gıdalar konusunda insan sağlığını esas aldığını bir kez daha ortaya 

koymaktadır.  

 2.6.7. Kesilen Hayvanın Yenmeyen Kısımları 

Hayvanların kesilmesiyle yenilebilecek ve yenilemeyecek kısımları hakkında 

da çeşitli belirlemeler yapılmıştır. Hz. Peygamber (s.a.s.), eti yenen hayvanların cinsel 

organı, husyesi, anüsü, beze, öd kesesi ve mesanesinin yenilmesini yasaklamıştır.383  

Hanefîler, Peygamber’in (s.a.s.) iyiliği emir, kötülükten nehiy, temiz şeyleri helal, necis 

şeyleri haram kılma misyonunu ifade eden ayetten384 hareketle hayvanın akmış kanı, 

erkeklik organı, husyeleri, dişilik organı, mesane ve öd kesesini, yenilebilen hayvanın 

yenilmesine cevaz verilmeyen yedi kısmı olarak ifade edilir. Ebu Hanife ayeti kerimede385  

açıkça yer alması sebebiyle akıtılmış kan hakkında haram lafzını mutlak olarak kullanmış, 

akıtılmış kanın dışındaki diğer altısının tahrimen mekruh olduğunu söylemiştir.386  Haram 

olan kanın bu altısı arasında zikredilmesi buna delil olarak gösterilmiş, kanın ilgili ayetten 

dolayı haramlığına hükmedilirken diğer altısının zannî delille sabit olduğu için mekruh 

olduğu kanaatine varılmıştır.387  

                                                             
382 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 769. 
383  Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ (Beyrut: Darü’l-Kitabi’l-İlmiyye, 1405), X/12. 
384 Araf, 7/157. 
385 Enam, 6/145. 
386 Şer’i usullere uygun olarak tezkiye edilen hayvanın bütün organlarının yenilmesi de helal olmayıp 

mesane, safra kesesi, cinsel organı, testisleri, hastalık sebebiyle ortaya çıkan ur ve bezelerin yenmesi de 

tahrimen mekruh olması konusunda geniş bilgi için bkz. Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 769. 
387 Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülaziz (1252/1836) İbn Âbidin, Reddü’l Muhtâr ale’d-Dürri’l-Muhtar 

(Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türasi’l-Arabi, 1987), 298; Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî, IV/450. 



101 
 

Tezkiye esnasında akan kanın (dem-i mesfuh) haram kılındığı,388 “İki kanın, 

yani dalağın ve ciğerin helal olduğu ifade edilen”389 hadis-i şerif kapsamında usulüne 

uygun olarak kesilen hayvanın etinde, kalbinde, ciğerinde, dalağında bulunan kan kesim 

esnasında akmadığından mezkur organların yenilmesinde bir sakınca olmayacağı ifade 

edilmektedir. 

Bu bağlamda Din İşleri Yüksek Kurulu’da yukarıda yer verdiğimiz Hanefi 

mezhebinin görüşüne diğer mezheplerin farklı görüşlerini de eklemiştir. Bu bağlamda 

Malikî ve Şâfiî mezheplerine göre eti yenen hayvanların hüsyelerini yemenin caiz olduğu 

görüşüne yer verilmiştir. Hayvanlardan yenilmeyen bu kısımların kedi ve köpek gibi 

hayvanlara da verilebileceği açıklanmıştır.390  

İslam dininde hayvanların yenen veya yenmeyen cüzleri tespit edilirken 

insanın beden ve ruh sağlığının dikkate alındığı görülmektedir. Kerih görülen tiksinti verici 

veya hastalık taşıma ihtimali bulunan organların tüketilmesi yasaklanmıştır. Diğer taraftan 

tek sağlık yaklaşımı çerçevesinde insan sağlığına olumsuz etkilerini azaltmak için çevre 

temizliğine de önem verilmiştir. İster kurban isterse et ihtiyacının karşılanması için kesilen 

hayvanların yenilmeyen kısımlarının toprağa gömülmesi tavsiye edilerek insan ve çevre 

sağlığının korunmasına özel önem verilmiştir.  

 2.6.8. Kesim Yöntemiyle İlgili Problemler  

Nüfusun artışıyla beraber ortaya çıkan et ihtiyacının karşılanmasında işgücü ve 

zaman ekonomiklik hayvansal kökenli gıdalarla ilgili olarak tartışılan konular olmakla 

beraber hayvan hakları hareketlerinin etkisiyle eski kesim usüllerinin eleştirisiyle ortaya 

                                                             
388 Bakara, 2/173; Maide, 5/3; En'am, 6/145; Nahl, 16/115. 
389 İbn Mâce, “Et'ime”, 31. 
390 Din İşleri Yüksek Kurulu Başkanlığı Kararı, Bir hayvanın yenilmeyecek yerleri nerelerdir? Bu organların 

ne yapılması gerekir? (Erişim 13 Haziran 2021). 



102 
 

çıkan hayvan kesiminde daha az acı verdiği ileri sürülen bazı teknolojik yöntemlerin 

kullanılması ayrı bir tartışma alanı olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Avrupa ülkelerinde ve diğer bazı ülkelerde özellikle kasaplık hayvanların 

kesiminde uygulanan hayvanlara daha az acı verdiği düşünülen sersemletme, omuriliğe şiş 

sokma, elektroşok, tabanca ve karbondioksit gazı verme gibi yöntemlerin uygulanması 

fikri ileri sürülmeye başlamış hatta birçok yerde uygulanmaya başlamıştır. 

Şer'i kesim usülü açısından tartışmalı olan teknolojik kesim işlemlerinden biri, 

hayvanın mukavemetinin kırılması, kolayca bağlanıp kesilmesi için yapılan ve Arapça 

tedvih, İngilizce'de stunning kelimeleriyle ifade edilen sersemletme uygulamalarıdır. Bu 

uygulamalar arasında en çok kullanılan elektroşok yöntemi kümes hayvanlarının 

kesiminde hayvan ayaklarından asılı iken içerisine elektrik akımı verilerek suya batırılarak 

ve hayvanın bilincini kaybetmesi sağlanarak asılı olarak bıçağa doğru hareket eden 

hayvanın otomatik olarak kesilmesiyle gerçekleşen yöntemdir. Küçükbaş ve büyükbaş 

hayvanlarda elektroşok kullanılması, voltajı hayvanın iriliğine göre ayarlanan elektrik 

akımının hayvanın başına verilerek uygulanmaktadır.  

Bir diğer sersemletme uygulaması ise kapalı bir yere konan hayvana 

karbondioksit gazı vermek şeklindedir. Büyükbaş hayvanların sersemletilmesinde en çok 

kullanılan tabanca (captive bold pistol stunning, kompresörlü pim tabancasıyla 

sersemletme) yönteminde ise içerisinde metal, sivri bir çubuk bulunan tabancanın hayvanın 

alın kemiğine hedef alınarak sivri metal çubuk hızlı ve şiddetli bir şekilde hayvanın 

beynine girip çıkması beyin dokusunun zedelenmesi sonucu bilincini ve mukavemetini 

kaybeden hayvanın kesilmesi şeklindedir. 

Bahsi geçen yöntemlerle gerçekleştirilen sersemletme veya bayıltma 



103 
 

işlemlerinde İslam hukukçuları hayvanın kesim esnasında hayat-ı mustakırra denilen ve 

hayvanın murdar olmaktan kurtaran eksiksiz bir canlılığa sahip olması şartını ortadan 

kaldırıp kaldırmadığı noktasında tereddüt yaşamaktadır. Kesim esnasında canlılığın 

devamına işaret eden güçlü hareket, yani tepinme ve kanın fışkırması ve kanın etten 

boşalması belirtileri aynı zamanda insan sağlığı açısından önemli bir husustur. Zikredilen 

usüllerle eziyet ve acı vermeden canlılık şartlarına uygun hayvanın kesilmesine herhangi 

bir itiraz bulunmamaktadır. 

 2.6.9. Sulu Yolum  

İnsan sağlığı ve helal gıda boyutuyla hayvansal gıdalarla ilgili problemlerden 

biri de kanatlı hayvanların sulu yolum usulüyle temizlenmesi işlemidir. Kanatlı hayvanlara 

sulu, kuru ve buharlı yolum olmak üzere üç türlü yolum sistemi uygulanmakla birlikte, 

bunlardan yaygın olarak başvurulan kesimden sonra tüylerinin yumuşaması için iç organlar 

çıkarılmadan 50-60 derecelik su kazanlarına hayvanların atılmasıdır. Binlerce tavuğun 

atıldığı kan ve necasetin karıştığı su kazanında 3-4 dakika bekleyen hayvan yolum 

ünitesine alınmaktadır. 

Fakihlere göre üzerinde dışkı veya kan bulaşığı olan bir şeyin suya sokulması, 

o suyu necis hale getirmekte ve et gibi suyu içine çekme özelliği olan gıda maddeleri necis 

suyu içlerine çektiklerinde yenilmeleri haram olmaktadır.391 Bundan dolayı bazı alimler 

sulu yolum tavukların yenmesine cevaz vermemektedirler. Onlara göre etin necis olma 

ihtimalinden dolayı diğer yolum yöntemleri, yani kuru veya buharlı yolum tercih 

edilmelidir. Diğer bazı alan uzmanlarına göre, suyun sıcaklığı ve bekleme süresinin 

yerinde tespit edilerek kan veya dışkının ete nüfuzunun engellenmesi durumunda sulu 

                                                             
391 Merginanî, Hidâye, IV/I/82-83; İbn Rüşd, Bidâyetü’l-Müctehid, 1425, 39-40; Haskefi, Dürru’l-Muhtâr, 

ed. Halil İbrahim Abdulmünim (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002), 48. 



104 
 

yolum ile üretilen hayvanların yenilmesinde bir sakınca yoktur. Ancak bu işlemle dış kısmı 

pislenen etin pişirilmeden yıkanarak temizlenmesi gerekmektedir.392 

 2.7. Av  

Yaratılışı itibarıyla evcil olmayıp doğası itibariyle yabani olan ve insandan 

kaçan, birinin mülkiyetinde bulunmayan, eti yenen yahut yenmeyen, derileri ve diğer 

kısımları için yakalanan, yakalanabilmesi ancak hileli bir yol ile mümkün olan her türlü 

hayvana av; hayvanın yakalanması faaliyetine de avlanma denir.393 Fıkıh kaynaklarında 

avlanma ve avı ifade etmek üzere (Sayd) kelimesi kullanılmakta olup konuya dair 

hükümler (Kitabu’s-Sayd) başlığı altında ele alınmaktadır. İslâm’da sınırları tespit edilerek 

mubah kılınan avlanma hususu Kitap, sünnet ve icmâ ile sabittir.394 Etlerini yeme niyeti 

olmaksızın eğlence amaçlı zevk ve spor için yapılan395 ve doğal dengeyi bozan avcılığa 

onay verilmemiştir. Yine peygamber hayvanların güvenli vakitleri sayılan geceleri 

avlanılmasını396 ve yavru hayvanları dokunmasını da yasaklamıştır 397 

Geçmişten bu yana insanlar gıda temini yahut bazı hayvanların deri, kıl ve diş 

gibi cüzlerinden ihtiyaçlarını gidermek amacıyla avlanmışlardır. İslam’da kazanç elde 

etme, yeme yahut av hayvanından herhangi bir şekilde yararlanma maksadıyla yapılan 

avlanma caiz görülmüştür.398 Hz. Peygamber (s.a.s.) canlı bir varlığın hedef edinilmesini 

yasaklamıştır.399 Başkalarına zarar veren ve hayvanlara eziyet için yapılan avlanma ise caiz 

                                                             
392 Karaman, Günlük Hayatımızda Helâller ve Haramlar, 39. 
393 Zuhayli, el-Fıkhu’l-İslâmî, IV/468. 
394 Maide 5/2, 95,  Buhari, “Zebaih”, 2, 4; Müslim “Sayd”, 2, 3, 8. 
395 Nesai, “Edahi” 42. 
396 El Heysemi, IV, 30. 
397 Ebu Davud, “Cihad”, 112. 
398 Ömer Nasuhi Bilmen, “Kerahet ve İstihsan Kitabı”, Büyük İslam İlmihali (İstanbul: Kılıç Kitabevi Yayın 

ve Dağıtım, 1996), 427. 
399 Buhârî, “Zebâih”, 25; Müslim, “Sayd” 58; İbn Mâce “Zebâih”, 10 



105 
 

görülmemiştir. “Hem size hem de yolculara fayda olmak üzere deniz avı yapmak ve onu 

yemek size helal kılındı”400 ayeti avın mubahlığına delil olarak gösterilmiştir. “İhramdan 

çıkınca avlanabilirsiniz”401 ayetiyle avın belirli şartlarla mubah oluşu dile getirilmiştir.  

Diğer taraftan gıda olarak tüketimi helal olan ve av hayvanlarının tezkiyesinde 

de kesim kurallarına riayet edilmesi esas olmakla birlikte ele geçirilmesinde zorluk olan av 

hayvanlarının aynen “Akr”da olduğu gibi tesmiye ile herhangi bir organından yaralanarak 

öldürülmesi de tezkiye işlemi yerine geçer. Avlanmada köpek, atmaca gibi eğitimli 

hayvanlardan yararlanılabildiği gibi silah, mızrak, ok vs. gibi aletlerden de yararlanılabilir. 

Ancak kullanılacak av aletinin kesici veya delici olması gerekir. Ağır bir cisimle vurulan 

ve vücudunda delik açılmadan ölen av, Kur'an-ı Kerim'de bahsedilen mevkûze402 

hükmünde olduğundan eti yenmez. 

Etinin yenilip yenilmemesi açısından av hayvanları ikiye ayrılmaktadır. Eti 

yenmeyen hayvanlar post ve bazı organları için avlanılmaktadır. Zararının bertaraf 

edilmesi için avlanan zararlı hayvanlar da bulunmaktadır. Zevk ve eğlence için avlanmak 

yasaklanmıştır. 

Kara av etinin helal olarak elde edilebilmesi için av, avcı, av aleti ve av 

köpeğinde birtakım şartlar aranmaktadır. Avcının dinen hayvan kesmeye ehil olması 

gerekmektedir. Bu bağlamda Mecusilerin avları yenmemektedir. Avcının silahını 

kullanırken besmele çekmesi ve besmeleyi kasten terk etmemiş olması gerekir. Avcı avını 

takip etmeli, avı avladıktan sonra tezkiye için vakit kaybetmemelidir. Araya fasıla girmesi 

durumunda avın başka bir sebepten ölme ihtimali bulunduğundan etinin yenmesi caiz 

olmayacaktır. Ölümün yaralanma işleminden kaynaklandığından emin olunmalıdır. 

                                                             
400 Maide 5/96. 
401 Mâide, 5/2. 
402 Maide, 5/3. 



106 
 

Hayvan canlı olarak ele geçirilirse etinin helal olabilmesi için imkân dahilinde şer’i kesim 

yani tezkiye gerekmektedir.403 

Avcılık insanlığın en köklü geleneklerinden birisidir. İnsanlar avlanma ile gıda 

ihtiyaçlarını karşıladıkları gibi savaşa hazırlık eğitimi ve kondisyon kazanma gibi farklı 

yararlara da ulaşmaktadır. Avcılık Selçuklu ve Osmanlı dönemlerinde kurumsallaşmış, 

avlanma konusunda İslam dininin emirlerine titizlikle uyulmuş, mutfak kültüründe av etleri 

helal gıda olarak yerini almıştır.404 Toplumdaki işlevselliği sebebiyle av ve avcılık ile ilgili 

birtakım hükümler fetva külliyatı içinde yerini almıştır.405 

Sonuç olarak avcı, av ve av aletinde aranan şartlar ile avlanmaya yönelik 

getirilen prensiplerde sağlıklı av etinin sağlanmasının hedeflendiği dikkatimizi 

çekmektedir. İslam insanların gıda ihtiyaçlarını temin ettiği avlanma konusunda da diğer 

meselelerde olduğu gibi insan menfaatini merkeze aldığı görülmektedir.  

 3. BİTKİSEL GIDALAR 

3.1. Bitkisel Gıdalarla İlgili Temel Bilgiler 

Organik veya inorganik maddelerden teşekkül eden yiyeceklerin ihtiva ettiği ve 

canlıların hayatını devam ettirebilmesi ve büyüyebilmesi için gerekli olan vitamin, protein, 

mineral gibi maddelere ise besin veya gıda denir. Gıda kelimesi TDK’ya göre besin ile eş 

                                                             
403 Mehmet Şener, “Av”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 1991), IV/104, 

105. 
404 Zühal Özdemir - Sıdıka Bulduk, “Yaban Hayatından Sofraya: Türk Mutfak Kültüründe Av Etlerinin Helal 

Gıda Olarak Önemi”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal 

Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 134. 
405 Geniş bilgi için bkz Hasan Özer, Mekke’de Bir Osmanlı Kadısı Pirizade (İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2019), 

331,332. 



107 
 

anlamlı olarak kullanılmaktadır. Tütün ve alkol gıda tanımı dışında tutulmaktadır.406 

Gıdaların dokuları oluşturma, onarma, enerji verme, vücuttaki olayları regüle etme 

fonksiyonları vardır. 

Bitkiler insanlar başta olmak üzere yeryüzündeki hemen hemen bütün 

organizmalar açısından temel yaşam unsurudur. İnsan bitkileri yaşamının devamı için 

kullandıkları gibi yakacak, silah, ilaç veya barınak yapımında da kullanmıştır. İnsan ve 

bitki arasındaki önemli bağ sebebiyle günümüzde dünyanın önemini kabul ettiği 

etnobotanik bilim dalında çok ciddi araştırmalar yapılmaktadır.  

Bitkiler ilk insandan bu yana gıda olarak tüketilmektedir. Çünkü her canlı gibi 

insanın da yemek, içmek ve korunmak gibi vazgeçilmez gereksinimleri vardır. Organik ve 

kültürel olgu olan beslenme toplumdan topluma, kültürden kültüre göre değişmektedir.  

Bitkilerin muhtevasında önemli oranda su bulunması sebebiyle günlük enerji 

ve protein gereksinimi karşılamasa da mineral ve vitamin bakımından zengindirler. Ayrıca 

muhtevasında önemli oranda su olması sebebiyle vücudun sıvı ihtiyacı kolaylıkla 

sağlanmaktadır.407 Bitkiler insan sağlığı için daha çok tercih edilmektedir.  

Gıda bitkileri genel olarak aşağıdaki başlıklar şeklinde sınıflandırılmıştır: 

Yabani bitkileri, sebzeler, meyveler, çay türü içecek maddesi bitkiler, baharat olarak 

kullanılan bitkiler, diğer bitkiler (sakız, kahve…vb.).408 

İslam fıkhında diğer gıdalarda olduğu gibi bitkisel gıdalarda da insanın beden, 

akıl ve ruh sağlığını bozan sarhoşluk veren alkollü içkiler, uyuşturucu ve insanlığa zarar 

veren zehirli maddeler olmadıkça mubahlık ilkesi benimsenmektedir. Sarhoş edici 

                                                             
406 Yeşim Urhan, Türkiye’de Gıda Amaçlı Kullanılan Bitkiler İçin Veritabanı (İzmir: Ege Üniversitesi SBE, 
Yüksek Lisans Tezi, 2014), 11. 
407 Urhan, Türkiye’de Gıda Amaçlı Kullanılan Bitkiler İçin Veritabanı, 23-24. 
408 Urhan, Türkiye’de Gıda Amaçlı Kullanılan Bitkiler İçin Veritabanı, 12-13. 



108 
 

içeceklerden olan alkollü içkiler (hamr) nasslarla haram kılınmıştır. 409 

Bitkisel gıdalardan olan içeceklere fıkıh eserlerinde “eşribe” başlığında yer 

verilir. Alkollü içkilerin yasaklanmasının gerekçesi (illeti) iskar (sarhoş edicilik) olduğu 

hususunda fukahanın görüş birliği vardır ancak hamrın mahiyeti konusunda ihtilaf 

edilmektedir. Bir kısım fukaha, Kur'an'da yasaklananın sadece hamr olduğunu, diğer 

içkilerin ise ona kıyasen haram kılındığını, diğer içkilerin haramlığının zanni bir delille 

sabit olduğunu ifade etmişlerdir. Fukahanın ekseriyeti, bütün sarhoş edici içkilerin 

ayetlerin açık beyanıyla haram kılındığını söylemektedir.410  

Sarhoş edici özellikleri dolayısıyla, söz konusu hükme dayalı olarak 

günümüzde bira, rakı, viski, votka vs. isimlerle anılan, miktarı ne olursa olsun içildiğinde 

sarhoş eden bütün alkollü içeceklerin ve bu tür içkilerle terbiye edilmiş etlerin yenmesinin 

zanni delil veya açık hükümle haram kapsamına girdiği değerlendirilmektedir.  

Öte yandan afyon, haşhaş gibi bitkilerden elde edilen uyuşturucu türü esrar, 

eroin, kokain, morfin vs. maddeler insan sağlığını ve toplumsal yapıyı bozdukları için 

alkollü içeceklerdeki zarar ve illete kıyas edilerek haram kabul edilmektedir. Tedavi amaçlı 

olmak üzere, zaruret çerçevesinde ve belli dozda, kontrollü olarak kullanılmalarına onay 

verilmiş, öte yandan ürünlerin yetiştirilmesinde insan bünyesine geçen ve sağlığa zarar 

veren kimyasal kullanılan ürünlerin tüketilmemelidir.411 

Günümüzde gazlı içecekler ve bazı meşrubatlar da imalat esnasında 

hammaddenin korunması ve çözülmesinde eser miktarda da olsa etil alkol kullanılmakta 

ve bu tür içeceklerin kullanımını tartışmalı hale getirmekte, bu sebeple söz konusu 

                                                             
409 Maide 5/90; Buhari, “Eşribe”, 1, 2; Müslim, “Eşribe” 1, 73; Ebu Davud, “Eşribe”, 5; Tirmizi, “Eşribe”, 3; 

Nesai, “Eşribe”, 25; İbn Mace, “Eşribe”, 10. 
410 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 761. 
411 Zeynep Güneş - Hasan Yetı̇m, “Helâl Gıda Üretimi ve Tüketimi”, Academic Platform Journal of Halal 

Lifestyle 2/2 (31 Aralık 2020), 80. 



109 
 

içeceklerin çocuk gelişiminde ve insan sağlığına yönelik zararlı etkilerinin de göz önünde 

bulundurulması gerekmektedir. 

Sarhoş edici özellikteki maddelerin tedavi ile ilgili kısmı hakkında ise Hz 

Peygamber’in (s.a.s.) “O, ilaç değil, derttir.”412 hadis-i şerifi hükmü gereği içkilerin tedavi 

ve sağlığı koruma amaçlı kullanımına cevaz verilmemiş, ancak tedavi edicilik özelliğinin 

bilimsellik kazanması ve başka bir ilacın da bulunmaması halinde zarureten kullanıma 

cevaz verilmiştir. 

Besin bitkileri ve bitkisel tıp, eczacılık ilgili terminolojinin erken dönemlerden 

itibaren lugatlarda yer almış olmasından hareketle bitkilerin besin ve tedavi aracı olarak 

kullanımının insanlık tarihi kadar köklü olduğuna işaret olarak görülmektedir. İslam 

tarihinde de ilm-i nebat olarak bu alandaki varlığını devam ettirmiştir.  

İslâm dünyasına bakıldığında bitkilerin insana fayda ve zararlarıyla birlikte 

dini hükümleri hususunda ilk dönemlerden itibaren ilim alanlarının konusu olmuştur.413 

İnsan sağlığı açısından önemli özelliklere sahip bitki kökenli gıdalara Kur’an-ı Kerim’de 

birçok sûrede ayrı ayrı bağlamlarda yer verilmiştir. Zeytin, incir, üzüm, hurma, nar ve 

birçok meyve faydalarıyla birlikte zikredilmiştir. Soğan, sarımsak, salatalık ve çeşitli 

sebzeler, mercimek, arpa, gibi hububatın yanı sıra çayırlar, yoncalar ve hayvanların 

yedikleri otlar da zikredilmektedir. Zehirli, uyuşturucu nitelikli ve insan sağlığına kısa ve 

uzun vadede zararlı olan bitkisel gıdalar haram kabul edilmektedir.414 

                                                             
412 Müslim, “Eşribe”, 3; Ebu Davud, “Tıb”, 11. 
413 Geniş bilgi için bkz. Kürşat Demirci, “Haram”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 

İSAM, 1997), XVI/97, 100. 
414 Hamza Aktan, “Hakkında Nas Olmayan Gıda Maddelerinde Dini Hükmün Belirlenmesi”, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı IV “Günümüzde Helâl Gıda 26-28 Kasım 2011 

Afyonkarahisar” (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012), 59, 71. 



110 
 

Allah’ın kulları için yarattığı temiz rızıkların haram sayılmaması gerektiği 

ikazı415 ve çerçevesinde bu tür yiyeceklerde asıl olan sarhoş edici ve zararlı olanlarının 

dışındakilerin yenilmesinin helal olmasıdır. Yine başka nice ayeti kerimeler bitkisel 

gıdaların helal olduğuna delil sayılmış, 416 bunların insanların faydalanması için yaratıldığı 

bildirilmiş,417 bu bağlamda herhangi bir bitki ismi verilerek yenilmesinin haram olduğunu 

bildiren herhangi bir ayete rastlanmamıştır. 

Hayvanların etlerinin yenilebilmesi için kesim esnasında besmele şartı 

aranırken, bitkisel gıdalarda -biçerken yahut dalından koparılırken- böyle bir şart 

aranmamıştır. Nasslarda ve fıkıh kaynaklarımızda bitkisel gıdalar kapsamında daha çok 

ruh ve vücud sıhhatine zararlı ve bu bitkilerle yapılan hamr, sigara ve uyuşturucu maddeler 

ile ilgili hükümler yer almaktadır. 

3.2. Haram Kabul Edilen Bitkiler 

Doğrudan bitkilerden elde edilmesi ve çoğunlukla bitkisel olmak üzere 

hayvansal ve inorganik maddelerin kimyasal işleme tabi tutularak sentetik olması yönüyle 

uyuşturucu maddeler iki grupta incelenebilmektedir. Yaygın olarak kullanılan 

uyuşturucular afyon ve türevleri, esrar, kokain, amfetaminler şeklinde sıralanmaktadır. 

 3.2.1. Afyon ve Türevleri 

Keyifle sakinleştirici ve yatıştırıcı bir etkiye sahip olan haşhaş bitkisinden 

çıkarılan afyon, gıda ve ilâç sektörünün kaynak maddesidir. Eczacılık sektöründe çeşitli 

                                                             
415 Araf, 7/32. 
416 Rahmân, 55/10-13. 
417 Bakara 2/61; Zümer 39/21; Abese 80/27. 



111 
 

hastalıkların tedavisinde ağrı kesici olarak kullanılan ve afyonun çeşidi olan morfin ve 

kodein’in olumsuz etkileri nedeniyle kullanım alanları kısıtlanmıştır. 

Morfinin ikinci bir işleme tabi tutulmasıyla imal edilen ve yüksek dozda 

alınması durumunda ölüme neden olan eroin ise tıbbî maksatla kullanılmamaktadır. Öte 

yandan afyon ve türevlerinin zamanla bağımlılık yapması ve vücudun tolerans geliştirmesi 

sebebiyle kullanıcıları her geçen gün aynı hazza ulaşabilmeleri için dozaj artırmaya 

zorlamaktadır. Bu sebeple her geçen gün insanın beden ve ruh sağlığını olumsuz etkileyen 

bitkisel kökenli bu tür uyuşturucular yasaklanmıştır. 

 3.2.2. Esrar 

Bilinç değişikliğine sebep olacak şekilde kullanıcıyı gerçeklikten koparıp hayal 

alemine sürükleme etkisine sahip olan esrar hint kenevirinden elde edilmektedir. Esrar, 

eroin vb. ileri derecede bağımlılık yapan maddelerin geçiş aşaması kabul edilir. Dünyada 

en yaygın kullanılan uyuşturucu olan esrar Arapça’da “haşiş” olarak adlandırılmaktadır. 

 3.2.3. Kokain 

Koka bitkisinin yapraklarından çıkarılan ve sakinleştirici uyuşturucular 

sınıfından sayılan bu madde tropikal iklimlerde yetiştirilmektedir. Kısmi bir uyarıcı ve 

dinçlik sağlayan veren kokain ile Yemen ve Afrika’nın doğusunda da yetiştirilen Habeş 

çayı olarak da bilinen “kat” bu uyarıcı grubundandır.  

 3.2.4. Amfetaminler 

Amfetaminler, yorgunluk hissini azaltıcı etkisiyle doping amaçlı kullanılan 

sentetik uyarıcı ve uyuşturuculardandır. Captagon ve ecstasy denilen bu tür sentetik 

maddeler uyarıcı etkili olan uyuşturuculardandır.  



112 
 

Kur’an ve Sünnette madde bağımlılığıyla ilgili insanların daha somut 

anlayabilmeleri için yaygın kullanımı ve bilinirliği olan şarap vb. alkollü içkiler üzerinde 

durulmuş, bugün çeşitli isimlerle anılan uyuşturucu türleri bizzat zikredilmemiştir.  

Uyuşturucularla ilgili konu fıkhi açıdan ele alınırken müptela olma ve etrafına 

ziyan verme yönüyle beraber sarhoşluk verici olmaları, insan sıhhatine olumsuz etkileri ile 

kötü davranışlara yönlendirmesi ve insanların dini görevleri başta olmak üzere birçok 

sorumluluğunu yapamaz hale getirmesi hususlarına dikkat çekilmektedir.418 Uyuşturucu 

ticaretinin büyük boyutlarda olmaması sebebiyle klasik eserlerde uyuşturucu imali konusu 

kısaca ele alınmış ve tartışmalar genellikle afyon ve esrar etrafında dönmüştür. Haram 

madde olması sebebiyle satışa mahal sayılmadığından ticareti de caiz görülmemiştir. Yine 

de bu tür maddelerin hükmü, temizliğe ve namaza etkisi, tedavi amaçlı kullanımı, ilgili 

bitkilerin üretimi ve alım satımı, kullanıcıların hukukî tasarrufları ve cezaî mesuliyetleri 

açısından temel eserlerde ele alınmıştır.  

İslâm’da esasında hiçbir bitkiye herhangi bir yasaklama getirilmemiştir. Tedavi 

amaçlı veya mal üretimine yönelik faaliyetlerde yararlanmaya cevaz verilmiştir. Sarhoşluk 

veren ürünlerin kullanımı ile insan sağlığını olumsuz etkileyen zehirli bitkilerin yenilmesi 

veya sularının içilmesi veya uyuşturucu maddelerin yapımında kullanılan bitkilerin 

zararları gündeme geldikçe yasaklanması tartışmaları ortaya çıkmıştır. Uyuşturucunun 

hammaddesi olarak kullanılan bitkiler, zehirli bitkilere kıyas edilerek, sağlık ve eczacılık 

dışında bu bitkilerden keyif verici ve uyuşturucu nitelikli mamüllerin kullanılmaması 

istenmiştir. “Hz. Peygamber (s.a.s.) müskir ve müfettir olan her şeyi nehyetti.”419 hadisinde 

                                                             
418 Tuncay Başoğlu, “Uyuşturucu”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 2012), 

XLII/248-253. 
419 Müsned, VI, 309; Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 5. 



113 
 

geçen “müfettir”, “gevşeklik veren ve uyuşturan şey” anlamına geldiğinden esrar ve 

afyonun da bu hadisin kapsamında yer aldığı ifade edilmiştir.  

Fakihler esrar, afyon ve diğer uyuşturucuları kullanmanın haramlığında ittifak 

etmekle hükmün illeti ve delillendirilmesi yönünden farklı kanaatler belirtmişlerdir. Esrar, 

afyon vb. uyuşturucu maddeleri şaraba kıyaslayarak, onların da sarhoş edicilik vasfına 

sahip olduğunu söyleyerek, “Her müskir haramdır” hadisi kapsamında420 değerlendirmiştir.   

Öte yandan söz konusu maddelerin ifsat edici ve uyuşturucu niteliklerine 

rağmen müskir sayılmaması ve etkilerinin farklı olduğu iddiasıyla şaraba 

kıyaslanamayacağının ileri sürülmesinin “had cezası değil ta‘zîr cezası verileceği, 

maddelerin necis sayılmadığı, dolayısıyla üzerinde taşıyanın namazının sahih kabul 

edileceği” şeklinde fer‘î hükümler açısından bazı neticeleri olacaktır. 

Diğer taraftan tedavide zorunlu olması durumunda tabiplerce gerekli görülen 

miktarda kullanılması, bağımlının tedavisinde tedrîcî olarak tabip kontrolünde azaltılarak 

kullanılması, muztar kalanın haram şeyden ölmeyecek kadar yiyip içmesine izin 

verilmesine kıyasen izin tabi tutulması kanaatini taşıyanlar olduğu gibi, haram bir 

maddeyle tedaviyi nehyeden hadislerden421 hareketle cevaz vermeyenler de bulunmaktadır.  

“Bir haramı işleyen kadar teşvik eden, üretim, taşıma, satış gibi çeşitli 

şekillerde işlenmesine yardım edenler de o harama ortak sayılır ve bundan men edilmeleri 

gerekir” kuralı gereği bütün dünyayı ve cemiyetleri tehdit eden uyuşturucu kullanımının 

engellenmesi gerekir. Nitekim insanın dünya ve âhiret mutluluğunu hedefleyen İslam 

dininin din, can, akıl, nesil ve mal emniyetinin sağlanması şeklinde özetlenen temel 

                                                             
420 Müslim, “Eşribe”, 67-75. 
421 Ebû Dâvûd, “Ṭıb”, 11. 



114 
 

prensipleri müvacehesinde alkollü içkiler dahil olmak üzere beden ve ruh sağlığını tehdit 

eden bütün zararlı maddelerin yasaklanması yerinde olacaktır.  

 4. İÇECEKLER 

Fıkıh eserlerinde çoğul formu “eşribe” olarak yer alan “şarap” kelimesi dinî 

literatürde içilmesi dinen yasaklanan sıvı maddelerin adı olarak kullanılmaktadır. Fıkıh 

eserlerinde genellikle bu konuya “el-eşribe” başlığını altında yer verilmektedir.422  

Türkçe’de de içki; kullanımı dinen haram sayılan sarhoşluk veren alkol içerikli sıvı 

maddeler olarak tarif edilmiştir.423 Genel kural olarak içilecek olan şey necis, zehirli, 

zararlı ve sarhoş edici olmadıkça helal kabul edilmektedir. 

 4.1. Hamr Vasıflı Haram Kılınan İçecekler  

Tarihi insanlığın ilk dönemlerine kadar uzanan içki, Kur’an’ın indirildiği 

zamanda ve toplumda da yaygın olması sebebiyle tedrici olarak haram kılınmıştır.424 

İçkiyle ilgili nüzûl sırasına göre kesin yasak öncesi üçüncü olarak gelen ayet sarhoşken 

namaza yaklaşılmamasını425  ifade etmektedir. 

Ensar ve muhacirden içkili olanların kendi aralarında yaralanmalara sebep olan 

olaylardan sonra426 Allah (cc) insanların arasına düşmanlık ve kin sokan diğer günahlarla 

birlikte sarhoş edici şaraptan da vazgeçilmesini istemiştir.427 Akabinde Hz Peygamber 

(s.a.s.) Allah’ın şarabı haram kıldığını bildirerek içki içilmesi ve satışının yapılmamasını 

                                                             
422 Menderes Gürkan, “Eşribe”, İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi (İstanbul: İFAV 

Yayınları, 1997), II/346. 
423 Mustafa Baktır, “İçki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV İSAM, 2000), XXI/459. 
424 Nahl 16/67, Bakara 2/219. 
425 Nisâ 4/43. 
426 Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 1; Tirmizî, “Tefsîrü’l-Ḳurʾân”, 6. 
427 Mâide 5/90-91. 



115 
 

istemiş, Müslümanlar da evlerinde bulunan şarapları imha etmişlerdir.428 Ayrıca Hz 

Peygamber (s.a.s.) içkiyi üreten, ürettiren, içen, sunan, nakleden, naklettiren, satışını yapan 

ve alana lanet edileceğini ifade ederek içki ile ilgili hükümler ortaya konulmuştur.  429 Bu 

doğrultuda ayetlerle bildirilen zarar gerekçeleriyle alkollü içkilerin yasaklanması o 

dönemde yaşayan insanların yaklaşımları da dikkate alınarak tedrici bir usulle ortaya 

konulmuştur. 

İçkinin yasaklanmasının bir diğer hikmeti de insan sağlığına verdiği zararın 

yanı sıra korunması gereken beş esastan biri olan aklın korunmasıdır.430 Hamrın haramlığı 

konusunda İslam hukukçuları arasında ittifak olmakla birlikte ayet ve hadislerde yer alan 

“hamr” ile buna kıyas edilen diğer alkollü içkilerin haramlığı konusunda farklı yaklaşımlar 

ortaya çıkmıştır. Ebu Hanife “Her sarhoş eden şey haramdır.”431 “Çoğu sarhoşluk veren 

şeyin azı da haramdır.”432 gibi hadislere dayanarak diğer sarhoş edici maddelerin aynen ve 

bizzat değil, kıyas yoluyla sarhoş etme illeti sebebiyle haram kapsamına girdiğini 

söylemiştir. Bu bağlamda yenildiği, içildiği, damara zerk edildiği veya dumanı çekildiği 

zaman sarhoşluk veren yani iskâr niteliği bulunan her madde Ebu Hanife’ye göre şaraba 

kıyas edilmiştir. Hanefilerin şarap ile karıştırılmış suyun ve pişirilmiş şarabın içilmesinin 

haram kabul ettiği, şarap ile yoğrulmuş ekmeği yemenin, şarabın tortusunu içmenin ve 

iğneyle enjekte edilmesinin de tahrimen mekruh olduğu bildirilmiştir.433 

                                                             
428 Müslim, “Müsâḳāt”, 67. 
429 İbn Mâce, “Eşribe”, 6; Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 2; Tirmizî, “Büyûʿ”, 58. 
430 Tâhir, İslam Hukuk Felsefesi, 139, 143. 
431 Müslim, “Eşribe”, 63; Ebu Davud, Eşribe 5; Tirmizî, Eşribe 1; Nesaî, Eşribe 22. 
432 İbn Mâce, “Eşribe”, 10; Ebû Dâvûd, “Eşribe”, 5; Tirmizî, “Eşribe”, 3. 
433 Merginanî, Hidâye, IV/402; Serahsi, Mebsût, XXIV/25,30. 



116 
 

 4.2. Diğer İçecekler 

İçecekler başlığı altında, gazlı içecekler ve birtakım meşrubatın fıkhi yönü de 

tartışma konusu edilmiştir. Bu meşrubatların üretimi esnasında aromasının çözülebilmesi 

maksadıyla etil alkol kullanılmasının, bahsi geçen içeceklerin haramlık yahut helalliğini 

nasıl etkileyeceği, konunun esasını teşkil etmektedir. Konuyla ilgili olarak içeceğe katılan 

etil alkolün necis olup olmadığı ve içeceğin sarhoşluk verici nitelik taşıyıp taşımadığı 

hususlarına açıklık getirilmesi gerekmektedir. 

Hamrın necis olup olmadığı hususunda başlıca iki görüş bulunmaktadır. Birçok 

İslam hukukçusu ilgili ayetin şarabı rics olarak nitelendirmesi sebebiyle hamrı, kan ve idrar 

gibi necâset-i galîza sınıfında değerlendirmiştir. Diğer içkileri de hamr gibi necis 

saymışlardır. Ancak Hanefîler necis olup olmama açısından hamr ile diğer içkiler arasında 

ayrım yapmış, çoğu yerde hamr haricindeki içkilerin necisliğini kerahat seviyesinde 

görmüşlerdir.434 Bazı fakıhçılar bu necisliği yalnız hamra ait bir özellik olarak görürken, 

bazıları ise ayetteki “rics” ifadesinin manevi anlamda necisliğe işaret ettiğini, hamrın 

maddi anlamda necis olduğunu gösteren herhangi bir delilin bulunmadığını ileri 

sürmüşlerdir.435 

İçeceklere katılan etil alkolün necis olduğu varsayımından hareketle hangi 

miktarının söz konusu sıvıyı temiz olmaktan çıkaracağı da ayrı bir tartışma konusu 

olmuştur. Hanefîlerden İbn Abidin (öl. 1836) sıvı içerisine karışan necis maddenin bu 

sıvının rengini, kokusunu, tadını değiştirecek herhangi bir etki yapmadıkça haram ve pis 

                                                             
434 Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâî, VI/407, 408. 
435 Karadâvî, el-Halâl ve’l-Harâm, 76. 



117 
 

olmayacağını belirtmiş436 bu hüküm bağlamında meşrubat içerisine katılan etil alkolün de 

o içeceği temiz olmaktan çıkarmayacağı neticesine varılmıştır.  

Çok miktarda içildiğinde sarhoşluk veren şeyin az miktarı da yasaklandığından 

içilmesi caiz değildir. Kefir, boza ve gazozların çok miktarı da sarhoş etme niteliğine sahip 

değildir. Bu içeceklerin aromasının çözülmesi için eklenen etil alkolün az olması sebebiyle 

alkolün rengi, tadı ve kokusu olmadığı gerekçesiyle içilmesinde bir sakınca olmadığı ifade 

edilmiştir.437  

Öte yandan suya necaset katıldığında kokusu, tadı, rengi değişmezse, suyun pis 

olmayacağı hükmüne binaen yapılan bu kıyasa “kıyas maa’l- farık” itirazı yapılarak, alkol 

ile necasetin haramlığının illetinin farklı olduğu, dolayısıyla illeti farklı olanların 

hükmünün bir olmayacağı açıklaması getirilmiş, gazlı içeceklerde çözücü katkı maddesi 

olarak kullanılan etil alkolün bu içecekleri haram olup olmama noktasında şüpheli hale 

getirdiği belirtilmiştir.438  

Bu itibarla gazlı içecekleri, hamr kapsamında değerlendirmek uygun 

görünmemekle birlikte, sağlık açısından zararları dikkate alınarak bu içeceklere mesafeli 

durmak isabetli olacaktır.439 

 4.3. İçeceklerin Sağlığa Zararları 

Endüstriyel olarak üretilen birtakım içeceklerin çeşitli zararlarından bahseden 

birçok araştırma zaman zaman gündeme gelmektedir. Dile getirilen bu zararlardan birinin 

                                                             
436 İbn Âbidin, Reddü’l Muhtâr, 63. 
437 Hayrettin Karaman, Hayatımızdaki İslam 2 (İstanbul: İz Yayıncılık, 2010), 163, 167; Hayrettin Karaman, 

“Gazlı İçecekler”, Yeni Şafak (15 Eylül 2006); Hayrettin Karaman, “Gazlı İçecekler 2”, Yeni Şafak (20 Ekim 

2006); Hayrettin Karaman, “Yine Gazlı İçecekler”, Yeni Şafak (29 Ekim 2006). 
438 Mustafa Nutku, “Helal Gıda Konusuyla İlgili Belirtilmesi Gereken Bazı Hususlar”, 1. Uluslararası Helal 

Gıda Konferansı (2008) (İstanbul: Çevik Matbaacılık, 2008), 94, 100. 
439 Okur, “İslam Hukuku Açısından Helal ve Haram Olan Gıdalar ve Bazı Güncel Meseleler”, 51. 



118 
 

de koroziv madde alımı sebebiyle çocuklarda özofagus (yemek borusu) darlığı ve 

yanıklarının ortaya çıkmasıdır. Koroziv maddelerde özellikle bazik olanların derin yanık 

ve daha çok darlık oluşturduğu, asidik olanlarının fazla miktarda ve sürekli alınmasıyla 

özofagusta yanık ve sonrasında darlık oluşturabildiği dile getirilmektedir.  

Yapılan bir araştırmada günlük fazla miktarda kola içimi veya daha genel 

ifadeyle asitli içecek tüketimi sonucu özofagusta darlık ve yanık gelişen olgular ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Bu sebeple koroziv madde içiminin çocuklar açısından özellikle 

sıhhi ve adli yönüyle önemli olduğu, yanlışlıkla içimlerde gelişen sağlık problemlerinin 

çocuğun tüm hayatını etkilediğinden bahisle koroziv maddelerin kullanımı, korunması ve 

çocuklardan uzak tutulmasının önemine vurgu yapılmıştır.440 

Bu bağlamda helal ve sağlıklı gıda hükmünün ortaya konulduğu durumlarda 

kısa sürede gözle görülür zararları ortaya konulamayan bu tür içeceklerin uzun süre 

kullanımının sonuçları da göz önüne alınmalıdır. 

Bir diğer araştırmada çocukluk çağında nadir görülen koletiazis hastalığı ile 

ilgilidir. Bu hastalığa maruz kalan kişilerin beslenme alışkanlıklarında ortak özellik, cips 

ve cola tüketmeleridir. Bilim insanları cips ve kolanın bağırsak hareketlerini olumsuz 

etkilediğini, hattcipsin pankreas bozukluğu ile gelişen bağırsak tıkanıklığına problemi 

yaşatabileceğine dair literatür bilgisinin mevcut olduğunu ifade etmişlerdir. Bunun dışında 

kolesterol, safra üretimi ve safra taşı oluşturma riski yönüyle de önem arz ettiği ifade 

edilmiştir.441 

                                                             
440 İlhan Çiftçi vd., “Aşırı Kola Tüketimine Bağlı Gelişen Özofagus Darlığı”, 4. Uluslararası Helal ve 
Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 86. 
441 İlhan Çiftçi vd., “Çocuklarda Cips Ve Kola Tüketimi İle Kolelitiazis Arasındaki İlişki”, 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” 

(Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 88. 



119 
 

Yine bir başka araştırma mısır nişastası bazlı glukoz ve fruktoz (MNB-GF) 

şuruplarıyla ilgilidir. Bahsi geçen tatlandırıcıların insan sağlığı üzerinde telafisi imkansız 

hasarlara yol açtığı ifade edilmektedir. Ticari avantajları sebebiyle çok hızlı biçimde 

kullanımlarının arttığı, elde edilişi esnasında civa ve karbonil bileşiklerinin bulaşmasının 

yanında insan vücudunda yıkım etkisi oluşturması sebebiyle birçok hastalığı tetiklemekte 

olduğu ifade edilmiştir. Diğer taraftan yüksek tansiyon, şeker hastalığı, böbrek ve doku 

hastalıkları gibi birçok soruna neden olabileceğini dile getirilmiştir. Üreten ülkelerin kendi 

ülkelerinde bahsi geçen şurubun kullanımını sınırlandırdıkları ya da tamamen 

yasakladıkları ifade edilmektedir.442  

Mısır şurubu ve açtığı sağlık problemlerine işaret eden başka bir araştırmada 

ise yukarıda yer verilen birçok probleme benzer yıkımlara neden olduğu ifade edilirken 

gebelik dönemindeki kişilere verdiği hasarlar detaylarıyla dile getirilmiştir.443  

Yüksek eşik bir tatlandırıcı olarak gıda sektöründe kullanılan yüksek fruktozlu 

mısır şurubunun (YFMŞ) insülin ve leptin gibi hormonları uyarma biçimi itibariyle 

hiperlipidemi, insülin direnci, kardiyovasküler hastalıklar ve Tip 2 diyabet-obezite riskini 

artırdığı, kronik hastalıklara yatkınlığı artırabildiği, sık aralıklarla kullanılmasının 

toplumsal sağlığın korunması bakımından risk oluşturabileceği dile getirilmiştir.444  

İnsan sağlığına zararları bilimsel platformlarda araştırılan bir başka içecek ise 

kaçak çaylardır. Araştırmada Türkiye’de üretilen çaylarda sağlığı tehdit eden herhangi bir 

                                                             
442 Hakan Boyunağa, “Mısır Nişastasından Elde Edilen Glukoz Fruktoz Şurubunun Organizmaya Zararlı 

Etkileri”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal 
Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 115. 
443 Kübra Fidan vd., “Mısır Şurubu ve Yol Açtığı Sağlık Problemleri”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda 
Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 180. 
444 Şehriban Özer Duyar - Adviye Gülçin Celep Sağdıçoğlu, “Yüksek Fruktozlu Mısır Şurubunun Sağlık 

Üzerine Etkisi”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 186. 



120 
 

unsura rastlanmadığı, ancak kaçak çay şeklinde tabir edilen çaylarda ise insan sağlığını 

tehdit edebilecek boyutlarda, suda çözünmeyen kimyasal boyar madde, pestisit kalıntılarla 

birlikte birçok zehir saçan maddelere yer verildiği ifade edilmektedir.445 Kaçak yollarla 

ülkemize giren çay gibi diğer besin maddelerinde insan sağlığına yönelik zararlı içeriklerin 

bulunması ve vergi kaçırılması yönüyle de devlet hukukunun ihlal edilmesi hususlarının da 

helal hükmünün belirlenmesinde göz önüne alınmasının yerinde olacağını düşünmekteyiz. 

 4.4. Süt ve Süt Mamulü Helal İçecekler 

Daha önce sarhoş edici olmadıkça eti yenilebilen deve, sığır, koyun ve at gibi 

hayvanlardan sağılmış sütler ve bu sütlerden elde edilen ayran gibi içeceklerin helal 

olduğunu söylemiştik. Ancak bu sütler özellikle deve ve at sütü gibi kendiliğinden veyahut 

günümüzde olduğu gibi çeşitli işlemlerle veya karışımlarla sarhoş edici hale geldiğinde 

içilmesi haram olur. Nitekim Hanefilere göre deve ve at sütü istidat edip kuvvetlenirse 

İmam Muhammed’e göre helal değildir. İmam Ebu Yusuf’a göre istidat etsin etmesin deve 

ve at sütü caizdir. İmam-ı Azam’a göre deve sütü istidat etse de helal olup at sütü etine 

itibarla (süt etten oluştuğu için) mekruhtur.446 

Mayalanarak alkollü hale gelmedikçe eti yenilen hayvanlardan elde edilen 

sütler, sütün ete tabi olması kuralı gereğince helaldir. Bu bağlamda bu tür hayvanların 

sütlerinden elde edilen peynir, ayran gibi süt ürünleri de aynı hükme tabidir. İnsan eti 

haram kılınmış olmakla birlikte sütü helaldir. Keza, Ebu Hanife at etini mekruh görmesine 

rağmen sütünün içilmesini mubah kabul etmiştir. Diğer taraftan pis gıdalarla beslenen 

                                                             
445 Kasım Takım - Mehmet Emin Aydemir, “Çay Tüketiminde Kaçak Çay Tehlikesi”, 4. Uluslararası Helal 

ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”  (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 208. 
446 İbn Abidin, Hâşiyetü Reddi’l-Muhtâr, VI/456. 



121 
 

hayvanların (cellale) etleri gibi sütleri de hadislerle yasaklanmıştır.447 Çeşitli işlemlerle 

veya karışımlarla sarhoş edici hale gelen süt ürünleri de sarhoş edici vasıfları sebebiyle 

alimler tarafından haram kabul edilmiştir. 

5. KATKI MADDELERİ 

Gıdanın besleyici ögelerinden olmayan, gıda imalatında teknolojik işlemlere 

destek olan, bozulmayı geciktiren, dayanıklılığı artıran, besleyici değeri koruma, renk, 

görünüş ve lezzet gibi duyusal özellikleri iyileştirip aynı görüntüyü koruması gibi değişik 

amaçlarla besinlere katılan maddelere katkı maddesi denilmektedir. İlaç ve gıda sanayinde 

önemli miktarda kullanılan katkı maddeleri kaynakları itibariyle hayvansal, bitkisel ve 

mikrobiyal kökenli olabildikleri gibi sentetik de olabilirler.  

Gıdada kullanılan katkı maddesinin menşei, helallik açısından bir ölçüt işlevi 

gördüğü gibi güvenilirliği, yani insan sağlığına zararlı olup olmaması da gıdanın helalliği 

noktasında önemli kıstaslardan biridir. Katkı maddesinin menşei kullanıldığı gıdaların şer'i 

hükmüne etki eder. Domuzdan veya domuz ürünlerinden, şer'i usullere uygun kesilmeyen 

hayvanlardan ya da ölü hayvanlardan elde edilmiş ise içine katıldığı gıda da haram 

hükmünü alır.  

Gıda katkı maddeleri birçok açıdan üreticiye çok büyük faydalar sağladığı gibi, 

insan sağlığına zararlı etkileri de olabilmektedir. Düşük miktarda tüketildiği zaman güvenli 

olduğu ifade edilen bu maddelerin uzun vadede bazı hastalıklara sebep olması durumunda 

kullanılmaları insan sağlığının korunmasını temel gaye olarak ortaya koyan İslam dini 

açısından hükmen mahzurlu hale gelir. 

Konuyla ilgili olarak fıkıh literatüründe istihale kavramı yer almaktadır. Bir 

                                                             
447 Ebu Davud, Et'ıme, 25; et-Tirmizi, Et'ime, 23; İbn Mace, Zebaih, 11. 



122 
 

halden bir hale geçmek, dönüşmek manasına gelen istihale, fıkıh literatüründe necis 

maddelerin yapı değişimine uğrayarak temiz hale gelmeleri anlamına gelmektedir. 

İstihalenin kendiliğinden (doğal) ve dışarıdan müdahale ile (yapay) gerçekleşebilmektedir. 

Dini açıdan mahzurlu sayılan katkı maddelerinin değişimi gerçekleştiren istihale (kimyasal 

değişim) yoluyla kullanılabilmesine cevaz veren ilim adamları bulunmaktadır.  

Klasik kaynaklarında diğer mezheplere göre daha fazla Hanefiler doğal veya 

yapay istihalenin her ikisini de hükmü değiştirici olarak kabul etmişlerdir. Hanefi 

fakihlerin çoğu, necis maddelerin istihaleyle tayyib hale geleceğini kabul eden İmam 

Muhammed'in görüşünü fetvaya esas almıştır.448 Hanefilerin yanı sıra Mâlikîler de 

istihaleyi kabul ederken, Şafii ve Hanbeliler bu kavrama mesafeli durmuşlardır.  

İstihalenin, Allah'ın bir maddenin pis olmasını sahip olduğu yapısal duruma 

bağladığı mantığına dayandırıldığı, maddenin yapısında gerçekleşen dönüşümün, necaset 

niteliğini de değiştireceği, bu yüzden istihalenin, hazır gıdalara katılan ve menşei itibariyle 

sorunlu katkı maddelerinin caiz olup olmadıklarının tespitinde önemli bir mihenk taşını 

teşkil edebileceği ifade edilmiştir.449 

Hanefilerin temize dönüşümde ölçüt olarak gördükleri istihale meselesinde 

yapı (mahiyet) ve nitelik (vasıf) değişimi olmak üzere iki ayrı değişim üzerinde durdukları, 

yapı değişiminin maddeyi helale dönüştürdüğü, nitelik değişiminde bunun söz konuşu 

olmadığı ifade edilerek “şarabın sirkeye, tuz gölüne düşen hayvanın tuza, gübrenin 

yanmayla küle dönüşmesi gibi misallerde yapı değişikliğiyle bu maddelerin temiz hale 

geldiği kabul edilmiş, üzüm suyunun pekmeze, buğdayın una ve unun ekmeğe dönüşmesi 

gibi örneklerde ise nitelik değişimi gerçekleştiğinden necis maddelerin temiz hale 

                                                             
448 Bazı örnekler için Bkz. Haskefi, Dürru’l-Muhtâr, 47-48. 
449 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 775. 



123 
 

gelmediği ifade edilmiştir.450  

Günümüzde gıda, ilaç ve kozmetik sanayinde yenmesi caiz olmayan domuz 

derisi, kemiği, yağı özellikle jelatin olmak üzere kaynağı itibariyle azımsanamayacak 

miktarda helal sayılmayan maddeler kullanılmaktadır. Bu maddelerden bazılarının 

dönüşüm yoluyla gıda, ilaç ve kozmetik sanayinde kullanılıp kullanılamayacağı 

probleminde istihalenin ölçüt olarak ele alınabileceği dile getirilmektedir. Bu minvalde 

çağdaş ilim adamlarından bir kısmı temiz sayılmayan bazı maddelerin dönüşüme uğramak 

suretiyle yapı değişikliğine uğradığını var sayarak bu tür ürünlerin yenmesinin veya 

kullanılmasının caiz olduğuna hükmederken, diğer bazıları istihalenin gerçekleşmediğini 

ve dolayısıyla dinen necisliğin devam ettiğini ileri sürmektedir.  

Bununla birlikte klasik kaynaklarda istihale konusundaki değerlendirmeler 

dönemin tecrübeleriyle ele alınmasına karşın günümüzde hükmün belirlenmesinde insan 

sağlığına etkileri yönüyle yapısal değişim ve vasıf değişimi çerçevesinde geçmiş dönemde 

fakihlerin verdikleri misallerin kimyacılarca incelenerek değerlendirilmesi ve buna göre 

karar verilmesi önem kazanmıştır. Klasik kaynaklarda istihalenin kolaylaştırma (et-teysir) 

ve umum-u belva cihetiyle ele alınması konunun bir ara formül ile çözümüne 

odaklanıldığına karine oluşturması sebebiyle gıda katkı maddeleri konusunda istihaleye 

alternatif arayışlar önemli hale gelmiştir. 

Gıda katkı maddeleri konusunda helallik ölçütü olarak gündeme getirilen 

hususlardan biri olan istihlak (yoğaltım) kelimesi sözlükte tüketim, kaybolma, yok olma vb. 

anlamlarda terim olarak ise haram veya necis bir maddenin, dinen necasetin ve haramlığın 

vasfını giderecek miktarda çok/baskın olarak, temiz-helal diğer bir maddeye karışarak 

onun içinde varlığını sürdürmekle birlikte rengini, tadını ve kokusunu kaybetmesi 

                                                             
450 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 775. 



124 
 

demektir. Su veya meşrubat içine düşmüş alkol damlası gibi  

İstihlak katı maddelerde gerçekleşen istihaleden farklı olarak sıvı maddelerde 

yaşanan fiziksel değişimdir. Bir sıvının içinde karışarak; onun içinde kaybolan maddeler 

için kullanılır. Yenilmesi, içilmesi haram kılınmış ya da dinen necis sayılan az miktardaki 

madde, büyük miktardaki helal ve temiz olan diğer bir maddeye karışır ve bu maddenin 

renk, koku ve tattan oluşan özellikleri çok olan madde içinde kaybolursa, bu özellikteki 

karışım bu maddelerden dinen haramlığı ve necis olma özelliğini kaldırır. Dinen mahzurlu 

olan katkı maddelerinin çok olan helal-temiz madde içerisinde tükenecek şekilde (istihlak) 

gerçekten az miktarda olmak şartıyla gıda ve ilaçlarda kullanılmasına cevaz verildiği de 

ifade edilmektedir.451  

Bunun gibi üretiminde, suda erimeyen renklendirici ya da koruyucu özellikteki 

bazı maddeleri, eritmek amacıyla az miktarda alkol kullanılan gıda maddelerinin yenilip-

içilmesi umum-i belva sayıldığından ve üretim sırasında eklenen alkolün büyük oranda 

uçmasından dolayı bazı çağdaş ilim adamları tarafından caiz görüldüğü ifade edilmiştir.452 

İlgili mevzuatta gıda katkı maddesi “Besleyici değeri olsun veya olmasın, tek 

başına gıda olarak tüketilmeyen ve gıdanın karakteristik bileşeni olarak kullanılmayan, 

teknolojik bir amaç doğrultusunda üretim, muamele, işleme, hazırlama, ambalajlama, 

taşıma veya depolama aşamalarında gıdaya ilave edilmesi sonucu kendisinin ya da yan 

ürünlerinin, doğrudan ya da dolaylı olarak o gıdanın bileşeni olması beklenen maddeler” 

şeklinde tanımlanmıştır.453  

                                                             
451 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 776. 
452 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 776. 
453 Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği (Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri 

Yönetmeliği), 28693 (30 Temmuz 2013) 4. Madde, ‘e’ fıkrası. 



125 
 

Aynı yönetmelikte işlem yardımcıları da “Tek başına gıda olarak tüketilmeyen, 

belirli bir teknolojik amaca yönelik olarak hammaddenin, gıda veya gıda bileşenlerinin 

işlenmesi sırasında kullanılan, son üründe kendisinin veya türevlerinin kalıntılarının 

bulunması istenmediği halde, teknik olarak kaçınılmaz olan; ancak kalıntısı sağlık 

açısından risk oluşturmayan ve son üründe teknolojik bir etkisi olmayan maddeler”454 

olarak ifade edilmiştir. İşlenmemiş gıda ise “Bölmenin, parçalamanın, derisini yüzmenin, 

kemiğinden ayırmanın, soymanın, temizlemenin, ayıklamanın, öğütmenin, ezmenin, 

kesmenin, kıymanın, inceltmenin, dondurmanın, derin dondurmanın, soğutmanın, 

kavuzunu ayırmanın, ambalajlamanın veya ambalajından çıkarmanın gıdanın doğal 

yapısında önemli bir değişikliğe neden olmayacak işlemler olduğu kabul edilerek; doğal 

yapısında önemli bir değişikliğe sebep olacak herhangi bir işlem uygulanmamış gıda”455 

olarak tanımlanmıştır. Katkı maddeleri ise en geniş anlamıyla “gıdalara ilave edilen 

maddeler” olarak bilinmektedir. 

Gıda ve ilaç katkıları şeklinde genel bir tasnifin yapılmasının yanında 

maddelerin gıdaya ekleniş süreci esas alınarak direkt (dolaysız) gıda katkı maddeleri ve 

dolaylı gıda katkı maddeleri şeklinde tasnif de yapılmıştır.456 

Türk gıda kodeksi yönetmeliğinde gıda katkı maddeleri renklendiriciler, 

tatlandırıcılar ve diğer katkı maddeleri şeklinde üç ana başlık altında ele alınmıştır.457  

Katkıların ürüne katılış amacı yönüyle de bir tasnif yapılmıştır.458 Dünya 

Sağlık Örgütü ile Gıda ve Tarım Örgütü tarafından yapılan ortak çalışma ile oluşturulmuş 

                                                             
454 Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği 4. Madde, ‘f’ fıkrası. 
455 Resmi Gazete, Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği (Resmi Gazete, Türk Gıda Kodeksi 

Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği), 28693 (30 Temmuz 2013) 4. Madde, ‘g’ fıkrası. 
456 Gültekin, Farketmeden Yediklerimiz: Gıda Katkı Maddeleri, 24. 
457 Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği Ek II, Bölüm B. 
458 Harun Şimşek, Gıda Katkı Maddeleri Rehberi (İstanbul: Dünya Helal Gıda Birliği, 2011), 24. 



126 
 

olan Uluslararası Gıda Kodeks Komisyonu’nun yaptığı sınıflandırmaya göre katkı 

maddeleri 25 grupta toplanmıştır: Antioksidanlar, asitler, asitliği düzenleyiciler, 

emülgatörler (karıştırıcılar), emülsifiye edici tuzlar, hacim artırıcılar, itici gazlar, 

jelleştirme ajanları, kabartma ajanları, kalınlaştırıcılar, koruyucular, köpürtme ajanları, 

köpürmeyi önleyici ajanlar, lezzet artırıcılar, nem vericiler, parlatma ajanları, 

renklendiriciler, renk stabilizasyon ajanları, sıkılaştırıcı ajanlar, stabilizörler,459 

tatlandırıcılar, topraklanmayı önleyiciler, un işleme ajanları.460  

Katkı maddesinin menşei esas alınarak yapılan tasnife göre doğal, doğala özdeş 

ve sentetik (yapay) olmak üzere üç grupta incelenebileceği gibi461 hayvansal katkı 

maddeleri, bitkisel katkı maddeleri, mikroorganizmalar tarafından üretilen katkı maddeleri, 

mineral / metal katkı maddeleri, sentetik (yapay) katkı maddeleri, gaz katkı maddeleri 

şeklinde altı grupta da ele alınabilmektedir. 

Gıdalara istenilerek katılan kimyasallar ile ilgili tarihsel süreçte tuz ve odun 

tütsüsünün en eski katkı kullanma yöntemi olduğu, et ürünlerinin kürlenmesinde tuzlama 

yönteminin M.Ö. 3000’li yıllara dayandığı, saklama yöntemi olarak da tuz ve odun 

tütsüsünün M.Ö. 900’lü yıllarda kullanıldığı, 3500 yıl kadar önce Mısırlıların gıda boyasını 

renklendirici olarak kullandıklarına dair kayıtlara rastlandığı, 1800’lü yıllarda kalsiyum 

fosfatlarla bu maddeler ticari anlamda işlem görmeye başladığı, 1856 yılında aniline purple 

adlı renk maddesinin sentez edilerek yapay boya maddelerinin üretimine başlandığı, Dünya 

Sağlık Örgütü ve Dünya Gıda Örgütü tarafından 1956 yılında 43 dünya ülkesini kapsayan 

                                                             
459 Gıdalarda fiziksel yapının veya rengin koruması amacıyla özellikle emülsifiye (sıvıların damlacıklar 

halinde dağılmış olan karışımı) ürünlerde kullanılan gıda katkı maddesi. Bkz. TDK, 

Veteriner Hekimliği Terimleri Sözlüğü / Bilim ve Sanat Terimleri Sözlüğü (BSTS), "stabilizör" maddesi.  
460 Tomris Altuğ vd., Gıda Katkı Maddeleri (İzmir: Sidas Medya Ltd. Şti., 2009), 8. 
461 Çayıroğlu, İslam Hukukuna Göre Helal Gıda Sorunu, 323. 



127 
 

tarama çalışmasında 200’e yakın kimyasal maddenin gıda maddelerinde kullanıldığının 

tespit edildiği ifade edilmektedir.462  

Avrupa Birliği tarafından izin verilen ve “E” kod numarası463 olan gıda katkı 

maddelerinin sayısı hakkında alanın uzmanları tarafından muhtelif sayılar 

zikredilmektedir. Doğrusu bahsedilen rakamlar gıda katkı maddeleri konusunda zikredilen 

en küçük rakamlar olup bu maddelerin sayısı binlerle ifade edilmektedir. Her geçen gün 

yeni eklenen katkı maddelerini saymazsak yıllar önce 8000’i aşkın sayıda katkı maddesinin 

bulunduğu ifade edilmiştir.464 

Gıdalarda kullanılan katkı maddelerinin tek başına kullanımında veya 

katkılarla beraber kullanıldığında zehirleyici ve konserojen etkisi göstermemesi, 

biyokimyasal olarak ve beslenme fizyolojisi açısından risk taşımaması yönüyle her açıdan 

tüketiciye yönelik zararının bulunmaması gerekmektedir. 

 5.1. Gıda Katkı Maddeleri 

Gıda katkı maddeleri, hayvansal, bitkisel, mikroorganizmalar tarafından 

üretilen, mineral/metal, sentetik (yapay) katkı maddeleri şeklinde tasnif edilmektedir. 

İçine katıldıkları karışıma dair verilecek dini hükmü etkilemesi mukadder olan 

katkı maddelerinin etkisinin varlığının ve boyutlarının tespit edilmesinde katkı maddeleri 

hakkında geniş ve sağlıklı bir malumata ihtiyaç duyulmaktadır. 

                                                             
462 Mehmet Akbulut, “Gıda Katkı Maddeleri: Fonksiyonları ve Kaynakları”, I. Ulusal Helal ve Sağlıklı Gıda 
Kongresi Kongre Kitabı 19-20 Kasım 2011 “Gıda Katkı Maddeleri, Sorunlar ve Çözüm Önerileri” (Ankara: 

Pozitif Tanıtım Hizmetleri, 2011), 61. 
463 Avrupa Birliği ülkelerindeki gıda paketlerinde onaylanmış katkı maddelerinin önüne "E' harfi 

konmaktadır. Avustralya ve Yeni Zelanda harf kullanmamaktadır. 

(http://tr.wikipedia.org/wiki/G%C4%B1da_katk%C4%B1lar%C4%B1_listesi, Erişim Tarihi:17.11.2020.)  
464 Geniş bilgi için bkz. Çeker, “İstihale”, 18-21; Gültekin, Farketmeden Yediklerimiz: Gıda Katkı Maddeleri, 

29. 



128 
 

Katkı maddelerinin menşei, hangi yollarla ayrıştırıldığı, ayrıştırmada hangi 

işlemlerden geçtiği, geçirdiği işlemler akabinde orijininin asıl hüviyetini yitirip yitirmediği 

ve tüketici ürününde bulunup bulunmadığı tespit edilmeden o maddenin dini hükmünü 

belirlemek mümkün görülmemektedir. Katkı maddesinin hükmünün tetkik ve tahkik 

edilmesinden sonra, katıldığı karışımın dini hükmünü etkileme olasılığı incelenmeli ve bu 

inceleme neticesinde hata ve yanılmaları en aza indirmek için kahir bir ekseriyetin 

ittifakıyla ulaşılmış olan karar esas alınmalıdır.  

Gıdalarda ve ilaçlarda kullanılan katkı maddelerinin sayısal ve teknik yönünün 

ileri derece birikimle değerlendirilebileceğinden isabetli hükmün tespitinde interdisipliner 

yaklaşımla alan uzmanlarının katkıları ve gıdanın insan sağlığına yönelik etkileri 

belirleyici önemi haizdir. 

Öte yandan katkıların gıdanın hükmüne etkisinin tespitini yapmanın helal ya da 

haram kılma yetkisinin istismarı ya da istimali olarak düşünülmemeli, verilmiş olan haram 

ya da helal hükmünün kapsamına girip girmediğinin tespiti için yapılan gayret olarak 

telakki edilmelidir.  

“Eşyada asıl olan ibâhadır” ilkesiyle haram olduğuna dair kat’i bir delil 

bulunmayan ya da istihlak – istihale gibi bir süreç yaşadığı bilinen ve sağlık açısından da 

mahzuru bulunmayan katkıların tüketilmesinde zihinlerde oluşan kuşkular azalacak 

insanlar için ihsan edilen nimetlerin tüketilmesinde Müslümanlar rahatlayacaktır. Zira 

insanları bilinçlendirme adına sertifikasız veya E simgesiyle gösterilen katkı maddelerinin 

bulunduğu gıdalara yönelik yayın ve söylemler insanların gıdaya yönelik fobilerini 

artırmıştır.465 

                                                             
465 Geniş bilgi için bkz Çeker, “İstihale”, 18-21. 



129 
 

Helallik hükmünün belirlenmesi katkı maddesinin menşeinin esas olması 

sebebiyle haram bir kaynaktan elde edilmiş olan bir katkının, özünü koruduğu müddetçe 

haram sayılacağı da ittifakla sabit sayılmaktadır. Sentetik ve gaz kaynaklı olan katkı 

maddelerinin kökenleri itibariyle dini olarak bir mahzur teşkil etmediği ifade edilmektedir. 

Bitkilerden ve mikroorganizmalar yoluyla temin edilen katkı maddelerinde ise sarhoş edici 

ya da uyuşturucu etkilerinin bulunup bulunmadığına göre hüküm verilmektedir. 

Hayvansal ve mineral kaynaklı katkı maddeleri ise, kaynaklarına verilen 

hükümler üzerinden değerlendirilmektedir.  

Tüketmeleri dinen yasaklanmış olmamakla birlikte, şüpheli görmeleri ve 

olanaklar ölçüsünde uzak durmaları’ tavsiye edilen, üzerindeki kuşkular tamamen 

giderilmemiş olan katkı maddeleri konusunda sağlık açısından konunun değerlendirilmesi 

önem arz etmektedir. 

Bedene taalluk eden yerlerde kullanılmasında kerahet görülen ve mineral 

kaynaklı katkılar arasında zikredilen altın ve gümüş gibi maddelerin, yenilebilir formlara 

sokularak gıda katkısı olarak kullanılmaya başlandığı hatta ticari olarak satışlarının 

yapıldığı bilinmektedir.466 Bu tür maddelerin gıda veya gıda katkı maddesi olarak 

tüketilmesinde helal gıda yönüyle hükmü belirlenirken naslarda kullanımına yönelik 

bağlayıcı hükümlerin yanı sıra insan sağlığına yönelik etkileri de göz önüne alınmalıdır.  

Katkı maddelerinin ve bunları barındıran gıdaların hükümlerini etkileyecek 

durumlar arasında; zararsızlığın tespiti, istihlak ve istihale gibi durumların da göz önünde 

bulundurulması gerekmektedir. Fıkhen çok madde içine karışmış olan necis/haram 

maddenin haramlık hükmünü icap etmeyeceği, hem de üretim veya karışım aşamasında 

                                                             
466 Maksem Makina Kimya Endüstrisi Tic. Ltd. Şti., “Yenilebilir Altın”, http://yenilebiliraltin.com, 2021. 



130 
 

haramlık hükmünü taşıyan hüviyetini yitiren ve ibâha hükmü verilmiş olan bir hale 

dönüşen maddeler için de kazandığı yeni kimliğin esas alınacağı sabittir.  

Müslüman bir kasabın besmelesiz kesildiğini bildiği etleri satması haramdır, 

ama aynı etin bir müşteri tarafından besmele ile kesilip kesilmediği sorgulanmadan alınıp 

tüketilmesi helaldir. Bu bağlamda katkı maddeleri konusunda üretici ürettiği ürünün her 

yönüyle helal olduğundan emin olmalı, tüketici de müsterih olarak yiyeceğini-içeceğini 

alabilmelidir. 

Diğer taraftan gıdaların uzun süre muhafaza edilmesi, lezzet ve görünümlerinin 

daha çekici hale getirilmesi amacıyla gıda katkı maddeleri geçmişten günümüze 

kullanılmaktadır. Gıdaların raf ömrünün uzatılma ihtiyacı, gıda katkı maddelerinin 

kullanımını zorunlu hale getirmiş, teknolojinin gelişmesiyle ve tüketicilerin beslenme 

alışkanlıklarının değişmesiyle bu işlemler olağan hale gelmiştir. 

Tüketilen endüstriyel gıdalarda katkı maddesi bulunmayan bir ürün bulmak 

neredeyse imkânsız hale gelmekte, bu sebeple üretimi tamamlanan katkı maddelerinin 

gıdalarda kullanılabilmesi ve dozunun ayarlanabilmesi için, zaman alan ve ekonomik 

olarak külfetli bilimsel araştırmalar ve deneyler yapılmaktadır. Bu doğrultuda %60’ının 

kayıt dışı üretim yaptığı iddia edilen gıda sektörünün imalatlarının güvenilirliğindeki 

tereddütler sebebiyle katkı maddeleriyle ilgili yeni araştırmaları zorunlu kılmaktadır. 

Örneğin 2007 yılındaki elma şekerleriyle ilgili yapılan bir araştırmada izin verilen 

miktardan daha fazla ponceau 4R renklendirici maddesinin kullanıldığı belirlenmiştir. Bu 



131 
 

sebeple bu tür hataların giderilmesi sağlık açısından barındırdığı risklerin azaltılması 

gerekmektedir.467 

Öte yandan gıdalara bazı özelliklerin kazandırılması için kullanılan bir kısmı 

hayvansal, bitkisel veya mikrobiyel maddelerden elde edilen, bir kısmının da sentetik 

olarak üretildiği gıda katkı maddeleri, gıda endüstrisi açısından pek çok yararı ve işlevi 

olmakla birlikte insan sağlığı açısından konu tartışılmaya devam etmektedir. Ayrıca 

sağlıklı, temiz ve helâl olmasıyla ilgili endişelerden gıda katkılarının kaynakları ve elde 

edilme şekilleri beslenme, sağlık ve dini inanç gibi farklı nedenlerle sorgulanmaktadır.  

Genel olarak bitkilerden elde edilen katkılarla ilgili bir sakıncanın 

bulunmadığını, fakat hayvansal kaynaklı olanların helâl olması için bazı hususlara dikkat 

edilmesi gerektiği, mikrobiyel kaynaklı katkıların ise üretim sürecinin önemli olduğu ve 

helâl olmayan unsurlardan bulaşma olmaması gerektiği, etil alkol bazlı katkıların da 

helallik sorunu oluşturabileceği, tüm bu nedenlerden dolayı gıda katkı maddeleri ve 

bunların kullanıldığı gıdaların tüketilebilirliği yani helal olup olmaması konusunun ele 

alınması gerektiği ifade edilmektedir.468 

Konunun sosyolojik bir başka boyutuna gelince insanın hayatını idame 

ettirebilmesi için ihtiyaç duyduğu beslenme konusunda ev dışında çalışanların artması, 

besin hazırlama için az vakit harcama isteğinin yarı-hazır veya tamamen ticari olarak 

hazırlanmış olan besin üretimini teşvik etmesi gibi sebeplerle yaşadığımız dönemde 

alışkanlıkların değişmesiyle gıda katkı maddeleri kullanımı kaçınılmaz hale gelmiş, birçok 

                                                             
467 Esin Özge - Derya Özdamar, “Gıda Katkı Maddelerine Genel Bakış”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı 
Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 248. 
468 Nuran Erdem vd., “Helal Gıda Üretimi Açısından Gıda Katkı Maddelerinin İncelenmesi”, 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” 

(Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 262. 



132 
 

insan adeta ne yediğinin farkına varamaz hale gelmiştir. Halbuki gıda katkı maddelerinin 

bir kısmının sağlık üzerine olumsuz etkilerinden çokça her platformda söz edilirken 

“Zarara yol açan, mal ve canı yok edip tüketen şeylerden kaçınmayı tavsiye eden dinimiz 

insandan “helal ve tayyip” beslenmesini istemektedir.469  

Örneğin; antioksidan olarak kullanılan butillenmiş hidroksiyanazol ve 

hidroksitolüenin (BHT) kronik ürtikerde alevlenmelere sebep olduğu, tatlandırıcılıkta 

eklenen aspartamın ise davranış ve bilişsel değişiklikler, duygu durum değişiklikleri ve 

duyarlı kişilerde allerjik reaksiyonlar gibi birtakım yan etkilerinin olduğu ifade edilmiştir. 

Gıda katkı maddelerinin aynı anda alındıkları bazı durumlarda birbirlerinin etkilerini 

arttırıp azaltabildiği, özellikle iki katkı maddesi aynı hedef organı etkiliyorsa ve uzun süre 

alınıyorsa bu daha belirgin olabileceği, bu ve bunun gibi pek çok gıda katkı maddesinin 

zararları yapılan araştırmalarla kanıtlanmıştır.470 

Bugün herhangi bir sanayi tipi gıda maddesinin içerik kısmı incelendiğinde 

onlarca kodlama ve yabancı dilde katkı maddelerine rastlayan tüketicinin birçoğunu 

anlayamamakta, tüketicinin tek tek her katkı maddesini bilmesi halinde bile kompleks bir 

yapıya dönüşmüş sözde gıda maddesinin içeriğindeki kimyasalların ve kendi aralarındaki 

etkileşimlerini, işlem aşamasında helal olmayan girdilerin kullanıldığını bilmesi mümkün 

değildir. 

Uygun gıdalarla helal, sağlıklı ve dengeli beslenen, uygun eğitim almış ifrat ve 

tefritten uzak bilinçli tüketici toplumunun oluşması, helal tüketim bilincinin yaygınlaşması 

                                                             
469 Maide, 5/88. 
470 Özlem Yıldız vd., “Helal Gıda Ve Sağlık Boyutuyla Gıda Katkı Maddeleri”, 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 264. 



133 
 

ve sağlığın sürdürülebilirliği açısından alanında uzman kişilerin multidisipliner şekilde 

çalışmalarını arttırmaları gereklidir. 

 5.2. Özel Katkı Maddeleri 

 5.2.1. Peynir Mayası 

Peynir mayası, (rennet) peynir yapmak için kullanılan ve genellikle geviş 

getiren hayvanların dördüncü midelerinde (şirden) bulunan enzimlerden elde edilen 

mayadır. Peynir mayalarının helal olmasında ölçüt mayanın menşeidir. Peynir mayası, eti 

yenen ve şer’i usullere göre kesilmiş hayvanların kursağından (şirden) elde edildiği 

takdirde temiz olduğu ve bu mayayla yapılan peynirin de temiz olacağı konusunda 

bilginler arasında görüş birliği vardır. Şayet maya, murdar (meyte) veya usulüne göre 

boğazlanmamış hayvandan elde edilmişse, Ebu Hanife'ye göre yine temiz kabul edilir ve 

peynir yapımında kullanılabilir. İmameyn'e göre maya katı ise yıkanarak temizlenip 

kullanılır. Sıvı ise temizlenme imkanı olmadığı için kullanılamaz. Diğer mezhepler ise, ölü 

hayvandan elde edilen peynir mayasının temiz olmadığı, dolayısıyla kullanılamayacağı 

kanaatindedirler. Domuzdan elde edilen maya ve onunla mayalanan peynir helal değildir. 

 5.2.2. Jelatin 

Jelatin, memeli canlıların dokularında, özellikle kas ve kemiklerin bağlantı 

bölgelerinde yani bağ dokularında kollajen olarak bilinen suda çözünen hayvansal kaynaklı 

bir protein türüdür. Kollajen doku suda kaynatıldığında jelatine; soğutulduğunda jele 

dönüşür. Renksiz olması yönüyle temizlik ve berraklık sağlayan, kokusuz olması yönüyle 

birçok aromatik malzeme ile uyumlanabilen, tek başına tada sahip olmayan jelatin, kendi 

ağırlığının 5-10 katı kadar sıvıya kıvam verme, bağlama özelliğine sahiptir.  



134 
 

Birçok hayvanın yanı sıra yoğun olarak domuzda bulunan dokulardan 

üretilmesi sebebiyle jelatine alternatifler üretilmiştir.  

Buğday, arpa ve çavdarda bulunan ve suda çözünen ve ayrıca jelatin için en 

önemli alternatif olarak görülen glüten proteinleri, ekmek yapımı esnasında oluşan ağsı 

yapıdan sorumludur ve istenilen bu yapı glütensiz oluşamaz.  

Daha kaliteli unlu mamulleri üretebilmek için buğdayın gluten oranını 

artırmaya yönelik farklı buğday türler arasında melezleme çalışmalar yapılmış, daha iyi 

verim alınmakla beraber bazı rahatsızlıkları da beraberinde getirmiştir.  

Gluten, birçok insan için mide-bağırsak kanalı yoluyla kolaylıkla sindirilebilen 

normal bir protein olmasına rağmen bazı kişiler gluteni sindirememekte ve buna bağlı 

olarak gluten ile ilişkili çölyak vb. bazı hastalıklara maruz kalmaktadır. Bu hastalıklar 

vücutta birçok yıkıma yol açtıkları gibi beyne yönelik etkileri sebebiyle kas kontrolü ve 

nörolojik sorunlara da kaynaklık etmektedir.471 

Bu bağlamda çoğu insan için yan etkisi ve zararı olmayan bazı gıdalar 

hassasiyeti bulunan kişilerde farklı etkiler gösterebilmektedir. Zikredilen örneklerden yola 

çıkıldığında kişisel farklılıklarında helal gıda insan sağlığı yönüyle hükmün 

belirlenmesinde etkisini bulunduğunu göstermektedir. 

Öte yandan endüstriyel olarak memeli hayvanların kemik, deri ve 

kıkırdaklarındaki kollajenden elde edilen jelatinin suda çözünür yapıya sahip olan ve gıda 

endüstrisinde sıkça kullanılan bir katkı maddesi olan E441 kodu ile bilinen jelatin, jetin, 

emülgatör, köpükleştirici madde, kolloid stabilizatör, hidrojel, inceltici madde, biyolojik 

                                                             
471 Fatma Hümeyra Aydemir Yerlikaya - Ercan Kurar, “Jelatin’in En Önemli Alternatifi Gluten: Sağlık 

Üzerine Etkileri”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal 

Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 44. 



135 
 

olarak bozulabilir ambalaj malzemesi, enkapsülasyon ajanı ve de biyoaktif peptid olarak 

sentetik ajanların yerine kullanılabilmektedir.472  

Jelatinin hammaddesi konusundaki endişe ve tereddütler araştırmacıları jelatin 

üretiminde yeni kaynaklar bulmaya itmiştir. Literatürdeki çalışmalarında jelatin farklı balık 

türlerinin üretiminde atık olarak ortaya çıkan pul, deri ve kılçıklardan, kanatlı kümes 

hayvanlarının derilerinden, kıkırdak ve kemiklerinden elde edilebiliyor olması deniz anası 

ve deniz hıyarının da alternatif bir kollojen ve jelatin kaynağı olması jelatin üretiminde 

domuz ve sığır derisine alternatif oluşturmuştur.473 

İslami usullere göre kesilmiş ve helal bir hayvandan elde edilen jelatin üretimi 

caiz olmakla birlikte helal olmayan jelatine bitkisel alternatiflerin oluşturulmasına da 

ihtiyaç duyulmuştur. Günümüzde hayvansal kaynaklı jelatin yerine üretimi her geçen gün 

artan bitkisel kaynaklı pektin’in nitelik avantajlarının da dikkate alınarak gıda sanayisinde 

kullanılabilmesi ülkemizde helal gıda tüketme eğilimindeki bireylere önemli bir alternatif 

oluşturmuştur.474 

 5.2.3. Nitrat Nitrit 

Nitrat ve nitrit, kalıcı renk sağlaması, lezzetin bozulmasının önüne geçmesi ve 

antimikrobiyal etki göstermesi sebebiyle et ürünlerinde gıda katkı maddesi olarak organik 

azotun biyokimyasal oksidasyonunun son ürünü tuzlar olarak kullanılmaktadır. Kullanılan 

nitratın, doğrudan toksik etkiye sahip olmadığını ancak bakteriyel nitrat redüktaz aktivitesi 

                                                             
472 Gülce Bedis Bakanoğulları - Orhan Onur Aşkın, “Farklı Hayvansal Kaynakların Helal Jelatin Üretiminde 
Kullanım Olanakları”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal 

Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 234. 
473 Bakanoğulları - Aşkın, “Farklı Hayvansal Kaynakların Helal Jelatin Üretiminde Kullanım Olanakları”, 

234. 
474 Kerim Kaan Göküstün vd., “Hayvansal Kaynaklı Jelatine Alternatif; Pektin”, 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 252. 



136 
 

ile nitrite dönüştüğü, insan ve hayvanlarda, gıdalarla vücuda alınan nitrit, miktarına ve 

kimyasal yapısına bağlı olarak akut veya kronik zehirlenmelere neden olabildiği ifade 

edilmektedir.475 

Azotlu gübre ve böcek ilaçlarının kullanımı ve kimyasal endüstriyel atıklarının 

sebzelerde nitrat ve nitritin kaynağı olmaktadır. Nitrat iyonlarının doğrudan toksik 

etkisinin olmadığı fakat nitrite dönüştüğünde hemoglobin ile etkileşime girerek kandaki 

demiri bağlayarak oksijen taşınmasını engellediği, ıspanak, marul, brokoli vb. birçok 

bitkinin nitrat biriktirme eğilimlerinin fazla olduğu bilinmektedir.476 

Nitrit, hemoglobini methemoglobine dönüştürerek ya da doğrudan damar düz 

kasrını genişleterek etki ettiği, böylece sistemik arteriyel kan basıncının düşmesine, 

dolaşım bozukluklarına ve şoka sebep olabildiği, aynı zamanda nitritlerin asidik ortamda 

nitroz aside dönüştüğü, nitroz asitin de nitrozamin bileşiklerini oluşturduğu, bu bileşiklerin 

de lenfoid, sindirim ve merkezi sinir sistemi kanserlerine neden olmakta olduğu bilim 

insanlarınca dile getirilmektedir.477 Yine yüksek doz nitratın bebeklerde mavi bebek 

sendromuna yol açtığı, yetişkinlerde aniden ortaya çıkan şiddetli gastroentit, karın ağrısı, 

idrar ve gaitada kan ve halsizlik görülebildiği kanserojen etkiye sebep olabildiği de ifade 

edilmektedir.478 

Günümüzde et ürünlerinde kullanılan nitrit ve nitratların potansiyel sağlık 

riskleriyle ilgili endişeler sağlıklı, az işlem görmüş, doğal ve katkı maddesi kullanımı en 

                                                             
475 Mehmet Kürşat Işık vd., “Et Ürünlerindeki Nitrat ve Nitritin Sağlığımıza Etkisi”, 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 232. 
476 Elif Şeyma Demirok vd., “Helal Ama Sağlıklı Mı? Nitrat ve Nitrit”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı 

Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin 
Erbakan Üniversitesi Yayınları, ts.), 254. 
477 Işık vd., “Et Ürünlerindeki Nitrat ve Nitritin Sağlığımıza Etkisi”, 232. 
478 Demirok vd., “Helal Ama Sağlıklı Mı? Nitrat ve Nitrit”, 254. 



137 
 

aza indirilmiş et ürünlerine talebi artırmıştır. Bu sebeple helal ve sağlıklı gıda konusunda 

tüketici taleplerini karşılamak amacıyla et endüstrisinde yenilikçi üretim stratejilerinin 

geliştirilmesine ihtiyaç duyulmaktadır. 

Ayrıca nitrit ve nitrat içeren sebzelerin konserve yapılması, bol su ile yıkanıp 

haşlanıp, haşlanma sularının dökülmesinin etkiyi azaltabildiği, et ürünlerinde kullanılan 

nitrit seviyesini azaltılması, işlenmiş et ürünleri sucuk, salam, sosis vb. ürünlerin tüketimi 

azaltılmasının tavsiye edildiği ifade edilmiştir. Bu bağlamda helal ama sağlıklı mı sorusu 

da sıkça dile getirilmektedir. 

 5.2.4. Tuz 

Sağlıksız beslenme hastalıkların yaygınlaşması sebep olmaktadır. Şehirleşme 

ve işlenmiş besinlerin daha fazla üretilmesiyle birlikte dünyada tuz ve şeker tüketiminde de 

artışlar görülmektedir. Özellikle işlenmiş et, salam, sosis, peynir, hazır atıştırmalıklar hem 

yüksek miktarlarda tuz içermekte hem de tüketimlerinin sıklaştığı ve miktarlarının 

fazlalaştığı, işlenmiş besinlerin sodyum alımının %75’ini oluşturduğu ifade 

edilmektedir.479 

Sodyum alımının asıl kaynağı olan ve besinlerde doğal olarak bulunan sofra 

tuzu “sodyum klorür” yüksek miktarlarda alınırsa yüksek kan basıncı, koroner kalp 

hastalıkları ve felç ile ilişkilendirilmektedir. Fazla tuz tüketimi aynı zamanda idrarla 

kalsiyum atımını artırmakta kemiklerden kalsiyum kaybının osteoporoz riskinin artmasına 

sebep olabilmektedir.480  

                                                             
479 Elif Şeyma Demirok vd., “Helal Ama Sağlıklı Mı? Tuz”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi 

Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Yayınları, 2017), 256. 
480 Demirok vd., “Helal Ama Sağlıklı Mı? Tuz”, 256. 



138 
 

“Helal ama sağlıklı mı” sorusu gıda ve gıda takviyelerinin tüketim miktarın 

mutedil seviyede tutulmasının önemini ortaya koyarken tuz tüketiminin önerilen miktarlara 

indirmek için sofralardan tuzun kaldırılması ve işlenmiş gıdaların tüketiminin azaltılması, 

tuz yerine lezzet verici olarak baharatların ve çeşitli otların kullanılmasının önerilmesi 

alternatiflerini gündeme getirmiştir. 

 6. GENETİĞİ DEĞİŞTİRİLMİŞ ORGANİZMALAR  

Kendi türü dışındaki bir türden doğal yollarla geçmeyen bir genin suni yollarla 

aktarılarak belirli özellikleri değiştirilen organizmalara genetiği değiştirilmiş organizma adı 

(GDO) verilmektedir. 

Son yıllarda önemli tartışma konularından biri olan biyoteknoloji alanındaki 

genetiğin değiştirilebilmesi bitki ve hayvanlara hastalıklara ve iklim şartlarına dayanıklılık 

gibi çeşitli özellikleri kazandırmak, verimini artırmak ve maliyeti düşürmek gibi amaçlarla 

yapılmaktadır. Örneğin domatesin soğuğa dayanıklı hale gelmesi için balığı soğuğa 

dayanıklı kılan genin domatese aktarılması şeklinde gerçekleşmektedir. Canlının doğal 

yapısını değiştiren bu uygulamayla elde edilen ürünler doğrudan veya gıda katkı maddesi 

olarak kullanılabilmektedir. 

1990'lı yıllarda hayatımıza girmeye başlayan ve insan sağlığına yönelik etkileri 

araştırılmaya devam edilen GDO'lu ürünlerle ilgili dini açısında helal olup olmadığı 

tartışılmaktadır. Çağdaş fıkıhçıların bir kısmı GDO'lu ürünleri yaratılışa müdahale ve 

yaratılışın bozulması olarak gördükleri için haram olarak nitelemekte; diğer bazıları ise bu 

teknolojiyi yaratılışı bozma olarak görmeyip, soruna temel ilkeler çerçevesinde hakkında 

yasak hükmü bulunmayan gıda maddelerinin yenilip içilmesini kural olarak mubah 

gördükleri için caiz hükmünü vermektedir. Dinen tüketimi haram olan maddelerden gen 



139 
 

aktarılması halinde bu tür ürünlerin yenilmesi sakıncalı hale geldiğini ileri sürenlerin yanı 

sıra gen aktarımı işlemiyle bir istihalenin söz konusu olabileceğini ileri sürenler de 

bulunmaktadır.481 

Özellikle teknik ve ekonomik bazı faydaları sebebiyle yaygınlık kazanan 

ürünlerin insan sağlığı ve doğal denge açısından tehlikeli olduğu bilimsel verilerle ortaya 

konulduğu takdirde bunların helal kapsamında değerlendirilmeleri mümkün 

görünmemektedir. 

Tarih boyunca insanlar doğal seleksiyon etkisi ile oluşan canlılardan 

toplayıcılık ve avcılık gibi yöntemler ile ortaya çıkan ihtiyaçlarını yaşadıkları çevreden 

temin etmişlerdir. Klasik ıslah yöntemleri kullanılarak yararlanılan ve ihtiyaç duyulan 

ürünlerin verimini artırmanın kapısını açan yirminci yüzyılın ortalarından sonra yeşil 

devrim olarak nitelendirilen, tarımsal üretimde devasa bir atak başlatılmıştır. Tarımda 

modern makinaların devri başlamış, sentetik gübreler gibi çeşitli kimyasal pestisitler 

kullanılmış, gelişen ıslah metotları daha ileri seviyelere taşınmış, dünya nüfusunun küresel 

olarak sürekli artmasından dolayı bu pozitif gelişmeler yetersiz kalmış, talebin 

karşılanması için rekombinant DNA teknolojilerinin kullanılmaya başlanarak genetiği 

değiştirilmiş (GD) ürünler elde edilmeye başlanmıştır. 

Bu bağlamda, genetiği değiştirilmiş ürünler hakkında varsayılan olası 

menfaatler ve zararlar maslahat-mefsedet dengesi ve GD ürünlerin insanoğluna ve doğal 

dengeye menfaat/risk olasılığı baz alınarak bu gibi yeni biyoteknolojik ürünlerin 

oluşturmanın meşruiyeti diğer yaşayan dünya dinlerinde olduğu gibi İslamî perspektiften 

                                                             
481 Koşum, “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”, 777. 



140 
 

olumlu-olumsuz yönleriyle tartışılmaya başlanmıştır.482  Ayrıca donör gen/genlerin 

kaynağının da bu bağlamda değerlendirilmesi gerektiğini, genetiği değiştirilmiş ürünlerin 

konseptinin tanımlanarak İslamî kriterler bağlamında helal gıda açısından 

değerlendirilmesi gerektiğini dile getirmiştir.483  

 6.1. Türk Hukukunda Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar ile İlgili Düzenlemeler 

GDO’ların çevre ve insan sağlığı üzerinde bilimsel etkileri net olarak henüz 

belirlenememekle birlikte risklerin varlığı ve büyüklüğü konusundaki tartışmalar yoğun 

biçimde sürmektedir. Bahsi geçen bilimsel tartışmaların sonuçlanıp, belirsizliğin ortadan 

kalkmasının beklenmesi yerine ön tedbir olarak hukuki düzenlemelerin yapılması gıda 

güvenliği ve insan sağlığı alanlarında faaliyet gösteren resmi ve sivil kuruluşların hatta 

biyoteknoloji alanındaki şirket ve diğer yapıların üzerinde fikir birliği içinde oldukları bir 

husustur. Nitekim evrensel hukuk düzenlemesi olarak BM Cartagena Biyogüvenlik 

Protokolü’nde ön tedbir bağlamında ihtiyatlılık ilkesi kabul edilmiştir.484 

Helal gıda ve insan sağlığı bağlamında farklı zamanlarda GDO konulu 

kanunlar, Cumhurbaşkanlığı kararları, tüzükler, bakanlar kurulu yönetmelikleri, 

Cumhurbaşkanlığı yönetmelikleri, bakanlar kurulu kararları, kurum yönetmelikleri, kurum 

genelgeleri, esas ve usuller, tebliğler, yönergeler, talimat/talimatname/iç emirler, 

kurul/komisyon/konsey kararları, sirküler, uygulama/program esasları, prosedürler, 

sözleşme/protokoller, rehber/broşürler, genel yazılar, katalog/kılavuzlar, duyuru/ilanlar, 

konseptler, doküman/yardımcı yayınlar gibi çok sayıda mevzuat yürürlüğe sokulmuş yine 

                                                             
482 Yılmaz Kaya vd., “Genetik Olarak Değiştirilen Ürünlerin Kavramı ve Halal Perspektif”, 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet” 

(Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, ts.), 100. 
483 Kaya vd., “Genetik Olarak Değiştirilen Ürünlerin Kavramı ve Halal Perspektif”, 100. 
484 Zeynep Kıvılcım, “Cartegena Protokolü ve Türkiye Biyogüvenlik Mevzuatı”, Marmara Avrupa 

Araştırmaları Dergisi XX/I (2012), 101-102. 



141 
 

ve ihtiyaca binaen yine çok sayıda bilgilendirme yönlendirmeye yönelik çalışmalar 

yapılmıştır. Yürürlük hükümlerinin bir kısmı veya tamamı kaldırılmış olan veya halen 

geçerliliğini sürdüren mevzuat ve diğer çalışmaların büyük bir çoğunluğu Gıda, Tarım ve 

Hayvancılık Bakanlığı gibi zaman zaman değişik isimlerle hizmet veren bugünkü adıyla 

Tarım ve Orman Bakanlığı bünyesinde gerçekleştirilmiştir.  

Hukuki düzenlemeler bağlamında ülkemizde genetiği değiştirilmiş organizma 

içerikli uygulamaya konulan tespit edebildiğimiz mevzuatı kuvveti yönüyle hiyerarşik ve 

özet olarak arz etmeye çalışacağız. 

Konumuzla doğrudan ilgili olarak iki kanunun yasalaştığı görülmüştür. 

Birincisi, helal gıda ve insan sağlığı başlığımızla doğrudan ilgili olan tüketiciye güvenilir, 

kaliteli ürünler sunmak üzere organik ürün ve girdilerin üretiminin geliştirilmesini 

sağlamak için gerekli tedbirlerin alınmasına ilişkin usul ve esasların belirlendiği 3.12.2004 

tarih ve 25659 sayılı Resmi Gazete’de yayımlanan 5262 Sayılı Organik Tarım Kanunudur. 

İkincisi ise bilimsel ve teknolojik gelişmeler çerçevesinde, modern 

biyoteknoloji kullanılarak elde edilen genetik yapısı değiştirilmiş organizmalar ve 

ürünlerinden kaynaklanabilecek riskleri engellemek, insan, hayvan ve bitki sağlığı ile 

çevrenin ve biyolojik çeşitliliğin korunması, sürdürülebilirliğinin sağlanması amacıyla 

biyogüvenlik sisteminin kurulması ve uygulanması, bu faaliyetlerin denetlenmesi, 

düzenlenmesi ve izlenmesi ile ilgili usul ve esasları belirlenebilmesi için 26.03.2010 tarih 

ve 27533 Sayılı Resmi Gazete’de yayımlanan Biyogüvenlik Kanunu’dur. 

Görev alanlarına giren konularda talep, ihtiyaç ve etki analizi yapacak 

strateji geliştirilmesi ve politika üretilmesi amacıyla 10.07.2018 tarihli ve 30474 sayılı 

Resmi Gazete’de yayımlanan “Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı Hakkında Cumhurbaşkanlığı 



142 
 

Kararnamesi” ile Cumhurbaşkanlığı bünyesinde oluşturulan kurullardan biri de Sağlık ve 

Gıda Politikaları Kurulu’dur.485 Sağlık ve Gıda Politikaları Kuruluna “gıda sağlığı ve 

güvenliği konusunda araştırmalar yapmak, risk analizi yaparak gıda sağlığının korunması 

için politika önerileri geliştirmek, bitkisel ve hayvansal ürün arzının, ürün kalitesinin 

artırılmasına yönelik politika önerileri geliştirmek, sağlık ve gıdayla ilgili olarak üretim ve 

tüketim alışkanlıklarını iyileştirmek için araştırmalar yapmak, tarım ve hayvancılıkta yerli 

gen kaynaklarımızın korunması, ıslahı ve çeşitlendirilmesi için araştırmalar yapmak ve 

politika önerileri oluşturmak, destekleme politikaları geliştirmek, biyogüvenlik alanında 

politika ve stratejilerin geliştirilmesini, uygulamanın izlenmesini sağlamak” görevleri 

verilmiştir.486 Kurullar arasında sağlık ve gıda politikaları kurulunun hukuki varlığının 

ortaya konulması, kurula verilen görevler ve yüklenilen misyonu göz önünde tutulduğunda 

gıda ve insan sağlığı konusunun en üst düzeyde önemsendiği şeklinde anlaşılabilir.  

İnsan sağlığı bağlamında gen, genetik, biyolojik çeşitlilik organik tarım konulu 

genelge statüsünde mevzuat düzenlemesi yapılmıştır. Bunlardan ilki ülkemizde biyolojik 

çeşitliliğin korunması izlenmesi ve yönetilmesi maksadıyla internet tabanlı olarak 

oluşturulan “Nuh’un Gemisi Biyolojik Çeşitlilik Veritabanı” bütün biyolojik çeşitliliğin 

aktarılabilmesi için Çevre ve Orman Bakanlığı “Biyolojik Çeşitlilik Veritabanı” 2009/20 

No’lu genelgesidir. Genelge olarak yayımlanan ikincisi ise yerli gen kaynakları ve bunlarla 

ilgili geleneksel bilgilerin kullanılabilmesi için Orman ve Su İşleri Bakanlığınca, (2016/6) 

olarak yürürlüğe sokulan “Biyolojik Çeşitlilik Araştırma İzinleri Bilgi Sistemi ve Veri 

Tabanının Yürürlüğe Girmesine Dair Bakanlık Genelgesidir. 

                                                             
485 Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı Hakkında Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi (Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı 

Hakkında Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi), Resmi Gazete Sayısı: 30474 (10 Temmuz 2018), Madde 20.  
486 Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı Hakkında Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi, Madde 29. 



143 
 

Aynı yıl yine organik tarım birimlerinin çalışma usul ve esasları ile organik 

tarım faaliyetlerinin izlenmesi, müteşebbis, işletme ve satış yeri denetimlerinin yapılması 

ve eğitim-yayım faaliyetlerinin yürütülebilmesi için 2016/09 sayılı Organik Tarım 

Birimlerinin Görev ve Yetkileri Genelgesi yayımlanmıştır. Son olarak üreticilerin insan 

sağlığına uygun hayvan yetiştirebilmelerine rehberlik edilmesi hedefiyle “Hayvansal 

Üretimde İyi Tarım Uygulamaları Kriterleri Genelgesi (2011/8)” ile İyi Tarım 

Uygulamaları Kapsamında İl Müdürlüklerinin Görev ve Sorumluluklarına İlişkin 2015/1 

Sayılı Genelge yayımlanmıştır. 

İnsan sağlığının korunmasına yönelik gıda ürünlerinin tarladan mutfağa 

ulaşıncaya kadar uyulması gereken hususlar ile ihdas edilen birim kurul ve yetkilerini 

düzenleyen yönetmelikler yürürlüğe konulmuştur. Birincisi 13.08.2010 tarih ve 27671 

sayılı Resmi Gazete’de yayımlanan biyogüvenlik kurulu, uzmanlar listesi ve komitelerin 

oluşumu, çalışmaları ile görev ve yetkilerine dair usul ve esasların belirlenmesi amacıyla 

‘Biyogüvenlik Kurulu Ve Komitelerin Çalışma Usul Ve Esaslarına Dair Yönetmelik’tir. 

İkincisi ise bilimsel ve teknolojik gelişmeler çerçevesinde, modern biyoteknoloji 

kullanılarak elde edilen genetik yapısı değiştirilmiş organizmalar ve ürünlerinden 

kaynaklanabilecek risklerin engellenmesi, insan, hayvan ve bitki sağlığı ile çevrenin ve 

biyolojik çeşitliliğin korunması ve diğer faaliyetlerin yürütülmesi esaslarının belirlenmesi 

amacıyla 13.08.2010 tarih ve 27671 sayılı Resmi Gazete’de yayımlanarak yürürlüğe 

konulan ‘Genetik Yapısı Değiştirilmiş Organizmalar Ve Ürünlerine Dair Yönetmelik’tir. 

Dile getirebileceğimiz son düzenleme ise ekolojik dengenin korunması, 

organik tarımsal faaliyetlerin yürütülmesi, organik tarımsal üretimin ve pazarlamanın 

düzenlenmesi, geliştirilmesi, yaygınlaştırılmasına ilişkin usul ve esaslarının belirlenmesine 



144 
 

yönelik 18.08.2010 tarih ve 27676 sayılı Resmi Gazete’de yayınlanan ‘Organik Tarımın 

Esasları Ve Uygulanmasına İlişkin Yönetmelik’tir 

Ayrıca gıdalar yoluyla insan sağlığına etki edebilecek birtakım hususlar idari 

ve hukuki açıdan Biyogüvenlik Kurulunca değerlendirilmiş ve karara bağlanmıştır. Bu 

kapsamda genetiği değiştirilmiş soya, mısır çeşitleri vb. ürünlerin hayvan yemlerinde 

kullanılabilmesi veya modern biyoteknolojik yöntemlerle enzim üretim kapasitesi 

geliştirilmiş ürünlerin kullanılabilmesi için yapılan başvurulara farklı tarihlerde verilen izin 

veya iptal içerikli Biyogüvenlik kararları mevcuttur.  

Öte yandan insan sağlığının korunması için iyi tarım uygulamaları, organik 

ürün ve hayvan yetiştiriciliği gibi birçok konuda beslenme kaynakları konulu talimatlar 

başlığında idari ve hukuki düzenlemeler yapılmıştır. 

6.2. Genetiği Değiştirilmiş Organizmaların Potansiyel Fayda ve Zararları 

Gıdalar ile alınan bazı kimyasal maddelerin genetik materyal üzerinde zararlı 

mutasyonlara neden olduğu ve bunların bir sonraki nesillere aktarılabildiği bilinmektedir. 

İnsan genom projesinin başarıyla tamamlanması, sonrasında geliştirilen omiks 

teknolojilerinin yaygın olarak kullanılmasıyla, tüketilen gıdalar ile insan genom yapısı ve 

fonksiyonları arasındaki ilişkinin daha iyi anlaşılmasına olanak sağlamıştır.  

Gıda ve bileşenlerinin genom üzerine etkilerini inceleyen nutrigenomiks 

çalışmalarının sonuçları tüketilen gıda ve bileşimlerinin bireyler arasında farklı etkilere 

neden olduğunu göstermektedir. Gıdaların bazı hastalıklar için potansiyel risk faktörü 

olduğu, bazı gıda bileşenlerinin genom ve fonksiyonlarını etkileyebildiği ve bu etki 

derecesinin bireyin genetik yapısı ve çevresel faktörlere göre değişiklik gösterdiği, 



145 
 

genomda meydana gelen moleküler düzeyde bazı değişiklerin bir sonraki jenerasyonlarda 

da etkilerini gösterebildiği konusunda bilimsel veriler ortaya konmaktadır.487  

Konu insan sağlığı ve helal gıda bağlamında ele alınacak olursa, tüketilen gıda 

ve bileşenlerinin insan genom yapısı ve fonksiyonlarına etkilerine yönelik bu çalışmaların 

sonuçları, bazı metabolik hastalıkların tedavisinde bireyin genetik yapısına uygun diyet-

gıda seçeneklerinin sunulmasına imkan sağlayabilir. Tüketilen gıda ve bileşenlerinin insan 

genom yapısı ve fonksiyonlarının nasıl etkilediği örnekler ile değerlendirilebilecektir. 

GDO'lardan elde edilen gıdaların insan sağlığı üzerinde ortaya çıkaracağı 

etkiler; pleitropik ve insersiyonel etkilerin oluşması, hayvan ve insanların antibesinsel 

maddelere maruz kalması, viral DNA’ların genetiği değiştirilmiş bitkilerde kullanımı, 

antibiyotik direnç genlerinin gastrointestinal sistemdeki bakterilere olası transferi 

laboratuarda deney hayvanlarıyla yürütülen çalışmalarla değerlendirilmektedir. Ayrıca 

GDO'larla gerçekleştirilen in vivo veya in vitro araştırmalarda pankreatik, hematolojik, 

immünolojik ve biyokimyasal parametreler üzerinde olumsuz etkilere ve kanser gibi ciddi 

hastalıklara yol açabileceğine dikkat çekilmektedir.488  

                                                             
487 Ercan Kurar - Fatma Hümeyra Aydemir Yerlikaya, “Nutrigenomiks: Besinler Genetik Yapımızı Nasıl 
Etkiler”, 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal 

Ürün, Helal Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 46. 
488 M. Ali Cebirbay - Nazan Aktaş, “Genetiği Değiştirilmiş Organizmaların İnsan Sağlığına Etkileri”, 4. 

Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet” (Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017), 242. 



146 
 

SONUÇ 

İnsanın doğumundan ölümüne kadar lehine ve aleyhine olan konuları 

düzenleyen İslam hukukunun başlıca hedeflerinden biri de zarurat-ı hamse içinde yer alan 

canın korunmasıdır. Canın korunması ve yaşamın devamı için beslenme en önemli 

gereksinimdir. İnsanın en temel ve vazgeçilmez ihtiyaçlarından olan beslenmenin temel 

unsuru ise gıda maddeleridir. İnsanın beden ve ruh sağlığını, üçüncü şahısların haklarını ve 

sosyal hayatın birçok yönünü ilgilendirmesi sebebiyle beslenme maddeleri ve maddelerin 

üretim aşaması önem arz etmektedir. Hayatın olağan akışı içinde doğal ihtiyaç olması 

yönüyle sağlıklı ve helal gıda konusuna fıkıh kaynaklarında azımsanmayacak kadar bilgiye 

yer verilmiştir. Bu bağlamda İslam ahlakının gereklerinden olan helal beslenmenin insan 

sağlığı ilişkisinin tespit edilmesi önem arz etmektedir.  

“Gözden uzak olan gönülden de uzak olur” deyişinden hareket helal gıda 

arayışı ve farkındalığı için yeni yeni çabalara ihtiyaç duyulmaktadır. Bu tür çalışmalar 

helal ve sağlıklı gıda konusunun toplumun ve insanlığın gündeminde olmasına/kalmasına 

katkı sağlayacağını düşünmekteyiz. Zıtların dinamiği ilkesinden hareketle “temiz, helal, 

faydalı, sağlıklı” gibi olumlu kavramların beslenerek gündemde kalması “necis, haram, 

zararlı, sağlıksız” gibi menfi eylem ve kavramların getireceği olumsuzluklardan insanları 

koruyacaktır.  Aksi takdirde gıda ve sağlık konusunda helal hassasiyetinin yitirilmesi veya 

gündemden düşürülmesi sonucu haram ve sağlıksız olan, ayrık otları misali hayatın 

beslenme dahil her alanını kuşatması kaçınılmaz olacaktır. 

Helâl beslenmenin uhrevi sorumluluk yönü olmakla beraber, aynı zamanda 

dünyada sağlığa yönelik zarureti de vardır. İslam, başkasının yaşama hakkının korunmasını 

isterken, kişinin kendisinin de yaşama hakkını korumasını hatta canına yönelik risk içeren 

tehlikeden de uzak durmasını ister. İslam’a göre kişinin “bu hayat benimdir, bedenim 



147 
 

üzerimde istediğim değişikliği yaparım, istersem yaşamıma son verebilirim” deme hakkı 

bulunmamaktadır. Nihayet ifade edilebilir ki din, akıl, mal, nesil gibi temel değerlerin 

varlığı canın varlığına bağlıdır. Bu değerler ancak hayat sahibi insan için bir önem ifade 

eder ve hayat sahibi insanın şahsında bir önem kazanır. Canın en önemli korunma yolu, 

bulaşıcı hastalıklara direnç sağlamakta olduğu gibi, ‘koruyucu sağlık’ olarak adlandırılan 

ortaya çıkmadan veya gerçekleşmeden önce canın teleften korunması için tedbirlerin 

alınmasıdır. Bu sebeple insanların kullanımına sunulan mal ve hizmetler, tüketicinin 

hayatını ve sağlığını normal koşullar altında tehlikeye düşürmeyecek derecede güvenilir ve 

kaliteli olmalıdır. Öte yandan yaşam ve sağlık için tehlikeli ve zararlı olan mamul ve 

mallara, hizmetlere, üretim, süreç, yöntem ve usullerine engel olunması gerekir.  

Her geçen gün sayıları sürekli artan bugün binlerle ifade edilen ürünün 

lezzetini, besin değerini, raf ömrünü, görünüşünü, rengini, kokusunu, aromasını, kıvamını 

vs. sağlamak için ortaya çıkan ve önemli bir kısmının insan sağlığına olumsuz etkilerinin 

olabileceği iddia edilen gıda katkı maddeleri günlük temel ihtiyaç duyduğumuz hemen 

hemen her gıdada bulunmaktadır. Çiftleşme veya doğal rekombinasyon yoluyla normal 

olarak meydana gelemeyecek bir şekilde kalıtımsal olarak belirli özelliklerin 

biyoteknolojik tekniklerle değiştirildiği genetiği değiştirilmiş organizma ve gen aktarımı 

yapılan maddeler gıda üretiminde yer almaktadır. Tarımsal ilaçlama, sulama yoluyla 

üretilen bitkisel gıda ve içme sularıyla yüksek nitrat, nitrit, vb. maddeler insan vücuduyla 

buluşmaktadır. Hayvan ve bitkilerin hızlı gelişmesi/büyümesi için kullanılan antibiyotikler, 

insandan insana, hayvandan hayvana, bitkiden bitkiye veya bu varlıklar arasında karşılıklı 

yayılmasıyla canlılarda antimikrobiyal ilaçlara karşı direnç geliştirerek küresel riske neden 

olmakta, gıda güvenliğine ve güvenilirliğine insan sağlığına ciddi tehlikeler 

oluşturmaktadır. Çevre alanında habitatın tahrip edilmesi ve parçalanması, tarımsal 



148 
 

yoğunlaşma, geniş arazi örtüsü değişikliği, şehirleşme, sanayileşme ve mühendislik, iklim 

değişikliği ve çevre kirliliği gibi başlıca sebepler gıda kaynaklı sınır ötesi birçok hastalığın 

yayılmasına zemin hazırlamaktadır. Teknolojinin üretilen malın niteliklerini değiştirmesi 

karşısında yeterli teknik, tıbbi, hijyenik bilgiye sahip olamayan tüketici, yediklerinin helal 

veya haram kökenli maddelerden elde edilip edilmediğine vakıf olamamaktadır. 

Yukarıda bir bölümünü saydığımız unsurlar helal gıda konusunun insan 

sağlığına etkilerinin göz önünde bulundurularak değerlendirilmesi gerektiğine işaret 

etmektedir. Dini hayattan ekonomik hayata kadar yapısal birçok dönüşüme sebep olan 

dünyayı son iki yıldır etkisi altına alan ve Çin’de canlı hayvan pazarında başladığı 

değerlendirilen covid 19 pandemi krizi, bütün insanların dikkatlerini sağlık merkezli olarak 

oluşturmuştur. İnsan sağlığının korunması hayvan sağlığı başta olmak üzere bitki sağlığı 

gibi insanla ilişkisi olan diğer çevresel faktörlerin de sağlığı ile doğrudan ilişkilidir. Bu 

sebeple insan sağlığının korunması bitki ve hayvan kökenli diğer canlıların sağlığının 

korunması “Tek Sağlık” anlayışının benimsenmesi zaruretini ortaya çıkarmıştır. 

Temizliğin ve hijyenin imandan sayılması ve insan sağlığı yönüyle gıda hijyeni, helal gıda 

kriterinin temelini oluşturmaktadır. Sağlıklı ve helal yaşam özelde Müslümanların, sağlık 

yönüyle tüm insanlığın geleceğinde olmazsa olmaz öneme sahip olmaya devam edecektir. 

Her sağlıklı olan helal olmayabilir ancak her helal sağlıklıdır. İslam hukuku alanında insan 

sağlığı helal gıda ilişkisinin bütün yönleriyle ortaya konulmasına ihtiyaç duyulmaktadır. 

Bu bağlamda bir tek bilimsel alanı ile izah edilemeyecek nispette geniş ve kompleks helal 

ve sağlıklı gıda çalışmalarının interdisipliner yaklaşıma ele alınması gerekmektedir. Ayrıca 

İlahiyat ve İslami İlimler Fakültelerinin müfredatına temel sağlık konularının ve temel fen 

bilimleri ilgili kavramlarının yer aldığı bir dersin müfredatta yer alması İslam hukuku 

ilmiyle meşgul olanlar başta olmak üzere diğer İslami ilimler sahasında çalışanların 



149 
 

disiplinler arası iletişimini, işbirliğini ve anlayışını kolaylaştıracaktır. Ayrıca Allah’ın 

yeryüzünde murad ettiği nizamın tesisi için ortaya koyduğu kaidelerin ayakta durmasına 

daha uygun anlayış zemini oluşturacaktır. 

Bu doğrultuda helal kazanç şuuru ve kul hakkı bilincini de içine alan helal 

lokma şuuru, beden ve ruh sağlığının korunması bilincinin gençlere kazandırılması için 

sınıf müfredatlarında helal ve sağlıklı yaşam tarzının farkındalığının oluşturulması ve 

toplumumuzda yaygınlaştırılmasına yönelik derslerin yer almasına ihtiyaç duyulmaktadır. 

Helal ve sağlıklı gıda konusunda daha ileri düzeyde bilinçli ve sağlıklı toplumun varlığını 

sürdürülebilmesinde helal ve adil bir hayat tarzının bilimsel olarak detaylandırıldığı 

müfredat, üniversitelerde de devam etmelidir. 

Son olarak belirtilmelidir ki helal ve sağlıklı gıda alanında metodolojik açıdan 

da karşımıza çıkan kısıtlar göz önünde bulundurulmalıdır. Helal ve sağlıklı gıda 

çalışmalarında bir tek bilimsel alan ile izah edilemeyecek nispette geniş veya kompleks 

olan müşkülleri çözme sürecinde gerekli görülen interdisipliner yaklaşıma, birbirinden 

bağımsız hedefleri olan bilim dallarının asgari ilişki içerisinde yürüttükleri multi-disipliner 

ve daha ileri çalışmaları gerektirecek trans-disipliner yaklaşıma ihtiyaç duyulmaktadır. 

Helal gıda Müslümanlar için bir inanç konusudur. İslam dini insanlara bir 

beslenme modeli önermiştir. Bu modelde helal alanını olabildiğince geniş tutulmuş, sınırlı 

maddenin kullanımını sağlık başta olmak üzere diğer birçok sebeple yasaklanmıştır. Bu 

bağlamda bedenler Allah’ın (cc) insanlara ihsan ettiği en önemli emanetlerdendir. Bu 

emanete yönelik tasarruflarımızın dünyevi sonuçlarının yanında uhrevi sorumlulukları da 

bulunmaktadır. İnsana düşen emanet edilenlerden olan beden ve ruh sağlığının fıtrata 

uygun devam edebilmesi ve daha uzun sürdürülebilmesi için bünyeye/fıtrata uygun 

besinlerle ve ölçülü olarak ihtiyaçlarını karşılamasıdır.  



150 
 

KAYNAKLAR 

Akbulut, Mehmet. “Gıda Katkı Maddeleri: Fonksiyonları ve Kaynakları”. I. Ulusal Helal ve 
Sağlıklı Gıda Kongresi Kongre Kitabı 19-20 Kasım 2011 “Gıda Katkı Maddeleri, Sorunlar 

ve Çözüm Önerileri”. 59-68. Ankara: Pozitif Tanıtım Hizmetleri, 2011. 

Aksoy, Gürbüz - Süzergöz, Faruk. “Helal Kesimde Hayvanlar Acı Hisseder Mi?” 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, 

Helal Hizmet”. 108-109. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Aktan, Hamza. “Hakkında Nas Olmayan Gıda Maddelerinde Dini Hükmün Belirlenmesi”. Diyanet 

İşleri Başkanlığı Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı IV “Günümüzde Helâl Gıda 26-

28 Kasım 2011 Afyonkarahisar”. 59-71. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2012. 

Ali Haydar Efendi, Hocaeminefendizâde. Dürerü’l-Hükkâm Şerhu Mecelleti’l-Ahkâm. 4 Cilt. 

İstanbul: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2016. 

Alkış, Alpaslan. İslam Hukuku Açısından Tüketicinin Korunması. Konya: Selçuk Üniversitesi SBE, 

Doktora Tezi, 2012. 

Altuğ, Tomris vd. Gıda Katkı Maddeleri. İzmir: Sidas Medya Ltd. Şti., 2009. 

Kur’an-ı Kerim Meâli. çev. Halil Altuntaş - Muzaffer Şahin. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 12. Basım, 2011. 

Armağan, Servet. İslam Hukukunda Temel Hak ve Hürriyetler. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 
Yayınları, 1996. 

Ataseven, Asaf - Şener, Mehmet. “Domuz”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. IX/507-
509. İstanbul: TDV İSAM, 1994. 

Atmaca, Hatice Nur. Avrupa Medyasında Helal Gıda Meselesi. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Aydemir, Aşkın. Tüketicinin Korunması, II. Türkiye İktisat Kongresi İç Ticaret ve Hizmetler 

Komisyonu Tebliğleri. Ankara: DPT Yayınları, 1981. 

Aydemir Yerlikaya, Fatma Hümeyra - Kurar, Ercan. “Jelatin’in En Önemli Alternatifi Gluten: 
Sağlık Üzerine Etkileri”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı 

“Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 44-45. Ankara: Necmettin Erbakan 
Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Bakanoğulları, Gülce Bedis - Aşkın, Orhan Onur. “Farklı Hayvansal Kaynakların Helal Jelatin 

Üretiminde Kullanım Olanakları”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri 
Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 234-235. Ankara: 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Baktır, Mustafa. “İçki”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XXI/458-462. İstanbul: TDV 
İSAM, 2000. 

Balcıoğlu, İbrahim. “Ruh Sağlığının Helal ve Sağlıklı Bir Hayat Sürdürmede Önemi”. 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 8-9. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Bardakoğlu, Ali. “Tağrir”. İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi. İstanbul: İFAV 
Yayınları, 1997. 

Başoğlu, Tuncay. “Tezkiye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XLI/77-79. TDV İSAM, 

2012. 



151 
 

Başoğlu, Tuncay. “Uyuşturucu”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XLII/248-253. 
İstanbul: TDV İSAM, 2012. 

Bayder, Osman. “Sağlığa Zararlı Maddelerin Şer’i Hükmünün Tespitinde Yöntem Ne Olmalı?” 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 148-149. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 

2017. 

Baysa, Hüseyin. “Mezbaha Atıklı Yemlerin Çiftlik Balıkları ile Kanatlı Kümes Hayvanlarının 

Hükmüne Etkisi”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal 

Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 114-115. Ankara: Necmettin Erbakan 
Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Baysal, Ayşe. Beslenme. Ankara: Hacettepe Üniversitesi Yayınları, 4. Basım, 1983. 

Baysal, Taner - Ersus, Seda. “Karotenoidler ve İnsan Sağlığı”. Gıda 24 Yıl/3 (Haziran 1999), 177-

185. 

Beyhakî. es-Sünenü’l-Kübrâ. 11 Cilt. Beyrut: Darü’l-Kitabi’l-İlmiyye, 1405. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukûk-ı İslâmiyye ve Istılâhât-ı Fıkhiyye Kâmusu. İstanbul: Bilmen 

Yayınevi, trs. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. “Kerahet ve İstihsan Kitabı”. Büyük İslam İlmihali. İstanbul: Kılıç Kitabevi 
Yayın ve Dağıtım, 1996. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. “Taharet Bahsi”. Büyük İslam İlmihali. İstanbul: Kılıç Kitabevi Yayın ve 
Dağıtım, 1996. 

Boran, Mustafa. Hanefi Mezhebinde Yiyecek ve İçeceklerde Helallik ve Haramlık Ölçüleri. 

Çanakkale: Çanakkale 18 Mart Üniversitesi SBE, Doktora Tezi, 2016. 

Boyunağa, Hakan. “Mısır Nişastasından Elde Edilen Glukoz Fruktoz Şurubunun Organizmaya 

Zararlı Etkileri”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal 

Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 115-116. Ankara: Necmettin Erbakan 
Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Bulduk, Sıdıka. Gıda Teknolojisi. Ankara: Detay Yayıncılık, 5. Basım, 2009. 

Burhânî, Muhammed Hişam. Seddü’z-Zerâi’ fi’ş-Şerîati’l-İslâmiyye. Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 1995. 

Büyüközer, Hüseyin Kami. Yeniden Gıda Raporu. İstanbul: Çevik Matbaacılık, 2012. 

Cebirbay, M. Ali - Aktaş, Nazan. “Genetiği Değiştirilmiş Organizmaların İnsan Sağlığına Etkileri”. 
4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal 

Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 242-243. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi 

Yayınları, 2017. 

Cessâs, Ebû Bekir Ahmed b. Ali er-Râzî. Ahkâmu’l-Kur’ân. ed. Abdüsselam Muhammed Ali 

Şâhin. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1994. 

Ceylan, Necmettin vd. “Büyütme Faktörü Antibiyotiklere Alternatif Yem Katkılarının Etlik 

Piliçlerde Besi Performansı ve Bağırsak Mikroflorası Üzerine Etkileri”. Turk J Vet Anim 

Sci Tübitak 27 (2003), 727-733. 

Çayıroğlu, Yüksel. İslam Hukukuna Göre Helal Gıda Sorunu. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 

Doktora Tezi, 2013. 

Çebi, Nur. Helal Gıda Kapsamında Yumuşak Şekerlemelerde Jelatin Kökeninin Tespitinde 
Spektroskopik ve Kromatografik Yöntemlerin Geliştirilmesi ve Metot Validasyonu. 

İstanbul: Yıldız Teknik Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2018. 



152 
 

Çeker, Orhan. “Gıda Felsefemiz”. I. Ulusal Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Kongre Kitabı 19-20 
Kasım 2011 “Gıda Katkı Maddeleri, Sorunlar ve Çözüm Önerileri”. 22-25. Ankara: Pozitif 

Tanıtım Hizmetleri, 2011. 

Çeker, Orhan. “İstihale”. I. Ulusal Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Kongre Kitabı 19-20 Kasım 

2011 “Gıda Katkı Maddeleri, Sorunlar ve Çözüm Önerileri”. 18-21. Ankara: Pozitif 

Tanıtım Hizmetleri, 2011. 

Çelikkaya, Mehmet. İslam Fıkhında Kurban ve Helal Kesim. Şanlıurfa: Harran Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 1998. 

Çiftçi, İlhan vd. “Aşırı Kola Tüketimine Bağlı Gelişen Özofagus Darlığı”. 4. Uluslararası Helal ve 
Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 86-87. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Çiftçi, İlhan vd. “Çocuklarda Cips Ve Kola Tüketimi İle Kolelitiazis Arasındaki İlişki”. 4. 

Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 88-89. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 
2017. 

Çukadar, Muhammed. Kahramanmaraş İli Kent Merkezinde Helal Gıda Konusunda Tüketici 

Davranışları. Kahramanmaraş: Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi FBE, Yüksek 
Lisans Tezi, 2015. 

Demirci, Kürşat. “Haram”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XVI/97-100. İstanbul: TDV 
İSAM, 1997. 

Demirci, Kürşat. “Hayvan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XVII/81-85. İstanbul: TDV 

İSAM, 1998. 

Demirci, Kürşat. “Helal”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XVII/173-175. İstanbul: 

TDV İSAM, 1998. 

Demirok, Elif Şeyma vd. “Helal Ama Sağlıklı Mı? Nitrat ve Nitrit”. 4. Uluslararası Helal ve 
Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 254-255. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, ts. 

Demirok, Elif Şeyma vd. “Helal Ama Sağlıklı Mı? Tuz”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda 

Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 256-

257. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Denli, Muzaffer. Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar (GDO). İstanbul: İstanbul Ticaret Odası 

Yayınları, 2012. 

Dihlevi, Şah Veliyyullah. İslam Düşünce Rehberi (Hüccetullahi’l Baliğa). 2 Cilt. Ankara: İmaj 
Yayınları, 2003. 

Dilmaç, Bülent. “Helal Kavramının Günlük Yaşama Uyarlanmasının Metodolojisi”. 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 6. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Din İşleri Yüksek Kurulu Başkanlığı Kararı. Bir hayvanın yenilmeyecek yerleri nerelerdir? Bu 
organların ne yapılması gerekir? Erişim 13 Haziran 2021. 

https://kurul.diyanet.gov.tr/Cevap-Ara/670/bir-hayvanin-yenilmeyecek-yerleri-nerelerdir--

bu-organlarin-ne-yapilmasi-gerekir- 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Niyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XXXIII/169-172. 

İstanbul: TDV İSAM, 2007. 

Ekim, Filiz - Çakan, Hüseyin. “Adli Bilimler ve Gıda Güvenliği”. 6. Gıda Güvenliği Kongresi 

Bildiri Özetleri Kitabı. 12. İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018. 



153 
 

Ekşi, Aziz. “İnsan Sağlığı Perspektifinden Gıda İşleme Teknikleri”. 6. Gıda Güvenliği Kongresi 
Bildiri Özetleri Kitabı. 51-52. İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018. 

Erdem, Nuran vd. “Helal Gıda Üretimi Açısından Gıda Katkı Maddelerinin İncelenmesi”. 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 262-263. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 

2017. 

Erdoğan, Mehmet. Fıkıh ve Hukuk Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Ensar Yayınları, 2019. 

Erzincanlı, Hakan Ozan. Tarımda Genetik Olarak Değiştirilmiş Organizmalar ve Bunların 

Belgelendirilmesi. İzmir: Ege Üniversitesi FBE, Yüksek Lisans Tezi, 2006. 

Feyyûmî, Ahmed b. Ali el-Makrî. Misbâhu’l-Munîr fi Garibi’ş-Şerhi’l-Kebir. Beyrut: El-

Mektebetü’l-İlmiyye, ts. 

Fidan, Kübra vd. “Mısır Şurubu ve Yol Açtığı Sağlık Problemleri”. 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 180-181. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Göbelez, Mehmet. Gıdalar ve Sağlığımız. Ankara: Özüm Yayınları, 3. Basım, trs. 

Gökalp, Yusuf Gökalp vd. Et Ürünleri İşleme Mühendisliği. Erzurum: Atatürk Üniversitesi Ziraat 

Fakültesi Matbaası, 2012. 

Göksu Ulukaya, Zeynep. Helal Sertifikanın Marka Sadakati Üzerine Etkisi. İstanbul: İstanbul Bilgi 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 

Göktürk, Emre Tunahan. Tüketicilerin Helal Ürün Satın Alma Tutumlarının İncelenmesi: Planlı 

Davranış Teorisi Bağlamında Pilot Bir Araştırma. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Göküstün, Kerim Kaan vd. “Hayvansal Kaynaklı Jelatine Alternatif; Pektin”. 4. Uluslararası Helal 

ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 252-253. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Gültekin, Fatih. Farketmeden Yediklerimiz: Gıda Katkı Maddeleri. İstanbul: Server İletişim, 2014. 

Güneş, Zeynep - Yetı̇m, Hasan. “Helâl Gıda Üretimi ve Tüketimi”. Academic Platform Journal of 
Halal Lifestyle 2/2 (31 Aralık 2020), 70-94. https://dergipark.org.tr/tr/pub/apjhls/811592 

Gürkan, Menderes. “Eşribe”. İslam’da İnanç İbadet ve Günlük Yaşayış Ansiklopedisi. İstanbul: 

İFAV Yayınları, 1997. 

Gürpınar, Damla. “Biyogüvenlik Kanunu Çerçevesinde Hukuki Sorumluluk”. Dokuz Eylül 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi. XV/1069. İzmir, 2013. 

Haskefi. Dürru’l-Muhtâr. ed. Halil İbrahim Abdulmünim. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

Hiçcan, Özlem. Hayvan ve İnsan Sağlığı Konusunda Bütüncül Bir Yaklaşım Tek Sağlık. Ankara: 

Gıda Tarım ve Hayvancılık Bakanlığı, Kariyer Uzmanlık Tezi, 2017. 

Işık, Mehmet Kürşat vd. “Et Ürünlerindeki Nitrat ve Nitritin Sağlığımıza Etkisi”. 4. Uluslararası 

Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, 

Helal Hizmet”. 232-233. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

İbn Abidin, Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülazîz (1252/1836). Hâşiyetü Reddi’l-Muhtâr Ala’d-

Dürri’l-Muhtâr. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2000. 

İbn Âbidin, Muhammed Emin b. Ömer b. Abdülaziz (1252/1836). Reddü’l Muhtâr ale’d-Dürri’l-
Muhtar. Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türasi’l-Arabi, 1987. 



154 
 

İbn Kudâme, Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. Muhammed b. el-Makdisî es-Sâlihî (620). el-Muğnî. 
Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1405. 

İbn Manzûr, Muhammed b. Mükerrem. Lisânü’l-ʿArab. nşr. Abdullah Ali el-Kebîr. 6 Cilt. Kahire: 
Dârü’l-Maârif, ts. 

İbn Nüceym, Zeynüddin Zeyn b İbrahim b Muhammed (970/1563). el-Eşbah ve’n-Nezâir Maa 

Şerhihi Gamzü Uyun’il-Basâir. IV Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1978. 

İbn Rüşd, Ebu’l-Velid Muhammed b Ahmed (İbn Rüşd El-Hafîf). Bidâyetü’l-Müctehid ve fi 

Nihâyetü’l-Muktesıd. ed. Muavvad Ali Muhammed. 2 Cilt. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1425. 

İbn Rüşd, Ebu’l-Velid Muhammed b Ahmed (İbn Rüşd El-Hafîf). Bidâyetü’l-Müctehid ve fi 

Nihâyetü’l-Muktesıd. 2 Cilt. İstanbul: Kahraman Yayınları, 1985. 

İnan, İlyas Ertuğrul. Gıda Sektöründe Faaliyet Gösteren Kobilerin Helal Gıda Sertifikasına Yönelik 

Algılarının İncelenmesi: TR 82 Bölgesi. Kastamonu: Kastamonu Üniversitesi SBE, Yüksek 

Lisans Tezi, 2018. 

İsfahânî, Ebu’l-Kasım Huseyn b. Muhammed Râgıb (565/1170). el-Müfredât fî Ğarîbi’l-Kur’ân. 

ed. Muhammed Halil Îtânî. Beyrut: Dâru’l-Marife, 6. Basım, 1431. 

Kahraman, Abdullah. “Gıda Ürünlerinde Helal ve Haramı Belirleme Yöntemi”. CÜİFD. 453-478. 
Sivas, 2012. 

Karadâvî, Yusuf. el-Halâl ve’l-Harâm fi’l-İslâm. Beyrut: El-Mektebetü’l-İslamî, 5. Basım, 1994. 

Karaman, Hayrettin. “Gazlı İçecekler”. Yeni Şafak (15 Eylül 2006). 

https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/gazli-icecekler-1566 

Karaman, Hayrettin. “Gazlı İçecekler 2”. Yeni Şafak (20 Ekim 2006). 
https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/gazli-icecekler-2-2080 

Karaman, Hayrettin. Günlük Hayatımızda Helâller ve Haramlar. İstanbul: İz Yayıncılık, 2000. 

Karaman, Hayrettin. Hayatımızdaki İslam 2. İstanbul: İz Yayıncılık, 2010. 

Kur’an Yolu Meal ve Tefsir. çev. Hayrettin Karaman vd. V Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, 3. Basım, 2007. 

Kur’an Yolu Meali. çev. Hayrettin Karaman vd. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 8. 

Basım, 2020. 

Karaman, Hayrettin. “Yine Gazlı İçecekler”. Yeni Şafak (29 Ekim 2006). 
https://www.yenisafak.com/yazarlar/hayrettin-karaman/yine-gazli-icecekler-2214 

Karaşahin, Muhammet. “Helal ve Sağlıklı Yaşam Açısından Organik Ürünlerin Önemi”. 4. 

Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 
Helal Ürün, Helal Hizmet”. 24-25. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 

2017. 

Kâsânî, Alâuddîn Ebû Bekir b. Mes’ûd b. Ahmed. Bedâiu’s-Sanâîʽ fî Tertîbü’ş-şerâîʽ. çev. 

Muhammed Têmir. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Hadis, 1426. 

Kaya, Yılmaz vd. “Genetik Olarak Değiştirilen Ürünlerin Kavramı ve Halal Perspektif”. 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 100-101. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 

ts. 

Kılıç, Hasan. Fıkıhta Habâis ve Tayyibât Kavramları. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2016. 



155 
 

Kılınç, Fatih. “Egzersizin Helal Ve Sağlıklı Bir Hayat Sürmedeki Önemi”. 4. Uluslararası Helal ve 
Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 7. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Kıvılcım, Zeynep. “Cartegena Protokolü ve Türkiye Biyogüvenlik Mevzuatı”. Marmara Avrupa 

Araştırmaları Dergisi XX/I (2012), 99-121. 

Kızılkaya, Burcu. Türkiye’de Helal Gıda Konusundaki Tüketici Eğilimlerinin Belirlenmesine 
Yönelik Bir Araştırma. Muğla: Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans 

Tezi, 2017. 

Koca, Ferhat. “Helâl”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XVII/175-178. İstanbul: TDV 
İSAM, 1998. 

Komisyon. İlmihal II (İslam ve Toplum). 2 Cilt. Ankara: TDV Yayınları, 2007. 

Komisyon. Kütübü Sitte ve Şüruhuha. 23 Cilt. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2. Basım, 1992. 

Koşum, Adnan. “Gıda Maddeleriyle İlgili Problemler”. İslam Hukuku El Kitabı. 759-777. Ankara: 

Grafiker Yayınları, 9. Basım, 2020. 

Koşum, Adnan. “Hayvansal Ürünlerin Üretiminde Besleme ve Helallik”. İslam Hukuku 

Araştırmaları Dergisi XI/22 (2013), 11-18. 

Köse, Görkem - Başçı Devres, Emine. “Dijital Çağda Gıda ve Bilgi Güvenliğinin Bir Arada 
Sağlanmasının Önemi”. 6. Gıda Güvenliği Kongresi Bildiri Özetleri Kitabı. 14. İstanbul: 

Gıda Güvenliği Derneği, 2018. 

Köse, Saffet. İslam Hukuku Açısından Kanuna Karşı Hile ve Hile-i Şer’iyye. İstanbul: Hikmetevi 

Yayınları, 2., 2020. 

Kulaç, İbrahim vd. “Sofralarımızdaki Tatlı Dert, Genetiği Değiştirilmiş Organizmalar ve Halk 
Sağlığına Etkileri”. Türk Biyokimya Dergisi XXXI/3 (2006), 151-155. 

Kurar, Ercan - Aydemir Yerlikaya, Fatma Hümeyra. “Nutrigenomiks: Besinler Genetik Yapımızı 

Nasıl Etkiler”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal 
Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 46-47. Ankara: Necmettin Erbakan 

Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Kurtubî, Ebû Abdullah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr (671/1273). el-Câmiu li Ahkâmi’l-

Kur’an. XXIV Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 2006. 

Kuru, Hüseyin. İslam Hukukunda Yiyecekler Açısından Müslim-Gayri Müslim İlişkileri. Sakarya: 
Sakarya Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 1999. 

Maksem Makina Kimya Endüstrisi Tic. Ltd. Şti. “Yenilebilir Altın”. http://yenilebiliraltin.com, 

2021. http://yenilebiliraltin.com/ 

Merginanî, Burhânüddin Ebu’l-Hasan Ali b. Ebî Bekr b. Abdilcelîl. Hidâye. ed. Tâmir Muhammed 

- Hâfız Hâfız Âşûr. Kahire: Daru’s-Selâm, 1433. 

Mevsılî, Abdullah b. Mahmûd b. Mevdud el-Hanefî. el-İhtiyâr li Ta’lîli’l-Muhtar. İstanbul: Pamuk 

Yayınları, 1989. 

Nesefî, Ebû Hafs. Tılbetü’-Talebe fî’l-Istılâhâti’l-Fıkhiyye. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2010. 

Nutku, Mustafa. “Helal Gıda Konusuyla İlgili Belirtilmesi Gereken Bazı Hususlar”. 1. Uluslararası 

Helal Gıda Konferansı (2008). 94-100. İstanbul: Çevik Matbaacılık, 2008. 

Okur, Kaşif Hamdi. “İslam Hukuku Açısından Helal ve Haram Olan Gıdalar ve Bazı Güncel 
Meseleler”. VI. İslâm Hukuku Anabilim Dalı Koordinasyon Toplantısı ve İslam Fıkhı 

Açısından Helal Gıda Sempozyumu. Bursa: Emin Yayınları, 2009. 



156 
 

Ördek, Şahin. Tüketici Dindarlığı ve Helal Gıda Ürün Değerlendirmeleri Kayseri’de Bir 
Uygulama. Yozgat: Nuh Naci Yazgan Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Ötleş, Semih - Atlı, Yeşim. “Karotenoidlerin İnsan Sağlığı Açısından Önemi”. Pamukkale 
Üniversitesi Mühendislik Fakültesi Mühendislik Bilmleri Dergisi III/1 (1997), 249-254. 

Özdemir, Oğuzhan. Yiyecek ve İçeceklerde Helallik-Haramlık Kriterleri. Kayseri: Erciyes 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2009. 

Özdemir, Zühal - Bulduk, Sıdıka. “Yaban Hayatından Sofraya: Türk Mutfak Kültüründe Av 

Etlerinin Helal Gıda Olarak Önemi”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi 

Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 134-135. Ankara: 
Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Özer Duyar, Şehriban - Celep Sağdıçoğlu, Adviye Gülçin. “Yüksek Fruktozlu Mısır Şurubunun 
Sağlık Üzerine Etkisi”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı 

“Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 186-187. Ankara: Necmettin 

Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Özer, Hasan. Mekke’de Bir Osmanlı Kadısı Pirizade. İstanbul: Çizgi Kitabevi, 2. baskı., 2019. 

Özge, Esin - Özdamar, Derya. “Gıda Katkı Maddelerine Genel Bakış”. 4. Uluslararası Helal ve 

Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 
Hizmet”. 248-249. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Özkan, Bekir. Helal Gıdaya Yönelik Farkındalık, Algılama, Tutum ve Beklentilerin Ölçülmesi: 
Üniversite Öğrencileri Üzerinde Bir Uygulama. Karabük: Karabük Üniversitesi SBE, 

Yüksek Lisans Tezi, 2018. 

Özkan, Hilal. Hanefî Mezhebinde Helal Gıda Kriterleri. Çanakkale: Çanakkale Üniversitesi SBE, 
Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Parlak, Deniz. Kutsalından Arındırılmış Din: Helal Gıda’nın Ekonomi-Politik Analizi. Antalya: 

Akdeniz Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2012. 

Saygılı, Metin. Helal Ürün Farkındalığı ve Satın Alma Niyeti İlişkisi Üzerine Bir Araştırma. 

Sakarya: Sakarya Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Sehnûn, Abdüsselam b. Said et-Tenûhî. el-Müdevvenetü’l-Kübrâ. IV Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1994. 

Serahsi, Ebû Bekr Şemsü‟l-Eimme Ebî Sehl Ebu Bekir Muhammed b. Ahmed (483/1090). Mebsût. 
ed. Mustafa Cevat Akşit. 30 Cilt. İstanbul: Gümüşev, 2008. 

Suyûtî, Celâlüddin b. Ebî Bekr. el-Eşbâh ve’n-Nezâir. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1403. 

Sülemî, Ebû Muhammed İzzüddin Abdülaziz b. Abdisselam b. Ebi’l-Kasım b. Hasan. Kavâidü’l-
Ahkâm fî Islahi’l-Enâm. ed. Nezih Kemal Hammed - Osman Cumua. Beyrut: Dâru’l-

Kalem, 4. Basım, 1431. 

Sünter, Faruk A. “Türkiye’de Standardlaştırma Çalışmalarının Geçirdiği Aşamalar”. Standard 

Ekonomik ve Teknik Dergi. CXLVII/3-5. Ankara: TSE, 1974. 

Şener, Mehmet. “Av”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. IV/104-105. İstanbul: TDV 
İSAM, 1991. 

Şener, Mehmet. “Hayvan”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XVII/85-92. İstanbul: TDV 

İSAM, 1998. 

Şenol, Yahya. Kur’an’a Göre Hayvansal Gıdalarda Helallik Ölçüleri. İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi SBE, Doktora Tezi, 2013. 



157 
 

Şenol, Yahya. Tevrat, İncil ve Kur’an’da Eti Haram Kılınan Hayvanlar. İstanbul: İstanbul 
Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2007. 

Şentürk, Coşkun. “Ulusal ve Uluslararası Helal Gıda Standardizasyonu ve Belgelendirilmesi”. 
Diyanet İşleri Başkanlığı Güncel Dini Meseleler İstişare Toplantısı IV “Günümüzde Helâl 

Gıda 26-28 Kasım 2011 Afyonkarahisar”. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2011. 

Şimşek, Harun. Gıda Katkı Maddeleri Rehberi. İstanbul: Dünya Helal Gıda Birliği, 2011. 

Şimşek, Murat. “Helal Kavramı Üzerine”. 4. Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri 

Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal Hizmet”. 29-33. Ankara: 
Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Şirbînî, Şemseddin Hatib Muhammed b. Ahmed Kahiri Şâfiî (977/1570). Muğni’l-Muhtac ila 
Ma’rifeti Meani Elfazi’l-Minhac. Beyrut: Dâru’l-Ma’rife, 1997. 

Tâhir, Muhammed. İslam Hukuk Felsefesi. çev. Vecdi Akyüz - Mehmet Erdoğan. İstanbul: İz 

Yayıncılık, 1996. 

Takım, Kasım - Aydemir, Mehmet Emin. “Çay Tüketiminde Kaçak Çay Tehlikesi”. 4. 

Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 208-209. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 
2017. 

Tarhan, Nevzat. “Helal Kavramının Günlük Yaşama Uyarlanması Karakter Eğitiminin Rolü”. 4. 
Uluslararası Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, 

Helal Ürün, Helal Hizmet”. 5. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Topdaş, Hayriye Merve. Hazır Gıdada ve Helal Özellikli Jelatinde Tüketici Eğilimlerinin 
Belirlenmesi. İstanbul: İstanbul Okan Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Urhan, Yeşim. Türkiye’de Gıda Amaçlı Kullanılan Bitkiler İçin Veritabanı. İzmir: Ege Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

Yalar, Mehmet. Gayrimüslim Bir Ülkede İslamî Hayatın Problemleri. İstanbul: Emin Yayınları, 

1993. 

Yalçın, İsmail. . . İslam’da Eti Yenen ve Yenmeyen Hayvanlar. İstanbul: Marmara Üniversitesi 

SBE, Yüksek Lisans Tezi, 1997. 

Yarsan, Ender. “Tek Sağlık”. Halk Sağlığı Uygulamalarında Veteriner Hekimliği Hizmetlerinin 
Rolü, 2015. 

http://www.halksagligi.hacettepe.edu.tr/sunumlar_ve_seminerler/teksagliksempozyumu/4E

Y.pdf 

Yener, Dursun. Tüketicilerin Helal Sertifikalı Ürünlere Karşı Tutumlarını Etkileyen Faktörler ve 

Risk Algısı. İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2011. 

Yerinde, Adem. “Tayyib”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. XL/196-197. İstanbul: TDV 

İSAM, 2011. 

Yıldırım, Duran Ali. Kur’an’da Fesat. Konya: Çimke Basım Yayın Yapım, 2016. 

Yıldırım, Hüseyin. Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslam’da Yasak Yiyecek ve İçecekler. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 1996. 

Yıldırım, Murat. “Hayvansal Ürünlerde Kalıntılar, İnsan Sağlığı ve Hastalık İlişkisi”. 6. Gıda 
Güvenliği Kongresi Bildiri Özetleri Kitabı. 53-54. İstanbul: Gıda Güvenliği Derneği, 2018. 

Yıldız, Mehmet. “Osmanlı’da Ürünlerin Dinî/Şer ‘î Standardizasyonunda Dönüm Noktası: Tâhirdir 
Damgalı Sertifikasyona Geçiş”. Journal of Turkish Students V/1 (2010), 1468-1493. 



158 
 

Yıldız, Özlem vd. “Helal Gıda Ve Sağlık Boyutuyla Gıda Katkı Maddeleri”. 4. Uluslararası Helal 
ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, Helal 

Hizmet”. 264-265. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Yılmaz, İsmet. “Karotenoidler”. İnönü Üniversitesi Tıp Fakültesi Dergisi III/17 (2010), 223-231. 

Yiğit, Yaşar. “İslam Ceza Hukuku Açısından Ötenazi ve Hukuki Sonuçlarının Değerlendirilmesi”. 

İslami Araştırmalar Dergisi XVI/3 (2003), 337-349. 

Yorulmaz, Özçelik. Helal Gıda Tüketimine Yönelik Tutumların Satın Alma Niyeti Üzerindeki Etkisi 

(Adıyaman Örneği). Adıyaman: Adıyaman Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Yücesan, Banuçiçek - Aydoğan, Ahmet. “Domuz Etindeki Tehlike; Trichinellosis”. 4. Uluslararası 
Helal ve Sağlıklı Gıda Kongresi Bildiri Kitapçığı “Helal Yaşam, Helal Gıda, Helal Ürün, 

Helal Hizmet”. 222-223. Ankara: Necmettin Erbakan Üniversitesi Yayınları, 2017. 

Yüksel, Fatma. İslam Hukuku ve Yahudi Hukukunda Helal-Haram Kavramı Açısından Gıdalar. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi SBE, Yüksek Lisans Tezi, 2003. 

Zebidî, Ebü’l-Feyz Murtaza Muhammed b. Muhammed b. Muhammed (1205). Tâcü’l-Arûs min 
Cevâhiri’l-Kâmus. ed. Abdülhalim Tahâvî. Kuveyt: et-Türâsü’l-Arabî, 2001. 

Zerkeşî, Ebû Abdullah Bedrüddin Muhammed b. Bahadır. el-Mensûr fi’l-Kavâid. ed. Ahmet 

Muhammed Faik. Kuveyt: Vizâretü’l-Evkâf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1985. 

Zuhayli, Vehbe. el-Fıkhu’l-İslâmî ve Edilletuhû. Dâru’l-Fikr, 1985. 

Zuhayli, Vehbe. Nazariyyetü’d-Damân ev Ahkâmü’l-Mes’ûliyyeti’l-Medeniyye ve’l-Cinâiyye Fi’l-
Fıkhı’l-İslâmî. Dımeşk: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1982. 

Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı Hakkında Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi, Cumhurbaşkanlığı Teşkilatı 

Hakkında Cumhurbaşkanlığı Kararnamesi. Resmi Gazete Sayısı: 30474 (10 Temmuz 
2018). 

“Gıda Güvenilirliği mi Güvenilir Gıda Mı?” https://www.gidahatti.com/gida-guvenilirligi-mi-

guvenilir-gida-mi-11847/, 2015. https://www.gidahatti.com/gida-guvenilirligi-mi-
guvenilir-gida-mi-11847/ 

Gluten Nedir? Faydaları, Zararları. http://www.gidahareketi.org/Gluten-Nedir,-Faydalari-
Zararlari-98-haberi.aspx. Erişim 16 Mayıs 2021. http://www.gidahareketi.org/Gluten-

Nedir,-Faydalari-Zararlari-98-haberi.aspx 

Anayasa, T.C. Anayasası. 17863 56.Madde (09 Kasım 1982). 

Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri Yönetmeliği, Türk Gıda Kodeksi Gıda Katkı Maddeleri 

Yönetmeliği. 28693 (30 Temmuz 2013). 

Türk Gıda Kodeksi, Türk Gıda Kodeksi, Gluten İntoleransı Olan Bireylere Uygun Gıdalar Tebliği 
No: 2012/4. 28163 (04 Ocak 2012). 



159 
 

 




