
T.C 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ  

RESİM ANA SANAT DALI 

 

 
 

GÖRSEL KÜLTÜR ÖĞESİ OLAN DÖVMENİN DİJİTOPİK 
KURGULARI DESTEKLEYEN ROLÜ 

 
 
 
 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

 

Ozan SAMANGÜL 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Engin GÜNEY 

 

 

 

 

SAMSUN 
2021 



TEZ KABUL VE ONAYI 

Ozan Samangül tarafından, Doç. Dr. Engin Güney danışmanlığında hazırlanan 

“Görsel Kültür Öğesi Olan Dövmenin Dijitopik Kurguları Destekleyen Rolü” 

başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  10.08.2021 tarihinde yapılan sınav sonucunda

oy birliği ile başarılı bulunarak Yüksek  Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı İmza Sonuç 

Başkan 
Prof. Dr. Metin Eker 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Resim Anasanat Dalı 

☐      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 
(Danışman) 

Doç. Dr. Engin Güney  

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Resim Anasanat Dalı 

☐      

Kabul 

☐      

Ret 

Üye 

Dr. Öğr. Üyesi Hasan Baltacı 

Amasya Üniversitesi 

Resim Anabilim Dalı 

☐      

Kabul 

☐      

Ret 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

ONAY 

… / … / …

Prof. Dr. Ali BOLAT 

Enstitü Müdürü 



BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI 
 

Hazırladığım yüksek lisans yeterlik tezinin bütün aşamalarında bilimsel 

etiğe ve akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı 

olarak kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin 

Kaynaklar’da gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna 

uygun yazıldığını ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu 

Yönetmeliği’nin 3. bölüm 9. maddesinde belirtilen durumlara aykırı 

davranılmadığını taahhüt ve beyan ederim. 

 
 

 
 

… /… / 20… 

Ozan SAMANGÜL 

 
 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

 
 

Tez Başlığı: Görsel Kültür Öğesi Olan Dövmenin Dijitopik Kurguları Destekleyen 
Rolü 

 
 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 19/06/2021 
tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda; 

 
Benzerlik oranı : % 16 

Tek kaynak oranı : % 3 çıkmıştır. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

… /… / 20… 

Doç. Dr. Engin GÜNEY 



i 
 

 
ÖZET 

GÖRSEL KÜLTÜR ÖĞESİ OLAN DÖVMENİN DİJİTOPİK KURGULARI 
DESTEKLEYEN ROLÜ 

Ozan SAMANGÜL 
Ondokuz Mayıs Üniversitesi  
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Resim Ana Sanat Dalı,  
Yüksek Lisans, Ağustos 2021 

Doç. Dr. Engin GÜNEY 
 

Geçmişten bugüne sanatın ve zanaatın kullanım biçimlerinde, anlamlarında, 
uygulama yöntemlerinde farklılıklar görülmektedir. Dövmenin her bölgede ve 
coğrafya da farklı işlenmesi kültürel bir üslup ile bezendiğini, şekillendiğini 
göstermektedir. Farklı kültürlerde rastlanan dövme tekniği toplumlarda ritüel anı, 
büyü, Ana Tanrıça’ya tapınma işareti, damgalama ile ceza yöntemi, suçluyu belirtme, 
aile fert üyesini belirtme, düşmanı korkutma, süslenme, kurban işareti, mülkiyet 
belgesi, soyluluk-yiğitlik- mevki göstergesi, sosyetesinin moda işareti, milliyetçilik ve 
yurtseverlik işareti olarak kullanılmıştır. Dövmenin ortaçağda dinlerin etkisi ile 
körelmesinden kaynaklı bulgulara rastlanılmadığından dövmenin gerileme dönemine 
tanıklık edilir, sonrasında ise 19. yüzyıl sonuna kadar vücudu anlamlandırma, 
kimlikleştirme ve işaretleme amaçlı kullanılmıştır. Dövme tekniğinin makine 
kullanımıyla 20. yüzyılda toplumun her sınıfına ulaşabilen bir endüstri haline geldiğini 
söyleyebiliriz. 20. yüzyıl sonrası modern dönem ile dövme yeniden bir oluşum içine 
girmiş ve toplumsal hareketlerde bireysellik işareti ile kapitalist tüketim unsuru olarak 
modeller bedene işlenmiştir. Kimlik oluşturma, karşı tarafa mesaj verme, vücudu 
güzel/çekici gözükmek için seçilen görsellerle bezeme, değer verdiği bir şeyi 
anımsatan görseli kalıcı olarak bedene işleme, farklı görünme, bir topluma aidiyeti 
gösterme gibi çoğaltılabilecek nedenlerle günümüzde de dövmenin yaygınlaşan 
kullanımı gözlemlenmektedir. Gelecekçi kurgularla oluşturulan sinemalarda, dijital 
oyunlarda tasarlanan karakterlerde de dövmenin yoğun kullanımı dikkat çekmektedir. 
Geçmişten günümüze kültür ve bireyi tanımlayan özelliğe sahip dövmenin, gelecekçi 
kurgularda kültür ve bireyi tasarlayan, algı yönetiminde kullanılan bir yapıya 
dönüştüğü düşünülmektedir. Bu bağlamda da araştırmada, günümüzde tasarlanan 
gelecekçi kurguların “kültürü yansıtan” görsel kültür öğesi olmaktan öte “insan ve 
kültür biçimleyen” unsurlar olup olmadığı irdelenecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Anahtar Sözcükler: Dövme, ütopya, hegemonya, dijital kültür, siberpunk 



ii 
 

ABSTRACT 
THE ROLE OF TATTOO, AN ITEM OF VISUAL CULTURE, IN SUPPORTING 

DIGITOPIC FICTIONS 
Ozan SAMANGÜL 

Ondokuz Mayıs University  
Institute of Graduate Studies  

Department of Painting, 
 Post Graduate, August 2021 

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Engin GÜNEY 
 

From past to present, there are differences in the usage styles, meanings and 
application methods of art and craft. The fact that the tattoo is treated differently in 
each region and geography shows that it is decorated and shaped with a cultural style. 
The tattoo technique encountered in different cultures is ritual memory, magic, the sign 
of worshiping the Mother Goddess, the method of punishment by stigmatization, 
indicating the criminal, indicating the member of the family, scaring the enemy, 
adornment, sacrifice sign, property certificate, nobility-bravery-status sign, high 
society. It has been used as a fashion sign, a sign of nationalism and patriotism. Since 
there is no evidence that tattoo was blunted with the influence of religions in the 
Middle Ages, the decline of the tattoo is witnessed, and then it was used for meaning, 
identification and marking of the body until the end of the 19th century. We can say 
that the tattoo technique has become an industry that can reach every class of society 
in the 20th century with the use of machinery. With the modern period after the 20th 
century, tattoos have re-entered into a formation and models are embroidered on the 
body as a sign of individuality and capitalist consumption in social movements. Today, 
the widespread use of tattoos is still observed for reasons that can be reproduced such 
as creating an identity, giving a message to the other party, embellishing the body with 
images chosen to look beautiful / attractive, permanently embroidering an image that 
reminds of something that it values, looking different, showing belonging to a society. 
In cinemas created with futuristic fictions and characters designed in digital games, 
the intensive use of tattoos draws attention. It is thought that the tattoo, which has the 
characteristic of defining the culture and the individual from the past to the present, 
has turned into a structure that designs the culture and the individual in futuristic 
fictions and is used in perception management. In this context, the research will 
examine whether the futuristic fictions designed today are elements that "shape people 
and culture" rather than "reflect the culture". 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keywords: Tattoo, utopia, hegemony, digital culture, cyberpunk



iii 
 

TEŞEKKÜR 

 

Tez yazım süresi içerisinde bu çalışmada beni her zaman cesaretlendiren, konu 

bakımından özgün bir çalışma gerçekleştirmeme fırsat veren ve değerli bilgilerini 

daima benimle paylaşan değerli danışmanım Doç. Dr. Engin GÜNEY’e sonsuz 

teşekkürlerimi bir borç bilirim. Tüm eğitim hayatım boyunca bana maddi ve manevi 

destek olmakla birlikte hayatımın geri kalanı için bana yön ve güç veren sevgili 

anneme, babama ve abime sonsuz şükranlarımı sunarım. Son olarak bu süreçte 

benimle beraber zorlukları göğüsleyen, bana bu yolda desteklerini esirgemeyen sevgili 

hayat arkadaşım Esra TORUNOĞLU’na teşekkürlerimi arz ederim. 

 

Ozan SAMANGÜL 

                                                 10.08.2021 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iv 
 

 

 
İÇİNDEKİLER 

ÖZET ....................................................................................................................................... i 

ABSTRACT ............................................................................................................................ ii 

TEŞEKKÜR .......................................................................................................................... iii 

İÇİNDEKİLER ..................................................................................................................... iv 

ŞEKİL DİZİNİ ...................................................................................................................... vi 

 

GİRİŞ 

Problem ....................................................................................................................................2 

Alt Problemler .........................................................................................................................2 

Amaç ........................................................................................................................................2 

Önem ........................................................................................................................................3 

Sınırlılıklar...............................................................................................................................3 

Yöntem .....................................................................................................................................4 

Tanımlar ..................................................................................................................................5 

 

1. KÜLTÜREL FENOMENLER ETKİSİNDE SOSYO-KÜLTÜREL DÖNÜŞÜMLER 

1.1. Kültürel Fenomenler  .........................................................................................................9 

       1.1.1. Kültürel Sabiteler .....................................................................................................9 

       1.1.2. Kültürel Dinamikler ...............................................................................................10 

       1.1.3. Kültürü Olumsuz Etkileyen Unsurlar ....................................................................12 

1.2.  Sosyo-Kültürel Dönüşümler ............................................................................................14 

       1.2.1. Kültürel Sabitelerin Baskın Olduğu Geleneksel Kültür .........................................14 

       1.2.2. Kültürel Dinamiklerin Etkisinde Modern Kültür ve Ütopya .................................15 

       1.2.3. Postmodern Kültür ve Distopya .............................................................................17 

       1.2.4. Dijital Kültür ve Yeni Medya ................................................................................22 

       1.2.5. Post-Dijital Kültür ve Dijitopya .............................................................................24 

 

 



v 
 

 

2. ALGISAL DEĞİŞİMLER İLİŞKİSİNDE DÖVME 

2.1. Geleneksel Kültürde Etnik Yapı Öğesi Olarak Dövme ...................................................26 

2.2. Modern Kültürde Kişisel Tercihler ve Dövme ................................................................34 

2.3. Postmodern Kültürde Tüketim Unsuru Olarak Dövme ...................................................37 

2.4. Dijital Kültürel Oluşumlar İlişkisinde Dövme .................................................................40 

  

3. POST DİJİTAL KÜLTÜR VE DÖVME 

3.1. Gelecekçi Kurgularda Birey Tasarımında Dövme Kullanımı ..........................................44 

       3.1.1. Gelecekçi Dijital Oyunlarda Birey Karakterizasyonları ve Dövme  ......................45 

       3.1.2. Dijital Konsept Tasarımlarda Dövme Kullanımı ve Algısal Değişimler  ..............55 

       3.1.3. Sinemalarda Dijitopik Kurgular ve Dövme  ..........................................................58 

       3.2. Post Dijital Kültürde Algı Yönetiminde Dövmenin Etkisi  ..............................................61 

 

4. SONUÇ ..............................................................................................................................62 

KAYNAKÇA .........................................................................................................................67 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 
 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

 

Şekil 2.1:  Göğüs Arasından Dudağına Kadar Uzanan Dövmeli Kadın ............................................... 28 

Şekil 2.2: Ölü Bir Beden Üzerinde Dövmeler ...................................................................................... 29 

Şekil 2.3: Ötzi’nin Dövmeleri, M.Ö. Yaklaşık 5300 ............................................................................ 29 

Şekil 2.4: Ötzi’nin Dövmeleri, M.Ö. Yaklaşık 5300 ............................................................................ 30 

Şekil 2.5: Dâbbetü'l – Arz, (1570) ........................................................................................................ 32 

Şekil 2.6: Mohavk Kralı Sa Ga Yeath Qua Pieth Tow’un Yağlı Boya Tablosu ................................... 33 

Şekil 2.7: Baykuş Dövmesi .................................................................................................................. 35 

Şekil 2.8: Baykuş Dövmesi .................................................................................................................. 35 

Şekil 2.9: Reklam Kapağında Dövmeli Çocuk ..................................................................................... 38 

Şekil 2.10: Dövmeli İnsan .................................................................................................................... 39 

Şekil 2.11: Tasarlanmış Dövmeli Karakter .......................................................................................... 39 

Şekil 2.12: Morton Heiliggeliştirilen 3d Görüntü ................................................................................ 40 

Şekil 2.13: Hatsune Miku Hologram Konseri ...................................................................................... 41 

Şekil 2.14: Hatsune Miku Karakteri İle Evlenen Birey ........................................................................ 42 

Şekil 2.15: Hatsune Miku Karakterinin İşlenmiş Dövmesi .................................................................. 43 

Şekil 3.16: Faith Connors - Mirror's Edge ........................................................................................... 45 

Şekil 3.17: Siberpunk 2077 Oyun Karakterinde Bulunan Dövmeler ................................................... 46 

Şekil 3.18: Siberpunk 2077 Karakterinde Dövmeler............................................................................ 47 

Şekil 3.19: Devre Kartlı Dövme Modeli .............................................................................................. 47 

Şekil 3.20: Gta Sandreas Oyunundan Bir Kare .................................................................................... 48 

Şekil 3.21: Gta 5 Oyunu Karakterleri ................................................................................................... 49 

Şekil 3.22: Gta 5 Micheal Karakteri ..................................................................................................... 50 

Şekil 3.23: Gta Sandreas Oyunu, "Hesoyam" Hile Dövmesi ............................................................... 51 

Şekil 3.24: Cyberpunk 2077 Oyununda Satılan Dövme Modelleri ...................................................... 52 

Şekil 3.25: İşlenmiş Elektrik Devreli Dövme Modeli .......................................................................... 52 

Şekil 3.26: İşlenmiş Elektrik Devreli Dövme Modeli .......................................................................... 53 

Şekil 3.27: Keanu Reeves Ve Cyberpunk 2077 Oyun Modeli ............................................................. 54 

Şekil 3.28: Cyberpunk 2077 Oyununda Keanu Reeves ....................................................................... 54 

Şekil 3.29: Revy (Black Lagoon) ......................................................................................................... 56 

Şekil 3.30: Scar (Fullmetal Alchemist) ................................................................................................ 56 

Şekil 3.31: Francis Goeltner"Na Ait Dijital Resim .............................................................................. 57 

Şekil 3.32: Francis Goeltner"Na Ait Dijital Resim .............................................................................. 57 

Şekil 3.33: “'Elysium'un Destansı Hayal Kırıklıkları” Filminden Bir Sahne ....................................... 58 

Şekil 3.34: “'Elysium'un Destansı Hayal Kırıklıkları” Filminden Bir Sahne ....................................... 59 



vii 
 

Şekil 3.35: Alita Filminden Dövmeli Figür .......................................................................................... 59 

Şekil 3.36: Alita Filminden Dövmeli Model ........................................................................................ 60 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

GİRİŞ 

İnsan kültürle biçimlenmekle kalmayıp kültür biçilmeyen de yegâne varlıktır. 

Geleneksel kültürde daha çok var olan sabiteler odağında kültürle biçimlenen insan, 

modern kültür ile bilime yönelerek daha dinamik yaklaşımlar sergilemiş ve kültürel 

değişimleri hızlandırmıştır. Geçmişte çoğu toplum geleneklerini koruma içgüdüsünde 

bulunarak kültürlerarası diyaloglardan uzaklaşarak kapalı bir yaşam biçimi 

benimsemiştir. Bu gibi toplumların kültürlenmesi olanaksız hale gelerek kendine ait 

olan değerleri de bir başka kültüre taşıyamamıştır. Her kapalı toplumun kendine has 

ritüel anı, tapınma adeti, cezalandırma yöntemi, aile ve avlanma şekli gibi yaşamının 

devamlılığını sürdürebilmek için gerekli yaşam modellerini oluşturmaktadırlar. En 

eski çağlardan beri varlığını sürdüren dövme de her kavmin ya da her topluluğun 

içinde yer alarak kimi yerlerde işaretleme olan veya cezalandırma yöntemlerinden biri 

haline gelen işleyiş tarzları farklı görsel bir yöntemdir.  

Geçmişten günümüze kadar olan sürece bakıldığında anlam farklılıklarının 

dövme üzerinde birkaç yüzyıldan bir sonraki birkaç yüzyıla kadar etkisini devam 

ettirebilecek değişik işleyiş modeli benimsemiştir. 20. yüzyıl ve 21. yüzyılda ise kısa 

dönemler içinde işleyiş ve anlatım biçiminin çok hızlı değiştiği görülmektedir. 

Kültürel aktivitelerden geleneksel bir model haline gelen ve daha sonrasında ise yok 

olmaktan kurtularak modern kültürün kapitalist olguların yarattığı boşluktan 

oluşturulan dövme endüstrisinin kitlelere yayıldığı ve küresel sermayenin önde gelen 

bir modeldir. Modernizimden günümüz post-dijital döneme kadar gelen ve anlam 

bakımından sınırsızlaşan bireysel modellerin karakterizasyon oluşumuna destek veren, 

aidiyetlik hissettiren dövmenin varlığı söz konusudur. Bu araştırma da temel alınan 

nokta ise günümüzde hegemonyalar tarafından istenilen insan modelini yaratmak için 

görsel kültür öğelerini kullandıkları gerçeğini vurgulamaktır.  

Bu araştırmada kültürel değerlerin yok oluşmasıyla birlikte toplumlar arası güç 

gösterimlerinin sonucunda aile modellerinin yok olması, gelenek ve göreneklerin 

ortadan kaldırılması ve buna sebebiyet veren egemen sınıfların topluma sanal mecrada 

aşıladıkları görsel imgeler sorunsalını araştırmak ve bu bağlamda farkındalık yaratarak 

toplumsal değerlere katkı sağlamak istenmektedir.  

 

 



2 
 

Problem 

Geçmişten günümüze dövmenin toplumlarda büyü, tapınma işareti, 

damgalama, suçluyu belirtme, aile fert üyesini belirtme, düşmanı korkutma, süslenme, 

soyluluk-yiğitlik- mevki göstergesi, sosyetesinin moda işareti, milliyetçilik ve 

yurtseverlik işareti, bireysellik işareti gibi kullanım biçimlerine rastlanmaktadır. 

Dövme günümüzde ise kimlik oluşturma, karşı tarafa mesaj verme, çekici gözükme, 

değer verdiği bir şeyi anımsatan görseli kalıcı olarak bedene işleme, farklı görünme, 

bir topluma aidiyeti gösterme gibi çoğaltılabilecek nedenlerle kullanılmaktadır. 

Bununla birlikte gelecekçi kurgularda (sinema, oyun, animasyon, dizi vs.) dövmeye 

fazlasıyla yer verildiği ve bunun gelecek kültürel oluşumlarda da etkin rol oynadığı 

düşünülmektedir. Bu nedenle toplumlarda yeni algı eşikleri oluşturmak amacıyla, 

dövmenin bir araç olarak kullanıp kullanmadığı araştırmanın problemini 

oluşturmaktadır.   

Alt Problemler 

1. Kültürel sabite ve dinamikler ile kültürü olumsuz etkileyen unsurların sosyo- 

kültürel dönüşümlerdeki etkisi nedir? 

2. Algısal değişimlerin kültürel yapılanmalar ile ilişkisi nedir? 

3. Dövme bir görsel kültür öğesi midir? 

4. Dövme sanat mıdır? 

5. Dövme kültürü yansıtan bir unsur ise geleneksel kültür, modern kültür, postmodern 

kültür ve dijital kültürde dövmelerde görülen farklılıklar nelerdir? 

6. Dövme post dijital kültürde bireyi tasarlayan, algı yönetiminde kullanılan bir yapıya 

dönüşmekte midir? 

7. Dövme algısal değişimlerle mi biçimlenmektedir, algı biçimlemede mi 

kullanılmaktadır? 

Amaç  

Araştırma da gelecekte olması istenilen kültürel yapıya insanları alıştırmak için 

şimdiden kurgulanan karakterlerde gelecekte ki siberpunk kültürünün 

yaygınlaşmasına hizmet eden bir araç olup olmadığını saptamak amaçlanmaktadır. 

Simülatif görsellerde dövmenin vücutlarda işlenişi dikkat çekmektedir. Bu 

görsellerde toplum kurallarına aykırı tasvirlerin işlendiği ve gelecekten günümüze 

topluma bilinçaltına yerleştirdiği mesajlar mevcuttur. Bu doğrultuda dövmenin 



3 
 

gelecek kurgusuna hizmet eden araçlardan biri olduğunu örneklemler üzerinden 

değerlendirmek, mekatronik implantlar ile fiziksel olarak performans limitleri artırılan 

ve tek tipleştirilen bedenlerin sahip olduğu karakterizasyonu ve bu yapının 

vazgeçilmezi gibi kullanılan dövmeleri göstererek topluma aşılanan algıyı yıkmak 

çalışmanın amaçlarındandır.  

Önem  

Dövmenin geçmişten günümüze kullanım amacına, işlevine bakıldığında 

zaman ve toplumlara bağlı değişimlerin olduğu görülmektedir. Dövmeyi görsel kültür 

aracı olarak, kültürel dönüşümler ve algısal değişimler ilişkisinde değerlendirmek 

teknik bilgiler vermenin ötesinde derinlemesine araştırma, bağlantıları yakalama, 

bütünün parçası olarak yorumlama gerektirmektedir. “Dövme nasıl yapılır” 

sorusundan öte “Dövme post dijital kültürde bireyi tasarlayan, algı yönetiminde 

kullanılan bir yapıya dönüşmekte midir?” gibi sorulara cevap aranan araştırmada farklı 

bakış açılarıyla dövmenin yorumlandığı söylenebilir. Teknik bilgiden çok parça bütün 

ilişkisine dayalı değerlendirmeler ve bütüncül yaklaşımlar ile birçok konuya temas 

edilmesi çalışmanın önemine işaret etmektedir. 

Günümüzde dövmenin işlevinde bazı saptamalar mevcuttur. Vücudu yeniden 

yaratma, kendine ait bedene kimlik verme gibi toplumsal sınırlılıkların üstüne çıkan 

bir durumun olduğunu söyleyebiliriz. Geriye dönüp baktığımızda coğrafyalarda 

bulunan her biri bir başka kültür bezemeleriyle donatılmış insan toplulukları kendine 

haz dövmeyi vücutlarına işler ve anlam niteliklerini kendilerine öz mesajlar ile 

yansıtmaktaydı. Fakat günümüzde dövmenin sadece işlevi üzerinde değil anlamında 

da karmaşa olduğu görülmektedir. Dövmenin sanatsal bir ifade mi yoksa zanaat olup 

topluma hizmet eden popüler kültürün bir aracı mı olduğuna ilişkin doğru tespitlerde 

bulunarak literatüre bir katkı sağlamak önemlidir. 

Sınırlılıklar 

İnsanlık tarihi kadar eski bir geçmişe sahip olan dövmenin geçmişten 

günümüze kültür paralelliğindeki değişim seyri değerlendirilmektedir. Araştırma 21. 

yüzyılda gerçekleşen post dijital kültür ve dövme alanındaki değişimler üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Dövme yapımına ve kullanılan malzemelere ilişkin bilgi aktarımı 

ile teknik detaylar araştırmada yer almamaktadır. Dövmenin geçmişten günümüze 

kültürel değişimlerle gerçekleştirdiği seyri gösterebilmek ve yakın geleceği ile ilgili 



4 
 

öngörülerde bulunabilmek için kültürel dönüşümler ekseninde kapsamlı araştırmalar 

yapılandırılmaktadır.  

Yöntem 

Veriler toplanırken: 

 Yüksek Öğretim Kurulu Başkanlığı Ulusal Tez Merkezinde yer alan tezlerden, 

 Yerli-yabancı literatürden, 

 Ondokuz Mayıs Üniversitesi Merkez Kütüphanesinin anlaşmalı olduğu 

elektronik (online) kaynaklardan, 

 İnternet üzerinden aramalar sonucunda araştırmaya katkı sağlayacak online 

dergiler, kitaplar ve gazetelerden 

 Örneklem olarak değerlendirilebilecek dijital oyunlarda yer alan 

karakterleden, fütüristik dizi ve sinemalardan, animasyonlardan 

 Sözlükler ve ansiklopedilerden yararlanılmıştır.  

Araştırma, konu ile ilgili (kültür, dövme, görsel kültür, dijital kültür, post-

dijital kültür vb.) anahtar kavramlardan yola çıkarak geliştirilmiştir. Terminolojinin 

etimolojik ve epistemolojik olarak çözümlenmesinde alan sözlüklerinden 

yararlanılmıştır. Kaynaklar incelenip, çeviriler tamamlandıktan sonra veriler tezin 

bölümlerinde ilgili yerlerde değerlendirilmiştir.  

Araştırma, kuramsal-analitik bir özellik sergilediği için, ilgili konuların 

açılımlarını destekleyecek literatür ile temel araştırma yöntemi kullanılarak 

yapılandırılmıştır. Yöntemin bu uygulanma biçimi çerçevesinde problemin 

sınırlandırılışına bağlı olarak araştırma “Kültürel Fenomenler Etkisinde Sosyo-

kültürel Dönüşümler”, “Algısal Değişimler İlişkisinde Dövme”, “Post dijital Kültür ve 

Dövme” bölümlerinden oluşmaktadır. 

“Kültürel Fenomenler Etkisinde Sosyo-kültürel Dönüşümler” bölümünde; 

günümüzde sanat, bilim, teknoloji gibi dinamiklerin, dil din, inanç, gelenek değer gibi 

sabitelerin, ekonomi, politika, siyaset gibi unsurların kültürel dönüşümlerde ne tür bir 

ilişki çerçevesi ortaya koyduğu; algısal değişimlerin kültürel yapılanmalar ile 

ilişkisinin ne olduğu sorularına cevaplar aranmaktadır. 



5 
 

Geleneksel, modern, post-modern ve dijital kültürdeki algı değişimi ilişkisinde 

dövmede gerçekleşen farklılıkları değerlendirmek için “Algısal Değişimler İlişkisinde 

Dövme” başlığı oluşturulmuştur. Bu bölümde; 

 Dövme bir görsel kültür öğesi midir? 

 Dövme sanat mıdır?  

 Dövme kültürü yansıtan bir unsur ise geleneksel kültür, modern kültür, 

postmodern kültür ve dijital kültürde dövmelerde görülen farklılıklar nelerdir? 

sorularının cevapları araştırılmıştır. 

"Post dijital Kültür ve Dövme”, bölümünde; 

 Dövme post dijital kültürde bireyi tasarlayan, algı yönetiminde kullanılan 

bir yapıya dönüşmekte midir? 

 Dövme algısal değişimlerle mi biçimlenmektedir, algı biçimlemede mi 

kullanılmaktadır? sorularına cevap aranmıştır.  

Post dijital kültürün ne olduğu açıklanıp, nasıl bir geleceğin bizi beklediği, 

geleceğe dair öngörü sahibi yazarların görüşlerinden, fütürüstik sinema, film ve 

oyunlar örneklemlerinden faydalanarak yorumlanmıştır. Bu gelecek kurgularında yer 

alan dövmeler incelenerek, oluşturulmaya çalışılan kültürü, topluma diretmede 

dövmelerin yoğun kullanımına vurgu yapılmaktadır. 

Kültürel fenomenlerin bileşkesinde algısal değişimlere bağlı sosyo-kültürel 

dönüşümler ilişkisinde geliştirilen araştırmada, gelecekçi dijitopik kurgular da 

toplumlarda yeni algı eşikleri oluşturmak amacıyla, dövmenin bir araç olarak 

kullanımına ilişkin vargılarımız, kanaatlerimiz, değerlendirmelerimiz ve önerilerimiz 

“Sonuç ve Tartışma” bölümünde ifade edilmiştir. 

5. Tanımlar 

Dövme: “Fikirlerle, düşüncelerle ve duygularla söze dökülmeyenlerin bedene işlenen 

motiflerle ifadesidir” (Gençel, 2018: 4). 

Distopya: “Distopya için, ütopyanın anti-tezi olduğunu söylemek mümkündür. 

Etimolojik olarak baktığımızda eu “iyi, güzel”, topos “yer” anlamındaki Yunanca 

kelimelerin bir araya gelmesiyle oluşan ütopya kelimesindeki topos ve antik 

Yunancada “kötü” anlamına gelen “dus” ön adıyla oluşturmaktadır. (Günal, 2015: 3).   

 



6 
 

Dijital Kültür: 21. yüzyılda dijital teknolojilerin sürekli gelişerek ve yenilenerek günlük 

yaşamın içerisinde daha görünür olması ve kullanımının yaygınlaşması ile tüm dünyanın 

teknoloji üzerinden oluşturduğu ortak bir kültür meydana gelmiştir. Bu kültür, çağın 

oluşturduğu bir yaşam biçimi ve alışkanlıklar bütünü olarak adlandırabileceğimiz dijital 

kültürdür (İnci, Akpınar, Kandır, 2017:495). 

Ütopya: “Thomas More, “ütopya” terimini Yunanca yer anlamına gelen “topos” 

kelimesinin önüne iyi anlamına gelen “eu” ve yok anlamına gelen “ou” takılarını 

birlikte çağrıştıran bir hece getirerek aynı anda “iyi yer” ve “yok yer”, yani “olmayan 

yer” anlamını taşıyan bir tür cinaslı söyleyişe yönelmiştir” (Küçükcoşkun, 2006: 1). 

Popüler Kültür: “Etimolojik olarak popüler sözcüğü, populace, popülasyon, public, 

publication, pub, people gibi kökenlere dayanır. Eş anlam olarak common, demos, 

demokrasi gibi sözcülerle de ilişkilendirilebilir. İngilizcede kullanılan sözcüklerin 

anlamı ise, halk, yaygınlık, ortaklaşacılık, kamu, demokrasi gibi anlamlara sahiptir.” 

(Batmaz, 2006, Akt., İletir, 2019: 13). 

Post Dijital Kültür: Üretici ve tüketicilerin teknoloji kullanma becerilerinin, dijital 

çağın başlangıcından bu yana büyük ilerleme göstermesi “post-dijital” kavramının, 

dijital çağın ötesi manası ile kullanılmaya başlamıştır. (Pochmann, 2016, Akt: Turk, 

2018: 1). 

Postmodern Kültür: “Postmodernde ki 'post' önekinin bir diğer önemli çağrışımı, 

modernliğin veya modernin aksine postmodernin tanımıdır. Modern, modernin 

kendisine karşı tepki verdiği ve önceki bir zamana atadığı gelenekselin aksine ortaya 

çıkar” (Bignell, 2000: 6). “Postmodern kültürel teori ve medya teorisinin daha olumlu 

bir versiyonu, çağdaş kültürün görünümü, stili, çeşitliliği ve çeşitliliğine vurgu yaparak 

yeni kültürü oluşturmaktadır” (Durham ve Kellner, 2006: 448). 

Kitle Kültürü: “Kitle kültürü, yüksek kültürün karşıtı olarak tanımlanan, sanatın ve 

sanatsal öğelerin biricikliğini yok eden, kitlesel üretim ile sanat eserlerini 

değersizleştiren, bireylerin farklılıklarını yok ederek atomize bir toplum yaratan, 

kısacası yüksek kültürün tüm değerlerini yerle bir eden kültürel yapılanmadır” (Atalay, 

2019: 131). 

Siberpunk: Siberpunk (Cyberpunk) sözcüğünün bilinen ilk kullanımı, Bruce 

Bethke’nin, Amazing Science Fiction Stories (Kasım,1983) dergisinde yayınlanan ve 

onlu yaşlardaki bir hacker çetesini konu alan Cyberpunk adlı kısa öyküsünde 



7 
 

gerçekleşmiştir. Sözcük, İngilizcedeki cybernetics (sibernetik)’in kısaltılmışı olan 

cyber (siber) ve punk gibi, içerikleri birbiriyle çelişki iki sözcüğün birleşiminden 

meydana gelmektedir (Sevin, 2018: 38). 

  



8 
 

1. KÜLTÜREL FENOMENLER ETKİSİNDE SOSYO 

KÜLTÜREL DÖNÜŞÜMLER 
Kültür kavramının anlam farklılığına birçok kaynakta rastlanılmaktadır. Bu da 

tam olarak anlamı oturmaması ve nesnelleşen yargılarla dolu olmasından 

kaynaklanmaktadır. Çünkü irdelendiğinde birçok farklı anlam barındıran kültür 

kelimesi, toplumdan topluma değişen sabitelere ve  (inanç, dil, değerler, yaşam biçimi, 

sosyal politik ve ekonomik olaylar) özelliklere sahip olmasından kaynaklanmaktadır. 

Genel olarak “bir toplumun ya da ülkenin, her sosyal grubunda, her coğrafi bölgesinde 

geçerli olan, benimsenen ve yaşanan hâkim unsurlarından ibaret olan kültür, genel 

kültür olarak tanımlanabilir” (Kubat, 2013: 9). Bununla birlikte genellemeden öte, çok 

derinden inceleyen araştırmacılar da bu kavramı ele alarak farklı tanımlamalar ortaya 

koymaktadır. Buna ilişkin olarak kültür kavramı Tylor tarafından “bilgiyi, imanı, sanat 

ve ahlakı, örf ve adetleri, ferdin bağlı olduğu bir toplumun üyesi olması sebebiyle 

kazandığı alışkanlıkları ve bütün maharetleri içine alan karmaşık bir bütündür” 

şeklinde açıklanmıştır (Tutuş, 2020: 6). Kültürel sabiteleri de içinde barındıran kültür 

tanımının, yaşamın kaynağı ve toplumun dili olduğunun kanaatine varabiliriz. 

Etimolojik anlamda ise bu kavram “toprağı işlemek gibi kökten başlayıp, bireyin 

terbiye edilmesi ve sonrasında bir bütün olarak toplumun entelektüel, maddi ve manevi 

ilerlemesinin adı olarak da tanımlanmaktadır” (Williams, 2017: 27-28, Akt., Işgın, 

2019: 8).  Bir diğer anlamda ise kültür “kökenlerine bakıldığında öncelikle Latince 

colere, cult- ‘ekip, biçmek’ fiilinden -tura son ekiyle türetilmiştir. Fransızcaya 

Latinceden culture olarak geçmiştir ve ‘toprağı ekip biçme, tarım, eğitim, terbiye’ gibi 

anlamlara gelmektedir. Türkçeye de Fransızca'dan geçen kelime, ‘kültür’ olarak Türk 

dilinde yerini almıştır” (Sarıgül Yılmaz, 2018: 36). 

Yapılan araştırmalarda kültür sözcüğünün dört ayrı anlamda kullanıldığı 
belirlenmiştir (Güvenç’ten aktaran Konya, 1996: 62). Bunlar:  

 Bilimsel alandaki kültür: ‘Uygarlık’,  

 Beşeri alandaki kültür: ‘Eğitim sürecinin ürünü’, 

  Estetik alandaki kültür: ‘Güzel sanatlar’, 

  Maddi (teknolojik) ve biyolojik alandaki kültür: ‘Üretme, tarım, ekin, çoğaltma 
ve yetiştirme’dir (Özgiden, 2013: 12-13). 

Tüm bu anlatımlardan bir çıkarımda bulunmak gerekir ise kültür yaşamın 

toplumsal dilidir. Bu yaşamın oluşturduğu toplumda kültür, canlı bir varlıkla 

bütünleşen etki ve tepkiler ile değişebilen, canlılığı insanda olan bir kavramdır. 



9 
 

Toplumsal olaylardan ve çıkarımlardan beslenmiş, bir etnik kimlik içine sokulmuş 

aynı zamanda genetik bir yapı oluşturularak dil, din, yaşam biçiminden şekillenerek 

topluma mal olan bir olgu olmaktadır.   

 

1.1 Kültürel Fenomenler 

1.1.1 Kültürel Sabiteler  

Kültürü kültür yapan ve yaşamın tanıklığına şahit olan insanın kendi 

aidiyetliğini korumanın ve yaşamını kolaylaştıran sabitelerle beraber bir döngüde 

buluştuğu görülmektedir. Bu yaşam döngüsünde kendisini bir kimlikte barındırmak ve 

topluma mal olan değerleri korumakla yükümlü olduğu hissiyatindedir. Aynı zamanda 

bu yaşam döngüsünde insan, dil, din, gelenek, örf adet, yasalar, normlar ve atalarına 

bağlılığını korumak istemektedir. Böylelikle insan yaşamı boyunca kültüre hizmet 

eden bir figür niteliğinde rol alarak gelecek değişimlere kapalı olduğunu 

göstermektedir.  

Kültürel sabitelerden biri olan “din, bireylerin kişilik ve karakterlerini 

düzenleyen bir güç olması bakımından sosyal ve kültürel bir kontrol görevine sahiptir” 

(Kağıtçıbaşı, 1992, Akt., Kubat, 2013: 9). Kısacası sosyal ve kültürel olarak nitelenen 

bu kontrol görevi insanın korkularından sakınmak için, içselliğini ve ruhunu huzura 

erdirmek için, böylelikle manevi bir haz için kullanılmaktadır. “İnsanların yarattığı 

tüm değerler ve ürünlerin topluca kültürü oluşturduğu genel olarak benimsenmektedir. 

Kültür kavramının çok yönlü bulunması gerçeği karşısında, verilen tanımlar daha çok 

ortak ögelere dayanan yönlerde geliştirilmektedir” (Kocadaş, 2015: 2).  

Kültürel sabitelerin önde gelen bir öğesi olan dil ise toplumun adını 

oluşturmakta ve yaşamın biçimine tanıklık etmektedir. Dilsiz bir toplumun varlığına 

ya da hiçbir yaşam kalıntısına rastlanılmamaktadır. Kulaktan kulağa aktarılarak yazım 

ve çizimin oluşumundan önce var olan dil, kültürü oluşturan ilk etmendir. Dil ve din 

değişime uğrayan, etkilenen ve değiştirilebilen bir olgu olduğunu da söyleyebiliriz. 

Böylelikle kültürel sabitelerin kendine özgü kavramsallaştığı çok anlamlı ve çok 

katmanlı farklı konuları mevcuttur. “Bir ülkeye özgü ve bir etnik grup içinde nesilden 

nesile aktarılan toplumsal normlar, değerler ve inançlardır. Bu faktörler toplumun 

sosyal yapısı, dil ve inanç gibi değişkenlerden etkilenmektedir” (Kubat, 2013: 11). Bu 

bağlamda insan toplumun bir ferdidir ve toplumun öz değerler bütününü yaşamı 



10 
 

boyunca kendine çekmektedir. Benimsediklerini, töresine saygınlığı ile kültürüne 

sahip çıkarak gelenek haline getirmektedir. Bundan kaynaklı “gelenek, görenekler ve 

öğrenilen tüm bilgiler geçmişe dayanır, tarihseldir ve geleceğe uzanır, yani hem sürekli 

hem de dinamiktir ki bu da medeniyetlerin bu denli gelişmesinde onun oynadığı rolün 

önemini ortaya koymaktadır” (Sarıgül Yılmaz, 2018: 37). Böylelikle geçmişe dayanan 

ve süregelen bir kavramı ayakta tutan insan ile “birlikte yaşama esnasında oluşan 

geleneklerin, kurumların ve fikirlerin meydana getirdiği sistem kültürdür. Kültür, 

toplumun yaşama ve değerlendirme tarzıdır” (Özakpınar 1999: 29, Akt., Kocadaş, 

2005: 4).  

Kültürü oluşturan ve değişime de engel olmaya çalışan insan, bulunduğu 

toplumun öz kurallarını ihlal etmekten kaçınarak kültürel sabitelerini korumaya 

elverişli olmaktadır. Bu bağlamda kültürel değerler bütünüyle korunmakta, yaşamakta 

ve insanla var olmaya devam edebilmektedir. 

 

1.1.2 Kültürel Dinamikler 

Kültür, “çeşitli faaliyetler, davranışlar ve aktarım biçimleriyle oluşan, sosyal 

hayatın bütün yapıları ve kurumları ile hareket eden, tarihsel olarak birikmiş bireysel 

ve sosyal deneyimleri doğrudan veya dolaylı belirleyen sembollerin alanıdır” (Işgın, 

2019: 7-8). Çeşitli faaliyetlerle kendine bir alan yaratarak kültür dinamikleşir ve 

böylelikle anlatım gücünü elde ettiği görülmektedir. “Kültürün bir öğesi olan eğitim, 

siyaset, edebiyat gibi tüm dizgeler birbirleriyle iletişim ve etkileşim halindedir” 

(Çakmak, 2019: 16). Her toplum kendine öz bir anlatım şekli oluşturmakta, 

etkilenmekte ve sonunda tepki yaratabilmektedir. Toplumsal hareketler ile kültürel 

dinamiklerin geliştiği, tam tersi pozitif görünen bir unsur olmaktadır. Kültür bilim, 

sanat ve teknoloji gibi birçok alanda kendine katma değer katarak anlatım gücü elde 

etmektedir. Bu çıkarımlara göre “kültür güvenden meydana gelir, uzun dönemli 

davranışların ve inançların şekillenmesinde sosyal anlamları vurgular” (Çelikten, 

2006: 272). Bu anlamlar bir kavramdan nesnelleştirilerek sanat yoluyla kültür dinamik 

hale getirilmeye çalışılmaktadır. Kültür, sanatsal etkinliklerde aktif bir rol alarak farklı 

etkileşimlerle birlikte kültürel bir olgu haline gelmektedir. Yakın geçmişten bir örnek 

olarak; 

1999 yılının en dikkat çeken sanat olaylarından biri Duvar’dan Sonra: Post-
Komünist Avrupa’da Sanat ve Kültür (After the Wall: Art and Culture in post-



11 
 

Communist Europe) isimli sergidir. Stockholm’deki Moderna Museet’te açılan 
serginin baş küratörü Bojana Pejic, diğer küratörleri David Elliott ve Iris Müller-
Westermann’dır. Sergide, Eski Sovyet Blok’u ülkelerinden genç sanatçılar 
milliyetçiliği, sosyal eleştiriyi, kimliği ve toplumsal cinsiyeti post-komünist bir 
bakış açısıyla ele alan işler ortaya koymuşlardır. (Erden, Nisan 2012, Akt., 
Özdoğan Türkyılmaz, 2019: 43) 

Kültürün sanatla iç içe olduğu gündelik hayatın, topluma örnek olan birçok 

düşüncelerin yeniden netleştirilmesinde de rol oynadığını söyleyebiliriz. Sanatın 

bilimsel bir anlatı haline gelmesi ile tarihin dönemlerinde birçok yeni sanat akımlarının 

ortaya çıktığı görülmektedir. Buna bağlı olarak “bilim ve teknolojideki gelişmeler tüm 

zamanlarda, bir yandan var olan sanat dallarının yeni biçimler kazanmasına, diğer 

yandan da yeni sanat dallarının ortaya çıkmasına yol açmıştır” (Dikmen, 2012: 142). 

Bilim ile bezenen sanatın, kültürü her alanda dinamikleştiren bir unsur olduğu 

varsayılmaktadır. Kültürün bilim ve sanatla ilişkilendirerek topluma mal etmek görsel 

kültüre kapı açan yeni bir kavramı türettiğine şahit olunmaktadır. 

21. yüzyıl dünyasında görselliğe daha çok önem verildiği ve buna sebebiyet 

veren ise teknolojik gelişmelerin büyük bir rolü olduğunu söyleyebiliriz. Görülenlerin 

var olduğu ve kabul edildiği günümüz kültürel sabitelerde zamanla sarsılmalara 

sebebiyet verdiği de hissedilmektedir. “İnsanın tarihsel süreçte, geçmişten bugüne 

uzanan tüm üretim faaliyetleri ve bu faaliyetlerin oluşturulmasını sağlayan araç-gereç, 

alet ve makineler ayrıca bu sürecin getirdiği insan ilişkilerinin tamamı, maddi kültürü 

oluşturmaktadır. Maddi kültürün öğeleri manevi kültürün aksine genellikle somut 

öğelerdir” (Sarıgül Yılmaz, 2018: 38). Teknoloji ile birlikte kültürün de etki alanları 

genişlemektedir fakat buna sebebiyet verecek olan zararlar ortaya çıkmaktadır. Çünkü 

maddi kültüre dönüş yapılmakta ve değerlerin, geleneklerin yeniden inşaası içten içe 

yapılmaktadır.  

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

1.1.3 Kültürü Olumsuz Etkileyen Unsurlar 

Kültür topluma mal edilen hayat standartlarına uygunluk sağlayan alışılmış ve 

kütleşmiş yaşamın bir parçası niteliğindedir. Fakat toplum sahip olduklarıyla 

yetinmeyerek bulunduğu toprakları genişletmek arzusu ile savaşlara sebebiyet 

verdiğine tarih boyunca şahit olunmaktadır. Bu sebebiyeti kendilerine arzu gören 

devletlerin bir başka ulusa ve topluma karşı işgalci politikaları yalnızca savaşarak değil 

toplumun içine sızarak ya da kraliyet evlilikleri yaparak o toplumun kültürel 

değerlerini değiştirdikleri bilinmektedir. Özellikle Eski Türk devletlerinden Uygur 

devletinin çok din değiştirdiği ve kültüründe çok hareketlenmeler olduğu 

bilinmektedir. “Türklerin değişen ve gelişen yaşam koşulları ve çevresinde olan 

kültürlerden etkilenmeleri din değiştirmelerine sebep olmuştur. Yönetenler ise din 

değişimi ile toplumsal ve siyasi amaçlarını gerçekleştirmeyi hedeflemiştir. Siyasal, 

sosyal ve ekonomik değişimleri onların din değiştirmelerini zorunlu kılmıştır” (Güner, 

2021: 84-85). Bu bağlamda Uygur Devleti politikalarının toplumu kültür karmaşasına 

uğrattığı ve kaçınılmaz bir döngüye soktuğu görülmektedir. Kültürün bu sebeple 

kültürlemesi ve kültürlenmesi ile birlikte tarih boyunca görülen, nitelenen ve sürekli 

değişen bir öğeye dönüştüğü sonucuna varılmaktadır. Bu gibi olaylara karşı kültürün 

kendini koruma mekanizmalarına sahip olduğu en bilindik özelliği değerler ve 

tutumlarıdır. 

Değerler, kültürün özünü oluşturan, yaşamda önemli hedefler hakkında 
destekleyici inançlardır ve insan yaşamına rehberlik eden prensipler olarak hizmet 
ederler; alternatifler arasında neyin iyi neyin kötü olduğunu seçmede belirleyici 
olarak görev yaparlar. Değerler teknolojide, ekonomide ve politikadaki önemli 
değişiklikler karşısında değişebilirler ancak genelde değişken değildirler. Değişik 
kültürlerden insanlar, farklı yoğunlukta ve yönlerde farklı değerlere sahiptir 
(Hofstede, 1980). Her kültür kendi değer sistemine sahiptir. Tutumlar ise 
değerlerin sonucu olan eylemleri, duyguları ve düşünceleri kapsar. Kültürel 
değerler çoğu kez bireyin inancı, ailesi ve sosyal hiyerarşideki yeri hakkındaki 
inançlarından kaynaklanır. (Kubat, 2013: 11) 

Tüm bu çıkarımlara göre kültürün kendini koruması toplum iradesi ile 

mevcuttur. Kültür sınıf farklılıklarından doğan bir hiyerarşide mevcuttur. “Yüksek 

kültür, toplumun aristokrasi ya da burjuva olarak adlandırılan üst kesimine; halk 

kültürü ise daha çok köylülere ait olan kültürdür” (Sarıgül Yılmaz, 2018: 39). İki sınıf 

farkının kültür üzerinde olumsuz yönleri de mevcuttur. Egemen sınıf olan yüksek 

kültür istedikleri gibi halk kültürünü yönlendiren bir dayatma ile şekillendirdiğini tarih 

boyunca hissettirmektedir. “Halk kültürü halk tarafından kendi 

yaşantısına\ihtiyaçlarına cevap verecek tarzda oluşturulan bir kültür olarak iş 



13 
 

görmektedir” (Mutlu, 2004, Akt., Çolak, 2019: 9). Buna karşıt olarak yüksek kültür 

ise yeniliklere açık, siyasi ve politik olguları yaşantılarına entegre eden bir takım 

hegemonyaları içinde barındırır diyebiliriz.   

Gramsci'ye göre ise, iktidar ve güç, kültür gibi gündelik hayatın içinde yer 
almaktadır. Ona göre kafa emeği olarak kullanılan din görevlileri, öğretmenler ve 
kitle iletişim alanında çalışanların önemli bir görevleri vardır ve bu görev egemen 
sınıfın düşüncelerini gündelik dil aracılığıyla topluma yaymaktır. Bu işçi sınıfının 
bir sınıf bilincine ulaşmasını engelleyerek egemen sınıfın düşüncelerinin 
doğrudan benimsenmesini sağlamaktadır. Hakim sınıf böylece, elinde tuttuğu 
zenginlikleri ve toplumda işgal ettiği pozisyonu elinde tutmakta ve bu gücü 
korumak için de dünya görüşünü, bilimini, felsefesini, kültürel ve ahlaki 
değerlerini topluma mal etmektedir. (Sarıgül Yılmaz, 2018: 51) 

Halk kültürünün hegemonyalara karşı direniş göstererek değerlerini korumaya 

çalıştıkları gözlemlenmektedir. Egemen sınıfın yönetimi ile oluşan baskıların, 

toplumun gerilemesine ve kültürün zedelenmesine sebebiyet verdiği aşikardır. Bu 

duruma bir örnek olarak, kiliselerin “halktan günahlarını bağışlama ve cennet vaadiyle 

para talep etmesi, ayrıca kilise otoritesinin insanların hayatlarının tüm yönlerini 

etkileyebilecek bir seviyeye ulaşması ve insanın Tanrı’yla olan ilişkisine kilisenin 

aracılık etmesi Luther ve Calvin’i kiliseye karşı bir harekete itmiştir” (Rusell, 1997: 

269-272, Akt., Batu ve Tos, 2017: 998). 

Halkın maneviyata ilişkin eylemlere karşı kültürü kendi çıkarları 

doğrultusunda şekillendiren toplumun, iyiyi değil kötülüğü aşılayan veya tüketime 

sürükleyen bir takım saptamaların ortaya çıkarmasına neden olmaktadır. 

Kültürü dinamik kılan sanat ve bilimin gelişmesi ile yeniliklere kapı açıldığı 

görülmektedir. Pozitif öngörüyü elinde tutmaya çalışan kültürün negatif algı vermeyi 

tercih etmeyerek kültürel sabitelerin korunmasına da katkı sağlamaktadır. Fakat 

kültürü dinamik kılan unsurların daha yeniyi merak etme güdüsünü yaşayan topluma 

olumsuz etkileri de görülmektedir. Bunu çıkar olarak kullanan politika ve siyasi 

adımlar, toplumun kültürel yapısında değişimleri istedikleri gibi yönlendirdiği ve 

sarsılmaz sabitelerinde sarstığına şahit olunmaktadır. Kültür böylelikle olumsuz 

unsurları içinde barındırdığı görülerek, politik adımların toplumun yapısına zarar 

verecek adımlar atarak diğer toplumlara karşı çıkar ilişkisinde kültürel sabitelerini hiç 

saymaktadır. Dinamikleşen kültürün böylelikle kültürlemesi kültürlenmesi ve 

kürtürleşmesi, bilimin ve teknolojinin hızla gelişmesi ile yoğun şekilde yaşandığına 

günümüz dünyasında kaçınılmaz bir durum olduğu görülmektedir.  

 



14 
 

1.2 Sosyo-Kültürel Dönüşümler 

1.2.1 Kültürel Sabitelerin Baskın Olduğu Geleneksel Kültür 

“Gelenek, bir topluluğun kendinden önceki kuşaklardan devraldığı ve çeşitli 

aktarım yöntemleri kullanarak daha sonraki kuşaklara ulaştırdığı her türlü maddi, 

manevi kurum ve uygulamalar biçimi olmakla beraber bir önceki duruma ait olanın bir 

sonraki durum için de yenilenmesidir” (Yılmaz, 2005: 41, Akt., Batu ve Tos, 2017: 

994). Örnek olarak Mennonitler; 

Kilise ofis, bina, komite veya bir meclisten öte günahtan uzaklaşarak, İsa Mesih’e 
yönelen insanların, Tanrı’nın ruhunda oluşturduğu bir vücut gibidir (Wenger, 1991, s. 
39). Bütün kilise üyelerinin tek bir ruh ve beden halinde, İsa Mesih’in kilisesini 
oluşturduklarına inanırlar. Bu yüzden kilise üyeleri, kilise liderlerini seçmede, herhangi 
bir olayı çözüme kavuşturmada, açık bir şekilde dualarla birlikte, Kutsal Kitap’ın 
rehberliğinde, birbirlerini dinlerler ve birbirleriyle konuşarak ortak karar alırlar. Herhangi 
bir durum karşısında, doğrulamalarda veya cezalandırmalarda, acele etmeden oy birliği 
ile karar verilmelidir. (Keleş ve Kılıç, 2017: 178) 

Mennonitlerde inanç sistemli yaşam biçimini, kültürel kurallar haline getirdiği 

ve bu sürekliliğin sağlandığı bilinmektedir. Tarihin en eski medeniyetlerinden bu güne 

kadar olan süreçte her dönemde kendini geliştiren “kültür, sosyal boyutta ve zamana 

bağlı olarak milleti birleştiren, bağlayıcı bir yapı olarak gelenekleri yaratmıştır” 

(Öztürk Merdin, 2020: 10). Her toplumda kendine öz işleyiş tarzları bulunan 

geleneksel kültür, yemekten işlemeye, sanatsal aktiviteden inançlara, ritüellere ve 

birçok dalda kültürel bir geleneği inşa etmiştir. “Sosyolojide ise geleneksel toplum, 

geleceğe değil geçmişe yüzünü dönmek ve değişmez gelenek, görenek ve 

alışkanlıklara sahip olmakla karakterize edilir” (Dikkaya Göknur, 2017: 17).   

1972 yılında Bhutan Krallığı’nın kalkınmasının ana felsefesi olarak Gayrisafi Milli 
Mutluluk kavramını önermiştir. Kraliyet; ekonomik kalkınma, kültür, yönetim ve manevi 
değerleri ölçmek için Gayrisafi Milli Mutluluğu kullanmaktadır. Bhutan Krallığı için 
mutluluk, Batı literatüründeki mutluluktan farklılık gösterir. Birincisi Bhutan halkı, 
mutluluğu sübjektif ve tekli şekilde dikkate almaktan ziyade objektif şekilde dikkate 
almaktadır. İkincisi, Bhutan halkı mutluluğu, sorumluluklar ve diğer ilgili güdüleri açık 
bir şekilde içselleştirme olarak tanımlamıştır. (Chen, 2015: 66, Akt., Vatansever Deviren 
ve Yıldız, 2017: 243)  

Bhutan krallığı kendine öz yaşayış biçimini tasarlayan ve mutluluğu felsefi bir 

hale getiren bir topluluk olduğu görülmektedir. Bu felsefi yaklaşımı tekilleştirerek 

değil toplumsal bir olguya dönüştürmektedir. Hayat standartlarını ölçmek ve refah 

düzeyini arttırmak için mutluluğu zorunlu kılınan bir yöntem haline getirmişlerdir. Bir 

diğer örnek ise Amişlerde; 



15 
 

En önemli iki ritüelden biri vaftiz, diğeri evlilik törenidir (Reynolds ve Bronner, 
2001). Amiş gençleri hayat arkadaşlarını seçebilir veya bunu aileler de yapabilir. Yani eş 
seçimi konusunda Ordnung’a uyulması şartıyla özgürlük vardır. Şöyle ki; bir Amiş ancak 
başka bir Amişle evlenebilir, ama illa da kendi cemaatlerinden olması gerekmez. Bunun 
yanı sıra ilk kuzenlerin evlilikleri yasaktır, ikinci kuzen evliliklerine hoş bakılmaz, fakat 
nadiren de olsa böyle evliliklere de rastlanabilir (Hostetler, 1993). Evlilik için gerekli olan 
bir diğer şart vaftizdir. Yetişkin vaftizinin esas olduğu Amişlerde vaftiz olmadan asla 
evlenilmez. (Kraybill ve Olshan, 1994, Akt., Öztürk, 2010: 61) 

Amişlerde ise değişmeyen külterel sabitelerin dini inançla şekillendiğine tanık 

olunmaktadır. Evlilik gibi sosyal bir yaşamın devamlılığı için dini vecibelerin 

gerekliliğini öne sürmektedirler. 

20. yüzyılda makineleşmenin hızlanması ile geleneklerin kırsal alana yayıldığı 

görülmektedir ve bu bağlamda şehirleşmenin gelenekleri körelttiği aşikardır. Modern 

dönem tüketiminde yer alan etkileşimin arttığı dünyada “geleneğin taşıyıcıları ve 

sürekliliğinin sağlandığı yerler olarak çoğunlukla köyler olduğu düşüncesi, şehir ile 

köy arasında bir ayrıma gidilmesine neden olmuştur” (Öztürk Merdin, 2020: 10). Bu 

ayrım ile geleneksel kültürün körelmeye yüz tuttuğu görülmektedir. Çünkü geleneksel 

kültürün, yalnızca bir kavramda ele alınan bir etmen olmadığı için gelecek kuşaklara 

aktarılan makineleşmenin olmadığı bir süreç ile devam edeceği düşünülmektedir. 

Böylece “kültür bağlamında topluluğun ortak mirasını meydana getiren geleneksel 

bilgi ve deneyim belleği bireylerin merak ve becerileri ölçüsünde paylaşılarak 

yaşatılır. Bazıları müzik, bazıları el sanatları ve bazıları da geleneksel tiyatro belleğini 

kendi yaratıcılıklarıyla geliştirerek yeni nesillere aktarırlar” (Özdemir, 2018: 9). 

Unesco gibi birçok geleneksel kültür miraslarını koruyan kuruluşların kültüre ve 

miraslara sahip çıktığı, korumaya aldığı görülerek yayınlar yapılmıştır. “Devletlerin 

kültür politikalarında ve fonlarında güzel sanatlar dışında folklora yer ayırmadığı, 

çoğu ülkede medyanın geleneksel kültüre karşı duyarsızlığı gibi eksiklikler 

belirtilmiştir” (Özer, 2010: 23). Bundan kaynaklı geleneksel kültürün yalnızca kırsalda 

kalan eskiyen bir olgu olmadığı, hayatın bir parçası gibi gündelik yaşantımızı 

şekillendiren bir unsur olarak devam ettiği görülmektedir. 

 

1.2.2 Kütürel Dinamiklerin Etkisinde Modern Kültür ve Ütopya 

Günümüzde yaygın bir şekilde kullanılan ‘modern’ sözcüğü, Latince’de 

‘tam şimdi’ anlamına gelen ‘modo’ ve ondan türetilen ‘modernus’ sözcüğünden 

gelmektedir (Yılmaz, 2006: 13, Akt., Soyal, 2013: 12). Modernliği, tarihin her 



16 
 

sayfasından getirdiği zenginliklere rahatlıkla ulaşabilen insanların yaşadığı 

dönemler olarak tanımlayabiliriz. Fakat 19. yüzyıldan sonraki modern kültür 

yaklaşımının farklılıkları görülmektedir. “Modernlik, çoğu kez doğduğu 

toplumlar dışında Batılılaşma (Westernization) ile eş tutulmuştur. Modern kültür 

geleneksel olarak nitelediği kültürlere kendini karşıt olarak gösteren ve onları 

er-geç dönüştürme tutkusuyla dopdolu olduğu görülmektedir” (Kaya, 2013: 41). 

Modernlik yalnızca yaşadığı dönemi sayarak geçmişe yenilikçi tavır sergileyen 

bir kavram niteliği taşımakla birlikte “beraberinde insanı yeni bir yapılanma 

eğilimine (ortaya çıkan yeni sanat akımları, teknoloji ve bilimin gelişmesi, 

sanayi devrimi vb.) ve yeni kavramsal oluşumların doğmasına yöneltmektedir” 

(Kuş Bağcı, 2019: 36).  

Süreç içerisinde gelenekselliğin modern kültürü kabul görmez yapan 

unsurlarından biri sanayileşme ve kutuplaşmaların görülmesiyle tüketim ile 

üretimin sınırsızlığıdır. Bununla beraber “modernite sıklıkla geleneğin 

karşısında ve gelenekten bir sapmayı temsil eden şekilde görülmüştür. İsveçli 

sosyal teorisyen Göran Therbon’ın belirttiği gibi modern kültür çoğunlukla 

süreç, ilerleme, gelişme, serbestlik, özgürlük, büyüme, birikim, aydınlanma, 

iyileştirme ve avangard gibi kavramlarla ilişkilendirilmektedir” (Kaya, 2013: 

15). Modern kültürün geleneksellikten uzak durmasıyla beraber yeniye kucak 

açan ve hayaller evrenine odaklanarak gerçekleşmesi için döneminin içinde 

varlığını gösteren bir yapı mekanizmasıdır. 

Modern kültürün yalnızca yenilikçiliğin ya da gelişmişliğin değil, 

tüketimin ihtiyaçtan ziyade zevk düşkünlüğüne dönüşmesinde büyük rol 

oynadığını söyleyebiliriz. Estetik görüntünün önemini ve gösterişi temsil ettiği 

modern kültür “kent ve birey arasındaki ilişkiler üzerine incelemeleriyle 

bağımsız bir sosyoloji disiplininin kurulmasına önderlik eder” (Simmel, 2019: 

1). Böylelikle “modern kültürün beraberinde getirdiği yeni yaşama biçimlerine 

dair yeni cevaplar üretme misyonu yüklenen ev, öznenin yabancılaştığı ve tam 

anlamıyla sahip olamadığı ideal bir nesneye dönüşmeye başlar” (Tekin, 2014: 

16). Modern kültür bu vesveseler ile yaratmaya çalıştığı toplumsal hareketlere 

yeni kurgular oluşturmaktadır. “Kalabalık kent yaşamına koşut olarak yaşanan 

çevresel ve toplumsal bozulmalar, kentliler arasında taşra çağrışımları yüksek 

kurgusal ve dekoratif bir köy hayalini harekete geçirmektedir” (Demir, 2017: 



17 
 

243). Yüzeysel dünya görüşleri ve hayallerin, ideallerin oluşturulduğu topluma 

yeni bir ütopik kurgulara kapı açılarak “ideal ve mutlak olana ulaşmaya duyduğu 

ihtiyaçtan doğan ve kaçınmasının mümkün olmadığı ütopyacı dürtü (utopian 

impulse), ütopyaların da ilk ve en önemli kaynağı olarak karşımıza çıkar” 

(Kurtyılmaz, 2014: 6). Ütopya “olasının kıyısında insanı boş yere ümitlendiren, 

gerçeğin sınırının hemen ötesinde bir yer” olarak nitelendirilmektedir” (Kumar, 

2005: 10, Akt., Gürdal, 2020: 8). Kent ve bireyi birbirine bağlayan modern kültür 

“mimarlık tarihinde benzerine rastlanmamış sayıda çok hayali projenin, 

içlerinde ütopya kıvılcımları taşıyan modelin 1960’lı yıllarda ark arakaya ortaya 

konulduğu görülerek, bu projelerin hem sayıca çokluklarına, hem de yoğun 

içerikleriyle oluşması için uygun ortam hazırladığını görürüz” (Sevinç, 2005: 5). 

“Genel olarak ütopyacı düşünce, şimdiki zamanla ilgili hoşnutsuzluk duymak ve 

şimdiki zamanı, ondan daha iyi olduğu düşünülen geçmişin veya geleceğin 

hayali görüntüsüyle değiştirmek olarak tanımlanabilir” (Dostoğlu, 2001, Akt., 

Arslan, 2006: 3).  

 

 1.2.3 Postmodern Kültür ve Distopya 

“Postmoderndeki 'post' önekinin bir diğer önemli çağrışımı, modernliğin veya 

modernin aksine postmodernin tanımıdır. Modern, modernin kendisine karşı tepki 

verdiği ve önceki bir zamana atadığı gelenekselin aksine ortaya çıkar” (Bignell, 2000: 

6). “Postmodern kültürel teori ve medya teorisinin daha olumlu bir versiyonu, çağdaş 

kültürün görünümü, stili, çeşitliliği ve çeşitliliğine vurgu yaparak yeni kültürü 

oluşturmaktadır” (Durham ve Kellner, 2006: 448). Postmodernizm sanatsal bağlamda 

modernizmi ileriye taşıyarak daha çağdaş, daha özgün eserler üretme çabası 

göstermektedir. Bünyesinde birden fazla akım ve eğilimi barındırır: Gerçeküstücülük, 

soyut dışavurumculuk, pop sanatı, foto gerçekçilik, kavramsal sanat, yeni medya 

sanatı, yeni dışavurumculuk akımlarının hepsi modernizm sonrasını yani 

postmodernizmi yansıtmaktadır. “Eserleri görsel olarak izleyiciye anlattıran ve 

okuryazarlığa tam anlamıyla hitap eden bir anlatım biçimidir. Anlatım, kelimenin tam 

anlamıyla “nesnel” anlamına gelir” (Mcfall, 2004: 9).   

Tüketim”in temel aktivite olduğu, bu eylemi gerçekleştirmeyenlerin 
toplumdan dışlandığı, bir “kendini ifade” ve tanımlama yöntemine dönüştüğü 
görülmektedir. Postmodern dönemde üretim olgusu zayıflamaya başlarken, 
tüketim ivme kazanmaktadır. Jean Baudrillard’a (2001) göre, artık ihtiyaçtan fazla 



18 
 

üretim söz konusudur. Bu nedenle önemli olan üretimin değil, tüketimin 
sağlanmasıdır. Postmodern dönemde ürünlerin tüketilebilmesi için, önce malın 
pazarı yaratılmakta ve sonra üretim yapılmaktadır. Başka bir ifadeyle, daha önce 
üretimin temel ilkeleri olan yararlılık ve nesnellik tamamen ortadan kalkmaktadır. 
(Akt., Özaran, 2018: 45) 

Postmodern kültürünün tüketim anlayışı ile coğrafyadan coğrafyaya yayılarak 

farklı kültür modellemelerine zemin hazırlamıştır ve bu dönemi tüketimin en sert 

geçtiği dönem olarak adlandırabiliriz. Böylelikle tüketim bazlı toplum için yeni bir 

üretim amaçlanmış ve distopik gerçekliğin de içinde yer aldığı üretimlerin olduğu 

görülmektedir. Distopya ise bu üretim toplumunda yaşayıp gelecek inşasında rol 

oynayan üretici kitle tarafından yapıldığı bilinmektedir. Gelecek inşasında diptopya 

yaratıcıları da tüm görsel izlenimleri izleyici ile barındırdığını ve gösterdiğini 

söyleyebiliriz. Fakat distopya, ütopik düşünceden çok farklıdır. “Distopyalar geleceğe 

dair yarattıkları senaryolarda insanlığa karamsar tablolar çizerler. İnsanlığın kendi 

yarattığı sorunların sonunda onların başlarına bir felaket getireceği inancı 

distopyaların temelini oluşturur” (Kavas, 2019: 50). Din ile de ilişkilendirdiğimizde 

aslında distopik gerçekçiliğin tüm semavi dinleri içinde bulunduran bir olgu olduğunu 

söyleyebiliriz. Çünkü kıyamet, gelecekte olacak en kötü durum olduğuna inananlar 

için gerçektir. Bu bağlamda gelecek inşasında güç odaklarının yaşayan toplumun 

içinde bulunduğu inanç sistemine benzer durumları da kullanarak gelecek kurgusunda 

toplumu etkilediği görülmektedir.  

“Tüketim kültürü; modern kapitalizmin, aktif ideoloji şeklinde günlük yaşamın 

her alanına küresel çapta bir yayılması olarak tarif edilebilir” (Veblen, 1994, Akt., 

Kaval, 2019: 158). Tüketim gündelik yaşamın ihtiyacını karşılayan insan yaşamını 

kolaylaştıracak nesnel bir tutumdur. Fakat bu tutum zaman içerisinde değişip 

dönüşerek “ihtiyacın dışındaki ürünleri ve şeyleri kullanmak, harcamak, israf etmek 

şeklinde ortaya çıkmış, yeni bir kültür anlayışını, tüketim kültürünü oluşturmuştur” 

(Kırılmaz ve Ayparçası, 2016: 47). İhtiyaçların zevk ve düşkünlüğe dönüşmesi 

hegemonyalar tarafından dayatılan kapitalizmin eseri olduğunu da es geçmemek 

gerekir. Geleneksel tutumların bir adım öteye geçmesi farklı kültürlerin dayatması 

veya ihtiyaçmış gibi göstermesinden kaynaklandığı da gösterilmektedir. 

“Modernleşme ile birlikte üretim şekillerinin değişmesi ve üretim kapasitesinin 

artması, tüketim şekillerinin de değişmesini zorunlu kılmıştır. Yaşam tarzlarını ve 

toplumsal kimliklerini de kapsayacak geniş bir alanda tüketmeye başlayarak tüketim 

kültürünün ortaya çıkmasını desteklemişlerdir” (Batu ve Tos, 2017: 991). Tüketimin 



19 
 

politikaya dönüştürülmesiyle oluşan çıkar ilişkileri günlük yaşamda görülen en mutlak 

görüntü olmaktadır ve “toplumsal yaşamın bütün alanlarında kendini hissettiren 

tüketim ideolojisi, yeni tüketim tarzlarının inşa ettiği bir kültürel ortamdan 

beslenmektedir” (Karakaş, 2017: 252).  

 21. yüzyılda tüketimin diğer yüzyıllara göre artış gösterdiği ve doyumsuz 

toplumların oluştuğu görülmektedir. “Kimlik oluşturmaları için tüketicilere anlamlarla 

yüklü malları sunan tüketim kültürü, aynı zamanda malların etkin bir şekilde satılması 

ve bunlardan kâr elde edilmesi ilkesinin başı çektiği serbest piyasa ilişkilerine dayalı 

kapitalist toplumun bir kültürüdür” (Yanıklar, 2018: 233). 

Doyumsuzluğu oluşturan ve daha iyisini beklenti hale getirenler, bu durumu 

istedikleri gibi toplumları da aşılamaya devam etmektedirler. Çünkü tüketimin zevk 

haline dönüştürülmesi üretici için katma değer kazandırmaktadır. Özellikle 

teknolojinin ilerlemesi ile kültürler arasındaki etkileşimin de arttığı görülmektedir. 

“Bir başka kültürün ve tüketim kültürünün ürünü olan markaların tüketimi, kültürler 

arasında gerçekleşen temasa benzer bir nitelik gösterir. Temasın eşit dereceli 

gerçekleşmesi her iki kültür üzerinde de benzer etkilere neden olur ve etkileşim olarak 

özetlenebilir” (Karanfil, 2015: 139). 

Toplumların kültürlerine bu kadar yakın etkileşimde olması ve ulaşılabilir bir 

bağlantı ile tüm dünyaya erişebilmek, üretici kimseler için kaçınılmaz kazançlar 

doğurmaktadır. Bu üretimde üretenin karşı toplumun kültürünü, toplumsal değerlerini 

düşünmeksizin üretimine devam ettiği ve tüm kıtalara yayıldığı görülmektedir. 

Teknolojinin bir sonraki nesnesini merak ettirme duygusunun doğmasını sağlayanlar 

o kitleleri istedikleri gibi bir başka kültürün esirine de dönüştürebilirler. Böylelikle 

kimliğin bir başka kimliğe bürünmesine olanak sağladığına da şahit olunmaktadır. 

Kimliğin geleneksel toplumdaki bazı özellikleri ve kaynakları modern 
toplumda da geçerli olmasına karşın, modern koşullar altında kalıtsal kimliklerden 
ziyade, seçilmiş ve inşa edilmiş kimlikler söz konusudur. Kimlik tutarlı ya da 
belirlenmiş değildir; inşa edilir ama aynı zamanda asla tamamlanmadığı için 
sürekli olarak bir oluş süreci içindedir. Geleneksel toplumlardan farklı olarak, 
modern toplumların tabakalaşma yapısı içinde yasal, dini ve geleneksel 
kısıtlamaların zaman içinde önemsiz hale gelmesi, toplumsal hiyerarşi içindeki 
konumun sabit olması olasılığını azaltmış, dolayısıyla da, bireyler açısından 
kimliğin farklı kaynaklar üzerinde inşa edilebilirliğinin önünü açmıştır. (Yanıklar, 
2018: 234-235)  

Tüm bu çıkarımlara göre kültürü oluşturan insan; bir başka kültür üzerinde 

etkileşim araçlarını çıkarları doğrultunda kullanarak değerleri ve sabiteleri olan bir 



20 
 

başka toplumu etkisi altına aldığı gözlemlenmektedir. Değişime açık olan toplum ise 

hızlı bir şekilde manipüle edildiği ve tüketim kültürüne hizmet eden bireylere 

dönüştüğü görülmektedir. Hatta “ihtiyaçlarının gereği olan bir tüketim 

gerçekleştirmez. Onun yerine, tüketmiş olmak için tüketir. Bir anlamda, tüketim 

ekonomisinde asıl amaç ihtiyacın karşılanması değil, tüketimin gerçekleşmiş 

olmaktır” (Hatipler, 2017: 40). Böylelikle toplum gelenek görenek, töre, aile gibi 

koruduğu değerlerini unutarak, kendi kimliğinin şekillendiğinin farkında olmayabilir. 

Etkileşim ile ulaşılması kolay olan tüketim kültürüne maruz kalan bu toplum, bir başka 

toplumun şekline bürünerek o toplumda yaşama isteğiyle başka kültüre adapte olduğu 

görülmektedir.  

“Kültür endüstrisi, Mutlu’nun İletişim Sözlüğü’nde eleştirel kuramın kitle 

iletişim araçlarını nitelemekte kullandığı bir terim olarak tarif edilir” (akt., Adıgüzel, 

98: 66). Kültür endüstrisi ifadesi ilk kez 1947 yılında, Amsterdam’da Horkheimer ve 

Adorno’nun birlikte yayınladıkları Aydınlanma’nın Diyalektiği kitabında 

kullanılmıştır” (Adorno, 2011: 109, Özgiden, 2013: 14). Güngör kültür endüstrisine 

ilişkin düşüncelerini şu şekilde ifade etmektedir; 

Günümüzde kültür endüstrisi, hem alçak kültüre hem de yüksek kültüre hitap 
eden bir sektör meydana getirmektedir. Sanat galerileri, opera binaları, konser 
salonları, pahalı publar ve restoranlar, tiyatro binaları, lüks alışveriş merkezleri ve 
lüks ürünler, yüksek sınıfa hitap eden ve yüksek sanatı kitleselleştiren öğelerdir. 
Dolayısıyla kültür endüstrisi yalnızca toplumun düşük eğitim düzeyine sahip, 
düşük ya da ortalama bir gelire sahip, sıradan ve standart zevkleri olan kesimlerine 
değil, her düzeydeki kesimlere uygun endüstri ortamı oluşturmaktadır. (2013, 
Akt., Atalay, 2019: 136)  

Kültür endüstrisi her yönüyle görsel kültürleri kullanarak topluma yansıtmaya 

çalışmaktadır.  Bir diğer husus olarak da “kültür endüstrisi gerçek hayatın filmler ile 

özdeşleştirilmesi konusunda eğitici bir rol üstlenmektedir. Kültür endüstrisinin 

ürünleri, durum ne olursa olsun kötü şartlarda bile tüketilmesi için birer cazibe nesnesi 

olarak sunulmaktadır. Kültür endüstrisinin zihinsel ürünleri, tüketim sürecinin devam 

etmesini sağlayacak metalardır” (Adorno, 2013, Akt., Atalay, 2019: 97-98). Yeni bir 

dünya düşüncesi ile kitleyi etkileyerek yeni kültürde istediği gibi yönlendiren 

hegemonyaların ne tür modellemeler, imgeler, semboller ve araçlar kullanıldığına 

bakılırsa, dövmeyi de yeni bir boyuta taşıyarak, kültür endüstrisine dahil ederek, yeni 

bir anlam yükleyerek, tüketimi barındıran bu kimliksel manipülasyonları yarattığı 

görülmektedir. Kitlesel kültürün en büyük yemi haline gelen tüketimi görmezden 

gelen günümüz dövme kültürü kendisine bir başka seçenek sunmazcasına boyun 



21 
 

eğerek aslında değiştirildiğinin farkına varmadan iyi bir şeymiş gibi gösterilen ve her 

şeyi kabullenen bir yaratım olgusu haline gelmiştir. Dövme kültürünün de günümüzde 

yaratılmak istenilen dünyayı oluşturmada etken bir rol oynadığını varsayabiliriz. 

“Popüler kelimesi ilk çağlarda latince “popülaris” kelimesinden türetilerek 

halkın seçtiği, halka ait olan anlamına gelen hukuki ve siyasi terimdir. 16. yüzyılda 

halkın kurduğu siyasal sistem olarak adlandırılmış ve bu şekilde kullanıldığında aşağı 

ve değersiz olan anlamlarına gelmektedir. (Çağan, 2003, Akt., Sarı, A. 2018: 22).  

“Popüler kültür, kitlesel toplumu pasiflik haline getirmek için standartlaştırılmış 

kültürel ürünler (filmler, radyo programları, dergiler vb.) üreten bir fabrikaya 

benzetilir” (Kılınç, 2017: 29).  

Frankfurt Okulu popüler kültürü endüstrileşen bir hal aldığı için kültür 
endüstrisi kavramı ile karşılarlar. Marksist bakış açısıyla popüler kültürü anlamaya 
çalışırken Marks’ın öngörüsünün gerçekleşmemesinin hayal kırıklığı ile halkın 
popüler kültürle oyalandığını savunurlar.  Popüler kültüre uyguladıkları yöntemsel 
yaklaşım tüketimden ziyade kitleler için kültürel üretimi vurgulamaktadır. 
Burjuva kültürünün bir parçası olarak popüler kültür, bireyin toplumsal bütünle 
ilişkisine aracılık etme işlevine göre bir meta türünden başka bir şey 
olmamaktadır. (Swingewood, 1996, Akt., Sarı, 2018: 22) 

20. yüzyılın ortaları ile hakimiyet kazanan popüler kültür yeni olgu 

olmamasına rağmen rağbet gücünü arttırarak yeni bir yaşamın temsili haline gelmiştir. 

Yönlendiren kısım değişmiş ve kültür kontrolcülerinin elinde bir olgu olarak istendiği 

gibi yönlendirilen toplumsal bir kültürleme aracına dönüşmüştür. “Popüler kültür 

biçim olarak orta karışıklıktadır. Tamamen tüketiciye yönelik bir üretim oluşturma 

çabasındandır. Hedef kitleye mesajları net bir şekilde aktarabilmeyi amaçlar” (Çolak, 

2019: 12).  Böylelikle Burjuvazinin elinde tuttuğu devlet otoriter bir güç ile 

yönlendirme çabası, 21. yüzyılda hegemonyaların elinde yönetilmeye devam eden ve 

hizmet şeklinin tüketimi amaçlayan toplumu oluşturmak için hareket eden bir otoriter 

güç olmaya devam etmektedir. 

 “Kitleyi oluşturan bireyler, yaşamları, zekâları, karakterleri ne denli 

birbirlerine benzerse benzesin kitleleşme sonucu kolektif bir ruh kazanır. Bu sebeple 

hepsi yalnızken sergileyeceği davranış, his ve düşüncelerden farklılaşır. Kitlede 

bireyler, bir canlıyı bir araya getiren hücreler gibidir” (Le Bon, 2005, Akt., Kılınç, 

2017: 27). Kitleyi kendi çıkarları doğrultusunda yönlendiren ve yeniden bir kültür 

inşaası gerçekleştirmeye çalışan bir takım egemen sınıf mevcuttur. Kitle kültürü 

oluşumunda “özellikle kitle iletişim araçları vasıtasıyla toplumun kitleselleştiği, 



22 
 

standartlaştığı, sanatsal öğelerin değersizleştiği, tüketimin pekiştirildiği, edilgen kültür 

yapısını ifade etmektedir” (Güngör, 2011, Akt., Atalay, 2019: 131). “Popüler kültür 

de olarak anılan kitle kültürü, yüksek kültürün karşıtı olarak tanımlanan, sanatın ve 

öğelerinin biricikliğini yok eden, kitlesel üretimiyle sanat eserlerini değersizleştiren, 

bireylerin farklılıklarını yok ederek atomize bir toplum yaratan, yüksek kültürün 

değerlerini yerle bir eden kültürel yapılanmadır” (Atalay, 2019: 131). Kitle kültürü ile 

yaratılmak istenilen dünyayı şekillendiren hegemonyalar kültürü istedikleri kategoride 

yöneterek ve “hakim sınıf, diğer toplumsal sınıfların çıkarlarını kendisininkine 

bağlayarak bir kitle iradesi yaratmaya çalışır ve böylelikle hegemonikleşir” (Kılınç, 

2017: 22). Bu bağlamda kültürel bir hakimiyeti elinde tutmaya çalışan hegemonyalar 

kitlesine istediği gibi tükettirici rolü üstlendirir. Dönemine ait tüketim kültürüne 

hizmet ettirerek bir kültür endüstri kurdukları da görülmektedir. 

 

1.2.4 Dijital Kültür ve Yeni Medya 

“Dijital kültür, çağımızda gerçekleşen yenilik ve değişimler doğrultusunda 

teknolojinin hayatımızda daha fazla yer alması ve alışkanlıklarımızı değiştirmesi 

sonucunda ortaya çıkan kültürel yapıdır” (Acar, 2018: 233, Akt., Atalay, 2019: 85). 

Bu yapının 21. yüzyılda küresel kültüre dönüştüğünü söylememek kaçınılmaz bir 

durumdur. Dijital kültür başka bir anlamda ise; “içerisinde yaşanılan çağın getirdiği 

yeniliklerin, teknolojinin günlük hayatta daha çok yer alması ile oluşan yaşam tarzı ve 

alışkanlıkların tümü” olarak tanımlanmıştır. (Özgiden, 2013, Akt., Akmeşe, 2020: 17). 

Dijital kültür köken bakımından “digit (basamak haneli) ve digitus (Latince parmak, 

parmakları ayırarak sayma) ile aynı kaynaktan gelmektedir” (Özgiden, 2013: 6). 

Toplum dijital kültürü, hayatlarının bir parçası yaparak geleneksel ve modern 

dönemden çok ayrı bir nitelikteki platforma bağlı, hayat şartlarını kolaylaştıran farklı 

yaşam biçimlerine dönüştürdükleri görülmektedir. Ayrıca “dijital kültür hem yaratıcı 

bir olgu hem de yeni medya aracılığıyla üretilip yayılan bir dizi ürünü ifade 

etmektedir” (Deuze, 2006, Akt., Kılınç, 2017: 44). Dijital kültür ile sonradan tanışan 

ve dijital çağın içinde doğan toplumun kategorilere ayrıldığı tespitlerin yapıldığı 

vurgulanmaktadır. Bunlar “tarihin başlangıcı olarak kabul edilmiş, öncesi doğanlar 

"dijital göçmen”, sonrasında doğanlar ise "dijital yerliler (ağ nesli)” olarak 

kavramsallaştırılmıştır” (Baydar, 2016: 128, Akt., Yılmaz, 2019: 45). Ayrıca dijital 

göçebe de dijital dünyanın bir parçası olarak nitelendiği tespit edilmiştir. 



23 
 

Dijital kültürün bireyleri "dijital yerli", "dijital göçmen" ve "dijital göçebe" 
olarak sınıflandırılmaktadır. Bu kavramlar temelde web 2.0 tabanlı internet ve 
bilişim teknolojileri ile bireyler arasındaki ilişkiyi tanımlamak için 
oluşturulmuştur. 80'li yılların sonunda doğan ve internetle, bilgisayarla, oyun 
konsollarıyla iç içe büyüyen bireyler "dijital yerliler" olarak adlandırılmaktadır. 
Bu bireyler dijital dünyanın içinde doğmuş ve onunla birlikte büyümüştür. 
Dolayısıyla dijital dünyanın ve dijital kültürün özelliklerini ve yeniliklerini 
öğrenip takip eden, bunları neredeyse doğuştan kullanan bireylerdir. "Dijital 
göçmenler" dijital dünyanın içinde doğmayan ancak yaşamlarının belli 
dönemlerinde teknolojiden yararlanan ve kullanan bireylerdir. Dijital göçmenler 
bu teknolojileri sonradan öğrenerek kullanmaya başlamışlardır. Dijital yerli ve 
dijital göçmenlerden daha yaşlı olan bireyler ise "dijital göçebe" olarak 
sınıflandırılmaktadır. Dijital göçebeler de dijital göçmenler gibi dijital dünya ile 
sonradan tanışmıştır. Ancak dijital göçebeler teknolojiyi hayatlarının ya hiçbir 
evresinde kullanmamış ya da çok sınırlı sürelerde kullanmıştır. Dijital göçebeler 
teknolojiye en uzak olan grupları ifade etmektedir. (Kurt, Günüç ve Ersoy, 2013: 
7-8, Akt., Atalay, 2019: 87) 

Dijital göçebelerin, dijital yerli ve dijital göçmenlere göre daha geleneksel 

yaklaşımları görülmektedir. Çağın getirdiği toplumsal normlara anında ulaşmak 

isteyen genç kitlelerin tercih yöntemlerini genellikle dijital platformlar aracılığı ile 

yaptığı toplum tarafından görülmektedir. “Dijital teknolojilerinin sürekli gelişmesi ve 

yenilenmesi ile günlük yaşamın içerisinde bu teknolojilerin kullanımı yaygınlaşmıştır. 

Bu durumun etkisi ile yaşamımızın her yönü (düşünceler, eylemler, üretim şekilleri) 

şekillenmektedir” (Akmeşe, 2020: 17). Örnek olarak bankalar ve postanelerin 

önlerinde yaşlı insanların varlığı daha belirgin olmaktadır. Çünkü dijital cağa ayak 

uydurmak yerine geleneksel yaşam biçimlerine devam etmektedirler ki sabır 

kavramının yaşlı kitlelerde daha fazla olduğunu görebiliriz. Fakat gençlerin dijital 

kültürü benimsemesinin en önemli etkenlerinden biri “zamandan ve mekândan 

bağımsız, sınırların belirsiz olduğu, kuralları bireylerin koyduğu, yaşam normlarının 

‘yeniden üretildiği’, yeni bir dünyayı” yaratmalarıdır” (Kılınç, 2017: 74). Dijital 

zaman kavramının yok olduğu bir dünyada ulaşılabilirlik artık kolay bir olguya 

dönüşmektedir. Çünkü “hız, bireylerin kendilerine sağlanan imkânlarla en kısa 

zamanda (tek tuşla) istediklerine ulaşabiliyor olması olarak ifade edilebilir” (Yılmaz, 

2019: 48). 

 

 

 

 

 



24 
 

1.2.5 Post-Dijital Kültür ve Dijitopya 

“Dijital kültür öncesinde, sanal mecra diye bir olgu olmamakla beraber 

dünyanın herhangi bir yerinde istenilen kişi veya kişilerle görüntü-sesli anında 

etkileşimli iletişim kurulamamaktaydı” (Güney, 2020: 135). Dijital çağ ile bu süreç 

hızlanarak toplumlar arasında yalnızca iletişim olmamakla beraber ticari bağlantılar ve 

küresel sermayeye de ulaşıldığı görülmektedir. Yeni medya teknolojilerinin 

doyumsuzluğuna yakalanan toplumun, tüketim kültürüne dijitalleşme ile toplumsal 

küresel sermayeye kazançlar sağladığına şahit olunmaktadır. “Eşsiz olma isteğinin, 

birçok kararın ya da yaşam tarzının alınan beğenilere bağlı olduğu, tüketimin giderek 

arttığı ve istek odaklı hale geldiği post-dijital çağda önemli bir yer tuttuğunu ifade 

etmek yanlış olmayacaktır” (Başar ve Durmaz, 2018: 7) ki “post-dijital, dijital çağın 

sonlandığı anlamına gelmemektedir” (Baran, Hazer ve Öztürk, 2020: 49). Dijital çağın 

bireyleri yapay zeka teknolojileri, akıllı telefonlar, akıllı araç gereçler vb. “kullanma 

becerilerinin, dijital çağın başlangıcından bu yana büyük ilerleme göstermesi “post-

dijital” kavramının, dijital çağın ötesi manası ile kullanılmaya uygun ve hazır 

olunduğunu ortaya koymuştur” (Pochmann, 2016, Akt., Başar ve Durmaz, 2018: 1). 

Fiziksel ve dijital dünyanın arasındaki sınırların kalkarak ikisinin iç içe girdiği 
ortamı ifade eden “Fijital” (Phygital) terimi physical ve dijital kelimelerinden 
türetilmiş yeni bir kavramdır. Fijital yakın gelecekte sanal gerçeklikle birlikte en 
çok duyacağımız kavramlardan biri olacak. Dijital çağda algılama biçimleri yeni 
mecralara doğru yol alırken, gerçeklik algısı değişen insanlık için, hiçbir şey eskisi 
gibi olmayacaktır.  (Ferhat, 2016: 745)  

 “Transhümanizm insanın fiziksel, bilişsel yeteneklerinin arttırılması ile 

yaşlanma, hastalanma gibi arzu edilmeyen veya gereksiz görülen yönlerinin ortadan 

kaldırılması amacıyla teknoloji ve bilimden faydalanılması gerektiğini öne süren 

uluslararası bir entelektüel ve kültürel harekettir” (Bilgen, 2014). Post human, trans-

hümanizmin sonunu getirmesiyle ortaya çıkan bir kavramdır. Bununla birlikte üst 

insan ile post-human arasında bir takım aşama ve bilinç farkları bulunmaktadır. 

“Zekanın sınırlarını aşarak çözen ama insanlıktan ve insan olmaktan duygularıyla ve 

yaşamıyla henüz çıkmamış kişiye üst insan denmektedir. Zekâ ve yaşam bakımından 

bu gelişim süreci tamamlandığında ortaya çıkan süper yapay zeka artık insan türünden 

farklı bir tür olacaktır” (Demir, 2018: 97).  

“Üretici ve tüketicilerin teknoloji kullanma becerilerinin, dijital çağın 

başlangıcından bu yana büyük ilerleme göstermesi “post-dijital” kavramının, dijital 

çağın ötesi manası ile kullanılmaya uygun ve hazır olunduğunu ortaya koymuştur 



25 
 

(Pochmann, 2016, Akt., Başar ve Durmaz, 2018: 1).  “Yakın gelecekte dijital medya 

ortamında hazırlanan sanal gerçeklik içerikleri insanların gerçek hayatı daha çok 

sorgulamalarına neden olacak kadar gerçekçi olacaktır” (Ferhat, 2016: 745).   

Sanal ve gerçek dünyalar arasındaki etkileşimi izleyicinin de içinde bulunduğu 

ortama göre inceleyen Mekansal Artırılmış Gerçeklik (Spatial Augmented 

Reality), bilgisayar grafiklerinin etkisi ve en ileri gösterim teknolojileriyle 

ilgilenen ve artırılmış gerçekliğin herhangi bir yöntemini kullanarak sayısal sanat 

ve medya alanında çalışan herkesi içine alan ve hızla gelişen bir alandır. (Bimber 

ve Raskar, 2005: xi, Akt., Atiker, 2010: 101) 

Bu gelişimle insan-mekan ilişkisindeki tüm bağlarını yok ettiği görülmektedir. 

Böylelikle var olmayan ama gerçekte var olan nesnelerin insan ile bağ kurması 

kaçınılmaz bir olgudur. Teknoloji ile dijital kavramın insanı etkisi altına almasıyla 

beraber fiziki uygulamaların körelmesi ve dijitalleşen tüm bileşenlerin aktif 

kılınmasıyla verdiği gelişimle insanın doğasına aykırı izdüşümsel nesnel 

hareketlenmelerin oluşmasını görmekteyiz. Dijital kodlamalar ile kültürel 

değişimlerin ortaya çıkmasına ve buna bağlı istenilen insan modelinin yaratılmasına 

zemin hazırlanmıştır. Kültürel değişimlerin yeni medya araçlarıyla tekrardan 

modernize edildiği görülmektedir ve şuan ki kültürel olguların tümüyle sarsılması bu 

tip sanal mecralarla gerçekleştirilmektedir. “Kitle iletişim araçlarının hedefleri giderek 

okuyucu, izleyici veya dinleyici kitlenin yanı sıra, tüketici kitlelere dönüşmüş ve yine 

kitle iletişim araçları aracılığıyla bireylerin tüketim arzuları da giderek körüklenir 

duruma gelmiştir” (Sarı, 2019: 561). Yeni medya ürünlerinin taşınabilir olmasıyla tüm 

coğrafyalara yayılan ve etki eden bir unsur olarak 21. yüzyılda egemen kitle 

oluşturulduğu görülmektedir. Gerçek ve sanalın dijital platformda birleşerek birbirini 

fiziksel hayat ile tamamlandığı ileri sürülerek, insan hayatı ve dijitalin iç içe girdiği 

belirtilmektedir. 

  



26 
 

     2. ALGISAL DEĞİŞİMLER İLİŞKİSİNDE DÖVME 

“Dövme bir şeyler anlatmak veya görsel açıdan güzel çekici gözükmek için 

bedene boya maddesi aracılığı ile hayatı boyunca yıkansa bile çıkmayacak şekilde 

bedenine kazınarak işlenmesidir. Bu nedenle dövme beden işaretleri olarak da 

bilinmektedir” (Zimmer, 2011, Akt., Özadmaca, 2015: 1). Bir diğer anlamda ise 

“Geleneksel dövme; bazen soyluluğun, köleliğin, askeri kademe ve rütbe farklılığının, 

ergenliğin, ahlaksızlığın, erdemliliğin, evlinin, bekârın, bereketin umudun, bir 

kabileye aidiyetin ve kötülüklerden arınmanın, korunmanın ifadesi olmuştur” (Hazar, 

2006, Akt., Gençel, 2018: 4). Hatta dövme birçok toplumda mesaj görevi taşıdığı bir 

dil olmuş ve bunun yanı sıra işaret ile kimlikleştirme aracı olarak da kullanılmıştır. 

“Eski bir geçmişe sahip olan “dövme”; Mısır, Mezopotamya, Yunanistan, Kuzey ve 

Orta Avrupa, Anadolu, Orta ve Güneydoğu Asya, Okyanusya, Japonya, Amerika gibi 

bütün coğrafya ve kültürlerinde varlığını farklı şekillerle de olsa binlerce yıldan beri 

sürdüren bir gelenektir” (Uğur Çerikan ve Alanko, 2016: 167). 

Dövme yalnızca insan vücudunda sembolik simgeler, betimlemeler, işaretler 

barındırmadığı ve bununla beraber mesaj niteliği taşıyarak karşı tarafa bir şeyler 

anlatma güdüsüne sahip olduğu görülmektedir. Geleneksel dönemde dövmenin 

kendine has özellikleri barındırarak her toplum kendine öz betimlemeler yaratmıştır. 

Modern dönemde ise sanatsal ifade aracı olarak kullanılarak özgün modeller, 

tasarımların deriye işlendiğine tanıklık edilmektedir. Endüstrinin gelişimi ile dövme 

post modern dönemde tüketime hizmet veren küresel sermayeye katkı sağlayan bir 

olgu olduğu görülmektedir. Dövmenin tekniğinde farklılaşma görülerek tasarımlarda 

ise aynı modellerin yüzlerce insanın vücuduna işlendiğine tanıklık edilmektedir. 

Böylelikle dövmenin zanaatlaştığı ve tüketim nesnesi olarak kullanılarak mesleki bir 

yapı haline büründüğüne tanıklık edilerek sanatsal bir yapıdan çıktığı aşikardır. 

 

2.1 Geleneksel Kültürde Etnik Yapı Öğesi Olarak Dövme 

“Dövme, çürümeden günümüze kalabilmiş sınırlı sayıdaki mumya aracılığıyla 

kökenlerinin Cilalı Taş Devri’ne (MÖ 8000-5500) kadar uzandığı gösterilen, bugüne 

kadar da varlığını sürdürmüş bir uygulamadır” (Tattoo 2015: Yücel ve Çevik, 2015: 

18). Milattan önceki ve sonraki dönemden modernizme kadar olan süreç içerisinde 

dövme bir kültürün aidiyetliğini belirterek her toplumda farklı işleyiş yöntemleri 



27 
 

oluşturulmuştur. Yazara göre; ilk dövme bir avcının avının hatırasını bedenine 

kazıması sonucunda ortaya çıkmıştır. Avcının bedenindeki tekil çizik şeklindeki 

dövmeler, av sayısını göstermiş ve avcının diğer avcılara mesaj göndermesini 

sağlamıştır (Tezgeç, 2015: 15). Uğur Çerikan ve Alanko bu konuya ilişkin 

düşüncelerini şu şekilde dile getirmişlerdir; 

Dövme, yazı öncesi dönemden itibaren insanın kendisini sembolik olarak ifade 
etmesinin belki de en eski yöntemlerinden biri olmuştur. Bununla birlikte, 
"dövme" temelde insan bedenine uygulanan ve varlığı ancak insan bedeninin 
organik süresiyle sınırlı olan bir uygulamadır. Bu yüzden de dövmenin izlerini 
tarihsel kanıtlara dayalı olarak takip etme konusunda çok büyük güçlükler 
bulunmaktadır. Dövme uygulamasına ilişkin tarihsel kanıtlar en genel anlamda 
yazılı döneme ve yazı öncesi döneme ilişkin kanıtlar olmak üzere iki grupta 
toplanabilir. Yazılı döneme ilişkin kanıtlar, MÖ 1400 yılından kalma Musevilerin 
kutsal kitabı Tevrat başta olmak üzere, Antik Yunan ve Roma dönemi düşünür ve 
tarihçilerinin günümüze ulaşmayı başarabilmiş el yazmalarından meydana gelir. 
Yazı öncesi döneme ilişkin kanıtlar ise çeşitli arkeolojik kazılardan elde edilmiş 
biçimli resim ve heykeller, dövme teknolojisini meydana getiren çeşitli dövme 
araç ve gereçleri ve belki de en önemlisi mumyalanarak bugüne kadar 
korunabilmeyi başarmış dövmeli insan bedenlerinden oluşur. (2016: 170) 

Toplumdan topluma değişen bu uygulama biçimleri, ilkel yöntemler ile deri 

altına boya enjekte yöntemi olarak değil etin delinmesi ve boyanın sürülmesi ile 

yapılmıştır. Nitekim Ertan’ın belirttiği üzere dikme tekniği ile ipin isle boyanması ve 

derinin altından geçen boyanın orda kalmasıyla dövme oluşturulmuştur (2017: 116). 

Çin geleneğinde ise; 

Çoğunlukla ‘bedene bir hakaret’ olarak görülmesine rağmen Çin’deki bazı 
küçük gruplar dövmeyi geleneksel bir uygulama olarak benimsemişlerdir. Bu 
gruplardan en bilinenleri Dulong Kabilesi ve Li Halkı’dır. Dulong Kadınları 
arasındaki geleneksel dövme uygulamasının yaklaşık 350 yıl öncesine dayandığı; 
komşu kabileler tarafından saldırıya uğrayan Dulong Kadınları'nın tecavüze 
uğramak ya da köle yapılmaktan korunmak amacıyla kendilerini çirkinleştirmek 
için yüzlerine dövme yapmaya başladıkları, bu uygulamanınsa zaman içinde bir 
gelenek haline dönüştüğü söylenmektedir. (Yücel ve Çevik, 2015: 17) 

Mezopotamya dövme kültüründe ise halen kadınların kendi vücutlarına yaptıkları 

dövmeler bugün Türkiye Güneydoğu Anadolu bölgesinde bir etnik yapıyı sürdürdüğü 

bilinmektedir.  

Güneydoğu Anadolu yöresinde, insan bedenine yapılan dövme yerleri 
cinsiyete göre değişiklik göstermektedir. Hazar, (2006)’e göre erkeklerde daha 
çok ellerde, “isme’l-bikar” denilen burun, çene, elmacık kemikleri üzerinde birer 
nokta şeklinde yapılmaktadır. Bayanlarda ise, ellerde, 57 parmaklarda, kollarda, 
ayaklarda, alınlarda, çenelerde, dudaklarda, bileklerde, yanaklarda ve çene 
altından göğüslere kadar yapıldığı görülmektedir. (Gençel, 2018: 56-57)  

Şekil 2.1’ de görüldüğü gibi güzelliğin sembolünü kendilerine dövme olarak işleyen 

kadınların günümüze kadar geleneğini sürdüren nadir örneklerden biridir.  



28 
 

 

 

Şekil 2.1:  Göğüs arasından dudağına kadar uzanan dövmeli kadın 

 

Çinli kadınlar diğer kabileler tarafından saldırıya uğradıklarında kendilerini 

tecavüzden korumak için çirkin görünmenin faydalı olacağını düşünerek yüzlerine 

dövmeler yaparlarken Mezopotamya kültüründe ise güzelliği temsil ettiğine 

inandıkları modelleri yüzlerine ve vücutlarının çeşitli bölgelerine dövme 

yaptırmışlardır. Birçok dili, dini, ırkı bir teknikle buluşturan dövmenin aslında bir dili 

temsil ettiği görülmektedir. Hiçbir toplumun birbirinden esinlenmediği ve hepsi bir 

şekilde kendine özgü teknik uygulayarak vücutlarına boya enjekte ettiği 

görülmektedir.  

Her coğrafyada farklı bir anlam barındıran dövme ritüel anı, büyü, Ana 

Tanrıça’ ya tapınma işareti, damgalama ile ceza yöntemi, suçluyu belirtmede, aile ferdi 

üyesi belirtmede, tedavi işareti, düşmanı korkutma işareti, süslenme için kullanım 

amacı, kurban işareti, mülkiyet belgesi, soyluluk işareti, yiğitlik işareti, mevki işareti, 

olarak kullanılmıştır. Şişci (2019: 569), örnek olarak “Antik Mısır’da daha çok 

kadınlarda görülen dövmenin daha çok kadını, anneyi veya bebeği kötülüklerden 

korumak amacı ile yapıldığını belirtmektedir.” 

Mısır’da yeni bulunan erkek dövmesinin (Şekil 2.2) ise “muhtemelen antik 

dünyadaki büyük boğa efsanelerinin kökenini oluşturuyordu. Eski Mısır dininde de, 

her biri doğurganlık veya savaşı simgeleyen üç boğa tanrısı vardı. Mumyadaki keçi 

benzeri diğer dövme ise, muhtemelen Berberi koyunuydu ve erkeklik gücü ile 

ilişkiliydi” (Ertuğrul, 2018). 



29 
 

 

 

Şekil 2.2: Ölü bir beden üzerinde dövmeler 

 

İlk olarak ne zaman ve nerede ortaya çıktığı kesin olarak bilinmese de 

dövmeye ilişkin en eski kalıntılar, Fransa, Portekiz ve İskandinavya'daki çeşitli 

mağaralarda yapılan kazılardan elde edildiği dile getirilmektedir. Eylül 1991’de 

Avusturya’nın Tirol Alplerinin Ötztal bölgesinde günümüzden 5300 yıl önce 

yaşamış olup, buzlar arasında günümüze kadar bozulmadan kalabilmiştir. Adeta 

mumyalaşmış bu bedene “Ötzi” adı verilmiştir.  Deniz seviyesinden 3210 metre 

yüksekte bu adam ne arıyordu? Acaba avlanmak için mi gelmişti? Av bulmak için 

bu kadar yükseklere tırmanmağa gerek yoktu. Yoksa dağları kutsal kabul etmiş 

olan kadim bir kültürün üyesi olarak, ruhsal bir yolculuk yapmak için mi dağlara 

tırmanmıştı? Belki de bir şaman veya bir liderdi. (Berkmen, 2016: 2) 

 

 

Şekil 2.3: Ötzi’nin Dövmeleri, M.Ö. Yaklaşık 5300 

 



30 
 

Şekil 2.3’de görülen;  

Ötzi’nin çıkık elmacık kemikleri Asyalı bir kökene ait olduğuna işaret 

etmektedir. Onu farklı ve ilginç yapan bedenindeki yaklaşık 50 dövmenin 

bulunmasıdır. Kol ve bacak bileklerinde ve sırtında bulunan bu dövmeler dikkatle 

incelenip yorumlandığında, Ötzi’yi incelemiş olan bilim adamları bu dövmelerin 

tedavi amaçlı olabileceklerini ileri sürdüler. Oysaki kadim toplumlarda yazı 

olmadığından dövmeler birer aidiyet simgesi, toplumdaki mevki belirteci ve hatta 

kutsal anlamlar taşıyorlardı. Dövme kültürünün Asya kökenli olduğunu Altay 

dağlarının Pazırık bölgesindeki bir kurgandan çıkarılmış donmuş kadın cesedinin 

sol omzundaki geyik dövmesi kanıtlıyor. Ötzi’nin dövmeleri ise daha çok kadim 

Asya damgalarını anımsatıyor. Şekil 2.4 görülen dövmeleri bu bakış açısıyla 

yorumlamak mümkündür. Uç damgasındaki 3 çizgiyle “üç” sayısındaki sola 

dönük üç kolun ortak yönleri bize bu kadim sözlerin ön-Türkçeden miras 

kaldıklarını gösteriyor. (Berkmen, 2016: 3) 

 

 

  

Şekil 2.3: Ötzi’nin Dövmeleri, M.Ö. Yaklaşık 5300 
 

Dövmenin en eski buluntularına bakılarak yazının bulunması ile neredeyse 

aynı dönemde olduğunu varsayabiliriz. Bu işleme tekniği ile dövmenin tüm 

coğrafyalarda belirgin şekilde ölü bedenlerin üzerinde rastlansa da en eski buluntu Ötzi 

adı verilen bu bedendir (Şekil 2.4). Türklerde, Mısırlılarda, Amerika’da, Afrika’da, 

Avrupa toplumlarında yaşayan ilk çağ insanların kendi ritüel aşamaları veya teknikleri 

ile bedenleri mumyalanmış ve günümüze kadar gelmiştir. Bu çıkarımlara göre dövme 

bugün gibi en eski çağlarda da bir mesaj niteliği barındırmaktadır. Benzer motiflerde 

gözükse de tarihin göç dönemlerinden etkilenmiş olabilirler. Çünkü Ötzi’ nin 



31 
 

Avusturya’nın Tirol dağlarında olması doğudan batıya bir göç esnasında olabileceği 

tartışabilir. Aynı motiflerde kurgan mezarlarından çıkan kadın bedeninde de aynı 

motiflerin olduğu görülmektedir.  

“Ortaçağ genel olarak "dövme" ve "dövmecilik"in gerilediği yıllarıdır. Ortaçağ 

boyunca, üç büyük dinin kutsal metinlerinin etkisiyle dövme bir "pagan âdeti" olarak 

görülmüş; "Tanrı’nın yarattığı yapıyı bozma" olarak anlaşıldığı için hoş 

karşılanmamış; hatta tümüyle yasaklanmıştır” (Uğur Çerikan ve Alanko, 2016: 181).  

Japon kültürü ve Uzak doğu etkisiyle geç dönemlerden itibaren dövme Avrupa 
ve Amerika da bir sanat akımına dönüşmekten gecikmiyor. Bir donem boyunca 
dövme İngiliz asilzadeleri arasında bir prestij unsuru haline gelmekteydi. Japonya 
da ise dövmeler 17 yüzyıl sonra daha çok suçu ifade etmek yerine veya suçlunun 
mensup olduğu grupları belirtmek için kullanılıyor, 17. yüzyıl sonlarına doğru ise 
dövmelere erotik anlamlar yüklenmeye başlıyor. Aşk yeminleri’ni ifade eden 
dövmeler bedenleri süslemeye başlıyor. Kendilerini halkın koruyucuları olarak 
gösteren Yakuzalar ise acı verici dövmeleri cesaretlerinin bir kanıtı, gruplarına 
bağlılık işareti ve aynı zamanda da hukuk dışı olmalarının simgesi şeklinde 
kullanmaktadırlar. Asya ve Anadolu coğrafyasına bakıldığında Türk-İslam 
devletlerinin başlangıcından günümüze dövmeye ilişkin gelen veri hemen hemen 
hiç yoktur. Ancak, bu devirlerde yapılan minyatürlerde cinler, devler ve bazı 
mitolojik figürler olarak ortaya çıkan tasvirlerin üzerinde dövmeye benzer sekil 
veya süslerin bulunuşu, dövmenin Türkler de ortaçağ Türk İslam döneminde 
kullanıldığına dair bir kanıt olarak ileri sürülebilir (Çoruhlu, 2015: 53).   

Minyatürde yer alan figürün vücudunda işlenmiş betimlemelerin dövme 

olduğu (Şekil 2.5) var sayılmakla beraber buna benzer minyatürlerde bu yansımalar 

görülmektedir. 

 



32 
 

 

Şekil 2.4: Dâbbetü'l – arz, (1570) 

 

“Osmanlı döneminde dövme, kullanıldığı Zümre ya da bireye göre gerek 

olumlu gerekse olumsuz anlamlar içerebiliyor. Örneğin denizcilerde ve Yeniçerilerde 

dövmeler olumlu anlamlarda kullanılırken yine aynı dönemde hapishane görevlileri 

tarafından olumsuz anlamda kullanılarak çeteye ait olma gibi betimlemeler 

vücutlarında işlenmiştir”  (Çoruhlu, 2015: 53). 

Üç büyük dinin yasaklamasıyla Avrupa'da Ortaçağ boyunca neredeyse 
tamamen unutulan "dövme”; coğrafi keşifler sonucu Polinezya ve Amerika 
yerlileri sayesinde Batı dünyasında yeniden keşfedilmiştir. 1769 yılında İngiltere 
adına yelken açan James Cook (1728 - 1779), Tahiti’yi keşfetmiş ve burada 
geleneksel Tahiti dövmesiyle karşılaşmıştır. Hatta Cook, 1777’de Tahiti dilinden 
gelen "ta-tau" sözcüğünü "tattoo" olarak İngilizce’ye kazandıran ilk kişi olmuştur. 
Bu süreçte Cook, yalnızca "dövme (tattoo)" sözcüğünü İngilizce’ye 
kazandırmakla kalmamış; "Omai" ve "Tupia" adlı dövmeli iki yerliyi İngiltere’ye 
getirerek İngilizlere Tahiti dövmesinin canlı örneğini de göstermiştir (De-Mello, 
2007: 78, 255, 264). Bundan birkaç yıl sonra, John Rutherford adlı bir İngiliz, 
Yeni Zelanda’ya yaptığı bir yolculukta Maoriler tarafından yakalanmış, zorla 
dövmelenmiş ve kabile reisinin kızıyla evlendirilmiştir. Bu olaylar da halk 
arasında büyük bir ilgi konusu haline gelmiştir. (Sanders, 2008: 15, Akt: Uğur 
Çerikan ve Alanko, 2016: 181) 

18. yüzyılda Amerika yerlilerine özgü dövmelerin yağlı boya tablolarında 

bulunan figürlere işlendiğini görülmektedir. Şekil 2.6 da bulunun “Amerika 

haklarından Haidalar, dövmeleri bu dönemde vücutlarına işlendiğine örnek olarak 

gösterilebilir” (Çoruhlu, 2015: 53). 

 



33 
 

 

Şekil 2.5: Mohavk Kralı Sa Ga Yeath Qua Pieth Tow’un Yağlı Boya Tablosu 

 

Dövmenin gerilediği yıl olarak tanımladığımız 19. yüzyıl öncesi tarihinde, 

toplumun semavi dinlerin pagan âdeti olarak betimlediği ve toplumun korkularından 

dolayı bir nevi yasaklardan kaynaklı dövmeyi yaptırmadıkları bilgisine ulaşılmaktadır. 

Böylelikle dövmeye yönelimin olduğu buluntulara çok az rastlanılmaktadır. Fakat 

resim tablolarında duvar resimlerinde dövme izlerine rastlanılmış ve dövmenin 19. 

yüzyıla gelirken semavi dinlerin yasaklamalarına rağmen dövmenin devam ettiği 

sonucuna varılmaktadır. Hatta Türk-İslam devletlerinden Osmanlı’ya bağlı yeniçeri 

ocaklarında ve deniz askerlerinde de dövmeye rastlanıldığı belirtilerek olumlu veya 

olumsuz betimlemeleri vücutlarında taşıdıkları belirtilmiştir.  

Elde edilen veriler genel olarak değerlendirildiğinde geleneksel kültürde 

dövmenin her toplumda farklı bir anlatı farklı bir işleme yöntemi kullanıldığı 

söylenebilir. Milattan önceki dönemlerden modern döneme kadar olan süreçte 

dövmenin anlatı gücünün bireysel ve toplumsal bir işaret niteliği taşıdığına şahit 

olunmaktadır. 

 

 

 



34 
 

2.2 Modern Kültür ve Dövmede Anlam Farklılaşması 

Dövme, yazıdan önce deri üzerinde kimliğin şekillenmesinde ve ifade 

bulmasında önemli rolü üstlenmiştir. Kimliğin bir ifade aracı biçiminde 

kullanılarak üzerinde yaşadığımız çağa kadar varlığını sürdürmeye devam ettirmiş 

ve halen devam eden bir uygulamadır. İnsanlık tarihi boyunca kimlik kavramının 

içinde olduğu dövmenin yapılış amaçları ve taşıdığı anlamların değiştiği 

görülmektedir. Önceleri çoğunlukla bir inanca olan bağlılığı ya da bir gruba olan 

aidiyeti simgeleyen dövmelerin, günümüzde daha çok kişisel yaşantılar, düşünce, 

duygu ve istekleri somutlaştırmaya hizmet ettiği görülmektedir. (Yücel ve Çevik, 

2015: 17) 

20. yüzyıldan önce dövmenin 3 semavi dinler ile yasak hale getirilmesiyle gizli 

yapılması dikkat çekmiştir. Örnek olarak; 

Türklerin İslamiyeti kabulüyle birlikte İslami kurallar çerçevesinde bir kabul 

giderek baskın bir hale gelmiştir. İslam inancında dövmeyle ilgili kesin hükümler 

olmamasına karşın çeşitli hadislerden hareketle halk içerisinde genel bir kanı 

olarak dövme abdest tutmaz anlayışı doğmuş ve tanrının yarattığı vücudu kişinin 

deforme etmesi hoş karşılanmamıştır. “İslam inancı çerçevesinde ortaya çıkan bu 

yasaklı yapı Anadolu’da geleneğin zayıflamasına zemin hazırlamış ancak gelenek 

zayıflamış olsa da varlığını bugüne kadar devam ettirmiştir. (Öncül, 2012: 8) 

20. yüzyıl sonrasında endüstri, sanayileşme ve makineleşmenin hızlanması ve 

dövmenin tutulan bir makine haline gelmesi ile moda kültürüne hizmet eden kapitalist 

tüketimin bir parçasına dönüşmüştür. “Günümüzde yaygın bir şekilde görülen dövme 

yaptırma eğilimi artık endüstrileşmiştir” (Zimmer, 2011, Akt., Özadmaca, 2015: 1). 

Aynı modellerin farklı birçok bireye işlendiği ve geçmiş geleneklerden tamamen 

koparak yeni bir olgu haline geldiği görülmektedir. Şekil 2.7 ve 2.8 deki görsellerde 

yer alan resimlere bakılarak, aynı modellin birkaç insanda görüldüğü saptanmıştır ve 

üretimin yanı sıra söz konusu bir tüketim modelinin aynı olması dikkat çekmektedir. 

 



35 
 

       

                                Şekil 2.6: Baykuş Dövmesi                                       Şekil 2.7: Baykuş Dövmesi 

                                    

Kapital bir düzenle birlikte dövmenin anlam farklılıkları yaşadığı görülmüş ve 

peşi peşine farklı dövme modelleri yerini almıştır. “Tüketimi artırmak ve 

canlandırmak adına kapitalizm tüm boş zaman alanlarına nüfuz ederek bir ‘boş zaman 

endüstrisi’ üretmiş ve bu ürettiği alanda sürekli yenilenerek kâr elde eden yeni 

hizmetler ve yeni ürünler ortaya çıkartmıştır” (Otyakmaz, 2019, :3). Dövme de bu 

kurguda tüm kültürel işlevinin geçmişten çok farklı bir dil ile topluma mâl olduğu 

görülmektedir. Dövmenin yalnızca modeller üzerinde vücuda bir farklılık kattığı değil 

insan kimliğinde de benlik ve aidiyetliğine yeni bir anlam teşkil etmiştir.  

“İçinde bulunduğumuz dönem nasıl kavramsallaştırılırsa kavramsallaştırılsın, 

şu bir gerçektir ki bireyselleşme ve bireysel bir kimlik edinme, toplumsal bir değer 

olarak kendine yer edinmiştir” (Ertan, 2013: 190). Dövme modelleri ile bireyler 

kendini ifade etme aracı olarak dövmeyi vücutlarında kullanmak istemişlerdir. Bu 

bağlamda bireyin kendine has aidiyet duygusu barındırarak ve benlik arayışlarına 

girerek bulunduğu bedenden farklı bir bedene bürünmek istemişlerdir. Dövme 

yaptıran bir birey röportajda verdiği cevap ise bunlardan sadece biridir: 

Çok estetik ve hoş bir görüntüsü olduğu için dövme yaptırdım... Sonuçta 
kadınsın, bir süs istiyorsun... Bayanda bel, güzel yani... Bir Kızılderili yaptırmayı, 
kocaman bir kaplan yaptırmayı düşünmedim... Mesela erkekte, bir kaplan… Bir 
aslan çok güzel duruyor. Kadında da olabilir ama daha küçük olmalı… Erkeğe 
giden kadına gitmez, kadına giden de erkeğe gitmez... Kadın sonuçta ince, kibardır 
baktığın zaman ama erkek, güçlü. Erkek sonuçta... Yani kalkıp da bir kadındaki 
dövmeyi, bir erkeğe yaptıramazsın. Kadında her zaman daha estetik durabilecek 
dövmeler tercih edilmeli. Erkekte, vücut geliştirme yapmış sporcu insanlarda 



36 
 

harika duruyor... Şimdi erkeğe, melek mi gider kartal mı? Kartal yaaa ... (G27, 
Kadın, 37 Akt., Ertan, 2017: 204) 

Aslan’a göre “zihnimizde oluşturulan hayal ürünü olan ideal beden algısı ile 

gerçek bedeni tamamen farklı ise beden yapısı, algılanan beden yapısı ve bireyin 

idealindeki beden yapısı arasındaki farklar artarsa bedene duyulan hoşnutsuzlukta 

çoğalacaktır” (2004, Akt., Özadmaca, 2015: 4-5).  Ertan’a göre ise; 

Bireyin kendi benliği ile de kendini ifade etmek, kendi varlığını hem kendine 
hem de diğerlerine açıklamak, aidiyet geliştirmek, estetik olmak, uyum ya da 
direnç göstermek, kimlik oluşturmak, bireyselliğini vurgulamak ve benliğinin 
altını çizmek için söz konusu bu tüketim örüntülerine hiç olmadığı kadar fazla 
başvurmaktadır. Bedensel bir pratik olarak dövmenin, bütün bu amaçlara hizmet 
edebilen özel bir pozisyonu vardır. (2017: 141) 

Dövmenin 20. yüzyılda anlam kaybetmesi ile ilkel toplumlarda her kültür 

şekillenmelerinde de kullanılan bir araç olduğunu görmekteyiz. Fakat günümüz 21. 

yüzyıl ile bir tüketim unsuru olarak dikkat çekmektedir. Bu anlayışla tüketim için çok 

fonksiyonlu bir modelleme tasarım arayışına girilmiştir. Modellerden tüm anlamını 

yitireceği şekilde çoklu üretimler yapılmış ve kataloglar oluşturulmuştur. Böylelikle 

tüm dünya coğrafyası iletişim çağında bulunduğumuz durumdan kaynaklı hızlıca 

herkesin ulaşabileceği bir alan haline gelmiştir. Dövmenin modelleme üretiminden 

ziyade birde benlik ve kimlik arayışlarına hizmet ettiğini görmekteyiz. Bu benlik algısı 

ile bireyler kendilerine yakışan bir kimlikleşme çabası olarak vücutlarına dövmeyi 

işletmişlerdir. Kadın erkek ayrımına dayalı olarak bir mesaj niteliği taşıyan yapı ile 

karşı kaşıya kaldığımız bir durumu da yansıtan dövmenin birde modeller olarak 

cinsiyet farklılıklarına göre model betimlemeleri de ayrı bir söz konusu olmuştur. 

Kimlikleşme sürecinde dövme, bedenin bir dili olduğu ve günümüz toplumunda 

varsayılan bir etmen haline gelmiştir. 

 

 

 

 

 

 

2.3 Postmodern Kültürde Tüketim Unsuru Olarak Dövme 



37 
 

1970’lerin ortasında ifade özgürlüğü gerekçesi ve aktivisit bir üslupla ortaya 

çıktığı bilinen punk kültürünün, sistem karşıtı tavrı, kendine özgü giyim tarzı, 

edebiyatı, dansları ve müziğiyle yerleşik bir alt kültür oluşturmayı hedeflediği 

aşikârdır. Bu kültürden beslenen bireylerin, kasıtlı bir şekilde kışkırtıcılık, mevcut 

yaşam düzenini değiştirme, aykırı giyim ve yaşam tarzıyla dikkat çekme gibi çeşitli 

müdahale stratejilerinin olduğu görülmektedir. Punk kültüründe yaşam sınırlarına 

çeşitli açılardan müdahale edilerek, bilinçli kışkırtıcılık, günlük yaşam biçiminin 

yeniden düzenlenmesi ya da düzensizleştirilmesi, hayatta kalmanın, acımasızlık, 

marjinallik ve yok etme gibi koşullarla bağdaştırıldığı bir tür karşı hareket 

vurgulanmaktadır. Bu gerekçelerden hareketle, siberpunk kavramına baktığımızda 

doğanın yok edildiği, doğal döngü yerine yüksek ve gelişmiş teknolojik içeriklerin yer 

aldığı bir tasarım dikkat çekmektedir. 

Siberpunk sözcüğü “cybernetics” (sibernetik) ve punk sözcüklerinin 
birleşiminden oluşmaktadır, teknoloji ve bilimin transdisipliner ve kültürlerarası 
seviyelere erişmesine paralel olarak toplumsal düzendeki köklü değişikliklere 
dikkat çekmektedir “Punk terimi, junk (çöp) anlamına gelmektedir. Punk, bir 
karşı kültür veya sokak düzeyinde anarşi olarak ifade edilebilmektedir; bununla 
birlikte, bu kültürü benimseyen kişinin, bireysel yaşam biçimini şekillendirerek 
toplumsal organizmayı herşeyin suçlusu olarak gördüğü ve saldırmaktan 
çekinmediği ifade edilmektedir 1948 yılında Norbert Wiener isimli bir iletişim 
teorisyeninin ortaya attığı “sibernetik” kelimesi, hayvan ve makine arasındaki 
bütünleşmeyi inceleyen bir bilim dalını işaret etmektedir. (Gürbüz 2018)   

Günümüzde dövme her yaştan bireyin vücuduna rahatlıkla girebilen ve bireyin 

yaşamının son anına kadar kalıcı olarak kalabilen görsel bir dil olmaktadır. 

Modernizimden sonra postmodernizm ile sanatın kullanım amacı ve girdiği pazar göz 

önünde bulundurulduğunda ütopik kurgularda dövme sanatının yaygınlaştığı ve ne 

kadar kolay ulaşılabilir bir unsur olduğu görülmektedir. Sanatın yeniyi hayal etme, 

tasarlama ve yaratma özelliğinin yüzyılın başında ütopyacı düşünceyle sıkı bir ilişki 

içinde olduğu görülmektedir.  

Nitekim yeni bir dünya düzeni yaratılırken bunu geçmişten beri düşleyen 
ütopya düşünürleri ilk defa ‘’olmayan iyi yere’’ bu denli yaklaşmışlardı. Yüzyılın 
başındaki sanat akımlarını ve üretilen işleri incelediğimizde sanatçıların ütopyacı 
yönlerinin yapıtlarına ne denli yansıdığını görmek mümkündür. Ütopya 
kavramının ideal olanı tasarlama yönü ile yüzyıl başındaki sanatsal üretimin 
sanatta ideal olanı tasarlama ve yaratma fikrinin örtüşmesi, sanat ile ütopya 
ilişkisinin en kuvvetli bağı olmuştur (Kavas, 2019: 115-116). 

Sanatın anlam değiştirdiği ve her şeyin sanat olduğu 21. yüzyıl ile samimiyetin 

kalmadığı gözler önüne serilmektedir. Popüler kültürün tüketimine hizmet eden güncel 

sanatın galeriler, müzeler, sanat fuarları gibi sanatın meta halinde kullanılması sanatı 



38 
 

zanaat anlamına daha yakın olarak göstermektedir. Modernizmin ütopik düşlerinin 

ötesinde postmodernizm yeni bir ütopya yaratmak amacında olmamıştır. Fakat 

postmodernist yaklaşımlar daha çok ütopik düşünceyi meta algısına çevirdiği bir 

kaçınılmazdır. Buna bağlı olarak Tabanlı’nın (2018: 3)  da dediği gibi “sanatta maddi 

kaygıların olmadığı bir yaratıcılık ön plandayken, zanaatta maddi gereksinimleri 

karşılamak için, el emeğine dayalı, el becerisi ve ustalık gerektiren bir üretim söz 

konusudur” ve aslında yaratılanların maddi destek amacıyla yapıldığı görülmektedir. 

Dövme sanatı da kendine öz anlam niteliğini meta olarak kanıtlayarak sanatla 

bağdaştığı görülmemektedir ve dövmenin zanaatta iyi bir meta kullanım parçası olarak 

günümüz dünyasında popüler tüketime hizmet etmektedir. “Güncel yaşamın görsel 

kültürüne giren her imge sanat değildir; duyulara, hem de etkili ve olumlu bir şekilde 

hitap etmesi gereklidir” (Kodaman, 2014: 421). Bu bağlamda günümüzde dövmenin 

anlam karmaşasından kopararak tüm bulguların neticesinde kavramın tamamen bir 

üretim metodu olan ve para güdüsü ile devam ederek binlerce kişide aynı modelleri 

oluşturan zanaat odaklı bir yaklaşım olduğu söylenebilir. Tüm bu çıkarımlara göre 

dövme sanatı terimi 21. yüzyılda tamamen yok olarak, bir meslek niteliği taşıyan 

“dövmecilik” haline geldiğini söylemek daha doğru olmaktadır.  

 

 

Şekil 2.8: Reklam kapağında dövmeli çocuk 

 



39 
 

Reklamlaşmış ve gücü temsil etmesiyle küçük yaşta şiddeti aşılayan bir olgu 

haline gelen dövme (Şekil 2.9), istek ve arzuları ifade eden bir araç olarak toplumda 

tüketim nesnesi haline gelmektedir. Amerikalı bir firma olan Fritolay tarafından 

üretilen bu simgeler günümüzde gerçek dövme modellerinde de rastlanıldığı herkes 

tarafından görülmektedir. Postmodernizmle başlayan tüketim unsuru haline getirilen 

dövmenin çok daha tehlikeli bir kültüre hizmet edecek potansiyeli yaratıldığını dijital 

kurgularla saptanmaktadır. 

 

     

                                  Şekil 2.9: Dövmeli insan                          Şekil 2.10:Tasarlanmış dövmeli karakter 

 

Küçük yaştan başlayan ve (Şekil 2.9) devam eden sürecin bir sonraki adımı ise 

(Şekil 2.10) dijital kurguların bir parçası olarak devam etmektedir. Güç ve gücü 

bağlayıcı rolünü sağlayan bir tüketim unsurunun ne denli bir tehlikeli oyunda olduğu 

görülmektedir. 20. yüzyılın sonuna doğru meydana çıkan (Şekil 2.10) ve çok eskilere 

dayanan tribal dövme modellerin biranda dijital çağda illüstratif karakterlerin 

vücudunda da (Şekil 2.11) dövmelerin olduğu görülmektedir. Tüm bu çıkarımlara göre 

çocuk yaşta bilinçaltına işlenen bu teknik ile gücün temsilini gelecek senelerde kendi 

vücutlarına gerçek dövmeleri (Şekil 2.10) işledikleri ve kötü tipli karakterlere de 

yansıtıldığını varsayabiliriz. Tehlikeli bir serüvenin içinde inşa edilmeye çalışılan bu 

temiz bedenlere ve beyinlere kötülüğün sembolize edilmesiyle birlikte güç odaklarının 

dövmeyi çeşitli görsel unsurlarla yayarak kitlelere ulaştırdıkları görülmektedir. 

 

 

 



40 
 

2.4 Dijital Kültürel Oluşumlar İlişkisinde Dövme 

 “Sanal gerçeklik 1930'lu yıllara dayanan yaklaşım olup, sanal gerçeklikle ilgili 

ilk gelişmenin 1939 yılında üretilen View-Master adlı, içine konulan filmleri ışık 

yardımıyla görebilmeyi sağlayan görme simülatörü olduğu söylenebilir” (Aslan ve 

Erdoğan, 2017: 206-207).  1930 ile başlayan (Şekil 2.12) sanal gerçeklik arayışları hız 

kesmeden devam etmiştir. 

 

 

Şekil 2.11: Morton Heiliggeliştirilen 3D görüntü 

 

1962 yılında Morton Heilig tarafından adıyla geliştirilmiş; bu üründe, 
izleyicilerin kendilerini sinema veya tiyatro sahnedeki olayların içinde 
hissedebilmesi amacıyla 3D streoskopik görüntü, stereo ses sistemi, vücudu 
sallayan bir aygıt ve koku veren bir düzenek kurgulanmıştır. Görme, işitme, 
dokunma ve koku duyuları üzerinden bir sanal ortam oluşturulmuş bu makinede 
film izlenebilmektedir (Aslan ve Erdoğan, 2017: 207). 

“Artırılmış gerçeklik sistemi kullanılarak hiçbir özel ekipman kullanmadan 

gerçekleştirilen konser ve dans gösterileri, Japonya başta olmak üzere birçok ülkede 

görülmüştür” (Bingöl, 2018: 50). Dijital kültür ile zaman kavramı ortadan kalkarak 

etkileşimin sınırsız olması gerçeği ile toplum karşı karşıya kalmaktadır. Dünyada ki 

artan nüfus ve enerji ile dijital bağımlılık artarak tüketimin yalnızca ürün ihtiyaç vb. 

kaynaklı olmadığı ve bununla beraber küresel tüketimin her koşulda yaşandığı çağın 

toplumsal sorunu haline geldiği görülmektedir. “Dijital kültürün artık asalet ve 

farklılık katacağı kişiler yok, yerini cezbedici şeyler ortaya koyarak ayartacağı, baştan 

çıkaracağı müşterileri var. Bu duruma en çok kapılan da kendilerini ve çevrelerini 



41 
 

anlamaya başlayan genç nüfus oluşturmaktadır” (Yılmaz, 2019: 23). Üretimin 

dijitalleşme ile yaşandığı yoğunluk ve tüketiminde her geçen gün arttığı küresel 

sermayeye kazanç sağladığı aşikardır. “Artırılmış gerçeklik, bilgisayar tarafında 

üretilen ses, görüntü, animasyon, hologram gibi dijital elemanları akıllı telefon, tablet 

ve sanal gerçeklik gözlükleri sayesinde bulunduğumuz ortamın üzerine gerçek zamanlı 

olarak yerleştirerek yeni bir algı ortamı oluşturmaktadır” (Bingöl, 2018: 46).  Kültürün 

dijitalleşmesi ile geleneklerin ortadan kalkması sonucu tüketime dayalı bir aksiyon 

içine girdiği görülerek hegemonya sınıfı yeni kazanç yolları keşfetmiş ve istedikleri 

kültürleme aşısı imal ettikleri bir olgu haline dönüşmüştür. Dizi, filmler, oyunlar gibi 

tüm tüketime dayalı dijital teknolojilerin içlerine gizli şifreler yerleştirerek farklı bir 

görsel kültür oluşturdukları görülmektedir. 21. yüzyıl dijitalleşme ile alışılmışın 

dışında anlatılar ve görsel betimlemeler topluma mal edilmiş ve küresel sermaye 

dışında toplumsal normları etkisi altına alan, kötü bir imaj sergileyen dijital görseller 

mevcuttur. “Artırılmış gerçeklikteki amaç; fiziki gerçeklik algısıyla elde edilen bilgiye 

sayısal bir bilgi eklemesi yapmaktır. Böylece kullanıcının algısının kuvvetlendirilerek 

hedef mekân, yapı ya da obje ile alakalı daha fazla bilgiye sahip olması 

hedeflenmektedir” (Coşkun, 2017: 63). 

 

 

Şekil 2.12: Hatsune Miku hologram konseri 

 

Arttırılmış Gerçeklik, sanal karakter ve unsurları gerçek dünya ile bir araya 

getirmektedir (Köroğlu, 2012). “Hatsune Miku” dijital karakterin hologram teknolojisi 

ile (Şekil 2.13) konser verdiği görülmektedir. Fakat hologramın karşısında binlerce 

insanın elleri havada şarkıya eşlik etmesiyle gerçek ve sanalın arasında bir bağ 



42 
 

oluşturmaktadırlar ve bunun gibi arttırılmış gerçekliklerin bir parçası olan hologram 

konserler algı değişimine yol açmaktadır. Dijital kültürün yüksek kültürünü 

benimsemesiyle birlikte destek veren toplumun ne denli sorgusuzca simülasyona 

inandıkları ve onunla eğlendikleri görülmektedir. Böylelikle toplumun kültürel 

imajları göz önüne alınarak gerçek ile hayali birleştiren dijitalleşme, bireylerin 

geleneksel normlarına zarar vereceği kaçınılmaz bir olgudur.  

 

 

Şekil 13: Hatsune Miku karakteri ile evlenen birey 
 

Sanalın gerçekleştirilmesi ile “Hatsune Miku” karakteri ile evlenen (Şekil 2.14) 

bireyin toplumsal normlardan uzak dijital dünyanın esiri olduğu görülmektedir. Dijital 

kültür, bu denli etki alanı genişleterek kültürel sabitelere verdiği zararlar kaçınılmaz 

olmaktadır. Simülasyon karakter ile hologram sayesinde topluma konser verdiren ve 

dijital kültürü yeni bir model sunmakta başarılı olan hegemonyalar, topluma sanal bir 

dünyada yaratılan bir model ile evlendirmekle beraber vücutlarının herhangi bir yerine 

dövme yaptırma cesareti sunmaktadırlar.  

 



43 
 

 

Şekil 2.14: Hatsune Miku karakterinin işlenmiş dövmesi 

 

Şekil 2.15’de dövmeyi yaptıran bireyin, evlenen bireyden farklı bir yaklaşımda 

bulunarak simülatif olan karakteri vücuduna işlemiştir ve benliğinin bir parçası olarak 

tanımlayarak yorumlanabilmektedir. “Dijital sanatının yazımının yöntemlerinin 

zamanla ilişkisini düşünün: pasif bir zamansal nesne değildir; daha ziyade, tek gerçek 

sabitlik iddiası bir varlık olarak adlandırılan, uyarlanabilir, biçimlendirilebilir bir bilgi 

bağlantısıdır” (Ascott, 1999: 146).  Dijitalleşme ile yaratılmak istenilen dijital 

modellerin, simülasyonların hologram ile yansıtılarak gerçek dünyanın içine alınması 

ve buna bağlı kültürel fonksiyonların zedelenerek topluma kültürel hasarlar veren 

hegemonyaların bir hedef kitle yarattığını söyleyebiliriz. 

  



44 
 

3. POST DİJİTAL KÜLTÜR VE DÖVME  

3.1 Gelecekçi Kurgularda Birey Tasarımında Dövme Kullanımı  

Siber kültürün oluşum sürecinde rol oynayan bir takım faktörler mevcuttur. Bu 

oluşumda dönemin etkisi ve gelecekçi kurgularla bezenen sibernetik karakterlerin 

implantlar ile dövmelerin oluşumuna şahit olunmaktadır. Geçmişin kültür 

yapılanmasından uzak tamamen yeni oluşumları destekleyen dışa vurumsal etkiler 

görülmektedir.  

Siber kültürün oluşum sürecinde önemli etkisi bulunan faktörlerden birisi 
postmodernizmdir. Postmodernizmin etkilerinin hem kültüre hem de teknolojiye 
yansımasıyla bilgi teknolojilerinde, biyoteknolojide, yapay zekâ çalışmalarında 
önemli gelişmeler elde edilmiş, bu gelişmelerin toplumsal yansımaları ise gerçek 
ile sanal, insan ile yapay, birey ile öteki ilişkilerinin yeniden ele alınmasını 
beraberinde getirmiştir. İnsan vücudunun ve hatta zihninin teknolojik olarak siber-
uzama aktarılması ve burada yeniden biçimlenmesi,  varoluş tartışmalarına neden 
olmaktadır. (Soy, 2016, Akt., Atalay, 2019: 97)  

“Sibernetik, Matematikçi Norbert Wiener tarafından ortaya çıkarılmış bir 

kavramdır. Mutlu(2004: 253) kavramın tanımını şu şekilde yapmıştır: Gerek mekanik 

gerekse insana yönelik bilgi sistemlerinde iletişimi denetleyip yönetme bilimi: 

güdümbilim” (Sezgin ve Talaz, 2016: 562). Bununla beraber “sibernetik, dış çevrenin 

gereksinimlerine ve değişimlerine göre kendi kendini kontrol edebilen ve herhangi bir 

insani müdahaleye gerek duymadan çalışan mekanizmaları incelemektedir. 

Günümüzde bu sistemler yapay ve biyolojik olarak temelde iki modelde 

tasarlanmaktadırlar” (Rıda Tür ve Çakmak, 2017: 257). Kısaca “Sibernetik aralarında 

bilgi alışverişi, ayarlama, kontrol ve yönetim mekanizmalarının kurulduğu sistemleri 

inceleyen bir disiplindir” (Kaban, 1994: 223). 

Sibernetik implant ile oluşan transhümanizm modeline girmiş bireylerin siber 

kültürün sembolize edilmesinde rol oynadığını söyleyebiliriz.  Vücutlarının bir kısmı 

implantlar ile dolu yapay birey modellerinin post-dijital kültürde dövme ile 

yansıtıldığına dikkat edilmektedir. 

 

 
 

 

 

 



45 
 

3.1.1 Gelecekçi Dijital Oyunlarda Birey Karakterizasyonları ve Dövme 

Dijital platformların, yetişmekte olan genç bireylere en iyi ulaşma yolu 

“bilgisayar ve konsol oyunlarıdır” (Atalay, 2019). Oyun dünyasında sınırsız içerik ile 

toplumun her kesimine ulaşılması kültür etkileşimden öte kültür bozulmalarına ve 

normların sarsıldığına tanıklık edilmektedir. Tarihin eski dönemlerinde kültürel bir 

görsel aracı olan dövmenin kullanımının anlam farklılığı modern dönem sonrası dijital 

platformlarda bireyleri geleceğin distopik kurgusuna hazırladığı düşünülmektedir. 

 

 

Şekil 3.15: Faith Connors - Mirror's Edge 

 

Mirror's Edge oyunu 2008 yılında oyun dünyasına girerek geleceğin distopik 

kurgusunda yer alan ilk oyun (Şekil 3.16) olmaktadır. Bu oyunda karakterin siyasi 

otoriter hükümete karşı duruşu dikkat çekmektedir. Karakterin cyberpunk 2077 oyun 

karakterlerine benzerliği dikkat edilerek vücudunda bulunan dövmeler elektrik 

devrelerini andırmaktadır. Bu oyun ile süregelen distopik gerçekliğin yansıması olarak 

implantların varlığı ve dövmelerin varlığı gelecekten bu güne bireysel 

karakterizasyonların yaratıldığına tanıklık edilmektedir.  



46 
 

  

Şekil 16: Siberpunk 2077 oyun karakterinde bulunan dövmeler 

 

Siberpunk 2077 gibi gelecekçi oyunlar “sosyolojik yaklaşımla incelendiğinde, 

oyuncular, kendilerine sunulan sınırlar içerisinde bu sanal gerçeklikte yeni bir çevre 

edinebilmekte, gerçek hayatta gerçekleştiremediği fiziksel veya doğaüstü birtakım 

davranışları gerçekleştirebilmektedir” (Atalay, 2019). Dövmeler, robotik implantların 

sıkça kullanıldığı yüksek performans limitlerine sahip insan-makine kaynaşmasının 

vazgeçilmez unsurlarındandır. Gelecekte oluşturulmak istenilen dünyanın yansımaları 

gelecekçi oyunlarda gözlemlenmektedir. Kötü, itici, boyalı bedenler, robotlaşmış 

vücutların modellerine ayak uydurmak için oyundaki ve filmlerdeki karakterlerin 

dövmelerini kendi bedenlerine işleyen bir takım insan kitleleri meydana çıkmaya 

başlamıştır. Kaşı gözü boyanmış dijital bir kültürün içinde bulunan karakterin (Şekil 

3.17-3.18) bugünü, görsel betimlemeler ile siberpunk kültürüne yaklaştırdığına şahit 

olunmaktadır.  

 



47 
 

 

Şekil 3.17: Siberpunk 2077 karakterinde dövmeler 

 

 

Şekil 3.18: Devre kartlı dövme modeli 

                                             

Bu oyunlarla ve filmlerle “grup üyeliği kendi grubu ve mensupları hakkında 

fanatizm derecesinde bir bağlılıkla birlikte diğer gruplara ve onların üyelerine karşı da 

olumsuz bir duruş sergilemeyi beraberinde getirmektedir. Bu “etnosantrik” bakış 

beraberinde ön yargıları ve ayrımcılıkları da getirmektedir” (Kağıtçıbaşı, 1993, Akt., 



48 
 

Kılınç, 2017: 27). Bu sebepten de karakterlerde halk dili ile serseri niteliği taşıyan 

bireylerin vücutlarında dövmeler mevcuttur ve birbirleri ile sürekli çatışma içinde 

oldukları görülmektedir. Yeniçağın siberpunk kurgularında iletişimin hızla 

şekillendiği ve gelecekten günümüze taşınmasında vücuda işlenen simge ve 

sembollerin (Şekil 3.19) aracılık ettiği görülmektedir.  

Oyun sektörlerinde en bilindik şirketlerden biri olan Rockstar Games’in 

çıkardığı GTA oyun serisinin 2004’den bu yana oyun içinde dövme sektörüne yer 

veren ve dövme kültürüne hizmet eden bir kuruluş olduğunu söyleyebiliriz. Günümüz 

dünyasını yansıtan bu oyunda bireylerin karakterleri dilediği modelde (ayakkabı, saç, 

sakal, elbise pantolon vb. gibi ve dövme) şekillendirildiği görülmektedir. 

 

 

Şekil 3.19: Gta Sandreas oyunundan bir kare 

 

Dövmenin gerçek boyuttan sanal bir boyuta taşınarak kimlikleştirilmiş ve 

karakterize edilmiş figürlere modeller (Şekil 3.20) yapılmaktadır. 2004 yılı ile popüler 

hale gelen bu oyun birçok toplumu sanal bir âleme hapsederek gerçeklikten 

uzaklaştırmıştır. Toplumu oluşturan bireyler gerçek hayatta ulaşamadıkları ve 

istedikleri kimliğe sahip olamadıkları için bu tür oyunlarda ya da sanal mecralarda 

kendilerinin aidiyetlik duygusunu yansıtmaktadırlar. Bu şirketin zaman içerisinde 

gelişmesiyle birlikte bir çok oyunu piyasaya sürerek yeni hikayeler ve kimlikler ile 

kitlelere hızlı bir şekilde yayıldığı görülmektedir. 2008 yılında GTA 4 ve 2013 yılında 

3 karakteri yönetmemizi sağlayan ve her karakterin kendine has kimliğinin yanında 



49 
 

oyuncunun da o karakterlere yeni benlikler yüklemesine olanak veren GTA 5 oyunu 

ortaya çıkmıştır. Günümüzde hala popülerliğini korumakta olan bu oyun serisi yeni 

dövme modelleri ile oyuncuya sınırsız bir içerik sunmaktadır.  

 

 

Şekil 3.20: Gta 5 oyunu karakterleri 

 

GTA 5’de (Şekil 3.21) 3 karakterden biri olan Micheal, hikâyede eski bir banka 

soyguncusudur. Franklin sokak çetelerinin bir üyesi olarak tüm vahşi ve psikopat 

özelliklere sahip bir karakterdir. Trevor ise, uyuşturucu kaçakçılığı ile ön plana çıkan 

insanları öldüren ve cezalandıran bir karakteri temsil etmektedir. Bu oyunu oynayan 

bireyler, bu 3 karakteri kendi benliklerinden çıkartıp istedikleri benliğe sokarak sanal 

dünyanın içerisindeki dijital kurguların bir parçası olmaktadırlar. Her bir karakterde 

farklı dövme modellerinin işlenebilirliği karakterize olmaktadır. Bir karaktere yalnızca 

İsa’nın dövmesi işlenirken diğer karakterlere farklı dövme modellerine yer 

verilmektedir. Bu da oyuncunun her karakteri farklı işaretlerle simgeleyerek aslında o 

karaktere kendi özellikleriyle yeniden oluşturulmuş kimlik betimlerini inşa ettiğinin 

bir göstergesidir.  

 



50 
 

 

Şekil 3.21: Gta 5 Micheal karakteri 

 

Toplumun dijital kültüre ayak uydurmasına yardımcı olan düşünülmüş birkaç 

modellemeler mevcuttur.  Mevcut olan gerçekliğin sanal aleme taşınarak gerçekte var 

olan ve sanala entegre edilmiş dünyanın bir parçası olmak oyuncuya cazip 

gelmektedir. Bu bağlamda var olan dövme dükkânı (Şekil 3.22) ise bireylerin 

yapamadığı ve içindeki baskıların sonucu sanal dünyada yaratılan bu dükkânlarda 

karakterlere kendi kimliklerini katarak dövme yaptırdıkları görülmektedir. Özellikle 

kültürel geleneklerine sahip bireylerin baskıcı ailenin çocukları bu tür dijitopik 

kurgulara yenik düşerek yapamadıkları ve konuşamadıkları gerçekliği sanal dünyada 

yakaladıkları için duygularını daha iyi ifade etme aracı olarak kullanmaktadırlar. Fakat 

bu gözüken yalnızca yapılan dövme ve modellerin sınırlayıcı olması bu modelleri 

gerçekleştiren oyun firmasının doğrultusunda oluştuğu görülmektedir. Modellerde 

karakterlere şiddeti temsil edebilecek dövme modellerine rastlanılmaktadır. Kuru kafa, 

bıçak, küfür dolu yazılar gibi modeller bedene işlenebilmektedir. 

 



51 
 

 

Şekil 3.22: Gta Sandreas oyunu, "HESOYAM" hile dövmesi 

 

Toplum gerçeklikten sanal gerçekliğe dönüştürülürken sanaldan ise gerçek 

dünyaya dönüşler (Şekil 3.23) görülmektedir.  Egemen güçlerin istedikleri dünyayı 

yaratma ile bu kültürel oluşumlarda başarılı olduğuna şahit olunmaktadır. Gta 

oyununda bulunan “hesoyam” hilesi can, para ve silah takviyesini sağlamaktadır. 

Toplumda şiddete meyilli bireylerin oluşumuna destek vererek kendi yarattıkları 

dünyada da güven ve hakimiyet duygusunu bu şekilde sağladıkları görülmektedir. 

Çünkü “gerçek hayat sanal alemle ne kadar uyumlu bir şekilde entegre edilirse 

simülakr özneye dönüşmüş olma ihtimali daha yüksek olmaktadır” (Sağır ve Aktaş, 

2019: 11-12).   

Rockstar Games gibi Cyberpunk 2077 oyununda ise çok farklı bir dünyanın 

parçası olan yaratılmış gerçekliğin karakterizasyonu mevcuttur ve simülasyon 

formatında olsa da simülakr özneler barındırmaktadır. Özellikle oyunda var olan 

dövmelerin yeni karakterleri temsil etmesinin yanı sıra küresel sermayeye de bir kapı 

açtığı ve kazanç elde edildiği görülmektedir. 

  



52 
 

 

Şekil 3.23: Cyberpunk 2077 oyununda satılan dövme modelleri 

 

Dijital platformlardaki oyunlarda var olan karakter betimlemeleri (kıyafet, 

silah, saç, renk) için satışlar yapılmaktadır. Cyberpunk 2077 oyununda ise ilk kez 

gelecek dünyasını yansıtan oyunlarda karakter için dövme modellerinin (Şekil 3.24) 

satıldığına tanıklık edilmektedir. Satılan bu modellerin hiç birinde gül çiçek veya güzel 

gelecek herhangi bir görüntüye rastlanılmamakla beraber gelecek dünyasını yansıtan 

bu oyunda diğer oyundan çok farklı dövme modellerine rastlanılmaktadır. Özellikle 

elektrik devrelerinin olduğu dövmeler satılmaktadır.  

 

 

Şekil 3.24: İşlenmiş elektrik devreli dövme modeli 

 



53 
 

  

Şekil 3.25: İşlenmiş elektrik devreli dövme modeli 

 

Cyburpunk 2077’den gerçek topluma mal olan (Şekil 3.25 ve 3.26) dövmeler 

ile kültürel yapıların yavaş yavaş köreldiği görülmektedir. İki karakterde de mekanik 

elektronik devrelerin varlığı görülerek bireylerin aidiyetlik duygularının sanaldan 

alarak gerçeklikten uzak yaşam gelecek kurgusuna hizmet eden kabullenen bireylere 

rastlanılmaktadır. Dövme modellerinin geleneksel modeller ile kadın ve erkekte olan 

betimlemelerin bu sanal oyunlar ile yok olduğuna tanıklık edilmekle beraber cinsiyet 

ayrımının ortadan kalktığı görülmektedir. Dijitalleşme ile ulaşılabilirlik arttığından 

dolayı dövmenin, her yaştan bireylere ve cinslere hitap eden bir olgu haline 

gelmektedir. Aynı zamanda bu görsellerden yola çıkılarak her iki cinsin imajı birbirine 

benzediğine tanıklık edilmektedir. Dövme modellerinin aynı olması ve aynı vücut 

bölgesine işlenmesi de güç, para, hakimiyet gibi toplum tarafından psikopat olarak 

nitelendirilen özelliklerin yalnızca tek bir cinsiyete ait olmadığına kanıttır. 

 



54 
 

 

Şekil 3.26: Keanu Reeves ve Cyberpunk 2077 oyun modeli 

 

“Somut olarak fiziki açıdan var olan biçimler sanal ortamda yeniden 

şekillenme olanağı bulmaktadır” (Coşkun, 2017: 62). Post-dijital betimlemeler 

transhümanizmi kendi doğrultularında kullanarak ve robotik insan uzuvlarını dövme 

ile birleştirerek istekleri doğrultuda (Şekil 3.27) kullanmaktadırlar. “Simülasyonu 

sahte bir yeniden canlandırma biçimi olarak yorumlayarak onu emmeye çalışan 

yeniden canlandırmaya karşılık; simülasyon bir simülakra dönüştürdüğü yeniden 

canlandırma düzeninin tamamını sarıp sarmalamaktadır” (Baudrillard, 1998: 20). 

 

 

Şekil 3.27: Cyberpunk 2077 oyununda Keanu Reeves 



55 
 

Egemen sınıfın oyun geliştiricileri karakter belirlerken tanıdık dünyaca bilinen 

ünlü oyuncuları, sanatçıları, tiyatrocuları vb. yüksek kültürü barındıran bireyleri 

oyunlarda da (Şekil 3.28) göstererek izleyiciyi post-dijital kültürün gerçek yansımanı 

yaratmak istemektedirler. Tüm yeni çıkan kavramsal olguların insan ve doğası ile 

ilintili bir dijital dünyanın varlığıyla öne çıktığını görmekteyiz ki varlığı bile elle 

tutulmayan bu tür medya ürünlerinin insan ve doğasına zarar vererek kültürel 

fonksiyonların sarsılmasıyla yaratılan dünya düzenine hizmet eden bireylerin 

oluşturulduğu da görülmektedir. 

 

3.1.2 Dijital Konsept Tasarımlarda Dövme Kullanımı ve Algısal 
Değişimler 

Post-dijital kültürün yansımaları toplumsal değerlerin içine girerek hayal 

güçlerini bu yönde tasvir ettirecek bilinçaltı yerleşmelerinde başarılı olduğunu 

söyleyebiliriz. Yeni tasarım öğelerinde ve betimlemelerinde gündelik hayattan çok 

dijital platformlarla birleşen bireylerin bu yönde çalışmalar yaptığı görülmektedir. 

Toplumsal kültürel yapıyı yeniden oluşturmak isteyen hegemonyaların bu süreçte 

başarılı olduğu aşikardır. Çünkü hayal gücünü tetikleyen ve imkanları zorlayan zihnin, 

post-dijital kültürün yansımaları ile meşgul edilmektedir. Böylelikle yeni tasarımların 

ortaya çıkışında etkisi altında kalan beynin, hayal gücünde de sınırlayıcı olduğu ve 

oluşturulmak istenilen kültürün betimlemelerinin ortaya çıktığı görülmektedir. 

Özellikle animasyon anime karakterlerin bedenlerine işlenen dövmeler dikkat 

çekmektedir. İncelediğimizde hırçın şiddet meyilli karakterlere dövme işlendiği 

görülmektedir. Animasyon karakterlerin hizmet ettiği yaş grupları genel olarak 

ergenlik dönemine denk gelen çocuk kitle ile sağlanmaktadır. Toplumsal şiddeti 

dövme ile öne çıkaran dijital platformlar, figüratif modelleri ve animasyonlar 

aracılığıyla dijital kitlenin kültürel normlarında bozukluklar yarattığı görülmektedir.  

 



56 
 

 

Şekil 3.28: Revy (Black Lagoon) 

 

 

Şekil 3.29: Scar (Fullmetal Alchemist) 

 

Dijital dünyada bireylerin vücutları modellenmekte ve dövmeler ile 

bezenmektedir. Fakat yeni bir dünya, yeni bir çağ ve dijitalleşme ile vücutlara işlenen 

dövme biçimlerinin karakterizasyonu da dikkat çekmektedir. Günümüzde güç 



57 
 

odaklarının istekleri doğrultusunda biçimlenen gelecek kurgusuna adaptasyon süreci 

yaşanmaktadır. 

 

 

Şekil 3.30: Francis Goeltner"na ait dijital resim 

          

 

Şekil 3.31: Francis Goeltner"na ait dijital resim 

 

Şekil 3.31 ve 3.32’ de görülen eserleri yaratan dijital sanatçı “Francis Goeltner” 

in çalışmalarında sibernetik implantlar ile bezenmiş bedenler ve deride ise dövme 



58 
 

modellerinin olduğu görülmektedir. Cyberpunk 2077 ve Elysium gibi dijital 

betimlemelerin yansıması, dijital sanatta da yerini alarak hayal gücünün etki altına 

nasıl alındığının açık bir örneğidir. Francis Goeltner eserleri için şunları 

söylemektedir: 

Tasarım açısından daha ağır bir şey ama yürütme açısından hafif yürekli 
diyelim. Çok müdahaleci ve kaba görünen doğaçlama sibernetik implantların 
farklı türlerini tasarlıyorum ve onları bu durumda etnik dövmeli kurgusal bir 
gövde gibi, altlarında ilginç bir görünümle eşleştiriyorum. Biraz mekanik 
inandırıcılık sağlarken bu tür fikirlerle oynamak ve biraz pratik olmasa da insan 
vücudunun hareketlerini taklit etmeye çalışarak oluşturmak çok eğlenceli :D. 
(Gorltner, 2020) 

Çalışmalarını dövme ile kurgulayan sanatçının gelecekçi kurgulardan 

esinlenerek böyle bir girişimde bulunduğu görülmektedir. Çünkü Goeltner ve 

eserlerine bakıldığında, yaşadığı toplumun kültürel değerlerinde sarsıntıların olduğu 

yorumlanabilmekte ve hatta bu konuda değerlendirilmelerde bulunulabilmektedir.  

 

3.1.3 Sinemalarda Dijitopik Kurgular ve Dövme 

Filmlerde (Şekil 3.33 ve 3.34) gelecekçi kültür oluşumu ile gelecekten 

günümüze mesajlar hem bedenen hem de mekânsal olarak verilmektedir. 

 

 

Şekil 3.32: “'Elysium'un Destansı Hayal Kırıklıkları” filminden bir sahne 

 



59 
 

 

Şekil 3.33: “'Elysium'un Destansı Hayal Kırıklıkları” filminden bir sahne 

 

Bu kurgularda mekanda olduğu gibi beden üzerinde de değişimler 

görülmektedir. Gelecekçi kurgularda yeni yaşam biçimlerinin oluşturulması 

planlanmıştır. Mekanda doğal olmayan yapılar dijital kültür ile entegre edilmiştir. Bu 

yapılarla bir uyum haline gelen dövmenin bireyde bütünleştirici rol üstlendiğine şahit 

olunmaktadır. Dijitopik kurgularda sert mizaçlı bakışlar (Şekil 3.34) ile toplumun 

şiddete meyilli yapısı göze çarpmaktadır ve bu şiddetin bireylerin vücutlarına 

dövmeler aracılığı ile yansıtıldığına rastlanılmaktadır. Toplumda şiddetle birlikte 

baskın bir birey modelinin inşa edilmesi ve hem oyunlarda hem de filmlerde bu 

karakterlerin varlığı yaygınlaştırılmaktadır.  

 

 
Şekil 3.34: Alita filminden dövmeli figür 



60 
 

 

Sibernetik İmplantlar ile bezenen vücutların (Şekil 3.35) filmlere 

animasyonlara uyarlandığı ve karakterize edilmiş görüntüleri “dövme” ile açık bir 

şekilde gösterildiği görülmektedir. Sık sık kötü karakterlere dayatılan dövme 

modelleri günümüz dövme modellerine benzerlik taşıdığını birkaç simülasyonlarda ise 

elektrik devrelerinin olduğu görülmektedir. Görselde yer alan “Alita” filmindeki 

karakterin vücut uzuvlarının bir kısmı implantlar ile dolu iken bir kısmı implantlar 

üzerinde işlenen dövme modellerinin varlığına rastlanılmaktadır. Karakterin elektrik 

devrelerini andıran dövmelerine dikkat edilerek, insan modelinden çıkmış robotik 

özellikleri taşıyan bir model olduğu görülmektedir. 

 

 

Şekil 3.35: Alita filminden dövmeli model 

 

Alita filmindeki transhumanist karakterin (Şekil 3.36) ise günümüz 

dövmelerine benzerlik taşımasıyla filmde kötü karakterlerden biri olduğu 

bilinmektedir. İnsan gücünün bir üst seviyesine çıkan bilişsel gücü elinde olan bu 

karakterin insanda olması gereken herhangi bir saflığın, temizliğin, bir iyiliği temsil 

edecek görüntüsünün olmadığını varsayabiliriz. Tüm film ve sinemalarda gelecekçi 



61 
 

kurguları tema alan yapımcıların/yönetmenlerin kötü karakterlere implantlar ile 

dövmeyi bir arada kullandıklarını açık bir şekilde görmekteyiz.  

“İletişim dünyasındaki hızlı gelişim ve değişimden etkilenen kültür 

dünyasında, artık dijital sistemler ve onun kuralları hüküm sürmektedir” (Yılmaz, 

2019). Dönüşmüş bir kültür, yeni yaşam modelleri, parçalanmış kaotik paylaşımsız 

ilişkiler yumağı örneklerde görülmektedir.  Bu görsellerde yer alan karakterlerdeki 

dövmelerin de oluşturulan algı operasyonları ve zihniyet tasarımlarında bütüncül 

kurgunun ayrılmaz parçalarındandır. Çağımızın medya ürünlerinden “oyun”u, “film”i 

geleceğimiz olan çocuk ve genç bireylere ulaştırılarak toplumu istedikleri şekilde 

biçimlemeye çabalamaktadırlar. 

 

3.2 Post Dijital Kültürde Algı Yönetiminde Dövmenin Etkisi 

Dövmenin modern dönem sonrasında tüketim nesnesi haline geldiğine ve 

sonrasında dijital platformların görsel kültürlerinden birini barındırdığına şahit 

olunmaktadır. Dövmenin kullanım amaçları 21. Yüzyıldan itibaren tamamen algısal 

bir görsel kültüre dönüşmüştür.  

Dijital oyunlar ile genç kitleyi kendine çeken oyun şirketleri karakter 

tasarımlarında dövmenin kullanım amaçları kimlik bozma, şiddete yöneltme, kötü 

karakterler üzerinde sempati barındırmakta kullanılmaktadır. Dijital Karakterlerde yer 

alan dövmelerin gelecek dünya kurgusuna hizmet ettiği görülerek, oyunların bir araç 

niteliği taşıdığı varsayılmaktadır. Bununla birlikte animasyonların, filmlerin ve dijital 

karakterlerin yaratıcılarının dövmeyi kötü karakterler ile sunduğu post dijital dönemde 

topluma algı operasyonu yapıldığı görülmektedir. Dövmenin barındığı görsel kültürün 

algı operasyonlarına hizmet eden bir araç niteliği taşıdığı kaçınılmaz bir olgu 

olmaktadır.  

Post dijital kültürde algı yönetimini gerçekleştirmede hegemonyaların tüm 

dijital platformlar ile kültürel normları sarstığı ve dövmenin her platformda varlığı 

dikkat çekilmektedir. Hegemonyalar dövme ile bireyleri algıda değişikliğe sürüklediği 

toplumsal bozulmalara sebebiyet veren bir olgu olmaktadır.  

 

 



62 
 

          4. SONUÇ  

Geçmişte dövmenin kullanım alanlarında, farklı görsel anlatımlarla kimi 

toplumlarda bir ritüel anı kimi toplumlarda bir cezalandırma yöntemi olarak bir çok 

anlam farklılıkları oluşmuştur. Farklı toplumlarda dövme, daha çok kültür 

yansımalarının birer işareti olarak kullanılmaktadır. Mısırdan Çin’e, Anadolu 

topraklarına ve Batı-Doğu ayırmaksızın her kavmin kendine has bir işaret dili olduğu 

görülerek görsel anlatım biçimlerinin farklılıkları yansımaktadır. Dövmeyi kadınların 

Güney Anadolu Bölgesinde güzelliğin temsili, Çin’in en eski kavimlerinde ise 

düşmanlara karşı tecavüz ve alıkoymayı engellemede itici bir güç unsuru olarak 

kullandıkları görülmektedir. Bu bağlamda dövmenin kültürlerarası diyaloğunun 

tarihin en eski dönemlerindeki toplulukların kendi kullandıkları dil gibi öz niteliği 

taşıyan ve anlam farklılıkları yaşatan modellerin kullanıldığı saptanmıştır. Dövmenin 

bu toplumlarda teknik anlamda farklılıklar tespit edilmiş ve deri altına iğne ile 

geçirilen siyah boyalı iplerin dikilip çekilerek oluşan modellere rastlanılmaktadır. 

Kimi toplumlarda ise bir taş ve sivri bir çubuk ile boyaya bandırılarak vücuda enjekte 

edilme yöntemi kullanılmakla beraber etin kesilmesi ile deride oluşan boşluğa boya 

damlatılmasıyla dövmenin oluştuğuna şahit olunmaktadır.  

Milattan sonraki dönemde semavi dinlerin varlığından dolayı dövmenin yok 

olacak kadar azaldığı görülmektedir. Çünkü semavi dinlerde insan vücuduna zarar 

verecek nitelikle herhangi bir yöntemin yapılması hoş karşılanmamaktadır. Buna 

rağmen dövmenin vücuda işlenmesi kısmi toplumlarda yapıldığı görülerek dövmenin 

yok olmadığı ve yaşatılmaya devam ettiği saptanmıştır. Çünkü 18. yüzyılda dövmenin 

tablolarda ve yağlı boya resimlerinde insanlar üzerinde dövme modelleri işlenmiştir. 

Bu neticede dövmenin semavi dinlerde yok olmadığına ve hem İslam 

medeniyetlerinde hem de Amerika, Avrupa, Afrika gibi kıtalarda devamlılığını 

sürdüren buluntulara rastlanılmaktadır.  

20. yüzyılda meydana gelen endüstri alanında makineleşmenin artması ile 

süregelen üretim odaklı çalışmaların olduğu görülmektedir. 1. ve 2. Dünya Savaşı 

öncesinde ve sonrasında meydana gelen teknolojik gelişmelerin devam etmesiyle her 

geçen gün üretimin arttığı, toplumsal reformların oluştuğu bilinmektedir. Üretimin hiç 

hız kesmeden devam ettiği modern dönemde yeni bir üslup haline dönüştürülen 

dövmenin kapitalist toplumların tüketim nesnesine dönüşmesiyle dövmede bir 

rönesans yaşanmıştır. Dövmenin işleyişi bakımından tek bir tekniğe indirgenmesiyle 



63 
 

birlikte tüketim unsuruna dönüştürülerek yeni dövme modelleri oluşturulmuştur ve bu 

bağlamda küresel sermayeye hizmet veren bir meta haline gelmiştir. Geleneksel 

dövmenin dışında dövme, kültürel bir ifade olmaktan çıkarak popüler kültürün nesnesi 

olmuştur. Böylelikle dövmenin ulaşılabilirlik bakımından tüm coğrafyalara yayılmış 

ve yeni bir dövme kültürü oluşmuştur. Dövme popüler kültürün bir nesnesi olarak tekli 

modellerin sanatsal ifade aracı olmasıyla meydana çıksa da aidiyetliği göstermesi ile 

tüketim unsuru olarak kullanıldığına ve aynı modellerin yüzlerce insana işlenmesiyle 

zanaat haline gelerek küresel sermayeye hizmet eden bir olgu haline dönüştüğüne şahit 

olunmaktadır. Böylelikle geleneksel yöntemden çok farklı bir işlenişe geçilerek, 

makineleşmeyle beraber dövmecilik yaygınlaşarak mesleki bir forma dönüşmüştür. 

20. yüzyılın sonlarına doğru dövme artık tam anlamıyla makineleşmiş ve bu 

bağlamda sanayileşmiştir. Dövme modelleri eskiye nazaran işaretlerden öte kimliksel 

eylemlere dönüşerek cinsiyetçi bir yaklaşım da olmaktadır. Dövmenin hegemonyalar 

tarafından dayatılan ve vücuda enjekteden öte geçici modelleri bedene yapıştırıldığı 

görülmektedir. Amerika’ya ait olan “Fritolay” şirketi, cipslerin içine yerleştirdiği 

geçici dövmeleri daha küçük kitlelere ulaştırarak çocuk yaştakilere dövmeyi bir güç 

unsuru şeklinde pazarlamaları ve kullandırmaya teşvik etmelerine rastlanılmaktadır. 

Çünkü çocuk farkındalığı daha geniş ve açık olan bir birey olmaktadır ve bu yüzden 

de sübliminal yollarla dövme kültürünü aşıladıklarına tanık olunmaktadır. Bu aşılama 

yöntemi ile güç odaklarının doğrudan küçük yaştaki çocukların zihnine dövmeyi 

yerleştirerek geleceği istedikleri şekilde hazırladıkları görülmektedir. Böylelikle bir 

firma tarafından bizlere sunulan ve ortaya çıkarılan geçici dövme modellerinin, çocuk 

yaştan başlayarak topluma iyi bir şeymiş gibi gösterdiği şiddet içerikli modeller ile 

gelecek biçimlenmiştir. Tarihler göz önünde bulundurulduğunda 20. yüzyılın son 

demlerinde doğan bir çocuk, yaşadığımız dönemde yetişkin yaşlara ulaşmaktadır ve 

vücudunda dövmesi olmayan genç sayısı çok az olduğu toplumumuz tarafından 

görülebilmektedir. Bu bağlamda hegemonyaların ilk planlarını bu araştırma bazında 

gerçekleştirdikleri söylenebilir. Geleceği inşa edenlerin, kültürü çıkarları ve istekleri 

doğrultusunda manipüle ederken, görsel betimlemeleri insanlığın zihnine dolaylı 

yoldan işlemeleri 20. yüzyılın sonunda gerçekleştirilmiştir. Dövmenin artık günümüze 

kadar olan süreç içerisinde hiç kuşkusuz tamamen kapitalist bir düzen içinde toplumu 

etkileyen, güçlü mesajlar barındıran ve bir kültürü derinden değiştirebileceğine yol 

açabilecek nesnel bir olgu haline geldiği aşikardır. Dövmeler, kitleleri dijital 



64 
 

görsellerle tüketime yönlendiren, kültürel değerlerden uzaklaştıran bir role 

bürünebilmektedir.  

21. yüzyılda geçen yüzyıldan farklı olarak hegemonyaların dövmeyi gelecek 

kültür inşasında kitlelere erişmede farklı bir anlatım benimsediği, post-dijital kültürde 

ise dijital versiyonların kurgulandığı ve kitleleri manipülasyonlara uğrattığı 

görülmektedir. Dijital kültürde artık sınırların olmadığı, iletişimin sınırsızlandığı ve 

böylelikle etkileşimin arttığı bir dijital çağın içerisinde dövmenin de bu etkileşimde 

farklı bir anlatı unsuru olduğu bilinmektedir. Dijitalleşme ile dizi, film, oyun ve buna 

benzer tüm dijital çıktıların dövme ile sentezlendiği yeni bir görsel dil ortaya çıkmıştır. 

Simülasyon ve simülakr oluşumlarının arttığı günümüzde hologramlar ile yapılan 

birçok görsel şovların meydana geldiği görülmektedir. Bu simülasyonlar ile gerçek 

dünyanın yeniden inşası yapılmaya çalışılarak etki yaratılan alanlar tüm insanlığın en 

büyük tehlikesi olmaktadır. Arttırılmış gerçekliğin bir çıktısı olan karakterleri gerçek 

hayata dahil ederek, evlilik gibi geleneksel ve kültürel yaşamları içine alan bireylerin 

varlığına tanıklık edilmektedir. Dövme de bu arttırılmış gerçekliğin içinde, insan 

bedenlerine yayılarak simülasyon karakterlerine kimlik yüklemesi yapılmaktadır. 

Filmlerde, dizilerde ve oyunlarda var olan karakterlerin vücutlarındaki dövmelerin 

varlığı, toplumun o karakter ile kendi arasında oluşturduğu aidiyetlik duygusuyla 

dövmeyi bedenine taşıdığı görülmektedir. Bu bağlamda dijitalleşmenin dövmeye 

verdiği yetki alanı kişileştirilerek toplumsal değil, bireysel etki alanı sağladığı tespit 

edilmiştir.  

Siber kültürle gerçek ile sanal, insan ile yapay, birey ile öteki ilişkilerin yeniden 

ele alındığı görülerek, dövmenin bu kültürde sibernetik kurgularla beraber 

implantların da içinde olduğu çağa hizmet eden ve gelecek dünyasında rol oynayan bir 

olgu haline dönüşmüştür. Bu çağa kadar olan tüm modellerin aksine sibernetik 

implantlar ile sentezlenen yapay zeka simülasyon ve simülakr karakterleri içinde yer 

alan dövmenin işleniş bakımından farklılığı dijital ve elektrik devrelerinin olduğu 

modeller göze çarpmaktadır. Cyberpunk 2077, Alita gibi oyun ve filmleri göz önüne 

aldığımızda, gelenekselden ve günümüzden farklı bir yaklaşım olarak dövme 

modellerinin göze hoş gelen bir yapıda olmayıp aksine gelecek kurgusuna hitap eden 

modellerin daha marjinal ve alışılmışın dışında olduğu bilinmektedir. Özellikle 

gelecekçi kurgularda yer alan punk kültürüne sahip bireylerin hırçın, sert, korkunç, 

şiddet dolu olması göz önünde bulundurulduğunda bedenlerindeki dövmelerin 



65 
 

kimlikleri ile bezendiği görülmektedir. Punk kültürünün toplumsal kimliklere hitap 

etmekten uzak yeni bir dünyanın yaratımında yer verilmesi kültürel yapıların 

yozlaşmasına ve tehlikeli bireylerin oluşumuna imkan vermektedir. Çünkü bu post-

dijital kültürün çıktılarına boyun eğen genç kitlelerin gelecek kurgusunda var olan 

dövmeleri şimdiden bedenlerine işlediğine tanıklık edilmektedir. Böylelikle 

bulunduğumuz çağda dijital teknolojilerle seçici olmayan ve sorgulamayan bireylerde 

zihniyet tasarımı rahatlıkla gerçekleştirilmektedir. Konformist bireyler bu anlamda 

geleceği kurgulayan kişilerin istekleri ve çıkarları doğrultusunda hareket ederek 

kültürel bozulmaların bilinçsizce destekçisi olmaktadır.  

Post-dijital çağda, toplumu farklı bir gelecek kurgusuna yönlendirmeye 

çalışanlar, insana eklenen mekatronik implantlar ile fiziksel olarak performans 

limitlerinin artırılması, daha fazla bilgi depolama gibi bilişsel özelliklerinin 

güçlendirilmesi, ölümsüzlük projeleri, yaşlanmanın önüne geçme çabaları, 

hastalanmanın ortadan kaldırılması gibi araştırmalara yönelmektedir. İnsanı sınır ihlal 

edici müdahalelerle özünden uzaklaştırarak, sanal mecra ve karakterleri olabildiğince 

gerçek “miş gibi” göstererek gerçek olanın ve insanın içi boşaltılmakta sanala göç 

artmaktadır. İnsanoğlunun gitgide post dijitalleşme sürecinde sorgulama yetisini 

kullanmadığı, netokratların ideolojileri doğrultusunda hareket ettiği 

gözlemlenmektedir. Bunu takip eden çoğunluk, sorgulayan azınlık ve kurgulayan 

azınlık arasındaki üçlü sacayağının etki tepki durumlarına göre biçimlenen, 

çoğunlukla da kurgulayan ve takip edenin uyumlu tavrının belirleyici olduğu yaşam 

modelinde “dövme” nin, geleceğin asi-saldırgan-güçlü-yalnız karakter tasarımlarının 

vazgeçilmezlerinden olduğu tespit edilmiştir. 

Günümüzde emanete riayet etme, güvenme, güveni suistimal etmeme, hilm 

sahibi olma, sözünde durma, şükretme, çıkar gözetmeme, diğergam olma, ahde vefa, 

şefkatli olma, adaletli davranma, vicdanlı olma, paylaşma gibi değerlerin geçmişe 

kıyasla giderek azaldığı/yok olduğu/anlam değiştirdiği görsel kültür öğelerinde ve 

toplumlarında görülmektedir. Sorgulamaktan vazgeçmeyen, bilinçli yaklaşımlar 

sergileyen, okur-yazar nitelikte bireyler yetiştirmenin; toplum içinde yaşanabilir bir 

hayatın temelini teşkil eden ve insanı insan yapan değerlerin yok olmasında, direnç 

mekanizması oluşturacağı düşünülmektedir. Bu hususta ki önerimiz geleceğe dair 

öngörüler içeren ve öncesinde direnç göstermede fayda sağlayan parça bütün ilişkisine 

dayalı bilimsel araştırmaların çoğalmasıdır. 



66 
 

KAYNAKÇA 

 

Akmeşe, A. G. (2020). Dijital Kültürün Etkisiyle Okul Paydaşlarının Teknoloji Kullanımında 
Yaşadıkları Benzerlikler, Farklılıklar ve Çatışmalar. Yüksek Lisans tezi, Ankara 
Üniversitesi Eğitim Bilimleri Enstitüsü, Ankara. 

Arslan, M. E. (2006). 20. Yüzyıl Teknolojik Ütopyalarının, Hareketlilik, Esneklik / Uyabilirlik 
ve Teknoloji Kavramları. Yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri 
Enstitüsü, İstanbul. 

Aslan, R. ve Erdoğan, S. (2017). 21. Yüzyılda hekimlik eğitimi: Sanal gerçeklik, artırılmış 
gerçeklik, hologram. Kocatepe Veterinary Journal. 10 (3). 204-212. 

Ascott, R. (Ed.). (1999). Reframing Consciousness. Oregon: Intellect Books 

Atalay, M. (2019). Dijital Kültürde Gösteri Olarak Tüketim. Yüksek lisans tezi, Marmara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul 2019. 

Baran, A.G, Hazer, O. ve Öztürk, M.S. (drl.). (2020).  Post-Dijital Çağda İletişim. Ankara: 
Hacettepe Üniversitesi Gençlik Araştırmaları ve Uygulama Merkezi. 

Başar, E.E. ve Durmaz, A. (drl.). (2018). İnovasyon Ekonomik Ve Sosyal Eğilimler. Ankara: 
İmaj Yayınevi. 

Batu, M. ve Tos, O. (2017). Tüketim Kültürü Odağında Modernizm ve Postmodernizmin 
Karşılaştırılması. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi. 5 (2), 
991-1023. 

Baudrillard, J. (1998). Simülakrlar ve simülasyon. Oğuz Adanır (çev.), Ankara: Dokuz Eylül 
Yayınları. 

Berkmen, H. (2014, Ekim.). Ötzi’nin Dövmeleri. Erişim: 5 Eylül 2019, 
http://www.halukberkmen.net/duyurular2.php?id=241 

Bignell, J. (2000). Postmodern Media Culture. Edinburgh: Edinburgh University Press.  

Bilgen, H. (2014), Biyoteknoloji ve İnsan Hakları: Trans-Hümanizm Hukuk Alanına Nasıl 
Girdi. Erişim: 24 Mayıs 2020 https://www.medikalakademi.com.tr/biyoteknoloji-ve-
insan-haklari-transhuemanizm-hukuk-alanina-nasil-girdi/  

Bingöl, B. (2018). Yeni Bir Yaşam Biçimi: Artırılmış Gerçeklik (AG). Üsküdar Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Akademik Dergisi Etkileşim. (1), 44-55. 

Coşkun, C. (2017). Bir Sergileme Yöntemi Olarak Artırılmış Gerçeklik. Sanat ve Tasarım 
Dergisi. 20, 61-75. 

Çakmak, D. (2019). Kültürler Arası İletişimde Haber Çevirisinin Sosyo-Kültürel ve 
Çeviribilimsel Analizi. Yüksek lisans tezi, Muğla Sıtkı Koçman Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Muğla. 

Çelikten, M. (2006). Kültür ve Öğretmen Metaforları, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (21), 
269-283. 

Çolak, A. (2019). Popüler Kültür Bağlamında Çizgi Filmlerin Kültür Aktarımındaki Yeri: 
“İstanbul Muhafızları” İncelemesi. Yüksek lisans tezi, İstanbul Aydın Üniversitesi 
Sosyal Bilimleri Enstitüsü, İstanbul.  

Çoruhlu, Y. (2015). Tendeki Desen Dövme. National Geographic Türkiye Dergisi (s. 38-55) 
Erişim: 15 Nisan 2020, https://issuu.com/kaan28x/docs/nat_geo_166_-_2015___ubat 

Demir, A. (2018). Ölümsüzlük ve Yapay Zekâ Bağlamında Trans-hümanizm.  Online 
Academic Journal of Information Technology, 9 (30), 95-104  



67 
 

Demir, S. T. (2017). Modern Kültürde Kentten Kaçmanın ve Uzaklara Gitmenin Sosyolojisi. 
İnsan ve İnsan. 4 (13), 242-252.  

Dikkaya Göknur, Ö. (2017). Geleneksel Kültürden Tüketim Kültürüne Geçişte Evlilik 
Törenlerinde Kullanılan Kıyafet ve Nesnelere Yüklenen Anlamlar. Doktora tezi, Ege 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

Tezgeç, M. S. (2015). Kendini İfade Aracı Olarak Dövmeler: Nitel Bir Araştırma. Yüksek 
lisans tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Dikmen, B. (2012). Değişen Dünyada Kültür Sanat ve Bilim İlişkisi, Batman Üniversitesi 
Yaşam Bilimleri Dergisi, 1 (1), 137-144. 

Durham, M.G. & Kellner, D.M. (eds.). (2006). Media and Cultural Studies. New Jersey: 
Blackwell Publishing.  

Ertan, C. (2013, Ekim). “Kültürel Bir İfade Aracı Olarak Dövme Ve Farklı Toplumsal 
Bağlamlardaki Görünümleri”. VII. Ulusal Sosyoloji Kongresi, Muğla Sıtkı Koçman 
Üniversitesi, Muğla. 

Ertan, C. (2017). Dövmeli Bedenler. Ankara: Phoenix Yayınevi. 

Ertuğrul, E. (2018, Mart). Mısır Mumyasında Bilinen En Eski Dövme Sanatı Bulundu. 
Erişim: 1 Ocak 2021 https://arkeofili.com/misir-mumyasinda-bilinen-en-eski-dovme-
sanati-bulundu/ 

Ferhat, S. (2016). Dijital Dünyanın Gerçekliği, Gerçek Dünyanın Sanallığı Bir Dijital Medya 
Ürünü Olarak Sanal Gerçeklik. TRT Akademi. 1 (2), 724-746. 

Gençel, S. (2018). Geleneksel Dövmenin Seramik Yüzeylerde Uygulanması  (Mardin Kızıltepe 
Örneği). Yüksek lisans tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, 
Isparta. 

Gorltner, F. (2020). 2C.E.F.I (Creative Cyberware Engineering Freestyle Initiative). Erişim: 
21 Ocak 2021, https://conceptdojo.com/projects/WKdrmN 

Gürbüz, A.M. (2018, Şubat). Cyberpunk nedir?. Sosyalkafa. Erişim: 6 Haziran 2021, 
http://sosyalkafa.net/2018/02/07/cyberpunk-nedir/ 

Günal, H. (2015). Distopik Filmler Üzerinden Mekansal Okumalar. Yüksek lisans tezi, 
İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

Güner Özge, E. (2021). Türklerin Farklı Dinleri Benimsemelerinin Değerlendirilmesi: 
Uygurlar, Hazarlar, İtil Bulgarları ve Karahanlılar Örnekleri. Yüksek lisans tezi, 
İstanbul Medeniyet Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, İstanbul. 

Güney, E. (2020). Kültürel Değişimler İlişkisinde Post-Dijital Sanat: Sınır İhlalleri. Journal 
of Arts, 3 (2), 129-142. 

Gürdal, B. (2020). Ütopya ve Liberalizm: Liberteryen Ütopyanın İmkânı. Yüksek lisans tezi, 
Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Bolu. 

Hatipler, M. (2017). Postmodernizm, Tüketim, Popüler Kültür ve Medya. Bilgi. (34), 32-50.  

Işgın, D. (2019). Kültür Felsefesi Bağlamında Kültür Bakanlığı Kültür Politikalarının (2002-
2017) İncelenmesi. Yüksek lisans tezi, Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Ankara  

İletir, N. (2019). Popüler Kültürün Reklamcılığa Etkilerinin Tv Sektöründe İncelenmesi. 
Yüksek lisans tezi, Haliç Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

İnci, M. A., Akpınar, Ü., ve Kandır, A. (2017). Dijital kültür ve eğitim. Gazi Üniversitesi Gazi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 37 (2), 493-522. 



68 
 

Kaban, Z. Y. (1994). Genel sistem teorisi ve sibernetik. Marmara İletişim Dergisi. 8 (8), 219-
226. 

Karakaş, M. (2017, Mayıs). Bir zihniyet olarak tüketim kültürü ve ihtiyaçların yabancılaşması. 
In ICPESS (International Congress on Politic, Economic and Social Studies).   

Karanfil, N. (2015). Küreselleşmenin Tüketim Kültürü ve Davranışı Üzerine Etkisi. Doktora 
tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Kaval, M. (2019). Tüketim Kültürü ve Tasavvufi Zühd Geleneği. Anemon Muş Alparslan 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi. 7 (1), 151-166. 

Kavas, F. (2019). Çağdaş Sanatta Ütopya ve Distopya. Yüksek lisans tezi, İstanbul 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Kaya, M. (2013). Modernleşme Sürecinde Aşiretlerin Dönüşümü: Şanlıurfa Aile ve Aşiret 
Dernekleri. Doktora tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya. 

Keleş, H. ve Kılıç, D. (2017). Mennonit Kilisesi'nin İnanç Esasları, Öğretileri ve 
Sakramentleri. Electronic Turkish Studies, 12(10), 165-184. 

Kılınç, M. (2017). Kitle Kültürünün Dijital Kültüre Dönüşümü ve Toplumsal Etkilerinin 
İncelenmesi. Yüksek lisans tezi, İstanbul Aydın Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
İstanbul. 

Kırılmaz, H. ve Ayparçası, F. (2016). İnsan ve İnsan. 3(8), 2016, 32-58. 

Kodaman, M. (2014, Kasım.). “Herşey Sanat mıdır? Sanat Eğitiminin Gerekçesi Bağlamında 
Sanat Kavramına Bir Bakış”. Sanatı Yönetmek Uluslararası Sempozyumu, Yıldız 
Teknik Üniversitesi, İstanbul, 

Kocadaş, B. Modernizm ve Postmodernizm Süreçlerinin Tüketim Kültürüne Yansımaları.  
(2005). Kültür ve Medya. Bilig, (34), 1-13. 

Köroğlu, O. (2012, Mayıs.). En yaygın iletişim ortamında artırılmış gerçeklik uygulamaları. 
Erişim: 6 Nisan 2021, http://inet-tr.org.tr/inetconf17/bildiri/14.pdf 

Kubat, U. (2013). Çift Kültürlülerde Kültürleşme, Kültürel Açıdan Simgesel Markalar ve 
Marka Tutumu Arasındaki İlişkinin İncelenmesinde Reklam Dilinin Rolü, Doktora Tezi, 
Akdeniz Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Antalya. 

Kurtyılmaz, D. (2014). Ütopyalar ve Karşı-Ütopyalar Bağlamında Modern Felsefi Düşünce 
ve Eleştirisi. Yüksek lisans tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

Kuş Bağcı, E. (2019). Modernizmden Günümüze Resim Sanatında Ütopik ve Distopik 
Mekânlara Bir Bakış. Yüksek lisans tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 
Güzel Sanatlar Enstitüsü, İstanbul. 

Küçükcoşkun, Y. (2006). 1980-2005 Dönemi Türk Edebiyatında Ütopik Romanlar ve 
Ütopyanın Kurgusu. Yüksek lisans tezi, Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Isparta. 

Mcfall, L. (2004). Advertising A Cultural Economy. London: Sage Published. 

Otyakmaz, U. (2019). Küyerelleşme sürecinde Renk ve Tasarım İlişkisi Bağlamında Dövme 
Sanatı.  Yüksek lisans tezi, Beykent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Öncül, K. (2012). Kültürümüzde Dövme Geleneği. Kars: Kafkas Üniversitesi Türk Halkbilimi 
Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları. 

Özadmaca, K. (2015), Dövme Yaptıran ve Yaptırmayan Bireylerin kişilik Özellikleri, Beden 
Algıları ve Benlik Saygılarının Karşılaştırılması. Yüksek lisans tezi, Yakın Doğu 
Üniversitesi Sosyal Bölümler Enstitüsü, Lefkoşa. 



69 
 

Özaran, B. (2018), Postmodern kültür ve Halkla İlişkiler: Kampanyalar Üzerine Bir Analiz. 
Doktora tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Anakara. 

Özer, Y. (2010). Unesco’nun 1989 Tarihli Popüler ve Geleneksel Kültürün Korunması Tavsiye 
Kararı’nın Halkbilimi Çalışmalarına Etkisi. Yüksek lisans tezi, Gazi Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Özdemir, N. (2018). Geleneksel Bilgi ve Kültür Ekonomisi, Türk Dünyası İncelemeleri 
Dergisi, 18 (1), 1-28. 

Özdoğan Türkyılmaz, H. (2019). Küreselleşen Türkiye’nin Kültür ve Sanat Ortamında Bir 
Aktör: René Block. Doktora tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Ankara. 

Özgiden, H. (2013). Dijital Kültür Sürecinde Elektronik Ticaretin Dönüşümü: Sosyal Ticaret 
Uygulamaları. Yüksek lisans tezi, Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir. 

Öztürk Merdin, A. (2020). Geleneksel Kültürde Yaşlı Ve Yaşlılık: Kırşehir Örneklemi. Doktora 
tezi, Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Öztürk, N. (2010). Amiş Ailesinde Kadının Rolü ve Bu Rolün Belirlenmesinde Dinin Etkisi. 
Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 10 (3), 57-73. 

Rıda Tür, M. ve Çakmak, F. (2017, Aralık). “Bilim Tarihinde İlk Sibernetik Ve Otomatik 
Kontrol Sistemleri”. Genç Akademisyenler Sempozyumu, Mardin Artuklu Üniversitesi, 
Mardin.  

Sağır, A. ve Aktaş, Z. (2019). Simulakr Öznenin İnşası: Belirsizliklerinden Belirliliklere Post-
Truth Bir Kayma, Abant Kültürel Araştırmalar Dergisi, 4 (8), 1-19. 

Sarı, A. (2018). Popüler Kültür Bağlamında Okuma: Lise Öğrencilerinin Popüler Kültüre 
Karşı Tutumları İle Okumaya Karşı Tutumlarının Karşılaştırılması (Tavaşanlı Örneği), 
Yüksek lisans tezi, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Kütahya. 

Sarı, B. (2019). Modernizmden Postmodernizme Tüketimin Evrimi Ve Ekonomi Politiğini 
Anlamak. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi. 18 (70), 554-568. 

Sarıgül Yılmaz, D. (2018). Kültür ve Popüler Kültürde Çikolatanın Yeri ve Öneminin Kültür, 
Tüketim, Sağlık ve Lezzet Bağlamlarında İncelenmesi: Gaziantep Örneği. Yüksek lisans 
tezi, Gaziantep Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Gaziantep. 

Sevin, B. (2018). Edebiyat, Sinema, Mekan Arasındaki Geçişgenlik Üzerine Bir Araştırma: 
Steampunk ve Siberpunk’ın Farklı Tasarım Sahalarındaki İzdüşümleri. Yüksek lisans 
tezi, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

Sevinç, A. (2005). İkinci Dünya Savaşı Sonrası Mimarlık Hayalleri: Ütopya Eskizleri. 
Doktora tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

Sezgin, M. ve TALAZ, L. (2016). Bilişim Devrimi, Sibernetik İletişim ve Stratejik Halkla 
İlişkiler. Karabük Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 6 (2), 559-571. 

Simmel, G. (2019). Modern Kültürde Çatışma. Tanıl Bora, Utku Özmakas, Nazile Kalaycı, 
Elçin Gen (çev.), İstanbul: İletişim Yayınları. 

Soyal, E. (2013). Modernizm ve Sonrası Kaidesinden Kurtulan Heykel. Yüksek lisans tezi, 
Anadolu Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü, Eskişehir. 

Şişci, F. (2019). Güzelliğin Peşinde Bir Serüven: Dövme. Uluslararası Sosyal Araştırmalar 
Dergisi. 12(63), 569-575. 

Tabanlı, K. (2018). Zihinsel Zanaatçılık Bağlamında Yeni Medyada Çalışma ve Serberst 
Zaman. Doktora tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 



70 
 

Tekin, D. (2014). Modern Kültürde “Ev” İn Nesneleşmesi: Özne Üzerinden Bir Okuma. 
Yüksek lisans tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri Enstitüsü, İstanbul. 

Türk, B. (2018). Post-Dijital Çağın Yenilikçi Tüketicileri. İnovasyon: Ekonomik ve Sosyal 
Eğilimler. 

Tutuş, G. (2020). Çok Kültürlü Ortamda Kültürel Zekânın Kültürlerarası Duyarlılık Üzerine 
Etkisi: Portekiz Örneği. Yüksek lisans tezi, Hasan Kalyoncu Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, Gaziantep. 

Uğur Çerikan, F. ve Alanko, M.R. (2016). Dövmenin Çeşitli Dillerde Etimolojisi ve Kısa 
Tarihçesi. Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi. 25 (1), 166-193.  

Vatansever Deviren, N. ve Yıldız, O. (2017). Gayrisafi Milli Mutluluğun Ekonomik 
Kalkınmadaki Rolü: Bhutan Krallığı Örneği. Adnan Menderes Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsü Dergisi, 4 (4), 232-248. 

Yanıklar, C. (2018). Postmodern Tüketim, Tüketim Kültürü ve Toplumsal Kimliğin İnşası. 
Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi-KOSBED. (35), 231-252. 

Yılmaz, A. (2019). Gençlerin Kimlik Oluşumunda Dijital Kültürün Etkisinin Araştırılması: 
Selçuklu Örneği. Yüksek lisans tezi, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Konya. 

Yücel, Ö.D. ve Çevik, A. ( 2015 ). Kimlik ifadesi olarak dövme. Kriz Dergisi, 1 (3), 17-26. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Ozan Samangül Samsun İlkadım Güzel Sanatlar ve Spor Lisesi’ni 

bitirdikten sonra Ondokuz Mayıs Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi’nden 2019 yılında mezun oldu. 2019 yılında Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsünü kazandı. 

 

 
İletişim Bilgileri 

 

Orcid No: 0000-0003-1662-3256 

 

 

 
 

Kazanılan Burslar 

 

• 2016-2017 öğrenim yılı ‘TEV Yüksek Öğrenim Başarı Ödülü”  

• 2017-2018 öğrenim yılı “TEV Yüksek Öğrenim 1.lik Ödülü” 

• 2018-2019 öğrenim yılı “TEV Yüksek Öğrenim Başarı Ödülü” 

 

 


