
T.C 

DOKUZ EYLÜL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ PROGRAMI 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

ELMALILI HAMDİ YAZIR’IN TEFSİRİNDE KÖTÜLÜK 

PROBLEMİ 

 

 

Emel ŞENTÜRK 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Mehmet İLHAN 

 

 

 

İZMİR - 2021  



ii 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

  

 



iii 

 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Elmalılı Hamdi Yazır’ın Tefsirinde 

Kötülük Problemi” adlı çalışmanın, tarafımdan, akademik kurallara ve etik değerlere 

uygun olarak yazıldığını ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilerden 

oluştuğunu, bunlara atıf yapılarak yararlanılmış olduğunu belirtir ve bunu onurumla 

doğrularım. 

 

                                                                                                                      …/…/2021 

                                                                                                             Emel ŞENTÜRK  



iv 

 

ÖZET 

Yüksek Lisans Tezi 

Elmalılı Hamdi Yazır’ın Tefsirinde Kötülük Problemi 

Emel ŞENTÜRK 

 

Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Temel İslam Anabilim Dalı 

Temel İslam Bilimleri Programı 

 

Kötülük sorunu, insanoğlunun varoluşundan bu yana pek çok düşünür 

tarafından tartışılagelen bir problem olmuştur. Kelam ilminin de tartışma 

konuları arasında ön planda yer alan kötülük problemi için farklı fikirler öne 

sürülmüş, sorun anlaşılmaya çalışılmıştır. Kelâmî problemlerde, Ehl-i Sünnet 

anlayışının dışına çıkmamaya özen gösteren Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın 

meseleye yaklaşımını Hak Dini Kur’an Dili adlı Tefsirini esas alarak ele 

alacağız. 

Çalışmamız, giriş, iki bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Giriş bölümünde 

tezin konusu, amacı, yöntemi ve kaynakları ele alınmış; Elmalılı’nın hayatı, ilmî 

kişiliği, kelamcılığı ve eserlerine kısaca değinilmiştir. Birinci bölümde 

kötülüğün tanımı yapıldıktan sonra problem, İslam dışındaki bazı dinler 

açısından işlenmiş; Batılı filozofların, Müslüman düşünürlerin ve Kelâmî 

grupların görüşleri ele alınmıştır. Çalışmamızın esas kısmını oluşturan ikinci 

bölüme gelince, Kur’an-ı Kerîm’de kötülük ile ilgili geçen bazı kavramlara 

Elmalılı’nın yorumu katılarak yer verilmiştir. Onun Kötülük Problemine 

Yaklaşımı, kötülük çeşitleri başlıkları altında incelenmeye çalışılmıştır. 

Elmalılı, hükümlerinde adalet sahibi olan Allah’ın her şeyi hikmet üzere 

yarattığını belirtir. Hikmet ile yaratılmış olan bu düzen karşısında kendisine 

verilen irade gücü ve akıl dolayısıyla insanın imtihana çekileceği düşüncesi 

müellifin, kötülük problemini çözüm tarzını teşkil etmektedir. 

 



v 

 

Anahtar Kelimeler: Allah, İyilik, Kötülük, Hikmet, İlâhî Adalet, İrâde, İmtihan, 

İnsan, Âlem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

                                                         ABSTRACT 

Master’s Thesis 

The Problem of Evil in Elmalılı Hamdi Yazır’s Interpretation 

Emel ŞENTÜRK 

 

Dokuz Eylül University 

Graduate School of Social Sciences 

Department of Basic Islamic Sciences 

Basic Islamic Sciences Program 

 

        The problem of evil is a subject that many thinkers have discussed since the 

existence of humanity. At the same time this problem have been also the subject 

of discussion of the science of Kalam. Islamic scholars have put forth different 

ideas about this matter and tried to be understood the problem of evil. We will 

examine Elmalılı Hamdi Yazar’s approach to this issue, who tries not to go 

beyond the understanding of Ahl As-sunnah in the Kalam problems, in the light 

of his book called Hak Dini Kur'an Dili. 

        This study consist of an introduction, two sections and conclusion. In the 

introduction, the subject, purpose, method and sources of the thesis are 

discussed. After that, Elmalılı Hamdi Yazır's life, scientific personality, theology 

and works are briefly mentioned in the first chapter, the concept of evil is 

defined and then the problem of evil is evaluated from the perspective of some 

non-İslamic religions. In addition, the ideas of Western philosophers, Muslim 

intellectuals and Islamic sects is also examined. In the second part, which 

constitutes the main section of our study some concepts related to evil in the 

Holy Quran are analyzed in light of Elmalılı Hamdi Yazır's opinions. Moreover, 

Elmalı Hamdi Yazır's approach to the problem of evil is studied under the title 

of types of Evil. 

        Elmalılı Hamdi Yazır expreses that God created everything with wisdom 

and, he believes that in this order created with wisdom, man will be put to the 

test because of the reason and will power given to him. This idea reveals Elmalılı 

Hamdi Yazır's the solving style this problem of evil. 

 



vii 

 

Keywords: God, Goodness, Evilness, Wisdom, Divine Justice, Free Will, 

Human, Universe. 

  



viii 

 

       ELMALILI HAMDİ YAZIR’IN TEFSİRİNDE KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ ONAY SAYFASI ii 

YEMİN METNİ iii 

ÖZET iv 

ABSTRACT vi 

İÇİNDEKİLER viii 

KISALTMALAR x 

 

GİRİŞ 1 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

1.1. KÖTÜLÜĞÜN TANIMI 6 

1.2.KÖTÜLÜĞÜN MAHİYETİ 7 

1.3. KÖTÜLÜĞÜN ÇEŞİTLERİ 11 

1.4. KÖTÜLÜĞÜN PROBLEM OLMA AÇISINDAN ÇEŞİTLERİ 14 

1.4.1. Varoluşsal Kötülük Problemi 15 

1.4.2. Mantıksal Kötülük Problemi 15 

1.4.3. Delilci Kötülük Problemi 17 

1.5. KÖTÜLÜK PROBLEMİNİN KISA TARİHSEL SEYRİ 18 

1.5.1. İslam Dışında Bazı Dinlerde Kötülük Problemi 18 

1.5.2. Antik Çağ’dan Modern Döneme Kötülük Problemi 22 

1.5.3. İslam Filozoflarında Kötülük Problemi 30 

1.6. KELAMİ EKOLLERE GÖRE KÖTÜLÜK PROBLEMİ 34 

1.6.1. Mutezile 35 

1.6.2. Ehl-i Sünnet 42 

1.6.2.1. Eş’ari 42 

1.6.2.2. Mâtürîdî 46 

 



ix 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR’IN TEFSİRİNDE KÖTÜLÜK 

PROBLEMİNE YAKLAŞIMI 

 

2.1. KÖTÜLÜK PROBLEMİNE DAİR BAZI KUR’ANÎ KAVRAMLAR 52 

 53 ( İsm ) الاثم  .2.1.1

 54 (Seyyie) السيئّة  .2.1.2

 56 (Fesad)  الفساد .2.1.3

 57 (Fahşa) الفحشاء .2.1.4

 58 (Münker) المنكر .2.1.5

 59 (Şerr) الشر .2.1.6

 60 (Zulüm) الظلم .2.1.7

 62 (Durr) الضرر  .2.1.8

 62 (Dâll)  الضلل .2.1.9

 64 (Kubh) القبح .2.1.10

2.2. KÖTÜLÜĞÜN İZAFİLİĞİ MESELESİ 67 

2.3. TABİÎ KÖTÜLÜK PROBLEMİ 71 

2.3.1. Ontolojik Yapısı Açısından Âlem 71 

2.3.2. Ontolojik Yapısı Açısından İnsan 75 

2.4. METAFİZİK KÖTÜLÜK PROBLEMİ 80 

2.4.1. İlahi İrâde Açısından 80 

2.4.2. İlahi Takdir Açısından 91 

2.4.3. İlâhi Hikmet ve Adalet Açısından 96 

2.5.AHLAKİ KÖTÜLÜK PROBLEMİ 102 

2.5.1. Kudret-Kötülük İlişkisi 102 

2.5.2. İnsan Hürriyeti Meselesi 107 

2.5.3.Fiil ve Kesb-Kötülük İlişkisi 116 

2.5.4.İnsanın Kötülükle İmtihan Ve Terbiyesi 121 

 

SONUÇ 126 

KAYNAKÇA 131 

 



x 

 

KISALTMALAR 

 

as.        aleyhi’s-selâm 

b.         bin/ibn (oğlu) 

bkz.     bakınız 

çev.      çeviren 

DEU    Dokuz Eylül Üniversitesi 

DİA     Diyanet İslam Ansiklopedisi 

Ed.       Editör 

h.          hicrî 

Hz.       Hazreti 

Nşr.      neşreden 

s.           sayfa 

sas        sallallâhü  aleyhi ve sellem 

ss.         sayfalar arası 

şrh.       şerheden 

trc.        tercüme eden 

thk.       tahkîk 

t.y.        tarih yok 

ö.           ölüm 

vb.        ve benzeri 

y.y.        basım yeri yok 



1 

 

GİRİŞ 

 

1- Araştırmanın Konusu ve Amacı: 

            Bugün değişen koşullar ve gelişen teknoloji ile birlikte hayatın bir hayli 

hareketlilik gösterdiğine şâhid olmaktayız. Hayatın bu akışıyla beraber dünyada 

birtakım kötülüklerle karşı karşıya kaldığımızı görmekteyiz. Bu durum yetişkinlerin 

yanı sıra ilkokul çağındaki çocukların bile kendini ve evreni sorgulamaya 

yönelmesine sebep olmaktadır. Bu sorgulama yaratıcının varlığı başta olmak üzere 

i’tîkâdî boyuta kadar varmıştır. Her seviyeden insanın anlamaya çalıştığı “Kötülük 

Problemi” Kelam tarihinin kuşkusuz en çarpıcı konularından biridir. 

Kötülük, insanlık tarihi kadar eskiye gitmektedir. İnsanlık tarihi boyunca türlü 

kötülükler yaşanması bu problemin gündemde kalmasını anlaşılabilir kılmaktadır. 

Epiküros’un kurmuş olduğu formülasyon bu meseleyi mantıksal bir düzleme 

taşımıştır. Yalın bir ifadeyle bu sorun “mutlak iyi ve her şeye gücü yeten bir Tanrı ile 

kötülüğün varlığının bağdaşmadığı” savı ekseninde dönmektedir.  

 İnsanoğlunun varoluşu, varoluşsal soruları da beraberinde getirmektedir. 

Deneyimlemeler sonucunda evrende bunca kötülüğün olması ile iyi bir Tanrı’nın 

bağdaşmadığı düşüncesi sebebiyle sorun, insanları oldukça meşgul etmiş ve çözüm 

arayışlarına yöneltmiştir. Bu durum, “kötülüğün kaynağı”na değinmeyi kaçınılmaz 

kılmaktadır. 

İnsan algısı, insanın irade hürriyetine sahip olduğunun bir göstergesidir. İnsan 

algısı, kâinatta süregelen olaylar açısından önemli bir kriterdir. Bir olay binlerce 

insan tarafından farklı resmedilebilmektedir. Bu durum resmedilenin değil 

resmedenin hayal gücü, yorum yeteneği ve beklentilerine bağlı olarak gelişmektedir. 

Olayların şekil kazanmasında etkin rol alan insan faktörünü kümelerinden bağımsız 

düşünmek beyhude bir uğraşıdan öteye geçemeyecektir. Sosyal yapıdaki bu varlık, 

yaşam alanı, yaşam alanına ortak olan kimseler ve yaşam alanına müdahale eden 

faktörler ile bir şablon oluşturmaktadır. Tüm bunlar insanın tercihlerinin 

şekillenmesinde etkili olan unsurlardan olmaktadır. 

Kötülük Problemini farklı açılardan ele alan çalışmalar bulunmaktadır. Biz de 

çalışmamızda Osmanlı’nın son devirlerinde medresede tahsil görmüş Cumhuriyet 

dönemine de erişmiş, Kurtuluş Savaşı ve milli mücadeleye şâhid olmuş, son devrin 



2 

 

önemli bir kelâm âlimi ve aynı zamanda fikir işçisi bir müfessirin kaleminden 

Kötülük Problemine olan yaklaşımını aktarmaya çalışacağız. Fikirleriyle tarihe iz 

bırakmış bir mütefekkir olan Elmalılı Hamdi Yazır ve eserleri hakkında yapılan 

epeyce çalışma bulunmaktadır. Ancak “Elmalılı Hamdi Yazır’da Kötülük Problemi” 

başlığı altında ele alınmış münferid bir çalışma bulunmamaktadır. Hal böyle olunca 

konuyu, döneminin ününü almayı hak etmiş bir âlimin Cumhuriyet’in kuruluşundan 

günümüze değin pek çok meselenin anlaşılmasında etkisi olan, Latin harfleriyle 

neşredilen ilk tefsir olma özelliği ile bildiğimiz Hak Dini Kur’an Dili adlı eserinde 

kötülük meselesine dair yaklaşımını çalışmayı hedefledik. Elmalılı’nın Kötülük 

Problemini ele alırken hangi itikâdî mezhebe benzer görüşler sergilediğini, hangi 

konularda hangi itikâdî mezheplerden ayrıldığını tefsiri bağlamında saptamayı 

amaçladık.  

Kötülük Problemi, 20. ve 21. y.y’da ateizm adına en fazla dile getirilen 

problemlerden bir tanesidir. Bu çalışma İslam düşüncesinde bu problemin nasıl ele 

alındığını ve 20. y.y mütefekkirlerinden birisi olan Yazır’ın bu meseleye nasıl 

baktığını tespit etmeyi amaçlar. Çalışma, merak edip sorgulama içerisinde olan 

kimselerin sorularına bulabileceği cevaplar barındırır. Çalışmamız, literatüre katkı 

sağlamak ve yapılacak olan yeni araştırmalara kaynaklık teşkil etme gibi hedefleri 

içermektedir. 

2- Araştırmanın Yöntemi ve Kaynakları: 

           Elmalılı Hamdi Yazır’ın Kötülük Problemine yaklaşımının doğru 

anlaşılabilmesi için ilk olarak Elmalılı’nın yaşadığı dönem, yetişmesinde etkisi olan 

kişiler, ilmî kişiliği ve genel fikirlerinin bilinmesi gerekmektedir. Bu bakımdan 

öncelikle giriş kısmında ilim ve fikir dünyasındaki yerini tespit etmek adına bu 

bilgilere yer verilmiştir.  

Okumalarımıza dayanarak çalışmamızın iki bölümden oluşmasına karar 

verdik.  Birinci bölümde kötülük kavramı ele alınıp kötülükler sınıflandırılmıştır. 

Ardından kötülük sorununun tarihsel seyri bakımından fikirlere yer verilip kelamî 

ekollere göre ele alınmıştır. İkinci bölümde ise kötülük kavramı ile ilgili Kur’an-ı 

Kerîm’de geçen bazı terimlerin Elmalılı’nın yorumlamaları eşliğinde semantik 

tahlilleri yapılmıştır. Son tahlilde Elmalılı’nın meseleye yaklaşımı ilgili başlıklar 

altında incelenmiştir. 



3 

 

           Araştırmamız için öncelikle kötülük problemine dair ortaya konulan 

çalışmalar ile ilgili bir literatür taraması yapılmıştır. Konuya ait veriler toplandıktan 

sonra ulaşılan bulgular, eşsüremli ve ardsüremli olacak şekilde ele alınarak 

Elmalılı’nın Tefsirinde Kötülük Problemi açıklığa kavuşturulmaya çalışılmıştır. Aynı 

zamanda, araştırmamızın literatür içerisinde yeni ve farklı bir perspektif oluşturması 

hedeflenmektedir. 

             Çalışmamızda konunun temeline hâkim olmak adına, Kâdî Abdulcabbâr’ın 

Muğnî’si, Eş’arî’nin Mâkalatu’l-İslamiyyîn’i ve el-Lüma’sı, Gazali’nin İhyâ’sı, 

Mâtürîdî’nin Kitabu’t-Tevhîd’i ve Nesefî’nin Tabsırâtü’l-Edille’si gibi temel Kelâm 

kaynaklarına müracaat edilmiştir. 

              Kötülük Problemi ile ilgili farklı disiplinler tarafından ele alınmış çalışmalar 

bulunmaktadır. Burada tümünü almak oldukça güç olacağı için konuya kaynaklık 

teşkil etme açısından fikirlerinden esinlendiğimiz bazı yazarlara, onların kitap ve 

makalelerine yer vereceğiz. Bunları şöyle sıralayabiliriz: Eric Lee Ormsby: İslam 

Düşüncesinde İlâhî Adalet Sorunu (çev. Metin Özdemir), Metin Özdemir: İslam 

Düşüncesinde Kötülük Problemi, “Mâtürîdî’nin Kötülük Problemine Yaklaşımı”, 

“İlâhî Takdir Açısından Kötülük, Kötülük Problemine Felsefî ve Kelâmî Açıdan 

Mukayeseli Bir Yaklaşım”, Lütfullah Cebeci: Kur’an’da Şer Problemi, Hulusi 

Arslan: Mutezileye Göre İyilik ve Kötülük (Husün Ve Kubh) Problemi, J. Meric 

Pessagno: “Mâtürîdî Düşüncede Kötülük (Kavramının) Kullanımları” (trc. Fethi 

Kerim Kazanç), Sami Şekeroğlu: “Mâtürîdî’de Kötülük Problemi”, Emine Öğük: 

“İslam Düşüncesinde Şer/Kötülük Probleminin İzâhına Katkı Sağlayan Etkili 

Öğreti:Hikmet”. Bu çalışmaların kimisi kitap kimisi ise makale formatında 

basılmıştır. Farklı eserlerden esinlenmiş olduğumuz çalışmamız kendine özgü bir 

özellik taşımaktadır. 

            Çalışmamızda, öncelikle Kur’an-ı Kerîm’de geçen bazı kavramlar tespit 

edilmiştir. Tespit edilen bu kavramların kullanılmış olduğu ayet ve bağlamlar 

incelenmiştir. Konumuzla ilgili yerler özenle okunarak Elmalılı’nn Kötülük 

Problemine Yaklaşımı ortaya konulmaya çalışılmıştır. Tezimizin bazı yerlerinde 

Kelâm mezheplerinin görüşlerinden yararlanılarak yer yer Elmalılı’nın görüşleri ile 

kıyas edilmiştir.  



4 

 

           Tezimizde Elmalı’nın Hak Dini Kur’an Dili adlı eseri’nin 1979 yılında Eser 

Neşriyat’a ait versiyonu esas alınacaktır. 

3- Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır: 

Elmalılı M. Hamdi Yazır, Osmanlı Devleti’nin son dönemlerini idrak etmiş; 

Cumhuriyetin ilk zamanlarına da erişmiş İslam dünyasının yetiştirmiş olduğu çok 

değerli müfessirlerden biridir. Elmalılı, kendini felsefe, kelâm, tasavvuf, fıkıh, 

mantık, musiki, hat, şiir gibi pek çok alanda, çok yönlü geliştirmiş; itikadî ve 

toplumsal meseleler üzerine derinlemesine düşünen bir İslam mütefekkiridir. 

Elmalılı, Müslümanları Avrupalılaştırmanın büyük yıkımlara sebep olacağını 

söyler. Bu hataya düşülmemesi gerektiğini, kendi değerlerimizi benimseyip 

koruyarak Batılı olmak yerine, Batı’nın yalnızca ilminden faydalanmanın daha doğru 

olduğunu belirtir.1  

Felsefe ile uzun süre uğraşan Elmalılı, bu alanla ilgili müstakil bir eser 

kaleme almamıştır. Ancak bu alanda söz sahibi bir âlimdir. Gerçeği kavramak için 

aklın ötesinde iman alanının önemini yer yer vurgulayan Elmalılı, varlık şuurundan 

insanın açık seçik bilgisine, oradan da Allah’ın varlığına ve idealist bir âlem 

anlayışına varabilmiş, felsefî problemler arasında nübüvvet konusunu da alarak 

felsefe-din tartışmasına temelden çözümler getirmeye çalışmıştır. Kelâmî görüşleri 

ve itikâdî meseleleri desteklemek meramıyla felsefeyle uğraşan Elmalılı, 20. asrın 

saygın ve önemli bir kelâm âlimidir. Tefsirinde felsefe ve kelam kültürünün en fazla 

geçtiği kısım İhlâs Sûresi tefsiridir.2 

Klâsik kelamî tefsir ekolünün bugünkü temsilcisi sayılabilecek3 Elmalılı’nın 

tefsir anlayışı, geleneksel âlim tipine uygun bir örnektir.4 Hak Dinî Kur’an Dili tefsiri 

âdeta Razi tefsirinin modern zamanlı versiyonu gibidir. Ancak Razi tefsirinde kelâmî 

münakaşalara ağırlık verilirken Elmalılı tefsirinin felsefî yönü ağır basmaktadır.5 

                                                           
1 Yusuf Şevki Yavuz, “Elmalılı Muhammed Hamdi”, Diyanet İslam Ansiklopedisi, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul, 1995, Cilt: XI, s. 58. 
2 Mustafa Akman, “Kelâmî Perspektifle Elmalılı Hamdi Yazır”,  Uluslararası Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, Cilt: 10, Sayı: 50, 2017, ss. 835-836; Yavuz, s. 59. 
3 Mustafa Güven, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışındaki Modernlik Unsurları ve 

Bu Bağlamda Muhammed Abduh’a Yönelttiği Eleştiriler –Fil Sûresi Örneği-“, Ekev Akademi 

Dergisi, Sayı: 61, 2015, ss. 146-147, 167. 
4 Mustafa Özel, “Elmalılı’nın Tefsir Metodolojisi”, Diyanet İlmî Dergi, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Cilt: 51, Sayı: 3, Ankara, 2015, s. 55. 
5 Halis Albayrak, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı”, Elmalılı M. Hamdi Yazır 

Sempozyumu, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1991, s. 156. 



5 

 

Peygamberlik meselesi başta olmak üzere pek çok konuyu felsefi bakış açısıyla 

çözümlemeleri felsefe ve kelama ne kadar yakın olduğunu göstermektedir. 

4- Hak Dini Kur’an Dili: 

1926 senesinde yazımına başlanıp 12 yıllık bir çalışma ile tamamlanan, son 

cildi fihrist olup esere daha sonraki bir zamanda eklenen ve toplam 10 ciltten oluşan 

bu eser, müellifin rivayete dayalı yorumları olması yanı sıra dirayete dayalı 

yorumları ağır basan felsefî hüviyeti güçlü6 bir tefsirdir. 

Cumhuriyetin ilanı sonrası medreseler lağvedilince Arapça eğitime set çeken 

koşullarda dinin ana dil Türkçe ile öğretilmesi anlayışı baş göstermiştir. Kur’an 

meali yazmayı gerektirici durumda tercüme çalışmaları da yapılmaya başlamıştır. 

Meal yazma işi Mehmet Akif’e, tefsir yazma ise Elmalılı’ya verilmiş; ancak Mehmet 

Akif’in Mısır’dan meal gönderme konusundaki kararsızlığı sonucu meal işi de 

Elmalılı’nın uhdesine geçmiştir. O, meal bölümünde Kur’an-ı Kerîm’in asıl metnine 

bağlı kalmaya özen göstermiş; Türkçeyi iyi bilip kullanmasına rağmen sade bir dil 

tercih etmiştir.  

Köklü ve seri değişimlerin olduğu bir zamanda yaşayan Elmalılı, kelâmî 

problemlere de değinerek onlara açıklık getirmiştir. Hak Dini Kur’an Dili adlı temel 

eser aslında tefsir olsa da en genel olarak konusunu “Allah-âlem-insan ilişkisi” 

oluşturmaktadır. İşte o, bu ilişkiyi tefsir ederken, Kelam’ın diğer pek çok 

problemlerine de yer vermiştir. Tefsirinde bunları ele alırken Ehl-i Sünnet anlayışının 

dışına çıkmamaya dikkat etmiştir.  

Tezimizin başlığı ve sürenin kısıtlı olması gibi sebeplerden dolayı müellifin 

fikir hayatı ve tefsiri hakkındaki bilgilere kısaca yer verilmiştir. 

Her tefsir, müellifinin ve yazılmış olduğu dönemin hareketliliklerini 

yansıtmaktadır. Osmanlı’dan Cumhuriyete geçişin bütün çalkantılarını yaşamış biri 

olarak Elmalılı Hamdi Yazır’ın kötülük problemine dair değerlendirmelerine ne gibi 

etki ettiği akla gelmektedir. Çalışmamızın ilerleyen kısımlarında kötülük problemi ve 

Yazır’ın bu probleme dair yaklaşımı ele alınacaktır 

                                                           
6 Süleyman Hayri Bolay, “Bir Filozof Müfessir, M. Hamdi Yazır”, Elmalılı M. Hamdi Yazır 

Sempozyumu, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1993, s. 139; Elmalılı Muhammed Hamdi 

Yazır, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler, (Hazırlayanlar: Asım Cüneyd Köksal-Murat Kaya ), 

1.Basım, Klasik Yayınları, İstanbul, 2011, s. 20; Bkz. Sabri Yılmaz,  ”Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 

Geçiş Sürecinde Etkin Bir Türk-İslam Bilgini: Elmalılı Hamdi Efendi”, 13.Uluslararası Türk 

Dünyası Sosyal Bilimler Kongresi, İstanbul, 2016.  s. 97. 



6 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

1.1. KÖTÜLÜĞÜN TANIMI  

 

Konumuzun temel kavramlarından olan “kötü” ve “kötülük” olgularını 

açıklamakla başlayabiliriz. Korku ve endişeye sebep olan “kötü” kavramı7; Türk Dil 

Kurumunun Türkçe Sözlük’ünde, “kusurlu ve yetersiz olan, değersiz, amaçlara ve 

mutluluğa ulaşmayı engelleyen, hoşa gitmeyen” olarak tarif edilmekte; Eski Türkçe 

karşılığı da fena ve şeni sözcükleri gösterilmektedir.8 Latince kökü; “musibet, 

hastalık, ağrı, mutsuzluk”9  anlamları taşıyan “kötülük” sözcüğü ise; “doğadan 

meydana gelen ya da bilinçli insan fiilinin bir sonucu olan ve insanın bu dünyadaki 

yaşamında büyük zarara neden olan durum veya şey”10 olarak tanımlanmaktadır. 

Kötülük Kavramının Batı dillerindeki karşılığına baktığımızda İngilizce’ de 

‘kötülük’ ün ‘badcondition, malicious or evil action, wrong, harm, badness, 

wickedness’ sözcükleriyle karşılandığı görülmektedir. Ancak genellikle daha geniş 

anlamı ifade ettiği için evil ya da evil action sözcüğü yaygın olarak kullanılır. 

Almanca’da ise kötülük kavramının karşılığı olarak ‘bösheit, schlecht, schlechtigkeit, 

das böse, tücke, übel’ sözcükleri kullanılır. Bu sözcüklerden yaygın olarak 

kullanılanı ise bösheit ve übel sözcükleridir. Bu iki sözcükten biri olan bösheit yalnız 

ahlaki kötülükler için kullanılır; übel ise daha kapsamlı bir terimdir; hem ahlaki hem 

de ahlaki olmayan kötülükler için kullanılır. Fransızca’da bütün kötülük çeşitleri bir 

tek sözcükle le mal ile ifade edilir.11 

           Kötülük kavramının Arap dilindeki karşılığı “şerr”12dir. Etimolojik olarak 

şerare fiil kökünden gelen “şerr”13, sû’ kelimesinden daha şümullüdür. Çünkü 

                                                           
7 Nurten Kiriş, “Tarihsel Olarak Kötülük Problemi ve Çözüm Yolu Olarak Teodise”, Felsefe Dergisi, 

2008, s. 83. 
8 Türkçe Sözlük, 7. Baskı, Türk Dili Kurumu Yayınları, Ankara, 1983. 
9 Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü, Remzi Yayınevi, İstanbul, 1977, Cilt: III, s. 330. 
10 Ahmet Cevizci, Felsefi Terimler Sözlüğü, 4. Baskı, Paradigma Yayıncılık, İstanbul, 2000,  s. 574. 
11 John Hick, Evil and God of Love,  Macmillan Press, London, 1985, s.12. 
12 Şemsettin Sami, Kâmûs-i Türkî, 15. Baskı, Çağrı Yayınları, 1317 H, İstanbul, 2006, s. 1190. 
13 Toshihiko İzutsu, Kur’an’da Dini ve Ahlakî Kavramlar, (çev: Selahattin Ayaz), 2. Baskı, Pınar 

Yayıncılık, İstanbul, 1991, s. 291. 



7 

 

lügatlerdeki şerr; sû’, fesad ve zulüm ifadeleri ile karşılık bulmaktadır. Lügatte ise 

şerr, kötülük, kötü kişinin fiili anlamlarına gelir.14  

             İslam düşünürleri bir olguya “şer/kötülük” hükmü verilmesine sebep olan 

önemli bir ölçüte dikkat çekmişlerdir: Bir şeyin “şer” diye nitelenmesinde itibar 

gören önemli bir husus onun “amaca uygun olmama”sıdır. Dolayısıyla bir şey 

amacına uygun olduğu takdirde sonradan kendisine ilişme ihtimali bulunan bütün 

arıza ve eksikliklerden uzak olduğu mutlaktır.15 

Hayr ise Arapça bir kelime olup şer mukabilidir.16 Halkın mutlaka meyl, 

rağbet ve muhabbet eylediği nesneden ibarettir.17 Filozoflar tarafından varlık 

anlamında salt iyi, temiz ve güzel olan, varlığın yetkin hali anlamlarında kullanılan 

hayır18, övgüye konu olurken şer ise yergi barındırmaktadır.  

Hayır-Şer kavramlarının muadili kabul edilen iyilik-kötülük kavramları daha 

kapsayıcı olmaktadır. İyilik ve kötülük de yine, kelâm ilminde “Hüsun ve Kubuh” 

başlığı altında incelenmektedir.  

 

1.2.KÖTÜLÜĞÜN MAHİYETİ 

         

Batı ve İslam düşüncesinde kötülüğün bir hakikatinin olup olmadığı meselesi 

tartışılan bir konu olmuştur. Eşyanın ontolojik açıdan iyi olup olmadığı, yine, ahlakî 

bir değer olarak iyi ve kötünün mutlak mı ya da izafî mi olduğu meselesi; Allah’ın 

rahmet ve adalet sıfatlarını gösterme açısından felsefecileri ve bilhassa kelamcıları 

meşgul etmiştir. Bu konu hakkında farklı yaklaşımların olduğunu söylememiz 

mümkündür. 

                                                           
14 Metin Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi, 1.Baskı, Furkan Yayınları, İstanbul, 

2001, s. 17. 
15 Emine Öğük, “İslam Düşüncesinde Şer/Kötülük Probleminin İzahına Katkı Sağlayan Etkili Öğreti: 

Hikmet”, Gaziosman Paşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: III, Sayı: 1, 2015,  s. 15. 

(Bu makaleden bundan sonra ‘Hikmet’ şeklinde bahsedilecektir.) 
16 Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Bulak, Daru’l-Mısrıyye, t.y., Cilt: V, s. 348; 

Ebü’l-Feyz Muhammed b. Muhammed el-Murtazâ ez-Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, Matbaatü’l-Hayriyye, 

Beyrut, 1306, Cilt: III, s. 194; Mütercim Asım Efendi, el-Okyanusu’l-Basît fi Tercemeti’l-

Kâmüsu’l-Muhit, (Kamus Tercümesi), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

İstanbul, 2013, Cilt: II, s. 1924; Metin Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 17; Metin 

Özdemir, İlâhi Adalet ve Rahmet Penceresinden Kötülük ve Musibetler, 3. Baskı, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara, 2017, s. 42. 
17 Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: II, ss. 1924-1925. 
18 Rafiz Manafov, “Meşşâî Felsefe ve Kelam Düşüncesinde ‘Adl-i İlâhi’ (Teodise) Meselesi”,Sakarya 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2009, ss. 105-110. 



8 

 

Filozofların ifadesine göre iyi, kemal/yetkinlik ve tamlık belirtirken kötü 

noksan sıfatlıdır. İyi veya yetkin olmanın sonucu varlığı ifade ederken iyi veya 

yetkin olmamanın sonucu bir varlık ifade etmemektedir. Bu itibarla kötülük, 

varlıktan yoksun olmanın bir sonucudur diyebiliriz. 

Mutezili âlimler, bir fiilin varlığında güzel olmakla beraber bir yarar 

getirmeyebileceği, hatta zarar verebileceğinden hareketle; hayır ve şer kavramlarıyla 

güzel ve çirkin kavramlarını birbirinden ayırmıştır. Onlar, güzel ve çirkinin 

tanımında, fiili bizâtihi ele alırken; hayır ve şerrin tanımında ise, fiilin işlenmesindeki 

maksat ve sonuca bakmışlardır.19 Bu açıdan Kadı Abdulcabbâr (ö.415/1025) “iyi, 

güzel olan faydadır, Allah Teâlâ’nın teklif ettiği fiillerin bütününün durumu böyledir; 

kötü ise çirkin olan zarardır. Allah kötüyü yapmaktan münezzehtir.”20 şeklinde 

yaptığı iyi ve kötü tanımında dikkat çeken nokta, iyi tanımında yer alan faydanın 

güzel, kötü tanımında yer alan zararın ise çirkin olarak nitelenmesidir. Bu tavsifler 

ile Kâdı Abdulcabbâr, iyi ve kötünün tam aslî tanımını vermiştir.21 

            Mutezile’nin çoğunluğu22, varlığı ontolojik açıdan iyi veya kötü olarak kabul 

etmez. Bu bakımdan kelamcıların çoğunluğu ile benzer anlayıştadır. Ontolojik olarak 

kötülük, bir anlam ifade etmezken; fiil, ontolojik gerçekleri üzerine eklenen artı 

nitelikleri (vücûh) itibarıyla değer kazanır.23 Örneğin, haksız ve suçsuz yere adam 

öldürmek fiilini inceleyelim. Bu fiil, ontolojik açıdan bir başka sebeple adam 

öldürmekten farksızdır. Çünkü her iki durumda da bir kimsenin hayatına son verme 

mevzubahistir. Lâkin fiile değer katan vücuhlar dolayısıyla haksız yere adam 

öldürmek kötü, vatan savunmasında düşmanı öldürmek ise iyidir. Mutezilîler bu 

durumu, yön/vechu’l-kubh24 şeklinde isimlendirmişlerdir. Yine onlar, elemin 

                                                           
19 Muhammed es-Seyyid el-Cüleynid, Kaziyyetü’l-hayr ve’ş-şer fi’l-fikri’l-İslamiy, 2. Baskı, Cidde, 

1981, s. 28. 
20 Kâdı Abdulcabbâr, el-Muhtasar fî usuli’d-din, (Rasâilu’l-adl ve’t-tevhîd içinde, I-II) (thk: 

Muhammed Ammara), Kâhire, 1971, Cilt: I, s. 211. 
21 Metin Özdemir, “Kötülük Problemine Felsefî ve Kelâmî Açıdan Mukayeseli Bir Yaklaşım”, İslâmî 

Araştırmalar Dergisi, Sayı: 27, 2016, ss. 236-237. 
22 Mutezilî âlim Ebu’l-Kâsım el-Balhî el-Kâbî’nin iyilik ve kötülüğün zati olduğu hususundaki 

görüşüne Eş’arî’lerden itiraz gelmektedir. Mesûd b. Ömer b. Abdullah Sâduddîn Taftazânî (793-

1390), Şerhu’l-Makâsıd (I-V), (thk. Abdurrahman Umeyra), Beyrut, 1989, Cilt: III, s. 284 vd. 
23 Kâdı Abdulcabbâr, el- Muğnî fî Ebvâbi’t-Tevhîd ve’l-Adl, (Ta’dil ve Tecvir) , (thk. Muhammed 

Medkur-Taha Hüseyin), ed-Daru’l-Mısriyye, Kahire, t.y. Cilt: VI/I, s. 77 
24 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muhît bi’t-Teklîf, (thk. Ömer es-Seyyid Azmi), Kâhire, 1965, s. 235; Detaylı 

bilgi için Bkz. Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, ss. 295-297; Özdemir, “Kötülük Problemine 

Mukayeseli Bir Yaklaşım”, s. 237. 



9 

 

ontolojik gerçekliğini kabul etmekle beraber; ontolojik açıdan iyi veya kötü şeklinde 

tavsif etmezler. Elemin fayda sağlama ile güzel ya da bir zararı def etme koşulu 

(vech) ile çirkin olarak nitelendiğini söylemektedirler. Sonucu zarar olan lezzet kötü, 

fayda getiren elem ise iyi olacaktır. Yani, elemi salt zarar olarak görmezler. Çünkü 

mizacın ondan kaçınması münasebeti ile duyu onu kavrar. Öyleyse, Allah’tan sâdır 

olan tüm fiiler güzeldir; O’ndan çirkin fiil sâdır olmaz. O halde, hastalık ve elem 

türünden tüm fiillerin de güzel olduğu kabul edilmesi gerekecektir.25 

 İyi ve kötünün mutlak olduğu görüşü, her durum ve şartta, değişen zamana 

rağmen; ilgi, istek ve duygulara göre iyi ve kötü değerlerinde herhangi bir değişimin 

olmayacağını savunan yaklaşımdır. Çünkü bu yaklaşıma göre iyi ve kötü, fiilin özüne 

ait olan vasıflardır. Onlara göre mutlak iyilik ve kötülüğün olabilmesi için genelgeçer 

bir ölçütün de olması lazımdır. Bu şartı karşılayan tek iyi varlık, Tanrı’nın kendisidir. 

Ancak bu durumda da iyi kavramı karşıt bir anlama sahip olması dolayısıyla 

yetersizlik barındıracağından bazı sorunları beraberinde getirecektir. 

Mâtürîdî’ ye göre bir durumda zarar veren bir şey başka bir durumda fayda 

veren olabilir.26 Varlığa hayır ve şer sınırı tayin etmek yerine ona göreceli 

bakabilmek kucaklayıcı bir yaklaşım olacaktır. Başlangıçta kötü olan bir durum 

sonradan iyi olabildiği gibi iyi olan bir durum da sonrasında kötü olabilir. Aynı şey 

bir yönüyle iyiliği başka bir yönüyle kötülüğü temsil edebilmektedir.27 Her durumda 

iyi ve kötünün mutlak görece değil, görece mutlak olduğu değerlendirmesini yapmak 

mümkündür.28 

                                                                                                                                                                     
      Bu noktada onlar, fiillerin iyilik ve kötülüğünü anlamak için vücuhlar nazariyesi geliştirmiştir. 

Kâdî Abdulcabbâr’ın konuyu izah ederken kullandığı başlıklardaki -Fî zikri tafsili’l-vücuhî’lletî lehâ 

yekbuhü’l-kabîh, Fî beyânî tafsili’l-vücuhi’lletî lehâ yahsinü’l-hasen- “vücuhlar” ifadesi ile fiillerin 

iyi ya da kötü olarak isimlendirilmelerindeki sebepler kastedilir. Kâdı Abdulcabbâr, Muğnî, (Ta’dil ve 

Tecvir) , Cilt: VI/I, ss. 61-70-71. 

       Kâdı Abdulcabbâr, fiilleri, kendisine ait durumdan dolayı iyi ve kötü olanlar ve sebep olduğu şey 

ile ilgisinden dolayı iyi ve kötü olanlar, şeklinde ayrıma tâbi tutmuştur. Örneğin, bizâtihî yalan yalan 

olduğu için, bizâtihî zulüm zulüm olduğundan ötürü kötüdür. Ancak söz (kelâm) bizâtihî kötü değildir; 

abes ve yararsız olduğu zaman kötü olmaktadır. Ancak ona göre, yine de, tüm bu fiiller kendilerine 

has durumlardan dolayı hüküm elde etmektedirler. Kâdı Abdulcabbâr, Muğnî, (Ta’dil ve Tecvir) , 

Cilt: VI/I, ss. 53, 58, 61,62. 
25 Kâdı Abdulcabbâr, Muğnî, (el-Lütf), Cilt: XIII, s. 278; Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 

58; Fethi Kerim Kazanç, Kelâmî Düşüncede Kötülük Sorununa Kısa Bir Bakış, Kelam Araştırmaları 

Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 1, 2008, ss. 96-97. 
26 Ebû Mansur Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhid, (tahkik; Fethullah Huleyf), İstanbul, 1979, ss. 108-109. 
27 Mâtürîdî, Kitabü’t-Tevhid, s. 41. 
28 Metin Özdemir, “İlâhî Takdir Açısından Kötülük”, Eski-Yeni Dergisi, Ankara: Anadolu İlahiyat 

Yayınları, Sayı: 19, 2010, s. 9. 



10 

 

Kötülüğe izafi olarak yaklaşanların düşüncesine göre, bir olay karşısında 

gösterilen algı ve ilgi herkes için aynı olmamaktadır. Burada duygular hâkimdir. 

Kişinin tercih, istek, mutluluğu ön plandadır bu sebeple iyi ve kötü kişilere göre 

değişkenlik göstermektedir. İyilik ve kötülüğün göreceli oluşu, insan aklının mutlak 

iyi ve kötüyü belirlemede yetersiz oluşununun göstergesidir. Sağlam duyular ve 

sadık haber gibi aklı destekleyici kaynakların varlığı bu açıdan önemlidir. Böylece 

bunlar ile beraber akıl, geri plana itilmez daha da güçlenir. 

İyilik, kendisinde güzelliğin bulunmasıdır. Zıddı olan kötülük ise güzellikten 

mahrumiyet anlamı taşımaktadır. Yani iyilik varlık ifade ederken kötülük ise bu 

varlıktan yoksun olmayı ifade etmektedir Filozoflar bunu şu şekilde tanımlamaktadır: 

“Salt varlık formundaki iyilikler, eşyadaki kemalin olmasıdır.”29 Bu ifadeden şu 

sonuçları çıkarmamız mümkündür: Kötülüğün zıddı olan varlık, yokluğa karışmamış, 

salt iyiliktir. Bu durumda kötülük ya eşyanın kemalinin bir ölçüde eksikliğinden ya 

da salt yokluktan ibaret olacaktır.30 

İslam inancında kötülüğün realitede olduğu kabul görmekle beraber, şerrin 

mahiyeti ile ilgili tartışmalar kötülüğün aslî mi arızî mi olduğu düşüncesi üzerinde 

yoğunlaşmaktadır. Kötü görülen herhangi bir şeyden sonra bir takım hayırların 

gerçekleştiği düşüncesi, tüm yönleriyle şerden bahsetmenin zorluğunu 

göstermektedir.31 Varlıklar bizatihi iyi kabul edilmektedirler. Her çocuğun fıtrat 

üzere meydana gelişi32, beraati zimmetin asıl kabul edilmesi, bu iyilik fikrinin 

yansımalarıdır. Bu noktada problemin temelinde yatan sorunun iyi anlaşılması 

gerekmektedir. Bu da yaratıcı ve yaratılan arasındaki ontolojik farkı görmekten 

geçmektedir.33 

Görüldüğü üzere, âlemdeki kötülüklerin gerçekliği kabul edilmektedir. Ancak 

problemi değerlendirmeye alan bakış açılarının ele alınıp incelenmesi gerekmektedir. 

İnançsız bir kimse ile inanan birinin evrene bakışları pekâlâ aynı olmamaktadır.34 

                                                           
29  İzmirli İsmail Hakkı,  Yeni İlm-i Kelâm (I-II), İstanbul, 1340, Cilt: II, ss. 210-220. 
30 Metin Özdemir, Mâtürîdî’nin Kötülük Problemine Yaklaşımı, 1. Baskı, Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011, s. 381. 
31 Mâtürîdî, Kitâbü’t-Tevhîd, ss. 108-110; İbnü’l-Vezîr, İsârü’l-Hak ale’l-halk fî reddi’l-hilafat 

ile’l- Mezhebi’l-Hak min usuli’t-tevhîd, Beyrut, 1983, ss. 210-211. 
32  Buharî, “Cenâ’iz, 80, “Kader”, 3; Müslim, “Kader”, 22-24; Dârîmî, “İsti’zân”, 54. 
33  Öğük, “Hikmet”,  s. 22.  
34 Sami Şekeroğlu, “Mâtürîdî’de Kötülük Problemi”, Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 14, Sayı: 21, 2009, s. 143. 



11 

 

İnançlı kimselerin dahi iyi-kötü, doğru-yanlış, fayda-zarar, acı-lezzet, hüzün-

mutluluk anlayışları noktasında farklı yer, zaman ve şartlarda bulunduklarından 

dolayı ortak bir tanımın yapılması güç gözükmektedir. Kötülüğün karşıtı görülen 

iyilik hakkında göreceli tanımlar yapılmış olsa da ortak akıl ve vicdan tarafından 

beğenilen, kabul gören ve insanların bu dünyadaki hayatında fayda verici şeyler iyi 

olarak kabul edilmektedir. Muhalifi konumundaki kötülük de ortak akıl ve vicdanın 

kabul etmediğidir. Bu sebepledir ki Kur’an iyiliği, tanımını vermeden bizlere 

emretmektedir. İyi ve kötüyü ayırt edebilecek yaratılışa sahip insan belirli bir 

olgunluğa geldiğinde değer yargıları da kazanmış olur. İslam inancına göre fıtraten 

iyi yaratılmış ve kötülüğe de yönelme eğilimi bulunan insan, tercihini güzel olandan 

yana kullanırsa bu durum, kendisinin ve çevresinin lehine olacaktır. 

             

1.3. KÖTÜLÜĞÜN ÇEŞİTLERİ 

  

 Mahiyeti itibarıyla üç tür kötülükten bahsedebiliriz. Kısaca neler olduğunu 

açıklayalım. 

           a) Metafizik Kötülük: Metafizik Kötülük tabirini ilk kullanan isim 

diyebileceğimiz Leibniz’e göre bu, “yaratıklardaki aslî kusurluluk”tur. Tanrı, daha az 

yetkin olan diğer olabilir dünyalar arasından en iyi olanı seçmiştir. O, bu düşüncesini 

Gazâlî’den iktibas etmiştir. İçinde sonlu varlıklar bulunan bir dünya için yetkin 

olmayış gayet tabi ve zorunlu görünmektedir. İşte, bu varlıkların yetkin olmayıp 

eksik oluşu “Metafizik Kötülüktür.” Leibniz bunu, bahsedeceğimiz diğer iki 

kötülüğün temeline yerleştirmiştir.35 Aslında bu, tam bir teodise’dir. Mevcut 

kötülüklere rağmen Allah’ın adaletinde hiçbir noksanlık bulunmadığını göstermeye 

çabalar.36 

          Yaratıcı sonsuz hikmet ve kudret sahibidir. O, mükemmelliği temsil eder, 

yaratılmış olan ise, yaratılmış olması itibarıyla sınırlı ve eksiktir. Ancak bu, Allah’ın 

yarattıklarının kötü olduğu anlamına gelmez. Ölüm gerçeği varlıklardaki sonlu oluşu 

ve bu yetkinsizliği gözler önüne serer. Ayrıca olaylar arasında ilahi bir hikmet ve 

bağlantı vardır. Ancak insan sınırlı bilgiye sahip olması hasebiyle her zaman bu 

alakayı tam olarak kavrayamaz. 

                                                           
35 Cafer Sadık Yaran, Kötülük ve Teodise, Vadi Yayınları, Konya, 1997, s. 27. 
36 Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 54. 



12 

 

           b)   Tabiî Kötülükler: Fizikî Kötülük olarak da tabir edilen bu kötülükte ‘acı 

çekme’ akla gelse de belli başlıklar altında bahsedebiliriz. 

- Bazı Doğal Çevreler: Çöller, verimsiz topraklar, yaşanılması belki 

imkânsız buzullarla kaplı dağlar ve bu gibi sahalar. 

- Bazı Varlıklar: Ayı, aslan gibi yırtıcılar, zehirli hayvanlar, tenya ve 

bağırsak parazitleri gibi türler bu gruptandır. 

- Doğal Afetler: Deprem, kuraklık, sel, yangın gibi ekosistemde 

oluşan hareketlilikler. 

- Bedensel Kusurlar: Körlük, sağırlık, topallık, kekeme gibi bedensel 

eksiklikler ve arızalar.37 

Yukarıda bahsettiğimiz tabiî kötülükler, kişide büyük tedirginlik ve korku 

yaratabilir. Felaketler ibret verici olaylar haline gelebilir. Kişi, belki bu felaketlere 

uğramadan bile çıkarımlar yaparak tedbirler alabilir. 

Tabiî (Fizikî) Kötülük ile genel olarak acı çekme kastedilir. Acının nedenleri 

adına “doğal afetleri” “insanî nedenler”den ayırmak mühimdir. Örneğin, Ozon 

tabakasının incelmesine baktığımızda doğrudan doğal diyemeyiz. Çünkü insan 

faktörü bu süreçte etkilidir. Doğal felaketlere dolaylı olacak şekilde Tanrı neden 

olmaktadır. Bunlar, ancak ilahî takdire göre anlam kazanabilir. Bu felaketler, sebep 

olduğu acı ve üzüntülerle birlikte akıllı hayata varlık sağlayan bir dünyanın 

ilerlemesinde meşum bir etkiye sahip olmaları gibi bir amaca da hizmet 

etmektedirler.38 

           Swinburne’e göre doğal kötülük, insanlar kadar hayvanlara da hem fizikî 

olarak hem de zihinsel açıdan acı verir.39 Hayvanlar arasında da ciddi kasıtlı eylemler 

vardır. Yavrularına bakmak, kendilerine karşı yırtıcı olan hayvanları tuzağa 

düşürmek ve kendilerini korumak adına büyük zahmet çekerler. Tüm bunlar acı ve 

tehlike içerir. Bir orman yangını olmadığı sürece kasıtlı olarak kendilerini bu 

yangından sakınamazlar. (Tehlikenin oluşması ile birlikte kurtarma eylemi 

                                                           
37 McClosky, “God and Evil”, s. 63; den aktaran Metin Yasa, Tanrı ve Kötülük, Elis Yayınları,  

Ankara, 2003, ss. 18-19. 
38 Fethi Kerim Kazanç, İslam Düşüncesinde Ateizm Eleştirisi, Elis Yayınları, Ankara, 2019, ss. 200-

201. 
39 Richard Swinburne, Tanrı Var Mı, (çev: Muhsin Akbaş), Arasta Yayınları, Bursa, 2001, s. 87. 



13 

 

gerçekleşecektir.) Hayvanlar bu tür eylemlerini özgür tercihle yapmazlar. Ancak bu 

eylemler onların hayatına değer veren olaylardır.40 

           Kötülükler, aslında gizli ve maskelenmiş iyilikler içerir. Bunun için, kötülüğü 

ortadan kaldırmak, onda bulunan iyiliğin de yok olması anlamına gelir.41 Tabiî 

kötülükler, insana ruhen bir olgunlaşma, yaratılış gayesini hatırlama, kendini tanıma 

ve geliştirme fırsatı verir. 

           c)  Ahlakî Kötülük: Bu tür kötülük, insanın ihmalkâr tavrının veya bilerek 

yaptığı fiillerinin bir sonucu olan yanlış davranışları ihtiva eder. Kötü bir niyetin 

harekete dönüşmüş hâlinin zararı, bireysel ya da kitlesel boyutta olabilir. Sonuçta bu 

fiili yapan ya da ona sebep olan bir fâil (insan/insanlar) vardır. Temel kötülüklerden 

sayabileceğimiz hırsızlık, yalan söylemek, korkaklık, aç gözlülük42, tüyler ürpertici 

vahşet ve akıl almaz katliamlar yapıldığı Bosna vs. yerlerde yaşanan soykırımlar,43 

kötü ebeveynin çocuğunu sevgiden yoksun bırakması ve ona uyguladığı fiziksel 

şiddet, güç sahibi politikacıların ihmali sebebiyle Afrika’daki insanların ölüme 

terkedilmesi, daha pek çok kötü duygu ve eylemler bu türün örnekleridir.44 

          İnsanların kötülük yapma ihtimali, onların hür, sorumlu, seçim hakkı bulunan 

varlıklar olmasının bir sonucudur. Swinburne’ye göre, iyi ve kötü arasında tercih 

yapma imkânı durumunda çok yemek yemeyi, kendi payına düşenden fazla pay 

almayı, sevdiklerini aldatarak bile olsa arzularına kavuşmayı, incitmek söz konusu 

olsa bile yine de ‘istemek’ tercih edilir. Bu ahlak bozukluğu özgür irade savunmasına 

göre gerçek kötülüğün kendisi değil, daha büyük bir iyiliğin zorunlu koşulu olan 

ahlâkî kötülüğün doğal olasılığıdır.45 

           İnsanların ahlak yoksunluğuyla kasten sebep olduğu acı ve ızdıraplar merak 

ve ilgi konusu olmuştur. Bu mesele, doğal felaketler misalinden bir yönüyle daha az; 

bir yönüyle daha fazla endişe vericidir. Daha az ciddidir; acının sebebi insan 

görüldüğü takdirde Tanrı, kötülüklerden arındırılmış olacaktır. Tanrı, insanoğluna 

tercih imkânı vermiş; bu güç ile kötüyü tercih edebildiğini bildiği halde yine de bu 

riski almıştır. Bu durum özgür iradenin bir bedeli olmaktadır. Zira insan hayatı 

                                                           
40 Swinburne, Tanrı Var Mı, s. 99. 
41 Erıc L. Ormsby, İslam Düşüncesinde ‘İlahi Adalet’ (Teodise) Sorunu, (çev: Metin Özdemir), 1. 

Baskı, Kitâbiyât Yayıncılık, Ankara, 2001, s. 249. 
42 Yaran, Kötülük ve Teodise, ss. 30-31 
43 Cevizci, Felsefi Terimler Sözlüğü, s. 575. 
44 Swinburne, Tanrı Var Mı, s. 87. 
45 Swinburne, Tanrı Var Mı,  ss. 89-90. 



14 

 

insanın seçimleri ile örüntülendiği oranda değerli olmaktadır. Daha fazla ciddidir; 

Tanrı, acıların dolaysız sebebi olmasa bile; böyle bir ortamın oluşmasına imkân 

vermiştir.  Bunun bir hata sonucu olduğu da düşünülemez. Böyle bir varsayım 

Tanrı’nın niye bu kötülüklere izin verdiği sorusunu da akla getirecektir. Bu sistem, 

ilâhî takdirin bir parçası olmaktadır. Kimi teistlere göre, acı çektirme gücümüzü 

kullanmadıkça bu gücün başkaları üzerindeki tesirini hissedemeyiz. Dolayısıyla, 

merhamet duygusunu da hissedememiş olacağız. Burada önemli olan insan 

özgürlüğü-kötülük ilişkisidir. Kötülük, insan özgürlüğü ile örüntülenmezse kötülüğü 

meşrulaştırma yolundaki her çaba, başarısızlıkla sonuçlanacaktır.46 

           Tanrı, hür iradenin sebep olacağı kötülüğün sonuçlarını önceden bildiği halde 

insana hür irade vermiştir. Bunun gerekçeleri önemlidir; teist düşüncede insanın 

kendisine verilen bu Tanrısal bağış, onu otomat bir canlı olmaktan çıkarır. 

Bahşedilen bu irade ekseriyetle iyi işler yapmaya, ahlâkî açıdan olgunluğa ve tüm 

bunların sonucunda ebedî saadete ulaştırmaktadır. Bu iddiaya göre, eğer Tanrı insana 

hür irade bahşetmeseydi, daha çok kötülük oluşabilecekti. İşte, Tanrı daha fazla 

kötülük ihtimaline karşı, doğacak az miktar kötülüğü baştan kabullenerek hür iradeyi 

insana ihsan etmiştir.47 

 

1.4. KÖTÜLÜĞÜN PROBLEM OLMA AÇISINDAN ÇEŞİTLERİ 

           Kötülüğün olması, şüpheci ve ateistlerin teistlere karşı kullandığı bir konudur. 

Onlar, mutlak, her şeye gücü yeten bir Tanrı ile dünyadaki bu kadar kötülüğün 

bağdaştırılamayacağı varsayımından hareketle Tanrı’nın varlığını reddederler. Tanrı 

var ise bu kadar kötülüğü engellemeye gücü mü yetmiyor? Gücü yetiyorsa önlemek 

mi istemiyor? İşte teistler tüm bu tartışmalara çözüm getirmeye çalışmışlardır. 

          Epiküros (M. Ö. 341-270)’un formüle ettiği bu problem, tam mânâsıyla 

cevabını bulmuş değildir. Tanrı vardır, Tanrı mutlak iyidir; kâdir-i mutlaktır. Mutlak 

iyi, kudret ve adalet sahibi bir Tanrı varsa bu kötülükler nereden gelmektedir? 

                                                           
46 Kazanç, İslam Düşüncesinde Ateizm Eleştirisi, s. 202. 
47 Bu kuvvetli argümanda sıkıntılı taraflar bulunmaktadır. Sorun için gösterilen gerekçelere ve çözüm 

önerilerine daha detaylı bakmak için Bkz. Edward H. Madden, Farklı Açılardan Kötülük Problemi, 

(çev: Sami Şekeroğlu), Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 14, Sayı: 21, 2009, s. 

158. 



15 

 

Problemin bir sorun olarak meydana gelmesine neden olan herhangi bir öncüle karşı 

yapılacak ciddi bir karşı çıkış, teizmin altüst edilmesi kadar tehditvârî görülmektedir. 

 

1.4.1. Varoluşsal Kötülük Problemi 

 

Kötülük Problemine varoluşçu yaklaşımda, sorunun teorik yanına ilaveten, 

“gerçek hayat” boyutu açısından durum değerlendirilir. Kötülüklere maruz kalmış 

birinin bu tecrübesi karşısında Tanrı ve hayat hakkındaki düşünce ve tavrı ele 

alınır.48 

Albert Camus, bolca acı ve ızdırap içeren tecrübelerden hareketle Tanrı’nın 

varlığını reddeder. O, problemi şöyle bir dilemma ile ifade eder: “Ya biz özgür 

değiliz ve gücü tüm şeylere yeten bir Tanrı kötülükten sorumludur. Ya da biz hem 

özgür hem de sorumluyuz fakat Tanrı’nın gücü her şeye yetmez.”49 

Varoluşsal kötülük problemi dendiğinde akla ilk gelen isimlerden biri de 

Dostoyevski’dir. O, ‘Karamazov Kardeşler’ adlı eserinin bir pasajında geçen Ivan’ın 

Tanrı ile olan diyaloğu dikkat çekicidir. Ivan burada âdeta Tanrı ile kavga vari bir 

tartışma içindedir. O, bunca adaletsizlik, çile ve ölümler karşısında kayıtsız kaldığını 

düşündüğü Tanrı’yı sorgular; ebedî mutluluk için bile olsa insanların acı çekip 

üzülmesini istemez. Ivan, Tanrı’yı inkâr etmediği halde bu düzene karşı başkaldırı ve 

öfke duyar. 

 

1.4.2. Mantıksal Kötülük Problemi 

          

 Bu yaklaşımda, evrende bunca kötülük ve haksızlığa rağmen merhamet ve 

kudret sahibi Tanrı’nın varlığı akıl dışı görülür. Kötülük probleminin bu versiyonunu 

öne sürenler J.S. Mill, F.H. Bradley gibi ansiklopedistler ve son dönemlerde ise John 

Mackie, H.J. McCloskey gibi filozoflardır.50 

            Evrende süregelen bu kadar kötülüğe karşı adil ve iyi bir Tanrı’nın varlığı 

inancı teist anlayışın çelişkili olduğu görüşüne dayanır. Şöyle bir akıl yürütme ortaya 

konur: 

                                                           
48 Yaran, Kötülük ve Theodise, s. 35. 
49 Yaran, Kötülük ve Teodise, s. 36. 
50 Yaran, Kötülük ve Teodise, s. 37. 



16 

 

1. İyi bir Tanrı, kötülüğe mâni olmayı ister. 

2. Her şeye güç yetirebilen bir Tanrı kötülüğe engel olabilir. 

3. Yine de kötülük yok olmuyor. 

4. Öyleyse iyi ve her şeye güç yetirebilen bir Tanrı’nın var olması 

düşünülemez.51 

Önermeye göre güçlü bir Tanrı’nın varlığı düşüncesine karşı hala kötülüklerin 

devam ediyor olması, aslında her şeye gücü yeten bir Tanrı’nın var olmasının 

düşünülemeyeceği sonucuna götürür.  

          Kötülük Probleminin bilindik ifadelerinden biri de çağdaş İngiliz filozof J.L. 

Mackie tarafından öne sürülmüştür. O, Tanrı ve kötülük önermelerinin bir arada 

bulunamayacağını, ikisinin aynı anda kabul edilemeyeceğini söyler. Kötülük 

Problemi, teizme ait birtakım inançları izah etme ve uzlaştırma problemidir; yani 

“mantıksal bir problemdir.” Mackie yalın bir ifade dile getirir: “Tanrı her şeye gücü 

yetendir, Tanrı tamamen iyidir. Buna rağmen yine de kötülük bulunmaktdır.” Bu üç 

önerme arasında bir tutarsızlık olduğu görülüyor. Ancak tek tek değerlendirildiğinde 

üç önerme de doğrudur. Aralarındaki uyumdan dolayı ilk iki önerme 

birleştirildiğinde önermeler ikiye düşer; “Tanrı her şeye gücü yeten ve büsbütün iyi 

olandır.” ve “Kötülük vardır.” Bu iki önermede tenakuz olduğu düşünülür. Gerçekten 

de öyle midir? İki önerme yekdiğerinin ‘değillemesinden’ oluşmamaktadır. Bu 

durumda aşikâr bir çelişki de ortaya çıkmamış olur. Ama açık bir çelişkinin 

olmaması zımni bir çelişmenin olmayacağı anlamına da gelmez. Mackie’ye göre, 

‘iyi’, ‘kötü’ ve ‘her şeye gücü yeterlik’ kavramları arasında mantıksal ilişkiye dikkat 

çekilerek bu çelişkinin gösterilebilmesi için ilave önermelere gerek vardır. Bu ek 

önermeler şunlardır: “İyi ve kötü zıttırlar. İyi bir varlık gücü nispetinde kötüyü 

ortadan kaldırmaya çalışır; şu var ki her şeye gücü yeten bir varlığın yapabileceğinin 

ise sınırı yoktur. ” Bu ek ilkelerden de şu sonuçlar çıkar: Mutlak iyi olan kötülüğü 

tamamıyla yok eder. O halde “mutlak iyi vardır, kötülük de vardır” önermeleri 

çelişkilidir.52 

                                                           
51 Rafız Manafov, John Hick’in Din Felsefesi’nde Kötülük Problemi ve Teodise, İz Yayınclık, 

İstanbul, 2007,  s. 51. 
52 Yaran, Kötülük ve Theodise, ss. 38-40. 



17 

 

          ‘Tanrı’nın kudret ve iyilik gibi mutlak sıfatları O’nun kötülüğe müsaade 

etmesine (veya bunu yaratmasına) engel olmalıdır’ önermesi Mackie’nin 

düşüncesinde de referans olmaktadır. Mackie’ye göre, 

           (A)Tanrı her şeye gücü yetendir. 

           (B)Tanrı büsbütün iyidir. 

           (C)Kötülük bulunmaktadır.53 

           Aralarında mantıksal bir tutarsızlık olduğu için üç önerme aynı anda geçerli 

olamaz. Ancak ayrı olarak değerlendirildiğinde üçü de teolojik iddianın aslî parçaları 

olmaktadır. 

            Mackie’ye göre, Tanrı inancı yalnızca rasyonel bir dayanaktan mahrum değil; 

irrasyoneldir. Bu bakımdan kötülük problemine mantık sorunu olarak yaklaşılması 

teolojik iddialar arasındaki çelişkinin kaçınılmaz bir durumudur.54 

           Görüldüğü üzere kimi çağdaş filozoflara göre, her şeye gücü yeten mükemmel 

ve iyi bir Tanrı varlığına karşı evrendeki kötülüklerin varlığı arasında bir çelişki 

vardır. Teistik yaklaşıma göre ise hem iyi bir tanrının varlığı hem de evrendeki 

kötülüklerin olması rasyonel bir şeydir. Birinin varlığı yekdiğerini olumsuz kılmaz. 

 

1.4.3. Delilci Kötülük Problemi 

 

Kötülüğün gereğinden fazla olduğu ön kabulünden yola çıkan delilci kötülük 

problemine göre, mutlak iyi olan Tanrı, bütünde daha fazla iyiliğin olabilmesi için 

daha az kötülüğe izin verebilir. Fakat dünyada iyilikle eşit olacak şekilde hatta ondan 

daha fazla kötülükler bulunmaktadır. İşte bu durum kabul edilebilir değildir. Bu 

sebeple Tanrı’nın var olma ihtimali azdır ya da her şeye gücü yeter bir Tanrı yoktur. 

Daha formüle edilmiş haliyle önermeleri şu şekildedir: 

 “Tanrı, mutlak iyilik, kudret ve ilim sahibi ise, mantıken mümkün olan 

dünyaların en iyisini yaratır. Ancak üzerinde yaşamış olduğumuz bu dünya, 

mantıken mümkün dünyaların en iyisi gibi görünmemektedir. Bu durumda böyle bir 

dünyayı, mutlak iyilik, kudret ve ilim sahibi bir Tanrı’nın yaratmış olması muhtemel 

                                                           
53 Eyüp Aktürk, “Mantıksal Bir Sorun Olarak Kötülük”, Ekev Akademi Dergisi, Sayı: 62,  2015, 

s.39. 
54 Aktürk, “Kötülük”,  s. 39. 



18 

 

değildir.”55 Bu yaklaşımı savunanların düşüncesine göre, mükemmel bir âlem, daha 

az sayıda ve şiddetsiz kötülüklerle de olabilirdi. Ancak mevcut kötülüğün şiddeti o 

kadar fazladır ki insanların Tanrı’ya inanışları zorlaşmaktadır. Hatta sırf bu yüzden 

kimisi, teizmin savunulamayacağı kanaatinde olmaktadır.  

Teist düşünürler, Tanrı’nın mümkün dünyaların en iyisini yaratmayı isteyip 

istemediği ve O’nun gerçek maksadının ne olduğu hakkında hiçbir zaman malumat 

sahibi olunamayacağını söylemektedirler.56 

Mehmet Aydın, evrende çok fazla kötülük bulunduğu iddiası için, âlem 

hakkındaki bilgimizin bizi bu sonuca ulaştırmaya yetmediğini söylemektedir. Bu 

sebeple kötülüklerin iyiliklerden fazla olup olmadığı hiçbir zaman 

bilinemeyecektir.57 

 

1.5. KÖTÜLÜK PROBLEMİNİN KISA TARİHSEL SEYRİ 

          

Kötülük problemi, düşünce tarihi boyunca her dönemde tartışılmış ve 

cevaplandırılmaya çalışılmştır. Problem, dünya dinlerinin de bir meselesi olmaktadır. 

Dinler, insanın duymuş olduğu acı ve üzüntüyü, evren algılarına entegre etmişlerdir. 

Acı ile yaşama, buna bir anlam yükleme, sorular sorma ve tutarlı cevaplar bulma 

çabaları insanlık tarihi boyunca hep var olmuştur. Toplumların farklı kültür ve inanç 

yapılarına sahip olması da onları farklı çözüm arayışlarına sevketmiştir. 

 

 1.5.1. İslam Dışında Bazı Dinlerde Kötülük Problemi 

 

 Yahudiliğin bir din mi ırk mı millet mi olduğu da tartışmalı bir konu olmakla 

birlikte onlar, kendilerini seçilmiş (üstün) millet olarak görmektedirler. Bu 

üstünlüğün beraberinde onlara birtakım sorumlulukları getirdiğine inanırlar. Onlar 

kendilerinin diğerlerinden daha üstün olduklarına inandıklarından dolayı daha fazla 

musibete uğradıklarını ve bu sebeple daha çok dikkat ederek kendilerine Tanrı’nın 

                                                           
55  Delilci kötülük problemi adına sunulmuş olan önerme ve iddiaların ana temasını birkaç basamaklı 

öncüller ile somut bir argüman getirilmiş bu hali ile yer verdik. Konu ile ilgili diğer öncüller hakkında 

daha detaylı bilgiye ulaşmak için Bkz.Yaran, Kötülük ve Theodise, ss. 56-78; Manafov, John 

Hick’in Din Felsefesi’nde Kötülük Problemi ve Teodise, ss. 43-47. 
56 Yaran, Kötülük ve Theodise, s. 59. 
57 Mehmet S. Aydın, Din Felsefesi, 5. Baskı, Selçuk Yayınları, Ankara, 1996, s. 210. 



19 

 

emirlerine uygun yaşamaları gerektiğini düşünmektedirler. Seçilmişlik fikri 

“beklenilen mesih” inancını da doğurmuş ve bir kurtarıcı fikrine yönelmişler. 

İsrailoğulları ile bir anlaşma yapıldı. Ancak onlar, Tanrı’ya verdikleri sözü 

tutmayınca kendilerinden musibetler eksik olmadı.58 

Yahudi tarihi isyan, savaş ve sürgünlerle doludur. Bunlar içerisinde en büyük 

etkiyi gösteren ise Babil sürgünü olmuştur. Bu sürgünler, Yahudilerin işledikleri 

günahlara karşı Tanrısal bir ceza olarak değerlendirilmiştir. Kuzey İsrail krallığında 

yaşayan on Yahudi kabilesinin Asurlularca sürülmesi, Güney Yehuda’da yaşayan iki 

Yahudi kabilesinin Babil’e sürülmesi, Yahudilikte kutsal olan Kudüs’teki mabedin 

yıkılışı, Tanrısal korumanın sembolü sayılan Davut Hanedanlığı’nın çöküşü gibi 

sebeplerden dolayı Yahudi inancında büyük bir kopma yaşanmıştır. Bu, Kudüs’ün, 

mabedin ve Davud krallığının ebedi korunmuşluğu inancına da darbe vurmuştur.59 

Sürgün, yeni dinsel problemleri de beraberinde getirmiştir. Krallığın düşmesine 

neden olan felaket, Tanrının adaleti ve onun müdahalesini doğrulama (theodicy) 

fikrini ortaya çıkarmıştır. Peygamberlerin zihnine, “eğer Yahvenin her şeye gücü 

yetiyorsa ve hatta İsrail ve Yahuda’nın olduğu kadar diğer milletlerin de Tanrı’sı ise, 

neden kendi halkının yenilmesine izin vermiştir?” sorusunu getirmiştir. Hezekiel, 

Yahve’nin bu felaketlere izin vermesinin, onun zayıf ya da güçsüzlüğünden 

kaynaklanmadığını; İsrail halkının günahları sebebiyle bunları hak etmiş olduklarını 

dolayı olduğunu söyler.60 

Yahudi düşmanlığının belki en acı sonucu, Nazi Almanya’sının ürünü olan 

Yahudi Katliamı, Holocaust’tur. Naziler II. Dünya Savaşı sırasında, altı milyonu 

Yahudi olmak üzere Çingene, homoseksüel, Bolşevik gibi kendilerinden aşağı 

gördükleri yirmi beş milyon kişiyi ölüme mahkûm etmişlerdir.61 II. Dünya 

Savaşı’nda Alman ordusu Rus topraklarında ilerlerken, askerlik çağına gelmiş 

Yahudi erkeklerini öldürmüştür. Cinayeti işleyenler üzerindeki psikolojik baskıyı 

azaltmayı sağlayacak yöntemlere başvurulmuştur. 1941 yılının yaz ayında toplama 

kampları yaparak Avrupa Yahudileri imha edilmiştir. Yahudilere verilen doğuda yeni 

                                                           
58 Ahmed Çelebi, Mukayeseli Dinler Açısından Yahudilik, (çev: Ahmet M. Büyükçınar - Ö. Faruk 

Harman), İstanbul, 1978, ss. 214-216. 
59 Ali Osman Kurt, “Yahudilik’te Sürgün Teolojisi: Tanrısal Bir Ceza Olarak Sürgün”, Dini 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 25, 2006, ss. 61-62. 
60 Kurt, “Yahudilik’te Sürgün”, s. 72. 
61 Muhsin Akbaş, Yahudi Düşüncesinde Holocaust ve Tanrı, 1. Baskı, Ayraç Yayınları, Ankara, 

2002, s. 9. 



20 

 

yerleşme merkezlerinde yaşama vaadi, onların sonunu getirmiştir. Toplama 

kamplarına vardıklarında yaşlı, hasta, bebek, çocuklar gaz odalarına götürülmüştür. 

Çalışabilecek durumdakiler çalıştırılmış bir süre sonra onlar da hastalanıp hayatlarını 

kaybetmişlerdir. Bazılarının üzerinde ise deneyler yapılmıştır. Adolf Hitler planını 

tamamlayamamıştır. Ancak altı milyon Yahudi ölümü “kötülük problemi” 

tartışmalarını alevlendirmiştir. Kötülüğün gerçekliği ile Tanrı inancı uzlaştırmak 

gayesiyle çözümler aranmıştır. Yahudi düşünürlerin bir bölümü, Holocaust’u 

teleolojik bir konu olarak algılamışlardır ve geleneksel Tanrı inancını 

eleştirmişlerdir.62 Holocaust, Tanrı ile insan arasındaki ilişki için modern 

açıklamalara trajik bir öncü olmuştur. Bir “ödül ve ceza günü”, suçluların 

cezalandırılacağı ve suçsuzların zararlarının giderileceği eskatolojik inancı gerekli 

kılmaktadır. 

İsa’nın (a.s) tebliğini bozan Hristiyanlık, Âdem’in (a.s) tüm insanlığın 

hayatını karartan fecî, kötü ve uğursuz günahı efsanesine takılıp kalmış, bu 

çıkmazdan kurtulabilmek için “kendini çarmıhta acı çekmeye maruz bıraktığı” 

efsanesini bulmuştur. Böylece Âdem (a.s) hakkında kapıldığı yanılgının sonuçlarına 

açıklık getirmek isterken tevhit inancına bakış açısını bozmuştur.63 Resmi 

Hristiyanlık anlayışına göre Âdem soyundan gelen herkesin günahkâr ve lekeli 

doğmasına neden olmuştur. Hz. Meryem ayrıcalıklı bir “imtiyaz” ile bu kirden 

kurtulmuştur. Öyle ki İsa’ya kadar süregelen peygamberler de günahkâr, pis ve 

lekelenmişlerdir. İnsanlar “gazap altında”dırlar.64  

 Augustinus, Paulusun, Âdemi günahın ve kötülüğün sebebi haline getiren 

yorumundan oldukça etkilenmiş ve Tanrı’nın her şeyin yaratıcısı olduğu; ancak onun 

hiçbir kötülüğün kaynağı olmadığı düşüncesine katılır. Tanrı, Âdem’i iyi yaratmış; 

ancak o bozuluşu seçince bu durum kendinden sonrakilere de aksetmiştir. Augustinus 

bu bozulmayı, Tanrı’nın insanı ilk haliyle mükemmel yarattığının kanıtı olarak görür. 

Zira başta iyi olmayan bir şeyin bozulması söz konusu değildir.65 

                                                           
62 Kurt, “Yahudilik’te Sürgün”, ss. 72-73. 
63 Murtaza Mutahharî,  Adl-i İlahi, (çev: Hüseyin Hatemi), Kevser Yayınları, İstanbul, 2014, ss. 7-8. 
64 Hulasa-i Ta’lim-i Mesihî, Diyar-ı Bekr Keldanî Şer Episkoposu Ciyorcis Abd-i Yesu’ Efendi 

Hazretleri, Musul Dominikan Rahipleri Matbaası, 1893, s.28-29’dan aktaran Mutahhari, Adl-i İlahi, 

s. 8. 
65 St. Augustine, Confessions, Oxford World Classics, Çev: Henry Chadwick, Oxford Universty 

Press, Oxford, 2008, VII:12’den aktaran Yasemin Akış Yaman, “Ortaçağdan Varoluşçu Felsefeye: 



21 

 

Kitab-ı Mukaddes’te şerre karşı iki tavır vardır. Birincisi, şer; Tanrı’nın ve 

insanın uzlaştırılmaz düşmanıdır. İkincisi, şer; Tanrı’nın sorumlu olduğu ve O’nun 

hikmeti çerçevesinde cereyan eden bir keyfiyettir.66 Bu tavırlar şer problemine 

çözüm getirmede zorluk yaratmaktadır.  

Mecusiliğin şemsiyesi altında barınan Zerdüşlük, problemin uzandığı bir 

sahadır. Efsanevi bir kişilik olduğu düşünülen Zerdüşt, kendini bir peygamber Zend 

Avesta’nın âdeta kendisine gönderilmiş vahiy olduğunu söyler. 

Zerdüşt kendinden önceki dini arıtıp temizlemiş, insanları tek tanrıcılığa 

yöneltmiştir. Düalizm deyince akla gelmesinin sebebi de tevhid inancı ile beraber 

ahlaki düalizmi kabul etmesindendir. Tanrı Ahura Mazda parlak, ihtişamlı; saflığın 

ve gerçeğin Tanrısıdır. Felsefi bakımdan bir ikicilik olan Zerdüştîlik’de Tanrı, iyilik 

ilkesinin karşısına kötülük ilkesini de çıkarmıştır. Bu ikisi birbirini bütünleyicidir, 

aynı zamanda birbiriyle mücadele içindedirler. Zerdüşt’ün çıkışından önce 

yeryüzünde üç bin yıl geçmiştir. İlk zamanlarda dünya, bir eğlence, sefa yeriydi; 

fakat Angra Mainyu dünyaya kışı, afeti, yırtıcı hayvanları, insanlarla hayvanlara 

zararlı böcekleri, çoraklığı, ölümü getirdi. İnsanların ruhlarına şüpheyi, kötü 

içgüdüleri soktu. İnsanlar bu mücadelede kendilerine saf seçecek, kötü ruh Angra 

Mainyu’yu mağlup olup; iyi ruh Spenta Mainyu galip olacaktır. Böylece insan hayatı 

derin bir mana edinecek ve sonsuz bir değer kazanacaktır.67 Nurun varlığı gerçek 

iken; zulmet ise gölgenin kişiye bağlı olduğu gibidir. Tezat varlığın zaruretlerinden 

olduğu için, nurdan sonra ona tâbi zulmet yaratılmıştır. Tıpkı kişi ve gölge 

misalindeki gibi.68 Bu ahlaki düalizm tahrifata uğrayarak yerini kozmik düalizme 

bırakmıştır. Tanrı Ahura Mazda ile iyi ruh Spenta Mainyu birleştirilip Hürmüz adıyla 

hayır Tanrı’sı ve Angra Mainyu’da Ehrimen adıyla şer Tanrısı kabul edilmiştir. 

Böylece iki Tanrı inancı ortaya çıkmıştır.69 

                                                                                                                                                                     
Augustinus ve Kırkegaard’da Kötülüğün Kaynağı ve Suçluluğun Devamlılığı Problemi”, Felsefi 

Düşünce Dergisi, Sayı: 10, 2018, s. 9. 
66 Lütfullah Cebeci, Kur’an da Şer Problemi, 1. Baskı, Akçağ Yayınları, Ankara, 1985, ss. 17-18. 
67 Fêlicien Challeye, Dinler Tarihi, 1. Baskı, (çev: Samih Tiryakioğlu), Varlık Yayınları, İstanbul, 

1960, ss. 101-103. 
68 Ebü’ı-Feth Tacüddîn Muhammed b. Abdülkerim eş-Şehristani, el-Milel ve’n-Nihal: Dinler, 

Mezhepler ve Felsefi Sistemler Tarihi, (çev: Mustafa Öz), Litera Yayıncılık, İstanbul, 2008, s. 216. 
69 Ömer Rıza Doğrul, Yeryüzündeki Dinler Tarihi, 1. Basım, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 1947, s. 

201; Akt. Cebeci, Kur’an’da Şer Problemi, s. 38; Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, 

(sad. İsmail Karaçam&Emin Işık&Nusrettin Bolelli&Abdullah Yücel), Zehraveyn-Azim Yayınları, 

İstanbul, 2012, s. 117. 



22 

 

1.5.2. Antik Çağ’dan Modern Döneme Kötülük Problemi 

 

 Savaşlar, soykırımlar, depremler, hırsızlıklar, haksızlıklar ve zarar veren 

durumlarla beraber mutlak iyi, kudret ve adalet sahibi bir yaratıcının aynı anda bir 

arada nasıl var olduğu sorusu bir kısım filozofları, Tanrı’yı ve sıfatlarını inkâra 

götürürken kimini ise bunun inkârı ile ilgili açıklamalara sevk etmiştir.  

Düşünce tarihinde kötülük problemini mantıksal olarak ilk formüle eden 

kişinin Epiküros olduğu kabul edilmiştir. M.S. II. Yüzyılda yaşamış olan 

Lactantius’un (ö. M.S. 340) aktarımına göre Epiküros (M.Ö. 341-270) Kötülük 

Problemini bir dilemma olacak şeklinde şöyle formüle etmişti: 

Tanrı, kötülükleri ortadan kaldırmak ister ancak ortadan kaldıramaz veya 

kaldırabilir, ancak bunu istemez; ya da ne kaldırmak ister, ne de kaldırabilir 

yahut da hem kaldırmayı ister hem de kaldırabilir. Eğer ortadan kaldırmayı 

istiyor da bunu yapamıyorsa, o halde güçsüzdür ki bu, Tanrı’nın karakteri ile 

bağdaşmaz; şayet ortadan kaldırabildiği halde kaldırmayı istemiyorsa, O 

hasetçidir ki bu durum da Tanrı ile bağdaşmaz; eğer O ortadan kaldırmayı 

istemiyor ve kaldıramıyorsa, O, hem hasetçi hem de güçsüz olacaktır, bu hâlde 

de Tanrı değildir; eğer hem ortadan kaldırmayı istiyor hem de kaldırabiliyorsa, 

ki sadece bu Tanrı’ya yakışır, öyleyse kötülükler neden kaynaklanmaktadır? 

Veya Tanrı’nın onları ortadan kaldırmamaktaki sebebi nedir?70 

 

 Filozofun konuyu ele alış biçimine göre, Tanrının var olması demek, 

kötülüklere engel olmasıdır. Tanrı varsa ve kötülükler devam ediyorsa bu durum 

tanrının kudretinin ya da adaletinin tam olmadığı anlamına gelir. 

Kronolojik olarak geriye gittiğimizde ilkçağın karanlık filozofu olarak bilinen 

Herakleitos’a (M.Ö. 530-475) göre, her şey zıtlıkların mücadelesinden doğar. Tüm 

şeyin kaynağı zıtlıklar arası karşıtlık ve tamamlanma durumudur. Eşyanın sürekli 

akışı ve devamsızlığı, âlemdeki daimî oluş zıtların dönüşmesiyle meydana gelir.71 

Bilgi ve ahlak sorunlarıyla uğraşan Sokrates, (M.Ö. 470-399) “Hiç kimse bile 

bile kötülük yapmaz, kötülük eksik bilgiden ileri gelir.” der. İnsan ruhunda gizlenmiş 

bilgilerle (episteme), erdemli olmayı özdeşleştirir.72  

                                                           
70 John Hick, Evil and the God of Love (London: Macmillan, 1985) s. 5’ten aktaran; Krş. Orhan 

Hançerlioğlu, Felsefe Ansiklopedisi: Kavramlar ve Akımlar, 1. Baskı,  Remzi Yayıncılık, İstanbul, 

1977, Cilt: 3, s. 330. 
71 Hüsameddin Erdem, İlk Çağ Felsefesi Tarihi, 2. Baskı, Konya, 1993, s. 60; Krş. Yasa, Tanrı ve 

Kötülük, s. 37. 
72 Tuncer Tuğcu, Felsefe Tarihi, (İlk Çağ), 1. Baskı, Cilt: I, Sorun Yayınları, 1985, s. 87. 



23 

 

Sokrates’e göre, “bilgi fazilettir ve kimse bilerek kötülük işlemez.” O, fazileti 

bilgi olarak değerlendirip faziletsizliği ise bilgisizliğe bağlar. Hata bile bile değil, 

daima bilmeden işlenir. Bu sebepledir ki, kötülük insanın saadeti doğru olmayan 

yerlerde aramasından kaynaklanır. Değerlerin doğru ve sahte olduğu ayrımını 

yapabilen insan zaten yanlış hareket etmez.  Faziletli insan, aklını doğru yerde 

kullanan, istenilen ve kaçınılması gerekeni bilip ona göre hareket edendir.73 

Platon’a (M.Ö. 427-347) göre, Tanrı (Demiourgos) iyidir, iyiliğinden dünyayı 

yaratmıştır.  Onun için,  dünya en devinen, en güzel dünyadır ve Tanrısal Aklın 

(Nous), “iyi’nin kendisinin” ürünü olarak yegâne bir dünyadır. Tanrı, “iyi ideası” 

ndan başka bir şey değildir. Platon’un “Devlet” diyoloğunda bütün gerçek varlıkların 

en tepesine yükseltilen “iyi ideası” (Tanrı, Nous), hem ideaların hem de duyulur 

dünyanın yaratıcısıdır.74 

“İnsanın başına gelen kötülükler Tanrı’dan gelmez. Yalnız iyi olanlar 

Tanrı’dan gelir. İyi olan şeyler de kötülüklere nazaran az olduğundan Tanrı’dan bize 

gelen çok değil, az bir şeydir. Kötü olgular için başka sebepler aranmalıdır.”75 

Platon‘un son eseri olan Nomoi’de (Yasalar), haz ile acının itibar edilen 

güdüler olduğuna kanaat getirilmiştir.76 Aşırı haz ve acının eline düşen ruh, tene 

çivilenir. Bu durumda ruh, tenin isteklerinin kölesi olur.77 Ruhumuz kötü bir şeye 

bulaştığı takdirde gerçeği hiçbir zaman elde edemeyeceğiz.78 Platon’a göre 

kötülüğün nedeninin, Platon’un özlem duyduğu ideal hayatla bağdaşmayan, 

maddenin bütünüyle ide’ ye uygun olmaması olduğunu söyleyebiliriz. 

Ahlaki kötülüğün sorumluluğunu insana yükleyen Aristoteles (M.Ö. 384-

322), kötülüğün oluşumunda insanın iradesini yanlış yönde kullanmasını sebep 

gösterir. O, Retorik’ inde kötülük yolları ve kötülüğe maruz kalmış kişilerin 

durumlarından bahseder.79 

                                                           
73 Erdem, İlk Çağ Felsefesi Tarihi, s. 88. 
74 Macit Gökberk,  Felsefe Tarihi, 13. Baskı, Remzi Kitabevi, İstanbul, 2002, s. 65. 
75 John Hick, Evil and God of Love, s.26’dan aktaran Yaran, Kötülük Ve Theodise, s. 14; Platon,  

Devlet, (çev: Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz), Remzi Kitabevi, İstanbul, 1971, 379 c. 
76 Platon, Yasalar (Nomoi), (çev: Candan Şentuna-Saffet Babür), 2. Baskı, Kabalcı Yayınevi, 

İstanbul, 1998, Cilt: I, III. 689 b. 
77 Platon, Phaidon, (çev: Suut Kemal Yetkin- Hamdi Ragıb Atademir), 3. Baskı, Milli Eğitim 

Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1963, 83 c-d. 
78 Platon, Phaidon, 66 c-d. 
79 Aristoteles, Retorik, (çev: Mehmet H. Doğan), 2. Baskı, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, Kasım 

1995, 1372 b 25-30. 



24 

 

Korku, ileride zarar görülme ihtimali olan bir şeyin zihindeki tablosuna bağlı 

rahatsızlık veren durumdur.80 Ona göre, korkuya haberci olan şeyler kötüdür. Çünkü 

Kendisine bir şeyin olmayacağından emin kimse korku duymaz.81 “Duygulanımlar 

maddeye girmiş biçimlerdir.”82 

Yeni Platonculuğun kurucusu olan Plotinus’a (M.S. 204-270) göre, duyular 

dünyası kevn ve fesadın mezcedilmesinden meydana gelir. Bu sebeple evren 

Eflatun’da olduğu üzere iyiden, Tanrı’dan pay aldığı kadar iyi; Tanrı’nın yok oluşu 

olarak nitelendirilen maddeden pay aldığı nispette ise kötüdür. Duyular dünyası ile 

madde birbirinden ayrılır. Cisimler dünyası, Nous ve Ruh tarafından aydınlatıldıkça 

gerçeklik kazanır. Gerçekliğe sahip olmayan madde kötüdür.83 Platon gibi Plotinus 

da maddeyi her türlü kötülüğün kaynağı olarak görmektedir.   

Aziz Augustinus (M.S 354/430), Mutlak kötülüğün olmadığı, onun iyinin 

yoksunluğundan kaynaklandığı, bozulan şeylerin bile iyi bir tarafı olduğu 

düşüncesindedir.84 Tanrı’nın özünde iyi olarak yarattığı evrene günahın girişi, insana 

verdiği irade eyleminin özgür olması, iradenin ise kendisinin efendisi olmasından 

kaynaklandığı ile açıklanabilir.85 İnsan, kendisinin kullanılmasına izin verilen şeyleri 

kötüye kullanması ya da yasaklanmış olanları kullanmakta ısrarcı olması; kendini 

beğenmişlik, aşırı merak duygusu ve şehveti ile doğasını zedeler.86 Kötülerin en 

büyük düşmanlarının kendi yaptıkları olduğunu söyleyen Augustinus; ilk olarak 

Thomas Aquinas’ı, ardından daha sonraki bir zamanda yaşamış olan Luther ve 

Calvin’in fikirlerine dokunmuştur. Her ikisine göre de insanın, kötülüklerle karşı 

karşıya kalması kendi günahı dolayısıyla olmaktadır.87  

Augustine’ci temalar onüçüncü yüzyılda St. Thomas Aquinas (1225/1274) ile 

tekrar hareketlik kazanır. Ona göre kötü fiilin faili insandır. Şöyle ki, özü itibarıyla 

kötülük, yokluktur. Bu sebeple onun failinin Tanrı olması imkânsızdır.88 Çünkü 

şeylerin varoluşlarının ve yetkinliklerinin nedeni olarak en iyi olan Tanrı vardır. 

                                                           
80 Aristoteles, Retorik, 1382 a 20. 
81 Aristoteles, Retorik, 1383 a 15.  
82 Aristoteles, Ruh Üzerine, (çev: Zeki Özcan), Alfa Yayınları, 2000, ss. 9-10. 
83 Erdem, İlk Çağ Felsefesi Tarihi, ss. 133-134. 
84 Saint Augustinus, İtiraflar, (çev: Dominik Pamir), Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1999, s.154; Krş. 

Yasa, Tanrı ve Kötülük, s. 11. 
85 Etienne Gilson, Orta Çağ Felsefesinin Ruhu, (çev: Şamil Öçal), Açılımkitap Pınar Yayınları, 

İstanbul, 2003, s. 357. 
86 Saint Augustinus, İtiraflar, s. 63. 
87 Yaran, Kötülük ve Theodise, s. 16. 
88 Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 35. 



25 

 

Tanrı dünyadan bağımsızca varolur ve dünyayı, kendi iyiliğine karşılık gelen 

yetkinliğini paylaşarak, özgürce yaratır. O, varolan şeyler arasında böyle bir 

derecelendirme yapmıştır.89 

Kamutanrıcı anlayışı gereği tanrının sıfatlarının sınıflandırılmasıyla farklılık 

gösteren Spinoza,90 (1632-1677) kötülük ve günahın gerçekte var olmayan şeyler 

olduğunu söyler. Tanrı bunları insan zihni dışında ya da insan zihninden bağımsız 

olarak bilemez. Bunlar izafî şeylerdir. Tanrı için her şey iyidir. Günah ve kötülük 

sadece insan zihnine aittir. Spinoza, “mutlak iyimserliği” savunarak “her şey 

yetkindir” ilkesinden hareketle kötülüğün varlığının olmadığını söyler. Ona göre 

“kötü”, gerçekte algılamamızdaki yanılgıdan ibarettir.91  Ona göre “kötü”, gerçekte 

algılamamızdaki yanılgıdan ibarettir.92 

Batı felsefesinde “teodise” tabirine ün kazandıran Leibniz (1646-1716) 

olmuştur. O, Gazâlî’nin “bu âlem mümkün âlemler arasında en iyisi” şeklindeki 

ifadesini adetâ alıntılar. İlâhî adâlet her çeşit kötülük olduğu halde bile âlemde 

kendini göstermiştir ki aslında teodisenin anlamı da tam olarak budur. Leibniz 

problemi şöyle bir ifade ile kaydeder: 

Doğru yolu seçmeyen bir yaratığın ya kudreti, ya bilgisi ya da iyiliği noksan 

demektir. 

Kendisinde kötülüklerin olduğu bu âlemin yaratıcısı Tanrı, en iyi yolu 

seçmemiştir. 

O halde O’nun ya kudreti, ya bilgisi ya da iyiliği eksiktir. 

Leibniz, ikinci hükmü kabul etmez ve âlemin bu vaziyette de iyi olduğunu 

kanıtlamaya çalışmaktadır.93 

Leibniz üç tür kötülüğü birbirinden ayırır: Maddi (Fizik) kötülük, manevî 

(ahlakî) kötülük ve metafizik kötülük. Metafizik Kötülük, her monad üzerine 

katılmış olan mükemmelliğin yavaş yavaş azalmasıdır. Bu da yaratılmış varlığın 

tabiatındaki sonluluktan kaynaklanır. Tanrı dışındakiler sonlu ve eksiktir. Fizikî ve 

Ahlakî kötülük de mükemmelliğin azalmasından, yani metafizik kötülükten vukua 

                                                           
89 Ahmet Cevizci, Orta Çağ Felsefesi Tarihi, 2. Baskı, Asa Kitabevi, Bursa, 2001, ss. 272, 276. 
90 Akbaş, Holocaust, ss. 46-47. 
91 M. Kazım Arıcan, Panteizm, Ateizm ve Panenteizm Bağlamında Spinoza’nın Tanrı Anlayışı, İz 

Yayıncılık, İstanbul, 2004, ss. 130-131; Bkz. Metin Yasa, Tanrı ve Kötülük, s. 107. 
92 Frederich Copleston, Spinoza (Felsefe Tarihi), (çev: Aziz Yardımlı), Cilt: 4, İdea Yayınları, 

İstanbul, 1986, ss. 55-56. 
93 Aydın, Din Felsefesi, s. 150. 



26 

 

gelir. Noksanlık olmasaydı mükemmellik bilinemez olurdu. Zira her şey zıddıyla 

anlaşılabilir.94  

Leibniz, kötülüğün formel karakterinin, kötülük yoksunluktan, yani fail 

nedenin varlığa getirmediği bir şeyden ortaya çıktığını söyleyerek fail nedeni yok 

sayar.95  

Leibniz’de, diğer kötülüklerin temeli görülen metafizik kötülük; eksiklik ve 

yetkinlikten uzak olma anlamı taşır. Yaratılmış varlık noksandır ve ondaki bu 

eksiklik hatanın ve kötünün imkânının kökeninde bulunur. Tanrı kötülükten 

tamamen bağışık bir dünyayı değil de içinde kötülüğün çok küçük bulunduğu 

dünyayı, kısacası mümkün dünyaların en iyisini tercih etmiştir.96 

Voltaire, dünyada çok fazla kötülüğün bulunduğunu söyleyerek, Leibniz’in 

“dünyamızın mümkün dünyaların en iyisi olduğu” iyimser yaklaşımını reddeder.97 

Epiküros’a benzer bir bakış açısı getirir. Kilise Babası Lactantius’un Tanrının 

Gazabına Dair isimli eserinin on üçüncü bölümünde şöyle geçer: “İyi bir tanrının 

kötülüğü yok etmeyi istemesi, kudretine karşılık da yok edebilmesi gerekir. Ancak 

kötülük vardır, bu durum tanrının iyi ve kudret sahibi olmasıyla çelişir. Tanrı’ya 

yakışan, kötülüğü hem atabiliyor hem de atmak istiyor olmasıdır.”98 Voltaire bir 

dinsiz olmasına rağmen, Tanrı’yı inkâr etmiyordu.99 

Pope’nin Her Şey İyidir adlı eserinin dördüncü mektubunda geçen “Kötü olan 

hiçbir şey yoktur, diyor yahut da, özel kötülükler varsa bile bunlar genel iyiliği 

vücuda getirirler.” Voltaire, kısmen kötü olanlar evrensel olarak iyidir, izahını 

eleştirir. Ona göre, mümkün dünyaların en iyisi kanaati, teselli vermek bir yana 

insanı ümitsizliğe düşüren bir şeydir. Problem, Voltaire’de kördüğüm haline gelir; 

münakaşacılar içinse tam bir zekâ oyunu ve düşünmeyen halkta da ırmaktan alınıp 

küçük bir havuza konulmuş kendilerine ne olacağını bilmeyen balıklara benzer.100 

                                                           
94 H. Ömer Özden, “İbn-i Sina ve Leibniz’de Kötülük Problemi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Sayı: 13, Erzurum, 1997, s. 282; Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, ss. 285-286. 
95 G. F. Leibniz, Theodicy, The Philosophy of 16th and 17th Centuries (ed. By R. H. Popkin), New 

York, 1966, s. 20. Paragraf, s. 337’dan aktaran Ahmet Cevizci, Onyedinci Yüzyıl Felsefesi Tarihi, 

Asa Yayınları, Bursa, 2001, s. 180. 
96 Cevizci, Onyedinci Yüzyıl Felsefe Tarihi, ss. 180-182. 
97 Ahmet Cevizci,  Paradigma Felsefe Sözlüğü, 5. Baskı,  Paradigma Yayıncılık, İstanbul, 2002, s. 

1090. 
98 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, (çev: Lütfi Ay), İstanbul, 1943, Cilt: I, s. 107. 
99 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, Cilt: I, s. 65. 
100 Voltaire, Felsefe Sözlüğü, Cilt: I, ss. 113-114. 



27 

 

Voltaire’nin adeta kördüğüm olarak bıraktığı kötülüğün varlığı sorunu, daha sonraki 

zamanda Schopenhauer’ın kötümser felsefesinin esasını oluşturacaktır. 

Daha önce Lactantius (İ.S. 3.y.y.) tarafından söylenmiş olan mutlak iyi bir 

Tanrı ile mevcut kötülüklerin bir arada olabileceğine dair çelişkiye David Hume 

(1711-1776) da, Tabi Din Üzerine Diyalog adlı yazısında teizmin kötülük 

problemine dair “tutarsızlığına” bugün tartışılan haliyle formülleştirdiği şöyle bir akıl 

yürütme yapar: 

- Tanrı kötülüğü engellemek istiyor da gücü mü yeterli gelmiyor? 

- Öyleyse güçsüzdür. 

- Erki var olduğu halde kötülüğü önlemek mi istemiyor? 

- O halde O, kötücüldür. 

- Hem erki var, hem canı istiyor mu? O halde bu kötülükler nereden 

çıkıyor?101 

David Hume, yukarıdaki önerme ile düzen delilinin geçersizliğini belirtmeye 

çalışır. O, Tabi Din Üstüne Diyalog adlı eserinin özellikle onuncu ve onbirinci 

diyaloglarında yer ayırdığı kötülüğün varlığı sorununu, âlemin düzensiz olduğuna 

dayanak yapmaktadır. Bu sebeple Tanrı’nın varlığını ispatlamada düzen ve gâye 

delilinin kullanıma uygun olmadığını belirtir. 

Diyaloglarda yer alan karakterlerden Philo, Demea ve Cleanthes arasında 

geçen bu münakaşa Tanrı’nın varlığını ve kötülüğün varlığını uzlaştırma yönündedir. 

Ona göre, insanın en büyük düşmanı insandır. Baskı, adaletsizlik, savaş, 

ihanet; bunlarla karşılıklı birbirlerine işkence eden insandır.  Yani iyilik ya da 

kötülükten birini seçen insandır.102 

            Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) doğadan kopuş sonrası toplumsallaşma 

olarak isimlendirilen sistemi kötü103 bulur. Bu yaklaşımı Karl Marx (1818-1883) ile 

benzerlik gösterir. İnsanlar yaptıklarıyla vardır. Ancak ortaya koymuş oldukları 

ürünlerinin tutsağı olmamalıdırlar. 

                                                           
101 David Hume, Din Üstüne  (çev: Mete Tuncay), Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1979, s. 165; 

Aydın, Din Felsefesi, s. 147; Krş. Mevlüt Uyanık, Felsefî Düşünceye Çağrı, Elis Yayınları, Ankara, 

2003, s. 277. 
102 Hume, Din Üstüne, ss. 161-162. 
103 Detaylı Bilgi İçin Bkz. Jean-Jacques Rousseau, Emil Yahut Terbiyeye Dair, (çev. Hilmi Ziyan 

Ülken vd. ) İstanbul, 1945, ss. 307-309. 



28 

 

Immanuel Kant (1724-1804)’a göre, Tanrı, iyiyi buyurmak da ve iyi 

kavramına sevabı; kötüyü yasaklamakta ve kötü kavramına da günahı eklemektedir. 

İnsan için sadece çok önem taşıyanları seçer ve onların yapılmasını buyurur.104 

Tanrı’nın buyrukları ahlak alanında tanımlayıcı olmaktan ziyade ahlaki standartlara 

işaret etmektedir.105 

Kant, insanın yatkın bir varlık olarak dünyaya geldiğinden, bunun yatkınlığın 

sonucunda iyi ve kötü eylemlerde bulunduğu ahlakî bir seçimden bahseder.106 Ona 

göre sonucu ne olursa olsun ahlakî olan şey, iyi bir iradenin ilkelerine dayanarak 

yapılmış olmalıdır.107 

Öyleyse, Kant’a göre, kötülüğü, insandaki bu doğal yatkınlık ile ahlakî seçim 

arasında meydana gelen karşıtlıkla açıklamak mümkündür. İnsanın kötülüğü ise, 

ahlak yasasına mugâyir bir tercihte bulunması sonucunda meydana gelmektedir. 

Yani kötülükler, eğilimler ve ahlak yasasının etkileşiminin bir ifadesidir. 

Alman filozofu Hegel (1770-1831), tezat kavramının ilk yaratıcısı 

sayılmaktadır. Onun geliştirdiği yeni dialektik adı altında karşıtların birliği ve uyumu 

kuralı,108 iyi-kötü ayrımını yok edip uzlaştırma çabasına yöneliktir. Ona göre, kötü 

olmadan iyinin algılanabilmesi mümkün görülmemektedir. İyi ve kötü, özgürlüğün 

varlığını dolayısıyla ahlâkî sorumluluğu anlaşılır kılar.109 “Çatışma ve kötülük, 

düşten ibaret basit olumsuzluklar değil; onlar gerçekliği olan olgulardır. Bu bir hayat 

emaresidir; yeniden yapılanmayı sağlayan bir itici güçtür.”110 

Arthur Schopenhaur (1788-1860) için, hayatın kendisi bir “istenç”tir ve bunu 

kesin olarak reddetmek gerekir; Çünkü doyurulmaz, sonsuzdur. İsteğin olması da bir 

acının olması demektir: Acının ne sonu, ne de sınırı vardır. İsteklerin yerine 

getirilmemiş olması sefalete sebep olur. Zekâ olgunluğu arttıkça acı da artar, bilgili 

insanın acı çekmesi de bu sebepledir. ‘Bu dünyayı mümkün dünyaların en iyisi 

saymak’ aptallık şöyle dursun, küfürdür. Dünya, düşünülebilecek dünyaların en 

                                                           
104 Mehmet S. Aydın, Kant’ta Ve Çağdaş İngiliz Felsefesinde Tanrı-Ahlâk İlişkisi, Türkiye 

Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1991 (Kant), s. 170. 
105 Aydın, Kant’ta Tanrı-Ahlâk İlişkisi, s. 174. 
106 Aydın, Kant’ta Tanrı-Ahlâk İlişkisi, s. 186. 
107 Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 36. 
108 Murtaza Mutahhari, Felsefe Dersleri (1), (çev: Ahmet Çelik), İnsan Yayınları, İstanbul, 1995, s. 

156. 
109 Naim Şahin, “Hegel Felsefesinde Kötülük Problemi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 45, Sayı: I, 2004, s. 73. 
110 Akt. Yasa, Tanrı ve Kötülük, s. 38. 



29 

 

kötüsü olmaktadır; biraz daha kötü olsaydı, var olmazdı bile. Bu dünyayı oluşturan 

istek tamamen kördür, ne zekâsı ne de bilinci bulunmaktadır.111 

İrade, sürekli var olma arzusu taşıdığı için evren de var olacaktır. 

Schopenhaur, göre bütün kötülüklerin anası iradenin kendi kendini inkâr etmesiyle 

mümkün olan, ızdırabın durmasını ifade eden negatif mutluluğa varılabileceğini 

söyler. İnsan türünün yayılması bir kötülüktür. Ona göre hiç dünyaya gelmemek, bu 

hırs ve elem dünyasında yaşamaktan daha iyidir.112 Fakat Schopenhauer, intiharı 

doğru bulmaz. Çünkü intihar etmek, özü değil bedeni ortadan kaldıracak; özü yok 

etmeyecektir. 

Friedrich Nietzsche,  (1844-1900) yalnızca üstinsan dediği idealleri uğrunda 

geri adım atmayan ve insanlığa katkıda bulunan ve bütün çabasını gelişime veren 

gerçek manada insanların yaşamayı hak ettiğini düşünüyordu. 19. yy. ile birlikte bazı 

karamsar filozoflar için çözülemeyen bir mesele haline gelen kötülük probleminin 

çözümü için o, aristokrat sınıfın kendilerini iyi, alt tabakadakileri ise kötü görmesi 

olarak adlandırmaktadır. “Tanrı öldü” demekle tüm otoriteleri reddeden Nietzsche, 

nihilizmi aşarak insan doğasına uygun bir üst insan ideali yaratmaktadır. 

Sonsuz tekrarlanış karşısında ahlak tanrısı insanın teslimiyetini ister. Ahlak 

düzeni ile dünya düzeni, ahlâkın insandan istediği ile insanın dünyadan, hayattan 

istediği aynı olmadığı zaman, nihilizm gelir. Nihilizmin ön şekli pesimizmdir. 

Pesimizmin gerginlik durumu nihilizm ve değerlerin kökten reddedilişine zemin 

hazırlar.113 

Görüldüğü üzere kötülük sorununa Batılı filozoflarca ortak bir yaklaşım 

getirilmemiştir. Kimi, kötülükler ile Tanrı’nın varlığı arasında çelişki bulunduğu 

iddiasıyla Tanrı’nın sıfatlarını hatta Tanrı’nın kendisini inkâra giderken; kimi ise 

Tanrı’yı inkâra gidilmeyeceği görüşündedir. Problem bir de İslam düşünürlerinin 

perspektifinden ele alınacaktır. Yaklaşımlarını mukayese yapmak adına hemen 

aşağıda yer verilecektir. 

 

 

                                                           
111 Gökberk, Felsefe Tarihi, s. 404. 
112 Alfred Weber, Felsefe Tarihi, (çev: H. Vehbi Eralp), 5. Baskı, Sosyal Yayınları, İstanbul, 1998, ss. 

382-383. 
113 Uluğ Nutku,  “Nietzsche’de Nihilism Problemi”, Felsefe Arkivi Dergisi, Sayı: 16, İstanbul, 1968, 

ss. 137, 143. 



30 

 

1.5.3. İslam Filozoflarında Kötülük Problemi 

 

Seneviyye ve Dehriyye gibi ilhad grupları, evrende bulunan bunca kötülükten 

hareketle Allah’ın varlığı ve yaratıcılığı aleyhinde yanlış ve tahripkâr argümanlar 

geliştirmişlerdir. Bu yüzden, İslam düşünürleri de Batılı fikir adamları kadar soruna 

ilgi göstermişlerdir. Bu meseleye kafa yoran İhvan-ı Safa, Farabî, İbn Sina, İbn Rüşd, 

Gazâli, İbn Arabi gibi düşünürlerin görüşlerine burada yer vereceğiz. 

Probleme optimist bakış açısıyla yaklaşan İhvan-ı Safa (10.yy)’ya göre, 

“âlemde aslolan hayırdır,  şer gibi görünen şey ve oluşlar, âlemin küllî yapısı içinde 

bir hikmet ve gayeyi gerçekleştirmek içindir, yoksa Tanrı özel olarak kötülük gayesi 

ile bir şey yapmaz.” Âlemle ilişkisini bir an bile kesmeyen bir Tanrı düşüncesi, eşya 

ve olaylar arasındaki bütünlüğü görebilir, düzen ve kanunu doğru kavrayabilir; bu 

durum insanın Tanrı katındaki değerini arttırır. Cereyan eden olayları birbirinden 

bağımsız değerlendirmek ve ilişkilerine tesadüfî nazarıyla bakmak peripatik Tanrı 

inancını reddetmiş olmaktır.  İhvan-ı Safa, şerrin yorumunda metafizik bir açıklama 

getirir: Âlemdeki düzeni anlamayanlar, tabiatın işleyişindeki kötülüğe maruz 

kalmışlıkları ve yapılan kötü fiilleri Allah’a nispet ettiler. İhvan tüm bu oluşları, küllî 

felekî nefsin kuvvetleri olan cüz’î nefislerin fiilleri olarak açıklar. Fiillerden hayır 

olanların, hayra ait olan cüz’î nefse, şer olanların da şerre ait nefislere nispet 

edileceğini söyler. Böylece mükâfat ve ikâb da buna göre gerçekleşecektir.114 

Farabi (872-950)’nin benimsediği Sûdur teorisi bağlamında mükemmelden 

aşağı inildikçe eksiklikler meydana gelecektir. Ancak mevcut düzende bu eksiklikler, 

iyiliklerin azalması olup arızî bir durumdur. Yani kötülük (eş-şerr), aslen mevcut 

değildir; bu evrendeki herhangi bir şeyde de bulunmamaktadır; kötülük, varlığı insan 

iradesiyle olmayan herhangi bir şeyde mevcut değildir; bilâkis onların tümü, iyilik 

(hayr) dir.115 

Mutluluk (saadet) salt iyilik (hayr) dir. Bu mutluluğun sağlanılması ve bunun 

kazanılması için faydalı olan her şey iyi olmaktadır; fakat bu iyilik, özünde iyi 

olduğu için değil, mutluluğa yararlı olduklarındandır. Mutluluğa ulaşmaya engel her 

                                                           
114 Necip Taylan, İslam Düşüncesinde Din Felsefeleri, 3. Baskı, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi (İFAV) Yayınları, İstanbul, 1997, ss. 97-99. 
115 Farabî, Fusulü’l-Medenî (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler), (çev: Hanifi Özcan), 1. Baskı, 

DEU Yayınları, İzmir, 1987, s. 59. 



31 

 

şey de mutlak kötülüktür. Mutluluğun sağlanılmasında faydalı olan iyilik ve 

mutluluğun yolunu tıkamasına sebep olan kötülük tabî ya da irâdî olabilir. İradî 

kötülükte insan, mutluluğun bilincine varmayarak yarar, egemenlik, şeref gibi gerçek 

mutluluğun dışında bir hedef edinir ve bu hedefe ulaşabilmek için tüm gücünü 

harcarsa; ortaya çıkan şey tamamıyla kötü olacaktır.116 

Son yetkinlik olarak görülen saadet, ruhun vücutta maddeye ihtiyacı 

kalmayan bir tekemmül mertebesine ulaşmasıdır. Saadeti arayan insan huzura 

kavuşur. Farabi’nin tam olarak “cahil şehir” olarak isimlendirdiği tip, mutluluğu 

tanımayan, düşünmeyen ve kendilerine öğretilene bile inanmayan halktır. Onların 

şehvet, servet gibi düşüncelerinden başka bir gayesi yoktur.117  

            İbn Sina (980-1037)’ya göre Zorunlu varlık saf gerçek (hakk mahz) dir; saf 

iyi (hayr mahz) dir; “Zorunlu varlık bizzat saf iyi’dir”; “Varlığı bizatihi mükemmel 

olandır.” Farâbî’de olduğu gibi, İbn Sina’da da O, hem Âşık, hem Mâ’şuk, hem de 

Aşkın tam kendisidir. Bütün varlık O’nun varlığından neşet etmiş, O’na ait ve 

O’ndan taşmıştır.118 

Zorunlu varlıktan uzağa gittikçe kötülük de artar. Bundan dolayı zorunlu 

varlıktan en ırak olan madde, kötülüğün en fazla olduğu yerdir. 

Madde ve insanlarda üç çeşit kötülükten bahsedilir: 

a) Zayıflık gibi yaratılıştaki eksiklik mânâsındaki kötülük ki, bu fizikî 

kötülüktür. 

b) Acı, üzüntü, maddî ya da manevî, iç sıkıntılardan oluşan, ruhî ızdıraptan 

ileri gelenler. Bu da psikolojik boyutta bir kötülük olmaktadır. 

c) İnsanın ahlâkî davranışları sonucunda başgösteren kötülük ki, filozof 

bunu günah olarak tabir ediyor. Bu da metafizik kötülüktür.119 

Kötülük yokluktur fakat her türlü yokluk değildir. Bir şeyin tabiatının gereği 

onun cinsi ve doğasına ait olgunluğun yokluğudur. Mesela elem ve üzüntüler 

böyledir.120 Yalnızca doğasında bilkuvve bulunana bir şeye kötülük katılır. Sebebi 

                                                           
116 Farabî, es-Siyasetul-Medeniyye, (çev: Mehmet Aydın, Abdülkadir Şener, M. Rami Ayas), 1. 

Baskı, Kültür Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 1980, ss. 39-40. 
117 Bkz.Farabi, el-Medinetü’l Fâzıla, (çev: Nafiz Danışman), İstanbul, 1956, s. 55. 
118 İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ Metafizik (II), (çev: Ekrem Demirli-Ömer Türker), Litera Yayıncılık, 

İstanbul, 2005, s. 100; Mehmet Bayraktar, İslam Felsefesine Giriş, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1988, s. 226. 
119 Kadir Çüçen, Orta Çağ Felsefesi Tarihi, İnkılap Yayınları, İstanbul, 2000, ss. 143-144. 
120 İbn Sînâ, Metafizik II, s.165. 



32 

 

ise maddedir. Kötülük, başta ilişen bir durum ve sonradan onun yerine ilişen bir 

durum nedeniyle maddeye katılır.121 

İbn Rüşd (1126-1198) şerri belirli bir hikmete bağlayarak yorumlar. Eğer bir 

şeyin varlığında hem şer hem de hayır görülüyorsa ve hayır daha ağır basmakta ise 

hikmetli olan, onun yok edilmesi değil, ağır basan iyiliğin varlığı için var 

edilmesidir. Zira bu, az bir şer nedeniyle çok olan hayrın önlenilmesi hâlinden pekâlâ 

iyidir.122 

Allah, hayrın, zat-ı hayır için hâlikıdır; şerrin de hayır için, yani kendisinde 

oluşturacak bir hayır için hâlikıdır. Allah’ın şerri yaratması adaletinin tezahürüdür.123 

Allah, kimilerin –küfür ve şirk başta gelmek üzere- kötülüğe teveccüh 

etmelerine sebep olan şeyleri bu niteliklerinden ötürü değil, dalâlete göre daha ziyade 

hidayete yol oldukları için yaratmıştır. Bu da “mutlak adâlet”in ta kendisi 

olmaktadır.124 “Zâti Sübhanî’nin adalet etmesi onun zatındaki kemâlin gereğidir. 

İnsanın adalet etmesinin sebebi ise, ondan kendine bir hayır çıkarmak içindir.”125 

            Gazâli (1058-1111), kötülüğün kaynağını izâh ederken kalbin yapısı ve 

özelliklerini de ortaya koyar.126 Bütün mârifetlerin başı kendini ve Allah Teâlâ’yı 

tanımaktır. Ondan sonraki Kimyâ-yı Saâdet ise havftır (korkudur).127 Kalp için Tanrı 

korkusu önemlidir. Tanrı’nın karşısında insan “korku ile ümit arasında” bir yerde 

olmalıdır. Ayrıca günah ve ihtiraslarla bulanmış bir kalp hakikati göremez. İdrak 

edici, aklı ile kalbi arasındaki farkı bilebilirse kötü ahlâka giden yola set çeker ve iyi 

ahlâk sahibi olmuş olur.128 

Gazali “leyse fi’l-imkân-ı ebdeu min ma kâne”; “olmuş olandan daha iyisi 

mümkün değildir” şeklindeki ifadesiyle her şeyin yerli yerinde ve iyi bir şekilde 

dizayn edildiğini vurgular. Gazalî, evrendeki bu gaiyyeti, ilâhi sıfatlarla Tanrı-âlem 

ilişkisi bakımından temellendirirken, Tanrısal maksat açısından teleolojinin temel 

                                                           
121 İbn Sînâ, Metafizik II, s. 162. 
122 İbn Rüşd, Faslu’l-makâl el-Keşf an minhâci’l-edille (Felsefe-Din İlişkileri), 1. Baskı, Dergâh 

Yayınları, İstanbul, 1985. ss. 343-344. 
123 Nevzat Ayasbeyoğlu, İbn Rüşd’ün Felsefesi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

Ankara, 1955, s. 137. 
124 Hüseyin Sarıoğlu, İbn Rüşd Felsefesi, 1. Baskı, Klasik Yayınları, İstanbul, 2003, s. 268. 
125 Ayasbeyoğlu, İbn Rüşd’ün Felsefesi,  s. 138. 
126 Çüçen, Orta Çağ Felsefesi Tarihi, s. 145. 
127 İmam Gazzalî, Kimya-yı Saâdet (I-II), (trc. A. Fârûk Meyan), 3. Baskı, Bedir Yayınevi, İstanbul, 

1971, s. 643. 
128 Çüçen, Orta Çağ Felsefesi Tarihi, s. 145. 



33 

 

kavramlarından olan ilahî adalet (teodise), hikmet ve inayet, sebeplilik ve Tanrısal 

kaza ve kaderle ilişkilendirir. Evrende şerrin, zımnında hayır bulunması durumunda 

var olabildiği; şerrin olmamasıyla, onunla vuku bulan hayrın da olamayacağını 

söyler. Ona göre, mutlak şer’den söz edilemez.129 

Gazâlî, Kavâ’idu’l-‘akâ’id adlı eserinde; Allah’ın insana gücünün üstünde bir 

teklifte bulunabileceğini, acı çektirebileceğini, azap edebileceğini ve tüm bunlara 

karşın bir bedel ödemeyeceğini söylemiştir. Çünkü O, dilediğini yapandır. Bununla 

beraber, O, tüm bu yaptıklarında adil, hikmetli ve iyidir.130 

İbn Arabi (1165-1240)‘ye göre, iyilik ve kötülük, özlerinden kaynaklanan iki 

niteliktir. Fakat bir şeyin iyiliği ve kötülüğü; maksat, yetkinlik ya da alışkanlık gibi 

durumlara bağlı olarak algılanır. Bazı şeylerse sadece Hakk’ın bildirmesiyle iyi-kötü 

olarak anlaşılır. Bu bildirmeye binâen iyi-kötü diyebiliriz. Ancak bu hüküm değil, bir 

bildirimdir. Bu sebeple zaman, mekân, olay, şahıs ve hâle göre durum hakkında 

göreceli bir yorum getirebiliriz. İbn Arabi’ye göre ahlakî ya da başka neviden olsun 

kötülüklerin hepsi izâfîdir.131 

Şeyler ve fiillere aşağıdaki sebeplerden biri veya diğeri dolayısıyla kötü denir. 

I. Şu ya da bu din onları öyle saydığı için; 

II. Belirlenmiş bir ahlakî esasa veya cemiyetin uygun bulduğu âdet 

ölçüsüne kıyasla; 

III. Kimi ferdî mizaçlara ters düştükleri için; 

IV. Bir kimsenin bazı tabiî, ahlâkî ya da zihnî haz ve isteklerini 

doyuramadıklarından dolayı vb. 

İbn Arabî’ye göre, sınırlı bilgimiz dolayısıyla zâhiri olanı görür ve 

yorumlarız. Oysa aslolan bâtınî cihet Yaratanda saklıdır ve bizler onu bilemeyiz.132 

            Probleme Müslüman filozoflar açısından bakıldığında onlar Yaratıcıyı ya da 

O’nun sıfatlarını inkâra giden bir anlayış içinde değildirler. İyimserliğe ve 

göreceliliğe dayanan bir yaklaşım sergiledikleri görülmektedir. Onlar, mutlak ve salt 

kötülüğü kabul etmemektedirler.  

                                                           
129 Necip Taylan, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, Ayışığı kitapları, İstanbul, 1998, s. 162. 
130 İmam Gazalî, Kavâidü’l-akâid, (Mecmûatu’r-Resâil içerisinde), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 

1971, ss. 162-163; Ormsby, ‘İlahi Adalet’ (Teodise), s. 234. 
131 Muhyiddin İbn Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye I, (çev: Ekrem Demirli) 2. Baskı, Litera Yayıncılık, 

İstanbul, 2007, s. 118. 
132 Ebü’l-Âlâ Afifi, Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi, (çev: Mehmet Dağ), Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975, s. 140. 



34 

 

1.6. KELAMİ EKOLLERE GÖRE KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

Kur’an’ı Kerîm ve Hadis-i Şerîfler’de “hayır” ve “şer” kelimelerinin yapısı ve 

mahiyeti üzerinde açıklama yapılmamıştır. Ancak iyilik, güzellik, adalet, mutluluk 

gibi kavramları temsil eden hayır çokça teşvik edilerek muarızı konumunda olan 

çirkin, kötü, zulüm, beğenilmeyen kavramlarını ifade eden şer’den ısrarla 

kaçınılması gerektiği doğrultusunda uyarılar yapılmıştır. Buradan da anlaşılıyor ki, 

şerrin olduğu kabuldür. Bize yapılan bu uyarılara dikkat ettiğimiz müddetçe insanda 

bulunan kötülüklerin kaynağı olan nefis terbiye edilerek ruhî olgunlaşma sağlanacak 

ve kendimiz için güzel ahlaka sahip olma yolunda önemli adımlar atmış olacağız. 

Allah hayrı ister ve onu yaratır. O zaman şerri de ister ve onu da mı yaratır? 

Şerrin yaratılmasındaki amaç nedir? Hem şerri yaratıp hem de onu işleyene niçin 

ceza vermektedir? Şerri yaratmışsa onu hiç yaratmamış olmayı yeğleyemez miydi? 

gibi sorular hep sorulmuş ve halen sorulmaktadır. Bu kısımda bazı mezheplerin 

görüşlerine kısaca yer verdikten sonra esas fikir serdeden Mutezile ve Ehl-i 

Sünnet’in konuya yaklaşımlarını ele alacağız. 

            Bir yandan takva sahibi yönüyle, öbür yandan sert tavırlarıyla tanıdığımız 

Hariciler, büyük günah işleyeni kâfir saydılar. Fırkalarından olan Necedât hariç, 

büyük günah işleyenin ebedi azap göreceği hususunda görüş birliği içindeler.133 Ehli 

Sünnet’e en benzeyen fırkalarından İbâdiye, onların bu görüşüne katılmaz zira tövbe, 

yapılmış kötülüklerin günahını silecektir. Tekrar yapmamak şartıyla ebedî 

cehennemde kalınmayacaktır. Allah, hayır ve şerrin yaratıcısıdır.134 “Mutlak Cebir” 

fikrine dayanan Cebriye’ye göre insan, Allah’ın mutlak kudret ve dilemesine bağlı 

olarak yaşar.135 Tâat ve mâsiyete de mecburdur. Bu sebeple kötülüğü yapan kişiye 

‘kötüsün’ denilmez. Kötüyü o çirkin yolda yürüten Allah’tır.136 Kaderiyye 

mensuplerı ise “Mutlak Tefvîz” fikrini ileri sürerek, insanın, fiillerinde mutlak 

ihtiyarı bulunduğunu, iyiyi ve kötüyü kendi ihtiyarıyla yaptığını söylemişlerdir. 

Allah’ın, yapılmış olan hayır ve şerde hiçbir taalluku yoktur. İnsan, kendi fiillerinin 

                                                           
133 Ebu’l-Hasen el-Eş’arî, İlk Dönem İslam Mezhepleri, (çev: Mehmet Dalkılıç&Ömer Aydın), 1. 

Baskı, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005, s. 102. 
134 Ethem Ruhi Fığlalı, İbâdiye’nin Doğuşu ve Görüşleri, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara, 1983, ss. 137-138. 
135  İzmirli, Yeni İlm-i Kelam, Cilt: II,  ss. 102-103. 
136 Ali Arslan Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, 2. Baskı, İrfan Yayınevi, Ankara, 1964, ss. 214-

215. 



35 

 

sorumluluğunu alarak kaderini tayin etmiştir.137 İmamiyye Şi’asına gelince onların 

genel görüşlerine göre, Allah çirkin olanı işlemekten ve zulmetmekten münezzehtir. 

Şeyhu Müfîd, (ö. 42633 H.) “Allah’ın fillerinde hiçbir çirkinlik yoktur, kullarına 

işlerini zorla yaptırmaz, kişinin kendi günahı haricinde bir azap etmez ve kimseye 

zulmetmez. Allah mükellef kıldığı kulları için hayır yollarını göstererek onlar için 

yalnızca aslah olanı yapar” demektedir.138 İnanç konularında Mutezile ile benzerlik 

taşıdığı görülen Şi’a, bunu kabul etmez; görüşlerinin özgün olduğunu düşünür.139 

 

1.6.1. Mutezile 

 

Mutezile, kötülük meselesini adâlet prensibi çerçevesinde ele almaktadır. 

Mutezile’ye göre adalet, Allah’ın ancak iyi (hasen) fiilleri yapması ve kötü (kâbih) 

fiillerden uzak olması mânâsındadır. Kadı Abdulcabbâr Allah’ın âdil oluşunu “çirkin 

fiilleri yapmaması, bütün fiillerinin güzel oluşu” şeklinde tarif etmiştir140     

Mutezile’ye göre, insanlar, müstakil ve hür bir iradeye sahiptir. Sorumluluk 

sahibi bu hür iradeye sahip olandır. Eğer kulların yaptıkları iş, Allah’ın iradesi ve 

takdiri ile işlenmiş olsaydı sorumlu tutulmamaları gerekirdi. Sorumlu tutulmaları 

durumunda ise Allah’ın zalim olması lazım gelirdi. Oysa Yüce Allah Adalet prensibi 

gereği kendi yaptığı bir işten dolayı kulu mesul tutmaz ve cezalandırmaz.141 Hak 

Teâlâ, kendi fiillerini murat eder, bu fiilleri irade ve ihtiyarı ile gerçekleştirmektedir. 

Kulun irade ve ihtiyarı olan işlerde ise O’nun murat ettiği sadece emrettikleridir. 

Yani işlenmiş bir şerrin sorumlusu kuldur.142 Eğer kulun yaptığı zulüm ve şirk gibi 

kötü filler yaratanın iradesiyle gerçekleşmiş olsaydı, kula zulmedilmiş olunurdu. 

                                                           
137 Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi,  ss. 216-217. 
138 Bkz. Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, ss. 112-113. 
139 Murtaza Mutahharî, Felsefe Dersleri II, (çev. Ahmet Çelik), İnsan Yayınları, İstanbul, 1999, s. 58; 

Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 106. 
140 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, (et-Ta’dil ve’t-Tecvîr), Cilt: VI /I, ss. 3-4; Kâdı Abdulcabbâr, 

Şerhu’l Usulu’l Hamse, (çev: İlyas Çelebi), 1. Baskı, Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 

İstanbul, 2003, Cilt: I, s. 32. 
141 Taftazânî, Kelam İlmi ve İslam Akâidî Şerhu’l-Akâid, (çev: Süleyman Uludağ), 1. Baskı, 

Dergâh Yayınları, İstanbul, 1980, s. 12. 
142 Taftazânî, Şerhu’l-Akâid, s. 12; Aydın, İslâm İnançları ve Felsefesi, ss. 226-227; İrfan 

Abdulhamit, İslâm’da İ’tikâdî Mezhepler ve Akâid Esasları, (çev: M. Saim Yeprem), 3. Baskı, 

Marifet Yayınları, İstanbul, 1994, s. 291. 



36 

 

Allah nasıl ki ‘adl’i yarattığında adil olmakta ise, zulmü yarattığında da zâlim olması 

gerekir. Oysa Allah zulümden münezzehtir.143 

Mutezile, insandan meydana gelen kötülüklerin Allah’a izafe edilmesinin 

önünü kesmek ve insanın, yaptığı eylemlerin sorumluluğunu alması amacıyla fiillerin 

Allah tarafından yaratıldığı tezine karşı çıkar. Ona göre, insan, fiillerinin hakiki 

failidir; fiillerini kendi irâde, kudret ve eğilimine göre meydana getirir. Bu sebeple o, 

yapmış olduğu kötülüklerin sorumlusudur.  

Mutezile arasında, insanın fiillerinin faili olduğu hakkında genel kabul 

olmakla birlikte; doğan fiiller144 konusunda, onların insanın kendi içindeki fiilleriyle 

aynı mı, ayrı mı olduğu meselesi tartışılmıştır. Eş’arî, doğan fiiller hakkındaki bu 

münakaşaya dair sekiz Mutezilî görüş sayar. Fakat bu görüşlere burada yer 

vermeyeceğiz.145 Onlara göre, insanın kendi içindeki fiili olmaksızın hiçbir doğan fiil 

meydana gelemeyeceğine göre, insan kendi içindeki fiilden nasıl sorumluysa doğan 

fiillerinden de sorumlu olması gerekir.146 Dolayısıyla doğan kötü fiillerin sorumlusu 

da insan olacaktır. 

Mutezile, hayvanlar, henüz büluğa ermemiş küçük çocuklar ve deliler gibi 

işlemiş oldukları kötülüklerden sorumsuz kimselere acı verilmesi ya da eziyet 

çektirilmesine karşılık, çektirilen bu eziyetten dolayı yeniden haşredilerek 

mükâfatlandırılması gerektiğinin Yüce Allah’a vacip olduğunu söyler.147 Bir pireye 

veya tahtakurusuna dahi, çarpmak suretiyle de olsa, herhangi bir eziyet verildiğinde 

Yüce Allah’ın, onları diriltip, kendisine yapılmış olan bu sıkıntıdan dolayı ecir 

vermesinin Yüce Allah adına vacip olduğunu öne sürmektedirler. Aksi halde yaratıcı 

zulmetmiş olur.148 Onlar, Allah’ın yapmış olduğu bu elemlerin iyi ve güzel olarak 

                                                           
143 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 58. 
144“Tevellüd” yahut “el-Fî’lu’l-Mütevellid” doktrini: Bir insanın fiilinden doğan şeyin de onun fiili 

olduğunu ifade eder.  

      (Tevlid ve tevellüd müteradif kullanıma sahip iki deyimdir. Tevlid, bir başka fiil vasıtasıyla fâilden 

fiilin meydana gelmesini ifade eder. Elin hareketiyle anahtarın devinimi örnek verilebilir. Tevellüd 

ise, kendiliğinden doğan mânâsındadır. Buna örnek ise; yazın durgun suda oluşan anasız babasız 

canlılar olabilir. Seyid Şerif Cürcânî, Tâ’rifat, y.y, t.y, s. 68.)  
145 Detaylı bakmak için Bkz., H. Austryn Wolfson, Kelam Felsefeleri, (çev: Kasım Turhan), Kitabevi 

Yayınları, İstanbul, 2001, ss. 494-500. 
146 Wolfson, Kelam Felsefeleri, s.501. 
147 Kâdı Abdülcabbar, el-Muğni (Lütf), Cilt: XIII, ss. 382-386; Krş. Ebû Hâmid Muhammed b. 

Ahmed el-Gazzâlî, el-İktisad fi’l-i’tikad, (thk. İbrahim Agâh Çubukçu& Hüseyin Atay), Ankara, 

1962, s. 182. 
148 “Zulüm ancak başkasının mülkünde tasarrufta bulunan kişi hakkında düşünülebilir. Gerçek mülk 

sahibi Allah hakkında bu durum muhaldir. O, kendi mülkünde dilediği gibi tasarruf edebilir Zulüm, 



37 

 

değerlendirilmesi için; i’tibâr (ibret alma), ıvad (karşılık verme) ve istihkâk (hak 

etme) kavramlarını ortaya atmışlardır.149  

Allah kulunu yarattığında onu mükellef tutacağını da bildiğinden dolayı, onun 

aklını tamama erdirmek, ona kudret vermek ve teklif götüren sebepleri sağlamak, 

Allah’a vaciptir. Kulu itaate yaklaştıran ve isyandan uzaklaştıran bütün lütufları son 

haddine kadar kula göstermek Allah için, yine vaciptir. Allah teklife muhatap tuttuğu 

mümin için nasıl vacip olanı yaptıysa, kâfir olan için de aynı şekilde vacip olanı 

yapmıştır. Kâfirin küfrü bizzat nefsinin ve fiilinin eseridir.150 

Eğer kul için aslah olanı terk etmek Allah’a caiz olsaydı, Allah’a aciz olmak 

veya abes iş yapmak caiz olurdu. Bu durumlar Allah için muhaldir. Öyleyse aslahı 

terk etmek caiz değildir, o halde vaciptir. Ehl-i Sünnet bu görüşü kabul etmez. Çünkü 

aslah olan, O’nun mülkündedir. O, dilediği şekilde tasarruf edebilir. Kul için aslah 

olanı dilemesi O’na vâcibiyet arz etmez. Aslahı terk etse bile sonsuz hikmet, lütuf ve 

kudret sahibidir.151  

İslâm Kelâmında en fazla tartışmanın görüldüğü konulardan biri de salah-

aslâh meselesidir. Bu yüzden burada bu konuyu detaylı olarak yer vereceğiz. Lügatte  

“iyi” ve “fayda” anlamına gelen salah152 kelimesi, fesadın karşıtıdır.153 Aslâh ise “en 

iyi”, “daha faydalı” demektir.  

Aslah teorisinin ortaya çıkmasında en büyük sebep, Mutezile’nin beş temel 

ilkesinden biri olan ilahî adalet ilkesidir. Buna göre, kulların menfaatleri 

(maslahatları) gözetilmelidir.154 Kâdî Abdulcabbâr (ö.415/1025)’a göre bu konuda 

                                                                                                                                                                     
duvardan gafletin, rüzgârdan abesin selbedildiği gibi kesin olarak yüce Allah’tan nefyedilmiştir.” Ebu 

Gazzâlî, el-İktisad fi’l-i’tikad, (1962), s. 182 
149 Bkz. Kâdı Abdülcabbar, el-Muğni (Lütf), Cilt: XIII, s. 390; Bkz. Kâdı Abdülcabbar, Şerhu’l-

Usûli’l-Hamse, Cilt: II, s. 304; Ayrıca Bkz., Hulusi Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, 2. Baskı, 

Endülüs Yayınları, İstanbul, 2021, ss. 137-142. 
150 Kâdı Abdulcabbâr, Şerhu’l-Usûli’l-Hamse, Cilt: II, s. 342; Aydın,  İslam İnançları ve Felsefesi, 

ss. 258-261. 
151 Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, s. 261.  
152 Mutezile bakış açısında kelimelere verilen manalar büyük önem taşır. Nitekim “salah” kavramı 

onlarda faydalı olan her şeye denir. Örneğin; lezzetli olan ve sevinç veren fiiller salah olarak 

nitelendirilmezken, lezzete ve sevince kavuşturan faydalı fiiller salah olarak isimlendirilir. (Kadı 

Abdulcabbâr, el-Muğnî, (el-Aslâh), Cilt: XIV, s. 35.) Lütfun Allah’a vâcip oluşu da sorumlu kıldığı 

kulların ve onların yapmalarını zorunlu kıldığı şeylerde onların yararlı olmalarından dolayıdır. (Kadı 

Abdulcabbâr, el-Muğnî, (el-Aslâh), Cilt: XIV, s. 54.) 
153 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: III, s. 348; Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt. II, s. 182; Mütercim Asım 

Efendi, Kâmus Tercümesi, Cilt: II, s. 1172. 
154 Ebu’l-Feth Muhammed b. ‘Abdilkerîm eş-Şehristânî, Nihâyetu’l-Ekdâm fî ‘ilmi’l-Kelâm, (nşr. 

Alfred Guillaume), Oxford University Press, London, 1934, s. 400; Özdemir, İslam Düşüncesinde 

Kötülük, s. 55.  



38 

 

Mutezile’yi üç gruba ayırmak mümkündür. Ancak kendisi ilk ikisine katılmadığını 

da belirtmektedir.155 

A. Ashâbu’l-Lütuf: Kâdî Abdulcabbâr’a göre bu grup, aslah olanı yapmanın 

Allah’a vâcip olmadığını savunur.156 Bu grubun başını Bağdat Mutezile’sinin reisi 

Bişr b. el-Mu’temir (ö. 210/825) çeker. O ve ona tâbi olanlara göre lütuf Allah’a 

vâcip değildir. Eğer Allah’a vâcip olsaydı âlemde hiçbir âsînin kalmamış olması 

gerekirdi. Fakat mükellefler içerisinde hem Allah’a isyan eden hem de ona itaat 

edenler vardır.157 Bununla birlikte o, Allah’ın, iman etmediğini bildiği halde birisine 

lütfetmesi durumunda, o kimsenin iman edeceğini ve o imanın mükâfatını da hak 

edeceğini ileri sürmüştür.158 Bu grup, “Kul adına hayırlı olanın gözetilmesi Allah’a 

vaciptir.” demişlerdir.159 Bişr b. el-Mu’temir’in bu ifadelerinden Allah’ın kudretine 

sınır getirmeme çabası içerisinde olduğunu söyleyebiliriz. 

B. Ashâbu’l-Aslâh: Bu isimle bahsedilen kimseler Nazzâm (ö. 231/845), 

Câhız (ö. 255/869) ve Esvârî (ö. 240/854)’dir.160  Bunlara göre, hem dünyada hem de 

ahirette kul için aslah ve lütuf olanı yaratmak Allah’a vaciptir. Ehl-i Sünnet 

kaynaklarında bu görüşler, Bağdat Mutezilesi’nin görüşleri olarak aktarılmaktadır.161 

Bunlar lütfu, yaratmayı ve teklifi de Allah’a vâcip saymışlardır.162  

C. Kâdî Abdulcabbâr (ö.415/1025), Ebû Ali (ö.303/916) ve Ebû Hâşim 

(ö.321/933)’in oluşturduğu bu grup, aslah ve lütfun yalnızca dini konularda işlenmesi 

gerektiği görüşündedirler.163 Kâdî Abdulcabbâr’a göre Allah’a vâcip olan fiiller, 

                                                           
155 Kâdı Abdulcabbâr, el-Muhît, s. 22; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s. 149. 
156 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muhît, s. 22; Eş’arî, Ebu’l Hasen, Makâlâtü'l-İslâmiyyîn (thk. M. 

Muhyiddin Abdülhamîd),  Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısır, Kâhire, 1950, Cilt: I, s. 287; Arslan, 

Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s.149. 
157 Kâdî Abdulcabbâr, Şerhu'l-Usûli'l-Hamse, Cilt: II, s. 356; Eş’arî, Makâlâtü'l-islâmiyyîn, Cilt. I, 

s. 287; Bkz. Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s. 149. 
158 Eş’arî, Makâlâtü'l-islâmiyyîn, Cilt: I, s. 287; Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, s. 77. 
159 “Mutezile âlimlerinin çoğunluğu, kul hakkında en uygun olanı gerçekleştirmenin ve bunu kula 

vermenin Allah’ın üzerine vacip olduğunu söylemektedirler. Bişr b. Mu’temir ile ona tâbi olan bir 

grup ise kul için en elverişli şeyin yerine getirilmesinin Allah’a zorunlu olmadığını, ama kulun 

faydasına olacak şekilde hayra vesile olanı yapmasının O’na gerekli olduğunu, kulların kötülüğüne 

vesile olacak şeyi yapmasının ise câiz olmadığını savunmaktadırlar.”(el-Kifâye, vr. 72 b) ; Nûreddin 

es-Sâbûnî, Mâtüridiyye Akaidi, s.146. 
160 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muhît, ss. 243-244; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, ss. 149-150. 
161 Bkz. İmâmu’l-Harameyn Ebi’l-Meâlî Abdilmelik b. Abdillâh b. Yûsuf el-Cüveynî, Kitâbu’l-

İrşâd, (thk. Esad Temim), Beyrut, 1992, s. 247; Krş. Kâdî Abdulcabbâr, el-Muhît, s. 22 
162 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, Cilt: XIII, s. 7; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s. 150; 

Detaylı Bilgi için Ayrıca Bkz. Kazanç, “Kelâmî Düşüncede Kötülük Sorunu”, s. 89. 
163 İmâm El-Harameyn el-Cüveynî, el-İrşâd (Muhammed Yûsuf Mûsâ), s. 288-289; Bkz. İbn Hümam, 

Kemal, Kitabu’l-Müsâyere, (Kemal b. Ebi Şerif’in el-Müsamere’si ile birlikte), Matbaatu’l-Kübra, 



39 

 

kullara imkânlar sunması, lütufta bulunması, ödülü hak etmiş olanı 

mükâfatlandırması, çekilen üzüntülere karşılık vermesi (ıvad) gibi fiillerdir.164  Ona 

göre, insanları sorumlu tuttuğu için bunlar Allah’a vaciptir.165  O, bunları insanları 

teklif etmekle bir nevi kendi kendine gerekli kılmıştır.166 Kâdî Abdulcabbâr’a göre 

bu fiiller, O’nun yapmak zorunda olmadığı halde sırf iyilik (in’âm, ihsân, tefaddul) 

olarak yaptığı fiillerdir.167  

Mutezile içerisinde çok sesliliğin görüldüğü bir başka husus ise Allah’ın 

yapmak zorunda olduğu şey hakkında kullanılacak doğru kavramın “salah” mı, 

yoksa “aslâh” mı olduğudur. Ebu’l-Huzeyl el-Allâf (ö. 235/850), Allah’ın kullarına 

aslâh olanı, yani (en) uygun olanı yaratmasının vâcip olduğunu söylerken, İbrahim 

en-Nazzâm (ö. 231/845) ise vâcip olanın salah, yani “sadece uygun olanı yaratma” 

olduğunu söylemiştir.168  

Tüm bu görüş ayrılıklarına rağmen Mutezile’nin çoğunluğu, Ehl-i Sünnet’in 

iddia ettiği gibi Allah’a vâcib olanın salah ve aslâh değil, mükellefin sorumluluğunu 

yerine getirebilmesi için gerekli olan lütuflar olduğunu söyler. Ancak bu, ontolojik 

bir zorunluluktan ziyâde ahlâkî bir zorunluluktur.169 

Ahmed b. Hanbel, Mutezililerin ‘kebire sahibi mümin değildir’ sözünü kabul 

etmez. Şöyle söyler: “Eğer bir fert, kebire işleyenlerin mümin olmadıklarına inanırsa, 

Hz. Âdem ile babalarına yalan söyledikleri için, Hz. Yusuf’un kardeşlerinin de kâfir 

olduklarını öne sürmüş olacaktır.” Günahkârların akıbetini Allah’a havale eder. Ona 

göre, bütün hayır ve şer, Allah’ın kaza ve kaderiyle gerçekleşmiştir.170  

 Mutezile, Allah’ın fiilleri ve bunların iyi olduğu, kötü fiil işlemediği, lütuf, 

hidayet, hayır ve şer ilişkisi, teklif, aslahı yapmasının vacip oluşu, müşriklerin 

çocuklarına babalarının işlediği günah yüzünden azap etmeyeceği, kullara güçlerinin 

                                                                                                                                                                     
Bulak, 1317h, Cilt: II, ss. 24-25; Bkz. Eş’arî, Makâlâtü’l-islâmiyyîn, Cilt: I, s. 288; Kadı 

Abdulcabbâr, el-Muğnî, Cilt: XIV, s. 7. 
164  Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğni (el-Aslah), Cilt: XIV, s. 53; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, 

s. 151. 
165  Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, Cilt: XIV, s. 53; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s. 151. 
166  Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, Cilt: VI/I, s. 34; Cilt: XI, s. 68; Arslan, Mutezile’de İyilik ve 

Kötülük, s. 151; Kazanç, “Kelâmî Düşüncede Kötülük Sorunu”, s. 89. 
167 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî,  Cilt: XIV, s. 53; Arslan, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, s. 152. 
168 Bayram Çınar, “Kelam’da Salah–Aslah Tartışmaları". Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 5, 2021, ss. 

204-205.  
169 Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 60. 
170 Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. el-Cevzî, Menâkıb-ul İmam Ahmed b. Hanbel, 3. Baskı, Beyrut, 

1982, ss. 165-168. 



40 

 

yetmediği konularda mükellef tutmayacağı, yalancıların elinde mucize izhâr 

etmeyeceği gibi konuları Allah’ın adalet ilkesiyle ilişkilendirmektedir.171 

Mutezile kelâmcılar arasında tartışmalı bir diğer konu ise hüsn ve kubh 

meselesidir. İlâhî irâdeden bağımsız olacak şekilde özsel değerinin var olup olmadığı 

tartışması ontolojik yönünü oluşturmakta, ilâhi tebliğden bağımsız olarak akılla 

bilinebilmesi meselesi de epistemolojik yönü ile ilgili olmaktadır. Erken dönem 

Mutezile kelâmcılar tarafından fiiller bizâtihî zâtlarıyla hüsn ve kubh olarak 

adlandırılırken, kimi Mutezile kelâmcılara göre bunlar, fiilin sıfatları ile alâkalıdır.172 

Kâdı Abdulcabbâr, bir fiilin ahlâkî değer kazanmasını salt olması itibarı ile değil; 

fiillerin almış olduğu yön ve itibarlar sebebiyle hüsn ve kubh olarak 

vasıflanabileceğini söylemektedir. Örneğin secde, Allah’a itaat yönü üzere yapıldığı 

için hasen; şeytana masiyet yönü üzere yapıldığında ise kabih olur.173 Görüldüğü gibi 

Mutezile’ye göre fiiller zâtı, sıfatları, yer ve yönleriyle hüsn ve kubh olarak 

değerlendirilmektedirler.174 Fillerin almış olduğu değerler eşyanın özüne yönelik ise, 

bu durumda akıl bu değerleri vahiy olmadan da idrak edebilecek, eşyadaki bu 

değerleri keşfedici ve ortaya çıkarıcı olacaktır. Böyle olmakla hüküm, mecaz olarak 

akla nispet edilmektedir. Dolayısıyla bu değerleri idrak edici akıl, teyid edici ise 

vahiy olmaktadır.175 

 Bu mezhebe göre, dini delillerin hüküm koyma kudreti yoktur. Bu deliller 

yalnızca emredicilik özellik gösterirler. Oysa akıl hüküm koyucu olduğu için bir 

bildirici değil, keyfiyetini bilendir.176 

Aklı öncelikli gören Mutezili’ye göre, hayır ve şerrin aklen bilinmesi 

gerekir.177 Kâinatta cereyan eden hadiseler arasında sebep ve sonuç bağlantısı 

olmaktadır. Allah’ın hikmeti gereği, bir şey, kendisinden sonra gelecek başka bir şey 

                                                           
171 Kâdı Abdulcabbâr, Şerhu’l Usulu’l Hamse, Cilt: I, s. 33. 
172 Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn,  Cilt: II, s. 43; Kâdı Abdulcabbâr, Şerhu’l Usulu’l 

Hamse, Cilt: II, s. 23. 
173 Kâdı Abdulcabbâr, Şerhu’l Usulu’l Hamse, Cilt: II, s. 24-26; Kemâluddin Muhammed b. 

Abdilvâhid İbn Hümâm, et-Tahrîr, (Takrir ile birlikte), Bulak, 1316, Cilt: II, s. 89. 
174 Ali Bardakoğlu, “Hüsn ve Kubh Konusunda Aklın Rolü ve İmâm Mâtürîdî”, Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1986, s. 36. 
175 Kâdı Abdülcabbar, el-Muğni, Cilt: XI, s. 101; Bardakoğlu, “Hüsn ve Kubh Konusunda Aklın Rolü 

ve İmâm Mâtürîdî”, s. 38. 
176 Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, s.251; Ramazan Üneşi, “Kelam Açısından Hüsun-Kubh 

Meselesi”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, İzmir, 1986, s. 8. 
177 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 58; Saadettin Teftâzânî, Şerhu’l-akâid, (thk. Taha Abdurrauf 

Sa’d), el-Mektebetü’l-Ezheriyyetü’ li’t-Türas, Kâhire, 2012, ss. 12-13. (Eserin bu versiyonuna yer 

verdiğimiz yerlerde bundan sonra ‘2012’ olarak belirteceğiz.) 



41 

 

için sebep gösterilmiştir. Akıl bu ilişkideki sebepleri bulmaya, hayrı ve şerri tayin 

etmeye muktedirdir 

 Mutezile kelamcılarından biri olan Cahız, faydalı ve zararlı yönleriyle olmak 

üzere kâinattaki her şeyin çift yönlü bütünlük içerisinde yaratıldığını söylemektedir. 

İçerisinde hayır ve şer barındıran bu tabiat, Allah’ın tedbiri dâhilinde işleyen 

düzenini göstermektedir. Bu düzen formunda akıl, hayır ve şerri ayırt edebilecek 

yeterliliktedir. Aklın ehemmiyetini her fırsatta dile getiren Cahız, insanın eylemde 

bulunmadan önce fiillerini akıl süzgecinden geçirerek almış olduğu tedbirin önemine 

işaret etmektedir.178 

 İslam ıstılahında “Ma’ruf”, her türlü hayrı ifade etmek için, “Münker” ise her 

türlü şerri belirtmek için kullanılan kelimelerdir.179 Mutezile tarafından benimsenen 

“emr-i bi’l ma’ruf nehyi anil münker” esasınca her aklı selîme ma’ruf’u yapma 

münkeri ise terk etme konusundaki özgün inançları, kötülükler karşısında mücadele 

etmekten ibarettir.180  

Allah, kullarının maslahatlarını gözettiğinden dolayı, onları bu dünyaya 

getirerek ebedi mutluluğa hazırlık olan ahiret yurduna müstehak olabilmeleri için 

için yaratmıştır. Onlar için böyle bir iyiliği geri çeviremezdi. Çünkü iyilik, O’nun 

zatına yakışandır.181 Bu itibarla, “fesad (bozukluk), hakikatte isyanlar (me’âsî) dır.” 

Açlık, azlık, kuraklık gibi tabiattaki olayların işleyişinden kaynaklanan üzüntü verici 

durumlara gelince, Mutezile bunları “Mecazî Kötülük” olarak isimlendirir. Bunlar 

şer gibi görünse de aslında insanlar için hakikatte hayırdır. Allah insanlara acıdığı 

için böyle yapmıştır. Çünkü başlarına gelen bu şeylere sabretmeleri sayesinde 

cennette kalmaya müstehak olacaklardır. Ayrıca, bu felaketler insanlara kıyamet 

azabını hatırlatacağı için onları günah işlemekten uzaklaştırır.182 

                                                           
178 Câhız, Kitâbu’l-Hayevân, (nşr. Abdüsselâm Muhammed Hârûn), Beyrut, 1969/1388, Cilt: II, s. 

135, Cilt: III, ss. 300-302; Emine Bayır, Cahız’ın Mizaçla İlgili Görüşlerinin Kelâm Açısından 

Değerlendirilmesi, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmış Yüksek 

Lisans Tezi), İzmir, 2020, s. 96. 
179 Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, s. 225. 
180 Mutahhari, Felsefe Dersleri II, s. 34. 
181 Zühdi Cârullah, el-Mu’tezile, Beyrut, 1990, s. 111. 
182 Kâdı Abdülcabbar, el-Muğni (lütf), Cilt: XIII, ss. 229-230; Ahmed Mahmud Subhi, el-Felsefetü’l-

Ahlakiyye Fi’l-Fikri’l-İslâmiyye, Beyrut, 1992, ss. 57-58; Krş. Ebu’l Hasen Ali b. İsmail el-Eş’arî, 

Makâlâtü’l-İslamiyyin, (tahk. Helmut Ritter), Wiesbaden, 1963, Cilt: I, s. 287. (Bu eserden bundan 

sonra ‘Ritter’ olarak bahsedilecektir.); J. Meriç, Pessagno “Mâtürîdî Düşüncede Kötülük 

(Kavramının) Kullanımları”, (Çev: Fethi Kerim Kazanç),  Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi,  Sayı: 10, Samsun, 1998, ss. 461-462. 



42 

 

1.6.2. Ehl-i Sünnet 

 

İslam’ın ilk zamanlarında fazla ilgi görmeyen bu konu zamanla genişleyen 

sınırlar ile birlikte Müslümanların farklı inançlar tanımasına fırsat sundu. Dolayısıyla 

Müslümanlar, İranlıların iki Tanrı nazariyelerini, Yunan ve Hint düşüncelerini de 

görmüş oldu. Bu durum Müslümanlarda kötülüğün varlığı ve niçin yaratıldığı ile 

ilgili soru işaretlerini de beraberinde getirmiştir. 

Kur’an-ı Kerîm ve Sünnet’e göre bu âlemde hayır ve şer bulunmaktadır. Ehl-i 

Sünnet’e göre hayır ve şer Allah’tan olmaktadır. Ancak Yüce Allah’ın sıfat ve 

fiillerinde şer aranmamalıdır. Allah Teâlâ’yı güzel sıfatlarla tazim etmeliyiz. Eğer 

kötülüklerin yaratıcısı olarak bir başka varlığı kabul etseydik; bu durum Allah’a 

ortak koşmak demek olacaktı. Oysa Allah, bundan münezzehtir. Şerrin Allah’ın 

takdiri ile yaratılması, bu şerrin gerçek olmasını gerektirmez. Çünkü esasen şerri 

seçip gün yüzüne çıkaran insan olmaktadır. Şerri istemek çirkin bir şey olmaktadır. 

Ancak bu durum Allah için geçerli değildir. Allah’ın şerri bir hikmete binaen 

yaratmış olduğundan dolayı O’nun hiçbir işi kötü olmadığı gibi bu da kötü ve çirkin 

olmayacaktır. 

 

1.6.2.1. Eş’ari 

   

Eş’arilik, Mutezili’ye bir tepki olarak varlığını göstermiştir. Liderliğini Ebû 

Alî el-Cubbâ’î’nin (ö.303/915) yaptığı Basra Mutezilesine bağlıydı. Ancak özellikle 

iki konu olan ilahî adâlet ve insan özgürlüğü meselelerinde fikir ayrılığına 

düştüler.183  

                                                           
183 Eş’arî’nin Mutezilî görüşü çarpıcı şekilde kabul etmeyişi ve Sünniliği kabulü ilanı (299/912) 

yılının Ramazan Bayramının ilk günü Büyük Basra Mescidi’nde gerçekleşmeiştir. Cami’de toplanan 

halka hitaben konuşmasında Eş’arî, cübbesini yere atar ve şöyle söyler: “Bu cübbeyi nasıl bir köşeye 

bırakıyorsam, evvelce inanmış olduğum her şeyi de öylece geride bırakıyorum!” Bu olay simgesel 

olarak mütalaa edilse gerektir; Eş’arî’nin hocası Cübbaî ile düştüğü görüş ayrılığı önceden beridir 

vardır. (Macid Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, (Türkçesi: Selahattin Ayaz), Yöneliş Yayınları, 

İstanbul, 1991,  s. 81)  

       Bu ayrılığın kopuşuna sebep olarak zikredilen bir hikâyeye göre “Eş’ari, hocası Cubbâ’î’ye, 

Allah’ın üç kişinin durumu hakkında “aslah”ı yapıp yapmadığını sordu: Bu üç kişiden biri mü’min, 

diğeri kâfir, öteki ise çocuktu. Bunların hepsi öldüler ve sırasıyla, ilki ödüllendirildi, diğeri 

cezalandırıldı, ötekiyse ödüllendirilmedi veya cezalandırılmadı. Eş’ari, “Çocuk yaşta ölen, ‘Ey 

Rabbim, keşke benimde yaşamama müsaade etseydin, daha iyi olurdu,  çünkü o zaman bende cennete 

girerdim.’ deseydi, durum ne olurdu?” diye sordu. Cubbâ’î, “Allah, çocuğa, ‘Sen yaşasaydın bir 

günahkâr olup cehenneme gireceğini biliyordum.’ derdi.” diye cevap verdi. Sonra Eş’ari, 



43 

 

Eş’ariye göre, hiçbir şey Allah’a vacip değildir. Onlar ilâhî fiillerde hikmet 

bulunduğunu reddetmemekle beraber; Yüce Allah’ın fiillerinde bir hikmet bulunup 

bulunmadığı fark etmeksizin O (Allah), “mutlak aslah”ı terk edebilir.184 Allah’ın 

fiillerinde bir amaç ve gaî illet aramak doğru değildir. Zira bir neden aramak, ilâhi 

yetkinliği noksanlaştırır.185 Nedenlenme zincirleme olarak bir neden ile son 

bulacaktır. Yüce yaratıcının işleri nihaî neden olmaya en ehil nesnelerdir. O, her ne 

yaparsa yaptığında bir neden yoktur.186 

Eş’arî, kötülük meselesini, ilâhi irâde prensibi içerisinde ele almaktadır. Onlar 

bu sorunu çözerken ilâhi adaleti, “Allah’ın mülkünde dilediğini yapan” olarak 

tanımlar. Bu itibarla yaptığı zulüm değil,  tam manasıyla adalettir. 

Eş’arî, Allah’ın iyi ve âdil olduğunu söylemekle beraber; O’nun irâdesinin 

üstünlüğünün, yeryüzündeki tüm şerleri O’nun murad etmekte olduğuna işaret etmesi 

açısından da bir o kadar alenidir. Meselenin çözümü için İbane’de, Allah’ın beşere 

yaraşır terimlerle tavsif olunamayacağı belirtilir. Nasıl ki bir kişi harekette 

bulunduğunda “muharrik” olarak vasfolunabilse de; Allah, yarattıklarından herhangi 

birinde bir hareket yaratınca aynı şekilde vasfolunamaz. Dolayısıyla Allah, şerri 

yaratmalıdır. 

Eğer hayır mı daha iyidir yoksa hayrın ortaya çıkışında kendisinin sebep 

olduğu kimse mi?” sorulursa, buna verilecek en doğru cevap şöyledir: “ fazilet 

yolu ile (yani hak edilmeden) kendisinden hayır sadır olan şahıs, o hayırdan 

daha iyidir”. Öyleyse denilirse: “Peki, şer mi yoksa kendisinden şer sâdır olan 

kimse mi daha kötüdür?” Buna verilecek cevap da şöyle olur: “Zulüm suretiyle 

kendisinden şer hâsıl olan şahıs, şerden daha kötüdür. Durum böyleyken, 

yaratmak bakımından Allah’tan şer sâdır olur ve bu suretle de O, adil olarak 

davranıyordur…187 

 

Eş’ari’de ilâhî irâde- ilâhî emir ayrımını bariz şekilde görmekteyiz. Allah, iyi 

ve kötü her ikisini de irade eder. Ancak iyiyi emreder, kötüyü ise nehyeder. İrade 

                                                                                                                                                                     
“Cehennemdeki kâfirin, ‘Ey Rabbim! Beni niçin çocukken öldürmedin, o zaman bende cehenneme 

girmezdim.’ diye yakınacağını “ karşılık verdi. Cübbâ’î hikâyeye göre sessiz kalmıştır.  Eş’arî bu 

sözleriyle akıl yürütmenin gereken yanıtı vermede insanı yanlış yönlendirebileceğini kanıtlamaya 

çalışmaktadır. Ona göre insan en nihayetinde vahye başvurmalıdır. Hikâye, Tanrı’nın adil olduğu ve 

‘aslah’ı yapması gerektiği üzerine vuku bulmuştur. (Ormsby, İlahi Adalet (Teodise), s. 34-35; Macid 

Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, ss. 81-82.)   
184 Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi, s. 255. 
185 Seyyid Şerîf Cürcanî, Şerhu’l Mevâkıf, (çev: Ömer Türker), 1. Baskı, Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, Cilt: III, İstanbul, 2015, s. 350. (Eserin bu versiyonunun kullanıldığı 

yerlerde ‘2015’ diye belirtilecektir.) 
186 Muhammed b. Ömer b. Hüseyin Fahreddîn Râzî, El-Muhassal, (çev: Hüseyin Atay), Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1978, s. 202-204. 
187 Ebü’l-Hasen el-Eş’arî, İbane an Usuli’d-Diyane, Daru’l-Kitap, Kâhire, 1986, ss. 208-209. 



44 

 

ettiği iyiyi emrettiği halde, yine irade ettiği kötüyü onaylamamaktadır.188 Yüce 

Yaratıcı, Hz. İbrahim’e oğlu İsmail’i kurban etmesini emrettiği halde kesilmesini 

irade etmemiştir.189 Eş’arî’ye göre, İlâhî irâde nasıl tecelli ederse etsin, insanın 

iradesi ancak onun sınırları dâhilindedir. 

İbn Teymiye, Bakıllani’ye benzer bir anlayış geliştirmiştir: Allah kendi zâti 

fiillerini irade buyururken tekvîn hitabını kullanmakta, insan fiileri mevzu olduğunda 

ise teklif hitabını kullanmaktadır. Tâat, irâde ve mâsiyetleri içerir. İrade ve tâat ayrı 

hususlardır.190 Allah kâfirin küfrünü irâde etmiş ancak emretmemiştir. Ebu Leheb’e 

iman etmesi emredilmiş, küfrü ise emredilmemiş, o ise iman etmek istememiştir.191 

 Bakıllanî, çocuk ve mecnûnun akılları olmadığından kötülüğün ne olduğunu 

tam bilmedikleri için, kötülük dilemelerinden dolayı ‘kötü’ nitelendirilmeyeceklerini 

ve onlara yasaklar kuralının geçerli olmayacağını söyler.192 

 Bu meselenin tesbitinde iki önemli noktaya yer vermek gerekir: 

 1.İrâdenin kötülükle alâkası, içinde yaşanılan dünya için geçerlidir. 

Yasaklanan bir şeyi istemek insan için kötüdür. 

 2.Emir ve yasaklar kuralını koyan Allah’tır. Kötü ve çirkini insan için 

istemez. Ancak âleme yokluktan varlığa geçmeleri için diler. Dolayısıyla bunlar 

Allah’a değil, insana nispet edilir.193 

 Mutezililer, “kudret”194 taraftarı olup insana kendi fiillerinin yaratıcısı 

kabiliyeti verirler. Eş’ari, başka yaratıcı bir güç getirmeme adına “kesb” yani kula 

                                                           
188 Eş’arî, Ebu’l Hasen, Makâlâtü’l-İslamiyyîn, (thk. Helmut Ritter), Wiesbaden, 1963, Cilt: I, s. 

323; Şerafettin Gülcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri, 1. Baskı, Kayıhan Yayınevi, İstanbul, 

1979, s. 88. 
189 Ayet için Bkz. Saffat 37/100-110; İrâde-emir ayrımı için Bkz., K. Ebû Bekr Bâkıllânî, et-Temhîd, 

(tahk. İmâdüddîn Ahmed Haydar), Müessesetü Kütübüs Sekâfî, Lübnan, 1987, s. 320; Abdulkâhir 

Bağdâdî, Usûl el-Dîn, İstanbul, 1928, s. 103; İmamü’l-Harameyn el-Cüveynî, el-İrşâd, (thk: 

Muhammed Yusuf Musa& Ali Abdulmelik), Mısır, 1369, ss. 246-247. (Bâkıllânî’yi takiben aynı 

bilgileri veriyorlar.) 
190 Gölcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri, ss. 87-88. 
191 Bkz. el-Cüveyni, el-İrşad, ss. 237-249 vd; İbrahim Coşkun, İslam Düşüncesinde İnkâr 

Problemi, Tekin Kitabevi, Konya, 2008, s. 37. 
192 Bâkıllânî, Temhîd, s. 321 
193 eş-Şehristânî, Nihâyetu’l-Ekdâm, s. 256. 
194 Kudret, ilim ve iradenin takdiriyle muktedir olduğu halde ve onlara uygun olarak, bir şeyi icâd 

etme kabiliyetinden ibârettir. Kadir, “dilerse yapan, dilemezse yapmayan zât” demektir. Mutlak Kâdir 

O’dur ki, tek başına var olan her şeyi yaratmıştır. Yaratmada yardıma ihtiyacı olmayan yegâne kudret 

sahibi şânı yüce olan Allah’dır. Kula gelince, onunda kendine göre bir kudreti vardır. Fakat bu kudret 

noksandır. Çünkü insanoğlunun gücü sınırlıdır. Yaratma işini asla yapamaz. Ebû Hamîd Gazzâlî, el-

Maksadü’l-Esnâ, (çev: Yaman Arıkan), Elifbe Yayınları, İstanbul, 1983, s. 226. 



45 

 

kendi fiillerini “kazanma” olanağı sunar.195 İnsanın fiilleri yoktan var edip yaratma 

yönüyle Allah’ın, ihtiyâr ve muktesibi olma cihetiyle insanındır. “Kesb, insanın hâdis 

kudreti mahallinde vâki olan fiildir.”196 

 Eş’ariler, objektif iyi ve kötünün varlığının olmadığını, iyi ve kötünün ancak 

Allah’ın koyduğu hükme göre değer alacağını söylerler. Bir şîî kelamcısı olan İbnu’l-

Mutahhar el-Hıllî (ö.726/1326), Eşari düşüncesini şöyle ifade eder: “(Eşariler) iyi ve 

kötünün sadece din tarafından bildirildiğini kabul ettiler. Din neyi emrederse iyi ve 

neyi yasaklarsa kötüdür. Aksi takdirde din açısından, hiçbir iyi ve hiçbir kötü 

bulunmazdı. Eğer Allah, yasakladığı şeyleri emretmiş olsaydı, kötülük iyiliğe 

dönüşmüş olurdu.”197  

            Eş’arîler, gerek ontolojik gerekse epistemolojik bakımdan fiillerin, 

kendilerine Allah’ın emir ve nehyi taalluk ettiğinden dolayı ahlâkî değer 

kazandıklarını belirtmektedir. Eğer fiiller zatından ötürü hüsn ya da kubh olarak 

adlandırılsaydı bu fiillere ilişkin değerlerin hiçbir zaman değişmemesi gerekirdi. 

İnsanın sorumluluğuna dair yargılar böyle olmadığını göstermektedir.198 Onlar bu 

görüşlerini şöyle temellendirir: “Allah’ın ahirette çocuklara azap etmesi mümkündür 

ve böyle yapmakla O (Allah) adildir; bazı hayvanları diğer bazı hayvanlara boyun 

eğdirmesi, kimilerine iyilik verirken kimilerine vermemesi, kâfir olacağını bildiği 

kimseyi yine de yaratması ve azap etmesi, hatta mümine azap ettiği halde kâfiri 

cennete koyması tüm bunlar Allah için kabih değildir. Fakat ‘Allah, tüm bunları 

yapmaz’ denir. Çünkü bunları önceden bildirmiştir. ‘Allah’ın bildirmiş olduğu şeyde 

yalan söz konusu değildir.’199 Allah’ın adaletine halel gelmeksizin tüm bunları 

yapabileceği şöyle delillendirilir: “Yüce Allah, yegâne hükümrandır. Bu sebeple 

yaptıkları ‘kabih’ olarak isimlendirilemez. İnsanlar için bu fiillerin kabih olması, 

                                                           
195 Henry Corbin, İslam Felsefesi Tarihi: Başlangıçtan İbn Rüşd’ün Ölümüne Kadar, (çev: 

Hüseyin Hatemi), 1. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 1986, s. 124. 
196 Gölcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri, s. 17; Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde Tevhid, 

Nun Yayıncılık, İstanbul, 1995, ss. 256-257; Coşkun, İslam Düşüncesinde İnkâr, s. 35. 
197 Akt. Ormsby, ‘İlahi Adalet Sorunu’, s. 231. 
198 Ahmet Ceylan, “İmâm Eş’ari’de Hüsün Kubuh Problemi”, Uluslararası İmâm Eş’arî ve Eş’arîlik 

Sempozyumu Bildirileri, 2015, Cilt: I, s. 109; Zübeyir Bulut, “Hüsün ve Kubuh Meselesinin Ahlâk 

Teorilerine Temel Oluşturması Bakımından Analizi”, Kelam Araştırmaları Dergisi (Kader), Sayı: 

2, Cilt: XIII, 2015,  s. 643. 
199 Ebu’l-Hasan Eş’arî, Kitabu’l-Luma, (tahk: Hammûde Garâbe), Mektebetü’l-Hâncî, Kâhire, 1955, 

s. 71; Muhammed b. el-Hasan İbn Fûrek, Makâlatu’ş- şeyh Ebi’l-Hasan el-Eş’arî, (nşr. Daniel 

Gimaret), Beyrut, 1987, ss. 100, 144. 



46 

 

Allah tarafından çizilen sınırı aştıklarından dolayıdır. Allah, yalanı güzel görseydi 

güzel olurdu; fakat kabih kıldığından dolayı yalan, kabihtir.”200 

           Eş’arîlere göre, evrende hâdis olan tüm şeyler, çirkinlikler, zulümler, inkârlar, 

kötülükler Allah’ın var etmesiyle meydana gelmektedir. Gazzâli, kudretin makdûra 

taallukunun, icad edildiği anda değil; ilâhî kudretin âlem yaratılmadan önce de 

ezelde âleme taallukunun var olduğunu söyler. Gazâli’nin burada ifade etmek istediği 

şey, ilâhi kudretin taallukunun makdûra bağlı olmadığını belirtmek içindir.201 

           Eş’arî’ye göre, Allah, insanlara ne onların yararı için, ne ileride kavuşacakları 

bir mükâfat uğruna, ne de sonraya kalmış bir ivaz ümidiyle acı verir. Bu acılar 

gelecekte dönüşecekleri bir iyi de değildir. Allah, yalnızca öyle dilediği için ızdırap 

verir. Biz nihaî hikmeti kavrayamayız.202 

 

1.6.2.2. Mâtürîdî 

 

Mâturîdî, iradenin dört mânâya geldiğini söylemektedir. Bunlardan birincisi, 

“bir şeyin olmasını istemek” ve “arzulamak” mânâsındadır. İkincisi, olmasını 

“emretmek”tir. Üçüncüsü, “rıza” göstermektir. Sonuncusu ise, “unutma”, “gaflet” ve 

“baskı altında tutulmama”203yı bildirmektir. 

Mâtürîdîler’e göre, Allah mutlak irade sahibidir ve dilediğini yaratır; O, şerrin 

de yaratıcısı olmaktadır. Ancak insanın yapmış olduğu fiillerinin nitelik 

kazanmasında insanda irade hürriyetinin olduğuna inanmakla Mutezili görüş ile 

benzerlik gösterir. Bir taraftan “Eğer Allah’ta irade olmasaydı âlemi yaratmada 

kendisine mecburiyet düşerdi.” diyen, öbür taraftan aynî mutlak ve zatî iradenin 

maddi varlık âlemine taallukunun zaman ve takdire göre oluşunu benimseyen irade 

anlayışı mâtürîdîlerce kabul edilmektedir.204 

                                                           
200 Ebu’l-Hasan Eş’arî, Kitabu’l-Luma, s. 71. 
201 el-Gazzâlî, İhyâu ‘Ulûmi’d-Dîn, (çev: Ahmed Serdaroğlu), Bedir Yayınevi, 1394/1975, Cilt: I, ss. 

281-283. 
202 Bkz. Gazzâlî, el-İktisad fi’l-i’tikad, s. 160; Ormsby, ‘İlahi Adalet Sorunu’, s. 242. 
203 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 297; Mâtürîdî, Te'vilatü'l Kur'an (thk. Majdi Baslum), Dâru’l 

Kütübu’l-İlmiyye, Beyrut, 2005, Cilt: II, s. 6; Harun Işık, Mâtürîdî’de İnsan Özgürlüğü, Araştırma 

Yayınları, Ankara, 2013, s. 118. 
204 Bkz. Matürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 286-287; Ebu Hanife, Fıkhu’l-Ekber ve Şerhu’l Aliyyü’l-

Kârî, Matbaatü’t-Tekaddüm, Mısır, 1323, ss. 17-18; Nureddin Sâbûnî, Kitâb el-Bidâye, İskenderiye, 

1969, ss. 82-84; Gölcük, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri, ss. 74-75 



47 

 

Mâtürîdî’ye göre, Allah’ın irade sıfatı hakkında şunları söylemektedir: 

Allah’ın, âlemin yaratıcısı olduğu ve onu “la min şey”, yani “bir şey olmaksızın” 

yarattığı, sabit olunca irade sıfatının var olması gerekir. O bununla şunu 

kastetmektedir: Allah’ın fiilleri, kendisinden ıztırârî ve tabiî bir şekilde sadır olmaz, 

aksine Allah, “Fail-i Muhtar”dır. Allah, zorlanma ve mecburiyet altında bulunmaktan 

münezzehtir. Çünkü bu, yaratılmışlık ve zayıflık işaretidir. Tabiat olaylarındaki bu 

düzen, Allah’ın irade sıfatına sahip olduğunu göstermektedir.205   

Kulun iki şıktan birini “tercih” ettiği veya diğer ifadeyle “kasıt ve ihtiyar”, 

“cüz’î irâde” adını almaktadır ki kulun fiili de esasen bununla oluşmaktadır.206 

İradî fiilin oluşmasında Allah’ın kudreti ve yaratması ile kulun istitâat ve 

ihtiyârının tek bir zamanda bir araya toplanması etkili olmaktadır.207 Ehl-i Sünnete 

göre, kesb ve yaratmayı da bir anda düşünmek gerekir. Dolayısıyla yaratma ve kesb 

cihetiyle bir fiile iki fail etki etmiş oluyor.208 Ancak bir fiil tek yaratıcı tarafından 

meydana getiriliyor. Görüldüğü üzere iki kudretin bir fiile olan etkisi, yaratma ve 

kesb anlayışlarından kaynaklanmaktadır. 

Kul ihtiyârî bir eylemde gayr-ı ıztırârî olacak şekilde “kasıd” ettiğinde, o 

esnada Allah bu kasda bağlı olarak o faaliyeti meydana getirecek durumları yaratır. 

Kul bu kasıt sağlanamazsa yaratmaz. Kasıt ise yine, Allah tarafından yaratılmıştır.209 

Kulun iradesi Allah’ın takdirini değiştirebilecek tarzda değildir.  

“Doğruluğu sabittir ki, fiil, işlenişinde kesb cihetinden insana, yaratma 

cihetinden de Allah’a ait olmaktadır.”210 Fiildeki hürlük insan iradesiyle ifade 

edilebilmektedir. İnsan bir işe yöneldiğinde veya irade ettiği fiili kesbetmeyi 

istediğinde, Allah kulun irade ve istemesi doğrultusunda o fiili yaratır. 

 İmam-ı Mâtürîdî’ye göre şerrin vücuda gelmesi Allah’ın yaratmasıyladır. 

Ancak bunların vücuda gelmesinde kulun ihtiyar ve kastı da vardır. Bu sebeple 

doğrudan doğruya ma’siyet, çirkinlikler, küfür ve şeytanın Allah’a insad edilmesi 

                                                           
205 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 30. 
206 Bkz. M. Saim Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Vakfı Yayınları,  İstanbul, 1984, s. 166. 
207 Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, s. 166. 
208 Ebu’l-Mu’în en-Nesefi, Tabsıratü’l-Edille, Kayseri Raşit Efendi Kütüphanesi Nüshası, No: 496 

vrk. 198 b, 30 vd. 
209 Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, s. 166. 
210 Matürîdî, Kitabu’t-Tevhîd,  s. 228; Bkz., Nureddin es-Sabunî, Mâtürîdîyye Akaidi, (terc: Bekir 

Topaloğlu),  D.İ.B. Yayınları, Ankara, 1979, s. 141. 



48 

 

mekruhtur.211 Mâturîdî, irade-emir konusunda ikisi arasında fark olduğunu 

belirtmektedir. Allah, kötü fiillerin yaratıcısı olmakla beraber onları emretmez ve bu 

fiillere rıza da göstermez. Bu yüzdendir ki, Allah’ın emir, rıza ve muhabbeti yalnızca 

iyi, güzel ve faydalı işlere yöneliktir.212 

 Hanefi-Mâtürîdî âlimlere göre, Allah’ın fiilleri, zarurî bir şekilde değil, 

hikmetinin tezahürü, ihsan olarak sâdır olmaktadır.213 “Onlara ancak günahlarını 

artırmaları için fırsat veriyoruz.”214 buyurulmaktadır. Hediye edilen bu bolluğa karşın 

günah işlemekte ısrarcı olanlar için fırsat vermek “salah” değildir. Allah onlar için 

aslahı yaratacak olsaydı bunu zaruretten değil, ihsan ve lütfundan dolayı yapacaktı. 

Eğer Allah, aslahı yaratmaya zorunlu olsa “Allah büyük lütuf sahibidir.”215 ayetinin 

manası anlaşılmamış olur. Bir varlığı, onu yapacağı o işte muztar kılan biri olması 

lazım gelir. Mecbur edenin Allah olması gerekeceği için O’nun başka bir otorite 

tarafından zorlanması muhal olur. Allah’ın kendini mecbur tutması da düşünülemez. 

Bir şeyi, bir ferde zorunlu tutma halinde onun terki durumunda ferde gelebilecek 

zararın bulunması ihtimalidir ki Allah Teâlâ, yaratığına zarar vermekten uzaktır.216 

 Nesefî, Mutezili’nin “aslah” anlayışını kabul etmez. O, “çocukların acı ve 

ızdırap duymaları, hastalıklara, ağrı ve sızılara maruz kalmaları ve kendilerinden bir 

suçun meydana gelmesi düşünülemeyeceğinden dolayı yaptıkları şeyler için 

bunlardan hiçbirini hak etmedikleri, onlar için bunların dinde aslah da olmadığı, 

çünkü henüz bir sorumluluk taşımadıkları”217 gerekçesiyle karşı çıkar. Nesefî, 

Allah’ın çocuklara herhangi bir günahın karşılığı olmaksızın ve çekilen ızdırapların 

bedelini vermeksizin de acı çektirebileceğini söyler. Allah, aslah olanı yapmak 

zorunda değildir. Tüm bu yaptıklarında bir hikmet bulunur.218 

Kur’an’a göre, Allah, çocukların ve diğer suçsuz varlıkların acı çekip üzüntü 

duyacağı ilâhî bir düzen yaratabilir. Böyle yapması abes ve saçma değildir. Bu 

                                                           
211 Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, s. 286. 
212 Matürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 294; Işık, Mâtürîdî’de İnsan Özgürlüğü, ss. 124-125. 
213 Matürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 217; Emrullah Yüksel, İlahi Fiillerde Hikmet, Atatürk Üniversitesi 

Basımevi, Erzurum, 1988, s. 48. 
214 Al-i İmran, 3/178. 
215 El-Bakara, 2/105. 
216 M. Saim Yeprem, Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi ve Şehi, 1. Baskı, Marmara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1989, s. 94. 
217 Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille, vrk. 230a.   
218 Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille, vrk. 230a. 



49 

 

şekilde bir sistem yaratmasının altında hür irade sahibi olarak yarattığı insanı, kendi 

istekleri doğrultusunda Allah’a kuluk edebilmesi düşüncesi yatmaktadır.219 

 Cenab-ı Hak her şeyin yaratıcısı olmakla birlikte –bunların içine insanların 

fiilleri, kötü cisimler, başkaları vs... girmektedir.- teeddüben biz Cenab-ı Hakk’ı kötü 

şeylerin yaratıcısı olarak tavsif edemeyiz. Onun azametine yaraşan iyi vasıflarla 

tavsif ederiz.220 Muhammed’in Rabbi, Musa’nın Rabbi… Ey maymunların ve 

domuzların yaratıcısı denilmesi caiz değildir.221 Mâtürîdîler’e göre, Allah’ın, güzel 

ve çirkin olanı yaratması, yararlı ve zararlı olmaları bakımından birbirine tezad 

varlıkları yaratması, Allah’u Teâlâ’nın Rab olmasında tek olduğuna delalet 

edercesine, O’nun irâdesinin ve kudretinin nüfuzunun kemâline delil olur.222 

Yüce Allah, varlıkların kazanç sağlama veya zarar bakımından farklı 

olmalarını, onların her şeyi bir hikmet doğrultunda gerçekleştiren ve ilmiyle 

bilen planlayıcısı (müdebbiri) olduğuna, tek bir cevher gibi intibak oluşturacak 

şekilde ahenk, uyum ve düzen içerisinde bulunmalarını da kendi varlığına ve 

birliğine delil gösterdi.223 

 

 İmâm Mâtürîdî kötülüklerin Allah’ın yaratıcılığının delili olduğunu olduğunu 

şöyle ifade etmektedir: 

 Eğer âlem kendi özünden ötürü var olsaydı, onda hiçbir an bir başka andan 

daha gerçek  (ehakk), hiçbir durum (hâl), bir başkasından daha uygun  (evlâ’), 

hiçbir nitelik (sıfat) bir başkasından daha yaraşır (elyak) olmazdı. Fakat âlem,  

birbirinden farklı olan anlar, durumlar ve niteliklerle var olduğu için, onun 

özünden ötürü varolmadığı kanıtlanmış olur.224 

 

Mâtürîdî düşüncesinde, beceriksizlik ve bilgisizlik sonucunda yapılmış olan 

bir fiilin işlevi dışına çıkması ya da işlevsizlik göstermesi durumu sefeh olarak tabir 

edilir. İşte, bunun tam karşıtı ise “hikmet” dir. Yine abes eylem olan amaçsızlık da 

hikmet kavramının karşıtıdır.225 

                                                           
219 Ayetler için Bkz. Enbiyâ, 21/35; Bakara, 2/155; Hûd, 11/7; A’râf, 7/168; Fethi Kerim Kazanç, 

“Tanrı ve Kötülük: Kelâmî Düşünce Geleneğinde Kötülük Problemi Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, 

Ekev Akademi Dergisi, Yıl: 12, Sayı: 35, 2008, s. 21. 
220 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 306; Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, s. 286; Yüksel, 

İlahi Fiillerde Hikmet, s. 67. 
221 Ebu’l-Mu’în en-Nesefî, Tebsıretu’l-Edille, vrk. 289b-290 a; Yüksel, İlahi Fiillerde Hikmet, s. 

67. 
222 Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille, vrk. 289 a; Krş. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 109-

110. 
223 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 109. 
224 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 18; Pessagno, “Mâtürîdî Düşüncede Kötülük (Kavramının) 

Kullanımları”,  s. 467 
225 Kazanç, “Mâtürîdî’de Kötülük Kavramı”, s. 462. 



50 

 

Mâtürîdî, kötülük meselesini, farklı konu ve kavramlarla örüntülendirmekle 

birlikte226; “ilâhi hikmet” prensibi içerisinde ele almaktadır. Bu itibarla Mâturîdî 

kelamında, salt bir yaratmayı değil, hikmetli bir yaratmayı ifade eder.227 Gelişen ilim 

ve araştırmalar sayesinde yaratıklar âleminin hikmet ve sırları gün yüzüne 

çıkarılmaktadır. Vahşi ve zararlı zannedilen birçok hayvanın bu gün tıbba faydaları 

yadsınamaz. Bunlarda bulunan faide ve hikmet, keşfedilmesinden önce de vardı.  

Demek ki yaratıklar âlemi hakkındaki bilgimizin eksikliği, onlarda bulunan hikmet 

ve faidenin yok olmasını gerektirmez.228 

  Allah bunları, despot kimseleri ve kralları küçük düşürüp zayıfları 

yükseltmek için yarattı. Böylece onlar kendilerinin kalabalık olmalarıyla kibre 

düşmezler ve sultanlardan dilediğini dilediğine musallat kılmadaki kudretini 

görmeleri ve bilmeleri sebebiyle Allah’ın sınırlarını geçmezler. Ayrıca zararlı 

cevherlerde insanların mahiyetini kavrayamadıkları nice faydalar bulunmaktadır. 

Misal, ateşin yakıcılığı yanı sıra gıdaları ıslah edici özelliği bulunmaktadır. Aynı 

şekilde, suyla her canlının hayat bulması mümkün olduğu gibi yok olması da 

mümkündür. Düşünenler, cevher (eşya) in iyi ya da kötü olduğunu söylemenin hatalı 

ve yanlış olduğunu, her cevherin zararı ve faydasının bulunduğunu bilir.229 Zıtlıkların 

içerisinde intizamın barındırdığı tevhid vurgusunu görmek mümkün görünmektedir. 

 İmâm el-Mâtürîdî, “Kitâbü’t-Tevhid” de, Allah’ın Fiilleri Meselesi adlı 

yazısında, Allah’ı ve sıfatlarını hakkıyla bilen kimsenin, O’nun fiillerinin 

hikmetinden gayrı yapılmasının caiz olmadığını belirtir. Çünkü Allah, bizzat hikmet 

sahibidir, her şeyden müstağni ve tüm şeyleri bilendir. Allah’ın çok eliaçık, kerîm, 

zengin ve her şeyi bilen olduğu kabul edilince, O’nun her fiili, hikmet ve adâlet veya 

fazl ve ihsân olarak yaptığı anlaşılacaktır.230  

 Teleolojik açıdan bakıldığında, kötülük sorumlu olmanın ivazı’dır. 

Mâtürîdî’nin ifadesine göre, “sorumluluk kalktığı zaman yaratılış gayesi de 

kalkacağından, diğer bir ifadeyle varoluş amacımız yok olacağı için yaratma saçma 

                                                           
226 Öğük, “Hikmet”, s. 14. 
227 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 306; bkz. Öğük, “Hikmet”, s. 14. 
228 Yüksel, İlahi Fiillerde Hikmet, s. 55. 
229 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 106,109.   
230 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 216-217. 



51 

 

olacaktır. Çünkü bu, yıkmak için bina etmek anlamına gelir. Sadece yıkmak için bir 

şey yapan herkes, anlayıştan ve hikmetten yoksundur.”231 

 Mutezile’nin aksine Onlar, Allah’ın çirkin ve kötüyü yarattığını söyler. 

Matürîdi’ye göre, Mutezilenin söylemiş olduğu çirkini yaratanın çirkin, akılsızca iş 

icad edenin de akılsız olduğu anlamına gelmemektedir.232 Bu bakımdan Mutezililer, 

tecrübe âlemi (şâhid) ve duyular üstü âlem (gâib) in arasını birleştirirler. Fiilde 

hikmetin olabilmesi için bir faydanın bulunması gerektiği şeklinde bağlantı kurarak 

şâhidi esas almışlardır. Mâtürîdîler bu yaklaşıma karşı çıkmış, şâhid ve gâibin arasını 

ayırmıştır.233 

İmâm el-Mâtürîdî, eşya ve fiillerde hüsn, kubh gibi nitelikler bulunduğu halde 

bunların zatından mı veya arîzî mi olduğu, akıl ile mi, din ile mi belirlendiği gibi 

konulara girmemiştir.234 İmâm el-Mâtürîdî’nin ifadelerindeki ibareler incelendiğinde 

Eş’ariler ile Mutezile arasında mutedil bir yol izleyerek daha eklektik bir tavır 

sergilediği görülmektedir. Eşyada bulunan iyi ve kötü niteliklerin bize göre olduğu 

ve mahiyetlerinde bulunduğu, eylemlerimizde ortaya çıkan hüsn ve kubhun da gerek 

Allah’ın tavsifiyle, gerekse aklımızın idrak etmesiyle meydana geldiğini 

söylemektedirler.235 

Ehl-i Sünnet’in görüşüne genel olarak yer vermek gerekirse: Her olayın ilahî 

bir kudret sonucu olduğunu kabul ettiğimizde, kudret ile meydana gelenin, kudreti o 

şeye yöneltecek bir iradeye ihtiyacı bulunduğunu, her makdurun murad edildiğini, 

her yaratılanın da murad edilmiş olduğunu, kötülük, küfür ve masiyetin de yaratılmış 

olduğunu, dolayısıyla onların da murad edildiğini, Allah’ın dilediğinin olup 

dilemediğinin olmadığını da kabul etmemiz gerekir.236 

 

                                  

                                                           
231 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 100. 
232 Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille, vrk. 205 b, 5-10; M. Sait Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve 

Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti ve Kavramı, Akid Yayıncılık, Ankara, 1988, ss. 112-125. 
233 Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille, vrk. 205a-205b. 
234 Yeprem, İrâde Hürriyeti ve İmâm Mâtürîdî, s. 286. 
235 Detaylı bakmak için Bkz. Bardakoğlu, “Hüsn ve Kubh Konusunda Aklın Rolü ve İmâm Mâtürîdî”, 

ss. 69-72. 
236 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 286-287; Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, Tasıratü’l-Edille I-II, (thk. 

Hüseyin Atay/Şaban Ali Düzgün), DİB Yayınları, Ankara, 2003, Cilt: II, ss. 285-290. (Eserin bu 

versiyonu kullanıldığında ‘2003’ şeklinde belirteceğiz.); Gazzâlî, el-İktisad fi’l-i’tikad, s. 108. 



52 

 

                                                   İKİNCİ BÖLÜM 

ELMALILI MUHAMMED HAMDİ YAZIR’IN TEFSİRİNDE KÖTÜLÜK 

PROBLEMİNE YAKLAŞIMI 

         

Kıymetli düşünürler tarafından kötülük problemine dair sunulmuş olan çözüm 

önerileri, dün olduğu kadar bugün de yıkıcı ve tahripkâr etkisinin sürdürülmek 

istendiği günümüzde bir hayli önemlidir. Bu bölümde İslam düşüncesine değerli 

katkılar sağlayan Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın kötülük konusuna yaklaşımı 

ortaya koymaya çalışılacaktır. Tezimizin bu kısmında onun bu sorunu nasıl 

anladığını, bu soruna yaklaşım tarzını, problemi çözüm yollarına dair nasıl bir bakış 

açısı geliştirdiğine ve bu sorunun ortaya çıkmasında etkili olan durumların neler 

olduğuna yer verilecektir. Elmalılı’nın probleme dair görüşleri Hak Dini Kur’an Dili 

adlı tefsiri sınırları çerçevesinde değerlendirilmeye çalışılacaktır.  

 

2.1. KÖTÜLÜK PROBLEMİNE DAİR BAZI KUR’ANÎ KAVRAMLAR 

    

Kur’an-ı Kerîm’de kötülüğü ifade etmek üzere kullanılan kavramların şerr 

(kötü olmak),237 edna (en aşağı, en değersiz),238 sû’ (kötü, çirkin),239 seyyie (kötülük, 

günah),240 ism (günah),241 durr (zarar),242 fitne (bela, darlık),243 hata’(yanılma, 

günah),244 fesad (geçersiz olma),245 fahşa (çok çirkin, çok kötü),246 münker (kötü),247 

zulüm,248 dall (doğru yoldan ayrılmak),249 bağy (haddi aşmak),250 rics (pislik, 

kirlilik),251 ricz (kir, pislik),252 habîs (kirli, zararlı),253 fücûr (günah),254 mücrim (suç 

                                                           
237 Bakara, 2/216; Al-i İmran, 3/180; İsra, 17/11, 82; Enbiya, 21/35; Fussilet, 41/49, 51. 
238 Bakara, 2/261. 
239 Al-i İmran, 3/30; Araf, 7/188. 
240 Kasas, 28/84. 
241 Al-i İmran, 3/178. 
242 En’am, 6/17; Yunus, 10/107. 
243 Hac, 22/11. 
244Tâhâ, 20/73; Nisa, 4/112; Nuh, 71/25. 
245 Araf, 7/74. 
246 Ahzab, 33/25. 
247 Neml, 27/41; Tevbe, 9/67, 71. 
248 Araf, 7/103; Fatır, 35/32; Lokman, 31/13. 
249 Yusuf, 12/8, 30,95. 
250 Al-i İmran, 3/99; Tevbe, 9/47. 
251 Hac, 22/30; En’âm, 6/125. 
252 Müdessir, 74/5; Bakara, 2/59. 
253 Araf, 7/156; Enbiyâ, 21/74. 



53 

 

işlemek),255 tuğyan (sınırı aşmak, sapmak)256 lafızlarıyla irtibatlı olarak 

kullanılmıştır. Kur’an-ı Kerîm’in muhtelif yerlerinde kötülük ile yakın mânâlarda 

kullanılan bazı kavramların kullanıldıkları bağlamlara Elmalılı’nın tefsirinden 

yararlanarak yer vereceğiz.  

 

 ( İsm ) الاثم  .2.1.1

    

Bu sözcüğün mastarı “إثِم” şeklindedir. Arapça’da günah mânâsına gelen 

“ism” sözcüğü, yapılmaması gereken tüm yanlış davranışları kapsar. Kelime 

kökünde “geri bırakma” anlamı taşıyan ism, hayır işlemekte ve sevap kazanmakta 

insana engel olan fiiller,257 şer’i ve tabii olarak kendisinden sakınılması gereken 

şey258lere denir. Çoğuluna “âsâm”, onu işleyene ise “âsim” veya “esîm” 

denilmiştir.259 

         Kavramın temel anlamına ilişkin farklı görüşler öne sürülmüştür. Kimi 

müfessirler tarafından ism, “cezayı gerektiren bir zenb” olarak mânâlandırılmaktadır. 

Bazılarına göre ism, bilerek işlenen gayr-i meşru fiil iken; zenb gerek ihtiyarî gerekse 

gayr-i ihtiyari olanı belirtmektedir.260 Elmalılı da ism, “genel olarak günahlar, akıl ve 

şeriate uymayan her türlü kötü iş, içki içmek, sarhoş olmak…”261dır der.  

“Kim bir günah (ism)kazanırsa, o ancak kendi nefsine onu kazanmıştır (Kendi 

nefsine kötülük etmiş olur). Allah bilendir, hüküm sahibidir. Kim bir hata ya da 

günah (ism) kazanır da, sonra da bunu bir suçsuza yüklerse, muhakkak iftira 

etmiş ve apaçık bir günahı (ism’i) yüklenmiştir.”262
  

       

Yukarıdaki ayette geçen “Hâtıe” ve “İsm” kavramlarının tefrikinde Elmalılı 

üç vecih sıralar. Bunlardan birincisi, hâtıe küçük günahları ifade etmekteyken, ism 

büyük günahlar mânâsındadır. İkincisi hâtıe sadece yapana etki eden zenb-i kasır, 

ism ise başkalarının hakkına da tecavüz eden zulümdür. Üçüncüsü ise hâtıe gerek 

                                                                                                                                                                     
254 İnfitâr, 13-16; Kıyâmet, 75/5-6. 
255 Tâhâ, 20/74; İbrahim, 14/49. 
256 Nâziât, 79/17; Fecr, 89/11. 
257 Ebü’l Kasım el-Hüseyin b. Muhammed Rağıb el-İsfahanî, Müfredat fi garibi’l-Kur’an, (thk: 

Muhammed Ahmed Halfellah), Mısır: Mektebetü’l-Encülü’l-Mısrıyye, 1970, s. 9. 
258 Cürcanî, Ta’rifat, s. 9. 
259 İsfahanî, Müfredat, s. 9. 
260 Detaylı bakmak için. İzutsu, Kur’an’da Ahlakî Kavramlar,  s. 319. 
261 Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili, Eser Neşriyat ve Dağıtım, İstanbul, 1979, Cilt: III,  

s. 2155. (Çalışmamızda eserin bu versiyonu kullanılacak ve ‘H.D.K.D.’ şeklinde atıfta 

bulunulacaktır.) 
262 Nisa 4/111-112. 



54 

 

bile bile gerekse bilmeden yapılması yakışıksız olan, ism ise bile bile ortaya çıkandır. 

Yukarıda yer alan ayette geçtiği üzere iftira, büyük günahtır. Yapılmış olan bir 

kötülüğü yapmadığı halde bir başkasına yüklemek kebire olduğu gibi, kendi günahını 

da bir başka kimseye yüklemek yapılmış olan bu günaha bu ağır ve büyük günahı 

eklemek demektir.263 

İsm kavramıyla ilgili bir başka husus, bunun haram ile benzer kullanımlarıdır. 

Bu bir tabuyu ihlaldir. Haram kılınan yiyeceklerden -leş, domuz eti, kan- yemek, 

şarap ve meysir bu türdendir.264 

           İsm kavramının küfrün farklı cepheleri için kullanılması kayda değer bir başka 

noktadır. Cehennem’de kâfirlerin özel yiyecekleri olarak hazırlanmış olan korkunç 

Zakkum ağacına265, ‘günahkâr (âsim) ağacı’ denmesi, âsim’in kâfir mânâsına 

geldiğini gösterir.266  

           Ayrıca, terimin geçtiği ayetleri göz önünde bulundurduğumuzda ism, kişinin 

bazı yönlerini ve onun fiillerini psikolojik olarak değerlendirilebilecek birtakım 

ahlaki kötülükleri göstermektedir. Misal, şâhit olduğu gerçeği gizleyen kişi için 

“kalben asim”267 nitelemesi yapılır. Böylece terim, şuurlu yapılan kötü davranışlara 

işaret etmektedir. 

 

 (Seyyie) السيئّة  .2.1.2

 

           “Seyyie” (سيئة) sözcüğü, s-v-e ( ء-و-س ) kökünden hem mastar hem de isim 

olarak kullanılmakta olup seyyiât (سيئات) çoğulu, “hasene” (حسنة) ise sözcüğün 

zıddıdır. Kökü “sâe” (ساء); “hoşa gitmeyen bir şey veya kötülük yaptı, fena eylemde 

bulundu” anlamını ifade etmektedir.268 Seyyie kavramı ile aynı kökten türeyen sû’ ( 

 kötülük ,(سوء) ’isim olup “ kötü, beğenilmeyen durum” anlamındadır.269 Sû ,(السوء

                                                           
263 Yazır, H.D.K.D.,Cilt: III, s. 1463. 
264 İzutsu, Ahlaki Kavramlar, s. 321. 
265 Ayet için Bkz. Duhan, 44/43-46. 
266 İzutsu, Ahlaki Kavramlar, s. 322. 
267 Bkz. Bakara, 2/283. 
268 İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, Cilt: I, ss. 90-91; ez-Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: I, ss. 78-79; Râgıb el-

İsfahânî, Müfredât, ss. 268-269.  
269 İbn Manzur, Lisânü’l-Arab, Cilt: I, s. 90; Zebîdî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: I, s. 78. 



55 

 

etmek, acı verecek bir şey yapmak mânâsına masdar olup, daha sonra buna sebep 

olan her türlü günaha isim olmuştur.270 

“Kim bir günah (seyyie) işlemiş ve kendi günahı onu her yandan kuşatmışsa, 

işte öyleleri ateş ehlidirler ve onlar orada ebedi kalıcıdırlar.”271            

  

Seyyie’nin görünür manası itaatsizliğin sebep olduğu küfrün neticeleridir.272 

Yukarıda verilen ayette Elmalılı’ya göre, Yahudilerin birtakım eylemlerinden sonra 

dile getirilmiştir ve seyyiat (kötülükler) ile kaplanmış ve kalplerinde zerre iman 

kalmamış kimselerin cehennemde sonsuza değin kalacaklarına dair vurgu vardır. 

Onlar ebedi kalmayacaklarını vehmediyordu. Bu durum ilâhî adaleti inkâr etmek 

demektir.273 Oysa suçları onların benliğini sarmıştı. 

Birbiriyle yakın bileşke halinde gördüğümüz hasene “iyi talih”, seyyie ise 

“kötü talih” olarak kullanılabilmektedir.274 

“…onlara bir iyilik erişirse ‘Bu, Allah’tandır’ derler, bir kötülüğe (السيئّة ) 

uğrarlarsa, ‘Bu, senin yüzündendir.’ derler. Ey Muhammed! De ki: ‘Hepsi 

Allah’tandır.’…”275 

 

           Seyyiât kavramı kimi zaman ilahi bir deneme, imtihan, bela, musibet için 

kullanılmaktadır: 

“Ve onları yeryüzünde birçok ümmetlere ayırdık. İçlerinde iyi olanları da vardı, 

olmayanlar da. Onları biz, bazen nimetlerle, bazen de musibetlerle (سيئات ) 

imtihana çektik. Sonunda belki hakka dönerler diye.”276 

 

          Toplumsal hayattaki düzeni bozması bir yana ferde verdiği zararlar dolayısıyla 

da Kur’ân’da seyyiat (kötülükler) olarak isimlendirilen bazı davranışlar şöyledir: 

Anne babaya kötü muamele etmek, cimri olmak, yetim malı yemek, kibirlenerek 

yürümek, kasten adam öldürmek, zina, ticarette hile,  fakirlik kokusu ile kendi 

evladını öldürmek…277 

           Görüldüğü üzere kavramın ihtiva ettiği kötü vasıf ve fiiller, hem psikolojik, 

hem sosyolojik aynı zamanda ahlakî alanı da kapsayan bazı kötü davranışları 

                                                           
270 Yazır, H.D.K.D., (2012), s. 571. 
271 Bakara, 2/81. 
272 T. İzutsu, Ahlakî Kavramlar, s. 299. 
273 Yazır, H.D.K.D. Cilt: I, s. 395. 
274 T. İzutsu, Ahlakî Kavramlar, s. 293. 
275 Nisa, 4/78. 
276 A’raf, 7/168. 
277 Bkz. K.K. 4/31-35, 7/151-152, 11/78, 17/22-37; 4/22, 5/66, 6/136, 19/28, 21/74, 48/6-12, 30/10.) 



56 

 

göstermektedir. Kavram, şuurlu ve şuursuz yapılan tüm kötü fiilleri içine alan bir 

güçtedir. 

 

 (Fesad)  الفساد .2.1.3

         

د-س-ف )    ) kökünden üçlü dörtlü kalıplarda kullanılarak elde edilmiştir. Bu 

fiil, “bozulmak, mahvolmak, bir şeyin fasîd olması anlamlarına gelir.278 İ’tidâl 

(denge) sınırından, az veya çok sapmak demektir. Fesadın zıddı “salah” 

kavramıdır.279 Aynı kökten türetilmiş olan “ifsad”, “bozmak, mahvetmek” 

anlamındadır.280 “Müfsid”, ifsad hareketini yapana sıfat olmuştur.281 

Elmalılı fesad kavramı için şunları söylemektedir: Fesad, kendisinden istifade 

edilen bir şeyi ya da bir malı faydalanılamaz hale getirmektir. Daha özel manası ile 

Rabbına isyan ederek kendi nefsine de yazık etmektir.282 Hakk’a karşı büyüklük 

taslayarak ihtiras ile Firavun gibi ululanmak, zulmetmek hep birer bozgunculuktur. 

Yine, taşları yontup putlar yapan Âd kavmi, dağları oyarak yaptıkları kayalıklarda 

zevk ve sefaya dalan Semud kavmi, ahlaksızca davranışlar sergileyen Lut halkı, 

dünyaya kazık kakmak isteyen tûl-i emel peşinde kimseler olmuştur. Onlar, israf, 

zevk ve eğlenceye düşkünlükleriyle yeryüzünde fesat çıkarmıştır;283 isimleri 

değişmiş olsa da hala içimizde barınan üyeleri tüm bu düzeni, ahlak ve fikirleri 

bozmaya devam etmektedir. 

Münafıklar için “ ‘Yeryüzünde fesat çıkarmayın.’ denildiğinde: ‘Biz ancak 

ıslah edicileriz.’ derler.”284 Onlar asıl maksatlarının fesadçılık değil, bizzat ıslah 

edicilik olduğunu söylerler. Halbuki bunu söylerkenki amaçları yaptıkları 

fesadçılıkları, inkâr ile örtbas etmek olmaktadır. Çünkü bu kimseler hak ve gerçeği 

ne seçebilmektedirler ne de seçmek istemektedirler. Onlar bozmayı düzeltmek 

sanmaktadırlar.285 

                                                           
278 Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: II, s. 452. 
279 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: IV, s. 332; Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: II, 

s. 1541.  
280 Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: II, s. 452. 
281 Bkz. İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: IV, s. 332. 
282 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3757. 
283 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3757; Cilt: IV, s. 1663; Cilt: VIII, s. 5806. 
284 Bakara, 2/11. 
285 Ebü’s Suûd Efendi, İrşadü’l-Akli’s-Selîm ila Mezaya’l-Kur’ani’l-Azîm, Daru İhyai’t-Türasi’l-

Arabiyy, Beyrut, t.y., Cilt: I, s. 43. 



57 

 

            Kur’an’da bozgunculuk çıkaran münafık ve inkârcıların yaptıklarının yanı 

sıra fesad olarak nitelenebilecek diğer davranışları şunlardır: Taşkınlık, haksız yere 

kan dökmek,  iman etmemek; edenleri de tehdit etmek, insanları Allah’ın yolundan 

alıkoymak, yol kesip soygunculuk yapmak, nesli ve ekini helak etmek, ahdi bozmak, 

yetimi dışlamak…286 

         Görüldüğü üzere “fesad”, çoğunlukla, insanlığın bozulması ya da beşer eliyle 

bozulma gibi ahlakî kötülükleri içerir mânâda kullanılmıştır. Kelime çok yönlü 

olması itibarıyla kâinat ile de alakalıdır. İçerisinde canlı cansız tüm varlıkları 

barındıran, yaşamakta olduğumuz bu âlem bir kevn u fesad âlemidir. Dolayısıyla 

kavramın anlam boyutu tabiî olaylardaki bozulmayı da içine almaktadır. Bu durumda 

kelimenin taşımış olduğu hüviyet; psikolojik, biyolojik ve sosyolojik tüm kötülükleri 

de ifade eden bir kapsamdadır. 

 

 (Fahşa) الفحشاء .2.1.4

     

 ( ش-ح-ف ) fiilinin mastarı olan “fahşâ” kelimesi, çirkin söz ve eylem, büyük 

günah, ahlaka aykırı davranış, ölçünün ötesinde kötü ve tiksindirici olan şey, 

anlamlarında kullanılır.287 

          Elmalılı, fahşa kavramının “aşırılık” ifade eden bir mânâ taşıdığını 

belirtmektedir. Bunlar zina gibi taşkınlık belirten günahlar olup insanların en çirkin 

durumları olmaktadır. Bu türden çirkinlikler, Türkçede edepsizlikler olarak 

adlandırılır.288 

          En çirkin durumları ifade eden “…Ve kötülüklere yaklaşmayınız. Gerek açığı 

olsun gerek gizlisi…”289 zina, livâta gibi şehvet kaynaklı fiillerin tümü haram olduğu 

gibi fuhşa götüren yollar ve bunların başlangıç sebepleri de aynı hükmü taşımaktadır. 

Fuhşiyyatın kendisi büyük bir günah olmakla birlikte aynı zamanda cinayet işlemek 

hükmündedir. Zina gibi bir fiil sonucu meydana gelen çocuk, pek çok tehlike ile 

karşı karşıya ve ölümle burun burunadır. Bu sebeple fuhşiyyat evlat öldürme suçu 

                                                           
286 Bkz. K.K., ,2/12; 2/27; 12/37; 7/127; 7/186; 28/3-4; 27/14; 26/183; 10/40; 10/81; 16/88; 16/92; 

16/88; 89/12. 
287 Râgıb el-İsfahânî, el-Müfredât, s. 562; İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: VIII, s. 216; İzutsu, 

Ahlakî Kavramlar, s. 306; Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1314; Cilt: VI, s. 4248. 
288 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V , s. 3118. 
289 En’am, 6/151. 



58 

 

hükmünde sayılmaktadır.290 Aile hukukunda meydana gelecek fıtrat dışı durumlar 

için kullanılan fahşa/fuhş, aile yapısını bozacak denli bir edepsizliktir. 

Fahşa’nın zinadan başka kullanım alanları da vardır. Kavram, şeytanla rabıtalı 

görülmektedir. Şeytanın teşviki, çirkinliği kendisine uyanlara güzel göstermesidir.291 

Ayrıca sû’  ile bağlantılı olarak kullanılan fahşâ, “en kötü” demektir.292 

              

 (Münker) المنكر .2.1.5

            

Arapça’da “Bir şeyi bilmemek, zor ve sıkıntılı olan” mânâları taşıyan (  ( ر-ك-ن

“nükr” veya “nekâret” kökünden gelen “münker”, onaylanmayan aksine yadırganan 

ve sıkıntı duyulan,293 sözde ve fiilde Allah Teâlâ’nın razı olmadığı şey,294 anlamında 

Kur’an’da kullanılmaktadır. 

Elmalılı, münkerin şeriatte veya örf âdette tanınmayan, bilinmeyen, uygun ve 

hoş görülmeyen fiiller olduğunu belirtir. Bunlar diğer insanların öfkesine sebebiyet 

verir ve kabul görmez. Hakkı olmayanı istemek, başkasının hakkını çiğnemek gibi 

eylemler münker görülür ve zulüm olarak değerlendirilir.295 

Allah’ın vaadi bütünüyle temin edilmez; insanları iyi davranışlara teşvik 

etmek, onları hayra çağırmak ve kötülüklere engel olmak tüm Müslümanların 

görevidir. Bir topluluğun asıl görevi; birliğin ve İslam’ın esası olan hayra davettir. 

İyiliği emr ve kötülükten men etmek de bunun devamı türündendir. Ma’ruf (iyilik), 

İslam’ın gereği olan Allah’a itaat; münker (kötülük) de İslam’ın gereğine uymayıp, 

Allah’a ve Allah’ın emrettiklerine mâsiyeti içermektedir.296 Bu formül çerçevesinde 

ma’ruf (iyilik),  “şer’an iyi” fikirlerin temsilî olup Allah’ın emirleri ile uygunluk 

gösteren fiilleri; “şer’an kötü” fikirlerin temsilî olan münker ise ma’rufun zıddı olup 

bunlara uygunluk göstermeyen filleri anlatmak için kullanılmaktadır. 

                                                           
290 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, s. 2094. 
291 Ayetler Bkz. Nûr, 24/21; Bakara, 2/169; Bakara, 2/268. 
292 Ayetler Bkz. Yusuf, 12/24; İsra, 17/32; Bakara, 2/169. 
293 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 770; Bkz. İbn Manzûr, Lisanu’l-Arab, Cilt: VII, ss. 91-92; Bkz. 

Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: III, s. 2385; Mustafa Çağrıcı, Emir bi’l-Ma’ruf-

Nehiy ani’l-Münker, DİA, TDV Yayınları, İstanbul, 1995, Cilt: XI, s. 138. 
294 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, c.VII, s. 91; el-Cürcânî, Ta’rifat, s. 234 
295 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3118. 
296 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1155. 



59 

 

“Onlar, Allah’a ve ahiret gününe inanırlar, ma’rufu (iyiliği) emreder, 

münkerden (kötülükten) menederler; hayır işlerinde birbirleriyle yarışırlar. İşte 

onlar iyi insanlardır.”297 

 

Bazı yerlerde, münkerin fahşa ile terkip halinde gözükmesi bu kavramın  

“çirkin” ile semantik bakımından ortak yanları olduğunu göstermektedir298: 

“İçinizde zıhâr yapanların kadınları, onların anaları değildir. Onların anaları 

ancak kendilerini doğuran kadındır. Şüphesiz onlar çirkin ve yalan (münker) bir 

laf söylüyorlar. Kuşkusuz Allah, affedici ve bağışlayıcıdır”.299 

 

Kur’an’da münker kelimesi, fahşa zikredilmeksizin münferiden 

kullanıldığında tüm sosyal suçları kapsamaktadır. Sonuçları, işleyenlerin yanı sıra 

tüm topluma etki eder boyutta olmaktadır. Bu durumda münker kavramı, hem dinin 

hem de örfün çirkin gördüğü genel bir kullanımı ifade etmektedir.  Bu açıdan 

bakıldığında, münker kelimesinin daha çok ahlâkî kötülükleri ifade eder bir boyutta 

kullanıldığı görülmektedir. 

 

 (Şerr) الشر .2.1.6

 

ر-ر-ش )   ) kökünden türeyen “şer” kelimesinin zıttı “hayır”dır. Sözlükte “kötü 

olmak, kötülük etmek, fena, herkesin uzak durduğu, istemediği ve arzu etmediği şey, 

bela ve musibet”300 gibi anlamlara gelmektedir. Yine, “ceza ve ayıplanmayı 

gerektirici davranışları işlememek”301 manalarını da ifade eder. 

“Savaş size farz kılındı, gerçi o size hoş gelmez. Olabilir ki siz, bir 

şeyden hoşlanmazsınız; oysaki o sizin için bir hayırdır. Yine olabilir ki, 

siz bir şeyi seversiniz, oysaki o sizin için bir (şer) kötülüktür…” 

 

            Ayette, Allah’ın insanları sınamak için verdiği şerrin başta hoşa gitmemiş 

olsa bile asıl mahiyetinin insanlar tarafından bilinemeyeceği ve bilgisinin yalnızca 

Allah katında olduğu anlatılmaktadır. İnsanların şer diye gördüğü pek çok olay ve 

olguyu Kur’an şer olarak nitelendirmemektedir.302 Burada da Elmalılı, şerrin insanlar 

                                                           
297 Âl-i İmran, 3/114. 
298 T. İzutsu, Ahlâkî Kavramlar, s. 286. 
299 Mücadele, 58/2. 
300 Ebû Abdirrahman Halîl b. Ahmed el-Ferâhidî, Kitâbü’l-ayn, (thk. Dr. Mehdi el-Mahzumî& Dr. 

İbrahim es-Sâmira), Dâru Mektebeti’l Hilâl, t.y, Cilt: VI, s. 216; Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: XII, s. 

152. 
301 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 480. 
302 Enbiyâ, 21/35. 



60 

 

tarafından değerlendirilip algılanmasının izafî oluşuna dikkat çekmektedir. Ayet 

hakkında tezimizin ilerleyen kısımlarında daha detaylı bilgiye yer verilecektir. 

“Şer” kelimesinin, Allah Teâlâ’nın müminler ile kâfirleri birbirinden ayırt 

etmek için kullandığı sınama vesilesi303, İslam dinini reddedenleri304, bunlardan 

başka; büyük bir mebde-i şer (kötülük başlangıcı) olan şeytana tapmak305, kıyamet 

vaktinin fenalığı306, insanın uğradığı zararlar307, insanın kötülük haline getirdiği 

tutumlar308, Felak ve Nas surelerinde geçen yaratılmışların kötülüğü gibi muhtelif 

mânâlarına geldiğini görmekteyiz. 

Görüldüğü üzere kavram, izafî oluşu bir yana; tabiî ve ahlâkî kötülükleri de 

kapsayacak şekilde kullanılmıştır. 

 

 (Zulüm) الظلم .2.1.7

           

 Zulüm sözcüğü, ( م-ل-ظ  ) kökünden türemiştir; dilcilere göre iki esas manası 

vardır. Birincisi zulmet, “nurun gitmesi, yok olması, yani karanlık”; İkincisi ise “bir 

şeyi konulması gereken şeyin dışında koymak”309 zulümdür. Kur’an’ın pek çok 

yerinde farklı formlarıyla karşılaştığımız bu kavram, “hakka tecavüz etmek”310, 

“eziyet etmek, sapmak, haddi aşmak”311, “haddi aşıp bir hakkı yerinden başkasına 

koymak”312 anlamlarını ifade eder. Farklı müştaklarıyla beraber 300’den fazla yerde 

kullanılmaktadır. 

“Za-le-me” fiili, âlimlerin bazılarına göre, üç şeye taalluk ederek 

gerçekleşir:313 

           a)Allah’a karşı yapılan. Bu zulmün en büyüğü küfür, şirk ve itikadi nifaktır.314 

                                                           
303 Enbiyâ, 21/37. 
304 Beyyine, 98/6. 
305 Mâide, 5/60; Yazır, H.D.K.D. Cilt: III, s. 1725. 
306 İnsan, 76/11. 
307 Meâric, 70/19-21. 
308 Al-i İmran, 3/180. 
309 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: XV, s. 266; Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: 

VI, s. 5096. 
310 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât,  s. 315. 
311 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: XV, s. 266; Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: 

VI, s. 5096. 
312 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 322. 
313 H. Hüseyin Bircan, Kur’an’da  “Kötülük” –Terim, Kavram ve Tasvirler-, (Yayımlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 1993,  s. 56. 
314 K.K., 7/103 ; 8/54 ; 11/117 ; 31/13 ; 35/32 ; 7/103. 



61 

 

b)Haksızlık, hak yeme ve katl gibi başkaları ile ilgili olan.315  

c)Kişinin kendisine yapmış olduğu; insanın kendisine bir faydası 

dokunmaksızın, üzüntü ve acı veren/verecek fiillerde bulunması.316 

Elmalılı’nın da zulmü bu üç şekilde değerlendirdiğini görmekteyiz. 

“Biz dedik ki: “Ey Adem, sen ve eşin cennette oturun, ikinizde ondan dilediğiniz 

yerde bol bol yiyin, fakat şu ağaca yaklaşmayın, yoksa zalimlerden 

olursunuz.”317  

 

          Allah Teâlâ Âdem’e vermiş olduğu hürriyet ile birlikte, ona yine bir sınır 

belirlemiş ve bu sınırın aşılması durumunda zalimlerden olunacağını bildirmiştir. Bu 

durumda şu ortaya çıkmaktadır: İnsanlık ile ilgili hilafet mutlak değildi. Bunun için 

koyulmuş özel bir sınırı vardı ki, tecavüzü zulüm olmaktadır.318 

           Zulmün, Allah hakkı ve kul hakkının çiğnenmesi gibiiki yönü vardır. 

Birincisi, “Kim yaptığı haksızlıktan (zulüm) sonra tevbe eder, halini düzeltirse, 

şüphesiz Allah, onun tevbesini kabul eder. Çünkü Allah çok bağışlayan, çok 

merhamet edendir.”319 ayetinde geçtiği üzere insan davranışları hususunda Allah 

tarafından belirlenmiş hududların geçilmesi, ikincisi ise, “Kimin yükünde çıkarsa, o 

kendisi onun cezasıdır. Biz zalimlere işte böyle ceza veririz.”320 Ayetinde bir 

örneğini gördüğümüz gibi, toplum tarafından tanınan adap kaidelerini çiğnemek, 

toplumsal düzeni bozucu ve toplumsal faydaları yok edici kötülüklere sebep 

olmaktır. Dolayısı ile bu diğer insanlara karşı işlenen bir zulümdür. Her ikisinde de 

Allah tarafından insanlara farz kılınmış davranış kurallarının (hududullah) 

çiğnenmesi söz konusudur.321  

          Zulüm kavramı, haksızlık, hududsuzluk ve adaletsizlik anlamında bütün kötü 

fiilleri kapsamaktadır. Bu fiil sahipleri de kötü olarak vasıflanmaktadırlar. Bu 

anlamda kişinin kendine yapabileceği kötülükleri de içerir. Bu bağlamda kavram, 

psikolojik ve sosyolojik ahlaki kötülüklerin hak ve adalet yönünün tümüne işaret 

etmektedir. Zulüm esnelerden çok davranışların kötülüğünü ifade eder.322 

                                                           
315 K.K., İsra, 17/33 ; Hûd, 11/116. 
316 K.K., Bakara, 2/35 ; A’râf, 7/19 ; Fatır, 35/32. 
317 Bakara, 2/35. 
318 Yazır, H.D.K.D., Cilt. I, s. 322. 
319 Maide, 5/39. 
320 Yusuf, 12/75. 
321 Bkz. Bircan, Kur’an’da Kötülük, ss. 57-58. 
322 Bircan, Kur’an’da Kötülük, s. 59. 



62 

 

         En büyük kötülüklerden biri kişinin kendine olan zulmüdür. Cenneti kazanmak 

için yaratılan bu bedeni, cehennemde azap görecek bir beden haline gelmesine izin 

vermek kişinin kendi nefsine olan zulmüdür. Nefsi zulümden kurtarmanın yolu ise 

onu “terbiye etmek”tir. Böylece, arzulara bağımlılığı azalacak; insan, bedenen ve 

ruhen kendine kötülük etmekten uzaklaşacaktır. 

 

  (Durr) الضرر  .2.1.8

 

           ( ر-ر-ض ) Türkçe’de zarar olarak yaygınlaşmıştır. Kötü hâl demektir. Bu kötü 

hâl; ya kişinin nefsinde olur ki nedeni, ilim, fazilet ve iffet azlığıdır, ya bedeninde 

olur; bunun sebebi herhangi bir organın olmamasıdır ya da mal, itibar, değer, makam 

veya mevki azlığı gibi zâhire ait bir durumla ilgilidir.323 

Durr maruz kalınan zararın mahiyetini gösterir. İnsanı etkileyen belâ, 

hastalık, fakirlik, darlık, tehlike gibi durumları, kişinin benliğini saran ve onun 

varlığını tehlikeye atan mücbir sebep ile karşı karşıya gelme halini ifade etmektedir. 

Darr lafzı zarar vermeyi, durr ise zarara uğramayı ifade etmektedir. Bu yüzden 

beşerî zarar tanımı ile dinin zarar tanımlaması uygunluk arzetmeyebilir; hakezâ akıl 

da bu konuda yetersizdir. İslam’da bir inanç konusu olan Hakîm bir Yaratıcı 

tarafından yapılan düzenlemelerin de hikmet doğrultusunda gerçekleştiği ve 

insanların yararına olduğu fikri bundan gelmektedir.324 

Elmalılı, zamanın değerine binâen boşa harcanan ömrü zarar olarak 

nitelemektedir. İnsan, ömründen geçen her saatte harcadığı nefesi boşa değil de bir iş 

için harcıyorsa bu iş ya hayır ve güzel olan bir itaattir; ya da şer ve fesad olan 

günahtır. Bir şer ise bu, yine büyük bir zarardır.325  

            

 (Dâll)  الضلل .2.1.9

          

Arapça d.l.l ( ضلل ) kökünden türeyen dalâlet kavramı; “doğru yoldan 

sapmak”326, “istenilen yere ulaşmayan yol”327 manalarıyla beraber “hidâyet ve 

                                                           
323 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 435. 
324 Bilal Aybakan, “Zarar”, DİA,  İstanbul, 2013, Cilt: 44, ss. 130-131. 
325 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IX, s. 6078. 
326 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 445. 
327 Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: VII, s. 410. 



63 

 

irşadın zıddı”328 anlamında kullanılmıştır. Elmalılı “dâll” kelimesinin “yitik”, 

“yolunu şaşırmış”, “şaşkın”, ”yanlış yola giden”, “sapık” anlamlarına geldiğini ifade 

etmektedir.329 

Dalâlete dilimizde, sapıklık ve sapkınlık karşılığını veren Elmalılı, dalâletin 

bazen gaflet ve şaşkınlıktan meydana geldiğini sonrasında ise yok olup gitmekle 

insanı helâka sürüklediğini söylemektedir. Bu anlamda dalâl; “gaflet”, “hayret”, 

“yok olma”, “helak olma” manalarına gelir. Esasında “maddi yoldan sapmak” demek 

olan dalâlet, maneviyatta ve aklî sapma anlamlarında da kullanılmıştır. Böylece 

Elmalılı, her ikisi arasında birtakım farklar olduğunu ortaya koyarak dalâlet ve 

sapkınlığın yalnız dinde; dalâl ve sapıklığın ise akılda ve sözde kullanıldığını 

söylemektedir. Fatiha suresinde geçen “dâllîn” kelimesi tam olarak sapkınlar 

demektir.330 

          Kelam İlminde dalâlet, Allah’ın iradesi ve yaratmasıyla mı yoksa insanların 

gücü ve kendi iradeleri ile mi gerçekleştiği bakımından tartışma konusu olmuştur. 

Cebriyye, dalâletin kulun irade ve tercihleri sonucunda değil, tamamen Allah’ın 

takdiri ile gerçekleştiğini söylemektedir. Sorumluluğu ortadan kaldıran bu telakkiye 

tepki, pek çok kelâmî ekol gibi Mu’tezile ve Şi’a’dan da gelmektedir: Onlar, kulun 

seçme hürriyeti ve tercihinin olmasını sorumluluk açısından şart görmektedirler. Ehl-

i Sünnet’e göre ise, farklı sayılabilecek bazı görüşlerin olmasıyla beraber genel 

olarak kâinattaki tüm varlıkları Allah’ın yaratması görüşünden hareketle, kullara ait 

fiillerin ve hidâyetin yanı sıra dalâletin de Allah’ın iradesi, takdiri ve yaratması ile 

gerçekleştiği hususu ilke olarak benimsenmiştir. Eş’ari, dalâletin, Allah tarafından 

sapıkların kalbinde yaratılması ile gerçekleştiğini söylemektedir. Onlara göre, 

Allah’ın kullarını dalâlete sevk etmesi mâkuldür. Çünkü Allah’ın iradesinde herhangi 

bir sınırlama söz konusu olamaz. Mâtürîdi âlimleri delâleti, Allah’ın irade, ilim ve 

yaratma sıfatları çerçevesinde açıklamakla birlikte, dalâlete kapılmaktaki esas rolü 

insanın tercihine ve sorumluluğuna bağlamışlardır.331 

         Elmalılı, hidâyetin de sapıklığın da yaratıcısının Allah olduğunu söylemektedir. 

Şöyle ki, Allah, insanları hidâyete zorunlu bıraksaydı, sapıklık denen şey, insanların 

                                                           
328 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: XIII, s. 414; Zebidî, Tâcü’l-Arûs, Cilt: VII, s. 410. 
329 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5900. 
330 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I,  s. 135. 
331 Yusuf Şevki Yavuz, “Hidâyet ve Dalâlet”,  DİA, İstanbul, 1993, Cilt: VIII, ss. 429-430. 



64 

 

istemesiyle olmayacaktı. Oysa sapıklık, sorumluluk kendine ait olan insan için bir 

hak etmedir. Dolayısıyla Allah, hiçbir kulunu zorunluluk altında bırakıp sapıklığa 

düşürmemektedir. İnsan, kendi tercihi sonucunda sapıklığa düşmektedir. Sapıklığın 

yaratıcısının Allah olması, sapıklığın icbârî olduğu sonucunu doğurmaz.332 

 

 (Kubh) القبح .2.1.10

 

Arapça g.b.h ( ح-ب-ق  ) sülasi fiilinden türeyen kubh kavramı, hem isim hem 

de mastar olarak kullanılabilmektedir. “Kötü olan, çirkin, nefret edilen ve utanç 

duyulan şey”333 mânâlarında kullanılmaktadır. Zıddı “hüsn”, çoğulu ise 

“mekâbih”dir. “Çirkin olmak, mutedil bir zevkin kendisinden nefret ettiği şey, gözün 

görmek istemediği nesne, insan ruhunun reddettiği haller”334 anlamlarını ihtiva eder. 

Zıddı olan hüsün kavramı ise, “cemal, güzellik, sevilen ve arzu duyulan şey, bir şeyin 

güzel olması”335 anlamlarına gelmektedir. 

Tartışmalara konu olan hüsn ve kubhun mahiyeti ve ölçüsü meselesi, 

kelamcılar, ahlakçılar ve usulcüler tarafından ele alınmıştır. İhtilaflı bir mesele 

olması dolayısıyla bu terimlere izah sadedinde getirdikleri tarifler de farklı 

olmaktadır. İslam âlimlerinin ortak kabulüne göre bu terimlerin taşıdığı mânâlar üç 

şekilde açıklanmaktadır: 

a)Hüsn, bir şeyin tabiatına/mizacına ya da menfaat ve maslahatına uygun 

olmasına; kubh, bir şeyin tabiatına/mizacına aykırı olandır. 

b)Hüsn, bir şeyin kemal vasfını ifade etmekte; kubh, kusur ve eksikliğini 

göstermektedir. 

c)Hüsn, bir şeyin dünyada övgüye ve ahirette sevaba müstehak olması; kubh 

ise, dünyada yergiyi ve ahirette cezayı gerektiren şeylerdir.336 

                                                           
332 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 281. 
333 Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Ahmed ez-Zemahşerî, Esâsü’l-Belâga, (thk. Muhammed Bâsil), 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998, Cilt: II, s. 46; Ahmed Muhtar Abdülhamid Ömer, 

Mu’cemu’l-luga el-mu’âsıra, Âlemü’l-Kütüb, 1429/2008, Cilt: III, s. 1764. 
334 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 340. 
335 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: II, ss. 877-878; Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 155. 
336 Cürcanî, Ta’rifat, s. 87; İbn Hümam, Kemal, Kitabu’l-Müsâyere, s. 151; Tehanevî, Keşşâfü 

Istılâhati’l-Fünûn, İstanbul, 1984, Cilt: I, s. 384; Seyyid Bey, Usûlü Fıkıh Dersleri, Hukuk 

Matbaası, 1330h, s. 10; İlyas Çelebi, “Klasik Bir Kelâm Problemi: Hüsun-Kubuh”, M.Ü.İ.F.D., Sayı: 

16-17, 1998-1999, s. 61. 



65 

 

Bu üç disiplin arasında Kelam İlmi açısından, manevî güzellik ve çirkinlik, bir 

başka ifade ile iyilik ve kötülük, hem dünya hem de ahiret hayatı bakımından fayda 

ve zarar demek istenmektedir. 

Eş’arî kelamcıları ve Mütekellimin metodu çizgisindeki usulcülere göre, 

kubuh, hüsun’un tam tersi olacak şekilde; Şari tarafından yasaklanan, yapanın 

yerildiği ve yapılmaması gereken şey337lerdir. Bu izahtan anlaşılır ki, onlara göre 

insan fiillerinin hüsun ya da kubh olarak nitelendirilmesinin sebebi; Şari’in uygun 

görmesi ve dinin itibar etmesine bağlı olmaktadır. Buna göre fiillerdeki hüsün ve 

kubh vasıfları göreceli olmaktadır. 

“Bu dünyada arkalarına lanet taktık. Onlar, kıyamet gününde de 

kötülenmişler arasındadır.”338  Elmalılı’ya ayette geçen  المقبوحين  “kötülenmişler” 

den maksat, Hz. Musa’yı yalanlamalarından ötürü helak olan Firavun ve ordusudur. 

O, bu ifade ile kastedilen kimselerin dünyada Allah’ın, meleklerin ve insanların 

kendilerine lanet ettikleri, nefret edilen kovulmuş kimselerden olacaklarını belirtir.339 

Mâtüridî ve diğer bir kısım müfessirlere göre ise, dünyada yaptıkları taşkınlıklar ve 

çirkinlikler dolayısıyla âhirette, bir ibret vesikası olarak Firavun ve ordusunun helak 

ve mağlup olduğu, yüzleri kararmış, gözleri körelmiş vaziyette azâba uğrayacakları 

kaydedilir.340 

Görüldüğü üzere kötü fiilleri sebebiyle dünya ve âhirette lanete uğramış 

kimselerden “makbûhîn” olarak bahsedilmektedir. Bir anlamda “seyyie” kavramı ile 

yakın mânâya gelecek şekilde kullanıldığını görmekteyiz. Kötü amelleri dolayısıyla 

azaba uğrayan kimselerden söz edilmiştir. Bu yönü ile de ahlâkî kötülüklere işaret 

etmektedir. 

Çalışmamızın bu başlığı altında kötülükle müretadif olarak kullanılan, 

Kur’an-ı Kerîm'de geçen bazı kavramlara yer verilmiştir. Kavramların her biri farklı 

bağlamlarda kullanılmış olup çeşitli kötülüklere işaret etmektedir. Örneğin ism, 

                                                           
337 Ali b. Muhammed Seyfeddin Âmidî, Ebkarü’l-Efkâr fî Usûli’d-Dîn, (thk. Ahmed Ferîd el-

Mezidî), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 2003, Cilt: I, s. 550; Tehanevî, Keşşâfü Istılâhati’l-

Fünûn, Cilt: I, s. 525; Bakıllânî, et-Takrîb ve’l-İrşad, Beyrut, 1998, Cilt: I, s. 278. 
338 Kasas, 28/42. 
339 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3722. 
340 Mâtürîdî, Te'vilatü'l Kur'an, Cilt. IV, s. 253; Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. 

Ferrâh el-Ensârî Şemsüddîn Kurtubî, el-Câmî’ li ahkâmi’l-Kur’ân, (thk. Ahmed el-Berdûnî ve 

İbrahim Adfîş), Dâru’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire, 1384/1964, Cilt: XIII, s. 291; Muhammed b. Yusuf 

b. Ali b. Yusuf el- Endelüsî Ebû Hayyân, el-Bahru’l-muhît fi’t-tefsîr, (thk. Sıdkî Muhammed 

Cemil), Dâru’l-Fikr, 1420, Cilt: VIII, ss. 306-307. 



66 

 

zulüm, fahşa, fesad ve münker kelimelerine baktığımızda Kur’an’da psikolojik, 

sosyolojik birtakım davranışları nitelemekle birlikte ahlakî kötülüklerin tümünü 

anlatır bir şekilde kapsamlaştırılmaktadır. Elmalılı, ism ve hâtıe kavramları 

arasındaki fark olduğuna dikkat çekerek ismin kasten (amden) işlenen fiiller 

olduğunu vurgulamıştır. Yine, o, zulüm kelimesi için Allah’ın kullarına zulmedici 

olmadığını, asıl zulmedicinin kişinin kendisi olduğunu ayetler bağlamında tefsir 

etmiştir. Fahşa’nın aşırılık belirten çok kötü eylemler için kullanıldığını 

söylemektedir. Fesad kavramı, ahlakî alana dâhil olan kötülükleri anlatmak için 

kullanılsa da evrendeki biyolojik bozulmayı kapsayan muhtevaya da sahiptir. Bu 

sebeple tabiî kötülükleri mânâsında barındırmaktadır. Bunlardan başka seyyie 

kavramı için, ahlâkî kötülükleri anlatmakla beraber kötü şeylere de işaret ettiği; diğer 

kavramlardan farklı olarak şuurlu ve şuursuz olarak işlenen kötü fillere genel olarak 

ifade edebilecek bir güçte olduğu vurgulanmaktadır. 

Durr ve dall kavramlarına baktığımızda daha göreceli mânâlar taşıdığı 

görülmektedir. Durr kelimesi, insanların evrende maruz kalmış oldukları hastalıklar, 

afetler gibi fizik kötülüklere işaret etmektedir. Elmalılı bu kavram için darr (zarar 

verme), durr (zarara uğrama) olarak arasında ayrım olduğuna dikket çeker. Bu 

itibarla, kavram hem ahlâkî kötülüklere işaret etmekte; hem de izafî bir anlam 

taşımaktadır. Görece bir anlam barındrıan dall, insanla irtibatlı görülmektedir. 

İnsanın metafizik olarak hür yaratılması dalâleti ya da hidâyeti seçebilmesi veya 

bunlara yönelebilmesi insanın iradesi ile gerçekleşmektedir. Burada zorla insanın 

saptırılması ya da hidâyeti elde edebilmesi gibi bir durum söz konusu değildir. Genel 

olarak baktığımızda bu, metafizik âlemin ve insanın yaratılışı ile ilgilidir. Kaldı ki, 

insanın zararına görülen şey faydasına da olabilmektedir. 

Müterâdifleriyle birlikte Kur’an-ı Kerîm’de çok yerde geçen şerr kelimesine 

baktığımızda izâfî oluşu ön plandadır. Kur’an’da Allah’ın uzak durmamızı istediği 

şeyler şerr ifade edildiği gibi, insanların da hoş görmediği bazı şeyler bu kavramla 

anlatılmaktadır. Ancak Kur’an, insanlar tarafından şerr olarak görülen pek çok şeyin 

asılları itibarıyla şerr olmadığını vurgulamaktadır. Bu bakımdan kavram, tabiî, 

metafizik ve ahlakî kötülükleri anlatır bir muhtevaya sahiptir. 

Kelamda tartışmalara konu olan kubh un mahiyeti meselesi, İslam âlimlerince 

farklı şekillerde değerlendirilmiştir. Kavram, tabiî ve ahlakî kötülükleri 



67 

 

genellenebilecek şekilde ifade ederken, birtakım kötü şeylere de işaret etmektedir. 

Tüm bunlarla beraber izafî olduğu vurgulanmaktadır.  

Bu liste belki daha da uzatılabilir. Ama biz, belli başlı bunları gördük ve 

bunlara yer verdik. Ayrıca kötülük denilince imtihan, bela, kader, kaza ve elem gibi 

kavramlar da akla gelmektedir. Bu kavramlar da aşağıda kendileri ile irtibatlı 

başlıklar altında ele alınmıştır. Dolayısıyla liste daha da uzatılmamıştır. Neticede 

tezimiz, tefsir çalışması ya da semantik çalışma olarak değerlendirilmediği için konu 

bu kavramlar dâhilinde özetlenmeye çalışılmıştır. 

 

2.2. KÖTÜLÜĞÜN İZAFİLİĞİ MESELESİ 

 

Elmalılı, kötülüğün bizâtihi “varlık” olduğu şeklinde kabul etmez. Ona göre, 

iyiliklerin mahiyeti varlık ve varlığa dair “şey”lerdir. Varlık müjdesi verdiklerinden 

dolayı iyiliklerle ilgili tüm şeyler bizlere tat vermektedir. Nimetler ve iyilikler ile 

ilgili şeylerden yoksun olma ise, belâların habercisidir. Bu sebeple Elmalılı, belâların 

mahiyetini “varlığın olmaması” yani “yokluk” olarak görmektedir. Çünkü belâlar, 

bize mutluluk ve lezzet veren bir iyiliğin yok olması ile korkuttuklarından dolayı 

üzüntü vermektedir. İşte, dünya hayatı elemler ile lezzetlerin, iman ile ümitsizliğin, 

varlık ile yokluğun bir ifadesidir. Bizim iyiliklerimizin başlangıcı da varlığa 

gelişimizden kaynaklanmaktadır.341 

Elmalılı, varlık sahasında iyiliğin karşıtı olarak kötülüğün bulunduğunu 

reddetmektedir. O, bir tür yokluk olarak gördüğü kötülüğü “iyiliğin karşıtı” değil, 

“iyiliğin azlığı” ya da “iyiliğin yokluğu” anlamında kullanmaktadır. Buradan, ona 

göre bizatihi kötülüğün olmadığı çıkartılabilir. O, bu değerlendirmeleri ile eşyada ve 

fiillerde bizâtihi hüsün ve kubhun olmadığını söyleyen Eş’arilere benzer bir 

yaklaşımda bulunmuş görünüyor. Mahiyeti itibarıyla salt kötülüğün olmayışı 

kötülüğün göreceliliği fikrini beraberinde getirecektir. Eşyadaki fiillerin değerleri 

konusunda eklektik bir anlayışa sahip olan Mâturîdîler ile de görecelilik noktasındaki 

benzerlik göstermektedir. Çünkü insanların kendi amaçlarına hizmet etmesi ya da 

çakışması durumunda hüsn ve kubh adlandırmaları görecelilikten öteye 

geçemeyecektir. 

                                                           
341 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 76. 



68 

 

İnsan aklı, güzel-çirkin nevinden ne varsa bunlara tam olarak hâkim 

olamaz.342 Dolayısıyla o, her durumda geçerli olan tespitler ortaya 

koyamamaktadır.343 Bu nedenle insanın yararına olacak, insanı geliştirecek şeyler 

için Allah’ın uyulmasını istediği buyrukları ve insanın gelişimini engelleyen onun 

korunması için koyduğu yasakları vardır. Duygularına bağlı olarak yaşayan insan ise 

kendisine hoş gelen iyi ya da kötü şeylerin etkisine çabucak kapılıverir. Ancak 

bunların iyilik veya kötülük oldukları ileride sebep oldukları yarar ya da zararlardan 

anlaşılacaktır.  Hoşlanmak, yalnızca bir duygu ifadesi belirttiği için, bununla iyilik ve 

kötülük, hayır ve şer tespit edilemez.344 Çünkü insanın beğeni, arzu ve istekleri 

zaman ve duruma göre değişkenlik gösterebilir.  Hele ki herhangi bir duygu (öfke, 

mutluluk, coşku vs.) anında hoşa giden bir şey başka bir duygu durumunda böyle 

olmayabilir. 

Birçok insan, başkalarını kendisini düşündüğü gibi düşünmediğinden dolayı, 

insanların üzüntülerini ve onlara zarar veren şeyleri bilemez ve umursamaz. Kendisi 

için iyi gördüğü bir şeyin başkaları tarafından nasıl karşılanacağını bilemez. Yine, 

kendisi hakkında şu an için değerlendirdiği bir şeyin ilerisi için “aslında” ve “Hak 

katında” nasıl olacağını aynı şekilde bilmemektedir. Şer ve hayır işlerini kendisini 

düşündüğü kadar başkalarını düşünmeden istemektedir. Arzuladığı şeyi yalnızca 

kendi zevkine göre isteyen insan, geleceği hesaba katmadan yalnızca şu an ve hemen 

olsun ister. Bundan dolayı insan, pek çok kötülüğü yalnızca kendisine ve şu an için 

ona bir zevk veya fayda verdiği için yapar; pek çok iyilikten de yalnızca kendisine ve 

bugün sıkıntı verdiğinden dolayı kaçar.345  

Savaş (insan öldürme), baskıyı artırmak ve zulmü yaygınlaştırmak, yine, 

memleketleri istilâ etmek ve yağmalamak gibi saldırı amacıyla sırf tecavüz için 

yapıldığında kötü; halkı düşmana karşı koruyup ülkeyi savunmak amacıyla 

yapıldığında ya da Allah’a şirk koşan zâlimin zulmüne karşı yapıldığında ise iyi ve 

güzeldir.346 Aynı zamanda katl eyleminden hareketle şu değerlendirmeleri yapmamız 

mümkündür: Öldürme fiilini yapan zâlime göre kendi nazarında bu fiil iyi, buna 

mâruz kalan mazluma göre ise kötü bir fiil olacaktır. Yine bu fiil, bazı durum ve 

                                                           
342 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 756. 
343 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5858. 
344 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 756. 
345 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5859. 
346 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1393. 



69 

 

şartlara bağlı olarak iyi ya da kötü gibi bir takım nitelikler kazanmış olsa da aynı 

durum ve şartlar karşısında ahlâkî değerlilik açısından herkes tarafından aynı hükmü 

alacaktır. 

Doğal kötülükler da olarak isimlendirilen doğal afetler vb. hakkında ontolojik 

açıdan iyi ya da kötü şeklinde mutlak bir değerlendirme yapılamamaktadır. Mesela 

volkanik patlama, bölgede yaşayan canlılar için tehdit ve tahliye edilme riski 

taşımakla beraber; sonrasında oluşan besinlere bağlı olarak toprak zenginleşecek, pek 

çok kıymetli taşlar dünya yüzeyine getirilerek ülke ekonomisine katkı sağlayacaktır.  

Bu ve bunun gibi diğer pek çok “doğal kötülük”lerin zararı yanı sıra yararları da 

vardır. Yararları zararlarından daha çoktur, demek de yanlış olmaz. Bu durumda bize 

düşen sıkı önlemler alabilmektir. Ayrıca insanları araştırmaya sevk ettiği için bilime 

olan katkısı büyüktür. Dolayısıyla evrende mutlak kötülükten söz etmek pekâlâ 

güçtür. 

Görünürde zararlı ve beğenilmez olayların gerçekte bizzat hayır ve iyilik 

olabileceklerine dair Kur’an-ı Kerîm’in zikrettiği en güzel örneklerinden biri de Hz. 

Musa ve Hızır kıssasında görmekteyiz. Kıssaya göre Hz. Musa, Hızır’dan Allah’ın 

ona öğrettiği bilgilerden kendisine de öğretmesini ister. Buna karşılık Hızır, Hz. 

Musa’dan yolculukta karşılacakları olaylar karşısında sabırlı olması ve asi 

gelmeyeceği sözünü aldıktan sonra bu isteğini kabul eder ve yola koyulurlar.  

Kıssa şöyledir: O ikisi bir gemiye binerler. Hızır gemiyi yaralar. Hz. Musa 

buna tepki gösterir sonra verdiği sözü hatırlar ve özür diler. Ardından bir oğlan 

(gulâm)347a rastlarlar. Hızır onu öldürür. Hz. Musa bunun çok fena bir iş olduğunu 

söylese de sabırlı olması gerektiğini hatırlar. Son olarak, yiyecek bir şeyler istedikleri 

ancak ora halkının reddettiği bir köyün yıkılmak üzere olan duvarını Hızır tamir 

edince buna da sessiz kalamayan Hz Musa’ya bu şeylerin içyüzünü anlatır: Gemiyi 

kusurlandırmasındaki sebep, gaspedici bir melik tarafından gemiyi korumak idi. Bu, 

gemide çalışan yoksul kimselere yardım olacaktı. Oğlana gelince, o, anne babasını 

azgınlığa sokacak kadar küfre kabiliyetliydi. Oysa anne baba mümin kimselerdi. Bu 

sebeple oğlanın öldürülmesi hayırlı idi. Yine, duvarın altında iki yetim çocuk için 

                                                           
347 “Gûlam” kelimesinin büluğ çağına erişmiş genç ve Sabi/küçük çocuk manalarında iki farklı 

kullanımı bulunmaktadır. Kur’an’ı Kerîm’de oğlanın nasıl öldürüldüğü ve onun Müslüman mı, kâfir 

mi olduğu hakkında açıkça bahsedilmemektedir. Elmalılı’nın bu gulam çocukla ilgili net bir ifadesi 

yoktur. 



70 

 

ileride onları bekleyen büyük bir hazine yatıyordu.348 Kıssa bitmiş olacak ki, 

devamında Hz. Musa bir şey dememiştir. 

Burada dikkati çeken en önemli husus Hızır’ın öldürdüğü oğlan meselesidir. 

Eğer öldürülen çocuk büluğ çağına ulaşmış olan bir çocuk idiyse onun nakörlük ve 

küfür üzere olduğuna hükmetmek şeriaten uygundur. Ama âlimlerin büyük 

çoğunluğunun da dediği gibi büluğ çağına ve erginliğe erişmemiş bir çocuk idiyse, 

onun küfür ve azgınlığı ileride vuku bulacak bir gerçektir. Allah tarafından kendisine 

bağışlanmış olan ilim ile Hızır,349 her ne kadar o anki ve gelecekteki tüm şeyleri 

biliyor olsa da bir çocuk şöyle dursun büluğ çağına ermiş bir ergini bile gelecekte 

işlemiş olacağı bir suçtan dolayı öldürmesi hiç şüphesiz İslam hukukuna aykırıdır. 

Hızır’ın öldürdüğünü çocuk olarak düşünürsek buradaki hüküm, şeriat ve hakikat 

arasında çelişki oluşturmaz mı? 

Hz. Musa, sabırsız ve zayıf tabiatlı insanoğlunun gaybî hakikatlere vâkıf 

olmaktan mahrum oluşunu, Hızır350 ise zaman ve mekândan münezzeh Allah 

Teâlâ’nın gaybi hakikatlere dair ezelî ilmini temsil etmektedir.351 

Kıssadan hareketle hemen şu sorular akla gelebilir: Allah asi bir çocuğun 

ölmesini ve yıkılacak bir duvarın tamir ettirilip mirasın çocuklara kalmasını sağlıyor; 

bu kötülüklerin meydana gelmesini önlediği halde diğerlerini neden önlemiyor? 

Kulun eylemlerine müdahale etmiş olmaz mı? Elmalılı’nın yorumlarından istifadeyle 

burada şunları söylemek mümkündür: Belki bizim bilmediğimiz, yalnızca Allah’ın 

bildiği görünürde şer olan şeylerin gerçekte birer iyilik olabilecekleri ve bunların 

yalnızca görülüründen yola çıkarak iyi veya kötü şeklinde değerlendirilemeyeceğini 

söyleyebiliriz. Çünkü görünüşün gerçeği, iç yüzün gerçeğine aykırı olabilir. Masum 

diye bilinen bir çocuğun ölümü belki de ileride isyankâr birininin doğmasına mâni 

olmuştur. Kötü olarak nitelenen ölüm aslında büyük bir rahmettir. Yetim çocuklara 

kalması istenen hazine hem onlar hem de onların başkalarına yardım etmek için 

kullanacakları bereketli bir hazine olacaktır. Tüm bunları ilmi ezelisi ile bilen Allah 

Teâlâ’dır.  O halde şöyle diyebiliriz ki, bize kötü görünen olayların yaşanan süreçteki 

                                                           
348 Bkz. Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, ss. 3262-3272. 
349 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3226. 
350 Bu kulun melek olduğu görüşünde olanlar Kehf Sûresi 82.ayetinde geçen  ‘ben bunu kendiliğimden 

yapmadım’ demiş olmasını delil göstermektedir. 
351  Halis Albayrak, Kur’an’da İnsan-Gayb İlişkisi, İstanbul, 1996, s. 247. 



71 

 

acı ve ıztırapları geçicidir ve peşinen gelecek bir hayra vesile oldukları için 

yadırganmamalıdırlar. 

Dünyada meydana gelen açlık, kıtlık, hastalık, depremler, sıkıntılar gibi kötü 

olarak isimlendirilen hadiseler; asıllarından dolayı kötü olmamakla beraber 

vasıflandırıldıkları arızî sebeplerden dolayı kötü olarak isimlendirilmektedirler. Özün 

değil de kendisine ilişen vasfın belirleyici olması, kendisine vasfedilen özelliğin 

mutlak olmadığını göstermektedir. Bu sebeple kötü fiillerin kaynağı, bizatihi 

olmamaktadır. Bu bakımdan Elmalılı’nın, iyilik ve kötülük bir şeyin zâtına ve 

mâhiyetine ait bir vasıf olmadığını söyleyen Eş’arilerin görüşeriyle benzer bir tavır 

sergilediği görülmektedir. 

 

2.3. TABİÎ KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

İnsanoğlunun elinde olmadan yalnızca yaratıcıya bağlı olarak gerçekleşen 

ancak bazı durumlarda tedbir alınıp maruz kalınmaması bakımından belli ölçüde 

insan elinde olan kötülükler doğal kötülük olarak isimlendirilmektedir. Doğal 

kötülük ile doğal afetler veya insanlardaki özürlülükler kastedilmektedir. 

Çalışmamızın bu bölümünde Elmalılı’nın bu tür kötülüğe yaklaşımına yer vereceğiz. 

 

2.3.1. Ontolojik Yapısı Açısından Âlem 

Âlem, “a.l.m” veya “bilmek” anlamındaki “ علم “ kökünden türetilmiş olup,352 

Allah dışındaki mahlukâtı kapsar.353 “Bilgi edinmeye vasıta olan şey”,354 “âlamet ve 

nişan koymak” anlamındaki “âlem” kavramı, yaratıcısının varlığına nişâne olan, 

onun varlığının bilinebilmesini sağlayan tüm varlık ve varlık topluluklarının Allah’a 

delalet etmesi demektir. Bazen yalnızca insan için de kullanılır. Genel kullanımda 

“âlem” terimi canlı-cansız, maddi-manevi tüm varlıkları içine alır.355 Kelamî ifadeyle 

âlem, cevher ve arazlardan oluşan mümkînler topluluğudur. Cevherdeki birleşme ve 

ayrışma âlemi meydana getirir. 

                                                           
352 Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: VI, s. 5123-5124; Süleyman Hayri Bolay, 

“Âlem”, DİA, İstanbul, 1989, Cilt: II, s. 357. 
353 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: XV, s. 410. 
354 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 70-71. 
355 Bolay, “Âlem”, Cilt: II, s. 357. 



72 

 

Âlem, görünen (şahadet) ve görünmeyen (gayb) âlem olarak birbiriyle 

içiçedir. İnsan, bu ilişki içindeki görünen kısımdan bir parçadır ve âlemi görünmeyen 

oluşlarla birlikte paylaşır. Kur’an’a göre Allah, tüm bu âlemin yaratıcısı olmakla 

birlikte âlemle ilgili her iştedir. Bu durum inanan bir kimsenin âlem anlayışına ayrı 

bir perspektif katar. Çift yönlü bütünlük içerisinde insan için sunulan bu âlemdeki 

her şey (insanda dâhil) Allah’ın tabiî ayetleridir. Allah’ın varlığına, birliğine, 

kudretine işaret eden bu ayetler, âlemin şuurlu olduğunu ve Allah’ı kendi lisanıyla 

tesbih ettiğini göstermektedir. Dolayısıyla bu bilgi, müminin çevreye ve oluşlara 

karşı bakışını etkileyecektir.356   

Yaratılmış olması bakımından bu âlem içerisinde birtakım eksiklikler 

bulunmaktadır. Mizaçları birbiriyle zıt değerler barındırmaktadır.357 İyi-kötü, doğru-

yanlış, güzel-çirkin, ahlakî(etik), rasyonel ve estetik açıdan birbirine karşıt olan 

değerler içerir. Elmalılı, bu denli bir çeşitliliğin olmasını ve bu kadar çeşitliliğin de 

noksanlıklar taşımasını Allah’ın varlığına işaret ettiğini belirtmektedir. O, âlemdeki 

bu eksikliklerin, kusurların, görece zararlı varlıkların kendince bir düzene işaret 

ettiğini bunun da yaratıcının var olduğunu ve bu evreni yarattığını gösterdiğini 

söylemektedir.358 Elmalılı’nın âlemi bu yönlü değerlendirişi Mâtürîdî’nin evrendeki 

kötülük, hata, kusurluluk bulunmasının Allah’nın varlığının delili olduğu 

yaklaşımına benzemektedir. 

Âlemdeki işleyişin meydana gelişinde bir süreç bulunmaktadır. Eğer Allah 

isteseydi yaratmış olduğu varlıkları tek bir anda ortaya çıkarabilir; ortaya çıktıkları 

bu ilk hal üzere devamlı olarak var edebilirdi. Ancak bu âlemdeki düzenin aslî formu 

itibarıyla varlıklar arasında ortaya çıkma (kevn) ve sonrasında yok olma (fesâd) 

olarak sürüp giden hareketlilik ve değişim vardır. Bundan dolayı varlığa katılan 

hastalıklar ve eksiklikler gibi sınırlayıcı durumların yanı sıra sağlık, afiyet gibi 

esenlik verici haller de bulunmaktadır. Çünkü bu âlem kendisinde mihnet barındırır. 

İmtihan olunmak için ise bir takım şartlar beraberinde belli bir zamanın geçmesi 

gerekmektedir.359 

                                                           
356 Detaylı Bilgi için Bkz. Halis Albayrak, Tefsir Usulü, Şule Yayınları, İstanbul, 1998, ss.73-88. 
357 Yazır, H.D.K.D,, Cilt: IV, s. 2695. 
358 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 70. 
359 Şekeroğlu, “Mâtürîdî’de Kötülük Problemi”, s. 140. 



73 

 

Elmalılı’nın “imtihan ve tecrübe âlemi”360 olarak isimlendirdiği bu âlemde 

iyiliğe ulaşmanın önünde mutlaka bir şer engeli bulunmaktadır “…Biz sizi bir 

imtihan olarak kötülük ve iyiliklerle deneyeceğiz.”361 Ayetinde belirtildiği üzere 

iyiliğe ulaşabilmek şer görüneni geçmekle mümkündür. Dolayısıyla insan bu iki zıt 

kavramla sınanmış olacaktır.362 Zira âlem, içerisinde, iyilikler ve kötülüklerin 

bulunduğu karşıtlıkları barındırır. Uyumluluklar ve iyilikler esas olup çoğunluktadır. 

Uyumsuzluklar ise azınlıktadır.363 Mizaçları bakımından birbiriyle uyuşmayan gece 

ile gündüz, küfür ile iman gibi çeşitli ayrılıklar ilâhî kudretin hâkimiyetini gösteren 

âyet ve delillerdir. Tüm bu ayrılıkların kendi başına meydana gelemeyeceği, onun bir 

yaratıcısının olduğunu göstermektedir. Şayet âlem kendi kendini var etmiş olsaydı 

kötülükler içermeyen ve iyiliği elde edebilmek için kötülükleri geçmeye kalmadan 

iyiliğe ulaşabilmeyi sağlayan bir formda yaratabilirdi.364  

“O ki, yeryüzünde ne varsa hepsini sizin için yarattı” ayette “ما” olarak 

zikredilen ne varsa tüm bunlar, Allah Teâlâ’nın insanların faydalanması için yaratmış 

olduğu şeylerdir. Elmalılı, Allah’ın tüm bunları yaratmasındaki amacının insanı 

mutlu yaşatmak olduğunu belirtir. Dolayısıyla her biri insanların faydalanması için 

yaratılmıştır. Ancak bunlardan istifade etme şekilleri müspet veya menfî olarak 

duruma göre değişebilir. Fakat şu var ki bunların tümünün faydalı olması demek, 

bunlardan her birinin, her durumda ve herkesçe faydalı olacağı anlamına gelmez.365 

Bir durumda zararlı olay şey başka durum için faydalı olabilir.366 Veya biri 

tarafından yararlı algılanan şey başkasına göre zararlı algılanabilir.367 

Kısıtlı olan insan aklı güzel ve çirkine, yararlı-zararlı olana tam anlamıyla 

vâkıf değildir. Bunların tümünü bilen, Allah Teâlâ’dır.368 Bu sebeple örnek olarak, 

yılan gibi bize zararlı görünen bazı varlıkların bizim bilmediğimiz bir hikmetinin 

olduğunu düşünüp ibret almak gerekir.369 Nitekim doğada keşfedilegelen zehirli-

                                                           
360 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5820. 
361 Enbiya, 21/35, Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3356. 
362 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3356. 
363 Mutahhari, Felsefe Dersleri 1, s. 174. 
364 Yazır, H.D.K.D,, Cilt: IV, s. 2695. 
365 Bakara, 2/29 هوالذى خلق لكم ما فى الارض جميعا ثم استوى الىى السماء فسويهن سبع سموات; Yazır, H.D.K.D., 

Cilt: I, ss. 288-289. 
366 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 346-347. 
367 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 275. 
368 Yazır, H.D.K.D, Cilt: II, s. 756. 
369 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, ss. 108-109. 



74 

 

zehirsiz daha pek çok canlı türünün tıbbî eczacılık gibi sahalarda faydalı, hastalıklar 

için tedavi edici olduğu yadsınamaz bir gerçektir. 

Kur’an bilime katkı sağlayıcı, ışık tutan rehber olma özelliği taşısa da bir 

bilim kitabı olmamaktadır. Bundan dolayı tabiî felaketlerin oluş nedenini bize 

anlatmaz. Ancak bu olaylar arasında bağlantı kurmamızda yardımcı, yegâne 

kılavuzdur. 

Başımıza gelen felaketlerin yanı sıra bir de oluşumlarında çokça hikmet 

barındıran doğa olaylarına gelince; bunlar kimi zaman insanlar için şerle imtihanın 

bir unsuru olabileceği gibi, kimi zamansa insanların yapmış oldukları kötülüklere 

karşılık ceza olmaktadır.370 Nitekim homoseksüel Lut kavminin başlarına taş 

yağdırılıp helak olması, zenginlikleriyle böbürlenen Ad kavminin dehşet verici bir 

çığlık ve zelzele ile, yine ölçü ve tartıda hilekârca tasarruf eden Medyenlilerin 

korkutucu bir sesle, firavun ve beraberindekilerin boğularak cezalandırılması gibi 

örneklere Kur’an’da yer verilmiştir. Tabiatları itibariyle şer olmayan doğa olayları 

bazen ahiret âleminde saadete kavuşabilmek ya da ders verici yönüyle birer imtihan, 

bazense kendi elimiz ile yaptığımız kötülüklere karşı bizlere ceza olmaktadırlar. 

Kendileri değil, sonuçları itibariyle bizler için acı ve ızdırap vericidirler. Her ne 

kadar sonuçları bize acı ve keder vermiş olsa da yaratılış amacımızı hatırlatma gibi 

bir güzelliği de barındırırlar.  

Kötülük Problemi, ancak varlığa hükümran olan ilâhî düzene bütünsel olarak 

baktığımızda anlaşılabilir. Bu evrende denenmek/sınanmak için yaratılmış olan 

insan, ilâhî sistemin bir parçası olmaktadır. İlâhî irâde ve takdire bağlı olarak 

yürütülen bu düzende, tüm şeylerde Allah’ın eşyaya yerleştirmiş olduğu doğal 

yasalar bulunmaktadır. Bunlar, bir iyilik ve hikmet çerçevesinde işlemektedir. Allah, 

varlık ile beraber değer (düzen)in de kaynağı olmaktadır. O halde diyebiliriz ki,  ilâhî 

düzlemde suçlu, ateşi yaratan değil, ateşi gördüğü halde yine de ona elini uzatan 

kimsedir.371 

Elmalılı’ya göre, Allah’ın âlem ötesi olduğuna, varlığına, birliğine, kudretine 

işaret eden tüm nişâneler, her şeyin aciz olduğuna, tek yetkin varlığın Âlemlerin 

                                                           
370 Cebeci, Kur’an’da Şer Problemi, s. 309; Ayrıca detaylı bakmak için., el-İmam el-Yahya b. el-

Hüseyn, Kitâbu'r-Raddi ve'l-İhticâci ale'l-Hasan b. Muhammed b. el-Hanefiyye, (Resâilu’l-Adl 

ve’t-Tevhid), (thk. Muhammed Ammâra), Mısır, 1971, Cilt: II, s. 127. 
371 Kazanç, “Tanrı ve Kötülük”, s. 22. 



75 

 

Rabbi olduğuna delalet eder. Dolayısıyla “âlem-âlemîn” sınırlı/noksan yetkinlik 

alanına sahiptir. Âlemin bu denli çeşitliliği ve düzeni barındırması karşısında insan 

merak duygusunu geliştirmeli, araştırmalı ve keşfettiklerini mahlûkatın yararı için 

paylaşabilmeli, ortak ahlakî amaçların gerçekleştiği bir alana dönüştürebilmelidir. 

Elmalılı burada hem Allah’ın varolup hem de kötülüklerin varolabileceğini ve 

bunların Allah’ın varlığının bir işareti olduğunu belirtmektedir. Mantıksal olarak bu 

durum bir çelişki de barındırmamaktadır. Bu durum çelişkiyi değil, Allah’ın 

kâinattaki nizamını göstermektedir. Ona göre evrende iyilikler çoğunlukta olup 

kötülükler azınlıktadır. Bu durumda o, delilci kötülük problemi adına öne sürülen 

yaklaşımları da doğru bulmamaktadır. 

 

2.3.2. Ontolojik Yapısı Açısından İnsan 

   

Psikolojide insan davranışlarına dair kuramlara göre, davranış tek yönlü bir 

fiil değildir. Çünkü davranış ve beden gelişimi birbiriyle ilişki halinde ele alınıp kimi 

zaman kalıtsal kimi zaman da çevresel etkinliklere ağırlıklı yer verilmiştir. Ancak 

modern psikoloji bedensel özelliklerle gelişme ve yetişme biçiminin bir arada göz 

önüne alındığı ve daha tutarlı olduğu görünmektedir.372 

Elmalılı, insanın oluşum süreci hakkında şöyle der: İnsan, kendi kendine 

vücut bulmuş ve gelişmiş bir varlık olmadığı gibi tek bir anda yaratılıvermiş sıradan 

bir canlı da değildir. İnsan, bazı nitelik ve özelliklerin eklenmesiyle karışımlardan 

oluşan bir nutfeden yaratılmıştır.373 Elmalılı, bu yaratılışın “ahsen-i takvim” üzere 

olduğunu belirtir. İnsanın biçiminin güzelleşmesinden, yetilerin kuvvetlenmesinden 

akıl, kültür ve ahlâkıyla ilâhî güzelliğe ermeye kadar gidebilecek en güzel bir 

biçimdir.374 İşte, insan, böyle bir özen ile yaratılmıştır. Tabi böyle yaratılmasının bir 

hikmeti vardır. “(O,) Yarattığı her şeyi güzel yaratmıştır.”375 ayetindeki güzellikten 

maksat hikmete uygunluktur.376 Bir takım emanet ve sorumluluklar yüklenen insan, 

daha üst bir âlemde yüksek ve ebedî bir hayata geçirilmek için imtihan edilecektir.377 

                                                           
372 Bircan, Kur’an’da Şer Problemi, ss. 26-27. 
373 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, ss. 5496-5497. 
374 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5935;  Cilt: VIII, s. 5639. 
375 Secde, 32/7. 
376 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VI, s. 3859. 
377 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII,  s. 5497. 



76 

 

Allah’ın, kendisine “irade” ve “konuşma” yeteneği verdiği, savunmacı ve 

tartışmacı yaratık haline geliverir. Hatta o, yaratılmış olduğunu unutur da yaratıcısına 

karşı apaçık bir düşman bile kesiliverir. Bundan dolayıdır ki, bu âlemde haksızlık 

yalnızca insanda bulunur. Bu sebeple Allah’ın emir ve nehyinin muhatabı insandır.378 

İnsan, kendisini çok kuvvetli ve kendine yeter bir yaratık olduğunu da zannetmesin. 

Çünkü o, şiddete dayanamaz, hafifletmeye muhtaçtır; hem psikolojik hem de fiziksel 

bakımdan yetersizdir. Bu durum, onun, kendi kendine var olan bir yaratık değil, 

yaratılmış bir varlık olmasından kaynaklanmaktadır. Çünkü kendi kendisini 

yaratabilir varlık, kuvvet ve harici bir desteğe ihtiyaç duymamaktadır. Yine, kendi 

kendisini yaratabilir bir varlık niye kendisi için en iyi olanı yapmamış olsun? İşte, 

İslam dini, onlar için bu hafifliği bağışlamak amacıyla gelmiştir.379 Aslında her ne 

kadar sağlıklı bir insan iken kemâl halinde olduğu gözlenmekte ise de kendisini ya da 

benzerini yaratamamaktadır. Bu durum henüz döllenmemiş bir hücre iken bellidir. 

Dolayısıyla insan, çok kuvvetli olduğu hissine kapılmamalı, haddini bilir 

davranmalıdır. Çünkü insan, aciz bir varlıktır. Kendi kendisini yaratamadığı gibi 

hastalanması, uzuvlarının bozulup eksilmesi ya da vücudunun yaşlanması gibi şeyler 

de kendi elinde olmamaktadır. Tüm bunlar onun bir kul olduğunun farkında olmasına 

vesiledir.380 

Çevreye baktığımızda hasta, sakat, kör, dilsiz, sağır gibi farklı durumlarda 

insanlar görmekteyiz. Aslında tüm bunlar yaratılmış olmanın birer göstergesidir. 

İnsanın böyle yaratılmışlığı acizliğine ve bir hikmete işaret etmektedir. Elmalılı, âmâ 

bir kimsenin öğüt alma ve zikirden faydalanma adına çaba göstermesini, bu 

durumunun ona engel olmadığı ve bu bakımdan başkalarına örneklik teşkil etme gibi 

daha şümullu faydalar sağladığını; asıl âmânın kulağı duymayan kalp gözü kör 

insanlar olduğunu vurgulamaktadır.381 Bu açıdan bakıldığında insanlardaki 

kusurluluklar izafî anlam taşımaktadır. Yine, insanın eklemlerinin güçlendirilmesi382 

gibi kendisinin yapamayacağı ya da belinin bükülmesi383, saçının ağarması384 ve 

                                                           
378 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3087. 
379 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1336, Bkz. Nisa, 4/28; Taha, 20/115; Ali İmran, 3/188; Yunus, 10/12. 
380 Mehmet İlhan, “Kelam Açısından Hastalık ve Tedavi Süreci”, Din Bilimleri Akademik 

Araştırma Dergisi, Cilt: 15, Sayı: 3, 2015, s. 61. 
381 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII,  s. 5752; Abese, 80/1-4; Ayrıca bkz. Neml, 27/81. 
382 İnsan, 76/28. 
383 İnşirâh, 94/3. 
384 Müzzemmil, 20/17. 



77 

 

yaşlılık385 türünden olan zayıflıklar yalnızca Allah’ın kudreti ve yaratması ile 

açıklanabilen bir takım fizikî durumlardır. İnsanın bebeklik, ergenlik ve yaşlılık 

serüvenleri onun biyolojik yapısında başına gelebilecekler için büyük oranda 

müdahale edemediği alandır. Ölüm de buna dâhildir.386 Tam olarak ölüm, bir 

yaratılmışlık ibaresi olmaktadır. Varlığın geçici olmasının bir özelliğidir. Elmalılı, 

yaratılmış varlıklara has bu özelliği “yokluk” değil, “varlık” türünden bir iş olarak 

görmektedir.387 Elmalılı gibi düşünmeyenler ise ölümü yokluk olarak görmektedir. 

Bu durumda ölüm iyi mi kötü mü olmaktadır? Başka bir ifadeyle varlık mı iyi 

olmaktadır yoksa yokluk mu? Daha başka bir ifadeyle iyi ve kötü olan yokluk mudur 

yoksa varlık mıdır? Sanırım bu sorulara verilen yanıtlar yine izafî olmaktan öteye 

geçemeyecektir. 

Elmalılı, “necd” kelimesinin lügatte “en yüksek tepe” anlamına geldiğini 

belirttikten sonra hayır ve şer manasıyla bağlantı kurar ve bunu şöyle izah eder: 

“Şerre varan yolda nasıl bir yükseklik olabilir ki ona da necd denmiş olsun?  O, 

yalnızca uçsuz bucaksız bir uçurum değil midir? Evet, hakikaten öyledir. Fakat ona 

gidenlerin yükseklik gibi bir hayalleri olduğu içindir.” Ancak bu yüksekliğin esasen 

hayırda var olduğu daha sonrasında gelecek olan “akabe”nin tefsiriyle anlatılmıştır. 

Tefsir’inde yer vermiş olduğu bu benzetmede dikkat edilesi husus, insanın şer ve 

hayır yapmakta eşit yetenekte olduğudur. İnsan bu yeteneğini hangi yönde 

değerlendirirse geliştirdiği yön, insanın akıbeti olacaktır.388 “O insan gerek şükredici 

olsun, gerek kâfir.”389 İnsan çift yönlü bir eğilimle yaratıldığı üzere Rabbine 

şükredip iyiyi tercih edeceği gibi, nankörlük edip olgunlaşmaktan kaçarak kötülüğü 

de tercih edebilir bir temayüldedir.390 

Kâinatta yaratılan her şeyin bir hikmetle yaratıldığını, boş yere yaratılmadığı 

“Biz gök ile yeri ve aralarındaki şeyleri, boş bir eğlence için yaratmadık.”391 ayeti 

bildirir. Burada, kötüye meyilli olduğu kadar iyiye de yatkın olarak yaratılmış; ancak 

kendisinin küfrü seçmesi sebebiyle dünya hayatından başka bir şey düşünmeyen 

kâfirlere uyarı yapılmaktadır. Zira onlar hayatı yalnızca bu dünyadan ibaret sayıp 

                                                           
385 Meryem, 19/4-8; Zariyat, 51/29. 
386 Hac, 22/5. 
387 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5155. 
388 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII,  ss. 5839-5840. 
389 İnsan, 76/3. 
390 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII,  s. 5500; Cilt: VIII,  s. 5835. 
391 Enbiya, 21/16. 



78 

 

kendilerine eğlence edinmişlerdir. Oysa yapmış olduğu her işi hikmetle yapan Allah 

Teâlâ’nın şânına eğlence yakışmaz.392 Yine o “müsrif”393lerden bahsedilir ki, fena 

huylarla vasıflanmışlardır. Allah’ın kendileri için bahşetmiş olduğu akıl, irade gibi 

sağlıklı olan tüm melekeleri dünya hayatının gelip geçici zevk ve lezzetleri uğrunda 

harcadıklarından dolayı Elmalılı onlar için “müşrik, zalim, mücrimlerdir” demiştir.394 

Elmalılı’nın burada vurgulamak istediği önemli bir husus da insanın zaaflarına 

düşkünlüğüdür. Fiziksel açıdan zayıf tabiatlı olan bu varlık psikolojik ve sosyal 

açıdan da bir o kadar zayıf yaratılmıştır. Ancak güçlü bir irade, Allah’ın 

emrettiklerine muhalefet edecek kadar zayıf değildir. Bu değerli yeteneğini 

kullanmayı beceremeyen ya da kullanmak istemeyen “Kâfir” ve “müsrif” olarak 

bahsedilen bu kimseler, hayatı gördükleri bir hayattan ibaret saydıkları için âlemin 

yaratılış gayesini ve Allah’ın hikmetini ve imtihanını anlamayıp bunlara 

inanmamaktadırlar. O halde; inancı problemli kimsenin durumu, âleme bakış 

tarzındaki eksik ve olumsuz tutumdan doğmaktadır denilebilinir.395 

Bedensel arızalar kötü müdür? Neden bazı kimselerde bulunurken bazısında 

yoktur? Allah, tam veya eksik, erkek, dişi ya da hünsa canlı bir insan suretinde 

dönüştürdüğünü dilerse yaratır, dilerse eksik bırakarak yaratır.396 Kur’an, bedensel 

engellilerin doğumuyla ilgili tam bir bilgi vermezken, bazı bedensel engellilerin 

durumu hakkında dolaylı olarak söz eder. Onlar için sağlanılan kolaylıklardan 

bahsedilmiştir.397 Kitabımız bunların gerçek kusur olmadığını, asıl kusurun gözde, 

azada değil, kalbin bile bile körleşmesinde olduğunu söyler. Elmalılı da, vücut 

bütünlüğünün eksik olması ya da vücutta bulunan bir hastalığın bulunması gibi 

durumları, asılları itibariyle kusur olmadığı şeklinde tefsir etmiştir.398 Bununla 

beraber insan, ölüm, hastalık ve daha pek çok şeyle imtihan edilecektir. Çekilmiş 

                                                           
392 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3344. 
393 Yunus, 10/12. 
394 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 2683. 
395 Mâtürîdî’ye göre, inançsız bir kimsenin âleme bakış tarzında olumsuzluk yaratır. O, hakikatin 

kavrandığı ve hikmetlerin bizzat kendisiyle anlaşıldığı aklın yeri olarak kalbi görmektedir. Kalp, bu 

değerli işlevini inkâr gibi “gerçekliği örten” kötü fiilden yana kullandığı takdirde akıl ve diğer 

duyuların potansiyelini sağlıklı bir şekilde gerçekleştirmesine engel olacaktır. Dolayısıyla görevini 

yerine getiremeyen bir kalp, diğer organların da ışığını söndürecek ve onları karanlıkta bırakacaktır. 

İşte, inançsızlığın arkasında böyle bir gizil sebep yatmaktadır. Bu durumda imtihan şuuru 

kaybolacaktır. Şekeroğlu, “Mâtürîdî’de Kötülük Problemi”,  ss. 143-145. 
396 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1027-1028. 
397 Bkz. Nur, 24/61; Fetih, 48/17. 
398 Hac, 22/46. 



79 

 

olan acı ve sıkıntılar karşısında sergilenen tutum, insanın ahirette alacağı karşılığı 

belirleyecektir. Böylece ebedi nimetleri hak edenler ile hak etmeyenler birbirinden 

ayrılacaktır.399 Allah’ın insanları farklı imtihanlara tabi tutacağı ayetlerle sabittir. Biz 

Allah’ın sonsuz bilgisine sahip olamadığımız için O’nun bizleri farklı hastalıklara ya 

da bu hastalıklara niçin maruz bıraktığını sorgulama hakkına sahip değiliz.400 İmtihan 

olup olmama gibi bir tercih yetkimiz bulunmamaktadır. Çünkü Elmalılı’nın da ifade 

ettiği üzere Allah’ın tüm bu olgu ve olaylarda mutlaka bir hikmeti bulunmaktadır. 

“Allah bilir, siz bilemezsiniz.”401 Bakış açısında bir o kadar sınırlı olan insan, 

olayları nıspî olarak gözlem yapabilmekte ve değerlendirebilmektedir. İşte, tüm bu 

fiziksel arızalar da vermiş oldukları acı ve sıkıntılardan dolayı kötü olmaktadır. 

Ancak başarılı bir imtihan süreci sonucunda ebedi saadet ve büyük nimetlere 

ulaşılacak birer hayır da olabilirler. Yine baktığımızda burada, tüm bu arızaların izafî 

yönü ön planda olmaktadır. 

Elmalılı, her şeyden öte var edilmiş olmayı bir nimet olarak görmektedir. Her 

ne kadar eksik/noksan yaratılmış olsakta ona göre varlık iyiliktir. Onun, kulların aciz 

olduğunu ve daima Allah’a muhtaç olduklarını hatırlatan şu nadide duasına burada 

yer vermek istiyoruz: 

…Biz yoktuk sen var ettin, varlığından haberdar ettin, aşkınla 

gönlümüzü bikarar ettin. İnayetine sığındık, kapına geldik, hidayetine 

sığındık lütfuna geldik, kulluk edemedik avfına geldik. Şaşırtma bizi 

doğruyu söylet neşeni duyur, hakikati öğret. Sen duyurmazsan biz 

duyamazyız, sen sevdirmezsen biz sevemeyiz, sevdir bize hep 

sevdiklerini, yerdir bize hep yerdirdiklerini, yar et bize hep 

erdirdiklerini…402 

 

           Görüldüğü üzere varoluş, bizatihi iyi olarak ifade edilmektedir. Elmalılı’nın 

da bu yaklaşımı devam ettirdiği anlaşılmaktadır. Varoluşsal Kötülük Problemi adı 

altında öne sürülen, Tanrı’ya ve yarattıklarının eksik olduğu düşüncesi doğrultusunda 

dünyaya karşı gösterilen sitemkâr tepki karşısında Elmalılı’nın bu ifadelerinden 

anladığımız, durumun hiçte böyle olmadığına işaret etmektedir. 

 

 

                                                           
399 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 548. 
400 İlhan, “Kelam Açısından Hastalık ve Tedavi Süreci”, s. 62. 
401 Bakara, 2/216. 
402 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 7. (1935) 



80 

 

2.4. METAFİZİK KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

Metafizik kötülük, sonlu varlıkların eksik oluşları, varlığın yetkinliğe 

ulaşamamasının bir ifadesi olmaktadır. Aslında bir bakıma tabiî ve ahlakî kötülüklere 

baktığımızda metafizik kötülük ile de ilintilendirilebilinir. İnsanlar yaşamında 

gördüğü bazı olumsuz olaylar karşısında travmalar yaşamaktadır. Bu durum onların 

Yaratıcı’ya olan inaçlarının azalmasına; belki de yaratıcıyı reddetmesine varacaktır. 

Çalışmamızın bu kısmını Kötülük probleminin yaratıcıya bakan yönüyle izah etmeye 

çalışacağız. 

 

2.4.1. İlahi İrâde Açısından Kötülük 

 

Arapça “rvd” kökünden gelen “irâde” kavramı, talep etmek manasına olup 

“if’âl” vezninde mastardır. “istemek”, “arzulamak”, “emretmek”, “seçmek”, 

“otlatmak için salıvermek”403 gibi anlamlarda kullanılır. “Tanrı’nın iradesi” 

manasındaki “irade-i Külliye”, her şeyi kapsayan anlamındadır. “İrade-i cüziye” ise 

“ilâhi öz” demek olan külli iradenin insanda bulunanıdır.404 

Mâtürîdî bunu şöyle tarif eder: “Külli irâde” insanda potansiyel olarak 

bulunup fiilile taalluk etmedikçe bu nâmı almaktadır. “Cüz-i İrade” ise, İrade-i 

Külliyyenin bir fiile taalluk ederek kudreti o yöne harcaması demektir.405 

Kur’an’ı Kerim’in muhtelif yerlerinde, Allah hakkında iradenin taşıdığı bazı 

manalar şunlardır: Yaratma406, emir407, hükmetme408, rıza409, ihtiyar410, talep etme411, 

kastetme412. 

                                                           
403 İbn Manzur, Lisanu’l-Arab, Cilt: IV, s. 171; Mütercim Asım Efendi, Kamus Tercümesi, Cilt: II, 

s. 1439. 
404 Meydan Larousse: Büyük Lügat ve Ansiklopedisi, Meydan Yayınevi, İstanbul, 1971, Cilt: 6, s. 

370. 
405 Temel Yeşilyurt, Mâtürîdîlik-Eş’arîlik Karşılaştırması, Kelam, (Ed. Şaban Ali Düzgün), Grafiker 

Yayınları, Ankara, 2019, s.163. 
406 Yasin, 36/82. 
407 A’raf, 7/28. 
408 Ahzab, 33/17. 
409 Maide, 5/3. 
410 Duhan, 44/32. 
411 Al-i İmran, 3/108. 
412 Bakara, 2/26. 



81 

 

Bir diğer husus, konu hakkında farklı görüşler olsa da kelamcıların kabul 

ettikleri ilahi bir nitelik olarak kullanıldığında irade ve meşîet kavramlarının aynı 

anlama gelmesi konusudur. “Bir şeyi yaratma ve yaratılanın gerçekleşmesi” 

anlamına gelen “meşîet” lafzı, Allah açısından bir şeyin mevcudiyetini gerektirir.413 

Elmalılı, “meşiet” lafzının yer verildiği ayetleri “ilahi irade” ifadesi ile tefsir etmiştir. 

Çünkü Elmalılı tefsirinde, ilâhi iradenin “tekvînî” boyutu olarak gördüğü ilâhi 

meşîeti, buna göre değerlendirmiştir. O da Mâtürîdî gibi bu iki kavramı net çizgilerle 

birbirinden ayırmamıştır. 

İrade lafzının ihtiva ettiği manalara kısaca yer verdikten sonra ilâhi irade 

kötülük/kötü fiil/kötü olay ilişkisini Elmalılı tefsirinde onun konuya yaklaşımı 

bağlamında ele alacağız. 

Elmalılı, her şeyin Allah’ın iradesi doğrultusunda gerçekleştiğini 

belirtmektedir. Allah, peygamberlerini, insan ve cin şeytanlarıyla imtihan edip 

onların ilâhi tebliğ yolunda mücadele etmelerindeki sabrını denemiştir. “Ve fakat 

Rabb’in dilemiş olsaydı, o şeytanlar bunu yapamazlardı”414  Allah dileseydi onların 

kötülük yapmalarındaki kudretinden mahrum eder veya o kudreti onlara hiç vermez 

ya da vermiş olsa bile yapmalarına izin vermezdi. Öyle ki, onların bunu yapabiliyor 

olmaları yine Allah’ın dilemesiyledir. Allah’ın bunda bizim bilmediğimiz bir hikmeti 

vardır.415 

Elmalılı, Allah’ın dilemeden insanın hiçbir şey yapamayacağını, Allah’ın bazı 

şeyleri yaratmasının da kişinin dilemesi üzerine, kişinin rızası ve isteği 

doğrultusunda olduğunu belirtir. “Allah isteseydi, elbette hepinizi doğru yola 

iletirdi.”416 Allah, kullarının tümüne doğru yolu dilemiş olsaydı müşrik ya da 

mümin, herkesi imanda başarıya ulaştırırdı. Fakat durum böyle olmamıştır. Kimi 

doğru yolda, kimi ise sapıklıktadır. İnanan ve inkâr eden, karşı çıkan veya karşı 

çıkmayanların durumları arasında fark vardır. Demek oluyor ki Allah, herkesin 

hidayetini dilememiş, kulun isteğine göre hidayet üzere olana hidayet, sapıklık üzere 

olana da sapıklık dilemiştir. Doğru yolda olmayanlar için ceza ve azabı inkâr etmek 

de mümkün görünmemektedir. Allah katında yalancının yalancılığı ve suçlunun 

                                                           
413 Râgıb el-İsfahânî, Müfredât, s. 398; Bkz. Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdîyye Akaidi, s. 141. 
414 En’am, 6/112. 
415 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, s. 2032. 
416 En’am, 6/149. 



82 

 

suçluluğu kesinleşmiştir. İnkâr, ilâhi iradeye uygun olsa bile ilâhi rızaya kesinlikle 

uygun olmamaktadır. Nasıl ki müşrik var suçu ve cezası da muhakkaktır. Bununla 

ilâhi iradenin ilgisi vardır. Ancak müşriklerin iddia ettikleri, Allah’ın ortağı olduğu 

sözü yalandır. Yalancının yalanı pratikte bir anlamı ifade etmez. İşte burada ilâhi 

rızanın hiçbir ilgisi bulunmamaktadır.417 Bu durum bizi Mâtürîdî’nin ifade ettiği gibi, 

“Allah’ın rızası kötü şeylerde yoktur418” düşüncesine götürmektedir. O halde Allah 

Teâlâ’nın her irade ettiği ve yarattığı, her yönden rızasının olduğu anlamına 

gelmemektedir. Allah’ın rızasının delili, O’nun yaratma ve iradesinde değil, emir ve 

yasağında aranmalıdır.419 O, ilâhî irâdenin ilâhî emirden ayrıldığını, her irade 

edilenin emredildiği anlamına gelmediğini belirterek bu konuya yaklaşımları Ehl-i 

Sünnet ile benzerlik göstermektedir. Mutezile ile bu konuda ayrılırlar. Zira Mutezile, 

bu ikisini benzer mânâya gelecek şekilde yorumlamaktadır.  

Allah’ın eşyayı varlık sahasına çıkarmasıyla ilgili üç tür faaliyetin olduğunu 

söylenebileceğimiz “De ki “Eğer Allah size bir felaket diler veya bir rahmet murad 

ederse, sizi Allah’tan saklamak kimin haddine?” Hem onlar kendilerine Allah’tan 

başka bir veli de bulamazlar, bir yardımcı da.”420 ayetinde “Birincisi, Allah’ın 

kâinatta irade edip yaratması ile oluşan ve bizim “tabiat olayları” diye 

adlandırdığımız faaliyetlerdir. Yeryüzünde meydana gelen iklimlerin oluşumu, 

yağmurların yağması, fırtına, sel, deprem vs. bu türdendir. İkinci olarak, bu 

faaliyetlerin olumsuz sonuçlar doğurur tarzda insanların başına gelmesidir ki bunlar 

da yine Allah’ın iradesi ve yaratması kapsamındadır. Tüm bunların akabinde 

insanlarda bunları irade edip yaratan Allah’a gönülden yönelmek, O’nun yardım ve 

inayetine güvenmek mânâsında hidâyet yahut karşıtı Allah’a isyan etmek ve Allah ile 

olan bağlantıyı koparmak mânâsında dalâletin meydana gelmesi de, işte bu sistem 

dâhilinde Allah’ın iradesi ve takdiri ile ilgilidir. Bu çerçevede Allah’ın yaratmış 

olduğu bu hadiseler, insanların hidayette kalmasına vesile ve dalâletten uzaklaşması 

için de uyarı olmaktadır. İşte, kimi ayetlerde zarar ve fayda verme iradesi olarak 

tanıtılan bu yaratmalar, insanları Allah’ın ahlâkî alan oluşturan iradesine mutabık 

                                                           
417 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, ss. 2087-2088. 
418 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 458. 
419 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, s. 2081. 
420 Ahzab, 33/17. 



83 

 

davranışlarda bulunmaya iletmektedir. Bu muhtelif alanların bütünü, birbiriyle 

bağlantılıdır ve Allah’ın iradesinin farklı tezahürlerinden ibarettir.”421 

“Allah dilediği kimseyi şaşırtır, dilediği kimseyi de doğru yola koyar.”422 

ayetinde iki sistemli aşamadan söz edilir. Birincisinde insan ya tasdik yolunu seçer, 

mümin olur ve cennete girer; ya da tekzîb yolunu seçer, kâfir olur ve cehenneme 

gider. İkinci sistemde ise insanın seçme serbestisi yoktur. Onun hareketi Tanrı’nın 

irâdesinin gereğidir. İnsanın dalâl veya ihtidayı seçmesi kendi isteğiyle değil, 

Allah’ın irâdesiyle olmaktadır. İnsanın hidâyeti de dalâleti de Allah’ın irâdesinin bir 

gereğidir.423 Elmalılı, bu ayetin tefsirini yaparken; Allah’ın saptırmasının, kulun 

sapıklığı istemeye yönelik kötü seçimiyle alakalı olduğunu belirtir. Yani burada, 

Allah’ın kul üzerinde cebri söz konusu değildir. Kulun isteğinin yerine getirilmesi, 

gerçekleştirilmesi yine kulun iradesinin eseridir.424 O bu düşüncesiyle Ehl-i 

Sünnet’in benimsediği “hidâyet ve dalâlet Allah’(c.c.)tandır”425 anlayışını te’vil 

ederek yorumlamaktadır. 

Dünya hayatı hayırla şerrin, imanla inkârın bulunduğu bir formda 

yaratılmıştır. “…Muhakkak ki Allah dilediğini şaşırtır, dalâlete düşürür.”426 Allah 

dilediğine dalâlet verir, dilediğini ise hidâyete erdirir. Ayetteki “ من يشاء” ifadesi 

Allah’ın iradesine bağlanmıştır. Elmalılı, tefsirinde iman ve küfrün Allah’ın dilemesi 

ile gerçekleştiğine dikkat çekmektedir. Mutezile, hidâyet ve dalâlet meselesinde 

kendi aralarında bir takım farklı görüşlere sahip olsa da ilâhi meşîet ve ilâhi kudreti 

pasif ve edilgen bir konumda bırakmıştır. Yine Mutezile, Allah’ın kâfirlere hidâyet 

etmesiyle ilgili bir kısım görüşe göre; “Allah kâfirler için de hidâyet dilemiş, fakat 

onlar buna karşı tepkisiz kalmışlardır.”427 demektedir. Eğer Allah, kâfirlere de 

hidayette bulunmuş olsaydı dilediğine lafzını kullanmazdı. Ayetin devamın da “Ve 

kendisine inâbe (yönelen) edeni de hidâyete erdirir.”428 Ayette geçen “inâbe” 

lafzıyla, hidâyetin şartı olan nefsin arzularından arınıp, Allah’a teslim olmayı ifade 

                                                           
421 Murat Memiş, “Allah’a İzafesi Bakımından Kur’an’da İrade ve Meşîet Kavramları”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Cilt: XXXI, İzmir, 2010, s. 108. 
422 En’am, 6/39. 
423 Izutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, (çev: Süleyman Ateş), Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975,  ss. 132-138 
424 Yazır, H.D.K.D., Cilt. III, s. 1923. 
425 Emrullah Yüksel, “Kur’an-ı Kerîm’de Hidâyet ve Dalâlet Anlayışı”, Atatürk Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 7, İstanbul, 1986, s. 96; Krş. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 307. 
426 Ra’d, 13/27; Benzer ayet için Bkz. İbrahim, 14/4. 
427 Ebu’l-Hasan el-Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, (thk. M. Abdülhamîd), Cilt: I, s. 298.  
428 Ra’d, 13/27. 



84 

 

eden cüz’î irade kastedilir. Kendisine bahşedilen ömür süresi içerisinde hidâyeti ve 

dalâleti seçmek insana bırakılmıştır. Bu zaman zarfında hidayeti seçmeyenler için 

dalâlet, adeta cebrî bir huy haline gelir ki, sonrasında hidâyeti istese bile buna kolay 

beri muvaffak olamaz. Öyle ki, idlâlin ilâhi meşîyyetle taalluku mümkün olan 

vaktinde iradenin devreye girip girmemesiyle ilişkisi vardır. Böylece cebir 

itirazlarına da yer bırakılmamış olmaktadır.429 

Allah’ın dilediğini dalâlette bıraktığı, dilediğini ise hidâyete erdirdiği 

Kur’an’ı Kerîm’de yer yer geçmektedir. Öyleyse Cenâb-ı Allah kim için hidâyet kim 

için dalâlet meşîet etmektedir? Yine bu sorunun cevabını Kur’an’ı Kerîm’in pek çok 

yerinde görmekteyiz. Allah, zalimlere430, suçlulara431, yalancılara432, inkârcılara433 ve 

hak yoldan sapanlara434 meşîet etmez. O kimselerin kendileri sapıklıktadır. Allah’ın 

hidâyet meşîet edeceği kimseler ise; Allah’a iman eden435, Allah’ın rızasını takip 

eden436, iman edip güzel işler yapan437, Allah’a yönelen438, Allah yolunda 

çabalayan439 kimselerdir. 

 Tekvîr suresinde Kur’an’ı Kerim’in “unutulmaması gereken bir öğüt”, 

“zikir” olduğuna değinildikten sonra kimler için zikir olduğundan bahsedilir. O zikir, 

 bütün akıllı âlemler için” dir.  Bu tembih daha da daraltılarak “doğru“ ,” للعالمين   “

yolda gitmek isteyenler”in dilemesi ile irtibatlandırılmıştır. Ancak doğru yoldan 

gitmek istemeyenler, bu hatırlatmadan memnun değildir ve ondan istifade etmek 

istemezler. Diyebiliriz ki, yükümlülük ve sorumluluk ile ilgili işler ihtiyarîdir. 

Hidâyeti dilemek de yükümlülüğü bulunanların dilemesine bağlı bir işdir. “Doğru 

yolda gitmek isteyenlerin” bu zikirden faydalanabilmesinin ön şartı öncelikle 

dilemektir. Bunun için insana, irade ve dilemesinde “hür” olması lütfedilmiştir. 

Ancak bu dileme başarı için tek illet, müstakil bir irade değildir. İnsan, hemen kendi 

işlerinin tek hâkimiymiş vehmine kapılmamalıdır. Bunun Allah’ın lütfundan 

olduğunu bilmelidir. Allah’ın kuluna vermiş olduğu bu dilemeyi alıp 

                                                           
429 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3026. 
430 İbrahim, 14/27; En’am, 6/144. 
431 Şuarâ Sûresi, 26/99. 
432 Tevbe, 9/24; Maide, 5/108. 
433 Bakara, 2/26; Nisa, 4/136. 
434 Bakara, 2/16; Bakara, 2/175; A’raf, 7/30; Yunus, 4/108. 
435 Tevbe, 9/18; Nisa, 4/175. 
436 Maide, 5/16. 
437 Yunus, 10/9. 
438 Ra’d, 13/27; Şûrâ, 42/13. 
439 Ankebût, 29/69. 



85 

 

kaldırabileceğini unutmamalıdırlar. Çünkü “Âlemlerin Rabbi olan Allah dilemedikçe 

siz dileyemezsiniz.”440 ayeti ile kulun dilemesi Allah’ın dilemesine bağlanmıştır. 

Elmalılı, kulun hidayeti ve dalâleti dilerken ki dileme hakkını Allah’ın dilemesiyle 

kayıtlı tutmaktadır. Bu yaklaşımı ile irade konusunda Eş’arî’ler ile yakınlık 

gösterdiğini söyleyebiliriz. Ancak iki irade alanı birbirinden farklıdır. Elmalılı, 

mutlak irade sahibi Allah’ın, var etme önceliğine sahip olduğunu söylemektedir. 

Allah’ın insana vermiş olduğu irade hakkı ile insan irade edebilir bir tabiatta 

yaratılmıştır. Aksi durumda irade söz konusu olmayacağından sorumluluk ve 

mükellefiyet de düşünülemez olacaktır.  

Bir önceki ayette geçen “sizden doğru yolda olmayı isteyenler için” 

karinesiyle, “ وما تشاؤن” “siz dilemezsiniz” ayeti, “siz doğru yolda olmayı 

dilemezsiniz” şeklinde; “Allah dilemedikçe” ayeti de “Allah sizin dilemenizi 

dilemedikçe” diye tefsir edilmiştir. Elmalılı, Ebu’s-Suûd’un, “Siz doğru yolda 

olmayı gerektirecek bir dileme ile hiçbir vakit dileyemezsiniz.”441 diyerek daha ince 

bir mânâ ifade etmiş olur. Elmalılı, gerçekte Allah irade etmedikçe kulun irade 

edemeyeceğini söyler. O, bunu şöyle açıklar: “Allah, kulunun bir şeyi dilerken ki 

irade etmesini irade etmektedir. Ancak bu, kulunun elde etmek istediği muradını da 

irade etmiş olduğu anlamına gelmemektedir. İnsan bir şeyi murad eder de murad 

ettiği şey gerçekleşmeyebilir. Öyleleri var ki, doğruya gitmek isterken başı dönüp 

düşmüştür. İşte o vakit Allah o kulunun irade etmesini irade etmiş de murad ettiği 

şeyin olmasını irade etmemiş olur.” Görüldüğü üzere Elmalılı’ya göre, kulun 

dilemesi dilenmiş olan şeyin olmasını gerektirici bir hüküm taşımasa da Allah’ın 

dilemesi, istenilen o şeyin olmasını gerektiricidir. Bu sebeple “siz dilemezsiniz” den 

murad da bunun içindir. Doğru yolda olmak isteyenler için onları bu yola 

ulaştırmayan sonuçsuz bir dileme ile lütufta bulunmak da bir mana ifade 

etmeyecektir.442 

İnsanların hayrı ve şerri tercih etmesi, Allah’ın insanlara bunları 

gerçekleştirecek bir takım imkânları sunmasıyla olur. Nitekim “…Onlara bir iyilik 

erişirse ‘Bu, Allah’tandır’ derler, bir kötülüğe uğrarlarsa, ‘Bu, senin yüzündendir’ 

derler. Ey Muhammed! De ki: ‘Hepsi Allah’tandır.’ Bu topluma ne oluyor ki, hiç söz 

                                                           
440 Tekvîr, 81/29 ;Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, ss. 5626, 5630. 
441 Tekvîr, 81/28-29; Ebu’s-Suûd, İrşadü’l-Akli’s-Selîm, Cilt: IX, s. 119. 
442 Tekvîr, 81/28-29; Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, ss. 5627-5628. 



86 

 

anlamaya yanaşmıyorlar.”443 ayeti Hz. Muhammed (s.a.v.)’in Medine’ye geldiği 

zamanlarda Medine’de ucuzluk vardı. Hz. Peygamber’in davetine karşı Yahudilerin 

inatçılığı ve münafıkların münafıklığı belirdiği zamanlarda ise bolluk kıtlığa 

dönmeye başladı. Bunda Medine’nin kalabalık olması sebep gösterilse bile, 

yağmurun yağmaması gibi tabiî bazı durumların da etkisi olduğu söylenebilir. Bunun 

üzerine Yahudiler ve münafıklar bu bolluğu Allah’a, darlık ve pahalılığı ise 

peygambere isnad edip uğursuz saymışlardır. Onların istemediği, kötü gördüğü bu 

verimsizlik halini peygambere isnad etmek tamamen işlerine göre davranmaktan 

başka bir şey değildir. Bunun üzerine inen ayet daha da kapsamlaştırılarak, iyilik ve 

kötülükler, refah veya kıtlık, sağlık veya hastalık, yaşam veya ölümden başka 

galibiyet veya mağlubiyet şeklinde de geçmektedir. “iyi ve kötü şeylerin hepsi 

Allah’tandır.” ayeti yani Allah Teâlâ’nın takdiri ve yaratması ile ilgilidir. Elmalılı, 

iyilikleri, Allah’tan bir ihsan; kötülükleri ise Allah’ın yardımını kesmesi (hızlan) 

olarak ifade eder. Bunu anlamak ve kabul etmek istemeyen o kimseler, “o zaman 

küfür ve kâfirlik de Allah’tandır” demeye yeltenirler; cebri doğru çıkarmaya 

çalışırlar. Elmalılı, tüm bu çelişkili ifadeler karşısında insanları düşünmeye davet 

eder. Eğer öyle ise sorumluluk nerededir? Allah’a kötülük isnad edilebilir mi? 

Allah’ın zarar verdiğini bildiği halde bir şeyi yaratması nasıl mümkün olur?444  

Elmalılı’ya göre, kötülüklerin yaratılması “öz”ü açısından “Allah katından” 

O’nun takdiri iledir. Ancak ahlâkî açıdan “küfür ve kötü şeylerin yaratıcısı Allah’tır.” 

şeklinde anlaşılmamalıdır. Allah küfrü değil, küfür olarak nitelenen fiilin mahiyetini 

ve bu fiile yönelme işlemi için gerekli imkânı yaratır. İlâhi kudretin, insanî fiille 

ahlâkî açıdan değil, ontolojik açıdan ilişkisi vardır. 

Elmalılı, “(Ey İnsanoğlu!) sana gelen her iyilik Allah’tandır. Sana ne kötülük 

(seyyie) dokunursa kendindendir…”445 ayetinin tefsirinde, ister çalışarak olsun, ister 

çalışmadan elde edilen iyiliklerin tamamının Allah’tan bilinmesi gerektiğini 

söylemektedir. Şöyle ki, ister çalışıp kazanmayla elde edilen iyilikler olsun, ister 

insan iradesi ile ilgili iyilikler olsun tümü, Allah’ın irâde ve takdiri ile O’nun birer 

lütuf ve ihsanı olmaktadır. Mutezile düşüncesinde kabul gören fikre göre, tüm 

bunları kendisine vacip olduğu için değil; lütfu üzere yapmaktadır. Elmalılı, 

                                                           
443 Nisa, 4/78. 
444 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1395-1396. 
445 Nisa, 4/79. 



87 

 

tefsirinde izah ettiği “başa gelen her kötülük kişinin kendi nefsinden, kendi işlemiş 

olduğu günah veya yapmış olduğu kusurlarındandır” şeklindeki ifadeyi “Hepsi 

Allah’tandır”446 ayeti gereği, bunun da Yüce Allah katından olduğunu belirterek 

açıklar. Ancak devamında şunu önemle vurgular ki insan bunun olmasında faal 

etkendir. O, bunu daha özel bir ifadeyle şöyle izah eder: “Bunun esas nedeni sen, 

senin kusurun veya isteklerin, yaptığın hatalar veya eksik oluşun ve senin 

benliğindir. Çünkü sen evvelde kendi özünde ve nefsinde her şeye gücü yeten bir 

varlık ve tüm bu varlığın başlangıcı olabilseydin elbette hiçbir günah işlemez ve 

hiçbir yönden de sana bir günahın ilişmesi söz konusu olmazdı.”447  

Yukarıdaki ifadesine binâen Elmalılı, kötülüğün kaynağına üç cihetten 

yaklaştığını görmekteyiz: 

a) Birincisi, yokluğun aslı ve yaratılmış olan varlıkların mahiyetinin özündeki 

acizliktir.  

b) İkincisi, kötülük, insanın arzu ve iradesinden kaynaklanmaktadır.  

c) Üçüncüsü ise “seyyie”nin “sıkıntı” mânâsına gelmesi sebebiyle, bazı 

acıların nefsi temizlemeye gerekçe ve günahlara keffâret olacağı ile ilgilidir. Bunlar, 

nefsin ıslahı gibi özel bir hikmete dayandığından görece kötülük olarak 

nitelenebilecek gizli birer iyiliktirler.448  

Elmalılı’nın bu kaydı, şöyle özetlenebilmektedir: Kötülük, kula nispet 

edilmeli ve insan, kötülüğe kendisinin sebep olduğunu bilmeli; aynı zamanda “Allah 

katından”dır, diyebilmelidir. Oysa Mutezile’ye göre, “Fiillerin yaratıcısı ve yapıcısı 

insanlardır. Bu sebeple yapılan işlerin yükümlüsü kendileri olmaktadır. İnsanın 

yapmış olduğu işlerde Allah’ın irade, takdir veya yaratmasından söz edilemez.”449 

Elmalılı, Mutezile’nin, bilerek yapılan şeyler yoktan var etme anlamı taşımasa bile 

“kulun kendi yarattıklarıdır” şeklindeki yaklaşımını kabul etmemektedir. 

         Elmalılı, ilâhi emirlerin, tam tersi olacak şekilde davranışlar ortaya koymaya 

engel olmadığını vurgulamaktadır. O şöyle söyler: “Her ilâhi emir, uyuşmazlık ve 

ayrılığı ortadan kaldıran zorlayıcı bir irade, tekvinî bir emir değildir.” Eğer böyle 

olsaydı, ihtilaf ve ayrılığın meydana gelmemesi adna zorlayıcı bir irade müdahale 

                                                           
446 Nisa, 4/78. 
447 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1397-1398. 
448 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1397-1398. 
449 Kadı Abdulcabbar, el-Muğnî,  Cilt: VIII, ss. 169-264;  Şehristani, el-Milel ve’n-Nihal, Cilt: I, s. 

57. 



88 

 

etmiş olacaktı. Bu da cebr söylentilerine kapı aralayacaktı. Hâlbuki durum böyle 

değildir. Demek ki, Yüce Allah, mutlak bir uzlaşmanın olmasını dilememiştir. Yine, 

peygamberlerin asılda bir olmaları üzere “sahib-i derecât” (en üst derecedeki 

peygamber) olması bir çeşitlenme ifade eder. Bu çeşitlenme ve bunlarla farklı 

milletlerin meydana gelmesi, iyi ve kötünün olması mutlak tevhide ve Allah’ın 

varlığına işaret eder. Öyle ki tevhid emri, isyan, inkâr, zulüm, tecavüz, çarpışma, 

savaş, ihtilaf, aykırılıklar gibi kötülükleri ortadan kaldırmamış; muhalefet imkânının 

oluşmasına mâni olmamıştır. Elmalılı, bu noktada tekvini ve teşri irâde ayrımını 

yapmaktadır. Muhabbet ve rıza anlamındaki teşri irâde hayrı hedeflemektedir. Ancak 

hedeflediği şeyin mutlaka olmasını gerektirmez.450 

             Görüldüğü üzere Elmalılı, tabiattaki bu denli çeşitlenmenin, farklılıkların, 

aykırılıkların ve kötülüğün olmasının Allah’ın varlığının bir göstergesi olduğuna 

işaret etmektedir. Bu düşüncesiyle Mâtürîdî’nin, kötülüklerin Allah’ın yaratıcılığının 

delili olduğu fikri ile örtüşmektedir. Yine, baktığımızda Elmalılı’ya göre, yaratılmış 

varlıklarda hem ayrılıklar, aykırılıklar ve kötülüklerin olması hem de bu kötülüklerin 

Allah’ın varlığının bir delili olmasına işaret etmesi açısından bir çelişki 

barındırmamaktadır. Bu anlamda varlıksal kötülük problemi ve mantıkçı kötülük 

problemi yaklaşımlarının öncüllerini doğru bulmamaktadır. 

Elmalılı, toplulukların ancak Allah’ın dilemesi dâhilinde birbirlerine saldırıda 

bulunmayı dileyebileceğini belirtir. Eğer Allah, savaş olmamasını dilemiş olsaydı, 

tümünü barışa mecbur ederdi. Cebriyye’nin ileri sürdüğü, insanları fiillerine zorlayıcı 

kılardı. O zaman “Rabbin dilediğini hakkıyla yapan (Fail-i Muhtar) olduğu” da 

anlaşılamazdı. Fakat, “Allah her ne dilerse yapar.” Her tercihi hikmettir.  

Yarattıklarında eşitlik içinde üstünlük, çeşitlilik ve çokluk içinde “birlik” murad 

etmiştir. İnsanlar için zorunluluk değil, “teklif” murad eder. Dolayısıyla çarpışmayı 

ortadan kaldırmamış, aksine varlığını takdir buyurmuştur.  Bunun hayır yönü olduğu 

gibi şer yönü de vardır.  İkisi de Hakk’ın iradesi ile olmakla beraber, emir ve rızası 

hayır yönündedir. Elmalılı, cihad örneğinden hareketle Allah’ın asıl muradının, 

ihtilafı yok etmek değil; inkâr ve yalanlamayı yenerek, çeşitli ve farklı insanlar 

                                                           
450 Bakara, 2/253, Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 845-846; Tekvînî/ Teşrî İrâde için Bkz. Kazanç, 

“Kelâmî Düşüncede Kötülük Sorunu”, s. 92. 



89 

 

üzerinde Hakk’ın emir ve tevhidini üstün kılmak olduğunu söyleyerek ince bir 

mânâyı kasteder.451 

Somut bir örnek olarak Uhud Savaşı’nı verir. Burada Allah’ın, Müslümanları 

galip kılması kendilerinin iradelerine bağlıydı. Onların iradelerini kötü 

kullanmalarından ötürü başlarına musibet geldi. Ancak onlar, bu olumsuz durumu 

başka sebeplerde aramaya başladılar. Öncelikle olayın olmasındaki sebep ve 

kaynağın bizzat kendileri olduğu ve böylece kulların fiillerinin kendi iradelerine 

bağlı olduğu bilinmelidir. Böyle olmakla beraber güç yetirmede sonsuz kudret sahibi 

olan Allah, tersini isteseydi de olayların tam tersi olacak şekilde gerçekleşmesi 

mümkündü. Müminlerin iradelerini kötüye kullanmalarına ve müşriklerin bundan 

istifade eden hareketlerine izin vermeyebilirdi; fakat izin verdi ve böylece musibetler 

olayı da harikulade şekilde değil, olağan şekilde gerçekleşti.452 

          Elmalılı, ilâhi iradenin iki şekilde ortaya çıktığını belirtmektedir: Birincisi, 

cebrî olan ilâhi iradedir ki, hiçbir sebep ve şart ile kayıt altına alınmaksızın ilk defa 

ve dolaysız olarak ortaya çıkar. Bu irade rızayı da gerekli kılar. Bunda cabbâr ismi 

şerifi hâkimdir ve kulların fiilleri ızdırarîdir. Bir diğeri ise, herhangi bir sebep ve 

şarta bağlı olmayarak ortaya çıkan ilâhi iradedir ki, bunda rıza gerekli değildir. 

Ancak yükümlülük ve sorumluluk kulun kendisine ait olmak üzere fiil ile alakalı bir 

izindir. Kelam bilginleri, bu ve bunun rızaya aykırı olanını “tahliye” (serbest 

bırakma) olarak isimlendirmişlerdir. Kur’an-ı Kerîm’de bu gibi icraya ait irade 

“izin” mefhumuyla anlatılmıştır. Engelin kaldırılması demek olan izin de rızayı 

gerektirici değildir. Bu yüzden sorumluluğa mânî değildir. “O sizin kendinizden 

oldu” karinesiyle “Allah’ın izniyle” buyurulması da bu kabildendir. Elmalılı burada 

asıl maksadın, iznin rıza demek olmadığını belirtmektedir.453 

          İlâhi irade ve kötü fiil/olay ilişkisi ya da böyle bir ilişkinin olup olmadığı 

meselesi merak edilegelmiştir. Özellikle, tartışılagelen ilâhi iradenin varlığının kabul 

edilip edilmemesi hususunda Elmalılı, varlığı irade edilmiş bir evren ve ilâhi iradenin 

yaratıklara taallukundan sık sık bahsetmektedir. Zira varlığı irade edilmiş olan 

ortadadır. Burada esas husus ilâhi irade ve kötülük arasındaki ilişkiyi ortaya 

koymaktır. Hemen şu soru akla gelebilir: Allah kulun kötülük etmesini istemiyorsa, 

                                                           
451 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 846-847. 
452 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1226-1227. 
453 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1226. 



90 

 

kötülüğü neden yaratmaktadır? Yaratılış amacını her daim hatırda tutan, yaratıcısına 

olan inancını korumuş olan ve sürdüre gelen, kendisine lütfedilen ikramın farkında 

olan insan, sorunun cevabını bulmuş demektir. Yaratma, yönetme gibi hususlarda 

daha büyük bir zararın ve sonsuz kötülüğün oluşmasına engel olan, evrende 

mükemmel bir işleyiş vardır. Tüm bunların yegâne irade edici Allah Teâlâ’dır. O, 

“Fail-i Muhtârdır.” Aslında düşünürsek, bu düzen ve yaratılışımızdaki bu sınırlılık 

bizler için büyük bir nimettir. Burada esas mesele bu nasiplenmeyi görüp 

anlayabilmemizde gizlidir. 

          Hülasa, Elmalılı, kötü fiilin meydana gelmesinde Allah’ın irade sıfatı ile 

meşîetinin olduğunu, ancak Allah’ın her irade ettiğinde, emir ve rızasının olmadığına 

dikkat çekerek bunları birbirinden ayırmıştır. Meselâ, kâfir için küfrü diler, ancak 

küfür fiilini yarattığı halde emretmemektedir. Allah kâfirin küfrünü, yalancının 

yalancılığını yaratmaya rıza gösterdiği halde, kulun küfür ve yalancılığına rıza 

göstermemektedir. Allah’ın tekvinî iradesi hayır ve şerri kapsarken, teşri iradesi 

yalnızca hayra yöneliktir. 

         Elmalılı, başa gelen kötülüklerin insan iradesi ile ilgisi olduğunu söyler. Şöyle 

ki, insan nefsinde oluşan bir istekle bilerek ya da bilmeyerek, iyilik olsun veya 

kötülük onu ister. Bu nedenle kul, dilemesiyle sorumluluğun kendisine ait olduğunu 

unutmamalıdır. Ancak şu var ki, Allah’ın irade etmesi ile beraber hem kulun iradesi 

ve hem de irade ettiği şey gerçekleşmektedir.  

Allah dilediğini yapan “Fail-i Muhtar”dır. Dilediğine zafer, dilediğine yenilgi 

verendir. O, hiçbir hususta mecbur değildir. Her irade ettiği hikmettir.454 Mutlak 

irade, mutlak kudret O’nundur. İnsanın iyi ve kötüyü tercih etmesine imkân bu 

düzen, Allah’ın iradesiyle meydana gelmiştir. Depremler, iklimlerin oluşması, 

felaketler, bir canlı hayat bulurken bir başkasının vaktinin sona ermesi, gece-

gündüzün birbirini takibi, bir annenin çocuğunu kaybetmesi, türler arası çeşitlilik, 

tümü Allah’ın iradesidir.  Allah’ın izni olmaksızın hiçbir şey mümkün değildir. 

Kâinatta meydana gelen olaylar ve tüm yaratılmışlar O’nun iradesi tarafından 

oluşmaktadır. 

 

                                                           
454  Mâtürîdî, Allah’ın hiçbir şeye muhtaç olmamasını, aksine tüm şeylerin O’na muhtaç olmasını 

O’nun eylemlerinde hikmet doğrultusundan ayrılmadığına delil göstermiştir. ( Pessagno, “Mâtürîdî 

Düşüncede Kötülük ‘Kavramının’ Kullanımları”, s. 463.) 



91 

 

2.4.2. İlahi Takdir Açısından 

 

Lügatte, “hükmetmek; emretmek, sağlam yapmak” anlamlarına gelen kaza 

kelimesi “Allah’ın, obje ve olaylara ait ezelî planını gerçekleştirmesi” şeklinde tarif 

edilir. Terim olarak, “evrenin objeleri” hakkında, ezelden ebede var olan durumlarını 

aslına uygun şekilde verilmiş olan küllî ilâhî hükümdür.”455 

Sözlükte “gücü yetmek”, “planlamak”, “ölçülü olmak”, “biçimlendirmek”, 

“şekli ve niteliği belli olan” mânâlarına gelen kader sözcüğü ise; “Allah’ın, nesne ve 

olayların hepsini ezelî ilmiyle bilip tayin etmesi” şeklinde tanımlanır. Terim olarak 

ise kader, “objelerin özelliklerinden her birinin belli bir vakit ve belli bir sebebe 

bağlanmasıdır.”456 

Bu tanıımlar Selefiyye âlimleriyle birlikte Mâtürîdî ve Şiî kelamcılarının 

çoğunluğu tarafından kabul edilir. İslam filozofları ve Eş’arî kelâmcıların ekseriyeti 

bu sözcükleri tam tersine olacak şekilde tanımlamışlardır. 

           Mâtürîdî’ye göre, Allah’ın kaza ve kaderi “fiilin hakiki niteliği” manasındadır. 

Eş’arî gibi, Mâtürîdî’de, “kaza” ve “kaza edilen şey” ayrımı yapar.  Ona göre hayır 

ve şer, hüsün ve kubuh vasıfları; kaza ve takdir edilen şeylerin taşımış olduğu 

vasıflardır. Kader, varlıklara bu vasfı verirken, onlar “kader fiili” olarak verilen bu 

vasfı taşımamaktadır.457 

         Yazır bu iki kavram hakkında şöyle söyler:  

Kaderler önce geliyor ise, kaza ve kaderden daha da önce Cenab-ı Hak vardır. 

Allah Teâlâ’nın ilmi, kaza ve kaderin niteliği, bizlerin dışında kalmaktadır. 

Meydana gelmeden evvel kader hep gizli kalmıştır. Böylece Allah’ın hikmeti, 

kulun sürekli olarak ümit ile korku arasında çabalayarak var olmasını gerekli 

kılmıştır.458 

 

          Kötülük Problemi bağlamında meselenin bir yüzü olan ilâhi takdir ve onun da 

görünmeyen başka bir yüzü ve ilişkisi olan “kader” ve “kaza”nın tanımlarına kısaca 

yer verilmiştir. İnsan iradesine bağlı bir takım kötülüklerin ya da ona isabet eden 

kötülüklerin ilâhi takdir, dolayısıyla da insanın kaderiyle ilişkisi noktasında akla 

hemen şu sorular gelebilir: İyilik sahibi bir yaratıcının kötülüğe izin vermesi nasıl 

                                                           
455 Cürcânî, et-Ta’rifât, s. 177; Ayrıca Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Kaza”, TDV. Yayınları, İstanbul, 

2001,  Cilt: XXIV, s. 58. 
456 Bkz. Cürcânî, et-Ta’rifât, s.174; Ayrıca Bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Kader”, TDV. Yayınları, 

İstanbul, 2001, Cilt:  XXIV, s. 58. 
457 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 308. 
458 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 664. 



92 

 

mümkün olabilir? Gerçekten de her şey önceden belirlenmiş midir? Eğer belirlenmiş 

bir kader varsa Allah’ın insanı sorumlu tutması âdil midir? Eğer belirlenmiş bir kader 

varsa başa gelen ya da başa getirilen kötülükler, tüm musibet ve felaketlerden 

kaçınmamız mümkün değilse bu durum nasıl açıklanır? 

Allah’ın canlı ve cansız yaratmış olduğu tüm varlıklarla ilgili hususları 

bilmesi ilâhi ilmin bir gereğidir ve tüm bunların ilâhi ilmin dışına çıkması mümkün 

değildir. Elmalılı ilâhi ilmin keyfiyetini şöyle izâh eder: “Allah’ın bilgisi, tüm 

incelikleri ve tedbirleri, sonuçlarıyla içeren kuşatıcı bir bilgidir. Allah katında her şey 

bir ölçü iledir. Başlangıcından sonuna değin her şey belli bir takdir ile 

gerçekleşmektedir. Tüm şeylerin bir haddi ve hududu bulunmaktadır. Ve bunlar, 

zincirleme olarak tüm sebepler silsilesiyle bütünüyle Allah’a dayanmaktadır. O’nun 

ezelî ilmiyle çerçevelenmemiş olan bir bilgi yoktur. Tüm şeyler özünde herhangi bir 

varlık derecesinde ortaya çıkışı veya buna yetenekli oluşu, Allah Teâlâ için hâli hazır 

bir bilgidir, olacağı da olmuş gibi bilir. O gizli kalmışı, gaybı da, açık ve aleni ne 

varsa hepsini bilir. O’nun bilgisi haricinde herhangi bir şeyin olması mümkün 

değildir.”459 Yazır’ın ifadesine göre, salt bilgi ile sınırlı olmayan, varlıkları takdir 

etmeyi, onları belirlemeyi ve yaratmayı da içeren kuşatıcı bir bilgidir. Anlaşıldığı 

üzere Yazır, kader konusunu Allah’ın ilim, irade, kudret ve yaratma sıfatlarıyla 

birlikte ele almıştır.  

Yazır, her ne kadar açıkça dile getirmiş olmasa da onun yukarıda yer 

verdiğimiz ilâhi ilmin keyfiyeti ile ilgili açıklamalarından yola çıkarak, kader ve 

kazayı aynı manaya gelecek şekilde kullandığını söyleyebiliriz.  

 Elmalılı, müşriklerin kendilerince üretmiş oldukları bahaneler ile konuyu 

şöyle açıklamaktadır: Onlar “Allah, bizim müşrik olmamamızı dilemiş olsaydı; ya 

seçme hürriyetini elimizden alır, hepimizi zorla iman ettirirdi ya da bize yardım 

ederek, imanı tercih ettirirdi. Şirk ve küfre saplanmamıza engel olurdu da biz ve 

atalarımız küfre düşmeyi, müşrik olmayı ve haram kılmayı dilemiş olsak da bunları 

yapamazdık. Ancak tüm bunlar, bizim atalarımızdan itibaren yapmış olduğumuz 

şeylerdir. Diyebiliriz ki bu zamana kadar Allah bizim için, yapmış olduğumuz bu 

şeylerin tam tersini dilememiş, bizim dilemiş olduğumuz bu müşrikliği dilemiştir.” 

demektedirler. Onlar böyle bir şartlı önermeyi delil göstererek “bunlar bizim 

                                                           
459 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 2966. 



93 

 

rızamıza uygun olmakla birlikte, Allah’ın rızası ile de mutabıklık arzeder. Çünkü 

Allah rıza gösterip dilemeseydi biz nasıl iftira eder, yalan söyleyebilirdik” demeye 

kalkışırlar. Aslında “cezamıza razıyız” demeleri gerekirken yaptıklarını meşru 

göstererek Allah’ın bunda rızası var demeye kalkışırlar. Daha da ileri giderek “eğer 

Allah’ın rızası yoksa bizi zorla ve fiilen önlesin” gibi batıl fikirlere saplanırlar. 

Elmalılı bu konuda Mâtürîdî gibi düşünerek her yaratmanın, mutlak rızayı 

gerektirmediğini söylemektedir.460 Kader bir mecburiyet değildir. Müşrik olmayı 

seçenler, Allah bildiği için müşrik olmamış, müşrik olduklarından ve olacaklarından 

dolayı, Allah böyle bilmiş, bu şekilde takdir etmiştir. Yanılmayanın takdirinin 

manası iyi düşünülebilinirse, mesele daha kolay anlaşılacaktır.461 

Mâtürîdî’ye göre, Allah var olacağını bildiği şeyi bilfiil murad eder. Murad 

edilen emredilmiş ya da yasaklanmış bir şey olabilir. Yani Allah’ın insan için muradı 

iman olabileceği gibi, küfür de olabilir. Allah ezelde bilendir. Tüm mevcudat bu 

bilgiye uygun şekilde var olur.462 Allah’ın bu ezelî bilgisi kulu mecbur bırakmaz mı? 

Sorusuna ise Sabûnî; “bırakmaz” çünkü kul kendi iradesiyle küfre sapacağı için 

Allah küfrünü bilmiş ve irade etmiştir. Bu sebeple cebir olmaz. Yani o, Allah’ın ilim 

ve iradesini kulun iradî ve ihtiyarî fiiline taalluk ettiği şeklinde temellendirmeye 

çalışır.463 

Herkesin Allah tarafından takdir edilmiş bir kaderi vardır ve bu başa gelir; 

ancak bu sorumluluğuna engel olmaz.464 Ashab’dan bir grup,  Hz. Muhammed’e 

cebir ve kader meselesini sorarlar: “Ey Allah’ın resulü, yapmış olduğumuz 

amellerimiz, bitirilmiş midir, yoksa henüz daha yeni mi başlamaktadır? Nasıl 

görürsün?” demişler. Resulullah: “Bitirilmiş bir şeydir.” Dedikten sonra akabinde 

amel elde etmenin lüzumuna işaret ettiği “Çalışınız ve çalışmaya devam ediniz, 

herkes kendisine yaratılmış olan şeye kolaylıkla erişir.”465 buyurmuştur. Burada, 

                                                           
460 Nahl, 16/35; En’am, 6/148; Bkz. Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, ss. 2082-2083. 
461 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 216. 
462 Nûreddin es-Sabûnî, Mâtürîdiyye Akâidi ss. 140-141. 
463 Nûreddin es-Sabûnî, Mâtürîdiyye Akâidi, s. 142. 
464 Yazır, H.D.K.D., Cilt:  I, s. 664; Cilt: VI, s. 3905. 
465 Ebû’l-Hüseyin Müslim İbn Haccâc b. Müslim, el-Camiu’s-Sahîh, (thk. Muhammed Fûad 

Abdulbâkî), Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-türasîl Arabiyye, t.y. Kader, 7, 8; Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş’as 

b. İshâk es-Sicistânî, es-Sünen, (thk. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd), Beyrut: Mektebü Asriyye, 

t. y. Sünnet, 17; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre et-Tirmîzî, el-Câmiu’s-Sahîh, (thk. Ahmet 

Muhammed Şakir, Muhammed Fûad Abdulbâkî ve İbrahim Adve), 2. Baskı, Mısır: Şirketü Mektebetü 

ve Matbaatü Mustafa’l-Bâbî’l-Halebî, 1975, Tefsîru’l-Kur’ân, 11, 3; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. 



94 

 

kaderin geçip gittiği, aynı zamanda teklifin kolaylığa kavuşmuş olması için çalışıp 

çabalamanın önemi vurgulanmaktadır. İş ne cebir ne de mutlak hürriyettir, bir ihtimal 

bu ikisi arasında mutedil bir yol ve icab ile seçim ve bunların bütünü yani Yazır’ın 

ifadesiyle “iki iş arasında bir iş” olduğudur.466 Yazır, Allah’ın mutlak ve ilmi 

ezelisiyle tüm mahlûkata hükmettiğini söylemekle beraber, insanın ilmi ve kudretinin 

tam olmayıp yetersiz olduğunu belirtmektedir. Ancak Allah’ın insanı mecbûr ya da 

hiçbir rolü ve hareket alanı olmayan cansız bir konumda bırakmadığını da vurgular. 

Allah, insana irade ve kullanabileceği bir faaliyet alanı sunarak onu mükellef tutması 

itibariyle diğer canlılardan ayırır. Ancak bu mutlak hürriyet anlamına da 

gelmemelidir. Bu sebeple insan, yaptıkları veya yapacaklarından sorumludur. O 

şöyle bir vehme de kapılmamalıdır: “işlemiş olduğum başıma gelen tüm kötülükler 

bana Allah’tan geldi” demek bir zanna saplanmaktan ibarettir. Elmalılı’nın da dediği 

gibi kader bir zorlama değildir. Bu kimseler Allah bildiği için kötülük işlemiş, kötü 

olmuş değildir. Böyle olduklarından ya da olacaklarından ötürü Allah öyle bilmiş ve 

böyle takdir etmiştir. 

Elmalılı, ilâhi takdirde insan için hem “serbestlik” hem de “zorlama”, her 

ikisinin de bulunduğunu belirtir. O, emir ve yasak, helal ve haram, sevap ve ceza ile 

ilgili işlerin serbestlikle ilgili olduğunu söylemektedir. Allah, bunları ayırt etmesi 

için insanlara akıl ve idrak yeteneği, bu gibi kabiliyetlerle beraber kitap, peygamber 

ve hikmeti vermiştir. Dolayısıyla dilenmesi bakımından suç, Allah’ın rızası ile değil; 

suçlunun rızası bakımından olmaktadır. Allah’ın, günahkârın işlemiş olduğu bu suça 

izin vermesi, bu günaha razı olduğundan değil; kulun rızasını yapmak ve dilediğini 

gerçekleştirmek içindir.467 Yazır, burada, kader ve kazanın insanı herhangi bir işi 

                                                                                                                                                                     
Sevre et-Tirmîzî, el-Câmiu’s-Sahîh, (thk. Beşşâr Ivad Mağruf), Beyrut: Deru’l-Ğarbi’l-İslamî, 1998, 

Kader, 3. 
466 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 664. Kelâm ilminde “ emrun beyne emrayn” terimi ile Şiî âlimler 

tarafından لاجبرولا تفويض بل امر بين امرين “ (insanlar üzerine) cebr ve tevfiz yoktur; durum, bu ikisi 

arasında (orta bir yol) olmaktadır ” mânâsında kullanılmaktadır. Ebu Abdullah Muhammed en-

Nu’man, Tashîhu’l-İ’tikâd, (thk. Fadlallah ez-Zencânî), Tebriz: Mektebetü Sürus, t.y. s. 154 Krş. İbn 

Bâbeveyh el-Kummî, Risâletü’l-İ’tikadâti’l-İmamiyye (Şiî İmâmiyye’nin İnanç Esasları), (çev. E. 

R. Fığlalı), Ankara, 1974, s. 28; Detaylı Bakmak için Bkz. Sabri Yılmaz, Elmalılı Tefsirinde Kader 

Problemi, (Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi), Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

İzmir, 1997, s. 37. 

      Elmalılı’nın, Şiî âlimler tarafından kullanılmış olan امربين امرين ifadesi ile irade hürriyetini 

açıklamaya çalışma çabası Şiî kültürüne vâkıf olduğunu ve gerektiğinde bu kültüre ait bilgilerinden 

yararlanmayı da uygun gördüğünü düşündürmektedir. Yılmaz, Elmalılı Tefsirinde Kader Problemi,  

s. 37. 
467 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III,  ss. 2080-2081. 



95 

 

yapmaya mecbur bırakmadığı yönünü ön plana çıkarır. İnsan fiillerine hükmederken 

tercihlerinin tam tersini yapma salahiyetine de sahiptir. 

Allah Teâlâ mekân, madde ve zamandan müstağnidir. Şayet takdir edilmiş bir 

musibet varsa bundan kaçarak kurtuluş mümkün değildir. O musibet ki yalnızca 

kendisine maruz kalanlara değil, bundan kaçanlara veya kaçmayıp sıkıntısızca 

oturanlara da isabet eder. Elmalılı insanlara sıkıntı veren bu musibetleri ikiye ayırır: 

a) Kuraklık, kıtlık, ürünler veya hayvanlara ârız olan afetler, depremler ya da zelzele 

gibi yeryüzünde meydana gelen musibetler. b) Ölüm, hastalık, yara bere, kırık, açlık, 

tokluk, işkence, parasızlık, züğürtlük, susuzluk gibi insanlarda meydana gelen 

musibetler. Nasıl ki bizi heyecanlandırıp sevince boğan tatlı başarılar Allah’tan bir 

lütuf ve O’nun takdiri ise aynı şekilde tüm bu saymış olduğumuz musibetler de bize 

Allah’ın ilmî ezelisinde ve Levh-i Mahfûz468’da yazılmış olan bir takdiridir. Ancak 

“Sana gelen iyilik Allah’tandır. Başına gelen kötülükler ise kendindendir.”469 

ayetinde Elmalılı, hem insanın kesbi ile olmayan iyiliklerin hem de çalışması ile 

meydana gelen iyiliklerin Allah’ın ihsanı olduğunun önemini vurgulamaktadır. 

Kötülüklere gelince, onlar da Allah’ın irade ve takdiri ile olmaktadır. Yalnız o, 

insanın bu kötülükleri işleme veya terketme yönünden mutlaka bir kusuru olduğuna 

dikkat çeker. Bunlar, Allah’ın ilmî ezelîsinde bilinmekle ve Allah katından olmakla 

beraber; çıkış noktası insan etkenli olmaktadır.470 Anlaşıldığı üzere Elmalılı, musibet 

konusunu da ilâhî hüküm ve irâde karşısında insanın durumunu anlatmak için 

“emrun beyne emrayn” terimi bağlamında yorumlamaktadır.471  

Elmalılı, bizler için hükmedilen bu takdire, insanın etkin role sahip olduğunu 

vurgulamaktır. Yapmış olduğumuz söz ve eylemler sebebiyle başımıza gelen şeyleri 

yaşamaktayız. Tüm bunları ezelî ilmî ile bilip takdir eden Allah (c.c) dır. Ayrıca şu 

da unutulmamalıdır ki, musibetler karşısında kadere sımsıkı bağlanmanın kalbe 

kuvvetlik, ferahlık ve sağlamlık gibi büyük bir şifa olması yanı sıra gerek tatlı 

gerekse acı hâdiseler karşısında insanı örselemeyen faydası da vardır. İnsana varlık 

                                                           
468 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 4754. “Muhakkak ki, bir şeyi vuku bulmadan evvelinde yazmak, 

teşekkül etmeden evvelce bilmek Allah katında kolay bir şeydir. Allah Teâlâ, eşyanın ortaya çıkacağı 

vakitleri ezelî ilmi ile bildiğini bildirmektedir. Dolayısıyla Allah hakkında bir şeyin meydana 

gelmesinin zorluğundan söz edilemez. Herhangi bir şeyin vuku bulmadan önce bilinmesi insana zor 

geldiği halde, Allah için böyle bir zorluk mümkün görünmemektedir.” (Mâtürîdî, Te'vilatü'l Kur'an, 

Cilt: V, s. 51.) 
469 Nisa, 4/79. 
470 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 1397-1398. 
471 Yavuz, Elmalılı Tefsirinde Kader Problemi, s. 52. 



96 

 

şuurunu hatırlatmaktadır. Burada bize düşen kötü fiillerden uzak durmak ve Allah’ın 

razı olduğu işler peşinde koşmaktır.472 

 Tabiî bazı olaylara (deprem gibi) gelince, bunların bizlere zararının 

dokunmaması adına gereken tüm tedbirleri aldıktan sonra bunlara imtihan espirisi 

çerçevesinde bakabilmek gönlü teskin edecektir. İnsanı psikolojik, sosyal ve fiziki 

açıdan rahatlatacaktır. Yeryüzünde meydana gelen olaylarda Allah’ın hikmetinin 

bulunduğuna işaret eden Elmalılı, bunların haktan indiğinin farkında olunması 

gerektiğini belirtmektedir. 

 

2.4.3. İlâhi Hikmet ve Adalet Açısından Kötülük 

 

         ”Zulüm”, had ve hududu aşıp bir hakkı, kendi yerinden başka yere 

koymaktır.473 Cenab-ı Hakk, Âdem’e cennette hürriyet verdiği gibi, kendisine 

yaklaşmaması gereken bir sınır belirlemiş; bu sınırın aşılması ile zalimler 

topluluğundan olacaklarını bildirmiştir. Bu durum insanlıkla ilgili hilafetin mutlak ve 

kesin olmadığını göstermektedir. Elmalılı, bunun için koyulmuş özel sınırın 

aşılmasını “zulüm” olarak adlandırmaktadır.474 Oysa Allah Teâlâ mülkün yegâne 

sahibidir. Tüm eşya O’nun, hükümdarlık O’nundur. Yaratmış olduğu varlıklar 

üzerinde emir ve nehiy, idare ve tasarruf, mükâfat ve ceza ile açıkta ve gizlide 

hüküm, kuvvet ve kudret kendisine ait yegâne saltanat sahibidir. Yani O’nun 

mülkünde dilediğini yapan ve hükmeden olması haksızlık ettiği ya da zalim olduğu 

anlamına gelmez. Bu, O’nun ilâhi adaletidir.475  

Konuyla ilgili Mutezile’den Nazzam’ın, ekolünün görüşlerine muhalefet 

ettiğini söyleyebiliriz. Ona göre, Allah’ın yapmayacağını bildiği şeylere kâdir olması 

demek, O’nun bunun olmayacağını bilmesini ortadan kaldırmakta, bu nedenle onu 

cehaletle itham etme sonucunu ya da O’nu âlim olmaktan çıkarmayı gerektirir. Fakat 

Kadı Abdulcabbâr, Nazzam’ın, “Allah’ın yapmayacağı bilinen şeylere gücü 

yetmekle nitelendirilemeyeceği” şeklindeki görüşüne katılmaz. Zira bu iddiaya göre, 

Ebu Leheb ve İblis’in imana güçlerinin olmadığını kabul gerekir. Bunların iman 

                                                           
472 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 4754. 
473 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 322;  Cilt: II, s.930; Cilt: III, s. 1694. 
474 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 322. 
475 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, ss. 1635-1636; Bkz. Cilt: VII, s. 4871;  Cilt: VII, s. 5154. 



97 

 

fiiline güç yetirmediklerini söylemek ise Allah’ın bu ikisinden imanın meydana 

gelmeyeceğini bilmediğini ima eder ki Allah, cehaletten münezzehtir.476 Bu fikir 

ayrılıklarına rağmen Mutezile arasında Allah’ın kötülüğü yapmadığı konusunda bir 

ihtilaf yoktur.477 Ebu’l Huzeyl el-Allâf’ın ifadesiyle “Allah kullarına ancak onurlu ve 

adil olanı yapar.”478 

Elmalılı’nın, Ehl-i Sünnet ile daha özel olarak da Eş’arî’ler ile bu konuda 

benzer anlayışta olduğunu görmekteyiz. Mutezileden ise ayrılır; Mutezile’de Allah’ın 

âdil olması demek, O’ndan çirkin bir işin sâdır olmayacağı anlamına gelmektedir. Bu 

sebeple Allah’ın, fiillerinde güzel ve hikmetli olanı yaratması kendisine vâciptir.479 

Allah yeri ve göğü zulüm ile değil, hak ve hikmet ile yarattı. Elmalılı, hak ile 

yaratışın zâlimden mazlumun hakkını almak ve iyiye, iyiliğin, kötüye de kötülüğün 

cezasını vermek demek olan adaleti gerektirdiğini söyler.480 Mutezile Allah’ı zâlim 

olmakla vasıflandırmaktan sakınır. Allah’ın adaleti konusunda Mutezile ile yakın 

fikirdedirler. Ancak bu konudaki argümanları birbirinden farklıdır. Mutezile, insanı 

kötü fiillerin yaratıcısı olarak görür. Çünkü onlar ilâhi adalete gölge düşürmemeye 

çalışmışlardır. Onlara göre bu, Allah’ın insanlara bahşettiği kasd, bilgi ve kudret 

miktarınca vuku bulur.481 Ancak Elmalılı, Ehl-i Sünnet gibi bağlamında insanı kötü 

fiillerin “işleyici” si olarak görürken, Mutezile “yaratıcısı”sı görür.482  

Allah zulmedici değildir. Ancak Allah’ın zulme kâdir olduğu  “Ben kullarıma 

zulmedici değilim.”483 ayetiyle tescil edilmiştir. Aslında genel bir hakkın yürütülmesi 

konusunda varid olmuştur.484 Bunun üzerine Allah’ın zulmedici olmadığı methedilir. 

Bir fiilin yapılmamakla methedilişi yalnızca ona kâdir olunması ile mümkündür.485 

Elmalılı, kötü fiillerin meydana gelmesinde insanı sorumlu tutar. Allah’ın 

adaletle muamele edip kimseye karşı zulmedici olmadığını, kimsenin O’nu zalimlik 

                                                           
476 Kadı Abdulcabbâr, el-Muğni (et-Ta’dil ve’t-Tecvîr), Cilt: VI, s. 141. 
477 Eş’arî, Makâlât, Cilt: I, s. 273; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, Cilt: I, s. 45. 
478 Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, s. 63. 
479 Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefi’ye göre İnsan Hürriyeti, ss. 37-38; Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, 

Tabsıratü'l Edille, Cilt: II, s. 212. 
480 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VI, s. 4321. 
481 Kadı Abdulcabbâr, Mu’tezile’de Din Usûlü, (çev: Murat Memiş), 3.Baskı, İz Yayıncılık, İstanbul, 

2019, s. 88.  
482 Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefi’ye göre İnsan Hürriyeti, ss. 37-38; Ebu’l-Mu’in en-Nesefî, 

Tabsıratü'l Edille, (2003), Cilt: II, s. 212. 
483 Kaf, 50/29; Ayrıca diğer Ayetler için Bkz., 7/265; 41/26; 10/44; 8/5 ; 9/70; 11/101.  
484 Yazır, H.D.K.D., c.VI , s. 4517 
485 Kadı Abdulcabbâr, el-Muğni (et-Ta’dil ve’t-Tecvîr), Cilt. VI, s. 134. 



98 

 

vasfı ile nitelendirilmeyeceğini belirtir. İyilik ve kötülük sahiplerine misliyle 

karşılıkları ödenecektir. Elmalılı, Mâtürîdî gibi, kâfirin cezasının ebedi azap 

olduğunu söyler. Peki, ama küfür, dünya gibi geçici bir kötülük değil midir? Sürekli 

bir azap cezası bunun nasıl dengi olur? Allah’ın adaletine uygun mudur? O, bunu 

şöyle açıklar: Küfür, Allah’ın emrettiği şeyleri reddedip bu emirlere karşı çıkmaktır. 

Allah’ı bir an bile olsa inkâr etmek ebedî bir yalandır. Kâfirin her küfrü ve küfrettiği 

her ân ebedî birer kötülüktür. Başka bir ifadeyle Allah’ın rahmetinden ebedi bir 

kesilmedir. İşte, bu ebedî kötülüğün, ebedî kesilmesinin cezası da ebedî azap 

olacaktır. Dolayısıyla ortada Allah’ın adaletine gölge düşürücü bir durumdan söz 

edilemez.486  

Allah en iyi olanı yaratmaya kâdirse düşkünü ve çirkin mahkûkâtı niçin 

yaratmıştır? sorusuna şöyle cevap verilir: Allah insana herhangi bir tasa verdiğinde, 

insan insanlardan uzaklaşıp yaratanına daha çok yaklaşmak ister. Cenneti arzular, 

oradaki yetkinliği arayışa koyulur.487 Böylece insan masiyetten kaçınıp yaratanına 

itaate yönelir. Aynı şekilde yılanları, akrepleri, yırtıcı hayvanları da onlardan 

korkmaya sevk etmesi bakımından bir çeşit maslahat, günah işlememeye tedbirdir.488 

Allah’ın tüm bunları bir hikmete binâen yarattığı “Göğü, yeri ve ikisi arasındakileri 

boş yere yaratmadık. Bu inkâr edenlerin zannıdır.”489 ayeti tescil etmektedir. Eğer 

bu açıdan bakılabilirse Allah’ın yaratışındaki adaleti anlaşılacaktır. Ayrıca, cennet ve 

nimetleri Allah’ın en iyiyi yaratmaya muktedir olduğunu bize göstermektedir. Kaldı 

ki Allah, iyi olanı yaratmak mecburiyetinde de değildir. 

Al-i İmran 128. ayette Allah’ın kendilerine mühlet vermiş olduğu kâfirlerden 

bahsedilir. Ayette geçen “mühlet vermek” ifadesi Mutezile tarafından “ömür 

vermek” şeklinde yorumlanmıştır. Eğer durum onların, Allah’ın kulları için en iyiyi 

yaratması gerektiği ilkesi doğrultusunda ilerleyecek olsaydı, ayetin nihâi noktada 

vardığı sonuç onların lehlerine uygun olacaktı.490 Ancak durum aleyhlerine olmuştur. 

Elmalılı’nın da tefsir ettiği gibi küfredenler, mühlet verilişi hayır sanmasınlar. 

Elmalılı, “mühlet vermek”i , “müsaade etmek” manasına yorumlayarak aslında bu 

mühlette arttırdıkları şeyin “günah” olduğunu belirtir. Onların zannettikleri mühlet, 

                                                           
486 Yazır,  H.D.K.D., Cilt: III, s. 2112.  
487 Bkz., Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 549; Ayrıca Bkz., Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3695. 
488 Kadı Abdulcabbâr, Mu’tezile’de Din Usûlü, s. 116. 
489 Sâd, 38/27. 
490 Ebu'l-Muin en-Nesefî, Tebsıratü'l-edille, ( 2003),  Cilt: II, ss. 285-286. 



99 

 

kendileri için alçaltıcı bir “azap”tan başka bir şey değildir.491  Onlar için bu durum 

hayır gibi gözükse de son nokta şerdir. Bu durumu aleyhlerine olacak şekilde 

değerlendirdikleri için kendilerine zulmetmişlerdir. 

Allah zalimleri, kâfirleri ve kötülükleri niçin yaratıyor? Bir süre için olsa bile 

onların o fenalıklarına ya da fenalıklara niçin meydan veriyor? Elmalılı’nın bu 

soruların cevabına imtihan espirisi çerçevesinde yaklaştığını görmekteyiz. Elmalılı, 

Allah’ın adaleti gereğince kullarını seçim yapmaya zorlamadığını belirtir. Eğer 

zorlamış olsaydı cebr olurdu. Bu takdirde adaleti gerçekleşmiş olmazdı. Kullarına 

seçim hakkı tanıması ve sonuçlarını üstlenmelerinin Allah’ın adaletinin bir tezahürü 

olduğunu belirtmektedir. Yaratıcı ve yaratılan varlıklar metafiziksel düzlemde eşit 

değildir. Yaratılmışlar, içerisinde zayıflıklar barındırır, kemale ulaşmak ister; ancak 

kemal sıfatı yalnızca Yüce Allah’a aittir. O (Allah), yaptıklarından sorumlu 

tutulmadığı gibi sorguya da çekilemez. İşlerinde kendisinden başka bir şeyin 

olmasını zorunlu kılacak sebep, neden, şart bulunması ihtimali yoktur. Sözün özü “O 

yaptığından sorumlu olmaz, ama onlar sorumludurlar.”492  

Kötülük problemi bağlamında dile getirilen sorulardan biri de gayr-i müslim 

toplumda doğanların suçu nedir meselesidir. Elmalılı, kâfirlerden doğan çocukların 

durumu hakkında şunları söylemektedir: “Fıtrattaki soyaçekim kanunu zarurî kanun 

değil, mümkün kanundur. O (Allah), Fiil ile sebep olduğu sonucu arasındaki ilişiği 

bir anda ilga ve iptal edebilir.” Bunu, Hz. Âdem’in yaratılışı kıssasından örnekle izâh 

eder. Nasıl ki, Hz. Âdem’in yaratılışı olayında günah, yaratılışa ait aslî bir günah 

değil; günah işleme, yalnızca yaratılışa dâhil ondaki bir kabiliyetti. İşte, kâfirlerden 

doğan çocuğun durumu da bu türdendir. Onlar bundan kurtulup imanla 

şereflenebildikleri gibi küfürde ısrarcı olmaları sebebiyle de ceza göreceklerdir.493  

Mastar olarak kullanıldığında, “iyilikleri elde etmek” manasına gelen hikmet 

kavramı için Elmalılı, “Her nerede kötülüğü gidermek ve iyiliği elde etmek varsa, 

işte orada hikmet vardır.” söylemektedir. Elmalılı, bir işi sorgulanmaksızın nasıl 

sonuçlanacağını bilmeden değil de o işi, önünü arkasını düşünerek yapmanın hikmet 

demek olduğunu belirtmektedir. “Hikmet”in ihtiva ettiği mânâlardan biri de sonucun 

sebebe irca edilmesi, dengeli ve güçlü bir ilişki anlamını ifade eder ki, bir şeyin 

                                                           
491 Yazır, H.D.K.D, Cilt: II, s. 1235. 
492 Enbiya, 21/23; Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3347. 
493 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1034. 



100 

 

içinde saklı kalan ve sonucunda ortaya çıkacak olan fayda ve iyiliğe o şeyin hükmü 

ve hikmeti denilir. Ancak Elmalılı, hikmetten gözetilen mananın sırf bir fayda 

olmadığını, hikmetin faydadan daha özel ve gizil bir anlamı ifade ettiğini de 

belirtir.494 Mutezile düşüncesinde ise hikmet, her fiilde, ister fâil ister başkası için 

olsun, menfaat barındırmasıdır.495 Bu noktada her ne kadar ayrılmış olsalar da hem 

Mutezile kelâmcıları hem de Mâtürîdîler’e göre, Allah’ın fiillerinden hiçbiri hikmet, 

amaç, maksat, sebep, maslahat ve illeten mahrum ve bağımsız değildir. Allah’ın 

fiillerinde tüm bunların olması O’nun eksikliğinden ve eksikliğini tamamlamasından 

değil, O’nun kemâl sahibi olmasından dolayıdır.496 

Mutezile, hikmetten yoksun maksatsız fiili, akılsızlık ve boş olarak niteler.497 

Mâtürîdî sefehi, övgüye değer bir sonucu olmayan498 şeklinde tanımlarken, Elmalılı 

ise, ucu budalılığa varan hafiflik499 olarak anlamlandırmakta, Allah’ın hikmeti ise, 

insanlara aslâhı yaratması Allah için zorunlu değildir. Eğer böyle yapmazsa, cimrilik 

ve hafiflik yapmış olur. Bu ise O’nun şânından uzaktır.500 Elmalılı, Allah’a böyle bir 

zorunluluğun söz konusu edilmemesi gerektiğini söyleyerek Mutezile gibi 

düşünmemektedir. Kaldı ki, “Allah rahmetini dilediğine tahsis eder. Allah çok büyük 

lütuf sahibidir.”501 ayeti Allah’ın ihsan ve lütfunu dilediği kullarına özgü kılması hiç 

de Mutezile’nin görüşü gibi olmadığını gösterir. Zaten mecbur olanın lütufta 

bulunması abes bir iş olacaktır. O’na göre, hikmetin aslı ihsandır, hikmet sonucu 

meydana gelen şeyler ise hem ihsan, hem de kesbdir. Allah’a zorunlu değildir ki, 

Allah’tan bir ihsan olsun. Bundan dolayı bir yönden vehbî, bir yönden de kesbî 

sayılır. Kulun iradesi adî sebep, ilâhi irade ise hakiki ve muteber sebeptir. Önünde 

veya sonunda ilâhi iradenin olmasıyla meydana gelecektir.502  

                                                           
494 Yazır, H.D.K.D., Cil: II, s. 915. 
495 Ebu’l Muîn en-Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, vrk. 204 b 10-15. 
496 Kazanç, “Tanrı ve Kötülük, ss. 14-15. 
497 Kadı Abdulcabbâr, el-Muġnî, Cilt: XI, s. 59, 61, 64, 134; Eş’arî, Makâlâtü’l-İslâmiyyîn, (thk. M. 

Abdulhamid), Cilt: I, ss. 313-318; eş-Şehristânî, Nihâyetu’l-Ekdâm, s. 397; el-Cürcânî, Şerhu’l-

Mevâkıf, İstanbul, 1239, Cilt: II, s. 539. 
498 Ebu’l Muîn en-Nesefî, Tabsıratü’l-Edille, vrk. 205 a; Ayrıca Bkz. Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, 

s.114. 
499 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 234. 
500 Kemal Işık, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelamî Görüşleri, Ankara, 1967, s. 78; Mâtürîdî, Akaid 

Risalesi, (çev: Y.Z.Yörükan), İstanbul, 1953, s. 21. 
501 Bakara, 2/105; Âl-i İmran, 3/74. 
502 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s .914. 



101 

 

Yazır, Allah’ın âlemdeki hükmünü; hikmetin kendisi olarak tabir etmektedir. 

Eğer kendisine bir zorunluluk söz konusu olsaydı hikmetinin tezahürleri 

diyebileceğimiz iyilik ve kötülük işleyenlerin birbirinden ayrıldığı, günah işleyenlere 

azap ve cehennem, sevap işleyenlere ise mükâfat ve cennet hak olmasaydı büyük bir 

haksızlık olurdu. Böyle bir durum Allah’ın adalet ve hikmetine ters düşmüş olurdu. 

Ne var ki, Allah’ın ahdi, va’di ve tehdidi bildirilmiştir.503 

Elmalılı, hikmetin bir başka özel anlamından daha bahseder ki o, “icad”dır504; 

bu yalnızca Allah’a mahsus olmaktadır. O, iyi ve kötü her şeyin yaratıcısının Allah 

olduğunu söylemektedir. Bu fikri ile Ehl-i Sünnet anlayışını devam ettirdiğini 

görmekteyiz. İyilikler Allah’tan birer lütuf ve ihsan, kötülükler ise Allah’ın yardım 

ve inayetini kesmesi (hızlan) dır.505 Böyle olmakla Mutezile’nin iddiası gibi, kötüyü 

yaratan akılsızca ve cahilce bir iş yapmış da değildir.506 Elmalılı’ya göre, inançlı bir 

kimse bu olayların Hak’tan geldiğini bilir ve ardında hikmetler barındırdığından 

emin olur.507 Bu düşüncesiyle onun, Allah’ın fiillerinde maksad gözetilmesini doğru 

bulmayan Eş’arîlerin, ilâhi iradeyi sınırlandıracağı endişesiyle hikmetsiz fiillerin de 

bulunabileceği yaklaşımına katılmadığı söylenilebilinir.508 

           Mâtürîdî düşüncesinde hikmet, “her şeyin gerçek doğasını elde etmesi”509 

anlamındadır. Sonsuz ilim sahibi olan Allah, dünya hayatında meydana gelen her bir 

hadiseyi ve eşyayı özel bir plan ve kader doğrultusunda olacak şekilde hayır ve 

hikmetle yaratmıştır. Sınırlı bilgiye sahip insan ise olayların ancak kendine görünen 

kısmı ile meşgul olmakta ve algılayışı doğrultusunda yorumlamaktadır. Bu sınırlı 

algı ve bilgi kimi zaman hayır ve güzellik barındıranı şer olarak yorumlatmakta; 

yine, şer ve kötülük barındıran bir olayı da hayırmış gibi göstermektedir.510 Oysa 

insan, Allah’ın kurduğu hikmetli düzen karşısında hiçbir şey bilmemektedir. Nice 

beğenilmedik, olumsuz görünüşün arkasında bir hikmet bulunur. 

 

 

                                                           
503 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 396. 
504 Yazır, H.D.K.D., Cilt. II, s. 920. 
505 Yazır, H.D.K.D., Cilt. II, s. 1396. 
506 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 914-915. 
507 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 4755 
508 eş-Şehristânî, Nihâyetü’l-Ekdâm, ss. 397, 400; Râzi, el-Muhassal, s. 202; Râzî, el-Erba’în, s. 

350. 
509 Pessagno, “Mâtürîdî Düşüncede Kötülük (Kavramının) Kullanımları”, s. 463. 
510 Kehf, 18/60-82; Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3263.  



102 

 

2.5.AHLAKİ KÖTÜLÜK PROBLEMİ 

 

 Kur’an-ı Kerîm’de kötülük ile ilgili geçen kavramların daha çok insan 

fiillerine nispet edilmesi Kur’an’da ahlakî şerrin ön planda olduğunu göstermektedir. 

İrade sahibi insan çirkin şeyleri tercih edebilir; fakat terketmekle mükelleftir. Bu, 

onun, irade ve sorumluluk sahibi olmasından dolayıdır. Çirkin olanı tercih etmesi 

durumunda tercih ettiği o şeyin sonuçlarından da sorumlu olması gerekecektir. İyi ile 

kötü arasında tercih yapabilecek yapıda yaratılmış olan insan, seçimlerinin 

sonucunda ahirette ceza ya da mükâfat görecektir. Tezimizin bu başlığında ahlakî 

kötülüğün esas failinin insan olması dolayısıyla onun irade ve eylemleri hakkında 

değerlendirmelere yer verilecektir. Elmalılı, ahlakî kötülüğün varoluşunu insan ile 

ilişkilendirmiş; konuya yaklaşımında bunu merkeze almıştır. Ona göre insan, özgür 

iradeye sahip olan özerk ve ahlakî bir varlıktır. Eğer fiillerini zorlama altında kalarak 

yapmış olsaydı imtihan olmasının bir espirisi kalmayacaktı. Eğer günahsız ve hiç 

kötülük işleyemeyen bir canlı olarak yaratılmış olsaydı bu defa da Allah, kötülük 

yapan ve ardından O’ndan bağışlanma dileyen başka varlıklar var edecekti. 

 

2.5.1. Kudret-Kötülük İlişkisi 

   

İstitâat lügatte, kudret, kuvvet511, tâkat, itâka, vüsu’ yaklaşık manalarda 

kullanılmakla beraber aralarında bir takım farklar vardır.512 Kelamcılara göre 

eşanlamlıdırlar.513 Elmalılı, kavramı şöyle tanımlar: “İstitâa, fiilin itaat etme ve 

meydana gelmesini talep ve irade etmektir.” Kelamcılar tarafından kudret yerine 

kullanılan istitâat, kudret (güç yetirme)e bağlı olduğu için daha sonradan kudret 

şeklinde kullanımı yaygınlık kazanmıştır. Tam olarak anlamı “fiile yakın olan bizzat 

                                                           
511 Elmalılı, kuvvet ve kudretin durumu hakkında şunları söylemektedir: “Kudret, fiil ve terkin sıhhati 

demektir. Bu itibar ile kuvvetten farklılaşır. Kuvvet bir yöne bakarken kudret ise her yöne bakar. 

Mesela bir taş, kuvvet ile yuvarlanmaktadır. Yuvarlandığı yerden geri dönemez. Ancak kudret, tersine 

giderken sağa sola da dönebilir. Özetle kuvvet, zorunluluk ve çaresizlik; kudret ise seçme ifade eder.” 

(Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 260) 
512 el-Cürcânî, et-Ta’rifât, s. 19; Ebu'l-Muin en-Nesefi, Tebsıratü'l-edille, (2003), Cilt: II, s. 113; 

Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdiyye Akaidi, s. 124; Ebu’l-Buka’ Eyyüp el-Kefevî, el-Külliyât, (thk. 

Adnan Derviş-Muhammed el-Mısrî), Müessesetü’r-Risâle, Suriye, 1993, s. 109; Yazır, H.D.K.D., 

Cilt: I, ss. 632-633. 
513 Ebü'l-Muîn en-Nesefî, Tebsıratü'l-edille, 167 b; Bâkıllânî, et-Temhîd, vr. 12 a; Gölcük, Kelam 

Açısından İnsan ve Filleri, s. 124;  Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdîyye Akaidi, s. 124. 



103 

 

kudret” demektir. Ancak fiil için fiilden önce olan aletlerin ve sebeplerin hazır 

olması manasında da kullanımı bulunmaktadır.514  

        İnsan iradesi olan ve güç yetirebilen bir canlıdır. Elmalılı’nın insandaki bu 

kudretin keyfiyeti hakkındaki görüşlerini incelediğimizde bu konuda Mâtürîdî’nin 

düşünce tarzını aşan bir izâhının olmadığını görmekteyiz. O, bunu fiilden önce olan, 

sebeplerin uygun olması ve vasıtaların müsait olmasından ibaret olan kudret ve fiil 

ile birlikte oluşan kudret olmak üzere iki şekilde değerlendirmiştir. İşte biz burada bu 

güç ve kudretin kötülüğün meydana gelmesinde payının olup olmadığını ele alıp 

inceleyeceğiz. 

Mâtürîdî, Mücadele suresi dördüncü ayetinin kudretin ikiye ayrılmasının 

delili, olduğunu söylemektedir. 

Tebük Seferi’ne katılması emredildiği halde katılmayan münafıklar 

kendilerine gerekçe olarak güçlerinin yetmeyişini bahane bulmuşlardı. “Gücümüz 

yetseydi kesinlikle bizde sizinle beraber cihada çıkardık.” Yalan yere yemin 

edercesine, “Eğer biz cihada katılacak olsaydık ölüm tehlikesi karşısında bile hiç göz 

kırpmadan savaşırdık.” Oysa, “Allah bilir ki, bunların söylediklerinin aslı yoktur, 

bunlar kesin olarak yalancıdırlar.” Çünkü cihada çıkmak için güçleri ve türlü 

imkânları vardı Ancak cihada katılmayı istememişlerdi. Burada güçlerinin 

olmasından kasıt, sebep ve vasıtaların bulunmasıdır.515 Zaten bir teklifin olabilmesi 

mükellefte kudretin bulunmasına bağlıdır. Aksi halde Allah’ın adaletiyle 

bağdaşmaz.516 Dolayısıyla insan emredilenin aksini seçip kötü fiili tercih ettikten 

sonra aslında bu fiili işlemeye benim gücüm yoktu gibi bir bahane üretmemelidir. 

Zira başka bir ayette münafıklar adeta bu sözleriyle çeliştiği, güçlü oldukları 

iddiasında bulunuyorlardı.517 Buradan şunu anlıyoruz ki, insan sıkıştığı zaman 

kendini güçsüz ya da işine gelen bir durumda güçlü gösterebilen bir varlıktır. Bu 

durum aslında onun güç sahibi bir varlık olduğunu bize gösterir.  

                                                           
514 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1149. 
515 Yazır, H.D.K.D., (2012), Cilt: IV, s. 384; Tevbe, 9/12; Ayrıca Bkz. Kasas, 28/26; Neml, 27/39; 

Kehf, 18/67; Tevbe, 9/42; Al-i İmrân, 3/102; et-Teğâbün, 64/16. 
516 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 995. 
517 Al-i İmrân, 3/181. 



104 

 

“İstitâat” lafzının geçtiği hac ayetinde geçen istitâatla ilgili olarak Elmalılı, 

hacca güç yetirmenin518, beden, mal veya her ikisiyle olduğu görüşündedir. İmâm 

Şâfî bunu mali kudret, İmâm Mâlik yalnız bedenî kudret, Îmâm Âzam Ebû Hanife 

ise, hem mali hem de bedenî kudret olarak açıklamıştır.519 Eş’arî fiilden önce bir 

gücün varlığını reddeder. Ona göre, fiilden önce olup da bu fiilin oluşmasını 

sağlayanın bedenî istitâat değil; azık, binek, erzak gibi malla ilgili istitâattir.520  

Eş’arî’ye göre, “İstitâat fiil ile birlikte bulunur521 ve sadece birlikte bulunduğu 

fiile aittir. Allah’ın kendisinde bir istitâat yaratmadığı bir kimsenin, herhangi bir şeyi 

kesbetmesi imkânsızdır. Buna göre kesbin varlığı sadece istitâatin varlığına 

bağlıdır.”522 Fiil teorisini hemen hemen araz anlayışı üzerine kuran Eş’arî bunu şöyle 

izâh eder: Tek bir kudretin, iki irade, iki hareket veya iki benzer şeyi meydana 

getirmesi mümkün değildir.  Çünkü tek bir kudret yalnızca kendisiyle bulunduğu 

yerde, kendisiyle meydana gelen şeyin kudretidir. Eğer bu bir kudret, iki hareketi 

meydana getirmiş olsaydı, onları meydana getiren kudretin varlığı, her ikisinin de 

birlikte olmasını ya da art arda olmalarını gerektirirdi. Eğer bu tek kudretle iki 

hareket birlikte meydana gelirse, tek bir yerde, aynı anda iki hareketin birlikte olması 

gerekir. Şayet bu mümkün olsaydı, iki hareketten birisinin zıddı olan hareketsizliğe 

dönüşmesi de mümkün olurdu. Böyle bir durumda, herhangi bir mekânda hareket 

eden bir cevher, aynı anda sâkin olabilirdi. Halbuki böyle bir şeyin olması imkân 

dâhilinde değildir. Eğer bu iki hareketi meydana getiren tek bir kudret, onları art arda 

meydana getirirse, bu durumda –kudretin sürekli olmadığı delilini dikkate 

aldığımızda- fiilin mâdum olan bir kudretle meydana gelmiş olması gerekir ki, bu 

imkânsızdır.523 

Kudretin araz olduğunu kabul eden Mâtürîdî geleneği, Eş’arilik ve Mutezile 

ile bu konuda birleşirken; kudretin araz olması nedeniyle sürekli olamayacağı 

fikriyle Eş’arî düşüncesiyle benzer, Mutezile’den ise ayrılır.524 Mâtürîdî’ye göre 

arazlar kalıcı değildir ve yok olabilirler. Yok olma ihtimali bulunan şey, hep bir 

                                                           
518 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1149; Bkz. Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti, 

ss. 80-81; Ayrıca Bkz. Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdiyye Akaidi, s. 124. 
519 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1149. 
520 Eş’arî, el-Lüma’, s. 105; Krş. Îmâm Ebu’l-Yusr Muhammed, Ehl-i Sünnet Akaidi (Usûlu’d-Dîn), 

(çev: Şerafettin Gölcük), İstanbul, 1994, s. 169. 
521 Eş’arîler, kudretin fiil ile beraber bulunduğunu Hud suresinin 20. Ayetini delil göstermektedirler. 
522 Eş’arî, el-Lüma’, ss. 96-97; Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, ss. 234-235. 
523 Eş’arî, el-Lüma’, s. 96; Özdemir, İslam Düşüncesinde Kötülük, s. 234. 
524 Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti, ss. 82-83. 



105 

 

başkasına muhtaçtır. İhtiyaç duyma hâlinde olan, kendi kaim olamaz.  Bu bağlamda 

herhangi bir şeyin bir başkasında var olan bir bekâ ile süreklilik göstermesi mümkün 

değildir.525 

M. Hamdi Yazır, Allah’ın kullarına bahşettiği güç ve takatin onlara emrettiği 

görevlerden daha fazla olduğunu belirtir. Allah’ın emrettiği görevler bir sorumluluk 

gerektirir. Sorumluluk ise iradeye fazladan güçlük/zahmet yüklemek demektir, bu 

zahmet ise enerji tüketimini gerekli kılacaktır. Bu hikmetten dolayıdır ki, her 

yüklenen sorumluluk ona güç yetirebilme şartına bağlıdır ve her ferdin gücü ve 

kapasitesi nispetincedir. Bundan dolayı güç ve kapasitesi fazla olanın sorumluluk 

derecesi de bir o kadar fazla olacaktır ki Allah’ın adaleti gerçekleşmiş olsun. Yine, 

bir kimsenin uhdesine düşen sorumlulukların toplamı o kimsenin gücü ile orantılı 

olmalıdır. Öyle ki Elmalılı, sorumlulukların bazısında daha fazla kolaylık esasına 

dayanan zahmetsiz ve külfetsiz kudret-i mumekkine’den başka bir de kudret-i 

müyessire’den bahseder.526 Elmalılı gibi, Seyyid Şerîf el-Cürcânî (ö.816/1413)’nin 

de iki şekilde gruplandırdığı kudret-i müyessire’de yapılacak olan fiili kolaylaştırma 

esastır. Kolaylık ve imkân bu kudretle sabit olmaktadır. Cürcânî’ye göre bu ikisi 

arasındaki asıl fark hükümde yatmaktadır. kudret-i mümekkine teklif için temel olup 

kudretin mükellefte olmasına bağlı olarak teklifin varlığı vardır. kudret-i müyessire 

ise teklifin varlığı ile dolaylı olarak alakalıdır.527 

İlâhî tekliflerde kapasiteye göre olmak üzere bir kolaylık sağlanır. Külfet 

nimete göre olacak ki, yarar sağlanacağı yerde zarar vermesin. Aksi halde, teklif 

olmaktan çıkar te’dib olur.528 Yüce Allah’ın mükellef tutmasındaki rahmeti, insanlara 

zarar vermek değil, onları zarardan koruyup faydalı olana yönlendirmektir. Bu 

sebeple “Allah hiç kimseye gücünün yeteceğinden başka yük yüklemez.”529, yine 

başka bir ayette geçen “gücünüzün yettiği kadar Allah’tan korkun.”530 Yani Allah’a 

yaraşır şekilde, tam anlamıyla hakkını vererek Rabb’e kulluk görevini yerine 

getiremeseniz bile gücünüzün yettiği ölçüde muttakî olun, Allah’a itaatsizlikten 

                                                           
525 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 395. 
526 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 995-998. 
527 Cürcânî, et-Ta’rifat, s. 115;  Ebu’l Bekâ’nın Külliyât’ın da aynı taksimi görmekteyiz. Ayrıntılı 

bilgi için Bkz. Ebu’l Bekâ, el-Külliyât, ss. 708-709; Ayrıca Bkz. Yazıcıoğlu, Mâtürîdî ve Nesefî’ye 

Göre İnsan Hürriyeti, ss. 81-82. 
528 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 999-1000. 
529 Bakara, 2/286. 
530 Et-Teğabün, 64/16. 



106 

 

sakının.531 Elmalılı, bu ve bunlara benzer ayetlerle insanların güçlerinin yetmediği, 

ellerinde olmayan şeylerden hesaba çekilmeyeceklerinin ve bu konuda bir 

endişelerinin olmaması gerektiğini belirtir.532 Ona göre, “teklif mâlâ yutak”, insanı 

gücünün yetmedikleri ile yükümlü tutmak aklen mümkün olsa bile, bu yapılmaz.533 

Eş’arî’nin kâfirin iman etmeye gücü olmadığı tezini Kur’an ayetleri 

bağlamında değerlendirdiğimizde, onların bu kanaate varmalarında ayetlerin 

bütünsel yapısından uzak, siyak-sibaka dikkat etmeden yorumladıkları görülür. 

“Onlar hem hakkı işitmeye tahammül (güç) edemiyorlardı.”534 ayetinde inkârcıların 

güçsüz olduklarından değil, güçleri olduğu halde bile bile aksine davranıp, inkârları 

sebebiyle imana yanaşmadıkları ve iradelerini bu doğrultuda kullanmadıklarından 

bahsedilir. Ayetin sibakında geçen, onların “Allah adına yalan uydurup iftirada 

bulundukları, Allah yolundan döndürmeye çalıştıkları”, yaptıkları haksızlıklar gibi 

eylemlerinden hareketle bunu söyleyebiliriz. Yine aynı ayetin siyakındaki ayetlere 

baktığımızda ise iman edip iyi ameller işleyen itaatkâr kimselerin cennetle 

müjdelenecekleri haber edilir. “Bu iki ayrı grubun meseli, kör ve sağır ile gören ve 

işiten gibidir.”535 Buradan hareketle insanda fiile ait kapasite, dolayısıyla iman ve 

küfür istitâatinin bulunduğunu söylememiz mümkündür. Şu halde, insan, Allah’tan 

sakınma ve O’na imanla yükümlü olsa da küfre de imana da kabiliyetlidir.536 Allah 

Teâlâ kâfirlerin iman etmeyeceklerini bilmesine rağmen iman ile yükümlü tutmuştur. 

Elmalılı’ya göre bunda Yüce Allah’ın ilmine ters bir şey yoktur. Bunu şöyle 

açıklamak gerekir: “Bu, ilk yaratılışa göre üstesinden gelinemeyecek bir teklif 

değildir, güç yettiği için teklif edilmiştir. Gerçi “ikinci huy”537a göre güç yetmezdir. 

Fakat bunun için yapılmamış sadece bilinmiştir.”538 

Buradan şöyle bir sonucun çıkması da muhtemeldir: “Bir kudret zıt olan iki 

şeye elverişli olabilir, fakat aynı anda değil, dönüşümlü olmak suretiyle.”539 Çünkü 

                                                           
531 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5038. 
532 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 996. 
533 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 797; Ayetler için Bkz. Bakara, 2/233; En’âm, 6/152; A’raf, 7/42. 
534 Hud, 11/20. 
535 Hud, 11/24; Yazır, H.D.K.D, Cilt: IV, ss. 2768-2773. 
536 Yazır, H.D.K.D, Cilt: VII, s. 5020. 
537 Beşer iradesinin ilgisinin olduğu, kişinin zamanla kazandığı kötülüklerin alışkanlık ile içinden 

çıkılmaz  “ikinci huy” hâlini almasıdır. Bkz. Yazır, H.D.K.D., Cilt: I s. 229; Cilt: V, s. 3026; Cilt: 

VII, s. 5000.  
538 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 215; Bkz. Ebu’s-Suûd, İrşadü'l-Akli's-Selim, Cilt: VIII, s. 255; Yazır,  

H.D.K.D, Cilt: VII, s. 5021. 
539 Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdiyye Akaidi, s. 127. 



107 

 

her iki durumda da bir fiil söz konusudur, ancak nispet bakımından biri imana öbürü 

küfre ait kudrettir. Bir kimsenin herhangi bir zamanda mâsiyette bulunması 

mümkünken aynı kimsenin tevbe edip başka bir zamanda tâatte bulunması yine 

mümkündür. Aynı kudret hâli birbirine zıt olan iki şeye elverişli olabilir. 

 

2.5.2. İnsan Hürriyeti Meselesi 

 

Arapça “hür” kelimesinden türetilen “hürriyet”, “Köle olmamak” manasına 

gelir. 540 

Günlük hayatımızda genellikle “zorlama yokluğu” olarak kullanılan kavram, 

“akla dayanan seçme”, yine akılcı teorilere (Eflatun, Spinoza) göre, “akla uygun 

istek” gibi manalarda kullanılmakla beraber”, “eğilimlerin kendiliğindenliği”, “yasak 

edilmeyen her şeyi yapma”, “engellenmeden hareket etme gücü” ve “kişilere belli bir 

alanda hareket serbestliği tanınmasını ifade eden haklar veya bunların tümü” 

anlamlarında kullanılmaktadır.541 

İrade ve eylem hürriyeti542 hakkındaki fikirlerine yer vermek istediğimiz İbn 

Sina’ya göre hürriyet: “İnsanın yaratılırken sahip olduğu istidatlarını, yapmış olduğu 

fiilleri ile birlikte iradî olarak dengede tutabilme gayretidir. Bu gayret, gerilim ve 

şuur halidir.” O, “her fazilet, iki reziletin ortasındadır” ifadesiyle orta olma halini, 

                                                           
540 Bkz. İbn Manzur, Lisânu’l-Arab, Cilt: IV, s. 181;  Zebîdî, Tâcü’l-arûs, Cilt: III, s. 133; Meydan 

Larousse,  (1973), Cilt: VI, s. 81. 
541 Meydan Larousse, (1973), Cilt: VI, s. 82. 
542 Kimi düşünürler Seçme serbestliğinin, hürriyeti ele almada yeterli olmadığını düşünmektedirler. R. 

Savloz’a göre, “hürriyet”e “seçme”yle aynı anlamın verilmesi büyük karışıklıklara neden olacaktır. O 

bunu, “Nerede seçme varsa, orada daima hürriyet yoktur.” diyerek açıklar: Atom kapsüllerinin 

seçmesi ile insanın seçmesi arasında fark vardır. Atomun seçmesi kendiliğinden, insanınki ise 

kararlaştırılmıştır. Kendiliğindenlikle, düşünüp-taşınıp karar verme arasında fark vardır. 

Kendiliğindenlik hürriyet değildir. Hürriyet insana hastır, kökünde ise akıl ve irade bulunur. Nurettin 

Topçu, İradenin Davası, İstanbul, 1968, s. 9.  

      Görüldüğü üzere hürriyet ile seçme arasında mutlak bir bağın olmadığı iki farklı açıdan ele alınır. 

Birincisinde seçme ve hürriyetin ilişkisi olmadığı, ikincisinde ise her seçmenin hürriyetle bir ilgisi 

bulunmadığıdır. Bazıları ise seçimsiz bir hürriyetin bahis konusu olamayacağı gibi, hürriyetsiz bir 

seçme de olamayacağını söyler. Onlara göre hürriyeti yalnız fiilde aramak doğru değildir. Kapsüllerin 

kendiliğinden hareketleri de bir seçme değildir. Eğer seçme yapmadan fiile geçiliyorsa bu hürriyet 

değil, tayin etmedir. İnsanın ise seçim yapması lazım gelir. Kaldı ki seçmede hürriyet yoksa o vakit 

seçme diye bir şey söz konusu olamaz. Darbon’un ifadesiyle; “Seçme hürriyeti olmadan bilincin 

hiçbir fonksiyonu yoktur.” Necati Öner, İnsan Hürriyeti, Selçuk Yayınları, İstanbul, 1982, ss. 17-18. 

      Eylem terimi ise insanın “seçme” den sonra, hedefe ulaşmak için gösterdiği her türlü faaliyettir. 

“Seçme”, zihin içinde geçen bir olay; “Eylem” ise, verilen bir kararın zihin dışındaki uygulamasıdır. 

Başka bir ifadeyle “eylem”, düşüncenin dışa aksettirilmesidir. Bu faaliyet sayesinde hürriyetin olup 

olmadığı anlaşılır. Öner, İnsan Hürriyeti, s. 19. 



108 

 

her şeye yapısına göre dengesini vermek olarak açıkladığından, bu durumun ancak 

insan iradesinin çok güçlü bir şekilde devrede olmasıyla gerçekleşebileceğini 

söylemektedir.543 

Mutezile, durumları farklı olsa da insanların, hür iradeye sahip olduğu ve 

fiillerini kasıtlı olarak ve kişisel dürtüleriyle gerçekleştirdikleri konusunda görüş 

birliği içerisindelerdir. Fiillerin insan tarafından tiksinme gibi istenmeyip 

yapılmamasından kaynaklı gerçekleşmemesi de buna dâhildir.544 Yüce Allah bile 

olsa yine de fiil, failin irade etmesi, işlemesi ya da işlenmesine tiksinme gibi tüm 

durumlar yine faile aittir, başkasına nispet edilemez.545 Onlar insanı, kendi fiillerinin 

yaratıcısı ve yapıcısı olarak nitelemekten dahi çekinmemişlerdir.546 Çünkü onların 

literatüründe “yaratma”, “yoktan var etme” şeklinde değil, insan bağlamında, yapma, 

düzenleme, pratiğe yönelik bir plan ve takdire dayalı olarak hareket etme anlamında 

kullanılmaktadır. Onlara göre insan, bunu yapabilecek güçtedir. Mutezile, kulun 

yaratıcılığı ile Allah’ın yaratıcılığını aynı görmez. Onlara göre “yaratma”dan 

kastettikleri mana takdir etme, planlama ve tasarlama olduğu için kulların 

yaratıcılığı, Allah’ın yarattığı bazı araç ve sebeplere muhtaçtır.547  

Cebriye, insanın hür bir varlık olmadığını düşünmektedir. Onlara göre 

insanda irade kudreti bulunmamaktadır. Her şey yalnızca Allah’ın mutlak dileme ve 

iradesine bağlı olarak gerçekleşmektedir.  

Kaderiye’ye göre ise insan, mutlak özgür bir iradeye sahiptir. O adeta kendi 

fiillerinin yaratıcısı gibidir.  

Cebriye Allah’ın hayrı ve şerri yarattığını söylerken, kaderiye ise şerrin başka 

bir güç tarafından yaratıldığını; bu sebeple şerrin yaratıcısının Allah olmadığını 

kabul etmektedir. Dolayısıyla Cebriye insanın ahlaki sorumluluğunu yok sayarken, 

Kaderiye ise yaratıcının mutlak ve tam gücünü reddeder. 

                                                           
543 Deniz Gürbüz. "İnsan Hürriyeti", Eskiyeni Anadolu İlahiyat Akademisi Dergisi, Sayı: 28, 2014, 

ss. 171-172.  
544 Kadı Abdulcabbâr, el-Muġnî, Cilt: VII, s. 48, Cilt: VIII, s. 8, 16, 18, 25, 43, Cilt: IX, s. 15, 17, 19, 

25. 
545 Muhammed Ammara, el-Mu’tezile Müşkiletü’l- Hurriyeti’l- İnsâniyye, (çev: Vahdettin İnce) 

Ekin Yayınları, İstanbul, 1998, s. 111. 
546 Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî, Cilt: VIII, s. 3, 149; Bkz. Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdiyye Akaidi, 

s. 129. 
547 Ammara, el-Mu’tezile Müşkiletü’l- Hurriyeti’l- İnsâniyye, ss. 112-113; Bkz. Teftâzânî, Şerhu’l-

akâid, (2012), s. 79. 



109 

 

Eş’arî mutlak ilâhi irade anlayışına sahiptir. Kulun iradesi ise Allah’ın 

iradesinin sınırları dâhilindedir. Daha açık bir ifadeyle onlar “insan iradesi vardır”, 

ya da “yoktur” demekten kaçınmışlardır. İnsanda muhdes bir irade olmasını kabul 

etmekle beraber, bizzat kulun iradesinin olduğundan da söz etmemişlerdir. Bununla 

birlikte teklif ve sorumluluğu yok saymamışlar.548 İnsan fiillerindeki sorumluluğu 

reddeden Cebriye’ye benzememek için muhdes bir iradeden söz etmişlerdir. Bundan 

dolayı onlar, bazıları tarafından ılımlı Cebriyye anlamındaki “Cebr-i Mutavassıt” 

olarak adlandırılmışlardır. 

İnsan özgürlüğü meselesinin bir diğer kısmı insan fiilleridir. Eş’arî, insan 

fiillerinin Allah tarafından yaratıldığını, kulların fiillerinin mutlak sûrette Allah’ın 

iradesine bağlı bulunduğunu söylemektedir. O, bunu şöyle bir delille izâh eder: 

İnsanın istemesine rağmen onun fiilleri istediği doğrultuda değil, Allah tarafından 

belirli bir istikamette gelişir. Nitekim insanın yapmış olduğu fiiller, her zaman onun 

arzuladığı şekilde vâki olmaz.549 

Nasıl ki ıztırârî hareketin hudûsu, onun Allah tarafından yaratıldığına delil ise 

iktisap hareketi için de aynı durum söz konusudur. Iztırârî hareketin mekân ve zaman 

ihtiyacı, onun yaratılmışlığına delâlet etmektedir. İktisab hareketi için de durum 

aynıdır.550  

            Cüveynî, bu konuda “el-irşad” adlı eserinde, üstadının izini takip etmiştir. O, 

bu eserinde insan iradesinin fiillerine etkisi olmadığını söylerken, “el-Akîde”sinde 

insanın irade ve ihtiyar sahibi olmasını çekinmeden dile getirmiştir. Cüveynî, kudret 

ve iradeyi birbirine bağlı kılarak, insanın iradesi doğrultusunda bir gücü ve imkânı 

olduğunu kabul eder.551  

Mâtürîdî, insanda özgür irade olduğunu kabul eder. Çünkü Allah insanları 

imtihan etmek için onlara dünyada birtakım özellikler vermiş ve fiillerinde serbest 

bırakmıştır. Fiillerin yaratılması her ne kadar Allah’a ait olsa da onu işleyen insandır. 

Allah’ın insanlara vermiş olduğu bu özellik O’nun anlaşılması pek mümkün olmayan 

hikmetidir.552 İmam Mâtürîdî, insan hürriyetine sorumluluk ekseninde yaklaşır. İnsan 

hür iradeye sahip bir varlık olması sebebiyle sorguya çekilecektir. İsabetli ya da 

                                                           
548 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 93-94. 
549 Eş’arî, el-Lüma’, s. 70-71. 
550 Eş’arî, el-Lüma’, s. 74-75. 
551 Cüveynî, el-Akîde, Kâhire, 1948, s. 50 
552 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 304. 



110 

 

isabetsiz iş yapması imkân dâhilinde olan insanın bunun sonucunda yanlış yaptığı 

işlere karşı ceza alması gerekir. İnsan bunun farkında olur, bunu böyle bilince 

kötülüklerden korunur ve hikmete yönelmeye çalışır.553 

M. Hamdi Yazır, insanın iyi ve kötüyü istemede “irâde-i cüziyye”ye sahip 

olduğunu ve bir tercih hakkı bulunduğunu söylemektedir. Ancak bunun şöyle bir 

yanılgıya sürüklememesi gerektiğini de kesin bir dille vurgular: İnsanın irade-i 

cüziyye’si iş görmekte her zaman yeterli değildir. Kimileri ise istekleri başarıya 

ulaşmayınca ya da taraflarına bir zarar, kötülük geldiğinde cebriliğe meylederler. 

Böyle düşünmek iki yanlışa götürür. Birincisi, “istek”i yaratmak ifade eder ki, böyle 

bir şey insan için söz konusu bile değildir. Böyle düşünmek de sanki yaptığımız 

işlerde Allah’ın sonsuza kadar hiçbir müdahalesi olmadığı ve olmayacağı vehmine 

sürükler ki her iki iddia da batıldır. Şu unutulmamalıdır ki, her ne kadar O’nun 

muvaffak kılması ile bizim istek ve tercihimize uygun şekilde sonuçlar yaratılıyorsa 

da isteğimiz muhalifine Allah’ın dilemesiyle aleyhimize tasarruf icra etmeye 

gücünün yettiğinden emin olmalıyız. Elmalılı, Cebriye’de olduğu gibi insan iradesini 

yok sayan ya da Kaderiyedeki “insan kendi yaptıklarının yaratıcısıdır” diyerek kaderi 

tamamen yok sayan bir anlayıştan men etmiştir.554 Zira Kaderiye, insanın irade 

kudretine sahip olduğunu söyler. Bununla insanın tüm fiillerini Allah’ın iradesinden 

ayrı olarak, sırf kendi iradesiyle meydana getirdiğini kabul ederler.555 Elmalılı, bu iki 

yaklaşıma da katılmaz. 

Elmalılı, kompleks haline gelen bu meseleye mutedil bir bakış açısı 

getirmektedir. Ona göre insan, ne tam olarak mecbur, ne de fiillerinde kayıtsız şartsız 

özgürdür. O, kuvvetli hissettiğinde “hep ben”, zayıf düştüğü zamanlarda ise “hep 

sen” demek ister; karşı tarafı suçlar. Elmalılı her ikisini de doğru bulmamaktadır. 

Aslında meseleye herhangi bir yönden bakış, bir ve birbirinin aynısı olmaktadır. 

Sözde konuyu felsefî açıdan tetkik etmek isteyenlerin, çaresizlik yönünü ya da 

serbestlik yönünü inkâr etmeye hakları yoktur. Ona göre mecburiyet ya da 

serbestlikten herhangi birine bir makam vermek; bir diğerine de makam vermektir. 

                                                           
553 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 282. 
554 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 107-108. 
555 Öner,  İnsan Hürriyeti, s. 50. 



111 

 

Böylece sade zorlama (fatalizm) ile sade çaresiz bulunma (determinizm)556’nın 

mecburiyet iddialarını ve tam hürriyet  (liberalizm) davasında bulunanların “herkes 

istediği şeyi yaratmada serbesttir” iddialarını da hakikat terazisinde bir paya sahip 

görmez. “İnsanın çaresizlik yönü Allah’ın kudretine, seçim yönü de Allah’ın 

iradesine şâhitlik eder. İnsan, kendi başına bırakıldığında yok olmaya mahkûm, ilâhi 

kudretin yaratması ile de var olmaya mecbur olur; bununla birlikte o, Yüce Allah’ın 

rahmeti ile arzuladığı şeyi yapmada özgürdür. Böylece kaderinin bir bölümünü kendi 

isteği doğrultusunda çizer.”557 Diyebiliriz ki Elmalılı, insana hiçbir hürriyet alanı 

bırakmayan, aynı sebepler aynı neticeleri doğurur şeklindeki tam mecburiyet ya da 

“herkes istediğini yaratır” şeklindeki tam hürriyet iddialarını kabul eder. 

Allah, insanları hayat ve ölüm, mal ve evlat, hayır ve şerle imtihana tâbi 

tuttuğu için hak dini kabule zorlamamıştır. Çünkü zorlama iradeyi yok eder. İrade 

dışı hareketlerden ise insanın sorumluluğu söz konusu olmaz. Zorlama ile iman ve 

ibadet olmaz. Zorlama ile insan mümin değil, münafık yapılır.558 Demek oluyor ki 

dinin şartı akıl ve istemektir. Bunlar dinin ön şartı, dindarlığın ise rüknü 

olmaktadırlar. Akıl olmadığı takdirde dinle ilgili faaliyetler ve bununla ilgili 

sorumluluklar olmayacağı gibi, seçme hürriyeti bulunmadığı takdirde de dinin idare 

ve tesiri yani dindarlık bulunamaz. Dini bilmek kadar onu sevmek de dindarlığın 

şartıdır. Bu sebepledir ki, dinde ilimden ayrı bir de irade meselesi bulunmaktadır. 

Dinin meyveleri bizzat aslında iyi olan ve yarar sağlayan işlerdir. Bundan dolayı 

gerçek dindarlık, iyiliği sadece Allah katında iyi olduğundan dolayı istemektir. 

Allah’ın koyduğu kanunlardan oluşması Hak dini ayırıcı kılmaktadır. Dine uygun 

düşmeyen konular ise şahsi gayeler içerir. Bu durum ise Allah’a ortak koşmaya kadar 

varan tüm kötülüklere sürükler. Çünkü şahsi maksatlar içeren bir girişimde seçim 

hürriyeti berraklığını yitirir ve puslanır. Dolayısıyla güzel bir seçimle yapılmış iyiliğe 

                                                           
556 Âlem, maddî olarak determinizme bağlı görünse de insan açısından inanç halinde bile olsa, 

hürriyete açıktır. Çünkü hürriyetin kaynağı ruhtadır. “Hür” olabilen bir varlık olması insanın “şuur” 

sahibi olmasından gelmektedir.  “Aynı şuur hâli” ise, birden fazla tekerrür etmez. Çünkü o an bitmiştir 

ve artık tarihin bir başka anı yaşanmaktadır. Geçmiş, hal için uygun ortam meydana getirir, fakat 

sebebini tâyin etmez, yani hal, geçmişi saklamakla beraber kendine göre değiştirip yenileştirir de. 
Henry Bergson, Yaratıcı Tekâmül, MEB Yayınları, İstanbul, 1986, s. 18. 
557 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 80-81 
558 İsmail Karagöz, Din ve Vicdan Özgürlüğü, DİB Yayınları, Ankara, 2007, s. 69. 



112 

 

götürmez. Zaten şahsi maksat barındıran bir teşebbüs, iyiliğin dahi iyilik olmasına 

mâni olur.559 

Yardım Allah Teâlâ’dan, fakat istek bizdendir. Yani, bize istek yetkisi 

verilmiştir. Asıl güç ve kuvvet yetirebilmek bu istek ve yardımın birlikte olduğu 

andır. Buna cüz’î irade de denilir. Biri bizim isteğimiz öbürü ise isteğimizden başka 

olmak üzere iki iş vukua gelir. Bu iki iş bizimle vücut bulduğu için bize isnâd edilir. 

Bizimle ayakta duran bu şeylerin yakın sebebi biz olsak da tam olarak sebebi biz 

değiliz. Çünkü biz, aciz ve yardıma muhtacız. Elmalılı bunu şu şekilde tarif eder: 

“Elim ile iradem arasında bir ilişki söz konusu olmasaydı, elimi oynatamazdım.” O 

halde diyebiliriz ki, yaratma olgusunun meydana gelmesi yalnızca en yakın sebebe 

bağlı değil, tüm sebeplerin bir araya gelip toplanmasına bağlıdır. Demek ki, 

isteğimizle yaptığımız işler, isteyen ve yaratıcı arasındaki bağlılığın toplamını ifade 

eder. Yine, Elmalılı bunu şöyle bir örnek ile açıklar: Kurulmuş bir makina 

başlangıçta kendisini çalıştıracak bir çalıştırıcıya muhtaçtır. Makinayı çalıştırıcı ise 

bunu canındaki bir istek ve arzu ile yapar. İşte, makinistin canı ister ki makinaya eli 

gider de makina çalışır. Böylece hareket yok iken var olmuş olur. Bu üç aşama 

hayatımızın her ânında görmüş olduğumuz bir gerçektir. Görürüz ki, ne Cebriye veya 

maddecilerin yaklaşımı gibi insan ruhsuzdur, ne de insanı ruhun yaratıcısıdır.560 

Elmalılı, insanın elinde olduğunu savunduğu irade, istek, seçme ile kesbin, 

bizim bir ilişkimiz ile alakalı olduğunu belirtir. O, “varlığı istemek” ile “varlığın 

kendisi”nin aynı şey olmadığını söyler. Hemen akla şu soru gelebilir: İstemek bir iş 

olmaz mı? Ve “istemek” de bir “istek”e ihtiyaç duymaz mı? Dolayısıyla bunda 

teselsül, cebr veya yaratma gerekmez mi? O, buna şöyle cevap verir: “Burada 

teselsül yoktur, Çünkü herhangi bir şeyi isterken istek de onun içindedir. Cebr de 

gerekmez, çünkü iş zorlama ile yapılmamıştır. “İstek” mevcut bir şey olmadığından 

yaratılması da gerekmez. Bu, yalnızca varlıklar arasındaki bağ ile alakalı bir 

durumdur. Çünkü varlıklar arasındaki ilişki, bizatihi varlık olmamaktadır. 

Dolayısıyla bu tür bir ilişki varlığın kendisini yaratmak demek değildir.” İşte 

bunlarla istek ve iradenin varlık sınırı ve mahiyetindeki sırrı tümüyle ve iyice 

kavrayamamamız, Yüce Allah’ın asıl mahiyetini anlayamayışımızdan ve 

                                                           
559 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 84-85. 
560 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 106-107. 



113 

 

bilemeyeceğimizdendir. Fâtiha Sûresi’nde de, geçtiği üzere “Senden isteriz yardımı 

inayeti” ifadesi içerisinde istek yetkisinin bize verildiğine işaret edilir. Yardım ve 

kuvvetin sahibi ise Allah Teâlâ’dır.561 

Görüldüğü üzere Elmalılı, Mâtürîdî gibi insanın hür bir alana sahip olduğunu 

kabul etmekle beraber beşerî iradeyi ilâhi irade ile ilişkilendirmiştir. Ancak Eş’arî 

gibi de doğrudan ve tamamen ilintilendirmemiştir. “Allah Teâlâ haksızlık, 

acımasızlık ve kötülükleri irade eder” şeklindeki olumsuz bir nitelendirmeden 

olabildiğince kaçınmıştır. İnsan ve insanoğlunun işlemiş olduğu kötülükleri Allah’ın 

dilemesi ile doğrudan ilintilendirme O’nun merhametine uymaz ve bizlerin O’na 

karşı duymuş olduğumuz güveni zedeler. Bu sebeple irade edilmiş olan bu 

kötülüklerin işleyeni bakımından insana, kudrete yetkinlik bakımından da Allah’a ait 

olduğunu söyleyebiliriz. 

Kur’an’da insanın, Allah’ın yaratmış olduğu diğer varlıklar arasında özel 

olarak konumlandırıldığı ifade edilir.562 Onu diğer canlılardan üstün kılan bir özelliği 

insanın, iyi ve kötü davranışları ayırt edebilecek donanımda yaratılmış olmasıdır. Bu 

sebeple İmâm Mâtürîdî, iyi ve kötünün kendilerine beyan edildikten sonra 

insan/insanoğlu deneneceğini söylemektedir.563 İşte bu denenme sürecinde insana 

klavuzluk eden ve belki de onun diğer canlılardan üstün tutulmasında gerekçe 

gösterilen şey “irade ve eylem hürriyeti” dir.564 

Allah insanı meyyal olarak yaratmıştır. Her nefse iyilik, kötülük, kazanç ve 

zarar gibi çeşitli değerler vermiştir. “Şeytan”565 bunlardan daima fenalığı ister ve 

                                                           
561 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 106-107. 
562 Sâd, 38/75. 
563 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s.222 
564 Topçu, İradenin Davası, s. 9. 
565 “Şeytan” ın varlığı ve sürekli kötülüğe çağırması da başka bir tartışma konusudur. Onun her ne 

kadar kötülüğe davet etme gibi bir yönü olsa da beşer iradesinin kendi istekleri doğrultusunda hareket 

etme serbestiyesi bulunmaktadır. Yani o, bu davete uyar veya uymayabilir. Kur’an bizzat şeytanı 

değil, şeytan tarafından yapılan fiilleri “şer” olarak adlandırmaktadır. 

       Yine, şeytanın varlığı da sorgulanan bir başka meseledir. Allah, şeytanı yarattıktan sonra onda 

kibrin oluşmasına ve insanları fenalığa saptırmasına müsaade etmiştir. Ancak şeytan tarafından 

yapılan kötülüklere bir müdahalesi bulunmamaktadır.  Kendisine akıl ve irade bahşedilen şeytan, 

isyan edebilme kudretine de sahiptir. Böylelikle, kendi irade ve seçiminin kurbanı olmuş olacaktır. 

       Şeytanın yaratılmasındaki bir diğer rol, imtihanı tamamlayıcı bir unsur olmasıdır. Nefsin istekleri 

ve şeytanın davetine karşı temkinli bir hayat süren insan yaratıcı katında üst derecelere lâyık olacaktır. 

Özetle bizatihi şeytan şer değil, şeytanın oyuncağı olan insan iradesi şerdir. (Emine Öğük, “Kötülük 

Problemi Karşısında Etkili Öğreti: Hikmet ve Adalet”, Din ve Hayat: İstanbul Müftülüğü Dergisi, 

Sayı: 18, 2013, ss. 73-74. ) 



114 

 

fenalığa çağırır; “nefis”, fenalığa yönelir ve tüm gücüyle daima kötülüğü aşılar.566 

Beşer nefsi şehvet, günah ve kötülüğü arzular. Nefis, güç ve enerjisini, emrindeki 

aletleri o istikamette kullanır. Onun her ne kadar bu tür bir özelliği olsa da, insan 

fıtrat (yaratılış)ındaki bu istikamet daima iyiyi kötüye tercih edecek yapıdadır.567 

Öyle ki, o fıtraten adalet yolunu izlemeye eğilimlidir.568 Bu sebeple iyi olanı tercih 

edip kötü şeyleri takbih etmede insandan malumat sahibi olması istenmiştir.569 İşte, 

insan iradesi ve fiilleri bu noktada, imtihan, mükâfat ve ceza yine bu noktada 

gerçekleşecektir. İnsan, fiillerini hangi meşguliyet cihetinde sarfederse kazancı o 

yönde olacaktır. 

İyiliği tercih etme durumunda mükâfat hak, kötülüğün işlenmesi durumunda 

ise ceza hak olacaktır. Eylemin yaratıcısı Allah’a, eylemin işlenmesi ise insana aittir. 

İnsan, Allah’ın kendisine vermiş olduğu özellikleri kötü yönde kullanarak fiili 

işlemeye azmeder. Allah da bu doğrultuda o fiili yaratır. Fiiliyata geçiren insandır. 

Allah insanı bu şekilde yaratmasaydı, işlenmiş bir kötü fiil olmazdı. Dolayısıyla 

kötülüğü tercih eden bir iradeden de söz edilemezdi. 

Elmalılı, zorlamanın keyfiyeti ve fiil ile münasebetini şu şekilde izâh eder: 

Zorlama olduğu takdirde fiil henüz ortaya çıkmadan önce fiilin kaderi belirlenmiştir. 

Bu, iradeyi ortadan kaldırır ya da iradeye zarar verir. Fiilin sonucunda oluşan hayır 

veya şer, fiil sahibinin hakkı olmaz. Sorumluluk, zorlayana ait olur ki, zorlanan bu 

durumda bir alettir. Bu da cebir olmaktadır. Burada kazanç sahibi, zorlanan değil, 

zorlayandır. Ancak zorlama olmaksızın yapılmış olan inkâr, zulüm, fasıklık ve 

isyanın, isteğe bağlı olarak elde edilmiş müktesep bir fiil olduğunda kuşku yoktur. 

Müktesep bir fiil sonucunda gerekli olan ceza da azap da bu fiilleri işleyenin kendi 

kazancı, kendi hakkıdır ki, burada cebirden bahsedilemez; o kimse kendisine 

zulmetmiştir. Kurtuluş ve felaket yolları insanlara gösterilmiş, cennet ve 

cehennemliklerin durumları bildirilmiş, dinin sınırları belirlenmiş; hayır şerden, hak 

batıldan kesin çizgilerle ayrılmıştır.570 Buna rağmen irade gibi ilâhi bir lütfu kötüye 

kullanıp, Allah’a isyan ve O’nu inkâr edenlerin durumu zulüm değil de ne olur?571 

                                                           
566 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 2873. 
567 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 230; Cilt: VI, s. 3823; Bkz. Cilt: VIII, s. 5840. 
568 Hadduri, İslam’da Adalet Kavramı, s. 72. 
569 Mâtürîdî, Kitabu’t-Tevhîd, s. 221. 
570 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 862. 
571 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 860. 



115 

 

Görülüyor ki Elmalılı, Allah’ın, insanlara irade ve tercih hakkı verdiğini; insanın 

seçimleri sonucunda fiillerinden sorumlu olacağına özellikle dikkat çeker. 

İyilikler sürekli yapıldığı takdirde alışkanlık haline gelir. Kötülükler de 

iyilikler gibi âdete dönüşmesiyle bir huy haline gelir. İlk yaratılışta insan iradesinin 

rolü yoktur. Fakat alışkanlığa dönüşmesinde insanın bu hissesi önemlidir. Bununla 

birlikte yaratma yine Allah’ındır. Elmalılı, inkârcıların kabul etmeyişlerindeki 

inatlarının sonucunda kendilerinde inkârın bir “huy” hâline geldiğini 

söylemektedir.572 İnsanın kalbi âdeta bir güzergâh gibidir. O, bir yandan yaratılmışı 

alır, diğer yandan yaratılacağı kazanır. Allah başlangıçta meyle muhatap bir kalp 

vermiştir. Eğer bir kalp vermeseydi ya da onu mühürlenmiş bir şekilde veya 

kötülüklerin “huy” haline geldiği bir şekilde verseydi, tamamen cebir olurdu. Oysa 

durum böyle değildir.573 Hülasa, Allah insanı ilk yaratmada alışkanlıklar kazanmamış 

halde yaratmıştır. İnsanın irade sahibi olması ve bu doğrultuda işlemiş olduğu fiilleri 

güzergâhının yönünü tayin edecektir. Eğer yönünü kötülüklerden yana ve bunda 

ısrarcı olarak hatta inkârdan yana çevirirse artık onda bu, alışkanlık hâline gelir. 

“Yaptıklarının bir kısmını Allah kendilerine tattırsın diye insanların kendi 

ellerinin kazandığı şeyler yüzünden karada ve denizde fesad ortaya çıktı.”574 

Ayetiyle ilgili olarak Yazır şunları hatırlatır. İnsanın hür iradesiyle yaptığı 

fiillerindeki yanlış tercihler sonucunda fıtrata aykırı olacak şekilde küfür, ahlaksızlık, 

adaletsizlik, türlü hevesler baş göstermiştir. Allah, hak dinden ayrılmasınlar ve başka 

yola sapmasınlar diye kendi yapmış oldukları fiillerinin cezasının bir kısmını bu 

âlemde tattırmıştır.575 Yani, esasında evrende düzen ve ondan yarar sağlanılacak pek 

çok element bulunmaktayken, insanlar iradelerini kötü kullanmaları sebebiyle 

bozulma yaşanmıştır. 

Elmalılı, Allah’ın irşadının tesirli olabilmesi ve zafere ulaştırması için 

kendisine hitap edilen kimselerin fiillerinin, ihtiyarî fiiller olmasını âdeta şart koşar. 

Çünkü Kur’an bütün insanlara irşad gayesiyle inmiş olsa bile, hepsi bunu kabul 

etmeyecek veya herkes isteyerek doğru yolu seçmeyecektir. Kimisi bunda iradesini 

harcama ile bile meşgul olmayacaktır. Aslında insanlığın fıtratı genel hitap 

                                                           
572 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 2475; Cilt:  I, s. 236;  Cilt: V, s. 3026;  Cilt: VII, s. 5000. 
573 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 215.  
574 Rûm, 30/41. 
575 Yazır, H.D.K.D., Cilt:  VI, s. 3832. 



116 

 

kabiliyetine uygun donatılmış olsa da, kiminde bu, kötü alışkanlıklarla bozulmuş 

belki de ortadan kalkmıştır. Buradaki hitabın asıl faydası, hüsn-i ihtiyar kabiliyeti 

olan kimselerde olacaktır.576 

 

2.5.3.Fiil ve Kesb-Kötülük İlişkisi 

 

Allah’ın irâde, kudret ve yaratıcılığı karşısında beşerî iradenin konumu ve bu 

iradenin fiile olan tesiri merak konusu olmuştur. Zira fiillerinin niteliğine göre ödül 

ve cezanın muhatabı olarak konumlandırılan insanın sorumluluğunu açıklamada bu 

konu hakkındaki perspektiflere kısaca yer vermek istiyoruz. 

 Mutezile içinde kesbin hür insan fiili anlamında kullanılışına zıt olarak, üç 

farklı kesb teorisinden bahsedebiliriz; bunlar Dırâr, Neccâr ve Şehhâm’ın teorileridir. 

Dırâr ve Neccâr, insanın kendi fiillerinin yaratıcısı olduğu fikrini reddederek, onların 

yaratıcısının Allah olduğunu, insanın ise yalnızca onların müktesibi olduğunu öne 

sürer. Ancak onlar, kesbin yaratıcısı hakkında görüş ayrılığı yaşarlar. Dırâr, kesbin 

yaratıcısını insanın kendisi görürken; Neccâr ise, onun yaratıcısının Allah olduğunu 

düşünür. Bu ikisine muhalîf Şehhâm, genel Mutezili görüşü muhafaza ederek, 

Allah’ın insana fiilini yaratma gücü verdiğini; yine, insana Allah tarafından verilmiş 

bu güçten insanın mahrum bırakılabileceğini de ileri sürerek Mutezile’den bu 

yönüyle ayrılır. Eğer, bu gerçekleştiğinde insanın fiillerini onun adına yaratan Allah 

olur. Böylelikle, Şehhâm’a göre, insanın fiili tümüyle Allah’ın yaratması ya da 

bütünüyle insanın kesbi olduğu halde,  Dırâr ve Neccâr’a göre, insanın her fiili hem 

Allah’ın yaratması hem de insanın kesbidir.577 

W. Montgomery Watt ve bazıları, kulun iradî fiilinin tarifi haline gelen 

“kesb” yahut “iktisab” kavramının ilk temsilcisi olarak Dırâr b. Amr (ö.200/815)’ı 

kabul eder.578 Dırâr’ın Mutezile’den ayrılma gerekçesi, insanların fiillerinin mahluk 

oluşu fikri ile bir fiilin iki failden meydana gelişi düşüncesi idi ki iki failden ortaya 

çıkan fiili, bu iki failden biri, Allah Teâlâ yaratır ve öbür fail olan kul ise, bu fiili 

iktisab eder; ve Allah’ın, kulların fiillerinin gerçek faili olduğu, insanların da bu 

                                                           
576 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 167-168. 
577 Wolfson, Kelâm Felsefeleri, s. 514. 
578 Bu teoriyi ilk ortaya atanın Ebû Hanife (h.150-767) veya Dırâr b. Amr (ö.200/815)’ın olduğu 

söylense de netleşmeyerek, muallakta kalmıştır. 



117 

 

fiillerin gerçek faili olduğu düşüncesi onu Mutezile’den ayıran sebepti.579 

Muhtemelen bu düşüncenin gayesi, irade sahibi insanın seçimleri sonucu ortaya 

çıkan fiilleri ile cansız objelerin fiilleri arasındaki ayrımı göstermekti. 

Eş’arî, İbane’sinde kesb terimini bilinen bir şeymiş gibi açıklama 

yapmaksızın takdim ederek o, “Allah’ın mülkünde insanların Allah’ın dilemediği bir 

kesbinin olamayacağını söyler” ki, bununla kastettiği insanların kesbinin Allah 

tarafından yaratıldığıdır.  Bununla “O dilediğini yapar.”580 ayetini kendilerine delil 

olarak alırlar. Eş’arî, kesbi kabul etmekle beraber insana verilen özgürlüğü 

kısıtlamaktadır. 

Mâtürîdîler kesbin “(insanın) kudretinin iki mümkün fiilden birine yöneltmesi 

olduğunu ve bunun (Allah tarafından) yaratılmadığını” söylemektedir. Onlar 

tarafından benimsenen “kesb teorisi”ni şu şekilde ifade edebiliriz: Allah, insanda  

“meyl”, “dâiye” ve “ihtiyâr” gibi nefsin güçlerini yaratır ki, bunlarla insanı iki 

mümkün fiil arasında seçim yapmaya götüren güçler kastedilir. Allah’ın insanda bu 

güçleri yaratması sonucunda, insan ihtiyâr ettiği iki mümkün fiilden birini elde etmek 

için “kesin karar” kudretinin “mahalli” durumuna gelir. İnsan, “kesin karar”ını 

bulduğu anda, Allah onda iki mümkün fiile doğru genel bir hareket yaratır ve insan 

kesin karar kudretinin mahalli olmasından dolayı, kendisinde Allah tarafından 

yaratılmış olan o genel hareketi iki mümkün fiilden birine doğru çevirir. İşte, 

Mâtürîdî’lerin “kesb” dediği, onda Allah tarafından yaratılan genel hareketi, iki 

mümkün yönden birine döndüren insandaki bu “kesin karar” kudretidir.581 

Kesb meselesi müstakil bir çalışma olacak kadar geniş hacme sahip 

olduğundan daha fazla teferruata girmeden mezheplerin mesele hakkındaki 

fikirlerine yer verdikten sonra, bu konuda mezhepsel kavgalardan uzaklaşarak 

Elmalılı’nın konuya ilişkin fikirlerine yer vermeye çalışalım. Onun -özellikle- ahlâkî 

kötülük hakkındaki görüşlerinin anlaşılabilmesinde kesble ilgili fikirleri ehemmiyet 

arzetmektedir. 

Elmalılı, “kesb” ve “iktisab”ın bir ve benzer mânâya kullanıldığı gibi, farklı 

mânâda kullanıldıklarını belirttikten sonra, “Kesb” kelimesinin üç farklı kullanım 

                                                           
579 W. Montgomery Watt, İslamın İlk Dönemlerinde Hür İrade ve Kader, (çev: Arif Aytekin), 

Bereket Yayınları, İstanbul, 2011, s. 139. 
580 Hûd, 11/109; Büruc, 85/16; Wolfson, Kelâm Felsefeleri, s. 524. 
581 Wolfson, Kelâm Felsefeleri, ss. 549-550. 



118 

 

alanından bahseder: Bunlardan birincisi, bulmak ya da, ele geçirmiş olmak şartı 

olmaksızın bir şey istemek ve uğraşmaktır ki, irâde-i cüz’iyye, bir güç harcamaktır. 

Yazır, kesb ve irâde-i cüz’iyye’nin aynı anlama geldiğini ifade eder. Yani burada, 

özgür irade vardır. İkincisi kesb, “isabet”tir ki bu, istediğine sahip olmaktır. Türkçe 

kazanmak mânâsında ticari anlam ifade eder. Öyleyse “iktisab” bu mânâya gelecek 

şekilde kullanıldığında, dönüşümlü fiil haline gelir ve kazanmak, yani başka bir 

kimsenin kazandırmasıyla kazanmak mânâsına gelecektir. Bu mânâ üzere Râgıb el-

İsfahânî şunu söyler ki: “Kesb gerek kendisi, gerekse bir başkası için kazandığına, 

iktisab ise yalnızca kendisine olacak şekilde yararlandığına denilir. Bundan ötürü 

her kesb iktisab değildir, lâkin her iktisab kesbdir.582 Bu yüzden iktisab şehvet ile, 

kesb ise hikmet ile alâkalıdır. İşte ayrı ayrı bu mânâların hepsi itibarıyla “Herkesin 

kazandığı hayır kendisine, yaptığı kötülüğün zararı yine kendisinedir.”583 ayetini 

Elmalılı, “Herkesin kesbettiği şey kendi lehine, iktisap ettiği ise kendi aleyhinedir.” 

şeklinde tefsir etmiştir. Çünkü o, kesb ve iktisabın ilgi alanlarından dolayı “ما كسبت ” 

kelimesindeki “ ما ” ile “ ما   اكتسبت ” kelimesindeki “ ما ” nın anlamları arasında ayrım 

yaparak birincisini Allah’ın teklif ettiği hayır, ikincisini ise Allah’ın kendisinden 

men ettiği şer ile tefsir etmiştir.584 

Elmalılı, insanın sorumlu bir canlı olduğunu özellikle belirterek onun 

sorumluluğunu şöyle ifade etmektedir: “Yaratılış kanunları tüm âlem için geçerli ve 

mecburidir. Ancak insan için özellikle başka bir kanundan daha söz edilir ki, bu da 

‘istek’ ve ‘emek kanunu’ (kanun-ı taleb ve kesb) dur. İşte insanın sorumluluğu 

buradadır.” Herkes kendi kazancına bağlı olarak yaşamaktadır. Başlangıçta sahip 

oldukları fırsat ve yeteneği kötü değerlendirenler daha fazla zarara uğrarlar. O vakit, 

o meşhur ve itibarlı soylar, bir anda utanç verici oluverirler.585 Peki, herkesin kazanç 

ve zararı kişinin kendi azim ve emeğine tabi olacaksa, sosyal yardımlaşmanın ne 

anlamı olacaktır? İsrailoğulları kıssalarında, onların birbirlerinin mirasçısı olarak 

yaptıkları işlerle methediliyor olmaları çelişki olmaz mıdır? Doğrusu bu ifadeler 

mutlak görünmemektedir. 

                                                           
582 Râğıb el-İsfehânî, el-Müfredât, s. 430; Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, ss. 998-999. 
583 Bakara, 2/286. 
584 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 998. 
585 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 509. 



119 

 

Evlatların iman ederek atalarının izlerini takip etmeleri ve kurtuluşa ermeleri, 

onların kendi fiilleri olmaksızın sırf atalarının yaptıklarıyla olmamaktadır. Onlar 

imanlı olarak çalıştıkları takdirde atalarının feyzinden istifade etmiş olacaklardır.586 

İşte, tâbi olmak koşuluyla zürriyetin köke katılması bu takdirde makul 

karşılanmaktadır. Buradan hareketle şu söylenir ki, “İlâhi lütuflar kazancın 

başlangıcından, arasında ve sonunda hep vardır.” Burada vurgulanmak istenen şey, 

kişilerin birbirlerine olan yardımlarının inkârı değildir; sosyal yardımlaşmanın 

önemine değinilmekle birlikte, insanların kendi seçimleri sonucunda meydana 

geldiğini göstermeye delil içindir. Bu suretle “herkes kazancından sorumludur” 

denir. Herkes kendi günahından sorumlu tutulacağı gibi, herkesin kazancı da kendi 

çalışmasına bağlı olarak seçimlerinin bir sonucu olmaktadır. Çalışmasının asıl 

karşılığı da bu dünyada değil ahirette görülecektir.587 

Elmalılı, insanın kurtuluşunun kazancına bağlı olduğunu şöyle bir örnekle 

izâh eder: İnsan bir rehin gibi tutsaktır. Kazanç, yani faaliyet gösterme veya kendisi 

için faaliyette bulunulan iş, insan için âdeta bir borç gibidir. İnsan da bu borca karşı 

Allah yanında bir rehineye benzemektedir. Eğer faydalı işler yapar ve güzel kazanç 

sağlarsa borcunu ödemiş olur. Çünkü mutluluk ve felâketi ona bağlı (mütenâsib) dır. 

Eğer, bir faaliyet göstermez veya kötü işlerde çalışırsa o takdirde kendisini 

yükseltemez. İşte bu yüzden “Herkes kazancına bağlıdır.” denir. “Her can 

kazandığıyla rehin alınmıştır.” şeklinde tefsir edilmiştir. 

Elmalılı, “Sizi yaratan O’dur. Böyle iken kiminiz kâfir, kiminiz mümindir.” 

ayetinin tertibe delalet eden “ فا ” ile “فمنكم ” şeklinde yan cümle olarak yer 

verilmesinin, küfür ve iman fiillerinin takdir edilip yaratma (halk) cihetiyle Allah 

Teâlâ tarafından, çalışılıp kazanılması (kesb) yönüyle de insan eliyle gerçekleştiğini 

belirtmektedir.588 Ebu’s-Suûd, ilk yaratılışın en güzel şekilde olduğunu 

vurgulamaktadır. Ona göre, kimi bu yaratılışın aksi olacak şekilde küfrü seçmiş ve 

kâfir olmuş, kimi ise yaratılış amacına uygun bir biçimde hareket ederek imanı 

seçmiş ve mümin olmuştur. Aslında kula vâcip olan da tam olarak bu olmaktadır. 

Herkes ‘halk’ ve ‘icad’ nimetine ve bununla ilgili nimetlere şükretmesi gerekir. O, 

insanların yaratılışlarında imana kabiliyetli ve güç yetirebilir oldukları halde imandan 

                                                           
586 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 4554. 
587 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 510. 
588 et-Teğabün, 64/2; Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5021. 



120 

 

başka küfrü de tercih edip türlü gruplara ayrıldıklarını söylemektedir.589 Bu 

ayrılmada Cebriye’nin yaptığı gibi iradeyi soyutlamak veya Mutezile gibi yalnızca 

yaratışı kula nispet etmek doğru değildir. İki cihetin ikisine de işaret edilir.590 Özetle, 

iman ve küfür fiilleri Allah tarafından yaratılmıştır. Ama Allah’ın imana rızası 

olduğu halde küfre rızası yoktur. Dolayısıyla bu fiillerin yaratılmasında insan iradesi 

tâli ve mukteza sebep olduğundan “içinizden kimi kâfir kimi mümindir” 

buyurulmaktadır.591  

Elmalılı, Mâtürîdî düşüncede olduğu gibi “halk” fiilini Allah’a, “kesb”i ise 

insana izâfe etmiştir.592 “Yaratma”nın kullara nispeti irade, çalışma ve 

kazanmayladır. Fiilin varlık sahasına çıkma yönü olan ilk kısmı vardır ki, bu; Allah’a 

isnad edilir. İnsanın rol oynadığı ikinci kısım ise, varlığa çıktıktan sonra olan “kesb” 

(işleme-çalışma) aşamasıdır. İnsan fiillerinin yaratıcısı değil müktesibidir. 

Bir eylem, zina, hırsızlık vb. belli organlar ile yapıldığı gibi inançsızlık, 

kıskançlık, böbürlenme gibi yalnızca kalp ile de gerçekleşebilir. İşte “günahın açığı 

ve gizlisi” deyimi ile birisi aşikâr şekilde yapılan kötü fiil; öbürü ise, isterse 

görünmez olarak yapılmış olsun, fena olduğu apaçık ve ortada olan fiil kastedilir. 

Bundan dolayı, “kötü fiilin açığını da yapmayın, gizlisini de.” ayeti bunu ifade eder. 

Çünkü günah, kötülük, kötü fiil demektir.   ِالِإثْم   ي كْسِبوُن   ال ذِين   إن  “ne olursa olsun günah 

kazananlar” ifadesiyle insanın kesbinin taalluk edebildiği kötü fiiller kastediliyor 

olmalıdır.593 Bu sebeple Yazır’a göre, her türlü küfür ve kötülükten sakındırma, iman 

ve iyiliğe teşvik mânâsına gelen “Allah her ne yaparsanız görmektedir.” 

buyurulmaktadır. “ بما تعلمون ” ifadesi ile insanın kesbinin taalluk edebildiği tüm 

fiiller kastedilir olmalıdır ki, Allah tüm bunlardan haberdardır. Ayrıca, sırf vehbî ve 

cebrî olan fiillerde bir yükümlülük bulunmayacağından burada tehdit, ihtiyarî fiillere 

yönelik olmaktadır. Böylece teklife muhatap olmanın mânâsı, kulun irade etme ve 

seçmesi/ihtiyarı Allah Teâlâ gerçekleştirdiğinde ilâhî hikmet icabı, yaratılacak her 

türlü sonucun kulun sorumluluğunda olmaktadır.594 

                                                           
589 Ebu’s-Suûd, İrşâdü Akli's-Selîm, Cilt: VIII, s. 285. 
590 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5021. 
591 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5022. 
592 “Kesb” ve “Halk” Kavramlarına Ayrıntılı Bilgi İçin Bkz. Nûreddin es-Sâbûnî, Mâtürîdîyye 

Akaidi, s. 131. 
593 Yazır, H.D.K.D., Cilt: III, s. 2039. 
594 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5023. 



121 

 

İnsanda meydana gelen fiili ikiye ayırabiliriz. Bunlardan biri insanın elinde 

olmayan titreme, hapşırma gibi hareketlerdir ki, bunlar ızdırârî fiillerdir. Bir diğeri 

ise insanın irade ve kudretinin taalluk ettiği, kendi seçimiyle olup Allah’ın yarattığı 

ihtiyârî fiillerdir ki, işte bu yön,  kötü fiilin oluşmasında esas rol oynayan kısımdır. 

Zira insan, ihtiyar ve iradesini harcadığı doğrultuda sorumluluğu üstlenmiş olacaktır. 

Kur’an-ı Kerim’de yer yer geçtiği gibi insan, özel ve güzel bir yaratılışa 

sahiptir. O, varlık sahasına çıktığı ilk günden bu yana gerek ontolojik gerekse eylem 

yönüyle her açıdan tartışılagelen kompleks bir varlık olmuştur. Eğer ona sorumluluk 

yüklenemeyecekse özel şekilde yaratılmışlığını belirtmeye ne gerek vardı? 

Yaratılmış diğer mahlûkattan onun konumunun ayrı olduğunu belirtmenin bir mânâsı 

olmazdı. Ya da ona tamamen pasif bir değer yükleyip onu otomat bir canlı saymak 

ona atfedilen sorumluluk ile bir çelişki barındırmaz mıydı? İşte kesb teorisinin 

nirengi noktalarından bir tanesi de insana verilen değer olmuştur. Bu anlamda 

Elmalılı, Eş’arî’nin aksine insana verilen özgürlüğün daha fazla olduğunu belirterek 

yine insanın kendi eylemlerinin yapıcısı (fail) olduğunu ve ihtiyar edip kazandığı bu 

eylemlerinden sorumlu olarak sorguya çekileceğini belirtir. Dolayısıyla ona göre, 

kötü fiilleri Allah’a isnad edip insanı bundan ilişiksiz tutmak doğru değildir. Bu, 

Allah’ı fail atfedip yapılan her kötülüğe meşruiyet kazandırmaktan başka bir şey 

değildir. Elmalılı, isyan, küfür gibi kötü fiilleri katiyen Allah’a isnad etmez. Esasen 

kötülüğü yasaklayıp iyiliği emreden Allah’tır. Kötülük Allah’a izâfe edilmiş olsaydı 

ödül ve ceza, cennet ve cehennemin mânâsı olmayacaktı. İnsan teklife muhatap 

olandır, bu sebeple yaptığı eylemlerden sorumlu tutulandır. Allah, insana doğru yolu 

gösteren ve onun yapacağı/yaptığı fiili yaratandır. Fiilin işleyicisi olan insan, hele ki 

kötü bir fiil yaptıktan sonra bununla benim bir ilişiğim yok dememelidir. 

 

2.5.4.İnsanın Kötülükle İmtihan Ve Terbiyesi 

 

“İptilâ” ve “belâ” tecrübe ve imtihan mânâsınadır ki, iki ayrı mânâyı 

barındırır: Biri bir şeyin aslını öğrenmeyi ve bilmeyi istemek ki, bu mânâ Cenâb-ı 

Allah hakkında mümkün değildir. O gizli ve açık, her ne varsa bilmektedir. Diğeri 

ise, imtihan muamelesi yapmak mânâsında bir istiaredir ki, bir şeyin iyi ve kötü 

yönlerini, yetersiz ya da üstün yanlarını ortaya koymaktır. İmtihanda, imtihan edilen 



122 

 

açısından tam bir mihnet söz konusudur ki, bu açıdan imtihan kavramı zahmet 

gerektiren işler için kullanılmaktadır.595 Kulun nefsânî temayülleri karşısında Cenâb-

ı Hakk’ın kullarına olan buyrukları külfet ve zahmeti gerektirecektir. Böylece kulun 

seçimleri doğrultusunda ecir ve cezaya sebep olan hâl ve davranışlar ortaya 

çıkacaktır. Bu durum, kulun gelişimine ve ruhî olarak olgunlaşmasına yardımcı 

olacaktır. İşte, bu itibar ile tecrübe ve imtihan olarak da isimlendirilmektedir.596 

Darlık zamanında imtihan etmekle bolluk zamanında imtihan etmek 

birbirinden farklıdır.597  Fecr Sûresi 15. ayetinde geçen “  ُه م   ”ona ikram eder“ ” ف أ كْر 

cümlesi Ebu’s-Suûd ve Alûsî tefsirinde “ikram etmek ile nimete boğmak, imtihan 

etmekle muradın aynıdır.”598 şeklindeki ifadeyle Elmalılı, ince bir farka işaret 

etmektedir. Ona göre, bu “fâ” sebebiyye (sebep bildiren fâ) olduğundan burada 

amaç, kayıtsız ve tam bir ikram ve nimetlendirme değil, imtihan ve teklif etmek 

hikmetiyle kayıtlı bir ikram ve nimetlendirmedir. Bundan dolayı bu ikisi arasında 

fark vardır. Gafil insan, dünyada olan ikram ve nimetlendirmelerin imtihan 

hikmetiyle yapıldığından habersizdir; ve hemen “Rabbim bana ikram etti” der, 

aceleci davranır. Ne zaman ki Rabb’i onu sabrı üzere ebedi mükâfat için imtihan eder 

ve bundan dolayı rızkını kısarsa, o hemen “ Rabb’im bana bakmadı ” der. Rızkın 

darlığını hakirlik olarak algıladığından imtihan hikmetinden anlayışsızdır. “ كلا ” 

“Hayır, hayır” imtihandan ötürü olan dünyadaki refah ve bolluğu ikram saymak ya 

da rızık darlığını horlanmış olarak algılamak yanlıştır. Çünkü bu ikisi de imtihandan 

dolayıdır.599 Kötü zannettiğimiz bir şey, Hak katında neticede bir ikram; ikram 

zannettiğimiz ise, belki zelilliğe kadar götürecektir. Allah bilir, biz bilemeyiz.600 

Bundan dolayı “ne yitirdiğinizi düşündüğünüz fırsat ve üstünlük, ne de size ilişen 

kötülüklere üzülmeyiniz.”601 

İnsanlar kıtlık, darlık, açlık, afetler, yaralama, korku, mal eksikliği, can kaybı, 

kazanç ve evlat yoksunluğu gibi daha pek çok acı ve sıkıntılar ile imtihan edilecektir. 

                                                           
595 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 347;  Cilt: I, s. 490; Cilt: II, s. 1251. 
596 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, ss. 490-491. 
597 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, s. 5407; Bkz. Cilt: VIII, s. 5808. 
598 Ebu’s-Suûd, İrşâdi'l-akli's-selîm, Cilt: IX, s. 156; Âlûsî, Rûhu'l-Meânî, Cilt: XXX, s. 160. 
599 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, ss. 5807-5808. 
600 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VIII, ss. 5807-5808; Bkz. Cilt: II, s. 756; Ayrıca Bkz. Cilt: V, s. 3168. 
601 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1204. 



123 

 

Bu musibet602lere karşı gösterilen tavır doğrultusunda ahirette karşılıklar 

verilecektir.603 Elmalılı, “Her halde mallarınız ve evlatlarınız bir fitnedir.”604 

ayetinde geçen “fitne” kavramını, bir takım hayırlardan, itaatlardan alıkoyan bir 

“imtihan” ve “sıkıntı” olarak tanımlar.605 Dolayısıyla dünya işlerine fazlaca bağlı 

kalınmamalıdır. Başa gelen musibetten dolayı takınılan tavır önemlidir. Elmalılı, bu 

aşamada isyan etmeksizin atıl bir bekleyişin değil; çözüm odaklı sabrın önemini606 

vurgulamaktadır. Çünkü “Sabır ve korunma işi azmi gerektiren bir iştir.”607 İmtihan 

ilk bela ve musibet zamanında olmaktadır.608 Bu sebeple ümitsizliğe düşülmemeli, 

Allah’a duadan asla vazgeçilmemelidir.609 

Allah, kimini bolluk kimini ise darlıkla dener. Bu yüzden imtihan sürecinde 

eşitlik arama doğru ve gerçeğe uygun değildir. Bu, kimini darlık anındaki sabrı 

kimini ise bolluk zamanındaki şükrü ile denemekten başka bir şey değildir. Herkesin 

eşit şartlarda imtihan edilmesini arzulamak, bütün ilâhî sistemin değişmesini 

arzulamak anlamına gelecektir. Sonsuz ilâhî hikmetin bir gereği olarak bu şekilde 

kurulmuş dünya düzeninde, insanlar arasında ortaya çıkan göreli eşitsizlikler ise, 

yine imtihan sürecinin bir parçası olarak değerlendirilmelidir. Hiç kimsenin geçici 

dünya hayatındaki mağduriyetlerden dolayı ilâhî adaleti töhmet altında bırakmasını 

haklı çıkarabilecek bir mazereti olamaz.610 

Elmalılı, kötülüklere karşı gösterilen mücadelede sabrı her ne kadar övse de 

sabırsızlığı da bir o kadar yermektedir. Zira sabırsızlık; hemen her şeyin olmasını 

istemek demektir Oysa mahlûkat, zamana tâbi yaşar ve terbiye kanunundan 

geçirilmek üzere yaratılmıştır. Bu bakımdan her şeyi bir anda ve hemen olmasını 

                                                           
602 “Mümine eziyet verecek her şey, onun için bir musibettir” (Câmiu’s-Sağir, c.II, (282) 6323). 

Musibete karşı ilk anda gösterilen tavır ehemmiyetli olmakla beraber, kişinin musibet zamanında 

üzülüp ağlaması da caizdir. Çünkü yoğun üzüntü zamanlarında insan kendisine büsbütün engel 

olamayabilir.  Bu da sorumluluğu gerektiren bir husus olmamaktadır. Çünkü nefsin gücü yettiği yere 

kadar teklif vardır. Nitekim Peygamber efendimiz oğlu İbrahim’e üzüntü duyup ağlamıştır. Ancak 

feryad u figan eyleyip, döğünmek ve benzeri aşırılıktır, bu caiz değildir. (Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 

2907.) 
603 Yazır, H.D.K.D., Cilt. I, s. 548; Cilt: II, s. 1251. 
604 Et-Teğabün, 64/15. 
605 Yazır, H.D.K.D., Cilt: VII, ss. 5038-5039. 
606 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1265; Yazır, H.D.K.D., Cilt. I, s. 544. 
607 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1251. 
608 Yazır, H.D.K.D., Cilt: IV, s. 2412. 
609 Çünkü kul ile Allah arasındaki çok yönlü, karmakarışık ve karşılıklı münasebetlerden haberleşme 

münasebeti içerisinde aşağıdan yukarı doğru olan dua; iki kutup olan Allah ile insan arasındaki 

karşılıklı münasebette çok etkili yoldur. Bkz. Izutsu, Kur’an’da Allah ve İnsan, ss. 70-71, 182 
610 Özdemir, İlâhî Adalet ve Rahmet Penceresinden Kötülük ve Musibetler, ss. 99-101. 



124 

 

istemek, aslında hiçbir şey isteyememektir.611 Belki de şerri istemektir. “İnsan hayra 

dua eder gibi, şerre de dua eder veya şerri davet eder. O pek acelecidir.” Sabır ve 

tahammül konusunda çok aceleci davranan insan, ahiret hayatına dair kazanacağı 

yararlı işleri de sırf bu acelesinden dolayı bazen ertelemektedir. Çünkü bir şeyin 

olmasını, aslında gerçekleşeceği zamandan daha önce bir zamanda olmasını bekleyen 

kimse, istediği şeyden yoksun edilmekle terslenir. Bu yüzden müminler sabır ve 

tedbir ile hayır için dua etmelidirler.612 

Yüce Allah dilediği kimseyi ve dilediği zamanda musibete uğratır. Bundan 

dolayı kimse bundan kaçarak kurtulurum demesin. “Uyanıklık yaptık, ihtiyatlı 

davrandık, musibet bizi bulmadan işimizi gördük” hiç demesin.613 “Çünkü mülk 

O’nun elindedir”614, “O, dilediğini yapandır.”615 Bir musibet vâki olacaksa olur.  Ve 

mümin ya da münafık birbirinden ayırmak gibi hikmetleri de kendisinde barındırır.616 

Mâtürîdî’ye göre, insanların bir suç işlemedikleri halde, Allah tarafından bazı 

mihnetler ile imtihan edilmesinin hikmeti, insanların günah işlemeleri takdirinde 

ahirette kendilerini bekleyen acı ve büyük bir azap olduğuna ikaz içindir. Bu tür 

cezaların inkârcılar ve inkârlarında inat edenler için olması ise, yine ikaz etme ve 

başka kimselere inkârcıların helak edileceklerine ibret olması içindir. Bu cezalar 

Allah’ın va’idinden sonra olmaktadır. Bu itibarla, Mâtürîdî’ye göre, kötülükler, 

insanın dünya ve ahiret yurdunda iyiliklere ulaşması gibi faydalar barındırdığı için 

olmaktadır.617 

Allah’ın yarattığı şeyler arasında yararlı ve tehlikeli gibi zıt örneklerin 

bulunması, insana ahiret hayatı için ne ile karşılaşacağı hakkında tasavvur etme 

imkânı sunacaktır. Bu sebeple, cezalandırılmak istemeyen insan bu dünyada 

kötülüklerden kaçınıp Allah’a taâte yönelecektir. 

                                                           
611 Yazır, H.D.K.D., Cilt: I, s. 545. 
612 Yazır, H.D.K.D., Cilt: V, s. 3168. 
613 Yazır, H.D.K.D (2012), Cilt: IV, s. 395. 
614 Mülk, 67/1; “Yerde ve gökte, tüm kâinatta, dünya ve ahiret tasarruf ve saltanatı, yaratma ve 

ortadan kaldırması, ele geçirme ve idare etmesi, emretmesi ve hükmünü yerine getirmesi kısacası her 

şey O’nun kudret elindedir. Mülk hakkı, bizzat kendisinin ve mülkün hakikati mutlak şekilde 

doğrudan doğruya O’nun kudreti altındadır. Mülkünde dilediği gibi tasarruf edendir.”(Yazır,, 

H.D.K.D., Cilt: VII, s. 5154.) 
615 Hûd, 11/107. 
616 Yazır, H.D.K.D., Cilt: II, s. 1227. 
617 Fethi Kerim Kazanç, Mâtürîdî’nin Kelam Sisteminde İlâhî Adalet ve Kötülük Meselesi Üzerine Bir 

Çözümleme, Uluslararası Sempozyum: Orta Asya Alimlerinin İslam Medeniyetine Katkıları, 

Kırgızistan, 2019, ss. 160-161. 



125 

 

Görüldüğü üzere Yazır, imtihan konusunu ahirette alınacak büyük mükâfat 

teorisiyle ilişkilendirmiştir. Bu sebeple başa gelen kötülüklere karşı gösterilen sabrın 

ve metanetin önemini vurgulamaktadır. Bu sabır, tamamen pasif bir özellikte 

değildir; itaatkâr ve azimkâr bir sabrın ahirette bu faydalanmadan nasiplenebileceğini 

belirtmektedir. Ancak bu tip bir imtihan açıklaması kötülük problemi ile ilgili 

günümüzdeki insanların tüm kaygılarını cevaplamamaktadır. Peki, yeryüzünde insan 

olmanın anlamı açıklanmadan yalnızca ahirette verilecek mükâfat ile 

ilişkilendirmeye çalışmak bu problemi halletmeye yeterli gelir mi? Zira kötülük 

olmazsa insan olmaktan bahsedilemez. Ben kimim? Neden bu dünyada kötülükler 

var? Bu ve buna benzer sorular insan olmanın verdiği kaygılardır. Bu kaygılardan 

haberdar olmadan sorunu halletmeye çalışmak oldukça güç görünmektedir. 

Elmalılı’nın tefsrinde bu kaygıların cevabını göremiyoruz. 

Herkesin başına hayatta bir kötülük geldiğinden dolayı kötülük problemi çok 

önemli bir argümandır. Biz konuyu felsefî bir problem olarak ele almış olsak da 

aslında, insanların günlük hayatlarında yaşadığı duygusal bir problemdir. Bu sebeple 

problemin bir de duygusal yanı bulunmaktadır. Başına kötülük gelen ve bundan 

dolayı çok üzülen birinin o andaki psikolojisi ne sabrı ne de mükâfat teorisini 

anlamaya elverişlidir. Bu sebeple konunun psikolojik ve sosyolojik gibi başka 

yönleri de bulunmaktadır. Problem, bu yönleri ihmal edilip bu yönlerinden 

soyutlanarak ele alınmamalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

 

SONUÇ 

Kötülük Problemi, yüzyıllar boyunca pek çok düşünürün tartışageldiği ve 

anlamaya çalıştığı ancak tam anlamıyla çözüme kavuşmayan bir problem olmuştur. 

Tarihî açıdan epey eskilere dayanan bu sorun ‘evrendeki kötülüklerin iyi bir Tanrı ile 

bağdaşmadığı’ savı ekseninde dönmektedir. Hem Batı hem de İslam dünyası çözüm 

arayışlarına girmişlerdir. 

Kötülük anlamındaki “şer” kelimesi ve müterâdif kullanımlarının Kur’an-ı 

Kerîm’de sık sık geçmesi nedeniyle bu sorun,  müfessirlerin de anlamaya çalıştığı, 

üzerinde konuştuğu ve yer yer tartışmalara girdiği bir mesele olmuştur.  Bu 

çalışmamızda, çok yönlü kişiliği ile tanıdığımız Kelâmî perspektife de sahip bir âlim 

olan Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın bilgi hazinesi niteliğindeki Hak Dini 

Kur’an Dili adlı eserinde Kötülük Problemini nasıl değerlendirdiğini ele almaya 

çalıştık. 

Bir müellifin yaşadığı dönemden bağımsız kalması mümkün değildir. 

Elmalılı, siyasî çalkantıların çok yoğun olduğu bir dönemde yaşamıştır. Kendisi 

siyasetle yakın olmasına rağmen tefsirini siyasî mülahazalara değinmeden ele 

almıştır. O, savaşın olduğu ve halkın topyekün mücadele ettiği bir döneme tanık 

olmuştur. Yine o, İstiklâl Mahkemesi tarafından idama mahkûm edilmesinin 

ardından beraat ettirilmesi akabinde bir daha sokağa çıkmayıp münzevi bir hayatı 

tercih etmiştir. Biz de bu çalışmamızda, köklü ve hızlı değişikliklerin yaşandığı bir 

dönemde yaşamış olan bir âlimin bakış açısından kötülük problemine dair 

değerlendirmelerinde ne gibi bir etkisinin olduğuna yer vermeye çalıştık. 

Elmalılı, Kötülük Problemine Kur’an merkezli yaklaşmakla birlikte 

mezhepsel tartışmalara da yer vermektedir. Ancak kelamî problemlerde Ehl-i Sünnet 

anlayışının dışına çıkmamaya özen göstermektedir. Onun kötülük problemine 

yaklaşımı daha çok Îmam Mâtürîdî’nin görüşleriyle benzerlik taşımaktadır. O, 

tefsirinde yararlandığı kaynaklarda probleme ilişkin kısımlarda mezhepsel 

tartışmalara yer vermekle birlikte görüşlerini serdederken mezhep ismi 

kullanmamaktadır. 

 

Elmalılı, iyiliği “varlık” kötülüğü ise “yokluk”la ilintili olarak 

değerlendirmektedir. Ona göre iyilik varlık belirtirken kötülük ise varlıktan 



127 

 

uzaklaşmanın bir sonucunu ifade etmektedir. Nimetler varlık müjdesi verdiklerinden 

dolayı iyi olmaktadır. Elem ve ızdıraplar ise bizi yokluk ile korkuttuklarından dolayı 

kötüdürler. Öyleyse, varlık, özünde salt iyiliği barındıran yokluk ise salt kötülüğü 

ifade edendir. Elmalılı’ya göre bir şey kötü ve çirkin olsa bile varlık belirttiği sürece 

iyi olmaktadır. Bu durumda varlıktaki eksiklik salt kötülük değildir; onda kemâlin 

olmamasıdır. 

Elmalılı, insanın, duygularıyla hareket eden, kısıtlı bakış açısına sahip, sınırlı 

bir varlık olmasından dolayı herhangi bir şeyi kötülük olarak algılayabileceğini 

belirtmektedir. Bu sebeple kimine göre iyi olarak yorumlanan herhangi bir durum bir 

başkası açısından kötü olarak değerlendirilecektir. Yazır’a göre zamanın hızla akışı, 

dünyada devam edegelen değişim ve gelişim karşısında insanın ilgi, istek ve 

ihtiyaçlarındaki değişme arasındaki uyumsuzluk kötülük olarak anlaşılabilmektedir. 

Dolayısıyla bu kötülükler arızî nitelik taşımaktadır. 

Hamdi Yazır, kötülüklerin, kişilerin algılayışına, zamana, duruma, varlığın bir 

yönünü temsil etmesine, bir olayın başlangıç ve sonucuna bağlı olarak pek çok harici 

sebepten ötürü değişkenlik gösterdiğini söylemektedir. Yine, yaratıcı ve yaratılan 

arasındaki ontolojik farktan dolayı mahlukât tarafından yapılan iyi ve kötü 

değerlendirmesi Allah katında geçerli değildir. Bu itibarla bir fiil, bizatihi kötü 

değildir; atfedilen nitelikler onu kötü yapmaktadır. 

Hamdi Yazır, realitede kötülüklerin varlığını kabul etmekle beraber varlığı 

kabul edilen kötülüklerden hareketle yaratıcı ile yaratılmış âlem arasında 

uyumsuzluk olduğu fikrini kabul etmemektedir. Yazır, bu durumun bizi mantıksal bir 

çelişkiye götürmeyeceğini söyler. Hatta bu kötülüklerin Allah’ın varlığının 

delillerinden olduğunu söylemektedir. Üstelik realitede varlığı kabul edilen bu 

kötülükler çok değil, azdır. O, hem kötülüklerin hem de Yaratıcı’nın aynı anda 

varolabileceğini söyler. Yazır, bu görüşüyle Matürîdî’nin yaklaşımını devam 

ettirmektedir. Yazır’a göre evrende esas hâkim olan düzendir. Kâinata baktığımızda 

ondaki her bir parça bu düzene işaret etmektedir. Ancak bu dengenin bozulmasında 

azamî ölçüde insan faktörü etkili olmaktadır. Düzensizlik şeklinde algılanan bu 

durum ise kişilerin buradaki hikmeti görememelerinden kaynaklanmaktadır. 

Elmalılı, evrendeki her şeyin yaratılışında hikmet olduğunu düşünmektedir.  

Hayır ve şer olduğu kabul edilen her şey, “hikmet” kavramının tezahürleridir. O, 



128 

 

körü körüne yapılmış olan işleri hikmetsiz bulmaktadır. Allah’ın fiillerinde 

hikmetsizlik bulunmamaktadır. Elmalılı, kötü olarak nitelenen bir fiil de bile, iyi ve 

kötüyü birbirinden ayırıp iyinin değerini ortaya çıkarma, Allah’ın varlığını ve 

birliğini ispat etme, evrendeki düzeni sağlama, insanlardaki irade eğitimini 

tamamlama gibi pek çok yararlar bulunduğunu söylemektedir. Merhamet ve adalet 

sahibi Yüce Yaratıcı’nın şânına yakışan hikmettir. Yaşanan olayları anlam 

yükleyerek yorumlamak başa gelen sıkıntıları, fizikî afetleri ve ahlakî eziyetleri bu 

düzenin bir parçası olarak görmek insanın hayata bakış tarzını olumlu yönde 

etkileyecektir.  

M. Hamdi Yazır, hayır ve şerrin Allah katından olduğunu söylemektedir. 

Şerrin yapılmasına bakan yönü özgür iradesi ile onu seçen insana ait olmaktadır. 

Aslında yaratmanın bizatihi kendisi iyiliklerden oluşmaktadır. Varlığın başlangıcında 

mutlaka bir iyilik bulunmaktadır. Ancak sonrasında oluşan bir takım arızî 

sebeplerden dolayı kötü olarak nitelendirilmektedirler. Cüz’i irade bu noktada etkin 

rol oynar. Maddeye olan düşkünlüğü ile bilinen insan doğası iyiliklerin yanı sıra 

kötülükleri de gerçekleştirecek bir yapıda yaratılmıştır. Onun maddeye olan meyli ve 

bunda aşırıya gitmesi özünde iyi olarak yaratılan varlıkların kötüye dönüşmesine 

sebep olmaktadır. Bu yüzden dinsel metinlerde insanların ölçüyü aşmaması ve 

dengeli davranmaları önemle vurgulanmaktadır. 

Ahlakî düzlemde, kötülük sorunu açısından insan ile alakalı en önemli kısım, 

insanın irade hürriyeti meselesidir. Elmalılı, Allah’ın, kâinatta vuku bulacak tüm 

şeyleri ilmi ezelisi ile bilip tayin ve takdir ettiğini söylemektedir. Bununla beraber,  

Allah, insanın fiillerini onun irade ettiği ve sebep olduğu şekilde Levh-i Mahfûz’a 

yazmıştır. Yani kâfiri küfre, mümini imana zorlamamıştır. Bu durumda insan, kendi 

fiillerini yapmayı dileyen; Allah da bu fiilleri yaratmayı irade eden olmaktadır. 

Elmalılı, irade meselesinde insanın iradesinin Allah’ın irâdesi ile ilişkili 

olduğunu savunmaktadır. İnsanın iradesi mutlak ya da Allah’ın irâdesinden 

tamamıyla bağımsız değildir. Ona göre Allah Teâlâ’nın irâdesi, güç ve kudretinin bir 

kısmından insan da feyizlenmiştir. Bununla alakadar ki Allah Teâlâ hidayette olmayı 

bile insanın iradesine, bu yolda vermiş olduğu emek ve kararlılığa bağlamıştır. 

Bundan ötürü insan eylemlerinden sorumlu bir varlıktır. İnsanın fiillerindeki esas rol 



129 

 

Allah’a ait olsa da itâat-ma’siyet, şükür-küfür gibi vasıfları itibarıyla etkin rol insana 

ait olmaktadır. 

Elmalılı düşüncesinde kötülük problemi, Allah-âlem ilişkisi çerçevesinden 

ziyade insan-evren bağlamında ele alınmıştır. Yazır’a göre Allah Teâlâ insana irade 

hürriyeti vermiştir. İnsan, kendisine verilmiş olan bu kabiliyeti yanlış kullandığından 

dolayı evrende pek çok kötülüğün oluşmasına neden olmaktadır. Konunun en can 

alıcı noktası ise hür iradenin neden olduğu kötülüğü Allah’ın önceden bildiği halde 

niçin engel olmadığı meselesidir. Elmalılı’nın bu meseleye imtihan espirisi şeklinde 

yaklaştığı görülmektedir. Sorumlu olmak hür iradeye sahip olmanın bir bedeli olarak 

düşünülebilinir. Kötülük olmazsa insan olmaktan bahsedilemezdi. Ahlakî kötülükler, 

insanın sorumluluk sınırları dâhilinde kendi seçimleri sonucunda ortaya çıkmaktadır. 

Bu yüzden bu kötülüklerin azalmasını sağlamak, oluşmasına engel olmak ya da 

ortaya çıkmasına neden olmamak insanoğlunun gücünün yettiği, elinde olan 

imkânlardandır. 

Kâinat bir yaratıcı tarafından eksiklik, azlık, çokluk, zıtlık ve kusurluluk 

içeren bir düzende yaratılmıştır. Bu nitelikler onun düzensizlik değil bilakis çeşitlilik 

içerisinde düzen barındırdığını göstermektedir. Elmalılı, Mâtürîdî düşüncesinde 

görüldüğü gibi tüm bunların Allah’ın yokluğunun ya da kötü bir yaratıcı olduğunun 

değil, varlığının ve iyiliğinin delillerinden biri olduğunu söylemektedir. 

Yaratılmışlardaki bu noksan yaratıcının kusurlu olduğu anlamına gelmez. Eğer 

yaratılan mükemmel bir şekilde yaratılmış olsaydı yaratılan ile yaratıcı arasındaki 

ontolojik farktan söz edilemezdi. Kâinatta mükemmellik aramak ölüm gerçeğini 

görmezden gelmek demektir. Çünkü ölüm, yaratılmışlara mahsus bir durumdur. 

Ölüm olmasaydı ahiret, cennet, cehennem ve imtihan gibi kavramlar anlamsızlaşırdı. 

Dolayısıyla evrende mükemmellik arama fikri daha büyük sorunları beraberinde 

getirmiş olacaktı. Ölüm, yaratılmışlardaki acziyet belirtisidir. Bu acziyet insanın 

Allah ile olan bağını güçlendiren bir unsur olmaktadır. Düzen ve nizam barındıran bu 

evrende sürekli bir eksiklik aramaktansa ondaki hikmeti görebilmek insanın hayata 

karşı bakışını pozitif anlamda etkileyecektir. 

Sözde varoluşsal nedenlerden dolayı varoluşu istememek, varolan düzene 

itiraz etmek ve düzeni var edene isyan etmek kişinin kendisine ve etrafındaki kişilere 

zarar vermekten başka bir anlam ifade etmeyecektir. Allah-âlem-insan ilişkisi 



130 

 

bağlamında olaylara menfi yaklaşmak yerine müspet değerlendrimeler yapmak 

kişinin karamsarlık girdabından çıkmasına yardımcı olacaktır. Elmalılı’nın başyapıt 

niteliğindeki tefsirini incelendiğimizde kötülük sorunu ile birlikte, bu gün tüm milleti 

alakadar eden ne kadar problem varsa birçoğunu eserinde işlediğini ve bunlara 

çareler bulmaya çalıştığını görmüş olduk. 

Bu sorunun çözümü azamî derecede insana bağlıdır. Sorunun temelinde yatan 

nedenlerin tespiti, bu olumsuzluklara karşı alınacak önlemler, konu hakkında doğru 

bilgilendirme ve bilinçlenme, seçimlerimiz bu sorunla mücadele etme adına önemli 

faktörler arasında yer almaktadır. 

Elmalılı, problemin çözüm minvalinin, kâinatta süregelen bu düzenin hikmet 

sahibi bir yaratıcı tarafından gerçekleştirildiğine, imtihan gereği denenen 

insanoğlunun ahirette karşılıklarını göreceklerine ve tüm bu haksızlıkların telafi 

edileceğine inanan inançlı bir kimsenin bakış açısından geçtiğini söylemektedir. 

Çevreye baktığımızda zengin, fakir, hasta, sakat, sağlıklı, kimsesiz vb. gibi 

farklı durumlarda insanlar görmekteyiz. Bu kişilerin farklı şartlarda imtihan 

edildiklerine ve Allah Teâlâ’ya kulluk görevi açısından tâbi tutuldukları sınavı 

geçecek davranışlar göstermediklerine şahid olmaktayız. Elmalılı’ya göre bu durum, 

Allah Teâlâ’nın insanlar hakkında en iyi/aslahı yaratmadığını göstermektedir. O, bu 

noktada kullanılabilinecek en doğru kavramın hikmet olduğunu belirtir. Herkesin eşit 

şartlarda imtihan edilmesi Allah Teâlâ’nın kurmuş olduğu bu düzenin iptali 

anlamındadır ki, böyle bir durum Allah hakkında söz konusu olamaz. Herkesin eşit 

şartlarda imtihan edilmesi demek, sevgi, sabır, sorumluluk, yardımlaşma, adalet, 

şükür gibi pek çok değerden mahrum kalmak anlamına gelecektir. Ancak bunlar 

kötülük sorunu karşısında insanı olgunlaştıran temel değerlerden olmaktadır.  

  



131 

 

KAYNAKÇA 

Abdulhamit, İrfan, İslâm’da İ’tikâdî Mezhepler ve Akâid Esasları, (çev: M. Saim 

Yeprem), 3. Baskı, Marifet Yayınları, İstanbul, 1994. 

Akbaş, Muhsin, Yahudi Düşüncesinde Holocaust ve Tanrı, 1.Baskı, Ayraç 

Yayınları, Ankara, 2002. 

Akman,  Mustafa, “Kelâmî Perspektifle Elmalılı Hamdi Yazır”,  Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt: 10, sayı: 50, 2017, ss. 833-862. 

Aktürk, Eyüp, “Mantıksal Bir Sorun Olarak Kötülük”, Ekev Akademi Dergisi, Sayı: 

62, 2015, ss. 35-50. 

Albayrak, Halis, “Elmalılı M. Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışı,” Elmalılı M. Hamdi 

Yazır Sempozyumu,  TDV, Ankara, 1993, ss. 152-168. 

Albayrak, Halis,  Kur’an’da İnsan-Gayb İlişkisi, Şule Yayınları, İstanbul, 1996. 

Albayrak, Halis, Tefsir Usulü, Şule Yayınları, İstanbul, 1998. 

Ammara, Muhammed, el-Mu’tezile Müşkiletü’l- Hurriyeti’l- İnsâniyye, (çev: 

Vahdettin İnce), Ekin Yayınları, İstanbul, 1998. 

Âmidî, Ali b. Muhammed Seyfeddin, Ebkarü’l-Efkâr fî Usûli’d-Dîn, (thk. Ahmed 

Ferîd el-Mezidî), Dârü’l-Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 2003. 

Arıcan, M. Kazım, "Kant'ın Kötülük Anlayışı ve Teodise Eleştirisi". Cumhuriyet 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,  Cilt: 10, Sayı: 2, 2006, ss. 223-242. 



132 

 

Arıcan, M. Kazım, Panteizm, Ateizm ve Panenteizm Bağlamında Spinoza’nın 

Tanrı Anlayışı, İz Yayıncılık, İstanbul, 2004. 

Aristoteles, Retorik, (çev: Mehmet H. Doğan), 2. Baskı, Yapı Kredi Yayınları, 

İstanbul, Kasım 1995. 

Aristoteles, Ruh Üzerine, (çev: Zeki Özcan), 1. Baskı, Alfa Yayınları, 2000. 

Arslan, Hulusi, Mutezile’de İyilik ve Kötülük, 2. Baskı, Endülüs Yayınları, 

İstanbul, 2021.  

Augustinus, Saint, İtiraflar, (çev: Dominik Pamir), 1. Basım, Kaknüs Yayınları, 

İstanbul, 1999. 

Ayasbeyoğlu, Nevzat, İbn Rüşd’ün Felsefesi, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1955. 

Aydın, Ali Arslan, İslâm İnançları ve Felsefesi,  2. Baskı, İrfan Yayınevi, İstanbul, 

t.y. 

Aydın, Mehmet,  Din Felsefesi, 5. Baskı, Selçuk Yayınları, Ankara, 1996. 

Aydın, Mehmet, Kant’ta Ve Çağdaş İngiliz Felsefesinde Tanrı-Ahlâk İlişkisi, 1. 

Baskı, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 1991. 

Bağdâdî, Abdulkâhir, Usûl el-Dîn, İstanbul, 1928. 

Bakıllânî, Ebu Bekir Muhammed b. Tayyib, et-Takrîb ve’l-İrşad, (thk. Abdülhamit 

b. Ali), Beyrut, 1998. 



133 

 

Bâkıllânî, Ebu Bekir Muhammed b. Tayyib, et-Temhîd, (thk. İmâdüddîn Ahmed 

Haydar), Müessesetü Kütübüs Sekâfî, Lübnan, 1987. 

Bardakoğlu, Ali, “Hüsn ve Kubh Konusunda Aklın Rolü ve İmâm Mâtürîdî”, 

Erciyes Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 1986, ss. 862-944. 

Bayır, Emine, Cahız’ın Mizaçla İlgili Görüşlerinin Kelâm Açısından 

Değerlendirilmesi, Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

(Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi), İzmir, 2020. 

Bayraktar, Mehmet, İslam Felsefesine Giriş, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, Ankara, 1988. 

Bergson, Henry, Yaratıcı Tekâmül, MEB Yayınları, İstanbul, 1986. 

Birand,  Kâmıran,  İlk Çağ Felsefesi Tarihi, 1. Baskı, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları,  Ankara, 1958. 

Bircan, H. Hüseyin, Kur’an’da  “Kötülük” –Terim, Kavram ve Tasvirler-, Selçuk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Konya, 1993. 

Bolay, Süleyman Hayri, “Âlem”, DİA, İstanbul, 1989, Cilt: II, s. 357. 

Bolay, Süleyman Hayri, “Bir Filozof Müfessir, M. Hamdi Yazır”, Elmalı M. Hamdi 

Yazır Sempozyumu, TDV, Ankara, 1993, ss. 125-139. 

Bulut, Zübeyir, “Hüsün ve Kubuh Meselesinin Ahlâk Teorilerine Temel Oluşturması 

Bakımından Analizi”, Kelam Araştırmaları Dergisi (Kader), Sayı: 2, Cilt: XIII, 

2015,  ss. 634-654. 



134 

 

Câhız, Kitâbu’l-Hayevân, (nşr. Abdüsselâm Muhammed Hârûn), Beyrut, 

1969/1388. 

Cârullah, Zühdi,  Mutezile, Beyrut, 1990. 

Cevizci, Ahmet, Onyedinci Yüzyıl Felsefesi Tarihi, Asa Yayınları, Bursa, 2001.  

Cevizci, Ahmet, Paradigma Felsefe Sözlüğü, 5. Baskı,  Paradigma Yayıncılık, 

İstanbul, 2002. 

Cevizci, Ahmet, Orta Çağ Felsefesi Tarihi, 2. Basım, Asa Kitabevi, Bursa, 2001.  

Cevzî, Ebu’l-Ferec Abdurrahman, Menâkıb-ul İmam Ahmed b. Hanbel, 3. Baskı, 

Beyrut, 1982.  

Ceylan, Ahmet, “İmâm Eş’ari’de Hüsün Kubuh Problemi”, Uluslararası İmâm 

Eş’arî ve Eş’arîlik Sempozyumu Bildirileri, 2015, Cilt: I, ss. 105-119. 

Challeye, Fêlicien, Dinler Tarihi, (çev. Samih Tiryakioğlu), 1. Baskı, Varlık 

Yayınları, İstanbul, 1960. 

Copleston, Frederich, Spinoza (Felsefe Tarihi), (çev: Aziz Yardımlı), Cilt: IV, İdea 

Yayınları, İstanbul, 1986. 

Corbin, Henry, İslam Felsefesi Tarihi: Başlangıçtan İbn Rüşd’ün Ölümüne 

Kadar, (çev: Hüseyin Hatemi), 1. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 1986. 

Coşkun, İbrahim, İslam Düşüncesinde İnkâr Problemi, Tekin Kitabevi, Konya, 

2008. 



135 

 

Cüleynid, Muhammed es-Seyyid, Kaziyyetü’l-hayr ve’ş-şer fi’l-fikri’l-İslamiyy, 2. 

Baskı, Cidde, 1981. 

Cürcânî, et- Ta’rifât, y.y., t.y. 

Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, İstanbul, 1239. 

Cürcanî, Seyyid Şerîf,  Şerhu’l Mevâkıf, (çev: Ömer Türker), 1. Baskı, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, İstanbul, 2015. 

Cüveynî, el-Akîde, Kâhire, 1948. 

Cüveynî, İmâmu’l-Harameyn Ebi’l-Meâlî Abdilmelik b. Abdillâh b. Yûsuf,  el-

İrşâd, (thk. Esad Temim), Beyrut, 1992. 

Cüveynî, İmamü’l-Harameyn Ebi’l-Meâlî Abdilmelik b. Abdillâh b. Yûsuf,  el-İrşâd, 

(tahk: Muhammed Yusuf Musa& Ali Abdulmelik), Mısır, 1369. 

Çağrıcı, Mustafa, “Emir bi’l-Ma’ruf-Nehiy ani’l-Münker”, DİA, İstanbul, 1995, Cilt: 

XI. 

Çelebi, Ahmet, Mukayeseli Dinler Açısından Yahudilik, (çev: Ahmet M. 

Büyükçınar- Ö. Faruk Harman), İstanbul, 1978. 

Çelebi, İlyas, “Klasik Bir Kelâm Problemi: Hüsun-Kubuh”, Marmara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 16-17, 1998-1999, ss. 55-121. 

Çınar, Bayram, Kelam’da Salah–Aslah Tartışmaları". Sosyal Bilimler Dergisi, Sayı: 

5, 2021, ss. 196-229. 

Çüçen, Kadir, Orta Çağ Felsefesi Tarihi,  İnkılap Yayınları, İstanbul, 2000. 



136 

 

Doğrul, Ömer Rıza, Yeryüzündeki Dinler Tarihi, 1. Baskı,  İnkılap Kitabevi, 

İstanbul, 1947.  

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî, es-Sünen, (thk. Muhammed 

Muhyiddîn Abdulhamîd), Beyrut: Mektebü Asriyye, t. y.  

Ebu Hanife, Fıkhu’l-Ekber ve Şerhu’l Aliyyü’l-Kârî, Matbaatü’t-Tekaddüm, 

Mısır, 1323. 

Ebû Hayyân, Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Yusuf el- Endelüsî, el-Bahru’l-muhît 

fi’t-tefsîr, (thk. Sıdkî Muhammed Cemil), Dâru’l-Fikr, 1420. 

Ebu Zehra, Muhammed, İslam’da Fıkhî Mezhepler, (çev: Abdulkadir Şener), Cilt: 

III, Ankara, 1968. 

Ebü’l-Alâ Afifi, Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tasavvuf Felsefesi, (çev: Mehmet 

Dağ), Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975.  

Ebü’s Suûd Efendi, İrşadü’l-Akli’s-Selîm ila Mezaya’l-Kur’ani’l-Azîm, Daru 

İhyai’t-Türasi’l-Arabiyy, Beyrut, t.y. 

el-İmam el-Yahya b. el-Hüseyn, Kitâbu'r-Raddi ve'l-İhticâci ale'l-Hasan b. 

Muhammed b. el-Hanefiyye, (Resâilu’l-Adl ve’t-Tevhid), (thk. Muhammed 

Ammâra), II,  Mısır, 1971. 

en-Nu’man, Ebu Abdullah Muhammed, Tashîhu’l-İ’tikâd, (thk. Fadlallah ez-

Zencânî), Tebriz: Mektebetü Sürus, t.y.  

Erdem, Hüsameddin, İlk Çağ Felsefesi Tarihi, 2. Baskı, Konya, 1993. 



137 

 

Eş’arî, Ebu’l-Hasen, Kitabu’l-Luma, (thk: Hammûde Garâbe), Mektebetü’l-Hâncî, 

Kâhire, 1955. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasen, İlk Dönem İslam Mezhepleri, (çev. Mehmet Dalkılıç& Ömer 

Aydın), 1. Baskı, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005. 

Eş’arî, Ebü’l-Hasen, İbane an Usuli’d-Diyane, Daru’l-Kitap, Kâhire, 1986. 

Eş’arî, Ebu’l Hasen, Makâlâtü’l-İslamiyyîn, (thk. Helmut Ritter), Wiesbaden, 1963. 

Eş’arî, Ebu’l Hasen, Makâlâtü'l-İslâmiyyîn (thk. M. Muhyiddin Abdülhamîd),  

Mektebetü’n-Nehdati’l-Mısır, Kâhire, 1950. 

Fahreddîn Râzî, Muhammed b. Ömer b. Hüseyin, El-Muhassal, (çev. Hüseyin 

Atay), Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1978. 

Farabî, el-Medinetü’l Fâzıla, (çev: Nafiz Danışman), İstanbul, 1956. 

Farabî, es-Siyasetul-Medeniyye, (çev: Mehmet Aydın- Abdülkadir Şener-M. Rami 

Ayas), 1. Baskı, Kültür Bakanlığı Yayınları, İstanbul, 1980. 

Farabî, Fusulü’l-Medenî (Siyaset Felsefesine Dair Görüşler), (çev. Hanifi Özcan), 1. 

Baskı, DEU Yayınları, İzmir, 1987. 

Ferâhidî, Ebû Abdirrahman Halîl b. Ahmed, Kitâbü’l-ayn, (thk. Dr. Mehdi el-

Mahzumî& Dr. İbrahim es-Sâmira), Dâru Mektebeti’l Hilâl, t.y. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, İbâdiye’nin Doğuşu ve Görüşleri, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, Ankara, 1983. 



138 

 

.Gazzâlî,  Ebû Hamîd, el-Maksadü’l-Esnâ, (çev. Yaman Arıkan), Elifbe Yayınları, 

İstanbul, 1983, 

Gazzâlî, Ebû Hâmid,  el-İktisâd fi’l-İ’tikâd (İtikad’da Orta Yol), (çev. Kemal 

Işık), Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara, 1971. 

Gazzâlî, Ebû Hâmid, İhyâu ‘Ulûmi’d-Dîn, (çev. Ahmed Serdaroğlu), Bedir 

Yayınevi, 1394/1975. 

Gazzalî, Ebû Hâmid, Kavâidü’l-akâid, (Mecmûatu’r-Resâil içerisinde), Dârü’l-

Kütübü’l-İlmiyye, Beyrut, 1971. 

Gazzalî,  Ebû Hâmid, Kimya-yı Saâdet (I-II), (trc. A. Fârûk Meyan), 3. Baskı, Bedir 

Yayınevi, İstanbul, 1971. 

Gilson, Etienne, Orta Çağ Felsefesinin Ruhu, (çev. Şamil Öçal), Açılımkitap Pınar 

Yayınevi, İstanbul, 2003. 

Gökberk, Macit, Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1993. 

Gülcük,  Şerafettin, Kelam Açısından İnsan ve Fiilleri, 1. Baskı, Kayıhan Yayınevi, 

İstanbul, 1979. 

Gürbüz, Deniz, "İnsan Hürriyeti" Eskiyeni Anadolu İlahiyat Akademisi Dergisi, 

Sayı: 28, 2014, ss.171-176. 

Güven, Mustafa, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır’ın Tefsir Anlayışındaki 

Modernlik Unsurları ve Bu Bağlamda Muhammed Abduh’a Yönelttiği Eleştiriler –

Fil Sûresi Örneği-“, Ekev Akademi Dergisi, Cilt: 19, Sayı: 61, 2015, ss. 141-170. 



139 

 

Hadduri, Macid, İslam’da Adalet Kavramı, (çev. Selahattin Ayaz), Yöneliş 

Yayınları, İstanbul, 1991. 

Hançerlioğlu, Orhan, Felsefe Ansiklopedisi: Kavramlar ve Akımlar, Cilt: III, 1. 

Baskı, Remzi Yayıncılık, İstanbul, 1977. 

Hayyat, Ebu’l-Hüseyin, el-İntisâr, (çev. Metin Yıldız), Ankara Okulu Yayınları, 

Ankara, 2018. 

Hick, John, Evil and the God of Love, London: Macmillan, 1985.  

Hume, David, Din Üstüne  (çev. Mete Tuncay), Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 

1979. 

Işık, Harun, Mâtürîdî’de İnsan Özgürlüğü, Araştırma Yayınları, Ankara, 2013. 

Işık, Kemal, Mutezile’nin Doğuşu ve Kelamî Görüşleri, Ankara, 1967. 

Izutsu, Toshihiko, Kur’an’da Allah ve İnsan, (çev. Süleyman Ateş), Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, Ankara, 1975. 

Izutsu, Toshihiko, Kur’an’da Dinî ve Ahlâkî Kavramlar, (çev. Selâhattin Ayaz), 2. 

Baskı, Pınar Yayınları, 1991. 

İbn Fûrek, Muhammed b. el-Hasan, Makâlatu’ş- şeyh Ebi’l-Hasan el-Eş’arî, (nşr. 

Daniel Gimaret), Beyrut, 1987. 

İbn Hümâm, Kemâluddin Muhammed b. Abdilvâhid, et-Tahrîr, (Takrir ile birlikte), 

Bulak, 1316. 



140 

 

İbn Hümam, Kemâluddin Muhammed b. Abdilvâhid, Kitabu’l-Müsâyere, (Kemal b. 

Ebi Şerif’in el-Müsamere’si ile birlikte), Matbaatu’l-Kübra, Bulak, 1317h. 

İbn Manzûr, Ebü’l-Fadl Cemâlüddîn, Lisânu’l-Arab, Bulak: Daru’l-Mısrıyye, t.y. 

İbn Rüşd, Faslu’l-makâl el-Keşf an minhâci’l-edille (Felsefe-Din İlişkileri), 1. 

Baskı, Dergâh Yayınları, İstanbul, 1985. 

İbn Sînâ, Kitâbu’ş-Şifâ, Metafizik II, (çev: Ekrem Demirli-Ömer Türker), Litera 

Yayıncılık, İstanbul, 2005.  

İlhan, Mehmet, “Kelam Açısından Hastalık ve Tedavi Süreci”, Din Bilimleri 

Akademik Araştırma Dergisi, Cilt: 15, Sayı: 3, 2015, ss. 51-66. 

İsfahanî, Hüseyin b. Muhammed Rağıb, Müfredat fi garibi’l-Kur’an, (thk: 

Muhammed Ahmed Halfellah), Mısır, 1970. 

İzmirli İsmail Hakkı, Yeni İlm-i Kelam (I-II), Matbaa-i Âmire, İstanbul, 1340. 

İbnü’l-Vezîr, İsârü’l-Hak ale’l-halk fî reddi’l-hilafat ile’l- Mezhebi’l-Hak min 

usuli’t-tevhît, Beyrut, 1983. 

Kadı Abdulcabbâr, Mu’tezile’de Din Usûlü, (çev. Murat Memiş), 3. Baskı, İz 

Yayıncılık, İstanbul, 2019. 

Kâdı Abdulcabbâr, el-Muhtasar fî usuli’d-din, (Rasâilu’l-adl ve’t-tevhîd içinde, I-

II) (tahkik: Muhammed Ammara), Kâhire, 1971. 

Kâdı Abdulcabbâr, Şerhu’l Usulu’l Hamse, (çev. İlyas Çelebi), 1. Baskı, Türkiye 

Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı,  İstanbul, 2003. 



141 

 

Kâdî Abdulcabbâr, el-Muğnî fî Ebvâbi't-Tevhîd ve'l-Adl, (thk. İbrahim Medkur-

Taha Hüseyin), ed-Daru’l-Mısriyye, Kahire, t.y. 

Kâdî Abdulcabbâr, el-Muhît bi’t-Teklîf, (thk. Ömer es-Seyyid Azmi), Kâhire, 1965. 

Karagöz, İsmail, Din ve Vicdan Özgürlüğü, DİB Yayınları, Ankara, 2007. 

Kazanç, Fethi Kerim, “Tanrı ve Kötülük: Kelâmî Düşünce Geleneğinde Kötülük 

Problemi Üzerine Bazı Değerlendirmeler”, Ekev Akademi Dergisi, Yıl: 12, Sayı: 

35, 2008, ss. 11-32. 

Kazanç, Fethi Kerim, Kelâmî Düşüncede Kötülük Sorununa Kısa Bir Bakış, Kelam 

Araştırmaları Dergisi, Cilt: 6, Sayı: 1, 2008, ss. 77-106. 

Kazanç, Fethi Kerim, Mâtürîdî’nin Kelam Sisteminde İlâhî Adalet ve Kötülük 

Meselesi Üzerine Bir Çözümleme, Uluslararası Sempozyum: Orta Asya 

Âlimlerinin İslam Medeniyetine Katkıları, Kırgızistan, 2019, ss. 145-180. 

Kazanç, Fethi Kerim, İslam Düşüncesinde Ateizm Eleştirisi, Elis Yayınları, 

Ankara, 2019. 

Kefevî, Ebu’l-Buka’ Eyyüp, el-Külliyât,  (thk. Adnan Derviş& Muhammed el-

Mısrî), Müessesetü’r-Risâle, Suriye, 1993. 

Kummî, İbn Bâbeveyh, Risâletü’l-İ’tikadâti’l-İmamiyye (Şiî İmâmiyye’nin İnanç 

Esasları), (çev. E. R. Fığlalı), Ankara, 1974. 

Kurt, Ali Osman, "Yahudilik'te Sürgün Teolojisi Tanrısal Bir Ceza Olarak Sürgün". 

Dini Araştırmalar Dergisi, Cilt: 9, Sayı: 25, 2006, ss. 61-78. 



142 

 

Kurtubî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferrâh el-Ensârî 

Şemsüddîn, el-Câmî’ li ahkâmi’l-Kur’ân, (thk. Ahmed el-Berdûnî ve İbrahim 

Adfîş), Dâru’l-Kütübi’l-Mısrıyye, Kahire, 1384/1964. 

Madden, Edward H, “Farklı Açılardan Kötülük Problemi”, (çev. Sami Şekeroğlu), 

Harran Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Yıl: 14, Sayı: 21, 2009, ss. 158-

167. 

Mâturîdî,  Ebu Mansur, Kitabu’t-Tevhîd, (thk. Fethullah Huleyf), İstanbul, 1979. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur, Akaid Risalesi, (çev. Y.Z.Yörükan), İstanbul, 1953. 

Mâtürîdî, Ebu Mansur, Te'vilatü'l Kur'an (thk. Majdi Baslum), Dâru’l Kütübu’l-

İlmiyye, Beyrut, 2005. 

Memiş, Murat, “Allah’a İzafesi Bakımından Kur’an’da İrade ve Meşîet Kavramları”, 

Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 31, 2010, ss. 93-33. 

Meydan Larousse: Büyük Lügat ve Ansiklopedisi, Meydan Yayınevi, İstanbul, 

1973. 

Muhyiddin İbn Arabî, Fütûhât-ı Mekkiyye I , (çev. Ekrem Demirli),  2. Baskı, 

Litera Yayıncılık, İstanbul, 2007. 

Mutahhari, Murtaza, Felsefe Dersleri (1), (çev. Ahmet Çelik), İnsan yayınları, 

İstanbul, 1995. 

Mutahhari, Murtaza, Felsefe Dersleri (II), (çev: Ahmet Çelik), İnsan Yayınları, 

İstanbul, 1999. 



143 

 

Müslim, Ebû’l-Hüseyin Müslim İbn Haccâc, el-Camiu’s-Sahîh, (thk. Muhammed 

Fûad Abdulbâkî), Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-türasîl Arabiyye, t.y.  

Mütercim Asım Efendi, el-Okyanusu’l-Basît fi Tercemeti’l-Kâmüsu’l-Muhit, 

(Kamus Tercümesi), Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

İstanbul, 2013. 

Nesefi, Ebu’l-Mu’în, Tabsıratü’l-Edille fi Usuli'd-Din, yazma Kayseri Raşit Efendi 

Kütüphanesi Nüshası,  No: 496. 

Nesefi, Ebu’l-Mu’în, Tabsıratü'l Edille fi Usuli'd-Din, (thk. Hüseyin Atay/Şaban 

Ali Düzgün), DİB Yayınları, Ankara, 2003. 

Nûreddin es-Sâbunî, Mâtürîdîyye Akaidi, (trc: Bekir Topaloğlu), 19. Baskı, D.İ.B. 

Yayınları, İstanbul, 2020. 

Nûreddin es-Sâbûnî, Kitâb el-Bidâye, İskenderiye, 1969. 

Nurettin Topçu, İradenin Davası, Hareket Yayınları, İstanbul, 1968. 

Nutku, Uluğ, “Nietzsche’de Nihilism Problemi”, Felsefe Arkivi Dergisi, İstanbul, 

2014, ss. 131-143. 

Ormsby, Erıc L. İslam Düşüncesinde ‘İlahi Adalet’ (Teodise) Sorunu, (çev. Metin 

Özdemir), 1. Baskı, Kitâbiyât Yayınları, Ankara, 2001. 

Öğük, Emine, “Kötülük Problemi Karşısında Etkili Öğreti: Hikmet ve Adalet”, Din 

ve Hayat: İstanbul Müftülüğü Dergisi, Sayı: 18, 2013, ss. 70-75. 



144 

 

Öğük, Emine, “İslam Düşüncesinde Şer/Kötülük Probleminin İzahına Katkı 

Sağlayan Etkili Öğreti: Hikmet”, Gaziosman Paşa Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 1, 2015, ss. 12-37. 

Ömer, Ahmed Muhtar Abdülhamid, Mu’cemu’l-luga el-mu’âsıra, Âlemü’l-Kütüb, 

1429/2008. 

Öner, Necati, İnsan Hürriyeti, Selçuk Yayınları, İstanbul, 1982. 

Özdemir Metin, Mâtürîdî’nin Kötülük Problemine Yaklaşımı, 1. Baskı, Kültür ve 

Turizm Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2011. 

Özdemir, Metin, “ilahi Takdir Açısından Kötülük”, Eski-Yeni Dergisi, Ankara: 

Anadolu İlahiyat Yayınları, Sayı: 19, 2010,  ss. 7-17. 

Özdemir, Metin, “Kötülük Problemine Felsefî ve Kelamî Açıdan Mukayeseli Bir 

Yaklaşım”, İslamî Araştırmalara Dergisi, Sayı: 26, 2016, ss. 235-250. 

Özdemir, Metin, İlâhî Adalet ve Rahmet Penceresinden Kötülük ve Musibetler, 

3. Baskı, D.İ.B. Yayınları, Ankara, 2017. 

Özdemir, Metin, İslam Düşüncesinde Kötülük Problemi, 1. Basım, Furkan 

Kitaplığı, İstanbul, 2001. 

Özden, H. Ömer, “İbn-i Sina ve Leibniz’de Kötülük Problemi”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Erzurum, 1997. 

Özel, Mustafa, “Elmalılı’nın Tefsir Metodolojisi”, Diyanet İlmî Dergi, Diyanet 

İşleri Başkanlığı Yayınları, Cilt: 51, Sayı: 3, Ankara, 2015, ss. 55-86. 

Özler, Mevlüt,  İslam Düşüncesinde Tevhid, Nun Yayıncılık, İstanbul, 1995. 



145 

 

Pessagno, J. Meriç, “Mâtürîdî Düşüncede Kötülük (Kavramının) Kullanımları”, (çev. 

Fethi Kerim Kazanç), Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi,  

Sayı: 10, Samsun, 1998. 

Platon,  Devlet, (çev. Sabahattin Eyüboğlu, M. Ali Cimcoz), Remzi Kitabevi, 

İstanbul, 1971. 

Platon, Phaidon, (çev. Suut Kemal Yetkin- Hamdi Ragıb Atademir), 3. Baskı, 

M.E.B., Ankara, 1963. 

Platon, Yasalar (Nomoi), (çev. Candan Şentuna-Saffet Babür), I, 2. Baskı, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 1998. 

Râzi, el-Muhassal, (çev. Hüseyin Atay), Ankara Üniversitesi Basımevi, Ankara, 

1978. 

Rousseau, Jean-Jacques, Emil, Yahut Terbiyeye Dair, (çev. Hilmi Ziyan Ülken vd.) 

İstanbul, 1945. 

Sami, Şemsettin,  Kâmus-i Turkî, 15. Baskı,  Çağrı Yayınları, 1317 H, İstanbul, 

2006. 

Sarıoğlu, Hüseyin, İbn Rüşd Felsefesi, 1. Baskı, Klasik Yayınları, İstanbul, 2003. 

Seyyid Bey, Usûlü Fıkıh Dersleri, Hukuk Matbaası, 1330h. 

Subhi, Ahmed Mahmud, el-Felsefetü’l-Ahlakiyye Fi’l-Fikri’l-İslâmiyye, Beyrut, 

1992. 

Swinburne, Richard,  Tanrı Var Mı, (çev:. Muhsin Akbaş),  Arasta Yayınları, Bursa, 

2001. 



146 

 

Şahin, Naim, “Hegel Felsefesinde Kötülük Problemi”, Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 45, Sayı: 1, 2004, ss. 71-83. 

Şehristani,  Ebu’l-Feth Tacüddîn Muhammed b. Abdülkerim,  el-Milel ve’n-Nihal, 

(çev. Mustafa Öz), Litera Yayıncılık, İstanbul, 2008. 

Şehristânî, Ebu’l-Feth Tacüddîn Muhammed b. Abdilkerîm,  Nihâyetu’l-Ekdâm fî 

‘ilmi’l-Kelâm, (nşr. Alfred Guillaume), Oxford University Press, London, 1934. 

Şekeroğlu, Sami, “Mâtürîdî’de Kötülük Problemi”, Harran Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, Cilt: 14, Sayı: 21, 2009, ss. 135-150. 

Teftâzânî, Mesûd b. Ömer b. Abdullah Sâduddîn, Şerhu’l-Akâid, (thk. Taha 

Abdurrauf Sa’d), el-Mektebetü’l-Ezheriyyetü’ li’t-Türas, Kâhire, 2012. 

Taftazânî, Mesûd b. Ömer b. Abdullah Sâduddîn, Kelam İlmi ve İslam Akâidî 

Şerhu’l-Akâîd, (çev. Süleyman Uludağ), 1. Baskı,  Dergâh Yayınları, İstanbul, 

1980. 

Taftazânî, Mesûd b. Ömer b. Abdullah Sâduddîn, Şerhu’l-Makâsıd, (thk. 

Abdurrahman Umeyra), Beyrut, 1989. 

Tehanevî, Keşşâfü Istılâhati’l-Fünûn, İstanbul, 1984. 

Taylan, Necip, Düşünce Tarihinde Tanrı Sorunu, Ayışığı kitapları, İstanbul, 1998. 

Taylan, Necip, İslam Düşüncesinde Din Felsefeleri, 3. Basım, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1997. 

Teftâzânî, Saadettin, Şerhu’l-akâid, (thk. Taha Abdurrauf Sa’d), el-Mektebetü’l-

Ezheriyyetü’ li’t-Türas, Kâhire, 2012. 



147 

 

Tirmîzî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre, el-Câmiu’s-Sahîh, (thk. Ahmet 

Muhammed Şakir, Muhammed Fûad Abdulbâkî ve İbrahim Adve), 2. Baskı, Mısır: 

Şirketü Mektebetü ve Matbaatü Mustafa’l-Bâbî’l-Halebî, 1975. 

Tirmîzî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre, el-Câmiu’s-Sahîh, (thk. Beşşâr Ivad 

Mağruf), Beyrut: Deru’l-Ğarbi’l-İslamî, 1998. 

Tuğcu, Tuncer, Felsefe Tarihi (İlk Çağ), I, 1. Baskı, Sorun Yayınları, 1985. 

Uyanık, Mevlüt, Felsefî Düşünceye Çağrı, Elis Yayınları, Ankara, 2003. 

Üneşi, Ramazan “Kelam Açısından Hüsun-Kubh Meselesi”, Dokuz Eylül 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Degisi, İzmir, 1986. 

Voltaire, Felsefe Sözlüğü, (çev. Lütfi Ay), I, İstanbul, 1943. 

Watt,  W. Montgomery, İslamın İlk Dönemlerinde Hür İrade ve Kader, (çev. Arif 

Aytekin), Bereket Yayınları, İstanbul, 2011. 

Weber, Alfred, Felsefe Tarihi, (çev. H. Vehbi Eralp), 5. Baskı, Sosyal Yayınları, 

İstanbul, 1998. 

Wolfson, H. Austryn, Kelâm Felsefeleri, ( çev. Kasım Turhan), Kitabevi Yayınları, 

İstanbul, 2001. 

Yaran, Cafer Sadık, Kötülük ve Theodise, 1. Baskı, Vadi Yayınları, Konya, 1997. 

Yasa, Metin, Tanrı ve Kötülük, 1. Baskı, Elis Yayınları,  Ankara, 2003. 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır”, DİA, İstanbul, 1995, Cilt: 

XI, ss. 57-62. 



148 

 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Hidâyet ve Dalâlet”, DİA, İstanbul, 1993, Cilt: VIII, ss. 429-

430. 

Yazıcıoğlu, M. Sait, Mâtürîdî ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyeti ve Kavramı, 

Akid Yayıncılık, Ankara, 1988. 

Yazır, Elmalı M. Hamdi, Metâlib ve Mezâhib (Dibace), Eser Yayınları, İstanbul, 

1978. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi,  Hak Dini Kur’an Dili, (nşr: İbrahim Karaçam, Emin 

Işık, Nusrettin Bolelli, Abdullah Yücel), Zehraveyn-Azim Dağıtım, İstanbul, 2012. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Eser Neşriyat, İstanbul, 1979. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Hak Dini Kur’an Dili, Matbaa-i Ebüzziya, İstanbul, 

1935. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Kur’an-ı Kerim Meali, 15. Baskı, Akit Yayınları, 

İstanbul, 2010. 

Yazır, Elmalılı M. Hamdi, Meşrutiyetten Cumhuriyete Makaleler,  (Hazırlayanlar: 

A. Cüneyd Köksal- Murat Kaya), 1. Baskı, Klasik Yayınları, İstanbul, 2011. 

Yeprem, M. Saim, Mâtürîdî’nin Akîde Risâlesi ve Şehi, 1. Baskı, Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, İstanbul, 1989. 

Yeşilyurt, Temel, Mâtürîdîlik-Eş’arîlik Karşılaştırması, Kelam, (Ed. Şaban Ali 

Düzgün), Grafiker Yayınları, Ankara, 2019. 

Yılmaz, Sabri, Elmalılı Tefsirinde Kader Problemi, Dokuz Eylül Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, (Yayımlanmış Yüksek Lisans Tezi), İzmir, 1997. 



149 

 

Yılmaz, Sabri,  ”Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Geçiş Sürecinde Etkin Bir Türk-İslam 

Bilgini: Elmalılı Hamdi Efendi”, 13.Uluslararası Türk Dünyası Sosyal Bilimler 

Kongresi, İstanbul, 2016, ss. 93-98. 

Yusuf Şevki Yavuz, “Kader” ve “Kaza”,  DİA, TDV Yayınları, İstanbul, 2001, Cilt:. 

XXIV, s. 58. 

Yüksel,  Emrullah, “Kur’an-ı Kerîm’de Hidâyet ve Dalâlet Anlayışı”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Sayı: 7, İstanbul, 1986, ss. 87-107. 

Yüksel, Emrullah, “İlahi Fiillerde Hikmet”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi, Sayı: 8, Erzurum, 1988. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyz Muhammed b. Muhammed el-Murtazâ, Tâcü’l-Arûs, Beyrut: 

Matbaatü’l-Hayriyye, 1306. 

Zemahşerî, Ebü’l-Kâsım Mahmûd b. Ömer b. Ahmed, Esâsü’l-Belâga, (thk. 

Muhammed Bâsil), Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1419/1998. 


