
 

 

 

 

 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

MUHYİDDİN İBNU’L-ARABÎ’NİN TEKFİRLE İTHAMI 

MESELESİ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

Abdurrezzak EVRENSEL 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

ANKARA 2021 



 

T.C 
 

                      ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ  

                                SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

MUHYİDDİN İBNU’L-ARABÎ’NİN TEKFİRLE İTHAMI 

MESELESİ 

 

 

 

Abdurrezzak EVRENSEL 

 

 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Bülent AKOT 

 

 

ANKARA 2021 



 

ONAY SAYFASI 
 
 

Abdurrezzak EVRENSEL tarafından hazırlanan “Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin 

Tekfirle İthamı Meselesi” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından oy birliği ile Ankara 

Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim 

Dalı’nda Yüksek Lisans tezi olarak kabul edilmiştir.  

 

 

 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 

Prof. Dr. Bülent Akot Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniv. İslami Bilimler Fak.   Kabul Red 

Prof. Dr. Vahit GÖKTAŞ Ankara Üniv. İlahiyat 
Fakültesi    Kabul Red 

Doç. Dr. İlyas Canikli Ankara Yıldırım Beyazıt 
Üniv. İslami Bilimler Fak.    Kabul Red 

Jüri Üyesi Ünvan Ad soyad 
    

Kabul Red 

Jüri Üyesi Ünvan Ad soyad 
    

Kabul Red 
 

 

Tez Savunma Tarihi: 10.09.2021 

 

 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam 

Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doktora/Yüksek Lisans tezi olması için şartları yerine 

getirdiğini onaylıyorum.  

 

 

 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü     Doç. Dr. Seyfullah Yıldırım 

 



 

 

BEYAN 

 

Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, projenin planlanmasından yazımına 

kadar bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın 

olmadığını, bu projedeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu 

projede kullanılmış olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. 

Tarih (...-…-2021) 

 

                                                     İmza 

         Abdurrezzak EVRENSEL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

TEŞEKKÜR 

  

Yüksek lisans eğitimime başladığım günden itibaren, çalışmalarımın her aşamasında 

yanımda olduğunu hissettiren, çok yoğun olduğu dönemlerde bile bana vakit ayıran, 

desteğini hep üzerimde hissettiğim tez danışmanım olan Prof. Dr. Bülent AKOT hocama 

sonsuz teşekkür ederim. 

 

    Abdurrezzak EVRENSEL 

 

 

 

 

 

  



i 
 

ÖZET 

 

MUHYİDDİN İBNU’L-ARABÎ’NİN TEKFİRLE İTHAMININ TETKİKİ 

İbnu’l-Arabî, Fütûhât ve Fusûsu’l-Hikem adlı eserlerinde geçen bazı görüşlerinden 

dolayı tenkit edilmiş, hatta küfürle itham edilmiştir.  Bu tezde İbnu’l-Arabî’ye yöneltilen 

tenkitler ve savunmalar ele alınmaktadır. Osmanlı geleneğinin olgunlaşmasında oldukça 

önemli isimlerden biri olan İbnu’l-Arabî’nin hacim olarak ciltler tutan ve günümüze kadar 

ulaşan iki yüz elli civarı eserinin olduğu bilinmektedir. Onun eserlerinin irfan ve ilim 

topluluklarında okunup çokça tartışıldığı bilinen bir husustur. Ayrıca İbnu’l-Arabî’nin 

binlerce beyitten oluşan şiirleri bulunmaktadır. Osmanlı şiir geleneği içerisinde İbnu’l-

Arabî’nin oldukça fazla şiir kaleme alan mutasavvıflardan olduğu görülmektedir. Zıt 

görüşte olanlar  İbnu’l-Arabî’yi eleştirmek amacıyla reddiyeler kaleme alırken İbnu’l-

Arabî taraftarları da onu savunmak amacıyla makale ve fetvalar yazmıştır.  Vahdet-i vücûd 

nazariyesi başta olmak üzere İbnu’l-Arabî’nin neredeyse bütün fikirleri özellikle Selefi 

geleneğinden gelen İbn Teymiyye ve diğer birçok âlim tarafından eleştirilmiştir. Bu 

çalışmada öncelikle İbnu’l-Arabî’nin kısa hayat hikâyesinden bahsedilmiştir. Sonrasında, 

başta vahdet-i vücûd kavramı olmak üzere İbnu’l-Arabî’nin “ahlak görüşü”, “velayet-

nübüvvet görüşü”, “Hz. İbrahim’in rüyasına yaklaşımı”, “cehennem halkının hâli”, 

“putlara ibadet”, “ Firavun’un imanı”, “gaypten haber verme” gibi temel fikir ve 

düşünceleri kısaca aktarılmıştır. Daha sonrasında ise İbnu’l-Arabî’yi itham edenler ve 

savunanların görüşlerine yer verilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân-ı Kerîm, Hadis, Tasavvuf, İbnu’l-Arabî, Tekfir. 

 

 

 

 



ii 
 

ABSTRACT 

 

INVESTIGATION OF MUHYIDDIN IBNU'L-ARABI'S ACCEPTION AS A KAFIR 

Ibnu'l-Arabi was criticized because of some of his discourses in his work called 

Fütuhât and Fusûsu'l-Hikem, and he was even said to be a disbeliever. In this thesis, the 

criticisms and defenses against Ibn Arabi are discussed. Ibnu'l-Arabi, who is one of the 

very important names in the maturation of the Ottoman tradition, seems to have around 

two hundred and fifty works that have survived to the present day. His known that his 

works are widely read and discussed in the lore and scientific community.  In addition, 

Ibnu'l-Arabi has long poems due to his many sources of inspiration. It is seen that Ibnu'l-

Arabi is one of the Sufis who wrote a lot of poetry in the Ottoman poetry tradition. While 

those with opposite views wrote refutations to criticize Ibn 'Arabi, his supporters wrote 

articles and fatwas to defend him. It is seen that these written fatwas were written with the 

aim of adopting Ibn 'Arabi, that is, in order to spread his thoughts and ideas in another 

sense. Almost all the ideas of Ibnu'l-Arabi on the theory of vahdet-i vücûd, especially Ibn 

Taymiyya, who came from the Salafi tradition, have been criticized. In this study, first of 

all, Ibnu'l-Arabi's life story is mentioned briefly. Afterwards, especially the concept of 

unity of existence, Ibnu'l-Arabi's "morality view", "guardianship-prophecy view", 

"Abraham's approach to his dream", "the state of the people of hell", "worship of idols", 

Fundamental ideas and thoughts such as “Pharaoh's faith” and “notifying about the 

unseen” were briefly conveyed. Afterwards, those who accused and defended Ibnu'l-Arabi 

were discussed and the thesis was concluded. 

Keywords: Quran, Hadith, Sûfîzm, İbnul-Arabî, Takfirism 

  



iii 
 

İÇİNDEKİLER 
 

ÖZET ................................................................................................................................................... i 

ABSTRACT ....................................................................................................................................... ii 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................................. iii 

KISALTMALAR DİZİNİ .................................................................................................................. v 

GİRİŞ .................................................................................................................................................. 1 

1. Araştırmanın Konusu .................................................................................................................. 2 

2. Araştırmanın Önemi ................................................................................................................... 4 

3. Araştırmanın Amacı .................................................................................................................... 5 

4. Çalışmanın Yöntem ve Planı ....................................................................................................... 6 

BİRİNCİ BÖLÜM .............................................................................................................................. 7 

İBNU’L-ARABÎ VE TARTIŞMALI GÖRÜŞLERİ .......................................................................... 7 

1.1. Hayatı ...................................................................................................................................... 7 

1.2. Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tartışmalı Görüşleri ve Kavramları ............................................ 10 

1.2.1. Vücûd Kavramı ............................................................................................................... 16 

1.2.2. Ahlak Görüşü .................................................................................................................. 27 

1.2.3. Velayet-Nübüvvet Görüşü .............................................................................................. 30 

1.2.4. Hz. İbrahim’in Rüyasına Yaklaşımı .................................................................................. 31 

1.2.5. Cehennem Halkının Hâli ve Azabın Sonsuzluğu Görüşü ................................................. 32 

1.2.6. İbadet Edilen Her Şeyde Allah’ın Şeklinin Var Olması .................................................... 33 

1.2.7. Firavun’un İmanı Meselesi ............................................................................................. 34 

İKİNCİ BÖLÜM ............................................................................................................................ 37 

TEKFİR MESELESİ VE İLGİLİ KAVRAMLAR ................................................................. 37 

2.1. İman ve Mahiyeti ................................................................................................................... 37 

2.2. Küfür ve Mahiyeti .................................................................................................................. 41 

2.3. Tekfir Meselesi ...................................................................................................................... 44 

2.4. Tekfir Düşüncesinin Ortaya Çıkış Sebepleri ........................................................................... 53 

2.4.1. Te’vîlu’l-Kur’ân ............................................................................................................... 54 

2.4.2. Siyâsetu’l-İlm .................................................................................................................. 58 

2.4.3. Mezhep Taassubu ........................................................................................................... 63 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM ......................................................................................................................... 66 

İBNU’L-ARABÎ’Yİ TEKFİRLE İTHAM EDENLER VE SAVUNANLAR ............................ 66 

3.1. İbnu’l-Arabî’yi Tekfirle İtham Edenler ................................................................................... 67 



iv 
 

3.1.1. İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî Tenkidi ............................................................................ 70 

3.1.2. Abdülbârî es-Sînôbî’nin “Firavun İman Üzere Ölmüştür.” İddiasına Reddiyesi .............. 79 

3.1.3. Ebussuûd Efendi’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Eleştiriler .............................................. 82 

3.1.4. Sabri Efendi’nin İbnu’l-Arabî Tenkidi .............................................................................. 83 

3.1.5. Alâüddevle Simnânî’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Tenkit .............................................. 86 

3.1.6. İmam-ı Rabbânî’nin İbnu’l-Arabî’ye Eleştirileri ............................................................... 90 

3.1.7. Ali el-Kârî’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Eleştiriler ......................................................... 92 

3.1.8. Şah Veliyyullah Dihlevî’nin Eleştirileri ............................................................................ 93 

3.1.9. Diğer Eleştiriler ............................................................................................................... 94 

3.2. İbnu’l-Arabî’yi Savunanlar ve Fetvaları .................................................................................. 95 

3.2.1. Ebu’l-Kâsım Abdullah b. Hasan el-Beyzâvî ...................................................................... 96 

3.2.2. Mecdüddin el-Fîrûzâbâdî ................................................................................................ 98 

3.2.3. İbn Hacer el-Askalânî ...................................................................................................... 98 

3.2.4. Celâleddin es-Suyûtî ....................................................................................................... 99 

3.2.5. Abdülvehhâb el-Urzî ..................................................................................................... 100 

3.2.6. Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî ...................................................................................... 101 

3.2.7. Burhâneddin el-İmâdî ................................................................................................... 102 

3.2.8. Hüseyin b. en-Natîbî ..................................................................................................... 103 

3.2.9. Bediüzzaman Said Nursi ............................................................................................... 104 

3.2.10. Abdülvehhab Şa’rânî .................................................................................................. 108 

3.2.11. Molla Halil es-Siirdî ..................................................................................................... 109 

3.2.12. Diğerleri ...................................................................................................................... 111 

SONUÇ ........................................................................................................................................... 126 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................... 130 

EK ................................................................................................................................................... 144 

İbnu’l-Arabî’nin Türbesi (Şam) ................................................................................................... 144 

 

  



v 
 

 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

 

b.       :    bin, ibn (Oğlu) 

bk.     :   Bakınız 

bs.      :   Basım 

çev.    :  Çeviren 

ed.      :  Editör 

haz.    :  Hazırlayan 

Hz.     :  Hazreti 

Krş.    :  Karşılaştırınız 

Ktp.    :  Kütüphanesi 

No.     :  Numara 

Nşr.    :  Neşreden 

ö.        :  Ölüm Tarihi 

thk.     :  Tahkik Eden 

yy.      :  Yüzyıl 

İSAM :  Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Araştırmaları Merkezi 

TDV   :  Türkiye Diyanet Vakfı



1 
 

 

GİRİŞ 

 

 

İman ile küfür arasındaki sınırın ne olabileceği, hangi inanış, ifade veya hareketin bir 

Müslümanı iman sınırlarının dışına çıkarabileceği konusu, İslâm tefekkür tarihinde “tekfir” 

adı altında münakaşa edilmiştir. Bir Müslümanı veya Müslüman olduğu zannedilen birisini 

küfürle itham etmek amacıyla kullanılan tekfir kavramı kelam ve fıkıh ilminin konusudur. 

Hz. Muhammed’in (s.a.s.), kendi döneminde yaşamış muayyen şahıs veya grupları 

tekfir ettiği bilinmemektedir. İslâm düşüncesi kaynakları arasında yer alan Kur’ân-ı 

Kerîm’de fasıklar, kâfir ehli ve şirk koşanlar yan yana bahsedilmekte ve benzer azap ile 

tehdit edilmektedir. Bunun temel sebebi, vahiy ile bildirildiği için kimlerin samimi imana 

sahip olduğu kimlerin içerisinde küfür barındırdığı ortaya konulmaktadır. Hz. 

Peygamber’in tekfir etmemesinin bir diğer sebebi de imanın kimin kalbinde ortaya 

çıkmasını bilen Hz. Peygamber tekfirden kaçınmasına “İslâmlaştırma siyaseti” olarak 

adlandırılmaktadır. Hz. Peygamber olgusunda kişi münafık dahi olsa kendini Müslüman 

olarak addediyorsa kişiye Müslüman olarak muamele yapmak ve onu İslâm toplumuna mal 

etmek uygun bulunmaktadır.  

İslâm dünyasındaki ilk tekfir hareketi Hâricîler ile başlamaktadır. Hz. Ali ve 

Muaviye arasında yaşanan Sıffin Savaşı’nda başı çeken Hâricîler, hem Hz. Ali’yi hem de 

Muaviye’yi tekfir etmiştir. Hâricîler Hz. Peygamber’in çizgisinden uzaklaşarak İslâm 

toplumu içinde bir daha kapanmayacak bir yaraya sebebiyet vermiştir. Hâricîlerin ortaya 

attıkları bu fikir karşısında karşıt görüşler çıkmış ve karşılıklı olarak birbirine ithamlar 

yöneltmiştir. Bazı durumlarda düşüncelerin ispatı için başvurulan te’vil yöntemi ile aklın 

ve naklin sınırlarının dışında kabul edilemez bir hâl almıştır. Siyasi çıkarların, mezhep 

taassubunun ve kavmiyetçiliğin de etkisiyle tekfir hadiselerinin ardı arkası kesilmemiştir. 

Hâricîlerle aynı zihniyeti taşıyanlar olduğu gibi bu konuda çok daha dikkatli ve 

ihtiyatlı davranan kelamcılar ve fakihler de bulunmaktadır. Tekfir, bir Müslümanın veya 



2 
 

öyle sanılan birinin İslâm dairesinden çıktığını ilan etmektir. Bu da büyük bir problem 

olarak karşımıza çıkmaktadır. Fıkıh ilminde küfür ehli olduğuna kanaat getirilen kimsenin 

sürdürdüğü yaşamında, İslâm toplumunun mü’minlere verdiği tüm insani olanaklardan beri 

kalmaktadır. Literatürde “mürted” olarak adlandırılan bu kimseler İslâm esaslarının hangi 

noktasında küfre düşmüşse o noktada bilgilendirilme gerekliliği bulunmaktadır. Mürted 

küfründen vazgeçtiğinde yeniden İslâm toplumuna dâhil edilmekte aksi takdirde ölümüne 

karar verilmektedir. 

1. Araştırmanın Konusu 

Yeryüzünde var olan tüm ilim dalları göz önüne alındığında bir şahsiyetin düşünce 

dünyasını tenkit eden düşünceleri tespit etmek ve ortaya koymak adına yapılan çalışmalar 

önem arz etmektedir. Kendisi hakkında yapılan tenkitler ve ona dair aktarılan bilgiler, 

eserleri üzerinden ya da farklı kaynaklardan süzülerek gerçekleşmektedir. Böylece 

şahsiyetin düşüncesinin eleştirel boyutu somut kaynaklardan beslenerek doğru bir tespit ve 

kurguyla literatüre kazandırılabilmektedir. Bu bağlamda çalışmada, kaynakların tespiti ve 

farklı fikirlerin tümüyle göz önünde bulundurulması ayrı bir önem taşımaktadır.  

Tenkit usulünü barındıran çalışmada söz konusu kriterler tasavvuf alanındaki 

araştırmalar için de aynı değeri taşımaktadır. Bu durumda tasavvuf alanındaki tenkitlere 

odaklanan çalışmalardan başlayarak alanın geçirdiği süreci takip etmek gerekli 

görülmektedir. Bu sayede süreci doğru çerçeveye oturtarak bir neticeye varmak ve ilgili 

ilmî/akademik literatür ve birikimi göz ardı etmeden değerlendirmek gerekmektedir. Bu 

bakış, çalışılan konu özelinde çıkış noktasını, dayandığı kaynakları, meselelerini ve 

sunmak istediği katkıyı tespit etmek için son derece faydalı olmaktadır. 

Çalışmamızın konusunu oluşturan, Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tekfirle İthamının 

Tetkiki, bağlamında şahsiyet ekseninde zikredildiği 12-13. yy’dan bu yana Muhyiddin 

İbnu’l-Arabî (ö. 1240) ve dönemin tasavvuf ehli müelliflerinden zamanımıza kadar gelip 

geçen sayısız tasavvuf ehlinin düşüncelerini ortaya koymak ve tespit etmek mümkün 

görünmektedir. 

İbnu’l-Arabî düşüncesi, varlık hususunda oldukça derin bir düşünceye, detaylı bir 

ıstılahi manaya, müfredat, literatür ve dolayısıyla da müstesna teorilere sahip bir 

düşünceye de işaret etmektedir. Teori ve pratik açıdan tasavvuf hem dikey hem de 

boyutuyla farklı bir ilim kabul edilmektedir. Bu cihetten akademik literatürde tasavvuf, 



3 
 

teorik ve pratik olmak üzere iki bakımdan ele alınmaktadır. Buna ek olarak nazari 

tasavvuf, İbnu’l-Arabî (ö. 638/1240) ile başlatılmaktadır. Tüm bunlara ek olarak İbnu’l-

Arabî, tasavvuf döneminin bir kırılma ve dönüm noktası kabul edilmektedir. Çünkü onun 

düşüncelerinde ve yapıtlarında tasavvuf, teorik bir düşünce olarak öne çıkarma çabası ve 

tüm ilimlerin sahihliğini zâtından aldığı tedvin edilmiş bir ilim olarak gördüğünün izleri 

açık bir şekilde müşahede edilmektedir. 

Tasavvuf, İbnu’l-Arabî’ye kadar daha çok ahlaki bir yaşantıya yani pratiğe 

ehemmiyet veren bir ilim kabul edilmektedir. İlk dönem mutasavvıflarının söylemlerine 

yansıyan hâller-makamlar-fenâ-bekâ-cem’-velâyet-nübüvvet gibi teorik meseleler, onların 

bu yaşantısının şahsından beslendiği ya da beslediği bir nazariyatının da olduğunu 

göstermektedir. Hadd-i zâtında onların pratiği, yalnızca kuru bir yaşantıdan ziyade 

öncesinde bir ilme dayandığı gibi, eylemle beraber yeni bir bilgi elde edilen bir pratikliğe 

işaret etmektedir. İbnu’l-Arabî tüm düşünce tarzını burada açığa çıkararak tasavvufu tedvin 

eden bir ilim olarak inşa etmiş, bu düşüncesini nazari disiplinlerin sahasına sokmaya 

çalışmıştır. O, İbn Sînâ’nın (ö. 428/1037) etkisinde ve Gazâlî (ö. 505/1111), Fahreddin er-

Râzî (ö. 606/1210) çizgisinde ortaya çıkan ve gelişen tahkik metodunu tasavvufa bir 

yöntem olarak sokmuş, İbn Sînâ’nın, metafiziği bir çatı ilim olarak konumlandırmasının 

karşısında tasavvufu varlık merkezli metafiziğin yerine ikame etmiştir. Yine o, şer’ii 

ilimlerin himayesinde oluşan ve onlarla meşruiyet zemini bulan kendisinden önceki 

tasavvuf düşüncesinin kendisi açısından yetersiz olduğunu ifade etmiştir. Bundan dolayı, 

önceki dönemde kullanılan tasavvufii söylemi, kavramları kendi anlayışı çerçevesinde 

yeniden yorumlamış, manalarını genişletmiş ve dönüştürmüş, doktrinin merkezinde yer 

alan ve önceki dönemde olmayan birçok kavram ve fikir üretmiştir. Bu çerçevede İbnu’l-

Arabî tasavvufu, zahirî ve bâtıni, fiziği ve fizik ötesini de kapsayan bir bütün olarak kabul 

etmektedir. 

Tasavvuf araştırmalarının işaret ettiği husus, hem İbnu’l-Arabî’nin öğrencileri hem 

de sonraki destekçileri Şeyh’in yolundan yürüdüklerini gözler önüne sermiştir. Bu tespitin 

temel sebebi aynen onun gibi tasavvufun yatay boyutu olan pratiğini de uygulamasına 

bağlanmaktadır. Bunlara ek olarak o, daha çok tasavvufun dikey boyutu olan nazariyatını 

havî eserler vücuda getirmiştir. Şu husus asla akıldan çıkarılmamalıdır ki İbnu’l-Arabî’nin 

savunduğu doktrin, “varlık” ve bu varlığın “bir” olması esası üzerine temellendirildiği için 

onun destekçileri de tüm nazari güçlerini varlık kavramı üzerine teksif etmiştir. Bu cihetten 



4 
 

varlık ve onunla alakalı kavramlar olan yokluk ve imkân kavramları, onların kitaplarında 

fevkalade büyük ve mühim yer tutmaktadır. Dolayısıyla İbnu’l-Arabî ve destekçilerini ya 

da diğer bir ifadeyle nazari tasavvufu çalışmak isteyenlerin ilk evvel varlık–birlik, yokluk 

ve imkân konuları hakkında yeterli bilgi sahibi olması gerekli görülmektedir. Bir diğer 

taraftan İslam düşüncesinin mihverini meydana getiren bu kavramlarla yalnızca tasavvuf 

erbabı ilgilenmemiş, özellikle İslam filozofları ve kelamcıları da ilgilenmiştir. Hatta 

tasavvuf, nazari bir disiplin içinde en son müdevven ilim olduğu için bu iki akstan ciddi 

manada da beslenmiştir.  

Konu “İbnu’l-Arabî ve Tartışmalı Görüşleri”, “Tekfir Meselesi ve İlgili Kavramlar” 

ve “İbnu’l-Arabî’yi Tekfirle İtham Edenler ve Savunanlar” şeklinde ele alınmaktadır. Adı 

geçen üç başlığın aralarında geçişkenliklerin veya tam mutabakatların bulunması hasebiyle 

birbirinden tam manasıyla bağımsız olmadıkları da muhakkak bir şekilde ortaya 

konulmaktadır. Şu hâlde doktrinin derinliği ve genişliği karşısında, bu başlıklar altında 

yapılacak kapsamlı bir çalışmanın sınırlarının çok geniş olacağı ortadadır ve bir çalışmada 

sınırları geniş tutmak kaçınılmaz olarak yüzeyselliği beraberinde getirmektedir.  

Çalışmanın sınırları geniş bir alan kapsamaktadır. Eleştirel bakış için İbnu’l-

Arabî’nin düşünceleri konusunda yeterli sayılabilecek malumat olmasına karşın, onun fikir 

dünyasını detaylı ifade edecek çalışmalarda büyük bir boşluk bulunmaktadır. Bu boşluğu 

kısmen doldurmak maksadıyla fikirlerine yönelik bir çalışmanın olması daha zarurî 

göründüğünden, tezimizde hayatına ve eserlerine daha az yer verilmiş ve görüşleri 

ekseninde eleştiri hususları ele alınarak tez oluşturulmuştur. 

2. Araştırmanın Önemi 

Vahdet-i vücûd ekseninde İbnu’l-Arabî’yi tekfir meselesi, bugün tasavvuf 

araştırmalarında ve tartışmalarında üzerinde çokça görüş beyan edilen, spekülasyon 

yapılan konuların başında gelmektedir. Bu konular kimileri tarafından panteizm olarak 

algılanmakta ve Yunan düşünürlerinden İslam bilginlerine sirayet etmiş bir şirk felsefesi 

olarak görülmekte, kimileri tarafından ise tevhidin bir açıklama şekli ve yüksek bilinç 

gerektiren bir kavrama düzeyi olarak görülmektedir.  

İbnu’l-Arabî’yi tekfir meselesi, çokça tartışılan ve tasavvuf aleyhindeki düşünce ve 

çalışmalara malzeme yapılan bir konudur. Bu sebeple İbnu’l-Arabî’nin tekfir edilmesi 

konusu, tasavvuf araştırmacılarının sağlıklı bir fikrî temel oluşturmadan tasavvuf tarihi ve 



5 
 

klasik sufi şahsiyetlere ilişkin yaklaşımlarından dolayı karşılık bulmamaktadır. Bundan 

dolayı tasavvuf tarihi açısından oldukça önem arz eden tekfir konusunu ele alırken, son 

dönem Osmanlı ulemasının eserleri ve değerlendirmeleri de büyük önem taşımaktadır. 

Bunun temel sebebi ise 20. yy’ın tasavvuf tartışmalarının merkezinde bu kavram ve 

düşünce sisteminin yer almasıdır.  

Tasavvuf düşüncesi ve İbnu’l-Arabî’yi esas alan araştırmacılar için tekfir 

meselesinde yakın tarihimizin önemli şahsiyetlerinin düşünceleri önem arz ettiği gibi, 

yaptığımız çalışma da oldukça önemli yer tutmaktadır. 

3. Araştırmanın Amacı 

Tasavvuf araştırmaları olmadan İslam kültürüne vâkıf olmak, yine tasavvuf 

hareketini tanımadan Osmanlı’yı tanımak mümkün görülmemektedir. Bu nedenle ele 

alınan çalışmadaki gayemiz İbnu’l-Arabî’yi tekfir eden şahsiyetlerin ilmî ve fikrî muhitini 

tanıyarak ortaya koymak ve İslâm düşünce ve tasavvuf tarihinde böylesi birçok yönlü ilim 

ve tasavvuf ehlinin tasavvufi meselelere, özellikle de tartışmalı meselelere dair görüşlerini 

detaylı bir şekilde sunmaktır.  

İbnu’l-Arabî’yi tekfir meselesini İbnu’l-Arabî düşüncesi bağlamında ele alarak 

onun eserleri üzerinden düşüncesinin merkezini ve ana kavramlarını tespit etmeye gayret 

ettik. Ele alınan çalışmada eserin amacını belirten iki yön bulunmaktadır. İlki, İbnu’l-

Arabî’nin eserlerini en doğru şekilde tespit ederek ortaya çıkarmaktır. İkinci yönü ise 

İbnu’l-Arabî’yi tekfir edenleri ve hangi açıdan eleştirdiklerini gün yüzüne çıkarmaktır. Bu 

bağlamda amaç, onun düşüncelerine yönelik kronolojik bilgileri yeterli düzeyde sunmak ve 

tekrarlanan bilgilerden ziyade eleştirel kavramları ortaya koyarak ayrıntılarıyla ele 

almaktır. Böylece düşüncelere kavramlar ekseninde yeni bilgiler eklemektir. Araştırmada 

ortaya konulan yeni görüşlerle İbnu’l-Arabî’yi tekfir konusunu yeniden gözden geçirip 

ulaşabildiğimiz argümanlarla meseleyi tahlil etme imkanı elde etmiş olacağız. Ayrıca 

çalışmanın “İbnu’l-Arabî’nin Tartışmalı Görüşleri” bölümündeki ana gündem, onun 

düşüncesi dünyasını ortaya çıkarmaktır. Nitekim İbnu’l-Arabî’nin tasavvuf düşüncesinde 

yer alan ana konuları varlık düşüncesine odaklanmakta ve düşünce sistemini büyük oranda 

bu temel üzerinde kurmaktadır. Bu husus çalışmanın da “İbnu’l-Arabî’nin Tartışmalı 

Görüşleri” bölümündeki ana konusunu oluşturmaktadır. Böylece çalışma, onun eserlerini 

tespit ederek metinlerini ortaya çıkarmayı ve bu tespiti esas alarak ilmî ve tasavvufi 



6 
 

şahsiyetiyle düşüncesini bütüncül bir bakış açısı ve mümkün olduğu ölçüde tüm yönleriyle 

analiz etmeyi amaçlamaktadır.  

4. Çalışmanın Yöntem ve Planı 

Çalışmamızda bu sahada yapılmış kitap, tez vb. çalışmalarda takip edilen metotlar 

incelenmiştir. Buna göre İbnu’l-Arabî’nin “Tartışmalı Görüşleri”ni yansıtan konuları başka 

araştırmacıların da istifadesine olanak sağlayacak şekilde bir yol takip edilmiştir. 

Çalışma, giriş, sonuç ve üç bölümden meydana gelmektedir. İlk bölümde; İbnu’l-

Arabî ve tartışmalı görüşleri, vücûd kavramı, ahlak görüşü, velayet-nübüvvet görüşü, Hz. 

İbrahim’in rüyasına yaklaşımı, cehennem ehlinin hâli ve azabın ebedîliği görüşü, ibadet 

edilen her şeyde Allah’ın bir vechinin var olması ve Firavun’un imanı meselesi 

noktalarından bahsedilmiştir. Böylelikle İbnu’l-Arabî’nin zikrettiği kavramların düşünce 

tarihi seyri içinde arkolojisi yapılmış, zihnî arka planının fotoğrafı ortaya konulmuştur. 

Ardından İbnu’l-Arabî’nin bu zikrettiği kavramların asıl düşünceye katkısının ne olduğu 

tespit edilmiştir. 

İkinci bölümde tekfir konusunu içeren kavramlar ele alınmıştır. İman ve mahiyeti, 

küfür ve mahiyeti, literatürde tekfir meselesi ve tekfir geleneğinin oluşum nedenleri 

üzerinde durulmuştur.  

Üçüncü bölümde ise İbnu’l-Arabî’yi tekfirle itham edenler ve savunanlar bahsiyle 

tüm yönleriyle İslâm düşünce tarihinde yer almış kişilere yer verilmiştir. Bu bölümde 

birinci ve ikinci bölümdeki kavram ve literatür bağlamı üzerinde bir bütünlük 

oluşturulacak bir biçimde çalışma tamamlanmıştır. 

 

 

 

 



7 
 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İBNU’L-ARABÎ VE TARTIŞMALI GÖRÜŞLERİ 
 

 

 

1.1. Hayatı 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî, 1165 yılında şimdiki İspanya toprakları içerisinde bulunan 

Murcia kentinde dünyaya gelmiştir. Kaynaklarda tam ismi, Muhyiddin Muhammed. b. Ali 

b. Muhammed el-Arabî et-Tâî el-Hâtimî olarak geçmektedir. Halk arasında ve tasavvuf 

camiasında “Şeyhü’l-Ekber” lakabıyla tanınmaktadır.1 8 yaşındayken ailesiyle beraber 

Sevilla kentine göç etmiştir. Ailesi’nin Arap Tayy topluluğuna mensubiyeti bulunmaktadır. 

Yakın ataları için pek fazla bilgi bulunmasa da anne ve babasının güçlü ve muteber 

insanlar olduğu kabul edilmekte ve yakın akrabaları içerisinde de tasavvufi geçmişi olan 

kişilerin mevcut olduğu bilinmektedir.2 

İbnu’l-Arabî, hayatında önemli bir yere sahip olan Endülüs’te belli bir vakit ikame 

etmiştir. Daha sonra bulunduğu şehirden sefere çıkarak İslâm dünyasının önemli 

şehirlerden biri olan Şam’a gitmiştir. Sonra Bağdat ve Mekke’ye ziyareti esnasında oradaki 

meşhur âlim ve önde gelen kanaat önderleri ile tanışmıştır. İbnu’l-Arabî kitabında 1182’de 

İbn-i Rüşd (ö. 1198) ile bir görüşmesinden bahsetmektedir. İbn-i Rüşd bilginin akıl yoluyla 

elde edilebileceğini iddia etmiş, bu iddiasıyla ilim dünyasında yankı uyandırmış ve 

alanında tanınan bir şahsiyet olmuştur. 17 yaşındaki Muhyiddin İbnu’l-Arabî hakiki 

bilginin gerçek kaynağının akıl olmadığını, böyle bir bilgiye daha çok keşif ve ilham 

yoluyla ulaşılabileceğini ifade etmektedir.3 İbnu’l-Arabî bu seyahat sürecinde kendisini 

etkileyen bir âlimle tanışmıştır. Bu âlim, kaynaklarda küçük yaşlarında ibadete başlayan, 

içinde Allah Teâlâ’nın korkusu olan, ömründe bir defa bile olsun kibre meyletmeyen 

 
1 Mahmut Kılıç, Şeyh-i Ekber: İbnu’l-Arabî Düşüncesine Giriş (İstanbul: Sûfî Kitap Yayınevi, 2009 ), 3. 
2Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman, Zehebî, Siyeru a’lâmi’n-nübelâ (Beyrut: 

Mektebetü’r-Risâle, 1985 ), 23/48. 
3İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye (Kahire: el-Mektebetu’l-Arabiyye, 1983), 2/373. 



8 
 

“Şekkaz”dır. İbnu’l-Arabî, Şekkaz vefat edinceye kadar onunla muhabbetini sürdürmüştür. 

Kendisi, İşbiliyye’ye bağlı Haniyye şehrinde M. 1182-1183 tarihlerinde “Lahmî” adıyla 

bilinen kişiden Kur’ân dersleri görmüştür.4 İbnu’l-Arabî, 1190 yılında İşbiliyye’de kaldığı 

sırada hasta düşüp okuma yetisini yitirmiş, iki sene bu şekilde kaldıktan sonra h. 589’da 

Sebte kentine göç ederek orada ahlak mertebesine ulaştığını ifade ettiği İbnu’l-Cübeyr (ö. 

1217) ile tanışmıştır. Bir müddet sonra İşbiliyye’ye dönmüş ardından 1196 senesinde Fas’a 

gitmiştir. İbnu’l-Arabî Fas’ta büyük üne kavuşmuştur. 1198’de Endülüs’e tekrar 

dönmüştür. Daha sonrasında ilk hac ziyaretini gerçekleştirmek için M. 1199-1200 tarihinde 

Mekke’ye gitmiştir. İbnu’l-Arabî Mekke’de Yunus el-Abbasi el-Kassar adında biriyle 

görüşmüştür. Hac ibadetinin ardından Fas’a geçmiştir. Fas’tan sonra üstadı Ebû Medyen 

el-Mağribi’nin memleketi Becâye kentine gitmiş ve orada kalmıştır. Bir müddet sonra 

yeniden Mekke’ye dönmüş ve Rûhu’l-Kuds, Tâcu’r-Rasul isimli yapıtlarını kaleme 

almıştır.5 

İbnu’l-Arabî 1204 senesinde Medine, Musul ve Bağdat’ta kalmıştır. Kendisi Musul 

şehrinde et-Tenezzülâtu'l-Musuliyye adlı eseri kaleme almıştır. Sonra Konya’ya gitmiş ve 

orada tanıştığı Sadreddin Konevî’nin annesiyle evlenmiştir. İbnu’l-Arabî burada kaldığı 

sırada Risâletü’l-Envâr adlı kitabı kaleme almış ve Selçuklu meliki kendisine saygı ve 

hoşgörü ile yaklaşmıştır. Akabinde Mısır’a gitmiş, Futûhât-ı Mekkiyye adlı eserindeki 

ifadelerine binaen önde gelenlerce hakkında idam kararı alınmıştır. Bu kararın alındığını 

duyunca Mısır’dan gizlice uzaklaşmıştır. Sonra Mekke’ye dönerek bu şehirde yaşamaya 

devam etmiştir. İbnu’l-Arabî sürdürdüğü bu yolculuklardan sonra Bağdat ve Halep 

şehirlerinde bir müddet kalmış ve M. 1215 tarihinde tekrardan Konya’ya gitmiştir. M. 

1220 tarihinde Şam şehrine taşınmıştır. Şam’da Fusûsü’l-hikem adlı eserini yazmıştır. 

Kaleme aldığı bu eser Futûhât’tan sonraki en büyük eseri olarak kabul edilmektedir. 

İbnu’l-Arabî, 627/1230 senesinde, bu kitabı rüyasında Peygamber (s.a.s.) ümmetine tebliğ 

etmek üzere aldığını ifade etmektedir.6 

İbnu’l-Arabî 1239 senesinin Rebîulevvel ayında Şam’da vefat etmiştir. Mezarı, 

Şam’da bulunan Kasiyun Dağı’nın aşağı taraflarındadır. Osmanlı yöneticilerinden olan I. 

Selim, M. 1516 senesinde İbnu’l-Arabî için türbe inşa ettirmiştir. Türbenin yanında cami 

de yer almaktadır. İbnu’l-Arabî’nin defnedildiği türbenin üst kısmında kendisine nispet 
 

4Claude Addas, İbnu’l-Arabî: Kibrit-i Ahmer'in Peşinde (İstanbul: Gelenek Yayıncılık, 2004 ), 42. 
5 William Chittick, Sûfî’nin Bilgi Yolu, çev. Ömer Saruhanlığlu (İstanbul: Okyanus Yayınları, 2016), 22-23. 
6 Mehmet, Ayhan, Muhyeddin İbnu’l-Arabî ve Hadis Rivayeti (İstanbul: Hacegan Akademi, 2012 ), 25. 



9 
 

edilen, “Bütün yüzyıllar yetiştirdikleri büyük insanlarla tanınır, benden sonraki yüzyıllar 

benimle anılacak.” anlamına gelen bir beyit yazdırmıştır.7 

Sadece bir kısmı doğrulanmış olmasına rağmen ortalama 800 eser İbnu’l-Arabî’ye 

atfedilmiştir. Son yıllarda yapılan çalışmalar, çoğu matbu versiyonun henüz tenkitsel 

olarak düzenlenmemiş olmasına ve pek çok hata barındırmasına rağmen, 100’den fazla 

eserinin el yazması şeklinde bizlere ulaştığı bilinmektedir. Osman Yahya’nın (ö. 1997), 

Endülüs eserleriyle ilgili bibliyografyasına işarette bulunan İbnu’l-Arabî uzmanı William 

Chittick, kendisine yöneltilen 850 eserden 700 kadarının gerçek olduğunu, 400’den 

fazlasının ise hâlâ mevcut olduğunu ifade etmektedir.8 

Esasen 37 kitaptan oluşan ve en büyük eseri olan ve 4 veyahut 8 cilt olarak basılan 

el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, gizemci düşünceden tasavvuf uygulamalarına ve 

rüyalarının/vizyonlarının kayıtlarına kadar geniş bir çeşitliliği tartışmaktadır. Toplam 560 

bölüm ve çağdaş baskılarda tahmini 15.000 sayfa civarındadır.9 

Fusûsü’l-Hikem, İbnu’l-Arabî’nin ömrünün son yıllarında yazdığı kitabıdır. 

Doktrinlerinin ve gizemsel inançlarının bir özeti olarak yorumlanmaktadır. İlahî vahiyde 

mütenevvi peygamberlerin rolünü değerlendiren bu yapıt, İbnu’l-Arabî’nin en mühim 

eserleri arasında değerlendirilmektedir.10 

Fusûsü’l-Hikem’in İbnu’l-Arabî’ye isnad edilmesi tartışılmış ve en az bir literatürde, 

Şeyh İbnu’l-Arabî’ye isnad edilen toplam 74 eser olduğu hasebiyle ona yapmacık ve 

düzmece olarak değerlendirilmektedir. 56’sı el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’de anlatılmış ve geri 

kalanı da burada zikredilen öteki eserlerde ifade edilmiştir. Fakat diğer pek çok ilim adamı 

çalışmayı hakiki olarak kabul etmektedir.11 Divandaki, beş ciltlik şiir derlemesinin çoğu bir 

araya getirilememiştir. Elimizde var olan bu versiyonlar, özgün çalışmanın sadece bir 

cildine karşılık gelmektedir.12 Kutsal Ruh (Rûhu’l-Kuds), ruh üzerine bir irdeleme olup, 

onun Akşam'daki değişik ruhani hocalardan elde ettiği tecrübelerin bir özeti 

 
7 Süleyman Uludağ, İbnu’l-Arabî (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995), 57. 
8 Çağfer Karadaş, “Muhyiddin Ibnu’l-Arabî’ye Göre İnsan-ı Kâmil”, Uludağ ÜİFD, 7 (1998), 1. 
9 Mehmet Akman, “İbnu'l-Arabî'ye Yönelik Eleştiriler Ve Mahiyeti”, Nida Dergisi, 190 (2019), 56-63.  
10Mustafa Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî” (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2017), CİD 21/3, 2107-

2114. 
11Kılıç, İbnu’l-Arabî Düşüncesine Giriş, 5. 
12Addas, Kibrit-i Ahmer'in Peşinde, 45. 



10 
 

mahiyetindedir. Bunun bazısı Endülüs zâhidleridir. Eser, onun Endülüs’te bir araya geldiği 

pek çok insan hakkındaki hatıraları ve ruhani anekdotları barındırmaktadır.13 

1.2. Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Tartışmalı Görüşleri ve Kavramları 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî kaleme aldığı kitaplarında neyi ifade etmek istediğine ve 

tasavvuf olgusuna değinmektedir. Eserlerinde aktardığı bilgilerin kendi ifadeleri olduğunu, 

bu bilgileri birtakım kişilerin düşünce, görüş ve eserlerinden aktarmadığını beyan etmiştir. 

İbnu’l-Arabî tasavvufi yaşantısında benimsediği fikirlerinin farklı kişilere nispet edilen 

yaklaşımları tekrarlamadığını ve herhangi bir yazarın yolunu da kendine rehber 

edinmediğini söylemektedir.14 Bunun yanı sıra o, var olan düşünürlerin ya da denk 

fikirlerinin ifadeleri olmadığını ayrıca belirtmektedir. İbnu’l-Arabî, eserlerini sadece Allah 

Teâlâ’nın kendisine keşf yoluyla aktardığını düşünmektedir. Vecd hâliyle elde ettiği 

bilgiyle mutlak vücutta fani ve iç dünyasında tecelli eden şeylerden münhasır olduğunu 

ifade etmektedir. 15 

İbnu’l-Arabî, eserinde, ulaştığı marifete dair bilgileri kendisi gibi hakikat yolcularına 

aktarmasını Allah’ın kendi zâtından istediğini, bu durumu kaleme alma düşüncesinin 

olmadığını ancak kişilere öğüt verme emrini almasıyla kendi içerisinde bu bağlamda bir 

çaba ve isteğin ortaya çıktığını ifade etmektedir. Bu amacın yalnızca Allah’ın izin vermesi 

ile gerçekleşebileceğini belirtmektedir. İbnu’l-Arabî, ulaştığı tüm bilgileri beyan 

etmediğini, kendisine verilen müsaade ölçüsünde bunları aktardığını söylemektedir. 

Hakikat tarafından kendisine aktarılan varidatı hızlı bir biçimde bizzat yazdığı ve 

etrafındakilere de yazdırdığı aktarılmaktadır. Örnek olarak Mevâkıʿu’n-Nücûm gibi 

oldukça kapsamlı bir eseri on bir günde, et-Tedbîrâtü’l-ilâhiyye’yi dört günde, 

Tenezzülâtü’l-Mevsıliyye adlı eseri üç günde, el-Celâl ve’l-Cemâl’i yirmi dört saatte, 

Kitâbü’l-Hüve adlı eseri bir seher zamanında, el-Kasemü’l-ilâhî adlı eseri ise çok kısa bir 

sürede kaleme aldığı yazılı kaynaklarda geçmektedir. 16 

 
13H. Tunçbilek, “Muhyiddin İbnu’l-Arabî'de Vahdet-i Vücûd Telâkkisi”, HÜİF,19/19, (2008), 7-23.  
14M, Şahin - D. Sparham, İbnu’l-Arabî Düşüncesinde Ay ve Kâmil İnsan, çev. (Turkish Acedemic Research 

Review, 2019), 416. 
15Ahmed b. Muhammed eş-Şeybânî, Kitâbü’l-Mesâil an imâmeyyi ehli’l-hadîs (Kahire: el-Fârûku’l-Hadîs, 

2005), 1/7. 
16İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/72, 264-265. 



11 
 

İbnu’l-Arabî, tüm kitaplarında “hakikatullah’ı ilimler dairesinin ana konumuna 

almakta ve bu hakikate ulaşmış bilgileri ve değişik biçimde açıklamaları ifade etmektedir. 

Hadis, fıkıh, tefsir, tasavvuf, tarih, ilm-i havâs ve benzerlerini kapsamlı bir şekilde ele 

aldığı yüzlerce kitabının çıkış noktası “marifetullah” ekseninde oluşmaktadır. İbnu’l-

Arabî’nin kaleme aldığı şiiri de bu cihetten değerlendirilmektedir. Kendi ifadesiyle 

eserindeki şiir şuaraya Zühre feleğinin ve Yusuf peygamberin birer hediyesi olarak ortaya 

çıkmıştır. Bu şiirinde hayal âlemi ile şiirsel imgeleme bakımından bir bağlantı mevcut 

olmasından dolayı İbnu’l-Arabî yakaza hâlindeyken bir meleğin kendisine bir miktar nur 

getirdiğinden bahsetmektedir. Kendisi bu nurun karşılık bulduğu manayı sorduğunda 

melek cevaben Şuarâ suresi olduğunu aktarmıştır. Divanını bu meselenin akabinde kaleme 

aldığını ifade eden İbnu’l-Arabî bir kısım remz ve sembolik ifadelerde şiirleri kötülemekte, 

bu ifadeler söz konusu olduğunda ise düşüncesini hemen nesirden nazma çevirmektedir. el-

Fütûḥâtü’l-Mekkiyye kitabının başında mevcut olan şiir bölümleri önem arz etmektedir. 

Kendisi kitabının bu kısmında ifade etmek istediği ilimleri gösterdiğini ancak mevzu bahis 

şiirlerin bu kısım içinde var olan açıklamalarda olmayan bazı şeyleri kapsadığını dile 

getirmektedir.17 

 Fütûhât adlı eseri, kendisine ait olduğu iddia edilen ve 1428 bölümden meydana 

gelen şiirleri barındırmaktadır. Bu kitaptaki mevcut beyit adedi 7102 olup bu adet divanda 

bulunan beyit adedinin birkaç misli olarak görülmektedir. O, kendi düşüncesine göre 

şiirleri , yorum, remiz, muhâcât ve artsama becerisi olarak görmektedir. Ancak şahsı, “Biz 

bir şeyi remzederiz, lugazlaştırırız ama bizim bundan kastımız bir başka şeydir”18; “Bizim 

şiirlerimiz ister sevgiliye muhabbet ile başlasın, ister bir methiye olsun ve isterse de kadın 

isimleri ve sıfatlarıyla, ırmak, yer, yıldız isimleriyle dolu olsun, hepsi de bütün bu suretler 

altındaki maârif-i ilâhiyyeden ibarettir” diyerek19 asıl itibarıyla bütün uğraşların sadece 

aracı olduğu görüşünü vurguladığı bilinmektedir. 

İbnu’l-Arabî, manzum yapıtları arasında yer alan Tercümânü’l-Eşvâk adlı eserinde 

birçok görüşü sembolize etmektedir. Bu eserinde işlediği konuları genellikle ilahî 

marifetler, kalbi bilgiler, Hakîkat-i Muhammediyye ve ilahî nurların önemini cismani aşk 

 
17İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/31-32. 
18İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/6. 
19 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/622. 



12 
 

görüşleri kullanarak ifade etmektedir O, eserinde bu çeşit beyanların bazı nefslerin daha 

çok ilgisini çektiği üzerinde durmaktadır.20 

Mekke’de kaldığı sırada Tercümânü’l-Eşvâk adlı eserindeki şiirleri İsfahanlı bilgin 

Mekînüddin’in Nizâm adındaki kız çocuğunun ismiyle kaleme almıştır. İbnu’l-Arabî bu 

eserlerindeki şiirlerine bir beyan kaleme almıştır. Temel meselenin onların düşüncesiyle 

uyuşmadığını ve niyetinin yalnızca ilahî aşkı aktarmak olduğunu ve bu durumdan onun 

ailesinin de haberdar olduğunu belirtmiştir.21 

İbnu’l-Arabî, düşüncelerini kısa ve derin bir şekilde ele almaktadır. Bununla beraber 

otuz yedi kitaptan meydana gelen el-Fütûḥâtü’l-Mekkiyye adlı eseri için, “Bu kitaptan 

ulaşılmak istenen amaç elden gelmiş olduğu yere kadar veciz ifade ve hulâsadır” şeklinde 

ifade etmektedir. Kendisi öte taraftan aktarmış olduğu meselelere dair ifadeler içinde bazen 

makamların değişmeleriyle irtibatlı olarak bazen de zıt hallerde ortaya çıktığı 

bilinmektedir. Örneğin, “İlim aynı zamanda cehalet demektir”22 “Vücûd âdem olarak idrak 

edilebilir”23 “Hürriyet köleliktir”24 “Doğru irşad hem yakınlaştırmak hem de uzaklaştırmak 

demektir”25 “Sen O değilsin; belki sen O’sun”26 ifadelerine benzer söylemler sadece onun 

düşünce sistemi insicamında anlaşılmaktadır. 

Genel fikir tarihine ait düşünceleri de incelendiği zaman İbnu’l-Arabî, kendi 

düşüncelerini aktarırken bazen bu meselelere dair diğer fikirlere tenkit ve yorumlar ileri 

sürmektedir.27 Şeyhu’l-Ekber’in beyanına göre her din, mezhep ya da filozof gerçekten 

bazı şeyleri elde edebilir ancak o, tüm bunları gerçek manalarından uzaklaşmış ve 

yozlaşmış olarak görmektedir. Bu kısımları tekrar ait oldukları bölümlere yerleştirmek için 

benzersiz bir metafizik tabloya malik olunmaktadır. Bahsedilen bilgi sadece keşif ilmiyle 

ortaya çıkmaktadır. İbnu’l-Arabî, keşif erbabının tüm inanç, görüş ve düşüncelerini bu 

 
20Selam b. Abdullah el-Bâhilî el-İşbilî, ez-Zehâir ve’l-alak fî âdâbi’n-nufûs, (Beyrut: Dâru İbn Hazm, 2010), 

5. 
21 el-İşbilî, ez-Zehâir ve’l-alak fî âdâbi’n-nufûs, 2. 
22İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/728. 
23İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/362. 
24 el-İʿlâm, 8. 
25 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/262. 
26İbnu’l-Arabî, Fusûsu’l-hikem, çev. M. Nuri Gençosman, (İstanbul: Ataç Yayınları, 2009), 91. 
27Roger Deladrière, The Dīvān of Ibn Arabī, 15 (1994), 50-56. 



13 
 

hususta ifade edilmiş tüm çıkarımlar hakkında genel düşüncelerinin mevcut olduğunu ve 

onlara herhangi bir şeyin gizli tutulamayacağını beyan etmektedir.28 

Tüm insanlığın ortak mirası olan bir kısım görüşleri de beyan etmekle beraber 

İbnu’l-Arabî bunların keşfî ve ilim boyutundan izahatını yapmayı hatalı bulmaktadır. 

Meseleleri tenkit etmek veya temellendirme kısmından kaydırıldığından dolayı hatalı bir 

şekilde ifade edilen bir cümlenin doğru anlamını izhar etmek için nakletmektedir. Örneğin 

âlemin yapılarını açıkladığında üzerinde durduğu dört kaidenin köklerini beşinci 

mevcudata ait olarak ele almaktadır. Bu konunun ise Hakîm’in Ustuku’s-sât isimli eserinde 

geçtiğini beyan etmektedir. İbnu’l-Arabî, ismi zikredilen eseri kendisi bilfiil okumamıştır. 

Lakin bu eseri inceleyip okuyan yakınının, “Bu beşinci mevcut hakkında keşfiniz açısından 

ne dersiniz?” cihetindeki mevzuya taraf olmasına binaen ifade etmektedir.29 

Bir kısım felsefi söylemlerin zaman içinde değişik manalarının ortaya çıkmasına 

misal olarak yokluğun sadece kötülük olması meselesini göstermektedir. Onun beyanına 

göre üstü kapalı olmasından ötürü bazı gruplar bu kelimenin asıl itibarıyla neyi ifade 

ettiğini kavrayamamaktadır. Bunun bu şekilde olduğunu mütekaddimîn ve müteahhirîn 

âlimlerinden önde gelen kişiler de aktarmaktadır. Ancak temelde lafzını esas alıp anlamını 

ifade etmekte güçlük çekmişlerdir.30 Bu sahadaki bir diğer örnek ise kadim düşünürlerin, 

tüm cisimlerin birinci hususu olarak var oldukları şey mukabilinde sarf etmektedir. İfade 

ettikleri bu husus Grekçe menşeli “heyûlâ” kelimesine dair kaleme aldıklarını 

içermektedir. Her şekli ile kabul edilen tarzda o şeyin gerçek özü mevcut olmasından 

dolayı “ma‘kūl-i hebâî” denilmekte ve hâkimler bu mevcudata “heyûlâ” ismini 

vermektedir. Mezkûr kısımda kadim düşünürler ile hükemâ arasında görüş farklılığı 

bulunmaktadır.31 İbnu’l-Arabî de heyûlânînin özünün hakikatinde ilahî nefes olduğunu 

belirterek terimlerin tasavvufi manasına vurgu yapmaktadır.32 

İbnu’l-Arabî düşüncesinde “mutlak iyi” ve “ilim-malum” bağlantı meselesi 

tartışılmaktadır. Bu düşüncenin Aristo’nun ele aldığı Metafizika kuramı ile Yeni Eflatuncu 

bir yapıt olan Liber de Causis’in direkt İbnu’l-Arabî’ye ilham verdiği düşünülmemektedir. 

Fakat onun söz konusu terimlerden haberdar olduğu da bir hakikat olarak görülmektedir. 
 

28İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/398. 
29İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/250. 
30 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/212. 
31İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/432. 
32İbnu’l-Arabî, Fusûs, 144. 



14 
 

Bunlar, zamanın bilim ve düşünce sahalarında ün kazanmış terimler olması hasebiyle 

İbnu’l-Arabî tarafınca yorumlanmaktadır. Örnek olarak yokluktan “mutlak kötülük”, 

gerçekten “mutlak nûr” ve “muhal”den ise “mutlak karanlık” şeklinde ifade etmektedir. 

İbnu’l-Arabî, düşünürlerin kullandığı bilgeliğe dair bir kısım ıstılahlara kendine özgü 

manalar yüklemektedir. Bu meselede en kıymetli meselelerden biri ise, onun bir araç 

ıstılahı olan felsefe (hikmet) mefhumuyla “feylesûf” manasına gelen hakîm kavramının 

zaman içinde elde ettiği anlamları önce semantik boyuttan eleştirmektedir. Akabinde 

bunların gerçek ve asli yerlerini belirleme hususundaki duyarlı ve ince vizyonu ön plana 

çıkmaktadır. İbnu’l-Arabî, hükemâdan olduğunu iddia edenlerin hikmet öğrettiklerini 

düşündüklerini, lakin hakikatinde o hususiyetin kendilerinde mevcut olmadığını 

söylemektedir. Onların iddia ettikleri gibi hakîm değil ancak birer filozof oldukları fikrini 

ileri sürmektedir.33 

Diğer taraftan o, bazı dindarların felsefe kelimesinin özünde ne ifade ettiğini 

anlamadan kesin bir şekilde ona karşı bir eda sergilemelerini de tenkit etmektedir. Örneğin 

bir kısım Müslümanların Eflatun’u sadece felsefe sözcüğüyle ilişkilendirmelerinden hoşnut 

olmadığını beyan etmekte, ifade edilen bu pozisyonun onların hâkim kelimesinin gerçek 

manasını bilmemelerinden dolayı ortaya çıktığını ifade etmektedir. Onun deyimiyle 

hükemâ özünde “ulemâ-i billâh” şeklinde bilinmektedir. Eşyayı ve onların ilişkin 

bulunduğu konumu sadece Allah’ı bilenler bilebilmektedir. Buradaki bilgelikten kasıt 

peygamberlik bilgisi olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü Allah (c.c.) Davud’a sultanlık 

makamını ve hâkimiyet bahşetmiş ve istediği birtakım hususları öğretmiştir.34 

İbnu’l-Arabî, düşünürlerin de haklı düşüncelerinin olabileceğini ifade etmektedir. O, 

“Hikmet mü’minin malıdır, onu gördüğü yerde alır”35 hükmü gereğince bunları makbul 

görmenin lüzumlu bir şey olduğuna kanaat getirmektedir. Özellikle düşünürlerin aklı ve 

nefsi hizaya getirmeye yönelik aktarımlarını yararlı ifadeler olarak görmektedir. Üstelik 

İbnu’l-Arabî, bir kısım düşünürlerin Müslüman olmadığı yönündeki söylem ve iddialara 

karşın, “Bir kimsenin dininin olmaması onun her söylediğinin yanlış olmasını gerektirmez” 

sözü ile cevabını dile getirmektedir.36 Yalnızca düşünce yolunu benimseyenlerden 

 
33el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/508. 
34el-Bakara 2/251. 
35 Muhammed b. İsa b. sûre b. Musa es-sulemî, Sünen, thk: Beşşar Avvad Maruf, (Beyrut: Darul Ğarb,1996, 

1.baskı) İlim, 19. 
36İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/145-146. 



15 
 

düşünür, kelamcı veya başka topluluklara dâhil olsun ilâhiyyât ilmi konularında 

bilmediklerinin bildiklerinden daha büyük olduğuna dikkat çekmektedir. Böylece ana 

etken bakımından onların ilâhiyyât bilgisindeki hatalarını, nebilere aktarılan fikirlere ters 

düşüncelerini ve bunların gerekçelerini eleştirmenin gerekliliğini ifade etmektedir. İbnu’l-

Arabî’nin beyanına göre onlar, bilgeliğin düşünce boyutundan olmayıp Allah’tan gelmiş 

olduğunu kavrayarak bunu kabul etselerdi hataya dalmayacaklarını söylemektedir. İbnu’l-

Arabî düşüncesindeki temel sebep de Allah’ı hikmet sahibi ve bu hikmeti O’nun bir 

niteliği olarak kabul etmektir. Bu cihette kul da yaratıcı ile daimî olmakla “Abdü’l-Hakîm” 

niteliğini elde etmektedir. Hikmet sahibi olan, zâtına hikmet niteliğinin hükümdarlık ettiği 

ve himayesine aldığı kişi olarak bilinmektedir. Bu hususa karşın hikmeti yönetmeye ve ona 

yön belirlemeye gayret gösteren kimsenin hikmetli bir kişi olamayacağı görüşü 

desteklenmektedir.37 Kendisi zikrettiği en son farklı görüşü, hikmet vakıasının felsefeciler 

ve mutasavvıflar nazarındaki çeşitliliği ortaya çıkarmaktadır. O, bu husustaki hakiki 

hikmeti tasavvuf olarak görmektedir.38 

İbnu’l-Arabî düşüncesinde hükemâ, işleri ve hükümleri olması gereken yerlere, 

sebeplerini hakiki mertebelerine konumlandıran, hatalı yerlerde var olan şeyleri de ortadan 

kaldıran Melâmetîler olduğuna kanaat getirmektedir. Bu düşüncede Melâmetîler hak yolun 

yolcularının önderleri ve imamları olarak bilinmektedir. Kâinatın efendisi de o 

kişilerdendir ve onlarla beraber bulunmaktadır. İbnu’l-Arabî’nin ifadesine göre gerçek 

hikmet olarak adlandırdığı “ehlullah” kısacası peygamberler ve Allah dostları da gerçek 

hakîmler olduğu düşüncesini barındırmaktadır.39 Diğer bir taraftan da duyular dünyasının 

hayalî olduğu meselesinde düşünürlerin, zahir ulemanın ve akılcıların zâtıyla hemfikir 

olmadığını, sadece sofistlerin bu hakikate çok fazla yaklaşmış olduklarını söylemektedir. 

Bunun yanı sıra onların da aslında eşyanın özü olmadığını belirterek kendisinden 

koptuklarını beyan etmektedir. Bunun da ötesinde onun “nefs-i nâtıka” tanımı da terimsel 

olarak filozofların düşüncesine yakın olsa bile aralarında birtakım değişiklikler 

bulunmaktadır. İbnu’l-Arabî’nin düşüncelerini benimseyenler tasavvufta öncü olması 

hasebiyle “Şeyhu’l-Ekber”, dinsel boyutta ictihad sahibi olması hasebiyle de   

“Muhyiddin” ismini kullanmaktadır. Kelamcı ve Maliki hâkimi Ebû Bekir İbnu’l-

Arabî’den (ö. 1148) ayrılabilmesi amacıyla bir kısım kaynaklarda ismi İbn Arabî biçiminde 

 
37İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/257-259. 
38İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/164. 
39İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/16. 



16 
 

de geçmektedir. Lakin pek çok sahada40 Muhammed İbnu’l-Arabî şeklinde bilindiğinden 

bu biçimin kullanılması oldukça isabetli kabul edilmektedir.41 

1.2.1. Vücûd Kavramı 

İbnu’l-Arabî düşüncesinde varlığın birliği ve varlıkta birlik inançları kendi 

düşüncesiyle olgunlaşarak ortaya çıkmaktadır. Tasavvuf düşüncesinde sufi metafiziği ilk 

evvel vahdet fikri etrafında sistematik bir hâl almıştır. Bu düşünce sisteminde varlık bir 

“Mutlak Varlık” ve O’nu akseder bir biçimde meydana gelen görünüşlerden ibarettir. Bu 

düşünceyi beyan eden iki farklı görüş ortaya çıkmaktadır. Kendisinin ortaya koyduğu 

vahdet fikri ve İmam-ı Rabbani (ö. 1624) tarafından ortaya konulan ve görünenlerin 

birliğini ifade eden vahdet-i şühûd fikri. Birtakım Müslüman yenilikçiler bu iki söylem 

arasındaki anlam değişikliğinin sadece anlamsal ve söylemsel dille alakalı olduğunu ve 

hakikatinde ise bir çeşitliliğin olmamasını ifade etmektedir. Sufi metafiziğinde başka ilgi 

çeken meseleler ise  hulûl, teşkik ve amaçta birlik gibi meselelerdir. Allah ile âlem 

arasındaki irtibat şekli mutasavvıflar içinde olduğu gibi mutasavvıf olmayan dindarlar 

içerisinde de tartışılan bir mesele olmaktadır. Vahdet-i vücûd ifadesi söz konusu metodun 

öncüsü olan Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin kitaplarında ifade edilmemektedir. Bu söylemi ilk 

defa dile getiren, talebesi  Sadreddin Konevî’dir (ö. 1274). Bu düşüncede vahdet-i vücûd 

kavramını sistematik hâliyle kullananlar kendi zamanlarında hak yoldan 

uzaklaşmakla, delalet ve küfür ile itham edilmiştir. Hallac-ı Mansur (ö. 309/922), vefatı 

anında bu ifadeleri aktarmış ve Allah’tan kendi katillerini affetmesini, “Allah’ım! Canıma 

kast eden bu kullarını affeyle; zira onlar bana aktardığın gizli bilgilerden bihaberlerdir, 

bana senin göstermiş olduklarını onlar algılayamaz ve anlayamazlar” sözüyle dile 

getirmektedir. İbnu’l-Arabî’den evvel birtakım sufinin varlıkta Allah’tan gayrı bir şey 

olmadığı yönünde beyanları bulunmaktadır. Bu hususta tasavvuf düşüncesinde yer edinmiş 

Ma’ruf el-Kerhînin (ö. 815-816) şehadet kelimesini “Vücûdda Allah’tan başka hiçbir şey 

yok” şeklinde aktaran ilk insan olarak karşımıza çıkmaktadır. Hâce Abdullah el-Ensârî’ye 

(ö. 1089) birliğin özünün ne anlam ifade ettiği sorusu yöneltildiğinde, “Yalnızca Allah! 

Başka bir şey yok!” (Allah bes! Bâkî heves!) şeklinde cevaplamıştır. Gazzâlî’nin (ö. 1111) 

de buna benzer söylemleri bulunmaktadır. Gazzâlî Mişkâtu’l-envâr adlı kitabında “Arifler, 

mecazın en alt noktasından hakikatin en üst mertebesine yükseldikleri ve miraclarını 

 
40İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/267; 3/339, 431; 4/457-553. 
41İbnu’l-Arabî, Dîvân (Bulak: 1271), 47, 57, 78, 205-206. 



17 
 

tamamladıkları vakit vücutta Allah’tan gayrı bir şey olmadığını aynî müşahede ile 

gördüler” biçiminde ifade etmektedir. Gazzâlî’nin İhyâu ulûmi’d-dîn adlı eserinde  

“Vücûd’da Allah’ın dışında hiç bir şey yoktur. Vücûd sadece Gerçek Bir’e aittir” ifadesine 

yer vermektedir.42 

Bu nazariyede “vücûd” ıstılahı ile amaçlanan, hiçbir şeyle mevsuf olmayan 

felsefenin de işaret ettiği değişmez mutlak var oluşa işaret etmektedir.  Anadolu coğrafyası 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî metodunun geçmişten günümüze etkisini en çok gösterdiği bölge 

olarak bilinmektedir. İbnu’l-Arabî Anadolu’ya yaptığı geziler sırasında Malatya, Kayseri, 

Aksaray, Konya ve Sivas gibi illerde kalmış, o bölgenin önde gelen ilim adamları ile bir 

araya gelmiş ve talebelere ders okutmuştur. Bunların içerisinde en meşhur olanı ve 

üstadının ifadelerine de koyduğu şerhler ve beyanlarla, gelecek topluma ulaştıran zât 

şüphesiz Sadreddin Konevî olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Osmanlılarda İznik’te ilk medreseyi inşa eden ve ilk şeyhülislam olan Molla Fenarî 

(ö. 1431), İbnu’l-Arabî’nin Fusûsü’l-hikem isimli eserini de şerh etmiştir. Kendisi Ekberî 

gelenekten olması hasebiyle vahdet-i vücûd öğretisine karşın, Osmanlı devrinde uzun 

mühlet direkt eleştirilmemiştir. Bunun yanı sıra İbnu’l-Arabî’ye karşıt düşüncede olan 

Şeyhülislam Çivizâde Mehmed Efendi (ö. 1547) vazifesinden alınmıştır. Çivizâde 

Mehmed Efendi bu zamanda Osmanlı Sultanı Yavuz Sultan Selim’in buyruğuyla İbnu’l-

Arabî’ye atfedilen karşı görüşlerin cevap bulduğu Farsça bir eser de yazmıştır. Fakat 17. 

asırdan sonra bu gidişat farklılaşmaya ve vahdet-i vücûda dair tenkitler çoğalmaya 

başlamıştır. Vahdet-i vücûd ile münasebetli müstakil bir kitabın yazarı olan İsmail Fenni 

Ertuğrul (ö. 1946) kitabında, vahdet-i vücûd düşüncesinin panteizmin tersine, Allah’ın 

dünyanın bütünü olmadığını savunmaktadır. İsmail Fenni, dünyanın farklı bir varoluşa 

malik olmadığı hâlde Allah’ın vücûduyla kaim olduğunu söylemektedir. Dünyanın vücûd 

bakımından gerçeğin kopyası kabul edilse de eşyanın zâtı, özelliği ve taayyünleri hasebiyle 

hakikatin eşyadan farklı olduğunu ifade etmektedir. Allah’ın gayrısındaki her şey diğer bir 

ifadeyle eşya, mevcudiyetini Allah’ın mevcudiyetine bağlamaktadır. Bu eşyanın 

mevcudiyeti O’na ihtiyaç duymaktadır. Diğer bir ifadeyle dünya panteizmde olduğu gibi 

haddi zâtında kesinlik barındırmamakta ve Allah’ın mevcudiyetinin âleme ihtiyacı 

 
42Mahmut Ay, Kur’ân-ı Kerîm'in Tasavvufi Yorumu (İstanbul: İnsan Yay., 2011), 403. 



18 
 

bulunmamaktadır. Ertuğrul bu bağlamda İbnu’l-Arabî’nin, “Allah, Allah’tır, âlemin var 

olması veya olmaması eşittir” sözünü dile getirmektedir.43 

Vahdet-i vücûd ve panteizmle de bağlantılı olan reddiyeler içerisinde dünyanın 

daimîliği konusu yer almaktadır. Vahdet-i vücûdu müdafaa edenler, dünyanın Allah’ın 

ezelî bilgisinde var olması cihetiyle ezelî olduğunu ancak haricî mevcudiyeti sebebiyle 

ezelî olmadığı şeklinde savunmaktadır. Fusûsü’l-hikem şarihlerinden olan Ahmed Avni 

Konuk (ö. 1238) meseleyle irtibatlı olarak “Kevn-i câmi olan, kâmil insan cihetiyle 

sonradan ortaya çıkmıştır ve rûhi hakikatiyle daimîdir” şeklinde ifade etmektedir.44 

Vahdet-i vücûd görüşü İslâm medeniyet tarihinde oldukça tenkit edilen bir görüştür. 

Tenkitlerin mühim bir bölümü mutasavvıfların dışındaki kitlelere ait kabul edilmektedir. 

Asıl cihetiyle vahdet-i vücûda ait bu tenkitler daha kapsayıcı manasıyla tasavvufa yönelik 

tenkitlerle beraber zikredilmektedir. Tasavvuf ilminin varlık sahası hâl ilmi olarak 

sınırlandırılmak istenmiştir. Bu sınırlandırmadan ötürü öznel bir biçime dayanan 

tasavvuftan kapsamlı kuramların ortaya çıkması tenkit edilmiş veya tartışılagelmiştir. 

Dâvûd-i Kayserî (ö. 1350), tasavvufi boyutta olan bilgilerin birtakım şahıslar aracılığıyla 

“şairane tahayyül” diye adlandırıldığını ifade ederken bu husus üzerinde durmaktadır. Bu 

şekilde vahdet-i vücûd mevzu bahis olduğunda tenkitler daha mühim bir şekle 

bürünmektedir. Bunların bazısı direkt vahdet-i vücûd düşüncesini, bazısı da bu fikri izhar 

eden İbnu’l-Arabî ve onun kitaplarını hedef almaktadır. Bu cihetten vahdet-i vücûda ait 

tenkitler içerisinde Allah’ın varlık olarak nitelendirilmesinden yola çıkarak bu fikrin 

dayanakları ve hususen İslâm dışı kaynaklarla irtibatı üzerinde durulmaktadır. Vahdet-i 

vücûddan sadır olan birtakım tali fikirlerin tenkitlerinden bahsedilebilmektedir. Bu 

tenkitler içerisinde metodolojik boyuttan en dikkat çekici ve en incisamlı olanını Sadeddin 

Teftâzânî’nin (ö. 1390) tenkitleri oluşturmaktadır. Bu tenkidin nedeni Teftâzânî’nin 

vahdet-i vücûd düşüncesinin temelini oluşturan, “Varlık Hak’tır” görüşünü dikkate 

almasından kaynaklanmaktadır. Teftâzânî’nin düşüncelerinden ortaya çıktığı üzere 

kelamcılarla mutasavvıflar arasındaki temel sıkıntı, Allah’ın varlık olarak adlandırılması 

tartışmasıdır. Vahdet-i vücûd ve onunla irtibatlı değişik türden fikirleri tenkit eden Ali el-

Kārî (ö. 1605), Ehl-i Sünnet inancına ters gördüğü vahdet-i vücûdu vücûdiyye, ittihâd gibi 

mefhumlarla ele almaktadır. Onun düşüncelerine isnad ettiği mutasavvıflardan birisi 
 

43İsmail Fenni Ertuğrul, Vahdet-i Vücûd ve İbnu’l-Arabî (İstanbul: İnsan Yayınları, 1991), 18. 
44A. E Afifi, Muhyiddin İbn'ul Arabî'nin Tasavvuf Felsefesi, çev. Mehmet Dağ (Ankara: Ankara Üniversitesi 

İ. F. Yayını, 1975), 56. 



19 
 

vahdet-i vücûda atfen vahdet-i şühûd metodunu kuvvetlendiren Alâüddevle Simnânî (ö. 

1336) olmuştur. İbnu’l-Arabî’nin, “Onların aynı iken eşyayı var eden Allah münezzehtir” 

ifadesini tenkit etmiş, Alâüddevle Simnânî’nin bu şekildeki bir ifadeden dolayı Allah’tan 

pişmanlık dilemesi gerektiğini zikretmektedir.45 

Ali el-Kârî, Bâyezîd-i Bistâmî (ö. 848) ve Hallâc-ı Mansûr (ö. 922) gibi öncü 

mutasavvıfların bu şekilde sözler beyan ettiklerini ifade etmiştir. Kendisi vahdet-i vücûd 

kavramını kendisinden önceki şathi cümlelerle beraber zikretmektedir.46 

Ali el-Kârî’nin kitabının diğer önemli bir yanı ise pek çok ulemanın vahdet 

düşüncesine ait tenkitlerinin kapsayıcı olmasından kaynaklanmaktadır. Bunun ötesinde 

vahdet-i mutlaka düşüncesinin Allah’ın zâtına atfedilmesi, Allah’ın dışında varlık 

benimsemeyen İbn Seb‘în (ö. 1270) ve İbn Teymiyye’nin (ö. 1328) tenkitleri de bu boyutta 

ele alınmaktadır. İbnu’l-Arabî, vücûdun gerçeğinin düşünce ve müşahede ile alakalı değil 

sadece keşif bilgileriyle kavranabileceğini savunmaktadır.47 Kendisi bu bilgileri 

kavrayabilmek amacı ile en hakiki rehberin tecelli olduğunu ifade etmektedir. Akabinde ise 

bu tecellinin de meclâda zâtına tecelli olunan kişiye hakikatin izhar olmasından meydana 

geldiğini ifade etmektedir.48 İbnu’l-Arabî düşüncesinde mutlak gerçekler, hakikatin ve 

bunun mertebelerini sadece tecelli ile kavranabilmektedir.49 Kavramaya yönelik tecellinin 

de sadece zât tecellisi olabileceğini, fiil veya sıfat tecellisinin vücûda yönelik ilimlere 

öncülük yapamayacağını ifade etmektedir. İbnu’l-Arabî, bu zâtî tecellinin sadece ona 

müstahak ve müstaid bir mazhar bulduğunda oluşabileceği üzerinde durmaktadır.50 Bu ise 

tasavvufi bilginin ilmî sınıflandırılmasında ve epistemolojisinde vahiy, ilham, sezgi, feth, 

zevk, nazar, vehb gibi ıstılahlarla karşılanan bilgi ve bilme türüyle irtibatlı birer konu 

olarak ortaya çıkmaktadır. Bilgiye ulaşmanın yolunu fikir ve vehb şeklinde iki kategoriye 

ayıran İbnu’l-Arabî, vehb için “bizim yolumuz” ifadesini kullanmaktadır. Çünkü onun 

ifadesine göre nebi ve evliyaların ilmi akıl bilgisinin ötesinde bulunmaktadır.51 

 
45Nureddin Ebü’l-Hasan Ali b. Sultân Muhammed Ali el-Kârî, İbtâlü’l-kavl bi-vahdeti’l-vucûd (Mansure: 

Mektebetu İbn Abbas, 2006), 36. 
46Muhammed Ali el-Kârî, İbtâlü’l-kavl, 41. 
47İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/60-110. 
48İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/185. 
49İbnu’l-Arabî, İnşâu’d-devâir, çev. Ali Salahattin Yiğitoğlu (Ankara: Ketebe Yayın Evi, 2020), 35-36. 
50İbnu’l-Arabî, Fusûs, 61. 
51İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/261-319. 



20 
 

Peygamber ve velilerin Allah katındaki ilimleri kendi fikirlerine dayanmamaktadır. 

Allah (c.c.) mutlak hakikat hakkındaki ilimleri kendi şahsi fikirlerinden arındırmaktadır. 

Bu zâtların Allah nezdindeki ilmi Allah’ın mükâşefesine bağlanan fetihlerin birer neticesi 

olarak kabul edilmektedir.52 Bu da vücûd üzerinde vücûd ve keşif erbabı mutasavvıflarla 

taklit ve nakil erbabı olan düşünür ve kelamcıların düşüncelerinin özünden ayrıldığını 

ortaya çıkarmaktadır. Kendisi, zikrettiği mecburi hususu açıkladıktan sonra tekrardan, 

“Allah bana eşyanın hakikatlerini zâtlarında olduğu gibi bildirdi, nisbet ve izafetlerinin 

hakikatine de beni keşfen muttali kıldı”53 demektedir. İbnu’l-Arabî bu ifadeleri ile kendi 

hâlinden haber vermektedir. O, bilginin vecd padişahın veya vücûdda adem olma hâlini 

galebe ettiği vakit iç dünyasına doğan tecellilerden meydana geldiğini özellikle 

belirtmektedir.54 İbnu’l-Arabî kitaplarında kendisine gelen keşfler ve Allah’ın imla ettirdiği 

bilgileri ifade etmektedir.55 Bu söylemle ilminin sırf tarihî ve yatay düzleme yönelik 

olmadığının ve bundan dolayı çağdaş araştırmacıların tarihselci (historic), yataycı 

(horizantal) ve ilerlemeci (progressive) metotlarıyla vücûdun kavranamayacağını beyan 

etmektedir. Zira onun ifadesine göre mutlak hakikatte bu zâtî tecellinin nakli söz konusu 

olmamaktadır. Bu husus Allah katında seçilen kişiler tarafından izlenilmesinden dolayı bu 

tecelli teftiş edilememektedir. Sadece tasavvufa has kılınan bu yöntemle tasavvuf erbabına 

mücerred bir has kılma olmasından dolayı aksi durumda bir karşılık görülmemektedir.56 

Diğer taraftan aynî malumatları mevcut olmadığı hâlde sadece müşahede ve düşünce 

cihetiyle bu meselede birtakım hususları ifade etmeye gayret göstermektedir. Sufiler, 

tabiatları gereği en temel konularda fikir farklılığına düşmektedirler.57 Buna mukabil keşif 

ve şuhûd görüşünü benimseyenler içerisinde temel hususlarda bir görüş farklılığı mevcut 

olmamaktadır.58 

İbnu’l-Arabî, keşfî bilginin akli ilimler gibi sert ve biçimlenmiş kaideleri olmadığını 

ifade ederken ilmî zevkin yöntemi olmayacağını vurgulamaktadır.59 Onun beyanına 

yönelik Kur’ân-ı Kerîm’i ve onu zâtında tatbik eden kişiler Allah’ın bilgisini de 

kavramaktadır. O vakit onların bilgilerinin zahir ulemanın tanımına ters ve akli kaidelerin 

taraftarı olmadığını belirtmektedir. Hiçbir ölçü Allah’ın bilgisi olarak ölçülemeyeceğinden 
 

52İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/116. 
53İbnu’l-Arabî, İnşâʾü’d-devâʾir, 1. 
54Kitâbü’l-Mesâʾil, 6. 
55İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/432. 
56Kitâbü’l-Mesâʾil, 7. 
57İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/402. 
58İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/548. 
59İbnu’l-Arabî, Dîvân, 78. 



21 
 

dolayı ilahî ilmin karşılık bulduğu marifetullah tüm bilgilerin kökü olarak kabul 

edilmektedir. Zira Allah’tan gayrı her şey yine Allah’ın dilemesi ile meydana gelmiştir. 

Kendisi, ifade ettiği düşüncesine yönelik olarak Fahreddin er-Râzî’ye (ö. 1210) yazdığı bir 

namede bu ilimden bahsetmektedir. Sufiyi olgunluğa ulaştıracak, vefat ettiğinde ise 

yanında bulundurabileceği bir ilmi öğrenen kimsenin aklı başında bir kişi olduğunu ifade 

etmektedir. Kendisi bu bilginin vehb ve nazar ile ortaya çıkan (ilm-billâh) olduğunu 

aktarmaktadır.60 

İlimler, metotları bakımından akli ilimler, hâl ilimleri ve sır ilimleri biçiminde üç 

kısma ayrılmaktadır. Birincisi ile sadece müşahede, delil ve beş duyu organıyla ulaşılan bir 

kısım bilgiye ulaşılabilmektedir. Bu bilgi İbnu’l-Arabî’nin asıl değindiği mesele 

olmamakla beraber akli bilgilerin sırlar ilmi boyutunda bir konumda var olan hâl ilimlerine 

atıf yapmaktadır. İbnu’l-Arabî bu bilginin zevk cihetiyle elde edilebileceğini, bunların 

tasnifinin ise muhal olduğunu ifade etmektedir. O, hâl ilimlerinin ehillerini tecârub ehli ve 

kesb ehli kişiler olarak sınıflandırmaktadır. Tevâcüdden yola çıkarak kesb edilen bu şekil 

vücûd bilgisi hâl ilimleri olarak kabul edilmektedir. İbnu’l-Arabî düşüncesinde gizliliğe 

riayet edilen vücûd kavramı olduğundan dolayı bu kavramın ileri mertebesi sırlar ilmiyle 

elde edilmektedir. Bu ilim Rûh’ul-Kudüs’ün üflediği bir ilimdir ve sadece nebilerle 

Allah’ın veli kullarına mahsustur.61 

Tasavvuf erbabınca zikredilen vücûd ilmi oldukça yüksek bir marifet makamına 

işaret etmektedir. Bundan dolayı tüm kişilerin beyanda bulunabileceği bir alan olarak kabul 

edilmemektedir. Bu mesele sadece havâssü’l-havâs olanların anlayabilecekleri bir konu 

olarak kabul edilmektedir. Onların ilmi kimi durumlarda zahirde bilinenler ile tam uyuşma 

içinde olamayacağından ötürü de ilhâd, şirk ve küfür gibi birtakım suçlamalarla karşı 

karşıya kalabilmektedir. Bu sebeple ilk dönem mutasavvıfları mevzu bahis bilgilerin 

sadece şathi ifadeler olduğunu beyan etmektedir. M. 12. yüzyıldan itibaren Aynülkudât el-

Hemedânî (ö. 1131), Ahmed el-Gazzâlî (ö. 1126) gibi soruşturmacı mutasavvıflarla bu 

bilgiler zamanla kaleme alınmış, fakat bir kısmı bunun karşılığını kendi canları ile 

ödemiştir. İbnu’l-Arabî ile bu konu zahir bir biçimde aktarma imkânını elde etmektedir. 

 
60Ebû Abdullah Muhammed b. İdris Abbâs eş-Şâfi’î, er-Risâle (Beyrut: Darel Yayın Evi, 2010), 6. 
61İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/33. 



22 
 

İbnu’l-Arabî, “Biz onlara ayetlerimizi afakta ve enfüste göstereceğiz”62  mealindeki ayette 

de ifade edildiği gibi her ayetin iki cihetinin var olduğunu beyan etmektedir.  

İbnu’l-Arabî düşüncesinde bilgiyi ifade eden sadece bir tanım bulunsa da bu tanımı 

aktarabilmeyi daha da kolay kılmak amacıyla o, ilmi üç kısma ayırmaktadır. Bunlardan ilki 

ilâhiyyâta nispet edilen ilimdir (metafizik): Bu bilgiye ilintili olan şeyler farklılık gösterse 

bile zâtı mutlak surette değişmemektedir. İkinci kısım, ulvi ruhlara ilinti eden ilimdir. Bu 

bilgiye ilintili olan şeyler farklılaşma ve değişime uğramayan çeşitlere ayrılmaktadır. 

Üçüncü kısım ise müvelledâta ilinti eden ilimdir (fizik): Bu bilgiye ilintili olan şeyler hem 

çeşitlere ayrılmakta hem de onların farklılaşma sürecine tabi olmaktadır.63 

Âlimin zâtî sıfatlarından bir tanesi kabul edilen bilgi, varlıkların en üstünü ve en 

kıymetlisi Allah’ın mevcudiyetini tanımaya aracı kılmaktadır. Bir eşyanın malumatı o 

şeyin cehlinden her daim daha da efdal kabul edilmektedir. Bilginin en üstünü ise bilinenin 

zâtî şekli ile irtibatlı olanı uygun görülmektedir. Her bilgi çeşidi en tabanda ilm-billâh 

serveti ve ilm-bi’l-âlem serveti şeklinde iki hazinede bir araya gelmektedir. Allah ilmi, zât 

cihetinden idrâk-i aklî, idrâk-i şer‘î ve sem‘î ile isimler boyutundan hususiyetler, nitelikler 

ve nisbetlerle elde edilmektedir. İkinci servet olan ilm-bi’l-âlem servetinin içinde de 

birtakım hazineler bulunmaktadır. Bu hazinelerin birincisi âlemin aynları hakkındaki 

bilgiyle onların imkânları, vücûbları, nefisleriyle kâim zâtları, ekvânları, elvânları, 

merâtibleri, mekânları, zamanları, nisbetleri, âdetleri, mevzileri, tesirleri ve teessürleriyle 

ilgili bilgi hazinesi kabul edilmektedir. Bu hazinelerin ilk basamağı âlim-billâh olan 

kişilere verilen mutlak vücûdun, hâdis ve kadîm ile sınırlandırılmamasıdır. Bu husus vücûd 

bilgi hazinesinin anahtarı olarak değerlendirilmektedir. Vücûd, aynında var olanın ortaya 

çıkması olarak bilinmektedir. Bütün yargılar vücûdla ortaya çıktığı için bu yargılarda 

nefiy, ispat, vücûb, mümkün, ihale, vücûd, yokluk, lâvücûd ve lâadem kavramları 

bulunmaktadır. Bütün bu kavramlar sadece var olan için sahih ve sabit yargılar kabul 

edilmektedir. Vücûdun aynı, özü ve varlığı kesret kabul etmemektedir fakat bu yargılar 

uygulandığında kesret kabul eder hâle gelmektedir. O, vâhid olduğu vaziyette vücûda 

gelmesinden dolayı ortaya çıkan bu gerçekler O’nun aynındaki kesreti meydana 

getirmektedir. Muhyiddin İbnu’l-Arabî bu meseleyi, “Vücûd, cûd (cömertlik) servetinin ilk 

hazinesi olduğundan dolayı Allah da sana seni bildirmekte ve senin de O’nu tanımanla bu 

 
62Fussılet 41/53. 
63İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/45. 



23 
 

hazinenin kapısını sana açmış olur. Bu şekilde sen ilk malum, O ise sonuncu malum, O ilk 

var olan, sen ise son var olan oldun. Yokluğu bilmeye ise senin kuvvetin yetmez. İlim, 

şühûdîdir. Esasen bu şekilde olmasaydı o ilim meydana gelmezdi. Hak tüm hazineler için 

ya var olan aynlar ya ayn içinde mevcut olan aynlar veya ayn içinde ayn olmayanlar yaptı. 

Ayn içinde var olmayan ayn olmayanlardan amaç nisbetlerdir. Zira O’nun için aynlar söz 

konusu değildir. O’nun hükmü direkt vücûd üzerinde hükmeder. Hakikatinde O’nun 

aynları mevcut olmadığı gibi vücûdu da mevcut değildir. Fakat hükümle O mevcut olur. 

Bütün bu ifade ettiklerimizi O sırf senin amacın için yapınca seni de sonsuz bir daire gibi 

kusursuz yapmıştır. Sen ilk (evvel) şeklinde son (âhir) olduğundan O senin varlığında 

ortaya çıktı ve dünyayı da kendisiyle sana münhasır kıldı. Bu gerekçe ile dünya ikinizden 

hali değildir. Yargıda ne O’nu senden ne de seni O’ndan ayırmam mümkündür. Bu 

hazinelerden elde edilmiş âlemin şekilleri sende zuhur etmiştir. Bunlar sana zahir olunca 

bu meselede senin bir bilgin oldu” şeklinde beyan etmektedir.64 

Bununla beraber Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin ifadesine göre vücûdun ilmi 

nihayetinde bir hazine olmasından dolayı o yalnızca bu mertebeye ulaşan kişilere ayan 

olmaktadır. Fakat ana merkeze doğru çıkılan mertebeler sonucunda istidat sahibi kişi 

“vücûd sahibi” olabilmektedir. Yalnızca akli bilgiyle vücûd bilgisi hakkında görüş beyan 

edenler ise bu meselede geçmişte düşünce yürütenlerin ifadelerini aktarmaktan başka hiç 

bir şey yapmamaktadır. İbnu’l-Arabî düşüncesinde varlık okulu; Allah (c.c.), zikredilen 

okulun asıl maliki, bu okuldaki öğretmenler ise peygamberler ve Allah dostları olarak 

sembolize edilmektedir. Bunların bu okulda talebelerine (insanlar) ulaştıracakları bilgiler 

dört derste toplanmaktadır. İlki lafızlar, anlamlar ve cümleler meselesindeki aldıkları 

derslerle talebeler bu ilimlerle hakikati yanlıştan ayırabilmektedir. İkincisi ise zihinlerin 

düzeltilmesi, düşüncelerin temizlenmesi ve akılların parlatılmasına yönelik işlenen dersleri 

oluşturmaktadır. Okulun sahibi bu işlenen derslerle onlara zâtını takdim etmek 

istemektedir. Aslında bu okulun inşasının amacı bu bilinci oluşturmaktır. Üçüncüsü 

temellerin mevcudiyetinin nedenlerine yönelik dersleri oluşturmaktadır. Dördüncü olarak 

da Allah’a giden ve Allah Teâlâ’ya ihtiyacı bulunan kişilerin neleri yerine getirmesi 

gerektiğini aktaran derslerden meydana gelmektedir. Artık bu okulda bir beşinci ders 

bulunmamaktadır.65 

 
64İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/362. 
65İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, cilt: 2, 245. 



24 
 

1.2.1.1. Vahdet-i Vücûd ve Eleştiriler 

İbnu’l-Arabî görüşünde tasavvuf metafiziği, “ ةدحو ” vahdet veya “ دیحوت ”  tevhid 

kavramına odaklanmaktadır. Bu konuda iki ana tasavvuf felsefesi bulunmaktadır. Vahdet-i 

vücûd, kelime anlamı olarak varlığın birliği ve varlıkta birlik manasına gelmektedir. 

Vahdet-i vücûd “varlık ve mevcudiyeti” ifade ederken tasavvuf terminolojisinde Allah'ı 

ifade etmektedir. 

Tasavvuf olgusunu en derin ayrıntılarıyla tartışmak konusunda karakterize edilen 

tasavvuf temsilcisi İbnu’l-Arabî olarak ön plana çıkmaktadır. İbnu’l-Arabî, Allah’ın eşsiz 

ve tartışılmaz varlığına atıfta bulunmak için vücûd kavramını kullanmaktadır. O, terimi 

aynı zamanda Allah’tan başka her şeye de atfetmektedir. Ancak varlığın hiçbir gerçek 

anlamda âlemde bulunan şeylere ait olmadığında ısrar etmektedir. Bilakis, yerin güneşten 

nur alması gibi eşya da Allah’tan vücûd ödünç almaktadır. Varlıklar olarak nasıl 

atfedileceği üzerinde durulmaktadır.66 

İbnu’l-Arabî, tenzih perspektifinden varlığın yalnızca Allah’a aidiyetinin 

bulunduğunu beyan etmekte ve meşhur ifadesiyle, “şeylerin hiçbir zaman vücûd kokusu 

almadığını” söylemektedir. Teşbih açısından her şeyin vücûdun kendini açması (tecelli) 

veya kendini tecelli etmesi olduğunu tasdik etmektedir. Özetle, her şey “O/O değildir 

(huve/lâhuve)”. İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem adlı kitabında, vücûdu, var olan her şeyin 

bilinmez ve erişilmez zemini kabul etmektedir. Yalnızca hakiki varlık kabul edilen Allah, 

her şeyi yoklukta barındığı için de sadece vücûdu sınırsız, (muṭlak) diğer her şey 

sınırlandırılmış, kısıtlanmış ve daraltılmış kabul edilmektedir. Vücûd, Allah’ın mutlak, 

sonsuz ve sınırsız gerçekliği olarak tanımlanmaktadır. Bunlar dışındakiler ise göreceli, 

sonlu ve sınırlı kalmaktadır.67 

İbnu’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd öğretisi, gerçekliğin zahir boyutundan ziyade 

mahlûkların bâtıni gerçekliğine odaklanmaktadır. Bu nedenle o, varlığın, tüm gerçekliğin 

türediği tek ve benzersiz bir gerçeklik olduğunu ifade etmektedir. Algılanan nesnelerin dış 

dünyası gerçek Allah’ın geçici bir gölgesi olarak karşımıza çıkmaktadır. Her şeyi kuşatan 

ve sonsuz gerçek olan Allah, var olan her şey Hakk’ın gölgesi ve Allah’tan bağımsız kabul 

 
66Muhammed Bedirhan, Abdülgani Nablusî’nin Vahdet-i Vücûd Müdafaası (Doktora Tezi, İ. Ü. 2016). 
67S. Özcan, “Hayatı ve Fikriyatıyla Muhyiddin İbnu’l-Arabî, Bir Merhamet Abidesi”, Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi 47, (2021), 399-402. 



25 
 

edilmemektedir. Bu hususu İbnu’l-Arabî, “Her şeyi yaratan, onların özü olarak O’na 

hamdolsun” şeklinde ifade etmiştir: 68 

Vücûda veya hakiki varlığa “bir” demek, zâtın birliğinden söz etmek manasına 

gelmektedir. Başka bir deyişle varlık kendinde sınırsız kabul edilmektedir. Yani sonsuz ve 

mutlak tanımsız ve tanımlanamaz belirsiz ve ayırt edilememektedir. Buna karşılık varlık 

dışındaki her var olan şey (mevcûd) farklı, tanımlanmış, sınırlı ve mukayyed kabul 

edilmektedir.69 

Kıyaslanamaz ve aşkın kabul edilen Hak, her şeyde kendini ifşa etmesinden (tecelli), 

dolayısı benzer ve içkin olarak algılanmaktadır. Mutlak bir sınırsızlığa sahip olan hakikat, 

sınırsızlıkla sınırlandırılmamaktadır. Bu düşüncede Allah (c.c.), sınırsız varlığa sahiptir, 

ancak hiçbir sınırlama, O'nu sınırlamaktan alıkoymamaktadır. Aksine, tüm sınırlamalara 

sahip olmasından dolayı O, sınırsız bir sınırlama olarak görülmektedir. Tasavvuf 

düşüncesinde en yüksek düzeyde vücûd, Allah'ın mutlak ve sınırsız gerçekliğinden 

meydana gelmektedir. Aynı şekilde bu düşüncede mutlak varlık, zorunlu varlık olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Bu anlamda varlık Allah’ın özü veya Hakk'ın her bakımdan gerçek 

olan tek hakikati ifade etmektedir. Daha düşük seviyelerde, vücûd, “Allah'tan başka her 

şeyin” (mâsivâllâh) altında yatan töz olarak ifade edilmektedir. İbnu’l-Arabî ve 

diğerlerinin “âlem” veya “evren”i tanımlama şekli olarak karşımıza çıkmaktadır. İkincil bir 

anlamda vücûd terimi, tüm kozmosu, var olan her şeyi ifade etmek için sembolik olarak 

kullanılmaktadır. Evrende bulunan her şeyin varlığına atıfta bulunmak için ele 

alınmaktadır.70 

Allah'ın isimleri veya sıfatları ise, öz ile kozmos arasında ayırt edilmektedir. Allah 

(c.c.) tarafından bilinen bu ilişki kendi zâtında bilginin her nesnesini bilmektedir. Ancak bu 

bilgiler ontolojik niteliklerden ziyade Allah (c.c.) nezdinde çoğulluğu ima etmektedir. 

İbnu’l-Arabî, yaratma eylemini belirtmek için “füzyon” (feyd) terimini 

kullanmaktadır. Yazıları, yaratılışın farklı aşamalarını gösteren ifadeler içermektedir. 

Zikredilen bu ayrım gerçeklikten ziyade mantıksallığı içermektedir. İbnu’l-Arabî’nin 

yaratılış hakkındaki görüşleri üç başlık altında özetlenmektedir71 ki birincisi, en kutsal 

 
68Emin Çelebi, “İbnu’l-Arabî’de Tasavvufi Tecrübenin Epistemolojik Mahiyetine Dair”, NEÜİFD 29, 

(2010), 115-127. 
69Abdulcelil Alpkıray, “Muhyiddinİbnu’l-Arabî ve Hadis Rivayeti”, İUİAD 1/1, (2015), 114-116. 
70 M. E. Erkaya, Kur’ân-ı Kerîm Kaynaklı Tasavvuf Kavramları (Ankara: OTTO Yayınları, 2017), 28.  
71 Kaya, 2019. 



26 
 

effüzyon (el-feyd el-akdes); ikincisi, kutsal effüzyon (el-fayd el-mukaddes) ve üçüncüsü 

ise, ebedî effüzyondur (el-feyd el-mustemirr). 

İbnu’l-Arabî’nin görüşleri başkalarına da ilham kaynağı olurken vahdet-i vücûda 

paralel farklı bakış açıları da getirmiştir. Bu düşünce de taşkîk ya da dereceleme, vahdet-i 

vücûdun sadri yorumuyla yakından ilişkilendirilmektedir. İbnu’l-Arabî’nin bu düşüncesine 

göre, gerçeklik ve varoluş aynıdır, yani varoluş birdir, ancak yoğunluk bakımından 

derecelendirilmektedir. Bu metodolojiye tahkik el-vücûd adı verilen düşünceyle zeminden 

ilahî taht’a kadar hiyerarşik varlık zincirinde duran varlık derecelendirilmektedir. Var olan 

her mahiyyetin vücûdu ve kaynağı mutlak varlık olan Allah’ın tek vücûd hakikatinin bir 

mertebesini ifade etmektedir. Varlıkların vücûdunu farklı kılan, farklı kuvvet ve zayıflık 

derecelerindeki vücûddan başka bir şey kabul edilmemektedir. Kâinat, meleksi hakikatlerin 

yoğun vücûd derecesinden Âdem’in kendisinden yaratıldığı düşük tozlu loş vücûd 

derecesine kadar değişen vücûdun farklı derecelerde güçlü ve zayıf yönlerine işaret 

etmektedir.72 

Diğer yandan tasavvuf metafiziği, sufi olmayanların çoğu tarafından eleştiri konusu 

olmaktadır. Müslüman âlimlerin çoğunun, Eş'ari inancını tercih eden Zahiriler veya 

Malikiler olduğu Endülüs'te, sufi metafiziği küfür olarak kabul edilerek uygulayıcıları 

tenkit edilmiştir. Doğu’daki Eş'arî mezhebinin takipçileri genellikle sufilikten de 

şüphelendikleri için çoğu zaman sufi metafiziğinden de alıntı yapmışlardır. Ancak İbnu’l-

Arabî'nin kendisinin Eş'arî inancının güçlü bir destekçisi olan Gazzâlî’den (ö. 1111) 

etkilendiğini belirtmesi önem arz etmektedir.73 

Ayrıca Ahmed Sirhindî (ö. 1624) gibi bazı sufiler de vahdet-i vücûdu eleştirmiştir. 

Ahmed Sirhindî, evrenin kendi başına bir varlığı olmadığı ve zorunlu varlığın gölgesi 

olduğunu söylemektedir. Bu sözleri hakkındaki görüşünde o, kâinatın varlığını mutlaktan 

ayırt etmek gerektiğini ve mutlak olanın varlıktan değil, özünden dolayı var olduğunu ifade 

etmektedir. 

Pir Meher Ali Şah (ö. 1937) ve Seyid Vahid Eşref (ö. 1972) ise vahdet-i vücûdun 

Allah ve evrenin aynı olmadığını ifade etmesinde iki kavramın farklı olduğuna karşı 

 
72 Ömer Yılmaz, “İbnü’l-Arabî Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahim Kûrânî’nin Yaklaşımı”, Tasavvuf İlmi 

ve Akademik Araştırma Dergisi 9/21, (2008), 368. 
73C Çavus. (2019). OvercomıngRelıgıousVıolence Through The “Mercy-Centrıc” Theology Of Ibni Arabî. 

B.T.S.B.D. 9 (1) , 2019, 5-16. 



27 
 

çıkmaktadır. Onlar, gerçek varlığın yalnızca Allah’a ait olduğunu ve evrenin kendi başına 

bir varlığı olmadığını ifade etmektedirler.74 

İbnu’l-Arabî her şeyin O olduğunu söylerken, evrensel ruhu kastetmektedir. Bu 

evrensel ruh ya da kendini açan varlık (el-vücûdü’l-munbasiṭ), kendi başına varlığını 

sürdürmektedir. Bu varlık hem töz hem de araz olarak tüm evreni kaplamakta ve her şeyin 

şeklini kabul etmektedir. Bu varlığın ötesinde (el-vücûd el-munbasit: evrensel ruh) orijinal 

varlığa (Allah) doğru hiç kimse erişememektedir. Başka bir deyişle, insanın ilerlemesi 

evrensel ruh veya kendini açan varlık ile sona ermektedir. Bir adım daha ileri gidemeyen 

varlık evrensel ruh ve Allah’ın iç içe olmasından dolayı birincisi genellikle ikincisi olarak 

kabul edilmektedir."75 

1.2.2. Ahlak Görüşü 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî, “Nefsin öyle bir şekli vardır ki insan onunla fiillerini 

tefekkür etmeden ve bir seçim yapmadan otomatik bir şekilde yapar” şeklinde ahlakı ifade 

etmektedir.76 Herhangi bir durumun ahlak şekline bürünebilmesi, onun kısmen fıtri olarak 

ve kısmen de çaba harcaması ile gerçekleşmektedir. Bu durum bazı kişilerde ortaya çıkan 

mertlik hâlinin herhangi bir çaba gösterilmeden elde edilmesi gibi örneklendirilmektedir. 

Birçok insan ise ciddi gayretler neticesinde bu sıfatı elde etmesi mümkün kabul 

edilmektedir.77 

İbnu’l-Arabî mutlak iyiliği, salt varlık olarak görmektedir. Onun karşısında salt 

kötülük bulunmaktadır. Âlemde var olan kötülük bundan ötürü ortaya çıkmaktadır. O, 

âlemdeki kötülükler ya ehil olmayışından dolayı oluşan mizaca karşı ya da bir amacın 

şekillenmeyeceğinden dolayı olduğunu söylemektedir. O hâlde varlık dünyasında, bir 

boyutta kast edilen bir mizaç hakkında hoş karşılanmayan hiçbir şey söz konusu 

olmamakta ve bunun zıddı da geçerli kabul edilmektedir. Sınırlı ve kötü, nispi olmanın üst 

kısmında bulunmaktadır. Kötü için iyi, kötü; iyi için de kötü aynı şekilde kötü kabul 

edilmektedir. Bu bağlamda ahlak nispi bir şey olarak değerlendirilmektedir.78 

 
74Şahin - Sparham, İbn-i Arabî'nin Düşüncesinde Ay ve Kâmil İnsan, 410-420. 
75Şahin - Sparham, İbn-i Arabî'nin Düşüncesinde Ay ve Kâmil İnsan, 410-425. 
76İbnu’l-Arabî, Mekârimü’l-ahlâk, trc. Vahdettin İnce (İstanbul: Kitsan Yayınları), 30. 
77İbnu’l-Arabî, Allah Kimleri Sever, trc. Ekrem Demirli (İstanbul: Hay Kitap, 2010), 35. 
78Fevzi Yiğit, İbn Arâbî Metafiziğinde İnsan (İstanbul: Önsöz Yayıncılık, 2016), 233. 



28 
 

İbnu’l-Arabî’ye göre gerek doğuştan gelen eksiklikler ve mahalle baskısının negatif 

söylemleri doğrultusunda ortaya çıkan kötü ahlakın olumsuz tarafından sıyrılabilmek için 

rehber edinebileceğimiz güzel modellere gereksinim duyulmaktadır. Zira insan söylemden 

fazla somut bir varlık olan kendi hemcinsinden oldukça fazla etkilenmektedir. İnsanların 

değişik ahlaka bürünmelerinin tek nedeni kişide bulunan nefs etkisinin rolü ön plana 

çıkmaktadır. Bu bağlamda nefsin üç kuvvetinden bahsedilmektedir. İbnu’l-Arabî’ye göre 

bu üç kuvvet; nefs-i natıka, nefs-i gazabiye ve nefs-i şehvaniden meydana gelmektedir.79 

Vahdet düşüncesinde nefsin üç kuvvetinden ilki nefs-i şehvanidir (şehvet gücü). Bu 

nefis hem insanlarda hem de hayvanlarda bulunmaktadır. Bundan dolayı bu hisse hayvani 

his de denilmektedir. Bunlar, yeme, içme, uyuma ve nefsani istekleri ile yetinme gibi 

durumları ifade etmektedir. İnsan, şehvet içgüdüsüne egemen olduğu ölçüde iffetli olurken 

bu hissin kölesi olduğunda ahlaki boyuttan en alçak konuma düşmektedir. Nefs-i şehvani 

güçlü olursa –şayet bu nefis vaktinde dizginlenip ele geçirilmezse– nefis bünyede kontrolü 

ele alır. Şehvani istekler manevi duyguları dizginler ve akla şehvetten başka bir şey gelmez 

olur. Olgun kişiliklerden, ilim adamlarından uzaklaşmaya başlar, günah işleyenlere karşı 

muhabbet, çirkin ve kötü ifadeler de kendisine cazip ve çekici gelir.80 Kişinin ahlaklı oluşu 

şehvet hissini koruması ile alakalı kabul edilmektedir. Onu kontrol altına alıp dizginlerse 

onurlu olacak, şayet onu serbest bırakırsa fahiş ve çirkin huy sahibi bir kişi olacaktır. 

Bu düşüncede ikinci nefis nefs-i gazabiyedir (öfke gücü). Bu nefis de insan ve 

hayvanlarda bulunmaktadır. Eğer bu nefis kontrol altına alınmazsa ilk evvel sahibi 

saldırganlaşır ve akabinde adam öldürebilecek kuvvet meydana gelir. Bu duygunun en açık 

yansıması olarak kişi çok çabuk sinirlenmektedir.81 Sinirli olan insan öç almayı istemekte 

ve öfke içgüdüsüne hâkim olan kişiler, başkalarını yenmeyi düşünmektedir. Şahıslarına 

karşı kötülük eden kimselere karşı acıma duygusu olmaz, en şiddetli bir biçimde 

cezalandırmayı arzu etmektedir. Genelde duygularını kontrol altına alamayıp manasız ve 

zorba davranışlar sergileyebilmektedir. Bu duyguyu yok etmenin en güzel yolu hemen 

öfkelenmemek, dövüşçü şahıslardan ve kavgalı ortamlardan uzak kalmak ve oluşabilecek 

negatif sonuçları göz önünde bulundurarak hareket etmek gerekmektedir. Şayet insan bu 

 
79İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 12/210; İbnu’l-Arabî, Tezhîbü’l-ahlâk mev’ize-i hasene, 8; İbnu’l-

Arabî, Allah Kimleri Sever, 39. 
80İbnu’l-Arabî, Tezhîbü’l-ahlâk mev’ize-i hasene, 63. 
81İbnu’l-Arabî, Tezhîbü’l-ahlâk mev’ize-i hasene, 60. 



29 
 

şekilde hareket etmeyi öğrenebilirse yumuşak huylu bir kişi olur ve bu duygusundan 

vazgeçemezse vahşi bir hayvandan farkı bulunmayacağı ifade edilmektedir.82 

Bu düşüncede üçüncü nefs, nefs-i natıkadır (düşünme gücü). Bu güç kişileri 

hayvanlardan ayıran en temel husus olarak karşımıza çıkmaktadır. Kişi, bu şekliyle iyiyi 

kötüden ayırt edebilir, tefekkür edebilir ve bilinmeyenden bilinene doğru yol alabilir. Bu 

hususta kişi, en yüksek makama ulaşmaktadır.83 Vahdet-i vücûd düşüncesiyle mükemmel 

şeylerin mükemmelliği ve hoş olmayan şeylerin de kötülüğü bu kuvvet ile ortaya 

çıkmaktadır. Kişi belirtilen kuvvetinden olumlu bir şekilde istifade edebilirse böylelikle 

sinirini ve isteklerini muhafaza altına almış olur. Kendisi, zikredilen kuvvetin hem olumlu 

hem de olumsuz yönleri nefs-i gazabiye ve nefs-i şehvaniyeden güçlü kabul edilmektedir. 

Zira insan, her çeşit iyiliği ve kötülüğü bu gücü sayesinde kullanmaktadır. Şayet bu güç, 

güzel şeylere yönlendirilirse o vakit her türlü güzellik ve fazilet kendisini gösterebilmekte, 

şayet kötülüğe sevk edilir ise bütün günahları benimseyecek duruma gelmektedir.84 

İbnu’l-Arabî’ye göre ahlak, kişilerde belli bir ölçekte elde edilmektedir. Önemli bir 

kısmı fitri olarak ortaya çıkmaktadır.85 Allah onu razı olduğu kulunun yaratılışına 

yerleştirmektedir. Allah Teâlâ bunu Âdem’in güzel huyu ve ahlakı şeklinde 

sıfatlandırmaktadır. Yine ona göre Allah’ın ahlakını kendine öncü kılma hareketi üç 

şekilde ortaya çıkmaktadır. Bunlardan birincisi, bir varlık karşısında ahlaklanabilen 

durumlardan meydana gelmektedir. Örnek Rahîm sıfatının tecellisi olarak yaşayan bir 

varlığa merhamet duymaktır. İkinci husus, Allah’a ve insanlara karşı ahlaklanılan tutumları 

ifade etmektedir. Allah’ın sıfatının tecellisi olan Gafûr, kişilerin kusurlarını gizleme hem 

de şahsın var edicisi ile irtibatlı durumları örtmektedir. Sadece Allah ile alakalı olan 

üçüncü hususta güzel ahlak Allah’tan kuluna armağan edilmektedir.86 Hulasa kim Allah’ın 

ahlakını kendisine rehber edinirse felaha eren kullardan olacağı inancı bu düşüncede yer 

almaktadır. Kendisi, Allah Teâlâ birtakım kullarının gördüğü göz, işittiği kulak87 olduğunu 

ifade eden kudsi hadisini kendisine rehber edinmektedir. Zikredilen bu husus Allah 

Teâlâ’nın ahlakı ile terbiyelenen kullarına bir armağanıdır. 

 
82İbnu’l-Arabî, Allah Kimleri Sever, 42. 
83İbnu’l-Arabî, Mekârimü-l-ahlâk, 67. 
84İbnu’l-Arabî, Mekârimü-l-ahlâk, 67. 
85İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 6/305. 
86İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 6/306. 
87 Ebû Abdullah Muhammed b. İsmail Buhârî, Câmiu’s-Sahîh (Mısır: Rikâk, 1328), 38. 



30 
 

1.2.3. Velayet-Nübüvvet Görüşü 

İbnu’l-Arabî velayet-nübüvvet görüşünü Fusûsü’l-hikem adlı kitabının şît faslında 

zikretmektedir. İbnu’l-Arabî mevzu bahis olduğu kısımda “ilm-i billâh” konusunu ele 

aldıktan sonra bu görüş hakkındaki ifadelerine şu şekilde değinmektedir: “Bu ilim sadece 

hâtemü’r-resûl ve hâtemü’l-evliyâ olanlar içindir. Onu enbiyâ ve rusul sadece hâtemü’r-

rusulün mişkâtından görmektedir. Veliler de yalnız hâtemü’l-velînin mişkâtından görürler. 

Ta ki resuller o ilmi ne vakit görseler, sadece hâtemü’l-evliyânın mişkâtından görürler. 

Çünkü risâlet ve nübüvvet, yani nübüvvet-i teşrî‘ ve risâlet-i teşrî‘ munkatıdır. Velayet ise 

ebedî bir şekilde son bulmaz. Resuller veli olduklarından ötürü ele almış olduğumuz ilmi, 

sadece hâtemü’l-evliyânın mişkâtından görürler. Bu şekilde olunca resullerden daha aşağı 

bir makamda olan evliya nasıl olur da bu ilmi hâtemü’l-evliyâdan almazlar! Her ne kadar 

hâtemü’l-evliyâ, hükümde hâtemü’r-rusulün teşrîinden getirdiği şeye tabi ise de bu şekil, 

onun mertebesinin kıymetini düşürmez ve bizim fikrimiz de zıt değildir. Çünkü hâtemü’l-

evliyâ bir cihetten daha aşağı bir makamda iken, diğer bir şekilde ise daha üst bir 

mertebededir”.88 

Meselenin daha da iyi kavranabilmesi amacıyla müşerrihlerin yaptığı şekliyle 

öncelikle İbnu’l-Arabî’nin metodunda mühim bir yer olan velayet ve nübüvvet irtibatına 

tasrih getirmek gerekmektedir. Kendisinin velayet düşüncesinde veli, hem nebi hem de 

resulü kapsayan detaylı mefhumu oluşturmaktadır. Veliden sonra ise nebi mefhumu 

gelmektedir. Nebi resule şamil gelmesinden dolayı, resul ise bunların içindeki en dar 

mefhum olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu ifadeye göre her resul ve nebi ilk evvel veli, 

ikinci olarak ise nebi veyahut resul kabul edilmektedir. Bu nedenle bir resul veyahut 

nebinin veliliği, risâlet ve nübüvvetinden üstün bir makamı ifade etmektedir. Diğer taraftan 

veli, ruhani isimlerden bir tanesi olması cihetiyle bir yandan Allah, diğer yandan da insan 

için ortak bir isim olarak kullanılmaktadır. Allah (c.c.) geçmişten günümüze kadar var 

olduğuna göre velayet katiyen var olmaktan hali kalmaz ve daimî bir şekilde var olacağı 

düşünülmektedir. Buna nazaran nübüvvet ve risâlet bir vakte endeksli olduklarından daimî 

olmayabilir ve hatta ortadan yok olabileceği görüşünü mümkün kılmaktadır. Nübüvvet 

silsilesi peygamberlerin hatemi Allah Resulü (s.a.s.) ile nihayete ermektedir. Hz. 

Peygamber’in akabinde şeriatı tebliğ eden hiçbir peygamber gönderilmemiştir. Bu nedenle 

Hazret-i Peygamber’den (s.a.s.) sonra var olan dönem, yeni bir şeriat vaz’ının mevcut 

 
88 İbnu’l-Arabî, Fusûsu’l-hikem, thk. Ebu’l-Âlâ Afîfî (Beyrut: 1980, 62. 



31 
 

bulunmadığı ve İbnu’l-Arabî’nin nübüvvet-i âmme şeklinde isimlendirdiği velayet 

dönemine denk gelmektedir. 

Velayet ve nübüvvet irtibatı meselesinde öz bilgilendirmenin akabinde mühür tanımı 

ile ilgili olarak İbnu’l-Arabî’nin yukarıdaki beyanı iki biçimde bahsedilmektedir. Bunların 

ilki nebilerin mührü  (hâtemü’l-enbiyâ) veyahut resullerin mührü olarak (hâtemü’r-rusul) 

yer almaktadır. İkincisi ise velilerin mührü olan (hâtemü’l-evliyâ) şeklinde ifade 

edilmektedir. Velilerin mührüyle direkt bir şekilde kendi döneminden sonra hiçbir 

peygamberin mevcut olamayacağı Hz. Muhammed (s.a.s.) kastedilmektedir. İbnu’l-Arabî, 

genel manada kâmil insan olarak Hakîkat-i Muhammediye’yi benimsemektedir. 

Muhammedi hakikat geçmişten günümüze kadar bütün nübüvvetlerin menşei olması gibi, 

bütün velayetlerin de asıl kaynağını oluşturmaktadır. Bu durumda onun velayeti, diğer 

velilerin velayetinden daha kıdemli ve onlara daha şamildir. 

Başka bir şekilde ise Allah Resulü’nün (s.a.s.) zâtında resullerin sonunun olduğu gibi 

veli olanların da bir sonu bulunmaktadır. Bu görev İbnu’l-Arabî’ye göre üç zât arasında 

bölünmektedir. Birincisi, Muhammedi velayetin sonuncusudur ve direkt Hz. 

Muhammed’in (s.a.s.) vârisi olan veliler zincirini mühürlemektedir. Lakin diğer 

peygamberlerin verasetlerine irtibatlı olan velayet mühürlenmemektedir. İkincisi, 

Muhammedi hâtemin ölümünden sonra Hz. İbrahim, Hz. Musa veya Hz İsa gibi diğer 

resullerin veraseti çatısı altında ortaya çıkan nübüvvet-i âmme (diğer bir deyişle velâyet-i 

âmme) mertebesini oluşturmaktadır. Üçüncüsü ise, velâyet-i âmme kapısını mühürleyecek 

olan genel velayetin sonuncusuna işaret etmektedir. Bâlî Efendi’nin (ö. 1553) de belirttiği 

gibi İbnu’l-Arabî, genel velayetin hâtemi olarak Hz. İsa’yı, hâtemü’l-evliyâ, yani 

Muhammedi velayetin sonuncusu ile de kendi zâtını kastetmektedir. Muhammedi velayet 

silsilesinin mührü olması cihetiyle İbnu’l-Arabî’nin ölümünden sonra hiçbir şekilde Hz. 

Muhammed’in (s.a.s.) veraset çatısı altında hiçbir velinin var olmayacağı düşünülmektedir. 

Kendisi, Fütûhât adlı eserinde zikrettiği gibi hâtemü’l-evliyâ olduğunu rüyasında 

gördüğünü belirtmiştir.89 

1.2.4. Hz. İbrahim’in Rüyasına Yaklaşımı 

İbnu’l-Arabî düşüncesindeki tartışmalı konulardan biri de Hz. İbrahim’in rüyasına 

yaklaşması meselesidir. Bu meseleye kaynaklık eden hadisenin temelini İbnu’l-Arabî 

 
89 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/318-319. 



32 
 

eserinde şöyle ifade etmektedir: “İbrahim (as.) oğluna dedi ki: Rüyamda seni 

boğazladığımı gördüm. Rüya hayal mertebesidir. İbrahim (as.) rüyasını yorumlamadı. 

Hakikatinde onun rüyasında gördüğü şey, oğlu şeklinde gözüken koçtu. Buna rağmen 

İbrahim (as.) (tabir etmeksizin) rüyasını tasdik etti. Allah da İbrahim’in (as.) şüphesinden 

ötürü oğluna karşılık olarak ona zibh-i azîm (büyük bir kurban) verdi.”90 İbnu’l-Arabî, 

İshak başlıklı bölümündeki bu cümlesine Peygamber’in, içtihadında hataya düşmediği 

üzerinde durmaktadır. Zira Kur’ân-ı Kerîm ve sünnetten anlaşılan odur ki Hz. İbrahim 

oğlunu kurban etmekle emrolunmuştur.91 Diğer taraftan Şeyh koçun onun oğlu olduğunu 

nereden bilebilir ki? Resullerin gördüğü rüyalar bir nevi vahiy mertebesinde kabul 

edilmektedir. Bu sebeple Hz. İbrahim’in rüyasına şüphe ile yaklaşmak oldukça büyük bir 

eksikliktir denilerek itiraz edilmiştir. 

İbnu’l-Arabî’ye göre hayal makamında gerçekleşen surî tecellinin açıklanması diğer 

bir ilmi gerektirmektedir. Çünkü varlık olarak hayalin ortaya çıkış yeri olan misal âlemi, 

sadece his âlemi ile ve yine sadece ruh âleminin yani maddi olmayan âlemin içindeki bir 

ara teması oluşturmaktadır. Varlığın bu mertebesinde mevcut olan her şeyin, diğer taraftan 

his âleminde apaçık var olan eşyalarla ortak bir yanı var olmaktadır. Lakin diğer taraftan 

da sırf algı âlemindeki soyut bir şekilde anlaşılabilir nesnelere benzemektedir. Yani bir 

kısmı algılanabilen bir kısmı da anlaşılabilen has nesneleri içermektedir. Bu nesnelerin 

hislere hitabı oldukça zayıf olduğu gibi, anlaşılmaları da saf bir anlama işaret etmektedir. 

Bu sebeple ancak ilahî tecelliden ortaya çıkan bir ilimle kavranabileceği şeklinde 

yorumlamaktadır.92 

1.2.5. Cehennem Halkının Hâli ve Azabın Sonsuzluğu Görüşü 

İbnu’l-Arabî, gerek el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye gerekse Fusûsü’l-hikem adlı eserinde 

konuyu şöyle ele almaktadır: “Kâfirler her ne surette ateşten çıkmasalar da her şeyi 

kapsayan ilahî rahmetin neticesi olarak, bir vakit sonra cehennem azabı onlar için uzb 

(tatlı) hâle gelecek ve cennet ehli olan kişiler cennetteki nimetlerden zevk alırken onlar da 

cehennemde bir tür nimetle nimetlendirileceklerdir.”93 

 
90 İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 85. 
91 Saffat, 37/99-102 
92Toshihiko İzutsu, İbnu’l-Arabî’nin Fusûs’undaki Anahtar Kavramlar, çev. Ahmet Yüksel Özemre 

(İstanbul: 1998), 31-32. 
93 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/25; 4/248. 



33 
 

A’râf suresinde geçen “Ve rahmetim her şeyi kuşatır.”94 ayeti ve “Rahmetim 

gazabımı geçti.”95 kudsî hadisi boylamında gerçekleşen rahmet-i ilahiyyenin ebedîliği fikri, 

İbnu’l-Arabî’nin metodunun her kısmına işlemiş bir meseleden meydana gelmektedir. 

İbnu’l-Arabî cihetinden kâfirlerin cehennemde ebedî bir şekilde durmaları, azabın 

ebedîliğini elzem kılmamaktadır. Hatta bu denli bir ebedîlik her şeyi kapsayan rahmetin 

kavranamaz bir biçimde kayıtlanması manasına da gelmektedir. Özellikle daimî cehennem 

ehli bu mekânda daimî kalacaktır. Lakin ateş onlar için bir nimet vesilesi olacağı 

zikredilmektedir.96 İbnu’l-Arabî’nin ifadesine göre naim, her bir varlığın var oluş cihetiyle 

uygun olan vasıtasıyla gerçekleşmektedir. Cehennem erbabının ateşi istemesinden dolayı 

ateşin gayrında, isteseler de mutlu olamayacağı belirtilmektedir. Hatta “şayet cennete 

girselerdi acıya duçar olurlardı.”97 “Onların naimi ateş içindedir, şayet oradan çıkacak 

olsalardı acı çekerlerdi.”98 Yine İbnu’l-Arabî’ye göre, Allah kâfir topluluğuna gazabı ile 

azap/elem ile yaklaşmaktadır. Allah’ın azabı ortadan kaybolduğunda, gazabı da ortadan 

kalkmış olmaktadır. Çünkü gazap anlatılırken daimliliği değil geçici olmayı aktaran bir 

özellik biçiminde ifade edilmektedir.99 

1.2.6. İbadet Edilen Her Şeyde Allah’ın Şeklinin Var Olması 

İbnu’l-Arabî Nuh’un (as.) topluluğu hakkında, “Onlar putlarına tapmaktan 

vazgeçmiş olsalardı, vazgeçtikleri ölçekte Allah’ı bilememiş olurlardı. Çünkü ibadet edilen 

her mabutta Allah’ın bir vechi vardır (ki o şeye bundan ötürü ibadet edilir).” şeklinde 

düşünmektedir.100 

İbnu’l-Arabî’nin beyanına göre ilahî zât kişinin iç dünyasına değişik biçimlerde 

tecelli etmesi neticesinde kalpte tahayyül gücüyle bir ilah düşüncesi meydana gelmektedir. 

Bu sebeple ilah hakkında herkesin kendi şekillendirmesine mutabık olan sübjektif bir ilah 

telakkisi söz konusu olmaktadır. Oysaki “Allah’ı hakkıyla takdir edemediler”101 ayetinde 

ifade edildiği şekilde hiç kimse Allah’a gerçek bir biçimde kulluk etmemektedir. Allah’a 

yöneltilen her ibadet yalnız ibadet eden kişinin kendi fikrinde şekillendirdiği Allah için 

 
94 el-A’râf 7/56. 
95 Muhammed b. İsmail Aclûnî,  Keşfü’l-hafâ (Beyrut: 1399), /448. 
96 Dâvûd-ı Kayserî, Şerhu Fusûsi’l-Hikem, 660-664. 
97 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/120. 
98 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/137. 
99 İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, 172. 
100 İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, 72. 
101 el-En’âm 6/91. 



34 
 

ifade edilmektedir. Çünkü Allah, zâtına atfedilen niteliklerden tecerrüdü cihetinden, varlık 

nesnelerinde kuşatılamamakta ve sıfatlandırılmamaktadır. Allah, kendisinden hiçbir şey 

hariç kalmayan Zât’ı ve nitelikleri cihetiyle bir olan bilgi ve gözlem cihetinden ihata 

edilmemektedir. O, bütün şekillerden beri olan, cisim ve cismani bir biçimi olmayan, 

künhüyle kavranılamayan ve kavranılması ise muhtemel olmamaktadır. Bununla beraber 

her ne ölçüde olursa olsun Hak her çeşit inancın verâsında ise de Allah indinde ilahî 

tecelliyi kavramaya dayanan her inanç geçerli kabul edilmektedir. Her inanç sahibi olan 

kişi kendi inancında haklı sayılmaktadır. Zira o, yalnızca kalbinde Rabbi hakkında 

bulduğu, tefekkür ettiği, sandığı şekle inanmaktadır.102 Bu nedenle Bâlî Efendi’nin de 

ifadesine göre Müslüman olmayanların putlara tapmalarının amacı, Allah’a kurbiyetin 

sadece onlara ibadet etmekle oluşabileceğini düşünmelerinden kaynaklanmaktadır. Bu 

sebeple onlar, “Onlara sadece bizi Allah’a yaklaştırsınlar diye kulluk ediyoruz”103şeklinde 

ifade etmektedirler. O, gerek Hz. Nuh’un gerekse Hz. Peygamber’in (s.a.s.) icabetini de 

kendi fikirlerine göre Hak mefhumunda cehaletten uzak durmak için kabul etmemektedir. 

Başka bir deyişle icabeti onayladıklarında Allah’tan uzaklaşacakları için endişe 

etmektedir.104 

1.2.7. Firavun’un İmanı Meselesi 

İbnu’l-Arabî, Musa başlıklı bölümde Firavun’un ehl-i iman olduğuyla alakalı şu 

değerlendirmede bulunmaktadır: “(Hz. Asiye) Musa hakkında Firavun’a ‘Muhakkak ki, o 

benim ve senin için göz nurudur’105 dediğinde, bizim ifade ettiğimiz gibi onun için hâsıl 

olan kemâl ile gözü nurlandı. Musa (as.) boğulma anında Firavun’a verilen iman ile onun 

için göz nuru oldu. Bu şekilde Allah (c.c.) Firavun’un ruhunu tâhir ve mutahhar olarak 

aldı ve (ruhunun alınması anında) kirden (şirkten) hiçbir şey kalmadı. Çünkü Allah onun 

ruhunu, hiçbir günah işlemeden önce imanlı olarak kabzetti. Firavun’u istediği kimseye 

kendi inayeti için bir ayet kıldı. O şekilde bunu görerek hiç kimse O’nun rahmetinden ümit 

kesmesin. Zira kâfirlerden gayrı O’nun rahmetinden ümit kesmez. Şayet Firavun (Allah’ın) 

rahmetinden ümit kesenlerden olsaydı iman etmeye yeltenmezdi. (Öte yandan) karîne-i hâl 

göstermektedir ki, Firavun, öleceğini yakîn olarak bilmiyordu.”106 

 
102 İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 3/153. 
103 ez-Zümer 3/39. 
104 Bâlî Efendi, Şerhu Fusûsi’l-Hikem (İstanbul: 1309), 37 b. 
105 el-Kasas 28/9. 
106 İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-Hikem, 201. 



35 
 

İlk evvel Abdullah Bosnevî (ö. 1644), Abdurrahman Câmî (ö. 1492), Ahmed el- 

Kâşânî (ö. 1191), Dâvûd-i Kayserî (ö. 1350) ve Abdulğanî b. İsmâil Nablusî (ö. 1731) 

olmak üzere şarihlerin birçoğu bu konu hakkında görüş belirtmektedir. İbnu’l-Arabî’nin 

gerek Fütûhât gerekse Fusûs adlı eserinde geçen düşüncelerinden yola çıkarak Firavun’un 

imanının geçerli olduğu kanısına varmaktadır. Zahir âlimleri ise tam tersine ileri sürdükleri 

delillerin onun imanıyla ters düşmeyecek biçimde yorumlanabileceğini ifade etmektedir. 

Onların ifadesine göre Şeyh-i Ekber vâris-i kâmil olduğundan dolayı eşyaları olduğu 

şekliyle nazar etmekte ve bilmektedir. Kitaplarında ortaya koyduğu bilgi ve sırlar, 

Muhammedi bir işaretle gerçekleşmektedir. İbnu’l-Arabî’nin hiçbir şey olmadan  “ilahlık” 

iddiasıyla suçlanmış olan Firavun’un geçerli bir iman sahibi olduğuna kendiliğinden 

şehadet etmesi söz konusu edilmemektedir. Ek olarak Şeyh’in meseleyle irtibatlı cümleleri 

Allah’ın merhametinin ne denli geniş olduğunu göstermektedir. Onun düşüncelerini 

benimsemeyenler ise, her şeyi kapsayan ilahî rahmeti sınırlandırmaya çalışmaktan başka 

hiçbir şey ortaya koymamaktadır.107 İbnu’l-Arabî konuyu el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye’nin 198. 

babında şu şekilde ele almaktadır: “Muhakkak Allah (c.c.) Firavun’un imanını geçerli kıldı. 

‘Şimdi iman mı ediyorsun? Daha önce isyan etmiştin’108 ayeti onun imanının kabulüne 

delil olmaktadır. Şayet imanında bir içtenlik olmasaydı, Allah (c.c.) onun hakkında A‘râb 

veya bedevilerle alakalı buyurduğu ayetleri şu şekilde ifade etmektedir: ‘Bedeviler iman 

ettik dediler. De ki siz iman etmediniz, lakin İslâm olduk, size inkıyat ettik deyiniz. Zira 

iman henüz kalplerinize girmiş değildir.’109 Allah kesin şekilde Firavun’un imanının 

geçerliliğine şahadet etmektedir. Oysaki cevaz olmadığı müddetince Allah (c.c.) hiç 

kimsenin tevhidinde hakikatine şahadet eylememektedir. Bu durumda Allah (c.c.) onun 

canını temiz bir şekilde almasından dolayı bir kâfir Müslüman olduğu zaman onun üzerine 

gusül abdesti alması gerekli olmaktadır. Firavun’un denizde can vermesi hadisesi ise bir 

cihette onun için gusül niteliğinde kabul edilmektedir. Allah Teâlâ’nın onu bu durumda 

kabzetmesi, onun ahiret ve dünya gazabından kurtuluşuna delil olmaktadır. Bu durumu ise 

kalbinde endişe sahibi olan kişiler için ibret kılmaktadır. Onun iman etmesi can verdiği 

sırada ölen bir kişinin imanına benzememektedir. Zira can verme anında ruhunu teslim 

eden kişi öleceğinden kesin bir şekilde emin olduğundan dolayı bu hâl burada mevzu bahis 

kabul edilmemektedir. ‘Lakin Firavun, denizi, ehl-i iman olanlar için sade bir yol şekline 

geldiğini görünce ki bu onların imanı hasebiyle öleceğine inanmıyordu ve belki 

 
107 Kayserî, Şerhu Fusûsi’l-Hikem, 1121-1123. 
108 Yûnus 10/91. 
109 el-Hucurât 14/49. 



36 
 

yaşayacağını ve bu yoldan karşı tarafa geçeceğini düşünüyordu ve Firavun kâfir bir 

şekilde ölenlerden değildir. Şimdi onun durumu Allah’a kalmıştır.”110 

Düşünce ve etkileriyle tasavvuf tarihinde önemli bir yer edinen Muhyiddin İbnu’l-

Arabî, ortaya koyduğu ve sistemleştirdiği düşüncelerle birçok kişi tarafından ele alınıp 

yorumlanmıştır. Vücûd kavramından sistemleşen vahdeti vücûd, mutlak iyilik olarak 

temellendirdiği salt varlık ekseninde zikrettiği ahlak düşüncesi, düşünürler ve yorumcularla 

ele alınmıştır. İbnu’l-Arabî’nin Hz. İbrahim’in kurban olarak oğlu yerine koçu kurbanlık 

şeklinde gördüğü meselesi ile azabın sonsuzluğu ve cehennem halkı ekseninde zikrettiği 

görüş de birçok kesim tarafından tartışma konusu oluşturmuştur. Bunlara ek olarak 

özellikle varlık ekseninde sübjektif ilah düşüncesinde ibadet edilen şeyler mutlak hakikatin 

var olduğu düşüncesi önemli bir yer tuttuğu günümüze kadar gelen tartışmalarla 

anlaşılmaktadır. Özellikle Kur’ân’da zikredilmesinin yanı sıra Firavun ekseninde dile 

getirilen iman meselesine yaklaşımı gerek kendi devri gerekse sonraki devirlerde sıkça 

dillendirilmiş meselelerin başında gelmesi konunun ehemmiyetine dikkat çekilmiştir. O, bu 

hususta genel perspektifin “Allah’ın geniş merhametinin” olmasına dayandırarak 

düşüncesini en başta savunmaktadır. 

  

 
110 Kayserî, Şerhu Fusûsi’l-Hikem, 1121. 



37 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

TEKFİR MESELESİ VE İLGİLİ KAVRAMLAR 

 

 

2.1. İman ve Mahiyeti 

İslâm düşüncesinde iman kavramı birçok ilim dalının üzerinde durduğu ve 

yorumladığı bir kavram olarak literatürde kendine yer bulmuştur. “Âmene” fiilinden if’al 

kalıbında köklüğünü ifade eden iman, kişinin söylediği ifadenin sahihliğine atfetmek ve 

aktardığını kabul etmek manasına gelmektedir.111 Arapçada if’al kalıbının hemzesi bir fiili 

etken hâle getirmek ve durumu izah etmek üzere kullanılmaktadır. Bundan dolayı bu 

babdan olan âmene fiilinin hemzesi geçişli olması için kullanıldığı zaman, iman; emin 

kılmak, eman vermek anlamlarına gelmektedir. Allah’ın güzel sıfatlarından biri olan 

Mü’min bu manayı ifade etmektedir. İman kavramı, bir şeye kanaat getirmek, kişinin 

kalbini huzura kavuşturan ve itimat ettiren anlamını ifade etmesi ancak hemzenin oluş 

bildirmek için kullanıldığı takdirde meydana gelmektedir. Türkçede iman kelimesi 

inanmaya işaret etmektedir.112 

Dilbilimcilere göre iman, Arap ıstılahında, kesin bir şekilde doğrulamak anlamına 

gelmektedir.  Bu anlam, kişiye, olaylara ya da karara net bir şekilde kanaat getirmektir. Bu 

hususta inancı tasdik etmek ve yalan söylemediğine işaret kabul etmek demektir. Bu 

tasdikle kalp, emniyete, huzur ve sükûna kavuşmaktadır.113 

 
111Bkz. Cevherî, İsmail b. Hammad, es-Sıhah (Beyrut: Dâru‘l-İlm, 1979), 5/2071; Fîrûzâbâdî, Mecduddin 

Muhammed b. Ya‘kûb, Kâmûsu’l-Muhît (Beyrut: 1987), 1518; İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab (Beyrut 1970), 
1/107. 

112 Saduddin Mes’ûd b. Ömer Tâftâzânî, Şerhu’l-Akaid/Kelam İlmi ve İslam Akaidi, hazırlayan: Süleyman 
Uludağ (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1982), 276; bkz. Mine Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir (Elazığ: 
Fırat Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006), 3-19.  

113 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 3-19. 
 



38 
 

İman kelimesi ikrar ve itiraf anlamlarını içinde barındırması hasebiyle “ba” cer 

harfiyle geçişli yapılmaktadır. Kur’ân’da, “O Peygamber de kendisine Rabbinden 

indirilene iman etti, mü’minler de”114 ayetinde olduğu gibi izan ve onaylama anlamlarını 

barındırması itibarıyla da “lâm” cer harfiyle geçişli yapılmaktadır. Konuya, “Bunun 

üzerine kendisine bir Lût iman etti”115 ayeti de örnek verilebilir. 

Zikredilen iman kavramı, if’al kalıbında mastarlığı ifade eden ve özü eman 

kelimesine dayanan bir kavramdır. Eman kelimesinden türetilen emn mastar kökü ise 

emniyet anlamında kullanılması cihetinden yakınlık bulunmaktadır. Eman ve emn 

kelimeleri, haberin verilişi ve haberin sahibliğini tekzipten ve eleştiri çekincesinden 

mutmain olmak manasını taşımaktadır.116 

İman kelimesi terim olarak Allah Resulü’nün (s.a.s.), Mutlak Hakikat’ten (c.c.) tebliğ 

ettiği net bir biçimde zikrolunan habere inanmak, inanç kurallarına ve kanunlarına 

gerçekliğine ve doğruluğuna şüphesiz bir şekilde iman etmek demektir. Bildirme ve onay 

göstererek zikredilen her şey itiraf etmek ve onaylamak manasına gelmektedir.117 

Hz. Peygamber zamanından beri İslâm âlimleri şeriat terimi konusunda fikir 

ayrılığına düşmüştür. Her bilim insanı bu kavramı kendi düşüncelerine, görüşlerine ve ait 

olduğu gruba göre yorumlamaya çalışmaktadır. İmanın şer’i anlamına yönelik ileri sürülen 

düşünceler “İman kalbin tasdiki demektir” şeklinde ifade edilmektedir. Ehl-i Sünnet 

âlimlerinin ekserisi bu görüşü benimsemektedir. Zira Kur’ân-ı Kerîm’deki “Sen bize 

inanacak değilsin”118 ayeti, “Bizi tasdik edici değilsin” anlamında kullanılmaktadır. Ayrıca 

dilbilimciler, Mushaf’ın ve Allah Resulü’nün (s.a.s.) hadislerinin var olmadan önce 

imanlarını teyit ettiği konusunda hemfikirdir.  Mutlak Varlık ise Kur’ân-ı Kerîm’de kendi 

kelamının Arap lisanı üzere nazil olduğunu değişik ayetleriyle bize bildirmektedir.119 

Allah’ın kitabı bu durumda, indiği lisanda zikredilen iman kavramı kalbin mutmainliği 

hâline gelmektedir. 

İman kavramı, kalbin bir onayı şeklinde ifade edenler geneli işaret eden tanım 

yapmıştır. Kalbin onayını iman üzere temellendirenler, meşru veya gayr-i meşru, kalbin 

 
114el-Bakara 2/285. 
115el-Ankebût 29/26. 
116İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mükerrem, Lisânu’l-Arab (Beyrut: 1970), 15/22-23. 
117 İbn Manzûr, Lisânu‘l-Arab, 1323-24. 
118Yûsuf 12/17. 
119 İbrâhîm 14/4. 



39 
 

onayladığı her durum, iman kavramının dâhil olmaktadır. İman kavramını izah eden 

kelamcılar ve İslâmi düşünürler meşru imanı, sözlük anlamındaki imandan ayırmıştır. 

Tariflerinde, “Hz. Peygamber’i, Allah Teâlâ’dan getirdiği zaruri olarak bilinen hükümlerde 

tasdik etmek, O’nun varlığını, haber verdiği şeylerin mevcudiyetini kabul edip tam bir 

boyun eğişle teslim olmaktır.”120 görüşünü dile getirmektedirler. Bir diğer tarifte ise, 

vahdaniyet, nübüvvet, ba’s, ceza, namazın ve zekâtın farziyeti, şarabın haram oluşu 

bakımından düşünce ve karşılaştırmaya ihtiyaç duymadan, Allah Resulü’nün (s.a.s.) 

dininden olduğu, yani İslâmiyet’in temellerinden olduğu zaruri olarak tanınan durumlarda 

Resulullah’ı (s.a.s.) onaylamak şeklinde ifade edilmektedir. Şayet Allah Resulü (s.a.s.) 

herhangi bir temeli bütüncül şekliyle bildirmişse bu bütüncül şekli ayrıntılı hâliyle haber 

vermişse bunu onaylamak gerekmektedir. Kalbin bir marifeti olan iman, onay olmaksızın 

Allah’ı ve Allah Resulü’nün (s.a.s.) bildirdiği hususları kalp gözüyle anlamayı işaret 

etmektedir. Cehm b. Safvân’ın (ö. 745)  öncülük ettiği Cehmiyye, Mürcie grubundan 

Ebu’l-Huseyn Sâlihî (ö. 913), Rafızilerin bir kısmı ile Eş’arîlerin mütekaddimînden olan 

birkaç kelamcı, zikredilen ifadeyi savunmaktadır.121 “İman mücerret olarak dilin ikrarıdır” 

görüşünden hareketle kişinin kalbi ile onaylamaması, birtakım gerekleri yerine getirmemiş 

olması onun imanına bir kusur teşkil etmemektedir. Mürcie ve Kerramiye mezhepleri, 

mühim olan dilin tekrarlamasıdır görüşü üzerinde durmaktadır. Üstelik Mürcie mezhebine 

irtibatlı olanlar bu fikri özümsemiş ve mezheplerinin esas konumu durumuna getirmiştir. 

Mürcie adı, yaratıklarının hâlini Allah’a havale ettikleri ve bu dünyada bir söz 

söylemedikleri için bu ismi almıştır.122 

İslâm dünyasında var olan bir düşünce, “İman, inanılması gereken şeyleri kalbin 

tasdik etmesi, lisanın da bunu söylemesidir.” şeklindedir. Numan b. Sabit ile Hanefi 

fıkıhçılardan Fahru’l-İslâm Pezdevî (ö. 1089), es-Serahsî (ö. 1090) ve Hanefilerin 

çoğunluğu bu düşünceyi benimsemektedir. İlaveten Neccâriye ve Geylâniye mezheplerinin 

fikirleri de bu şekilde bir birlik oluşturmaktadır.123 

 
120Nu’mân b. Sâbit, el-Fıkhu’l-Ekber (İmamı Azam’ın Beş Eseri), çev. Mustafa Öz, (İstanbul: 1981),  62; 

Cüveynî, Ebu’lMeâlî Abdulmelik, Kitâbu’l-İrşâd (Beyrut: 1996), 333. 
121Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn, el-İrşâd ilâ kavati’l-edille fî usûli’l-i’tikâd, nşr. Yusuf Musa (Mısır: 1950), 

396. 
122Sönmez Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler Hadis Taraftarlarının İman Anlayışı Bağlamında Bir 

Zihniyet Analizi, (Ankara: Kitabiyat, 2000),  75.  
123 Abdullatif Harpûtî, Tenkihu’l-kelâm fî akâidi ehli’l-İslâm (İstanbul: 1330), 252; bkz. Gürhan, Tanrı Bilim 

Açısından Tekfir.  



40 
 

İslâm dünyasında var olan bir diğer düşünce de şöyledir: “İman kalbin tasdiki, dilin 

ikrarı ve İslâmın esası olan rükünleri işlemektir.” Zikredilen tarifte imanın üç esastan 

meydana geldiği, amelin de imandan bir cüz olduğu görünmektedir. Hâricîler, Mu’tezile, 

Şia’dan Zeydiyye, İmam Mâlik (ö. 795), İmam Evzaî (ö. 774), İmam Şâfiî (ö. 820), Ehl-i 

Medine, Hâris b. Esed Muhâsibî (ö. 857), Ebu’l-Abbas Kalânisî (ö. 10. yüzyıl başları), Ehl-

i Eser diye vasıflanan hadisçiler, başta Ahmed b. Hanbel (ö. 855) ve İshak b. Râhûye (ö. 

853) bu görüşü benimsemektedir. Hadisçiler, amellerin imanın bir unsuru kabul 

edilmesinde Hâricîlerin tavrını aynen benimsemekle beraber, imanı oluşturan diğer 

unsurları onlardan farklı bir şekilde tespit etmiştir. Hadis taraftarları arasında, ilk 

dönemlerde, daha çok imanın söz ve amel, daha sonraları ise, dil ile ikrar, kalp ile tasdik, 

uzuvlarla amel olduğu şeklindeki tanımı yaygın olarak benimsenmektedir.124 

Amelin imanın bir parçası olduğunu beyan edenler, taatların tümünü iman kavramına 

dâhil edilip edilmediği hususunda görüş ayrılıkları olmuştur. Hâricîler, Zeydiyye ve 

Mu’tezileden Hişam Füvâtî (ö. 833’ten önce), Abbâd b. Süleyman (ö. 864) ve Kâdî 

Abdulcebbâr (ö. 1025), ister farz ister nafile olsun taatların tamamı imandır görüşünü 

benimsemektedir. Yine Mu’tezileden Nazzâm (ö. 845), Ebû Alî Cübbâî (ö. 916) ve Basra 

Mu’tezilelerine göre nafileler iman kabul edilmeyip sadece farzlar imandır şeklinde kabul 

etmektedir.125 

Bir kişinin mü’min olabilmesi kelime-i şahadetin manasına iman etmesiyle 

gerçekleşmektedir. Bu imanla Allah Resulü’nün aktardığı iman hususlarını da kabul 

etmektedir. Bu şekildeki iman icmali iman olarak adlandırılmaktadır. Hakikatte Allah’ı 

Mutlak Varlık olarak bilen, Allah Resulü’nü (s.a.s.) Allah’ın elçisi kabul eden başka iman 

hususlarını topyekûn kabul etmiştir. Başka iman rukünleri Allah Resulü (s.a.s.) bu esaslara 

güvenilmesini söylemektedir. Dolayısıyla Resulullah'ı (s.a.s.) tasdik etmek, getirdiği her 

şeyi tasdik etmek şeklinde yorumlanmaktadır. Bir peygamberden gelen her şeye inanmaya 

inanç denmektedir.126 

Kelam literatüründe iman hakikatleri Allah’a, Peygamber’e (s.a.s.) ve ahiret günü 

olan kıyamete iman biçiminde önce usûl-i selâse olarak ifade edilen üç hakikat 

 
124 Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler Hadis Taraftarlarının İman Anlayışı Bağlamında Bir Zihniyet 

Analizi, 75-77. 
125 Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail Eş’arî, Makâlâtu’l-İslâmiyyîn, nşr. Helmut Ritter, ( İstanbul: Matbaatü’d-Devle, 

1929) cilt: 2,  268. 
126 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 16. 



41 
 

denilmektedir. Bunlar; ilahiyat, nübüvvet, semiyyat bahsi ile ele alınmaktadır.127 Daha 

sonra kelime-i şahadette aktarıldığı şekliyle Allah’a ve Resulü’ne (s.a.s.) ve onun 

peygamberliğine iman olarak zikredilmektedir. Üçüncü husus ise, nihayet Allah’a iman 

biçiminde (aslü’l-usul) tek bir temelde özetlenmektedir.128 Bununla beraber geleneksel 

kabullere göre inanılması gereken altı şart bulunmaktadır. Bu şartlar; amentü olarak da 

zikredilen Allah’a, meleklere, kitaplara, peygamberlere, ahiret gününe ve kadere iman 

etmek şeklindedir.129 

Kur’ân-ı Kerîm’in bu konu ile ilgili ayetleri incelendiğinde dört kaideden yola 

çıkarak beş esasa ulaşan bazı âlimler kader meselesini iman esasları içinde 

saymamaktadır.130 Buna karşılık bazı âlimler de, kaza ve kadere inanmayı, Allah’ın 

sıfatlarına inanmanın doğal bir sonucu olarak kabul etmektedir. Onlara göre, her ne kadar 

kadere iman meselesi, iman hususlarını ifade eden ayetlerde ayrıca ele alınmamışsa da 

birtakım ayetlerde her şeyin Allah’ın takdirine, yani kaza ve kaderine bağlı olduğuna işaret 

edilmesi yeterli bir delil kabul edilmemektedir.131 

Allah’ın kitabında açıkça ifade edilen ve muteber hadislerde açıklanan tüm inanç, 

uygulama ve ahlaki hükümlere inanmak ve katı bir dine sahip olmak mü’min olmanın bir 

şartı olarak görülmektedir. Nihayetinde Allah’ın kitabında açıkça ifade edilen, muteber 

hadislerle açıklanan, dinsel kökenli olduğu kanıtlanan tüm inanç, uygulama ve ahlaki 

gerekçelere inanmayı zorunlu kılmaktadır. Bunların farz, helal veya haram olduğunu 

ispatlamak iman ilkelerinden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

2.2. Küfür ve Mahiyeti 

Küfr ve kefr kelimelerinin kökeninde iki ayrı mastarı bulunan “kefere” fiili, 

mastarlarındaki değişik kullanıma göre farklı anlamlara gelmektedir. Kefr, örtmek 

kapatmak anlamında kullanılmaktadır.132 Bu nedenle yüreğinde imanı gizleyen kişiye 

kâfir, çiftçiye de tohumunu toprağa gömüp her şeyi gece ve karanlıkla örttüğü için kâfir, 

kılıcı örttüğü için ise örtü denmektedir. Ayrıca kefr kelimesi ifşa etmek, inkâr etmek için 

 
127 Ebu Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed, Faysal’ut-Tefrika ve’z-Zenadaka, Mecmuatü Resail 

içinde, Beyrut, Dar’ul-Kutub’il-İlmiye, (1997). 56. 
128 Bekir Topaloğlu, “İman ile Küfür Arasındaki Sınır”, Diyanet Gazetesi, 4/80, 81, 82, 48. Bkz. Gürhan, 

Tanrı Bilim Açısından Tekfir.  
129 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 7-16. 
130 Hüseyin Atay, İslam’ın İnanç Esasları (Ankara: AÜİFY, 1992), 29-31. 
131 Ali Arslan Aydın, İslam İnançları ve Felsefesi (Ankara: DİBY, trz.), 123.  
132Sadrettin Tâftâzânî, Şerhu’l-akâid (İran: 1244), 78. 



42 
 

kullanılmış ve ünlenmiştir. Tevbe eden ve dinî nitelikteki bazı cezalara günah içerdikleri 

için “kaffara” diye tanımlanmaktadır. Bu kelimenin küfür mastarındaki anlamı ise sunulan 

nimeti örtmek, bencillik etmek, kıymet bilmemek gibi manalar barındırmaktadır. En büyük 

manevi nimet olan tevhid akaidini örtmek, örtbas etmek, üstünü kapatmak anlamı Kur’ân-ı 

Kerîm’in küfür kelimesine yüklediği bir mana olarak karşımıza çıkmaktadır.133 Bu 

kelimenin ism-i faili erkekler için “kâfir”; çoğulu ise “kâfirûn”, “küffâr” ve “kefere” 

şeklinde gelirken kadınlar için ism-i faili “kâfiratün”; çoğulu ise “kâfirât” ve “kefâvir” 

şeklinde kullanılmaktadır.134 

İmanın ıstılahi manasında görülen ihtilafların tabii neticesi olarak küfrün ne manaya 

geldiğinde de fikir birliği oluşmamıştır. Küfür kavramının ıstılahta ne manaya geldiğini 

âlimler, inancı, kalbin bir garantisi olarak tanımlayanlara güvensizlik şeklinde açıklamıştır. 

Bu hususun temel sebebi Allah Resulü’nün (s.a.s.) Hakikat’ten getirdiği mesaj ve 

hükümlere inanmamaları veya bunları onaylamamaları ve onları dinden gerekli görmeleri 

temeline dayanmaktadır. Ehl-i Sünnet âlimlerine göre imanı ezbere ve dille tanımlamak 

küfür kabul edilmektedir. Mazeret olmamasına rağmen kalp, onaylanması gereken şeyi 

onaylayamamakta ve dil onaylama ihtiyacını kabul etmemektedir. Bu tanıma göre iki inanç 

temelinden biri haksız bırakılırsa kişi güvensizleşmektedir.135 

İmanı sadece dilin ikrarı şeklinde ifade edenler, küfrü dil ile onaylamamaktır. 

Zikredilen fikri benimseyen Kerrâmiye ve Mürcie grupları, inanılması gereken şeylere 

kalben inandığı hâlde diliyle bunları söylemeyen kâfir olmaktadır. Bu görüş, kişinin 

ahiretteki durumunu açıklamadığından eksik sayılmaktadır.136 Cebriye mezhebine göre de 

iman, kalbin Allah’ı marifetinden olup onay olmaksızın Allah ve Hz. Peygamber’in (s.a.s.) 

bildirdiklerini kalben bilmek anlamını içermektedir. Bunun zıddı ise küfür olarak 

karşımıza çıkmaktadır.137 

Zeydiye, Havâric ve Mu’tezile grupları, imanı kalple onaylamak, lisan ile zikretmek 

ve uzuvlarla uygulama şeklinde açıklayanlara göre küfür, bu üç rükünden birinin 

bulunmamasını ifade etmektedir. Bu eksikliği bulunduran kimse Hâricîlere göre kâfir 

 
133Toshihiko İzutsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, çev. Selahaddin Ayaz (İstanbul: Pınar Yayınları, 

2000), 21. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir.  
134İbn Manzûr, Lisânu’l-Arab, 5/145. 
135Ebu’l-Mûsâ el-Eş’arî, İlk Dönem İslam Mezhepleri, çev. Mehmet Dalkılıç (İstanbul: Mehmet Dalkılıç, 

2005), 139. 
136 Eş’arî, İlk Dönem  İslam Mezhepleri, 144. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir.  
137Mâturîdî, Kitâbu’t-Tevhîd Tercümesi, çev. Bekir Topaloğlu (Ankara: TDV İSAM Yayınları, 2002), 380. 



43 
 

sayılmaktadır. Zira Allah’ın buyruklarına karşı günah işleyen yahut isyan eden mutlak 

kâfir kabul edilmektedir. Her türlü masiyet ve günah küfür olarak görünmektedir. 

Mu’tezile ise günahkâra mü’min ile kâfir arasında üçüncü bir sınıf olarak “fâsık” ismini 

vermektedir.138 

İman ve amel birbirinden oldukça farklıdır. Levh-i Mahfûz’da Allah (c.c.), büyük 

günah işleyenler kişilere sık sık mü’min ismiyle hitap etmektedir.139 Bir kısım ayetlerde de 

imandan sonra amel ayrı olarak zikredilmektedir. Eğer iman ve amel tek bir şey olsaydı 

ayetlerde böyle bir farkın olmayacağı düşünülmektedir. Bu iddianın doğru olduğu kabul 

edilmesi hâlinde bir tek hata ve kişi, ilahî merhametten ümidini keser ve çaresiz kalabilirdi. 

Hâlbuki hiçbir kul hatasız görülmemektedir. Peygamberler dahi ilahî mesajı iletme 

sürecinin dışındaki diğer konularda mutlak anlamda günahtan korunmamıştır. 140 

Mu’tezile’nin büyük günah sahibinin fâsık olduğunu söylemesi, Hâricîlerin bu 

görüşlerinin biraz hafifletilerek devam ettirilmesi şeklinde benimsenmektedir. Fıskın, 

günahı çirkin sayıp bazen yapanlar, yine çirkin saymakla birlikte üzerine düşerek yapanlar, 

bir de çirkinliği inkâr ederek yapanlar şeklinde üç mertebesi bulunmaktadır. Fâsık üçüncü 

mertebeye gelmedikçe mü’min kabul edilmektedir. Fâsık kelimesi Levh-i Mahfûz’da 

günahkâr mü’minler ve günahlarda ısrar eden kâfirler için kullanılmaktadır. Hasan 

Basri’nin (ö. 110/728), fâsık yerine münafık kelimesini kullanması, itikadi nifak değil, 

ameli nifak olmasındandır. O, Mürcie’ye siyaset sahasında karşı olduğu gibi onların kelami 

düşüncelerine de karşı çıkmaktadır. Mürcie sadece Allah’a inanmakla kurtulacaklarını 

düşünmektedir. Oysa Hasan Basri’ye (ö. 110/728) göre insan, ilahî gazap ve cezadan ne 

kadar korksa yeridir şeklinde yorumlamıştır. Hiçbir zaman insan için nihai bir teminat 

olmamaktadır. Mürciilerin günahlara karşı vurdumduymaz tutumlarından dolayı Hasan 

Basri’nin veya onun öğrencisi olan sonraki kelamcıların, Hasan Basri’ye atfen 

günahkârlara münafık ismini verdikleri de iddia edilmektedir.141 

Mürcie ve Kerramiye mezhepleri gibi iman meselesini hem lisanın zikretmesi olarak 

benimseyen hem de imanı kalbin marifeti olarak gören Cehmiye’nin iman anlayışlarının 

küfre getirdikleri tanımlar da pek tutarlı görünmemektedir. Daha önce de belirtildiği gibi 

 
138Ebû Mansûr Abdulkâdir b. Tâhir et-Temîmî el-Bağdâdî, Mezhepler Arasındaki Farklar (el-Fark beyne’l-

Firak Tercümesi), çev. Ethem Ruhi Fığlalı (İstanbul: 1979), 67.  
139Âl-i İmrân 3/130. 
140en-Nisâ 4/57. 
141 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 19-22.  
 



44 
 

tasdik ve marifet kalbi işlerden olmasına rağmen aralarında fark bulunmaktadır. Tasdik, 

kalpte kesb ve ihtiyar neticesinde meydana gelmektedir. Marifet ise kalpte aniden meydana 

gelen, beliren bilgi demektir. Bu tür bilgiye iman denmemektedir. İman olması için, iradi 

bir boyun eğişin, teslimiyetin olması gerekmektedir. Bu görüşe göre iman, marifet olduğu 

için zıddı olan bilgisizlik de küfür olmaktadır. Bu sonuç her cahilin kâfir olmasını 

gerektirdiği gibi her âlimin de mü’min olmasını gerektirmektedir. Oysa geçmiş tarihe 

bakıldığında Allah’ı bilen ama O’nun emirlerine boyun eğmeyen, O’na teslim olmayan 

örnekler bulunmaktadır. Yahudiler ve Hıristiyanlar Hz. Peygamber’i (s.a.s.), şeytan da 

hakikati tam manasıyla tanımasıyla iman ehli olması gerekmektedir. Hâlbuki Levh-i 

Mahfûz onların kâfir olduklarını beyan etmektedir.142 

2.3. Tekfir Meselesi 

Tekfir, küfre atıf etmek, mü’min olarak tanınan bir kişi hakkında kâfir hükmü 

vermek anlamına gelmektedir.143 Müslüman ya da inançsız olarak tanınan bir kimsenin 

kendi irade ve beyanı dışında beyanı ve dinden çıkarılması olarak tanımlanabilmektedir. 

İtikad, İslâm mezheplerinin inanç tartışmalarında muhaliflerini yenmek için kullandıkları 

yöntemlerden biri olarak karşımıza çıkmaktadır. Farklı görüşlerinden dolayı ortak inançlar 

sisteminden çıkarmayı amaçlayan tekfir yardımı ile muhatabı psikolojik ve sosyolojik 

olarak susturmak ve ayrımcılık yapmak amaçlanmaktadır. Tekfirin dinsel toplumdaki açık 

ve etkili rolü ve çeşitli nedenlerle tekfir her mezhep için rekreasyon fenomeni hâline 

gelmektedir.144 İslâm kültürü içinde eleştiri hususu, kişinin din dışı görülerek lanetlenmesi 

ve muhaliflerin rakiplerini dizginlemek maksadıyla ele aldıkları dışlayıcı unsurlardan bir 

tanesi olmaktadır. 

Kur’ân-ı Kerîm, insanlara farziyetleri bildirirken bir taraftan da helallerden 

haramlardan bahsetmektedir. Bazı konuların daha iyi anlaşılabilmesi için temsiller 

vermekte ve kıssalar anlatmaktadır. Davranış şekillerini düzenleyici ahlaki kıstasları da 

belirtmektedir. Ayrıca inanç yönünden insanları değerlendirmekte ve onların özelliklerini 

anlatarak ruh hallerini tasvir etmektedir. Buradan hareketle kimlerin mü’min, kimlerin 

münafık, kimlerin kâfir oldukları anlaşılmaktadır. Bununla birlikte inanmadığı hâlde 

 
142el-Mâide 5/17-34. 
143 Yusuf Şevki Yavuz, “Kader”, DİA, (Ankara: TDV Yayınları, 2001), 24/350. 
144 Hilmi Karaağaç, “Ehl-i Sünnet’e Göre Tekfir Problematiği”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 40 (2013), 163-186. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 



45 
 

mü’min görünen insanlardan da bahseden ayetler bulunmakta ve onların kâfirlerden daha 

tehlikeli olduğu, cehennemin en alt tabakasında cezalandırılacakları ifade edilmektedir.145 

İslâm toplumu içinde tekfir müessesesinin sistemli bir şekilde çalıştırılmaya 

başlanması Cemel ve Sıffin savaşları akabinde karşımıza çıkmaktadır. Bununla birlikte Hz. 

Peygamber (s.a.s.) döneminde de emre itaatsizlikler bulunmaktadır. İşlenen bazı suçlar 

karşısında had ve tazirler uygulandığı bilinen bir gerçek olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İkiyüzlülük yapan, emre itaatsizlik edenler de bulunmaktadır. Allah'a ve Resulü’ne karşı 

gelmekten çekinmeyenler için “kötülük” sıfatı uygun görülmektedir. Ancak böyle bir 

davranış, ikiyüzlü münafıklarla aynı şey olmamaktadır. Peygamber’e açık muhalefet, 

inananlarla alay, kavgalar, iftiralar vb. eylemleriyle değil, sadece salih amellere karşı 

İslâm’ı veya Peygamber’in (s.a.s.) otoritesini zayıflatmaya çalışmaktadırlar. Yani 

münafıklar kadar tehlikeli olmamaktadırlar.  Hz. Peygamber'in (s.a.s.) amel zaafı  gösteren 

Müslümanlarla münafıkları toplumdan soyutlamaması, henüz güçlenmemiş olan devleti, 

gayr-i müslimlere karşı zayıflatabilmektedir. Bu tavırla amelî ve siyasi nifakın itikadi 

nifaka dönüşmesi belli bir ölçüye kadar engellenmiş146 yani ilk zamanlar münafık olanların 

pek çoğu zamanla gerçek birer mü’min olabilmiştir. 

Aslında Hz. Muhammed (s.a.s.), devlet güçlendikçe münafıklara karşı tavrını 

sertleştirmiştir. İkiyüzlülerle ilgili son açıklama şaşırtıcıdır. Allah, amellerinden 

vazgeçmezlerse, Hz. Muhammed (s.a.s.) tarafından Medine'den kovulacaklarını veya 

lanetlendikleri yerde teker teker öldürüleceklerini söylemektedir. Çünkü bu, Allah'ın 

değişmez bir kuralı olmaktadır. İslâm toplumunda bu tür fitne ve fesatları dilden dile 

yayanların gelişip bir güç elde etmesine asla fırsat verilmemektedir.147 

Hz. Muhammed (s.a.s.) bu siyasetini, “Nebevi devlet otoritesine teslimiyet göstermiş 

(müslim) birine sövmek fısk, onunla savaşmak ise küfürdür!”148 hadisinde açıklamıştır. Söz 

konusu siyasetin ise, “Size selam veren birine, elindeki dünya metaına tamah ederek ‘sen 

mü’min değilsin demeyin!’”149 ayetine dayandığı görülmektedir. 

 
145 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 23. 
146Ahmet Sezikli, Hz. Peygamber (s.a.v) Devrinde Nifak Hareketleri (Ankara: 1994), 173. Bkz. Gürhan, 

Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 
147 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 24. 
148 Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail , Sahih,(Dımeşk: Daru İbn Kesir, 1328) Kitabu’l-İman, 36, Kitabu’l-

Edep, 44, Kitabu’l-Fiten,c.4, 8. 
149 en-Nisâ 4/94. 



46 
 

Peygamber’e (s.a.s.) gelen vahiyleri tasdik etmeyenlerin kâfir ve mürted sayıldığı, 

kurulan yeni devletin aleyhinde tutum takınarak, onu daha doğmadan boğmaya çalışanların 

münafık addedildiği herkesin bildiği bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. Yeni dinin 

lehinde olmakla birlikte, onun koyduğu kurallara uygun hareket edemeyenler, imanları 

sayesinde İslâm devletinden aldıkları emanı kaybetmektedirler. Söz gelimi, haksız yere 

cana kıyanlar kısasen katledilmekte, zina edenler celd ya da recm edilmekte, hırsızlık 

edenlerin eli kesilmektedir. Ancak bunlar yine de Müslüman toplumun bir ferdi 

sayılmaktadır. Bu bakımdan, Peygamber döneminde daha sonraki dönemlerde görülen 

şekliyle tekfir olaylarına karşı çıkmaktadır. 

Bunlardan yola çıkarak Hz. Peygamber (s.a.s.) devrine ait mühim vesika olan Allah 

Kelamı’nın bir tekfir mekanizmasının olmadığı iddia edilmemektedir. Özellikle Tevbe 

suresi içinde Peygamber’in otoritesine isyan, otoritenin çekiciliği, getirdiği vahiylerin alay 

konusu olması gibi küfürleri ikiyüzlülük olarak ilan etmekte ve onların inançsızlıkları da 

kaydedilmektedir. Bunun nedeni, mürtedleri çeşitli nedenlerle sınır dışı etmesi ve gerçek 

düşmanlıktan vazgeçen bazı ikiyüzlüleri reddetmesi olarak kabul edilmektedir.  Bu konuda 

şu ayetler konunun daha iyi anlaşılması için bize ışık tutmaktadır: “Sana haram ayı, yani 

onda savaşmayı soruyorlar. De ki: O ayda savaşmak büyük bir günahtır. (İnsanları) Allah 

yolundan çevirmek, Allah'ı inkâr etmek, Mescid-i Haram’ın ziyaretine mani olmak ve 

halkını oradan çıkarmak ise Allah katında daha büyük günahtır. Fitne olanlarda 

cinayetten daha büyük bir günahtır. Yapabilirlerse, siz dininizden vazgeçene kadar sizinle 

savaşmaya devam edecekler. Herhangi biriniz dininizden dönüp kâfir ölürse, bu dünyada 

ve gelecekte onların amelleri sonuçsuz kalacaktır. Cehennemden geldiler ve sonsuza kadar 

orada kalacaklar.”150 “Allah’a iman ettikten sonra, Peygamber gerçek olduğuna tanıklık 

ettikten ve apaçık delil çıktıktan sonra, inkârcıları nasıl hidayete erdirebilir? Allah, 

haksızlığa doğru yola kılavuzluk etmez.” “İnandıktan sonra inançsızlıklarından sapıp 

sonra inkâr edenlerin tövbesini asla kabul etmeyeceğiz.”151 “(Ey Muhammed! O sözleri) 

söylemediklerine dair Allah'a yemin ediyorlar. Ancak bu sözü küfürle söylediler ve 

Müslüman olduktan sonra kâfir oldular. Onlar da yapamadıklarını (Peygamberimizi 

öldürmek için) yapmaya çalıştılar. Allah ve Resulü onları lütuflarıyla zenginleştirdiği için 

 
150el-Bakara 2/217. 
151Âl-i İmrân 3/86. 



47 
 

intikam aradılar. Tövbe etmeleri onlar için daha hayırlıdır. Yüz çevirirlerse, Allah onlara 

bu dünyada ve gelecekte azap verecektir. Dünyada arkadaşları ya da yardımcıları yok.”152 

Daha önce ifade edildiği gibi büyük suç veya ağır suç anlamında Kur’ân-ı Kerîm’de 

“kebire”153 kavramı kullanılmaktadır. Kebîre kavramı, şeriatça yasak kılınan katl, savaşta 

ricat, zina vb. büyük ve çirkin fiiller şeklinde açıklanıyorsa da kebîrenin ne demek olduğu, 

neleri kuşattığı, bir günahın hangi seviyeye göre büyük hangi seviyeye göre küçük kabul 

edileceği tartışmalı bir konudur.154 

Nisâ’ kebâir lafzının geçtiği ayete gelene kadar şu günahlardan bahsedilmektedir: 

yetim malı yemek,155 Allah ve Resulü’ne karşı gelip O'nun hududunu çiğnemek,156 evli 

veya bekâr olarak fuhuş yapmak,157 kadınlara zorla vâris olmak,158  verdiği mehri geri 

almak,159 evlenilmesi yasak olan bir kadınla evlenmek,160 evli iken fuhuş yapmak ya da 

dost tutmak,161 kendine ait olmayan malı haksız şekilde yemek.162 Kur’ân-ı Kerîm’de azîm 

ve kebîr sıfatları ile tavsif edilen günahlardan bazıları, yetim malı yemek (hûb kebîr), şarap 

içmek (ism kebîr), rızık endişesi vb. birtakım fasit düşüncelerle kendi çocuğunu katletmek 

(hıt’ kebîr), şirk (zulm azîm), namuslu bir erkeğe zinaya teşebbüs ettiği iftirasında 

bulunmak (keyd azîm), namuslu bir kadına zina ettiği iftirasında bulunmak (bühtân ‘azîm) 

şeklinde sınıflandırılmaktadır.163 

Büyük günahların sayısı konusunda ihtilaf olduğundan net bir şey söylenmemektedir. 

Ayetlerde olduğu gibi hadislerde de farklı farklı rivayetler söz konusudur. Dolayısıyla bir 

ayeti veya bir hadisi alarak büyük günahlar bunlardan ibarettir demek yanlış sayılmaktadır. 

Nitekim Allah Resulü (s.a.s.), “Helak edici yedi günahtan kaçınınız. Bunlar; Allah'a ortak 

koşmak, sihirle meşgul olmak, haksız yere cana kıymak, faiz yemek, yetim malı yemek, 

savaşın kızıştığı sırada ricat etmek, kötülükten habersiz namuslu mü’min kadınlara zina 

isnat etmektir.” buyurmaktadır.164 Yalnız, Hz. Peygamber (s.a.s.) başka hadislerinde farklı 

 
152et-Tevbe 9/74. 
153 en-Nisâ 4/31. 
154 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 24. 
155 en-Nisâ 4/10. 
156 en-Nisâ 4/14. 
157 en-Nisâ 4/15, 16. 
158 en-Nisâ 4/19. 
159 en-Nisâ 4/20. 
160 en-Nisâ 4/22, 23. 
161 en-Nisâ 4/25. 
162 en-Nisâ 4/29, 30. 
163 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 24. 
164 Ebu’l-Huseyin Muslim b. Haccâc el-Kuşeyrî, Sahîh-i Müslim (Mısır: Kitâbu’l-Îmân, 1956), 5/144. 



48 
 

günahlardan bahsettiği görülmektedir. Buna göre; Allah'a ortak koşma ve cana kıymanın 

yanı sıra ana babaya karşı terbiyesizlik,165 yalancı şahitlik, yalan yere yemin etme de 

kebire kapsamına girmektedir.166 

Allah Kelamı’nda “kebîre” kavramından ziyade bir de “fısk” kavramı 

kullanılmaktadır. Levh-i Mahfûz’un fısk kapsamında ele aldığı eylemler temelde imanla 

bağdaşmayacak, kâfir ve münafıklara has, gerçekten çirkin tutumlar olarak ortaya 

çıkmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm’in, fısk kapsamında zikrettiği eylemler, ayetleri tekzip, küfür, 

nifak, Hz. Peygamber’i (s.a.s.) beğenmeyip duasına önem vermeyerek istikbar etmeleri, 

tağuta itaat edip yoldan çıkmak, Allah'ın indirdiği ahkâmı tatbik etmemektir. Bunun yanı 

sıra Allah'ın ahkâmı mucibince verilen hükümlerden yüz çevirmek, bu hükümleri tatbik 

etmek isteyenleri alıkoymak ve “Git Rabbinle beraber kendin savaş!” diyerek peygamberi 

yüzüstü bırakmaktır.167 Ek olarak peygamberi incitmek, yoldan sapmak, kitap ehli kâfirleri 

ve müşrikleri dost edinmek, Allah ve Kur’ân-ı Kerîm hatırlatıldığında kalpleri 

ürpermemek, gönüllerin katılaşmış olması ve Allah'ı göz ardı etmek168 şeklinde ele 

alınmaktadır. Genelde toplumların dünyevi-uhrevi azaba çarptırılmalarının temel sebebi 

olarak yer verilen fâsık lafzı hem iman hem de amel sahiplerinin zıddı anlamında 

kullanılmaktadır. Aynı zamanda fâsık lafzı, fıskı yüzünden helak edilen Nuh kavmi ile 

Nadiroğullarından bahsedilirken de kullanılmıştır. Öte yandan Kur’ân-ı Kerîm, sözünde 

durmamak ve ahde vefa göstermemek gibi münafıklara has tutumları fısk olarak 

nitelemektedir. Fısk ayrıca iman edenlerin işlemesi muhtemel birtakım ahlaki-hukuki suç 

ve hatalarla ilgili ele alınmaktadır.169 

Levh-i Mahfûz’un bu yaklaşımından anlaşılan odur ki imanlı-imansız olmak bir 

tarafa, fıtrata aykırı olarak sergilenen her tür davranış, ahlaki düşüklük fısk olarak kabul 

edilmektedir. Dolayısıyla fısk, iman ya da inkârın zihnî yönü bir tarafa amelî açıdan doğru 

yolda bulunmamak (dalâlet) demektir.170 Bunun temel sebebi Levh-i Mahfûz’un zikredilen 

kelimeyi gerek kâfirler gerekse de münafıklar için kullanmasıdır. Böylece iki yönlü olan 

fısk kavramı hem imansızlar için hem de inandığı hâlde dince yasaklanmış davranışları 

 
165 Buhârî, “Kitâbu’ş-Şehâdât”, 10; “Kitâbu’l-Edeb”, 6. 
166 Buhârî, “Kitâbu’l-Eymân”, 16; “Kitâbu’l-Vesâyâ”, 295. 
167 el-Mâide 5/25-26. 
168 el-Haşr 59/19. 
169 Muammer Esen, “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”, Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 52/2 (2011), 97-110. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 
170 Fısk-dalalet ilişkisi için bkz. Vecdi Akyüz, Kuran’da Siyasi Kavramlar (İstanbul: Kitapevi Yayınları, 

1998), 379-382. 



49 
 

işleyenler için kullanılmaktadır. Daha önce de fısk olarak adlandırılan; zina, hırsızlık, cana 

kıyma gibi davranışları işleyenler devlet tarafından, dinin belirlediği esaslar üzere 

cezalandırılmaktadır. Allah Teâlâ tarafından yasaklanan bu fiilleri işleyen kişinin bunları 

imanının bir uzantısı olarak yapmadığı kabul edilmektedir. 171 

Göz ardı edilemeyecek hususlardan bir tanesi de inandığı hâlde henüz tam olarak 

inancını benimseyememiş insanların bulunması meselesidir. Bu gibilerin her an dinin 

emirlerini dikkate almayarak günah işlemesi mümkün olmaktadır. Bu kimseler iman 

esaslarına inanmakta ama çoğu kez amelî noktada zayıflık göstermektedir. Özetle her 

Müslüman mü’min değildir, her mü’min de muttaki olmamaktadır.172 Fısk olarak kabul 

edebileceğimiz amelleri işlemek her ne kadar kişiyi imandan çıkarmasa da hiç sıkılmadan, 

pişmanlık duymadan defalarca büyük günah işlemeye devam etmektedir. Bu hususta 

kişinin kendiliğinden zamanla dinden çıkması ihtimal dâhilinde görülmektedir. Bu konuyu, 

kalbi amelleri açısından değerlendirildiğinde, imanın varlığını gerektiren kalbi amellere 

sahip bir kişinin mü’min sayılması şeklinde özetlemek mümkün kabul edilmektedir. 

“Mü’minler, sadece Allah'a ve peygamberlerine inanan, O'ndan asla şüphe duymayan, 

malları ve Allah yolunda canları için savaşanlardır. İşte sadece gerçekler.”173 ayetinde 

zikredilen hususları ifa edenler gerçek birer mü’min olarak vasıflandırıldığına göre, başka 

bir konuda kebire/fısk işlediği takdirde bu ameli söz konusu imanı yok etmiş 

olmamaktadır.174 

Söz konusu kalbi amelleri taşımayan kimse, sadece toplum içindeki konumu ile 

imanlı sayılmaktadır. Levh-i Mahfûz’da belirtilen değer ve sorumluluklara boyun 

eğmeyen, onları görmezden gelen, anlamsız gören ve modasının geçtiğini düşünen kimse 

mü’min sayılmamaktadır. Bununla birlikte, kişi, imanın kalbî unsurlarını taşımasına 

rağmen sözgelimi, öfke, gaflet, tembellik, uyku, şehvet, tövbe edip bağışlanacağı umudu 

vb. sebeplerle birtakım zahirî amelleri yerine getirememektedir. Çünkü Kur’ân-ı Kerîm’de 

görülebilmektedir. Örneğin namaz hakkında, “Rablerine varacakları kanaati taşıyan huşu 

sahipleri dışındakilere ağır geleceği”175 belirtilmektedir. Ne var ki bu amellerin terki bir 

noktaya kadar esnetilebilir ise de bu hoş görülmemektedir. Mü’minin herhangi bir sebeple 

Allah’a itaat görevini tam anlamıyla yerine getirmesi mümkün görünmemektedir. “Allah 
 

171 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 
172 el-Hucurât 49/13. 
173 el-Hucurât 49/15. 
174 Esen, “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”, 97-110. Bkz. Mine Gürhan, Tanrı Bilim Açısından 

Tekfir.  
175 el-Bakara 2/281. 



50 
 

(c.c.), ancak ve ancak bilmeyerek bir kötülük işleyip de akabinde hemen tövbe edenlerin 

tövbesini kabul eder”176 ayetinden de anlaşılacağı üzere, bu sebepler ortadan kalkınca 

hemen tevbe edip itaat görevinin yerine getirilmesi gerekmektedir. Yani makul bir sebeple 

taati terk etmiş olabilir, ancak bunu alışkanlık hâline getirmemesi gerekmektedir. 

Bir kişinin inancını kaybetmesine ve bir hakaret çemberine girmesine neden olan 

inançların, ifadelerin ve davranışların belirlenmesi, hicri birinci yüzyıldan beri tartışmalı 

bir konu olmaktadır. Özellikle üçüncü halife Hz. Osman’ın son devrinde başlayan siyasi 

çatışma, Halife Hz. Ali zamanındaki iç savaştan ve hâkimin olaylarının yol açtığı 

mahkûmiyetlerden sonra görünmektedir. Bundan ötürü tekfir, teolojik, politik ve ideolojik 

boyutu olan bir kavramı işaret etmektedir.177 

Kâfir olarak adlandırılan bir kişi veya topluluk İslâm hukuku boyutundan mallarına 

el konulabilir, öldürülebilir, bunun yanı sıra sonsuz cehennemde kalacakları 

düşünülebilmektedir. Zikredilen husus siyasi anlaşmazlıklarda rakiplerinizi insafsızca yok 

etmenizi sağlamaktadır. Bu nedenle kimin ayrılabileceğine ve ayrılamayacağına karar 

vermek çok önemli görülmektedir. Koşulları ve kriterleri hangi makamların tespit ettiğini 

anlamak önemli bir husustur. Gazzâlî'ye göre İslâm âlimleri vahye dayalı kanun 

çerçevesinde tesis edilmesi gereken sağlam delillere dayanarak tekfir yapmaktadır. Bunun 

büyük bir hata olduğu düşüncesi hâkim kılınmaktadır.178 Ancak Peygamberimizden (s.a.s.) 

sonra başlayan siyasi, ekonomik ve sosyal sorunlar problemli bir hâl almaya başlayarak 

kanlı savaşlar çıkmasına sebebiyet vermiştir. Bu savaşlarda katledilen yüzlerce Müslüman 

yavaş yavaş savaşlarını meşrulaştırmak için tekfir terimini kullanmaya başlamıştır. 

Başlangıçta taraflar muhaliflerini ciddi günahlar işlemekle suçlamışlar ve onlarla dinî 

olarak savaşmayı kabul etmişlerdir. Ancak sürece dayalı mezhepler, siyasi ve sosyal 

grupların reddedilerek ortadan kaldırılması gerektiğine karar vermeye başlamıştır. Bu 

meseleden sonra Hz. Osman Hz. Ali'den ayrılmış ve tarafını belirleyip şiddetin ve tekfirin 

farkında olduğu için bir süre grubu ikna etmeye çalışmıştır. Levh-i Mahfûz’a ve sünnete 

ters oldukları için bu hatalardan geri dönmelerini tavsiye etmiştir. Ancak sonuç olarak 

Hâricîlik çökmüş ve daha katı ve şiddetli bir hâle gelmiştir. Hz. Ali, Hz. Osman’ı 

kınamaya ve kanlarını helal ilan etmeye başlamıştır. 

 
176 en-Nisâ 4/176. 
177 Esen, “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”, 97-110.  
178 İzutsu, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, 39. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 



51 
 

Zamanın siyasi tartışması ve bu insanların psikolojik ve sosyal özellikleri belirleyici 

olmaktadır. Bu siyasi-dinî tartışmalarda Müslümanlar savaş sırasında ölümleri sonucunda 

Müslümanların öldürülmesini tartışmış ve dine boyun eğmeye çalışmıştır. Sonuç olarak, 

siyasi tutumlar inançlar alanına kaydırılmakta ve herkes tutumlarını dine göre haklı 

çıkarmaya çalışmaktadır. Genel olarak tartışma, taklit, inançsızlık, büyük günahlar, 

inançlar ve eylemler arasındaki ilişkiye odaklanmaktadır. Bahsedilen meseleler çevresinde 

meydana gelen düşünceler, Mu’tezile, Şia, Mürcie ve Hâricîlik  gibi siyasi-itikadi grupların 

ortaya çıkmasına neden olmaktadır.179 

Siyasi meseleler çevresinde dönmeye başlayan tekfir konusu, gittikçe bir inanç 

meselesi hâline gelmektedir. Müslüman kardeşlerin etkisiyle gayr-i müslimleri Müslüman 

olarak tanımayan gruplar düşmanlığı kışkırtmaktadır. Ancak bir kimsenin kâfir olduğunu 

ispatlayabilmek için hem kelam ilminde tartışılan konuları detaylıca bilen, hem de fıkıh ve 

fıkhın karmaşıklığını anlayan ehil kişiler olması gerekmektedir.180 

Küfür ancak haber verdikleri konusunda Resul’ü (s.a.s.) yalanlamakla veya onun 

doğruluğunu kabul etmekle beraber ona uymaktan kaçınmakla olmaktadır. Bir diğer tanımı 

ise, beraberinde ister yalanlamak, ister büyüklenmek, ister yüz çevirmek, isterse aldırış 

etmemek bulunsun imansızlıktan ibaret görünmektedir. Kalbinde tasdik ve boyun eğme 

gerçekleşmeyen kimse kâfir sayılmaktadır.181 İbn Teymiyye, makâlât tarzı eserlerin 

müelliflerinin eserlerini kaleme almaktadır. Temel olarak kullandıkları yetmiş üç fırka 

hadisinin Sahîhayn’da bulunmadığını, İbn Hazm (ö. 1064) ve diğer bazılarının bu hadisi 

zayıf gördüğünü, ancak bunlar dışındakilerin ise hadisi hasen veya sahih olarak 

gördüklerini belirtmektedir. Bu hadisi Tirmizî (ö. 892) ve ondan başkaları sahih kabul 

etmiş ve sünen sahipleri de onu birçok tarikten rivayet etmiştir. Bu hadisin sahih olduğunu 

düşünen İbn Teymiyye hadiste geçen “Fırka-i Nâciye” grubunun ashâb-ı hadis ehli olması 

üzerinde durmaktadır. Allah Resulü’nün (s.a.s.) hadisteki ifadesinden dolayı fırka-i 

nâciye’nin “Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat” olarak vasıflandırıldığını, onların da bu ümmetin 

büyük kısmını meydana getirdiğini zikretmektedir. Ona göre geriye kalan fırkalar ise şazz 

görüş, tefrika ve bid’at sahibi kişilerdir. Bu fırka mensuplarının sayısı son derece az olup 

fırka-i nâciye’ye yaklaşamamaktadır. Bu fırka-i dâllenin şiarı, Kur’ân’a, sünnete ve icmâ-i 
 

179 Sönmez Kutlu - Osman AYDINLI, “Haricilik, Mürcie, Mu’tezile”, ed. Hasan ONAT, İslam Düşünce 
Ekolleri Tarihi  (Ankara: AÜUEY, 2006), 49. 

180 Ahmed Saim Kılavuz, Anahatlarıyla İslam Akaidi ve Kelam’a Giriş (İstanbul: Ensar Yayınları, 2011), 70. 
Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir.  

181 Eş’arî, Kitâbu‘l-Lüma fiʹr-reddi alâ ehliʹz-zeyği veʹl-bida (Beyrut: TC. Kültür Bakanlığı Yayınları, 2000), 
78. 



52 
 

ümmete muhalefet edip bunlardan uzaklaşmaktır. Kitap, sünnet ve icmâ-i ümmete tabi 

olup bunları kabullenen kimse Ehl-i Sünnet ve’l-Cemaat’ten sayılmaktadır.182 

İbn Teymiyye fırka-i dâllenin tayin ve tespiti konusunda makâlât kitaplarında bilgiler 

yer aldığını belirtmektedir. Ancak ona göre vasfedilen bir fırkanın, dalalette olan yetmiş iki 

fırkadan birisi olduğuna net bir şekilde hükmedebilmek amacıyla mutlaka delillere sahip 

olmak gerekmektedir. Çoğu insan bu mezheplerden kendi düşüncelerine ve niyetlerine 

göre bahsettikleri için bu gruplar ve onların takipçileri Ehl-i Sünnet olarak kabul 

edilmektedir. Bu ise apaçık bir sapıklık olarak bilinmektedir. İbn Teymiyye’nin 

düşüncesine göre hak ve sünnet bağlılarının önderi ve reisi ancak Hz. Muhammed’dir 

(s.a.s.) ve o hevasından konuşmamaktadır. Onun aktardığı sözler vahyedilen vahiyden 

başka bir şey değildir. Allah Resulü’nün (s.a.s.) zikrettiği bütün hususlar şüphesiz tasdik 

edilmeli, ulaştırdığı bütün emirlere de mutlaka itaat edilmelidir. İşte bu mertebe, onun 

dışında hiçbir imam, hiçbir müctehid ve hiçbir yönetici için söz konusu olamamaktadır. Bu 

sebeple insanlardan her bir şahsın sözü alınabilir veya terk edilebilir düşüncesi 

benimsenmektedir Ancak Allah Resulü (s.a.s.) bunun dışında görülmektedir. İbn 

Teymiyye, imanın söz ve amelden meydana geldiğini, artıp eksildiği düşüncesini ortaya 

koymaktadır. Bu düşüncede kalbin, dilin, organların ameli olduğunu ve bunun da fırka-i 

nâciye’nin esası kabul etmektedir. İbn Teymiyye el-Akîdetu’l-vâsıtiyye adlı eserinde 

muhalifler iman tasdikten ibarettir diyenlerle iman tasdik ve ikrardan ibarettir, diyenler 

fırka-i nâciye’nin dışında kalmaktadır.183 Nâciyeden olmayınca helak olanlardan olmaları 

gerekir şeklinde bir eleştiri yöneltmişler ve onu bidatçi olmakla suçlamıştır. İbn 

Teymiyye’ye göre bu itikadın herhangi bir noktasında onlara muhalefet eden herkesin 

helakte olması gerekmemektedir. Çünkü ihtilaf eden kimse ictihad etmiş fakat isabet 

etmemiş olup Allah’ın mağfiret ettiği biri olabilmektedir. Ya da aleyhine hüccet sabit 

olacak bilgi bu konuda kendisine ulaşmamıştır. Veyahut o kişinin Allah’ın onlar sebebiyle 

günahlarını silip affettiği birtakım iyi amelleri olabilmektedir. Vaîd lafızlarının te’vil 

ehlini, emirlere itaat edenleri, kendilerinin affedilmesini sağlayacak iyiliklere sahip olanları 

mağfiret edilmiş kişiyi vb. kapsaması gerekmemektedir.184 

 
182İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbâs Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm, el-Akîdetü’l-vâsıtiyye (Mecmû’atü’l-

fetâvâ bahsi içinde,), thk. Âmir el-Cezzâr, Enver el-Bâz, (Riyad: Dârü’l-Vefâ, 1997), 215 216. 
183 İbn Teymiyye, el-Akîdetü’l-vâsıtiyye, 114-115. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir. 
184İbn Teymiyye, el-Akîdetü’l-vâsıtiyye, 115-116. 



53 
 

2.4. Tekfir Düşüncesinin Ortaya Çıkış Sebepleri 

Hilafet konusu Hz. Peygamber’in (s.a.s.) vefatından sonra mü’minler nezdinde 

meydana gelmiştir. Çeşitli tartışma konularında ortaya atılan bir kısım sosyal ve siyasi 

çözüm önerileri daha sonraları dinî bir muhtevaya, bu görüşler etrafında çevrelenen gruplar 

da dinî çerçeveli birer fırkaya dönüşmüştür. Zikredilen ekoller, çeşitli dinî ve siyasi 

konularda farklı pozisyonlar sunar ve bu bağlamda kendi geleneklerini ve tarihsel 

koşullarını kendi bakış açıları ile hayat ve olaylar yorumlamaktadır. Yani günümüzde 

olduğu gibi insanları, grupları, anlayışları ve ön kabullerini doğrulatmak için nasslar ve 

sosyal-siyasi şartları kendi öngörülerinden ibaretmiş gibi göstermeye çalışmaktadır.185 

İslâm düşünce tarihinde tezahür eden itikadi gruplar da zikredilen zamanın 

şartlarında ortaya çıkmaktadır. Bundan dolayı itikadi düşünce ve fırkalar, yalnızca dinî bir 

şey olmayıp aynı zamanda toplumsal, zamansal ve siyasal çözümler üreten oluşumlardır. 

Ne var ki, aradan geçen zaman sürecinde, mezheplerin ortaya çıktığı tarihî şartlar ve 

onların fikirlerine şekil veren durumlar göz ardı edilerek aralarındaki tartışmaların ve 

müdafaa ettikleri düşüncelerin bütünü saf dinî çözümlermiş gibi kabul edilmektedir. Bu 

meseleden ötürü de mezhebi şerh ve sonuçlar teklifleri dine benzetilmeye 

çalışılmaktadır.186 

Tevhid dini olduğu hâlde İslâm’da fırkalaşmanın olması, yani düşüncenin 

hareketliliği demek olan ihtilafların yaşanması, akıllı varlık olan insan için tabii ve 

kaçınılmaz olmaktadır. Bu durum doğrunun, güzelin arayışı içerisinde olduğu sürece kabul 

edilebilir ve değerlendirilmektedir. İslâmi düşüncenin çatışma yoluyla dinamizm, enerji ve 

zenginlik kazandığı beyan edilmektedir. Dolayısıyla aynı fikirde olmamayı reddetmek, 

insan doğasını ve sıkıcı düşünceleri kabul etmemek manasına gelmektedir. Ancak çatışma 

alanlarının doğru ve yanlış olacağı düşüncesinin arka plana atılmaması gerekmektedir. En 

önemli şey bu gerçeği bulma çabası ve endişesi içerisinde olmaktadır. Maalesef bununla 

birlikte, İslâm düşünce dünyasına zenginlik katan bu ihtilaflar sadece düşüncede kalmamış 

yeri gelmiş insanların birbiri hakkında ölüm hükmü vermeye kadar gitmiştir. Kendisi gibi 

 
185 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 
186 Mevlüt Özler, İslam Düşüncesinde Ehli Sünnet ve Ehli Bidat Adlandırmaları (Erzurum: Kültür Eğitim 

Vakfı Yayınları, 2001), 12. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 



54 
 

düşünmedikçe ve kendi saflarında yer almadıkça onun kâfir olduğuna hükmederek bu 

düşünce zenginliği kısır bir anlayış içinde yok olmaktadır.187 

Tarihsel süreç olaylarından önce İslâm düşünce tarihinde insanları öznelleşmeye 

sevk eden sebepler bulunmaktadır. Bunlar anlatıcı hakkında eksik bilgi, dinî duygular, ilgi 

alanları, sosyal bağlantılar ve hayran olduğu konularla ilgili önyargılara ek olarak, o 

dönemde yaşadığı sosyal ve politik durum, kısacası öznelliği anahtar olabilmektedir.  

İnsanların farklı duygu, düşünce, imaj, akıl ve algı seviyelerinde olduğunu, İslâm'ın 

insanlara görüşlerini ifade etme ve Kur’ân-ı Kerîm’den düşünme ve öğrenme özgürlüğü 

verdiğinin unutulmaması gerekmektedir. Aynı zamanda bazı okulların birbirlerini 

kınamaları, İslâm'a verilen düşünce ve vicdan özgürlüğünün bir sonucu olarak yaşı 

anlamak ve yorumlamak için kullanılan çeşitli yöntemler kullanılmaktadır. Özellikle de 

halifelikle ilgili siyasi tartışmalardan, iç savaşlardan, anlaşmazlıklardan ve fanatizmden 

kaynaklanmaktadır.188 

2.4.1. Te’vîlu’l-Kur’ân 

Te’vil kelimesi, Levh-i Mahfûz’un indiği dönemde kullanılan Arapçaya göre, bir 

şeyin akıbeti, zuhur etmesi, durum ve hakikati gibi manalara gelmektedir.189 Literatürde 

te’vil, “bir lafzı, konulduğu anlamdan uzaklaştırarak bir karine yardımı ile bir başka 

anlama çevirmek” şeklinde ortaya çıkmaktadır.190 Başka bir deyişle yorumlamak, iki 

apaçık mutabık olasılıktan birini inkâr etmek, diğerini tercih etmek veya bir ayeti olası 

anlamlarından birine vermek şeklinde ifade edilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de on beş 

kısımda bahsedilen te’vil kelimesini Hamdi Yazır, “Esasen bir şeyi mealine irca etmek, 

varacağına vardırmaktır.” şeklinde ele almaktadır.191 Te’vil kimi zaman tefsir, şerh 

manasında da kullanılmaktadır. Özellikle dinî alanda kullanımı yaygın olup daha çok 

ilahiyata mahsus bir yöntemi barındırmaktadır. Te’vil, Batı düşüncesinde daha çok 

“hermeneutik” tabiri ile karşılanmaktadır. Farklı şekillerde ve muhtelif anlamlarda 

zikredilen kelimeler, Kur’ân-ı Kerîm’de birçok farklı biçimlerde kullanılmaktadır. 

Özellikle rüya tabiri ile haber verme, olayların iç yüzünü gösterme ve netice anlamlarına 
 

187 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 
188 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 
189 el-Cevherî, Ebû Nasr İsmail b. Hammâd, Tâcu’l-lüğa ve sıhâhu’l-Arabiyye, thk. Ahmed Abdülğafûr Attâr 

(Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn, ts.),  1627. 
190 Zerkeşî, Bedreddin, el-Burhân fî ulûmi'l-Kur'ân, (thk. Muhammed İbrâhîm (Kahire: Matbaatu Îsâ), 2/149-

150. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 59. 
191 Elmalılı Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili (İstanbul: İşaret Yayınları, 1938), 3/2169. 



55 
 

gelmektedir. Bu kullanılış şekilleriyle te’vil, genellikle tefsir anlamında kullanılmasına 

rağmen, ondan farklı anlamlarda da kullanılmaktadır.192 

Başta ulûhiyet meselesi ve semiyyat diye adlandırılan ahiret âlemiyle irtibatlı 

metinlerin ğayb âlemiyle alakaları bulunmaktadır. Bundan ötürü tabii olarak değişik 

cihetlerde anlaşılabilmesi görüş farklılıklarına neden olmaktadır. Hz. Osman ve Hz. Ali 

zamanlarında ortaya çıkan politik kargaşanın durumunu bir anda itikadi kargaşaya 

bırakmasıyla güncel itikat ve düşünceler teşekkül etmiştir. Mezhep taraftarları, şahsi 

düşüncelerini müdafaa etmek ve şahsi kabul gören düşüncelerini kanıtlamak amacıyla en 

üstün ispatın Levh-i Mahfûz’da var olduğuna inanmaktadır. Ayetleri kendilerini savunacak 

ve düşüncelerini ispat edecek bir biçimde yorumlamış ve te’vil etmiştir. Kur’ân-ı Kerîm, 

İslâm toplumlarının isnad ettiği geniş ve hacimli bir kaynak hâline gelmiştir. Bütün yöntem 

savunmalarına Kur’ân-ı Kerîm’den burhan getirerek ona atfedilmektedir. Kur’ân-ı Kerîm 

ona uygun olunca zahirî manasını delil göstermek kâfi gelmiş, fakat ispat iddiayı tam 

destekler görülmeyince te’vile sapılmıştır. Bazen te’vil, zahirî manaya yakın olurken, 

bazen de yakınlık ilişkisi bulunmayarak, Kur’ân-ı Kerîm’e taşıyamayacağı manalar 

yüklenmektedir. Te’vilin şahsi düşüncesini kabul etmediğini gören birtakım gruplar, 

Kur’ân-ı Kerîm’in beyanlarının sembol ve işaret olup haricî anlamlarının arka planında 

gizli başka anlamların var olduğu iddiasına kadar gitmiştir. Te’vil, vakit içerisinde her çeşit 

düşünce sahiplerinin, sapkın kabul edilen ekollerin, aşırı grupların ve hakiki olmayan 

düşüncelerini İslâm dinine bağdaştırmak isteyen filozofların, bu dinde değiştirmek 

istedikleri düşünceleri dışarıdan destekledikleri bir araç hâline gelmiştir. Zikredilen iş de 

nasslara, dil eksenli muhtemel anlamların ötesinde aşırı mecazi anlamlar yüklemek 

suretiyle gerçekleştirilmiştir. Bu durum, sınırları çizilip kuralları konmadıkça, te’vilin 

içerdiği tehlikenin ve onun yıkıcı rolünün ilanı olmuştur.193 

Müteşabih ayet ve hadislerin te’vilinin mümkün olup olmadığı selef ve halefin görüş 

ayrılığına düşmektedir. Selefe göre müteşabih ayetlerin te’vili mümkün görülmemektedir. 

Allah Teâlâ Kur’ân-ı Kerîm’de benzeyen lafızların te’vilinin kendisinin yanında gizli 

olduğunu ifade etmiştir. Bu hususta Selefiyye, kişilerin te’vil yapmakla değil, bu tür 

lafızlara sorgusuz bir şekilde iman etmekle sorumlu olduğunu savunmaktadır. Selefiyye’ye 

karşılık Kur’ân-ı Kerîm’in anlaşılmak için indiğini söyleyen Halefiyye, te’vilin meşru 

 
192 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 
193Mustafa Öztürk, Kur’ân-ı Kerîm ve Aşırı Yorum (Ankara: Kitabiyat, 2003), 133. 



56 
 

olduğunu savunmaktadır. Selefin delil getirdiği ayeti halef, “Onun (kitabın) te’vilini ancak 

Allah ve ilimde derinleşenler bilir” şeklinde anlamışlardır. 

Gazzâlî, “Bir kişi nassların zahirî manalarına tutunmakta ne kadar ileri giderse 

gitsin yine de te’vil yapma mecburiyeti taşımaktadır. Aynı şekilde zahirî manası akılla 

bağdaşmayan şeyi te’vil etmeyen ve cehaletin bu derecesine düşen akılla alakasını 

kestiğini söylemektedir.”194 Gazzâlî te’vil metoduyla dinsel nassları olumlu bir biçimde 

algılamayı hedeflemektedir. Ona göre akıl, imkânsız, çelişik ve ilk planda aklın ilkelerine 

ters olarak gördüğü meselelerle ilgili nassları te’vil etmeyi zorunlu kılmaktadır. Zira nassın 

akla mutabık olmayan hükümleri içermesi düşünülmemektedir.195 

Ayrıca Gazzâlî, “Allah’ın varlığı ve birliği, Hz. Muhammed’in (s.a.s.) son 

peygamber oluşu ve ahirete iman esasına, haddi zâtında te’vile ihtimali olmayan, naklinde 

tevatür derecesine erişen ve aksine herhangi bir delilin bulunması düşünülmeyen her 

meseleye muhalefet etmek tekziptir ve küfrü gerektirir.” şeklinde ifade etmiştir.196 Bunun 

dışındaki teferruat konuları bu dairenin dışında kalmaktadır.  

Gazzâli te’vil yapılırken; “zahirî manası terk edilen nassın te’vile imkânının olup 

olmadığı, tevatür, ahad veya sırf icma ile sabit olup olmadığı; te’vil yapan kişinin yanında 

o haberin tevatür derecesine ulaşıp ulaşmadığına dikkat edilmelidir. Te’vile sebep olan 

delilin, delil olma şartını taşıyıp taşımadığı ve te’vil ile söylenen sözün dindeki zararının 

büyük olup olmadığı iyice düşünülmelidir. Arap dilini, bu dilin esaslarını, Arapların istiare 

ve atasözlerini kullanmada takip ettikleri metotları detaylarıyla çok iyi bilen kimselerin 

te’vil yapabileceklerini”197 belirtmektedir. Nassların zahirî manası apaçık anlaşılıyorken 

Bâtınilerin yaptıkları gibi te’vilci olarak zuhur etmektedir. Zuhur eden mütevatir nasslara 

muhalefet etmek, dil kurallarına mutabık olmayan te’viller ortaya koymak, dinî 

zorunluluklara te’vil getirmek, nassların Bâtıni yönlerinin bulunduğunu ifade etmek 

delalete sevk edilmiş olarak görülmektedir. Bu tip bir yaklaşımının temel sebebi 

Peygamber’i (s.a.s.) yalanlamak demektir. Bilindiği gibi, 8. yüzyılda ortaya çıkan 

İsmailiyye ekolü kendisinden sonraki dönemlerde Şii tarzda farklı grupların oluşmasına 

sebebiyet vermiş ve zikredilen oluşumların tümüne “Bâtıniye” adı verilmiştir. Zikredilen 

 
194Gazzâlî, 1997: 83. 
195Gazzâlî, 1997: 212. 
196Gazzâlî, Muhammed b. Ahmed, el-Mustasfa, thk. Muhammed Abdüsselâm (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1994, 1413/1993), 198. İslam Hukukunda Deliller ve Yorum Metodolojisi, trc. Hacı Yunus 
Apaydın (Kayseri: Rey Yayıncılık), 1/123. 

197 Gazzâlî, el-Mustasfa, 124. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 58. 



57 
 

Şii mezhebi, İslâm dünyasında çeşitli devrimci gruplara, çatışmalara, ayaklanmalara, 

devrimlere ve suikastlara yol açmıştır. Devrimci Şiilik, birçok İslâm ülkesinde İran'dan 

Mısır'a sıçramıştır. Bunun temel sebebi bu mezhep mensupları sürekli olarak ezilenleri 

kışkırtması hadisesinden meydana gelmektedir. Bâtini, her şeyin açık ve soyut bir anlamı 

olduğunu iddia etmektedir. Onlara göre tüm bireylerin ve ruhların tecellileri sembol ve 

işaretlerden ibaret sayılmaktadır. Yabancı bir nesneyle bir şeyler yapmak bir kişiyi 

öldürebilir ve karın ağrısı ölümcül olabilmektedir. Bâtıniler bu ilkelere dayanarak şiir, 

hadis ve din ile ilgili her şeyi açıklamaktadır.198 

Tarihe damgasını vuran ve çok ses getiren tekfir olaylarından biri de Gazzâlî’nin 

İslâm Meşşai filozoflarını tekfir etmesi olarak bilinmektedir.  Özellikle İbn Sînâ (ö. 1037) 

ve Fârâbî’yi (ö. 950) Tehâfütü’l-felâsife adlı eserinde on yedi konuda eleştirirken üç 

konuda Peygamber’i yalanladıkları gerekçesiyle tekfir etmiştir. Tekfirinde bahsettiği üç 

husus; kâinatın devamlılığı, yaratıcının cüzlerinin bilinmesinin reddi, cismani haşrin reddi 

şeklindedir.199 

Örneğin Yirminci meselede Gazzâlî, filozofların cesetlerin dirilmesi, ruhların 

bedenlere bürünmesi, cennet ve cehennemin mevcudiyeti gibi ahirete ait gerçekleri halkın 

kavrayabilmesi için yapılmış birer simgedir diyerek reddetmelerini eleştirmektedir. Yine o, 

bu konuların salt akıl ile açıklanmanın imkânsızlığını vurgulayarak birçok konuda vahye 

müracaat ederek bu gaybî konuları açıklamaktadır. Onun özellikle filozofları tenkit ettiği 

husus, Kur’ân-ı Kerîm’de geçen sevap, mükâfat, cehennem ve cennet gibi konuların farklı 

yorumlanmasından kaynaklanmaktadır. Çünkü onlar te’vil yoluyla, bu konudaki ayetlerin 

avam için olduğunu, onların akli haşri ve ruhani lezzetleri anlamaları mümkün 

olmadığından cismani haşr şeklinde anlatımını savunmaktadır.200 

Gazzâlî’ye göre filozofların lezzetleri hissi lezzetlere benzeterek bu konuyu farklı 

şekillerde açıklamıştır. Kur’ân-ı Kerîm’in aydınlığıyla hakikate ulaşma yollarını 

engellemek ve Hz. Muhammed’in (s.a.s.) ifadelerinden sahihlik niteliğini kaldırmak 

anlamına gelir ki bu da açık bir küfür olarak görülmektedir.201 

 
198 Neşet Çağatay - İbrahm Agâh Çubukçu, İslam Mezhepleri Tarihi (Ankara: A.nkara Üniversitesi Basımevi, 

1985), 76.77. 
199 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 59. 
200 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 59. 
201Gazzâlî, el-İktisâd fi’l-i’tikâd, (İtikatta Orta Yol), çev. Kemal Işık (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1972), 188-191.  



58 
 

Gazzâlî, filozofları ve te’vilde aşırıya kaçan Bâtınileri tekfir ederken Mu’tezile, 

Müşebbihe ve diğer bütün fırkaları te’villerinden ötürü tekfir etmemektedir. Gazzâlî, bu 

fırkaları, inançla ilgili konuları tasdik edenler ve te’ville meşgul olanlar şeklinde 

sınıflandırmaktadır. Fakat bu grupların te’villerinde hataya düşmüşlerini görüşlerindeki 

ictihad durumuna bağlamaktadır. Dolayısıyla bu kimseleri tekfir etmekten kaçınmak 

gerekmektedir. Gazzâlî, Ehl-i Sünnet’in ehl-i kıbleyi Haricîlerin yaptığı gibi sırf isyanları 

ve büyük günahları sebebiyle tekfir etmediğini vurgulamaktadır. Bunun gereği olarak kıble 

ehlinin te’villerinin ictihad mesabesinde olduğu kabul edilmiş ve İslâm dairesi dışına 

itilmemiştir. Bu konuyla ilintili olarak Allah Resulü (s.a.s.), “Kıblemize yönelerek bizim 

gibi namaz kılan ve kestiğimizi yiyen bir kimse Allah ve Resulü’nün teminatını kazanmış 

sayılır. O hâlde Allah’ın verdiği ahde ve emana aykırı davranmayın.”202 şeklinde ifade 

etmektedir. 

2.4.2. Siyâsetu’l-İlm 

İslâmiyet'in ilk dönemlerinde ortaya çıkan muhalefetlerin ardından on dört dönemi 

aşmasına ve geniş açıdan tartışılmasına rağmen değişik biçimlerde hâlâ tartışılmaktadır. Bu 

cihetten, İslâm'ın ilk günlerinden günümüze kadar ayakta kalanlar sadece İslâm 

mezhebinin entelektüel hareketleri olarak değil farklı grupların sosyal, politik ve zihinsel 

yapılarını temsil eden organizasyonları oluşturmaktadır. Bu durum İslâmi algı, siyasi 

çatışmalar, aşiret rekabetleri ve sosyal mücadelelerdeki farklılıkların doğal bir sonucu 

kabul edilmektedir. Dolayısıyla herhangi bir grup arasındaki çatışmayı siyasetten bağımsız 

olarak değerlendirerek anlamak mümkün görülmemektedir. Örnek olarak ayrılanlarda 

kabilevi kültürün etkinleştiğinin en mühim işaretleri, bu grupların kabilelerce isyan 

etmelerine bağlanmaktadır. Şayet Haricîliği ortaya çıkaran esaslar dinî olgulardan meydana 

gelseydi bunlara bütün zümre ve toplumdan mü’minlerin katılmasını gerekli kılmaktadır. 

Doğrusu bunların, halifenin Kureyş'ten olması gerekli değil, fikrinde sembol hâline gelen 

imamet düşünceleri de bu durumu destekler boyutta karşımıza çıkmaktadır.203 

İnsan hürriyetini çoğunluğun elinden alıp onu idari makamlardaki siyasi otoriteye ve 

bu anlamda elit bir zümreye has kılan gruplar bulunmaktadır. Bunları Cebriye ile cebri 

düşüncenin daha çok uhrevi boyutunu temsil eden Mürcie oluşturmaktadır. Bu iki 

zümreye, dolayısıyla bunların savunduğu siyasal erke karşı çıkan Mu’tezile de aslında ve 
 

202Buhârî, Câmiu’s-Sahîh (Mısır: Rikâk, 1328), 28. 
203 Harun Yıldız, Din Siyaset ve İdeoloji Haricilik Düşüncesinin Doğuşu (Samsun: Sidre Yayınları, 1999), 

105. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 69. 



59 
 

ilk planda siyasi bir akım olarak karşımıza çıkmaktadır.204 Halifeliğin mücadelesinin siyasi 

çatışmanın ana nedenlerinden biri olduğu iyi bilinmektedir. Müslümanları yönetmek için 

halifeliğin konumunu kimin alması gerektiğine dair bir dizi fikir ileri sürülmüştür. Bu, 

Peygamberimizin (s.a.s.) vefatından hemen sonra yürürlüğe girmiştir. Bu konuda ensar ile 

muhacir arasında hilafet hakkının ilan edilmesi dışında ciddi bir anlaşmazlık 

yaşanmamıştır. Halifeliğe ilişkin anlaşmazlıklar arttıkça halifeliğe layık olan halifenin 

seçimi zorlaşmıştır. Bu zorlukların temel sebebi tüm Kureyşlilerden, aşiretler veya padişah 

soyları fark etmeksizin Ali'nin soyundan mı yoksa tüm Müslümanlardan mı seçilmesi 

gerektiği soruları ortaya çıkmıştır. Bu nedenle halifelik, Allah Resulü’nün (s.a.s.) 

dünyadan irtihalinden itibaren birçok Müslüman âlim için bir tartışma konusu olmuştur. 

Bunun yanı sıra çeşitli tartışmalar nedeniyle en çok konuşulan ve çözülen konu hâline 

gelmiştir. İslâm, tarih boyunca her zaman yenilikçi ve güncel olmuştur. Şiilerin inancı esas 

aldıkları ve ilk üç halifeyi reddettikleri ve bazı ortaklarını kovdukları için hemen hemen 

tüm İslâmi çalışmaların konusu olan imamlık, Ehl-i Sünnet'in sözlerinde daha geniş bir 

pozisyon almaktadır.205 

Hilafet/İmamet konusu üzerine bütün görüşlerini şekillendiren Şia, daha sonraları 

başta sahabe devrinde meydana gelen hadiselerle Kur’ân-ı Kerîm’in birden fazla ayetini ve 

hadisleri yeniden yorumlamaya tabi tutarak imamet görüşünü oluşturmuştur. Şia, görüşünü 

şekillendirirken ayetlerden te’vile müsait olanları te’vil etmiş hatta bununla da yetinmen 

bazı Şiiler Hz. Fatma’nın gizli bir mushafından bahsetmiştir. Bunun yanı sıra İslâm'ın en 

sağlam kaynağı olan ve Allah'ın korumasında bulunan Kur’ân-ı Kerîm’in eksik olduğunu 

dile getirmiştir. Bazı Şiiler, ashabın üzerinde icma ettiği hususları reddetmekle kalmamış, 

birkaç sahabe dışında bütün sahabeleri kötülemiş ve itham etmiştir. Ehl-i Sünnet uleması 

ise Şiilerin bu iddialarını reddetmek ve ithamları cevaplamak için birçok delil getirip geniş 

izahlarda bulunmuştur.206 Kısaca bazı Şiiler imamet meselesi etrafında düğümlenen 

hadiselerden hareket ederek birçok görüş ortaya koymuştur. Kur’ân-ı Kerîm’in tahrif 

edildiği iddiasında bulunmalarını, imamlarda ayrı bir kitabın varlığına inanmalarını ve 

sahabeleri ihanetle itham etmelerini, ne İslâmi, ne tarihî ve ne de ilmî gerçeklerle 

bağdaştırmak mümkündür.207 Onların iddialarının hiç birisi sahabe devrinde gündeme 

gelmemiş, onlardan çok sonra çeşitli sebep ve vesilelerle geliştirilen ve uydurulan 

 
204Özler, İslam Düşüncesinde Ehli Sünnet ve Ehli Bidat Adlandırmaları, 22. 
205 Hasan Gümüşoğlu, İslam’da İmamet ve Hilafet (İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2017), 51.  
206 Gümüşoğlu, İslam’da İmamet ve Hilafet, 55. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 70. 
207 Mustafa Öz, “Zeyd b. Zeynelâbidin ve Zeydiyye”, MÜİFD 19 (2000), 43-58. 



60 
 

rivayetlerden ibaret sayılmıştır. Şia'nın İslâmi açıdan tezatlardan oluşan imamet 

nazariyesini inanç esasları arasında alması problem teşkil etmiştir. Bundan hareketle farklı 

bir Kur’ân-ı Kerîm ve sünnet anlayışına sahip olup sahabeye her türlü iftirada bulunması 

İslâm ümmetinin büyük çoğunluğundan ayrılmalarına sebep olmuştur. Şia’nın imamet 

konusu üzerindeki kendilerine has düşünceleri ve fiilleri sonucu İslâm toplumunda açtıkları 

yaralar altı maddede toplanmaktadır. 208 

Birincisi, Yahudilerin Abdullah b. Sebe'nin başkanlığında zahiren Müslüman 

gözüken fakat kalplerinde küfrü gizleyen Müslümanlar arasında Yahudi inanç ve fikirlerini 

yayan İslâm kisvesi altında bir topluluk oluşturmasını denk düşmektedir. 

 İkincisi, Müslümanlar arasında fitne tohumlarının ekilmesi, mazlum imam, 

mü’minlerin emiri, râşid halifelerin üçüncüsü Hz. Osman'ın halifeliğine karşı çıkılması, 

ona itaati terk ederek isyan etmesini oluşturmaktadır. Bütün bunlar, Yahudilerin tertipleri 

neticesinde, fiilen gerçekleşmiştir. Neticede Müslümanlar birbirleriyle savaşmış ve 

birbirlerine kılıç çekmiştir. İmam Osman b. Affân ve on binlerce seçkin Müslüman bu işin 

kurbanı olmuştur. İki büyük zümreye bölünen Müslümanlar arasındaki ayrılık doruk 

noktasına ulaşmıştır. Bu ayrılığın tesirleri, üzerinden on üç asır geçmesine rağmen 

günümüzde bile devam etmektedir. İslâm nuru, bütün yeryüzüne yayıldıktan sonra, bu 

ihtilaflar ve fitneler neticesinde yavaş yavaş zayıflamaya yüz tutmuştur.209 

Üçüncüsü, Hz. Ebu Bekir’in ve Hz. Ömer'in yanı sıra Aşere-i Mübeşşere ve diğer 

ashaba karşı Müslümanların kalplerine kin ve nefret tohumları ekilmiştir. Bütün ashap, 

İslâm’ın yayıcıları, Hz. Peygamber'in vârisleri, onun risaletinin tebliğcileri, Allah yolunda 

cihat edenler ve Kur’ân-ı Kerîm'de methedilen kimselerden oluşmaktadır. Bu şahsiyetler 

göz ardı edildiğinde Müslümanlar için övünebilecekleri bir tarih, iftihar edebilecekleri 

insanlar, tabi olabilecekleri ve yolundan gidebilecekleri şahsiyetler kalmamaktadır. Ashaba 

karşı Müslümanları kışkırtan bu kimseler, ümmetin seçkinlerine düşmanlıkta, 

Resulullah’ın yakınlarına dil uzatacak kadar ileri gitmiştir. Onlar, Allah'ın Nebisi Hz. 

Muhammed'e indirdiği ve içerisinde ashabı övdüğü ve onlardan razı ve memnun olduğunu 

bildirdiği Kur’ân-ı Kerîm'den uzaklaşmakta ve onun doğruluğundan şüphe etmektedir.210 

 
208 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68-69. 
209 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68, 73. 
210 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68, 74. 



61 
 

Dördüncüsü, ashabın tamamının, kendilerinden sayılanlar müstesna tekfir 

edilmesidir. Ashabın tamamı tekfir edilince Müslümanlar için itimat edilecek ve 

bağlanılacak hiçbir kimse kalmamaktadır. Sahabe, Resulullah'tan Kur’ân-ı Kerîm’i 

işitenler ve bu işittiklerini yayanlar, Resulullah’ın Kur’ân-ı Kerîm'i sözüyle ve fiiliyle 

açıklamasını ve tefsir etmesini görenleri ifade etmektedir. Ashab, mürted ve kâfirlerden 

oluşuyor ise, Kur’ân-ı Kerîm'i ve onun manasının sünnetle tefsiri, rivayet edilme hususu 

bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır.211 

Onların böyle davranmaktaki asıl gayeleri, varlık âlemine akseden ve en yüksek 

şerefi haiz olan nur ve rahmet alayını, dünyada mutlak huzur ve güveni sağlayan İslâm 

hareketini durdurmaktır. Müslümanların ellerinde bulunan mevcut Kur’ân-ı Kerîm’e iman 

etmemek ve Hz. Peygamber’e inzal edilen Kur’ân-ı Kerîm'in Mehdi el-Muntazam’ın 

yanında olduğunu ve ona vahiy yoluyla ulaştığını söylemek bu husustan 

kaynaklanmaktadır. Zira onlar, sahabenin, hıyanet ederek Kur’ân-ı Kerîm'i değiştirdiklerini 

ve bozduklarını iddia etmektedir.212 

Beşincisi, Yahudi akidelerinin Müslümanlar arasında yayıldığı görüşünden 

oluşmaktadır. Bu akidelerin başında vesayet ve velayet inancı gelmektedir. Bu akideler 

kesinlikle Kur’ân-ı Kerîm'de ve sahih sünnette bulunmamaktadır. Lakin Yahudiler, Yuşa b. 

Nûn'un Hz. Musa'nın mirasçı olduğu inancına dayanarak Hz. Ali'nin de Hz. Muhammed'in 

(s.a.s.) vasisi olduğu fikrini Müslümanlar arasında yaymıştır. Böyle yapmalarının sebebi, 

Yahudi ve Mecusi müşrikleri ile kâfirlere karşı Allah yolunda cihat hareketlerini 

engellemektir. Bunun yanı sıra bizzat Müslümanların kendi aralarında savaşa dönüşmesini 

sağlamak ve onların arasına fitne fesat tohumları ekerek onları birbirine düşürmektir.213 

Altıncısı, ricat, ölümsüzlük, yeryüzüne hâkim olmak, yaratılmışlardan hiçbir varlığın 

eşya üzerine kadir olamayacağı bir kudretten meydana gelmektedir. Bunun yanı sıra hiçbir 

kimsenin bilmediği ilim Cenâb-ı Allah hakkında beda ve nisyan iddiaları gibi birtakım 

hurafelerden ve saçmalıklardan müteşekkil olan Yahudi fikirlerinin Müslümanlar arasında 

yayılmasından oluşmaktadır.214 

 
211Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68, 74. 
212 İhsan Zahir, Şia’nın İmamet ve Takıyye Anlayışı, çev. Sabri Hizmetli (Ankara: Afşaroğlu Matbaası, 1989), 

18-21.  
213 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68-73. 
214 Zahir, Şia’nın İmamet ve Takıyye Anlayışı, 18-21. 



62 
 

Yine Siyasi içerikli tartışmalardan biri olarak Hz. Peygamber'in (s.a.s.) vefatından 

sonra hilafet görevini üstlenen halifelerin fazilet sıralamaları hakkındaki tartışmaları 

zikredilmektedir. Ehl-i Sünnet’in genel kabulüne göre Peygamber'den sonra insanların en 

faziletlileri ilk dört halife olup onların arasındaki fazilet sıralamasına göre oluşmaktadır. 

Şia'ya göre ise Resulullah'tan sonra insanların en faziletlisi Hz. Ali görülmektedir.215 

İtikadı ilgilendiren hiç bir yönü bulunmayan bu tip tartışmaların tamamen gereksiz 

olduğu düşünülmektedir. Çünkü insanların Allah indindeki derecelerini yine O'ndan başka 

kimse bilmemektedir. Şia ekolünün, ilk halifenin seçimi meselesinden hareketle, tamamen 

siyasi bir içerikle ortaya attığı bu iddialarına mukabil alternatif görüşler geliştirilmiştir. 

Bunları akaid kitaplarında tartışmak, tamamen siyasal bir tercihten ibaret olan böyle bir 

sınıflamayı inanç meselesi hâline getirmektir ve kendileri gibi düşünmeyenleri dışlamanın 

hiçbir nassî dayanağı bulunmamaktadır.216 

Tarihe damgasını vurmuş, “Mihne Dönemi” adıyla bilinen ve yaklaşık olarak yarım 

asra yakın bir zaman diliminde bir düşünce daha siyasileştirilmiştir. Bu husus 

Müslüman’ın Müslüman’ı öldürmesine sebebiyet vermiştir. “Halku'l-Kur’ân” tartışmaları 

diye meşhur olan bu münakaşalar esnasında Ehl-i Sünnet ve Mu’tezile arasında büyük 

zıtlaşmalar olmuştur.217 

Mu’tezile, fırkalar arası kutuplaşmayla birlikte işe siyasi-sosyal bir muhteva da 

kazandırarak meseleyi tartışma alanına çekmiştir. Halife Memûn’un emriyle kurulan 

Beytu’l-Hikmeler Ehl-i Sünnet’e karşı düşmanca bir tavırla kullanılmıştır. Siyasi otoritenin 

gücünü yanına alarak karşı tarafa çok ağır baskılar uygulanmıştır. En nihayetinde devrin 

ileri gelen birçok ünlü ismi susturulmaya çalışılmıştır. Bununla da yetinilmeyerek onlara 

fiilî işkencelerde bulunulmuş bir kısmı öldürülmüştür. Halku’l-Kur’ân konusunda 

Mu’tezile'nin benimsediği görüş, Abbasi idari sisteminin, üzerinde tartışma yapılamaz bir 

ilkesi olarak benimsenmiştir. Bundan dolayı ona karşı çıkanlar devlete karşı gelmiş gibi 

kabul edilmiştir.218 

 
215 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 68-73. 
216 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 70-73. 
217 Talat Koçyiğit, Hadisçilerle Kelamcılar Arasındaki Münakaşalar (Ankara: TDVY, 1989), 192. 
218 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 70-73. 



63 
 

2.4.3. Mezhep Taassubu 

Taassup, lügatte tarafgir olmak ya da bir şeyi savunmak anlamına gelmektedir.219 

Taassup yalnızca lügat manasında ele alındığında bir Müslüman’ın dinini savunması veya 

ondan yana bir tavır koyması anlaşılmaktadır. Taassuptan amaç, hakikat ve hak olandan 

uzaklaşmak, günahta sabit kalmaktır. Yaratılanları Allah’tan ziyade Allah’ı yaratılanlarla 

ele almak, ispattan ve hakikatten uzak durmaya işarettir. Yani taassup İslâm âlemini kasıp 

kavuran, dağıtan, toplulukları birbirine düşüren hayırsız bir arabuluculuk olarak kabul 

edilmektedir.220 

Mezhep asabiyeti uğrunda, görüş ayrılığı için İslâm kurban edilmiş, İslâm 

gruplarından ibaret olarak tanınmıştır. Tarihî zamanlarda mezhep taraftarları içerisinde kan 

dökülmüş, aynı mescitte birden çok mihrap ve minber ihdas edilmiştir. Mezhep farkından 

ötürü birbirleri ile ilişki kurulmamış birbirlerini küfür ile suçlamış, selam alıp vermeyi 

bırakmışlardır.221 

Şüphesiz ki taassubun binlerce zararı içinde en büyük olanı Müslümanları zayıf 

düşürmesidir. Taassup, düşünme zaafı olduğundan dolayı buna yakalanan biri artık hakkı 

görememektedir. Yanlış bile olsa bildiğinde ve sevdiğinde ısrar etmek ve ona davet etmeyi 

gerektirmektedir. Taassubun İslâm âleminde açtığı yaraların en vahimi ise Müslümanlar 

arasında kanlı çatışmalara sebebiyet vermesidir. 222 

Bütün mezhep taraftarları, mezhepsel bir taassupla, şahıslarını methedici, ötekilerini 

ise itham edici söylem ve adlandırılmaya yer vermiştir. Taassup yalnız âlimlere münhasır 

olmamış, bilgisel konularda rasyonalist deliller ve hoş görüsü azalan alt tabaka içinde de 

ün elde ederek daha güvenilir neticeler ortaya çıkarmıştır. Bu, neticede, dinî fikir 

düşmanlığa dönüşerek mezhep ve fırka taraftarları birbirlerini tekfire kalkışmıştır. İşte bu 

mezhebi taassubun neden olduğu katı taklitçilik sebebiyle, diğerinin ne demek istediğine 

kulak asmama sonucunda Hanbelîler Eş’arîleri, Eş’arîler Hanbelî ve Mu’tezilîleri, 

Mu’tezilîler ise Eş’arîleri tekfir etmiştir.223 

 
219 İbn Manzûr, 1/602. 
220 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 74. 
221Abdulcelil Candan, İslam Tarihinde Mezhep Çatışmaları ve Taklit (İstanbul: Denge Yayınları, 1998), 184-

185. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 74. 
222 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 74-78. 
223Gazzâlî, 1992: 152. 



64 
 

Hicri beşinci yüzyıldan itibaren İslâm dünyasına girmeye başlayan taklit zihniyeti ve 

bunun doğurduğu mezhep taassubu sonucunda durum çıkılamaz bir hâl almıştır. Gazzâlî, 

mezhebin prensiplerine bağlı olup olmamayı küfrün ölçüsü olarak kabul etmiştir. Mezhep 

taassubunun en net biçimiyle yansıdığı bir başka şekil de ekoller içindeki  “Fırka-i Nâciye” 

münakaşalarını oluşturmaktadır. Hz. Peygamber’in (s.a.s.), “Benim ümmetim yetmiş üç 

fırkaya bölünecek, bunlardan biri cennetlik, yetmiş ikisi cehennemliktir.” hadisi ve benzeri 

hadislere irtibatlandırmıştır. Böylelikle bütün yöntemler kişinin kendisini cennet ehli bir 

grup olarak onaylatıp farklı grupları ise cehennemlikler olarak görmüştür. Mezhep 

isimlendirmelerinde de bu taassubun etkileri görülmektedir. Örneğin Mu’tezile’ye göre 

mezheplerinin adı, Kur’ân-ı Kerîm’in yedi yerinde “kâfirlerden uzaklaşanlar” manasına 

gelen “itizal” kavramından gelmektedir. Ayrıca, Ehlu’t-Tevhid, Ehlu’l-Adl, Ehlu’l-Hak, 

Fırkatu’n-Nâciye, Ashâbu’l-Aslah vs. isimleri kullanmayı da tercih etmiştir. Mu’tezilîler 

bu isimleri birer övgü olarak kullanmış ve mezheplerini diğer ekollerden ayırmıştır. 

Havâric fırkası ise kendilerini “Şurat” kendilerini Allah uğrunda feda edenler şeklinde 

isimlendirmiş ve kendilerinin doğru yönde diğerlerinin ise dalalette olduğundan emin 

olmuştur.224 Yine bu düşüncenin bir neticesi olarak ekoller içerisinde “sünnet ehli” “bidat 

ehli” şeklinde bir sınıflamaya gidilmiştir.225 Sünnet ehline göre kendileri dışındaki tüm 

ekoller cemaatten ayrılarak bidat yoluna sapmıştır. 

Fırkalar arasında oluşan mezhep taassubu ve fikrî gerilimler bu alanda yazılmış 

önemli kaynak eserlerin isimlerine bile yansımış, ayrışma ve kutuplaşmanın etkileri ve 

izleri kitapların adlarında bile kendini hissettirmiştir. Genel bir adlandırma biçimiyle; er-

Red ale'z-Zanâdıka, er-Red ale’l-Mu’tezile, er-Red ale’l-Cehmiyye, er-Red ale'r-Ravâfiz 

gibi isimler altında yazılan eserler bulunmaktadır. Bu konuda ayrıca Malatî’nin el-Tenbîh 

ve'r-red alâ ehli'l-ehvâi ve'l-bida (Heva ve Bid'at Ehli Hakkında Uyarı ve Reddiye) adlı 

eseri ile İsferâyînî’nin et-Tabsîr fi'd-dîn ve temyîzu'l-fırkati'n-nâciyeti ani'l-fıraki'l-hâlikîn 

isimli eseri örnek olarak verilebilir.226 

Bir kısım şahıslar felsefeyle uğraşıp buna “hikmet”, “cehaletten kurtulma” ismini 

vermiştir. Diğer bazıları safsata ve batıllarla uğraşıp, sonu küfür ve Allah’ı inkâra giden 

süslü ve boyalı sözlerle meşgul olup bunu “hakikat” ve “marifet” olarak adlandırmıştır. 

 
224 Abdulkerim Ahmed Şehristânî, el-Milel ve ve’n-Nihal,  çev. Mustafa Öz (İstanbul: Litera Yayın, 2008), 

125. 
225Kutlu, İslam Düşüncesinde İlk Gelenekçiler Hadis Taraftarlarının İman Anlayışı Bağlamında Bir Zihniyet 

Analizi, 44. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 75. 
226 Gürhan, Tanrı Bilim Açısından Tekfir, 74-78. 



65 
 

Bazıları ise zahirî hükümleri benimsemeyerek İslâm yolundan yüz çevirmiştir.227 Fırkalar 

içerisinde asırlarca var olan bu mezhebi taassup sonucunda her bir fırka bir başka fırkayı 

hata etmekle suçlamaktadır. Bunun temel sebebi, ekollerin kendi düşünce ve yorumlarını 

dinle özdeşleştirmelerinden kaynaklanmaktadır. Ulemanın bu kavrayışları topluma 

benimsetmeleri pek tabii ki meseleyi daha büyütmektedir. Vaaz kürsülerinden cemaati 

defalarca tekfir etmek, taklit ve taassubun istismar edilmesi ve inananların “kâfir olmakla” 

korkutulmaktadır.228 

 Allah Resulü’nün (s.a.s.) hayatı incelendiğinde, saadet asrında hayat süren belli 

fırkaları ve kişileri tekfir etmediği ortaya çıkacaktır. Hz. Peygamber, insanları ve grupları 

kâfirlere çevirmekten kaçınarak, İslâm'ı İslâm'ın kazanında eritme politikası izlemiştir. 

Allah Resulü’nün (s.a.s.) hadisler üzerindeki incelemeler belirli kişi ve gruplardan ziyade 

kişilerin, buyruk olmayanlara saldırdığını ortaya koymaktadır. 

Düşünce ekseninde İbnu’l-Arabî eleştirisi genellikle tekfir meselesi üzerinden 

ilerlemektedir. Tekfir meselesini daha iyi kavrayabilmek için bu kavramla ilintili olarak 

literatürde var olan tekfir meselesini irdelemek lüzum görülmüştür. Özellikle dini anlamda 

bir etkileyiciliği olan tekfir hususunun dinin müntesipleri nezdinde bir rol model yöntem 

olduğu kabul edilmektedir. Din özelinde bu kavramın kullanılmasının yanlışlığı üzerinde 

birçok ikaz yapılmasına rağmen kişiler ve gruplarca bir araç olarak kullanılmaya devam 

ettiği üzerinde durulması ayrı problem olduğu kanaatini oluşturmaktadır. Bundan dolayı bu 

aracı düşünceyi daha iyi anlayabilmek için tekfirciliğin doğuş sebepleri araştırılıp 

psikolojik ve sosyolojik açıdan ele alınmıştır. Konu ekseninde varılan araştırma sonuçları 

neticesinde İbnu’l-Arabî ile ilerleyen konularda ilişki kurulmuştur. Tüm bunlara ek olarak 

tekfir meselesini daha iyi kavrayabilmek amacıyla tekfir konusunu ilgilendiren iman ve 

mahiyeti, ilm-i siyaset, Kur’ân’ın te’vili, mezhepler nezdinde taassup üzerinde durularak 

genel bir perspektifle konu sonuçlandırılmıştır.  

 
227 Hasan el-Irâkî Hanefî, el-Fıraku’l-müfterika beyne ehli’z-zeyğ ve’z-zandaka/Sapıklarla Dinsizlerin Çeşitli 

Mezhepleri, çev. Yaşar Kutluay (Ankara: AÜİFD Yayınları, 1962), 1. 
228 Ali Kemal Balkanlı, Dini İnançlarımızda Yanılgılar (Ankara: 1988), 100. Bkz. Gürhan, Tanrı Bilim 

Açısından Tekfir, 79. 
 



66 
 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

İBNU’L-ARABÎ’Yİ TEKFİRLE İTHAM EDENLER VE 

SAVUNANLAR 

 

 

İbnu’l-Arabî’ye taraftarlarınca “Şeyh-i Ekber”, muhaliflerce “Şeyh-i Ekfer” tarzında 

isimlerin verildiği görülmektedir. Özellikle İslâm düşüncesinde İbnu’l-Arabî üzerinde 

gerçekleştirilen tekfir tartışmaları kendisini İslâm tarihinde etkilediğini göstermektedir.229 

İbnu’l-Arabî düşüncesinde pek çok fikir tartışılmış, ancak içeriği hususunda en fazla 

durulmuş olan husus “vahdet-i vücûd” düşüncesidir.230  

Tekfir hususunda İbnu’l-Arabî, varlığın birliğine işaret eden vahdet-i vücûd 

düşüncesinden kaynaklı olarak da, “panteizm” düşüncesini benimsediği iddia edilmiştir. 

Kısacası hakikati Allah’a nispet etmesi gerekçesiyle gerek fakihlerce gerekse sufilerce 

normal ve katı eleştirilerin geldiği görülmektedir.231 Ancak Fusûsü’l-hikem şarihlerinden 

Avni Konuk (ö. 1938), panteizmin vahdet-i vücûd olgusundan çok farklı olduğunu ifade 

etmekte ve konuyu 11 maddeyle açıklamaktadır.232 Bunlardan ilki vahdet-i vücûdu 

müşahede eden kişiler, taayyünat ve eşyanın hakikatinin Allah olduğunu iddia etmektedir. 

Ancak ayanların ve eşyaların özüne Hak dememektedir. Bu görüşte olanlar "Hak, Hak'tır 

ve eşyalar da kendi zâtlarında eşyadır." lafzını kullanmaktadır. Vücûd ehli ise “şeylerin” 

tezahürlerinin ve zâtlarının Allah olduğunu ifade etmektedir. Zikredilen tekfircilik olgusu 

net bir şekilde burada devreye girerek bu durumun Müslümanlıkta yerinin olmadığını 

 
229T. Suçıkar., Osmanlı'nın Kökleri Ertuğrul Gazi (İstanbul: Yediveren Yayınları, 2010), 23. 
230 Mehmet Akman, “İbnü'l-Arabî'ye Yönelik Eleştiriler Ve Mahiyeti”, Nida Dergisi 190 (2019), 67. 
231 Akman, “İbnü'l-Arabî'ye Yönelik Eleştiriler Ve Mahiyeti”, 12. 
232 Ekrem Demirli, “Vahdet-i Vücûd”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları), 32/431. 



67 
 

zikretmekte ve bunu da daha arttırarak, dinden çıkma ile bu durumu mukayese 

etmektedir.233 

3.1. İbnu’l-Arabî’yi Tekfirle İtham Edenler 

İbnu’l-Arabî üzerinde kaleme alınan eserlerde onunla alakalı pek çok iddia ileri 

sürülmektedir. Tasavvuf literatüründe onun hakkında ele alınmış olan savunma ve eleştiri-

tekfir kitapları bulunmaktadır. Bu eserlerin yalnızca adlarına hızlı bir bakış, birçok hakikati 

gün yüzüne çıkarmaktadır. Mesela hakkında kaleme alınmış bazı eser isimlerinden yola 

çıkarak ona kâfir, fâsık, dinsiz gibi adlar verilmiştir. Ayrıca akidesinin irtidat düzeyinde 

olduğu ifade edilmiş, tevhid akidesine ve İslâm dinine ters birçok iddia ileri sürüldüğü 

aktarılmıştır. Abdurrahmân es-Sehâvî’nin (ö. 1497) aktardığı hususta ulema, Hz. Ömer’in 

değişik ifadeler içeren bazı eserleri, Hz. Osman’ın da sahabe yanında mevcut olan olası 

yazım hataları olan mushafları imha etmiştir. Bundan yola çıkarak, Ömer b. Reslân Bulkinî 

(ö. 1403), İbn Hacer el-Askalânî (ö. 1449), İbn Cevzî (ö. 1201) ve Tâceddîn Sübkî (ö. 

1370) gibi birçok âlimin İbnu’l-Arabî’nin kitaplarının yok edilip imha edilmesi yönünde 

fetva vermiştir. Sultan ez-Zâhir Berkyaruk’un (ö. 1104) da kendi zamanındaki önde gelen 

âlimlerin nasihati üzerine İbnu’l-Arabî’nin kitaplarını muhafaza etmeyi ve okumayı kesin 

bir şekilde yasaklayan bir emir verdiği bilinmektedir.234 

İbnu’l-Arabî’yi savunanların zikredilen iddialara karşın verdikleri cevaplarını 

barındıran eserler bulunmaktadır. Eserlerin muhtevasında İbnu’l-Arabî tasavvuf ve kültür 

tarihinin tanınan kişiliklerinden olup, hakikatullah ve şeriatullahın en üst mertebesine 

eriştiği yer almaktadır. Buna ek olarak zahir ulemasının kavrayamayacağı hakikatleri 

lisana getirdiği ayrıca zikredilmektedir. İbnu’l-Arabî bir kültür temsilcisi olarak düşünce 

ve akidesi İslâm’a ve tevhid inancına zıddiyet bir tarafa, tevhidin hülasası ve hakikatin 

bizatihi kendisi kabul edilmektedir. Bu iki düşüncenin haricinde onun İslâm inancına veya 

hakikatin prensipleri ile örtüşen düşünceleri ile uyuşmayanları objektif ve adaletli bir 

biçimde konu edinmektedir. Her ikisini eş zamanlı ve eşit bir biçimde konu edinen 

çalışmaların da rakamının oldukça fazla olduğu izlenilmektedir. Buna karşın mutavassıt bir 

yaklaşım şekli olarak görüşler ileri sürülmektedir. İbnu’l-Arabî’nin ileri sürdüğü bazı 

iddialar gerçek manaları itibarıyla İslâm akidesine ters düştüğü ifade edilmektedir. Bundan 

 
233Ahmet Avni Konuk, Fusûsu'l-Hikem Terceme ve Şerhi (2011),  1/58-62.  
234 Ahmed b. Salih b. Ahmed, Tahkîku’l-Kavli’l-Münbi (Yüksek Lisans Tezi), 8. 



68 
 

dolayı bu düşüncelerin avama okutulmaması ve tenkit edilmemesi yönünde birtakım din 

adamlarından gelen ikazlar bulunmaktadır.235 Bu düşünce tarzında Sehâvî ise, zikredilen 

görüşe yakın bir yaklaşım şekli ortaya koyarak İbnu’l-Arabî hakkında eser ortaya koyan 

yazarları sınıflandırmaktadır. Kendisi, İbnu’l-Arabî’nin düşüncelerini benimseyenler, söz 

ve düşüncelerini yorumlayanlar, kitaplarını okumayı yasaklayanlar, vahdet-i vücûd 

görüşünün ne ifade ettiğini bilmeyenler, söz ve düşüncelerini anlamadıklarından dolayı 

susup bir fikir aktarmayanlar, düşüncelerine tenkitsel yaklaşanlar, görüş ve düşünceleri 

hakkında hüsn-i zan duyanlar şeklinde sınıflandırmaktadır.236 

İbnu’l-Arabî’yi eleştirenlerin içinde müfessirler, kelamcılar, tarihçiler ve diğer ilim 

kollarının etkisi altında kalan âlimler olduğu gibi mutasavvıflar da bulunmaktadır. İbn 

Teymiyye bunlar içinde dikkat çekmektedir. İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî karşıtındaki 

eleştirileri zaman geçtikçe abartıya doğru gidip düşmanlık ve tekfir derecesine 

ulaşmaktadır. Bu üslubun oluşup şekillenmesinde İbnu’l-Arabî’nin eserlerinde kullandığı 

birtakım sözlerin etkisinde kaldığı anlaşılmaktadır. Kendi beyanına göre, bir vakitler 

İbnu’l-Arabî için iyi niyet beslemiş, ancak Fusûsü’l-hikem’i okuyup inceledikten sonra 

onun aleyhinde ifade beyan etmiştir.237 

İbn Teymiyye, eserleri ve taraftarlarıyla İbnu’l-Arabî aleyhinde menfi düşünenlerin 

onun üzerinde dile getirdiği iddialar ve eleştiri hususları benzerlik taşımaktadır. Özellikle 

Sehâvî, kendisinden evvelki âlimlerin yapıtlarından bir araya getirdiği bilgilere göre, onun 

dönemine kadarki âlimler tarafından aktarılan iddialardan bahsetmektedir. Bunlar, 

yazdıklarının ilahî bir dayanağının olmasına ve vahdet-i vücûd akidesinin tevhid inancına 

zıt oluşuna bağlamaktadır. Özellikle âlemin öncesiz olduğu yönündeki iddialar, velayetin 

peygamberlikten üstün olduğu yönündeki iddialar ve dinleri düzelterek bir araya getirme 

iddiası ön plana çıkmaktadır. Buna ek şeriat ve Kur’ân-ı Kerîm’in neshi yönünde iddiası da 

göze çarpmaktadır. Bu düşüncede Firavun’un imanlı bir şekilde öldüğü fikrine ilişkin 

eleştiriler, Hz. Nuh’un, Hz. Hud’un ve başka bazı peygamberlerin topluluklarının küfür ve 

dalaletlerini tashih etmesi, onların açık bir şekilde var olan şirkinin, özünde tevhid 

manasına geldiğini beyan etmektedir. Cehennemin daimî olmayacağı yönünde ve 

cehennem azabı düşüncesine yönelik itirazlar, peygamberlerin kusurlar işlediğine ve 

 
235Suyûtî, Muhammed el-Hudayrî, Tenbîhü’l-Gabi 
236 Ahmed b. Salih b. Ahmed, Tahkîku’l-Kavli’l-Münbi, 88-89. 
237Ömer Yılmaz, “İbnü’l-Arabî Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahîm Kûrânî’nin Yaklaşımı”, TİAAD İbnü’l-

Arabî Özel Sayısı-1 (2008) 9/21, 368. 



69 
 

velilerin ise kusursuz olduğuna dair söylemleri bulunmaktadır. Bazı peygamberleri 

eleştirmesi, mesela Hz. İbrahim’in imanını hor görmesi veyahut onun gördüğü rüyayı 

yorumlaması lazımken onaylamasının yanlış olduğunu, asıl yapması gerekenin o rüyayı 

misal âlemine mutabık bir şekilde yorumlaması gerektiğini ifade etmesi, Hz. Musa’nın 

yanlış yaptığını söylemesi, Hz. İlyas’ı kötülemesi başlıca hususlar arasında yer 

almaktadır.238 

İbn Teymiyye, İbnu’l-Arabî’nin tenkit ve tekfir meselelerini tek tek irdelemekte ve 

her birisini Şeyh-i Ekber’in kitaplarından nakillerle cevaplamaktadır. İbn Teymiyye’nin 

eleştirileri; İbnu’l-Arabî, Nuh ve Hud’un (as.) toplulukları ile Firavun ve diğer fâsıkları 

övmekte, buna karşın Hz. Nuh, Hz. Musa, Hz. Harun, Hz. İbrahim ve diğer resullere ise 

isyan etmektedir. Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 279/909) ve Tüsterî (ö. 283/896) gibi toplum 

içinde kabul gören sufileri yermekte, buna mukabil Hallâc (ö. 309/922) gibilerini ise 

övmektedir. Peygamberlerin mertebesini velilerin mertebesinden aşağı görmektedir. Allah 

ile yaratıcısını bir gören ittihadi fikri ise bir şirk olarak bilinmektedir. Hâtemü’l-Evliyâ’nın, 

Hâtemü’l-Enbiyâ’dan bilgi cihetinden efdalliğini öne sürmektedir. İbnu’l-Arabî 

“Hâtemü’l-Velayeti’l-Muhammedî” düşüncesini kendi şahsına nispet etmekte ve 

vefatından sonra ise Allah’ın başka bir Allah dostunu meydana getirmeyeceğini öne 

sürmektedir. Bu savunması kitap ve sünnete ters olup aslı, dayanağı bulunmamaktadır.239 

İşte bu aktarımlardan da anlaşıldığı üzere, İbnu’l-Arabî hakkındaki eleştiri ve tekfir 

hususları ekseriyetle aynı başlıklar altında zikredilmektedir. Şeyh Mekkî bunları vahdet-i 

vücûd ile alakalı olanlar ve İbnu’l-Arabî’nin diğer meselelerdeki düşünceleri ile irtibatlı 

olanlar şeklinde iki kategoriye ayırmaktadır. Şeyh Mekkî bunları umumi ifade ile yirmi 

dört farklı başlık altında ifade etmektedir. Onun beyanına göre bu türden itirazlar, konudan 

uzak olan ulema-i zahir ve meşayih-i kışrın anlama yetisinin olmamasından ötürü kabul 

edilmektedir.240 Bunlar bir araya getirildiğinde hakikatin birçok başlıktan ibaret olduğu 

gözükmektedir. Bunların ilki vahdet-i vücûd düşüncesine irtibatlı yeni bir dinbilim 

oluşturma azmine karşın eleştiriler ortaya çıkarmaktadır. Meseleleri kendine has bir 

yaklaşım şekli ile anlatması ve yeni meseleleri gün yüzüne çıkarması, mesela Firavun’un 

 
238 Muhammed b. Abdirrahman es-Sehâvî, el-Kavlu’l-münbî an terceme Arabî thk. Halid b. el-Arabî Müdrik, 

(Mekke: Câmiatu Ümmi’l-Kura Külliyetu’d-Da’va ve Usûli’d-Din, Yüksek Lisans Tezi, 1322), 96-150. 
239 Ömer Yılmaz, “İbnü’l-Arabî Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahîm Kûrânî’nin Yaklaşımı”, 363-388. 
240Şeyh Mekkî Efendi, İbnu’l-Arabî Müdafaası, çev: Halil Baltacı (İstanbul: İlk Harf Yayınevi, 2011), 39-40, 

143-154. 



70 
 

imanının geçerliliği şeklinde tenkitler öne sürülmektedir. Vahdet-i vücûd olgusunu bütün 

düşüncelerin merkezine alarak âdeta dinî konuları tekrardan şekillendirerek geliştirdiği 

kendine has yöntem ve sistematiğine yönelik eleştiriler yöneltmektedir. Başka bir deyişle 

yeni ifadeler atfederek kullandığı tavır ve üsluba yönelik eleştiriler, yani İbnu’l-Arabî’nin 

kendi zâtına münhasır yaklaşım şekline ve sarf ettiği terminolojiye tenkitler 

yöneltmektedir. Kavramlara kendi esasına göre mana vermesi, mesela, sûfî, murâd, inziac, 

irâde, tahakküm şeklinde pek fazla metodu şahsi yöntem ve düşüncesiyle istimal etmesi, 

güncel ve değişik kavramları sözlükleştirmesine ait eleştiriler şeklinde kısımlandırıldığı 

görülmektedir.241 Söz konusu bu eleştiriler, başlıklar hâlinde izah edilmektedir. 

3.1.1. İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî Tenkidi 

 İbn Teymiyye felsefinde İbnu’l-Arabî hakkında düşünceler bulunmaktadır. Onun 

İbnu’l-Arabî’yi eleştirmesi küçümsenecek bir durumdan ziyade olağan bir durum olarak 

karşılanmaktadır. O, İbnu’l-Arabî’nin özellikle vahdet-i vücûd nazariyesi ile irtibatlı 

fikirlerini eleştirmektedir.242 

İbn Teymiyye’nin, İbnu’l-Arabî tarafından aktarılan tasavvufi yorumlarındaki sivri 

edası öznelliğe karşı sergilemektedir. Bid’at şeklinde adlandırdığı meseleler İslâm 

coğrafyasında uç düşünceler oluşmaktadır. Bu hususlardan ötürü İslâm dininin özüne 

aykırı uygulamaların halk nezdinde oldukça fazla dağılmasına sebep olmuştur.243 

 İbnu’l-Arabî, vahdet-i vücûd düşüncesinin kurucusu kabul edilmesinden dolayı İbn 

Teymiyye (ö. 1328) tarafından eleştirilmektedir. Ancak bu yanıltıcı görülmektedir. Çünkü 

o asla bu ifadeyi İbn Teymiyye’nin iddiasında dile getirdiği manasıyla kullanmamaktadır. 

Yazılarında ona yaklaşan pasajların özel bir önemi yoktur ve her ikisi de Zorunlu Varlığın 

birliğini doğrulayan çağdaş felsefe ve teolojinin genel eğiliminde yersiz görülmemektedir. 

Vahdet-i vücûd nazariyesinin kim tarafından ileri sürüldüğü meselesinin açık olmamasının 

nedeni İbnu’l-Arabî, tevhidi yol gösterici ilke olarak vurgulaması ve kelime dağarcığında 

vücûda özel bir önem vermesi olarak bilinmektedir. Allah’tan gayrı Hakiki Varlık olmadığı 

ve Allah’tan gayrı her şeyin hakiki olmayan varlık olduğu kendisi için son derece açık 

 
241 Mehmet Salih Geçit, İbnu’l-Arabî’yi Gözden Düşürme Faaliyeti (AİİD 2018), 8. 
242İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı (İstanbul: 1987), 2/362-367. 
243Yılmaz, “İbnü’l-Arabî Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahîm Kûrânî’nin Yaklaşımı”, 384. 



71 
 

görünmektedir. Bu, İbn Sînâ’nın, Zorunlu Varlık dışında her şeyin mümkün veya olası 

olduğu söyleminin başka bir yolu olarak karşımıza çıkmaktadır.244 

Kısacası, İbnu’l-Arabî ve hatta daha çok Konevî gibi takipçileri, diğer tüm 

realitelerin türediği tek, eşsiz gerçeklik olarak Hakiki Vücûd üzerinde odaklanmaktadır. 

Nadiren talebeleri vahdet-i vücûd tabirini kullandıklarında buna teknik bir anlam 

verememişlerdir. 

İbnu’l-Arabî'nin vahdet-i vücûda inandığını söyleyen ilk müellif, onu küfürden beter 

diye niteleyen Hanbelî âlim İbn Teymiyye olarak görünmektedir. Ona göre bu, Allah ile 

dünya arasında hiçbir ayrım yapılamayacağı anlamına gelmektedir. Eleştirisi, terim 

üzerinde uzun bir tartışmayı harekete geçirmiş, çoğu zaman onu tanımlamak için çok az 

veya hiç girişimde bulunmamıştır. 

Öte yandan İbn Teymiyye, bazı aşırı sufilerle ilişkilendirilen iki görüşü 

reddetmektedir. İlk olarak, Allah’ın her şeyi kuşattığına dair panteist inanca benzediğine 

inandığı monizmi reddetmiştir. Bu ret, İbnu’l-Arabî’nin görüşlerini kınamayı da 

içermektedir. İkinci olarak, manevi aydınlanmanın şeriata uymaktan daha önemli olduğu 

görüşünün peygamber örneğini gerektiği gibi takip etmemek olduğunu söylemektedir. İbn 

Teymiyye, tasavvufu hiçbir zaman kendi içinde mahkûm etmemiştir. Sadece tekçilik, 

antinomianizm veya ezoterizm gibi doktrin, ritüel veya ahlaktaki kabul edilemez sapmaları 

kınamaktadır.245 

İbn Teymiyye düşüncesinde tevhidi alt üst eden meselelerin muhtevasında en uç 

düşünce, İslâmi literatüre sunulup Allah ve âlem arasında iç içe bir birlikteliği var sayan 

hulûl ve ittihad fikri ve bunu temsil eden vahdet-i vücûd nazariyesi olarak görülmektedir. 

O, varlığın birliği düşüncesinin kaynağının Hıristiyanlık ve diğer İslâm dışı inançlar 

olduğunu ileri sürmektedir. İbn Teymiyye güçlü bir muhayyileye sahip olduğunu söylediği 

İbnu’l-Arabî’yi bu görüşe eğilim gösterenler arasında “İslâm’a en yakın olanı” olarak 

değerlendirmektedir. Bu görüş aynı zamanda tevhidi şüphe götürmeyecek bir şekilde kabul 

etmektedir. Tevhid, İslâm'da tevhidin bölünmez birlik kavramı olarak bilinmektedir. 

Tevhid, bir Müslümanın tüm dinî bağlılığının dayandığı dinin merkezi ve en önemli 

 
244Özkanlı, 2020. 
245 Şahin - Sparham, İbn-i Arabî'nin Düşüncesinde Ay ve Kâmil İnsan, 397-416.  



72 
 

kavramı olarak karşımıza çıkmaktadır. İslâm'a göre Allah'ın bir ve tek olduğunu kesin 

olarak kabul etmektedir.246 

İbn Teymiyye, kendi zamanında yoldan saptığını düşündüğü tasavvuf erbabını 

eleştirmektedir. Şeyh-i Ekber tarzında vahdet-i vücûd fikrini müdafaa eden tüm bilginleri 

de eleştiri tavrından uzak bir yaklaşım ile ciddi bir tenkide tabi tutmaktadır. Bu insicamda 

İbnu’l-Arabî’nin üzerinde en çok odaklandığı ve merkeze aldığı mefhum olan “vahdet-i 

vücûd” başta olmak üzere, “hatmu’l-velâye”, “ricâlu’l-gayb”, “Firavun imanı”, “putlara 

ibadet”, “gaypten haber verme” ve “Hurûfîlik” gibi belli başlı konularda tekfir 

etmektedir.247 

3.1.1.1. Vahdet-i Vücûd Tenkidi 

İbn Teymiyye düşüncesinde Vahdet-i vücûd küfür sayılmaktadır. Bundan dolayı 

İbnu’l-Arabî’yi benimseyenler de dinden çıkmış birer kâfir olarak görülmektedir.248 Daha 

evvel değinildiğine göre hakikatte İbn Teymiyye, İbnu’l-Arabî’nin tüm fikirlerine eleştirel 

bakmıştır. Fakat bu düşünceler içerisinde direkt onun ilgisini çeken konu muhakkak 

vahdet-i vücûddur.249 Hakikaten İbn Teymiyye’nin eserleri bu şekilde tefekkür edildiğinde, 

onun daha fazla odaklandığı konunun vahdet-i vücûd olgusu olduğu dikkat çekmektedir. 

İbn Teymiyye, İslâm’ın özünde var olan, zühd ve takva ile yoğrulmuş tasavvufu 

benimsemekle beraber, İbnu’l-Arabî ile bağlantılı olan vahdet-i vücûd düşüncesini, 

“mütefelsif” tasavvufu eleştirmiştir. Onun nazariyesinde İbnu’l-Arabî ve onun destekçileri 

olan İbn Seb’în ve Sadreddin Konevî gibi sufileri, varlığı kutsallaştırmamasına gelen 

vahdet-i vücûd fikrine İbn Sînâ (ö. 1037) düşüncesi götürmüştür. İbn Teymiyye, varlığın 

birliği demek olan vahdet-i vücûd düşüncesinin merkezinde Hıristiyanlık ve diğer İslâm 

dışı inanışların olduğunu ifade etmektedir. İbn Teymiyye’ye göre vahdet-i vücûd anlayışı, 

İbnu’l-Arabî ve onun yolundan giden mutasavvıf fikir adamlarının varlığın tümünü 

birleştirip tekleştirmelerine yol açmaktadır.250 

 
246Cavus, C. (2019). Overcomıng RelıgıousVıolence Through The “Mercy-Centrıc” Theology Of Ibni Arabî. 

B.T.S.B.D. 9 (1) , 5-16.  
247Mustafa Kara, “İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî’ye ve Vahdet-i Vücuda Bakışı”, İbn Teymiyye Külliyâtı 

(İstanbul: 1987), 2/41-43; krş. İbiş, “Kelâmî Ontoloji Açısından Vahdet-i Vücutçu Tevhid Anlayışına 
Bazı Eleştiriler”, 75-84. 

248 Mustafa Kara, “İbn Teymiyye, Takiyyüddîn/Tasavvufî Görüşleri”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 
20/413. 

249 Kara, “İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî’ye ve Vahdet-i Vücuda Bakışı”, 2/41-43. 
250 İbn Teymiyye, Der’u teârudi’l-akli ve’n-nakl, 8/179-182. 



73 
 

İbn Teymiyye, ilk evvel Mecmûu fetâvâ olmak üzere neredeyse bütün yazılarında 

İbnu’l-Arabî’yi, “sonradan ortaya çıkan bir şeyin varlığını Yüce Allah’ın varlığının aynısı” 

düşüncesinden hareketle suçlamaktadır.251 Onun nazariyesinde İbnu’l-Arabî’nin 

mefhumlaştırdığı vahdet-i vücûd düşüncesi, Allah ile âlem arasında kalıplaşmış olduğu 

hulûl ve ittihad düşüncesine götürmektedir. Ona göre bu düşünce tevhid inancına zarar 

vermektedir. Aynı zamanda onun ifadesine göre bu fikir biçimi net bir şirk ve sövgü olarak 

ortaya çıkmaktadır.252 

Diğer Selefiyye ulemaları gibi, İbn Teymiyye’nin de kesin bir biçimde kabul 

etmediği konu, İbnu’l-Arabî’nin hulûl ve ittihad fikrine doğru götürdüğüne inanılan 

vahdet-i vücûd düşüncesi olarak bilinmektedir. İlahî zâtın veya sıfatlarının varlıklardan 

birine veya geneline geçip onlarla bir olması manasına gelen hulûl ile Allah’ın bir kısım 

varlıklarla bütünleşmesi manasındaki ittihad düşüncesi ve bunu simgeleyen vahdet-i vücûd 

İslâm’ın tevhid inancına tam tamına zıtlık teşkil etmektedir. İbn Teymiyye’nin düşüncesine 

göre vahdet-i vücûd, tevhid fikrini kabul eden İbnu’l-Arabî ittihadidir yani hak ile halkın 

bütünleştiğini öne süren bir kişi olarak karşımıza çıkmaktadır.253 

İbn Teymiyye bu düşüncesini aktarırken birtakım durumlara değinmektedir. İbn 

Arabî “Ondan başka varlık yoktur.” ifadesini kullanırken, bu söylemi, Allah Resulü’nün 

(s.a.s.), “Hiçbir şairin ağzından şair Lebid b. Rebia’nın ‘İyi biliniz ki Yüce Allah’tan başka 

her şey batıldır/yok olacaktır; her nimet de zevale mahkûmdur.’ şiirinden daha doğru bir 

söz çıkmamıştır.”254 ve “Onun zâtından başka her şey yok olacaktır.”255  ayetinde konu 

edildiği gibi eşyanın varlık ve kontrol altında olması Allah’ın dilemesi ile olduğu şeklinde 

düşünmemektedir. İbn Teymiyye’ye göre şayet İbnu’l-Arabî ve onun arkasından gidenler 

bu anlamı amaç etmiş olsalardı, o zaman doğru ve yerinde bir ifade olacağını 

söylemektedir. Ancak onlar, Yüce Allah’ı var olanın aynısı olarak düşünmektedirler. Bu 

ise apaçık bir sapkınlık olarak görülmektedir.256 

 
251 Yusuf Şevki Yavuz, “Hülûl (İslâm Düşüncesinde)”, DİA (Ankara: TDV Yayınları, 2004), 18/341-344, 

343-344. 
252 İbn Teymiyye, Mecmûu fetâvâ (Riyad: eL-Mektebetü’l-Meârif, 1981), 10/95. 
253 Mehmet Said Özervarlı, “İbn Teymiyye’nin İ’tikâdî Görüşleri”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 2004), 

20/412. 
254 Süleyman Tülücü, “Lebîd b. Rebîa”, DİA (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 17/122. 
255 el-Kasas 28/88. 
256 İbn Teymiyye, Mecmûu fetavâ, 10/342; İbn Teymiyye, el-Furkân beyne evliyâi’r-rahmân ve evliyâi’ş-

şeytân, 122; Özervarlı, “İbn Teymiyye’nin İ’tikâdî Görüşleri”, DİA, 20/412; Yılmaz, “İbnü’l-Arabî 
Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahim Kûrânî’nin Yaklaşımı”, 371-372. 



74 
 

3.1.1.2. Hatmu’l-Velâye Meselesindeki Tenkidi  

İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî’ye eleştirel yaklaştığı daha evvel Hakîm et-Tirmizî 

(ö. 932) cihetinden ortaya konulan “hatmu’l-velâye” kuramını oluşturmaktadır. Bu kurama 

göre bir “hâtemü’l-enbiyâ”nın yanı sıra bir “hâtemü’l-evliyâ” da gerekli görünmektedir. 

Çünkü velilik peygamberliğin bâtın yönüne işaret etmektedir. Nübüvvetin açık yönü dinî 

kuralları ve hakikati bildirmek, diğer yönü ise aktarılanları aynı şekilde tatbik etmek ve bu 

biçimde nefisleri kontrol altına almaktır. Her ne kadar beyan etme cihetinden nübüvvetin 

zahirî olgunlaşmamışsa da ilahî kemalin yeryüzüne yansımaları olarak kabul edilen 

velilerin tasarruf görevleri devam ettiğinden nübüvvetin velayet şeklinde devam ettiği 

görülmektedir.257 Böylece Hâkim et-Tirmizî, nübüvvet ve risâletin peygamberle beraber 

neticeye ulaşacağını, velayetin ise sadece kâinatın son bulmasıyla sona ereceğini ifade 

etmektedir.258 

İbnu’l-Arabî de kendi zâtını velilerin en sonu olarak görmektedir.259 Allah’tan 

gelmesi hasebiyle nübüvvet ilmi ile veli ilminin benzer kavramlar olduğunu ileri 

sürmektedir. Onun ifadesine göre, peygamberlik sonlanmış, ancak velâyet süregelmektedir. 

Yani nübüvvet, velayet şeklinde algılanmaktadır.260 Bundan başka İbnu’l-Arabî, salihlerin, 

ilimlerini Hz. Muhammed’e (s.a.s.) vahyi ulaştıran Cebrail’in edindiği membadan 

aldıklarını ifade etmektedir.261 

İbn Teymiyye, hatmu’l-velâye meselesine ilk evvelden reaksiyon göstermiştir.  

Kendisi, Kur’ân ve sünnette olmayan, halk nezdinde düşüncelerinin onaylandığını 

söylemektedir. Önde gelen ulemanın ve meşâyihin ilk nüvelerinin de kabul etmediği bu 

görüş, daha sonradan çoğaltılarak tasavvufi söyleme dönüştürülmüştür. Bundan dolayıdır 

ki ilk evvel Hâkim et-Tirmizî nezdinde kullanılan ve daha sonra da İbnu’l-Arabî tarafından 

geliştirilen böyle bir adlandırma tam manasıyla özünde geçersiz kabul edilmektedir.262 

 
257 Metin Yurdagür, “Hatm-i Nübüvvet”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1997), 16/477-479.  
258 Hakîm Tirmizî, Hatmu’l-Evliyâ (Beyrut: 1965), 336-342. 
259İbn Teymiyye, Mecmûu fetavâ, 11/223, 363, 365. 
260İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, çev. Mehmet Nuri Gençosman (Ankara: MEBY, 1964), 65. 
261İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 65-70.   
262İbn Teymiyye, Risâletun fî hakîkati Mezhebi’l-İttihâdiyyîn (Mecmûatu’r-Resâil içinde) (Kahire, ts.), 4/61. 



75 
 

3.1.1.3. Firavun’un İmanı Meselesindeki Tenkidi 

Geçmişten günümüze var olan Firavun’un denizde mahsur kalma anında, 

“İsrailoğullarının inandığı Allah’tan başka ilah bulunmadığına inandım.”263 sözünün 

Firavun’un mü’min olması için yeterliliği hususunda pek çok görüş ayrılığı olmuştur. 

İslâm âlimlerinin geneli, Kur’ân’da var olan ve başka ayetlerden de yola çıkarak, beis veya 

yeis esnasında imanın kabul olmayacağını ifade etmektedir. Fakat içlerinde el-Bâkıllânî (ö. 

403/1013) ve Celâleddin ed-Devvânî’nin (ö. 908/1502) de olduğu bir kısım ulema ise beis 

veya yeis vaktinde yapılan imanın geçerli olduğunu belirtmiştir.264 İslâm literatüründe 

imân-ı ye’sin geçersiz, tevbe-i ye’sin ise kabul olduğunu aktaran âlimlerin varlığı 

bilinmektedir.265 

Aynı Bâkıllânî ve Celâleddin ed-Devvânî gibi, ümitsizlik esnasında imanın geçerli 

olacağını söyleyen İbnu’l-Arabî’ye göre de Firavun imanı kabul görmektedir. Bundan 

dolayı Firavun imanı “yeis” hâlinde yapılan bir iman olarak da görülmemektedir.266 Çünkü 

Firavun, iman ettiği anda öleceğini net bir şekilde bilmemektedir. Tam tersine 

boğulmaktan kurtulacağını kesin olarak kabul ederek İsrailoğullarının iman ettiği Allah 

Teâlâ’ya iman etmiştir.267 Bu düşünceden yola çıkarak İbnu’l-Arabî, Firavun boğulma 

anında gerçeğe şahit olduğunu ve bundan dolayı mü’min bir kişi olarak öldüğünü 

belirtmektedir. İbn Teymiyye ise İbnu’l-Arabî’nin Firavun mü’min bir kişi olarak 

öldüğüne yönelik düşüncesini Kur’ân ve sünnet bakış açısıyla reddetmektedir268 Bu fikir 

sahiplerinin küfür ve dalalet içinde olduklarını aktarmaktadır.269 İbn Teymiyye, Firavun’un 

kâfir olarak ölmesi mevzusunun yalnızca İslâm’da olmadığını, Hıristiyanlık ve Yahudilikte 

de var olduğunu aktarmıştır. İbn Teymiyye’ye göre, Kur’ân-ı Kerîm’de en fazla onun 

kıssasının anlatılması, onun Allah nezdinde üstün bir kâfir olduğunu bizlere apaçık 

göstermektedir.270 

 
263 Yûnus 10/90. 
264 Çağrıcı, “Yeis”, 43/397-398.  
265 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, 2/1316; 3/2107. 
266 Krş. İsmail Fenni Ertuğrul, Vahdet-i Vücud ve İbn-i Arabî, 161-162. 
267 İbnü’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, çev. Ekrem Demirli, 231. 
268 Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 133. 
269 İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/151 vd. 
270 İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem,  çev. Ekrem Demirli, 231. 



76 
 

3.1.1.4. Putlara İbadet Konusundaki Tenkidi 

İbn Teymiyye’nin İbnu’l-Arabî’ye atfettiği tenkitlerden bir diğeri de putlara ibadet 

mevzusudur. Bu hususta İbnu’l-Arabî’nin Allah ile mevcudiyeti tek şey kabul ederek,271 

“mahlûk”a yüklediği manayı “tapınma-kulluk” gibi en kutsal bir ifade ile beyan ettiği 

görülmektedir. İbnu’l-Arabî’nin varlığın birliği ve mahlûkatın birer tezahürü olduğu fikri 

ile ortaya çıkan “Neye ibadet edersen et o, Hakk’ı işaret eder.” düşüncesi, eleştirilmektedir. 

Bu düşünceyle birlikte rastgele bir varlığa hakkıyla ibadet eden kişinin Allah’a ibadet 

etmiş olduğu düşüncesi,272 İbn Teymiyye’ce kesin bir şekilde reddedilmiştir.273 

İbn Teymiyye’ye kıyasla “Her şey ancak Allah’tır.” cümlesini sarf eden İbnu’l-Arabî 

ve onun gibi muhakeme edenlerin gözünde putperestler Allah’tan gayrısına 

inanmamaktadır. Çünkü onlara göre “ğayr” bulunmamaktadır. Bundan ötürü bu fikir 

erbapları “Rabbin yalnızca kendisine tapmanızı buyurmuştur.”274 ayetindeki “kadâ” fiilini 

“kadder” manasında düşünerek ayeti “Rabbin yalnızca kendisine tapınmanızı takdir 

etmiştir.” şeklinde yorumlamıştır. Çünkü onların ifadesine göre Allah’tan gayrı bir şey 

mevcut olmadığında başkasına tapmak söz konusu olmamaktadır. Bu şekilde olduğunda 

her putperest ancak Allah’a inanmaktadır.275 

İbn Teymiyye, İbnu’l-Arabî’nin, Hz. Musa’nın Tûr Dağı’na çıktığı vakit buzağıya 

tapanları yerinde bir fiil kabul ettiğini ve Hz. Harun’un bu kişileri buzağıya tapmaktan 

engellemesini, Hz. Musa’nın küçümseyip kabul etmediğini ifade etmektedir. Üstelik o, Hz. 

Musa’nın, Allah’ın sadece kendisine ibadet etmelerini istediğini ve O’nun istediği şeyin de 

kesin olacağını, bundan dolayı buzağıya tapanların da gerçekte Allah’a taptığını bildiğini 

savunmaktadır.276 Bundan ötürü İbn Teymiyye’ye göre bu şekilde tasavvur eden ve “Şayet 

müşrikler putlara tapmayı terk etselerdi, bunu terk ettikleri ölçüde Hak’tan cahil olurlardı.” 

ifadesini kullanan İbnu’l-Arabî, sadece İslâm ve Müslümanlar perspektifinde değil, bütün 

dinler indinde küfre iltihak ettiği görülmektedir.277 

 
271İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, çev. Mehmet Nuri Gençosman, 79. 
272 İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/150. 
273 Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 114-119. 
274 el-İsrâ 17/23. 
275 İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/150. 
276 İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/150.  
277 İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/153-154. 



77 
 

İbnu’l-Arabî’nin “O bana hamd eder, ben de O’na; O bana ibadet eder, ben de O’na.” 

ve “Allah beni över, ben de onu; O bana kulluk eder, bende ona.” 278gibi düşünceleri, İbn 

Teymiyye tarafından “Allah ve Resulü’nün sözlerinin aslından çıkartılıp değişik şekillere 

girmesi”279 şeklinde kabul edilmiş ve “hulûl” boyutunda düşünülmüştür.280 

“Hak ile halk asla bütünleşmez. Aynı biçimde vacip ile mümkün kesin bir arada 

düşünülemez.”281 “Çünkü Hak haktır, yani Rabb Rabdir; insan da insan kabul 

edilmektedir.”282 “Hakkın niteliği ile abdin niteliği kesin bir şekilde bir araya gelmesi söz 

konusu olmamaktadır. Bu düşüncede Rabb kul olmamakta kul da Rabb olmamaktadır.”283 

“Çünkü Rabb başı olmayan, halk ise sonradan yaratılmıştır.”284 “Allah ile kâinat arasında 

hiçbir bağlantı bulunmamaktadır. Zira kâinat Allah’ın gayrındaki mahlûkat olarak kabul 

edilmektedir.”285 

3.1.1.5. Hurûfîlik Meselesine Yönelik Tenkidi 

İbn Teymiyye’nin eleştirdiği meselelerden bir diğeri de İbnu’l-Arabî’nin Hurûfi 

olduğu yönünde karşımıza çıkmaktadır. Hurûfîlik, “harflere apayrı sayısal veya simgesel 

manaların yüklenmesiyle belli başlı malumatlara ulaşmak, harf ve rakamlarla tabiat ve 

hadiseleri etkilemek ve var olmayanın keşfedilebilmesini sağlamak” yönünde tarif 

edilmektedir.286 Rakam ve harflerin kimi sıra metafizik gerçeklikleri kapsadığı, arada da 

spritüal kuvvetlere sahip olduğuna inanılmıştır ki İslâm dilinde bu tarif “Hurûfîlik” olarak 

adlandırılmaktadır.287 

İbnu’l-Arabî’ye göre harflerin ilmi velilerin ilmi manasına gelmektedir. Zikredilen 

bilgi, Allah’ın, yüzlerine ve vücutlarına üfleme şekliyle ölülere can verme gücü sunduğu 

Hz. İsa’ya izafeten İsevi ilimden uyarlanmıştır. İbnu’l-Arabî’nin harfler bilgisini Hz. İsa’ya 

izafet gerekçesi, Hz. İsa’nın, İbnu’l-Arabî’nin “hatmu’l-velâye” kuramından “genel velilik 

 
278 Krş. İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 83. 
279Krş. İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/142 vd.; krş. Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 

114-119.  
280 Krş. İbn Teymiyye, İbn Teymiyye Külliyâtı, 2/145, 349. 
281İbnu’l-Arabî, el-Futuhâtu’l-Mekkiyye, 1/41. 
282İbnu’l-Arabî, el-Futuhâtu’l-Mekkiyye, 2/371; 3/164-165, 224. 
283İbnu’l-Arabî, el-Futuhâtu’l-Mekkiyye, 4/220. 
284İbnu’l-Arabî, el-Futuhâtu’l-Mekkiyye, 4/438. 
285İbnu’l-Arabî, el-Futuhâtu’l-Mekkiyye, 3/443; 4/438. 
286Hüsamettin Aksu, “Hurûfîlik”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/408; Çelebi Topaloğlu, Kelâm 

Terimleri Sözlüğü, 133-134. 
287 Hurûfîlik için bkz. M. Emin  Bozhüyük, “Hurûf”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1998), 18/397. 



78 
 

mührü makamının sahibi” olmasından ötürü kabul edilmektedir. İbnu’l-Arabî’nin kendisi 

ise Müslümanlar arasındaki velilik mührünün sahibi olmasından dolayı harflere bağlı 

bilgisini, gerçek menşee yani Hz. İsa’ya yöneltmiştir. Onun, harfleri “İsevi ilim” olarak 

adlandırmasının bir başka sebebi ise, Kur’ân-ı Kerîm’de Hz. İsa’nın “Allah’ın kelimesi”288 

olarak nitelendirilmesidir.289 

İbnu’l-Arabî, yapıtlarında sayı ve harflerin âlemdeki ortaya çıkışının ilahî yönden 

tezahür ve sırlar içerdiğini, harf ve sayıların unsurlarından yola çıkarak kişinin, 

mevcudiyetin ilahî gizemlerine mazhar olabileceğini bildirmektedir. Üstelik o, yapıtlarında 

cifr yönteminin gayba erişmede bir yöntem olduğunu ileri sürmüştür. İbnu’l-Arabî 

harflerin de topluluklardan bir topluluk olduklarını, ilahî buyruklarla sorumlu 

olabileceklerini ifade etmektedir. Kendi türlerinden peygamberlerinin varlığını bu harflerin 

zikrettiklerini ve onların zikirlerini sadece keramet ehlinin bilebileceğini söylemektedir. 

Tekrarları ile birlikte bu harflerin toplamının yetmiş sekiz olduğunu, “İman yetmiş küsur 

şubedir.” hadisinden yola çıkarak bu harflerin ne ifade ettiğini bilmeyen kişilerin imanın 

gizemliğine ulaşamayacaklarını savunmuştur. İbnu’l-Arabî, eserlerinde ebcedin alanı 

kapsamında olan harflerin ve sayıların gizemliğinden ve hususiyetinden bahsetmiş, 

hususen bir kısım ayetleri anlatırken işârî-bâtıni manalar yüklemiş, yer yer ebced ve cifir 

hesabı ile geleceğe yönelik birtakım bilgileri aktarmıştır.290 

İbn Teymiyye’ye nazaran geneliyle bâtınî tefsire dayalı cifr ve ebced hesabı ile 

Hurûfîlikle elde edilen bilgilerin doğruluğu olmayan hükümlerdir ve bu hükümler ümmet 

içinde bozgunluğu ortaya çıkarmaktadır.291 Ona göre Hurûfîliğin kaynağı büsbütün yabancı 

kültürlere dayanmaktadır. İbn Teymiyye hususen Yahudi gizemciliğinin ve Pisagorculuğun 

İbnu’l-Arabî fikri üzerinde tesiri bulunduğunu söylemektedir.292 

3.1.1.6. Ricâlü’l-Gayb Konusundaki Tenkidi 

“Ricâlü’l-Gayb” terimi Fars lügatinde “Merdân-ı Gayb, Merdân-ı Hüdâ”; Türk 

dilinde “gayb erenleri, üçler, yediler, kırklar” biçiminde zikrolunmaktadır. Arap ıstılahında 

 
288 en-Nisâ 4/171. 
289 Tahir Uluç, “İbnu’l-Arabî’de Mistik Sembolizm”, Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 7/16 

(2006, 151-190.  
290Krş. Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 136. 
291 Ahmed b. Abdulhalim b. Teymiyye, el-Buğyetu’l-murtad (byy. 1988), 321-323; krş. Seber, “Cifr/Ebced 

Metodunun Kur’ân Âyetlerine Tatbîki ve Ehl-i Beyt’le İlişkisi”, 246-247. 
292 Krş. Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 136. 



79 
 

“Ricâlü’l-Gayb”, “mestûrun (örtülü), mektûmûn (gizli) ve ahfiyâ (saklı olanlar)” gibi 

adlarla ifade edilmektedir.293 

 Muhyiddin İbnu’l-Arabî, evrendeki manzum işleyişine ihtimam eden bazı kişilerin 

olduğunu ifade etmektedir. Onun nazariyesinde mü’min ve dindar cin topluluğuyla294 

ilimlerini ve rızıklarını şehadet dünyasından değil de gayb dünyasından alan salihler 

“ricâlü’l-gayb” kısmında değerlendirilmektedir.295 Ancak bu ifadeler Kur’ân ve sünnette 

olmadığından dolayı İbn Teymiyye tarafından şiddetle tenkit edilmiştir.296 İbn Teymiyye, 

“ricâlü’l-gayb” mefhumunun gerek Kur’ân’da ve gerekse de hadislerde olmadığını, 

bununla beraber bu mefhumun ilk Müslümanlar ve mutasavvıflar tarafından da idrak 

edilmediğini ifade etmektedir. Bu sebeple ona göre mağaralarda ve dağlarda hayat süren, 

veli şahısların olduklarına inanılan “ricâlü’l-gayb” diye bir şey söz konusu olmamasının 

nedeni bunun kökünün bulunmamasına bağlanmaktadır. Müslümanları, “ricâlü’l-gayb” 

denilen kişilere değil sadece Allah’a güvenmesi hususunda ikaz etmektedir.297 Ona göre 

zâtlarına “ricâlü’l-gayb” denilenler, aslında cinlere işaret etmektedir. Çünkü Cin suresinde 

bir taraftan mü’min ve salih cinlerin varlığı aktarılırken diğer taraftan nankör ve kötü 

cinlerin de mevcudiyetinden bahsedilmiştir.298 

İbn Teymiyye, geneliyle İslâm dışı olarak değerlendirdiği “ricâlü’l-gayb” 

yorumlamasının mutasavvıflara Rafızilerden bulaştığını, bir diğer söylemle bu 

yorumlamanın Şii-İsmailiyye’den bulaştığına da değinmiş ve bunu kesin bir dille 

reddetmiştir.299 

3.1.2. Abdülbârî es-Sînôbî’nin “Firavun İman Üzere Ölmüştür.” İddiasına 

Reddiyesi 

Abdülbârî es-Sînôbî (ö. 1530) Hayâtu’l-kulûb adlı kitabında Firavun’un mü’min bir 

şekilde vefat ettiğini savunanları eleştirmektedir. Onun ifadesine göre bu fikir ilk olarak 

 
293 Süleyman Uludağ, “Ricâlu’l-Gayb”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 35/81. 
294 el-Cinn 72/11, 12, 15. 
295 İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/14. 
296 Bkz. İbn Teymiyye, Mecmûu fetâvâ, 11/433-444; krş. Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 107-

110. 
297 İbn Teymiyye, Mecmûatu’r-resâil ve’l-mesâil, 1/55-63; Uludağ, “Tasavvuf Karşıtı Akımlar ve İbn 

Teymiyye’nin Tasavvuf Felsefesi”, 63. 
298 Krş. İbn Teymiyye, el-Furḳân, 83. 
299 Süleyman Uludağ, “Ricâlu’l-Gayb”, DİA, 35/81; Uludağ, “Tasavvuf Karşıtı Akımlar ve İbn Teymiyye’nin 

Tasavvuf Felsefesi”, 63. 



80 
 

Fusûsü’l-hikem adlı kitapta savunulmaktadır. O, ifadesinde, İbnu’l-Arabî’nin Fusûsü’l-

hikem adlı kitapta kendisinden evvelki münafık ve sapkınlığı savunduğunu, te’vili geçerli 

olmayan bir rüya ile hareket ettiğini, Firavun’un bu topraklardan saf ve temiz bir şekilde 

göç ettiğini ileri sürdüğünü belirtmektedir. İbnu’l-Arabî’den sonra da mutasavvıflardan 

Halvetiyye onun düşünce ve fikrini destekleyerek tıpkı onun ifadesi gibi, “Firavun bu 

dünyadan tertemiz ve arınmış olarak gitmiştir.” demişlerdir. 

es-Sînôbî, İbnu’l-Arabî ve Halvetiyye’nin bu görüşlerini kabul etmemekte ve “Ey 

iman edenler! Biliniz ki tüm bunlar, Firavun’un küfür üzere öldüğünü kesin olarak belirten 

ve Kur’ân’daki yirmi iki surede zikredilen açık nasslar ile ümmetin her asır ve zamandaki 

icmaını inkâr etmek anlamına gelmektedir.”300 sözüyle inanan kişileri ikaz etmektedir. 

Sînôbî, Firavun’un iman edip Müslüman bir şekilde dünyadan göç ettiğini savunan 

İbnu’l-Arabî’nin, “Biz, İsrailoğullarını denizden geçirdik ama Firavun ve askerleri 

zulmetmek ve saldırmak üzere onları takip etmiştir. Nihayet (denizde) boğulma durumuna 

gelince Firavun gerçekten, İsrailoğullarının inandığı Allah’tan başka Allah olmadığına 

ben de iman ettim. Ben de Müslümanlardanım!” demiştir.301 İbnu’l-Arabî bu ayeti delil 

getirerek düşüncelerini ifade etmektedir. Lakin Sînôbî bunu inkâr ederek, “Şayet o, ayette 

geçen kelimelerin terkiplerinin inceliklerini en derin biçimde kavramış ve İslâm dininin 

kurallarını kabul etmiş olsaydı bu ayetin kendisinin lehine değil aleyhine bir delil teşkil 

ettiğini kesinlikle anlardı.” demek suretiyle İbnu’l-Arabî’yi cahillikle suçlamaktadır.302 

Hayâtu’l-kulûb kitabının sahibi bu biçimde itiraz yönelttikten sonra düşüncesini 

takviye etmek için Zemahşerî’nin (ö. 538/1144) el-Keşşâf adlı eserindeki ayetle irtibatlı 

yorumunu ele almaktadır. Değerlendirmesinde orada kimsesiz ve yardımsız bırakılan 

(mahzûl) Firavun, kabul edilmesini çok istediğinden dolayı tek anlamı üç kere ve üç 

değişik biçimde imanını tekrar etmiştir.303 Lakin bu iman kendisinden kabul edilmemiştir. 

Çünkü kabul vakti için çok geçti şeklinde ifade edilmektedir.304 

 
300 Nebî Abdülbârî b. Turhân b. Turmûş es-Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb (Manisa: İ. H. Kütüphanesi, Arşiv no: 45 

Hk 6245), 233b. 
301 Yûnus 10/90. 
302 Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb, 234a. 
303Firavun, “İman ettim; İsrailoğullarının inandığı Allah’tan başka ilah yoktur; ben de Müslümanlardanım.” 

demiştir. 
304 Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb, 234a. 



81 
 

Sînôbî, Zemahşerî’nin beyanatını aktardıktan sonra fikrini desteklemek için ulemanın 

görüş ve fikirlerine değinmektedir. Onun ifadesine göre âlimler, melekleri ve azabı açık bir 

biçimde görme esnasındaki iman ve tövbenin geçerli olmadığına kanaat getirmişlerdir. 

Mü’min suresindeki “Fakat azabımızı gördükleri zaman imanları kendilerine bir fayda 

vermeyecektir.”305 ayeti Firavun’un imanının kabul olmadığını desteklemektedir. Ek olarak 

rivayet edildiğine göre Firavun iman etmek için kullandığı sözü bir aracı kılarak gelecek 

olan belayı uzaklaştırmak niyeti ile söylemiştir. Zira onun niyeti bu sözle varlığın birliğini 

kabul ve Allah’ın rubûbiyyetini itiraf etmektir. Fakat bu sözü sarf etmesi kendisine hiçbir 

şekilde fayda sağlamamıştır. Yine aktarıldığına göre Firavun yoktan yaratıcı Allah’ın 

mevcudiyetini reddeden Dehriyye’ye mensup bulunmaktadır. İşte bu sebepten ötürü 

Firavun “Gerçekten, İsrailoğullarının inandığından başka Allah olmadığına ben de iman 

ettim. Ben de Müslümanlardanım!” demiştir.306 Lakin ona bu şekilde yapılan yarar 

sağlamamaktadır. Çünkü onun imanında şek ve şüphe bulunmaktadır. İşte bu nedenle 

Firavun, ölümün yaklaşması ve kendisine meleklerin açık bir biçimde zuhur etmesi 

cihetiyle iman ve tövbe olanağının ortadan kalktığı anda iman etmeye ve Allah’tan tövbe 

etmeye yönelince kendisine “Şimdi mi (iman ettin)! Hâlbuki daha önce isyan etmiş ve 

bozgunculardan olmuştun.”307 denilmiştir.308 

Firavun, boğulma esnasında yaptığı işlerin ne denli kötü olduğunu ve yeryüzünde 

bozgunluk çıkardığını anlamıştır. Dolayısıyla ayette geçen “bozgunculardan, fesat 

çıkaranlardan olmuştun” beyanı onun yeryüzünde bozgunluk çıkaranlardan olduğuna ve 

imanının makbul olmadığına işaret etmektedir. Zira o, küfür üzere bu dünyadan göç 

etmemiş olsaydı Cenâb-ı Hak onu bu biçimde zemmetmeyeceği hakkında genel bir kanaat 

oluşmuştur. Çünkü Allah Teâlâ iman eden bir kişinin geçmişte kalan küfür ve isyanını 

affetmekte ve zemmetmemektedir. Sînôbî bu düşüncesine Allah Teâlâ’nın, “Senden sonra 

geleceklere ibret olması için, bugün senin bedenini (cansız olarak) kurtaracağız.”309 

sözünün delalet ettiğini beyan etmektedir. Nakledildiğine göre Hz. Mûsâ (as.) kavmi 

İsrailoğullarına Firavun’un maf olduğunu bildirince onlar “Firavun öldüyse nerededir?” 

diye soru yöneltmiş ve bunun üzerine Allah Teâlâ denize emretmiş de onu ölü bir şekilde 

 
305 el-Mü’min 40/85. 
306 Yûnus 10/90. 
307 Yûnus 10/91. 
308 Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb, 234a-234b. 
309 Yûnus 10/92. 



82 
 

Kızıldeniz kıyısına atmıştır. Bunun üzerine İsrailoğulları Firavun’u görmüş ve öldüğüne de 

kanaat getirmiştir.310 

Bu konuda tartışma konusu olan bir ayette “Nihayet (denizde) boğulma durumuna 

gelince, (Firavun): “Hakikaten, İsrailoğullarının inandığı Allah’tan başka Allah 

olmadığına ben de iman ettim. Ben de Müslümanlardanım!” demiştir.”311 Ayetin gereği de 

Firavun’un imanının kabul ve geçerli bir iman olmadığını aktarmaktadır. Zira Firavun’dan 

bu ifadenin ortaya çıkması sadece ye’s hâlinde ve azapla karşı karşıya kalma durumunda 

vuku bulmuştur. Şu bir hakikattir ki ümitsizlik durumunda yapılan iman Müslümanların 

görüş birliğiyle makbul olmamaktadır. Hakikaten Allah Teâlâ Mü’min suresinde “Fakat 

azabımızı gördükleri zaman imanları kendilerine bir fayda vermeyecektir”312 

buyurmaktadır. Ayetin devamında “Yani azabımızı gördükleri zaman dilleriyle kabul 

etmeleri kendilerine bir menfaat vermemektedir.” demiştir.313 

3.1.3. Ebussuûd Efendi’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Eleştiriler 

Ebussuûd Efendi’nin (ö. 1574) yaşadığı dönemde İbnu’l-Arabî’nin meselesi toplum 

nezdinde hep tartışmalara sebep olmuştur. Nitekim onun verdiği bir fetvada “Fusûsü’l-

hikem içinde vâk’i olan kelimât şerî’at-ı şerîfe muhalif olup küfürdür.” söylemini 

savunanın akıbeti sual edilmiştir. O, soruya karşılık olarak daha evvel verdiği fetvalarında 

gösterdiği savunmacı tavrının tam tersi net şekilde “Şerîat-ı şerîfeye muhalif olan kelimât 

küfürdür demek müslime lâzımdır.” demiştir. Bu ve benzeri hallerde “tereddüd” etmenin 

de “tecdîd-i iman” gerektirdiğini beyan etmiştir. “Ben Şeyh Muhyiddin Arabî’nin 

keramatını görüp tutarım.” diyerek onun kerametlerini haklılık gerekçesi göstermektedir. 

“Fusûsü’l-hikem’de vâki olan kelimat-ı küfürdür demeyin.” fikriyle Fusûsü’l-hikem’deki 

mevcut olan her şeyi geçerli kabul edenler hakkında da “Ayni ile şeriat-i şerîfeye 

mütenakız kelimatın küfür idügine tereddüd edüb küfür demez ise küfür lâzımdır.”314 

biçiminde oldukça sert bir üslupla bir fetva vermiştir. 

Toplum içerisindeki var olan tartışmalara bu biçimde sert bir şekilde fetvalar veren 

Ebussuûd Efendi’nin diğer fetvalarda ise İbnu’l-Arabî’yi müdafi tavırlar ve davranışları 
 

310 Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb, 234 b. 
311 Yûnus 10/98. 
312 el-Mü’min 40/85. 
313 Sînôbî, Hayâtu’l-kulûb, 236a-236 b. 
314 Velî b. Yûsuf, Mecmûatü’l-fetâvâ, (İstanbul: Mft. Ktp. no: 178), 222a. 



83 
 

dikkatten kaçmamaktadır. Nitekim o, İbnu’l-Arabî’nin, Fusûsü’l-hikem adlı eserinde 

Firavun’un iman edip göç gittiği şeklindeki bir ifadenin, Fusûsü’l-Hikem’de var olan diğer 

bazı açıklamalarıyla çelişmesi hasebiyle İbnu’l-Arabî’ye ait olmadığını savunmuştur.315 O 

fetvalarındaki bu edasını Ma’rûzât’ında da devam ettirmiştir. Eserinde, “Tedâ'ifinde 

muntavî olan bazı makâlât-i hakka Hazret-i Şeyhin idüğüne iştibâh yoktur. Amma vücûh-i 

delâlâtdan bir vechile şer'-i şerîfe tevfîki mümkün değil kelimât anda iftirâ idüğüne, uluvv-

i şânı ve sâir kütüb-i meşhûresindeki tahkîk ve beyâni şâhid-i adldir. Ol kelimâtı idlâl içün 

bir Yahudi ilhâk etmek ma'rûfdur.” şeklinde cümlelerine yer vermiştir. Bu gibi 

nedenlerden ötürü de “Ol asıl kelimâtın mütâla'asından kemâl-i ihtiyât üzerine olmak 

mevâcib-i İslâmiyedendir.” şeklinde ifade beyan ederek Fusûsü’l-hikem müzakeresinden 

uzak durmayı söylemiştir. Ma’rûzât konularının hukuki karakteri nedeni ile padişah emri 

ile de artık bu gibi kargaşa ve tartışmaları sonlandırmaya çalışmıştır. “Nehy-i sultânî dahî 

sâdır olmuştur. Her vechile ictinâb dahi lâzımdır.” şeklinde cümlesini dile getirmiştir.316 

Bir diğer fetvasında Ebussuûd Efendi, İbnu’l-Arabî’nin bu iddialarının yoruma 

yönelik eserler olduğunu kaleme alanlardan birisinin de “Şeyh Mekkî” isminde biri 

olduğunu söylemiştir. “Sultan Selim Han ol merhum zamanındaki dönemde “Fusûsü’l-

hikem’in zâhiran şer’a muhalif kelimatın cem edüb cevaplar verüb tahminen yigirmi cüz 

kadarın bir mücelled telif eylemiş.” olduğunu, kendisinin de eseri görüp bizzat incelediğini 

ancak “vel vâk’i ihtida olunacak hâli yok gibi” bir durumda olduğunu belirtmiştir. İsmi 

geçen fetvanın son kısmında diğer fetvalardaki tavrı gibi, Fusûsü’l-hikem’e başka kişiler 

tarafından ilaveler yapıldığı yönündeki iddiasına yer vermiştir.317 

3.1.4. Sabri Efendi’nin İbnu’l-Arabî Tenkidi 

Sabri Efendi’nin (ö. 1954) yönelttiği tenkitlere bakıldığında aslında onun vahdet-i 

vücûdu tenkit etmesinin arka planında bu düşüncenin kabulünün yatacağı düşünüldüğü 

teolojik sakıncaların yattığı görülmektedir. Vahdet-i vücûdu reddetmek onu kavramaktan 

daha kolay olarak görmektedir. Burada iki başlık önem arz eder ki, bunlardan biri Allah’ın 

zâtının sadece vücûd olması hasebi ile alakalı hususlar olmaktadır. Bu insicamda 

mutasavvıflar ile düşünürler aynı eleştiriler ile karşı karşıya kalmaktadır. Bir diğeri ise 

sufilerin Allah’ın zâtı hakkında mutlak vücûd demeleri sebebiyle sadece mutasavvıflara 

 
315 Velî b. Yûsuf, Mecmûatü’l-fetâvâ, 227b. 
316 Velî b. Yûsuf, Mecmûatü’l-fetâvâ, 227b. 
317 Velî b. Yusuf, Mecmûatü’l-fetâvâ, 227a. 



84 
 

atfedilen eleştirilerdir. Bunlara kısaca bakıldığında Sabri Efendi, vahdet-i vücûdu kabul 

etmenin bir çeşit ateizm, panteizm, pankozmizm manası yüklendiğini düşünmektedir. Ek 

olarak vücûdun Allah’ın zâtı ile eşitlenmesi hâlinde bunu ilk evvel Allah’ın zâtının 

tanınmasına yol açacağı bilinmektedir. İlaveten her şeyin kendi varlığıyla kaim olduğu 

varlık olan Allah’ın gayr-i mukavvim şekli bir yönteme dönmektedir. Allah’ın zâtının 

mutlak vücûd biçiminde kabul edilmesi hâlinde ise vâcib-mümkün ayrışmasının ortadan 

yok olarak tenzîh-i ilâh boyutundan sıkıntıların gün yüzüne çıkacağını ve tevhide leke 

geleceğini savunmaktadır. Diğer taraftan Allah-âlem bağlantısı boyutundan da Allah’ın 

yaratıcı oluşunu ve yoktan yaratma biçiminde anlamaktan ötürü vahdet-i vücûdun zuhurcu 

yaratma anlayışını tehlikeli kabul edilmektedir. Ayrıca, Allah-âlem bağlantısının vahdet-i 

vücûdcuların savunduğu gibi bir cevher-araz bağlantısı değil yaratan-yaratılan yönünde bir 

ilişkisi olduğunu ortaya koymaktadır. İlaveten durumların caʻli meselesinde de dikkat 

çekildiği gibi vahdet-i vücûd metodu Allah’ı zorunlu fail durumuna düşürmektedir.318 

Sabri Efendi’nin ifadesine göre vahdet-i vücûdu kabul Allah’ı inkâr manası 

taşımaktadır. Çünkü vahdet-i vücûda göre Allah’ın zâtı sadece ve mutlak vücûd biçiminde 

kabul edilmektedir. Oysaki ne sırf ne de mutlak olarak vücûdun dış dünyada bir hakikat 

sahibi olması söz konusudur. O itibari bir mefhum olarak bilinmektedir. Bu hasep ile bu 

kavram kendi başına var olabilen bir şey bile değilken mutasavvıflar onun Allah’ın zâtı 

olduğunu ileri sürmektedir.319 Bu hâl Allah’ın kâin olmaksızın kevn, daha doğru bir anlam 

ile kâin olmama hasebi ile kevn ve mevcûd olmama durumu ile vücûd olmasına yol 

açmaktadır.320 

Sabri Efendi vahdet-i vücûd yönteminin tabii şekilde Allah’ın dünya dışında bir 

varlığının mevcut olmamasını gerektirdiğini iddia etmektedir. Bu haseple vahdet-i vücûdun 

ontolojisi panteizm ve pankozmizm yani âlemin Allah olması ve âlem dışında hiçbir şeyin 

var olmaması düşünceleri arasında gidip gelen sıkıntılı bir teolojiye sahip olmaktadır. Sabri 

Efendi’ye göre bu Allah-bilim, kimi vahdet-i vücûd karşıt görüşçüleri tarafından 

savunulduğu gibi hulûl ve ittihad barındırmamaktadır. Tam tersine Allah’ı âlemle 

birleştirmek ve akabinde de âlemi yok saymak sebebiyle Allah’ı kabul etmemek gibi daha 

da sıkıntılı bir anlayışa yol açmaktadır.321 Çünkü mutasavvıf âlemi varlığını kabulle 

 
318 Mustafa Sabri Efendi, Mevkıfu’l-akl ve’l-ilm ve’l-âlim min Rabbi’l-Âlemîn ve ibâdihi’l-mürselîn, (Beyrut: 

Dâru’l-İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1981), 3/111. 
319 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/112. 
320 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/104-104, 134. 
321 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/90-92. 



85 
 

beraber onun hakikatte Allah olduğunu ifade ederek inkâr etmeleri sebebiyle Allah ile 

âlemi birleştirmekte ve panteizm düşüncesine kaymaktadır. Panteizm ise Schopenhauer’ın 

(1788-1860) da ifade ettiği gibi Allah’ı kibarca inkârdan başka hiçbir şey olmamaktadır.322 

Diğer taraftan sufiler âlemi hayal kabul ederek onun bir hakikat barındırmadığını 

savunduklarından ötürü önce Allah’ı âlemle özdeşleştirip akabinde ise âlemi inkâr ile 

Allah’ı inkâr boyutuna gitmektedir. Oysaki âlemin varlığı isbât-ı vâcib için gerekliliği 

lazım değildir ve onu inkâr Allah’ı da inkâr manası taşımaktadır.323 

Vahdet-i vücûd metodunu kabul ile Allah’ın zâtını vücûda eşitlemek şeriat 

cihetinden Allah’ın zâtının bilinemezliği ile irtibatlı ve verilen haberi de inkâr manası 

taşımaktadır. Bu meselede Sabri Efendi hem mutasavvıfları hem de onlara bu meselede 

kaynaklık ettiğini düşündüğü düşünürleri tenkit etmektedir. Zira vücûd gerek mütekellimîn 

gerekse filozofların ve hatta sufiyye tarafından bedihi olarak kabul edilmektedir. Allah’ın 

zâtı vücûddur denildiği vakit O’nun bedihi olarak tanındığı manası ortaya çıkmaktadır. 

Bunlara ilave olarak Sabri Efendi Allah’ın zâtının sadece vücûd olmasının vücûdun 

bedaheti prensibi hasebiyle muhal olacağı şeklindeki klasik reddi de tekrar etmektedir. 

Allah’ın zâtının hiçbir biçimde bilinemez oluşuna bedel vücûdun bedihi oluşu bir zıtlığa 

sebep olmaktadır. Bu cihette bedihi olanın vücûd-i mutlak olduğu, vücûd-i hâs olmadığı 

biçimindeki savunma ise Sabri Efendi tarafından yeterli ve tatmin edici olarak kabul 

edilmemektedir. Çünkü eğer vücûdun özüne vâkıf olunabiliyor ise bu hâlde onun Allah’ın 

zâtı olmaması gerekmektedir. Eğer ki vücûdun özüne vâkıf değil iseler bilmedikleri bu 

hususu Allah’ın zâtı kılmaları garip görünmektedir.324 Sabri Efendi’nin bu meselede ileri 

attığı hususların hepsi zaten kelam eserlerinde zât-vücûd ayrımı ile alakalı klasik kelam 

uleması tarafından ileri sürülen ispatlardan oluşmaktadır. Bu sebeple Sabri Efendi’nin bu 

meselede yeni bir şey beyan etmediği görülmektedir.325 

Sabri Efendi’nin ifadesine göre vahdet-i vücûdun teolojik boyuttan sorunları arasında 

Allah-âlem irtibatı cihetinden ortaya çıkan sıkıntılar da bulunmaktadır. Bunların en 

mühimini vahdet-i vücûda göre yoktan var etmenin olmaması, tam tersine zuhur ve tecelli 

düşüncesinin savunulması oluşturmaktadır. Ona göre Allah âlemi yoktan var etmektedir. 

Dolayısıyla mutasavvıfların Allah-âlem irtibatını bir çeşit cevher-araz ilişkisi biçiminde 

anlamaları yanlış kabul edilmektedir. Onlar Allah’ı âlemin heyulası, âlemde var olan 
 

322 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/193. 
323 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/155. 
324 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/215. 
325 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/107-109, 145-146. 



86 
 

şeyleri ise bu heyulanın yansımaları biçiminde kabul etmektedir.326 Bu sebeple Allah-âlem 

irtibatı bir çeşit cevher-araz ilişkisine dönüşmüştür. Oysaki Allah herhangi bir durumun 

mahallî ya da bir mahallin hâli olmamaktadır.327 İlave olarak Allah-âlem irtibatının var 

etme ve daha ziyade yoktan yaratma şeklinde gerçekleşmesine pek çok ayet işaret 

etmektedir. Yani şer’i dil de vahdet-i vücûdun zuhur teorisine uygun bulunmamaktadır. 

Dolayısıyla mutasavvıfların vahdet-i vücûd düşüncesi yoktan var etmeye delalet eden bu 

ayetlerin de âdeta hurafeye dönmesine kapı aralamaktadır.328 

3.1.5. Alâüddevle Simnânî’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Tenkit 

Kübreviyye tarikatının önderi olan Alâüddevle Simnânî (ö. 1336),  vahdet-i vucûd 

meselesine eleştiriler yöneltmiştir. O, İbnu’l-Arabî’nin “merd-i azîmu’ş-şân” bir şahıs 

olduğunu benimsemekle birlikte vahdet-i vücûd meselesinde hataya düştüğünü ve onun bu 

düşüncesinin yanlış olduğunu belirtmektedir. Fikirlerini çeşitli ayet ve hadislerle 

kuvvetlendiren Simnânî vahdet-i vücûd kavramını benimseyenlere ayet ve hadisler ışığında 

aksi düşüncelerini ifade etmektedir.329 Simnânî İbnu’l-Arabî’den yüzyıl sonra, Simnân’da 

hayat sürmüş bir Kübrevi şeyhi olarak görülmektedir. Arapça ve Farsça dilleri olmak üzere 

tasavvufun değişik konularında doksan tane eser yazmış ve oldukça mürid terbiye etmiştir. 

Onun tasavvuf örfüne faydası hususen vahdet, letâif, ricâlu’l-gayb, vâkıa ve tecelli gibi 

meseleler olarak karşımıza çıkmaktadır. Ayrıca o, vahdet konusunu tenkit eden ilk 

mutasavvıf şahsiyet olarak bilinmektedir ve onun adı zikredildiğinde İbnu’l-Arabî’ye 

yönelik tenkit meselesi anımsanmaktadır. Alâüddevle Simnânî’nin eserlerine bakıldığında 

onun İbnu’l-Arabî’yi iki meselede tenkit ettiği görülmektedir.330 

Mutasavvıf eleştirmenlerin en önde gelenleri Simnânî, Abdulkerim el-Cîlî (ö. 1422), 

Ahmed Faruk Sirhindî İmam-ı Rabbânî  (ö. 1624) ve Şah Veliyyullah ed-Dihlevî (ö. 1762) 

gibi aynı bölgeden şahıslardır.331 Eleştiride bulunan bu kişiler,332 İbnu’l-Arabî'nin 

düşüncesinin bazısına ve üstelik onun malum adlandırmalarına eleştirel bir şekilde 

yaklaşmaktadır. Değilse bunlar, eleştirilerinde İbnu’l-Arabî'ye ters gerçek ifadeleri veyahut 

 
326 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/186. 
327 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/258-260. 
328 Sabri Efendi, Mecmûatü’l-fetâvâ, 3/256. 
329 Abdurrahman-ı Câmî, Nefehâtu’l-üns, çev. Lâmi’î Çelebi (İstanbul: 1270), 543. 
330 Kübra Zümrüt Orhan, “Ehl-i Tasavvufun İbnü’l-Arabî’ye Yönelik Tenkitleri”, Cumhuriyet İlahiyat 

Dergisi Aralık 2019, 23/2, 638-642. 
331 Yusuf Şevki Yavuz, “Hülûl (İslâm Düşüncesinde)”, DİA (Ankara: TDV Yayınları, 2011), 18/341-344).  
332 Süleyman Uludağ, Tasavvuf ve Tenkit (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014), 174-183. 



87 
 

değişik hakikatler yöneltmemektedir. Eserlerinde bu tür eleştirilerin yorumlamasını yapan 

araştırmacıların elde ettikleri ortak netice, bu soruna yanlış değerlendirmenin yol açtığı 

yönünde olmaktadır.333 

Diğer taraftan sufilerdeki bu değişik düşüncenin, biraz da içinde kaldıkları 

medeniyetin etkisiyle334 ortaya çıktığı düşünülmektedir. Bunun en mühim tezahürü, aynı 

tarikatın bölgelere göre değişiklik arz ediyor olmasından kaynaklanmaktadır. Zira sufiler, 

genelde toplum içinde çaba sarf eden kişiler olduğundan ötürü mahallî medeniyete bigâne 

kalmaları mevzu bahis olmamaktadır. Bir başka ifadeyle, her mutasavvıf toplum ya da kişi 

var olduğu ortama zahir noktasından ayak uydurmuştur. Ayrıca, kendi düzeninin temel 

prensipleri ile ters düşmediği müddetçe toplumun düşüncelerini aktarmakta engel 

olmadığını ifade etmişlerdir. Üstelik kimi zaman zahire adapte olma hususunda kendi 

temel prensiplerini yorumlayanlar da bulunmaktadır.335 

Alâüddevle Simnânî, âlemin Allah tarafından yoktan ve tedricî bir biçimde inşa 

edildiğini, Allah Teâlâ’nın, yalnızca “Muzhiru'l-Eşyâ” olmadığını, eşyayı yaratan olarak 

görüldüğünü, Hâlık’ın, yoktan inşa ettiği şeyin benzeri olmaktan münezzeh olduğunu, bu 

durumun tersine yani “Her şey O'dur.”, biçiminde vahdet-i vücûdcu düşüncenin İslâm'da 

konumlandırılacak bir yerinin bulunmadığını, İslâm’da geçmişten günümüze var olan bir 

Allah ile O'nun daha sonradan inşa ettiği yeri ve zamanı geldiğinde yok edebileceği bir 

mâsivânın bulunduğunu, İslâm’ın, vahdet-i vücûdu değil vahdet-i mabûdu beyan ettiğini 

belirtmektedir. Bu düşünceye göre Alâüddevle Simnânî, İbn Teymiyye ile aynı boylamda 

yer alır ve İbnu’l-Arabî'yi hakikatinde eleştirmektedir. Alâüddevle Simnânî’ye göre, en 

büyük veliden ortaya çıksa bile Kur’ân ve sünnetin onaylamadığı bir keşfin hiçbir önemi 

olmamaktadır. Diğer taraftan Alâüddevle Simnânî el-hazerâtu'l-hams nazariyesini beyanda 

ve olgun insan telakkisini kabul edip açıklamada İbnu’l-Arabî'den faydalanmaktadır.336 

Muhammed Bedirhan, Abdülgani Nablûsî’nin Vahdet-i Vücûd Müdâfaası başlığını 

taşıyan doktora tezinde, sufilerin vahdet-i vücûda ait tenkitleri kapsadığı kısımda 

Alâüddevle Simnânî’nin vahdet-i vücûda yönelik tenkitlerinden bahsetmiştir. Fakat burada 
 

333 İsa Çelik, “Tasavvufî Gelenekte Hazarât-ı Hams veya Tenezzülât-ı Seb‘a Anlayışı”, Tasavvuf Dergisi 
4/10 (2003), 175-178. 

334 Tarikatlar sosyal, siyasal ve şer’i renk ve kokulardan etkilenmişlerdir. Sadri Cemşi “Timurlular Dönemi 
Horasan’da Etkili Tarikatlar”, çev. Mustafa Altunkaya, İÜİFD 4/2  (2013), 228. 

335 Cağfer Karadaş, “Tasavvufta Peygamberlik Tasavvuru”, UÜİFD 19/1 (2010), 27-30, 36-38. 
336 Mustafa Akman, Muhyiddin İbnü’l-Arabî’ye Mutasavvıfların Yönelttiği Eleştiriler (Kırklareli: Kırklareli 

Üniversitesi, Sosal Bilimleri Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 443-445. 



88 
 

özellikle Alâüddevle Simnânî’nin, İbnu’l-Arabî’nin sarf ettiği vücûd-i mutlak mefhumuna 

yönelik tenkidi anlatılmış, Fütûhât’ta zikredilen eleştiri cümlelerine değinilmemiştir. 

Alâüddevle Simnânî’nin İbnu’l-Arabî’ye atfen son kanaati hakkındaki yargısı, Çihil 

Meclis’te var olan sözlerine dayanılarak alınmış, onun hayatının son evrelerinde Fütûhât 

haşiyesine sarf ettiği kelimelere rastlanmamıştır.337 

İbnu’l-Arabî vücûdu, zâtları var olan bir tür kategorisi olarak görmemektedir. 

Tersine o, vücûdu Kadîm’e münhasır kılar ve mahlûkata varlık ismini vermekten geri 

durarak onları mevcûd olarak adlandırmaktadır. Bir diğer üslupla İbnu’l-Arabî, vücûd ile 

mevcûdu temyiz ederek vücûd mefhumunu Hakk’ın var oluşuna bağlamaktadır. Ara sıra 

mahlûkat için vücûd ifadesinden faydalanılması, aralarındaki lafzi münasebet nedeniyle 

olmaktadır. İbnu’l-Arabî, gerçek mevcudiyetin, bir başka deyişle kendisine vücûd diye 

adlandırılabilecek biricik varoluşun Hak olduğunu “Vücûd Hakk’ın aynı olunca...”,338 “O 

mevcûdâtın aynıdır, zira vücûd O’dur”,339 “Hak, vücûd’dur, eşyâ ise vücûdun 

suretleridir.”340 gibi ifadelerle oldukça yinelemektedir. 

İbnu’l-Arabî ve taraftarlarına göre, Hakk’ın kesin varlığı, bu makamda, varlıkta 

ekseriyetlik, bileşiklik, nitelik, nispet ve hükmün var olmadığı şeklinde kabul edilmektedir. 

Bu hususta O’nunla ilgili olarak ifade edilebilecek tek husus, bütün niteliklerden sıyrılmış 

manasındaki mutlak varlık olmaktadır.341 İbnu’l-Arabî’nin vücûd-i mutlak ifadesiyle 

aktarmak istediği her türlü kayıttan beri olan Vâcibu’l-Vücûd olan Hakk’a işaret 

etmektedir. Bu nedenle bir manada vücûd-i mutlak ifadesi ile Vâcibu’l-Vücûd 

amaçlanmaktadır. İbnu’l-Arabî ve taraftarları, Allah mevzu bahis olduğu vakit O’nun 

varlığı ile durumu, yani varlığıyla zâtı ve hakikati arasında bir fark gözetmemektedir.342 

Alâüddevle Simnânî ise, “Vücûd âleminin üzerinde Melik-i Vedûd (Zât) âlemi vardır.” 

diyerek zât ile vücûdu değişik mertebeler olarak düşünmektedir.343 

Alâüddevle Simnânî, şu ifadelerde açıkça ifade edildiği üzere Allah’ın varlığını 

herhangi bir varlık kısmında değerlendirmenin yanlış olacağını belirtmiştir. O, “Vücûdu 

 
337 Bedirhan, Abdülgani Nablusî’nin Vahdet-i Vücûd Müdafaası, 175-182. 
338İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/473; 4/212;  
339 İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/109. 
340 İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/109; Kılıç, İbnu’l-Arabî Düşüncesine Giriş, 245-247. 
341 Ekrem Demirli, Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık (İstanbul: İz Yayıncılık, 2011), 204. 
342  Demirli, Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık, 209-213.  
343 Alâüddevle Simnânî, Medâricu’l-meâric minallâhi zi’l-meâric (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Aga 

Efendi Tanacan, nr. 22), 69b. 



89 
 

genel, özel ve mutlak olarak kısımlandırıp Vâcibu’l-Vücûd’u bunlardan birine eklemeye 

çaba gösterenin, Vâcib’in vücudunu ispat etmeye çalışırken yaptığı şey asıl itibari ile inkâr 

olacaktır. Zira onun mevcudiyeti akli bir kısımlandırmaya dâhil edilmeyecek ve akılla 

ölçülemeyecek kadar kıymetlidir.” şeklinde beyan etmiştir.344 

Bütün bu bilgilerden sonra ulaşılacak sonuç, İbnu’l-Arabî ile Alâüddevle 

Simnânî’nin vücûd-i mutlak mefhumuna atfettikleri mananın epeyce değişik yönleri 

bulunmaktadır. Esasında her ikisi de Hakk’ı çeşit çeşit kayıttan beri etmektedir. Fakat 

İbnu’l-Arabî, Allah’ın mevcudiyetini vücûd-i mutlak kavramıyla açıklamaya çalışırken 

Alâüddevle Simnânî sadece Vâcibu’l-Vücûd ve el-Vücûdü’l-Hakk ifadeleriyle anlatmayı 

uygun görmüş ve vücûd-i mutlak kavramına İbnu’l-Arabî’den farklı bir biçimde Hakk’ın 

fiilleri anlamını vermiştir. Bundan dolayı Alâüddevle Simnânî’nin bu meselede İbnu’l-

Arabî’ye yönelttiği tenkidinde haklı bir eleştirel yaklaşımda bulunulmadığı ortaya 

çıkmaktadır.345 

Alâüddevle Simnânî’nin İbnu’l-Arabî’nin vahdet anlayışına yönlendirdiği ikinci 

tenkidi ise, Fütûhât’ta yer alan, “Eşyanın aynı olduğu hâlde onu izhar eden zâtı tesbih 

ederim”.346 cümlesidir.347  

Bu kısımda Alâüddevle Simnânî’nin bu söz ile ilgili eleştirilerinin nedenine 

değinilecektir. 

Şeyh Alâüddevle Simnânî, Muhyiddin İbnu’l-Arabî’nin Fütûhât’ının haşiyesinde, 

“Eşyanın aynı olduğu hâlde onu izhar eden zâtı tesbih ederim.” ifadesinin yanına şu 

cümleyi yazmıştır: “Ey dalalete düşmüş ( لاضلا ) ve insanları da dalalete sürükleyen ( لضملا ) 

şeyh! ‘Eşyanın aynı olduğu hâlde onu izhar eden zâtı tesbih ederim.’ cümlesini yazarken 

kaleminden hayâ etmedin mi? Eğer haşiyelerde senin el yazını görmeseydim bunun senin 

yazdıkların olmadığına kanaat ederdim. Fakat bunun senin ifaden olduğunu fark edince ve 

özellikle de taraftarlarının Fütûhât-ı Şeytâniyye’ni ve Fusûsü’l-hikem’de kâfirlerin bile 

kendi taptıklarına söylemekten utandıkları şeylerle şerh ettiklerini işitince öne 
 

344 Simnânî, Kitâbu’l-Kudsiyyât (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Şehit Ali Paşa, nr. 165), 188a. 
345 Simnânî’nin vücûd-i mutlak ile taayyün-i evvel ve sânî mertebelerini kastediyor oluşu için bkz. Necdet 

Tosun, İmâm-ı Rabbânî Ahmed Sirhindî: Hayatı, Eserleri, Tasavvufî Görüşleri (İstanbul: İnsan Yayınları, 
2009), 93. 

346 İbnu’l-Arabî, Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/508. 
347Mustafa Kara, Ertuğrul, İsmâil Fennî, Vahdet-i Vücûd ve İbnu’l-Arabî (İstanbul: İnsan Yayınları, 2008), 

203-204. 



90 
 

sürebileceğim hiç bir gerekçem kalmadı. İçinde yaşadığımız hayat, Resulullah’ın (s.a.s.) 

ümmetinin, senin, bu ümmetin havâssından olan muhakkik sufilerden olduğuna dair 

düşünceleri sebebiyle senin süslü ifadelerine ( تافرخزم ) aldanıp dalalete dalmamaları için 

senin dalalet ehli bir kişi olduğunu söylememi lazım kılmaktadır. Beni senin bütün 

eserlerini okumaktan men eden ve senin hakkında senin taraftarlarına şöyle diyen İbn 

Teymî’ye methiyeler düzüyorum: ‘Ey en sapık önderin tabileri! Bir kimsenin, bırakın 

şeyhinizin dışkısı şeyhinizin aynıdır ifadesini kullanmayı, şeyhinizin sakalının aynıdır 

dediğini işitseniz bile bunu kabul edip o kişiye tolerans göstermeniz mümkün müdür? Aklı 

başında bir mü’min nasıl olabilir de Mûcid ve Hallâk olanın varlığın aynı olduğunu ifade 

eden bir kişiye inanabilir?’ Allah Teâlâ bilgisiz ve nankör kişilerin sözlerinden 

münezzehtir. Senin dalaletini açığa çıkardığı için Allah’a hamd olsun.” şeklinde ifade 

etmektedir.348 

3.1.6. İmam-ı Rabbânî’nin İbnu’l-Arabî’ye Eleştirileri 

Nakşibendîliğin Müceddidi kolunun piri olan İmam-ı Rabbânî (ö. 1624) İbnu’l-

Arabî’yi nazariye bakımından tenkit etmiştir. Fakat ona karşı hürmetini de her daim 

belirtmiştir.349 İmam-ı Rabbânî’nin Alâüddevle Simnânî’den alıntılayıp olgunlaştırdığı 

vahdet-i şuhûd ile vahdet-i vücûd arasındaki irtibatın aslında bir değişikliğin olup olmadığı 

şeklinde münakaşalar bulunmaktadır. İmam-ı Rabbânî, kendisinden sonraki birçok 

mutasavvıfın, İbnu’l-Arabî İmam-ı Rabbânî münakaşasına dâhil olduğu ve bu iki 

şahsiyetten birinin tarafında durmaktadır.350 

İmam-ı Rabbânî, İbnu’l-Arabî’nin tevhid düşüncesini tenkit etmiştir. İbnu’l Arabî’yi 

ve eşdeğeri olan birçok kişiyi önemsemezken bizzat kendi şahsı için manevi bir derece 

iddia etmesi ise sert reaksiyonlara kapı aralamıştır. İşte bu reaksiyon belli bir vakitle yoğun 

bir reddiyenin ortaya çıkmasına sebep olmuştur.351 

 
348Âsım Efendi, Kāmûsu’l-Muhît Tercümesi, haz. Mustafa Koç (İstanbul: Türkiye YEKBY, 2014), 6/5447 

vd. (Ayn maddesi). 
349 Ebu’l-Hasan Ali en-Nedvî, Müceddid-i Elfisânî İmam-ı Rabbânî, çev. Y. Karaca (İstanbul: Kayıhan 

Yayın, 2005), 311-313. 
350Cavit Sunar, Vahdet-i Şuhud, Vahdet-i Vücud Meselesi: İmam Rabbânî, İbnu’l-Arabî  (İstanbul: A.A.Vakfı 

Yayın, 2006), 19. 
351Michel Chodkiewicz, “İbnu’l-Arabî’nin Öğretisinin Osmanlı Dünyasında Karşılanışı”, Osmanlı 

Toplumunda Tasavvuf ve Sûfîler, haz. Ahmet Yaşar Ocak, (Ankara: TTK Yay., 2005), 103. 



91 
 

İbnu’l-Arabî’nin şekillendirdiği “vahdet-i vücûd” kavramını tenkit etmekle beraber 

bu fikirle alakalı veli-nebi kıyası, keşf, ilham, rü'yet gibi başka bazı nükteleri de Ehl-i 

Sünnet itikadına ters olduğu düşüncesiyle tenkit etmiştir. Bu nüktelerin evvelinde ise irade 

konusu bulunmaktadır. Ayrıca İmam-ı Rabbânî, İbnu’l-Arabî’nin ad ve sıfatların zâtın 

aynısı olduğunu, Allah ile âlem arasında ayniyet ve bu nedenle teklik düşüncesinde 

bulunduğunu söylemektedir. Ayrıca vacip varlık ile muhtemel varlığın ittihadı, Allah'ın 

âlemi varlığıyla kapsadığı, cehennem erbabına yönelik azabın daimî olmadığı yönündeki 

düşüncelerini de yanlış kabul etmektedir. Bunlara örnek olarak İmam-ı Rabbânî, 

cehenneme yönelik ifadesinde dünyada rahmet, tüm inanan ve inanmayanları kuşatsa da 

ebedî hayatta sadece mü'minleri kuşatacağını ifade etmektedir. Üstelik onu, tasavvufi terim 

olarak sufinin İslâmi hükme ters düşünce ve fiilleri manasına gelen şathiye meselesinde de 

tenkit etmektedir. İmam-ı Rabbânî, pek çok mutasavvıf gibi İbnu’l-Arabî de bu ve benzeri 

birçok konuda hakikat ehlinin ana düşüncesine ters düştüğü352 için yanlış olduğu kanaatine 

varmıştır. Bu hususta aklın kavrayamadığı, ulaşmadığı ve yanlış metotlarla ifade ettiği 

meselelerde birtakım şüphelerde bulunmuş ve bunları aktarırken elbette ki yanlışa 

düşmüştür. 

İmam-ı Rabbânî’nin İbnu’l-Arabî ve vahdet-i vücûd görüşünü tenkit etmesinin arka 

planında, yaşadığı zamanda Hindistan'daki siyasi, dinî ve toplumsal eserin izlerine 

rastlanılmaktadır. Zira Sirhindî, vahdet-i vücûdun, dinleri bir araya getirme projesine 

mutabık bir alt zemin olabileceği kuşkusunu barındırmaktadır. Onun İbnu’l-Arabî ve 

vahdet-i vücûd tenkidi ise aslında iki yere atfedilmektedir. Bunların ilki, tecrübi boyutla 

ilgilidir. Ona göre İbnu’l-Arabî, tasavvufi bilginin nihaisi olan kulluk mertebesini elde 

edemeden tevhid mertebesinde kaldığından dolayı onun vahdet-i vücûd ile sona eren 

gözlemi noksan ve kusurludur. İbnu’l-Arabî'nin bundan daha da büyük hatası, ömür 

sürdüğü tasavvufi deneyiminin üzerine varlığın tekliği biçimindeki teorik ve ideolojik bir 

hareket tarzı kurmasına bağlanmaktadır.353 İkincisi ise rasyonel boyutla ilgilidir ki, bu ise 

vücûd ve âdem, zâtın ad ve niteliklerle bağlantısı, Allah ile kâinatın tekliği gibi oldukça 

fazla meselede vahdet-i vücûdun hatalı neticeleri olduğu düşüncesine dayanmaktadır. Bu 

 
352 Ebû Hayyân, Tefsiru'lBahru’l-Muhit, 2. bsk. (Dâru’l-Fikr 1983), 3/449. 
353 İsa Çelik - Birol Yıldırım, “Hanefî-Mâturîdî Ekolünden Gelen Şeyh Ahmed Sirhindî/İmâm-ı Rabbânî’nin 

Üç Alandaki Mücâdelesi (Vahdet-i Vücûd-Dinlerin İttihâdı-Râfizîlik)”, IV. Uluslararası Şeyh Şabân-ı 
Velî Sempozyumu -Hanefîlik-Mâturîdîlik (05-07 Mayıs 2017), c. 1, Kastamonu Üniversitesi Yay., 
Kastamonu 2017, 494. 



92 
 

sebepten Sirhindî'nin büyük miktarda tasavvufu, umumda hakikatin hususta ise Ehl-i 

Sünnet âlimlerinin esas unsurları ile ahenkli bir hâle getirmeye çalıştığı izlenilmektedir.354 

3.1.7. Ali el-Kârî’nin İbnu’l-Arabî’ye Yönelttiği Eleştiriler 

Ali el-Kârî’nin (ö. 1605) genel manada tasavvufun olmasa bile İbnu’l-Arabî 

metodundaki tasavvufi düşüncenin büyük muhaliflerinden biri olduğu bilinmektedir. O, 

gerek Firavun’un meselesi ve gerekse vahdet-i vücûd meselesine reddiye amacıyla bir eser 

kaleme almıştır. Kitabında Fusûsü’l-hikem’i göz önünde bulundurarak eleştiriler yöneltmiş 

ve neredeyse her fasla bir bölüm ayırarak 24 meselede eleştirilerini sıralamıştır. Tenkit 

edilen hususların çokluğuna karşın içerik ve seviye olarak İbn Teymiyye’yi geçtiğini ifade 

etmek mümkün görünmemektedir. İbnu’l-Arabî aleyhinde olan kişilerin İbn Teymiyye’nin 

yapıtlarından ziyade bunun gibi onlardan daha sade yapıtlarla konuya karşı çıkmaları 

hususu karşımıza çıkmaktadır.355 O, İbnu’l-Arabî’ye yönelttiği eleştirilerde insaflı ve ılımlı 

davranmaktadır. Ali el-Kârî, itirazlarından birkaçını farklı şekillerde ele almaktadır. 

Bunlar, İbnu’l-Arabî’nin Âdem Fassı’nda “Göz bebeği insan için ne ise Âdem de Allah 

Teâlâ’ya nispetle odur.” demektedir. Ali el-Kârî bu sözü mahzurlu bir ifade olarak 

görmektedir. Zira Allah Teâlâ Âdem’i var etmeden evvel de görmektedir. İbnu’l-Arabî’nin 

bu ifadesini Ali el-Kârî İslâmi bir düşünce olarak görmemektedir. Ve yine Âdem Fassı’nda 

İbnu’l-Arabî “Ezelî hadis, daimî ve ebedî doğuş…” şeklinde ifade etmektedir. Cihanın 

başlangıcının olmamasına inanmayı Ali el-Kârî küfür olarak görmektedir. Onun ifadesine 

göre İbnu’l-Arabî İslâm inancına mutabık olmayan söylemleri aktarmıştır. Ali el-Kârî, 

Firavun iman üzerine ölmüştür sözünü yanlış ve hatalı bulmaktadır. İbnu’l-Arabî Üzeyr 

Fassı’nda şöyle demektedir: “Peygamberlerin veliliği peygamberliğinden üstündür.” Bu 

söyleminden ötürü Ali el-Kârî İbnu’l-Arabî’ye kâfirlik nispet edilemeyeceğini 

aktarmaktadır. Zira mutasavvıflar bu mesele hakkında farklı görüşler ileri sürmektedir. 

Asıl itibarıyla meselenin hakikati: “Resulün velayeti, risâletinden üstündür.” İhtilafın 

odağında olan konu peygamberliği anındaki veliliği olmaktadır. Peygamberlikten evvelki 

velayeti peygamberlikten makam olarak üstün görmek doğru kabul edilmemektedir. Bu 

 
354Abdullah Kartal, “İmâm-ı Rabbânî’nin Vahdet-i Vücûd Eleştirisi ve Tarihsel Arka Planı”, Uludağ Ü. 

İlahiyat Fak. Dergisi 14/2 (2005), 59-80. 
355 Kara, “İbn Teymiyye’ye Göre İbnu’l-Arabî”, 150. 



93 
 

tutum ise Ali el-Kârî’ye açık bir şekilde küfür olarak kabul nitelendirilmektedir. Ali el-

Kârî İbnu’l-Arabî hakkında, “Ne münafık ne de evliyadır derim.” demiştir.356 

3.1.8. Şah Veliyyullah Dihlevî’nin Eleştirileri 

Şah Veliyyullah Dihlevî’nin (ö. 1762) her dem, gerek hayatında ve gerekse 

eserlerinde gizemli bir üslup barındıran ve ifadesiyle tasavvufi ve felsefi fikirdeki sudûr 

nazariyesi ve vahdet-i vücûd hareketinden oldukça uzak olmadığı bilinmektedir. Aynı 

zamanda o vahdet-i vücûd ile vahdet-i şuhûd öğretisini bütünleştirme atılımında bulunmuş 

ilk zât olarak öne çıkmaktadır. Şah Veliyyullah, Sirhindî ve İbnu’l-Arabî'nin varlık 

düşünceleri arasında mevcut olduğu zannedilen tezatlıklar, hususen, bir terimler meselesi 

olup, konunun mahiyeti ile irtibatlandırılmaktadır.357 O, hakikatlerin mümkinatını, hakiki 

mevcudiyetler olmadığını, İbnu’l-Arabî'nin de ifade ettiği gibi mevcut olan şeylerin değişik 

biçimleri olarak vâcibu'l-vücûd olan hakikatte gün yüzüne çıkmıştır. Şah Veliyyullah 

Dihlevî ifadesinde, vahdet-i vücûdun zamanla yanlış değerlendirilmesinden dolayı, İbnu’l-

Arabî'nin düşüncelerinin kusurlu izah ve hatalı yorumlamalarına dayandığına dikkat 

çekmektedir. Ona göre özünde sadece Sirhindî'nin kendi şahsı değil, İbnu’l-Arabî'nin 

taraftarları da bu denli bir hataya düşülmesinde sorumlu tutulmaktadır. Vahdet-i vücûd ve 

vahdet-i şuhûd görüşlerini tekrardan ele alan Şah Veliyyullah, bu meselede özellikle 

Sadreddin Konevî (ö. 1274) ve Abdurrahman Câmî'yi (ö. 898/1492) sorumlu tutmaktadır. 

O, Mektûbât adlı eserinde İbnu’l-Arabî'yi hatalı, eksik anlatmasından ötürü de kendi 

müjdecisi olarak gördüğü Sirhindî'yi ayıplamaktadır. Dihlevî, buna ek olarak İbnu’l-

Arabî'yi izah etmek amacıyla İmam-ı Rabbânî’nin geliştirdiği metotların yerine onun 

teknik ıstılahlarını ele almayı tercih etmiştir. Şah Veliyyullah’a göre İmam-ı Rabbânî, şahsi 

görüşlerine tabi olarak fikirde hataya düşmüştür. Onun, İmam-ı Rabbânî’nin İbnu’l-

Arabî'den farklılık arz ettiği konularda hemen İbnu’l-Arabî lehine taraf tutması anlam 

taşımaktadır.358 

Dihlevî, İbnu’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd metodunu tasavvufi düşüncesinin meşhur 

olan Şeyh Ahmed Sirhindî’nin düşüncesinin vahdet-i şuhûd ögesiyle uzlaştırma gayretine 

bürünmüştür. İki düşünce arasındaki anlaşmazlığın lafzi olduğu, hakikatinde her iki 

 
356 Haydar Yıldırım, Ali el Karî’nin Kelami Görüşleri, (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2002), 83-85. 
357Hüseyn Hilmi Işık, Tam İlmihal Saâdet-i Ebediyye, 130. baskı, (İstanbul: Hakîkat Kitâbevi, 2014), 92-93.  
358Muhammed Kızılgeçit, “Şah Veliyyullah Dihlevî’nin (1703-1762) Bazı Tasavvufî Görüşlerine Felsefî Bir 

Bakış”, Tasavvuf Dergisi 7/16 (2006), 191-210.  



94 
 

teorinin de aynı hedefi barındırdığı ortaya çıkarılmıştır. Dihlevi görüşünde vahdet-i vücûd 

gibi tecelliyât da önemli bir kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. O, bu metodu Allah’ın 

kendini ifşa etmesi sebebiyle ateşten çıkan parıltılar biçiminde açıklamaktadır. Onun 

ifadesine göre tecelliyât değişik anlamları barındırmaktadır. Kişi, Allah’ın şekli diye hayal 

ettiği suret üzerine yoğunlaştığında, kendi akidesine mutabık bir şekil ortaya çıkmaktadır. 

Bu şekil de Allah’ı görmüş olduğu bir araç hâline dönüştürmektedir. İnsanların veya 

meleklerin ulvi bir hususiyet elde etmek ve buna erişmek için bir çaba sarf ettikleri manevi 

yoğunlaşma, kişinin nefsini yok etmek cihetiyle kendini bu noktaya odaklaması hâlinde 

tecelli gerçekleşmektedir. Yüce Allah’ın peygamberleri görevlendirmesi kişilerin dünya ve 

ahirette güzel bir yaşam sergileyebilmesi için onlara vahiyleri tebliğ etmesi de bir tür 

tecelli olarak karşımıza çıkmaktadır. Allah, peygamberlik görevini sonlandırdıktan sonra 

âlem-i misal olarak tecelli etmektedir. Allah, kendini doğrudan izhar ederken bu tecelli 

aynada yansıyan bir eşyaya benzemektedir. Dihlevî, tecelli metodunu açık bir biçimde 

Allah’ın tezahür etmesi anlamında kullanmaktadır. Gerçekleşmesi olağan olmayan bu 

metodu, hareket noktası olarak, Kur’ân’da geçen “Allah’ın dağa tecelli etmesi”359 ayetine 

dayandırılmaktadır. Hâlbuki buradaki tecelli, Allah’ın zâtının değil, azamet ve kudretinin 

emr-i iradesinin dağa tecelli ettiği biçimde yorumlanmaktadır.360 

3.1.9. Diğer Eleştiriler 

Abdulkerim el-Cîlî (ö. 1248) ilim-malum münasebeti bağlamında eleştiriler 

atfetmektedir. Bu minvalde İbnu’l-Arabî'nin vahdet-i vücûd nazariyesini tenkit edenlerden 

bir diğeri de sufi mizaç bir neşveye malik fakat tasavvufun felsefi şekline soğuk ve 

mesafeli davranan el-Kârî’de yer almaktadır. Ayrıca vahdet-i vücûd aleyhinde eleştirel bir 

tutum sergileyen Sühreverdiyye tarikatının Zeyniyye kolundan Zeynuddîn Hâfî’ye (ö. 

1435) göre İbnu’l-Arabî’nin Fütûhât’ında ve Füsûs’unda sergilediği vahdet-i vücûd 

düşüncesi yerinde bir anlayış olmamıştır. Hâfî, ilaveten İbnu’l-Arabî’nin “veliliğin en son 

mütekâmil temsilcisi” (hatm-i velâyet) olduğu ile Firavun’un imanlı bir şekilde öldüğüne 

dair düşüncelerine de tepki göstermiştir. Ayrıca onun kendisini hatm-i velâyet tarzında 

tanıtmasını da şathiye olarak görmüştür. Zeynuddîn Hâfî, veliliğin nihai mütekâmil 

yöneticisinin geleceği taahhüt edilen Muhammed el-Mehdî olduğunu ifade etmiştir. Yine 

 
359 el-A’râf 143. 
360 İsmail Bulut, Şah Veliyullah Dihlevi’nin Kelami Görüşleri (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007), 48-52. 



95 
 

onun belirtmesine göre imân-ı ye's durumundaki Firavun’un imanı geçerli kabul 

edilmemektedir.361 

Ehl-i Sünnet’e göre Firavun’un imanı ümitsizlik hâlinde yapılan iman olup bu 

şekilde yapılan iman fayda vermemektedir. Ehl-i Sünnet’in bu düşüncesini aktaran 

Kutbuddinzâde İznikî (ö. 1480) ise, İbnu’l-Arabî'nin bazı fikirlerinin kritik manada görüş 

ayrılıklarına sebebiyet verdiğini ifade etmiştir. Fakat Firavun’un imanının geçerli 

olmadığına dair epeyce delilin bulunduğunu ifade eden İznikî, Firavun’un imanının geçerli 

olmadığını net bir üslupla söylemektedir. Bunula beraber, İbnu’l-Arabî'nin mevzu bahis 

beyanının sebeplerinin olabileceğini, kendisinin de bunların farkında olup gördüğünü 

söylemiş, üstü kapalı bir şekilde herhangi bir eleştiride bulunmamıştır.362 

Bu hususta Kur’ân-ı Kerîm bütünlüğüne ters düşen Firavun’un tâhir ve mutahhar 

olarak öldüğü iddiasında bulunanların başında İbnu’l-Arabî'nin olduğu bilinmekte ise de 

onun bu şekilde bir düşünceye sahip olup olmadığı da tartışılmaktadır. Aynı zamanda 

Abdulvehhâb eş-Şa‘rânî'ye (v.973/1565) göre İbnu’l-Arabî bu meselede bir iftiraya maruz 

kalmıştır.363 

Tekfir bahsi dinî gruplar ve kişiler nezdinde ele alındığında bu tip eleştirel tutumun 

sosyolojik ve psikolojik tavırdan geldiği eleştirilen kişilerin tekfirciliğinde açıkça 

anlaşılmaktadır. Muhyiddin İbnu’l-Arabî nezdinde genel eleştirel tutumun onun vahdet 

düşüncesi ekseninde oluşmasının nedeni dış etkenlerden etkilenmiş olduğu iddiası rağbet 

görmektedir. Menfi bir tutumun sonucunda olgu olarak karşımıza çıkan vahdet-i vücûdun 

ele alınması zikredilen sebebin yanı sıra konunun tam izah edilmesine bağlamayı mümkün 

kılmaktadır. 

3.2. İbnu’l-Arabî’yi Savunanlar ve Fetvaları 

İbnu’l-Arabî’nin ortaya koymuş olduğu görüşler, birçok ulema tarafından ihtilaf ve 

kargaşaya sebebiyet verdiği gibi yetkin bir âlim topluluğu tarafından da geçerli ve takdire 

 
361Reşat Öngören, “Ahmet Avni Konuk”, TDV (İstanbul: TDV Yayınları, 2002), 26/180-182.  
362 Mahmut Çınar, Ye’s ve Be’s Halinde İmanın Hükmü: Firavun’un İmanı Örneği MÜİFD 2/41 (2011), 136. 
363Mustafa Akman, Celâleddin ed-Devvânî ve Ahlâkî, Siyâsî, Felsefî, Tasavvufî ve Kelâmî Görüşleri 

(İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017), 266-275.  



96 
 

şayan görülmüştür. Onunla alakalı ortaya konan eleştiri ve tekfir konuları, ileri sürdüğü 

düşüncelerin itikadi boyuttan bir sıkıntı teşkil edip etmediği hususuna dayanmaktadır.364 

Bu meselede ortaya konan çalışmalar onun hakkında hususi fetvalar ortaya çıktığını 

beyan etmektedir. Mesela Osman Yahya, mesele ili ilgili yaptığı kapsamlı ve geniş 

araştırmasında İbnu’l-Arabî hakkında ortaya konan fetvaları kronolojik bir şekilde 

listelemiş ve şema şeklinde eserinde zikretmiştir. Bu bilgiye istinaden İbnu’l-Arabî 

hakkında Hicri 629 senesinden 1135 senesine kadar yüz seksen bir fetva verilmiştir.365 Bu 

fetvalardan hareketle İbnu’l-Arabî düşüncesini müdafaa etmek amacıyla kaleme alınan on 

iki meşhur zâtın fetvalarına yer verilecektir.  

3.2.1. Ebu’l-Kâsım Abdullah b. Hasan el-Beyzâvî 

Beyzâvî  veya Kadı Beyzâvî olarak tanınmaktadır. İranlı bir hukukçu, bilim insanı ve 

Şafii-Eş'ari müfessiri olduğu bilinmektedir. Tam ismi Abdullah b. Ömer b. Muhammed 

Nasıruddin Beyzâvî’dir. Şiraz civarındaki Beyda kasabasında dünyaya gelmiş ve orada 

yetişmiştir. İlerleyen dönemde Tebriz'e gitmiş ve oraya yerleşmiştir. 1286 yılında ise 

Tebriz’de vefat etmiştir. O, İbnu’l-Arabî’nin eserlerine baktığında eserleri hırçın 

okyanuslara benzetmektedir. Eser muhtevasındaki cevherlerden ötürü ne başlangıcının ne 

de sonunun bilinebileceğini düşünmektedir. Aynı zamanda hiç kimsenin İbnu’l-Arabî’nin 

kitaplarına benzer kitapları almanın nasip olmadığına değinmektedir. Bununla beraber 

Allah Teâlâ onun eserlerinin kıymetini bilmeyi sadece hak edene bağlamıştır. İbnu’l-

Arabî’nin yapıtlarındaki bir diğer husus, onları okuyup incelemeye devam eden kişiler 

anlaşılması oldukça zor konu ve meseleleri rahatlıkla çözebilmektedir.366 

Ebu’l-Kâsım Abdullah b. Hasan el-Beyzâvî tarafından  İbnu’l-Arabî’yi savunma 

kastı ile yazılan bir fetva, Eş’arî kelamcısı ve Şafii fakihi ve tefsir yazarı olan Nâsirüddin 

Ebû Saîd Beyzâvî’ye (ö. 685/1286)367 atfedilmiştir. Fakat bu iki şahsın künyelerindeki 

 
364 Ferid Kam, Vahdet-i Vücûd ( İstanbul: Kapı Yayınları, 2015), 80-98. 
365Osman Yahya,  el-Mukaddemât min Kitâbi Nassi’n-Nüsûs fî Şerhi Füsûsi’l-Hikem” tasnif: Şeyh Seyyid 

Haydar Amulî (Beyrut: Müessesetu’t-Târîhi’l-Arabî, 2005).  
366Süleymaniye Kütüphanesi Nâfiz Paşa bölümündeki 685 numaralıda bulunan fetvanın, tefsir ve tavâli‘ 

sahibi Kadı Beyzâvî tarafından yazıldığı aktarılmaktadır. Bkz. Süleymaniye Kitap, Nâfiz Paşa, no: 685, 
vr. 2b-3a. Fetva ile ilgili ayrıca bakınız; Süleymaniye Ktp., Halet Efendi, no: 271, vr. 33b-34a; Lâleli, no: 
3720/9; Hacı Mahmud Efendi, no: 2522. 

367 Yusuf Şevki Yavuz, “Beyzâvî”, DİA, (İstanbul: TDV Yayınları, 1992) 6/100-103. 



97 
 

değişiklik, mevzu bahis olan fetvanın, tefsir yazarı Beyzâvî’ye ait olma olasılığını 

zayıflatmaktadır.   

Beyzâvî fetvasında İbnu’l-Arabî’nin ilmen ve hâlen bir tarikat şeyhi olduğunu ve 

zahiren ve bâtınen hakikat ehlinin imamı olduğunu kabul etmektedir. Çünkü İbnu’l-Arabî 

tasavvufa ve marifete ait hususları her yönüyle yaşayarak bunlara hayat vermiştir. Onun 

değeri ve yüceliği hakkında düşünen kimsenin işin içinden çıkamayacağını belirten 

Beyzâvî, onu rüzgârların etkileyemeyeceği kadar büyük bir buluta benzetmektedir. Bundan 

dolayı dualarının yedi kat gökyüzüne ulaştığını ve dualarının bereketi afakı doldurduğuna 

ayrıca değinmektedir. En nihayetinde Beyzâvî İbnu’l-Arabî hakkında bir şeyler söylemekte 

lakin onu vasfettiği şeylerden daha yüce kabul etmektedir. Buna ek olarak fetvasında 

birtakım dizeyi ele almaktadır: 

“Ben şuna inanıyorum dediğimde elimde yapacak başka bir şey yok.  

Bırak cahili, cehaleti bizim düşmanımız zannetsin.  

Allah’a ve İbnu’l-Arabî’yi din adına delil kılana yemin ederim ki.  

Benim söylediklerim onun menkıbelerinin sadece bir bölümünden ibarettir. 

 Söylediklerim yeterli değildir, sözlerim sadece benim eksikliğimi gösterir.” 

 Beyzâvî fetvasının devamında İbnu’l-Arabî’nin kitaplarının bir özelliğinden daha 

bahsetmektedir. Onları okuyan ve mütalaaya devam eden kimse çözülmesi zor olan 

hususları ve problemleri kolaylıkla çözebileceğini söyledikten sonra şu dizelerine yer 

vermektedir: 

“Allah’a hamd, Resulü’ne salât olsun.    

Şayet (fetvamda) bir noksanlık görürsen bu noksanlığı gider.  

Çünkü noksanlıktan uzak olan sadece Cenâb-ı Hak’tır.”368369 

 
368 Süleymaniye Kütüphanesi Nâfiz Paşa bölümünde 685 numaralı yazmada bulunan fetvanın, tefsir ve 

tavâli‘ sahibi Kadı Beyzâvî tarafından yazıldığı ifade edilmektedir. Bkz. Süleymaniye Kitap. Nâfiz Paşa, 
no: 685, vr. 2b-3a. F. 



98 
 

3.2.2. Mecdüddin el-Fîrûzâbâdî 

Rebîülâhir veya Cemâziyelâhir 729’da İran’da Şiraz’a bağlı Kâzerûn kasabasında 

doğmuştur. Şîrâzî nisbesiyle de tanınmaktadır. Mecdüddin el-Fîrûzâbâdî’nin babasının dil 

ve edebiyat âlimi olduğu bilinmektedir. Yakın ailesi hakkında başka bilgi kayıtlarda 

bulunmamaktadır.370 Mecdüddin Fîrûzâbâdî (ö. 1415) tasavvufi meselelerde İbnu’l-

Arabî’yi savunmuştur.  Zikredilen fetvalardan biri de onun fetvasıdır. O, Muhyiddin 

İbnu’l-Arabî’yi, ilmi ve hayatı bakımından şeriat erbabının önderi, amel ve ilmi 

boyutundan sufi ehlinin terbiye edicisi, zevk ve kavrama cihetiyle onların pirlerinin piri 

olarak atfetmektedir. Ona atfedilen eserlerin incelenmesi, okunması veyahut okutulması ve 

kapsadıkları malumatların kullanılmasına gelince, şayet ehli tarafından incelenip 

okutulursa bu caiz olmaktadır. Bundan dolayı akidesi tam olan kişilerin İbnu’l-Arabî’nin 

kitaplarını okuyabileceğine fetva vermektedir. Ayrıca bu özellikleri taşıyan bir kişinin 

şeyhin kitaplarına bakması (dinî hususlardaki) sorunlara bir çözüm bulması konusunda 

yardımcı olmaktadır.  Bunun zıddının olmadığını ifade eden Mecdüddin el-Fîrûzâbâdî bu 

düşüncesini, İbnu’l-Arabî’nin Kur’ân-ı Kerîm’i yetmiş ciltte tefsir etmiş olmasına, “Ona 

tarafımızdan bir ilim öğretmiştik.”371 ayetine kadar gelmesine ve bu ayeti tefsir ederken 

vefat etmesine bağlamaktadır. Bütün bu hususları İbnu’l-Arabî hakkında en kuvvetli delil 

sayan Mecdüddin el-Fîrûzâbâdî,  bu konuyu sadece inatçı olan kişilerin kabul etmeyeceğini 

söylemektedir.372 

3.2.3. İbn Hacer el-Askalânî 

İbn Hacer el-Askalânî 22 Şaban 773’te Mısır’da dünyaya gelmiştir. İsmi veyahut 

lakabı Hacer olan yedinci dedesine atfen İbn Hacer diye ün kazanmıştır. Ebü’l-Fazl 

künyesiyle ve ailesinin memleketi olan Filistin’deki Askalân kentine izafeten ise Askalânî 

olarak adlandırılmaktadır. Nesebinin dayandığı Kinâne’ye nispetle Kinânî olarak da 

anılmaktadır.373 Kahire’de 852/1449 tarihinde vefat etmiştir. O, İbnu’l-Arabî’yi kıyısı 

olmayan engin bir okyanusa benzetmektedir. Ayrıca o İbnu’l-Arabî’yi, “Kim ben şeyhi tam 

 
369 Abdurrezzak Tek, İbnu’l-Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar, İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), [2009], sayı: 23, 283. 
370 Hüseyin Kılıç,  “Mecdüddin el-Firûzâbâdî”, DİA, (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/142. 
371 el-Kehf, 18/110. 
372 Hulusi Kılıç, “Firûzâbâdî”, DİA, (İstanbul: TDV Yayınları, 1996), 13/142. 
373 Yaşar Kandemir, “İbn Hacer el-Askalânî”, DİA, (İstanbul: TDV Yayınları, 1999),19/514-515. 



99 
 

anlamıyla bildim ve anlatabilirim derse bilmelidir ki onun hakkında hiçbir malumatı 

yoktur.”374 şeklinde ifade etmiştir.  

İbn Hacer, İbnu’l-Arabî’nin Firavun’un iman ehli olduğu düşüncesi ile alakalı fetva 

vermiştir. Fetvasında, “Allah’ım! Bizi iftira etmekten ve hataya düşmekten koru. 

Firavun’un kaderinde iman etmek vardı. Cenâb-ı Hak onun önce aklını elinden almış, 

iman etmeyi düşünmeksizin dalalet içinde yaşamasını sağlamış ancak kaderinde iman 

etmek olduğu için ölüm anında ona aklını geri vermiş, kendisine yönelerek tövbe ve iman 

etmesini nasip emiş ve imanlı iken canını almıştır. Nitekim Peygamberimizin ‘Allah kaza 

ve kaderini gerçekleştirmek istediğinde akıl sahiplerinin aklını alır. Kaza ve kaderini 

gerçekleştirdikten sonra ise akıllarını onlara geri verir ve böylece ibret almalarını 

sağlamış olur.’”375 demektedir. Fetvanın sonunda bir takım dizelere yer vermektedir: 

“İbnu’l-Arabî sahili olmayan engin bir deniz gibidir. Öylesine büyük bir okyanustur 

ki dalgalarının sesi duyulmaz.  

İbnu’l-Arabî’yi vasfedebilecek ne bir sıfat ne bir hâl ne de bir makam vardır.  

Kim ben şeyhi anlattım derse  bilsin ki onun hakkında hiçbir bilgisi yoktur.”376 

3.2.4. Celâleddin es-Suyûtî 

Ceâleddin es-Suyûtî 1 Receb 849’da Kahire’de dünyaya gelmiştir. Dedeleri Orta 

Mısır’daki Asyût’ta yaşadığından dolayı Suyûtî, büyük dedelerinden bir tanesi ise Asyût’a 

yerleşmeden evvel Bağdat’ın Hudayriye Mahallesi’nde bulunduğundan ötürü Hudayrî 

lakabıyla anılmaktadır.377 Celâleddin es-Suyûtî (ö. 1505), sufileri müdafaa eden İbnu’l-

Arabî’yi savunma kastıyla yazdığı Tenbîhü’l-ğabî fî tebri’eti İbnu’l-Arabî isimli risalesinin 

dışında Şeyh hakkındaki fikirlerini verdiği bir fetva dile getirmiştir. 

Fetvasında geçmişte ve zamanımızda İbnu’l-Arabî hakkında muhalefet eden insanları 

üç kısma ayırmaktadır. Bunlardan ilkini, onun veli olduğunu düşünenlere ayırmaktadır. Bu 

velilere örnek olarak Malikilerin önderi olan Tâceddin b. Atâullah ve Afîfüddin 

 
374 Süleymaniye Ktp. Lâleli, no: 1512, vr. 53a’dan naklen Tek. 
375 İbn Hacer, Lisânü’l-mîzân, Beyrut: 1986), 5/366. 
376 Süleymaniye Ktp. Nâfiz Paşa, no: 685, vr. 5a. 
377 Halil Özkan, “Celaleddin es-Suyûtî”, DİA, (İstanbul, TDV Yayınları, 2010), 38/202-203. 



100 
 

el-Yâfi‘î’yi bu topluluğa dâhil etmektedir. İbnu’l-Arabî’nin velayetini kabul edenler onu 

oldukça methetmiştir. Ve onun ehl-i hakikat sahibi olduğunu ifade etmiştir. İkinci topluluk 

ise, İbnu’l-Arabî’nin hataya düştüğünü sananlardan dolayı fakih kabul etmemektedir. 

Üçüncü topluluk ise, İbnu’l-Arabî hakkında görüş beyan etmemeyi tercih edenlerden 

oluşmaktadır.378 

Bir başka taraftan başlangıçta sufiler ve İbnu’l-Arabî hakkında olumlu düşünmeyip 

akabinde bu düşünceden vazgeçenlerin de bulunduğunu ifade eden Celâleddin es-Suyûtî, 

İzzeddin Abdüsselâm’ı bu kişilere dâhil etmektedir. Abdüsselâm evvelden İbnu’l-Arabî 

hakkında onun kıymet ve önemini yitiren sözler sarf ederken akabinde onun kutup 

olduğunu ifade etmiştir. Bir diğer taraftan ise Şeyhülislam Şerefuddin’e İbnu’l-Arabî 

hakkında soru yöneltildiğinde görüş beyan etmemiş ve bunun daha isabetli bir davranış 

olduğunu bildirmiştir. Çünkü o, İbnu’l-Arabî hakkında olumlu veya olumsuz bir şey ifade 

etmeyip susmayı tercih etmeyi takva sahibi kişilere mutabık bir davranış kabul 

etmektedir.379 

3.2.5. Abdülvehhâb el-Urzî 

Halep’in Şafii müftüsü olan Abdülvehhâb el-Urzî (ö. 1560) İbnu’l-Arabî hakkında 

verdiği fetvayla onu savunmaktadır. Fetvasında, İbnu’l-Arabî’yi küfürle itham eden ve 

onun hakkında sû-i zanda bulunan vaiz için ona iftirada bulunduğunu söylemektedir. Ona 

göre vaiz, Şeyh hakkındaki olumsuz sözleri nedeniyle âlimleri alaya aldığını 

söylemektedir. Bundan dolayı söyledikleri birçok yönden kendisinin küfre düşmesine 

sebep olmuştur. Allah Teâlâ bu hususta, “De ki Allah’la, onun ayetleriyle ve 

peygamberiyle mi eğleniyorsunuz?”380 diye buyurmaktadır. Nitekim Hz. Peygamber (s.a.s.) 

“Her kim benim velime düşmanlık ederse ona savaş açarım.”381 diye buyurarak salihler ve 

velilerle alay edilmesinden, “Sultana ihanet edene Allah ihanet eder.”382 diye buyurarak 

idareciler ve kadılarla alay edilmesinden bahsetmektedir.     

Abdülvehhâb el-Urzî, İbnu’l-Arabî’nin veliliğine âlimlerden, salihlerden ve 

velilerden birçok kimsenin  şehadet ettiğini söylemektedir. O, Kadı Zekeriyya ve  İbn 

 
378 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar” , 286. 
379 Süleymaniye Ktp, Lâleli, no: 1512, vr. 53a’dan naklen Tek. 
380et-Tevbe 9/65. 
381 Buhârî, “Rekâik”, 38. 
382 Kaynağı bulunamadı. 



101 
 

Abdüsselâm’ı bu gruba dâhil etmektedir. Bu zât vefat edeceği zaman geride bıraktıklarının 

en zâhid olana verilmesini vasiyet etmiş  ve bununla  İbnu’l-Arabî’yi kastetmiştir. Buna ek 

olarak es-Suyûtî, “Şeyhimiz Hüseyin b. el-Besyûnî (veya es-Suyûfî), el-Yâfi‘î ve önde gelen 

birçok âlim ve veli, İbnu’l-Arabî’nin velayetine şahitlik etmiştir ve onun hakkında 

sayılamayacak kadar çok menkıbe anlatmıştır.” diye ifade etmektedir.383 

O, fetvasında, İbnu’l-Arabî’yi tekfir etmeyi küfür, ona sövmeyi fasıklık, ona buğz 

etmeyi Hak’tan uzaklaşmak ve onu küçümsemeyi dinden dönmek olarak ifade etmektedir. 

Fetvanın devamında, dinden dönenin ve bu hususta ısrar edenin durumu belli edip 

boynunun vurulacağından ve cesedinin köpeklerin önüne atılacağından bahsetmektedir. 

Bununla birlikte eğer şeyhe küfür isnat eden kimse yaptığına pişman olur ve tevbe ederse 

durumu kadıya bırakmaktadır. O, kadının, gerekli gördüğü cezayı vererek yaptığından 

dolayı halk arasında onu teşhir edebileceği, hapsedebileceği, dövebileceği ve 

bulunduğu şehirden kovabileceği yönünde fetva vermiştir.384 

3.2.6. Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî 

Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî, çağdaş Mısırlı tarihçi olan İbn İyâs (ö. 1524) ile 

kendisine niyabeten kadılık görevinde bulunan talebesi İbnü’l-Hımsî’nin (ö. 1412)  

aktardığına göre 1421 senesinde Mısır’ın doğusunda bulunan Süneyke kentinde dünyaya 

gelmiştir. Şafii fakihi Ebû Zekeriya el-Ensârî’nin (ö. 1520), Şerhu Ravzi’t-Tâlib adlı 

kitabının ridde kısmında İbnu’l-Arabî hakkında fetvası bulunmaktadır. Fetvasında İbnu’l-

Arabî’nin ve onun taraftarlarının Müslüman ve Ehl-i Hak kişilerden meydana geldiğini 

belirtmektedir. Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî, söylemleri diğer mutasavvıfların sarf ettiği 

cümlelere mutabık olduğundan dolayı bu söz ve ıstılahlarla amaçlamış oldukları şeyi 

geçerli kabul etmektedir. Ayrıca İbnu’l-Arabî’nin Allah dostu olduğu şeklinde Şeyh 

Tâceddin b. Atâullah ve Şeyh Abdullah el-Yâfi’î gibi pek çok âlim ve bilginin aynı fikirde 

olduğunu söylemektedir.385 İbnu’l-Arabî’nin eserlerinde ifade ettiği gibi “Tevhid denizine 

dalan kimsenin zâtı Hakk’ın zâtında, nitelikleri de O’nun niteliklerinde kaybolur. Böylece 

kişi mâsivâdan tam anlamıyla uzaklaşır.” şeklindeki söylemleri hulûl ve ittihad olarak 

tefekkür edilmektedir. Ayrıca bu hususun sonucunu beyanatın tam manasıyla 

kavranamamasına bağlamaktadır. Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî, zikredilen düşünceyi 

tefekkür edildiği gibi bir şey olarak görmemektedir. Fetvasının devamında Ebû Yahya 
 

383 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”, 287. 
384 Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, no: 1318, vr. 208 a-b. 
385 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar” , 287-288 



102 
 

Zekeriyya el-Ensârî, “Allah’a and olsun ki, Şeyh bildiğini aktarmış, şahit olduğu şeyi de 

aktarmıştır. Yani o şeylerin asıl hakikatine şahit olmuştur. Lakin aklın bunu düşünüp 

kavraması mümkün bir şey değildir. Netice hasebi ile denilebilir ki Şeyh mevzu bahis 

olduğunda ifadelerinin ve ifadeleriyle neyi amaç ettilerse onun hakiki ve geçerli olduğunu 

kabul etmek doğru bir yaklaşımdır.”386 sözlerine yer vermiştir. 

 

3.2.7. Burhâneddin el-İmâdî 

Şafii fakihi olan Burhâneddin el-İmâdî (ö. 1722),  İbnu’l-Arabî hakkında ele aldığı 

fetvasında, “Şayet bir kimsenin İbnu’l-Arabî ve takipçilerini küfürle itham ettiği tespit 

edilirse bu kişi, onun söylediklerini kabul eden, onu dinleyen ve ona katılan idareciler 

tarafından cezalandırılmalıdır. Zira bu kimseler onun söylediklerine karşı çıkmayarak 

suçuna ortak olmuşlar demektir. Ayrıca şeyhi küfürle itham edenin tövbe etmesi de şarttır.” 

sözlerine yer vermiştir. 

Burhâneddin el-‘İmâdî diğer taraftan veliliği ve iyi şahsiyetlerden olduğu tevâtüren 

sabit olan birisini tekfir etme meselesine yer vermektedir. Burhâneddin el-‘İmâdî,  Şeyh 

Abdülkâdir el-Ebbâr’ın da belirtmiş olduğu üzereki bu zât beş vakit namazını Emevî 

Camii’nde kılan, İslâm topraklarının her yerinden âlimlerin kendisinden ilim öğrendiği ve 

vermiş olduğu hükümlere bağlı kaldığı bir kimse olarak nitelendirmektedir. O, bunu yapan 

kimse küfre düştüğü gibi onu dinleyen, dediklerini kabul eden veyahut söylediklerini 

gizleyen kimseyi de küfre düşmüş saymaktadır. Fetvasının devamında bu kişinin yeniden  

İslâm’a girmelerini gerekli görmektedir (tecdîdü’l-İslâm). Aksi hâlde küfürleri hasebiyle 

öldürüleceğini, cesetlerinin köpeklerin önüne atılacağını ve mallarının beytülmale 

devredileceğini haber vermektedir. O, bu kişilerin Şeyh hakkında söylediklerini te’vil 

etmeye çalışsalar da kabul edilmeyeceğini ayrıca belirtmiştir.387 

   İbnu’l-Arabî’nin ifadeleri Ömer b. el-Fârız ve Gazzâlî gibi geçmiş selef âlimlere 

dayanmaktadır. Var olan bir düşüncede Kur’ân-ı Kerîm ve hadislerde zahirine inanmakla 

beraber selef âlimlerinin yaptığı gibi te’vil edilmesi ve anlamının Allah’a havale edilmesi 

gereken birçok husus varsa aynı cihette şeyhin sözlerinin de te’vile ihtiyacı bulunmaktadır. 

 
386Zekeriya el-Ensârî, Esna’l-metâlib şerhu ravzi’t-tâlib, tahk. M. Muhammed Tamir, (Beyrut: 

Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2001), 8/294-295. 
387 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”, 288-289. 



103 
 

Burhâneddin el-‘İmâdî fetvasının devamında Kadı Zekeriyya’nın söylediği gibi onun 

ifadelerinin diğer sufilerin ıstılahlarından bir farkı bulunmadığını söylemektedir. O, “Diğer 

taraftan unutulmamalıdır ki, sufilerin sözlerinin yalnız zahirlerine bakmak kişiyi hataya 

düşürebilir; bunların terim anlamları göz önünde bulundurulmalı ve buna göre te’vil 

edilmelidir.” sözlerine yer vermiştir.388 

 Burhâneddin el-‘İmâdî, Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî’nin fetvasına benzer bir 

fetva vermiştir. Fetvasında İbnu’l-Arabî’nin, “Tevhid denizine dalan kişinin zâtı Hakk’ın 

zâtında, nitelikleri de O’nun niteliklerinde kaybolur. Böylece kişi mâsivâdan tam anlamıyla 

uzaklaşır.”  biçimindeki ifadelerinin hulûl ve ittihad olarak yorumlanmasını ibare ve 

ifadenin yetersiz olmasına bağlamaktadır. Burhâneddin el-‘İmâdî, Sa‘deddin et-Teftâzânî 

ve diğer âlimlerin ifade ettiği gibi bunların hulûl ve ittihadla hiçbir alakası olmadığını delil 

olarak getirmektedir.389 

3.2.8. Hüseyin b. en-Natîbî 

Hüseyin b. en-Natîbî (ö. 918) Kirman’ın Bam bölgesinde dünyaya gelmiştir. Kendi 

memleketinde büyüyen Neccâr’ın, Abbas b. Muhammed el-Hâşimî’nin işlemeli resmî 

kıyafetler üretilen bir fabrikada dokumacı olarak çalıştığı rivayet edilmektedir. Eğitimi 

hakkında net bilgi bulunmamaktadır.390 Hüseyin b. en-Natîbî, fetvasında İbnu’l-Arabî 

düşüncelerine yer vermektedir. O fetvasında, İbnu’l-Arabî’ye küfür isnat eden kimsenin 

muhakkak küfre düşeceğini, bu kimsenin sarf ettiği söze inanmanın Allah’ın ve 

Resulü’nün gazabına sebep olacağını söylemektedir. Ona göre böylesi büyük bir yalanda 

ona ortak olmuş, ahyâr ve ebrâra dil uzatmışlar demektir. Dolayısıyla şeyhi tekfir eden 

hakikatinde nefsini helak etmiş, şahsını ve yandaşlarını kaza oklarının hedefi hâline 

getirmiştir. Bu hâl onların rahmetten uzak olup ilahî huzurdan ve yaşadıkları yerden 

kovulmalarına sebep olur ki bu da onları şeytanın dostu yapar, avam ve havâssın arasında 

kötülenmelerine sebep olur. Hüseyin b. en-Natîbî’ye göre bütün bunlar özellikle de velilere 

dil uzatmaya ve temiz kişileri küfürle itham etmeye yeltendilerse başlarına gelmektedir. 

Çünkü o, velileri, Hakk’ın gelinleri, Rahmani tecellilerin mazharı, samadânî fütuhatın 

membaı, ilahî sevginin tecelligâhı ve iman hakikatlerinin kendilerinde toplandığı kişiler 

olarak nitelendirmektedir. Hüseyin b. en-Natîbî’ye göre bu vasıflara sahip kişilerin en 

 
388 Tek, "Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”, 291-292 
389 Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, no: 1318, vr. 205b-207b. 
390 Mustafa Öz, “Hüseyin b. en-Natîbî”, DİA, ( İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 481.482 



104 
 

büyüğü ve en mükemmeli Şeyh Muhyiddin b. Arabî’dir. Çünkü o, İbnu’l-Arabî’nin sayısız 

kerametlerinin olduğunu ve velayetinin ulaşılamayacak kadar yüce olduğunu ifade 

etmektedir.391 

Eserinde yer alan fetvanın devamında İbnu’l-Arabî’ye küfür isnâd eden kişinin küfre 

düşeceğini, dünyada ridde halkından kabul edileceğini ve ahirette de azaba duçar olacağını 

belirtmektedir.  Hüseyin b. en-Natîbî, Şeyh hakkında, aklını yitirmiş, hikmetten nasibini 

almamış, dalalete ve şeytanın tuzağına düşmüş kişilerin olumsuz sözler sarf edebileceğine 

inanmaktadır. Fetvasında, “Avamın bile tekfirle itham edilmesi muhalken nasıl olur da 

böylesi ulvi bir kimseye küfür isnâd edilebilir! Şeyhi küfürle itham eden ve hakkında ileri 

geri konuşan bu aptal insanlar ne kadar kötü duruma düşmüşlerdir. İşledikleri günahlar 

azmış gibi bir de kıymetli şahsiyetlerin şerefiyle oynuyorlar. Ah onları bu duruma 

düşüren şeyi bir bilsem! Bence kendilerini ön plana çıkarmak ve zamanımızdaki 

mutasavvıflara dil uzatabilmek için böyle yapmakta ve  şeyhi tekfir etmeyi bu hususta bir 

fırsat olarak kullanmaktadırlar. Şeyhin maneviyatı ile Allah onları zelil kılsın ve perişan 

etsin. Bütün bunlardan sonra ifade edilebilir ki Şeyh hakkında bu biçimde 

konuşanlara şeriata göre muamele edilmeli, örfe göre ne gerekiyorsa öyle 

davranılmalıdır.”392 sözlerine yer vermektedir.  

3.2.9. Bediüzzaman Said Nursi 

Bediüzzaman Said Nursi (ö. 1960), İslâm âlimi, müfessir ve yazardır. Risale-i 

Nur’un pek çok bölümünde İbnu’l-Arabî, ya isim olarak zikredilmiş veyahut onun 

düşünceleri bağlamında durulmuştur. Onun bahsindeki kısımlarda genel manada övgü 

ifadelerine yer verilmiştir. Said Nursi, Lem’alar adlı kitabında, İbnu’l-Arabî için “ulûm-ı 

Hakikatin bir mucizesi” ifadesini kullanmaktadır. Mustafa Sabri (ö. 1954) ve Musa Bekuf 

(ö. 1949), fikirlerinin ölçümlendirilmesini isteyen bir öğrencisine şöyle karşılık verir: 

“Birisi ifrat etmiş, diğeri tefrit ediyor. Mustafa Sabri, gerçi savunmasında Musa Bekuf’a 

isnaden haklıdır; ancak Muhyiddin gibi ulûm-ı İslâmiyye’nin bir mucizesi olan zâtı tezyifte 

haksızdır.”393 ifadelerine yer vermiştir. 

Bu hususta Dokuzuncu Lem’a’da yine bir öğrencisinin sualine karşılık vermiştir. O 

suale cevap olarak, “Senin ikinci sualinin hülasası; Muhyiddin-i Arabî demiş: ‘Ruhun 

 
391 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar” , 291-294. 
392 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”,  292. 
393 Bediüzzaman Said Nursi, Kaynaklı İndeksli Risale-i Nur Külliyatı, 1/740. 



105 
 

mahlukiyeti, inkişafından ibarettir.’ sözlerine yer vermiştir. O sual ile benim gibi zayıf bir 

biçareyi, İbnu’l-Arabî gibi müthiş bir harika-ı hakikat, bir dâhiye-i ilm-i esrara karşı 

mübarezeye mecbur ediyorsun. Fakat madem, nüsus-ı Kur’ân-ı Kerîm’e istinaden bahse 

girişeceğim; ben sinek olsam o kartaldan daha yüksek uçabilirim.”394 Bediüzzaman, 

meseleye ilişkin yorumunu eserinde devam ettirmektedir: “Ruh, mahiyeti cihetiyle emri bir 

kanundur (emr-i Rabbi). Haricî vücut giydirilmiş bir namus-ı zihayat’tır. Hazret-i 

Muhyiddin, sadece mahiyeti hususunda düşünmüştür. Vahdet-i vücûd meşrebince, şeylerin 

mevcudiyeti hayal görmektedir. O zât, harika keşif ve müşahedeleriyle, mühim bir meşrep 

sahibi ve müstakil bir mesleği seçtiğinden, ayetleri, meşrebine ve meşhudatına 

uygulamaktadır. O kudsi zâtın kendisine özgü bir makamı var, makbuldür. Fakat kimi 

keşiflerinde sınırları taşmış, muhakkiklerin çoğuna aykırı düşmüş ve düşünmüştür. 

Meseleye bu sır açısından bakmak gerekir. O zât, yüksek ve harika bir kutup, bir ferdi-i 

devrandır. Zamanın manevi bakımdan çekim kutbu ve çağının efradı arasındadır. Şeyh-i 

Ekber, böylesine harikulade niteliklere sahip olmasına rağmen, birçok âlim ve tahkik ehli, 

eserlerine eleştirel bakmış, hatta öğrencilerinin, müritlerinin okumasını 

yasaklamışlardır.”395 

İbnu’l-Arabî’ye Risale-i Nur’un pek çok kısmında atıf yapılmaktadır. Bu atıflardan 

biri de Otuz Üçüncü Söz’de geçmektedir. Burada Said Nursi, tevhidin bir delili olarak Hz. 

Muhammed’in (s.a.s.), risalet ve velayet cihetleriyle, kendisinden evvelki peygamberlerin 

tevatürle icmalarını ele almaktadır. Ve sonraki Allah dostu ve muhakkiklerin tevatürlerini 

barındıran bir güçle, tüm zamanında var gücüyle Allah’ın varlığını ve birliğini ilan ettiğini 

belirtmektedir. İslâm dünyası gibi, ferah, ışıldayan ve nurani bir pencereyi hakikate açmış 

olduğunu ifade etmektedir. O bu hakikati, “İmam-ı Gazzâlî, İmam-ı Rabbânî, Muhyiddin-i 

Arabî ve Abdülkadir-i Geylânî gibi milyonlar muhakkikin-i asfiyâ ve sıddıkîn, o 

pencereden bakıyorlar ve gösteriyorlar.” şeklinde ifade etmiştir.396 

Said Nursi sufilerin tefekkürlerinde temel aldıkları yorumlardan biri olan “Ben gizli 

bir hazine idim, bilinmeyi sevdim.”397 sözünden ayrıca bahsetmektedir. “İnsan, sıfat-ı 

kemal-i ilahiyeye hem mazhar olur, hem müzahir olur. Nitekim Muhyiddin-i Arabî, bu 

 
394 Nursi, Risale-i Nur Külliyatı, 1/597. 
395 Nursi, Risale-i Nur Külliyatı, 1/598. 
396 Nursi, Risale-i Nur Külliyatı, 1/317. 
397Suyûtî, ed-Dürretü’l-müntesire, 125; Ali el-Kârî, el-Esrâru’l-merfûa, 273. Bkz. Tek, İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi (İbnu’l-Arabî Özel Sayısı-2), [2009], sayı: 23,  542-581. 



106 
 

sözün beyanında, “Mahlûkatı yarattım ki, Bana bir ayna olsun ve o aynada cemalimi 

göreyim.’” 398şeklinde yorumlamıştır. 

Mutasavvıfların tevhide yönelik yaptıkları vurgunun bir örneğine Risale-i Nur’da 

karşılaşılmaktadır. Said Nursi vahdet-i vücûd fikrini, “tarikatın oldukça gerekli bir 

meşrebi” şeklinde değerlendirirken, bu meşrebi detaylı bir şekilde ele almaktadır. 

Beyanında, “Vâcibu’l-vücûdun vücuduna hasr-ı nazar edip, sair mevcudatı o vücudu 

vacibe atfen o kadar zayıf ve gölge görür ki, vücut adına layık olmadığına hükmedip, hayal 

perdesine sarıp ve Cenâb-ı Hak’tan başka her şeyi terk mertebesinde onları hiçe saymak, 

hatta madum tasavvur etmek, yalnız cilve-i esmâ-i ilâhiyeye hayalî bir ayine (ayna) 

vaziyeti vermiştir.”399 

Said Nursi, zikredilen vahdet-i vücûda ek olarak, “her şeyde Allah’a daimî içinde 

olan bir tasavvuf tariki, tarikatın en önemli meşrebi, bir meşrep, bir hâl ve nakıs bir 

makam” olarak görmektedir. Sadece bu mizaç, eğlenceli ve neşeli olduğundan ötürü 

vahdet-i vücûd ehli seyr u sülûkta o makama girdikleri vakit, birçoğunun çıkmak 

istemediğini ve orada kalmak istediğini söylemektedir.400 

Said Nursi, vahdet-i vücûd savunmasından sonra vahdet-i vücûd ve vahdet-i şuhûda 

ilişkin tenkitlerini, On Sekizinci Mektup’ta genel ve kapsayıcı bir biçimde ele almaktadır. 

Bu risalenin dışında o, Risale-i Nur’un farklı kısımlarında, varlığın birliği fikrine yönelik 

birçok tenkitsel izahatlarda bulunmaktadır. Buradaki tenkitlerin tersine, vahdet-i vücûdla 

alakalı bir kısım yorumlarında Said Nursi’nin, bu düşüncede olanların tevhid düşüncesinde 

ileri gittiklerini ifade etmektedir. Onun beyanına göre, varlığın birliği fikrine mensup 

arifler, varlığı mecbur ve mutlak olan Allah’ın dışında varlıklara vücut/varlık niteliğini 

yaraşır görmemiştir. Ariflere göre vücut unvanı, yalnızca Allah’ın sonsuz varlığı için 

istimal edilmesi gereken bir sıfat olarak adlandırmaktadır. O’ndan gayrı mevcut olanların 

varlığı vehmî ve göreceli kabul etmektedir. Buna göre varlık, hayal olarak 

vasıflandırılmaktadır. Ayrıca görünen her şey bu hakikati birer yansıma olarak 

 
398 Fütûhât, 2/399 
399 Hüseyin Kurt, Bediuzzaman Said Nursi’nin Muhyiddin İbnu’l-Arabî ve Vahdet-i Vücud Hakkında 

Düşünceleri, İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), [2009], sayı: 23, 550-575. 
400 Bediüzzaman, Mektûbât,  83. Bkz. Tek, İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnu’l-Arabî Özel Sayısı-2), 

[2009], sayı: 23, 543-581. 



107 
 

görmektedir. Bu fikir, Allah’ın mutlak mevcudiyetinde gaybubet etmiş olmanın ortaya 

çıkarmış bir durumun ifadesi saymaktadır.401 

Said Nursi’ye göre, vahdet-i vücûd, seyru sülûkta bir makam iken ancak burada bir 

makama çıkanlar sonrasını kestiremedikleri zaman bu hâli manevi gezintinin son makamı 

zannetmekte ve o makamda daimî kalmak istemektedir. Ona göre, veraset-i nübüvvete 

mazhar takva sahiplerinin mesleği ve velayet-i kübrâda var olan yüksek halifelerin, 

sahabenin ve müctehid önderlerin takip ettikleri yol olarak adlandırmaktadır. Bu meslekten 

daha salim ve mertebe olarak daha yüksek olduğuna değinmektedir. Bu değerlendirmenin 

akabinde Said Nursi, “Şu meşrep sahibi, eğer maddiyattan ve vasıtalardan tecerrüd etmiş 

ve esbap perdesini yırtmış bir ruh ise, istiğrakkârane bir şuhûda mazhar ise, ilmî değil, 

hâli bir vahdet-i vücûd onun için bir kemal, bir makam sağlayabilir.” ifadesine yer 

vermiştir.402 

İnsan, Allah’ın adlarının görünen yeri, yani mahzarıdır düşüncesine binaen dış 

dünyada var olan varlıkların, hakikiliği, hayaliliği ve gölgeliği geçmişten günümüze 

tartışılagelmiştir. Vahdet-i vücûd erbabı, “Lâ mevcûde illâ hû” ifadesiyle eşyayı,  hayal 

mertebesine indirmektedir. Bu hususta Said Nursi, “Cenâb-ı Hakk’ın Vacibü’l-Vücut, 

Mevcût, Vahit ve Ehat isimlerinin hakiki cilveleri ve daireleri vardır. Belki ayineleri, 

daireleri hakiki olmasa, hayalî ve ademî dahi olsa, onlara zarar etmez. Belki Vücud-ı 

hakikinin ayinelerinde vücud rengi olmazsa, daha ziyade sâfî ve parlak olur. Fakat bu 

meşrepte Rahmân, Rezzâk, Kahhâr, Cebbâr ve Hallâk gibi isimlerin ise, tecellileri 

olmuyor, itibârî oluyor. Hâlbuki o isimler hakikattirler, gölge olamazlar, aslîdirler, tebei 

(ikinci dereceden olan şeyler) olamazlar.”403 şeklinde görüş beyan etmektedir. 

Bu beyanatlardan sonra Said Nursi, vahdet-i vücûd konusunun günümüz 

insanlarına anlatılmasının bazı tehlikelerine de vurgu yapmaktadır. Böyle ilmî meselelerin, 

erbabı olmayan ellerde tehlikeye yol açacağına, birtakım benzetmelerin gerçek ve hakikat 

olarak düşünülmesinin yol açacağı tehlikeye dikkat çekmektedir. 

 
401 İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), yıl: 10, [2009], sayı: 23. 
402 İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), yıl: 10 [2009], sayı: 23, 550-580. 
403 Bediüzzaman, Mektûbât, s. 84. Bkz. Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”, 542-

581. 



108 
 

3.2.10. Abdülvehhab Şa’rânî 

Şa’rânî (ö. 1565) Kahire’nin Kalyûbiye’nin Kalkaşende bölgesinde dünyaya 

gelmiştir. Soyu, Hz. Ali’nin Havle bint Ca‘fer el-Hanefiyye adındaki eşinden dünyaya 

gelen Muhammed b. Hanefiyye’ye (ö. 700) ulaşmaktadır. Şa‘rânî veyahut Şa‘râvî’nin 

künyesi, daha kırk günlük iken babasının köyü olan Menûfiye’ye bağlı Ebûşa‘râ’dan 

geldiği bilinmektedir.404 İmam Şa’rânî, el-Kıbrîtü’l-ahmer adlı kitabında, şeyhi 

eleştirenlerin zahiri ilimlerin bilginleri olduğunu, bunların da mutasavvıfların irfani 

boyutundan istifade etmediklerini söylemektedir. İfadesinin devamında Fütûhât-ı 

Mekkiyye’nin irfan ve tasavvuf meselesinde en kapsayıcı, en mükemmel ve hakikatin amaç 

ve ilkelerini en kapsayıcı bir biçimde inceleyen bir eser olduğunu ifade etmektedir. 

Şa’rânî’ye göre İbnu’l-Arabî’nin kaleme aldığı bu eserinin ve savunduğu düşüncelerinin 

hiçbirinde Kur’ân-ı Kerîm ve sünnete ters bir şey bulunmamaktadır. Toplumlarda 

konuştuğu ve eserlerinde ifade ettiği her hususun Kur’ân-ı Kerîm’ın hazinelerinden 

alındığını, bunların fikir ve düşünce ürünü olmadığını, bundan ziyade keşif ve ilham esaslı 

bir eser olduğunu söylemektedir. Başka bir deyişle nefes-i rûhânî, imla-i ilâhî, ilka-i İmam-

ı Rabbânî, feyz-i ilâhî olduğunu ve bütünün Peygamber’in (s.a.s.) mirasçısı ve tabii 

niteliğiyle aktarıldığını beyan etmiştir. Bundan ötürü İbnu’l-Arabî’nin söylemlerinde İslâm 

düşüncesine, Kur’ân-ı Kerîm ve sünnete ters bir şey olmadığını ifade etmektedir. İmam 

Şa’rânî’nin İbnu’l-Arabî’nin kitap ve düşünceleri üzerinde bir de ikazı bulunmaktadır. 

Buna göre o, vaktinde İbnu’l-Arabî’ye atfedilen ve tekfir edilmesine sebep olan birtakım 

düşüncelerin, onun kitaplarının düzeltilme esnasında bozulma ve bazı eklemeler olduğunu 

ileri sürmektedir. Mesela Şeyh Muhyiddin’in “cehennem ehlinin oraya girerken lezzet 

çekeceklerini” beyan eden kişiler hakkı söylememiştir, bu husus Şeyh Muhyiddin’i 

karalamaya yönelik bir mesele olarak gün yüzüne çıkmıştır. Şa’rânî İbnu’l-Arabî’nin 

Fütûhât-ı Mekkiyye adlı eserinin hepsini okuyup incelediğini ve eseri başından sonuna 

kadar kâfirlerin azap görecekleri görüşüyle tıka basa dolu gördüğünü söylemektedir. 

Şa’rânî, de İbnu’l-Arabî gibi Allah dostlarının keşifle ulaştıkları bilgilerin zahir ulema 

tarafından olağan metotlar cihetinden değerlendirilmemesini tavsiye etmektedir.405 

 
404 Hayri Kaplan, “Abdülvehhab Şa’rânî”, DİA, (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/347-348. 
405Abdülvehhab Şa’rânî, el-Kıbrîtü’l-ahmer, (Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005), 221. Bkz. Tek, 

“Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”, 543-581. 



109 
 

3.2.11. Molla Halil es-Siirdî 

Tam ismi  Halil bin Hüseyin es-Siirdî el-Ömerî olan Molla Halil  (ö. 1843) Bitlis’e 

bağlı Hizan ilçesinin Kulpik köyünde dünyaya gelmiştir. Siirt’e taşındıktan sonra ise 

Molla Halil Siirdî olarak anılmıştır.406 Molla Halil’in tasavvuf görüşü ile alakalı hangi 

meseleleri incelediği kontrol edildiğinde onun Mensûre fî akîdeti’ş-Şeyh Muhyiddîn İbn 

Arabî isimli risalesinde İbnu’l-Arabî’nin Allah, âlem ve varlık konularına dair fikirlerini 

özetlediği görülmektedir. O bu eserinde büyük oranda daha evvel el-Yevâkît ve’l-cevâhir fî 

beyâni akâid’il-ekâbir adlı kitabında İbnu’l-Arabî’nin fikir ve düşüncelerini özetleyen 16. 

yüzyıl mutasavvıflarından Abdülvehhab b. Ahmed b. Ali eş-Şa‘ranî’nin metnini kendi 

risalesine eklemiştir.407 Nebzetu’l-mevâhibi’l-ledunniyye fi’ş-şetahât ve’l-vahdeti’z-zâtiyye 

isimli eser ise tasavvufun varlık öğretisi ile felsefe ve kelamın varlık öğretileri 

bağlamındaki ayrımları ortaya çıkarmaktadır. Mutasavvıfların şatahatlarının çözümlemesi 

de Molla Halil’in aynı risalesinin konusunu oluşturmaktadır. 

İbnu’l-Arabî felsefesinde Allah Teâlâ hiçbir varlığın niteliğiyle nitelendiril-

memektedir. O mevzur iken hiçbir şey bulunmamaktadır. Başlangıç ve sonuç gibi zaman 

kavramları Allah’ın istemesi ile yaratılmıştır. Âlemin hepsi de Allah tarafından önceden bir 

benzeri yokken inşa edilmiştir.408 

Molla Halil’in düşüncesine göre Allah’ın bilgisi konusunda, O’nun ilmi her şeyi 

kapsamaktadır. Üstü kapalı her şeyi bilebildiği, var ettiği her şeyi bilmek mecburiyetinde 

olduğu şeyleri vücuda gelmeden evvel bildiği ve onları var olduğu eşya üzerine var 

etmektedir. Şeylerin teceddüdü anında ilminde bir teceddüdün bulunmadığı, küllileri kesin 

bir şekilde bildiği gibi cüziyatı da kesin bir biçimde bildiği akıl erbabının görüş birliğiyle 

sabit kılmaktadır.409 İrade konusunda, Allah dünyayı yok iken düşünce ve tedebbür 

olmaksızın var etmiştir. O, âlemi ezelî bilgisinde var olan şey yani zaman, mekân, oluş ve 

nevleri üzerine var etmiştir. Varlıkta hakiki isteyen O kabul edilmektedir.410 

 
406 Bülent Akot, “Molla Halil es-Siirdî ve Bazı Tasavvufî Kavramlara Yaklaşımı”, 9/47 (2016), 1006. 
407Abdülvehhab Şa’ranî, el-Yevâkît ve’l-cevâhir fî beyâni ‘akâidi’l-ekâbir (Beyrut: Dâru İhyâi’t-Turâs), 18-

22. 
408 Molla Halil Siirdî, Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî, 1. 
409 Molla Halil Siirdî, Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî, 1. 
410 Molla Halil Siirdî, Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî, 1. 



110 
 

Allah’ın gayrındaki her şey O’nun feyzi, fazileti ve adaleti ile oluşmuştur. O, 

mülkünde tek başına söz sahibi bir varlık olup, O’nun gayrındaki her şey O’nun 

egemenliği etkisi altında olup O’nun istemesi ve emriyle olmaktadır. O dileseydi bu 

dünyada her şey mutlu, yine istemesi hâlinde tam tersi olacağı görüşünü dillendirmektedir. 

Lakin Allah (c.c.) böyle istemediği için âlemde hem mutlu insanlar hem de mutsuz 

insanların var olduğu kanaatine varmıştır.411 

Molla Halil’in Nebzetu’l-mevâhibi’l-ledunniyye fi’ş-şetahât ve’l-vahdeti’z-zâtiyye 

isimli risalesinde geçtiği üzere varlığı kendi zâtından olan başka varlıkların yetenek ve 

yetkilerine göre varlıklarını borçlu olduğu bir varlığın var olması gerekmektedir. Bu varlık 

saf birer nur olup zâtından nurdur ve onunla öteki şeyler nurlanmaktadır. Bu mertebeden 

gayrı bir mertebe katiyen tefekkür edilememektedir. Bu nedenle olan tek varlık mevcuttur 

ki o da Vâcibu’l-Vücûd’dan bir başkasına işaret edilmemektedir. O, bunun, muhakkik 

düşünür ve mutasavvıfların fikri olduğuna kanaat etmektedir. Bu cihetten düşünürler 

vâcibu’l-vücûd’un saf/mutlak varlık olduğunu öne sürmüştür. Yani burada biri zât, ötekisi 

ona arız olan vücûd cihetinde iki varlık bulunmamaktadır. Tam aksine Vâcibu’l-Vücûd 

mutlak olup varlığı kendi varlığı ile bulunmaktadır. Bu hususta düşünürler ve 

mutasavvıflar içerisinde görüş birliği sağlanmaktadır. Zira aklın lüzumu olarak Vâcibu’l-

Vücûd, zâtından daha büyüğü bulunmayan en üst varlık makamında bulunmaktadır.412 

Molla Halil’in ifadesine göre muvahhid yani vahdet-i vücûd düşüncesini benimseyen 

mutasavvıflar, akıl evresinin üzerinde “mükaşefe” ve “müşahede” ile gün yüzüne çıkan 

başka bir merhale olduğunu düşünmektedir. Bu şekilde duyular akledilenleri kavramaktan 

âciz olduğu gibi akıl da bu çeşit bilgileri kavrayamamaktadır. Onlara göre Vâcibu’l-

Vücûd’un aynısı olan vücûd’un gerçeği, külli, cüz’i, amm, has manalarında vücûd olmayıp 

tam tersine mutlak vücûd manasında kullanılmaktadır. Bu, her çeşit kayıttan beri kabul 

edilmektedir. Bu gerçek, varlık ile sıfatlandırılan tüm şeylerde belli olmuş ve zuhur 

etmiştir. Hiçbir varlığı bu gerçeğin dışında düşünülmektedir. Bu gerçeklik bahsedilen 

mutlaklığa atıfla “camî‘ ahadiyet hazreti” şeklinde adlandırılır ki bu cihetle zâtının 

makamında hiçbir kayıt ve taayyün bir araya gelememektedir. Bu olumsuzlama ciheti ile 

kayda alındığı vakit ise, “mutlak halis ahadiyet hazreti” olarak adlandırılmaktadır. Bu zât 

ilk tecelli ile ad ve niteliklere tenezzül ettiğinde “vahidiyet hazreti”, “isimler ve sıfatlar 

 
411 Molla Halil Siirdî, Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî, 2. 
412 Molla Halil Siirdî, Nebzetu’l-mevâhibi’l-ledunniyye fi’ş-şetahât ve’l-vahdeti’z-zâtiyye, 1. 



111 
 

hazreti” biçiminde ifade edilmektedir. Varlık, adlar ve nitelikler aracılığı ile onların ortaya 

çıktığı yerleri ve zâtlarının aynası olan bir başka şeye tecelli ve tenezzül ettiğinde 

“sâni‘u’l-mahlûkat” olarak zikredilmektedir. Bu mezahir ve aynalar, yetenek ve 

istidatlarına göre sınırsız çeşitlilik barındırmaktadır. İnsan çeşidi ise yetenekleri gereği tüm 

niteliklerin mazharı kabul edildiğinden “Allah, Âdem’i kendi suretinde yarattı.” hadisinde 

de anlatılmak istenilen buna karşılık gelmektedir. Yani Allah Teâlâ insanı var olan tüm 

niteliklerin413 birer mazharı olarak yaratmıştır. Mahlûkattaki eksiklik ise onlardaki 

yeteneğin eksikliğinden olup Allah’ın işi kabul edilmemektedir.414 

Molla Halil’e göre mutasavvıfların savunduğu vahdet-i vücûd öğretisi zâtî vahdeti ve 

ilahî tenezzülatı izhar etmek amacı ile ileri sürülen bir düşünce olup, ittihad ve hulûl 

şeklinde değerlendirilmesi doğru düşünülmemektedir. Bu nedenle, Hallâc-ı Mansûr ve 

Bayezid-i Bistâmî’nin kullandığı şatahat çeşidi kelimelerin de bu şekil içinde 

yorumlanması zorunlu tutulmaktadır. Onun ifadesine göre sarf etmiş olduğu bu sözler, zât, 

fiil ve sözde Allah’ın nitelikleri ile nitelenmenin sonucunda ve böylece “Kendini bilen 

rabbini bilir.” gerçeğine binaen kullanılmıştır.415 

3.2.12. Diğerleri 

Yukarıda zikredilenlerin haricinde İbn Hacer el-Heytemî (ö. 1567), Alauddin 

Muhammed b. Ali el-Haskafî (ö. 1677), İzz b. Abdusselâm (ö. 1262), Şihâbuddîn es-

Sühreverdî (ö. 1234) gibi daha birçok kişi bulunmaktadır. Onlar, İbnu’l-Arabî’nin velayet 

mertebesi oldukça yüksek bir veli olduğunu ve sözlerinin insicamından ayırmadan kendi iç 

tutarlılığı bakımından kıymetlendirildiği vakit hakikate ters bir şey barındırmadığını 

belirtmişlerdir. Bununla beraber Şerefuddîn el-Münâvî (ö. 1467), Hafız ez-Zehebî (ö. 

1348) gibi bazı ulema da hakkında konuşmamanın ve muhtevasının Allah’a bırakılmasının 

daha yerinde olduğunu ifade etmiştir. İbn Haldûn da onun kitapları üzerinde tıpkı, İbn 

Seb’în, İbn Afîf ve İbn Fâriz, Herevî ve benzeri pek fazla tasavvuf ulemasının kitaplarında 

olduğu gibi tashif ve değişiklerin yapıldığını vurgulamaktadır.416 Binaenaleyh halk 

nazarında Allah dostu olarak tanınan ve yapıtları değerli pahalarla halka sunulan âlimlerin 
 

413 M.Nesim Doru, “Molla Halil es-Siirdi’nin İbnu’l-Arabî Yorumu”, Uluslar Arası İbnu’l-Arabî 
Sempozyumu, (Malatya: 2018), 524-528. 

414Molla Halil Siirdî Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî,  v. 1.  
415 Molla Halil Siirdî, Mensûre fî akîdeti’ş-şeyh Muhyiddîn İbnu’l-Arabî,  v. 1. 
416Bahauddîn Muhammed b. Abdilganiy el-Beytâr ed-Dımeşkî, Fethu’r-Rahmâni’r-Rahîm bi makâleti’l-Cîlî 

Abdülkerîm ve’l-hatm İbnu’l-Arabî Muhyiddîn, tahk. Asım İbrahîm el-Keyyâlî, (Beyrut: Nâşirûn, 2013), 
24-27. 



112 
 

eserlerinin istinsahında hızlı davranmaktan kaynaklanan bozuklukların dışında dinî 

yozlaştırmak ve Müslümanları bozgunluğa uğratmak maksadıyla zındık, dinsiz, fasit ve din 

düşmanlarının hile ve oyunlarına da göz yummamak gerekmektedir.417 

Bütün bunlardan anlaşılacağı üzere, İbnu’l-Arabî’yi savunan âlimler, bir âlimin veya 

bir arifin ilim kültür mertebesini ölçümlemekten âciz kişiler olmadığı anlaşılmaktadır. 

Bunlardan her biri, İslâm dünyasının az rastlanan âlimleri arasında yer almaktadır. Ek 

olarak hepsinin gerek tasavvuf, gerekse de haricî ilimlerin hepsinde eserleri ve derin 

müktesebatı bulunmaktadır. Bu kişiler İbnu’l-Arabî’yi hariçten takdir eden ve onun 

öğrencileri veya müntesipleri arasında yer almayanlardan oluşmaktadır. 

Diğer görüşü benimseyen bazı ulema ise İbnu’l-Arabî’den doğrudan etkilenmiş ve 

yaşamlarını onun kitaplarının yazım ve düzeltilmesine, görüş ve düşüncelerini tamamlama 

ve tenşirine adamıştır. Bu minvalde İbnu’l-Arabî’nin fikirleri, başta öğrencileri Sadreddin 

el-Konevî (ö. 673/1274) ve Afîfüddin et-Tilimsânî (ö. 690/1291) gibi muhakkikler 

aracılığıyla talim edilmiş ve sonraki vakitlerde Fahruddin el-Irâkî (ö. 688/1289), Saidüddin 

el-Fergânî (ö. 699/1300), Abdurrezzak el-Kâsânî (ö. 731/1330), Dâvûd-i Kayserî (ö. 

751/1350), İbn Sevdekin (ö. 646/1248), Müeyyediddin el-Cendî (ö. 700/1300) gibi 

âlimlerle bir düzene konulmuştur. Şeyh’in kitaplarının daha iyi anlaşılması için birçok 

kitap, şerh ve lügatler yazılmış, onun olgunlaştırdığı vahdet-i vücûd metodu tasavvufa ve 

tasavvuf literatürüne yeni terim ve ıstılahatlar kazandırmıştır.418 

Bir kısım âlim de Anadolu topraklarında İbnu’l-Arabî’nin fikir ve kitaplarının daha 

fazla kitleye ulaşabilmesi için özel bir gayret ortaya koymuştur. Konevî'den bu güne geçen 

yedi asır süresince İbnu’l-Arabî metodunu ülkemiz coğrafyasında sürdüren şahsiyetler 

bulunmaktadır. Bunlar; İsmail Ankaravî (ö. 1631), Molla Fenârî (ö. 1431), Muhammed 

Kutbuddin İznikî (ö. 1418), Yazıcızâde Muhammed Efendi (ö. 1451), Nasuhî Mehmet 

Efendi (ö. 1718), Cemal Halvetî (ö. 1494), İdris Bitlisî (ö. 1520), Salahaddin Yiğitoğlu (ö. 

1939), Sofyalı Vali Efendi (ö. 1553), Üftâde Muhammed Muhyiddîn (ö. 1580), Aziz 

Mahmud Hüdâyî (ö. 1628), Nureddin Musliheddin Mustafa Efendi, Dâvûd-i Kayserî (ö. 

1350), Abdullah Bosnevî (ö. 1644), Sarı Abdullah Efendi (ö. 1660), Karabaş Veli (ö. 

1686), Atpazarî Osman Fazlı İlâhî (ö. 1691), Niyâzî-i Mısrî (ö. 1694), İsmail Hakkı 
 

417 Tek, “Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar”,  
418 İhsan Kara, “İbnü’l-Arabî’nin Tasavvuf Istılahlarına Etkisi ve Seyyid Mustafa Rasim Efendi’nin Istılâhât-ı 

İnsân-ı Kâmil’i Örneği”, TİAA Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), 10/23, 585. 



113 
 

Bursevî (ö. 1725), Abdullah Salâhî-i Uşşâkî, Harîrîzâde Seyyid Muhammed Kemaleddin 

(ö. 1882), Muhammed Nûru'l-Arab (ö. 1888), Ahmed Ziyâeddin Gümüşhânevî (ö. 1893), 

Ahmet Avni Konuk (ö. 1938) ve Nuri Gençosman’dan419 oluşmaktadır. 

İbnu’l-Arabî’de vahdet ve kesret düşüncesi Eş‘arî düşüncesine benzerlik 

taşımaktadır. Bunlar, cevher ve arazlar boyutu olan fikirlerine, kaderi ele alış şekilleri ve 

onların kader düşünceleri ile Eş’arîlere benzetilmektedir. Ayrıca rahmani sıfatlar 

cihetinden Mu‘tezilîlere benzetildiği belirtilmektedir. Mu‘tezile’nin, Allah’ın nitelikleriyle 

zâtının birleşmiş olduğu düşüncelerini dile getirmek adına sarf ettikleri, “O kendinden 

işitir, görür, bilir.” ifadesini keza tekrarlamakta bir sıkıntı görmemektedir.420 Arabî’nin, 

“a‘yân-ı sâbite” fikirleri Mu‘tezilîlerin “ma‘dûmât”ı ile paralellik göstermektedir. Aynı 

şekilde külliler fikri İbn Sînâ’nın bu meseledeki düşüncelerine benzetilmektedir. Bazı 

durumlarda da kendi düşünceleri olan fikirlerle kelamcıların fikirleri olan düşüncelerini 

örtüşebileceğini belirterek telifçi bir şekil takip etmiş olunduğu da saplanmaktadır. Örnek 

olarak, ahirette Allah’ın gerçek gözle görülemeyeceğini belirten Mu‘tezile için, “Doğru 

söylüyorlar, ... Biz ancak bizi görürüz.” cümlesinden sonra da gözle idrak etmenin 

mümkün kılınacağını beyan eden Eş’arîler için de, “Onlar da doğru söylüyorlar.” ifadesine 

katılım göstererek bahis konusu yaklaşımın illetlerini teker teker aktarmıştır.421 

Bütün bunlarla beraber onun prensip cihetinden kelam ilminin önderlerini ve 

usullerini çok fazla kabul görmediği bilinmektedir. Bununla beraber kelamcılar cevher ve 

arazın dışında başka bir ifadeden bahsetmemektedir. Kişilerin ekseriyetinde bu şekil bir 

ilme zaten ihtiyaçları bulunmadığından dolayı, kelamcıların kişilere verecekleri bir şeyleri 

olmadığını belirtmişlerdir. Onlardan halkı halleri üzere serbest bırakıyor olmalarını onları 

ehl-i küfür olarak görmemelerini talep etmektedirler. Kelamcıların, “Ancak kelam 

kitaplarını okumak suretiyle doğru itikada sahip olunabilir, yoksa imandan çıkma tehlikesi 

vardır.” boyutundaki düşüncelerine de, “Ben böyle bir görüşten Allah’a sığınırım.” 

ifadesiyle yanıt vermektedir. Ona göre bir memlekette bir kelamcının var olması yeterli 

görülmektedir.422 Fakat her ne cihetle olursa olsun İslâm dini, Mu‘tezile ve Eş‘ariyye 

emsali kelam mezheplerini de etkisi altına almış olup, İbnu’l-Arabî bu kişilerin de 

 
419 Kara, 2009. 
420İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 33/267. 
421İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 4/245. 
422İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/156-157, 161. 



114 
 

Müslüman olduklarını ifade etmiştir. Kendilerini mutlak surette tekfircilikle itham 

etmemiş, ancak birtakım konularda yanlışa düştüklerini nakletmiştir.423 

İbnu’l-Arabî’nin kelam, felsefe ve fıkha dair beyanları açık durumdayken onu bu sıkı 

düzenin genel bağlamında ele almak bilimsel olarak yanlış bir davranışa işaret etmektedir. 

İbnu’l-Arabî’yi bu ve buna benzer kendilerine ecnebi yapıların çerçevesine 

konumlandırıyor olmaya gayret gösterme hâli, bu tutumlarına ne ölçüde uyulup 

uyulmadığı boyutunda onu muhakeme etmekten başka bir önem taşımamaktadır. İbnu’l-

Arabî’yi tenkit ve tekfir edenlerin hemen hepsi kelamcı ya da fıkıhçıların içlerinden ortaya 

çıkmış olması da hakikatte bir diğer cihette kendilerinin onlardan farklı bir yöntem bilim 

takip ettiği hususundaki ihtarlarını çok isabetli bulmaktadır. Bazı zamanlarda felsefeciler 

onun düşüncelerini tekfircilikle örtüştürseler de, yorumlama boyutunda çok değişik 

sonuçlara ulaşmışlardır. Hususen İşrâkī eğilimler barındırmakta olan felsefi mekteplerin 

taraftarları üzerlerinde İbnu’l-Arabî’nin etkisi inkâr edilememektedir. Bu cihette de İbnu’l-

Arabî, İslâm felsefesini peripatetizmin indirgemeci tekelciliğinden muhafaza ederek ona 

ezoterik ve irfani açılımların da katılmasını sağlayan bir düşünür olarak temsil 

edilmektedir. İbnu'l-Arabî, evvelden saptama ve takdir edilmiş düşüncelerle bu dünyaya 

geldiğimizi ifade etmektedir. Bu düşünceler, İbnu’l-Arabî’nin dünyasında her şey kendi 

mecburi ve kesin-mutlak kanunlarına uymaktadır. Fikirler, bu dünyada fiil boyutuna gelen 

öncesiz güçler olduğu için bunlar, kendisi de saptanmış ve tayin olan fertlerin yeteneği424 

ile belirlenmiş ve bu yeteneğe göre değişmiştir. Tek tanrıcı ile vahdet-i vücutçu, arifle 

agnostik, theistle ateist, mü’minle hür düşünür ezelden beri böyledir ve onların akidesi, 

kendi yetenekleriyle belirlenmiştir. 

İbnu’l-Arabî, “Suyun rengi, onu ihtiva eden kabın rengidir.”425 ifadesini kullanırken 

kastettiği manayı yorumlamaktadır. O zikrettiği yorumda Allah’ın önceden beri her bir 

fikrin ne olacağını bilen tepeden tırnağa haberdar bir varlık rolü oynadığını 

yorumlamaktadır. Fakat onun bilgisi bile, fikirlerin ve bu fikirlere tabi olan kimselerin 

istişhadı belirlenmiştir. Allah, “Şüphesiz Allah kullarına zulmetmez.”' şeklindeki Kur’ân-ı 

Kerîm ayetini şerh ederken İbnu’l-Arabî, “Ben (yani Allah) onları sefalete muhtaç olan ve 

akabinde de onlardan güçlerinden fazla şeyi isteyen çok Allah’çılığı kabul etmedim. Fakat 

Ben onlara, kendilerini bildiğime göre davrandım ve onların hususen Bana kendilerinden 
 

423İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/523. 
424İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 134. 
425İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 330. 



115 
 

verdikleri şeye bakarak hakikaten ne olduklarını biliyordum. Bundan ötürü, eğer bir hata 

varsa, onlar günahkârlardır. Onlara Kendi Zâtımın gereksiniminden başka hiçbir şey ifade 

etmedim ve benim zâtım, içinde bulunduğu biçimiyle, bence malumdur... Söylemesi 

Ben’den, itaat edip etmemesi de onlardan.”426 şeklinde ifade etmiştir. 

İbnu’l-Arabî ve onun düşünce ekseninde ifade ettiği dinî inanç sert ve dingin görünse 

de bir din felsefesinin bize aktarabileceği en asil düşüncelerden bazılarını kuşatmaktadır. 

Onun düşüncesindeki din algısı yalnızca evrenselliği bile övgüye şayandan ziyade hiçbir 

son gayesi olmayan bir din olarak görmemektedir.427 Onun en son gayesi insandaki en iyiyi 

kavramak ve her şey olan bir gerçekle onun hakiki birliğini kavramak cihetiyle kişi 

ilahlaştırılmaktadır. Ahlaki amacının kıymeti daha az olmayıp bütüne sirayet eden ve onu 

birleştiren, “Çünkü Allah, aşktır.” aşk ilkesinin tam olarak bilinmesine bağlanmaktadır. Bu 

dinde Allah gayr-ı şahsi olduğu için O'nu olduğu gibi kavramaktan âciz olanlar, şekilde, 

gerçek ibadet meselesinin ne olduğunu kavramaları şartıyla, O'na ibadet edebilmektedir. 

Gerçek Allah'a itaat etmek, O'nu dil ile zikretmek veya kalpte anımsamak değil kendin 

dâhil her şeyde O'nu müşahede etmektir. Ehlullahın (peygamber ve velilerin) hakiki 

hakîmler olduğunu ifade eden İbnu’l-Arabî,428 metafizik ilimlerde ehl-i keşfin muhakkik 

zâhidlerin otoritesinin ve üstünlüğünün ay gibi apaçık bulunduğunu zikretmekte, fakat 

bunu herkesin kavramasının mümkün olamayacağı kanaatine varmaktadır. Çünkü onun 

ifadesine göre kalbin bir tarafı zahir, diğer tarafı bâtın olmak üzere iki yüzü bulunmaktadır. 

Kalbin bâtın kısmı değişiklik (mahv) kabul etmediğinden dolayı o mücerret ve muhakkak 

bir delil sübut olarak âlemde yer almaktadır. Zahir kısmı ise farklılık kabul ettiğinden 

dolayı bu durumda kalp hem değişme hem de sebat levhası olarak adlandırılmaktadır. 

İbnu’l-Arabî’ye göre ondaki ispat (sabitlik) bir zaman sürer, sonra, “Allah dilediğini siler 

(mahv), dilediğini de sabitleştirir (ispat) ve kitapların anası (ümmü’l-kitâb) O’nun 

indindedir.”429 Eğer ehl-i kitap sahibi kitabın tamamına topyekûn iman edip kabul ederse 

kesinlikle dalalete düşmeyeceğine inanılmaktadır. Ancak bir bölümüne inanır da bir 

bölümünü kabul etmezse kişi kâfir olacağı benimsenmektedir. Ona göre, “Onlar kitabın bir 

kısmına inanıyoruz, bir kısmına ise inanmıyoruz derler de bu ikisi arasında kendilerine bir 

 
426İbnu’l-Arabî, Fusûsü’l-hikem, 153. 
427Birincisi 131/748'de, ikincisi ise 144/761'de ölmüştür. 
428İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 2/16-523. 
429er-Ra‘d 13/39. 



116 
 

yer ararlar. İşte bunlar kâfirlerin ta kendileridir.”430 ayetinin, ehl-i rüsûm ile ve salt fikrî 

düşünce ile yetinen düşünürlerin ve kelamcıların büyük bir kısmıyla irtibatı bulunmaktadır. 

İbnu’l-Arabî’nin sınıflandırdığı bu kişiler Allah’ın velilerinin hususen 

gözlemledikleri manevi gizemlerden akıl ve ilmî seviyelerine münasip düşenleri aldığını, 

münasip düşmeyenlerini inkâr ettiğini, kendi delillerine zıt olduğundan dolayı “bunlar 

yanlıştır” demiştir. İbnu’l-Arabî, Allah’ın dostlarına aykırı düşüncede bulunanlar onlara 

karşı tutum sergileyenlerin akıbetlerinden endişe etmektedir. Sûfî Ruaym’ın, “Kim hakikat 

ehli sufilerle oturur da onların bizzat tahakkuk ettirdikleri bir şeyde onlara muhalefet 

ederse Allah o kişinin kalbinden iman nurunu çekip alır.” cümlesini aktarmakta ve bu 

ifadeye kendisi de bizzat iştirak etmektedir.431 

Bununla birlikte İbnu’l-Arabî mutasavvıfları da bir sınıflamaya tabi tutmuş, bunların 

içinde “bizim ashabımız” diye ifade ettiği muhakkikleri ötekilerinden farklı bir biçimde 

değerlendirmiştir. Muhakkiklerden amacının “ashâb-ı kulûb” yani hakikat, tahkik, 

müşâhede ve mükâşefe erbabı olduğunu, her âbid, zâhid ve sufiyi bu boyut içerisinde 

değerlendirmediğini özellikle belirtmektedir. Onun kitaplarında üç yüzü aşkın sufi zâtların 

adı geçmektedir. Lakin özel olarak kıymet verdiği muhakkik zâhidler topluluğunun kimler 

olduğunu bilmek amacıyla yapıtlarında birçok şahsiyeti ele almaktadır. Bunlar; Ferkad es-

Sebahî, Hâris el-Muhâsibî (ö. 857), Zünnûn el-Mısrî (ö. 859), Bâyezîd-i Bistâmî (ö. 848), 

Sehl b. Abdullah et-Tüsterî (ö. 896), Hakîm et-Tirmizî (ö. 932), Ebû Saîd el-Harrâz (ö. 

890), Cüneyd-i Bağdâdî (ö. 909), Hallâc-ı Mansûr (ö. 922), Hasan-ı Basrî (ö. 728), Ebû 

Bekir eş-Şiblî (ö. 946), Muhammed b. Abdülcebbâr en-Nifferî (ö. 1036), Ebû 

Abdurrahman es-Sülemî (ö. 692), Abdülkerîm b. Hevâzin el-Kuşeyrî (ö. 1072), İbn 

Berrecân (ö. 1142), İbnu’l-Arîf (ö. 1141), Abdülkâdir-i Geylânî (ö. 1165) ve Evhadüddîn-i 

Kirmânî’den (ö. 1238) oluşmaktadır. Ayrıca bunların içerisinde meşhur kimyacı ve doğa 

felsefecisi olan Câbir b. Hayyân (ö. 815) ile felsefenin, İslâm topraklarının doğusundan 

Endülüs’e geçmesine vesile olanların ilk başında gösterilen İbn Meserre (ö. 931) de 

bulunmaktadır.432 

 
430en-Nisâ 4/150-151. 
431 İbnu’l-Arabî, Kitâbü’l-Fenâ, çev: Mahmut Kanık (İstanbul: İz Yayıncılık, 2018), 7. 
432İbnu’l-Arabî, el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye, 1/261. 



117 
 

İbnu’l-Arabî aleyhine kaleme alınan eserler incelendiğinde aşağıdaki liste ortaya 

çıkmaktadır:433 

1. Muhammed b. Ömer b. Alî el-Kâmilî ed-Dımeşkî’nin (ö. 652/1254) Risâletun fî 

zemmi İbn Arabî adlı eseri. Eser, Dârü’l-Kütüb el-İlmiyye el-Mısriyye’de 816 numara ile 

muhafaza altındadır. 

2. Muhammed b. Ahmed b. Alî el-Kastalânî el-Mâlikî’nin (ö. 686/1287) Kitâbü’l-

İrtibât’ı. Eser, es-Sehâvî’nin el-Kavlü’l-münebbî adlı eserinde ele alındığı gibi, el yazma 

nüshası Berlin Kütüphanesinde 2849 Spr 790/62.000 numara ile muhafaza altındadır. 

3. Muhammed b. Ahmed b. Alî el-Kastalânî el-Mâlikî’nin (ö. 686/1287) Nasîhatun 

sarîhatun min karîhatin sarîhatin fî’l-men’i mine’d-da’vâ ve’ş-şathi’si. Eser, Berlin 

Kütüphanesinde aynı numara altında muhafaza altındadır. 

4. İmâdu’d-Dîn Ahmed b. İbrâhîm el-Vâsıtî el-Hanbelî’nin (ö. 711/1311) Eşi’atü’n-

nüsûs fî hetki estâri’l-füsûs’u. Eser, İstanbul Lâleli Kütüphanesinde 2479/100-111 B; Şehid 

Ali Paşa Kütüphanesinde ise 2734/81 B-91 B sayısı ile muhafaza altındadır. 

5. İmâdu’d-Dîn Ahmed b. İbrâhîm el-Vâsıtî el-Hanbelî’nin (ö. 711/1311) el-

Beyânü’l-müfîd fî’l-fark beyne’l-ilhâd ve’t-tevhîd’i. Eser, es-Sehâvî’nin yukarıda ismi 

geçen kitabında (s. 47) anlatılmaktadır. 

6. İmâdu’d-Dîn Ahmed b. İbrâhîm el-Vâsıtî el-Hanbelî’nin (ö. 711/1311) Levâmiu’l-

istirşâd fî’l-fark beyne’t-tevhîdi ve’l-ilhâd’ı. Eser, es-Sehâvî’nin yukarıda ismi geçen 

kitabında (s. 47) anlatılmaktadır. 

7. İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) Hakîkatu mezhebi’l-ittihâdiyyîn ev vahdetü’l-

vücûd’u. Kahire’de Matbaatü’l-Menâr tarafından tarih belirtilmeksizin basılmıştır. 

 
433 Aşağıdaki listede mevcut olan rakamlar, Osman Yahyâ’nın mukaddime konusunda ele aldığı rakamlardır. 

Sonraki senelerde kütüphanelerde yeni yeni tasnifler ortaya çıkartılarak rakamların değişmesi de mümkün 
görünmektedir Bu konuda araştırma yapmak isteyenlerin bu hususu gözden kaçırmaması önem arz 
etmektedir. 



118 
 

8. İbn Teymiyye’nin (ö. 728/1328) el-Hücecu’n-nakliyye ve’l-akliyye fîmâ yünâfî’l-

İslâm min bidei’l-Cehmiyye ve’s-Sûfiyye’si. Kahire’de Matbaatü’l-Menâr tarafından tarih 

belirtilmeksizin basılmıştır. 

9. Abdüllatîf b. Abdillâh es-Suûdî’nin (ö. 736/1336), Beyânu hükmi mâ fî’l-füsûs 

mine’l-i’tikâdâti’l-mesfsûdeti ve’l-akvâli’l-bâtılati’l-merdûde’si. es-Sehâvî’nin ismi geçen 

kitabında de adı geçen bu kitap el yazma nüshası Berlin Kütüphanesinde 68 B-84.000 

rakamı altında muhafaza edilmektedir. 

10. Abdullatîf b. Abdillah es-Suûdî’nin (ö. 736/1336) Levâzimü’l-ahkâm li men 

temesseke bi şerîati’l-İslâm’ı. Eser, Sehâvî’nin el-Kavlü’l-Münbî adlı kitabında 

geçmektedir. 

11. Sa’du’d-Dîn Mes’ûd b. Ömer et-Teftâzânî’nin (ö. 792/1390) Reddu ebâtıli’l-

Füsûs’u. Berlin Kütüphanesinde 2891 W 1753/1-126, İstanbul Üniversitesi 

Kütüphanesinde (Arapça Eserler Kısmı) 3462/1-27 B rakamı altında muhafaza altında 

olduğu gibi, İstanbul Carullah, Atıf Efendi, Revân Paşa, Yahya Efendi, Kılıç Ali Paşa 

Kütüphanelerinde ve Mısır Ezher Üniversitesi Kütüphanesinde de el yazma kitabı 

mevcuttur. 

12. Muhammed b. Muhammed b. el-Hıdr el-Ayzârî (Îzûrî) el-Ğazzî eş-Şâfiî’nin (ö. 

808/1404), Tesevvurâtü’n-nüsûs alâ tehevvurâti’l-Füsûs’u. Bu eser de es-Sehâvî’nin 

elKavlü’l-Münebbî adlı kitabında geçmektedir. Berlin Kütüphanesinde 146 B 159 

rakamıyla muhafaza altına alınmıştır, mahtut nüshası vardır. 

13. Nûru’d-Dîn el-Hatîb diye meşhur olan Muhammed b. Alî’nin (ö. 825/1421) 

Keşfu’z-zulme en hâzihi’l-ümme’si. Bu eserin adı da Sehâvî’nin ismi zikredilen eserinde 

geçmektedir. 

14. Yahyâ b. Yûsuf es-Saymerî el-Hanefî’nin (ö. 833/1429) Hevâşî ale’l-Füsûs’u. Bu 

kitabın adı da Sehâvî’nin mevzu bahis kitabında zikredilmektedir. 

15. İsmâîl b. Ebî Bekîr b. Abdillâh el-Mukrî el-Yemenî’nin (ö. 837/1433) en-

Nasîha’sı. Bu eserin ismi de aynı kaynakta zikredilmektedir. 



119 
 

16. İsmâîl b. Ebî Bekîr b. Abdillâh el-Mukrî el-Yemenî’nin (ö. 837/1433) ez-Zerîa fî 

nüsreti’ş-şerîa’sı. Bu da aynı kaynakta zikredilmektedir. 

17. İsmâîl b. Ebî Bekîr b. Abdillâh el-Mukrî el-Yemenî’nin (ö. 837/1433) el-

Hüccetu’d-dâmiğa li ricâli’l-füsûs ez-zâiğa’sı. Bu kitap da aynı kaynakta zikredilmektedir. 

18. Muhammed b. Muhammed el-Buhârî el-Hanefî’nin (ö. 841/1437) Fazîhatü’l-

mülhidîn ve nasîhatü’l-muvahhidîn’i. Eser, İstanbul Beyâzid Kütüphanesinde 7889 

numara, Berlin Kütüphanesinde 2855 Spr 772 numara altında muhafaza altında olduğu gibi 

Şehid Ali Paşa, Cârullah, Ayasofya, Laleli kütüphanelerinde de mevcuttur. Bunun dışında 

kitap Fazîhatü’l-mülhidîn ismi altında Lutfullah el-Kâdî tarafından tercüme edilerek 1914 

senesinde İstanbul’da kitap hâline getirilmiştir. Sehâvî, ismi geçen eserde anlattığı gibi 

Brockelman da bu eserden bahsetmektedir (1/582). 

19. Muhammed b. Ahmed b. Osmân eş-Şûbâtî’nin (ö. 842/1438) Fethu’n-nebiy fî’r-

red alâ İbn Seb’în ve İbn Arabî’si. Sehâvî’nin el-Kavlü’l-münbî adlı kitabında 

bahsedilmektedir. 

20. Bedru’d-Dîn Ebu Abdirrahmân el-Ehdel diye meşhur olan Hüseyin b. 

Abdirrahman b. Muhammed el-Hasenî’nin (ö. 855/1451) Keşfü’l-ğitâ’ an hakâiki’t-tevhîd 

ve beyânu hâli İbn Arabî ve etbâihi’l-mârikîn’i. Bu kitap İstanbul’da Reîsü’l-Küttâb 

Mustafa Efendi Kütüphanesinde 1/497-205 kayıtlı numara ile mahfuz olup Keşfü’z-zünûn 

müellifi tarafından zikredilmektedir. Brockelman da bu kitabın adını zikretmiştir. Ayrıca 

kitap Tunus’ta Ahmed Bukeyr’in destekleriyle 1964 yılında basılmıştır. 

21. İmâdu’d-Dîn Mansûr el-Kazrûnî’nin (ö. 860/1456) Hüccetü’s-sefereti’l-berere 

alâ’l-mübtediati’l-fecereti’l-kefere’si. Bu eser de Sehâvî’nin ismi geçen kitabında 

zikredilmektedir. Aynı zamanda Berlin Kütüphanesinde 211 A-2211 B sayısıyla muhafaza 

altına alınmıştır. 

22. İbrahîm b. Ömer el-Bikâî’nin (ö. 885/1480) Tenbîhü’l-gabiy alâ tekfîri İbni’l-

Arabî’si. Bu kitap Şehîd Ali Paşa Kütüphanesinde 2734-39-86 B numara ile kayıtlıdır. 

Laleli Kütüphanesinde de mevcuttur. Brockelman tarafından da bahsedilmiştir. 



120 
 

23. İbrahîm b. Ömer el-Bikâî’nin (ö. 885/1480) Tehzîrü’l-ibâd min ehli’l-inâd bi-

bid’ati’l-ittihâd’ı. Bu eser Şehid Ali Paşa Kütüphanesinde 2734/49-80 numara ile mevcut 

olup Laleli Kütüphanesinde de mevcuttur. Abdurrahman el-Vekîl tarafından bir önceki 

kitapla beraber Kahire’de basılmıştır. 

24. İbrahîm b. Ömer el-Bikâî’nin (ö. 885/1480) Tehdîmü’l-erkân’ı. Bu eser de Ezher 

Kütüphanesinde 114/4526-132 kayıtlı nüsha olarak muhafaza altına alınmıştır. 

25. Muhammed b. Abdirrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Emân es-Sehâvî eş-

Şâfiî’nin (ö. 902/1497) el-Kavlü’l-münbî (münebbî) an tercemeti İbni’l-Arabî’si. Bu eser 

Berlin Kütüphanesinde 2849 Spr 1/790-250 rakamla muhafaza altına alınmıştır. Suudi 

Arabistan’da yüksek lisans tezi olarak da çalışılmış olup basılmıştır. 

26. Muhammed b. Abdirrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Omân es-Sehâvî eş-

Şâfiî’nin (ö. 902/1497) el-Hidâye fî İbni’l-Arabî’si. el-Kavlü’l-münbî üzerine kaleme 

alınmış yüksek lisans tezinin mukaddimesinde adı bahsedilmektedir. 

27. Muhammed b. Abdirrahman b. Muhammed b. Ebî Bekr b. Omân es-Sehâvî eş-

Şâfiî’nin (ö. 902/1497) en-Nihâye fî İbni’l-Arabî’si. el-Kavlü’l-münbî üzerine kaleme 

alınmış yüksek lisans tezinin mukaddimesinde adı bahsedilmektedir. 

28. Abdülbârî b. Tarhân b. Turmuş es-Sînôbî’nin (ö. 936/1529) Hayâtü’l-kulûb’u. 

Viyana Kütüphanesinde (vîn) 1918 sayılı nüsha ile muhafaza altına alınmıştır. Brockelman 

tarafından da bahsedilmektedir (2/22). 

29. İbrâhîm b. Muhammed el-Halebî’nin (ö. 956/1546) Tesfîhü’l-ğabiy fî tekfîri (ev 

tenzîhi) İbni’l-Arabî’si. Bu kitap, Berlin Kütüphanesinde 2855 Spr 772 numara altında, 

Ezher Üniversitesi Kütüphanesinde ise 775 sayılı mecmua altında 53/34822-65 sayılı 

kayıtla muhafaza altına alınmıştır. 

30. İbrâhîm b. Muhammed el-Halebî’nin (ö. 956/1546) Ni’metü’z-zerîa fî nusreti’ş-

şerîa’sı. İstanbul Yeni Cami Kütüphanesinde 1/728-80, Fatih Kütüphanesinde 2880, 

Bayezid Kütüphanesinde 3759, Laleli Kütüphanesinde 2452 numaralı kayıtla muhafaza 

altında olduğu gibi, Ezher Kütüphanesinde de mevcuttur. 



121 
 

31. İbrâhîm b. Muhammed el-Halebî’nin (ö. 956/1546) Dürretü’l-muvahhidîn ve 

reddetü’l-mülhidîn’i. Köprülü Kütüphanesinde 1/720-83 rakamıyla muhafaza altına 

alınmıştır. 

32. Sıbt el-Mürsifî diye meşhur olan Muhammed b. Muhammed el-Gamrî’nin (ö. 

970/1562) Tenzîhu’l-kevn an i’tikâdi Firavn’ı. Berlin Kütüphanesinde 2855 Spr 3/772, 

Ezher Kütüphanesinde 2729 rakam altında muhafaza altındadır. Brockelman tarafından da 

bahsedilmiştir. 

33. Aliyyü’l-Kârî diye meşhur olan Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî’nin (ö. 

1014/1404) el-Mertebetü’ş-şühûdiyye ve’l-menziletü’l-vücûdiyye’si. Berlin 

Kütüphanesinde 2893 Jbg94-554/295 rakam altında muhafaza altına alınmıştır. 

34. Aliyyü’l-Kârî diye meşhur olan Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî’nin (ö. 

1014/1404) Zeylü’r-Risâleti’l-Vücûdiyye’si. Berlin Kütüphanesinde 2893 Jbg 448-595/295 

rakam altında muhafaza altına alınmıştır. 

35. Aliyyü’l-Kârî diye meşhur olan Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî’nin (ö. 

1014/1404) Kitâbu Reddi’l-Füsûs’u. İstanbul Yeni Cami Kütüphanesinde 81/728B- 103 B, 

İskenderiye Kütüphanesi 3070 ve İstanbul Üniversitesi (Arapça Kitaplar Kısmı) 3462 

rakama altında muhafaza altına alınmıştır. 

36. Aliyyü’l-Kârî diye meşhur olan Ali b. Sultan Muhammed el-Kârî’nin (ö. 

1014/1404) Firru’l-avn fî muddeî îmâni Fir’avn’ı. İstanbul Es’ad Efendi Kütüphanesinde 

1184 rakam altında muhafaza altında bulunan bu eser İstanbul’da 1294 senesinde 

basılmıştır. 

37. Ahmed b. Salah b. Muhammed b. Alî ed-Duvârî’nin (ö. 1018/1610) el-Kâmilü’l-

mütedârik fî beyâni mezhebi’l-mutasavvıfi’l-hâlik’ı. Vatikan Kütüphanesinde 1083 rakam 

altında muhafaza altındadır. (ve mağsub)dır. Brockelman tarafından da bahsedilmektedir. 

38. Muhammed b. Ahmed b. Safiyuddîn el-Hanefî’nin (ö. 1060/1650) es-Sâiketu’l-

muhrika alâ’l-mutesavvıfati’r-râkısati’l-mütezendika’sı. Dâru’l-Kütüb el-Mısriyye’de 

tasavvuf eserleri içerisinde 248 numarayla muhafaza altına alınmıştır. Brockelman da bu 

eseri zikretmiştir (2/432). 



122 
 

39. Bedrân Ahmed el-Hâlidî’nin (11. yüzyıl âlimlerindendir) Netîcetü’t-tevfîk ve’l-

avn fi’r-red alâ’l-kâilîne bi sıhhati îmâni Firavun’ı. Ezher Kütüphanesinde 775 nolu 

grupta141/43822-144 rakam altında muhafaza altına alınmıştır.434 

Bu kısma kadara isimleri zikredilen yazarlar açısından ele alınan kitapların hepsi 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî’yi eleştiri kastıyla kaleme alınmıştır. Listedeki ilk yapıt da 

yukarıda geçtiği üzere Muhammed b. Ömer b. Alî el-Kâmilî ed-Dımeşkî’ye (ö. 652/1254) 

ait Risâletun fî zemmi İbnu’l-Arabî adlı yapıttır ki eser sahibi İbnu’l-Arabî’den (ö. 

638/1240) 14 yıl sonra vefat etmiştir. Bu hususta da eseri kaleme alan müellifle İbnu’l-

Arabî yenilikçi olarak kabul görmektedir. Buradan da bilenmelidir ki, vakit geçtikçe ve 

İbnu’l-Arabî’nin görüş ve fikirleri yayılma gösterip tesirlerini aktardıkça kendilerine karşı 

reaksiyon ve eleştiriler de süratli olarak yükseliş göstermektedir. En nihayetinde mevzu 

bahis eleştiri ve tekfir barındırmakta olan eserler, günümüzde yazılmaya devam 

etmektedir. Bu da onun kitaplarına dair ilgiyi çoğaltmakta, çok daha fazla araştırılıyor 

olmasını ve çok daha fazla okunup anlaşılıyor olmasını sağlamaktadır.435 

Yukarıda liste olarak sunduğumuz eserlerde İbnu’l-Arabî’ye yönelik mantıklı ve ilmî 

eleştirilerin var olduğu kestirilmemekte, ancak isimleri eleştiri boyutunu aşıp da, suçlama, 

hatta tekfir yargıları beyan edilmektedir.  

Kitapların isimlerinden anlaşılacağı üzere bu tür eserler, İbnu’l-Arabî’nin dinin 

hükümlerini yok ettiğini iddia etmektedir. Buna ek olarak küfre daldığı, helak-

mahvolduğu, hakikati tahrif ettiği, dinin hükümlerini yok ettiği, gabin olduğu, hak olmayan 

fikirleri savunduğu, uydurma ve batıl inançları yaydığı, dalalete (dinden kayma) düştüğü, 

İslâm’a ve İslâm hakikatine zıt fikirler öne sürdüğü zikredilmektedir. Özellikle İslâm’ın 

temeli ve hülasası olan tevhid düşüncesine zıt fikirler ileri sürdüğü, vahdet-i vücûd 

düşüncesiyle küfre ve dalalete daldığı, düşünce ve görüşlerinin bozgun ve geçersiz olduğu 

düşünceleri beyan edilmiştir. 

Eleştiren ve tekfir eden kişiler İbnu’l-Arabî’nin fikirlerinin İslâm dini ve hakikatine 

ters düşünceler barındırdığını söylemektedir. Bu şekil düşüncelerin İslâm’ı yok ettiği, 

 
434Yahya, Osman, Mukaddime,(2005) “el-Mukaddemât Min Kitâbi Nassi’n-Nüsûs fî Şerhi Füsûsü’l-Hikem”, 

Tasnif: Şeyh Seyyid Haydar Amulî, Müessesetu’t-Târîhi’l-Arabî, Beyrût, 32. 
435 Ahmed b. Salih b. Ahmed Bilhamr, Tahkîku’l-kavli’l-münbi (Mekke: Câmiatü Ümmi’l-Kura, Külliyetu’d-

Da’ve ve Usûli’d-Din, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 81-83. 



123 
 

tevhid fikrine ve İslâm inancına ters olduğu ifade edilmiştir. Savunanlar da hakikatinde 

onun iddia ve fikirlerinin İslâm’ın hülasası, gerçek unsuru, en gerçek ve doğru veçhesi, 

tevhidin hülasası olduğunu ifade etmiştir. İbnu’l-Arabî’nin vahdet-i vücûd ifadesi olarak 

yalnızca, “Bana senin vücûdunun vahdetini şühûd ettir.” anlamındaki bir duasında 

kullandığı aktarılmaktadır. Fakat mevzu bahis olan olgu, bir ıstılah olarak onun taraftarları 

tarafından ortaya çıkarılmıştır. 

İbnu’l-Arabî’nin fikirleri cihetinde çalışma ve azim gösteren birtakım oryantalistler, 

söz konusu fikirleri kendi medeniyetleri içinde “panteizm” şeklinde adlandırmıştır. Mevzu 

bahis yaklaşım şekli, bir kısım Müslüman ilim adamları tarafından da kabul görmektedir. 

Fakat İbnu’l-Arabî gerçek manada, cihanda olan hemen her canlıyı Hakk’a tabi tutmaya 

çalışırken panteizm Hakk’ı dünyadaki varlıkla tabi tutmaktadır. Bundan ötürü de İbnu’l-

Arabî tevhid ve yaratıcı mihverli düşünen bir zâhid-sufi düşünür olarak kayda geçmektedir.  

Bu cihette, İbnu’l-Arabî’nin ifadesine göre de, hâl sahiplerinin kısacası sufilerin 

durumlarını ortaya çıkarmak adına o hâle ulaşması gerekmektedir. Velhasıl keşf ve 

müşahede neticesinde gün yüzüne çıkarılmakta olan bilgi, mevzu bahis olan müşahedeyi 

kendi iç dünyasında yaşadığını ifade etmektedir. Bu tip düşüncede olan bireylerin 

ifadelerine dayanmış olduğu için, böyle bir deneyimi dikkate değer almadıkça tatmin edici 

açıklamalarda bulunmamaktadır. Bu şekil ifadelerle tatmin olmak çok normal bir şey 

olarak görünmemektedir. O, Chittick’in de beyan ettiği, “Lem ya’rif men lem yezuk 

(Tatmayan bilemez.)” ifadesini kullanmaktadır. Bu sözde münasebeti, hiçbir felsefi ifade, 

İbnu’l-Arabî ve taraftarlarının vahdet-i vücûd’la alakalı düşünceleriyle ilgili olarak, kişisel 

bir deneyimle desteklenmedikçe, onun ve taraftarlarının görüşlerinin hakkını eda 

edemeyeceğini düşünmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’i dayanılacak en güçlü burhan olarak gören 

İbnu’l-Arabî, insan ve Kur’ân-ı Kerîm’i tek ve bir bütün olarak görmektedir. Ona göre kişi 

Kur’ân-ı Kerîm okuduğu vakit kendi zâtı Kur’ân-ı Kerîm olur, yani kişi Kur’ân-ı 

Kerîmleşmektedir.436 Bundan dolayı onun Kur’ân-ı Kerîm’e yaklaşım şekli durgun değil 

canlıdır. Onun ifadesine göre Kur’ân-ı Kerîm, Hz. Peygamber’in kalbine indirilmiştir. 

Kıyamete kadar da onun ümmetinden olan mü’minlerin kalplerine indirilmeye devam 

edeceği düşünülmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’in bu cihetinde mü’min kişilerin kalplerine 

inzali vahyi her vakit dinamik ve diri tutmaktadır. Dört ciltlik bir tefsiri de mevcut olan 

İbnu’l-Arabî’nin bu kitabı ne yazık ki günümüze ulaşmamıştır. Sünneti ise Hakk’a 

 
436Kara, “İbn Teymiyye, Takiyyüddîn/Tasavvufî Görüşleri”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/413. 



124 
 

ulaştıran bir vesile olarak gören İbnu’l-Arabî hadis ilmine oldukça önem vermektedir. 

Hakikaten bu cihette meşhur olan muhaddislerden Buhârî, Müslim ve Tirmizî’nin 

kitaplarını tanıtan birer yalınlaştırma ve kırk hadis gibi pek kıymetli kitabı 

bulunmaktadır.437  

Endülüs’te Maliki fıkhı eksenli ortaya çıkan ilk muhalefetle beraber İbnu’l-Arabî’ye, 

bir kısım âlim tarafından yirmi dört tenkitte bulunulmuştur. Bu tenkitlerin bazı 

meselelerinde ise tekfir edilmiştir. Bu hususta kelam ve fıkıh ulemalarının Allah’ın tenzihi 

ve teşbihine bakış açılarıyla İbnu’l-Arabî’nin yönteminin değişik olması, meselenin esas 

kaynağını ortaya çıkarmaktadır. Varlık, nefis, insan, akıl, âlem, bilgi, vahdet-i vücûd, 

Allah’ın isim ve sıfatları gibi düşünceleri ile pek fazla kelamcıdan ayrılmaktadır. 

Kelamcıların, “Ancak kelam kitaplarını okumak suretiyle doğru itikada sahip olunabilir, 

yoksa imandan çıkma tehlikesi vardır.” ifadeleri bulunmaktadır. Lakin o, “Ben böyle bir 

görüşten Allah’a sığınırım.” sözleriyle karşılık vermektedir. İbnu’l-Arabî, dilin 

hudutlarından ötürü tasavvufa ve özelde vücûda dair meselelerin şehadet âleminde sadece 

simgesel bir ifadeyle anlatabileceğini söylemektedir. İbnu’l-Arabî’ye atfedilen tenkitlerin 

temelinde bu simgenin hakiki bir şekilde anlaşılamamasının olduğu görülmektedir. Molla 

Câmî, onun terimlerini tam anlamadan ve ne demek istediğini düşünmeden yapılan bu 

tenkitleri yanlış görmektedir.438 

Molla Câmî’nin zikrettiği tenkitler ise genelde Fusûsü’l-hikem düşüncelerinden 

kaynaklandığı bilinmektedir. Hususen “İbn Teymiyye, Ebussuûd Efendi ve Mustafa Sabri” 

tarafından yapılan eleştirilerin üslubu ise oldukça serttir ve bunun neticesinde İbnu’l-

Arabî’nin dinsiz ve münafık olduğuna hükmedilmektedir. Mukaddime yazarı İbn Haldûn 

(ö. 1406) da, İbnu’l-Arabî ve muhtelif sufilerin içi zahir küfür ve bid‘atleri muhteva eden 

eserler yazmıştır. Eserinde İbnu’l-Arabî’nin Fusûsü’l-hikem ve Fütûhât-ı Mekkiyye gibi 

halk nezdinde kopyaları mevcut olan eserlerinin ele geçince yok edilmesini söylemektedir. 

Bunun yanı sıra yazıları okunamaz bir şekilde silinene kadar yıkanmasını ve bu neticede 

yok edilmesinin gerektiği yönünde fetva vermiştir. Buna karşılık Fîrûzâbâdî (ö. 1414) ve 

Suyûtî (ö. 1505) gibi âlimler de onu savunan eserler kaleme almıştır. Bazı âlimler onu 

rüzgârların etkileyemediği büyük bir buluta benzetmişlerdir. Askalânî (ö. 1449) onu, 

“İbnu’l-Arabî kıyısı olmayan uçsuz bucaksız bir okyanus gibidir. Öylesine büyük bir 
 

437Kara, İbn Teymiyye’nin İlk Sûfîlere ve Tasavvuf Klasiklerine Bakışı, 63-67; krş. Kara, “İbn Teymiyye, 
Takiyyüddîn/Tasavvufî Görüşleri”, DİA (İstanbul: TDV Yayınları, 1999), 20/414. 

438Mustafa Kara, “Çok Uzak Çok Yakın: İbnu’l-Arabî-İbn Teymiyye Mukayesesi”, Tasavvuf Dergisi 9/21, 
27. 



125 
 

okyanustur ki dalgalarının sesi işitilmez.” şeklinde vasıflandırmaktadır. Yine bir Hanefi 

fakihi olan Muhammed Bilal Hanefî de, “İbnu’l-Arabî’yi küfürle itham eden kişinin 

kendisi bu sözüyle küfre düşmüştür.” demektedir. İmam Rabbânî (ö. 1624) ve muhtelif 

Nakşibendî liderleri de ona hürmet göstermiş ve onu bir veli olarak kabul etmiştir.439 

Müftü Kemalpaşazâde’nin (ö. 1534) de İbnu’l-Arabî hakkında fetvası bulunmaktadır. 

O, fetvasında İbnu’l-Arabî’nin pek çok kitabı bulunduğu hâlde özellikle Fusûsü’l-hikem ve 

el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye üzerinde durmaktadır. Bu kitaplarda var olan meselelerin bazısının 

ifadesi ve anlamı açık, ilahî emre ve hakikat-i Mmuhammediyye’ye uygun olduğuna 

değinmektedir. Bazısı ise zahir ulemanın kavrayışına göre hafi olup keşf ve bâtın ehlinin 

kavrayışına göre açık olduğu kabul edilmektedir. Kemalpaşazâde, “Şeyh’in ne demek 

istediğini anlamayana bu durumda sükût etmek düşer.” demektedir. İbnu’l-Arabî’nin 

üzerine araştırmaları bulunan William Chittick’in, “Onu okumak başka şey, anlamak ise 

bambaşka bir şeydir.” diye ifade etmesinin asıl nedeni de budur. O, İbnu’l-Arabî gibi Allah 

dostu bir zâtın neyi kastettiğini doğru kavrayamayacak olanların onun eserlerini okumasını 

doğru görmemektedir. O, ifadesinde “Zira bazen söz küfür olarak görünür, fakat sahibi 

kâfir olamaz.” sözüne yer vermektedir. En nihayetinde dinî gerekçelerle küfrünü açıkça 

izhar etmeyen veya küfre daldığı kesin delillerle ispatlanmayan birisini küfürle suçlamak, 

suçlayan kişiyi küfre düşürmektedir.440 

Şeyh-i Ekber’i savunan şahsiyetler genel itibarıyla ya bu ekolün bir parçası olan 

veyahut konuya daha ılımlı yaklaşanlardan oluşmaktadır. İbnu’l-Arabî’yi gerek 

sistemleştirdiği, gerek zikrettiği düşünceler ekseninde savunanlar onun hakkında olumlu 

fetvalar vererek tartışmaları yatıştırma ve karara bağlama amacı güttüğü çoğunlukla 

görülen bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 

  

 
439Hasan Kamil Yılmaz, Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar (İstanbul: 2011), 56. 
440Kara, “Çok Uzak Çok Yakın: İbnu’l-Arabî-İbn Teymiyye Mukayesesi”, 28. 



126 
 

 

 

SONUÇ 

 

 

İbnu’l-Arabî, İslâm fikir tarihinde lehinde ve aleyhinde en fazla konuşulan 

düşünürler arasında yer almaktadır. Yapılan araştırma neticesinde sadece Arapça 

literatüründe onun aleyhinde yazılan eser sayısının otuz dört, savunma maksadıyla ele 

alınanların sayısının ise yirmiye tekabül ettiği bilinmektedir. Aleyhinde iki yüz otuz sekiz, 

lehinde ise otuz üç fetva verilmiştir. Her ne kadar bunların çoğu dinî-hukuki-ilmî olmaktan 

çok, konjonktürel-siyasi veya hissî birer tepki olsa da, İbnu’l-Arabî'nin tarihte ne kadar 

büyük yankı uyandırdığını göstermesi bakımından önem arz etmektedir 

İbnu’l-Arabî’ye yöneltilen eleştiri ve tekfir iddialarının cevap bulması, yanlış 

anlaşılan cümle ve ibarelerinin asıl manalarının izhar edilmesi, güç ve anlaması zor gibi 

görünen yerlerin beyan edilmesi gerekmektedir. Çünkü İbnu’l-Arabî’nin metoduna alışık 

olmayan veya böyle bir metodu kabullenen kişiler, kendilerince ortaya attıkları bir kısım 

çıkarsama ve yanılsamalara dayanarak onun aleyhinde pek çok tenkitler kaleme almıştır. 

Muhakkak ki İbnu’l-Arabî’nin de kusur, yanlış ve hataları olmuştur. Lakin olması gereken 

onun düşüncelerinin yerinde ve haklı gerekçe ile ele alınmasıdır. Ancak mesele İbnu’l-

Arabî olunca, onun sarf ettiği tehlikeli sözlere göz yumanlar veya aşırı yorumlarla olağan 

bir şey gibi gösterenler de olmuştur. Bunun yanı sıra onun hakkında ezelden sahip olduğu 

değişik önyargılar hasebiyle içine dâhil olduğu zihin okuyuculuğu ve peşin hüküm verme 

labirenti üzerinden olur olmaz manalar ortaya çıkarıp, itham, hatta karalama seviyesindeki 

iddialarla onu linç etmeye gayret gösterenler de bulunmaktadır. 

İbnu’l-Arabî genel manada bazı ikilemleri barındırmaktadır. Bu türden ikilemlikte 

bulunan bir kimsenin kâfirliğini kabul etmeyenin kendisi kâfirdir. İbnu’l-Arabî hakkında 

iyilik düşünen bir kimsenin durumunu “şu iki halden başkası olamaz” görüşü 

bulunmaktadır. İlk olarak bu görüşe binaen bu kişi saftır, söylenen sözün ne anlama 



127 
 

geldiğini bilememektedir. Veyahut böyle söyleyen sufi olarak görülmektedir. İlminin 

çokluğunu ve ictihadını aşan bir şekilde büyütmekte olduğundan bu kimse hakkında iyi zan 

beslemekte ya da bu adamı zındık ve her şeyi mubah sayan biri olarak kabul etmektedir. 

Bu durumda hulûl görüşüne inanmakta, vahdet-i vücûd inancına bağlı kalmaktadır. Bu 

sözünden de onun Müslüman olduğu anlaşılmaktadır. Eğer İbnu’l-Arabî gerçekten bu sözü 

söylemişse ve bunun zahirine inanarak ölmüşse, bu durumda o, Yahudilerden, 

Hıristiyanlardan daha necis ve murdardır görüşü de hâkimdir.  

Endülüs’ten Hicaz’a, Selçuklu’dan Osmanlı’ya kadar taşınan mirası 1985 senesinde 

İngiltere Oxford’da inşa edilen Muhyiddin İbnu’l-Arabî Society ile İbnu’l-Arabî adına 

çalışma yürütenlerin karşılıklı konuşma merkezi hâline gelmiştir. Bu merkez senede iki 

defa olmak üzere Journal of Muhyiddin İbnu’l-Arabî Society (JMAS) ismiyle bir dergi 

basmakta ve her yıl bir seminer düzenlemektedir. Bu da zamanımızda onun fiilî olarak 

Şeyhu’l-Ekber şeklinde kabul gördüğünün bir ispatı olarak çıkarım yapılmıştır. Bu 

çıkarımdan hareketle Muhyiddin Arabî’nin kendisi, hidayet edici ve kabul görmüş bir kişi, 

hak ehli ve imanı geçerli bir şahsiyet olarak karşımıza çıkmaktadır. Ancak tüm eserinde 

hidayet edici ve mürşid olmamakla beraber tüm kitabında hakikate erdiren ve hakikati 

izhar eden olmadığı kanaati yerleşmiştir. 

İbnu’l-Arabî İslâmi ve imani boyutta genellikle rastgele gittiğinden ötürü Ehl-i 

Sünnet ve’l-Cemaat’in kurallarına muhalif hareket etmektedir. Bazı ifadeleri de yüzeysel 

anlamıyla dalaleti ve küfrü ifade etmektedir.  

Savunanlar ve tenkit edenlerin ardından İbnu’l-Arabî’nin kendisi ehl-i iman ve 

muvahhid olarak görünmektedir. Fakat bazı ifadeleri zahirî anlamıyla sapkınlık ve küfür 

olarak adlandırılabilmektedir. Bundan dolayı ifadelerinin zahirî yönü değil bâtın yönü esas 

alınmalı, terim manaları göz önünde bulundurularak buna istinaden te’vil edilmelidir. 

Onun yapıtlarını sadece inancı kuvvetli ve irfani ilme kabiliyeti olanlar okuyup 

anlayabileceğinden dolayı ehil olmayan kişilerin okumaması daha isabetli görülmüştür. 

Esasen kendisi de “Bizden olmayan ve makamımızı bilmeyen, eserlerimizi okumasın, zarar 

görür.” diye ifade etmiştir. 

Günümüzde dahi her eserin, her bilginin, her sahanın belli bir okuyucu kitlesi, bir 

ehli bulunmaktadır. O ilimden sadece o sahada belli bir bilgi birikimi ve konu hakkında 



128 
 

belli bir malumatı olan kimseler istifade edebilmektedir. Bütün herkesin ondan istifade 

edebilmesi düşünülememekte ve esasen bu mümkün olmamaktadır. 

Düşünce ve etkileriyle tasavvuf tarihinde önemli bir yer edinen Muhyiddin İbnu’l-

Arabî, ortaya koyduğu ve sistemleştirdiği düşüncelerle birçok kişi tarafından ele alınıp 

yorumlanmıştır. Vücûd kavramından sistemleşen vahdet-i vücûd, mutlak iyilik olarak 

temellendirdiği salt varlık ekseninde zikrettiği ahlak düşüncesi, düşünürler ve yorumcularla 

ele alınmıştır. İbnu’l-Arabî’nin Hz. İbrahim’in kurban olarak oğlu yerine koçu kurbanlık 

şeklinde gördüğü meselesinin yanı sıra azabın sonsuzluğu ve cehennem halkı ekseninde 

zikrettiği görüş birçok kesim tarafından tartışma konusu oluşturmuştur. Bunlara ek olarak 

özellikle varlık ekseninde sübjektif ilah düşüncesinde ibadet edilen şeyler, mutlak 

hakikatin var olduğu düşüncesi önemli bir yer tuttuğu günümüze kadar gelen tartışmalarla 

anlaşılmaktadır. Özellikle Kur’ân’da zikredilmesinin yanı sıra Firavun ekseninde dile 

getirilen iman meselesine yaklaşımı gerek kendi devri gerekse sonraki devirlerde sıkça 

dillendirilmiş meselelerin başında gelmesi konunun ehemmiyetine dikkat çekilmiştir. O bu 

hususta genel perspektifin “Allah’ın geniş merhametinin” olmasına dayandırarak 

düşüncesini en başta savunmaktadır. 

 Düşünce ekseninde İbnu’l-Arabî eleştirisi genellikle tekfir meselesi üzerinden 

ilerlemektedir. Tekfir meselesini daha iyi kavrayabilmek için bu kavramla ilintili olarak 

literatürde var olan tekfir meselesini irdelemek lüzumlu görülmüştür. Özellikle dini 

anlamda bir etkileyiciliği olan tekfir hususunun dinî müntesipleri nezdinde bir rol model 

yöntem olduğu kabul edilmektedir. Din özelinde bu kavramın kullanılmasının yanlışlığı 

üzerinde birçok ikaz yapılmasına rağmen kişiler ve gruplarca bir araç olarak kullanılmaya 

devam ettiği, üzerinde durulması ayrı problem olduğu kanaatini oluşturmaktadır. Bundan 

dolayı bu aracı düşünceyi daha iyi anlayabilmek için tekfirciliğin doğuş sebepleri 

araştırılmış, konu psikolojik ve sosyolojik açıdan ele alınmıştır. Konu ekseninde varılan 

araştırma sonuçları neticesinde İbnu’l-Arabî ile ilerleyen konularda ilişki kurulmuştur. 

Tüm bunlara ek olarak tekfir meselesini daha iyi kavrayabilmek amacıyla tekfir konusunu 

ilgilendiren iman ve mahiyeti, ilm-i siyaset, Kur’ân’ın te’vili, mezhepler nezdinde taassup 

üzerinde durularak genel bir perspektifle konu sonuca ulaştırılmıştır. 

 Tekfir bahsi dinî gruplar ve kişiler nezdinde ele alındığında bu tip eleştirel tutumun 

sosyolojik ve psikolojik tavırdan geldiği eleştirilen kişilerin tekfirciliğinde açıkça 

anlaşılmaktadır. Muhyiddin İbnu’l-Arabî nezdinde genel eleştirel tutumun onun vahdet 



129 
 

düşüncesi ekseninde oluşmasının nedeni dış etkenlerden etkilenmiş olduğu iddiası rağbet 

görmektedir. Menfi bir tutumun sonucunda olgu olarak karşımıza çıkan vahdet-i vücûdun 

ele alınması zikredilen sebebin yanı sıra konunun tam izah edilmesine bağlamayı mümkün 

kılmaktadır. 

 Şeyh-i Ekber’i savunan şahsiyetler genel itibarıyla ya bu ekolün bir parçası olan 

veyahut konuya daha ılımlı yaklaşanlardan oluşmaktadır. İbnu’l-Arabî’nin gerek 

sistemleştirdiği gerek zikrettiği düşünceler ekseninde savunanlar onun hakkında olumlu 

fetvalar vererek tartışmaları yatıştırma ve karara bağlama amacı güttüğü çoğunlukla 

görülen bir husus olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İbnu’l-Arabî’nin de hata yapabileceği kendine özgü düşüncelerinin genel kabul 

görmenin söz konusu olamayacağı onun bazı görüşleri sebebiyle eleştirilebileceği, ancak 

hiç bir kimsenin tekfir anlayışıyla hareket etmemesi gerekmektedir. 

Sonuç olarak mezhebi taassubun zararları gözler önüne serilmektedir. Her meselede 

olduğu gibi bu hususta da en büyük ilacın eğitim olduğu kanaati gün yüzüne çıkmaktadır. 

Zira cehalet; körü körüne bağlanmayı, sorgulamadan, düşünmeden her söylenene 

inanmayı, İslâm’ı bazı ulemanın anlattıklarından ibaret saymayı ve istenilen şekilde 

yönetilmeyi kolaylaştırmaktadır. Özellikle Ehl-i Sünnet inancında mevcut olan, “Ehl-i 

kıble tekfir olunamaz.” prensibi bu meselede kılavuzluk etmektedir. 

 

  



130 
 

 

 

KAYNAKLAR 

 

 

Abdulkadir, M. - Şaban, İ. “Semiyoloji Işığında, Muhyiddin İbni Arabî’nin Yorumları ve 

Yorumlarının Sınırları”. Şarkiyat Mecmuası, 2018. 

Abdulbâkî, M. F. el-Mu‘cemu’l-mufehres li elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm. Kahire: Dâru’l-

Hadîs, 2007. 

Addas, Claude. İbn Arabî: Kibrit-i Ahmer'in peşinde. Gelenek Yayıncılık, 2004. 

Addas, Claude. Ibn Arabî: The Voyage of No Return (Seconded.). Cambridge: Islamic 

Texts Society. p. 51, 2019. 

Addas, Claude. İbn Arabî: Dönüşü Olmayan Yolculuk. İstanbul: Nefes Yayınları, 2015. 

Afifi A. E. Muhyiddin İbn'ul Arabî'nin Tasavvuf Felsefesi. çev. Mehmet Dağ. Ankara: A. 

Ü. İlahiyat Fakültesi Yay., 1975. 

Ahmed b. Salih b. Ahmed Bilhamr. Tahkîku’l-Kavli’l-Münbi. Câmiatü Ümmi’l-Kura, 

Külliyetu’d-Da’ve ve Usûli’d-Dîn, Yüksek Lisans Tezi, 2008. 

Akbulut, Ahmet. Sahabe Devri Siyasi Hadiselerin Kelami Problemlere Etkileri. İstanbul: 

Birleşik Yayıncılık, 1992. 

Akman, M. “İbnu’l-Arabî'ye Yönelik Eleştiriler Ve Mahiyeti. (PDF), 190. Nida Dergisi, 

2019. 

Akot, Bülent. Tasavvufun 100’ü, Ankara: Otto Yayınları, 2017. 

Akman, Mustafa. “Muhyiddin İbnu’l-Arabî’ye Mutasavvıfların Yönelttiği Eleştiriler ve 

Mahiyeti”. İslâmi Araştırmalar, 2019. 



131 
 

Akman, Mustafa. Celâleddin ed-Devvânî ve Ahlâkî, Siyâsî, Felsefî, Tasavvufî ve Kelâmî 

Görüşleri, İstanbul: Ensar Neşriyat, 2017. 

Ayhan, Mehmet. Muhyeddin İbn Arabî ve Hadis Rivayeti. İstanbul: Hacegan Akademi 

Kitaplığı, 2012. 

Akyol, Taha. Hâricîler ve Hizbullah. İstanbul: Doğan Kitap Yayınları, 2000. 

Al-Bahr Al-Muhit, Abu Hayyan. Tah: Sidqi Jamil, Dar Al-Fikr, Part 4, 1420. 

Alpkıray, Abdulcelil. “Muhyiddin İbn Arabî ve Hadis Rivayeti”. İhya Uluslararası İslâm 

Araştırmaları Dergisi  /1 (2015). 

Ammara, Muhammed. Laiklik ve Dini Fanatizm Arasında İslâm Devleti. çev. Ahmet 

Karababa-Salih Barlak. İstanbul: 1991. 

Atay, Hüseyin. İslâm’ın İnanç Esasları. Ankara: AÜİFY, 1992. 

Ay, M. Kur’ân-ı Kerîm'in Tasavvufi Yorumu. İnsan Yay., 2011. 

Aycan, İrfan - Söylemez, M. Mahfuz. İdeolojik Tarih Okumaları. Ankara: 1998. 

Aydın, Ali Arslan. İslâm İnançları ve Felsefesi. Ankara: DİBY. 

Bağdâdî, Ebû Mansûr Abdulkadir b. Tâhir et-Temîmî: Mezhepler Arasındaki Farklar (el-

Fark beyne’l-firak Tercümesi). çev. Ethem Ruhi Fığlalı. İstanbul: 1979. 

Bâlî Efendi. Şerhu Fusûsü’l-Hikemi’l-Hikem. İstanbul: 1309. 

Bahauddîn Muhammed b. Abdilganiy el-Beytâr ed-Dımeşkî. Fethu’r-Rahmâni’r-Rahîm bi 

makâleti’l-Cîlî Abdülkerîm ve’l-hatm İbn Arabî Muhyiddîn. tahk. Asım İbrahîm el-

Keyyâlî. Beyrût: Nâşirûn, 2013. 

Balcı, A, Knowledge, RepetitionandPower in Ibn al-‘Arabî’sThought: Some Preliminary 

Comments on Methodology. All Azimuth: A Journal of Foreign Policyand Peace, 

(2015). 

Balkanlı, Ali Kemal. Dini İnançlarımızda Yanılgılar. Ankara: 1988. 



132 
 

Bardak, A. “İbn-i Arabî Kelami Tartışmalar, Sorular, Şüpheler”. Mesned İlahiyat 

Araştırmaları Dergisi, 2020. 

Bedirhan, Muhammed. Abdülgani Nablusî’nin Vahdet-i Vücûd Müdafaası. Doktora Tezi. 

İstanbul Üniversitesi, 2016. 

Buhârî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail. Câmiu’s-Sahîh. 4 cilt, Mısır: 1328. 

Bulut, İsmail. Şah Veliyullah Dihlevi’nin Kelami Görüşleri. Doktora Tezi. 2007. 

BUHARİ, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail, Camiu’s-Sahih, 4 cild, Mısır, 1328 h. 

Candan, Abdulcelil. İslâm Tarihinde Mezhep Çatışmaları ve Taklit. İstanbul: Denge 

Yayınları, 1998. 

Cavus, C. Overcomıng. “RelıgıousVıolence Through The “Mercy-Centrıc” Theology Of 

Ibni Arabî”. Birey ve Toplum Sosyal Bilimler Dergisi 9 (1) (2019). 

Cevherî, İsmail b. Hammâd. es-Sıhâh, Tâcu’l-lüğa ve sıhâhu’l-Arabiyye. 6 cilt. tahk. 

Ahmed Abdülğafûr Attâr. Beyrut: Dâru’l-İlm li’l-Melâyîn. 

Chiragh Ali, The Proposed Political, Legal and Social Reforms. Taken from Modernist 

Islam 1840-1940: A Sourcebook, pg. 281. Edited by Charles Kurzman. New York 

City: Oxford University Press, (2002). 

Chittick William C. , Ibn 'Arabî: Heir to the Prophets, Oneworld Publications, p. 7 (2012). 

Chittick, William C., Ibn 'Arabî: Heir to the Prophets. Oxford: Oneworld Publications. 

p.56 (2007). 

Chodkiewicz, Michel. “İbn Arabî’nin Öğretisinin Osmanlı Dünyasında Karşılanışı”. 

Osmanlı Toplumunda Tasavvuf ve Sûfîler. haz. A. Yaşar Ocak.  Ankara: TTK 

Yayınları 2005. 

Çınar, Mahmut. “Ye’s ve Be’s Halinde İmanın Hükmü: Firavun’un İmanı Örneği”. 

Marmara Ü. İlahiyat Fak. Dergisi 2 (2011). 

Coşkun, İ. “Muhyiddin İbn Arabî’nin Felsefesinde “Allah” Mefhumu”. Tasavvuf İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi (2008). 



133 
 

Cüveynî, İmâmu’l-Haremeyn. el-İrşâd ilâ Kavati’l-Edille fî Usûli’l-İ’tikâd. nşr. M. Yusuf 

Musa. Mısır: 1950. 

Çağatay, Neşet - Çubukçu, İbrahim Agâh. İslâm Mezhepleri Tarihi. Ankara: A. Ü. 

Basımevi, 1985. 

Çağrıcı, Mustafa. “Yeis”. DİA. 43/397-398. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Çakmaklıoğlu, Mustafa. “İbnu’l-Arabî’nin Velâyet Nübüvvet Hakkındaki Görüşleri ve İbn 

Teymiyye’nin Bu Husustaki Eleştirileri”. İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi 

(İbnu’l-Arabî Özel Sayısı-1), yıl: 9 [2008], sayı: 21, 

Çelebi, E. “İbn Arabî’de Tasavvufi Tecrübenin Epistemolojik Mahiyetine Dair”. Necmettin 

Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 29 (2010). 

Çelik, İsa. “İmam İmam-ı Rabbânî Perspektifinde İbnu’l-Arabî’ye Tenkitî Bir Yaklaşım”. 

Tasavvuf Dergisi 9 (2009). 

Demirli, Ekrem. Sadreddin Konevî’de Bilgi ve Varlık. İstanbul: İz Yayıncılık, 2011. 

Dudgeon, Hamza. “Ibn al-ʿArabī (Part 1): Biography”. YouTube video, 26:43 (2020). 

Ebû Hayyân. Tefsîru'l-Bahru’l-Muhît, Dâru’l-Fikr, 2. bsk., 1983. 

Ebû Yahya Zekeriyya el-Ensârî. Esna’l-metâlib şerhu ravzi’t-tâlib. tahk. M. Muhammed 

Tamir. Beyrut: Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, VIII, 1422/2001.  

Efendi, Ş. M. - Efendi, A., N. İbn Arabî Müdafası. İstanbul: 2004. 

Efil, Ş. “İbn Arabî'ye Göre Tasavvuf Felsefesinde Kötülük Problemi ve Teodise”. Felsefe 

Dünyası 53 (2012). 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf | İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnu’l-Arabî Özel 

Sayısı-1) 9 (2008). 

el-Âsımî el-Necdî, Abdurrahman b. Muhammed b. Kasım-Muhammed b. Abdurrahman. 

İbn Teymiyye Külliyatı. (el-Akîdetü’l-Vâsıtiyye). çev. S. Şimşek-A. Önkal-İ. H. Sezer. 

İstanbul: Tevhid Yayınları, 1988. 



134 
 

Erkaya, M. E. Kur’ân-ı Kerîm Kaynaklı Tasavvuf Kavramları. Ankara: OTTO Yayınları, 

2017. 

Ertuğrul, İ. F. Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî, İstanbul: İnsan Yayınları, 1991. 

Ertuğrul, İsmail Fennî. Hakîkat Nurları. İstanbul: 1949. 

Ertuğrul, İsmâil Fennî. Vahdet-i Vücûd ve İbn Arabî. haz. Mustafa Kara. İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2008. 

Esen, Muammer. “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”. AÜİFD (2011). 

Eş’arî, Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail. Kitâbu‘l-Lüma fiʹr-reddi alâ ehliʹz-zeyği veʹl-bida. 

Beyrut: 2000. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail. İlk Dönem  İslâm Mezhepleri. çev. Mehmet Dalkılıç ve 

dğr. İstanbul: Kabalcı, 2005. 

Eş’arî, Ebu’l-Hasan Ali b. İsmail. Makâlâtu’l-İslâmiyyîn. nşr. Helmut Ritter. 2 cilt. 

İstanbul: Matbaatü’d-Devle, 1929. 

İbnu’l-Arabî, Fusûsu’l-Hikem. çev. M. Nuri Gençosman. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı 

Yayınları, 1990. 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. Faysalu’t-tefrika beyne’l-İslâm 

ve’z-zındıka. çev. A. T. Aslan. İmam Gazzâlî ve İman-Küfür Sınırı. İstanbul: Risale 

Yayınları, 1992. 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. Fedâihu’l-Bâtiniyye/el-

Mustazhırî. çev. Avni İlhan. Ankara: TDVY, 1993. 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. İhyâu ulûmi’d-dîn. 5 cilt. 

İstanbul: Bedir Yayınevi, 1975. 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. el-İktisâd fi’l-i’tikâd. (İtikatta 

Orta Yol). çev. Kemal Işık. Ankara: AÜİF Yayınları, 1972. 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. Faysalu’t-tefrika ve’z-

zenadaka. Mecmuatü resâil içinde. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997.  



135 
 

Gazzâlî, Ebû Hamid Muhammed b. Muhammed b. Ahmed. el-Munkızu mine’d-dalâl. 

Mecmuatu Resâil içinde. Beyrut: Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 1997. 

Geçit, Mehmet Salih, “İbnu’l-arabî’yi Gözden Düşürme Faaliyeti”, Ağrı İslami İlimler 

Dergisi, 3, Aralık 2018, 1-33. 

Gürhan, Mine, Tanrı bilim Açısından Tekfir, Elazığ, Fırat Üniversitesi, Yüksek Lisans 

Tezi, 2006. 

Gümüşoğlu, Hasan, İslam’da İmamet ve Hilafet, İstanbul: Kayhan Yayınları, 2017. 

Harpûtî, Abdullatif. Tenkihu’l-kelâm fî akâidi ehli’l-İslâm. İstanbul: 1330. 

Hirtenstein, Stephen. The Unlimited Mercifier, The Spiritual life and thought of Ibn 'Arabî. 

Anqa Publishing & White Cloud Press., 1999. 

Hizmetli, Sabri. Tarihi Rivayetlere göre Hz. Osman’ın Öldürülmesi. XXVII. cilt. Ankara: 

AÜİFD, 1985. 

İsfehânî, R. el-Müfredât fî garîbi’l-Kur’ân. haz. Muhammed Seyyid Keylânî. Kahire: 

Matbaatu Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 1961. 

Işık, Hüseyn Hilmi. Tam İlmihal Saâdet-i Ebediyye, İstanbul: Hakîkat Kitâbevi, 130. baskı, 

2014. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Alî b. Ahmed b. Saîd b. Hazm el-Endelüsî el-Kurtubî. el-Fasl 

fi’l-milel ve’l-ehvâ ve’n-nihal. thk. Muhammed İbrahim Nasr - Abdurrahman 

Umeyre. Beyrut: Dâru’l-Ciyl. 

İbiş, Fatih “Kelâmî Ontoloji Açısından Vahdet-i Vücutçu Tevhid Anlayışına Bazı 

Eleştiriler”. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 2015/1 

İbn Arabî. el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye. thk. Osman İsmail Yahyâ. Kahire: el-Mektebetu’l-

Arabiyye, 1983. 

İbn Arabî. Fusûsü’l-hikem. thk. Ebu’l-Âlâ Afîfî. Beyrut: 1980. 

İbn Hişâm, Ebû Muhammed Abdülmelik. es-Sîretü’n-Nebeviyye. I-V. Mısır: Matbaatu 

Mustafâ el-Bâbî el-Halebî, 1936. 



136 
 

İbn Arabî. Allah Kimleri Sever. trc. Ekrem Demirli. İstanbul: Hay Kitap, 2010. 

İbn Arabî. Tezhibü’l-ahlâk mev’ize-i hasene. trc. Abdülvehhab Öztürk. İstanbul: Sultan 

Yayınları, 2006. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mükerrem. Lisânu’l-Arab. 15 cilt. 

Beyrut: trz. 

İbn Teymiyye, Ebü’l-Abbas Takıyyüddîn Ahmed b. Abdilhalîm. el-Akîdetü’l-vâsıtiyye 

(Mecmû’atü’l-fetâvâ içinde, III). thk. Âmir el-Cezzâr - Enver el-Bâz. Riyad: Dârü’l-

Vefâ, 1997. 

İbn Hacer el-Heytemî. ez-Zevâcir ʿan iḳtirâfi’l-kebâʾir. Beyrut: 1408/1988. 

 “İbn Teymiyye’nin İbn Arabî’ye ve Vahdet-i vücûda Bakışı”. İbn Teymiyye Külliyâtı 

içinde II/41-43 (1987). 

İbn Hacer. Lisânü’l-Mîzân. Beyrut: Müessesetü’l-Âlemî, 1986.   

İbnu’l-Arabî. Fütûhât-ı Mekkiyye. trc. Demirli Ekrem. İstanbul: Litera Yayınları, 2007. 

İbnu’l-Arabî. el-Fütûḥât. II, 251; IV, 201-203, 269, 278-279, 327-329; X, 285; XI, 251, 

259, 290; XII, 120-122, 136, 185, 317-318. 

İbnu’l-Arabî, Muhyiddîn. el-Fütûhâtu’l-Mekkiyye. 4 cilt. Bulak: 1269-1272. 

Kara, İhsan. “İbnü’l-Arabî’nin Tasavvuf Istılahlarına Etkisi ve Seyyid Mustafa Rasim 

Efendi’nin Istılâhât-ı İnsân-ı Kâmil’i Örneği”. Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi (İbnü‟l-Arabî Özel Sayısı-2). 10/23 (2009). 

İmam Rabbânî. Mektûbât. 3 cilt. İstanbul: 1963. 

İzutsu, Toshihiko. İslâm Düşüncesinde İman Kavramı. çev. Selahaddin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yayınları, 2000. 

İzutsu, Toshihiko. İslâm Düşüncesinde İman Kavramı. çev. Selahaddin Ayaz. İstanbul: 

Pınar Yayınları, 2012. 

Kâdî Abdülcebbâr, Ahmed. Şerhu’l-usûlü’l-hamse. thk. H. Ebu Haşim. Beyrut. 



137 
 

Kalin, İbrahim - Ayduz, Sâlim. The Oxford Encyclopedia of Philosophy, Science, and 

Technology in Islam. Vol. 1 Oxford University Press (2004). 

Kara, Mustafa. “Çok Uzak Çok Yakın: İbn Arabî-İbn Teymiyye Mukayesesi”. Tasavvuf 

Dergisi IX/21 (2008), 27-30. 

Kara, Mustafa. “İbn Teymiyye’nin İlk Sûfîlere ve Tasavvuf Klasiklerine Bakışı”. UÜİFD 

1/1 (1986). 

Kara, Mustafa. “İbn Teymiyye, Takiyyüddîn/Tasavvufî Görüşleri”. DİA. 20/413-414), 

İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Kara, Mustafa. “İbn Teymiyye’nin İbn Arabî’ye ve Vahdet-i vücûda Bakışı”. İbn Teymiyye 

Külliyâtı içinde. II/41-43. İstanbul, 1987. 

Kara, Mustafa. “Çok Uzak Çok Yakın: İbn Arabî-İbn Teymiyye Mukayesesi”. Tasavvuf 

Dergisi 9/21 (2008). 

Kara, Mustafa. İbn Teymiyye’ye Göre İbn Arabî. İstanbul: Dergah Yayınları, 2017. 

Karaağaç, Hilmi. “Ehl-i Sünnet’e Göre Tekfir Problematiği”. Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi (2013). 

Karaca, Muhammed. Kur’ân-ı Kerîm ve Sünnete Göre Tevhid ve Akaid. Konya: Ribat 

Yayınevi, 1997. 

Karadaş, Cağfer. “Tasavvufta Peygamberlik Tasavvuru”. Uludağ Ü. İlahiyat Fak. Dergisi 

19/1 (2010), 28-29, 37-38. 

Karadaş, Cafer. Muhyeddin İbn Arabî ve Düşünce Dünyası. Ankara: Otto Yayınları, 2018. 

Karadaş, Cağfer. “Muhyiddin İbnü'lArabî/İtikadî Görüşleri”. DİA. 20. İstanbul: TDV 

Yayınları, 1999. 

Kartal, Abdullah. “İmâm-ı İmam-ı Rabbânî’nin Vahdet-i Vücûd Eleştirisi ve Tarihsel Arka 

Planı”. Uludağ Ü. İlahiyat Fak. Dergisi 4/2 (2005). 

Khafif Ibn, Correct Islamic Doctrine/Islamic Doctrine. ISCA (1999). 



138 
 

Kılavuz, A. Saim. Anahatlarıyla İslâm Akaidi ve Kelam’a Giriş. İstanbul: Ensar Yayınları, 

2011. 

Kılavuz, Ahmet Saim. İman Küfür Sınırı. İstanbul: Marifet Yayınları, 2000. 

Kılıç, Sadık. Kur’ân-ı Kerîm’de Günah Kavramı. Konya: Hibaş Yayınları, 1984. 

Kırca, Celal. “Maturidi’nin Tefsir ve Te’vil Anlayışı”. EÜSBED S. 3 (1989). 

Kızılgeçit, Muhammed. “Şah Veliyyullah Dihlevî’nin (1703-1762) Bazı Tasavvufî 

Görüşlerine Felsefî Bir Bakış”. Tasavvuf Dergisi 7/16 (2006). 

Koca, Ozgur. Said Nursi's Synthesis of Ash'arite Occasionalism and Ibn 'Arabî's 

Metaphysical Cosmology: "Diagonal Occasionalism," Modern Science", and "Free 

Will". UMI Dissertations Publishing. (2017). 

Koçyiğit, Talat. Hadisçilerle Kelamcılar Arasındaki Münakaşalar. Ankara: TDVY, 1989. 

Konuk, Avni. “Fusu'l Hikem terceme ve şerhi”. 1. 2011. 

Kubat, M., Kubat. İslâm Mezhepleri Tarihi. İstanbul: 2017. 

Kutlu, Sönmez. İslâm Düşüncesinde İlk Gelenekçiler Hadis Taraftarlarının İman Anlayışı 

Bağlamında Bir Zihniyet Analizi. Ankara: Kitabiyat, 2000. 

Kutlu, Sönmez - AYDINLI, Osman. “Haricilik, Mürcie, Mu’tezile” içinde. ed. Hasan 

ONAT. İslâm Düşünce Ekolleri Tarihi. Ankara: Ankara Üniversitesi Uzaktan Eğitim 

Yayınları, 2006. 

Orhan, Kübra Zümrüt. “Ehl-i Tasavvufun İbnu’l-Arabî’ye Yönelik Tenkitleri”. Cumhuriyet 

İlahiyat Dergisi 23/2 (2019). 

Lisan Al-Meezan, Al-Hafiz Ibn Hajar, Tah: Abd Al-Fattah Abu Ghuddah, Dar Al-Bashaer 

Al-Islamiyyah, Al-Oula, Part 7, (2002). 

Macit, Nadim. Kur’ân-ı Kerîm ve Hadise Göre Şirk ve Müşrik Toplum. Konya: Damla 

Matbaacılık, 1992. 

Mâturîdî. Kitâbu’t-Tevhîd Tercümesi. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: TDV İSAM 

Yayınları, 2002. 



139 
 

Muhammed b. Abdirrahman es-Sehâvî. el-Kavlu’l-Münbî an Tercemeti bin Arabî. tahk. 

Halid b. el-Arabî Müdrik. Mekke: Câmiatu Ümmi’l-Kurâ Külliyetu’d-Da’vâ ve 

Usûli’d-Dîn, Yüksek Lisans Tezi, 1322. 

Mustafa Sabri Efendi. Mevkıfu’l-akl ve’l-ilm ve’l-âlim min Rabbi’l-Âlemîn ve ibâdihi’l-

mürselîn. Beyrut: Dâru’l-İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1401/1981. 

Muhyiddin İbnu’l-Arabî. “İcâzetnâme: İbn Arabî'nin Kendi Kaleminden İcazet Aldığı 

Hocaların ve Yazdığı Eserlerin Listesi”. çev. Veysel Kaya. Tasavvuf-İlmi ve 

Akademik Araştırma Dergisi (İbnu’l-Arabî Özel Sayısı-1) 9 (2008). 

Muslim, Ebu’l-Huseyin Muslim b. Haccâc el-Kuşeyrî. Sahîh-i Müslim. 5 cilt. Mısır: 1956. 

Nasr Hossein Seyyed. Sûfî Essays. Chicago: Kazi Publications, Inc. p. 116, 1999. 

Nefehâtu’l-üns. çev. Lâmi’î Çelebi. İstanbul, 1270. 

Osman Yahya, Mukaddime. “el-Mukaddemât min Kitâbi Nassi’n-Nüsûs fî Şerhi Füsûsi’l-

Hikem”. tasnif: Şeyh Seyyid Haydar Amulî. Beyrut: Müessesetu’t-Târîhi’l-Arabî, 

2005. 

Öngören, Reşat. “Ahmet Avni Konuk”. DİA. 6. İstanbul: TDV Yayınları, 2002. 

Özcan, Hanifi. Epistomolojik Açıdan İman. İstanbul: 1992. 

Öz, Mustafa. “Zeyd b. Zeynelâbidin ve Zeydiyye”. MÜİFD 19 (2000). 

Özcan, S.  “Hayatı ve Fikriyatıyla Muhyiddin İbn Arabî, Bir Merhamet Abidesi”. Tasavvuf 

İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 47. Muallim Mahir İz'e Armağan, (2021). 

Özervarlı, M. S. “İbn Teymiyye, Takiyyüddîn/İ’tikâdî Görüşleri”. DİA. 20/412. İstanbul: 

TDV Yayınları, 1999.  

Özervarlı, M. Said. İbn Teymiyye’nin Düşünce Metodolojisi ve Kelâmcılara Eleştirisi. 

İstanbul: 2008. 

Özler, Mevlüt. İslâm Düşüncesinde Ehli Sünnet ve Ehli Bidat Adlandırmaları. Erzurum: 

Kültür Eğitim Vakfı Yayınları, 2001. 

Öztürk, Mustafa. Kur’ân-ı Kerîm ve Aşırı Yorum. Ankara: Kitabiyat, 2003. 



140 
 

Parlayan, Y. Minhaj'ın Açıklaması, Al-Damiri, Dar Al-Minhaj, Al-Oula, cilt 6, (2007).  

“Ricâlu’l-Gayb”. DİA. 35/81-83. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Roger Deladrière, “The Dīvān of Ibn Arabī”, a.e., XV (1994). 

Sâbûnî, Nureddin Ahmed b. Mahmud b. Ebi Bekir. Bidâye fî usûli’d-dîn/Maturidiye 

Akaidi. çev. Bekir Topaloğlu. Ankara: DİBY, 1979. 

Sezikli, Ahmet. Hz. Peygamber (s.a.v) Devrinde Nifak Hareketleri. Ankara: 1994. 

Simnânî, Alâüddevle. Medâricu’l-meâric minallâhi zi’l-meâric. Aga Efendi Tanacan: 22, 

65a-70b. Süleymaniye Kütüphanesi. 

Suçıkar, T. Osmanlı'nın Kökleri Ertuğrul Gazi. Yediveren Yayınları, 2010. 

Sunar, Cavit. Vahdet-i Şuhud, Vahdet-i Vücûd Meselesi: İmam-ı Rabbânî, İbn Arabî. 

İstanbul: Anadolu Aydınlanma Vakfı Yay., 2006. 

Süleymaniye Ktp., Esad Efendi, nr. 1318, vr. 204a-213a; nr. 3743 vr. 12b; 3565, vr. 2b; 

Hacı Mahmud Efendi, nr. 2415, vr. 164b-165a; nr. 2680, vr. 71b-74b; Fatih nr. 5376, 

vr. 117b- 118b; Lâleli, nr. 1512, vr. 53a; Nâfiz Paşa, nr. 685, vr. 2b-5b; Halet Efendi, 

nr. 271, vr. 33b- 34a. 

Uludağ, Süleyman. İbn Arabî. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Uludağ, Süleyman. “Ricâlu’l-Gayb”. DİA. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Uludağ, Süleyman. Tasavvuf ve Tenkit. İstanbul: Mavi Yay., 2011. 

Siirdî, Molla Halil. Mensûre fî akîdeti’ş-Şeyh Muhyiddîn İbn Arabî. t.y. Yazma.  

Siirdî, Molla Halil. Nebzetu’l-mevâhibi’l-ledunniyye fi’ş-şetahât ve’l-vahdeti’z-zâtiyye. t.y. 

Yazma. 

Sînôbî, Şeyh Nebî Abdülbârî b. Turhân b. Turmûş. Hayâtu’l-kulûb. cilt I. Manisa İl Halk 

Kütüphanesi, Arşiv no: 45 Hk 6245. 

Şa‘ranî, Abdülvehhab. el-Yevâkît ve’l-cevâhir fi beyâni akâidi’l-ekâbir. Beyrut: Dâru’l-

İhyâi’t-Turâs. 



141 
 

Şahin, M - Sparham, D. İbn-i Arabî'nin Düşüncesinde Ay ve Kâmil İnsan (M. Şahin, Çev.) 

. Turkish Academic Research Review, 4 (3) , (2019). 

Şehristânî, Muhammed Abdülkerim. el-Milel ve’n-Nihal. tahk. A. F. Muhammed. Beyrut 

Dârüʹl-Kütübiʹl-İlmiyye, ts. 

Şehristânî. Milel ve Nihal. çev. Mustafa ÖZ.  İstanbul: Litera Yayınları, 2008. 

Tâftâzânî, Saduddin Mesud b. Ömer. Şerhu’l-Akaid/Kelam İlmi ve İslâm Akaidi. 

hazırlayan: Süleyman Uludağ. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1982. 

Abdurrezzak Tek, İbnu’l-Arabî’yi Müdâfaa Amacıyla Kaleme Alınan Fetvalar, İlmî ve Akademik 

Araştırma Dergisi (İbnü’l-Arabî Özel Sayısı-2), [2009], sayı: 23, 1-20. 

Tirmizî, Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre. Sünen. 5 cilt. Kahire: 1962. 

Tirmizî, Hakîm. Hatmu’l-Evliyâ. Beyrut: 1965. 

Topaloğlu, Bekir. “İman ile Küfür Arasındaki Sınır”. Diyanet Gazetesi 4. 

Tosun, Necdet. İmâm-ı İmam-ı Rabbânî Ahmed Sirhindî: Hayatı, Eserleri, Tasavvufî 

Görüşleri. İstanbul: İnsan Yayınları, 2009. 

Tunç, Cihat. “Kelam İlminde Büyük Günah Meselesi”. AÜİFD S. 23 1978. 

Tunçbilek, H. H. “Muhyiddin İbn Arabî'de Vahdet-i Vücûd Telâkkisi”. Harran 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 19 (2008). 

Uluç, Tahir. “İbn Arabî’de Mistik Sembolizm”. Tasavvuf: İlmî ve Akademik Araştırma 

Dergisi 7/16 (2006). 

Uludağ, Süleyman. İbn Arabî. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1995. 

Ülken, Hilmi Ziya. Sosyoloji Sözlüğü. İstanbul: 1969. 

Veli b. Yusuf. Mecmûatü’l-fetâvâ. İstanbul: Mft. Ktp. no: 178. 

Vural, Mehmet. Gazzâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem. Ankara: Ankara Okulu, 2004. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Beyzâvî”. DİA. 6. 



142 
 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Hülûl (İslâm Düşüncesinde)”. DİA. 18/341-344. Ankara: TDV 

Yayınları, 2004. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Hülûl (İslâm Düşüncesinde)”. DİA. 18/343-344; Özervarlı, M. Said. 

“İbn Teymiyye’nin İ’tikâdî Görüşleri”. DİA. 20/412. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Kader”. DİA. 24. Ankara: TDV Yayınları, 2001. 

Yıldırım, Ahmet. Tasavvufun Temel Öğretilerinin Hadislerdeki Dayanakları. 3. baskı, 

Ankara: TDV. Yay., 2013. 

Yıldız, Harun. Din Siyaset ve İdeoloji –Haricilik Düşüncesinin Doğuşu. Samsun: Sidre 

Yayınları, 1999. 

Yılmaz, H. K. Anahatlarıyla Tasavvuf ve Tarîkatlar, İstanbul: 2011. 

Yılmaz, Ömer. “İbnu’l-Arabî Hakkında Yapılan Eleştirilere İbrahim Kûrânî’nin 

Yaklaşımı”. Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi (İbnu’l-Arabî Özel Sayısı-

1). 9/21 (2008).  

Yiğit, Fevzi, İbn Arabî Metafiziğinde İnsan, İstanbul: Önsöz Yayıncılık, 2016 

Yurdagür, Metin. “Hatm-i Nübüvvet”. DİA. 16/477-479. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Zâhir, İhsan İlahi. Şia’nın Kur’ân-ı Kerîm İmamet ve Takıyye Anlayışı. çev. Sabri 

Hizmetli-Hasan Onat. Ankara: Afşaroğlu Matbaası, 1989. 

Zerkeşî, Bedreddin. Muhammed b. Abdillah. el-Burhân fî uʻlûmi'l-Kur'ân. 4 cilt. tahk. 

Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm. Kahire. 

Zehebî, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. Siyeru a’lâmi’n-

nubelâ. 22. Beyrut: Mektebetü’r-Risâle, 1985, 48. 

Zeyd, N. H. E - Hâmid, N. “İbn Arabî’ye Göre Te’vil ve Marifet”. trc. Semih Ceyhan. 

Tasavvuf-İlmi ve Akademik Araştırma Dergisi 26 (2010). 

Zeynu’d-Dîn Ebî Bekr b. Abdü'l-Kâdir er-Râzî. Muhtâru’s-sıhâh. Beyrut: 1987. 

 



143 
 

  



144 
 

 

 

EK 

  

İbnu’l-Arabî’nin Türbesi (Şam) 

 

Kaynak: Kültür Bakanlığı, 2020 

 

 

 

 

 

 


