
GAZETECİLİK  BİLİM DALI

ŞUBAT 2015

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

ŞU
BA

T 
20

15
G

AZ
ET

EC
İL

İK
 B

İL
İM

 D
A

L
I

M
AH

M
UT

 N
ED

İM
 Ç

AĞ
LA

R

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ MAHMUT NEDİM ÇAĞLAR

YORUMLAYICI SOSYOLOJİ 
PERSPEKTİFİNDEN “KİŞİLERARASI 

İLETİŞİM”İN “ÖZNELERARASI” 
TEMELLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



YORUMLAYICI SOSYOLOJİ PERSPEKTİFİNDEN “KİŞİLERARASI 

İLETİŞİM”İN “ÖZNELERARASI” TEMELLERİ ÜZERİNE BİR 

İNCELEME  

Mahmut Nedim ÇAĞLAR 

YÜKSEK LİSANS 

GAZETECİLİK ANABİLİM DALI 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ŞUBAT 2015 







iv 

YORUMLAYICI SOSYOLOJİ PERSPEKTİFİNDEN “KİŞİLERARASI İLETİŞİM”İN 

“ÖZNELERARASI” TEMELLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME 

 (Yüksek Lisans Tezi) 

Mahmut Nedim ÇAĞLAR 

GAZİ ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Şubat 2015 

ÖZET 

Bu çalışmanın amacı, kişilerarası iletişimi mümkün kılan “toplumsal” fenomenlerin “öznelerarası” 

temellerini “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla “yorumlayıcı sosyoloji” kuramları perspektifinden 

incelemektir. Yorumlayıcı sosyolojinin incelediği “anlam(a)”, “yorumlama”, “eylem”, “etkileşim” 

ve “benlik” gibi“öznelerarası” bir temelde gerçekleşen toplumsal fenomenler, gündelik yaşamdaki 

kişilerarası iletişimle “alışveriş”, çatışma” ve “uzlaşma” gibi toplumsal ilişkileri oluşturur. Bu 

fenomenler de, gündelik yaşamdaki “kişi-kişi” ölçeğine odaklanan “yorumlayıcı sosyoloji” 

kuramlarının “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla incelenebilir. Çalışmamız giriş ve iki bölümden 

oluşmaktadır. Giriş bölümünde, “kişilerarası iletişim” kavramının kapsamı hakkında belirlemeler 

yapıldı. Bu belirlemeler ışığında, “yorumlayıcı sosyoloji” kuramlarının incelediği toplumsal 

fenomenlerle “kişilerarası iletişim” kavramı arasında ilişki kuruldu. Bu ilişkinin temelini oluşturan 

“yorumlayıcı anlama” kavramının tarihsel arka planı tartışıldı. Birinci bölümde, “öznelerarasılık” 

kavramıyla ilgisinde “yorumlayıcı anlama” ve “toplumsal eylem” kavramları arasındaki 

ilişkikuruldu.  İkinci bölümde ise, gündelik yaşamdaki “kişi-kişi” ölçeğindeki ilişkilere odaklanan, 

fenomenolojik sosyoloji, sembolik etkileşim, toplumsal etkileşim, toplumsal alışveriş, dramaturjik 

etkileşim ve etnometodoloji gibi yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının konusu olan toplumsal 

fenomenlerin “öznelerarası” temelleri, kişilerarası iletişimle ilgisinde incelendi. Sonuç olarak, 

“kişi-kişi” arasındaki iletişimin gündelik yaşamı nasıl inşa ettiğinin bir değerlendirmesi yapıldı. 

BilimKodu : 1165.2.045 

AnahtarKelimeler : Kişilerarası iletişim, öznelerarasılık, yorumlayıcı anlama, yorumlayıcı 

sosyoloji, hermeneutik. 

SayfaAdedi   : 163 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Cem YAŞİN 



v 

A STUDY ON "INTERSUBJECTIVE" BASICS OF "INTERPERSONAL 

COMMUNICATION" IN INTERPRETİVE SOCIOLOGY PERSPECTIVE 

(M. Sc. Thesis) 

Mahmut Nedim ÇAĞLAR 

GAZİ UNIVERSITY 

GRADUATE SCHOOL OF EDUCATIONAL SCIENCES

 February 2015

ABSTRACT 

The aim of our study, to study "intersubjective" basics of "social" phenomenas that enables 

interpersonal communication with "interpretive understanding" approach and from the perspective 

of  "interpretive sociology" theories. Social phenomenas comprising on a intersubjective base 

which is being examined by interpretive sociology such as "mean(ing)", "interpretation", "action", 

"interaction" and "self", providethe establishment of social relations with interpersonal 

communication,"shopping", "conflict" and "reconciliation"in everyday life. These phenomenas 

also, can be examined with "interpretive understanding" approach of "interpretive sociology" 

theories which focuseson the "person-person"  scale in everyday life. Our study consists of 

introduction and two parts. In the introduction, determinations about the scope of the" interpersonal 

communication" concept was made. In light of this determination, relationship between social 

phenomenas which is being examined by  "interpretive sociology" and "interpersonal 

communication" concept was established. Historical background of the concept of "interpreter 

understanding" which constitutes the basis of this relationship has been discussed. In the first 

chapter, relationship was established between the concepts of "intersubjective" and "interpretive 

understanding" and "social action". In the second part, relevance of interpersonal communication 

interpretive sociology theories and "intersubjective" basics of social phenomenas focusing 

relationships which scaled in "person-person" scalein everyday life such as the phenomenological 

sociology, symbolic interaction, social interaction, social shopping, dramaturgical interaction and 

ethnomethodology which as which are the subject of social phenomena of  in the interest were 

examined. After all, an evaluation was made about how "person-person" communication builds up 

everyday life in "intersubjective" basis. 

Science Code : 1165.2.045 
Key Words : interpersonal communication, intersubjectivity, interpretive 

understanding, interpretative sociology, hermeneutics. 

Page Number : 163 

Supervisor : Prof. Dr. Cem YAŞİN 



vi 
 

TEŞEKKÜR 

 

Bu çalışmanın oluşmasında eğitimimde emeği geçen tüm hocalarıma, özellikle, hocam 

Prof. Dr. Murat Sadullah ÇEBİ’ye çalışmamın konusunu belirlerken sağladığı katkılar ve 

çalışma sürecinde gösteriği sabır için teşekkür ederim. Ayrıca, tez teslim tarihime günler 

kala desteğini esirgemeyen ve bu kısa süre içinde sonlanmış çalışmamın danışmanlığını 

üstlenen hocam Prof. Dr. Cem YAŞİN’e teşekkür ederim. Bununla beraber, çalışma sürem 

boyunca kütüphane desteği sağlayan arkadaşım Öğr. Gör. M.Emir İLHAN’a; katkılarından 

dolayı arkadaşım Mustafa PARLAK’a; bilhassa, eğitim sebebiyle gittiği yurtdışında vefat 

eden Gazi Üniversitesi Gazetecilik Doktora programı öğrencisi, arkadaşım merhume Nalan 

DİRİK’e yabancı dil desteğini esirgemediği için; aileme ve katkıları olan tüm 

arkadaşlarıma şükranlarımı sunarım. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii 

 
 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa  

ÖZET .............................................................................................................................. iv  

ABSTRACT .................................................................................................................... v 

TEŞEKKÜR .................................................................................................................... vi 

İÇİNDEKİLER ............................................................................................................... vii  

1.GİRİŞ ........................................................................................................ 1 

2.YORUMLAYICI ANLAMA VE ÖZNELERARASILIK ........................... 11 

2.1. “Kişilerarası İletişim” Açısından Toplumsal Fenomenlerin Belirlenmesi .......... 11 

2.2. Doğa Bilimleri ve İnsan Bilimleri Ayrımı .......................................................... 28 

2.3.Hermeneutikte “Yorumlayıcı Anlama” ve “Öznelerarasılık” .............................. 34 

2.3.1. Dilthey: yaşama-ifade-anlama ilişkisi ve öznelerarsılık ........................... 34 

2.3.2. Heidegger’de iletişim: konuşma-anlama ilişkisi ve öznelerarasılık ......... 41 

            2.3.3. Gadamer’de diyalog: ben-dil-anlama ilişkisi ve öznelerarasılık .............. 45 

2.4.Yorumlayıcı Sosyolojide “Yorumlayıcı Anlama” ve “Öznelerarasılık” ............. 51 

            2.4.1.Toplumsal eylem ve yorumlayıcı anlama .................................................. 52 

            2.4.2.Fenomenolojide “öznelerarasılık sorunu” ve “yaşam–dünyası” ................ 63 

3. YORUMLAYICI SOSYOLOJİ VE KİŞİLERARASI İLETİŞİM .......... 73 

3.1. “Gündelik Yaşam Dünyası”nın Öznelerarasılığı ve Kişilerarası İletişim .......... 73 

3.2. Toplumsal Etkileşim: Alışveriş, Çatışma ve Uzlaşma ........................................ 81 

3.3. Toplumsal Alışveriş: Kişilerarasında Değer, Yarar ve Ödül Alışverişi .............. 95 

3.4. Sembolik Etkileşim ve Benlik Oluşumu ............................................................. 105 

3.5. Dramaturjik Etkileşim ve Benlik Sunumu .......................................................... 119 

3.6. Etnometodoloji ve Karşılıklı Konuşma ............................................................... 129 

3.7. Toplumsal İnşa ve Kişilerarası İletişimin Rolü ................................................... 148 

 



viii 
 

4.SONUÇ ......................................................................................................................... 153 

KAYNAKLAR ............................................................................................................... 159 

ÖZGEÇMİŞ ........................................................................................................................ 163 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 
 

KISALTMALAR 

 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

 

 

Kısaltmalar    Açıklamalar 

 

akt     Aktaran 

bknz     Bakınız 

çev     Çeviren 

der     Derleyen 

vb Ve benzeri 

 

 

 

 





1 

 
 

1.GİRİŞ 

Bu çalışmada “kişilerarası iletişim” kavramı üzerine kuramsal düzeyde bir inceleme 

yapılacaktır. Bu inceleme, “kişilerarası iletişim” kavramının “toplumsallık” kavramıyla 

olan ilişkisinin kurulabileceği kuramsal bir perspektife dayandırılacaktır. Bu kuramsal 

perspektif ise, yorumlayıcı sosyoloji geleneğidir. Bu geleneğin perspektifi doğrultusunda 

yapılacak çalışmanın konusu, “kişilerarası iletişim” kavramının kapsamına giren, onun 

“toplumsallık” ile olan ilişkisinin kurulmasını sağlayacak “eylem”, “etkileşim, “anlama”, 

“yorumlama”, “benlik”, “alışveriş”, “çatışma”, “uzlaşma” gibi kavramların incelenmesidir. 

Bu kavramsal incelemeyle “kişilerarası iletişimin öznelerarası bir temelde gerçekleştiği” 

yönündeki temel sav savunulacaktır. 

Çalışmanın konusu açısından “gündelik yaşam” kavramı da, çalışmanın kuramsal 

çerçevesi için önemlidir. Kuramsal dayanaklar bakımından “gündelik yaşam”, yorumlayıcı 

sosyoloji perspektifinin odaklandığı bir zemini oluşturmaktadır. Bu zemin toplumsal 

olarak öznelararası bir temelde kişilerarası iletişimle inşa olmaktadır. Bu bakımdan 

“gündelik  yaşam  nedir?” gibi bir sorunun ilk başta cevaplandırılması kişilerarası 

iletişimin öznelerarası temelinin anlaşılması bakımından önemlidir. Böyle bir temel, bu 

çalışma açısından, salt “özne” merkezli bir bilgi ve bilim kuramına kaynaklık eden 

kuramsal perspektifin dışarıda bırakılmasını gerektirir. Yani, nesnesinden ayrı, ona aşkın, 

onun dışında olan bir “özne” anlayışı, sosyal bilimler için ve dolayısıyla iletişim bilimleri 

için bazı sorunlara neden olmaktadır. Bu sorunlar temel olarak iletişim kuramları açısından 

tek taraflı etki anlayışında odaklaşır. Ki bu da, zaten kitle iletişim kuramlarının eleştirilen 

temel yönünü oluşturmaktadır. Oysa bu çalışma, kitle iletişimi yerine kişi-kişi iletişimine 

odaklandığı için tek taraflı etki anlayışını terk etmek durumundadır. Özne ile nesne (diğer 

özne) arasında bir bağ kurmak bakımından kitle iletişim kuramları, etkileyen ile etkilenen 

tarafı özne-özne ayrılığına indirgemesi nedeniyle pozitivist deneyci bilim paradigmasının 

özne-nesne ayrılığına dayanmaktadır. Böyle bir paradigmanın kişi-kişi iletişimine bakışı 

da, yine tarafların birbirinden ayrılığını, kopukluğunu varsayarak, sadece kişi-kişi 

arasındaki ilişkinin (dolayısıyla iletişmenin) dışarıdan başka bir “özne” tarafından 

gözlenebilirliğine indirgemiş olur. Oysa kişi-kişi arasında bir iletişme söz konusu 

olduğunda durum hiç de öyle değildir:  gündelik yaşamda hiçbir özne ile nesne (yani öteki 

özne) arasında bir ayrılık, aşkınlık ya da dışarılık yoktur. Bunu sağlayan, “kişilerarası 



2 
 

iletişim” için mümkün zemini oluşturan “gündelik yaşam”, bilimsel yaşamdan oldukça 

farklıdır. Kaldı ki, bu bilimsel yaşam, ancak doğa bilimleri için söz konusudur; sosyal 

bilimler için söz konusu olan bilimsel yaşam, doğa bilimlerindekinden de oldukça farklıdır. 

Bu çalışmanın perspektifinden sosyal bilimler için kişi-kişi iletişiminin mümkün olduğu 

bir gündelik yaşam başvuru kaynağıdır. Bu kaynak, kişilerarası iletişimin anlaşılmasını 

mümkün kılan gündelik yaşamanın içindeki özne-özne arasında kurulan bağdır. Bu da, salt 

bilgisel/bilimsel faaliyet dışında bir iletişimselliği zorunlu kılar; bu da, iletişen kişilerin 

öznelerarasılığıdır.1 Kişilerarası iletişimin öznelerarası temellerine yönelecek böyle bir 

inceleme, doğal olarak gündelik yaşam üzerine odaklanmak durumundadır.  

Modern zamanlardaki gündelik yaşam, temel olarak takvim gününün etrafında şekillenen, 

ev, iş, eğitim, alışveriş ve eğlence gibi toplumsal etkinliklerin ya da pratiklerin belli zaman 

parçalarının saatle ölçülmesiyle bölünerek süren bir akıştır. Böyle bir akışın kapsamlı bir 

analizinin yapılması böyle bir çalışmanın amacı olmamakla birlikte, şöyle kuşbakışı bir 

değerlendirme yapıldığında, kişilerarası iletişimin doğası ve oluşumu hakkında çok önemli 

ipuçları elde edilir. Kişilerin sabah yataktan kalkmasıyla başlayan, işe gitmek, çalışmak, 

işten çıkmak, alışverişe gitmek, eğlenmek, eve dönmek, sonra yeniden yatıp yarınki rutine 

hazırlanmak sürecinin neredeyse her aşamanın içinde binlerce kez başka kişilerle iletişmesi 

gerekmektedir. Bu bazen zorunlu bir iletişim olduğu gibi bazen isteyerek kurulan bir 

iletişimdir. Bir anlamda, gündelik yaşamın akışında kalabilmek adına kişi iletişmeye 

tutukludur. Evde aile üyeleriyle; mahallede esnaf ya da komşularla; caddelerde yabancı 

kişilerle ya da satıcılarla, belki de dilencilerle; toplu taşıma araçlarında şoförle, yaşlılarla, 

gençlerle, çocuklarla; işte meslektaşlarla, müşterilerle ya da rakiplerle, patronlarla ya da 

işçilerle; alışverişte kasiyerle, tezgahtarla; eğlence mekanlarında garsonlarla, hizmet 

sektöründeki çeşitli hizmetlilerle, eğlenmek isteyen tanıdık ya da yabancı kişilerle; eğitim 

ortamlarında hocalarla, öğrencilerle, yöneticilerle vb. gibi uzun bir listeyi oluşturacak bu 

kişilerin birbirleriyle etkileşim kurdukları gün, sonunda biter ve yeni bir güne başlamak 

için uyku zamanı gelir. Kişi, ancak gündelik yaşam içinden uykuda olduğu zaman 

kurtulabilir; bu nerdeyse kişinin iletişimden kurtulduğu bir zaman dilimidir. Aslında bu 

kurtulma mutlak anlamda bir kurtulma da değildir; zira rüyalarda her ne kadar bilindik 

anlamda başkalarıyla bir etkileşim yaşanmıyorsa da, gündelik yaşamın içinde 

                                                           
1 Habermas da, benzer şekilde, toplumbilim kuramında, bu iletişimselliği de içine alan bir sosyal bilim 

paradigması oluşturmayı dener. (Bknz. İletişimsel Eylem Kuramı, Bilgi ve İnsansal İlgiler). Ancak onun 

kuramı salt yorumlayıcı olmaması bakımından çalışmanın dışında bırakılacaktır.  



3 

 
 

etkileşimlerden kaynaklanan bin bir imge, hayal, fantezi, tasarı tarafından etkilenen kişiyi, 

geçmişin imgeleri ile geleceğin tasarıları bakımından başkalarıyla hayali bir iletişime 

sokar. Tabiatıyla bu başkaları için gerçek olmayan, anlatıldığında hayali olarak kabul 

edilen “etkileşim” hikâyesidir. Bunun gerçek bir iletişme hikâyesi olabilmesi için, 

tarafların aynı rüya içinde yer alıyor olması gerekirdi. Bu nokta, hem ironik hem de çok 

ilginçtir: bir kişinin rüyası başka kişiler için hayalidir. Bu şu anlama gelir: bu kişiler aynı 

“gerçeklik” zemininde bulunmuyorlar. Yani, bir kişinin gördüğü rüya, o kişinin 

öznelliğinin içsel bir parçasıdır ve başka kişiye kapalı bir alandır; rüyanın sonradan dile 

gelmesi dahi bunu başka kişiler için daha fazla anlaşılır yapmaz. Dolayısıyla anlatılan bir 

rüya üzerine yorum da hiçbir zaman uzlaşımı garanti etmez. Bu uzlaşım ancak, ortak bir 

zemin olan, öznelerarası bir temelde gerçekleşen toplumsal fenomenlerle inşa edilen 

gündelik yaşamın tüm ortamlarında (evde, işyerinde, okulda, çarşıda, sosyal mekânlarda 

vb.) kişilerin birbirleriyle iletişmesini mümkün kılar.   

Sabah yataktan kalkma eylemiyle başlayan gündelik yaşam deneyimi, her kişi için 

beklentilerini gerçekleştirmek, amacına ulaşmak niyetiyle yaptığı tüm eylemleri toplumsal 

yapar. Çünkü gündelik yaşamın içinde olan kişiler, aynı beklentiler ve ortak hedefler 

tarafından motive edilen eylemleriyle karşı-karşıya gelirler. Bu da, toplumsallığı mümkün 

kılan etkileşim demektir. Kişilerinin birbirlerine yönelik birbirlerini etkileyen bu eylemleri, 

birbirleriyle kurdukları iletişimle mümkün olur. Bu iletişme, aynı beklenti, ortak hedef gibi 

motivasyonları paylaştıkları gündelik yaşamın öznelerarasılığında mümkündür. Bu 

öznelerarasılığın sağladığı temel, gündelik yaşam içindeki kişilerin paylaştıkları, değiş-

tokuşunu yaptıkları anlamlar ve benlikler tarafından harekete geçirilen iletişme arzusuyla 

mümkündür. 

Bununla beraber, kişilerarası iletişim süreci sanıldığı gibi, her yönüyle kontrol edilebilen 

bir mekanik süreç değildir. Başka bir deyişle, bir kişi sadece ileti göndermek için ileti 

göndermez; ya da farkında olmadan, elinde olmadan, karşısında bir alıcının olduğunu 

varsaymadan da ileti gönderebilir. Bu nokta çok önemlidir: kişiler, çoğu zaman gündelik 

yaşam içinde kazdıkları yaşam pratiklerinin ya da hareket ettikleri ilkelerin yönetiminde 

bir iletişme sürecine farkında olmadan dâhil olurlar. Bu tamamen gündelik yaşamın akışına 

bağlı olarak gelişen, çoğu zaman içselleşmiş, farkında olunmayan; ama yararlığı 

kanıtlanmış pratiklerin sürmesini sağlayan bir iletişimdir. Şu bir gerçektir ki “kitle 



4 
 

psiklojisi” gibi bir kavram ne kadar gerçekse, iletişim söz konusu olduğunda “kişi 

psikolojisi” de bir gerçektir; bu da, kişilerarası iletişimi belirleyen çeşitleri etkilerin 

yumağını oluşturur. Buradaki “psikoloji” teriminden kasıt, kişinin başka kişilerle 

iletişmesini etkileyen her türlü içsel anlamdır.2 Bu anlamlar da, hiçbir zaman açıkta duran, 

gözlenebilen değişkenler değildirler. Ancak bunlar iletişme ile ortaya çıktığında, bir 

iletişim sürecinde ihlal edildiğinde, değiştirilmeye çalışıldığında bir sorun olarak kabul 

edilirler. Örneğin, her gün selamlaşma ile iletişen iki kişinden birisi bir gün diğer kişiye 

selam vermediğinde çoğu zaman ortada diğer kişi tarafından bir “sorun olduğu” yorumu 

yapılacaktır; böylece o da bir tutum değişikliği yapabilecektir. Ancak bu iki kişi arasındaki 

selamlaşmama olarak gerçekleşen bir iletişim krizi sadece dışarıdan yapılan gözlemcilikle 

açıklanamayacak kadar karmaşık bir süreçtir. Öncelikle, o iki kişi arasındaki bağı bilmenin 

ya da o bağa şahit olmanın gerekli olduğu bir perspektifi kabul etmek, bu krizi anlamak 

bakımından önemli olacaktır. İşte, böyle bir perspektiften “iletişim” kavramını, bir “ileti 

gönderme ya da alma makinesi” olarak değil de, daha çok kişi-kişi iletişimin doğası ve 

süreci perspektifinden ele almak yorumlayıcı bir yaklaşımdır. Tıpkı, kişilerin gündelik 

yaşamın akışına dâhil olabilmek ya da kalabilmek için sürekli yorum yapmaları gerektiği 

gibi. 

Buraya kadar yapılan değerlendirmelerden sonra, bu çalışmanın amacı, önemi, kuramsal 

çerçevesi ve kapsamı belirlenebilir.  

Amaç 

Bu çalışmanın en temel amacı, öznelerarası bir temelde kurulan gündelik yaşam içinde 

gerçekleşen eylem, etkileşim, anlam(a), yorumlama, benlik, alışveriş, çatışma, uzlaşma 

gibi toplumsal fenomenlerin “öznelerarası” bir temeldeki kişilerarası iletişimle nasıl 

mümkün olduğunu; kişilerin böyle bir temeldeki iletişme sürecinde toplumu nasıl inşa 

ettiklerini yorumlayıcı sosyoloji perspektifinden ortaya koymaktır.  

Önem 

Bu çalışmanın önemi, kişi-kişi arasındaki iletişimin doğasını, oluşumunu ve sürecini bir 

bütün olarak toplumsal fenomenlerle bağlantısında “yorumlayıcı” yaklaşımla ele 

almasında yatmaktadır. Böylece, “iletişim” kavramı üzerine yapılacak araştırmalar için, 
                                                           
2 Weber bunu “öznel anlam” terimiyle ifade eder. 



5 

 
 

kişi-kişi arasındaki iletişme sürecini oluşturan toplumsal fenomenlerin temelini oluşturan 

“öznelarasılık” üzerine odaklanan bu çalışmayla birlikte kavramsal ilişkilerin sorgulanması 

için yeni olanaklar söz konusu olabilecektir. Kişilerarası iletişimin öznelerarası 

temellerinin incelenmesi için yorumlayıcı sosyoloji perspektifinin tercih edilmesiyle 

oluşacak bu yeni yaklaşım olanakları, kuramsal düzeyde sosyal bilimler ile iletişim 

bilimleri arasındaki ilişkinin güçlendirilmesi yolunda yapılacak yeni çalışmalara da katkı 

sunacak olması bakımında da önemlidir.   

Kuramsal Çerçeve 

En az iki ya da daha çok kişi arasında gerçekleştiği varsayılan bir olgu olarak 

kişilerarası iletişim, sadece bir “ileti alışverişi” değildir. Aynı zamanda anlamların ve 

benliklerin alışverişidir; çatışmasıdır ya da uzlaşmasıdır. Bu anlamda, kişilerarası 

iletişimin sadece ileti alış-verişi olmadığını, “toplumsallık” bağlamında mümkün olan 

eylem, etkileşim, benlik, anlam gibi toplumsal fenomenlerin öznelerarasılı bir temelde 

gerçekleşerek gündelik yaşamın inşa edilmesini sağlayan;  bu nedenle de insanın 

varoluşunun temel unsuru olduğunu ortaya koymak bu çalışmanın ana temasını 

oluşturur. Bu ana temadan hareketle bu çalışmanın kuramsal çerçevesi çizilebilir.    

Bu çalışmanın kuramsal çerçevesi, “öznelerarası” bir fenomen olan kişilerarası 

iletişimin salt bir öznenin “eylemi” ile mümkün olmadığını göstermek için, öznelerin 

“karşılıklı” bir etkileşimini mümkün kılan öznelerarası temellerin “yorumlayıcı anlama” 

yaklaşımından hareketle incelemesi amacı tarafından belirlenir. Böyle bir yaklaşımı 

benimseyen yorumlayıcı sosyoloji kuramları, kişilerarası iletişimin öznelerarası 

temellerini, “toplumsallık” kavramı bağlamında incelediği, “eylem”, “etkileşim”, 

“benlik”, “anlam(a)” gibi toplumsal fenomenlerde arar.  

Öncelikle, eylemin “toplumsal” niteliği, “benlik” ve “anlama” fenomenleriyle olan 

ilişkisinin “karşılıklılık” ilkesine göre oluşması, bu fenomeni “etkileşim” kavramıyla 

ilişkilendirir. Böylece, etkileşimin “toplumsal” niteliğinin “anlam” ve “benlik” 

paylaşımıyla mümkün olduğunu savunan yorumlayıcı sosyoloji perspektifinden  

“kişilerarası iletişim” kavramı ile “öznelerarasılık” kavramı arasındaki ilişkiyi incelemek 

mümkün olur.   



6 
 

Böyle bir kavramsal bağ kurmak için, Weber’ in eylem ve anlama ilişkisi üzerine 

düşüncesi ile Mead’ in benliğin oluşumu ve anlamlı sembollerin iletilerek toplumsal 

eylemin gerçekleşmesi fikiri yeterince imkânlar sunar. Weber’ in eylem-anlam(a) 

arasındaki ilişkiyi çözümlerken kullandığı yöntemi “verstehen” kavramıyla nitelediği 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımı bu çalışmanın kurumsal perspektifinin çekirdeğini 

oluşturmakta. Böylece, bu çalışmada toplumsal fenomenleri mümkün kılan kişilerarası 

iletişimin öznelerarası temellerini, “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını benimseyen 

yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifi tercih edilecektir.  

Bu perspektiften hareketle şu ileri sürülebilir: bir “eylemin”, toplumsal bir fenomen 

olması için, bir öznenin eyleminin muhatabına bir “amaçla” yönelmesi ve onu etkilemesi 

ve sonuç olarak bir “karşılık” beklemesiyle mümkündür. Yani, “toplumsal eylem” in 

oluşması için, bir amaç doğrultusunda öznelerin “karşılıklı” olarak “etkileşim” içinde 

olmaları gerekir. Bu da, iletişim öznelerinin (faillerinin) toplumdaki sosyal bir varlık 

olarak muhataplarıyla etkileşimlerinin, “toplumsal etkileşim” olmasını sağlayan temelin 

“öznelerarasılık” kavramı olduğunu gösterir.   

Bu çalışmanın kuramsal çerçevesi açısından bakıldığında, kısaca, “etkileşim” kavramını 

ele alan sosyoloji kuramları iki tür kavramlaştırma yapar: Mead’ in  “sembolik 

etkileşim” kavramı ile Simmel’ in  “toplumsal etkileşim” kavramıdır. Mead’e göre, 

topluluk içindeki “üyeler” (özneler, bireyler), anlamlı semboller ile iletişim kurarak 

“etkileşim” içine girer ve “sosyal benlik” lerini oluştururlar; bu, toplumun “sembolik 

etkileşim” ile kurulduğu savıdır. Simmel ise, bireyin bilincinin toplum içinde geliştiğini,  

bireyin toplum içindeki diğer bireylerle amaçlı ve rasyonel ilişkiler kurarak bir 

“birliktelik” ya da “çatışma” etkileşimlerine girerek toplumsallaştığını, dahası toplumun 

oluşturğunu ileri sürer. Bu çalışma açısından her iki yaklaşımın özünde “toplum”, 

kişilerarası iletişim edimiyle gerçekleşen etkileşimlerle oluşur.  Her iki yaklaşımda da 

“anlam” ve “eylem”, bir “kişilerarası iletişim” edimi içerisinde gerçekleşen bir 

etkileşimin temellerini oluşturur.  

Böylece özneler, rasyonel bir “amaç” doğrultusunda,  etkileşime girerek ileti alış-verişi 

yanında bir de benliklerinin (anlamlarının, değerlerinin, yargılarının, yararlarının vb.) 

alış-verişlerini gerçekleştirirler. Buradan hareketle, söz konusu “alış-veriş” kavramı 

“toplumsal etkileşim” bağlamında “anlamların alış-verişi” yanında “benliklerin sunumu” 



7 

 
 

olarak gerçekleşen bir “toplumsal alışveriş” fenomeni olarak değerlendirilebilecektir. Bir 

“toplumsal alışveriş” fenomeni üzerine yapılacak bir incelemesi söz konusu olduğunda, 

toplumda “öznelerarasılı” olarak etkileşime katılan öznelerin (faillerin), “gündelik 

yaşam” içindeki iletişmeleri önem kazanır.    

Ancak, böyle bir inceleme için, “kişilerarası iletişim” kavramının bir başka kavramsal 

ilişki bakımından ele alınması gerekir. Bu da, Weber’den farklı olarak, “anlam” ile 

“eylem” arasındaki ilişkiyi  “gündelik yaşam” bağlamına oturtarak inceleyen Schutz’ un 

fenomenolojik sosyoloji kuramına başvuruyu gerekli kılar. Çünkü Schutz, “toplumsallık” 

görüşünü, “öznelerarası yaşam-dünyası” kavramıyla gündelik yaşamdaki etkileşimlerin 

yorumlanması üzerine kurar. Schutz’un sunduğu bu perspektif, kişilerarası iletişimin 

“öznelerarası” temelinin incelenmesi için imkânlar sunar. Fenomenolojik sosyoloji 

kuramının   “gündelik yaşam” kavramı üzerine geliştirdiği bu çerçeve, başta “gündelik 

yaşam pratikleri” üzerine yorumlayıcı yaklaşımla yoğunlaşan etnometodoloji ve 

gerçekliğin “toplumsal” olarak “gündelik yaşam” içinde kurulduğu görüşünü savunan 

toplumsal inşa kuramı da kişilerarası iletişimin “gündelik yaşam” içindeki öznelerarası 

temelleri bakımından önemlidir. Tüm bu değerlendirmeler bu çalışmanın kapsamının 

belirlenmesi için bir imkân sunar.    

Kapsam 

Temel olarak bu çalışmanın kapsamı, kuramsal olarak yorumlayıcı sosyoloji geleneğinin 

kavramsal çalışmaları tarafından belirlenir. Bununla beraber, yorumlayıcı sosyoloji 

kuramlarının oluşmasında etkili olan felsefi hermeneutiğin “yorumlayıcı anlama” 

yaklaşımının gelişmesinde etkili olan kavramsal kaynaklara da kişilerarası iletişimle 

ilgisinde başvurulacaktır. Bu doğrultuda, “öznelerarasılık” kavramı temelinde kurulan 

gündelik yaşam içinde gerçekleşen bir “kişilerarası iletişim” edimiyle ilgisinde ele alınan 

“eylem”, “etkileşim, “anlama”, “yorumlama”, “benlik”, “alışveriş”, “çatışma”, “uzlaşma” 

gibi kavramları inceleyen toplumsal etkileşim, sembolik etkileşim, dramaturjik etkileşim, 

toplumsal alışveriş, fenomenolojik sosyoloji, etnometodoloji ve toplumsal inşa kuramlarına 

başvurulacaktır.  

Yukarıda ifade edilen, konu, amaç, önem, kapsam, kuramsal çerçeve doğrultusunda 

yapılan bu tez çalışması iki bölümden oluşmaktadır. Bu tez çalışmasının birinci 



8 
 

bölümünde, ilk olarak “kişilerarası iletişim” kavramı açısından yukarıda anılan toplumsal 

fenomenler üzerine bir inceleme yapılacaktır. Bu incelemeyle kurulan kavramsal 

ilişkilerden hareketle “yorumlayıcı anlama” kavramının tarihsel gelişimindeki hermeneutik 

geleneğin katkıları ele alınacaktır. Bu kapsamda ikinci olarak, hermeneutik geleneğin 

temsilcileri olan Dilthey, Heidegger ve Gadamer’in “yorumlayıcı anlama” kavramına 

getirdikleri yeni bakış açılarıyla “öznelerarasılık” kavramı arasında bir bağ kurulacak, bu 

bağın “kişilerarası iletişim” için sağladığı temel belirlenmiş olacaktır. Üçüncü olarak, 

Heidegger ve Gadamer’in felsefi görüşlerindeki, “öznelerarasılık” kavramının iletişimle 

ilgisinde ben, dil, anlama, konuşma, diyalog kavramları üzerine bir inceleme yapılacaktır. 

Onların felsefi görüşlerindeki Husserl’in etkisinin önemi sebebiyle, Husserl’in 

“öznelerarasılık sorunu” üzerine bir inceleme yapılacaktır. Bu incelemelerden sonra, 

“yorumlayıcı anlama” ve “toplumsal eylem” arasındaki kurulacak bağ bakımından 

Weber’in “toplumsal eylem” görüşü ve Husserl’in ortaya attığı soruna bir çözüm önerisi 

getiren fenomenolojik sosyolojinin kurucusu Alfred Schutz’un Weber’e getirdiği eleştiri ve 

“toplumsallık” bağlamında yeniden revize ettiği “öznelerasasılık” kavramı temelinde 

geliştirdiği “yaşam-dünyası” kavramı üzerine inceleme yapılacaktır.  

Çalışmanın ikinci bölümünde yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifinden 

“kişilerarası iletişim” kavramının öznelerarası temelleri incelenecektir. İlk olarak, 

Schutz’un “gündelik yaşam dünyası” içinde yüz yüze etkileşime dayalı ilişkilerin 

öznelerarası bir temeldeki kişilerarası iletişime nasıl dayandırdığı incelenecektir. Bu 

anlamda, Schutz’un “gündelik yaşam” kavramını nasıl iletişim temeline kurduğunu, 

iletişimle oluşan toplumsal gerçekliğin ve toplumsal bilginin inşasının kişilerin yaşamlarını 

nasıl belirlediğini, kişilere gündelik yaşam içinde kullanılan reçete düzeyindeki ilkelerle 

toplumsal inşanın nasıl iletişim temelli kurulduğu üzerine odaklanılacaktır.  

İkinci olarak Georg Simmel’in “toplumsal etkileşim” biçimleri olarak ele aldığı alışveriş, 

çatışma ve uzlaşma gibi toplumsal fenomenler üzerinde yapılacak incelemeyle, bu 

fenomenlerin kişilerarası iletişimin öznelerarasılığında mümkün olduğuna vurgu 

yapılacaktır. Burada Simmel’in etkileşim temelli sosyoloji görüşünden hareketle, kişilerin 

toplumsal yaşamındaki alışveriş, çatışma ve uzlaşma gibi ilişkilerinin öznelararası bir 

temelde nasıl gerçekleştiği, bunun “kişilerarası iletişim” kavramı bakımından nasıl bir 

zemin hazırladığı tartışılacaktır. Aynı zamanda Simmel’in etkileşim odaklı sosyolojiler 

üzerine etkisi bağlamında onun birey-toplum etkileşimi üzerinde durulacaktır.  



9 

 
 

Üçüncü olarak Simmel’in “alışveriş” ve “değer” fikri çerçevesinde, toplumsal alışveriş 

kuramı perspektifinden, “kişilerarası iletişim” kavramının öznelerarası temelleri olarak 

değer, yarar ve ödül gibi kavramları incelenecektir. Ancak, toplumsal alışveriş 

kuramcılarından birisi olan George Homas’ın davranışçı psikolojiye dayanan alışveriş 

kuramının “iletişim” kavramına uzak olması nedeniyle “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını 

benimseyen yorumlayıcı sosyoloji kuramı açısından eleştirel bir incelemesi yapılarak, bu 

kuramın Simmelci bir etkileşim sosyolojisi perspektifinden nasıl revize edilebiliceği 

tartışılacaktır. Bu tartışma, diğer alışveriş kuramcıları olan Peter Blau’un ve Richard 

Emerson’un görüşlerine başvurularak yapılacaktır. Bu doğrultuda, özellikle Blau’un 

alışveriş kuramının, birey-toplum etkileşimine dayanan Simmelci bir sosyoloji 

perspektifinden okuması yapılacaktır.  

Dördüncü olarak, “sembolik etkileşim” kuramının “benlik oluşumu” bağlamında, başta 

George Herbert Mead, Charles Horton Cooley’in görüşlerine başvurarak, onların 

“sembolik etkileşim” sürecinde “benlik” ve “anlam” oluşumunun “öznelerarasılık” 

kavramıyla ilgisi, etkileşim odaklı toplumsallaşma düşüncesinin “kişilerarası iletişim” 

kavramıyla olan ilişkisi incelenecektir.   

Beşinci olarak, sembolik etkileşim kuramcısı olarak kabul edilen Erving Goffman’ın 

“dramaturjik etkileşim” kuramındaki “benlik sunumu” incelemesine odaklanılacaktır. 

Öncelikle Mead’in “benlik oluşumu” düşüncesinden hareketle “kişisel benlik” ile “sosyal 

benlik” arasındaki çatışmanın Simmelci etkileşim sosyoloji açsıdan bir değerlendirmesi 

yapılacak,  sonra bu açıdan Goffman’ın etkileşim modeline göre onun “toplum” ve 

“toplumsallaşma” düşüncesi temelindeki “benlik sunumu” modeli incelenecektir. Böylece, 

onun “dramaturjik etkileşim” modeli üzerine, kişilerarası iletişimin öznelerarası temelleri 

bakımından bir inceleme yapılmış olacaktır.  

Altıncı olarak, Schutz’un “gündelik yaşam sosyoloji” kuramından etkilenerek 

etnometodoloji kuramını geliştiren Garfinkel ve diğer önemli etnometodologların 

görüşlerine başvurarak karşılıklı “konuşma analizi” çalışmaları üzerine bir inceme 

yapılacak. Böylece, gündelik yaşamın içindeki kişilerarası konuşmalar üzerine odaklanarak 

kişilerarası iletişim ediminin “öznelerarası” temelleri, etnometodolojinin “refleksivite”, 



10 
 

“bağlama-gönderimlilik” ve “dokümanter yorum metodu” gibi kavramlarıyla ilgisinde 

incelenecektir.  

Ve son olarak, fenomenolojik sosyoloji kuramından etkilenen, toplumsal gerçekliğin 

sürekli inşa edildiğini savunan toplumsal inşacılık kuramının perspektifinden, kişilerin 

gündelik yaşamın toplumsal gerçekliğini nasıl inşa ettiğini, bu inşa sürecinde iletişimin 

rolünün ne olduğu üzerine inceleme yapılacaktır.  

Böylece sonuç olarak, gündelik yaşamın toplumsal gerçekliğinin kurucu unsuru olarak 

kişilerarası iletişimin öznelerarası temellerini inceleyerek, “iletişim” kavramını, hem insan 

varlığının idamesini hem de toplumun inşasını mümkün kılan bir fenomen olarak ele alan 

bir çalışma yapılmış olacaktır.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 
 

2. YORUMLAYICI ANLAMA VE ÖZNELERARASILIK 

2.1. “Kişilerarası İletişim” Açısından Toplumsal Fenomenlerin Belirlenmesi  

İletişim, en temelde, kişilerarası iletişimdir. Ancak, iletişim bu kadar basit 

tanımlanamayacak kadar kapsamlı bir fenomendir; “iletişim nedir?” sorusuna verilen 

cevaplar kadar kapsamlı bir fenomen. Bu kapsam, bu cevapları veren araştırmacıların, 

farklı disiplinlerdeki inceledikleri konular tarafından oluşturulduğu kadar, onların kuramsal 

bakış açılarının çeşitliliği tarafından da oluşturulur. Çünkü iletişim, insanın tüm varoluşunu 

oluşturan, varlığının idâmesini sağlayan, içinde bulunduğu maddi ve manevi gerçekliği 

üretmesini ve sürdürmesini sağlayan bir fenomendir. “İletişim olmaksızın ne insan ne de 

topluluklar varlık ve yaşamlarını sürdürebilirler” (Erdoğan, 2008: 29). Bu sebeple de, 

iletişim, insan varlığının toplumsal yanını inceleyen bilimlerin ortak bir konusudur. Bu da, 

“iletişim” kavramını, sosyal, psişik, felsefi, iktisadi, siyasi ve dilsel konuları inceleyen 

bilimlerin konusu yapar. Bu da demek oluyor ki, “iletişim”, sosyoloji, psikoloji, sosyal-

psikoloji, felsefe, iktisat, siyaset bilimi, dil bilimi vb. gibi temel insan bilimleri 

disiplinlerinin ortak nesnesidir. Fiske’nin (2003: 15) dediği gibi, “iletişim” için yapılacak 

bir araştırma disipliner bir yaklaşımı gerektirmektedir. Bu anlamda “iletişim” kavramı, 

insanın toplumsal varoluşuyla ilgili bir konu olarak sosyal bilim disiplinleri tarafından 

incelenebilir.  

Temel olarak en az iki kişi arasındaki “ileti alışverişi” olarak yapılacak bir “iletişim” 

tanımında, ileti, kaynak, kanal, araç, alıcı, kod vb. gibi unsurlardan söz edilir. Bu 

unsurlarla oluşan “iletişim”, iletişen taraflar arasında gerçekleşen, amacının “ileti alıp-

vermek” olan bir edim olarak kabul edilir. Bu tanımlamaya göre, “ileti alışverişi” genel 

olarak bir “etki” ile sonuçlanır. Buradan hareketle Fiske (2003: 17) iletişimi, “iletiler 

aracılığıyla toplumsal etkileşim” olarak tanımlar; diğer iletişim tanımlarının da bu tanımı 

kendilerine göre yorumladıklarını söyler. Bu yorumlar iki okul olarak sınıflandırılabilir: 

İlki olan süreç okulu, iletişimi “iletilerin aktarılması”olarak görür: “Gönderici ve alıcıların 

nasıl kodlama yaptığı ve kodaçtığı, aktarıcıların iletişim kanallarını ve araçlarını nasıl 

kullandığı” ile ilgilenerek, iletişimi, “bir kişinin diğerinin davranışını ya da zihinsel 

durumunu etkileme süreci olarak görür.” İkinci olan göstergebilim okulu, iletişimi 

“anlamların üretimi ve değişimi” olarak görür: “Anlamların üretilmesinde iletilerin, ya da 



12 
 

metinlerin, insanlarla nasıl etkileştiği ile ilgilenir” (Fiske, 2003: 16). Bu bakımdan, süreç 

okulu, iletişimi “iletilerin aktarılması” sürecinde yer alan ya da oluşan toplumsal 

fenomenleri incelemek için sosyal bilimlerden, özellikle sosyoloji ve psikolojiden 

yararlanır. Bu okul, iletişimi, bir “toplumsal etkileşim” olarak görerek, “bir kişinin 

kendisini diğerleri ile ilişkilendirme ya da diğerlerinin davranışlarını, zihinsel durumu veya 

duygusal tepkilerini etkileme süreci” olarak tanımlar. Bu bakımdan,  “toplumsal etkileşim” 

kavramı bağlamında, süreç okulunun kavramsal perspektifi bu çalışma açısından tercih 

edilebilir olarak görünüyor. Ancak, süreç okulunda yer alan iletişim kuramlarının 

“iletişim” tanımlarıyla bu çalışmanın odaklanacağı “toplumsal etkileşim” arasında bazı 

uyuşmazlıklar söz konusu. Bu nedenle süreç okulundaki iletişim kuramlarının hangi sosyal 

bilim paradigmasını benimsediği ve buna bağlı olarak hangi sosyoloji perspektifinin 

yardıma çağırılacağını bu çalışma açısından belirlemek gerekiyor.    

1940’larla birlikte kitle iletişimi, “transmission model” denilen, “enformasyon teorisi” ya 

da “iletişimin matematiksel teorisi” anlamına gelen, bir iletiyi “taşıma, iletme, gönderme” 

olarak kabul edilen hâkim bir modele göre tanımlana gelir. “Shannon ve Weaver Modeli” 

olarak bilenen bu model, iletişimi “bir beynin (veya bir mekanizmanın) bir beyni 

(mekanizmayı) etkilemesi” olarak kabul eder. Böylece, iletişim, “insanlar arasındaki mesaj 

alışverişi”olarak tanımlanmış olur. Buna ek olarak, başka bir iletişim kuramcısı 

Lasswell’in “kim kime hangi kanaldan hangi etkiyle ne der” formülüyle, “ileti alışverişi” 

fikri bir “etki ile sonuçlanır” anlayışına dönüşür (Erdoğan, 2008: 40). Bu anlamda, 

Erdoğan’a göre, Shannon-Weaver’in modeli ile Lasswel’in formülüyle oluşan bu iletişim 

kuramı yaklaşımı birleştirilip “pozitivist-deneyci”  okulun paradigması oluşturulur. Dikkat 

edilirse, Fiske’nin “süreç” okulu dediği yaklaşım, Erdoğan’a göre “pozitivist-deneyci” 

okuldur. Bu nedenle, Fiske’nin ileri sürdüğü “iletilerin aktarılması” ile oluşan “toplumsal 

etkileşim” kavramı, süreç okulunun “pozitivist” paradigması bağlamından kopartılarak bu 

çalışmanın konusu yapılabilir. Çünkü bu çalışmanın temel perspektifini “yorumlayıcı 

sosyoloji” kuramları oluşturuyor. Bu da, pozitivist paradigmayı benimseyen klasik 

sosyoloji kuramlarının “nedensel açıklama” yaklaşımı yerine, insan (tin, kültür, 

hermeneutik) bilimlerin paradigmasından etkilenen ve onunla benzer metodolojik 

perspektifi paylaşan sosyal bilimlerin “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını tercih etmek 

anlamına geliyor. Bu yaklaşımı tercih eden sosyoloji geleneği ise “yorumlayıcı sosyoloji” 

kuramlarıdır. 



13 

 
 

Genellikle kabul edildiği üzere, sosyal bilimlerin tarihsel gelişiminde başat eğilim 

pozitivisttir; bu bilim felsefesindeki başat geleneğin pozitivist olmasıyla ilgilidir. Bilim 

felsefesinin pozitivist geleneği ise, gözlenebilir olgular ve onların arasındaki ilişkiler 

dışında hiçbir şeyin bilgisine sahip olunamayacağı inancını taşırlar. Çoğunlukla bu 

görüşten etkilenen Comte, doğa bilimlerine benzer biçimde bir “sosyoloji” anlayışı 

geliştirir ve sosyolojisini pozitivist paradigmaya dayanarak kurar. Böylece, başta Comte 

olmak üzere pozitivist sosyoloji geleneği, sosyolojiyi “gözleme” dayalı “kesin” bilgi veren 

bir bilim olarak görürler. Comte, kısaca, sosyolojisinin metodolojisini, kurulan hipotezlerin 

gözlemlerle doğrulanmasına dayandırarak, gözlenen bu olgular arasında kurulan 

ilişkilerden de “fizik” biliminin yasalarına benzer yasalar elde etmek olarak belirler. 

Comte’tan etkilenen Mill, Spencer gibi sosyologlar da, benzer bir görüşü benimseyerek, 

toplumsal olguları, fizik biliminin yasalarına benzer yasalarla açıklamak isterler (Keat ve 

Urry, 2001: 114-121). Bu paradigmanın “olgucu” perspektifine karşı olarak, Alman Tarih 

Okulu’nun en önemli temsilcisi Wilhelm Dilthey, Comtecu sosyal bilim anlayışını 

eleştirerek, “tarihselci” bir perspektifle, toplumsal ve tarihsel fenomenleri “anlamak” 

isteyen bir “tin (insan) bilimi” paradigması geliştirir.  

Dilthey’e göre, doğa bilimleri, doğal olgular arasındaki ilişkileri nicelik yönünden 

inceleyerek, bu olgular arasındaki “değişmez” ilişkileri saptar. Böylece bu olgular 

arasındaki nedenselliki ortaya koyar; bir başka deyişle, bu nedensel ilişkiyi açıklar 

(erklaeren). Bu bakımdan doğa bilimlerinin yöntemi açıklayıcıdır. Tin bilimleri ise, 

özneler arasındaki değerleri, normları, ideleri ve bunların anlamlarını içeren tinsel 

gerçekliği araştırdığı için anlama (verstehen) yöntemini kullanır. Bu durumda tinsel 

bilimler, anlayıcıdır (Özlem, 2008: 40). Böylece, Dilthey, sosyal bilimler için, Comtecu 

pozitivist paradigmanın “açıklayıcı” paradigmasından farklı olarak “anlayıcı” bir 

paradigma geliştirir.  

Başta Dilthey ve Rickert olmak üzere, Alman Tarih Okulu temsilcilerinden ve Yeni-Kantçı 

düşünürlerden etkilenerek “yorumlayıcı sosyoloji” kuramlarının temel perspektifinin 

gelişmesine katkı sunan Weber,  anlama (verstehen) yaklaşımı ile açıklama (erklaeren) 

yaklaşımını birleştirmeyi dener. Weber’in “yorumlayıcı anlama” yaklaşımı “yorumlayıcı 

sosyoloji” kuramlarını etkilemekle birlikte, onun yaklaşımındaki “pozitivist” unsurlar da 

eleştirilir.  



14 
 

Weber’in “anlama” ile “açıklama” arasındaki sentez denemesi onun sosyoloji görüşünde 

yerini bulur: Weber sosyolojiyi şöyle tanımlar: “Sosyal eylemin gerek yerine 

getirilmesinin gerek etkilerinin nedensel açıklamasını vermek amacıyla, sosyal eylemin 

yorumlayıcı anlaşılmasına yönelen bir bilimdir. Eylem sosyaldir zira eylemde bulunan 

birey (veya bireyler) ona öznel bir anlam yakıştırır ve başkalarının davranışını dikkate alır” 

(akt. Keat ve Urry, 2001: 231). Weber’in bu tanımlamasındaki, ilk yaklaşım olan 

“nedensel açıklama” pozitivist paradigmayı, ikincisi ise,  öznel anlamların “yorumlayıcı 

anlaşılması” olarak yorumlayıcı paradigmayı ifade eder.  

Buradan hareketle bu çalışmanın birinci bölümünde Weber’in “yorumlayıcı anlama” ve 

“toplumsal eylem” arasında kurduğu bağı, yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifi 

üzerindeki etkisi bağlamında incelenecek. Bu bağlamda da, Weber’in “yorumlayıcı 

anlama” yaklaşımındaki “anlamlı eylem” kavramını eleştiren, yorumlayıcı sosyoloji 

kuramlarının perspektifine önemli katkıları olan fenomenolojik sosyolojinin kurucusu 

Alfred Schutz’un “anlama” yaklaşımı önem kazanacaktır. Schutz’un “verstehen” yani 

“anlama” yaklaşımı, temel olarak, “günlük yaşantılarımızda bir diğerimizi yorumlayıcı 

tarzda anlama” düşüncesine dayanır (Keat ve Urry, 2001: 276). Böylece Schutz, 

“yorumlayıcı sosyoloji” kuramlarını “gündelik yaşam” zeminine çeker. Bu “gündelik 

yaşam” kavramı da bu çalışmanın ikinci bölümünün merkezi temasını oluşturacaktır.  

Özetle, bu çalışmada tercih edilen perspektif, “gündelik yaşam” içinde, kişilerin 

iletişimleriyle oluşan toplumsal etkileşimleri “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla inceleyen 

yorumlayıcı sosyoloji kuramlarına dayanacaktır.  

Böylece bu çalışma için yorumlayıcı sosyoloji perspektifi tercih edilerek, Fiske’nin, 

“iletişim” tanımında yapmış olduğu, “iletilerin aktarılması” ile oluşan “toplumsal 

etkileşim” kavramını bir araştırma olarak kabul eden süreç okulunun “pozitivist” yaklaşımı 

dışarıda bırakılmış olur. Bu noktada ise, “toplumsal etkileşim” kavramının yorumlayıcı 

sosyoloji perspektifinden belirlenmesi gerekir. 

Bu belirleme hedefinde, temel olarak, en az iki kişi arasındaki ileti alışverişi olarak yapılan 

bir “iletişim” tanımında, “toplumsal etkileşim” sürecine katılan taraflar önem kazanıyor: 

“en az iki kişi” demek, “iletişim” ediminin, “kişilerarası” bir fenomen olması demektir. Bu 

sebeple de, “kaynak/alıcı” terimiyle, iletişimin tarafları olarak “kişi” terimine atıf yapıldığı 



15 

 
 

anlaşılıyor. Böylece, grup, örgüt, siyasal, kitle, kültürlerarası, uluslararası vb. gibi çeşitli 

nitelemeler alan “iletişim” kavramı araştırmaları dışarıda bırakılmış olur.  Bu belirleme 

önemlidir; çünkü Fiske’nin, “iletiler aracılığıyla toplumsal etkileşim” tanımındaki, 

etkileşimin tarafları olarak “kişiler”, “toplumsal etkileşim” incelemesi yapan bir 

“yorumlayıcı sosyoloji” yaklaşımının perspektifiyle “kişilerarası iletişim”  kavramı 

arasında bir bağ kurulmasını sağlayacaktır. Bu bağın kurulması bakımından Niklas 

Luhmann’ın “sosyal sistem” teorisi ilham verebilir. Luhmann’ a göre,  

bir sistem tanım gereği karşılıklı ilişkili parçaların bir bileşimidir. Onların parçaları 

karşılıklı ilişkiler nedensel etkileşimler aracılığıyla değil, anlamlar sayesinde sağlanır, 

yani sosyal sistemin farklı parçaları arasındaki bağlantılar iletişim süreçleriyle 

sağlanmak zorundadır; bu bağlantıların iletişim süreçleri olarak var olması gerekir. 

…hem bir sosyal bir sistemin parçaları arasında ‘mevcut’ bağlantılar vardır, hem de bu 

‘mevcut’ bağlantıların bir kısmının kaynağında onun ‘geçmiş’ ve ‘gelecek’ le ilişkileri 

bulunur. İnsanlar bir belleğe ve öngörme gücüne sahip oldukları için, sistemin farklı 

parçaları arasındaki bağlantıların doğasını kavramak amacıyla fenomenolojik bir 

yaklaşıma başvurmak, yani onlarla ilgili toplumun üyelerinin gözüyle bakmak gerekir. 

Bu yüzden, bir sistemin parçaları arasındaki karşılıklı bağlantılar üyelerin ‘zihninde’, 

onlar arasında gördükleri anlamlı bağlantılardadır. Sistemin varlığının sistemli bir 

biçimde üretilmesi ve sürdürülmesi farklı bireylerin zihinlerinde aynı bağlantıların 

bulunmasını, bireylerin şeyleri aynı biçimde anlamalarını gerektirir. Toplumsal yapılar 

bireylerin anlamlarını önceden yapılandırır, yani bu yapılar mevcut yorumları ve bu 

yorumlara tepkileri önceden biçimlendirerek, eylem durumlarının kompleksliğini 

azaltırlar (Cuff, Sharrock ve Francis, 2013: 122).  

Özetle, Luhmann için, “sosyal sistem”, bir “iletişim” sürecidir ve bu süreç içinde olan her 

şeydir; “iletişim içinde olmayan her şey sosyal sistem dışında” yer alır (Cuff, Sharrock, 

Francis, 2013: 123). Burada dikkat çeken nokta, “sistem” ve “iletişim” kavramlarıdır. 

Luhmann, “iletişim” süreçlerini bir “sistem parçası” olarak görür. Ve bu “sistem” içindeki 

bireyler “iletişim” ile belirlenir: “Toplumsal yapılar bireylerin anlamlarını önceden 

yapılandırır, yani bu yapılar mevcut yorumları ve bu yorumlara tepkileri önceden 

biçimlendirerek, eylem durumlarının kompleksliğini azaltırlar.” Böylece, bireylerin 

eylemleri, anlamaları ve yorumları “sistem” tarafından belirlenmiş olur. Yani, her ne kadar 

“sistemin farklı parçaları arasındaki bağlantıların doğasını kavramak amacıyla 

fenomenolojik bir yaklaşıma başvurmak, yani onlarla ilgili toplumun üyelerinin gözüyle 

bakmak gerekir” diye söylese de, Luhmann için, “birey” yerine “toplum” önemlidir; bu da, 

onun görüşünün makro bir perspektif olduğunu gösterir. Bu çalışmada ise, “birey” 

öncelikli bir perspektifi tercih eden bir yaklaşımla “toplumsal etkileşim” kavramına 



16 
 

odaklanma hedefleniyor. Bu nedenle, kişi-kişi iletişiminin, ancak, “toplumsal etkileşim” 

fenomenini mikro-ölçekli bir yaklaşımla “gündelik yaşam” bağlamında ele alan 

yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifinden incelenebileceği ileri sürülebilir. 

Bu noktada “toplumsal etkileşim” kavramının kişi-kişi iletişimi, yani “kişilerarası iletişim” 

kavramı açısından belirlenmesi gerekir. Bu durumda, “kişilerarası iletişim” için de bazı 

kavramsal belirlemeler yapılması gerekir.  

 

İlk olarak, kişi-kişi arasındaki bir “etkileşim”,  kişilerin öznellikleri arasında gündelik 

yaşam içinde oluşan toplumsal fenomenler temelinde kurulan bir “kişilerarası iletişim” 

edimidir. Gündelik yaşam, bu etkileşimler çerçevesinde gerçekleşirken, kişilerarasındaki 

“ilişkiler”, iletişimdeki alış-verişi yapılan şeylerin paylaşımıyla mümkün olur.  Bu 

durumda, “alış-verişi yapılan şeyler nedir?” sorusu önem kazanıyor.  

 

Kişilerarası iletişim bağlamında “toplumsal etkileşim” kavramını belirlemek için, 

“etkileşim” sürecinde alış-verişi yapılan şeyler olarak, “anlam” ve “benlik” fenomenleri 

ileri sürülebilir. Bir “kişilerarası iletişim” ediminde, bir kişi diğer bir kişiye sadece bir 

“ileti” göndermez. Çünkü iletişim, “gönderen, mesaj ve alıcıdan oluşan bir şey…değildir. 

…[İletişim, sadece] mesaj gönderme değildir, mesaj alma da” (Erdoğan, 2008: 16). Bunu 

örneklendirirsek; 

 

İki arkadaş karşılaşıp sarıldıklarında, iletişim olur. Fakat iletişim sarılma hareketi, 

sarılarak mesaj alışverişi veya birinin mesaj göndermesi ve diğerinin de mesajı alıp ona 

geri-besleme yapması gibi mekaniksel süreç değildir. Sarılma eyleminin kendisi 

göründüğü şekliyle ilişkinin, eylemin veya iletişimin doğasını açıklamaya yeterli 

değildir. Bu oluşun bir başlangıç ve gelişme tarihi vardır. Bu oluşun o iki kişi arasında 

ve toplumda anlamlandırma biçimleri vardır. Bu tarih ve koşul iki kişinin yakınlığının 

doğasını anlatır. Bu koşul ve tarihe göre sıralama eylemi, ilişkisi ve iletişimi asıl 

anlamını kazandırır (Erdoğan, 2008: 26). 

Yukarıdaki iki arkadaşın “sarılma” örneğinde olduğu gibi, “sarılma” etkileşimini, bir 

“kişilerarası iletişim” yapan unsurlar olarak, “geçmiş”, “araç” ve “yer-zaman” gibi 

kavramlar ileri sürülebilir. Bu kavramlar çerçevesindeki bir “toplumsal etkileşim” olarak 

gerçekleşen bu “kişilerarası iletişim” örneği,  tanışıklık (geçmiş), yüz yüzelik 



17 

 
 

(eşzamanlılık/eşmekanlılık) içinde sözsüz3 (araç ile) gerçekleşir.  Burada bir “sarılma” 

olarak etkileşim, birbirlerini tanıyan iki arkadaşın aynı zamanda ve mekânda 

görüştüklerinde (karşılaştıklarında), uzun süredir görüşmedikleri için birbirlerini 

özlediklerini ifade ederek birbirlerini etkiledikleri bir eylem4 olarak tanımlanabilir. Bu 

etkileşimi “toplumsal” yapan unsur ile “iletişim” yapan unsur birbirleriye ilişkilidir. Bu 

kişilerin “sarılma” etkileşimindeki toplumsal unsur “benlik” olarak belirlenebilir; iletişim 

unsuru ise “anlam” olarak belirlenebilir. Bu durumda, bu iki kişi, “sarılma” eylemleriyle, 

kurdukları “toplumsal etkileşim”, onların geçmişte benlikleri arasındaki bir tanışıklığa 

dayanır; bu tanışıklık da onların öznellikleri arasında bir “anlam” oluşturur ve bu anlamı 

da iletişmeyle birbirlerine ifade ederler. 

Bu iki arkadaşın “sarılma” etkileşimini dışarıdan gözlemleyen bir başka kişi, onların 

“tanışık” olduğunu ve birbirine özlemlerini “ifade” ettiğini düşünebilir. Bu gözleyen 

üçüncü kişi ise, bu iletişimdeki iletiyi “yorumlayarak” anlar; bu “anlama” edimi de, bu  

“kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” bir temelde gerçekleştiğini gösterir. Buradan 

hareketle de, bu üç kişinin, aynı gündelik yaşam içindeki ortak toplumsal bilgilere sahip 

oldukları ileri sürülebilir. İşte bu ortak toplumsal bilgi, bu iletişmenin öznelerarasılı 

temelini oluşturur. 

Bu belirlemeler ışığında ileri sürülen temel sav: “kişilerarası iletişim” edimi “öznelerarası” 

bir temelde gerçekleşir. Bu da, kişilerin, “toplumsal etkileşim” aracığıyla “benlik” ve 

“anlam” alışverişi yapmasıyla mümkündür. İşte bu savı temellendirmek için başvurulacak 

perspektif yorumlayıcı sosyoloji kuramlarıdır.  

Bu durumda, yorumlayıcı sosyoloji kurumlarının sunacağı perspektifle incelenecek 

kişilerarası iletişimi mümkün kılan toplumsal fenomenlerin öznelerarasılığı iki arkadaşın 

“sarılma” örneğinden hareketle belirlenebilir. İki arkadaşın “sarılma” iletişmesini mümkün 

kılan, “eylem, “etkileşim”, “benlik”, “anlam”, “ifade”, “yorumlama”, “gündelik yaşam”, 

ve “öznelerarasılık” kavramları, bu çalışmanın yorumlayıcı sosyoloji perspektifiyle 

incelenebilecek toplumsal fenomenlerdir.   

                                                           
3 Sözsüz bir iletişme örneği seçilmesindeki amaç, iletişimin “sadece sözel iletilere dayalı anlamları iletmek” 

olmadığını savunan kuramsal perspektife vurgu yapmaktır.  
4 Weber’in sosyolojisinin önemli kavramı olan “toplumsal eylem”, bir başkasına yönelik, onu etkileyen 

eylemdir. (Bknz: 2.3.1. “Toplumsal eylem ve yorumlayıcı anlama” adlı bölüm.) 



18 
 

Bu kavramlar arasındaki ilişki yorumlayıcı sosyoloji perspektifinden şöyle kurulabilir: bir 

“ifade” bir “anlam” içerir; bu anlamı “anlama” ise, bir “yorumlama” yapmayı gerektirir; bu 

yorumlama da, aynı “gündelik yaşam” içinde olmayı gerektirir; bu da, kişileri 

“öznelerarası” bir temelde oluşan “gündelik yaşam” içinde birleştirerek “etkileşim” 

kurmalarını sağlar;  bu da onların “benlik” oluşumları ve benlik sunumlarıyla mümkündür. 

Bunların hepsi, “toplumsal etkileşim” temelinde kurulan bir “kişilerarası iletişim” edimini 

mümkün kılar. Örnekteki iki kişinin birbirine sarılmaları ve üçüncü kişinin gözlemi 

sırasında oluşan “kişilerarası iletişim” edimi bu kavramsal ilişkilerin perspektifiyle 

incelenebilir. İşte, “kişilerarası iletişim” kavramı, makro ölçekli toplumsal/kültürel 

sistemlere ya da yapılara odaklanan ana akım pozitivist paradigmaya sahip klasik sosyoloji 

kuramları yerine, mikro ölçekli, bireylerarası toplumsal etkileşimlerle oluşan fenomenlere 

odaklanan yorumlayıcı sosyoloji perspektifinden mikro düzeyde bir incelemenin konusu 

yapılabilir.  

Özetlenirse, kişilerin, birbirleriyle “yüz yüze” kurduğu bir “iletişim” ediminde yer alan 

toplumsal fenomenler şunlardır: eylem, anlam(a), yorumlama, etkileşim, benlik ve gündelik 

yaşam. Bu toplumsal fenomenler,  “kişilerarası iletişim” ediminde şu biçimlerle oluşur:  

sözel olmayan iletişim, karşılıklı konuşma, alışveriş, çatışma, uzlaşma. Bu toplumsal 

fenomenler “öznelerarası” temelde gerçekleşir. Bir “kişilerarası iletişim” ediminde, 

öznelerarası bir temelde gerçekleşen bu toplumsal fenomenler yorumlayıcı sosyoloji 

perspektifinin yorumlayıcı anlama yaklaşımı ile incelenebilir. Şimdi kısaca bu “toplumsal 

fenomen” olarak belirlenen kavramların yorumlayıcı sosyoloji kuramlarındaki yerinin 

belirlenmesi gerekir. 

Öncelikle, “toplumsal etkileşim” kavramını inceleyen yorumlayıcı sosyoloji kuramcıları 

arasında, “sembolik etkileşim” kuramının kurucusu olarak kabul edilen George Herbert 

Mead ile “toplumsal etkileşim” kavramını sosyolojisinin merkezi teması yapan Georg 

Simmel vardır. Mead, “anlamlı sembol” ile gerçekleşen “sembolik etkileşim” kavramını, 

kişilerin “benlik” oluşumlarına dayandırır. Simmel de, “toplumsal etkileşim” biçimlerini 

ve tiplerini inceleyerek, toplumun etkileşimlere dayalı olarak kurulduğunu savunur. Bu 

Mead’in ve Simmel’in “etkileşim” görüşleri birbirleriyle uyumlu ve birbirlerini 

tamamlayıcıdır. Mead’in “sembolik etkileşim” görüşünün özü kısaca şöyle özetlenir:  

 



19 

 
 

insan düşüncesi, deneyimleri ve eylemleri özünde toplumsaldır (yani, diğer insanları 

gerektirir) ve her toplumsal etkileşimin temeli sembolik etkileşim, anlamların 

semboller, özellikle dil aracılığıyla paylaşılmasıdır. Hiçbir nesne, ister bir sandalye ister 

bir ev, sevgili veya tutku olsun, iletişim içindeki insanların ona yüklediği anlam dışında 

hiçbir anlama sahip değildir. Paylaşılan anlamlar olmadan, semboller olmadan ne bir 

insan etkileşimi ne de bir insan toplumu var olacaktır (Slattery, 2007: 336). 

 

Böylece Mead, “anlam” fenomeninin “toplumsal” olduğunu, “sembolik etkileşim” ile 

“öznelerarası” temeldeki iletişimle oluşturulduğunu savunur. Mead’in “sembolik 

etkileşim” kuramını “yorumlayıcı” yapan nitelik, kişileri, “sadece anlam aktarma 

yeteneğine” değil, aynı zamanda “başkalarının sözlerini ve eylemlerini yorumlama 

yeteneğine” sahip bireyler olarak görmesine dayanır (Slattery, 2007: 334). Mead’in 

kuramında, “kişilerarası iletişim” edimini mümkün kılan “benlik oluşum” fikri önemlidir:  

Toplumsal hayat ve iletişim, sadece sembollerin anlamları toplumun üyeleri tarafından 

Mead’in ‘rol alma’ adını verdiği şey ve özel bir sembolün –bir hareket, sözcük veya 

görünüşün- yorumu sayesinde büyük ölçüde paylaşıldığı sürece mümkündür. Bireyler 

‘rol alma’ süreci aracılığıyla bir benlik anlayışı ve diğerlerinin algılarına ilişkin bir 

anlayış, hem ‘ferdi ben’ hem de ‘sosyal ben’ olma yeteneği, bilinçli olma ve bir benlik 

algısına sahip olma yeteneği geliştirirler. Benlik algısı doğuştan olmayıp, çocukluk 

dönemindeki bireysel ve kolektif oyunlarla ve hayat boyu sürdürülen “iç konuşmalar” 

sayesinde öğrenilir (Slattery, 2007: 336). 

Böylece, “anlam” temelindeki sembolik etkileşime dayalı olarak oluşan “benlik”, kişilerin 

birbirleriyle iletişmesi sırasında anlamlarla birlikte paylaşılan bir toplumsal fenomendir. 

Bu da, kişilerin “öznelerarası” bir temelde yaşamlarını sürdürmelerini sağlar. Başka bir 

deyişle, 

Bilinçli düşünce insanların diğerlerinin bakış açılarını görebilmelerini ve böylece 

diğerleriyle onların kendileri hakkındaki düşünceleri temelinde işbirliği yapmalarını 

mümkün kılar. Bu yüzden, bireyin içinde yer aldığı toplum veya topluluk kendi 

üyelerinin davranışları üzerinde kontrol kurarken, bireyler de diğerlerinin beklentilerini-

algılanmış beklentileri- anlamaya ve yorumlamaya çalışırlar (Slattery, 2007: 336). 

Böylece Mead, “öznelerarası” temelde gördüğü gündelik yaşam içinde gerçekleşen 

sembolik etkileşimde kişilerin benlik oluşumlarıyla anlam oluşumu arasında kurar. Bu 

kapsamda Mead’in fikirlerinden etkilenen öğrencilerden en önemlisi C.H. Cooley de, 

“ayna benlik” fikriyle benlik oluşumuna farklı bir bakış açısı getirir (Slattery, 2007: 338).  



20 
 

Cooley’in “ayna benlik” kavramı ve Mead’in “sosyal ben” kavramı, modern sembolik 

etkileşimci benlik kavrayışının gelişiminde önemlidir. Mead’in diğer bir öğrencisi Herbert 

Blumer’in benlik tanımı ise şöyledir: benlik, bir kişinin, kendi eylemine dönük olmasını 

sağlar; kişinin başkasına yönelik tüm eylemleri kendisine yönelik bir “eylem” olur. 

Blumer’e göre “benlik”, “insanların dış uyarıcıya yönelik basitçe tepki vermelerinden çok, 

eyleme geçmelerini” sağlar. “Bu sürecin iki farklı adımı vardır. Birincisi, eyleyen, 

kendisine yönelik eylem gerçekleştirdiği şeyleri kendisine belirtir; o, kendisi açısından 

anlamı olan şeyleri ifade etmek zorundadır. [İkincisi ise] kişinin kendisiyle bu etkileşimi, 

psikolojik öğelerin birbirini karşılıklı etkilemesinden başka bir şeydir; o, kendisiyle 

iletişim kurmanın bir süreci[dir]” (akt. Ritzer, 2013a: 373). Dikkat edilirse, Blumer için de, 

“benlik” ile “anlam” birbirlerine bağlı bir şekilde etkileşim sürecinde oluşurlar. Bu da, 

“kişilerarası iletişim” ediminin temellerini oluşturan toplumsal fenomenler bakımından 

önemlidir.   

Başta Mead, Cooley ve Blumer olmak üzere sembolik etkileşimci kuramcıların 

fikirlerinden etkilenen Erving Goffman, “dramaturjik etkileşim” kuramıyla onların 

fikirlerini farklı bir şekilde geliştirir. Kişilerin benlik-imgelerini nasıl sunduklarını 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımla ele alan Goffman, öznelerarasılık temelde kurulan 

gündelik yaşam içindeki etkileşimlerdeki başkalarına yönelik eylemleri inceler.  

Goffman bu incelemesinde, “tümüyle insani olan benliklerimiz ile toplumsallaşmış 

benliklerimiz arasındaki çok önemli uyuşmazlık” dediği gerilime odaklanır. Bu gerilim, 

insanların bizden ne yapmamızı bekledikleri ile spontane olarak ne yapabileceğimiz 

arasında ortaya çıkar. Gündelik yaşamda bizden beklenen şeyi yapma isteği ile karşılaşırız; 

üstelik kararsız kalmamız beklenir. İnsanlar da, sabit bir benlik imgesi sürdürmek için 

karşılaştığı kişilere (izleyicilere) yönelik performans sergilerler. Goffman, bu 

“performans” ile ilginin bir sonucu olarak “dramaturji”  ile  “toplumsal yaşantı” arasında 

bir benzerlik kurarak toplumsal etkileşimi sahnede sergilenen drama performansı gibi 

inceler. Bir sembolik etkileşimci, insanların kendi benlik-imgelerini nasıl oluşturduklarını 

incelerken, Goffman, toplumun insanları nasıl kendilerinin belirli bir imgesini sunmaya 

zorladığı ile ilgilenir (Ritzer, 2013a: 375). 



21 

 
 

Sembolik etkileşimcileri etkileyerek gelişimlerine katkısı olan Simmel de, “toplumsal 

etkileşim” temelli sosyolojisinde etkileşim biçimleri ve tiplerine odaklanır. Özellikle 

“alışveriş”, “çatışma” ve dolayısıyla “uzlaşma” biçimleri üzerine fikirleri bu çalışmanın 

perspektifi için, onun etkileşimin öznelerarası temellerine vurgu yapması bakımından 

önemlidir.  

Simmel’in “etkileşim” temelindeki “toplumlaşma” fikri ikili bir kategoriyi içerir: “Birey 

toplumlaşma içinde kapsanır ve aynı zamanda kendini onun karşısında bulur. Hem 

toplumlaşma organizması içindeki bir bağdır hem de özerk bir organik bütündür, hem 

toplum için hem de kendisi için var olur” (Simmel, 2009a: 42). Bir başka deyişle, insanın 

varoluşunun bir yanı toplumlaşma tarafından belirlenirken, toplumun bir ürünüyken; diğer 

yanı ise, bireysel özerkliği tarafından belirlenir. Simmel burada, “birey” ile “toplum” 

arasındaki ilişkiyi betimler: bir “birey” etkileşime dayalı ilişkilerle bir “toplum” üyesi olur; 

ancak aynı zamanda o “birey”, kendi iç dünyasına da sahiptir. Böylece, bireyler, bu iki uç 

arasında hareket ederler (Simmel, 2009a: 39). Simmel’in bu görüşleri, özellikle Mead’in 

“genelleşmiş öteki” kavramıyla benzerdir. Aynı zamanda, Simmel bu görüşleriyle 

Goffman için de etkili olmuş bir etkileşim kuramcısıdır. Özetle, bir toplumsal fenomen 

olarak “etkileşim”, öznelerarası temeldeki “anlam” ve “benlik” oluşumu, dolayısıyla 

sunumu ile bir “kişilerarası iletişim” ediminin gerçekleşmesi için bir zemin oluşturur. 

Sembolik etkileşimci kuramların bu katkılarına ek olarak toplumsal fenomenler olarak 

“anlama” ve “yorumlama” da “benlik” ile bağlantısında belirlenmesi gerekir.  

Kişiler varoluşlarını sürdürebilmek, eylemleriyle hedeflerine ulaşmak için bir “anlama” 

edimine sahiplerdir. Bu “anlama” edimiyle, hedeflerine ulaşmak için “toplumsallık” 

bağlamındaki eylemlerini gerçekleştirirler. Bu “anlama” fenomeni yorumlayıcı sosyoloji 

kuramlarının “yorumlayıcı” yaklaşımını belirleme açısından önemlidir. Burada “anlama”, 

toplumsal bir fenomen olarak ele alınması bakımından hermeneutik5 geleneğin önemli 

temsilcisi Dilthey’a kadar götürülebilir. Çünkü ilk olarak Dilthey, kendi tin bilimlerinin 

araştırma konusu olan tarihsellik içinde oluşan “nesnel tin” bilgisine ulaşmak için bir 

“hermeneutik anlama” yöntemi olan Verstehen kavramını kullanır. Burada anlama olarak 

Verstehen kavramı, Dilthey’ın tarihsel bilgisinin nesnelliğini oluşturan “özne-nesne 

                                                           
5 ‘Hermeneutik’sözcüğü yerine Türkçede ‘yorumbilgisi’ terimi de tercih edilir. 



22 
 

özdeşliği” fikrine dayanır. Dilthey’ın bu fikri, pozitivist bilim paradigmasının 

olguculuğuna karşı olan tarihselci perspektifin savunduğu, özellikle Vico’nun, “tarihsel 

dünyayı tanıyan/anlayan ile onu yapanın özdeş oldukları” önermesine dayanır (Dellaloğlu, 

1998: 59). Bu görüş, Dilthey’ın “doğa bilimi” ile “tin bilimi” ayrımındaki merkezi 

unsurdur. Dilthey bu ayrımı, “özne-nesne özdeşliği” fikri çerçevesinde kurduğu “yaşama-

anlama-ifade” ilişkisi temelinde yapar. Onun yaşama-anlama-ifade arasında kurduğu ilişki 

ise, “anlama” fenomeninin “toplumsal” olarak görülmesini sağlayacak “öznelerarasılık”  

kavramı bakımından önemlidir. 

Ancak, Dilthey’ın, “anlama” kavramını tarihsel bilgiyi “nesnel” olarak elde amacıyla 

kullanması, hermeneutik geleneğin diğer önemli temsilcisi Hans-Georg Gadamer 

tarafından eleştirilir. Gadamer’e göre, Dilthey “anlama” kavramıyla tarihsel bilginin 

nesnelliğine ulaşamaz; çünkü, “nesnel olarak ‘geçerli’ bilgi, tarihin kendisine tarih üstü bir 

noktadan bakmayı gerekli kılar ki böyle bir yer olanaklı değildir. …[İnsan] ancak kendi 

sınırlı, tarihsel zaman ufkundan bakar ve anlar” (Taşçıer, 2013: 68). Gadamer’in bu 

eleştirileri Dilthey’ın bir “metot” olarak epistemolojik bir perspektifle ele aldığı “anlama” 

kavramını, hermeneutik gelenekteki tarihsellik zemininden fenomenolojik zemine doğru 

kaydırır. Gadamer bu eleştirilerinde, Edmund Husserl’in fenomenolojisi ve onun etkisiyle 

hermeneutiği varoluşçu çizgiye çeken Martin Heidegger’in “anlama” kavramı üzerine 

görüşlerinden yararlanır. Böylece, Dilthey’ın, psikolojik, empatiye dayalı “anlama” 

kavramının öznelerarasılığı, Heidegger’le birlikte, Husserl’in bir “bilinç” sorunu olarak 

ortaya attığı “öznelerarasılık” kavramıyla ilgisinde varoluşçu terimlerle ifade edilmeye 

başlar. 

 

Dilthey’ın hermeneutiği açısından, doğa bilimlerinden farklı olarak tin (insan) bilimleri 

bilgisinin tarihselliğinde mümkün olan “nesnellik” anlayışı, Husserl’in fenomenojisinde 

bilincin nesnelliğine dönüşür. Gadamer’ e göre, Husserl, “kişinin kendi dünyasında mevcut 

tüm varlıkların niyete bağlı bilinç ekseninde ‘yaşam dünyası’ içerisinde bulunduğu” fikrine 

dayanarak, kendi tin bilimlerine epistemolojik bir temel sağlamak isteyen Dilthey’ın 

“psişik yaşamın yapısallığı” kavramı yerine “bilincin yönelimselliği” kavramını ortaya atar 

(Taşçıer, 2013: 68). Böylece Gadamer’e göre, Husserl, insan bilimlerinin salt metodolojik 

problematiğini aşarak, nesnelliği, “yaşam dünyası” içinde deneyimin temelini oluşturan, 

kişinin kendisinin bilincine dayanan  “anlam” temeline çeker (Taşçıer, 2013: 78). 



23 

 
 

 

Husserl’in “bilinç” temelinde oluşturduğu bu “yaşam dünyası” kavramı üzerine 

sorgulamalar yapan Heidegger’e göre “anlama”, Dilthey’ın sandığı gibi insanın geçmişiyle 

kurduğu “duygudaşlık” ile değil, “tarih hakkında konuşabilmemizi sağlayan, kendimizin 

tarihsel bir varlık olmasıdır, yani geçmişi canlandırma yeteneğinin önkoşulu Dasein’ın 

tarihselliği” ile mümkündür (Taşçıer, 2013: 68). Böylece Heidegger’in “anlama” kavramı 

üzerine yaptığı analiz,  

 

dünyanın insan öznesine bağlı olduğu biçime değil, insan öznesinin dünyaya bağlı 

olduğu biçime dayanmaktadır. Bu bağlılık, ‘anlama’ süreci içerisinde ortaya 

çıkmaktadır. Bu süreç o kadar önemlidir ki kişinin onun içerisinde ve onun aracılığıyla 

insan varlığı olarak bulunduğu sürece denk düşer. Anlamanın bu şekilde ele alınması 

varlığın ontolojik bir incelemesine götürmektedir bizi (Taşçıer, 2013: 68). 

 

Husserl’le birlikte “bilinç” sorunuyla eş kabul edilen insanın “varoluş” sorunu, 

Heidegger’le birlikte bir “anlama” soruna dönüşür. Heidegger, Husserl gibi, tarihsel 

varoluşu Dilthey’in yaptığı gibi doğanın varoluşundan ayırmaya gerek olmadığını” 

savunarak, “eldeki bugünü” kavramak için,  “anlama” fenomenini, “insanın Dasein’ının 

(varoluşunun) dünyadaki-varlık olarak gerçekleştirdiği ilkel bir başarısı” olarak görür 

(Taşçıer, 2013: 78). İşte Gadamer, buradan hareketle, kendi “anlama” kavramını oluşturur. 

Gadamer felsefi hermeneutiğindeki “anlama” kavramını oluştururken Heidegger’den 

yararlanır. Heidegger de, hocası Husserl’in fenomenolojisini kullanarak, “kişinin dünyada 

gündelik olarak bulunuşuyla ilgili fenomenolojik bir çalışma” olan “Varlık ve Zaman” 

eserinde,  “Dasein hermeneutiği” adını verdiği, insanın varlığının açıklanması çabasında 

“anlamak” ve “yorumlamak”kavramlarını insan varlığını oluşturan temel unsurlar olarak 

ele alır. Buradan hareketle Gadamer, kendi felsefi hermeneutiğini  “dil” kavramı üzerine 

kurar. O, “anlaşılabilen varlık dildir” temel savıyla, insanî niteliğin bizzat dilsel olduğunu 

savunarak, insanın “dil aracılığıyla Varlık” olduğunu ileri sürer (Taşçıer, 2013: 64). 

Böylece Gadamer, “anlama” kavramını “dil” kavramı ile ilişkilendirir. Birbirinden farklı 

olmakla birlikte aslında,  

Her üç filozof da anlama sorunu bağlamında dil üzerinde durmaktadırlar. Ama Dilthey 

sorunu epistemolojik bağlamda ve düzlemde elealırken, Heidegger bütün bir Varlık 

alanını anlama zeminine taşımıştır. Heidegger'in felsefi düşünceye kattığı önemli 

kavramlardan biri önanlamadır. Bu kavramın Gadamer'deki karşılığı önyargı kavramı 

olmuştur. Gadamer, önyargı kavramına duyulan önyargının, belirtildiği gibi, 



24 
 

Aydınlanmadüşüncesinden kaynaklandığını belirtir. Oysa biz önyargılarla veönyargılar 

içerisinde yaşarız. Aslında kavramın kökeni Dilthey'a kadaruzanır. Çünkü o da bizim 

çocukluktan itibaren bazı "kalıp"lar, yani bizimkendimizi içerisinde bulduğumuz yaşam 

ifadeleriyle büyüdüğümüzü söyler (Becermen, 2004: 64). 

Gadamer’in “ön-anlama” kavramı bağlamında geliştirdiği “ön-yargı” kavramı, 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımı için yeni bir bakış açısı getirir.  

Bu bakımdan, bu çalışmanın birinci bölümünde Dilthey, Gadamer ve Heidegger’in, 

“öznelerarasılık” kavramı çerçevesinde inceledikleri dil, anlama ve yorumlama kavramları 

incelenecek. Bu inceleme, “öznelerarasılık” kavramı bağlamında fenomenolojik sosyoloji 

yaklaşımının yorumlayıcı sosyoloji perspektifine kazandırdığı katkılar bakımından önemli 

olacaktır. 

Hermeneutik geleneğin ortaya koyduğu bu “anlama” fikri, sosyal bilimler ve sosyoloji için, 

“toplumsal” bağlamdaki “eylem” kavramıyla ilişkisinde önemli olacaktır. İnsan 

eylemlerini inceleyen bir sosyal bilim olarak sosyoloji, dahası “yorumlayıcı sosyoloji” için 

“anlama-eylem” ilişkisi önemlidir. Bu, yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifinin 

temelini oluşturur. Başlangıç olarak, Max Weber’in Verstehen kavramı, yani “insan 

eylemlerini yoruma dayalı anlama” fikri önemlidir. “Dilthey tarafından benimsendiği ve 

sonradan Weber tarafından değişikliğe uğratıldığı haliyle” Verstehen,  yani “yorumlayıcı 

anlama”, “insan etkinliğini araştırmanın bir aracı ve bu sıfatla, başkalarının tecrübelerini 

‘yeniden yaşama’ veya ‘yeniden icra etme’ye dayalı” bir yöntem olarak kabul edilir. 

“Dilthey ve Weber, farklı biçimlerde de olsa, ‘anlama yöntemi’nin ‘nesnel’ ve bu yüzden 

öznelerarasılık düzleminde” insan bilimleri araştırmalarına bir imkân sunduğu ileri sürülür 

(Giddens, 2003: 32). Bu anlamda Weber, Dilthey ve tarihselci bilim anlayışında 

etkilenerek “toplumsal eylem” kavramı ile “yorumlayıcı anlama” yaklaşımı arasında bir 

bağ kurar. Bu bağ, “öznelerarasılık” kavramı açısından önemlidir.  

 

Dilthey’ın “yorumlayıcı anlama” perspektifini eleştiren Heidegger ve Gadamer, “anlama” 

ve “dil” kavramlarını, insan varoluşunun temeli olarak görerek, Dilthey’ın tarihselci 

epistemolojisi yerine Husserl’in bilinç fenomenolojisinin etkisinden hareketle, sosyal 

bilimlerde etkili olan “varoluşçu fenomenoloji” perspektifine katkı sunacaklardır. Bu 

bağlamda, “yorumlayıcı sosyoloji” kuramları içinde değerlendirilen olan “varoluşçu 

fenomenoloji” (Giddens, 2003: 2) perspektifinden yararlanarak sosyolojisini geliştiren 



25 

 
 

Alfred Schutz, hermeneutik geleneğin “varoluşçu” düşünürleri olan Heidegger ve 

Gadamer’in düşüncelerini sosyal bilimlere mâl eder. Husserl ve varoluşçu filozoflardan 

etkilenen Schutz, Weber’in “yorumlayıcı anlama” yaklaşımlarını eleştirir.  

 

Schutz, Weber’i eleştirisi bağlamında, “anlama-eylem” ilişkisini kendi fenomenolojik 

“yorumlayıcı” perspektifiyle ele alarak, fenomenolojik perspektifin öznelerarasılık 

temelini vurgular. Schutz’un, anlama-eylem arasında gördüğü ilişki, öznelerarasılı bir 

temele dayanan etkileşimler dünyası olarak kurduğu “yaşama-dünyası” kavramı için 

önemlidir. Onun bu ilişkisi, “yorumlayıcı sosyoloji” perspektifindeki “toplumsal eylem” 

kavramının “öznelerarası” temelleri bakımından da önemlidir. Böylece Weber’in Dilthey’a 

dayanan “yorumlayıcı anlama” kavramının öznelerarasılığı, Schutz’un eleştiri ve 

katkılarıyla “toplumsal gündelik yaşam” içindeki etkileşimlere dayalı olarak gelişen 

toplumsal bilgiye dayalı bir “öznelerarasılık” kavramına dönüşür.  

 

Özetlenirse, “anlama” fenomeni, hermeneutik geleneğin ele aldığı biçimiyle, Weber’i ve 

Schutz’u etkiler. İkisi de, “yorumlayıcı anlama” ve “toplumsal eylem” kavramları arasında 

ilişkiyi “öznelerarasılık” temelinde kurarlar. Weber, Diltheycı tarihsellik temelinde 

belirlediği “öznelerarasılık” kavramını, Schutz, Husserl ve varoluşçu hermeneutik 

geleneğin fenomenolojik temelde oluşturduğu “öznelerarasılık” kavramını tercih edecektir. 

Weber, “yorumlayıcı sosyoloji” kuramları açısında “anlamlı eylem” kavramının 

“yorumlama” yöntemiyle anlaşılmasına katkı sağlarken, Schutz, Weber’in “anlamlı eylem” 

kavramını eleştirerek (Giddens, 2003: 43), Husserlci fenomenolojinin “bilinç” kavramı 

bağlamında geliştirdiği “öznelerarası” temelde gerçekleşen “anlamlı eylem” fikrini 

yorumlayıcı sosyoloji için yeni bir perspektif olarak ileri sürecektir. Schutz’un bu yeni 

perspektifi şöyle özetlenebilir:  

 

[yorumlayıcı] sosyolojik yöntemin amacı, eylemin öznel temellerini aydınlatmak için, 

‘tipik’ davranış ‘biçimler’i hakkında teorik modeller inşa etmektir. “[Yorumlayıcı] 

sosyoloji dahil her sosyal bilim” der Schutz, “kendi temel amacını, toplumsal dünya 

içinde yaşayanların bu dünya hakkında düşündüklerini olabildiğince kapsamlı bir 

biçimde açıklamak olarak ortaya koyar.” Sosyal bilimlerde oluşturulan kavramlar 

“uygunluk” ilkesine dayanır. Schutz, bu kavramları “ikinci derece” inşalar olarak 

adlandırılır; zira onlar aktörlerin anlamlı bir toplumsal dünya inşa ederken kullandıkları 

kavramlarla mutlaka ilişkili olmak zorundadırlar. Schutz uygunluk postülasını şöyle 

açıklar: sosyal bilimlerin kavramları “yaşantı-dünyası” içinde birey aktörce icra edilen 



26 
 

insanî eylem, hem aktörün kendisi hem de başkaları için, gündelik hayatın sağduyuya 

dayalı yorumunda nasıl anlaşılabilir kılınacak şekilde tipsel bir inşayla ifade ediliyorsa, 

öyle inşa edilmelidir (Giddens, 2003: 47-8). 

Böylece Schutz, fenomenolojik geleneğin “yaşantı-dünyası” kavramını, “toplumsal 

gündelik yaşam dünyası” olarak “toplumsallık”6 bağlamındaki “öznelerarasılık” 

kavramıyla ilgisinde yeniden tanımlar. Bu çalışma açısından, Schutz’un “yaşam-dünyası” 

kavramının “kişilerarası iletişim” edimi için temel teşkil eden perspektifini Natason çok iyi 

özetler:  

 

Biz yüz yüze iletişimde [(“yüz yüzelik”, “karşılıklılık”, “birliktelik” gibi belirlenimlerle, 

aynı zaman ve aynı mekanda var olan kişilerin iletişiminde)] bir “canlı şimdi”de, 

başkalarıyla aynı zaman ve mekanı paylaşırız: “Bu eşzamanlılık, öznelerarasılığın 

özündedir çünkü onun anlamı şudur; kendi bilinç akışım içinde yaşamamla aynı 

zamanda öteki benin öznelliğini kavrarım… . Ve ötekinin bu eşzamanlı kavranışının 

yanı sıra onun karşılıklı olarak beni kavraması, dünyada bizim birlikte olmamızı 

mümkün kılar” (akt. Ritzer, 2013b: 443). 

 

Buradaki “birliktelik” kavramı, Schutz’un “gündelik yaşam dünyası” kavramının ana 

temasıdır. Buna göre, onun fenomenolojik sosyolojisi, gündelik yaşamın içindeki 

“ilişkiler” üzerine odaklanır.7 Schutz, bu “ilişkiler” bağlamında, “insanların birbirlerinin 

bilinçlerini kavramalarını sağlayan araç olarak ve içinde insanların birbirleriyle ilişki 

kurdukları tarzlar olarak etkileşimle ilgilenir (Ritzer, 2013b: 443). Bu önemli bir 

belirlemedir: o, “sıradan insanın dünyası, yani gündelik dünyanın” incelenmesine 

odaklanır (Giddens, 2003: 52). Schutz’un bu perspektifi bir başka yorumlayıcı sosyoloji 

kuramı olan etnometodolojiyi etkiler. 

 

Kurucusu Harold Garfinkel’ e göre etnometodolojinin temel önermesi şöyledir: üyelerin 

düzenli gündelik ilişki ortamlarını kendileri sayesinde ürettikleri ile onların bu ortamları 

“açıklanabilir” kılma prosedürleri aslında aynı şeylerdir. “Toplumsal pratikler” der 

Garfinkel, “organizasyonuna şekil kazandırdığı rutin gündelik etkinlikler sayesinde 

sürdürülür ve bu rutin etkinlikler içinde olaylar olarak ortaya çıkarlar” (akt. Giddens, 2003: 

55). Bu nedenle etnometodoloji de yorumlayıcı sosyoloji geleneğinin bir parçası olarak 

görülür. Bu yaklaşım, 

                                                           
6Schutz, “toplumsallık” ve “öznelerarasılık” kavramlarını çoğu zaman aynı anlamda kullanır (Ritzer, 2013a, 

2013b). 
7Schutz, verilen “sarılma” etkileşimine dayalı örnekteki gibi, bir “kişilerarası iletişim” ediminin 

“öznelerarası” temellerini incelenmesi için yeterince kavramsal imkânlar sunar. 



27 

 
 

 

fenomenolojinin toplumların sadece üyeleri tarafından algılandıkları sürece varoldukları 

kabulünden hareket eder. Bu yüzden toplumun nasıl işlediğini anlamanın en iyi yolu, 

onu içerden, öznel olarak, yani katılımcıların bakış açısından araştırmaktır. Garfinkel’in 

temel amacı Alfred Schutz’un ve fenomenolojinin fikirlerini uygulamak ve bir gündelik 

hayatın sosyolojisi geliştirmektir (Slattery, 2007: 227). 

 

Böylece Garfinkel, etnometolojinin ana temasını gündelik yaşam içindeki “pratik 

etkinlikler” olarak belirler (Coulon, 2010: 27). Bu nedenle, “etnometodoloji” terimi 

insanların etraflarındaki dünyayı anlamak için kullandıkları “metotlar” anlamına gelir. Bu 

bakımdan etnometodoloji,  “gündelik hayatın, insanların gündelik işlerini sürdürmekte 

kullandıkları rutinler ve kuralların, dostlar ve aile, iş arkadaşları veya müşteriler, 

yabancılar veya tanıdıklar olarak diğer insanlarla alışverişleri ve ilişkilerinde kullandıkları 

normlar ve değerlerin araştırılmasıdır (Slattery, 2007: 223). Garfinkel’e göre, sokaktaki 

birey ile sosyologun aynı “gündelik yaşam” içindeki pratiklere sahiptir; “aktörler 

tarafından yaşandığı haliyle toplumsal hayat, bu yüzden, ‘bilimsel tutum’ tarafından 

belirlenmiş rasyonalite standartlarına uygun biçimde gerçekleştirilen mekanik faaliyetler 

olarak değil, aksine, bu standartlarla bağlantılı olamayan hayranlık uyandıran bir dizi 

faaliyet olarak görülmelidir” (Giddens, 2003: 53).  Etnometodolojik görüşe göre “doğal 

tutum” gündelik yaşam içinde aktörler tarafından bir fenomenolarak inşa edilir. Bu 

anlamda Garfinkel’in sosyolojik yaklaşımına göre etnometodolojinin ödevi şöyle 

özetlenebilir: 

 

geleneksel sosyolojinin, toplumsal düzenin sokaktan insanların görüşleri ve 

açıklamalarının ötesinde ve üzerinde kendine ait bağımsız bir gerçekliğe sahip olduğu 

ve sosyologların hayata ilişkin yorumlarının toplumun sıradan üyelerinkinden daha 

doğru ve bilimsel olduğu kabullerini çürütmeye çalışır. Sıradan insanlar sadece 

toplumun talimatlarına uygun ‘kültürel aptallar’ olmayıp, kendi yorumları, eylemleri ve 

açıklamalarıyla gerçekte onu “yaratır”lar. Bu yüzden, Garfinkel’e göre, sosyologların 

toplumu anlama metotları özünde sıradan insanlarınkinden farklı (ve kesinlikle üstün) 

değildir. Bu yüzden, sokaktaki insan bir anlamda sosyologdur. Böylece sosyologun rolü 

sadece insanların içinde yaşadıkları “dünya”yı her gün nasıl yarattıkları ve yeniden-

yarattıklarını betimlemek ve açıklamaktır. …Gündelik hayat gerçekliği ve doğruluğu 

sorgulamayan ortak bir kabuller ve anlayışlar ağı üzerine kurulur. Bu kabulleri açığa 

çıkarmanın tek yolu, Garfinkel’e göre, bir sosyolojik yöntem olarak provakasyona 

başvurmak, gündelik hayatın normlarını metotlu ve bilinçli olarak bozacak ihlâl 

deneyleri yapmaktır. Yani, normal dışı davranmak ve gündelik hayatın temel 

‘sorgulanmayan’ kabullerini anında gerçek halleriyle yüzeye çıkarmaktır, çünkü onlar 

kendilerini meydan okunduğu zamanlarda açığa vururlar – örneğin, kişinin cenaze 



28 
 

töreninde kahkahalar atması ve bir ‘parti’nin propagandasını yapması, kart oyunlarında 

hile yapmak, öğrencilerin otobüsteki hamile bir kadını oturduğu yerden kalkmaya 

zorlamaları [gibi] (Slattery, 2007: 225-7). 

Buradan hareketle Garfinkel, “kamusal tarzda” yorumlanmış dilsel formlar olarak, “eylem” 

pratiklerini incelemeye odaklanır (Giddens, 2003: 54-5). Garfinkel, “dilsel bir iletişim 

birimi –genellikle varsayılanın aksine—sembol, sözcük veya cümle topluluğu değil, tam 

tersine konuşma yapılırken sembol, sözcük veya cümlenin üretilmesidir yahut 

oluşturulmasıdır” (Giddens, 2003: 57) düşüncesiyle, etnometodolojiyi “konuşma analizi” 

araştırmalarına yoğunlaştırır. Garfinkel, Sacks, Schegloff ve başka etnometodologlar 

tarafından yapılan karşılıklı konuşma analizi çalışmalarıyla, sözler “aracılığıyla aktarılan 

anlamlar, bizzat konuşma esnasında, bu ‘konuşma’nın bizzat yapıldığı yerde oluşturulur; 

konuşmanın unsurları, konuşmanın bizzat kendisinin ve dolayısıyla onu oluşturan sözlerin 

anlamının yorumlandığı veya tanımlandığı kısımlardır” görüşünü temellendirmeye çalışır 

(Giddens, 2003: 58). Bu bakımdan, etnometodoloji kuramında karşılıklı konuşma analizi 

kişilerarası iletişimin “öznelerarası” temellerine ışık tutar.  

 

Tüm bu toplumsal fenomenlerin belirlenmesi, “kişilerarası iletişim” kavramının 

öznelerarası temellerinin “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla açığa çıkarılması bakımından 

önemlidir. Bu bakımdan, öncelikle “yorumlayıcı anlama” yaklaşımı ile “özneler” arasında 

insan bilimleri (dolayısıyla sosyal bilimler) açısından nasıl bir kurulduğunu incelemek 

gerekir. Bunun için “yorumlayıcı anlama” yaklaşımının oluşmasında önemli bir katkısı 

olan hermeneutik geleneğin kavramsal çerçevesine başvurmak gerekir. 

   

2.2. Doğa Bilimleri ve İnsan Bilimleri Ayrımı 

Hermeneutik gelenek açısından çok önemli bir adım Dilthey’ın doğa bilimleri ile tin 

bilimleri arasında yaptığı ayrımdır. Bu ayrım, hermeneutik geleneğinin “anlama” 

kavramanını etkilemiş olmakla birlikte, hermeneutik bilimlerdeki araştırmanın “özne-

nesne birliği” fikrine dayanır. Bu birlik ise, Dilthey’ın tin bilimlerindeki “tarihsellik” 

düşüncesinin özünü oluşturan “toplumsallık” kavramıdır. Bu açıdan onun bilimler ayrımı, 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımı için önemli olduğu kadar, bu yaklaşımın “toplumsallık” 

perspektifini oluşturan “öznelerarasılık” kavramı için de önemlidir. Bu bakımdan, onun 

doğa bilimleri ve insan (tin) bilimleri arasında yaptığı ayrımı incelemek yararlı olacaktır. 



29 

 
 

İnsan bilimlerinin metodolojik paradigmasının oluşturulması için en önemli adımı, 

hermeneutik geleneğin temsilcilerinden Dilthey, doğa bilimleri ile tin bilimleri arasında 

ayrım yaparak atar. Bu ayrım, hermeneutik geleneğin “anlama” kavramını etkilemiş 

olmakla birlikte, “özne-nesne özdeşliği” fikrini insan bilimlerinin perspektifine kazandırır. 

Bu özdeşlik ya da birlik,  Dilthey’ın tin bilimlerindeki “tarihsellik” düşüncesinin özünü 

oluşturan “toplumsallık” kavramı olarak görülebilir. Bu açıdan onun bilimler ayrımı, 

“yorumlayıcı sosyoloji” kuramlarının “yorumlayıcı anlama” yaklaşımı için önemli olduğu 

kadar, bu yaklaşımın “toplumsallık” perspektifini oluşturan “öznelerarasılık” kavramının 

da sosyal bilimlere kazandırılması açından da önemlidir.  

Dilthey’a göre, başlangıçta tamamlanmış ya da olmuş-bitmiş, türdeş nesneler ve süreçler 

arasındaki nedensellik ilişkilerine bir açıklama getirmek amacında olan doğa bilimlerinden 

farklı olarak tin bilimleri, bireysel farklılıklara sahip insanların yaşamlarındaki 

nesnelleştirmelerin (yani ifadelerin) kendi tarihselliklerinde anlaşılmasına odaklanır. Bu 

iki bilimi ayıran en önemli nokta ise, tin bilimlerinin “tinsel” nesnelerinin, doğa 

bilimlerinin “fiziksel” nesneleri gibi türdeş olmamasıdır; tin bilimlerinin nesneleri 

“bireyselliğin bilgisi” ile oluştukları için, “içsel” bir niteliğe sahiptirler. Bu “içsel” nitelik, 

“tinsel” nesneler olan insanların bir özelliğidir. Bunlar da, ancak yaşam içindeki 

ifadelerinin anlaşılması bakımından bir bilim konusu olabilirler. İnsanların “içsel” 

yapılarını kavrayacak olan bir tin biliminin yöntemi olan “anlama”, temel olarak, 

insanların birbirlerini “anlamak” için “yaşam” içinde kullandıkları bir yöntem olan 

“transpoziyon” ile kendi içsel yapılarındaki deneyimlere dönerek elde ettikleri bilgileri, 

başkalarının içsel (tinel) yaşamını kavramak için kullanır. Yani, kişi, başkalarını, kendi 

deneyim bilgilerini onlara yansıtarak onları anlar. Dilthey bu noktada önemli bir tespit 

yapar: doğa bilimleri araştırmacıları “nesnellik” adına, kendi duygularını ve arzularını 

araştırma sürecinde dışarıda bırakırken, tin bilimlerinde bu duygular ve arzular başkalarını 

“anlamak” için önemli bir rol oynar (Özlem, 1998a: 94-6). 

İşte Dithey, iki bilim arasındaki ayrımı, bir hermeneutik yöntem olan “anlama” temelinde 

yapar. Onun bu çığır açıcı fikri, geleneksel felsefenin “özne-nesne” ayrılığına dayalı 

epistemolojik perspektifinden ilham alan empirisist (deneyci) doğa bilimlerinden farklı 

olarak, insanın bir “deneyim” ile nesnelleşen bilgisine yönelmeye vurgu yapar. Bu 

vurguyla,  Dilthey, “özne-nesne” ayrılığı yerine “özne-nesne” birliğini getirerek, 



30 
 

epistemolojik olarak önemli bir katkı sunar. Dilthey’ın bu fikri, pozitivist bilim 

paradigması olan olguculuğa karşı olan tarihselcilik tarafından savunulan ve Vico’nun, 

“tarihsel dünyayı tanıyan/anlayan ile onu yapanın özdeş oldukları” fikrine dayanır 

(Dellaloğlu, 1998: 59). 

Dilthey’ın kendi tin bilimleri felsefesinde,  “deneyim” vurgusuyla savunduğu “özne-

nesne” özdeşliği, sosyal bilimler, dahası, çalışmamızın perspektifini oluşturan yorumlayıcı 

sosyoloji kuramlarının temel temasının arka planını oluşturur. Bu bağlamda, Dilthey’ın 

“deneyim” kavramını kısaca incelemek gerekir.  

İnsanî tüm etkinlikler Dilthey’a göre, düşünme, hissetme ve arzulama ile oluşur. İnsanın bu 

doğal yönleri, onun yaşam içindeki nesnelleştirmelerinin, “bilgi”, “değer ve “eylem” 

olarak oluşmasını sağlar. İnsan bu üç edimi aynı anda yaparak, yaşantıyı oluşturur (Özlem, 

1998a: 100). Dilthey’a göre, insanın bu “yaşantı” içinde karşılaştığı her “tinsel nesne” ile 

olan ilişkisi bu üç edimin harmoni içinde birlikte olmasıyla oluşur. “Yaşam bu üç tarzdan 

biri olan düşünme tarzı altında, sadece bu tarz altında kavranamaz; öznenin nesnesiyle 

kurduğu bağ düşünme, hissetme ve arzulamanın bütünselliğinden çıkarılmış bir bağdır” 

(Özlem, 1998a: 101). İşte, öznenin nesnesiyle kurduğu bu bağ, “yaşantı” kavramı 

temelinde oluşur.  

Bu “yaşantı” kavramı, Dilthey’ın doğa bilimlerine karşı çıkışının merkezi olan “deneyim” 

fikrinin tam da kendisidir. Yani, ona göre, “yaşantı” veya “yaşam deneyimi” anlamlarına 

gelen Erlebniskavramı, insanın bu üç edimi tarafından oluşturulan bir “deneyim” demektir. 

Onun doğa bilimlerine karşı çıkışı da, sosyal bilimlerde pozitivist paradigmayı 

savunanlaradır. Çünkü onlar, doğa bilimlerinin epistemolojisinde “deneyim” kavramını, 

yalnızca duyum-tasarım olarak belirlenmiştir; bu da tin bilimleri için geçerli değildir  

(Özlem, 1998a: 101). Burada Dilthey’ın doğa bilimleri eleştirisinin temel hedefi, doğa 

bilimleri paradigmasını benimseyen pozitivist sosyal bilimlerin perspektifidir. Bunun da en 

somut kişisi, pozitivist sosyal bilim kurma, dahası fizik bilimleri gibi bir “sosyoloji” bilimi 

kurma hedefindeki Comte’dur. Comte’la birlikte başlayan sosyal bilimlerin doğa 

bilimlerini model ve örnek almaları bilim kuramının tarihi bakımından önemlidir:  

19.yüzyılın sonlarına doğru tin bilimlerinin (Geisteswissenschaften) yerini…toplum 

bilimleri (Gessellschaftswissenschaften) almıştı. [T]oplum bilimleri…kendilerini 



31 

 
 

bağımsız bilimler olarak nasıl gördüklerini açıklamak için doğa bilimlerini model ve 

örnek almayı yeterli görüyorlardı. Onlar da tıpkı doğa bilimleri gibi, dayandıkları 

zeminin tartışılmaz geçerliliğini savunuyorlardı. …çünkü bu bilimlerin sergilediği 

başarılar apaçık ortadaydı ve elde edilen sonuçlar giderek artan bir biçimde ve gözle 

görünür bir halde yaşamın tüm alanlarına girmişti (Ströker, 2005: 9-10). 

 

Bu tarihsel koşullardaki Dilthey’ın Comte eleştirisini ve bu bağlamdaki tartışmalara temas 

ederek incelemek, Dilthey’ın “doğa dünyası” ve “insan dünyası” ayrımındaki metodolojik 

perspektifi anlamak bakımından önemlidir.    

Bilginin kaynağını duyu verilerinde bulan; deney, gözlem ve araştırmaya dayalı “empirik” 

(“deneyci”) doğa bilimi anlayışıyla bir tutulan “olguculuk” (Özlem, 2008: 15), doğa 

bilimlerindeki hızlı gelişmeden etkilenerek, 19. yüzyılın ikinci yarısından sonra, toplum 

için de “empirik” olarak “toplum bilim” (sosyoloji) kurma denemesine girişimini başlatır. 

Bu “toplum bilim”, nasıl mekanik (fizik) doğa bilimleri için bir temel oluşturuyorsa, aynı 

şekilde ekonomi, hukuk, siyasal bilimler vb. bilimler için temel bilim olacaktır. Comte’ un 

tüm çabası, böyle bir temel bilim kurmaktır.Comte’un bu “temel bilimi”, doğa bilimlerinin 

empirik yöntemleriyle yola çıkıp, öbür toplumsal disiplinler için de temeloluşturacak ve bu 

genel ve ansiklopedik bir niteliğe sahip olacaktır (Özlem, 2008: 35-7). Bu “olgucu” bilim 

görüşüne göre, insan bilgisinin kaynağı “veri”dir; veri ise, algılanabilir/gözlemlenebilir 

olan şey olan olgulardan elde edilir. Bu bilim görüşü, “tüm bilgilerin deneyden çıktığı, 

bilginin algı yoluyla verilmiş malzemenin (verinin) insan anlığı (zihni) tarafından 

işlenmesi sonucu oluştuğu” (Özlem, 2008: 17) inancına dayanır. Comte’un başlattığı bu 

akım, “pozitivist” olarak nitelenen, toplumsal olguları doğa bilimsel olgular gibi görerek, 

doğa bilimlerinde kullanılan “nedensel açıklama” modelini tercih ederler. 

Bu pozitivist paradigmanın “nedensel açıklama” modeli, toplumu inceleyen bilimler için 

yetersiz olduğu yönündeki eleştiriler aynı yüzyıl içinde, Yeni-Kantçılar ve Alman Tarih 

Okulu temsilcileri tarafından ortaya konur. Bu eleştirmenler, “toplumsal gerçeklik alanının 

doğabilimsel yöntemlerle ele alınmasının sakıncalar doğuracağını belirterek, bu gerçeklik 

alanını doğa bilimsel yöntemlerden farklı yöntemlerle ele alınması gerektiğini ileri 

sürmüşlerdir” (Özlem, 2008: 15). Bu eleştirileri yapanlar “tarihselcilik” paradigmasıyla 

anılır. Bu paradigmaya göre “toplumsal” bilginin/bilimin, salt bilgi kuramsal bir boyutu 



32 
 

yoktur, o aynı zamanda tinsel-tarihsel-kültürel boyuta da sahiptir; bu boyut için toplum 

bilimlerinde bir “anlama” yöntemi gerekir. Buradan hareketle, “olgucu tutumun toplumu 

inceleyen bilimler arasında yetersiz kaldığı savı, daha 19. yüzyılın ortalarından beri işlenen 

bir savdır ve olguculuk-tarihselcilik tartışması da, büyük oranda bu sav dolayında 

yoğunlaşır” (Özlem, 2008: 15-16). 

Comte sosyolojisine eleştiriler yönelten tarihselcilik paradigmasını savunanlara göre,  

gerçeklik “doğal” ve “tinsel” olmak bakımından ikiye ayrılır (Özlem, 2008: 39). Bu 

paradigmanın en önemli temsilcisi, kendi “tin bilimleri” için doğa bilimlerinin yöntemi 

olan “açıklama” modelinden farklı bir yöntem arayan Dilthey, “doğa” ve “tinsel” gerçeklik 

ayrımından hareketle, bu gerçeklikleri araştıracak bilimler arasında da ayrım yapar:  

Bir doğa bilimi, doğal olguları inceler ve bu olgular, arasındaki ilişkileri azlık-çokluk 

(nicelik) yönünden açıklar (erklaeren), bu olgular arasındaki “değişmez” ilişkileri 

saptamaya çalışır ve saptadığı bu ilişkilere yasa adını verir. Doğa bilimlerinin 

yöntemleri açıklayıcıdır. Açıklama ise nedenselliği gerektirir. Nedensel ve nicel bir 

açıklama peşindeki doğa bilimleri için en uygun açıklama biçimi ise matematiksel 

açıklamadır (Özlem, 2008: 40). 

 

Dilthey’ın doğa bilimlerini bu “olgucu” paradigmasının karşısına koyduğu tin bilimlerinin 

yöntemi farklıdır: 

Dilthey’e göre, “tin bilimleri” ancak öznel (sübjektif) olarak anlama (verstehen) konusu 

olabilen değerleri, normları, ideleri ve bunların anlamlarını, kısacası tinsel gerçekliği 

ele almak durumundadırlar. Tinsel gerçekliği oluşturan ideler, normlar, değerler, her 

şeyden önce yaşanırlar (erleben). Bunlar tarihsel birikim olarak, “insan yaşamı”nı 

yönlendiren, hattâ biçimleyen şeylerdir. Bu yüzden de, bunlar bir algılamanın değil, 

yaşantılaradayalı bir anlamanın konusu olabilirler (Özlem, 2008: 40). 

Görüldüğü gibi, Dilthey, Comte’un belirttiği anlamda, toplumsal olguların, doğa olguları 

gibi incelenemeyeceğini, doğal olgular gibi açıklanamayacağını; çünkü bunların insanın 

yaşantısı ile üretilen ve bu sebeple değişen olgular olduğunu, yani doğa bilimlerinin 

olguları gibi sabit olmadığını savunmuştur. Bu nedenle de, toplumsal olgular üzerine 

nedensel açıklama yapılamayacağını, bunun yerine insanların yaşantıları temeline yönelen 

“anlama” yönteminin benimsenmesi gerektiğini ileri sürer. 

Dilthey’ın “yaşam/yaşantı” kavramı, çalışmamızın kuramsal yöntemi olan “yorumlama” 

modeli için merkezi bir kavramdır. Çünkü yorumlayıcı sosyoloji kuramları, “gündelik 



33 

 
 

yaşam” üzerinde odaklanırlar. Bu nedenle, Dilthey bu konuda yol göstericidir. Onun doğa 

ve tin bilimleri arasındaki yaptığı ayrımda, “yaşama” ve “anlama” terimlerine verdiği bu 

role göre, onun tin bilimlerinin inceleme nesnesi olan “yaşam” alanı ancak “anlama” 

yöntemi ile araştırılabilir. Çünkü onun “yaşam” terimi ile kastettiği, tinsel (toplumsal) 

fenomenler alanı, bizzat “kişilerarası iletişim” edimini mümkün kılan bir zemine gönderme 

yapar: Dilthey’ın “yaşam” terimi, (“doğal yaşam (natürliches Leben)” değil, doğal 

yaşamdan türeyen ama ondan farklılaşan,) “tinsel yaşam” terimidir. Bu “tinsel yaşam 

(geistiges Leben)”, “öznelerarasılık”zemininde gerçekleşen tarihtir (Özlem, 2008: 41). Bu 

da, “anlama” modelini ortaya koyar: 

Tarih ise, doğa bilimlerinin empirik yöntemleriyle bir gözlem konusu, bir açıklama 

nesnesi haline getirilemez; onu anlamak gerekir. Bu bakımdan Dilthey, bir bilim olarak 

“sosyoloji” ye karşı değilse de, Comte’un “sosyoloji”sine karşı olduğu belirtir. Doğa 

bilimsel yöntemlerle tinsel gerçekliğe yönelmek yanlıştır. Doğa bilimleri olgu üzerinde 

kurulur, tin bilimlerinin yönlendiği şey ise anlamdır (Özlem, 2008: 41). 

Dilthey’ın kendi tin bilimlerinin amacı olarak önerdiği “anlama” modelini seçmesi, insanın 

toplum içindeki tüm etkinliklerinin  “değerler” içerdiğini ve bunların bir tarihsellik içinde 

oluştuğunu, dolayısıyla empirik bir olgu olmayan bunlar hesaba katılmadan, insan 

eylemlerinin anlaşılmayacağı gibi toplum da anlaşılamaz düşüncesinde temellenir (Özlem, 

2008: 41). 

Özetlenirse, “anlama”, “tinin kendi nesneleştirmeleri üstüne bükülme tarzı içinde, zaten tin 

tarafından sürekli icra edilen bir harekettir. Dolayısıyla bilen özne (anlayan), aynı 

zamanda, kültürel dünyayı oluşturan/yaratan bir sürecin parçasıdır. Yani özne tinsel 

nesneleşmeleri anladığı kadar, bunların yaratılmasına ön-bilimsel olarak katılır” 

(Dellaloğlu, 1998: 59). 

 

Dilthey böylece, “deneyim” fikrini, tin bilimleri için merkezi kabul ederek, “özne-nesne” 

ayrılığını ortadan kaldırmış, bunun yerine “özne-nesne” birliğini ortaya koymuştur. 

Dilthey’ın ifadesiyle, “tarihsel bilgiyi mümkün kılan, tarihte özne ve nesnenin 

özdeşliğidir” (akt. Habermas, 2003: 178). Aslında onun terminolojisine gidersek, bu 

“özdeşlik” terimi “ben-özdeşliği” terimi ile ifade edilir. Bu ise, işte onun “toplumsallık” 

fikrinin özünü oluşturur. Bunu Dilthey’ın kendi cümleleriyle şöyle açığa kavuşturabilir: 



34 
 

Tin bilimlerinde bilginin gerçek ilkesi adım adım deneyimden çıkarılır. Anlama ‘Ben’ 

in ‘Sen’de yeniden keşfidir: …benim tinimin seninkiyle özdeşliği bir toplumdaki her 

öznede, her kültür sisteminde ve sonuç olarak ‘tin’in ve dünya tarihinin totalitesinde, tin 

bilimlerinde meydana getirilen farkı etkilerin ortaklığını mümkün kılar.  Bilen özne 

burada nesnesiyle birlikte bilen bir öznedir ve bu nesne nesneleşmelerin bütün 

düzeylerinde aynıdır (akt. Özlem, 1998a: 71). 

“Ben-özdeşliği” fikri, Dilthey’ın meşhur deyişiyle, anlama, “Ben’in Sen’de keşfidir: zihnin 

Ben ve Sen’deki, bir cemaatin her öznesindeki, bir kültürün her sistemindeki ve nihayet, 

zihin ve evrensel tarihin totalitesi içindeki bu özdeşleşmesi, insan incelemelerindeki farklı 

süreçler arasında başarılı işbirliğini mümkün kılar” (Dilthey’dan akt. Ormitson ve Schrift, 

2002: 21). Dilthey’ın “bilen öznenin nesnesiyle birlikte oluşu” fikri onun “öznelerarasılık” 

kavramını oluşturur. Bu da Dilthey’ın “toplumsallık” fikrinin özünü oluşturan “yaşama-

ifade-anlama” ilişkisinde temellenir. Bu ilişki, bu çalışmanın “yorumlayıcı sosyoloji” 

perspektifi için merkezi olan, “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla “öznelerarasılık” 

kavramı arasındaki ilişki bakımından önemlidir.  

2.3. Hermeneutikte “Yorumlayıcı Anlama”, İletişim” ve “Öznelerarasılık” 

2.3.1. Dilthey: yaşama-ifade-anlama ilişkisi ve öznelerarsılık  

Dilthey’ın, açıklamaya dayalı doğa bilimlerinden farklı olarak anlamaya dayalı tin bilimi 

görüşünü savunduğu felsefesinde, “anlama”, “yaşama” ve “ifade” kavramları arasında 

kurduğu ilişkiyle hermeneutik geleneğin yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının perspektifine 

önemli katkılar yapmasını sağlar. 

Dilthey’ın tin bilimleri felsefesinin merkezî kavramı olan “yaşama” (Misch, 2003: 35), 

onun tin bilimlerindeki “nesnel tin” teorisini temellendirdiği, “ifade” ve “anlama” 

kavramları ile ilişkisinde, “doğa bilimleri” epistemolojisinin özne-nesne ayrılığı 

paradigmasını yıkmaya çalıştığı, bunun yerine “özne-özne” paradigmasını koyarak, sadece 

karşısındaki nesneyi “bilen” özne yerine, “anlayan” özneperspektifini geliştirmeye çalıştığı 

ana temayı oluşturur. Dilthey’ın yaşama-anlama-ifade arasında kurduğu ilişki, hermeneutik 

gelenekteki “öznelerarasılık” düşüncesine ve dolayısıyla sosyal bilimlerin yorumlayıcı 

geleneği için “öznelerarasılık” kavramı bakımından ilham verici olmuştur. Bu bakımdan,  

Dilthey’ın yaşama-anlama-ifade arasında kurduğu ilişkiyi incelemek de, “yorumlayıcı 

sosyoloji” kuramlarının perspektifindeki “öznelerarasılık” kavramına yapılacak vurgu 



35 

 
 

açısından yol gösterici olacaktır. Bu da, “yorumlayıcı anlama” yaklaşımının, 

“öznelerarası” temelleri bakımından “kişilerarası iletişim” kavramıyla ilişkisinin kurulması 

için ipucu verecektir. 

Dilthey’a göre, “anlama” fenomeni, “yaşama” kavramı ile bağlantısında, “pratik 

yaşamanın ilgileri/çıkarları/beklentileri içinde ortaya çıkar” ve bu nedenle “kişiler 

birbirlerini anlamak zorundadırlar.” Yani, yaşama içinde, “biri diğerinin ne istediğini 

bilmelidir”, ki bu, ona göre, anlamanın oluşması için gereklidir; örneğin, mimikler 

böyledir, onlar hiçbir dolayıma ihtiyaç duymadan anlaşılır. Dilthey’a göre, “elamanter 

anlama”8 bu zorunluluk temelinde oluşur. Yani, “anlama”, bir yaşam pratiğinin doğasına 

uygun bir yapıdadır; o, “yaşam” temeli içinde gerçekleşir. Bu nedenle Dilthey, “anlama” 

kavramını “nesnel tin” teorisi içine yerleştirir. O, “nesnel tin” alanını,  hepimizin “içine 

batmış olduğu” ve içinde her insanın birbirini anladığı bir “ortaklaşalıklar ortamı” olarak 

tanımlar.  Bu “ortam” ya da “ortak zemin”, onun tin bilimlerinin problematiğini oluşturan 

anlamanın yöneldiği tekil nesnelerinin (yani insanların ve insan ürünlerinin) bulunduğu, 

tekil yaşama dışlaştırmalarının/nesnelleştirmelerinin vuku bulduğu ortak zemindir 

(Bollnow, 2003: 98). Anlamanın yöneldiği bu “ortak zemin” ise “ifade” ile oluşur. Yani 

Diltey’da, “anlama”, bir “ifade”ye yönelik anlamadır. İnsan, yaşama içindeki tüm ürünleri 

(Dilthey’ın deyimiyle “dışlaştırmaları”) ifade ile oluşur. Bu da, “anlama” konusu olan 

“ifade”lerin “yaşama” içinde açığa çıkması demektir; yaşama içindeki diğer insanlar da bu 

ifadeleri anlar. Bu nedenle, “ortak zemin” içinde yaşayan tekil insanların (kişilerin) 

ifadeleri zorunlu olarak bir  “anlama” konusu olur. 

Dilthey burada Heidegger ve Gadamer gibi diğer hermeneutik temsilcilerini de etkileyen 

önemli bir adım atar: insanın deneyimlerini başkalarının “anlama” faaliyetinin nesnesi 

haline getirmek demek olan ifade,  “kendini tanıma” için de kurucu bir unsurdur: “eğer 

deneyimin bir ifade yolu bulma eğilimi olmasaydı, kendini-tanıma engellenmiş olacaktı. 

Düşündüğüm ve hissettiğim şeyleri bilmem için önce ne söylediğimi ve yaptığımı bilmem 

gerekiyor. Duygu ve düşüncelerim yaptığım ve söylediğim şeylerle kendini açığa vurur” 

                                                           
8 Dilthey, “anlama” kavramını elemanter ve yüksek anlama olarak ikiye ayırır: “elemanter anlamada tekil bir 

ifade ile bu ifadenin anlamı arasındaki bağlamı anlamak söz konusu iken, yüksek anlamada bu gibi tekil 

ifadelerin oluşturduğu daha büyük bir bağlamı anlamak söz konusudur” (Bollnow, 2003: 95). Bollnow’un 

“elemanter anlama” terimini bundan sonra “anlama” olarak anılacak. 

 



36 
 

şeklinde düşünen Dilthey’a göre, kendi düşüncemiz hakkındaki bilgimiz (ya da 

farkındalığımız) dahi düşüncelerimizin ifade (Ausdruck, Expression) edilmesine bağlıdır. 

Bu “anlama” ile “ifade” arasındaki yakın bağ, tinsel yaşamın temel özelliği olarak, bir 

şeyin kendisini ifade etme ya da “nesnelleştirme” yolunu bulmasını sağlar. İnsan 

düşüncesindekileri ifade etmediği sürece, ya da bunları sözcüklere/sembollere dökmediği 

sürece ne düşündüğünü bilemez ve dolayısıyla kendi düşüncelerinin ve duygularının 

farkında olamaz (Özlem, 1998: 76-7). Böylece, kişi ifade ile kendi deneyimlerini 

nesnelleştirmiş, yani “anlama” faaliyetinin konusu yapılmış olur. 

Ancak, Dilthey için, insanın yaşam içinde meydana getirdiği ifadeler salt öznel bir içkinlik 

içinde değildi; o, aynı zamanda, başkalarının ifadelerini de anlaşımasına açılan imkâna 

dikkat çeker. Böylece, insanın “ifade” yetisi, “diğer düşünceleri bilmemizin de aracıdır. 

Kendi kendimizi anlamada içebakış (Introspektion) kullanabiliriz. Ancak başkalarının 

düşüncelerinin anlaşılabilmesi için, bu düşüncelerin fiziksel ifade yolları bulmaları gerekir. 

Algılayabildiğim bazı fiziksel ifadeler tarafından ortaya konmadığı sürece, bir başkasının 

tinsel yaşamını kendim için anlaşılabilir kılamam” (Özlem, 1998: 77). Görüldüğü gibi, 

Dilthey için “ifade”, hem insanın kendi öznel deneyimini bilmesi9 için hem de diğer 

öznelerin deneyimlerini de bilmesi, dahası anlaması için bir imkândır. Bu bilme/anlama, 

kişinin kendinin deneyimlerine dayalı ifadelerinden hareketle, başkalarının ifadelerini 

zihninde canlandırmasına dayanır. Bunu Özlem şöyle izah eder: 

Başkasının iç dünyasındaki bir şey ifade yoluyla dışa vurulur, dışsallaştırılır 

(Ausserung). Dilthey’ın işaret ettiği gibi, böyle bir durumda benim içimde ne oluyorsa, 

anladığım diğer insanda da aynı şekilde oluyor. Bu kişide yaşanmış bir deneyim ifade 

yoluyla dışsallaşır. …Diğer kişinin ifadesinin rehberliğinde, söz konusu deneyimi ben 

kendi bilincim içinde yeniden yaşarım (Nacherleben). Başkalarını anlayabilme imkânım 

onların ortaya koydukları ifadeleri kendimde hissedip (Nachfühlung) bilincimde 

yeniden yaşamakta geçer. Bir başkasının ifadelerinden hareketle onun yaşantı 

deneyimini bilincimde yeniden yaşamam, anlamanın özünü oluşturur (1998: 77). 

Bu ise Dilthey’ın cümlesiyle: “Yeniden üretmek, yeniden yaşamaktır” (akt. Özlem, 1998: 

77). Dilthey, bu “yeniden yaşama”  kavramını şöyle betimler: “Başka insanların 

anlaşılması onların içinde bulundukları tinsel, tarihsel durumun benim tarafımdan ‘yeniden 

                                                           
9 Bu nokta çok önemlidir, Mead de, insanın kendi davranışlarının farkındalığını, yani bilinçli davranış 

yetisini zihnin bir yeteneği olarak ele alır; bu da, insanın, karşıdaki bireylerin davranışlarına göre kendi 

davranışını kontrol etmesini, yani etkileşim içindeki insanların davranışlarını “yorumlayarak” kontrol 

etmesini sağlar. Bu sembolik etkileşim için çok önemli merkezi bir temayı oluşturur. 



37 

 
 

kendimde hissedilmesi’ ne, ‘yeniden yaşanma’sına bağlıdır. Yeniden yaşama, başkalarının 

anlaşılmasını olanaklı kılan süreçtir.” Dilthey buna, “kendimin transpozisyonu” der. Bu, 

diğer bir kişiyi, temelde benimle aynı olan bir içsel yaşantıya sahip biri gibi algılamam 

anlamına gelir. Dolayısıyla bu, “anlama benim sen’de yeniden keşfimdir” demektir (akt. 

Özlem, 1998: 78). 

Böyle bir “anlama” biçimi de, “tüm bildirişimin ve insanlararası deneyim paylaşımın 

temelini oluşturur” (Özlem, 1998: 77). İşte bu nokta, “anlama” yetisinin, insanın 

başkalarıyla iletişimlerini oluşturan “ifade” edimine dayanmasıyla, Dilthey, iletişimin, 

daha doğrusu kişilerarası iletişimin temellerine gönderme yapmış oluyor. Bu temel ise, tam 

da “öznelerarasılık” kavramı olarak belirlediğimiz tema hakkında bir ipucu veriyor. Tabii 

ki, bu tema, bu çalışma için “anlama”nın “toplumsallık” bağlamında nasıl oluştuğu ya da 

“anlama”yı “toplumsal” yapanın ne olduğu sorusu bakımından önemlidir.  

Bu soruya verilecek cevap bağlamında, Dilthey’ın “anlama” kavramını, “özne-özne” 

bağlamında “karşılıklılığa” dayalı epistemolojik bir belirleme olarak alması önem 

kazanıyor. Tek tek öznelerin yaşama-ifadeleri (yaşam dışlaştırmaları) ile oluşan “nesnel 

tin” ortamını oluşturan bu “bilgisellik” bizim için “toplumsal” ile “anlama” arasında bir 

ilişki kurulmasını sağlayacaktır.  

Dilthey’ın “anlama” fenomenin, onun “nesnel tin” kavramı bağlamında “toplumsal” bir 

temelde gerçekleştiğini, kendi ifadesine başvurularak görülebilir: “Ben nesnel tin’den, 

içinde bireyler arasında oluşan birlikteliğin kendini duyusal dünyada nesnelleştirdiği 

değişik formları anlıyorum. …O aynı zamanda diğer bireylerin ve onların 

dışlaştırmalarının anlaşılacağı ortamdır da. Çünkü içinde tinin nesneleştiği her şey, bir ben-

sen birlikteliğini kendine taşır” (akt. Bollnow, 2003: 98-9). Görüldüğü gibi, “anlama”, 

Dilthey’a göre, bu “ortak zemin” içerisinde, yani “nesnel tin” ortamındaki “birliktelik” 

içinde gerçekleşir. İşte, “nesnel tin”i oluşturan yaşama-ifadelerinin sağladığı bu 

“birliktelik” kavramı, “anlama” fenomenini “toplumsal” bağlamda “öznelerarasılık” 

temele yerleştiriyor. Yine Dilthey’ın kendi ifadesiyle bunu daha da açabilir:  

Her tekil dışlaştırma bu nesnel tin içinde bir birlikteliği temsil eder. Her söz, her tümce, 

her jest veya her nezaket deyimi, her sanat eseri ve tarihsel eylem, her birinde dışa 

vurulanda bir ben-sen birlikteliği bulunduğundan, yani anlayacak olana bir birliktelik ile 



38 
 

bağlı bulunduklarından ötürü anlaşılabilirler. Birey daima bir birliktelik sferi içinde 

yaşar, düşünür ve eyler. Ve ancak böyle bir sferde yaşadığı için anlar. Anlaşılmış olan 

her şey, böyle bir birliktelikten çıkan bir aşinalığın, bir tanışıklığın damgasını taşır. Biz 

bu birliktelik içinde tutukluyuzdur; ancak onun içinde kendi evimizdeyizdir. Bu 

birlikteliği kendimiz dokumuşuzdur ve bu yüzden onunla ilgili her şeyin imlem ve 

anlamını anlarız (akt. Bollnow, 2003: 99). 

Dilthey, “Birey daima bir birliktelik sferi içinde yaşar, düşünür ve eyler. Ve ancak böyle 

bir sferde yaşadığı için anlar” düşüncesiyle, “anlama” ediminin, bir “ortaklaşalıklar 

ortamı” olan “nesnel tin” içindeki ifadelere yönelik olarak öznelerarası temelde 

gerçekleştiğine işaret etmiş olur. Bu “öznelerarasılı” temel, Dilthey açısından şöyle açığa 

kavuşturulabilir: “nesnel tin” kavramı, iki kişi arasındaki anlama sürecinde artık onların 

birlikte yer aldıkları ortamın önceliğine vurgu yapar. Artık bireyler ancak bu ortam içinde 

birbiriyle karşılaşabilirler (Bollnow, 2003: 100). Bu durumda, anlamanın kaynağı “nesnel 

tin” ortamında olduğu gibi, yine onun “içinde” gerçekleşir. Yani, bu ortam içinde 

“karşılaşılan” her şey yine bu ortamdan hareketle anlaşılabilir. Buradaki ipucu, Dilthey’ın 

“anlama” fenomenini, yorumlayıcı sosyoloji kuramları için önemini bir kez daha ortaya 

koyar: bu çalışmada ileri sürüldüğü şekliyle “anlama”10 toplumsal bir fenomendir; 

toplumsallık içinde oluşur ve yine toplumsallık içinde yaşayanların anlamalarını belirler. 

Zaten Bollnow’ a (2003: 101) göre de, Dilthey anlamanın kaynağına toplumu koymuştur: 

“Birey, kendinin ayrımına bile ancak bu ortam içinde varabilir. O yalnızca anlamanın 

gerçekleşme ortamı olarak kalmaz, hatta bizzat yaşamanın kökensel ortamı, bizzat yaşama 

olur. Ve yaşama, genelinde bu ortaklaşalık ortamında gerçekleştiği içindir ki, anlama diye 

bir şey vardır.” Bu nedenle de, “anlama”, tekil insandan değil,  ortaklaşalığı içindeki insan 

yaşamından hareket eder. İşte burada, “kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” temeli 

perspektifinin kökleri ortaya çıkar.  

Habermas’a göre, Dilthey “ortaklaşalık” kavramını özel bir anlamda ele alır: Ortaklaşalık, 

birbirleriyle aynı dil içinde iletişim kuran bir özneler grubu için aynı simgelerin 

öznelerarası bağlayıcılığını ifade eder (Habermas, 2003: 160). Bu da Dilthey için, 

“Karşılıklı anlamayı, yani anlaşmayı, bize, bireyler arasında oluşan ortaklaşalık garanti 

eder. …Bu ortaklaşalık, akıl, duygusal yaşam sempatisi, gereklilik bilinci (haklar ve 

ödevler) arasındaki karşılıklı bağıntı içinde kendini gösterir” (akt. Habermas, 2003: 162).  

                                                           
10 Dolayısıyla “anlam” da toplumsal bir fenomendir. Sembolik etkileşimcilerin kuramının en önemli kavramı 

“anlamlı semboller” bu açıdan örnek verilebilir. 



39 

 
 

Dil zemininde yapılanan bu ortaklaşalığın özelliği, bireyleşmiş tekillerin onun içinde 

iletişim kurmalarıdır. Bireyleşmiş tekiller bu öznelerarasılık zemininde oluşan genellik 

içinde birbirleriyle özdeşleşmek ve türdeş özneler olarak birbirlerini karşılıklı tanımak 

suretiyle anlaşırlar. Yaşam tarihi, bir bireyin birikimsel deneyimlerinin zamansal bir 

bağlam olarak, sadece dikey olarak oluşturmaz, her an çeşitli öznelerin ortak 

iletişiminin öznelerarası zemininde yatay olarak da kurulur (Habermas, 2003: 162-3). 

Habermas’ın ortaya koyduğu bu yorum, Dilthey’ın, “kişilerarası iletişim” edimini mümkün 

kılan diğer önemli bir fenomen olarak belirlenen “benlik” kavramının da “öznelerarası” 

temeline oturduğunu belirgin bir şekilde ortaya koyar. Bu biraz daha açılırsa,  “benlik” 

kavramı açısından “öznelerarası” temel için önemli bir ipucu sağlayan tema, Dilthey’ın 

(sonradan Heidegger’in “anlama” kavramını ontolojik bir zeminde tanımlamasına ilham 

verecek olan), Habermas’ın kullanımıyla “ben-özdeşliği” kavramıdır. Ki bu, dilin 

öznelerarasılığı temelinde gerçekleşen bir “benlik” oluşumudur; bu da bir “kişilerarası 

iletişim” edimini mümkün kılan toplumsal bir fenomendir. Bunun, sonraki bölümlerde, 

yorumlayıcı sosyoloji kuramı olan sembolik etkileşimciler için benzer şekilde ortaya 

konulduğunu görülecektir. Şimdi, Dilthey’ın düşüncesini ifade etmek için Habermas’ın 

kullandığı “ben-özdeşliği” kavramı “etkileşim” kavramıyla olan ilişkisi bağlamında 

“kişilerarası iletişim” ediminin temelleri bakımından önemlidir. 

Dilthey’ın “anlama” kavramının, öznelerin yaşam içindeki her türlü etkinliğinin ifade 

olarak açığa çıkması, hem kendilerinin yaptıklarını hem de diğerlerinin yaptıklarını 

anlamaları için ifadenin zorunlu olduğu düşüncesine bağlı olması, öznelerin kendilerini 

birbirlerinin “içlerinde yaşayarak” karşılarına almasını sağlar. “Kendimi bile, ancak, 

diğerini anladığım tarzda, yani o diğerini onun nesnelleştirmeleri içinde nasıl anlıyorsam”, 

bu ancak, “ifade” temelinde gerçekleşir; bu da, demektir ki, özne (ben) bir ortaklaşalık 

sferinde anlar. Bu Habermas’a göre, bireyin (kişinin) ve diğer bireylerin (kişilerin) yaşam 

dışlaştırmaları (yaşantı-ifadeleri), birbirlerini (bizi) “öznelerarası” bir temele bağlayan 

ortam olan dilile mümkündür. Bu açıdan, bireylerin yaşamı (yaşam tarihi), 

“öznelerarasılık” temelinde gerçekleşen “yaşam” süreçleri olarak kavranılmış olur 

(Habermas, 2003: 161). Bu yaşam süreçlerinin kavranmasının öznelerarası temelini 

oluşturan “dil” ise, “anlama” ediminin yöneldiği “ifade” ve “yaşam” içinde oluşan anlamın 

da öznelerarasılı bir zeminde oluşan bir fenomen olmasını gerektirecektir. Bu nokta biraz 

açılırsa, hermeneutik gelenek açısından önemli olan “yorumlama” kavramı belirlenmiş 

olacak. 



40 
 

Dilthey’a göre, “yaşama”, bir bireyin bilincinin “öznel” halde kişinin psişik yapısı içinde 

değil, tersine diğer öznelere açık, onların da bilincinde olduğu ifadelere yönelik niyetsel 

olarak içerilen bir “anlam” aracılığıyla anlaşılır (Dellaoğlu, 1998: 57). Yani, “anlam”, 

bireyin “niyetsel” olarak yöneldiği ifadeler içindedir. Dilthey’da “anlam” (Bedeutung), 

“anlama” (Verstehen) tarafından kavranmaya çalışılan “yaşantı” sürecinde oluşan 

ifadelerin içindedir (Özlem, 1998a: 80). Yani, bir “ifade” içindeki “anlam”, “ifade içinde 

açığa çıkan” ve “ifade anlaşıldığında” “anlaşılmış” olan şeydir (Dellaloğlu, 1998: 59). 

Dilthey, Verstehen olarak bilinen bu hermeneutik anlamayı “imlemin empatik olarak 

anlaşılması” olarak adlandırır.  Habermas’ın (2003: 159) “tekil yaşam bağları” dediği, bir 

“özne” için, kişilerin ya da nesnelerin ifade ettiği imlemdir. Verstehen’nin yöneldiği 

“anlam” yalnızca bir bağlam içinde oluşur. Bu “anlam bağlamı” bireylerin “ben-özdeşliği” 

tarafından oluşturulan “yaşam birliği” tarafından oluşur. Bir bağlamı olan “imlem” asla 

“kişiye özel şeyler değildirler; onlar mutlaka öznelerarası geçerliğe sahiptirler.” Bu da, bir 

“yaşantı-ifadesi” tarafından nesneleştirilen bir “anlam”, “özneler için geçerli olan bir dil 

sistemi içindeki yerine borçlu olduğu kadar, bir biyografik bağlam içinde aldığı yere de 

borçludur.” Bu nedenle, bir “yaşam deneyimi, diğer yaşama deneyimleriyle iletişim içinde 

kendini gösterir” (Habermas, 2003: 160). Bir “yaşam” içinde deneyimler ile oluşan bir 

iletişim imkânını garanti eden “anlam”, Dilthey’ın “eşduyum” olarak terimleştirdiği, 

“birbirleriyle aynı dil içinde iletişim kuram bir özneler grubu için aynı simgelerin 

öznelerarası bağlayıcılığını ifade eder” (Dellaloğlu, 1998: 60). 

Dilin öznelerarasılık zemininde oluşan bu “eşduyum”, kişilerin iletişim kurmalarını sağlar. 

Birer “özne” olarak bu kişiler, iletişim içinde karşılıklı olarak aralarına mesafe koyarak 

birbirlerini tanırlar; “ben-özdeşliği” kavramıyla ifade edilen, kendi yaşam-ifadeleri 

aracılığıyla birbirlerine karşı kendi Ben’lerini ortaya koyarlar (Dellaloğlu, 1998: 61). 

Böylece, belirli bir “anlam bağlamı” tarafından sağlanan dilsel simgelerin karşılıklı olarak 

paylaşıldığı öznelerarası geçerlilik, “eşduyum” içinde, bireylerin benliklerini karşılıklı 

olarak oluşturduğu ve karşılıklı iletişimi, dahası karşılıklı konuşmayı mümkün kılan temeli 

sağlar. “Bireyler arasındaki karşılıklı etkileşim ve birbirini anlama formu, simgelerin 

öznelerarası bağlayıcı kullanımı aracılığıyla, anlamaya/anlaşmaya aracılık eder ve bu 

simgeler en son başvuru yerine, yani günlük dile atıfta bulunurlar. Dil, öznelerarasılık 

zeminidir” (Habermas, 2003: 162).  



41 

 
 

Habermas’ın, Dilthey’ın düşüncesinde odaklandığı, “ben-özdeşliği” kavramı ile “günlük 

dil iletişimi” kavramlarını birbirlerini tamamlarlar. Yani, “ben”, kendisiyle ancak başkası 

olarak iletişim kurar. Bu kendilik/benlik bilincini oluşturan, başkasıyla “anlaşmanın” 

öznelerarası zeminidir. Bu nedenle, “kendimi bile başkasını anladığım tarzda anlarım” 

demek, “benim ve diğerinin yaşam dışlaştırmaları, bizi öznelerarası birbirimize bağlayan 

aynı ortam, yani dil içinde ifadesini bulur” demeye gelir.  Çünkü “dil”, eşduyumu mümkün 

kılan, “insanın içselliğinin kendi tam, yaratıcı ve nesnel olarak anlaşılabilir ifadesini 

bulduğu” biricik ortamdır (Dellaloğlu, 1998: 61)11. 

Dilthey’ göre anlama, “bir zihnin içinde ötekinin zihinsel nesnelleştirmelerinin farkına 

vardığı süreç” (Ormitson ve Schrift, 2002: 21) olduğu içindir ki, “anlama” için öznelerarası 

bir temel oluşturan “dil”, gerçekleşen  “kişilerarası iletişim” edimiyle oluşan  “ben-

özdeşliği”12 fenomeninin de “toplumsal” olduğunu ortaya koyar. Bu, yorumlayıcı sosyoloji 

kuramları için, özellikle “etkileşim” kavramıyla bağlantısında önemlidir.  

Dilthey, yaşam içindeki öznelerin tüm etkinlerinin diğer öznelere ifade ile açılması, 

“anlama” fenomenini öznelerarası bir temelde gerçekleşen “toplumsal” bir fenomen olarak 

görülmesine ilham verir. Dahası, “anlama” fenomeninin Dilthey’a göre, “Ben’in Sen’de 

yeninden keşfi” (akt. Özlem, 1998a: 71) olarak olarak veciz bir şekilde tarif edilmesi, 

yorumlayıcı sosyoloji perspektifi için önemli bir hareket noktasını oluşturmaktadır.  

2.3.2. Heidegger’de iletişim: konuşma-anlama ve öznelerarasılık  

Dilthey’ın “epistemolojik” perspektiften hareketle inşa ettiği “anlama” kavramını, 

hermeneutik geleneğin diğer önemli temsilcisi Heidegger, “dil” ve “yorumlama” 

kavramlarıyla ilişkisinde “ontolojik” temelde ele alır. O, insanın bir “varlık” olma hali 

olarak kabul ettiği “anlama” yetisini, “iletişim” kavramı bağlamında, insanın “dil” ve 

“yorumlama” yetisi olarak kabul eder. Bu da, insanın “konuşma” yetisiyle gerçekleşir. 

Böylece, insanlar “konuşma” ile birarada-varlık olabilirler. Bu da, “kişilerarası iletişim” 

ediminin “öznelerarası” bir temelidir. Bu bakımdan, Heidegger’in fenomenolojik 

                                                           
11 Dellaloğlu, Habermas’ın, “eşduyum” kavramını, Dilthey’ın düşüncesini yorumlarken, “öznelerarasılık” ve 

“iletişim” kavramlarıyla birlikte kullanması, onun “iletişimsel eylem kuramı” için önemli olduğunu ileri 

sürer.  
12  Bu terim çalışmanın genelinde “benlik” terimiyle karşılanmıştır. 



42 
 

hermeneutiğinin ele aldığı konuşma-anlama arasında kurduğu bağla iletişimi 

“öznelerarası” bir temelde ele alması,  yorumlayıcı sosyoloji kuramı olan fenomenolojik 

sosyoloji kuramının “kişilerarası iletişim” kavramı bağlamında, bu çalışmanın temel 

perspektifini oluşturan “anlama” ve “öznelerarasılık” kavramlarına katkı yapar. 

Öncelikle, Heidegger’in “anlama” ile “yorumlama” arasında kurduğu bağ, “dil” temelinde 

kurulan “iletişim” fenomeninin “öznelerarası” temelleri bakımından önemlidir. Dilthey’ın 

epistemolojik zeminde ele aldığı “anlama” kavramını, Heidegger ontolojik zemine çeker  

(Becermen, 2004: 49). Anlama, Heidegger için, “Dasein”13 ın varlığının temel tarzıdır 

(Heidegger, 2002a: 307). Bu anlamda, Heidegger’in hermeneutik analizi bir Varlık 

sorununa dönüşerek çok farklı bir temele kayar (Ormitson ve Schrift, 2002: 21).  Buradan 

hareketle, Heidegger’in, “anlam” ile “varlık” kavramlarını neredeyse eşitlediğini ya da 

birbirine denk tuttuğunu söylenebilir. Gadamer, Heidegger’in “Varolmak anlamak 

demektir” sözüne dikkat çeker: “anlama” bir salt “düşünme” faaliyeti değil, insanın kendi 

varoluşunun temel hareketliliğidir (Becermen, 2004: 50).  Ona göre, “anlaşılan şey anlam 

değil, varlıklar veya varlıktır.” Yani, “anlam”, bir varlığın anlaşılabilirliğini sağlayan, o 

şeyi “Varlık” olarak idame ettiren şeydir. Heidegger’in kendi ifadesiyle, “anladığımız 

açıklıkta dile getirilebilen şeye anlam deriz” (Heidegger, 2002a: 316). Bu durumda, 

“anlam” ile “varlık” arasında kurulan bu bağ, onun “anlama” ve “insan” (“Dasein”) 

arasında kurduğu bağın da kilit noktasını oluşturur.  İnsanın “varlık olma” potansiyeli 

Heidegger’e göre, varlıksal olarak “anlamada ikamet eder” (Heidegger, 2002a: 308). Bir 

başka şekilde söylenirse, “anlama” insanın “kendi varlık potansiyelidir” (Heidegger, 

2002a: 318). İnsanın varlık potansiyelini oluşturan anlama, bir “varlık” olabilmesi için, 

“yorumlama” faaliyetinin olması gerekir. Çünkü “anlama”, insanın “yorumlama” yetisiyle 

Varlık” olmasını sağlar. Ona göre, “anlama” ile “yorum” arasındaki ilişki şöyle kurulabilir: 

“Her yorum anlamada temellenir. Aslında yorumda ifade edilen ve genelde anlamada ifade 

edilebilir bir şey olarak önceden tasarlanan anlamdır” (Heidegger, 2002a). Bu şu demektir: 

anlama, “yorum imkânını”, anlaşılan şey içinde bulur. Bir “anlama” edimi, “yorumlanması 

gereken şeyi önceden zaten anlamıştır (Heidegger, 2002a: 319). Bunu Heidegger şöyle 

izah eder:  

                                                           
13 Heidegger'in ontolojisinindeki “Dasein”, dünyaya fırlatılmış varlık olarak "insan"a karşılık gelir  

(Becermen, 2004: 49).  

 



43 

 
 

Yorumda anlama, anlama yolunda anladığı şeyi kendine maleder/içselleştirir. Yorumda 

anlama farklı şey değil, tersine kendisi olur. Yorum ontolojik olarak anlamaya dayanır, 

anlama yoruma değil. Yorum anlaşılan şeyin kabulü değil, tersine, anlamaya sunulan 

imkânların geliştirilmesidir (Heidegger, 2002a: 313). 

Kısaca “yorum” bir çeşit “ön-anlama” ile mümkündür. Gadamer'e göre de, Heidegger'in 

varoluş felsefesinin hermeneutiğe en önemli katkısı “ön-anlama” kavramıdır (Becermen, 

2004: 49). Bir anlama imkânı olarak “yorum” (Auslegung) da, anlamanın yansıttığı 

imkânların gerçekleşmesini sağlar. Yani, “yorum”, Dasein’ın anlamasına konu olmuş 

bulunan şeyin dile getirilmesidir; yorum, önceden anlaşılmış bulunan şeyi açar. “Önceden 

anlaşılmış bulunan şeyin sergilenmesi olarak yorum bizim dünyaya katılımlarımızın 

totalitesi içinde gerçekleşir: yani, anlamanın dile getirilmesi olarak yorum, birşeyi bir şey 

olarak görmeyi gerektirir” (Ormitson ve Schrift, 2002: 22).  Bir şey bir şey olarak 

anlaşıldığında dile getirilen “anlam”, anlamanın yorumlayıcı ifşasında dile getirilmiş olur. 

Anlam, nesnelere/şeylere yüklenen14 bir özellik değil, Dasein’ın varlığı ile ilgili bir 

durumdur; yalnızca Dasein anlama sahiptir: “anlam, epistemolojik bir kategori değildir; 

anlam, anlama olarak Varlığının bir şey olma-yapısını dile getiren Dasein olarak doğan 

Dasein’in ontolojik yapısının bir parçasıdır” (Ormitson ve Schrift, 2002: 23). Dasein, bu 

anlamı bir “yorum” formunda ifade eder; bu “yorum”, kendisi daha önceden varolan 

yapılar tarafından oluşturulmuş bir ön-anlamada temellenir. Heidegger'e göre, “bir şeyin 

bir şey olarak yorumu” olarak “anlama”, önanlama, ön-görme ve ön-kavrama ile 

mümkündür. “Yorum asla önceden mevcut birşeyin önvarsayımsız kavranışı değildir. 

Dünyanın her anlaşılmasındaonun içindeki varlık da anlaşılır ve bunun tersi de doğrudur. 

Ayrıca her yorum, bir ön-yapı içerisinde işlemektedir. Anlamaya katkıda bulunacak 

heryorum yorumlanması gereken şeyi önceden zaten anlamış olmalıdır” (Becermen, 2004: 

51). Bu anlamda şu örnek verilebilir: 

Kafka’nın bir kısa hikâyesini yorumlamaktır. Sizin peşinen-sahip olduğunu diliniz, 

edebiyata iştirakiniz olabilir. Ön-görüşünüz, edebiyat türü ile ilgili anlayışınız, siyasi 

ideolojiniz olabilir. Ön-anlayış, Kafka’nın diğer eserlerine aşinalığını, bir yazar olarak 

Kafka ile ilgili genel düşünceniz olabilir. Her bir peşinen sahip bulunduğunuz-yapı, 

hikâyeyi yorumlama tarzınızda bir rolü yerine getirir (Ormitson ve Schrift, 2002: 23).   

                                                           
14 Bu Husserl’in fenomenolojisinin “anlam” kavramından gelir. Fenomenolojik sosyolojinin kurucu Schutz 

de buna benzer olarak, bir eylemin anlamını, kişilerin kurduğu ilişkilere yükler; yani “anlam” ilişkilerdedir.  



44 
 

Heidegger’in bu “anlama” temelli “anlam” fikri, onun “dil” ile ilgili düşüncelerini ortaya 

koyar. Ona göre, ortak anlaşılabilir, paylaşılmış amaçlar ve hedefler ve ilgiler dünyasında 

yaşayan insanlar,  bir “dilsel”15 ortamın katılımcılarıdır (Guignon, 2002: 368). 

Heidegger’in bu düşüncesi, onun “yorum/yorumlama” kavramının ana temasını belirler. 

Bu açıdan Heidegger, “yorumu”, yapıp-etme bilgimizin eylemi içinde gerçekleştiğini 

söyler. Bir yorum ediminde kullanılan dilsel ifadeler, Dasein’ın Varlık’ını, anlamlı ifadeler 

olarakkendi kendini-kavrayışının “ifadelerinin” parçasıdırlar.  İfade, “dikkatle müzakereye 

anlamını verir.” İnsanî ilgiler ve amaçlar çerçevesi içine seslenir (Guignon, 2002: 374). 

“Kendimizi, içinde bulunduğumuz kontekstleri tespit etmemizi ve değerlendirmemizi 

sağlayacak dilliliğe ortak hâkimiyetimiz dolayısıyla, dünya içindeki failler olarak bizim 

için zaten/önceden anlaşılabilirdir. Kendimizi, içinde bulunduğumuz, tarihsel olarak oluşan 

kontekstlere göre, mensubu bulunduğumuz yorumcular cemaatinin ortak anlayışında 

sosyal ustalığımız vasıtasıyla kavrarız” (Guignon, 2002: 398). Böylece Heidegger, 

“anlama”  kavramını varoluşsal bir temelde ele alarak, “anlama” edimlerini “dil” ile 

gerçekleşen bir toplumsallık içinde değerlendirir. Dil, Heidegger’e göre, emrimize amâde 

bir araç değil, içinde ikamet ettiğimiz bir ortamdır. Bu yüzdendir ki Heidegger, “bizim biz 

olmamız için, biz insanlar dilin özüne bağlı ve dilin özü içinde kalırız ve asla onun dışına 

çıkmayız ve asla başka yerden bakamayız.” Çünkü insanın, içine atıldığı dilden, dilin 

yumağından hiçbir çıkış yolu yoktur (Guignon, 2002: 408). 

Heidegger’e göre, dilin aslî varlığı, “söyleme” ile ifşa olur; çünkü, insan, Söylenen’i 

yalnızca ona dahil olduğu için işitir. Yani, Söyleme işitmeyi bahşeder ve bu yüzden 

konuşma, başka bir söyleyişle dilin konuşması yalnızca onun içinde bulunanlar için 

konuşmadır. Konuşulan her söz zaten bir cevaptır: bir karşı-söyleme, bir karşı karşıya 

kalma, bir Söyleme’ yi dinlemedir (Heidegger, 2002b: 50-3). Kişi, ötekinin söylemini 

açıkça işittiği durumda ilk önce söyleneni anlar; ve kişi öteki kişiyle, söylemin ait olduğu 

varlıkla zaten önceden birliktedir (Heidegger, 2002a: 329). O, dilin, “bir başkasıyla bir 

araya geliş ve uzlaşmaya” aracılık eden konuşma/diyalog olarak gerçekleşen “dil”, iletişim 

içinde olan kişileri (Ben-Sen) bir “biz” yaptığını savunur (Wright, 2002: 85). 

                                                           
15 Çevirmen “lingüistik” sözcüğünü kullanmış, burada “dilsel” sözcüğü tercih edildi.   



45 

 
 

Heidegger’in “dil” kavramı “konuşma” kavramı ile iç içedir. Onun için, “konuşma”, 

insanın varlığının aslî unsudur. Ona göre, insan “dilsel” bir varlıktır. Daha etkili bir şekilde 

ifade edilmek istenirse, kendi deyişiyle: “insana doğasını armağan eden şey konuşmadır” 

(Heidegger, 2002b: 61). Ama onun sözettiği “konuşma”, dilin konuşmasıdır; çünkü “insan 

yalnızca dile cevap verdiği için konuşur” (Heidegger, 2002b: 63). “Konuşma insani 

duyguların sesli ifadesi ve iletişimidir. Bu duygular düşüncelerle birlikte gerçekleşir. İlkin 

konuşma, dile getirmedir. İkincileyin, insani bir aktivite sayılır. Son olarak, insani ifade 

daima reel olanla reel olmayanın takdimi ve yeniden takdimidir” (Heidegger, 2002b: 57). 

Heidegger, Humboldt’un “konuşan bir varlık olduğu için insan insandır” sözüne atıf 

yaparak (2002b: 55), “Beşerî varlık kendisini konuşan varlık olarak gösterir” 

(Heidegger, 2002a: 330) şeklinde düşüncesini ifade eder. 

Böylece, Heidegger, “iletişim” fenomenini ontolojik anlamıyla ele alır. Ona göre 

“iletişim”, “bir-başkası-ile-birlikte-varlığın anlamayla/anlayışla” oluşturulan bir zemindir. 

Bu ise, birlikte olanların birbirleriyle armoni içinde olmalarını paylaşan ve birlikte-varlığın 

anlaşılmasını sağlar. Sonuç olarak, Heidegger’ e göre iletişim, “hiçbir şekilde tecrübelerin, 

sözün gelişi kanaat ve dileklerin bir öznenin içinden diğer bir öznenin içine nakledilmesi 

türünde bir şey değildir”, “birlikte-varlık” ya da “bir arada-varlık” olmak demektir  

(Heidegger, 2002a: 328). 

Böylece Heidegger, “anlama” kavramını, insanın varlığı ile bir tutarak, insanların 

“öznelerarası” zemindeki birlikteliğinin ya da biraradalığının, “konuşma” ile 

gerçekleştiğini ve bunun da “iletişim” ile mümkün olduğunu savunur.  

2.3.3. Gadamer’de diyalog: ben-dil-anlama ilişkisi ve öznelerarasılık 

Gadamer felsefi hermeneutiğinde ben-dil-anlama ilişkisi üzerine odaklanarak, “diyalog” 

dediği “konuşma” ile gerçekleşen, tarafların “ufuklarının kaynaştığı” yaşam deneyiminin 

“öznelerarası” temelini ortaya koyar. Bu temel, “yorumlama” yaklaşımları bakımından 

önemli bir model sunar. Bu da, “kişilerarası iletişim” edimin “yorumlama” aracılığıyla, 

gündelik yaşamın “öznelerarasılı” bir temelde nasıl kurulduğuna ışık tutarak bu çalışmanın 

perspektifini oluşturan yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının kavramsal kapsamına da katkı 

sağlar. 



46 
 

Gadamer, dil-anlama ilişkisini, “ben” üzerine olan bilginin temelinde kurarak, ben-

bilgisinin (benliğin) “dil” temelli, diyaloga (konuşmaya) dayalı “öznelerarasılık” ile 

mümkün olduğunu savunur. Onun bu çabası, nihai olarak bir “yaşam deneyimi” içinde 

“dil” ile oluşan insani yorumların çeşitliliğinin anlamaya dayalı insan bilimleri tarafından 

araştırılacak bir konu olduğunun ortaya konulmasının yolunu açar.   

Gadamer, insan bilimlerindeki “hakikat” sorununu, ben’in (kendi’nin) bilgisi16 sorunuyla, 

başka deyişle, “ben” oluşumu sorunuyla bağlantısında ele alır. İnsan bilimlerinin ana 

konusunun “ben-bilgisi” olduğunu, ben’in varlığıyla, ben’le ilgili bilginin doğasının 

birbirinden ayrılamaz olduğunu gören Gadamer, “bildiğimiz şey nihaî belirlemede, 

kendimizizdir. İnsan bilimlerinde bilgi daima, kendi/ben-bilgisi hakkında bir şeydir”  

savını ileri sürer (Wachterhauser, 2002: 130). 

Bu açıdan, öncelikle Gadamer’e göre, “ben-bilgisi”  ya da “benlik”in nasıl oluştuğu 

önemlidir. Wachterhauser’ a (2002) göre, Gadamer’in “ben” ontolojisinin temel iki özelliği 

vardır: “ben” özsel değildir ve “ben” zamansaldır. Bu iki özellik, Gadamer’in “ben” 

kavrayışının “öznelerarası” olduğunu/oluştuğunu ve bunun da “tarihsel” olarak 

gerçekleştiğini, bu nedenle bir “yorumlama” fenomeni olduğunu gösterir; Şimdi kısaca bu 

nokta biraz daha açılarak “ben-dil-anlama” ilişkisi incelenebilir. 

Wachterhauser’ a göre, Gadamer’de, “dil içinde ve dil vasıtasıyla benin-belirlenmesi” 

onun “anlama” ile oluşan “ben-bilgisi” kavrayışını ortaya koyar. Bu yorumdan hareketle, 

Gadamer’in temel savı,  ben, “dilsel17 düşünme-taşınma” yoluyla kendi kendini, konuştuğu 

“dil” içinde ve “dil yoluyla belirler; “ben-bilgisi” yani “kendi kendinin-bilgisi”, dilin 

aracılık ettiği bilgidir (Wachterhauser, 2002: 139). Peki “dil” ile “ben-bilgisi” arasında 

nasıl bir ilişki nasıl oluşur ve bu ilişkide “anlama” kavramının yeri nedir?  

Gadamer’in “ben” ontolojisinin ilk özelliği olan “özsel” olmaması, ben’in dille 

kurulmasıdır. Yani, deneyimlerden/başkalarından, dahası “ben”in dışındaki her şeyden 

“izole edilmiş, özsel gerçeklik” olarak bir “Ben” ya da “Sen” yoktur; bunun yerine, ‘Sen’ 

denilebilecek veya bir ‘sen’ karşısında “Ben”e atıfta bulunulabilecek bir “ortak anlayış” 

                                                           
16 Wachterhauser’ a göre Gadamer, dilin ben-bilgisindeki rolü üzerinde düşüncelerinde Hegel’den 

etkilenmiştir (2002: 135). 

17 Çevirmen “lingüistik” sözcüğünü kullanır. Bundan sonraki kullanımlarda  “dilsel” sözcüğü tercih edilecek. 



47 

 
 

zeminine oturan, dilin aracılık ettiği bir “Ben” ve “Sen” bilgisi vardır. Bu da, “ben 

ontolojisinin ikinci özelliği olan, benin, belli bir yaşama deneyimi içinde, belli bir tarihsel 

kontekst ile oluşan bir “varlık” olmaya dair bir bilinç olmasıdır. Kısaca, Gadamer için 

“ben”, dilin aracılık ettiği, “özsel” olmayan bir kendilik-bilinci olarak “yaşam” 

deneyiminin tarihselliğinde (zamansallığında)18 varolma tarzıdır  (Wachterhauser, 2002: 

139). Bu da, anlayan özneler için bir “gerçeklik” olan “yaşam”ın, “dilin arkasında” değil, 

“dilin içinde” oluştuğunu gösterir (Özlem, 1998b: 134). Görüldüğü gibi, Gadamer için 

“dil”, “ben”i bir yaşam deneyimi içinde ulaşılabilir hale getirir (Wachterhauser, 2002: 

148). Ancak, tarihsel bir yaşam deneyimi içinde, dille oluşan benlik/kendilik bilgisinin, 

“anlama” ile nasıl bir ilişkisi vardır?  

Bir yaşam deneyimi içinde “dil” ile oluşan “ben” hakkında tek doğru “yorum” ya da 

“hakikat” yoktur; çünkü her “ben”, bir “toplumsal” üründür. İşte “anlama” bağlantısı 

burada devreye girer: ben’in özsel olmayışı, diğer ben’lerden yalıtılmış olmayışı “dil” ile 

sağlanır; bu da bir iletişim edimindeki kişilerarasındaki “anlama” fenomenini mümkün 

kılar; bu da, onun “ben” fikrini dilsel olarak “toplumsal” bir temele oturtur. Bu açıdan, 

dolayısıyla, Gadamer’in “dil” anlayışı “Ben-Sen ilişkisi” fikrine dayanır (Wright, 2002: 

76). Wright’ın ( 2002: 78) aktarmasıyla, Gadamer bu düşüncesini Hölderlin’in “Biz 

muhabbetiz/diyaloguz/konuşmayız” sözüne atıfta bulunur. Bu anlamda, dil, “yalnızca 

konuşmada/diyalogda, insanlar arasındaki anlama” ediminde gerçek varlığına kavuşur.  Ve 

o, dili insanın varlıkbilgisel bir unsuru haline getirir. Böylece, kişilerarası iletişimin 

temellerini ontolojik olarak belirlemiş olur: diyaloga dayalı oluşan bir Ben-Sen ilişkisi, 

öznelerarası temelde kurulmuş insanın dilsel varlığı ile mümkündür. 

Hakikat ve Yöntem’ de Gadamer, alınıp-verilen karşılıklı konuşmaya/diyaloga uygun bir 

Ben-Sen ilişkisi üzerine odaklanırken, Hegel’in efendi-köle diyalektiği düşüncesinden 

esinlenir: ötekini, yani “Sen”i nesne haline getiren “Ben”, insanın doğasını anlamakla ilgili 

bir fenomendir (Wright, 2002: 80-1). Kişinin, “ötekini kendisine ilgi gösterme yeteneğini 

geliştirmek için onu kendi ilgisi içinde tutması” yoluyla, Ben-Sen arasındaki karşılıklı 

konuşmayı olanaklı kılar.  Gadamer’ e göre bu ilişkide, “Sen’i bir kişi olarak kabul 

                                                           
18 Bu “zamansallık”, Dilthey, Heidegger ve Gadamer tarafından oluşturulan hermeneutik geleneği için 

önemlidir; insan bilimleri için “yorumlayıcı anlama” kavramını belirler: tarihsel olan bir şey “yorumlanır”; 

ya da “yorumlama”, tarihsel olan fenomenler için yapılır. 



48 
 

etmekle yetinmem yalnızca, aynı zamanda Sen’in söylediğin şeyi de dinlerim. Ben Sen’e 

ve Sen’in iddia ettiğin şeyin doğruluğuna açıktır. Doğru/hakikat, bu konuşma/diyalog 

sırasında doğan şeydir” (Wright, 2002: 83). Bu anlamda, Gadamer için “hakikat” “Ben” ya 

da “Sen” tarafından ileri sürülen bir şey değil, “konuşmanın/diyalogun alış-verişinden 

doğan” bir şeydir. Gadamer’e göre, “hakikat” temelindeki bu “anlama” edimi, bir 

“dil”edimidir. Ona göre, “Anlaşılabilen varlık, dildir.” Buradan hareketle, Gadamer’in 

hermeneutik perspektifinden “anlama”, “yalnızca karşılıklı konuşma içinde ve karşılıklı 

konuşma olarak gerçekleşir.” “Konuşma” ise bir “dil” olarak, “Ben’le Sen’i bir biz olarak 

Ben’de birleştiren bir ortamdır (Mittle)" (Wright, 2002: 84).  

Bu durumda, gündelik yaşam içindeki bir “diyalog” ya da “konuşma” bir kişinin ben-

bilgisinin (benliğinin/kendiliğinin) oluşmasını sağladığına göre, bir “konuşma” içindeki 

kişilerin paylaşılan ortak “anlamlar” çerçevesinde diyalog kurduğu ve muhtemel “yorum” 

imkânlarının kişilerin öznel doğalarına açık olduğunu gösterir. Zaten, kişilerin arasındaki 

bir diyalogun mantığı da, o diyalogun kontekstinden doğan anlama imkânlarına işaret 

eder.19 Gadamer de, Dilthey gibi, “karşılıklı konuşmayı”, bir bağlam zemininde öznelerin 

birbiriyle paylaştığı “yaşam” deneyimi içinde, kişilerin birbirleri arasındaki bir bağlama 

göre, birbirleri hakkında “yorumlar” geliştirerek birbirlerini “anlama” edimi olarak 

tanımlar. Yani, “gündelik konuşmanın diyalektiği” içinde “ben”, bir dilsel yorumla “kendi 

kendisi” hakkında “kim” olduğuna dair bir “yorum” edinmekle oluşur. Ve insanın “bütün 

hayatı” bu “dilsel yorumlar” çerçevesiyle bütünleşir (Wachterhauser, 2002: 136-8). Bu 

kişinin kendi kendisini, ancak yaşam deneyimindeki belirli dilsel yorumlarla bilebileceği 

anlamına gelir (Wachterhauser, 2002: 147). 

Gadamer’e göre, dilsellik temelinde oluşan bu “yorumlar” çok önemlidir; insan için tüm 

“hayat” bu yorumlar merkezinde var olur. İşte Gadamer de dili, toplumsal yaşamda dile 

katılan insanlar arasında gelişen çok çeşitli “dilsel yorumlar” arasında gerçekleşen 

oyunlarla yeni anlamların oluştuğu “diyalektik” bir süreç olarak tanımlar. Bu süreci 

Gadamer, hem “oyun”  hem de “diyalog” olarak tanımlar. Ona göre “diyalog” daima, 

kişilerarasında önceden paylaşılan bir ön-anlamayı içeren, onların doğal “anlama” 

imkânlarını harekete geçiren belli bir “konu” ile başlar; kişiler bu diyalogdan doğan 

anlamlarla, kendi bireysel bilinçlerini aşan, kendi-kendini devam ettiren dinamik sürece 

                                                           
19 Bu nokta etnometodolojide yapılan, daha sonra incelenecek “konuşma analizi” çalışmalarının ana temasını 

oluşturmaktadır.  



49 

 
 

kendilerini bırakırlar: işte bu bir oyundur (Wachterhauser, 2002: 136). Gadamer burada, 

Wittgenstein’ın “dil oyunları” kavramı çerçevesinde “dile dönüş” hamlesini kendi 

hermeneutiğinin merkezi unsurlarından biri haline getirerek “anlama” kavramıyla şöyle 

ilişkilendirir: “anlama” her durumda dil ile dilde olanaklıdır. Dil, kesinlikle, “ikincil” bir 

unsur değildir, aksine gerçekliği kuran bir varoluşun aslî unsurudur. Dil, gündelik yaşam 

pratiğinin merkezindedir: bütün meşguliyetlerimizde bir “yorumlama” oyunu oynamamızı 

sağlayan dil, bütün gerçekliği belirler; gerçeklik dilin içinde oluşur. Bu nedenle, yaşamdaki 

herkes bu oyunun içinde ve merkezindedir (Dellaloğlu, 1998: 70). 

Özetle Gadamer’e göre, bir diyalogda ya da karşılıklı konuşmada, “iletilen-anlaşılan 

anlam” alışverişinde dil, ortak olan anlama yol açan merkezdir.Yani Gadamer’e göre, Ben 

ile Sen, birbirleriyle “anlam” alışverişini yaptıkları dil ile “biz” olurlar. Gadamer’in, bir 

iletişim içinde oluşan “biz” vurgusu bu çalışmanın temel perspektifine atıfta 

bulunmaktadır: dil-anlam, yalnızca bir iletişim aracı değil, aynı zamanda, 

gerçekliğini/oluşumunu, toplumsal etkileşim içinde kazanan ve yorumlamaya dayalı olarak 

gelişen toplumsal bir fenomendir. Bunu Misgeld, Gadamer açısından şöyle betimler:   

Dilin, “yalnızca bir iletişim aracı” değil, aynı zamanda “kendi gerçekliğini iletişim 

sürecinde kazanan” bir şey olduğu kabul edilirse, bir nesne, bir konu hakkında söylenen 

şeyin yeterlilik standartları karşı karşıya kalacağımız iletişim durumları değiştikçe 

değişir. Bir iletişim durumundan diğerine geçiş, bir şeyi yeterli ölçüde dile getirmenin 

gereklerinden biri olabileceği için, bu iletişim durumları en azından bir dil oyunun bir 

başka dil oyununa tercümeye açık olmasını icap ettirir (2002: 90). 

Gadamer için, bir iletişim sürecindeki karşılıklı konuşmaya dayalı “diyalog”, “dil 

oyunları” bağlamında “öznelerarsılı” temelde gerçekleşen “yorumlamak” demek olan 

“tercüme” olarak gerçekleşir. Bu diyalogun taraflar arasında paylaşılan bağlam temelinde 

gerçekleştiğine bir vurgudur. Misgeld, dikkatle sürdürülen bir diyalogdaki yorumlama 

tecrübesini Gadamer’den şöyle aktarır:  

Konuşmada/diyalogda anlamaya varmak, her iki partnerin de buna hazır olmalarını, 

onlara yabancı ve karşıt olan şeyin tam değerinin farkına varmaya çalışmalarını 

gerektirir. Eğer bu, partnerlerden herbiri aynı zamanda kendi argümanlarını savunuyor, 

karşı-argümanları hesaba katıyorken gerçekleşiyor ise, birbirlerinin konumunun keyfi 

değil, kendiliğinden karşılıklı tercümeleri dahilinde bir ortak dile ve bir ortak 

ifadeye/önermeye ulaşmaları mümkündür” (akt. Misgeld, 2002: 85). 



50 
 

Misgeld’e (2002: 85) göre, tarihsel metinlerin yorumunda olduğu gibi bir diyalog 

durumunda da kişilerin argümanlarınınuygunluk, yeterlilik ve ikna edicilik kriterlerine 

ilişkin yorumları “konuşma” sürecinde geliştirilir. Bu da, Gadamer’in “ufukların 

kaynaşması” dediği şeydir. İşte, içinde tarafların argümanlarının karşılıklı olarak 

yorumlandığı bir konuşma/diyalog, Gadamer’in “katılarak anlama” diye adlandırdığı 

etkileşimin en iyi örneğidir Böylece bir diyalogda, tarafların “hakikat” iddialarının 

karşılıklı olarak sorgulanması, kişilerarası oluşan bir “yorumlama” edimidir. 

İşte burada, Gadamer’in insan bilimleri için önerdiği ve yorumlayıcı sosyoloji kuramlarına 

da bir perspektif sunan düşüncesi açığa çıkar: karşılıklı yorumlanarak sorgulanan 

argümanlarla gelişen bir diyalog olarak “konuşma”, “gözlemciler” için değil, yalnızca 

katılımcılar için bir bağlamı olabilecek bir edimdir. Bu Misgeld’e (2002: 90) göre, 

Gadamer, bu anlamda etnometodolojik görüşü paylaşır. Aynı şekilde de, Habermas da, 

Gadamer’in hermeneutiğini, “gündelik dil” içinde ele alınabilecek bir iletişim teorisi olarak 

Wittgenstein’den daha fazla önemser. Bu açıdan, Habermas, Gadamer’le aynı görüşü 

paylaşarak dilsel iletişim bakımından süren bir diyalogda/konuşmada söylenen şeylerin bir 

bağlamdan diğerine kendi yorumlarını/tercümelerini de içinde taşıdıklarını ileri sürer. 

Böyle bir vurgu, hermeneutik açısından önemli bir belirlemedir: yorumlama, “yaşam” 

içinde iletişime dayalı oluşan dil oyunlarıyla oluşan anlamları kavrama uğraşıdır. Bu, 

“yorumlar” aynı zamanda “ben-bilgisi” oluşmasında etkin tarihsel/zamansal varlığımız ile 

ilgilidir. Yani, “kim olduğumuz, koparılamaz toplumumuzdan miras aldığımız 

hakkımızdaki yorumlara bağlıdır” (Wachterhauser, 2002: 132-3). Bu nedenle, dil, 

“geleneğin ya da tarihin taşıyıcısıdır.” Bu gelenek/tarih, ben’i etkilemesi de, ben’in dile 

katılımıyla gerçekleşir (Wachterhauser, 2002: 133). Gadamer’e göre dil, “hem kendi 

kendimi nasıl anlamam gerektiğini belirleyerek kimliğimi tanımlar” hem de “bana 

kendimle ilgili bir ‘mümkün’ doğru dilsel yorumlardan daha fazlasını” sunarak “kim” 

olabileceğim konusunda yeni imkânlar açar: “tarih bize ait değildir, biz tarihe aidiz. 

Kendimizi, kendi kendimizi-inceleme süreciyle anlamadan çok daha önce, kendimizi 

apaçık bir tarzda, içinde yaşadığımız aile, toplum ve devletle anlarız” (akt. Wachterhauser, 

2002: 134-5). Yani, “ben”in varlığı, yaşantıların tarihsel koşullarına öylesine bağlıdır ki, 

Gadamer’e göre, “‘Ben’ olarak ben, hiçbir zaman doğrudan doğruya kavranılamaz; ‘Ben-

düşünüyorum’ un her kavranışı, kendini ben-kimliğinin yapısıyla örmüş bulunan bir tarihin 



51 

 
 

aracılık ettiği ‘biz-düşünüyoruz’ demektir.” Ona göre, “kim olduğumuz” “içinde 

doğduğumuzun tarihsel şartlardan miras aldığımız kendi kendini-anlama veya kendi 

kendini-yorumlama tarafından belirlenmiş durumdadır” (Wachterhauser, 2002: 140-1). 

İnsani yaşam deneyiminin özündeki dilselliği evrensel bir fenomen olarak gören Gadamer, 

hermeneutiğinin görevini de, “yaşama ilişkin insan deneyiminin dilsellik içinde 

gösterilebilir olan değişim ve dönüşümlerine ilişkin evrenselliğin ortaya konulması” olarak 

belirler (Özlem, 1998b: 119-0). Gadamer’e göre, insani dilselliğin evrenselliğini, “anlama” 

fenomeni ortaya koyar; her şey dünyadaki herşey insani dilselliğin içinde yer alır (Özlem, 

1998b: 125).  Yaşam deneyimi içindeki dilselliğin içinden geçen her “anlam” 

öznelerarasılı olarak paylaşılan bir “anlam” olarak bizim bilmemize açılır (Özlem, 1998b: 

126). Gadamerê göre dil, “anlamayı olanaklı kılan evrensel araçtır. Bu yüzden bütün dilsel 

sorunlar gerçekte anlam sorunlarıdır” (akt. Dellaloğlu, 1998: 69). Bu da onun “dil” fikrini 

öznelerarası bir temele koyduğunu ifade etmiş olur. Böylece, Gadamer’in hermeneutiğinde 

“ufukların kaynaşması” düşüncesi, Ben (yorumcu) ile arasındaki Sen 

(yazarından/söyleyeninden kopmuş söz/yazı) bir “biz” fenomenini oluşturan “anlam” 

alışverişiyle “öznelerarası” temelde gerçekleşen bir “kişilerarası iletişim” kavramı için 

önemli hale gelir. 

2.4.Yorumlayıcı Sosyolojide “Yorumlayıcı Anlama” ve “Öznelerarasılık” 

Hermeneutik gelenek tarafından kavramlaştırılan “yorumlayıcı anlama” anlamına gelen 

verstehen, pozitivist paradigmaya karşı çıkan sosyal bilimlerin kuramsal gelişimlerine 

önemli katkılar yaptı. Bu katkılar, çoğunlukla Max Weber’in Dilthey’dan etkilenerek, 

sosyal bilimler için geliştirmeye çalıştığı “yorumlayıcı anlama” kavramı, başkasına 

yönelen birey eylemlerinin “öznel anlam” ile oluşan bir “toplumsal eylem” olduğu 

yönündeki ana temaya sahip sosyolojisinin çok önemli metodolojik yaklaşımıdır.  

Weber’in, “yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla bağlantısında geliştirdiği “anlamlı eylem” 

fikri, onun “toplumsal eylem” kavramı çerçevesindefenomonolojik sosyoloji geleneğinin 

en önemli temsilcisi Schutz’u etkiler. Ancak Schutz, Weber’in “yorumlayıcı anlama” 

yaklaşımıyla kurduğu “anlamlı eylem” kavramının “toplumsal eylem” bakımından bazı 

yetersizlikleri olduğunu ileri sürer. Schutz, bu “anlamlı eylem” konusundaki yetersizlikleri, 



52 
 

Husserl’in felsefi fenomenolojisinin bazı kavramlarını kendi “toplumsal gündelik yaşam 

dünyası” kavramına uyarlayarak gidermeye çalışır. Bu bağlamda Weber’in bireysel 

eylemlerdeki “anlam” ve “güdü” kavramlarını revize ederek, kendi “toplumsal eylem” 

kavramını oluşturur. Bunu da, onun fenomenolojiden aldığı “öznelerarasılık” kavramı 

temelinde gerçekleştirir.  Weber’ in “yorumlayıcı anlama” yaklaşımının yetersiz kaldığı 

bazı yönlerini, Husserl’in fenomenolojisine dayanarak revize etmeye çalışan Schutz, kendi 

“gündelik yaşam sosyolojisi” içinde öznelerarası bir temelde gerçekleşen bir “toplumsal 

eylem” görüşünügeliştirir. Giddens’ın (2001a: 38) yorumuyla, Schutz, bu çabalarıyla 

Husserl’i Weber’ e bağlar. 

Weber’i eleştirse de, büyük ölçüde ondan ve Husserl’den etkilenen Schutz, 

“öznelerarasılık” kavramını temel aldığı “gündelik yaşam sosyolojisi” kapsamındaki 

çalışmalarıyla, Harold Garfinkel’ in, gündelik yaşamdaki bireylerin “anlam” temelindeki 

eylem, etkileşim ve iletişimleri üzerine odaklanan “etnometodoloji” kuramının gelişimine 

katkılar sunar.  

Özetle, bu gelişim çizgisindeki “yorumlayıcı anlama” yaklaşımı, hermeneutik gelenekten 

miras alarak Weber’in sosyolojiye kazandırdığı Verstehen kavramı, Schutz’un 

çalışmalarıyla, “gündelik yaşam” içinde oluşan/gelişen eylem, etkileşim ve benlik gibi 

toplumsal fenomenlerin incelemesine bir zemin hazırlar. Bu zemin, yorumlayıcı sosyoloji 

kuramlarına, “gündelik yaşam” içinde “öznelerarasılı” bir temelde oluşan/gerçekleşen 

eylem, etkileşim ve benlik gibi toplumsal fenomenlerin “kişilerarası iletişim” ediminin 

temelleri olarak incelenmesi için bir perspektif sağlar. 

2.4.1.Toplumsal eylem ve yorumlayıcı anlama  

Weber, sosyolojisindeki “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını geliştirirken Dilthey’ın tin 

bilimlerinin merkezi kavramı olan, “hermeneutik anlama” olarak da kabul edilen 

“Verstehen” kavramından etkilenir. Weber’in önemli bir metodolojik kavramı olan 

Verstehen, sadece “sezgi, duygudaş katılım veya empati” anlamına gelmez; daha çok, 

verstehen onun için, sosyolojik araştırmasının rasyonel prosedürüdür (Ritzer, 2013b: 227). 

Bu nedenle, Weber, Dilthey’ın kendi “tin bilimleri” için tercih ettiği “anlama” yöntemini, 



53 

 
 

kendi “kültür bilimleri”20 için yeterli görmez. Bu Weber için, başka yöntem arayışları 

demektir; bu nedenle onun sosyolojisi, sadece hermeneutik geleneğin “anlama” 

yaklaşımından etkiler taşımaz, dahası pozitivist doğa bilimleri temelli sosyal bilim 

metodolojisinin “nedensellik” fikrinden de etkilenir. Bu iki yaklaşım arasında bir “sentez” 

yapmaya çalışan Weber, “toplumsal eylem” araştırması için, yorumlamaya dayalı olarak 

“anlama” ve buradan hareketle nedensel olarak “açıklama” olarak belirtilebilecek bir 

yaklaşım geliştirmeye çalışır. Bu onun için, döneminin pozitivist paradigmaya yakın sosyal 

bilimler ile hermeneutik gelenekteki insan bilimleri arasındaki “metodolojik” tartışmalara 

bir çözüm denemesi olacaktır.    

Zaten, Özlem’e (2001: 119) göre de, Weber’in en önemli sorunu budur: doğa bilimlerinin 

açıklamacı yöntemleriyle sosyal bilimlerin anlamacı yöntemleri arasında bir birleşim 

yapabilmektir. Bu nedenle, Weber, sosyolojiyi anlamacı ve nedensel olarak açıklayıcı bir 

bilim olarak kurmak ister. Buradan hareketle Weber’e göre sosyoloji, “toplumsal eylemleri 

yorumlayarak anlamak (deutend verstehen) ve bu eylemleri kendi süreç ve etkileri 

içerisinde nedensel olarak açıklamak (kausal erklaeren) isteyen bir bilimdir (Özlem, 2001: 

122). Weber’in kendi deyişiyle sosyoloji, “toplumsal eylemin yorumlayıcı anlaşılmasıyla, 

dolayısıyla eylemin süreci ve sonuçlarının nedensel açıklanışıyla ilgilenen bir bilimdir” 

(akt. Ritzer, 2013b: 235). 

Böylece sosyolojinin araştırma nesnesinin “toplumsal eylem” (soziale Handeln) olduğunu 

düşünen Weber, araştırma yöntemi olarak hem “yorumlayıcı anlama” hem de “nedensel 

açıklayıcı” yöntemikullanmak ister. Weber’in metodolojik tercihindeki “yorumlayıcı 

anlama” ile “toplumsal eylem” kavramı arasında kurduğu ilişki yorumlayıcı sosyoloji 

kuramlarını önemli ölçüde etkilemiştir.  

Weber, sosyolojisinde anlamın merkezi önemine vurgu yapar: anlam her toplumsal 

eylemin temelini oluşturur (Kane,  2008: 195). Toplumsal eylem, Weber’e göre “anlamlı” 

                                                           
20 Bu terim, Özlem’e (2001: 14) göre, “Kültür bilimi terimi “sosyal bilimler”, “tarih bilimleri”, “tin 

bilimleri”, “insan bilimleri”, “idiografik bilimler, “hermeneutik bilimler” vb. gibi çok değişik adlarla anılan 

ve doğa bilimi’inden ayrılan bilimler grubunun tümü için bizzat Weber’ın kullandığı yaygın bir terimdir. 

Türkiye’de kültür bilimi teriminden çok sosyal bilim(ler) terimi yaygındır. Ancak sosyal bilim(ler) teriminin 

kültür bilim(leri) terimine göre kısmî bir kapsayıcılığı [nedeniyle]” kullanılabilir. Ancak bundan sonra, 

çalışmanın akışı içerisinde Weber’in “kültür bilimleri” terimi “sosyal bilimler” terimiyle karşılanacak. 



54 
 

bir eylemdir.  Ona göre, toplumsal eylemi, “eylemde bulunan kişi veya kişilerin, öznel bir 

anlama göre başkalarının durumu ile bir ilgi içerisine girdikleri sürece, bu ilgi temelinde, 

bu öznel anlama göre yönlendirilmiş bir eylem olarak tanımlamak gerekir” (akt. Özlem, 

2001: 124). Burada Weber’in “öznel anlam” ile “başkası” vurgusu önemlidir.  

Weber, sosyoloji tanımında, öznel anlamı toplumsal eylem ve yapının temeli olarak kabul 

eder: “anlamın ve onun yapısının temelini insanın dünyayı anlamlı bir evren olarak anlama 

ve bu toplumsal evren içinde bir konum alma gereği oluşturur” (akt. Kane,  2008: 196). 

Çünkü ona göre, “öznel anlam” kişinin dünyayı anlama biçimi ve bu dünyadaki 

deneyimlerine atfettiği anlamdır; kişinin deneyimlerinin kişisel yorumlarını ve eylemi 

hakkındaki tutumlarını öznel anlamı oluşturan, kolektif olarak yapılanmış, kişi için 

“dünyaya ilişkin imgeler” olarak yapılanmış sembol sistemleridir (Kane,  2008: 196). Bu 

nedenle, kişi eylemlerini, bu sembol sistemlerinden oluşmuş “öznel anlam” temelinde 

gerçekleştirebilir; bu da, onun eylemini bir başkası için “anlamlı” olmasının sağlayarak 

onu etkiler; bu da Weber için “toplumsal eylem” demektir.  

İşte bu nedenle, Weber, eylemin insanî bir durum oluşturması için öznel anlama bağlı 

olarak gerçekleşmesi gerektiğini savunur. Bir eylemin başlatıcısı, yönlendiricisi ve 

sürdürücüsü olarak eylemi etkileyen neden öznel anlamdır (subjektiver Sinn). Weber, 

“öznel anlam” tarifini, eylemin arkasındaki nedenler açısından yapar: bir insanın eylemine, 

duygu, amaç/çıkar ve değer gibi nedenler yön verir; sosyoloji de, bu nedenler tarafından 

oluşturulan, yalnızca bireyin içsel21 yapısı tarafından bilinen öznel anlamları ortaya 

çıkarmak ve açıklamakla görevlidir  (Özlem, 2001: 122-3). Öznel anlama dayalı eylemin 

açığa çıkarılması ve nedenlerinin açıklanması, Weber’in metodolojisinin omurgasını 

oluşturur: önce, “öznel anlam” anlaşılacak, sonra da bu anlamın arkasındaki nedenler de 

açıklanacaktır. Tabii ki burada, Weber’in “anlama” yönteminin icrası için kavramsal bir 

araca ihtiyacı vardır. Bu araç ona göre “motif” kavramıdır. Ancak, “motif” Dilthey’ın 

ortaya koyduğu kavramdır. Ona göre “motif”, tin bilimlerinin nesneleri olan, insanın 

toplumsal yaşamındaki düşünce, istek ve inançlarından oluşan yaşamın içindeki insan 

yaratısı “tinsel öğeler”olarak insan eylemini belirler. Dilthey burada, “motif” terimini 

“neden” teriminden dikkatle ayırır. Çünkü ona göre, insanın doğal varlığının dıştan 

belirlenmesi demek olan “neden” doğa bilimlerinin konusu olan bir içeriğe sahiptir; oysa 

                                                           
21 Weber’in burada Dilthey’dan etkilendiği açıktır. 



55 

 
 

“motif”, insanın kendi eylemlerini içten belirleyen, tin bilimlerinde “anlam” olarak kabul 

edilen bir içeriğe sahiptir (Özlem, 2001: 32). Dilthey’ın bu ayrımı, Weber üzerinde bir 

etkisi olmakla birlikte, ona göre “motif”, eylemin öznesini etkileyen, başkasının bu eylemi 

“anlamlı” görmesini sağlayan bir “neden” olarak anlam bağlamıdır. Ve bu “anlam 

bağlamı” Weber için, kültürel nitelikler tarafından oluşan, bireysel bilinçteki “öznel 

anlam”ın tasarılarıyla oluşan eylemleri başkaları için anlamlı kılan öğedir (Özlem, 2001: 

170). İşte bu “anlam bağlamı” tarafından oluşan eylemin motifi ile eylem arasındaki 

nedensellik bağını ortaya koymak sosyolojinin temel hedefidir. Bu da, sosyolojinin 

araştırmak istediği toplumsal eylemi “anlamlı” bir eylem yapan özelliktir. Weber’e göre, 

“insanlar, kendilerini ne kadar özgür ve bağımsız hissederlerse etsinler, birer kişiliğe ve bu 

kişiliğe belli oranlarda süreklilik kazandıran motiflere göre eylemde bulunurlar. İnsan 

eylemlerini sosyoloji için ‘anlaşılmaya elverişli’ kılan en önemli yönlerden birisi budur” 

(Özlem, 2001: 242). 

Bir insan eylemi, eylemi yönlendiren etkenlerin “karşılıklı” oluşundan hareketle ancak 

anlamlı görünebilir. Weber’e göre, “anlam bağlamı” (Sinnzusammenhang) bir eylemi 

başkaları için anlaşılmaya elverişli eylem (verstehbare Handeln) yapar; anlamlı eylem 

(sinnliche Handeln) yapar. Bu “anlam bağlamı”, bir eylemin, başkalarına yönelik eylem 

olmasını sağlar. İşte bu da, Weber’e göre “toplumsal eylem” demektir. Toplumsal eylemin 

temel özelliği olan “başkalarına yönelik eylem olması”, bir eylemi “anlaşılır” yapar. 

Örneğin, bir kişinin yüz ifadesindeki öfkeyi, sevinci, üzüntüyü anında anlarız  

(verstehbare Handeln). Bunu gerçekleştiren anlam bağlamı, eylem ile eylemi motive eden 

“öznel anlam” arasındaki ilişkiyi kuran unsurdur (Özlem, 2001: 124).  

Weber’in “öznel anlam” kavramı, Giddens’a (2001b: 248) göre, onun metodolojik 

bireyciliğiyle ilgilidir: “anlam” bireylerin öznel bilinçlerinde oluşur; öznel anlam” 

motivasyonuyla oluşan “eylem”, ancak başkalarını etkiliyorsa “toplumsal eylem” olur. Bu 

nedenle “eylem” ile “toplumsal eylem” farklıdır. Bu da, başkalarına yönelik yapılan eylem 

olan toplumsal eylemi yorumlayıcı sosyolojinin ana ilgisi yapar. Weber’in meşhur 

örneğinde olduğu gibi, “birbirlerini görmeyen iki bisikletçi çarpıştıkları zaman, bu 

toplumsal eylem sayılmazdı, çünkü birinin davranışı diğerinin öznel yöneliminde hiçbir rol 

oynamıyordu. Ama çarpıştıktan sonra kazanın sorumlusunun kim olduğu hakkında kavga 

etmeye başlarlarsa, işte o zaman toplumsal eylem oluyordu” (Giddens, 2001b: 248). 



56 
 

Giddens’ın burada “etki” kavramına yaptığı vurgu, “yorumlayıcı sosyoloji” geleneği için 

önemlidir. Ancak, Weber’in “yorumlayıcı sosyoloji” kuramları açısından farklı olan, onun 

metodolojisindeki anlamacı tutumun yanında nedensel olarak açıklayıcı tutumu da 

önemser. Burada onun ikinci tutumu, “anlam bağlamı” için kurucu unsur olan motiflerin 

kültürel niteliğinin de araştırılmasını sosyolojinin ana görevi saymasını sağlar. Tabii ki, 

burada anlam bağlamları Weber’e kültürel nitelikler tarafından belirlenir. Ona göre, 

sosyoloji, burada “toplumsal eylem” motivasyonunu sağlayan kültürel olarak oluşan 

kültürel anlam, eylemin nedeni olarak açıklamayı amaçlar. Bu nedenle, Weber için, 

“Sosyolojinin amacı, kültürel anlamları anlamaktır” (akt. Özlem, 2001: 121). “Örneğin, el 

sıkışma olgusu, bir toplumsal eylem olarak, bu konudaki örf, adet veya geleneği 

bildiğimiz, yani bu eylemi motive eden kültürel anlamın farkında olduğumuz sürece bizim 

için anlaşılabilir bir eylemdir” (Özlem, 2001: 125). İşte bu, Weber’in “nomolojik bilme” 

dediği, “toplumsal anlama” (soziales Verstehen) yardımıyla yaşam deneyimlerinden 

çıkarılan ve kaynağını “öznelerarası bir ortak doğa” içinde bulan bir bilme tarzıyla, bireyin 

toplumsal eylemini etkileyerek ona yön veren kültürel anlamın ortaya çıkarılmasıyla 

sağlanacaktır (Özlem, 2001: 125). Bu bilme tarzı, Dilthey tarafından ortaya konan, “insanı 

ve kültürü yine insanda ve kültürde kalarak bilme” fikrine benzerdir.  

Diltey’ın tin bilimlerinin, yaşam içinde nesnelleşen ifadelere yönelik bir anlamaya 

odaklanması gibi,  Weber’in sosyolojiside, “bireyin eylemlerine yön veren psişik etkenler” 

yerine “bir gelenek, bir değer, bir amaç altında başkalarına yönelmiş olan eylem” olan 

toplumsal eyleme odaklanır (Özlem, 2001: 126). Her ikisinin odaklandığı konu, 

kültürel/toplumsal yaşam içinde açığa çıkan “motifler” temelinde “anlamlı” olan,   

başkalarının anlamasına açık olmasıyla onları etkileyen “toplumsal” nitelikteki ifadeler ya 

da eylemlerdir. Bu kapsamda, Dilthey nasıl “nesnel tin” ortamını oluşturan bireye ve 

bireyin ifadelerine yönelik bir “anlama” yaklaşımını benimsemişse, Weber de, “toplumsal 

uzay” içindeki “atomik gözlem birimi” olarak tek kişinin eyleminden, yani bireysel 

eylemden hareket etmeyi benimsemiştir (Özlem, 2001: 121). 

Weber’in “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını benimsediği sosyolojisinde, bireysel olan, tek 

bir kişinin eylemine yön veren “öznel anlama” odaklanarak, bu anlam ile toplumsal eylem 

arasındaki ilişkinin anlaşılmasını sağlayacak araç olan ideal tip kavramlarıönemlidir 

(Özlem, 2001: 131).  Belirli eylem tiplerinden hareket ederek, eylemin öznel anlamlarını, 



57 

 
 

sonuç olarak insanların yaşamlarına verdikleri “anlamı” kavramak için kullanılan bu ideal 

tipler, Weber’in anlama yönteminin temel aracıdır (Aron, 2004: 413).  Aron’a (2004: 427) 

göre, Weber, sosyolojisindeki bireyleri/grupları anlama çabasında, anlamanın “genel” 

olmasını amaçlar. Weber’in bu “genellik” düşüncesi onun metodolojisinin “nedensel 

açıklama” tutumuyla ilgilidir. Ancak Weber’in bu “nedensellik” tutumu doğa 

bilimlerinden farklıdır. Bunu Ritzer söyle ifade eder: 

Weber’in nedensellik üzerine düşüncesi hakkında hatırlanması gereken ciddi bir şey, 

onun, toplumsal yaşamın özel bir anlayışına (verstehen) sahip olabilmemiz nedeniyle 

toplum bilimlerinin nedensel bilgisinin, doğa bilimlerinin nedensel bilgisinden farklı 

olduğu inancıdır. Weber’in ifade ettiği gibi: “ ‘ Anlamlı’ bir şekilde yorumlanabilen 

insan davranışı (‘eylem’), ‘değerlendirmeler’ ve anlamlara başvurarak belirlenebilir. Bu 

neden, nedensel açıklama ölçütümüz, bu tür bir “oluşum”un ‘tarihsel’  açıklanışında 

eşsiz bir doygunluğa ulaşır”. Dolayısıyla toplum bilimcinin nedensel bilgisi, doğa 

bilimcinin nedensel bilgisinden farklıdır (Ritzer, 2013b: 228). 

 O, insan eylemlerinin genellenebilir niteliğini, insan eylemlerinin “rasyonelliği” ile ilgili 

olduğunu düşünür. Weber’in iddiasına göre, insan eylemleri, doğal olaylar gibi 

“öngörülebilir” niteliğe sahiptirler. Örneğin, tanığımız bir kişinin eylemleri hakkındaki 

“hesaplanabilirlik” durumu, bir doğa olayı olan hava tahminlerinden daha fazla 

kestirilebilir niteliktedir. Bu açıdan, Weber için, eylemlerin genellemezliğini savunmak 

safsatadır. Böylece, bireyler toplumsal yaşamda, kendi eylemlerine başkalarının nasıl tepki 

vereceğini hesaplayabilir. Ancak bunu Weber, doğal dünyadaki olayları için pozitivizminki 

gibi bir “kestirilebilir” olan  “nesnel” olgular olarak anlamaz; çünkü birey eylemlerinin, 

doğal yanının dışında bir de “öznel” yanı vardır. Bu da, eyleyen kişinin eyleminin kişi için 

taşıdığı anlam, “yorumlama” ile kavranarak açıklanabilir (Giddens, 2001a: 46-7). Böylece, 

Weber, birey eylemlerinin rasyonalitesine dayanarak, onların bir “genellik” olarak, ama 

bireysel yanlarının da “yorumlama” ile anlaşıldıktan sonra, nedensel olarak 

açıklanabileceğini öne sürmektedir. Bu anlamda, Weber’in “rasyonalite” düşüncesi 

sosyolojisi için çok önemlidir. Onun “toplumsal eylem” kavramı, başkasına yönelik bir 

eylemin “anlamlı” olması ile eylemin “rasyonel” olması arasında önemli bir bağ vardır.  

Weber, “rasyonel” terimini, bir amaca sistemli bir şekilde ulaşmak için, gerekli ve uygun 

araçların hesaplanarak seçilmesi ve kullanılması anlamında kullanır (Cuff, Sharrock ve 

Francis, 2013: 64). Weber için “rasyonalite” ikiye ayrılır:  



58 
 

Eylemcinin belli bir amaca ulaşmak için belli bir aracı seçmenin getirebileceği tüm 

sonuçları rasyonel olarak değerlendirdiği “amaçlı rasyonalite” (Zweckrationalität) ve 

bir bireyin ağır basan bir amacın peşine bilinçli bir biçimde kendini yalnızca ona 

adayarak, maliyeti hesaba katmadan düşündüğü “değer rasyonalitesi” (Giddens, 2001a: 

47). 

Toplumsal eylemin anlaşılmasını “rasyonellik” temeline oturtan Weber, insanların 

eylemlerini bir “amaç” ve “değer”e bağlı olarak rasyonalize ettikleri için, bu eylemler bir 

“dünya görüşü” açısından anlaşılmaya açıktır.  Bu nedenle de o, “anlamacı sosyoloji” için 

anlaşılabilir toplumsal eylemleri “bir rasyonel amaca yönelik eylemler ve 

rasyonelleştirilmiş değerlere göre yönelik eylemler” olmak üzere ikiye ayırır (Özlem, 

2001: 166). Weber, bu iki eylem türünün, seçme özgürlüğü olan bireyin, araçlar-amaçlar 

ilişkisinin uygunluğuna göre, yani “rasyonalite” ölçüsüne göre, sosyal bilimciler için 

“anlaşılabilir” nitelikte olduğunu savunur (Giddens, 2001a: 47). Peki, bir bireyin 

rasyonaliteye dayalı, başkalarına yönelik bir eylemi olarak “toplumsal eylem” araç-amaç 

ilişkisi açısından nasıl anlaşılabilir olur? Bu sorunun cevabı Weber’i hermeneutik 

geleneğin önemli temsilcisi Dilthey’ a bağlayan “anlama” fikrinin özünü oluşturur.  

Weber’de anlamanın iki temel kaynağını rasyonel anlama ve kendinde hissederek 

yaşanmışlık (empati, özdeşleyim, duygudaşlık) olarak görür (Özlem, 2001: 162). İnsan 

eylemlerini bir “toplumsal eylem” olarak ele alan Weber’in “anlamacı sosyoloji”  modeli, 

merkezi kavramlardan biri olan rasyonel anlamayla, “yaşama deneyimimize 

(Lebenserfahrung) ve yaşantılarımıza (Erlebnisse) dayanarak insanların belirli eylemlerine 

baktığımızda, bir araç-amaç bağıntısı içerisindeki bu eylemleri çeşitli apaçıklık 

derecelerinde anlayabiliriz. Özellikle, insanların rasyonel bir amaçla hareket ettiklerinde, 

eylemlerinin ne gibi sonuçlar doğuracağını bir apaçıklıkla anlayabiliriz  (Özlem, 2001: 

164-5). Çünkü Weber’ e göre, anlama, “yaşanmış olandan çıkarılmış bir toplumsal 

kavrayış” demektir (Özlem, 2001: 106).  Burada önemli hale gelen Weber’in “anlama” 

fikrini Özlem şöyle özetler: 

Bizler, başkaları ile bir arada olduğumuzu bize durmadan tekrarlayan bir bilinç 

sürecinin etkisi altındayızdır. Bu nedenle bir toplumsal olguyu, bir insan eylemini, 

böyle bir bilinç süreci içinde yaşama deneyimimizle anlamış oluruz. Bu bilinç, 

psikolojik değil, toplumsal bir bilinçtir. Böyle bir bilince ve yaşam deneyimine sahip 

olduğumuz içindir ki, insanların ne tür bir anlam bağlamı (Sinnzusammenhang) altında 

eylemde bulunduklarını anlayabiliyoruz. İnsanın dününü ve bugününü anlaşılabilir hale 

getiren de bu toplumsal birliktelik bilinci ve yaşam deneyimidir. …O halde anlama, 



59 

 
 

kaynağını, yaşanmışlığa dayalı olarak, bireylerin psişik hallerinde değil, “öznelerarası 

(İntersübjektif) bir ortak doğa” da bulmaktadır. Başka bir gezegenden gelen canlıların 

bizi anlaması olanaksızdır; çünkü onlar bizim gerçekleştirdiğimiz bu ortak doğanın 

içinden gelmemektedirler (2001: 107-8). 

Görüldüğü gibi, Weber’in “anlama” kavramı, yaşantılara/yaşanmışlığa dayalı olarak 

“öznelerarası ortak bir doğa” içinde mümkündür; benzer şekilde Dilthey da, anlamayı 

yaşam içinde gerçekleşen bir edim olarak alıyordu. Burada Weber’in, Dilthey’ın, “yaşam” 

içinde oluşan tüm insanî ifadelerin “öznelerarası” temelinde gerçekleşen bir “anlama” 

faaliyeti fikrinden etkilendiği açıktır. Ancak, Weber, Dilthey’dan farklı olarak, hem 

anlamayı “rasyonel” olarak niteler hem de anlamayı ikiye ayırarak sınıflandırır. Şimdi 

kısaca Weber’in bu sınıflandırmasına değinilebilir. 

Ona göre anlama, anında anlama (edimsel anlama, aktüelles Verstehen) ve açıklayıcı 

anlama (erklaerliches Verstehen) olmak üzere iki türden oluşur. Anında anlama ise üç 

türden oluşur: (1) bir düşüncenin anında rasyonel olarak anlaşılması: rasyonel anında 

anlama; (2) duyguların irrasyonel olarak anında anlaşılması: irrasyonel/duygusal anlama; 

(3) eylemin rasyonel olarak anında anlaşılması (Özlem, 2001: 166-7). Weber anında 

anlama için şu örnekleri verir:  

Örneğin biz, işittiğimiz veya okuduğumuz 2x2=4 ifadesini anında anlarız (düşüncenin 

anında rasyonel anlaşılması). Öbür yandan, bir yüz ifadesindeki öfkeyi, irrasyonel bir 

hareketin manifestosu olarak herhangi bir sözlü tepkiyi de anlarız (duyguların irrasyonel 

olarak anında anlaşılması). Yine bir dülgerin bir kapıyı onarmak için kapı tokmağı ile 

uğraşmasını veya birinin bir hayvana silah doğrultmasını anında anlarız (eylemin 

rasyonel olarak anında anlaşılması) (akt. Özlem, 2001: 167-8). 

Weber’e göre, bir düşünce, bir duygu ya da bir eylem, hem zihnin genel formları hem de 

öznelerarası ortak bir doğa vasıtasıyla bir nomolojik bilme olanağı sunan toplumsal 

deneyimle anında anlaşılır (Özlem, 2001: 168). “Günlük yaşantımızda başkalarının 

eylemlerinin öznel anlamı, çoğu zaman anında anlaşılabilir. İnsan eyleminin, herkeste 

varolan bilinç ve düşünme sayesinde oluşan bir anlaşırlılığı vardır. Bazen insan bazı 

eylemlerle bazı hedefler arasındaki ilişkiyi, birinin eylemi arasındaki farkı derhal 

anlayabilir” (Weber’den akt. Özlem, 2001: 168). Weber’in “anında anlama” kavramı, 

“öznelerarası” temelde, yaşanmışlığa dayanan, Dilthey ve hermeneutik geleneğin “anlama” 

kavramıyla benzerdir; aynı içerimleri vardır. Ancak, onun açıklayıcı anlama, dediği, 



60 
 

toplumsal bir eylemin/olgunun “nedenlerini anlamak” fikri, bunların motiflere dayalı 

olarak genelliklerini “açıklamak için anlamak” olarak farklılaşmaktadır. İşte, yorumlayıcı 

sosyoloji kuramlarının mikro ölçekli yaklaşımları için bir temel teşkil eden anında 

anlamadan farklı olarak açıklayıcı anlama, “anlamayı kültür bilimleri için bir yönteme 

dönüştüren” bir kavramdır (Özlem, 2001: 169).  Weber burada, toplumsal eylemin makro 

ölçekli belirleyicilerine odaklanarak, kendisinden etkilenen yorumlayıcı sosyoloji 

modellerinden ayrılır. Çünkü onun “açıklayıcı anlama” dediği, daha önceden söz ettiğimiz, 

kültürel unsurlar tarafından oluşturulmuş motiflerin ortaya koyduğu “anlam bağlamı”nın 

rasyonel olarak anlaşılmasıdır. Bir eylemin “nedensel” anlaşılması demek olan “açıklayıcı 

anlama” tarifini Weber şöyle yapar:  

…hangi bağlam içerisinde hareket ettiğini anlarız. Bu demektir ki, bize anlaşılabilir bir 

anlam bağlamı kazandırılmıştır (motifleri rasyonel anlama). Öyle ki biz, dülgerin 

durumunu veya bir avcının havyana silah doğrultmasını yalnızca anında anlamış 

olmakla kalmaz, hatta daha çok bunları motiflerine dayanarak anlamış oluruz. Dülgerin, 

bir ücret karşılında mı yoksa kendi özel gereksinimi için mi veya örneğin “bir ruhsal 

bunalım içinde olduğu” için mi eylediğini bildiğimiz sürece; eylemi motiflerine 

dayanarak anlamış oluruz. Tüm bunlar, eylemin olgusal akışının bir açıklaması olarak 

gördüğümüz anlaşılmaya elverişli anlam bağlamlarıdır. Öyleyse “açıklama”, eylemin 

anlamalarıyla ilgilenen bir bilim için çok şey ifade etmektedir. Öyle ki, tüm anında 

anlaşılabilir olan eylemler, taşıdıkları öznel anlama göre, bir anlam bağlamının kapsamı 

içerisindedirler (“açıklama”nın nedensel anlamı) (akt. Özlem, 2001: 169).  

Kısaca, açıklayıcı anlama, bir olguyu, bir süreci, bir eylemi motiflerine dayanarak rasyonel 

olarak anlamak, bir nedensel anlamadır. Weber’e göre,  açıklayıcı ya da nedensel anlama, 

eylemin motiflerindeki (rasyonel ya da irrasyonel motiflerdeki) araç-amaç ilişkisinin 

rasyonelliğinin bir bilimsel söylem tarafından araştırılması, eylemin nedenlerinin 

anlaşılmasıdır. İşte Weber’in “anlamacı sosyoloji” modeli, rasyonel olarak kurulmuş 

motifleri rasyonel olarak anlayarak açıklamak için bir araç olan “ideal tip” kavramını 

kullanır (Özlem, 2001: 170). Weber’e göre ideal tipin “işlevi, benzerlikleri veya 

farklılıkları saptamak, onları en tartışmasız biçimde anlaşılabilir kavramlarla betimlemek 

ve onları nedensel olarak anlamak ve açıklamak amacıyla ampirik gerçeklik ile 

karşılaştırma yapmaktır.” İdeal tipler, tarihsel gerçekliğin dilimlerinin araştırılmasında 

kullanılan keşifsel araçlardır (Ritzer, 2013b: 229). Bu durumda, Weber’n verstehen 

kavramı, birey eyleyenlerin öznel yanlarına yönelik bir mikro-ölçekli odaklanma yerine, 

daha çok kültür gibi makro-ölçekli çözümle girişimlerinin bir aracı olur. Weber, mikro-

ölçekli sosyolojik süreçlerle ilgilense de, daha çok toplumsal dünyanın büyük-ölçekli 



61 

 
 

düzeyleri (Ritzer, 2013b: 227) bakımından, “eyleyenler, etkileşim ve aslında tüm insanlık 

tarihini anlamak için hermeneutik araçları kullanmayı amaçladı” (Ritzer, 2013b: 234). 

Hatırlanacağı gibi Weber, “toplumsal eylem” fikirini, başkalarına yönelik, onları etkileyen 

ama “öznel anlam” temelinde oluşan bir eylem olarak savunmuştu: “Toplumsal eylem 

başkaları gözetilerek yapılan eylemdir” (Özlem, 2001: 197). Bir toplumsal eylemde 

“başkalarını gözetmek” eylemin motivasyonları ve bunları oluşturan anlamlar ile ilgilidir. 

Bu ise, Weber’in “toplumsal ilişkiler” fikrini oluşturan “toplumsal eylem” tarifi için bir 

eylem tipolojisi geliştirir.  

Weber, daha önce de temas edildiği gibi, anlaşılmaya elverişli eylem kavramıyle genel bir 

“eylem” içeriği sunuyordu. Oysa başkaları gözetilerek yapılan bir eylem, hem onu 

“anlaşılmaya elverişli” yapar hem de “toplumsal” yapar. İşte Weber’in eylem tipolojisi, 

toplumsal eylemin anlaşılmaya elverişli eylem olarak sınıflandırılmasına dayanır. Bu 

doğrultuda toplumsal eylemi dört tipe ayırır: amaçsal-akılcı (zweckrational) eylem,  

değersel-akılcı (wertrational) eylem, duygusal (affektüel besonders emotional) eylem ve 

geleneksel (traditional) eylem (Özlem, 2001: 188-9). Weber’e göre, sosyoloji, “insanların 

bu eylem tipleri doğrultusunda gerçekleştirdikleri toplumsal ilişkiler ve bu ilişkiler bazında 

ortaya çıkan toplumsal oluşumları” araştırır (Özlem, 2001: 195). Bu araştırmada, 

başkalarına yönelen, bu dört tipten oluşan “toplumsal eylem” merkezi bir temadır. Burada 

“başkaları” şöyle tanımlanabilir:  

bir birey, bilinen bir kişi veya belirsiz ve tanımayan pek çok kişi olabilir. Örneğin, 

“para” bir mübadele aracıdır eylem sahibi, mübadele sırasında, çok sayıda ve kendisi 

tarafından tanınmayan kişilerin veya çok sayıdaki diğerlerinin, kendi açılarından 

gelecekte de bir mübadele sırasında parayı böyle bir mübadele aracı olarak 

kabullenecekleri konusundaki bir beklentiye göre eylemde bulunmaktadır (Özlem, 2001: 

196). 

Özlem’e göre beklenti kavramının, toplumsal ilişki kavramının belirlenmesi bakımından 

önemi büyüktür. Weber beklentinin genellikle tüm insan eylemlerinin anlaşılması 

bakımından önemini şöyle belirtmektedir: “Her eylem biçimi...belirlenen sözcük anlamı 

içinde bir “toplumsal” eylem değildir. ...Bir eylem, bireyin yalnızca kendisini ilgilendiren 

bir durumla ilgili beklentileri doğrultusunda yönlenmişse, bu bir toplumsal eylem değildir. 

İçsel haller, ancak başkalarının durumuna yönlendiği zaman bir toplumsal eyleme 



62 
 

dönülebilir” (Özlem, 2001: 196). Bu “beklenti” bağlamında iki tip rasyonel eylem Weber 

için önemlidir:  

Birincisi, araç-amaç rasyonelliğidir veya “çevredeki nesnelerin veya başka insanların 

davranışlarına ilişkin beklentiler tarafından belirlenen” eylemdir; bu beklentiler, 

eyleyenin kendisinin rasyonel olarak peşinden gittiği ve hesapladığı amaçların elde 

edilmesinin ‘koşulları’ veya ‘araçları’dır. İkincisi, değer rasyonelliği veya “başarı 

beklentisinden bağımsız olarak, bazı etik, estetik, dinsel veya başka davranış 

biçimlerinin kendi içinde değerli olduğuna yönelik bilinçli bir inanç tarafından 

belirlenen eylemdir (Ritzer, 2013b: 236). 

Bu “beklenti” temelinde oluşan “toplumsal eylem”, Weber’in “toplumsal ilişki” ya da 

“toplumsal etkileşim” fikrinin kurucu unsurudur. Ve bu “beklenti” Weber için “öznel 

anlam” için temel oluşturur. Aron, Weber’in bir eylemi “toplumsal eylem” yapan “öznel 

anlam” fikrini “toplumsal ilişki” bağlamında şöyle ifade eder: 

Toplumsal davranış (etkinlik) bir insan davranışıdır (Verhalten), başka bir deyişle 

eyleme ya da eylemden kaçınmaya yönelmiş içsel ya da dışsal bir tutumdur. İnsan 

hareketine belirli bir anlam verdiğinde bu davranış bir etkinliktir. Etkinlik, aktörün ona 

verdiği anlam başka insanların davranışları ile ilgili ise toplumsaldır.  

Toplumsal davranış (etkinlik), toplumsal ilişki biçiminde örgütlenir (soziale 

Beziehung). Toplumsal ilişki, herkesin davranışının anlamı başkasının tutumu ile ilgili 

olduğunda ortaya çıkar; öyle ki davranışlar karşılıklı olarak birbirine yöneliktir.  

Profesör ve öğrencileri toplumsal bir ilişki içindedirler. Tutumları karşılıklı olarak 

birbirlerine yöneliktir (Aron, 2004: 435). 

Başkasına yönelik bir eylem, kişilerin tutumlarının “karşılıklı” oluşuyla “toplumsal eylem” 

olmaktadır. Bu “karşılıklı” tutumlar da, her kişinin eylemine bir “öznel anlam” vermesiyle 

oluşur. Giddens’ın dediği gibi, Weber sosyolojisi, “bireyselci” tutumu benimseyerek, 

bireylerin eylemlerindeki “öznel anlam” temelindeki güdülerin oluşturduğu beklentilere 

odaklanarak, “eylemi öznel anlamı açısından yorumlama” amacındadır (Ritzer, 2013b: 

234-5). Ancak, onun bir “eylemi anlamak” demek, bireysel eylemlerle, kültürel olarak 

oluşmuş motifler arasındaki nedensel bağlantıları ideal tip kavramları aracılığıyla 

kavramak demektir (Özlem, 2001: 166). Bu nedenle de onun sosyolojisi, sadece birey 

eylemini anlamak değil, aynı zamanda “eylemin örüntüleri ve düzenlilikleri” üzerinde 

odaklanarak (Ritzer, 2013b: 234) kültürel anlam düzeyini kavramak ister.  



63 

 
 

Özetle, Weber’e göre sosyoloji, “toplumsal eylemin22 bilimidir; toplumsal eylemi 

yorumlayarak anlamak ve oluşumunu toplumsal olarak açıklamak ister. Burada üç önemli 

terim vardır: Anlamak (verstehen), yani anlamları kavramak, yorumlamak (deuten), yani 

öznel anlamları kavramlar halinde düzenlemek, açıklamak (erklaren) yani eylemlerin 

düzenliliğini ortaya koymak” (Aron, 2004: 435). 

Weber’in bireysel düzeyde, “yaşanmışlık” içindeki deneyimleriyle oluşan “toplumsal 

eylem”in, “öznelerarası ortak bir doğa” temelindebir nomolojik bilme konusu olan 

sosyolojisi, bazı eleştirilere maruz kalsa da, “yorumlayıcı sosyoloji” kuramlarını büyük 

ölçüde etkilemiştir. Weber’in, “yorumlayıcı anlama” yaklaşımını benimseyen anlamacı 

sosyolojisinin  “toplumsal eylem” araştırmasında kullandığı “yorumlayıcı anlama” 

(verstehen) yaklaşımı özellikle sembolik etkileşim kuramını etkilemiştir. Ayrıca 

“toplumsal eylem” incelemesindeki “anlam” ve “güdü” üzerine fikirleri, Schutz’un 

eleştirisine konu olsa da, yine de bir ölçüde fenomenolojik sosyoloji kuramını etkileyerek, 

gündelik yaşam sosyoloji yaklaşımlarını, özellikle etnometodolojinin gelişiminde önemli 

rol oynamıştır (Ritzer, 2013b: 222). Bu nedenle, Giddens’ın (2001a: 49)   “ ‘Öznelerarası 

olarak anlamlı eylem’ açıklaması yeterince doyurucu olmasa da, somut bir eylem halinin 

başkaları açısından sahip olabileceği ‘nesnel sonuçları’nın önemini, en azından sosyolojik 

analiz açıdan, daima göz önünde bulundurmuştur” şeklinde belirttiği gibi, Weber’ in 

sosyolojik yaklaşımının, “anlamlı eylem” için sunduğu “öznelerarası” temel önemlidir.  

Sonuç olarak, Weber, “toplumsal eylem” incelemesinde kullandığı “yorumlayıcı anlama” 

yaklaşımını pozitivist metodolojideki “nedensellik” yaklaşımı ile birlikte kullansa da, 

gündelik yaşam içindeki bireysel eylemlerin “öznel anlam” temelinde bu yaklaşımla 

anlaşılabileceği fikriyle, yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının “yorumlayıcı anlama” 

yaklaşımı için “öznelerarası” bir perspektif sunar.   

2.4.2.Fenomenolojide “öznelerarasılık sorunu” ve “yaşam–dünyası” 

Fenomenolojik sosyolojinin kurucusu olarak kabul edilen Alfred Schutz, Weber’in, 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımının yöneldiği “toplumsal eylem” fikrinin odak noktasını 

                                                           
22 Aron burada “davranış” terimini kullanır; çalışmanın genel bağlamı bakımından “eylem” terimi tercih 

edildi.  



64 
 

oluşturan “anlamlı eylem” kavramını bazı yetersizliklerden dolayı eleştirir. Ona göre 

Weber’in “anlamlı eylem” fikri “bazı noktalarda doğru olsa bile, doğal tutum üzerine bir 

incelemeyle, ‘sağduyu dünyası’ veya ‘gündelik dünya’ üzerinde bir incelemeyle 

tamamlanmalı ve geliştirilmelidir” (Giddens, 2003: 43). Schutz, bu eleştirisinden hareketle, 

kendi sosyolojisinde bir toplumsal eylemi “anlamlı” yapan temelleri oluşturan “yaşama-

dünyası” kavramını oluşturur. O, bu temelleri, Husserl’in fenomenolojisinden aldığı 

kavramlar üzerine kurar. Bu da Schutz’un “öznelerarasılı” temeldeki “toplumsallık” 

fikrinin ilk adımıdır.  

Schutz’a göre, Weber’in “anlamlı eylem” bağlamındaki “toplumsal eylem” kavramı iki 

soruyu cevapsız bırakır: birinci olarak, “Weber’in tanımladığı anlamda, aktörün eylem 

halinde yaptığı şeye ‘bir anlam atfetme’si ne demektir? İkincileyin, toplumsal eylem 

esnasında aktör, kendilerine has öznel tecrübeleri olan öteki aktörleri ayrı kişiler olarak 

nasıl tecrübe eder/deneyimler?” (Giddens, 2003: 44). Bu iki soru da, Schutz’un, Husserl’in 

fenomenolojisinden aldığı etkilerin izlerini göstermektedir. Bu soruları Schutz açısından 

cevaplandırmak için, onun bir eylem bağlamında “anlam” kavramını nasıl ele aldığı 

önemlidir. Bunun için de, öncelikle onun “anlam” kavramının oluşumunda Husserl’in 

fenomenolojisinin etkilerine temas etmek yararlı olacaktır. Bu kapsamda, Husserl’in 

fenomenolojisinde ortaya çıkan, “anlam” ile ilgisinde bir “bilinç” problemi olarak 

“öznelerarasılık sorunu” önem kazanmaktadır. Schutz, bu soruna bir çözüm önerisi olarak 

“toplumsallık” fikri temelinde oluşturduğu “öznelerarası yaşam-dünyası” kavramını 

yeniden-inşa eder. 

Fenomenolojik sosyolojinin temel savına göre, “toplumsal dünya” ya da “toplumsal yaşam 

dünyası”, içindeki bireylerin eylemleri tarafından oluşturulur ya da inşa edilir. Ancak 

Husserl’e göre “eyleyenler her zaman dünyaya düzen vermenin etkin ve oldukça karmaşık 

sürecine girerler…[ama] insanlar dünyayı biçimlendirdiklerinin farkında değillerdir.” 

Gündelik yaşam dünyalarının kendileri tarafından inşa edildiğinin farkında olmayan 

bireylerden farklı olarak, fenomenologlar bu inşa edilen toplumsal dünyayı anlamaya 

çalışırlar (Ritzer, 2013b:433). Bireylerin eylemleriyle inşa ettikleri gündelik yaşam 

dünyasını anlamaya çalışan fenomenologlar öncelikle “bilinç” kavramına odaklanır. 



65 

 
 

Husserl’e göre “bilinç”, bir şey veya bir mekân değildir; bilinç, bireyin zihninde değil, 

eylemiyle yöneldiği nesne arasında oluşan bir süreçtir; yani bir nesnenin bilincidir. Yani, 

Husserl “bilinç” kavramını, bir amaçlılık fikri temelinde oluşturur. Bir amaçlılık içinde 

oluşan bireyin eyleminin yöneldiği “şey” ile arasında kurduğu bağla “anlam” oluşur. 

Husserl’e göre “anlam”, bireyin eylemi ile eyleminin yöneldiği “şey” arasında oluşan 

bilinçlilikle oluşur; bu da, anlamın nesnelerin doğasında değil de, eylem sürecinin 

bilinçliliğinde olması demektir (Ritzer, 2013b:433). Başka bir deyişle, bilinç, “niyetsel” 

yani “yönelimsel”dir (intentional). Bir şey “gerçek” olsa da olmasa da, “bilinç ona 

yönelmedikçe hiçbir anlama sahip değildir. …Niyetsellik/yönelimsellik (intentionality), 

bizatihi dikkatin yöneldiği objeden büyük ölçüde bağımsız bir ‘düşünceleşme edimi’ 

(ideation act) gerektirir” (Giddens, 2003: 39-0). 

Husserl’in “bilinç” kavramıyla “anlam” kavramı arasında kurduğu bu bağ, fenomenologlar 

için toplumsal yaşam dünyası açısından bir sorunu aşmalarını gerektirir. Bu sorun, 

Husserl’in fenomenolojiyi toplumsal yaşamın “kesin bilimi” yapmak istemesinden 

kaynaklanmaktadır. Husserl’in bilimsel fenomenolojisi, “bilincin özsel yapısı olan aşkın 

benliği anlamak için toplumsal dünyada eyleyenler tarafından kurgulanan çeşitli 

katmanları iyice kavrama”yı amaçlar (Ritzer, 2013b:433).  Bu amaç, eyleyenlerin bilinçli 

yaşam deneyimlerinin kesin olarak geçerli olacak yapılarına yönelmeyi gerektirmektedir. 

Yani, toplumsal yaşamdaki bireylerin eylemleriyle inşa ettikleri olaylar, durumlar, 

etkinlikler, etkileşimler vb. gibi toplumsal fenomenler, deneyimlendiği biçimiyle 

araştırılmalıdır; bireylerin bilinçlerinin tüm “öznel” içerikleri dışarıda bırakılmalıdır. 

Çünkü Husserl, eyleyenlerin öznel bilinçlerinin içeriği olan “doğal tutum”ları “yanlılık” ya 

da “çarpıtma” içereceği için bilimsel araştırmaya engel olarak görür ve bunların “paranteze 

alma”yla araştırma dışı bırakılmasını savunur (Ritzer, 2013b:434-6).  Böylece doğal 

tutumu “paranteze alma”, fenomenoloğa eyleyenleri yöneten bilincin “saf” içeriklerini ya 

da anlamlarını verecektir. Dolayısıyla, Giddens’ın ifade ettiği gibi, bireylerin doğal 

tutumlarını oluşturan;  

tüm somut tikelleri ‘paranteze aldığımız’ taktirde bilincin özüne nüfuz edebileceğimiz 

düşünülür…bu yüzden, ‘dünya-içinde-yaşanılan’ ve ‘doğal tutum’ –yani, fizik dünya 

hakkında, diğer insanlar hakkında ve kendimiz hakkında oluşturduğumuz gündelik 

önkabuller- ilk dönem Husserl tarafından daha çok öznelliği saf haliyle göz önüne 

sermek için kaldırılıp atılması gereken fazlalıklar olarak görülür (Giddens, 2003: 40). 



66 
 

Husserl’in bu konudaki yönelimini Schutz de şöyle ifade eder:  

Fenomenolog, dış dünyanın varlığını yadsımaz ancak kendi çözümleyici amacı için 

onun varlığına inancı ertelemeye karar verir – yani, dış dünyanın varlığıyla doğrudan 

veya dolaylı ilişkisi olan tüm yargılardan isteyerek ve sistematik olarak uzak durma[yı 

seçer]. ...Husserl, gerçeklik de olsa sırf görüntü de olsa, kabul ettiği dünyanın içinde 

yaşayan insanın doğal tutumunun ötesine geçmek [için]…bilincin saf alanını ortaya 

çıkarmaya yönelik bu prosedürü, “dünyayı paranteze almak” veya “fenomenolojik 

indirgemeyi uygulamak” olarak adlandırdı (akt. Ritzer, 2013b:436). 

İşte burada, “fenomenolojik indirgemeyi uygulamak”,  Husserl’in bilincin “saf” ya da 

“özsel” yapısı dediği, “aşkın benlik” kavramı önem kazanır. Ancak Husserl’in bilincin 

“saf” ve “özsel” içeriklerine ulaşma çabası, onun “öznelerarasılık sorunu” olarak çözmeye 

çalıştığı bir problemi ortaya çıkarır. 

Bu noktada,  “öznelerarasılık sorunu”,  Husserl’in Cartesian Meditation adlı kitabında 

incelediği “bilinç” kavramı bağlamında ortaya çıkan, Batı felsefesinde Descartes’tan 

itibaren önemini hiç kaybetmeyen “dış gerçekliği” ya da “kendi deneyimlerimin dışındaki 

dünyayı”  bilme sorunu olarak bilinir. Descartes’ın, insanın kendi varlığından emin 

olabilmek için, duyu verilerine dayanmadan, kesin, kendisinden şüphe duyulmayacak bir 

“hakikat” arayışı için dış gerçeklikten şüphe etmesiyle başlayan, “dış gerçekliği bilme” 

sorunu Husserl’ de bir “bilinç” sorununa dönüşür. Husserl, Descartes’ın bu “şüphe 

metodu”nun “dış gerçekliği bilme” sorununu çözmeyi başaramadığını, çünkü “dış dünyayı 

askıya alsak” bile,  dünyaya ilişkin bilinç deneyimimizin değişmeyeceği ileri sürerek 

bilincin “yönelimselliği” fikrini ileri sürer:   

dış gerçekliği askıya alma talep edilse bile, biz hala nesnelerin anlamlı dünyasını 

deneyimlemeye devam ederiz. Bu gerçeğin Husserl için iki anlamı vardır: ilk olarak, 

dünya bizim için, asla bilinç deneyimimizin dünyasından başka bir şey olamaz. 

Deneyimlerimizin dışında bir dünya varsa da bunu asla bilemeyiz. Eğer varsa, öyle 

olduğunu asla bilemeyiz. İkinci olarak,  bilinç, mutlaka “yönelimsel” demektir. Bu da, 

bilincin doğasının, bir şeyin ya da ötekinin bilinci olmasıdır. Biri, bir şeyin bilinci 

olmaksızın bilinçli olmaz (Crossley, 1996: 2). 

Yani, Husserl’e göre, dünya, bilinç deneyimlerimizin dünyasından daha çok bizim 

dışımızdaki bir şeyin ya da ötekinin bir bilinci olmak durumundaydı. Bir şeyin ya da 

birisinin bilinci demek, Husserl’e göre, bilincin gerçek doğasıydı; bir şeyin ya da birisinin 



67 

 
 

bilinci olmaksızın “bilinçli” olmak mümkün değildir. Bu da bilincin doğasının 

“yönelimsel” olduğu anlamına gelir. 

Husserl’e göre, bilincin içerikleri, onun yönelimselliğiyle oluşan  “anlamlılık” kaynağıdır; 

bu anlamlılık eylemlere bağlı olarak oluşturulur. Yani, “anlam”, bilincin nesnelere 

yönelmesiyle oluşur. İşte bu sav, Husserl’in “öznelerarasılık” olarak ortaya attığı sorun: 

ötekinin bilincinin varlığı sorunu ve dolayısıyla ötekiyle ilişki kurma sorunudur (Crossley, 

1996: 3). Husserl’in ortaya attığı sorun şöyle özetlenebilir.  Eğer, bilinç yönelimselliğinde, 

“gerçek” hakkında bir “anlam” elde ediyorsa, bir insan için öteki insanlar sadece bilinç 

içeriklerinden ibarettir; öteki gerçekte bilinçtedir ve bilinç dışında bir “anlamı” yoktur. 

Kısaca, Husserl, “bilinçli özneleri bilince indirgemek” ile solipsizme (tekbencilik) 

düşmekle suçlanır (Crossley, 1996: 3).  Bu durumda Husserl, solipsizmden kaçmak için 

etik, epistemolojik ve sosyo-ontolojik argümanlar geliştirerek solipsizmden kurtulmak için 

“öznelerarası” temelleri arar. İşte bu onun “öznelerarasılık sorunu” olarak kabul ettiği 

problemdir.  

Husserl’in “öznelerarası” temel arayışındaki argümanları şunlardır: (1) Etik seviyede: 

“Ötekiyle etik bir ilişkiye girdiğimizde, ama kesinlikle “öteki” hakkındaki düşüncelerimize 

indirgemeden, onların varlıklarını, hakları ve kendileri hakkındaki isteklerini tanırız. Eğer, 

“öteki” sahip olduğum bir düşünceden başka bir şey değilse, onlara karşı bir zorunluluğa 

sahip olamam” argümanıyla bir öznelerarası temel sağlar. (2) Epistemolojik düzlemde 

dünyanın nesnellini bilebilmem için ötekinin perspektifi gereklidir. Birbirinden farklı ve 

bağımsız öznel perspektifler arasındaki karşılıklı doğrulanmış bir “nesnellik” öznelerarası 

bir temel sağlar. (3) Sosyo-ontolojik seviyede ise, gündelik yaşamda öteki bilincini 

güdüler, ihtiyaçlar, beklentiler ve anlamlar (sözcükler) vb. gibi durumlarla öznenin 

bilincine sunar. Yani, ötekilerin bilincini, dünyayı bilen ve deneyimleyen, aynı zamanda 

bizi dünyanın bir parçası olarak bilen ve deneyimleyen “özne” olarak deneyimleriz. Bu 

şekilde kendi kendimizi “öteki” tarafından deneyimlenmiş olarak deneyimleriz. Bu 

demektir ki, biz dünyayı, ötekiler tarafından deneyimlenmiş bir dünya olarak, yani bir 

öznelerarası bir dünya olarak deneyimleriz. Husserl’in argümanlarının geldiği bu noktada, 

“başkasının bilincini nasıl deneyimleyebiliriz?” sorusuna yanıt olarak, kültür ve toplum 

gibi, kolektif insan fenomenlerinin “aşkın bireysel bilinç” içindeki öznelerarası paylaşılan 

anlamlar aracılığıyla insan için “dünyalararası” bir olanak sunmakta olduğunu düşünür  



68 
 

(Crossley, 1996:3-4). İşte bu, Schutz’un kuramının hareket noktasıdır. Ona göre, 

eyleyenler tarafından inşa edilen “toplumsal gündelik dünya” ya da “gündelik yaşam 

dünyası”, bireylerin aşkın bilinçlerinin yönelimleriyle oluşturdukları “anlam” temelinde 

inşa edilir.  

Schutz de, Husserl’in öznelerarasılık sorununu, “gündelik yaşam dünyası” fikri 

çerçevesinde revize ettiği kendi “aşkın benlik” fikriyle çözüme kavuşturmayı deneyerek, 

kendi “öznelerarasılık” temelini kurmaya çalışacaktır.   

Ilja Srubar, Husserl’in aşkın benliğin bir dünyası olarak oluşturduğu “yaşam-dünyası” 

kavramını, kişilerarası ilişkilerin dünyasına doğru genişleterek fenomenolojik sosyolojinin 

temelini attığını ileri sürer (Ritzer, 2013b:436). İşte Schutz da, Husserl’den aldığı “yaşam-

dünyası” kavramını, onun “aşkın benlik” kavramıyla ilgisinde “toplumsallık” bağlamında 

yeniden kurarak, kendi “öznelerarasılık” kavramıyla ilişkisinde “yaşam-dünyası” fikrini 

oluşturur. Böylece “gündelik yaşam dünyası” sosyolojisinin temellerini atmış olur. 

Schutz, kendi “yaşam-dünyası”23 kavramının temelini oluşturan aşkın benliği, “tüm 

etkinlikleri ile beraber ve tüm fikirleri ve deneyimleri ile beraber kendi bütünlüğü içinde 

düşünce akışı, bilinçli yaşamımızın evreni” şeklinde tanımlar (akt. Ritzer, 2013b:433). Bu 

onun, “öznelerarası” temelde kurulan “ilişkiler” ile oluşan “yaşam-dünyası” kavramının 

hareket noktasıdır. Schutz bu anlamda, Husserl’in fenomenolojisinin ortaya attığı 

öznelerarasılık sorununa “toplumsallık” bağlamında oluşturduğu “gündelik yaşam 

dünyası” fikri temelinde bir çözüm denemesi sunar. Böylece Husserl, “aşkın benliği, 

kendisinin öncelikli odak noktası olarak belirlediği halde Schutz, fenomenolojiyi, dışarıya 

doğru, öznelerarası toplumsal dünyaya yöneltti[r]” (Ritzer, 2013b: 444).  Zaten Wagner de, 

Schutz’un karşı karşıya kaldığı görevi şöyle ifade eder:  

Fenomenolojik yöntem tanımı gereği tek başına bilincin keşfedilişine hizmet eder. O, 

sadece, Husserl’in öznelerarasılık sorunu dediği şeye bir çözüm sunarsa insan 

deneyiminin toplumsal alanına erişim sağlayabilir. Öznelerarasılığın geçerli bir kuramı 

ise fenomenolojinin sağlayabileceği anlama sosyolojisine dolaylı da olsa en güçlü 

                                                           
23 Schutz, bu dünyayla ilgili kendi anlayışını iletmek için “ortak-duyu dünyası”, “gündelik yaşam dünyası”, 

“gündelik çalışma dünyası”, “dünyasal gerçeklik,” “ortak-duyu dünyasının devasa gerçekliği” ve benzerini 

içeren birçok terimler de kullanır (Natanson’dan akt. Ritzer, 2013b: 441).  

 



69 

 
 

destek olacaktır. …Schutz’un, tüm sorunu, benlik ile başka arasında bulunabilecek 

fenomenolojik-psikolojik bir köprüydü (akt. Ritzer, 2013b: 436)  

Bu anlamda Schutz, “öznelerarasılık sorunu” için bilinen, bireyin bilincinin bilinmesiyle 

ilgili probleme bir çözüm önerisi olarak “toplumsal gerçeklik” alanına odaklanmayı tercih 

etti. “Husserl, özellikle bilincin evrensel yapısı üzerinde odaklanırken Schutz, bilinçle 

ilgilenmeyi bıraktı ve öznelerarasılık, yaşam-dünyası ve etkileşime dayalı ilişkilere24 

yöneldi. Bu nedenle bilinç Schutz’un merkezi bir ilgisi değil, onun öznelerarasılık bilimi 

için bir kalkış noktasını oluşturur” (Ritzer, 2013b: 449). Schutz, “özneleraraslılık sorunu” 

üzerine çözüm denemesinde, Husserl’in aksine, fenomenolojik sosyoloji kuramında, 

“bireysel bilinç”in göz ardı edebileceğine inandı; çünkü ona göre, “zihin” bilimsel bir 

araştırmaya kapalıdır; ve bu nedenle, “öznelerarasılık” üzerine odaklanma tercih 

edilmelidir (Ritzer, 2013b: 449). O, Husserl’in yaptığı gibi, “bireysel öznellik” üzerinde 

odaklanmak yerine, “toplumsallık” bağlamında temellendirdiği “öznelerarasılık” temelini 

tercih ederek sosyolojisinin temel ilgisini “bireyin içinde meydana gelen anlama ve 

anlamın kuruluşu süreçleri, öteki insanların davranışlarının yorumlanmasının süreçleri ve 

öz-yorumlamanın süreçleri” içinde yer aldığını savundu  (Ritzer, 2013b: 450). Bu 

“yorumlama” faaliyeti de, Schutz’a göre, ancak ve ancak “toplumsallık” bağlamında 

“öznelerarasılı” bir temelde inşa edilen toplumsal gündelik yaşam dünyası içinde oluşan 

bilgi birikimine göre olur.  

Schutz’ un “toplumsallık” fikrinin merkezi kavramı olan, Husserl’den alarak türettiği 

“yaşam-dünyası” (Lebenswelt) kavramı, içinde kesin-gözüyle-bakılanın25 (günlük olanın 

meydana geldiği dünyadır (Ritzer, 2013b: 441). Schutz, “yaşama-dünyası” kavramını, 

Husserl’in “bilinç” sorunu çevresinde ortaya attığı, “öznelerarasılık sorunu” için önerdiği 

çözümün zemini olarak oluşturur.  

Schutz’un fenomenolojik sosyolojisi, her hangi bir bilimin ona kesin gözüyle bakmadığına 

ve onu keşfetmediğine inandığı için yaşam-dünyası” bağlamında “öznelerarasılık” üzerine 

odaklanarak, “Başka güdüler, çıkarlar ve anlamları nasıl biliriz? Başka benlikleri nasıl 

                                                           
24 Schutz, ilişkileri “biz” ve “onlar” olarak ikiye ayırır; sosyolojinin “onlar ilişkileri” üzerine odaklanması 

gerektiğini savunur; ancak “onlar ilişkileri” de “biz ilişkileri” temelinde kurulduğunu da belirtir. Bu 

çalışmada “yorumlayıcı sosyoloji” perspektifinden “biz ilişkileri”ne odaklanılacaktır. 
25 Bu aynı zamanda Husserl’in “kesin bilim olarak felsefe” fikri ile ilgilidir (Ritzer, 2013b: 441). 



70 
 

biliriz? Bakış açılarının karşılıklılığı nasıl mümkündür? Karşılıklı anlama ve iletişim nasıl 

mümkündür?” türünden sorulara yanıt arar (Ritzer, 2013b: 443). İşte, Schutz’un bu soruları 

temel olarak Weber’in “anlamlı eylem” kavramını eleştirdiği noktalarda sorduğu sorularla 

ilgilidir. Hatırlanırsa, Schuz’un ilk sorusu olan, bireyin, “eylem halinde yaptığı şeye ‘bir 

anlam atfetme’si ne demektir?” şeklindeydi. 

Schutz, Weber’in “anlamlı eylem” çözümlemesinde, sürmekte olan eylemi “doğrudan 

gözlem” yoluyla gözlemleyerek “nesnel anlama” temelinde bir yorum bağlamına 

yerleştirdiğini ve bunun yanlış olduğunu ileri sürer. Çünkü eylem hâlihazırda devam 

etmektedir ve bitmemiş bir eylemdir.  Örneğin, bir kişiyi odun keserken gözlediğimizde, 

onun eylemini “odun kesme” olarak niteleyebilmek için önceden yorumlanmış olması 

gerekir; bu da, eylemin bitmiş olmasını gerektirir. Çünkü eylem “yaşanılan” bir şeydir; 

bunun için yaşanmakta olan bir eyleme “anlam” yüklemek yanlış bir kurgudur. Ancak, 

deneyimlere, yani olmuş bitmiş eylemlere dönüp bakarak “anlam” atfedebiliriz. Bu yüzden 

deneyimlerin anlamlı olduğunu söylemek yanıltıcıdır: “sadece önceden yaşanmış olan 

anlamlıdır, yaşanmakta olan değil” (Giddens, 2003: 44-5). Giddens’a göre, işte bu noktada 

Schutz, Weber’i, eylemin amacı ile “çünkü” güdüsünü ayırmamakla eleştirir. Amaçlar 

veya Schutz’un terminolojisiyle “için” güdüleri kendi başına anlamlı değildir. Schutz bunu 

açıklarken “şemsiye açma” eylemini örnek gösterir:  

Şemsiye açma tasarısı/düşüncesi şemsiye açma eyleminin nedeni değildir; aksine o, 

sadece zihinde oluşturulan bir beklentidir. Eylem, aksine, bir tasarıyı/düşünceyi ‘hayata 

geçirir’ veya bunda ‘başarısız kalır’. Bundan farklı olarak, yağmurun yağacağını 

hissetme herhangi bir tasarı biçimi değildir. Bu hissin, ‘Yağmurdan korunmazsam 

elbiselerim ıslanacak; bu hiç de hoş bir şey değil; o halde, bunu önlemem gerek’  

şeklindeki bir çıkarımla hiçbir bağlantısı yoktur. bu bağlantı veya ilişki, kendisi 

vasıtasıyla tüm geçmiş tecrübelerimin kompleks bütününe yöneldiğim [fenomenolojik 

anlamında – A.G.] niyetsel edimimle kurulur (Giddens, 2003: 45). 

Schutz’a göre, bu nedenle Weber’in eylemin “anlamı” ile “güdüsü” arasındaki ayrımı 

yetersizdir. Ona göre, Weber, eylem konusundaki bilinç kavrayışında yetersizlikleri 

nedeniyle “anlam tiplerini [öznel anlam ve nesnel anlam] birbirinden ayırmayı başaramadı 

ve anlamları güdülerden ayırmayı başaramadı” (Ritzer, 2013b:450). Buradan hareketle 

Schutz, anlamları ve güdüleri iki alt tipe ayırır.  



71 

 
 

Schutz’a göre anlamlar, eyleyenlerin toplumsal dünyanın hangi yönlerinin kendileri için 

önemli olduğunu nasıl belirledikleriyle ilgilidir; ve iki tip anlam vardır: (1) öznel anlam 

bağlamı, gündelik yaşam dünyasının öznel gerçeklik olarak oluşmasını sağlayan öznel 

zihinsel kurguların bileşenlerinden oluşur. (2) nesnel anlam bağlamı, kültürel olarak 

varolan ve bireylerin paylaştığı anlamlardır (Ritzer, 2013b:450-1). 

Schutz’a göre güdüler, eyleyenlerin yaptıkları şeyi yapma nedenlerini içerir. Güdüler de 

ikiye ayrılır: (1) için güdüleri, “bir eyleyenin belirli eylemlere girişmesinin gerekçeleridir; 

eylemlere, gelecekte bazı amaçlar veya oluşlar gerçekleştirmek için girişilir. Onlar, sadece 

eylem meydana gelirken varolur. Onlar, özneldir ve eyleyen tarafından eylem 

tamamlandıktan ve amaca ulaştıktan (veya ulaşmadıktan) sonra sadece geriye dönük bir 

şekilde kavranabilir.” (2) çünkü (nedeniyle) güdüleri, geriye dönük bir şekilde geçmiş 

etmenlere (kişisel geçmiş) göz atışlaaraştırabilir. Nedeniyle güdüleri, “nesneldir”; onlar, 

bilimsel yöntemler kullanılarak geriye dönük olarak araştırılabilir. Eylemler hâlihazırda 

meydana gelmiş oldukları için onların gerekçeleri hem eyleyen hem de toplum bilimci için 

erişilebilirdir (Ritzer, 2013b:451). 

Giddens’a göre, Schtuz’un “için” ve “çünkü” güdüleri arasında yaptığı ayrım Weber’in 

doğrudan anlama ve açıklayıcı anlama ayrımını yeniden ele alma girişimidir (Giddens, 

2003: 50). Böylece Schutz, eylem ve anlam arasındaki bağı “bilinç” kavramı bağlamında 

kurarak, eylemi, “eyleyenin başta planladığı davranış”  olarak tanımlar. Natanson’a göre: 

“Her durumda eylemin son derece önemli özelliği, onun amaçlı ve tasarımsal karakteridir. 

Eylemin kaynağı, eyleyenin bilincindedir.” Bu anlamda Schutz, eylem ve anlam arasındaki 

ilişkiyi bilincin yönelimselliğine vurgu yapar: Toplumsal eylem, “ötekilerin tutumlarını ve 

eylemlerini içeren eylemdir ve kendi içinde onlara yönelir” (Ritzer, 2013b:451). İşte 

Schutz’un ikinci sorusu (“toplumsal eylem esnasında aktör, kendilerine has öznel 

tecrübeleri olan öteki aktörleri ayrı kişiler olarak nasıl tecrübe eder/deneyimler?”) eylem-

anlam arasındaki ilişkiyle ilgilidir. Weber’in bu ilişkiyi kuramadığını düşünen Schutz’a 

göre, bu ilişki “bilinç” ile kurulur. Bu nedenle, 

başkalarının davranışlarını anlama, fenomenolojik açıdan, bir tipleştirme süreci olarak 

incelenebilir; aktör, bu tipleştirme sürecinde, başkaları tarafından yapılan şeylerin 

anlamlarını kavramak için öğrenilmiş yorumlama şemalarına başvurur.  Temel 

toplumsal ilişki ötekiyle dolaysız yaşanan ilişki, yani ‘Biz-ilişkisi’dir. Aktörlerin 



72 
 

gündelik toplumsal yaşantılarında kullandıkları toplumsal formlara ait diğer tüm 

anlayışların kaynağı bu ilişkidir. Yüz yüze bir karşılaşmada, aktör – öteki kişiyi 

tipleştirme ve o kişinin kendi eylemlerine muhtemel tepkisini hesaplayabilme ve onunla 

iletişimi sürdürebilme temelinde—‘eldeki bilgi’ stokunu veya ‘sağduyu anlayışları’nı 

devreye sokar. Bir aktörün ‘bilgi stoku’ ‘bir başka uyarıya kadar uygun’olduğunu 

düşünülerek sorgulanmadan benimsenir; bilgi stoku, ‘şartlara göre değişen, bir 

belirsizlik durumunda yardımcı araç olarak devreye sokulan “apaçıklıklar” bütünüdür.’ 

Bilgi stokları yapı itibariyle pragmatiktir. Gündelik toplumsal etkileşim esnasında, aktör 

böylece, başkalarına karşı tepki geliştirme konusunda birçok reçeteye sahiptir; ancak o, 

-bir gözlemci tarafından talep edilmedikçe—genellikle bunları bilinçli olarak formüle 

edilmiş ‘teoriler’ şeklinde açmaz (Giddens, 2003: 46-7). 

Böylece Schutz, toplumsal etkileşimin, karşılıklılık güdüleri üzerine kurulduğuna 

savunarak (Ritzer, 2013: 451) Husserl’in, “başkasının bilincinin deneyimi” ile ilgili 

problemi olan “öznelerarasılık sorunu” için bir önerisi olarak öznelerarası bir temeli olan 

“yaşam-dünyası” fikrini sunar. Onun “yaşam dünyası”, “gündelik”26 bir dünyadır; yani 

içinde kişilerin ilişkilerde (bir “iletişim” edimi ile) bulunduğu bir “gündelik dünya”dır. 

İşte, kişilerarasındaki gündelik ilişkiler çerçevesinde gerçekleşen toplumsal 

etkileşimlerinin gerçekleştiği “yaşama-dünyası” kavramı, “kişilerarası iletişim” ediminin 

“öznelerarası” temelini ortaya koyar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
26 “Gündelik” kavramı, bir sonraki bölümde de görüleceği gibi, fenomenolojik sosyoloji ile temas halinde 

olan etnometodolojinin de ana temasını oluşturur; o da, tüm araştırmalarını bu kavram üzerine kurar. 



73 

 
 

3. YORUMLAYICI SOSYOLOJİ VE KİŞİLERARASI İLETİŞİM 

3.1.“Gündelik Yaşam Dünyası”nın Öznelerarasılığı ve Kişilerarası İletişim 

Toplumsal yaşamın inşasını ve sürdürülmesini sağlayan kişilerarası iletişimin “gündelik 

yaşam” kavramı bağlamında ele alınması bu çalışmanın ana temasını oluşturmaktadır. 

“Gündelik yaşam” bağlamı, yorumlayıcı sosyoloji geleneğinin en önemli kuramlarından 

biri olarak görülen, 1960’ lı ve 70’li yıllarda, “günlük yaşam sosyolojisi” başlığı altında 

anılan (Ritzer, 2013a: 64) “fenomenolojik sosyoloji” kuramı “kişilerarası iletişim” 

ediminin öznelerarası temelleri bakımından yapılacak bir inceleme için çok önemli katkılar 

sunar.  

Gündelik yaşam dünyası, Schutz’un fenomenolojik sosyolojisinden türetilmiş bir terim 

olarak, onun “yaşam-dünyası” (Life-world, Lebenswelt) terimiyle eşanlamlıdır.  Bu terim, 

Schutz’un tasarımıyla, bir önceki bölümde incelediğimiz gibi, eylem-anlam(a) arasındaki 

ilişkiyi, “bilinç” temelinde “öznelerarasılı” bir şekilde kurulduğu “gündelik” bir “yaşam” 

alanı içinde görür. Bu “bilinç” deneyimi, “karşılıklılık” temelindeki bir “iletişim” edimiyle 

kurulan ilişkileri, “öznelerarası” bir temele yerleştirmesi bakımından Schutz’un birincil 

ilgilerinden birisini oluşturur.  

Schutz, kişilerin “iletişim” temelli rutin ilişkilerini kurdukları “yaşam-dünyası” kavramını 

Husserl’den alarak, onu “gündelik” bağlamda, bireysel bilincin aktif olduğu “öznelerarası” 

bir ortam olarak tasarlar. Schutz’un bu tasarısı bilim ve sosyal bilim görüşüyle yakından 

ilgilidir.  Tabii ki, bilimlerden söz edilen yerde gerçekliklerden de söz edilir; bu anlamda 

Schutz’un gerçeklik, dahası toplumsal gerçeklik fikri de “yaşama-dünyası” kavramı için 

merkezidir. Öncelikle, Schutz’un “yaşam-dünyası”kavramının “öznelerarası” kavramıyla 

çok sıkı bir bağı vardır. Dahası, yaşam-dünyası gündelik dil iletişiminin olduğu 

“öznelerarası” bir zemindir. Buradan hareketle, Schutz’un “gündelik yaşam” bağlamında 

geliştirdiği fenomenolojik sosyoloji perspektifi, “toplumsallık” temelinde gerçekleşen 

“kişilerarası iletişim” ediminin temellerine ışık tutar. 

Schutz’a göre yaşam-dünyası, “öznel” bir dünya değil, herkesin sahip olduğu 

“öznelerarası” bir dünyadır. İçinde bulunan “herkesin” sahibi olduğu bu dünyaya niteliğini 



74 
 

veren, yani onu “öznelerarası” yapan, temel olarak içinde yaşayan (onun içine doğan) 

bireylerin (kişilerin) arasındaki iletişimin mümkün olmasıdır. Daha açık bir tabirle, 

“kişilerarası iletişim”, “yaşam-dünyası” içinde yaşayanlar için o “dünyayı” var eder. 

Çünkü Schutz’a göre yaşam-dünyası,  “onun içinde başka insanlar arasında insanlar olarak 

yaşadığımız, ortak etki ve çalışma27 yoluyla onlara bağlandığımız, başkalarını anladığımız 

ve başkaları tarafından anlaşıldığımız için” varolur (akt. Ritzer, 2013b: 443). Yani, 

Schutz’a göre, içinde birbirimizle konuştuğumuz ve birbirimizi dinlediğimiz “canlı şimdi” 

nin içinde varolan bir “gündelik dünya” (yani “yaşam-dünyası”) bu “birliktelik” ya da 

“karşılıklılık” (yani “eşzamanlılık” ve “eşmekanlılık”) nitelikleriyle “öznelerarası” bir 

dünyadır. Dikkat edilirse, bu yaşam-dünyasını “öznelerarası” yapan nitelikler, gündelik 

yaşamdaki “kişilerarası iletişim” faaliyetidir. Biz yüz yüze iletişimde [(“yüz yüzelik”, 

“karşılıklık”, “birliktelik” gibi belirlenimlerle, aynı zaman ve aynı mekânda var olan 

kişilerin iletişiminde)] bir “canlı şimdi”de, başkalarıyla aynı zaman ve mekânı paylaşırız: 

“Bu eşzamanlılık, öznelerarasılığın özündedir çünkü onun anlamı şudur; kendi bilinç 

akışım içinde yaşamamla aynı zamanda öteki benin öznelliğini kavrarım. …Ve ötekinin bu 

eşzamanlı kavranışının yanı sıra onun karşılıklı olarak beni kavraması, dünyada bizim 

birlikte olmamızı mümkün kılar” (Natason’dan aktaran Ritzer, 2013b: 443). Schutz’un, 

Husserl’den aldığı “öznelerasılık sorunu” için sunmuş olduğu çözüm önerisi, “kendi bilinç 

akışım içinde yaşamamla aynı zamanda öteki benin özelliğini kavrarım” düşüncesiyle, 

“toplumsal gerçeklik” zeminine verdiği önemde temellenir. Bu, onun “öznelerarasılık” 

fikrinin özünü oluşturur. Buradan hareketle, Schutz’un fenomenolojik sosyolojisinin, 

araştırma alanları/gerçeklikleri ile ilgili tasarısını anlayabiliriz: o, temel olarak, insanların 

birbirlerinin bilinçlerini kavramalarını sağlayan araç olarak ve içinde insanların 

birbirleriyle ilişki kurdukları tarzlar olarak etkileşimle ilgilenir (Ritzer, 2013b: 443). 

Schutz, yaşam-dünyasında bu etkileşimler kapsamında kurulan kişilerarası iletişime dayalı 

ilişkileri, tanımladığı “toplumsal gerçeklik” alanlarına göre inceler. 

Schutz, toplumsal gerçekliğin dört ayrı alanını belirlemiştir. Bu dört alan: doğrudan 

deneyimlenebilen toplumsal gerçekliğin alanı, umwelt; dolaylı olarak deneyimlenebilen 

gerçekliğin alanı, mitwelt; ardılların alanı, folgewelt; öncellerin alanı, vorwelt. Eyleyenlerin 

yarattıkları toplumsal gündelik yaşam dünyasının yorumlama tarzlarına dayanan anlamacı 

                                                           
27 “Çalışma”, sonradan da göreceğimiz gibi Schutz’un “toplumsal eylem” fikri bağlamında oluşturduğu ve 

çözümlediği bir kavramdır. 



75 

 
 

bir sosyoloji geliştirmek amacında olan Schutz’a göre, öncelleleri (vorwelt)  ve ardılları 

(folgewelt), anlamak zor ya da olanaksızdır. O, bu nedenle çağdaşların (mitwelt) ve 

dolaysız yüzyüze temas içinde olanların (umwelt) yorumlarını anlamanın mümkün 

olduğunu savunur. Bu nedenle de, bu alanlardan özellikle umwelt ve miltwelt üzerine 

odaklanmıştır (Ritzer, 2013b: 445). Çalışmamızın perspektifinden de, “kişilerarası 

iletişim” için temel olan umwelt (yüzyüze temas içinde olduklarımızın) alanı Schutz’un 

tanımlamasıyla, “ortaklık kuranlar” veya birbiriyle yüz yüze ilişki içinde bulunanlar 

önemlidir. Bu nedenle umwelt fikri, “arkadaşlar arasındaki koyu sohbetle bir vagonda 

yabancıların bir arada bulunmasına eşit ölçüde uygulanabilir” (Schutz’ ten aktaran Ritzer, 

2013b: 445). Yani, bir ortamdaki “yakın” ilişkiler ile “yabancı” ilişkiler için geçerli bir 

alandır; buradaki temel ölçü, “yüz yüze” olmaktır. Ritzer’in ifadesiyle, “Umwelt’ in parçası 

sayılmak için yüzyüze temasta olmak yeterlidir. Umwelt hakkında bir kapsam belirleyen 

Schutz:  

Her ortak, ötekinin yaşamına katılır, canlı bir şimdi içinde ötekinin düşüncelerini sanki 

onlar adım adım kurulmuş gibi kavrayabilir. Onlar, bu nedenle, birbirlerinin gelecekle 

ilgili beklentilerini paylaşabilirler. Kısaca, ortaklık kuranlar, birbirinin yaşamöyküsüne 

karşılıklı olarak dâhil olurlar; onlar birlikte yaşlanırlar; onların yaşadıkları ilişkiyi, 

tamamen bir biz-ilişkisi olarak adlandırabiliriz (akt. Ritzer, 2013b: 446).  

Schutz’un ifadesine Umwelt içinde gerçekleşen biz ilişkileri, eyleyenlerin birbirlerini 

(yaşamöykülerini) tanıma derecesine göre oluşan yakınlıklarıyla belirlenir.  Ancak saf biz 

ilişkisi, “ortakların birbirinin farkında oldukları ve kısa süreli de olsa birbirlerinin 

yaşamlarına duygudaş olarak katıldıkları” yüz yüze ilişkidir (Schutz’ tan akt. Ritzer, 

2013b: 446).  

Bu bağlamda, yüz yüze etkileşimde, biz ilişkileri, etkileşime katılanların bilinçlerini 

(benliklerini) de kuşatır. Biz ilişkileri, içinde “ötekinin ‘kişiliğinin’ deneyimlendiği 

evrensel biçim olan ‘sen’ yönelimi” (Schutz ve Luckmann’dan akt. Ritzer, 2013b: 446) 

oluşumunu sağlar. Ritzer’in yorumuyla, bu ilişkiler, “son derece kişiseldir ve dolaysızdır” 

(2013b: 446). Biz ilişkileri içinde gerçekleşen yüz yüze etkileşimin bu dolaysızlığı, kişinin 

“öznel” deneyimiyle ötekinin bilinci deneyimlenir: yüz yüze etkileşim sırasında,  ötekinin 

tipleştirmeleri sınanır, gözden geçirilir ve üzerinde değişiklik yapılır; yani bireyler, yüz 

yüze etkileşim kurdukları öteki bireyleri, onların sergiledikleri eylemlerine göre kendi 



76 
 

eylemlerine yön ve şekil verirler. Bu demektir ki, kişiler eylemlerine, yüz yüze etkileşimde 

bulundukları kimselere göre ayar verirler (Ritzer, 2013b: 446). Bu Schutz’ un “toplumsal 

eylem” kavrayışını ifade eden “ötekilerin tutumlarını ve eylemlerini içeren eylemdir ve 

kendi içinde onlara yönelir” görüşüdür (Schutz’tan akt. Ritzer, 2013b: 451) düşüncesidir. 

“İnsanlar, ötekiler hakkındaki kavrayışlarına da ayar verirler. Onlar, verili bir ilişkiye, 

öteki eyleyenlerin ne düşündükleri hakkında belirli varsayımlara girerler. Genel olarak, 

insanlar, başkalarının düşünmelerinin, kendilerininkilerle aynı düzene sahip olduklarını 

varsayarlar” (Ritzer, 2013b: 446). Etkileşim sürecindeki kişiler, ötekilerin yüz ifadeleri, 

konuşmaları, hareketleri ve eylemlerinin kendi kanılarıyla uyuşmadığı durumlarda, onlar 

hakkındaki görüşlerini gözden geçirirler ve eylemlerini bu yönde yeniden ayarlarlar28 

(Ritzer, 2013b: 447).  Kişilerin tüm bu eylem ayarlarının gerçekleştirdikleri yüz yüze 

etkileşimde daha önceden incelendiği gibi, karşısındaki kişinin eylemini “anlama” 

problemiyle karşı karşıya kalınır. Schutz, Weber’in “anlamlı eylem” kavramını 

yetersizlikleri bakımından eleştirerek kendi “toplumsal eylem” bağlamındaki “anlama” 

görüşünü “tipleştirme” ya da “tarifler” kavramlarıyla ortaya koyar. Schutz bu kavramlarla, 

sosyolojisinin konusunu “insanların gündelik yaşam dünyasını oluşturma ve yaratma 

tarzları”nın araştırılması olarak belirler. 

Schutz bu kavramları, toplumbilim kuramı paradigması içinde geliştirir ve bu da, onun 

sosyolojisini “yorumlayıcı” yapar. Ona göre sosyoloji, yalnızca toplumsal dünyayı 

betimlemez; aynı zamanda bu dünya hakkında kavramsal/kuramsal modeller kurgular. 

Amaç, bu modellere göre de, sadece toplumsal dünyayı betimlemek değildir, aynı zamanda 

bu dünyanın kesin kavramsal ve kuramsal modellerini ortaya koymaktır (Ritzer, 2013b: 

437).  Schutz bu kapsamda, kendi yorumlayıcı sosyolojisinin metodolojik temelini şöyle 

anlatır: 

Bir kasabanın haritasını çıkararak kendisini, yerlilerden enformasyon toplamakla 

sınırlandıran bir haritacı bulsaydık kesinlikle şaşırmamız gerekirdi. Ne var ki, toplum 

bilimciler sıklıkla bu ilginç yöntemi seçerler. Onlar, bilimsel çalışmanın, günlük 

yaşamda insanlara özgü yönelim ve yorumun naif tutumlarından farklı olarak 

[kuramsal] yorumlama ve anlama düzeyinde yapıldığını unuturlar  (Schutz’tan akt. 

Ritzer, 2013b: 437). 

                                                           
28 Burada sembolik etkileşim ve Goffman’ın dramturjik etkileşim kuramı için çok açık benzerlikler söz 

konusudur. 



77 

 
 

Schutz’un bilim, dahası toplumbilim anlayışı, onun “gerçeklik” kavrayışıyla çok ilgilidir.  

Ona göre, sanat, din, kaçıklık ve rüyalar dünyasını içeren farklı gerçeklikler yanında, onun 

devasa gerçeklik olarak, “gündelik yaşamın öznelerarası dünyası” olan “yaşam-dünyası” 

vardır. Kişilerin gerçeklik deneyimlerinin “modeli” ve “anlamı” bu “gerçeklik” alanına 

göre oluşturulur. Schutz, yaşam-dünyası içinde inşa edilen “anlam” modellerine göre de, 

“yaşam-dünyası” ile “toplumbilim dünyası” arasında bir ayrım yapar. Ona göre, “yaşam-

dünyası”  gündelik yaşamın dünyevi sorunlarıyla pragmatik olarak uğraşıldığı “ortakduyu” 

eyleyenler tarafından yönetilirken, “toplumbilim dünyası” ise gündelik dünyadaki 

eyleyenlerin ürettiği “bilgi stoğu” ile çalışan toplumbilimciler tarafından yönetilir. 

Toplumbilim dünyası içinde yer alanların, kendi yaşamöyküsel farklılıklarını paranteze 

alarak, yaşam-dünyası içinde üretilen “anlamları”, “toplumbilim dünyası” alanında 

yorumlamaları gerekir (Ritzer, 2013b: 437). İşte bu ayrım onun “yorumlayıcı” yöntemin 

köklerini oluşturur. 

Schutz’a göre yaşam-dünyası içinde yaşayanlar, amaçlar ve araçlar çerçevesinde rasyonel 

olarak eylemde bulunurlar.29 Ona göre, rasyonellik kuramsal bir kurgu olmalıdır: “Bu 

nedenle, toplum bilimcinin görevi, büyük ölçüde, tamamen-rasyonel-olmayan gündelik 

yaşam dünyasıyla ilgili rasyonel kuramsal modeller kurgulamaktır” (Schutz’tan akt. Ritzer, 

2013b: 438). Schutz, bu tür modeller kurgulanmasını, toplumbilimcinin “yaşam-dünyası” 

içindeki “eylemleri”  tam olarak kavrayabilmesi için gerekli görür; çünkü gündelik 

toplumsal dünya içindeki “eylemler”, onun içinde eyleyenler için anlamlıdır; toplum 

bilimci, gündelik-yaşamın öznel-anlam yapılarını ancak böyle bir “rasyonel” model 

kurgulayarak anlayabilir.  

Schutz, “nesnel bilginin bir sistemi aracılığıyla öznel anlam yapılarını kavramak nasıl 

mümkündür?” sorusuna şöyle yanıt verir: “tipik insan etkileşiminden oluşan toplumsal 

dünyanın bir kesiminin bir modelini kurgulamak ve tipik etkileşim biçimini, eyleyenlerin 

kişisel tipleri için sahip olabileceği anlama göre çözümlemek mümkündür” (akt. Ritzer, 

2013b: 438). Bu yanıt, onun “yorumlama” anlayışını ortaya koyar: hem gündelik yaşam 

                                                           
29 Burada Schutz, “rasyonelliği”, Weber’in araç-amaç rasyonelliğini kullanmasıyla aynı biçimde 

kullanmaktadır (Ritzer, 2013b: 438). 



78 
 

dünyası içinde hem de bilimde gerçekliği yorumlama ve gerçekliğin bizimle ilgili olan 

parçasını kavramak için kurgulara (ideal tiplere)30  bağlı kaldığımız gerçeğine dayanır.  

Yaşam-dünyasında yaşayanların kullandığı kurgular “birinci-dereceden” kurgulardır; 

toplum bilimci de bu birinci-dereceden kurgulara dayalı olarak ikinci-dereceden kurgular 

geliştirir. Ve bu kurgulara dayalı olarak, yaşam-dünyası içindeki “toplumsal eyleme” 

dayalı etkileşimleri yorumlayarak anlar. İkinci-dereceden kurgular geliştirerek, yaşam-

dünyasının bilimsel modeli oluşturulur ve böylece toplumbilim dünyası “tüm 

insanlıklarıyla birlikte insanların değil kuklalarıyla, tiplerle doludur; onlar, sanki meydana 

gelen eylemleri ve tipleri gerçekleştirebilirlermiş gibi kurgulayabilirler” (Schutz’tan akt. 

Ritzer, 2013b: 439). Schutz, toplumbilimcinin kuklalarının (ikinci-dereceden kurgularının) 

doğasını şöyle açıklar:  

Bilim insanı tarafından kuklalara sadece görünüşte doğru olan bilinç yüklenir; bu bilinç, 

kuklanın el altındaki bilgi stoğu aracılığıyla kukladan kaynaklanan eylemlerin öznel 

olarak anlaşılabilir hale getirilebileceği bir biçimde kurgulanır; bu yapılırken bu 

eylemlerin, toplumsal dünya içindeki gerçek eyleyenler tarafından ortaya konulmuş 

olma şartı sağlanmalıdır. …O, eyleminin, yaratıcısı olan toplum bilimcinin önceden 

belirlediği sınırları aşmaması anlamında özgür değildir. Bu nedenle onun, toplum 

bilimcinin ona yüklediğinden başka çıkar çatışmaları ve güdüleri yoktur. O, hata 

yapmaz, eğer hata yaparsa bu onun tipik yazgısı değildir. O, toplum bilimcinin onun 

seçmesini bekleyecek şekilde onun önüne koyduğu alternatifler dışında seçim 

yapamaz...toplumsal bir ilişki içine yerleştirilen minyatür insan, tüm varlığıyla orada 

bulunur. O, kendisinin tipik işlevinin başlatıcısından başka bir şey değildir çünkü ona 

yüklenen yapay bilinç, bu tür işlevleri öznel olarak anlamlı hale getirmek için gerekli 

olan öğeleri içerir (akt. Ritzer, 2013b: 438).  

Schutz’un “yorumlama” modelinin, onun “tipleştirme”  kavramıyla ilgili olduğu 

hatırlanırsa, gerek yaşam-dünyası içinde gerekse toplumbilim dünyası içindeki tüm 

“anlama” faaliyetleri “tiplere” göre yapılır; “tipleştirmeler, bireyi, eşsiz özellikleri göz ardı 

eder ve sadece genel ve türdeş özellikleri üzerine odaklanır” (Ritzer, 2013b: 440). Schutz, 

yaşam-dünyası içinde yaşayanların öz-tipleştirmeler yaptığını ve böylece biz ilişkilerini 

geliştirdiğini savunur: “İnsan belirli bir dereceye kadar toplumsal dünya içinde kendi 

durumunu ve hemcinsleriyle ve kültürel nesnelerle çeşitli ilişkileri tipleştirir” (akt. Ritzer, 

2013b: 440). Schutz, dili “mükemmel tipleştirme medyumu” olarak adlandırır. Dil ile 

yapılan bu tipleştirmelerle toplumsal gündelik dünya anlamlı kılınır; dille yapılan bu 

tipleştirme aynı zamanda bunun, toplumsallaşma süreciyle oluştuğunu, toplumsal olarak 

                                                           
30 Schutz da Weber gibi “ideal tip” kurgusuna başvurur; büyük ölçüde ondan esinlenir. 



79 

 
 

onaylandığı, ilişkilerin “anlamları” olarak depolandığı anlamına gelir (Ritzer, 2013b: 440). 

Schutz aynı zamanda, yaşam-dünyasının gündelik rutinlerinde kullanılan tipleştirmeler 

gibi bir “anlama tekniği” olarak hizmet eden tarifler tanımlaması vardır: kişiler bunları, 

gündelik yaşamda her gün karşılaştıkları pek çok rutin durumla başa çıkmak için 

kullanırlar. Bu nedenle birisine “nasılsınız?” tarifiyle selam verildiği zaman “iyiyim ya 

siz?” tarifiyle yanıt verir. Böylece Schutz’a göre gündelik yaşamda, sabah kalkmaktan 

yatağa gitmeğe kadar gündelik etkinliklerimiz bu tür tariflerle yürütülür31 (Ritzer, 2013b: 

441). 

Yaşam-dünyasında, kişiler, tipleştirmeler ve tariflerle yürüttükleri gündelik etkinlikler 

içerisinde, belli bir tasarıma ya da duruma bağlı bir niyetlilikle “eylem” ile meşgul olurlar; 

Schutz bunu “çalışma dünyası” olarak tanımlar: 

Yaşam-dünyasının çekirdek bölgesi, çalışma dünyasıdır. …Özel olarak, “gerçekten 

erişimimiz içindeki” nesneler, hayvanlar ve kişilere yönelen etkinliklerin sahasıdır. 

Tipik olarak onun içindeki işlemler, “eylemin sınanmış tarifleri”ni izler: o, “benim rutin 

etkinliklerimin dünyasıdır.”… Bu tür bir çalışma, elle tutulur nesneler üzerinde, onları 

biçimlendirmek ve elle tutulur amaçlara yönelik kullanmak için zahmetli fiziksel 

eylemde bulunmaktır (Ritzer, 2013b: 442). 

Bir “çalışma”  olarak yürütülen tüm eylemler, kişilerin yaşam-dünyasının içindeki 

gündelik etkinliklerinin işleyişi, benliklerinin “tümel benlik32” olarak gerçekleşmesiyle 

sürdürülür. Yani, kişi, kendini, bu “tümel benlik” çerçevesinde kendini ya da kendi 

benliğini tecrübe eder (Ritzer, 2013b: 442). Buna göre Schutz’un kuramında, eyleyenler 

toplumsal gerçekliği yaratırlar ancak bu yaratım, toplumsal olarak belirlenmiş eylem 

kalıpları içinde meydana gelir ve onlar tarafından kısıtlanır (Ritzer, 2013b: 432). Bu, 

Schutz’un “benlik” kavramının “toplumsallık” fikri ile ilişkili olduğunu göstrir: “toplumsal 

eylem” (ki, bu “çalışma dünyası” olarak adlandırılır), tipleştirmelere/tariflere dayalı olarak 

oluşturulan bir “ideal tip” temelinde oluşturulan bir genel benlik ile karşı karşıya olan kişi, 

kendi benliğini bu genel benliğe göre tecrübe eder. Bu duruma göre eylemlerine (ve tabii 

ki, etkileşim şekillerine) yön ve biçim verir. Ritzer’in yorumuna göre, “her birimizin kendi 

                                                           
31 “İnsanlar bu dünya içinde “doğal tutumlar” la hareket ederler; yani, dünyaya kesin gözüyle bakarlar ve 

sorunlu bir durum ortaya çıkana kadar onun tipleştirmelerinde ve tariflerinden kuşku duymazlar” (Ritzer, 

2013b: 441). 

32 Daha sonra incelenecek olan G.H.Mead’in “genelleşmiş öteki” dediği, “sosyal benlik” kavramı ile benzer 

bir içeriğe sahiptir.  



80 
 

yaşam dünyamıza sahip olduğumuzdur; ancak bunların, tümünde birçok ortak öğe vardır. 

Bu nedenle başkaları, bizim yaşam-dünyamıza aittir ve biz, birçok başkasının yaşam-

dünyasına aidiz.”33 Bu şekliyle, ben-başkası etkileşimiyle gerçekleşen benlik tecrübesinin 

yaşam-dünyasında gerçekleşmesi ancak ve ancak “iletişim” ile mümkündür. Bu Schutz’a 

göre, “iletişimin ortak öznelerarası dünyası”nın bir eyleme “toplumsallık” biçimi 

vermesiyle gerçekleşir (Ritzer, 2013b: 442). Bu demektir ki, “biz ilişkileri” içinde yaşanan 

etkileşimler, yüz yüze olan kişilerin “benlikleri” dolayımında “öznelerarası” olarak 

gerçekleşen bir iletişimdir. Bu, kişilerarasındaki iletişimi “öznelerarası” bir temele oturtan 

Schutz’un toplumsal olarak inşa edilen bilgi görüşüdür. 

Kişilerarasındaki iletişimle gerçekleşen bu yüz yüze toplumsal etkileşimleri inceleyen 

Schutz’a göre, bir arada yaşayanların etkileşmesine aracılık eden, yani yaşam-dünyasında 

yaşayan kişilerin iletişimlerini mümkün kılan bilgi stoğunun yapısı çok önemlidir. Ona 

göre, toplumsal olan herhangi bir şey öznelerarasıdır; bu nedenle de, toplumsal olan “bilgi 

stoğu34” da öznelerarasıdır. Ona göre, bu bilgi üç anlamda öznelerarasıdır (yani 

toplumsaldır): Birinci anlamda, toplumda yaşayan öteki (başka) insanların var olduğunu ve 

dünyadaki nesnelerin herkes tarafından bilindiğini/bilinebileceğini varsaymamıza dayanan 

“bakış açılarının karşılıklılığı” demektir. Bakış açılarının karşılıklılığına karşın aynı 

nesnenin farklı insanlar için farklı anlamları olduğu açıktır. Toplumsal dünyada iki 

“idealleştirme yoluyla bu zorluğun üstesinden gelinir. Bakış açılarının birbiriyle 

değiştirilmesi gibi bir idealleştirmeyle, eğer kişi başkalarının yerinde olsaydı şeyleri 

onların gördüğü gibi gördüğü varsayılırdı. İkinci olarak farklılıkların gözardı edebileceği 

ve pratik bir temelde ilerlenmesine olanak sağlayacak şekilde nesnelerin tanımları sanki 

özdeşmişçesine onların yeterince benzer şekilde tanımladığı varsayılır. Schutz, bu iki 

idealleştirmeyi, “karşılıklı bakış açılarının genel tezi” olarak adlandırır. Bilginin 

öznelerarası olduğu ikinci anlam bağlamı ise, bilginin toplumsal kökeni: bireyler, kendi 

bilgilerinin çok küçük bir parçasını yaratırlar; onun çoğu, paylaşılan bilgi stokları içinde 

varolur ve anne-babalar, öğretmenler ve arkadaşlarla toplumsal etkileşim yoluyla edinilir. 

Üçüncü olarak da, bilginin toplumsal dağılımı nedeniyle bilgi öznelerarasıdır; yani, 

insanların sahip oldukları bilgi, onların toplumsal yapı içindeki konumlarına göre değişir. 

                                                           
33 Bunu Simmel de benzer bir biçimde ortaya koyar.  
34 Schutz’a göre,  alışkanlığa dayalı eyleme yol açan ortak bilgilerin paylaşıldığı toplumsal bilgi stoğunu 

tipleştirmelerin ve tariflerin bilgisi oluşturur (Ritzer, 2013b: 443). 



81 

 
 

Kişiler, ortakduyuya dayalı düşüncelerinde gerçek bilgi stoğunun bireylerin toplumsal 

konumlarına göre bireyden bireye değiştiği gerçeğini dikkate alır (Ritzer, 2013b: 444).  

Böylece Schutz, yaşam-dünyasının “öznelerarası” temellerini toplumsal olarak inşa edilen 

bilginin öznelerarasılığı zeminine yerleştirerek, etkileşim içindeki kişilerin iletişime dayalı 

ilişkiler kurabilmelerini sağlayan ortak anlam kaynağını gündelik yaşam içinde üretilen 

toplumsal bilgi stoğuna bağlamış olur. Bu da, “kişilerarası iletişim” ediminin 

“öznelerarası” temelleri bakımından önemlidir. 

3.2.Toplumsal Etkileşim: Alışveriş, Çatışma ve Uzlaşma 

Sosyolojide “toplumsal etkileşim” kavramını ana teması yapan sosyologlardan en önemlisi 

Georg Simmel’dir. Tom Bottomore ve David Frisby tarafından yapılan incelemelere göre, 

Simmel eserlerinde, mikro-ölçekte, “bireyin toplumsal yaşamının psikolojik bileşenleri” ile 

makro-ölçekte, “kişilerarası ilişkilerin sosyolojik bileşenleri” üzerine odaklanır  (Ritzer, 

2013b: 267). Simmel’ in bu makro ve mikro ölçekteki eğilimi,onun sosyolojisinin bel 

kemiğini oluşturan “birey” ve “toplum” arasındaki karşılıklı ilişki “toplum” düşüncesinin 

temelini oluşturur. Böylece, onun sosyolojisinin hem makro hem de mikro ölçekli 

perspektifle incelediği “toplum” kavramını, kişilerarası ilişkilerdeki “toplumsal etkileşim” 

fenomeni üzerine kurduğunu göstermektedir. Bu nedenle de, Simmel “yorumlayıcı 

sosyoloji” kuramlarının gündelik yaşamdaki kişilerarası ilişkilerle inşa edilen “toplum” 

perspektifine katkılar sunmaktadır. Özellikle, Simmel’in “toplumsal “etkileşim” üzerine 

çalışmalarındaki “alışveriş”35, “çatışma” ve “uzlaşma” kavramları, “kişilerarası iletişim” 

edimi kapsamında ele alınabilecek toplumsal ilişkiler olarak görülebilecek içeriğe sahiptir. 

Onun “alışveriş”, “çatışma” ve “uzlaşma” incelemelerinin, gündelik yaşamda, 

“öznelerarasılı” temelde paylaşılan “bilgi”, “değer” ve dolayısıyla “anlam” ortaklığına 

dayanan bir “etkileşim” biçimi olarak çözümlemesi, yorumlayıcı sosyologları etkiler. Bu 

nedenle Simmel’in bu etkisi bu çalışmanın perspektifi için önemlidir. 

Bireyler arasındaki “etkileşim” toplumu oluşturan bir fenomendir; belli amaçlar ya da 

nedenler doğrultusunda birkaç bireyin etkileşime girdiği yerde “toplum” vardır; ya da 

                                                           
35 Simmel’in “alışveriş” üzerine fikirleri, mikro-yönelimli alışveriş kuramının gelişimine büyük ölçüde katkı 

yaptı (Ritzer, 2013b: 281). Bu açıdan, “alışveriş kuramları” üzerine incelemede bu etkiye temas edilecektir. 



82 
 

başka deyişle, bireyler arasında, amaçlar ve nedenler istikametinde bir “birlik” ya da 

“toplum” oluşur (Simmel, 2009b: 47). Simmel, bireylerin başka bireylerle birlikte 

yaşamaları, onlarla birlikte ya da onlara karşı hareket etmeleri sonucu, birbirlerini 

etkilenmeleri ile oluşan “etkileşim” temelinde kurulan bir “toplum” fikrini savunur. 

Toplum, yalıtılmış bireylerden oluşan bir “toplam” değildir; etkileşimlerin bağlantılarıyla 

oluşan bireylerin adıdır (Ritzer, 2013b: 279). Simmel etkileşime dayalı toplum görüşünü 

kısaca şöyle özetler: 

Bir insan topluluğu (collection), bu insanların her biri nesnel olarak belirlenen ya da 

onları öznel olarak teşvik eden bir yaşam içeriğine sahip oldukları için gelmez toplum 

haline. Ancak bu içeriklerin hayatiyeti karşılıklı etki biçimine bürününce; ancak bir 

birey bir başkası üzerinde dolaylı ya da dolaysız bir etki yarattığında toplum haline 

gelir; salt bir mekânda toplanmaktan ya da zaman içinde birbirini izlemekten olan şey 

ancak o zaman topluma dönüşür (Simmel, 2009b: 48). 

Bireylerin birbirleri üzerinde bıraktıkları “etki” motivasyonu olan her şeyi (çıkar, sâik, 

amaç, temayül, ruhsal durum, hareket vb.) “toplumlaşmanın içeriği” ya da “malzemesi” 

olarak tanımlayan Simmel’ e göre;  

Hayatı dolduran bu malzeme, onun itici gücü olan bu motivasyonlar kendi içlerinde 

toplumsal değildirler. Ne açlık, ne aşk, ne iş ne dindarlık, ne teknoloji ne de zekânın 

işlev ve sonuçları tam manasıyla toplumsaldır. Bunlar ancak yalıtılmış bireylerin bir 

araya gelmelerinden ibaret olan şeyi birbirleriyle birlikte ve birbiri için var olmanın 

özgül biçimlerine, genel etkileşim kavramı başlığı altında toplanan biçimlere 

dönüştükleri takdirde toplumlaşma etkenleri olurlar. Toplumlaşma, bireylerin bir arada 

birlik oluşturdukları ve içerisinde çıkarlarını gerçekleştirdikleri biçimidir. Ve bireyler 

bu tür birlikleri çıkarları üzerine oluştururlar (Simmel, 2009b: 48). 

Görüldüğü gibi, ona göre her türlü “toplumsal” fenomen, bireylerin çıkar/amaç/güdü 

motivasyonları ile bunlara ulaşmak için bireylerin birbirleriyle kurdukları etkileşim 

biçimleri ya da tarzları tarafından oluşur (Simmel, 2009b: 48). Bu durumda, Simmel büyük 

ölçüde, toplumu etkileşimle eşit tutar; ona göre, “toplum”, “spesifik etkileşimlerin 

toplamının sentezi ve onların genel ifadesidir” (akt. Ritzer, 2013b: 274). Onun bu 

sosyolojik bakış açından “toplumsal dünya” etkileşimlerden oluşur. Ancak o, toplumsal 

etkileşimin içeriğinden çok etkileşimin “biçimleri” ve “tipleri” üzerine yoğunlaşır. 

Buradan hareketle, Simmel’in “çıkar/amaç/güdü” motivasyonu ile kurulan kişilerarası  

“ilişkiler” (“birliktelikler”) fikri, onun “etkileşim biçimi” olarak çözümlediği “alışveriş”, 

“çatışma” ve “uzlaşma” kavramları açısından incelenebilir.  



83 

 
 

Simmel, meşhur olan “Metropol ve Zihinsel Yaşam” adlı denemesinde, modern kentte 

meydana gelen etkileşim biçimlerini çözümler: modern metropol, “nesnel kültür” için bir 

gelişme iken “bireysel kültür” için bir gerileyiş sebebidir. Simmel, bunun sebebinin “para 

ekonomisi” olduğunu ileri sürer. Para ekonomisinin hâkimiyet sahnesi olan modern kent 

yaşamında, yaygın kullanımı ile “para”, insan ilişkilerinin doğasını biçimlendirir (Ritzer, 

2013b: 280). Bu anlamda, yaşamın içindeki toplumsal etkileşimler (ilişkiler) 

“hesaplanabilirlik” ve “rasyonellik” merkezinde biçimlenerek gerçekleşir. Bu açıdan, onun 

“para” ve “etkileşim” arasındaki ilişki hakkında düşünceleri “alışveriş” kavramı 

bakımından önemlidir. Simmel’ in bir etkileşim biçimi olarak incelediği “alışveriş”36 

ilişkileri onun etkileşim sosyolojisini anlamak açısından kilit bir noktaya işaret eder.  

Simmel, toplumsal yaşamdaki bireylerarası (kişilerarası) ilişkilerin (etkileşimlerin) çoğunu 

bir “alışveriş ilişkisi” olarak kabul eder. O, alışverişi, etkileşimin “en saf ve en gelişmiş 

türü” olarak görür (Ritzer, 2013b: 281). Simmel bunu şöyle ifade eder:  “İnsanlar 

arasındaki ilişkilerin çoğu alışveriş kategorisi altında ele alınabilir. Alışveriş bütün insani 

etkileşimler arasında, töz ve içerik kazanmaya çalışan insan hayatını şekillendiren en saf ve 

en gelişkin etkileşimdir” (Simmel, 2009c: 65).  

Weber ve Mead gibi Amerikan sosyolojisinde etkili olan sosyologlar gibi Simmel de, 

toplumsal yaşamda bireylerin tek taraflı/yönlü bir eylem yaptıkları düşünülse de, her 

kişinin eyleminin başkaları üzerinde bir etki yaptığını, ya da başkalarından gelen etkilerin 

eyleyen kişinin eylemini biçimlendirdiğini savunur:   

İlk bakışta salt tek yanlı bir süreçten ibaretmiş gibi görünen birçok eylem aslında 

karşılıklı etkiler içerir. Bir dinleyici kitlesi karşısındaki konuşmacı, bir sınıfın 

karşısındaki öğretmen, hitap ettiği için bir şeyler yazan gazeteci – hepsi de bu tür 

durumlardaki tek etki kaynağı gibi görünürler, hâlbuki her biri aslında pasifmiş, 

etkisizmiş gibi görünen gruplardan kaynaklanan talep ve talimatlara cevaben eylemde 

bulunmaktadırlar (Simmel, 2009c: 65). 

                                                           
36 Simmel’in “alışveriş” kavramı üzerine düşünceleri, genel olarak Bireysellik ve Kültür” adlı derleme kitapta 

yer alan “Mübadele” adlı denemesinde yer alır. Bu denemede, çeviren “mübadele” terimini kullanır. Bu 

çalışmada, çeviri metinde geçen “mübadele” terimi yerine “alışveriş” terimi kullanılacak. 



84 
 

Simmel’in kişilerin eylemlerindeki bu “karşılıklı etki” (ya da “karşılıklılık”37) kavramının 

sınırları önemlidir; o, bir hipnozda bile bir “karşılıklılık” olduğunu söyler. Bu açıdan, onun 

“alışveriş” kavramını bir etkileşim biçimi olarak incelemesinin nedenleri anlaşılabilir: O, 

her türlü etkileşime bir “alışveriş” olarak bakmanın uygun olacağını savunur. Bu anlamda, 

ona göre, insan ilişkilerinde etkileşimler genel olarak “alışveriş” olarak görülmeye uygun 

fenomenler sunduğu için “her konuşma, her sevgi (olumlu karşılık görmediğinde bile) her 

oyun, her birbirine göz gezdirme edimi” (Simmel, 2009c: 65) gibi fenomenleri bir 

“alışveriş” olarak kabul etmek mümkündür.  

Simmel “alışveriş” kavramını, gündelik yaşamda gerçekleşen tüm olayların “kâr-zarar 

hesabına göre belirlendiği”, daima “bir nesnenin yerine başka birinin ikame edilişi” 

(Simmel, 2009c: 66) fikrine dayanır. Simmel bu durumu anlatabilecek ilginç bir örnek 

verir: Bir halk geleneğinde, “armağan verme” bir “karşılıklılık” tarafından motive edilir; 

bir “insanın bir hediyeyi ancak karşılığında bir hediye verebiliyorsa kabul edebileceği 

fikri” hâkimdir. Ancak armağan veren aldığı mukabilinde bir “karşı armağan” vermiyorsa 

onun “vay haline!” (Simmel, 2009c: 82). Simmel burada, armağanlaşmanın dahi bir 

“karşılıklılık” motivasyonuna göre gerçekleştiğini vurgulamaktadır.  Ona göre, ticaret 

yapan insanlar arasındaki alışveriş ilişkileri, nesnel olarak kabul edilmiş normatif bir düzen 

içinde “kâr-zarar” güdüsü tarafından yönlendirilir. Bu durumda “herkes malını elinden 

geldiğince pahalıya satıp, elinden geldiğince ucuza mal alır. Alışveriş münhasıran iki kişi 

arasındaki öznel alışverişten ibarettir” (Simmel, 2009c: 82). Bu “öznel alışveriş”, nesnel 

olarak (herkes tarafından kabul edilen) normatif düzende bir ilke ile gerçekleşir; bu ilke, 

Simmel’e göre değerdir. İşte, Simmel’in bu “değer” görüşü, onun sosyolojisindeki 

“etkileşim” düşüncesinin “öznelerarasılık” perspektifini ortaya koymaktadır.  

Simmel’ e göre, öznelerin (kişilerin) alışverişlerinin nesneleri arasında bir “değer 

eşdeğerliği” olmadığı sürece alışveriş gerçekleşmez ve “iki birey hiçbir surette kendi 

aralarında bir anlaşmaya varamaz.”  Bu nedenle de, “bütün ülkelerde, hem de ortaçağın 

neredeyse sonuna kadar, ticari işlemlerin alenen yapıldığını, öncelikle de geleneksel 

malların mübadele edilmesinde başvurulan ölçü birimlerinin kesin bir biçimde 

belirlendiğini ve herkesin bütün işlemlerde bunları kullanmaya mecbur olduğunu 
                                                           
37 Schutz’daki “karşılıklılık” kavramı önemlidir, onun yüz yüze etkileşim, birliktelik ya da biz ilişkisi dediği 

kavramlarla ilgilidir.  

 



85 

 
 

görüyoruz.” Bu da,  “nesnel olarak konmuş sabit fiyatın, öznelerarasındaki pazarlıktan 

doğduğunu açıkça gösterir” (Simmel, 2009c: 83). Simmel’in, burada “değer” fenomenin, 

öznelerarası olarak oluştuğunu açık bir biçimde ileri sürer.  

Simmel için “değer” toplumsal etkileşim biçimi olarak “alışveriş” ilişkisinin bir ürünüdür. 

“Değer ve alışveriş, bir ve aynı alanda, pratik hayatımızın temelini oluşturur. Bu da ikisi 

arasındaki derin bağlantıya işaret eder; bu bağlantı öyle derindir ki değer alışveriş 

tarafından belirlendiği gibi alışveriş de değer tarafından belirlenir” (Simmel, 2009c: 68). 

Simmel’in “değer” fikri, “ekonomik değer” bağlamında geliştirilmiş olup, ancak 

kişilerarası iletişimde alınıp-verilen her tür “şey” için de ileri sürülebilir niteliktedir. Zaten 

o da, kişilerin sahip oldukları nesnelerin/şeylerin değerlerinin, bir değişime (alışverişe) 

girdiğinde oluştuğu yönündeki fikri de bu anlamda çok önemlidir:  

Bir nesneyi kendine yeterli özellikleri açısından ne kadar yakından incelersek 

inceleyelim ekonomik değerini bulamayız. Çünkü bu ekonomik değer, münhasıran, her 

biri birbirini belirleyen ve her biri ötekine ondan aldığı önemi iade eden çeşitli nesneler 

arasındaki bu özellikler temelinde ortaya çıkan karşılıklı ilişkiden ibarettir (Simmel, 

2009: 86). 

Simmel’in bu “karşılıklı ilişki” temelinde incelediği “ekonomik değer” fikrinin merkezi 

unsuru “fedakârlık” kavramıdır. Ona göre tüm etkileşim biçimleri, “fedakârlık” üzerine 

kurulması gerektirdiği halde, bu gereklilik “alışveriş ilişkileri” için çok daha fazladır 

(Ritzer, 2013b: 281). 

Bütün alışveriş türleri arasında bir fedakârlık çeşnisini en çok barındıran ekonomik 

değerlerin alışverişidir. Sevgiyi sevgiye mübadele ettiğimizde, başka türlü ne 

yapacağımızı bilemeyeceğimiz bir iç enerjiyi dışarıya salıvermiş oluruz. Onu vermekle 

gerçek bir faydadan fedakârlık etmiş olmayız (bağ kurmanın dışsal sonuçlarını 

sayılmazsa). Konuşurken entelektüel meselelerde fikir iletince bu fikirler azalmış 

olmaz. Başkalarının kişilik tablosunu çizerken, biz de kendi kişiliğimizin tablosunu 

sergileyince, bu alışveriş kendimize sahip oluşumuzu hiçbir surette azaltmaz. Bütün bu 

alışverişlerde değer artışı kazanç-kayıp hesabı üzerinde gerçekleşmez. Ya her tarafın 

katkısı bulunmaya izin verilmiş olması bile başlı başına bir kazançtır – bu durumda biz 

de bir şeyler sunmuş olmamıza rağmen, ötekinin bile cevap vermesini hak edilmemiş 

bir hediye diye algılarız. Oysa, ekonomik mübadele –ister emek nesnelerinin, ister 

nesnelere yatırılan işgücünün mübadelesi – her zaman, son tahlilde faydacı bir kazanç 

hasıl olabilecek olsa bile, başka türlü kullanılması da mümkün olan bir maldan 

fedakârlık etmeyi beraberinde getirir (Simmel, 2009c: 77). 



86 
 

O, ekonomik alandaki fedakârlığı, “her türlü değerin koşulu” olarak kabul ettiği gibi, bu 

“sadece belli yerleşik değerler karşılığında ödenen bedel değil, değerin yerleşmesini 

sağlayan tek şeydir de” (Simmel, 2009c: 70). Simmel’in tespiti burada çok ilginçtir: 

kişileri etkileşime sokan, onların sahip oldukları nesneler/şeyler için yapılan “fedakârlık”, 

onların “değer” ölçüsünü verir: “İki nesne sahibi arasındaki, onları “ekonomik” ilişkiye, 

yani karşılıklı fedakârlığa sokan etkileşim, aynı zamanda bu nesnelerin her birini değer 

kategorisine yükseltir” (Simmel, 2009c: 76). Peki, bu “fedakârlık” nasıl bir 

eylemin/amacın aracıdır?  

Kişilerin, sahip olmak istedikleri nesnelere/şeylere ulaşım güçlüğü/kolaylığı ile onlara olan 

ihtiyaçlarının çokluğu/azlığı arasında bir ilişki vardır. Kişilerin tatminleri için çok 

arzuladıkları bir nesneye/şeye ulaşımları ne kadar güçse, o nesne/şey o oranda değerlidir; 

ve kişiler bu nesne/şeyi elde etmek için karşılığında verdikleri ya da vazgeçtikleri her şey 

onların yaptığı yüksek bir fedakârlık olur. Simmel bu noktayı kıtlık kavramı ile izah eder. 

Bir alışveriş ilişkisinde, nesnelerin/şeylerin değerini oluşturan fedakârlık ediminin 

büyüklüğü, o nesnenin/şeyin kıtlığı (az bulunurluğu) ile ilgilidir (Simmel, 2009c: 86). 

Simmel için, bir değer uğruna bir değerden vazgeçme olarak tanımlanabilecek fedakârlığın 

ölçüsü: 

Bir öznenin bir başka değer uğruna vazgeçtiği değer, o anki fiili koşullar altında 

öznenin kendisi için, hiçbir zaman uğruna bırakıldığı değerden daha büyük olamaz. 

Nitekim açlıktan ölmek üzere olan biri bir dilim ekmek karşılığında bir mücevher 

veriyorsa, bunu o koşullar atında ekmek onun için mücevherden daha değerli olduğu 

için yapıyordur (Simmel, 2009c: 72).  

Bu Simmel’in “değer” fikrinin özünü oluşturur: “değer”, bir nesne/şey ile başka bir 

nesne/şey arasında tercih yaptıracak “fedakârlık” ile belirlenir. Ancak, bir nesnenin/şeyin 

“ekonomik değer” ölçüsü, onun içinde bulunmaz,  “bir nesneye ancak ona karşılık olarak 

verilen bir başka nesnenin harcanması yoluyla gelir” (Simmel, 2009c: 74).  

Tüm bu görüşlerden hareketle Simmel, toplumsal etkileşimlere, ihtiyaçlarımızın 

motivasyonu ile girdiğimizi ileri sürer: “Bu eylemlerin kendileri de alışveriş şemasına göre 

yerine getirilir. En bayağı ihtiyacımızın giderilmesine kadar, bir değer elde etmek için her 

zaman bir başka değer sunmak gerekir” (Simmel, 2009c: 69). Bu da, birey için öznel 

olarak fedakârlık üzerinde kurulan “alışveriş” ilişkisini kişilerarası alışverişe dönüştüren, 



87 

 
 

her iki tarafın da varlığını/bilgisini zorunlu kılan her türlü “alışveriş” ediminin “temel 

önkabulü ve deyim yerindeyse, özüdür” (Simmel, 2009c: 67).  

Simmel’ e göre, her alışveriş ilişkisindeki değer “öznelerarası” olarak belirlenir (Simmel, 

2009: 83). Ona göre, bir etkileşim biçimi olarak “alışveriş”, kişilerarasındaki, “her 

alıiverişin bir değere, onun da tekrar bir alışverişe götürdüğü bitimsiz bir süreç meydana 

gelir” (Simmel, 2009c: 69). Böylece, bir döngü şeklinde oluşan bu toplumsal etkileşim 

biçimi olan “alışveriş”, “bireysel şeyi ve onun birey için taşıdığı anlamı tikelliğinden 

koparıp, soyutluk alanına değil, etkileşimin canlılığı içine taşır, yani ekonomik değer 

alanına” (Simmel, 2009c: 86). İşte burada, bir “kişi” için bir anlamı olan bir “şey”, bir 

“alışveriş” amacıyla etkileşim ortamına sokulduğu anda, onun oluşan “değer” yapısı, 

ilişkilerin öznelerarasılığında geçerlidir.  Burada, bu çalışmanın perspektifi için önemli 

olan noktaya ortaya çıkar. Simmel’in toplumsal etkileşim biçimi olarak “alışveriş” fikrinin 

gündelik yaşamda değiş-tokuşu yapılan duygu, düşünce, bilgi, nesne vb. gibi 

öznelerearasında kabul gören bir “değer” ölçüsüne göre oluşan insanî ürünlerin 

paylaşımında “kişilerarası iletişim” ediminin rolüdür. Bu rol, “kişilerarası iletişim” 

kavramının sadece bir “ileti” alışverişi süreci olmadığı, bu süreç içindeki iletiyi 

şekillendiren, ”değer” temelinde oluşan “anlam” paylaşımlarının “öznelararası” olarak 

oluştuğu savıyla ifade edilebilir. Bu öznelerarası temel, Simmel’ in “alışveriş” 

incelemesindeki merkezi tema olan “değer” ve dolayısıyla “anlam” ile ilgili olan bir başka 

etkileşim biçimi olan “çatışma” incelemesi de, kişilerarası iletişim için önemli bir 

fenomendir.  

Simmel, bir etkileşim biçimi olarak “çatışma” kavramı üzerine yaptığı incelemesinin 

merkezi temasını, toplumda yaşayan bireylerin eğilimlerinin “aynılık” (“benzerlik”) ve 

“farklılık” (“ayrılık”) (Simmel, 2009d: 88) kavramları çerçevesinde geliştirir. Bu merkezi 

tema da, bir gruptaki kişilerarasındaki etkileşim sürecinde oluşan “çatışma”, yine bir 

etkileşim biçimi olan “alışveriş” kavramı ile ilgidir. Simmel’e göre alışveriş, bir kişinin 

“önceden sahip olmadığı bir şeye artık sahip olması ve bunun karşılığında önceden sahip 

olduğu bir şeyi kaybetmiş olması” (Simmel, 2009c: 67) temelinde gerçekleşen bir 

etkileşim biçimidir. Onun “alışveriş” için bu ölçüsü, etkileşim içinde olan kişilerin 

birbirleriyle alışverişlerinde kişiliklerinin (benliklerinin) aynılığı ya da farklılığı temelinde 

bir “çatışma” durumunun gerçekleşmesine neden olur. Yani, Simmel’e göre, bu, “kişi” 



88 
 

karşısındaki kişiye, onun verdiği nispette (değerde, pahada)38 karşı tarafın beklentisini 

doyuracak olan nesneyi/şeyi vermezse, bu durumda bu “alışveriş” etkileşimi, 

kişilerarasındaki bir “gerginlik”39 olarak bir “çatışma” etkileşimine dönüşür; bu gerginlik, 

çatışma etkileşimi ile çözülür (Simmel, 2009d: 87). 

Burada Simmel’ in toplum görüşü burada anılabilir: ona göre toplum, “çatışma” yaratan 

birlik ve ihtilaf gibi iki etkileşim kategorisinin ürünüdür (Simmel, 2009d: 89-90). Onun,  

“çatışmanın (Kampf) çıkar gruplarına, birleşmelere, örgütlenmelere neden olduğu” 

yönündeki düşüncesi, bizzat “toplumsallaşma” fikrinin ana unsurunu oluşturur: “İnsanlar 

arasındaki her türlü etkileşim bir toplumsallaşma ise, çatışma – ne de olsa mevcut en canlı 

etkileşim biçimlerinden biridir ve üstelik, birey tarafından tek başına sürdürülmesi 

imkansızdır—kesinlikle bir toplumsallaşma olarak görülmelidir” (Simmel, 2009d: 87). 

Böylece Simmel, toplumsallaşmanın lokomotifi olan çatışmayı, aralarındaki ihtilafları 

çözüme kavuşturmak isteyen tarafların “birliğe ulaşma yolu” olarak görür.40 Simmel, 

grubu birleştirici/bütünleştirici bir kuvvet olarak gördüğü “çatışma” çözümlemesini, 

“ihtilaf” kavramıyla betimler. Gruptaki bireyler, ihtilaf ile birliklerini devam ettirirler. 

Örneğin, bazı evlilikler, içerdikleri çatışma miktarından dolayı “daha az” evlilik değildirler 

(Simmel, 2009d: 90) ve genel olarak çatışmalara rağmen sürerler. Bu anlamda 

“birliktelikler” devamlarını çatışmaya borçludur. Çünkü Simmel’e göre, kişilerarasındaki 

benzer ya da farklı eğilimler, onların ihtilafı için bir neden olarak görülebilir. Ona göre, 

aynı (benzer) eğilimleri olanlar arasındaki çatışma daha şiddetlidir. “Birçok ortak özelliği 

olan insanlar birbirlerine, tam manasıyla yabancı olanların yaptığından daha beter ya da 

“daha yanlış” yaparlar.Birbirine benzer kişilerin arasındaki çatışma, onların “aralarında 

farklı olan çok az şey olduğu için” bu kadar şiddetlidir.  “Derin bir uyum içinde olan 

insanların bazen birbirlerinden kopmalarına yol açan aile çatışmaları bu baptandır.” Uyum 

içerisinde birbirine yakın olan kişilerin birbirlerinden farklı eğilimlere sahip “her türlü 

karşılıklı farkı en baştan dikkate almış olan yabancılar arasındaki” çatışmadan farklı 

olarak, “özellik, eğilim ve kanaat benzerliği o kadar fazladır ki, çok ufak bir noktadaki 

görüş ayrılığı, bu benzerlik arasındaki keskin karşıtlık yüzünden, kesinlikle dayanılmaz bir 

şey olarak hissettirebilir kendini, kopuş da bunun sonu olabilir” (Simmel, 2009d: 105). 

                                                           
38 Bu konuda Simmel’ in “armağan” örneği hatırlanabilir. 
39 Bu, daha sonra incelenecek Peter Blau’nun, alışveriş ilişkilerinde taraflar arasındaki “eşitsizlik” durumuyla 

ilgili düşüncesi açısından okunabilir.   
40 Simmel (2009d), toplumsalfenomenleri çatışmanın sosyolojik olarak olumlu karakteri açısından ele 

alabileceğini savunur. 



89 

 
 

Simmel, kişilerarasında ihtilafları ortaya çıkaran ve çatışmaların şiddetinin yüksek 

olmasını,  birbirine benzer olanlar arasındaki bir “anlam” temelinde sağlanan “özdeşlik” 

duygusunu geliştiren ve onları birbirine yakınlaştıran, paylaştıkları “benlik” duyguları 

olduğunu kabul eder:  

Ne herhangi bir özellik ne de daha geniş çıkarlar paylaştığımız yabancıyla nesnel olarak 

karşı karşıya geliriz; kişiliklerimizi yedeğe alırız; bu yüzden de belli farkındalık 

bütününü ilgilendirmez. Öte yandan, bizden çok farklı olan kişiyle, ancak, belli bir 

temas içindeki ya da tikel çıkarların örtüşmesi içindeki belli noktalarda karşı karşıya 

geliriz, dolayısıyla çatışma sadece bu noktalara yayılmakla sınırlı kalır. Gelgelelim, 

kişiliklerimizin bütününde birbirimizle ne kadar ortak yönümüz varsa, birbirimizle 

kurduğumuz her bir ilişkide bütünlüğümüz de işin içine o kadar kolay karışacaktır. 

Normalde kendilerini gayet iyi kontrol edebilen insanların kendilerine en yakın 

olanlarla kurdukları ilişkiler içinde bütünüyle orantısız bir şiddet gösterebilmeleri de bu 

yüzdendir. Adeta kendimizi özdeş hissettiğimiz bir başkasıyla kurulan ilişkinin bütün 

mutluluğu ve derinliği, tek bir temasın, tek bir sözün, tek bir müşterek faaliyetin ya da 

acının bile yalıtılmış olmayıp her zaman kendini bütünüyle veren ve kucaklanan bütün 

ruhu kuşatıyor olmasından gelir. Bu yüzdendir ki bu denli mahrem bir ilişki içinde olan 

kişilerarasında bir kavga çıkarsa, çoğunlukla böylesine ihtirasla her yana yayılır ve o 

ölümcül “Sen [o] değilmişsin!” (“Du –überhaupt”) şeması çıkar ortaya (Simmel, 2009d: 

105). 

Simmel, burada, “aynılık” düşüncesiyle, birbiri hakkında “mahrem” bilgileri içeren 

“benlik” alışverişinin kişileri birbirine bağladığına vurgu yapar. Bu vurgu, birbirine 

“benzer”, aralarında derin uyum olan kişilerin ilişkilerinin tarihinde, birbirlerine 

benliklerinin mahrem yanlarını açarak, “bağlanma” sürecinde birbirlerine verdikleri değerli 

ödülleri vermeme, ya da onların beklentilerini karşılamama gibi bir gerekçe temeline 

oturur. Bu da, kişilerarasındaki “değer” alışverişinin kesilmesi demektir, bu çatışmayı 

oluşturan bir “gerginlik” sebebidir. Bu “bağlanma”, bir “değer” ölçüsüne göre oluşan 

“anlam” paylaşımıdır;  bu ise, kişilerarasındaki “derin uyum”un oluşmasıyla gerçekleşir; ki 

bu da, öznelerarasında oluşan bir “anlam” alışverişinin olduğu bir “kişilerarası iletişim” 

edimiyle mümkündür; yani, aynı anlam zeminini paylaşan birbirlerine “benzer” kişiler, 

şimdiye değin birbirleri arasında “derin uyumu” sağlayan alıp-vermiş oldukları 

değerleri/ödülleri, artık bir alışveriş konusu yapmıyorlarsa, aralarında çatışma meydana 

gelir. 

Simmel’ in, kişilerarası ilişkilerdeki çatışma üzerine düşüncesinde, “bir ihtilaf, çatışma ile 

yeniden birlik oluşmasını sağlar” mealindeki savı önemlidir. Bu, kişilerarasındaki 



90 
 

ihtilafları çözüme kavuşturarak bir “birlik” oluşumunu sağlayabilecek olan bir fenomen 

olarak “çatışma” fikriyle Simmel, “samimi insanlar arasındaki çatışma, ele aldığımız 

durumlar ışığında bakıldığında, o kadar samimi olmayanlar arasındakilerden daha trajik 

sonuçlara yol açabilse de, tam da temelleri en sağlam olan ilişkilerdir” (Simmel, 2009d: 

107) düşüncesiyle, çatışmayı, “her türlü öznel ya da kişisel etkeni dışlayarak düşmanlığı 

nicel olarak azaltabilir, karşılıklı saygıyı yaratabilir, her türlü kişisel meselede anlayışlı 

olmayı sağlayabilir ve her iki tarafın da tarihsel zorunluluklarla hareket ettiğinin 

anlaşılmasının nedeni olabilir” (Simmel, 2009d: 103) şeklindeki çıkarımını ortaya koyar. 

Dikkat edilirse, “samimi insanlar” arasındaki bir çatışmanın bir “uzlaşım” ile 

sonuçlanması, “anlayışlı olma” ve “karşılıklı saygı” gibi durumları açığa çıkarır; ve bu da 

“her iki tarafın tarihi zorunluluklar” temelinde gerçekleşir. İşte burada, Simmel’in, aslında, 

bir çatışmaya sebep olan bir ihtilafın, taraflar için bir yıkıma dönüşecek kadar zor olsa da, 

sonunda bir uzlaşıma dönüşerek, birliği (bu, büyük ölçekte “toplumsal birlik”tir) sağlaması 

için öne sürdüğü “anlaşmak” ya da “anlaşılmak” koşulları önemlidir. Bu koşullar, ancak, 

kişilerin birbirleriyle paylaştıkları kişisel yaşamlarıyla ilgili “bilgi” ya da “anlam” 

içerikleridir. Bu içerikler de, onların birbirleriyle “yakın” olmasını sağlayacak bir “benlik” 

duygusu geliştirmelerine ve nedenle de kendilerinin “özdeş” ya da “aynı” eğilimleriyle 

birbirleri için “uyumlu” oldukları fikirlerini oluşturmalarını sağlar.   

Ancak Simmel’e göre, birbirine yakın kişiler aslında o kadar “yakın” değildirler. Her 

kişilerarası ilişki tam da şeffaf bir biçimde gerçekleşmez. Bu da, çatışmayı, ihtilaflar 

çözülse de, içsel (potansiyel) olarak sürmesine, aniden alevlenerek canlanmasına sebep 

olur. Bu kişilerin şeffaf olmayışı, Simmel’in bir etkileşim biçimi olarak incelediği 

“çatışma” fenomenini, onun toplumsal geometri fikrindeki “uzak” ve “yakın” kavramlarına 

bağlar. Bu kavramlar da bir ölçüde, onun bir etkileşim tipi olarak incelediği “yabancı” 

kavramıyla ilgilidir. Simmel’in bu kavramlar arasında kurduğu ilişki “çatışma” fenomeni, 

öznelerarasında paylaşılan, kişilerin kendileri (benlikleri) hakkındaki bilgiye ve anlama 

sahip olmalarında “kişilerarası iletişim” ediminin rolü için bir temel sunar.  

Hatırlanırsa, Simmel’e göre, samimi ve derin kök salmış ilişkiler kuran kişilerarasındaki 

benzerlik ne kadar fazlaysa, tarafların “düşmanlık bilinci de o kadar derinden ve şiddetli 

biçimde” (Simmel, 2009d: 104) ortaya çıkarak çatışmalar çok şiddetli olurdu. Aksine, bu 

kişilerarasındaki ilişkiler, kök salmamış ilişkilerse “çok daha uyumlu ve çatışmasız” 



91 

 
 

(Simmel, 2009d: 108) bir şekilde sürebilir. İşte bu noktada, kişilerin birbirlerinin 

benliklerinin derinliklerine kök salarak kurdukları “samimi” ilişkiler arasındaki “şiddetli” 

çatışma kişilerin birbirlerine “yakın” olmalarından,  kök salmamış ilişkilerin nispeten 

uyumlu ya da çatışmasız olması da kişilerin birbirlerine “uzak” olmalarından 

kaynaklanmaktadır. Her iki ilişki türü de, kişilerin aralarındaki paylaştıkları bilginin 

“kapsamı” tarafından biçimlenmektedir. Bu da, Simmel’in sosyolojik düşüncesindeki 

önemli bir kavram olan “güven” fenomeni demektir. Onun için “güven” fenomeni, 

birbirine uzak ya da yakın kişilerarasında “gizlilik” fenomeni açısından kurulan bir 

fenomendir. Simmel’e göre, “güven, bir insan hakkındaki bilgi ile bilgisizlik arasındaki 

orta düzeydir” (akt. Ritzer, 2013b: 290). Bu durumda Simmel’e göre, “güven” duygusu, 

kişilerarasındaki ilişkilerin “uzaklık/yakınlık” durumunu, kişilerin birbirleri hakkındaki 

bilgilerinin  “gizlilik” derecesine göre belirler. Bu da, Simmel’in “çatışma” fikrini bir 

“kişilerarası iletişim” ediminin öznelerarası bir temeli olarak gösterilebilmesi için bir ipucu 

verir.  

Simmel’in “etkileşim biçimleri” üzerine görüşlerinde, “gizlilik” kavramı çok önemli bir 

yer tutar. O, gizlilik kavramını “içinde bir kişinin bir şeyi saklamak isterken diğer kişinin, 

saklanan şeyi açığa çıkarmayı amaçladığı” bir durum olarak tanımlar. “Simmel, insanların, 

başka insanlarla etkileşmek için onlar hakkında bazı şeyler bilmeleri gerektiği gerçeğiyle 

başlar. Örneğin, kiminle ilgilendiğimizi bilmemiz gerekir (bir arkadaş, bir akraba, bir 

esnaf)” (Ritzer, 2013b: 288). Kişiler, etkileşimde olduğu başkaları hakkında çok şey 

bilmek istemelerine karşın tam olarak her şeyi bilemezler; ancak onların sergilediği41 

göstergesel unsurlara dayalı olarak onlar hakkında bir zihinsel bir resim oluştururlar. 

Simmel için bu bilgiler etkileşimin biçimini belirleyen unsurlardır. Bu nedenle, etkileşim 

ile başkaları hakkındaki zihinsel resim arasındaki ilişki ona göre diyalektiktir: “Böylece 

ilişkilerimiz, karşılıklı bilgiye ve fiili ilişkilere dayanan bir bilgiye dayalı olarak gelişir” 

(Ritzer, 2013b: 288). Simmel’e göre, kişiler başkalarıyla çok sınırlı bir zeminde etkileşime 

girerler; etkileşimdeki kişilerin bütün kişilikleri, ilgiler açısından konu dışıdır: Örneğin, 

üniversitede öğrenci, hocanın sınıfta söylediğiyle ve yaptığıyla ilgilenir ve hocanın 

yaşamını ve kişiliğinin tüm yönleri onun ilgisi dışında kalır (Ritzer, 2013b: 289). 

                                                           
41 Bu da Goffman’ın“Gündelik Yaşamda Benliğin Sunumu” adlı yapıtındaki merkezi temayı oluşturur. 

Simmel’in etkileri onun “dramaturjik etkileşim” düşüncesini biçimlendirir.   



92 
 

Yaşam içindeki etkileşim süreçlerinde, başkaları hakkındaki tam bir bilgiye ulaşılamaması, 

onların kendileri hakkındaki bilgileri gizleme, örtme ya da yalan söyleme kapasiteleriyle 

de mümkün olur. Bir etkileşimdeki kişilerin bizimle “yakınlık/uzaklık” durumuna göre 

gizleme olabileceği gibi açığa vurma da olabilir. Simmel’e göre, insanlar başkalarına, her 

şeyi açığa vurmak isteseler bile böyle davranmazlar, ancak içsel yaşantılardan bazı 

“parçalar” sunarlar (Ritzer, 2013b: 288). Etkileşim sırasında hangi parçaların açığa 

vurulacağını42 hangilerinin gizleneceğini seçilir; yani tüm etkileşim sürecinde kişi 

kendisinin (benliğinin) sadece bir kısmını açığa vurur. Kendi hakkındaki bilgilerin hangi 

kısımlarını açığa vurmayı seçtiği, onları nasıl gösterdiği etkileşim açısından önemlidir. 

Burada Simmel, bir başka etkileşim biçimi olarak gördüğü “yalan” fenomenini ortaya 

koyar. Simmel için “yalan”, onun toplumsal geometri, yani uzaklık/yakınlık ile ilgili 

fikirlerinin özünü oluşturur. Örneğin, Simmel’e göre, kişi kendisinden uzak olanların (yani 

kişiye yabancı olanların) yalanlarını daha kolay kabul eder ve onlarla uzlaşabilir. Bunun 

tersine, “Eğer bize çok yakın olan kişiler yalan söylerse, yaşam çekilmez olur”. Bir eşin 

veya çocuğun yalanının, bizim üzerimizde, sadece, televizyon ekranından bildiğimiz bir 

hükümet yetkilisinin yalanından çok daha fazla sarsıcı etkisi vardır (Ritzer, 2013b: 289). 

Görüldüğü gibi, Simmel için, günlük etkileşim, genel olarak, tarafların birbiri hakkındaki 

bilgilerle, sadece birinin ya da ötekinin bildikleri “gerçekler” temelinde gerçekleşir. Bu ona 

göre, toplumsal ilişkilerdeki “uzaklık” fenomenine yol açan ötekinin varlığını ortaya koyar.  

Simmel, toplumsal ilişkilerin, “hem etkileşenlerin bildiği öğeleri hem de bir tarafın ya da 

ötekinin bilmediği öğeleri gerektirdiğini ileri sürer. Başka bir ifadeyle en mahrem ilişkiler 

bile hem yakınlığı hem de uzaklığın, hem karşılıklı bilgiyi hem de karşılıklı saklamayı” 

gerektirdiğini düşünür. Bu anlamda, gizlilik toplumsal etkileşimin sürmesini sağlayan 

tamamlayıcı bir fenomen iken, “sır”, kendisinden gizlenen kişi tarafından bilinirse 

etkileşim akamete uğrar ve ilişki bozulur(Ritzer, 2013b: 289).Simmel’ e göre, “etkileşim” 

genel olarak, “gizlilik” ve “açığa vurma” tarafından şekillendiği için, “sır”  ona göre, 

etkileşim açısından önemlidir: “işlevselliği açısından, özellikle birtakım insanlar tarafından 

paylaşılıyorsa, sırrı bilenler arasında güçlü bir ‘biz düşüncesi’ oluşturur” (Ritzer, 2013b: 

291). Bu da, kişilerarasında paylaşılan/paylaşılmayan “bilgi” temelinde kurulan etkileşim 

için kişilerarası iletişim ediminin öznelerarası bir temeline ışık tutar. 

                                                           
42Goffman için bu “sunmak” ya da “sergilemek” olur. 



93 

 
 

Simmel’in bu fikirlerinden, “gizlilik” kavramının etkileşimi belirleyici bir rol oynadığı 

sonucu çıkarılabilir. Gizlilik, sadece bir etkileşim biçimi olmakla kalmaz, bir topluluk 

(grup) içinde tek bir kişinin taşıdığı sırdan farklı olarak sır toplumu içinde sır, tüm üyeler 

tarafından paylaşılır ve onlar arasındaki karşılıklı ilişkileri belirler43 (Ritzer, 2013b: 289). 

Buradan da anlaşılacağı gibi, Simmel, toplumsal etkileşim biçimlerinin “karşılıklı bilgi” ve 

“gizlilik” bakış açısından inceler. Bu “karşılıklı bilgi” ve “gizlilik” bakış açısından 

“güven” de, Simmel’ e göre, çok önemli bir toplumsal etkileşim biçimidir. Simmel’e göre, 

modern toplumlarda etkileşimin gerçekleşmesini sağlayan, tarafların karşılıklı bir “güven” 

duygusuna sahip olmaları gerekir. Etkileşimin kurulabilmesi için tarafların birbirleri 

hakkında “güven” duymaları gerekir: “öğrenciler, hocaları hakkında çok şey bilmezler (ve 

tersi de doğrudur) ancak, hocalarının tartışmakla yükümlü oldukları konuyu belirlenen 

zamanda işleyeceğine ve konu hakkında konuşacağına dair güvenlerinin olması gerekir” 

(Ritzer, 2013b: 290). Simmel için “güven” burada, modern toplumlardaki uzaklık/yakınlık 

fenomeni ile ilgilidir. Bu fenomen, Simmel’in birliktelik biçimleri olarak “tanışıklık” ve 

“arkadaşlık” kavramlarıyle ilişkilidir.   

Simmel bir birliktelik biçimi olan tanışıklık fenomenini, kişilerin birbirlerine sergiledikleri 

benliklerine bağlı olarak inceler: “Bir kimse, başkasını, ya tamamen toplumsal-temsilsel 

anlamda ya da onun bize gösterdiği şey anlamında sadece, kendisini dışarıdaki yönüyle 

bilir” (akt. Ritzer, 2013b: 290). Dolayısıyla tanışlar arasında, yakın arkadaşlar arasında 

olduğundan daha fazla “gizlilik” vardır. Simmel’e göre, “tanışıklık” başka bir birliktelik 

biçimini “ağız sıkılığı” kavramıyla ilgilidir: “Ötekinin bariz bir şekilde bize açıklamadığı 

tüm bilgiden uzak” durarak tanışlarımıza ağzımızı sıkı tutarız. “O [ağız sıkılığı], bilmemize 

izin verilmeyen özel bir şeye değil, tüm kişiliğe yönelik oldukça genel bir ihtiyata işaret 

eder” (akt. Ritzer, 2013b: 290). Simmel’e göre arkadaşlık, başka bir birliktelik biçimidir. 

O, arkadaşlığın tam yakınlığa, eksiksiz karşılıklı bilgiye dayandığı varsayımına karşı çıkar.  

Simmel’in toplumsal geometrisinin önemli unsuru olan “uzaklık” fikrinin toplumsal 

ilişkilerdeki işlevi şudur: “Biçimlerin özellikleri ve şeylerin anlamları, bireyle ile başka 

bireyler veya şeyler arasındaki göreceli mesafelerin bir işlevidir” (Ritzer, 2013b: 276). 

                                                           
43 Goffman’ın “takım” kavramını izah etmektedir. 



94 
 

Simmel’de uzaklık, “ne çok yakın ne de çok uzak olan” bir eyleyen tipi hakkında bir 

denemesi olan Yabancı’ da merkezi rolü oynar:  

Eğer o, çok yakın olsaydı artık, bir yabancı olmayacaktı ancak o çok uzak olsaydı artık, 

grupla herhangi bir temas kurmayı kesecekti. Yabancının grup üyeleriyle girdiği 

etkileşim, yakınlık veya uzaklığın bir bireşimini kapsar. Yabancının gruptan kendine 

özgü uzaklığı, onun üyelerle her zamanki etkileşim tarzlarının bir dizisine olanak verir 

(Ritzer, 2013b: 276). 

Simmel’de “yakınlık” ve “uzaklık” fenomenlerinin birleştiği “yabancılık” düzeyi, tüm 

toplumsal ilişkilerde ve yakın ilişkilerde de vardır. Dahası, ona göre, her etkileşim için bir 

yabancılık derecesi vardır (Ritzer, 2013b: 276-7). Özet olarak Simmel, toplumsal 

etkileşimin, hem ağız sıkılığına hem de bilmemiz beklenenden daha fazlasını bildiğimiz 

gerçeğine dayandığını ileri sürer (Ritzer, 2013b: 290). Bu nedenle “gizlilik” ya da “açığa 

vurma”,  “öznelerarası” bir temelde paylaşılan/paylaşılmayan kişilerin kendileri 

(benlikleri) hakkındaki “bilgi” ve “anlam” içerikli iletileri, kişilerarası iletişimin “çatışma” 

fenomeninin oluşmasındaki rolü olarak ortaya konulabilir. 

Simmel, çatışmadaki tarafların, ister birbirine uyumlu ister hasmâne olsalar da, bir ihtilaf 

sonucu bir çatışma yatışıp bir birliğin oluşumu ile sonuçlanacaktır. Bu süreci anlatmak için 

“yasal çatışma” kavramına başvuran Simmel;  

Yasal çatışma düşmanlar arasındaki birlik ve anlaşmalardan oluşan geniş bir temel 

dayalıdır. Bunun nedeni her iki tarafında eşit ölçüde yasaya tabi olmasıdır; ikisi de 

kararın sadece iddialarının nesnel ağırlığına göre verileceğini kabul ederler; her ikisi 

için de itirazsız geçerli olan biçimlere uyarlar; ve bütün bu girişimleri sırasında 

etraflarının, bu girişime anlam ve kesinlik veren tek şey olan bir toplumsal güç 

tarafından kuşatılmış olduğunun bilincindedirler. 

Bir müzakerenin ya da ticari bir ilişkinin tarafları da aynı şekilde ama kapsamı biraz 

daha dar olarak bir birlik oluştururlar, çünkü çıkarları arasında karşıtlıktan bağımsız 

olarak, her ikisi için de bağlayıcı ve uyulması zorunlu normları tanırlar. Yasa 

çatışmadan kişisel olan her şeyi dışlayan ortak öncüller, (bir yanıyla) çatışmanın 

kendisinin amansızlığına ve akut ve koşulsuz karakterine tekabül eden o katıksız 

nesnellik karakterine sahiptirler (Simmel, 2009d: 100). 

Simmel’e göre, “ortak norm ve koşulların katı birliği” temelinde oluşan, nesnel gücü olan 

bir yasaya dayanarak uzlaşan taraflar, aralarındaki karşılıklı anlaşma, “her birinin her türlü 

kişisel ya da bencilce kaygıyı bir yana bırakıp sadece iddialarını ve davalarını savunma” 



95 

 
 

temeline oturur (Simmel, 2009d: 100). Simmel, her iki tarafına “nesnel çıkarlar” için 

çatıştığı durumlar, toplumsal olarak “bizatihi çatışma” fenomeninin kendisidir.  

Bu durumda, çatışan çıkarlar ve dolayısıyla bizatihi çatışma, işin içine karışan 

kişiliklerden ayrışır. Burada mümkün olan iki şey vardır. Çatışma salt nesnel kararlar 

üzerinde odaklanıp her türlü kişisel unsuru kendi dışında ve bir barış durumu içinde 

bırakabilir. Ya da tam terside tam da kişilerin öznel veçhelerini içinde barındırsa da bu 

durum her iki tarafın ortak, yan yana var olan nesnel çıkarlarında herhangi bir değişime 

ya da uyumsuzluğa yol açmayabilir (Simmel, 2009d: 101). 

Bu nesnel temeldeki “karşılıklı anlaşma”, onların öznellikleri dışında, her iki taraf içinde 

geçerli bir “toplumsal güce” dayanır. Bu “çatışma” fenomeninin boyutunu belirleyen, 

kişilerin birbirleri hakkındaki bilgilerin “anlam” içeriklerinin “öznelerarası” temelde 

paylaşıldığı bir “kişilerarası iletişim” edimiyle gerçekleşen bir “anlaşma”, yani “uzlaşma” 

fenomenine yönelik bir ilgiyi açığa çıkarır.   Bu,  öznelerarası temeli ifade eder. Simmel’e 

göre, bu öznelerarasılığa dayalı bir etkileşim süreci de, toplumsallaşmanın özünü oluşturur. 

Simmel’in sosyolojisindeki “toplumsal etkileşim” incelemelerinin merkezi temaları olan 

onun “alışveriş”, “çatışma” ve “uzlaşma” fenomenlerini, “kişilerarası iletişim” ediminin 

“öznelararasılık” temellerine ışık tutan bir perspektif olarak incelendi. Ancak, Simmel, 

yalnızca bu yönüyle bu çalışma için bir perspektif oluşturmuyor. O, sonraki bölümlerde 

incelenecek olan, başta “sembolik etkileşim” kuramı olmak üzere, “dramaturjik etkileşim” 

ve “alışveriş kuramı” gibi yorumlayıcı sosyoloji kuramlarını da etkilemiştir. 

3.3.Toplumsal Alışveriş: Kişilerarasında Değer, Yarar ve Ödül Alışverişi  

Mikro ölçekli sosyoloji geleneğinde yer alan, toplumsal alışveriş ilişkilerini, “etkileşim” 

bağlamında inceleyen “toplumsal alışveriş kuramları”, toplumsal bir fenomen olarak 

“alışveriş” kavramını “kişilerarası iletişim” ediminin öznelerarası bir temeli olarak 

incelenmesine olanak sağlayan kavramsal bir perspektif sunar. 

Toplumsal alışveriş kuramları, genel olarak, “toplumsal etkileşim” kuramcısı olarak 

bilinen Georg Simmel’in, bir “etkileşim biçimi” olarak incelediği “alışveriş” kavramı 

üzerine düşüncelerinden etkilenir. Bu anlamda, Simmel’in, “alışveriş” üzerine fikirleri, 

“mikro-yönelimli alışveriş kuramının gelişimine büyük ölçüde katkı” (Ritzer, 2013b: 281) 



96 
 

yaptığı ileri sürülür. Buradan hareketle, mikro-ölçekli sosyoloji yaklaşımı içinde gelişen 

“toplumsal alışveriş kuramı” perspektifinden, Simmel’in “etkileşim” fikriyle ilgisinde, 

“değer”, “yarar” ve “ödül” paylaşımlarına dayanan bir “alışveriş ilişkisi” fenomenini, 

“kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarasılı” bir temeli olarak incelemek mümkün.   

George Homans, Toplumsal Davranış: Onun Temel Biçimleri adlı eserinde geliştirdiği  

“Alışveriş Kuramı”nı44, “etkileşim” fenomeni temelinde geliştirir. O, kuramının merkezi 

önermelerini, “etkileşimde bulunan en az iki bireyle ilgili” olma fikri üzerine kurar (Ritzer, 

2013a: 420). Bu bağlamda Homans, “toplumsal davranışı, en az iki kişi arasındaki soyut 

veya somut, az veya çok ödüllendirici veya maliyetli bir etkinlik alışverişi olarak tasarlar” 

(Homans’tan akt. Ritzer, 2013a: 421). İşte bu nokta açısından Simmel’in “alışveriş” 

fikrinden esinler içermektedir. Ancak Homans, etkileşime dayalı alışveriş kuramını 

geliştirirken Skinner’in davranışçı psikolojisinden çok etkilenir. O, temel olarak, bireysel 

davranışı açıklamakla toplumsal davranışın açıklanabileceğini ileri sürer. O, Skinner’in 

güvercinlerle ilgili araştırmasındaki bireysel davranışların yasalarından hareketle, 

eyleyenlerin karşılıklı etkileşimiyle oluşan toplumsal davranışı açıklamayı hedefler. Bu 

nedenle de, kendi kuramını gündelik toplumsal etkileşim ile sınırlandırır (Ritzer, 2013a: 

422).  

Ancak, Homans’ın kuramı mikro-ölçekte bir kuram olsa da, Skinnerci davranışçılığın katı 

belirlenimciliğini benimsemesi nedeniyle “yorumlayıcı sosyoloji” kuramı olarak kabul 

edilemez. Bunun farkında olan diğer önemli toplumsal alışveriş kuramcısı Peter M. Blau, 

Homans’ın mikro-ölçekli odaklanışınının yetersizliğini eleştirerek ve onun kuramını 

Simmelci bir toplum görüşüne benzer bir makro düzeydeki toplumsal alışveriş ilişkileri 

kuramnına dönüştürmeyi dener. Bu anlamda, öncelikle Homans’ın kuramı incelendikten 

sonra, onun davranışçı belirlenimciliğinin yorumlayıcı sosyoloji kuramları bakımından 

neden kabul edilemeyeceği, hangi perspektifle revize edilebileceği ortaya konulabilir.45     

Homans, toplumsal etkileşimler içindeki alışveriş ilişkilerine odaklandığı çalışmasında, bir 

etkileşim içinde kurulan bir alışveriş ilişkisi örneği verir:  

                                                           
44 “Aslında “Homans, bu kuramın ‘alışveriş kuramı’ olarak nitelendirilmesinden üzüntü duyar; çünkü bu 

kuramı spesifik durumlara uygulanan bir davranış psikolojisi olarak görür” (Ritzer, 2013a: 420). 

45 Bir sonraki bölümde inceleneceği gibi, sembolik etkileşim kuramsıcı G.H.Mead, davranışçılıktan etkilense 

de, Watson tipi, sadece belirlenimci olarak gözlenebilir katı  davranışçı yönelimi reddetmiştir. Çünkü bu tür 

davranışçılıkta zihin ve toplum dışarıda bırakılır. Bu da toplumsal etkileşim için karşı çıkılacak bir noktadır. 



97 

 
 

Bir büroda iki insanın evrak işi yapmakta olduğunu düşünün. Büro kurallarına göre 

herkes kendi işini kendisi yapmalıdır, eğer yardıma ihtiyaç duyarsa yöneticiye 

başvurmalıdır. Bu insanlardan Kişi olarak adlandıracağımız biri işinde becerikli değildir 

ve zaman zaman yardım aldığında işini daha iyi ve daha hızlı yapacaktır. O, kurallara 

rağmen yöneticiye gitmekten çekinir çünkü yetersizliğini itiraf etmesi, yükselme 

şansına zarar verebilir. Bunun yerine o, kısaca Öteki olarak adlandıracağımız öteki 

insanı bulur ve yardım ister. Öteki, iş konusunda Kişi’den daha deneyimlidir; onun işini 

iyi bir şekilde ve hızlıca yapmasıyla boş zamanı kalır ve yöneticinin bir kural ihlâli 

bulmaya çalışma zahmetine girmeyeceğini farz etmek için gerekçesi vardır. Öteki, 

Kişi’ye yardım sağlar Kişi ise Öteki’ne teşekkür ve beğeni ifadelerini sunar. İki insan, 

yardım ve beğeni alışverişi yapmıştır (Homans’tan akt. Ritzer, 2013a: 422). 

Homanda, böyle gündelik yaşamda etkileşim içindeki bir “alışveriş ilişkisi” örneğinden 

hareketle, Skinner’in güvercin araştırmasındaki bulgularına dayanarak kuramsal 

önermelerini geliştirir. Homans’ın en temel önermesi olan başarı önermesini, “Kişilerin 

gerçekleştirdikleri tüm eylemler açısından bir kişinin belirli bir eylemi ne kadar sık 

ödüllendirilirse o eylemi yapma olasılığı da o kadar artar” (akt. Ritzer, 2013a: 422) 

şeklinde kurar.  Homans bu önermesini, bir büro ortamında verdiği etkileşim örneğindeki 

Kişi-Öteki açısından şöyle ortaya koyar: “bir kişi geçmişte yararlı bir tavsiye almışsa, 

ötekilerin tavsiyesini daha fazla isteme olasılığı vardır. Üstelik bir kişi geçmişte 

çoğunlukla tavsiye almışsa çoğunlukla daha fazla tavsiye isteyecektir. Benzer bir şekilde, 

öteki kişi, geçmişte beğenilerek ödüllendirilmişse tavsiyede bulunmayı daha sık 

isteyecektir” (Ritzer, 2013a: 423). 

Homans’ın “başarı önermesi”, iki kişi arasındaki eylem hakkında üç yorum yapma imkanı 

vardır: ilki, bu “bir kişinin eylemi”dir; ikincisi, “ödüllendirilmiş bir sonuç” vardır; ve 

sonuncusu, “ilk eylemin veya ona en azından bazı açılardan benzeyen bir eylemin 

yinelenmesi” ile bu etkileşim sürecektir (Ritzer, 2013a: 423). Bu etkileşimi sürdüren 

ilkeler, söz konusu kişilerarasında gerçekleşen bir iletişimde, birbirlerine yardım-takdir 

sunmaları, kendi benlik durumlarını değiş-tokuş etmelerini sağlayan değerler olarak kabul 

edilebilir. Çünkü Homans’a göre, bir alışveriş ilişkisi için etkileşime giren kişilerin 

eylemleri, tıpkı Simmel de olduğu gibi bir “değer” kavramı merkezinde gelişir. Bu noktada 

Homans’ın bir başka önermesi devreye girer: “Bir kişinin eyleminin sonucu onun için ne 

kadar değerli ise onun eylemi gerçekleştirilmesi o kadar olasıdır” (akt. Ritzer, 2013a: 424). 

Homans’ın bu değer önermesine göre, onun büro örneğinde, Kişi ve Öteki arasındaki 

etkileşimi sürdüren, onların birbirlerine verdikleri ödüllerin değerli oluşudur; eğer Kişi ve 



98 
 

Öteki için bunlar değerli görülmeseydi, bu etkileşim sürmeyecek, dolayısıyla bir değer 

alışverişi yapılmayacaktı. Zira Simmel’in bize gösterdiği gibi, etkileşimi sürdüren kâr-

zarar olgusudur; kişilerarasında, onlar için değerli bir nesnenin/şeyin değiş-tokuşu 

yapılmıyorsa, alışveriş yoktur; alışveriş yoksa etkileşim sürmez. İşte bu noktada, 

Homans’ın mikro-ölçekli alışveriş kuramı Simmelci terimlerle revize edilerek ancak 

yorumlayısı sosyoloji kuramlarının bir konusu yapılabilir.  

Homans, büro örneğindeki Kişi ve Öteki, birbirlerine karşı geçmişteki bu eylemlerini 

ödüllendirici buldukları zaman, gelecekte de “benzer koşullarda benzer eylemlere girişme 

olasılıkları vardır” sayıtlısını da savunarak, genelleme süreciyle yani “davranışı benzer 

koşulları kapsayacak şekilde genişletme eğilimi”yle de ilgilendi (Ritzer, 2013a: 423). 

Homans’ın kuramında yinelenme önemlidir. Bu kişilerin karşılıklı olarak birbirlerini, 

yinelenen eylemleri ile bu etkileşimi sürdürücü motivasyonlarını, Homans’ın bir başka 

önermesi olan “uyarıcı önerme” fikrine dayandırabiliriz. Homans’ın uyarıcı önermesi 

şöyledir: “Belirli bir uyarıcının veya uyarıcı dizisinin geçmişte ortaya çıktığı durumda, bir 

kişinin eylemi ödüllendirilmişse, şimdiki uyarıcılar geçmişteki uyarıcılara daha fazla 

benzedikçe kişinin o eylemi veya benzer bir eylemi gerçekleştirme ihtimali o kadar artar” 

(akt. Ritzer, 2013a: 423). Bu onun pozitivist paradigma ile olan bağını göstermektedir.  

Bununla beraber, o ayrım yapma sürecinden bahseder: “Oltasını bulanık suya atan ve bir 

balık yakalayan balıkçı, bulanık suda tekrar balık tutmaya daha fazla eğilim gösterir” (akt. 

Ritzer, 2013a: 423), ancak, kişi, geçmişte başarısı kanıtlanmış kendine özgü koşullarda da 

balık tutmaya girişebilir; burada, geçmişteki belirli koşullardaki ödüllerin gelecekte de 

belirli koşullarda da aynı eylemi için bir motivasyon olacağı konusunda olasılıklı bir ayrım 

yapılmalıdır. Bu “ayrım” kavramıyla Homans, tıpkı Weber’de olduğu gibi, olasılıklı bir 

“genelleme” yaklaşımını benimser. Ancak Homans, Weberci anlamda “yorumlayıcı 

anlama” yaklaşımını benimsemez. Buna rağmen, “değer” kavramını öne çıkaran Homans, 

bu anlamda Kişi-Öteki arasındaki alışveriş örneğinde olduğu gibi, bu kişilerin arasındaki 

ilişkiyi bir “değer” sayıtlısıyla analiz eder. Buna Homans’ın bir başka önermesi olan 

“yoksunluk-doyum önermesi” bağlamında bakılabilir:  “Yakın geçmişte bir kişi belirli bir 

ödülü ne kadar sık almışsa, o ödülün daha fazlası o kişi için o kadar az değerli olur” (akt. 

Ritzer, 2013a: 424). Bu önerme şöyle savunulur: “Büroda Kişi ve Öteki tavsiye verip alma 

nedeniyle birbirlerini o kadar sık ödüllendirirler ki bu ödüller onlar için değerli olmaktan 

çıkar. Burada zaman çok önemlidir; eğer belirli ödüller uzun bir zamana yayılırsa 



99 

 
 

insanların doymuş hale gelmeleri daha az olasıdır” (Ritzer, 2013a: 424). Böylece, o ödül 

artık değerli olma niteliğini yitirmiş olacaktır. Bu Simmel’in “az bulunma” ve “ihtiyaç” 

kavramlarını hatırlatmaktadır: ihtiyaç duyulan bir nesne/şey ne kadar az bulunur ve ona 

ulaşmak ne kadar güçse o kadar “değerli” olarak görülür. Homans da bunu destekleyecek 

kritik bir kavram ileri sürer: maliyet ve yarar. “Her hangi bir davranışın, maliyeti, alternatif 

eylem biçiminden vazgeçmesiyle kaybedilen ödüller olarak tanımlanır. Toplumsal 

alışverişte yarar, ortaya çıkan maliyetten daha fazla miktarda kazanılan ödül olarak 

görülür” (Ritzer, 2013a: 424). Bu da onun,  yoksunluk-doyum önermesini şu şekilde revize 

eder: “bir kişi eyleminin bir sonucu olarak ne kadar fazla yarar sağlarsa eylemi 

gerçekleştirme olasılığı o kadar artar” (Homans’tan akt. Ritzer, 2013a: 424). Bu Simmel’in 

bakış açısıyla okunabilecek bir değişimi içermektedir. Bu noktada, Simmel’in kâr-zarar 

motivasyonu bağlamında onun “rasyonellik önermesi”46 dikkat çekicidir: Bir kişi, 

alternatif eylemler arasında seçim yaparken, bu seçimi yaptığı zaman kendisinin algıladığı 

kadarıyla, sonuç elde etme olasılığının (o), sonuç değeri (D) ile çarpılmasıyla ortaya çıkan 

daha büyük değerli eylemi seçer (Ritzer, 2013a: 425). Böylece rasyonellik önermesini, 

başarı, uyarıcı ve değer önermeleriyle ilişkilendirir. Rasyonellik önermesiyle öner sürülen, 

bir eylemin gerçekleşip gerçekleşmeyeceği, o eylemin başarı olasılığı ile ilgidir.  

Homans’ a göre, bir eylemin rasyonel olup/olmadığı temel olarak “ekonomik açıdan” çok 

daha iyi bir şekilde değerlendirilebilir. “Temelde, insanlar kendilerine açık olan çeşitli 

alternatif eylemleri incelerler ve onlarla ilgili hesaplar yaparlar. Onlar, her eylemin akışıyla 

ilişkili olan ödüllerin miktarını karşılaştırırlar. Ayrıca onlar, ödüllere fiilen ulaşma 

olasılığının hesabını yaparlar” (Ritzer, 2013a: 425). Tıpkı Simmel’de olduğu gibi, 

eyleyenler kişiler, yararlarını en üst düzeye çıkarmak isterler. Dolayısıyla bu eylemin 

amacı, eyleyenler için yüksek değerli ödüle ulaşmaktır. Eğer, eyleyenler bu ödüllere 

ulaşamayacakları ihtimalini görürlerse, o ödüller onlar için birden değersizleşir; tersi için 

de aynı şey geçerlidir: daha az değerli ödüller, yüksek düzeyde erişilebilir olarak görülürse, 

onların değeri artar. Bu demektir ki, “ödülün değeri ile ona erişme olasılığı arasında bir 

etkileşim vardır. En çok arzu edilen ödüller hem çok değerli hem de yüksek düzeyde 

                                                           
46 Önceki önermelerinde davranışçılığın etkileri varken, bu önermesi “rasyonel seçim kuramı” yaklaşımı 

etkili olmuştur  (Ritzer, 2013a: 425). 



100 
 

erişilebilir”47 (Ritzer, 2013a: 425). Homans, kişinin bir ödüle ulaşamaması durumunu da 

çözümlemiştir. O, bunu “saldırma-onama önermesi” ile yapmıştır:  “Önerme A: Bir kişinin 

eylemi, beklediği ödülle karşılanmadığı veya beklenmediği ceza ile karşılandığı zaman o 

kişi öfkelenir, saldırgan davranış gerçekleştirme ihtimali artar ve bu tür bir davranışın 

sonuçları onun içinde daha değerli hale gelir” (akt. Ritzer, 2013a: 424). Bu Simmel’in 

kuramındaki “çatışma” oluşumuna neden olan, kişilerarasındaki “bağlanma”yı bozucu 

unsurlar olarak görülebilir. Bu anlamda, Homans’ın büro örneğinde, “eğer Kişi beklediği 

tavsiyeyi almazsa ve Öteki umduğu övgüyü elde etmezse her ikisinin de öfkelenmesi 

olasıdır” (Ritzer, 2013a: 424). Bununla birlikte, Homans’a göre, “Önerme B: Bir kişinin 

eylemi, o kişinin beklediği ödülü, özellikle beklediğinden daha büyük bir ödülü elde ederse 

veya beklediği cezayı almazsa o kişi memnun olur; onun onaylayıcı davranış 

gerçekleştirme olasılığı artar ve bu tür davranışın sonuçları onun için daha değerli olur.” 

Böylece, “bürodaki Kişi, beklediği tavsiyeyi aldığı ve Öteki, beklediği övgüyü aldığı 

zaman her ikisi memnun olur ve her ikisinin tavsiye almaları ve vermeleri daha fazla 

muhtemel olur. Tavsiye ve övgü her ikisi için daha değerli hale gelir” (Ritzer, 2013a: 425). 

Ritzer’e göre, Homans’ın kuramının özü, alışveriş ilişkisine girenlerin eylemlerinin bir 

“yarar” merkezinde gerçekleşmesidir. Homans’ın mikro-ölçekli sosyolojisi, etkileşimin bir 

biçimi olan bir alışveriş ilişkisine giren kişilerin, zihinsel durumları ve onları etkileyen 

kurumlar/yapılar gibi makro-ölçekli perspektifler ile ilgilenmez (Ritzer, 2013a: 426). O, 

büyük-ölçekli yapıların, temel toplumsal davranışı yeterinde anladığımız takdirde 

anlaşılabileceğini iler sürer. O, temel olarak, alışveriş süreçlerinin bireysel ve toplumsal 

düzeylerde “aynı “ olduğunu iddia eder (Ritzer, 2013a: 427).  

Homans’ın kuramının Skinnerci bağlamda pozitivist (psikolojik belirlenimci) paradigmayı 

benimsemesi yorumlayıcı sosyoloji kuramları açısından bir eleştiri konusudur. Bu nedenle 

Homans’ın kuramının pozitivist belirlenimci unsurlarının dışarıda bırakılarak revize 

edilmesi gerekir. Onun bürodaki etkileşim örneği üzerine farklı bir okuma şöyle 

yapılabilir: Kişi ile Öteki arasındaki etkileşimi sürdüren, birbirlerine karşı eylemleriyle 

değiş-tokuşunu yaptıkları ödüllerin “değerli oluşu” o kişilere özgü bir durumdur; yani o 

kişilerin benlikleri için bir önemi vardır. Onlar için öznel anlamı vardır. Bunu genel bir 

önerme gibi tüm toplumsal eylem alanına genelleyerek bir “açıklama” yapmak yerine, 

                                                           
47 Simmel de benzer şekilde, bir insan için bir nesne/şey ona ulaşamayacağı kadar uzak ya da her an elde 

edecek kadar yakınsa, o nesne/şey onun için değersizdir, şeklinde düşünür. 



101 

 
 

kişiler arasındaki bu alışveriş ilişkisinin konusu olan ödül-yarar motivasyonuyla etkileşim 

sürecinde oluşan benlik oluşumu arasındaki bağa önem verilmesi gerekir. Böyle bir revize 

gereklidir, çünkü Homans’ın temel önermelerinin temelindeki kuramsal yöntembilimi 

“psikolojik belirlenimcilik”48 olması yorumlayıcı sosyoloji açısından kabul edilemez. 

Bununla birlikte, onun Kişi-Öteki arasında geçen etkileşime dayalı alışveriş ilişkisi örneği, 

başarı önermesi bağlamındaki ödül-yarar alışverişi, Simmelci “değer” kavramıyla 

ilişkilendirilerek de okunabilir. Bu da, Simmel’in, alışveriş ilişkilerinde ortaya çıkan 

“öznelerarasılı” temeldeki  “değer” düşüncesi, Homans’ın kuramının belirlenimci 

perspektifinin revize edilebilmesi için bir çıkış yolu sağlar. Bunu bir anlamda başka bir 

alışveriş kuramcısı Peter M. Blau yapar.  

Çağdaş alışveriş kuramının diğer önemli temsilcisi Peter M. Blau 1964’teki Toplumsal 

Yaşamda Alışveriş ve İktidar kitabında, Homans’ın mikro-ölçekli kuramını kabul eder. 

Ancak bu kuramın bazı zayıflıkları nedeniyle daha makro-ölçekli perspektife doğru 

genişletilmesi gerektiğini düşünür (Ritzer, 2013a: 426). Blau’unun Homans’ın kuramını 

revize ettiği nokta, Simmel’in “çatışma” kavramı açısından okunabilir. Bunun için, 

Homans’ın mikro-ölçekli kuramının temel önermelerini kabul eden, ancak bunların makro-

düzey yapılara genişletme çabasındaki Blau, alışveriş kuramının çekirdeğine “iktidar” 

kavramını koyar. Bu da, bir anlamda Simmelci “çatışma” düşüncesiyle bağlantısı 

kurulabilecek niteliktedir.  

Blau’nun sosyolojik çözümlemesinin amacı, “bireyler ve gruplar arasındaki ilişkileri 

yöneten toplumsal süreçlerin çözümlenişinin temelindeki toplumsal yapıyı anlamak” 

olarak görülebilir. Bu anlamda onun temel sorusu: “toplumsal yaşamın, insanlar arasında 

giderek artan karmaşık birliktelik yapılıları içinde nasıl örgütlü hale geldiğidir” (akt. Ritzer 

2013a: 427). Bu nedenle o, Homans’ın mikro alışveriş kuramında odaklandığı kişi-kişi 

etkileşimine dayanan sosyolojik çözümlemesini, toplumsal yapılar ölçeğine genişletmeyi 

amaçlamaktadır: “Yüz yüze etkileşim sürecinin araştırılmasına yönelik sosyolojik amaç, 

evrim geçiren toplumsal yapıların ve onların gelişimlerini karakterize eden doğmakta olan 

toplumsal güçlerin anlaşılmasının zeminini yaratmaktır” (akt. Ritzer 2013a: 427). 

                                                           
48 “Homans psikolojik ilkelerin gerekli olduğunu belirtmesine karşın bireyleri yalıtılmış olarak düşünmedi. 

O, insanların toplumsal olduğunu ve zamanlarının dikkate değer kısmını birbirleriyle etkileşim kurarak 

geçirdiklerini kabul etti” (Ritzer, 2013a: 420). 



102 
 

O, kişilerarasındaki ilişkileri yönlendiren fenomenler kadar, gruplar arasındaki ilişkileri 

düzenleyen fenomenler üzerine alışveriş süreci kapsamında odaklanır. Blau, alışveriş 

kuramında öncelikle yüz yüze ilişkilerle ilgilendiğini, daha sonra, makro düzeyde yapısal 

fenomenler üzerinde odaklandığını kabul eder (Ritzer, 2013a: 431). Blau,  kişilerarası 

alışverişten toplumsal yapıya ve toplumsal değişime yol açan birbirini izleyen dört aşamalı 

bir çözümlemeyi amaçlar: (1) insanlar arasındaki kişisel alışveriş süreçleri, (2) statü ve 

iktidarın farklılaşmasına neden olur, bu da (3) meşrulaştırma ve örgütlenmeye yol açar, 

dolayısıyla, tüm bu süreçler (4) muhalefet ve değişimin tohumunu eker (Ritzer, 2013a: 

427). Burada Blau’nun ilk iki aşaması önemlidir. İkinci aşama, alışveriş ilişkilerinin 

“iktidar” ile olan ilgisi bağlamında, Simmel’in bir etkileşim biçimi olarak incelediği 

“çatışma” kavramıyla bağlantısında önem kazanır.  

Blau’nun birinci aşamadaki bireysel süreçleri Homans’ınki ile benzerlik içermesine karşın, 

onun “etkileşim”  bağlamı, bir alışveriş düzeyinde etkileşime katılan kişilerin, “toplumsal 

birliktelikler kurmalarına yol açan çeşitli nedenlerle birbirlerini çekerler” (Ritzer, 2013a: 

427). Etkileşim sürecinde kişilerarasında oluşmaya başlayan bağlar, alışveriş sürecinde 

birbirlerine sağladıkları ödüller49, bu etkileşimin sürdürülmesini sağlar. Tabii ki, bunun 

tersi de mümkündür, kişilerarası alışveriş ilişkilerindeki yeteriz ödüller etkileşim bağlarını 

zayıflatır.  Başlangıç bağları oluşturulduğunda birbirlerine sağladıkları ödüller, bağları 

sürdürmeye ve geliştirmeye hizmet eder. Bunun tersi durum da mümkündür: yetersiz 

ödüllerle bir birliktelik zayıflayacak ve parçalanacaktır. Bu etkileşim sürecinde, alışveriş 

içinde olan taraflar birbirlerine eşit düzeyde ödül vermez; işte bu da, kişilerarasındaki 

etkileşim sürecindeki “eşitsizlik” durumunun ortaya çıkmasını sağlar; bu da, 

kişilerarasındaki “iktidar” oluşumunun sebebidir. Bu “eşitsizlik” durumuna sebep olan 

etkenler, Simmel’de kişilerarası etkileşimde, “gerginlik”e sebep olan etkenlerle benzerlik 

içermektedir. Bir alışveriş ilişkisinde kişilerin birbirlerine verecekleri ödüllerin eşitsizliği 

durumunda ortaya çıkan “iktidar” fenomenini Blau’un çözümlemesine göre Ritzer şöyle 

özetler: 

Bir taraf ötekinde olan bir şeye ihtiyaç duyduğunda ancak karşılığında vereceği 

karşılaştırılabilir hiçbir şeyi olmadığında dört alternatif mevcuttur: (1) insanlar öteki 

insanları kendilerine yardım etmeleri için zorlayabilirler; (2) ihtiyaç duydukları şeye 

erişmek için başka bir kaynak bulabilirler; (3) ötekilerden ihtiyaç duydukları şey 

                                                           
49 Bu ödüller, Simmel’deki gibi, içsel olarak, aşk, duygusal yakınlık, saygı vb. gibi ya da dışsal olarak para, 

fiziksel emek vb. gibi alışveriş nesnelerini kapsar. 



103 

 
 

olmadan idare etmeye çabalayabilirler; 4) (en önemlisi) kendilerini ötekilere bağımlı 

hale getirebilirler. Böylece, ilişkilerde ötekilere “genelleşmiş itibar” verirler; ötekiler, 

onlardan bir şeyler yapmalarını istediklerinde bu itibarı kullanabilirler Bu son alternatif 

elbette iktidarın temel karakteristiğidir (Ritzer, 2013a: 427). 

Bu noktadan sonra Blau’unun kuramı, Homans’ınkinden farklılaşır, makro-düzey 

fenomenlere yönelir. Kişilerarası alışverişten sonraki aşama olan “statü ve iktidarın 

farklılaşması” olan aşama ile makro-düzeye geçen Blau’unun kuramındaki bu kısım, 

Simmel’in de “çatışma” kavramıyla benzerlik içermektedir. Bu sebeple, bu aşamayı kısaca 

özetlemek yararlı olacaktır. 

Blau’ya göre, “toplumsal etkileşim süreçlerini, onları kuşatan toplumsal yapının dışında 

çözümleyemeyiz. Toplumsal yapı, toplumsal etkileşimden ortaya çıkar ancak bu 

olduğunda toplumsal yapılar, etkileşim sürecini etkileyen ayrı bir varlığa sahip olurlar” 

(Ritzer, 2013a: 428). Bu şu şekilde gerçekleşmektedir: 

Toplumsal etkileşim, ilkin toplumsal gruplar içinde varolur. İnsanlar, bir grubun 

çekimine, o gruptaki ilişkilerin diğer gruptakilerden daha fazla ödül sağladığını 

düşündükleri zaman kapılırlar. O grubun çekimine kapıldıkları için kabul edilmek 

isterler. Kabul edilmek için grup üyelerine ödüller sağlamak zorundadırlar. Bu, yeni 

insanlarla ilişki kurmanın ödüllendirici olacağını göstererek grup üyelerini etkilemeyi 

kapsar. Grup üyeleri ile ilişki, yeni gelenler grubu etkiledikleri zaman kuvvetlenir-

üyeler bekledikleri ödülleri aldıkları zaman. Yeni gelenlerin grup üyelerini etkileme 

çabaları genel olarak grup kaynaşmasına yol açar ancak rekabet ve en nihayetinde 

toplumsal farklılaşma, ödüllendirme yetenekleri olan çok sayıda insan, etkin olarak 

birbirini etkilemeye çabaladığında meydana gelir50 (Ritzer, 2013a: 428). 

Blau, toplumsal grupların ortaya çıkışını, alışveriş ve rekabet sürecine bağladığı için, grup 

içindeki “eşitsiz ödül” fenomeni ile ortaya çıkan “iktidar” kavramı, kişilerarasındaki 

rekabetin oluşmasını sağlamaktadır. Blau’ya göre, (Goffman’ın da çözümlediği gibi), 

“toplumsal ilişkilerin bir yapısı, bir küçük grup içinde, onun üyeleri arasındaki toplumsal 

etkileşimin seyri içinde gelişir” (Ritzer, 2013a: 429). Bu da, Blau’unun alışveriş 

ilişkilerinin kişilerarası iletişim bakımından yorumlanacak bir nitelik kazandırır.  

Blau’ya benzer bir biçimde, mikro düzeyden hareket ederek makro düzeye genişletilen 

alışveriş ağı yapıları (Ritzer, 2013a: 431) üzerine çözümlemeler yapan Richard 

                                                           
50Blau’unun bu çözümlemesi, Goffman’ın etkileşim sürecindeki benlik sunumunda ortaya koyduğu 

çözümleme ile benzerlik göstermektedir. 



104 
 

Emerson’un “alışveriş” yaklaşımına göre, iki kişi arasındaki bir “alışveriş ilişkisi”, bir 

iktidar-bağımlılığı oluşturur. Emerson, bir alışveriş ilişkisinde “insanların toplumsal 

etkileşim sürecinden elde ettikleri ve bu sürece sağladıkları yararlar” üzerine vurgu yapar 

(Ritzer, 2013a: 432). Emerson, alışveriş kuramının üç ana varsayımını ana hatlarıyla ortaya 

koyar: 

(1) Olaylardan yararı olan insanlar “rasyonel olarak” eylem gerçekleştirmeye eğilim 

gösterirler ve böylece bu tür olaylar meydana gelir. (2) İnsanlar en sonunda davranışsal 

olaylarla doyuma ulaştıkları için bu tür olayların yararı azalır. (3) İnsanların toplumsal 

süreçler aracılığıyla elde ettikleri yararlar, alışverişte sağlayabilecekleri yararlara 

bağlıdır, bu durum alışveriş kuramına, “toplumsal etkileşim aracılığıyla yararların akışı 

[üzerinde] odaklanma olanağı verir (akt. Ritzer, 2013a: 433). 

Emerson’un kuramına göre, iki kişi arasındaki alışveriş ilişkisinden doğan “iktidar” 

kavramı, “bir eyleyenin diğerini ‘kabul etme’ye ikna edebildiği potansiyel maliyet düzeyi” 

olarak tanımlar; oysa bağımlılık “bir ilişki içinde bir eyleyenin kabul ettiği potansiyel 

maliyet”i içerir (Ritzer, 2013a: 434). Emerson’ a göre, iki kişi arasındaki alışveriş 

ilişkinden dolayı oluşan “iktidar”, tarafların birbirlerine sundukları “yarar” temelinde 

oluşan bir “bağımlılık” ilişkisidir. Bunu “iktidar-bağımlılık” terimiyle ifade eden Emerson, 

bir etkileşim biçimi olarak iki kişi arasındaki alışveriş ilişkisini oluşturan “yararı” 

Molm’un yorumuyla: “Eyleyenlerin birbirlerine bağımlılıkları, etkileşimlerinin ve onların 

birbirleri üzerindeki iktidarlarının temel belirleyici” (akt. Ritzer, 2013a: 435) unsuru olarak 

kabul eder. Bu da, Simmel’in, “kâr-zarar” temelinde gelişen bir “alışveriş” etkileşiminin, 

kişilerarasındaki “değer” paylaşımlarıyla birbirlerine “bağlanma” ilişkisi geliştirdikleri 

için, kişilerarası iletişimin tarihinde “paylaşılan” bu değerlerin, artık paylaşılmaması 

durumunda bir “çatışma” etkileşiminin doğmasına sebep olur. Bu, alışveriş kuramları 

açısından, bir “alışveriş ilişkisi” kuran kişilerarasındaki “bağı” oluşturan, aynı “anlam” 

temelinde ortaklaşa kabul edilen bir “değer” beklentisinin öznelerarsılığını ortaya koyar. 

Zira bu paylaşılan “değer”, kişileri bir “yarar” ve “ödül” motivasyonu ile birbirlerine 

bağlar; ve bu “bağ” etkileşimin devam etmesini sağlar.  

Sonuç olarak, bir toplumsal fenomen olan “alışveriş ilişkisi”, kişilerin, öznelerarası bir 

temelde paylaştıkları “değer”, “yarar” ve “ödül” aracılığıyla oluşan “anlam” 

alışverişleriyle, birbirlerinin benliklerini etkileyerek kurdukları bir “kişilerarası iletişim” 

için bir temel oluşturur.  



105 

 
 

3.4.Sembolik Etkileşim ve “Benlik” Oluşumu 

Geleneksel sosyolojinin toplumu oluşturan makro yapıları ve bu yapıların birey 

eylemlerini nasıl belirlediğini nedensel ilkelere dayanarak açıklama çabası karşısında, 

toplumun mikro boyutlarına odaklanan “sembolik etkileşim” kuramı,  bireylerin “anlamlı 

semboller” aracılığıyla kurdukları etkileşimlerle gündelik yaşamı nasıl şekillendirdiğini 

anlamaya çalışır. Sembolik etkileşim kuramının kurucusu olarak kabul edilen George 

Herbert Mead’ e göre, toplumsal bir varlık olan insanın eylemleri içgüdüler ya da 

toplumsal yapılar tarafından belirlenmez; aksine insanlar, toplumsal yapıları inşa eden, 

“düşünen, bilinçli, birçok farklı amacın peşinden koşabilen ve iletişim kurma yeteneğine 

sahip” varlıklardır  (Slattery, 2007: 333-4).  

Mead’in, insanın “düşünme” ve “bilinç” sahip bir varlık olmasıyla, onun “iletişim” kurma 

yetisine sahip bir varlık olması arasında kurduğu bağ, sembolik etkileşimciliğin kuramsal 

zeminini oluşturur. Bu kuramsal zemin, gündelik yaşamda insanların iletişim kurma 

yetilerini sadece bir “ileti” (dolayısıyla “anlam”) aktarmak için kullanmadığını, bununla 

beraber bu “iletiler” içindeki anlamları yorumlama yetenekleriyle etkileşime dayalı 

toplumu oluşturdukları fikrine dayanır. Mead, sembolik etkileşim kuramındaki “anlamlı 

semboller” kavramıyla etkileşime dayalı toplum görüşünde “anlama” ve “yorumlama” 

kavramları açısından “kişilerarası iletişim” kavramına önem vermiş olur. Çünkü Mead’e 

göre, kişiler, “gündelik yaşamdaki anlama ve yorumlama faaliyetleri sürecinde 

etkileşimlerle üretilen bu “anlamlı semboller” ile kurdukları iletişimle toplumsal dünyayı 

sürekli inşa eder (Coulon, 2010: 17).  

Toplumu sürekli “inşa” edilen bir fenomen olarak ele alan Mead’ in bu kuramsal 

perspektifi, onun “insan” görüşüne dayanır. Mead’e göre, insan özellikle “sosyal bir 

varlıktır ve toplum da insanın etrafında yarattığı sürekli bir akış, sürekli bir yaratma ve 

yeniden-yaratma, yorumlama, müzakere ve tanımlama süreci içeren bir dünyadır. Bizler 

hem bireyler hem de sosyal varlıklarız. Hem toplumu biçimlendirmekte hem de onun 

tarafından biçimlendirilmekteyiz” (Slattery, 2007: 336). İşte onun bu kuramsal perspektifi, 

sembolik etkileşimciliği “yorumlayıcı sosyoloji” kuramı yapar. 



106 
 

Sembolik etkileşimciliğin bu kuramsal perspektifi, bu çalışma için, bireylerin, etkileşim 

süreçleri içinde müzakereye açık olan anlamlı sembollere dayalı yorumlarıyla 

geliştirdikleri toplumsal gündelik yaşamı “öznelerarası” bir temelde nasıl inşa ettiği, bu 

süreçte “kişilerarası iletişim” ediminin rolünün ne olduğu önemli olacaktır.  Böylece, 

Mead’in yorumlayıcı sosyoloji perspektifi “kişilerarası iletişim” ediminin öznelerarası 

temellerine ışık tutabilecektir.   

Bu kapsamda “kişilerarası iletişim” ediminin rolü,  Mead’in, Zihin, Benlik ve Toplum51 adlı 

çalışmasında ele aldığı şekliyle, onun sosyal-psikolojisinin merkezi kavramlarından birisi 

olan “benlik” fikri bakımından ortaya konulabilir. Öncelikle, Mead’in “benlik” oluşum 

fikri, onun “zihin” ve “toplum” oluşumu ve bu oluşumdaki, “eylem”, “etkileşim” ve 

“anlamlı sembol” kavramlarının rolleri bakımından, sembolik etkileşim kuramının 

“kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” temellerini nasıl ortaya koyduğu 

gösterilebilir.   

Sembolik etkileşim kuramının temellerini atan Mead, pragmatizm ve davranışçılık 

akımlardan etkilenir. Mead, sembolik etkileşimci okulun kuramsal temellerini, 

pragmatistlerin (1) gerçekliğin “dünyada ve dünyaya yönelik eyleme geçtiğimizde etkin bir 

şekilde yaratılır” düşüncesinden; (2) insanların bilgilerini ve dünyada karşılaştıkları 

toplumsal ve fiziksel nesnelere ilgili tanımlarını, onlar için yararlılığı kanıtlanmış 

tecrübelerden elde ederler, şeklindeki epistemolojik kabullerinden; ve son olarak (3) insan 

eylemlerini anlamak için, insanların fiilen ne yaptıklarına bakılması gerekir, şeklindeki 

görüşlerinden etkilenerek oluşturmuştur (Ritzer, 2013a: 351). Mead ikinci olarak 

“davranışçı” gelenekten etkilenir. Ancak, davranışçığın, davranışı sadece “gözlenebilir” 

öğelere indirgemesini eleştirerek, kendini bu Watson tipi davranışçı yönelimden ayırır. 

Mead, bunun yerine, “gözlenebilir” öğeleri kabul etse de, davranışı “içsel”, yani zihinsel 

ve toplumsal süreçlerle birlikte ele almayı tercih eder. Bu Mead’in “toplumsal” olan ile 

“zihinsel” olan arasında gördüğü sıkı bağla ilgili temel perspektifini oluşturur; bu da onun 

“davranış” (edim) ile bireyin yaratıcı yanına yaptığı vurguda somutlaşır (Ritzer, 2013a:52-

3). Bu nedenle, kendi ilgisini “toplumsal davranışçılık” olarak tanımlayan Mead (Ritzer, 

2013a:53, 2013b: 409), “toplum” kavramını “davranış”, yani onun tabiri ile “edim” 

kavramı ile ilişkisinde kurar. Bu durumda, Mead için “edim” (“eylem”) bireysel 

                                                           
51 Aslında Mead herhangi bir kitap yayınlamamıştır. Bu kitap, onun öğrencilerinin derlerde aldığı notların bir 

araya getirilerek kitaplaştırılmasından oluşmaktadır.  



107 

 
 

yaratıcılığı oluşturan zihinsel süreçlerle ilgilidir. Bu da, onun “zihin” kavramını incelerken, 

idealist terimler yerine işlevsel terimleri tercih etmesine kaynaklık eder. O, zihni 

incelerken, felsefi fenomenolojideki gibi aşkın ve öznel fenomenlerin terimlerini yadsır, 

zihni içebakışsal incelemek yerine, davranışçı ekolden mülhem, “edim” ya da başka 

insanların katılımıyla oluşan “toplumsal edim” kavramı üzerine odaklanır. Burada “edim” 

davranışçı ekolde, uyaran-tepkinosyonu ile açıklanan, dışsal nedenlerin, yani bir edimin 

etkisine başka bir edimle tepki verilmesi olarak tanımlanır (Ritzer, 2013b: 409). Bu 

Mead’in, “zihni”, öznelliğin değil “nesnel” süreçlerin bir parçası olarak gördüğünü 

gösterir. Zaten bu da, onun “toplum” ve “zihin” arasındaki ilişkisini açık bir şekilde anlatır: 

“zihin”, toplumsal süreçler içinde oluşur ve gelişir, aynı zamanda toplumsal süreci de 

tamamlar; yani “toplumsal süreç” zihinden önce gelir; idealistlerin inandığı gibi zihnin bir 

ürünü değildir (Ritzer, 2013b: 420). Bu da gösteriyor ki, Mead’e göre, tüm “zihinsel 

süreçler”, beyinde değil “toplumsal süreçler” içinde bulunur (Ritzer, 2013a: 390, 2013b: 

429). Ancak, Mead’ in eserinin çoğunda toplumsal süreçler ve zihinsel süreçler karşılıklı 

olarak birbirini etkilerler; ve o, zihin ve toplumu açıkça birbirinden ayırmaz. Onlar, 

birbiriyle yakından ilişkilidir ve toplumsal sürecin boyutları ya da safhalarıdır (Ritzer, 

2013b: 427).  

Temel olarak “toplumsal süreçler” ile “zihinsel süreçler” arasında kurdukları ilişki, 

sembolik etkileşimciliği bir “yorumlayıcı sosyoloji” kuramı yapar. Çünkü bu kuram, 

“insanın hayvanlardan farklı olarak düşünme kapasitesine sahip bir varlık” olduğu 

şeklindeki temel varsayımından hareketle, insanın düşünme kapasitesiyle anlama ve 

yorumlama faaliyetlerini gerçekleştirerek bilincin toplumsallaşmasını (nesnel bilinç 

olmasını) sağladığını savunur. Onlar zihni, fiziksel beyinden ayırarak, etkileşimlerle 

gelişen düşünme kapasitesinin toplumsallık içindeki bir süreci olarak ele alırlar. Bu 

nedenle sembolik etkileşimcilerin en temel ilkesi olan, zihni oluşturan “düşünme 

kapasitesi”, onların diğer ilkelerini belirleyen kavramsal tutumlarına ışık tutar. Bu ilkeler 

kısaca şöyledir:  

Düşünme kapasitesi, toplumsal etkileşim tarafından şekillendirilir. Toplumsal 

etkileşimde insanlar, insana özgü olan düşünme kapasitelerini topluma uygulama 

olanağını onlara sağlayan anlamlar ve sembolleri öğrenirler. Anlamlar ve semboller, 

insanların, insana özgü olan eylem ve etkileşimi sürdürmelerine olanak verir. İnsanlar, 

durumu yorumlamaya dayalı olarak eylem ve etkileşim içinde kullandıkları anlamlarda 



108 
 

ve sembollerde değişiklik yapabilirler ve onları değiştirebilirler. İnsanlar, bu 

değişiklikleri veya değişimi, kısmen, eylemin olası süreçlerini incelemelerine, onların 

görece avantajlarını ve dezavantajlarını değerlendirmelerine ve birini seçmelerine 

olanak sağlayan, birbirleriyle etkileşim kurma yetenekleri nedeniyle yapabilirler. 

Grupları ve toplumları, iç içe geçmiş eylem kalıpları ve etkileşim oluşturur (Ritzer, 

2013a: 369). 

Ellsworth Faris, Zihin, Benlik ve Toplum incelemesinde “zihin ve sonra toplum değil, ilk 

olarak toplum ve sonra zihinlerin bu toplum içinde ortaya çıkışının…[Mead’in] muhtemel 

tercihi olduğu” görüşünü ileri sürmüştür (Miller’ den akt. Ritzer, 2013b: 411). Bu 

“toplum” ile “zihin” arasındaki karşılıklı etkileşime rağmen,  temel olarak Mead’in 

düşüncesine göre, “toplumsal bütün” mantıksal olarak birey zihninden önce gelir. Mead’in 

kuramında, daha önce bir “toplumsal grup” olmadan düşünen, öz-bilinçli birey, mantıksal 

olarak olanaksızdır. Toplumsal grup, ilk sırada gelir ve öz-bilinçli zihinsel durumların 

gelişimine yol açar (Ritzer, 2013b: 413).  Bu önemlidir; bu Mead’in etkileşime dayalı, 

öznelerarası bir toplum fikrini benimsediğini gösterir. Bu açıdan, Mead’in kuramında, 

bireylerin karşılıklı etkileşim süreciyle oluşan toplumsal süreçteki “zihin” gelişiminin 

dolayısıyla “benlik” oluşumunun, öznelerarası temelde gerçekleşen kişilerarası iletişimle 

gerçekleştiğini ifade eder. 

Sembolik etkileşimcilere göre “benlik” müthiş önemli bir kavramdır (Bruder’den akt. 

Ritzer: 2013a: 373). Rock’a göre de, “benlik”, “etkileşimcilerin entelektüel şemalarının 

merkezini oluşturur. Tüm diğer sosyolojik süreçler ve olaylar, çözümleyici anlam ve 

düzenlerini bu merkezden alarak bu merkez etrafında döner (Rock’dan akt. Ritzer: 2013a: 

373). 

Mead’ e göre, “toplum”, kişinin “toplumsal grup” içinde, iletişimsel süreçlerde kullanılan, 

öznelerarası bir şekilde öğrenilen “anlamlı semboller” aracılığıyla oluşan “benlik” sahibi 

bireylerin etkileşimiyle oluşur. Bu onun “zihin” ve “toplum” fikrinin özünü oluşturur. 

Mead' in “zihin” fikri, insanın yaratıcı bireyselliğini oluşturan “bilinç” yetisinin 

“toplumsallaşma” ile gelişen “benlik” olarak ortaya koyar. Mead’in ilk çalışmalarından biri 

olan, bireysel bilincin doğasını incelediği “The Defination of Psychical” adlı makalesinde 

“öznelerarasılık” kavramını irdeler. Bu kavram, onun “sosyal benlik” incelemesinin ana 

temelini oluşturur. En genel anlamda, “öznelerarasılık” kavramını bir “sosyal grup” 

organizasyonunda ortaya çıkan bir fenomen olarak ele alan Mead,  “çok iyi organize olmuş 



109 

 
 

bir sosyal grup” un “yaratıcı bireysel bilinç” ile oluştuğu varsayımından hareket eder. Bu 

bilinci de, bireylerin öznel bilinçleri  (ne “ben”in ne de öteki” nin bilinçleri) olmadığı, 

benin ve ötekinin etkileşimiyle karşılıklı olarak oluşmuş bir “bilinç” demek olan “benlik” 

olarak tanımlar. Böylece Mead, bireylerin bilinçlerinin yaratıcılığıyla “öznelerarasılı” bir 

şekilde oluşan “benlik” gelişimini “sosyal grup” gelişimiyle bağlantısında inceler (Vaitkus, 

1991: 11). Bu nedenle, öncelikle onun “sosyal grup” gelişiminin aşamalarına kısaca 

bakmakta yarar var. Mead, bu “sosyal grup” incelemesini “öznelerarasılık” kavramına 

odaklanarak, omurgasız, omurgalı ve insanların oluşturduğu gruplar olarak üç kategoride 

yapar: 

Omurgasızların oluşturduğu sosyal grubun yapı ve devamı, grup üyelerinin “fizyolojik 

farklılaşma”sına dayanır. Çeşitli fizyolojik tipler olarak gelişen grup üyeleri, grubun 

ihtiyaç duyduğu özel görevlerini sahip oldukları fizyolojik özellikleriyle yaparak grubun 

devamını sağlar; özelleşmiş bazı fonksiyonlarıyla da gruptaki statüleri belirlenir. 

Kınkanatlılar, termitler vb. gibi omurgasızlardan örnekler veren Mead, grubun ihtiyaç 

duyduğu kadar fonksiyonu olan üyeler grup içinde “işaretleşme”52 ile etkileşir. İşaretleşme, 

grup üyeleri arasındaki fizyolojik farklılaşmaya bağlı olarak işler; fizyolojik fonksiyon 

benzerliğine sahip üyeler arasındaki işaretleşme sonucu oluşan eylemin grubun diğer 

üyeleri için bir anlamı vardır. Yani, bu “anlam” sadece benzer fizyolojik yapıdaki üyelerin 

eylemlerini etkiler. Mead, böyle bir sosyal grupta, (1) üyelerin eylem ve etkileşimlerinin 

sosyal grup tarafından belirlendiğini; (2) eylemin etkilerinin o grup içinde kaldığını, başka 

grup üyelerine kapalı olduğunu; ve bu nedenle de (3) grubun devamını sağlamak için olan 

üye eylemlerinin tek başına anlamının olmaması nedeniyle, üyelerin nesnelerarasılık 

(interobjectivity) tarafından belirlendiğini söyler (Vaitkus, 1991: 12). 

Bir başka sosyal grup çeşidi olan omurgalılarda,  grup oluşumunun “içgüdüsel” olduğunu 

ileri süren Mead, grup içindeki üyelerin bazı fizyolojik farklılıkları üyeler arasındaki 

etkileşimi çok büyük oranda etkilemez. Üyeler nispeten grup tarafından belirlenen, grup 

dışında üreyebilen ya da beslenebilen bir konumdadır. Böyle bir grupta işaretleşme ile 

etkileşim kurulur. Fizyolojik farklılaşma olmadığı için, eylemlerin etkileri grup üyelerinin 

tamamının anlamasına açıktır; bu grubun üyeleri sadece dilin gelişimi ve manipülasyon 

                                                           
52 Vaitkus, “conversation of gestures” terimini kullanır. Ancak bunun yerine, Mead’in “jestlerin karşılıklı 

konuşması” anlamına gelen bu terimini “işaretleşme” tercih edildi.  



110 
 

mekanizmasından yoksundurlar. İşaretleşme, sadece üyeler arasındaki etkileşimden 

ibarettir, bir üyenin eyleminin etkisi diğer üyelerin eylemini belirlemez. Bu bakımdan bu 

grup da nesnelerarası belirlenmiş bir sosyal grup oluşumudur (Vaitkus, 1991: 13). 

Mead’in incelediği üçüncü tip sosyal grup oluşumu insanlardır. İnsanlardan oluşan sosyal 

grubun belirleyici temel özelliği “dil”dir. Omurgalılar grubundaki “doğal içgüdü” yerine 

insan gruplarında “sosyal içgüdü” vardır. Mead’ e göre “sosyal içgüdü” kavramını, “aynı 

türlerin diğer bireylerinin dürtülerinin etkisi altında eyleme eğilimi” (Mead’den akt. 

Vaitkus, 1991: 13) olarak tanımlar. Mead’e göre bu “sosyal içgüdü”, “yaratıcı bireysellik” 

ile öznelerarası bir temelde kurulan etkileşimlerle toplumsallığa dönüşür. Bu da, insanların 

oluşturduğu gruplar, diğer canlı gruplarından “öznelerarasılık” kavramı temelinde 

farklılaştığı anlamına gelir.  

İnsanın sosyal grubunun oluşumu Mead’e göre, iki aşamada gerçekleşir; ilk aşamada, insan 

grubunun gelişiminde içgüdüsel olmayan uydurma işaretler davranışı etkiler. Bu etki, insan 

davranışını hayvan davranışından ayıran, insanın “istemli dikkat” yeteneği ile dışarıdan 

gelen “engelleme” girişimlerini “manipule” ederek, içgüdüsel davranışlarını 

sonlandırmasına neden olur. Mead, temel olarak, insan davranışını hayvan davranışından 

ayıran yanın, insanın “manipüle” etme yeteneği olduğunu düşünür.  İnsan grubunun en 

önem özelliği olan bu “manipule” etme yeteneği, insan davranışlarının “istemli uyaranlar”a 

bir “tepki” vermesini sağlar (Vaitkus, 1991: 14). Bu da insanın, bu “manipule etme” 

yeteneğini mümkün kılan “dil” sahibi bir varlık olmasıyla ilgilidir. Mead için dil, anlamlı 

semboller tarafından oluşturulan bir iletişim aracıdır; ancak, anlamlı sembollerin 

oluşumundan önce, kişilerarası iletişimin temel araçları olarak “işaretler” ve “sözel 

işaretler” aşaması vardır.   

Mead, bir “sosyal nesne” olarak kişinin “benlik” oluşumunu, kişilerarası iletişimin ilk 

aşaması olan “işaretleşme” ye dayandırır.  İşaretleşme, etkileşimin bir tarafı olarak 

“öteki”ni oluşturur (Vaitkus, 1991: 14). Mead, bu aşamada, sadece basit “işaretler” 

seviyesinden sonra kişilerarasında özenle oluşmuş “sözel işaretler”den söz eder. Bu “sözel 

işaretler” insan grubunun oluşumu için önemli aşamadır. Bunlar, kişinin bir uyarana karşı 

cevap olarak başka bir uyaran (tepki) göndermesiyle kişilerarasında “anlam” temelli bir 

ilişki kurmalarını sağlar, bu kişinin başkasına kapalı benini açığa çıkararak “sosyal ben” 



111 

 
 

yapar. Böylece ötekinin uyaran işaretleri artık bir “sosyal uyaran” haline gelerek, kişinin 

buna verdiği cevaplardan onun bilincini “nesnel” yapar (Vaitkus, 1991: 16). Bu kişinin 

“öteki” oluşudur. İşte Mead, buradan hareketle, bir kişinin uyaranlarına bir başka kişinin 

verdiği karşı uyaranlarla (tepkilerle) oluşan “ötekinin bakış açısı” oluşumundan hareketle 

benliğin nasıl geliştiğini tanımlar. Kişilerarasındaki işaretleşmeyle kurulan etkileşim 

sırasında bir “anlam” oluşur. Dewey ve Royce gibi davranışçı teorisyenlerden hareketle 

Mead, anlamı, bir kişinin “ötekinin işaretlerine karşılık verdiği işaretler” olarak tanımlar 

(Vaitkus, 1991: 15).   Buradan hareketle Mead, anlamın bilincini, ötekinin varlığına bağlar. 

Böylece, öteki bir “sosyal nesne” haline gelir: “ben (kendi gizli varlığım) ya da anlam, 

ötekinin benim işaretlerime karşı verdiği işaretlerde oluşur; bu örtük anlamın bilinci bir 

sosyal nesne olarak  “benlik” haline gelir. Kısaca, birinin uyaran işaretlerine karşılık veren 

ötekinin işaretlerinin birleşimiyle ‘sosyal ben’ oluşur”  (Vaitkus, 1991: 15). Kişi, ötekinin 

işaretlerine cevap olarak verdiği işaretler aracılığıyla, ötekine kapalı olan anlam bilincini 

“benlik” olarak bir “sosyal nesne” olarak sunar. Bu durumda ben, öteki benin sosyal 

nesnesi olarak açık hale gelir (Vaitkus, 1991: 16). Bu demektir ki, bir kişinin işaretlerine 

karşılık veren öteki kişinin işaretleri, ilk kişinin “benlik” oluşumunun temelini oluşturur.  

Mead’in kuramında, zihin ve benliği de birbirinden ayırmak olanaksızdır. Çünkü ona göre, 

“benlik” zihinsel bir süreçtir. Bununla birlikte, benliği zihinsel bir ilişki olarak 

düşünebilmemize karşın benlik, toplumsal bir süreçtir Benlik bu “toplumsal süreç” 

içerisinde yaşayan insanlar arasındaki etkileşim (ve dolayısıyla iletişim) ile oluşur. Mead’e 

göre, “benlik” oluşumunun “zihin” gelişimi ile diyalektik bir ilişkisi vardır: o, zihin 

geliştiği zaman bir benlik haline geldiğini ileri sürer (Ritzer, 2013b: 421). İşte burada onun, 

“anlamlı semboller” temelinde incelediği etkileşim süreci devreye girer. 

Mead’e göre, temel olarak “etkileşim” sürecinde, ilk olarak işaretler aracılığıyla oluşmaya 

başlar. Mead’ e göre, “işaretler53, ikinci organizmanın uygun tepkilerine neden olan 

(toplumsal olarak) spesifik bir uyarıcı olarak birinci organizmanın hareketleridir” (akt. 

Ritzer, 2013b: 415). Hem hayvanlar hem de insanlar, bir bireyin düşünmeden ve otomatik 

olarak başka bir bireyin tepkisine neden olması anlamında işaretler yapabilir. Mead’in 

jestler açısından meşhur köpek dalaşı örneği şöyledir:  

                                                           
53 Bundan sonra “jest” sözcüğü yerine “işaret” sözcüğü tercih edildi. 



112 
 

Her köpeğin edimi, öteki köpeğin tepkisi için ona uyarıcı olur. …Köpeğin, öteki köpeğe 

saldırmaya hazır olması gerçeği, diğer köpeğin kendi konumunu veya kendi tutumunu 

değiştirmesi için ona uyarıcı olur. O, bu saldırıyı, ikinci köpekteki tutum değişikli 

olmadan yapar, ikinci köpekteki bu tutum değişikliği ise birinci köpeğin tutumunu 

değiştirmesine neden olur (Mead’den akt. Ritzer, 2013b: 416).  

Mead bu durumda meydana gelen şeyi “işaretlerin karşılıklı konuşması” olarak 

nitelendirir. Bir köpeğin işaretleri otomatik olarak ikinciden gelen işaretlere neden olur. 

İnsanlar bazen işaretlerin karşılıklı konuşmalarına akıl olmadan girişebilirler. Mead 

dövüşçülerden birinin “içgüdüsel olarak” ikincinin eylemlerine neden olduğu durumlarda 

boks ve eskirim maçlarında meydana gelen birçok eylem ve tepkiyi örnek olarak verir. 

Mead için önemli olan, “bireysel yaratıcılığı” gösteren bireyin “anlamlı semboller” 

aracılığıyla etkileşim kurabilmesidir. Bu nedenle, insan zihninin düşünme kapasitesinin bir 

kanıtı olan “anlamlı semboller” öğrenme süreci önemlidir. Bu da, Mead’in 

“toplumsallaşma” temelinde incelediği “sosyal grup” gelişiminde olur.  

 “Anlamlı semboller” kavramı,  Mead’in “sembolik etkileşim” kuramının isim babalığını 

yapmasına olanak sağlayan hayati bir önemi vardır. Anlamlı semboller, insan toplumlarını 

hayvan topluluklarından ayıran; zihni ve zihinsel süreçleri mümkün kılan, sadece “anlamlı 

semboller” ile, yani “dil” aracılığıyla insan düşüncesi mümkündür. Mead, düşünceyi 

“basitçe, bireyin bu tür işaretler aracılığıyla kendisiyle içselleştirilmiş veya örtülü 

konuşması” olarak tanımlar. Hatta Mead için, “Düşünme öteki insanlarla konuşma ile 

aynıdır” (Ritzer, 2013b: 417). Karşılıklı konuşma, eylemi içerir ve o eylem, bireyin içinde 

de gerçekleşir; bu gerçekleştiğinde, düşünme meydana gelir. Bu düşüncenin davranışçı 

tanımıdır. Anlamlı semboller sembolik etkileşimde mümkün olur. Yani insanlar sadece 

jestler aracılığıyla değil aynı zamanda anlamlı semboller aracılığıyla birbirleriyle etkileşim 

kurabilir. 

Sembolik etkileşimcilerin, davranışçılardan etkilenerek geliştirdikleri bu “anlam” teorisine 

dayalı “benlik” fikri, “kişilerarası iletişim” ediminin öznelerarası bir temeli bakımından 

önemlidir. Buna göre, kişilerin, bir iletişim sürecinde, anlamın bilincine vararak, sosyal 

benliklerini geliştirdikleri görüşü önemlidir; böylece “anlam bilinci” sosyal benliğin 

kurucu unsurudur. Burada dikkat edilirse,  Mead, “anlam bilinci” kavramını, ötekine 

yönelen “edim” kavramıyla ilişkilendirir.54 Çünkü o, zihinsel imgelerle oluşan anlamı 

                                                           
54 Bu konuda fenomenoloji akımından etkiler söz konusudur.  



113 

 
 

beyinde konumlandırmayı reddeder; anlamı, eylemle ilgisinden bir “toplumsal” fenomen 

olarak görür. Mead, anlamın ya da anlam içeriğinin, bilinçte (dolayısıyla zihinde) 

olduğunu; anlamın, “fiziksel” bir fenomen veya bir “fikir” olduğu reddeder. Aksine ona 

göre, anlam, doğrudan toplumsal edim”in içinde bulunur55 (Ritzer, 2013b: 419).  Anlamın, 

toplumsal edim içinde olması, Mead’in görüşünde anlamın kişilerin toplumsal süreçlerdeki 

etkileşimlerine dayalı olarak “benlik” oluşumunda etkili olduğunu gösterir. Bu da, “anlam” 

temelinde gerçekleşen “kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” temellerine ışık tutar.     

Anlamın, “toplumsal edim” (Mead’e göre bu “etkileşim” demektir) içinde, kişilerarası 

iletişime dayalı olarak oluşması, sembolik etkilileşimcilerin “toplumsallaşma” fikrinin 

kurucu unsudur. Onlara göre, “toplumsallaşma” kişilerin “benlik” oluşumudur. Buradan 

hareketle Mead, “benlik” oluşumunu toplumsallaşma bağlamında, çocuk gelişiminin iki 

aşaması olarak tanımlar: “ben”in (“I”ın) geliştiği birinci aşamada “ferdî ben” oluşur ve 

“beni” (“me”nin) geliştiği ikinci aşamada “sosyal ben” oluşur (Ritzer, 2013a: 390). 

Mead’in ifade ettiği gibi, “Benlik, temelde, bu iki birbirinden ayırt edilebilir aşama ile 

birlikte devam eden bir toplumsal süreçtir” (Mead’den akt. Ritzer, 2013b: 424). Mead, bu 

sürecin birinci aşamasını “play” teriminin karşılığı olan oynaşma aşaması, ikinci aşamayı 

“game” teriminin karşılığı olarak ifade edilen oyun aşaması olarak tanımlar.   Çocuk, 

“oynaşma” aşamasında düzelenmiş bir sahnede oynarken, oyundaki öteki karakterleri taklit 

ederek, onların rollerini alabilirler (Vaitkus, 1991: 17). Çocuklar, ötekilerin rollerini alarak, 

onların belirli tutumlarını benimsemeyi öğrendikleri bu aşamada, “hem özne hem de nesne 

olmayı öğrenir ve benlik inşa etmeye başlar. Bununla birlikte, bu sınırlı bir benliktir çünkü 

çocuk sadece farklı ve ayrı olan ötekilerin rollerini alabilir” (Ritzer, 2013b: 422).   

Oynaşma aşamasında çocuk, başkalarının rollerini oynadığı için, kesin bir kişilikten ya da 

bir benlikten yoksundurlar.  Çünkü bu farklı rolleri birbirinden içselleştirerek kesin bir 

şekilde henüz ayıramaz. “Bir kişinin tam anlamıyla bir benlik geliştirmesi için gerekli olan 

bir sonraki aşama, oyun aşamasıdır” (Vail’ den akt. Ritzer, 2013b: 422). Bu aşamada, 

çocuk, bir oyun içindeki tüm ötekileri ve onların konumlarını, tutumlarını ve davranışlarını 

kendi deneyimleriymiş gibi oluşturabilir (Vaitkus, 1991: 17). Mead’ e göre bu, oyun 

içindeki tüm ötekilerinin tutum ve davranışlarını kendine mâl ederek, bunlara karşı bir 

“tepki” geliştirebilen çocuğun artık, “öteki” olmayı öğrenmesini sağlar. Bu “oyun” 

                                                           
55 Bu konuda fenomenoloji akımından etkiler söz konusudur. 



114 
 

aşamasında çocuk, ötekilerin tepkilerini hesap etme ve yorumlama yeteneğini geliştirir; 

grup içinde, muhtemel durumlarda ne yapacağını ya da hangi görevi üstleneceğini hesap 

ederek davranışlarına yön verebilir. Mead, oyun aşaması için “dokuz top” dediği, beyzbol 

oyunu örneğini verir: 

Ancak birkaç bireyin katıldığı bir oyunda o zamanlar tek rol alan çocuğun herkesin 

rolünü almaya hazır olması gerekir. Eğer dokuz top oyununa girerse kendisine ait 

konumla ilişkisi olan her konumun tepkilerine sahip olması gerekir. Başka herkesin 

kendine ait oyunu sürdürmek için ne yapacağı bilir. O, tüm bu rolleri almak zorundadır. 

Onların hepsi aynı zamanda bilinçte bulunmak zorunda değildir ancak bazı anlarda, 

topu atacak olan, onu yakalayacak olan ve benzeri gibi üç ya da dört bireyi kendi 

tutumu içinde bulundurmak zorundadır. Bu tepkilerin bir dereceye kadar kendine ait 

düzenleme içinde bulunması gerekir. Öyleyse, oyun içinde birinin tutumunun ötekinin 

uygun tutumlarını devreye soktuğu şekilde düzenlenmiş bu tür örneklerin bir dizi 

tepkisi vardır. (Mead’ den akt. Ritzer, 2013b: 423). 

Oyun aşaması, Mead’ in önemli kavramlarından biri olan “genelleşmiş öteki” oluşumunu 

sağlar. Beyzbol örneğinde olduğu gibi tüm takımın (topluluğun) tutumunu almakla oluşan 

“genelleşmiş öteki”, benlik oluşumu için tamamlayıcı unsurdur: “Sadece ait olduğu örgütlü 

toplumsal grubun tutumlarını, örgütlü, işbirlikçi toplumsal etkinlik veya bu tür etkinliklerin 

bir dizisi yönünde gerçekleştirdiği sürece tam bir benlik geliştirir” (Mead’den akt. Ritzer, 

2013b: 423).  

Mead için, genelleşmiş ötekinin rolünü almak benliğin gelişimini tamamladığı gibi, ayrıca, 

toplumsal eylemleri de şekillendirmeyi sağlar. Bireyler eylemlerini genelleştirilmiş 

ötekinin tutumlarına uyumlu hale getirir: “grup, bireylerin davranışını genelleşmiş öteki 

aracılığıyla etkiler” (Ritzer, 2013b: 421). 

Mead’in “benlik” oluşumu fikri, kişinin hem “içsel” hem de “dışsal” yaşamına vurgu 

yapar. Onun “ferdî ben” (“I”) ile  “sosyal ben” (“me”) ayrımı bu vurguya dayanır: 

kişinin gerçek ‘iç’ benliğini kamu önündeki benlikten, insanların diğerlerinin 

yanındayken sergiledikleri toplumsal imajdan ayırır. Her bireyin kendine özel arzuları 

ve ihtiyaçları vardır, ancak biz, başkalarının bizim hakkımızda neler düşündüklerini 

tasavvur edebildiğimiz için, tamamen bencilce davranamayız. Bu yüzden, ‘iç’ ben ile 

‘dış’ ben arasında sürekli bir mücadele vardır; ve Mead’e göre bu mücadele, 

özdenetim olarak adlandırdığımız şeyin, yani kendini sınırlama gerekliliği ortadan 

kalktığı durumlarda bile, zihnimizdeki, bedenimizi yönlendirme ve duygularımızı 

kontrol altında tutma aracısının temelini oluşturur. Ancak, sürekli karşılaştığımız diğer 

herkesin, özellikle kişisel olarak tanımadığımız çoğu kişinin beklentilerini doğru 



115 

 
 

olarak tahmin etmek imkânsızdır. Bu yüzden genellemeler yapar, genelleştirilmiş 

diğerinin, diğer insanların –örneğin, bir otobüste şarkı söylemeye veya cenaze 

töreninde gülmeye başladığımızda- hakkımızda neler düşünecekleri konusunda bir 

imge geliştiririz (Slattery, 2007: 335). 

Mead’in, bu birbiriyle “çatışan” iki “ben” fikri temelinde geliştirdiği “benlik” kavramı, bir 

sonraki bölümde incelenecek bir “sembolik etkileşim kuramcısı” olarak bilinen, ancak 

“dramaturjik etkileşim” kuramının geliştiricisi olan Erving Goffman’ı etkileyecek ve onun 

“benliğin sunumu” kavramını bu “çatışma” temelinde kurmasını sağlayacaktır.  

Mead’e göre, “benlik”, bireylerin toplumlaşma sürecinde toplumsal eylemleriyle oluşan 

“etkileşim” ya da “insanlar arasındaki iletişim” aracılığıyla oluşur (Ritzer, 2013b: 421). 

Mead’in kendi ifadesiyle: 

Benlikler, başka benliklerle belirli ilişkiler içinde var olabilir. Bizim kendi benliklerimiz 

sadece, başkalarının benlikleri varoldukları ve bu biçimleriyle bizim deneyimlerimi 

içine girdikleri için bizim kendi benliklerimiz ve başkalarının benlikleri arasında kesin 

sınır çizilemez. Birey, sadece, kendi toplumsal grubunun öteki üyelerinin benlikleriyle 

ilişki içinde bir benlik sahibi olurlar (akt. Ritzer, 2013b: 427). 

Benlik, gelişimiyle birlikte, toplumsal etkinlik ve toplumsal ilişkiler aracılığıyla ortaya 

çıkar. Mead’e göre, toplumsal deneyimlerin yokluğunda bir benliğin ortaya çıkmasını 

hayal etmek olanaksızdır. Örneğin, hayvanların benliği yoktur, insan bebeklerinin de 

doğduklarında benlikleri yoktur. Ancak Mead’ e göre, “benlik” bir kez geliştiğinde, 

insanlar her zaman değil ama genellikle onu ortaya koyarlar. Robinson Crusoe, medeniyet 

içindeyken bir benlik geliştirdi ve bir süreliğine ıssız bir adada yalnız başına yaşarken ona 

sahip olmayı sürdürdü. Başka bir ifadeyle o kendisini bir nesne olarak kavrama yeteneğine 

sahip olmayı sürdürdü (Ritzer, 2013b: 421). 

Mead için bir “etkileşim” süreci demek olan “toplumsallaşma”, zihnin gelişimine 

kaynaklık eder. Bu Mead’in, “genelleştirilmiş öteki” kavramıyla ilgilidir. Ona göre, 

“genelleştirilmiş öteki”yi oluşturan,  grup içindeki işaretlerin ve bunlara verilen 

karşılıkların bireyler için “anlamlı” (“significant”) olmasıdır. Bu da, 

Mead’in sosyal bilimlerdeki en önemli savıdır: grup içindeki toplumsallaşma sürecinde, 

dil en önemli araçtır. İşte, “grup içindeki bireyler arasındaki etkileşim “anlamlı” bir 

içsel işaretleşmedir. Böylece, grup içindeki herhangi bir üyenin eylemi diğer tüm grup 



116 
 

üyeleri için aynı “anlama” gelir. Grubun bir üyesinin eyleminin grubun diğer üyeleri 

arasındaki etkisi ve üyelerin eylemlerinin başka üyeler üzerindeki birleşik etkisi, 

bireylerin deneyimi için bir temel oluşturur (Vaitkus, 1991: 18).  

İşte “anlam” temelinde kurulan, bireylerin başka bireyler için “anlamlı” eylemleri, bir 

“toplumsal eylem” olarak “etkileşim” sürecinde “öznelerarası” temelde gerçekleşir.  

Mead’in “benlik” fikrinden etkilenen, bir başka modern sembolik etkileşimci Charles 

Horton Cooley’in “ayna benlik” kavramı da, benlik oluşumunun öznelerarası temellerine 

ışık tutar. Ayrıca, Mead’in “sosyal benlik” kavramının anlaşılması bakımından da 

önemlidir. Cooley bu kavramı şöyle tanımlar:  

birinin benliğinin belirli bir zihinde nasıl göründüğüne ilişkin hayal gücü ve birinin 

benlik-düşüncesi, başka zihne atfedilen bu şeye yönelik tutum tarafından belirlenir. 

...Böylece biz, hayal gücü içinde, kendi görüşümüz, tarzlarımız, amaçlarımız, 

davranışlarımız, karakterimiz, arkadaşlarımız ve benzerin ilişkin başkasının zihnindeki 

düşünceyi kavrarız ve onun tarafından etkileniriz (akt. Ritzer, 2013a: 373). 

“Ayna benlik” fikri Ritzer’e (2013a: 373) göre, üç bileşene ayrılabilir: (1) başkalarına nasıl 

göründüğümüzü hayal ederiz. (2) onların görünümlerimiz hakkındaki yargılarının ne 

olması gerektiğini hayal ederiz. (3) ötekilerin yargılarını hayal etmemiz sonucunda gurur 

duyma ve küçük düşme gibi bazı benlik-düşünceleri geliştiririz. 

Cooley, “ayna benlik” kavramına, insanların sahip olduğu bilincin, toplumsal etkileşim 

süreci içinde edinildiği anlamını verdi. Cooley, ayna-benliğin ortaya çıkışını, bireyin 

toplumsallaşmasının ilk evresini oluşturan, “birincil gruplar” dediği, aile, akran vb. 

grupların üyeleriyle, “yüz yüze” etkileşimleriyle, “ben-merkezli” aşamasındaki çocuk, 

başkalarını hesaba katmayı öğrenerek toplumun bir üyesi haline gelme süreci olarak 

tanımlanır. Özetle, Cooley için “ayna benlik” toplumsal etkileşim sürecinde, bireylerin 

benliklerinin oluşmasının temelidir (Ritzer, 2013b: 49). 

Ayna benlik, dikkat edilirse, bireyin ilk “yüz yüze” gruplar içinde, “başka” ile 

karşılaşmasıyla oluşan, başkasının kendi hakkındaki görüşleri temelinde oluşur. Bu da, 

“ayna benlik” kavramının “öznelerarasılık” kavramı ile bir bağını ortaya koyar.  

Özetle,  sembolik etkileşimciler için benlik oluşumu, zihnin, temelde kendi kendini nesne 

olarak kavrama yeteneğine, yani zihnin hem özne hem de nesne olmaya yeteneğine 



117 

 
 

bağlıdır (Ritzer, 2013b: 421). Bu açıdan da, benlik, toplumsal süreç içinde, insanların 

kendilerini ötekilerin yerine koyma, ötekilerin eylemde bulunduğu gibi eylemde bulunma 

ve kendilerini ötekilerin onları gördüğü gibi görme yeteneği (Ritzer, 2013b: 429) olarak 

tanımlanabilir.  Bu Mead’e göre, benliğin gelişimi için genel mekanizma olan 

“düşünümsellik” ile mümkündür. Bu onun, “düşünümsellik” dediği, “kendini nesne olarak 

kavrama ya da kendini ötekinin yerine koyma” düşüncesi, zihnin gelişimi için esastır. 

Mead’e göre, “düşünümsellik” bireyin kendi deneyiminin kendisi üzerine geri dönmesi 

(Cooley’e göre “yansıtma”) ile aynı toplumsal süreçteki diğer bireylerin deneyimi içinde 

ortaya çıkar; yani diğer bir deyişle, bireyin ötekilerin kendisine bir tutum almasını sağlayan 

tepkileri ile oluşur (Ritzer, 2013b: 421).  

İnsanlar kendilerini doğrudan tecrübe edemezler. Onlar, bunu sadece, kendilerini ötekilerin 

konumuna koyarak ve kendilerini o bakış açısından görerek yapabilirler. İçinde birinin 

kendi benliğini gördüğü bakış açısı belirli bir birey ya da bir bütün toplumsal grup olabilir. 

Mead’in ortaya koyduğu gibi, çok genel olarak, “Sadece ötekilerin rollerini alarak 

kendimize geri dönebilmekteyiz.” Bu da, zihin süreçlerinin öznelerarasılığı temelinde (ve 

dolayısıyla toplumsal süreçler temelinde) gerçekleşen “etkileşim” ile mümkündür. Bu 

anlamda Mead’in asıl hedefi, bu “sosyal ben”in öteki “ben”lerle nasıl yaşadığını 

anlamaktır. Bu da, onun kuramının temeli olan “sembolik etkileşim” kavramını gündeme 

getirir (Vaitkus, 1991: 17).  

Mead’in sosyolojisinin temeli olan “birey” oluşumu, onun “öznelerarasılık” kavramı 

temelinde gerçekleşir. Ona göre, “bireysel” olmak: öteki üyelerin perspektiflerinin 

toplamıyla, bir “sosyal ben” sahibi üyenin “kendi” öznel perspektifinin içinde diğer tüm 

üyelerin bakış açılarına sahip olmaktır. Mead için bu,  “insanın kendine dönük 

deneyiminin bir karakteridir” ya da başka bir ifadeyle “öteki bakış açısından hareketle 

şekillenen kendi perspektifine bağlı bireyselliği” dir (Vaitkus, 1991: 18).  Bu, bir “toplum” 

üyesi olan bireylerin “öznelerarası” bir temelde “benlik” ve “düşünce” sahibi olmaları 

demektir. Bu da, etkileşimi mümkün kılan temellerdir.  

Sembolik etkileşimcilik,  bireylerin gündelik yaşamlarının inşasında oynadıkları yaratıcı 

role vurgu yapar (Coulon, 2010: 17).   Mead’ e göre, insan zihninin yaratıcı yanı olan 



118 
 

“düşünme kapasitesi”, yani “anlama” ve “yorumlama” yeteneğiyle toplumsal süreci inşa 

eder. O’na göre, yaratıcı insan zihni, 

(1) bilinçli ve planlı bir şekilde, bir hedefe yönelik davranışı gerçekleştirir; (2) en 

önemlisi “dil” olan, farklı semboller aracılığıyla başka insanlarla iletişim kurmayı ve bu 

sembollerle ifade edilen anlamları yorumlamayı, bunun karşılığında bir tepki vermeyi 

sağlar; (3)  kendinin bilincinde olarak, başkalarının farkında olmayı sağlar; bu da, 

başkasının rolünü alma, insanların yorumlarını önceden öngörme ile mümkün olur; 

kendinin başkalarını nasıl göründüğünü tasavvur ederek bir benliğe ya da bir benlik 

imgesine sahip olmayı sağlar (Slattery, 2007: 334). 

 Slattery’in özetlediği, zihnin bu yaratıcı gücüyle eylemleri yönetmesiyle oluşan 

“toplumsal” süreç, kişilerin  “anlamlı semboller” aracılığıyla kurduğu iletişimlerle devam 

eder. Kişiler, bu etkileşim süreçlerinde hem kendi benliklerini hem de toplumu inşa 

ederler.  

 İşte Mead için “benlik” oluşumu, öznelerarası olarak, toplumsal süreçlerde, “anlamlı 

semboller” ile “karşılıklılık” temeline dayanan, kişilerin kendilerini diğer kişilerin yerine 

koyarak geliştirdikleri “öznelerarası” olarak gerçekleşen “sembolik etkileşim” ile 

mümkündür. Bu da “kişilerarası iletişim” edimi demektir. Mead için 

zihin ve benlik gündelik hayatın toplumsal yaratılarıdır. [Mead’in dediği gibi:] 

“Bildiğimiz kadarıyla, zihin ve benlik olmasaydı insan toplumu da olmayacaktı.” Zihin 

ve benlik bir benlik bilinci yaratır; zihin ve benlik sadece diğerleriyle ilişki içinde 

varolur. Benlik, bilincin nesnesi ve öznesidir, bir insan olarak ferdi ben ve sosyal ben 

hem kendisi üzerinde düşünür hem de diğerleriyle ve ‘genelleştirilmiş diğeri’ veya 

‘önemli diğerleri’yle etkileşim kurar (Slattery, 2007: 337-8). 

Sonuç olarak, Mead’in “sembolik etkileşim” kuramına göre “benlik”, toplumsal süreç ile 

zihinsel süreçlerin karşılıklı etkilerine dayalı olarak oluşur. Bu oluşum da, öznelerarası 

temelde paylaşılan “anlamlı semboller” aracılığıyla kişilerin birbirleriyle kurdukları 

iletişimle toplumsallaşmanın gerçekleşmesini sağlar. Bu da “benlik” oluşumu için esastır. 

Kişilerin benlikleri de, karşılıklı “anlam” alışverişiyle birbirlerini etkileyerek oluşur. 

Böylece, toplumsal dünya kişilerin anlamlar üzerine yorumlarıyla sürekli inşa edilir. 

 

 



119 

3.5. Dramaturjik Etkileşim ve Benlik Sunumu 

Dramaturjik etkileşim, sembolik etkileşim kuramından etkilenmiş, bu nedenle kendisinin 

bir “sembolik etkileşim” kuramcısı olduğunu söylenen56 Erving Goffman’ın Günlük 

Yaşamda Benliğin Sunumu adlı eserinde, “benlik sunumu” fikrini geliştirdiği bir 

yaklaşımdır. Goffman, kendi kuramını, başta Mead’in “benlik oluşum”u ve Simmel’in 

etkileşim ve toplum üzerine fikirlerinden etkilenerek oluşturur. Ancak o, başta Mead 

olmak üzere diğer sembolik etkileşimciler gibi, insanların benlik imgelerini nasıl 

oluşturdukları/geliştirdikleri üzerine incelemeler yapmak yerine, “insanların toplum 

tarafından, kendilerinin belirli bir benlik imgelerini nasıl sunmaya zorlandığı ile ilgilenir” 

(Ritzer, 2013a: 375). Bu da onun, oluşmuş benliklerin sunumuna odaklanarak, bu sunumun 

gerçekleştiği etkileşim biçimleri, ortamları ve koşulları üzerine bir çözümlemesine 

kaynaklık eder.   

Benliğin etkileşime dayalı olarak geliştiği yönündeki, Simmel’in perspektifiyle uyumlu 

fikirler geliştiren sembolik etkileşimciliğin “benlik” fikrinden etkilenen Goffman, 

benliklerin sunumunu dramaturjik model olarak adlandırılan bir yöntemle ele alarak, 

dramaturjik çözümleme yapar (Ritzer, 2013b: 64). Goffman’ın temel hareket noktası, 

insanlar, sabit bir benlik imgesi sürdürmek için toplumsal izleyicilerine yönelik performans 

sergilerler. Goffman, bu “performans” kavramından hareketle, bireylerin toplumsal yaşam 

içinde, tıpkı bir tiyatro sahnesinde sergilenen bir “drama” gibi benliklerini sergilediklerini 

(sunduklarını) ileri sürer (Ritzer, 2013a: 375). Goffman, “tiyatro” benzetmesinin bir 

gerekçesini şöyle ifade eder: “Bir tiyatro sahnesinde yüz yüze etkileşim57 yürütenler gerçek 

durumların kilit koşulunu yerine getirmek, yani bir durum tanımını ifadesel açıdan devam 

ettirmek zorundadır; ama bunu hepimizin paylaştığı etkileşim faaliyetleri için uygun bir 

terminoloji geliştirmelerini sağlayan koşullarda yaparlar” (Goffman, 2009: 237). Bu onun, 

dramaturjik çözümlemesini, “kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” temellerine 

dayanarak yaptığını gösterir. Bu bakımdan, bu çalışmadaki “kişilerarası iletişim” 

kavramının temelleri olarak benlik-etkileşim ilişkisi kapsamında, onun temel kavramları 

56 Goffman bu etiketi asla kabul etmez (Slattery,  2007: 193). 
57 Goffman, ilgili çalışmasındaki “etkileşim” kavramını “yüz yüze etkileşim” olarak belirler; ve “fiziksel 

olarak aynı ortamda bulunan bireylerin karşılıklı olarak birbirlerinin eylemleri üzerindeki etkileri” olarak 

tanımlar (Goffman, 2009: 28).  



120 
 

“durum tanımı” ve izlenim” önem kazanır. Ona göre, “benlik” kişilerarasındaki 

etkileşimlerle sergilenir; eyleyen ile izleyici arasındaki bu “etkileşim” benliğin sunumunu 

belirler. Bu da, kişilerin ortak “sembolik işaretler” ile paylaştıkları  “anlam” temelinde bir 

“durum tanımı” yaparak birbirlerine karşı “izlenim” sürdürmek için eylemlerini 

gerçekleştirirler; yani Goffman’ın terminolojisine göre performanslarını sergilerler. 

Buradan hareketle, öncelikle, Goffman’ın, “benlik” kavramını ele alışını ve sonra “benlik 

sunumu” için geliştirdiği temel kavramlar olan “durum tanımı”, “izlenim” ve “performans” 

çözümlemesi incelenebilir. 

Goffman’ın “benlik” kavramını ele alışında, dramaturjik yaklaşımındaki sembolik 

etkileşimci etkiler önemlidir. Özellikle, bir önceki bölümde incelenen, Mead’in, bireysel 

yaratıcılığı vurguladığı “ferdî ben” (“ben”) ile toplumsal kısıtlamaları sağlayan “sosyal 

ben” (“beni”) arasındaki gerilim (çatışma) Goffman’ın çalışmasını etkiler (Ritzer, 2013a: 

375). Aslında, Goffman, Mead’in bu iki “ben” kavramı arasında ortaya koyduğu bu 

gerilimi, Simmel’in birey ve toplum arasındaki ilişkisine (ya da çatışmasına) dayanarak 

yaklaşımını oluşturur. Zira Simmel’in eylem ve etkileşim biçimleri üzerine yaptığı 

incelemeler Mead’in kuramıyla hem uyumlu (Ritzer, 2013a 354) hem de sembolik 

etkileşimciliği tamamlayan bir özelliktedir (Rock’tan akt. Ritzer 2013b:48).  

Ritzer’in ifadesiyle Mead’in benlik kuramındaki bu gerilim şöyledir; 

Goffman’ın “tümüyle insani olan benliklerimiz ile toplumsallaşmış benliklerimiz 

arasındaki çok önemli uyuşmazlık” dediği şeyde yansıma bulur. Bu gerilim, insanların 

bizden ne yapmamızı bekledikleri ile spontane olarak ne yapabileceğimiz arasında 

ortaya çıkar. Bizden beklenen şeyi yapma isteği ile karşılaşırız; üstelik kararsız 

kalmamız beklenir. Goffman’ın ifade ettiği gibi “Biz, inişler ve çıkışlara kalırız” 

(Ritzer, 2013a: 375). 

İşte bu noktada Simmel’in katkıları söz konusudur. Zira o da, bu gerilimin bir etkileşim 

biçimi olarak “birey” ile “toplum” arasında gördüğü “çatışma” fikriyle yapar; ki, bu da 

Goffman’ın kuramı için bir hareket noktasıdır. Simmel’ in “birey toplumlaşma içinde 

kapsanır ve aynı zamanda kendini onun karşısında bulur. Hem toplumlaşma organizması 

içindeki bir bağdır hem de özerk bir organik bütündür, hem toplum için hem de kendisi 

için var olur” (Simmel, 2009a: 42) fikri Goffman’ın kuramsal perspektifi için önemlidir. 

İnsanın varoluşunun bir yanı “toplumlaşma” tarafından belirlenirken, toplumun bir 

ürünüyken; diğer yanı ise, bireysel özerkliği tarafından belirlenen yanı vardır. Simmel 



121 

 
 

burada, “birey” ile “toplum” arasındaki ilişkiyi betimler: bir “birey” etkileşime dayalı 

ilişkilerle bir “toplum” üyesi olur; ancak aynı zamanda o “birey” kendi iç dünyasına 

sahiptir. Böylece, bireyler, bu iki uç arasında hareket ederler (Simmel, 2009a: 39).   İşte bu 

iki uç arasındaki “ilişki” Goffaman’ın, Mead’in benlik oluşumu fikrindeki gerilimi, kendi 

kuramına mâl etmesine kaynaklık eder: Simmel’e göre, bir insanı tanımak için, “onu salt 

bireyselliği açısından değil, onu içinde sınıfladığımız genel tipe taşınmış, yükseltilmiş ya 

da indirilmiş halde görürüz” (Simmel, 2009a: 36). Bu Goffman’ın “dramaturjik etkileşim” 

yaklaşımı için çok önemlidir. Onun, kuramındaki “performans” kavramı için bir temel 

teşkil ettiğini, Simmel’in, “her insanı, kendi bireyselliğinin ima ettiği insan tipine dâhil 

olarak kavrarız – ona karşı takındığımız pratik tavır üzerinde özgül etkisi olan bir olgudur 

bu. Onun hakkında sadece tekilliğine ilişkin terimlerle değil aynı zamanda genel bir 

kategorinin terimleriyle de düşünürüz” (Simmel, 2009a: 36), bir de buna “ ötekinin bizim 

hakkımızdaki görüşü eklenince sonuçta ortaya hiçbir zaman saf bir biçimde ve bütünüyle 

olmadığımız şey ortaya çıkar” (Simmel, 2009a: 37) düşüncesinden hareketle ortaya 

konulabilir. Bu da, bize Goffman’ın, “gerçek” olan benlik ile “sergilenen” benlik 

arasındaki gerilimin nedenlerini Simmel’den esinlenerek analiz ettiğini gösterir. 

Goffman’ın “dramaturjik etkileşim” çözümlemesinde göstereceği gibi, Simmel’in, bir 

insan hakkında, “başka bir insana dair, onunla arasındaki kişisel temas yoluyla kurduğu 

tablo belli çarpıtmalara dayanır” (Simmel, 2009a: 35) düşüncesi yer bulacaktır. Çünkü 

“başka birini bir ölçüde genelleştirerek görürüz. Bunun nedeni belki de kendimizinkinden 

farklı bir bireyselliği kendi kendimize tam manasıyla temsil edemememizdir. Bir kişinin 

her türlü yeniden-yaratımı sizin ona olan benzerliğiniz tarafından belirlenir” (Simmel, 

2009a: 35). Bu nedenle de Goffman’ın analiz edeceği gibi, "kişiliklerimizin bir parçasının 

etkileşime girmesini önleyecek şekilde kenara ayrılması” (Simmel, 2009a: 40) nedeniyle 

“bir başkasının bireyselliğini tamamıyla bilemeyiz” (Simmel, 2009a: 36), ancak, onun 

sergilediği etkileşimler içinde sunduğu benlik bilinir.  

Böylece, Goffman’ın düşüncesindeki Meadci ve Simmelci etkiler, benliği, bireyin bir 

mülkiyeti değil, eyleyen ile izleyici arasındaki dramatik etkileşimin bir ürünü olarak kabul 

etmesini sağladı. Ona göre “benlik, “sunumu yapılan sahnede…ortaya çıkan dramatik bir 

sonuçtur” (Goffman’dan akt. Ritzer, 2013a: 376). 



122 
 

Bu anlamda, Mead’in “benlik oluşumu” düşüncesi ve modern sembolik etkileşimci benlik 

kavrayışının gelişiminde önemli bir etkisi olan Cooley’in “ayna benlik” fikri, Goffman’ın 

“benlik sunumu” fikrini “dramaturjik etkileşim” yaklaşımıyla çözümlemesine benzer: 

birinin benliğinin belir bir zihinde nasıl göründüğüne ilişkin bir derece kesin hayal gücü 

– yani kendine malettiği herhangi bir fikir- ve birinin benlik-düşüncesi türü, başka zihne 

atfedilen bu şeye yönelik tutum tarafından belirlenir. …Böylece biz, hayal gücü içinde, 

kendi görüşümüz, tarzlarımız, amaçlarımız, davranışlarımız, karakterimiz, 

arkadaşlarımız ve benzerin ilişkin başkasının zihnindeki düşünceyi kavrarız ve onun 

tarafından etkileniriz (Cooley’ den akt. Ritzer, 2013a: 373). 

Buradan hareketle, Goffman, “ferdî benlik” ile “sosyal benlik” arasındaki gerilimi, 

“izlenim” kavramı merkezinde incele. Goffman, temel olarak, “insanlar etkileşime 

girdiklerinde onların başkaları tarafından kabul edilecek olan belirli bir benlik sergilemek 

istemeleri” varsayımından hareket eder. Eyleyenler benliklerini sergilerken, izleyicilerin 

bu sunumu bozabilme ihtimallerine karşı, eyleyenler izleyici tarafından performansların 

aksatılabilecek yönlerine karşı bir denetim kurmak için “yönetim” fikri geliştirirler. Bu 

Goffman’ın “izlenim yönetimi” dediği kavramdır. Goffman, bu merkezi ilgiyi “izlenim 

yönetimi” olarak karakterize eder. İzlenim yönetimi, eyleyenlerin karşılaşması muhtemel 

belirli sorunları karşısında belirli izlenimler sürdürmek için kullandıkları teknikleri ve bu 

sorunlarla baş etmek için kullandıkları yöntemleri kapsar (Ritzer, 2013a:376). Bu da, onu, 

benlik sunumu fikrini “dramaturjik” bir yaklaşımla çözümlemesine sevk eder.  

Goffman, benlik sunumlarının, “izlenim yönetimi” tarafından denetlenen performanslarla 

oluşan etkileşim ortamı olarak “tiyatro” ile kurduğu analojiden hareketle, “sahne” 

düşüncesini ortaya atar. Şimdi kısaca Goffman’ ın dramaturjik etkileşim kapsamında ele 

aldığı “benlik sunumu” çözümlemesini, “durum tanımı”, “izlenim yönetimi” “performans” 

ve “sahne” kavramları incelenebilir. 

Goffman’ın “benlik” sunumu için yaptığı dramaturjik çözümlemesinin önemli kavramı, 

sembolik etkileşimciler için de önemli bir kavram olan “durum tanımı”dır. “Eğer insanlar 

durumları gerçek olarak tanımlarsa, bu durumlar sonuçları bakımından gerçek olur” 

(Thomas ve Thomas’ten akt. Ritzer, 2013b: 48). Bu Ritzer’e göre, insanların ne 

düşündüklerinin ve bunun onların ne yaptıklarını nasıl etkilediğinin önemini vurgular. İşte 

buradan hareketle Goffman “durum tanımı” kavramından hareketle “izlenim” kavramını 



123 

 
 

belirler. Goffman’a göre, bir ortamda kişiler, başkalarıyla girdiği etkileşimlerde bir 

“izlenim” sergilerler: 

İnsanlar, bulundukları ortama yeni birisi girdiği zaman genelde ya o kişi hakkında bilgi 

edinme ya da hali hazırda sahip oldukları bilgileri kullanma çabası içine girerler. En 

merak edilen o kişinin genel toplumsal ve iktisadi durumu, kendini nasıl gördüğü, 

çevresine karşı takındığı tavır, işinde usta olup olmadığı ve güvenilir olup olmadığı gibi 

konulardır. Bu bilgiler sırf iş olsun diye toplanmış gibi görünse de genelde bu merakın 

gayet pratik nedenleri vardır. Söz konusu kişi hakkındaki bu bilgiler gözlemcilerin 

kendilerinden ne beklediği ve kendilerinin karşılarındaki insandan ne bekleyebilecekleri 

üzerine ön bilgi sağlayarak durumun tanımını yapmalarına olanak verir (Goffman, 

2009: 15). 

Goffman’a göre, bir etkileşim ortamında kişilerin bilgiyi iletecek pek çok “işaret aracı” 

vardır; bir kişi hakkında hiçbir bir bilgi edinilmese dahi, kişinin görünüş ve tavırlarıyla 

geçmişteki deneyimler arasında bir bağ kurarak kişi hakkında bir imge/imaj oluşturulur. 

İşte bu, Goffman’ın “izlenim” kavramının özünü oluşturur. Goffman’ a göre, “kişinin öyle 

ya da böyle kendini ifade edecek şekilde davranması, gözlemcilerin de bir şekilde izlenim 

edinmesi kaçınılmazdır” (Goffman, 2009: 16). Goffman, kişinin kendini ifade etme 

derecesine, yani izlenim bırakma kabiliyetine göre, izlenimin iki kişi arasında işaretleşme 

faaliyeti olarak çözümler: (1) verilen izlenim,  “kişi bunları yalnızca, kendisinin ve 

başkalarının bu simgelere yükledikleri anlamları iletmek için kullanır. Bildiğimiz, dar 

anlamda iletişimdir bu;”  (2) yayılan izlenim:  “gözlemcilerin fail hakkında bulgu 

sağlayabileceği beklentisiyle değerlendirilen çok çeşitli eylemleri içerir. Buradaki beklenti, 

eylemin normalde o eylem yoluyla iletilen bilgilerden daha farklı nedenlerle 

gerçekleştirilmiş olmasıdır.” Bu ayrım Goffman’a göre önemlidir; ilk izlenimin “aldatma”, 

ikincisinin de “rol yapma” içerir. Bu da onun, “performans” çözümlemesinin kapsamını 

oluşturur. Goffman, bu iki iletişim türünden, “sözsüz olan, daha dramatik ve bağlamsal 

olan; iletişim ister kasıtlı olarak sağlansın ister kasıtsız yine de amaçlanmamış olduğu 

varsayılan” yayılan izlenim üzerine odaklanır (Goffman, 2009: 18). 

Goffman, günlük yaşamda “ilk izlenim” oluşumunun önemine dikkat çeker: “kişinin 

başlangıçta diğer katılımcılar hakkında sahip olduğu ya da edindiği bilginin ne denli 

önemli olduğunun altını çizmemiz gerekir, çünkü kişi işte bu bilgiyi temel alarak durumu 

tanımlamaya ve tepkisel davranış biçimleri inşa etmeye başlayacaktır” (Goffman, 2009: 

23). Böylece, kişi, karşısındaki kişi hakkındaki bu tanıma bağlı kalarak, izlenimini bu 



124 
 

tanıma göre sürdür. Goffman’ a göre, kişilerarasındaki tüm etkileşimler, bu “ilk 

izlenimler” doğrultusunda sürdüğü için, günlük yaşamada, özellikle hizmet sektöründe ya 

da yeni bir işe başlarken sürekli “doğru başlangıç yapmaktan söz ederiz ve bunun çok 

önemli olduğunu hissederiz” (Goffman,  2009: 24). 

Goffman bu konuda bir örnek verir: “Büyük Bunalım sırasında, kimi zaman hanenin 

yoksulluk durumunun ziyarete gelen sosyal güvenlik görevlileri görsün diye üzerinde 

bastırıla bastırıla sergilediği Amerika’da da kuşkusuz yaygındı” (Goffman, 2009: 49). 

Burada hane sahiplerinin yaptığı “yoksulluk” rolü, sosyal güvenlik uzmanlarının acıma 

duygularını etkileyerek, ekonomik destek sağlamayı amaçlar. Goffman’ın bakış açısına 

göre, burada hane halkı sosyal güvenlik görevlilerine “yoksulluk izlenimi” vermek olduğu 

için, karşı tarafı (Goffman’ın terminolojisinde “izleyici”) için bir “performans” sergilerler.  

Burada Goffman’ın “performans” kavramı önem kazınıyor. O “performans” ile, “bir 

kimsenin belli bir gözlemci kümesi önünde bulunduğu bir süre boyunca gerçekleştirdiği ve 

gözlemciler üzerinde biraz da olsa etkisi olan tüm faaliyetleri” anlatmak ister (Goffman, 

2009: 28). Ancak Goffman, “etkileşim” ile “performans” arasında dikkatlice ayrım yapar: 

Bir etkileşim dendiğinde, belli bireyler kümesinin sürekli olarak birbirlerinin karşısında 

bulunduğu bir olaydaki tüm etkileşimler kastediliyor demektir; bu durumda “bir 

karşılaşma” tabiri de aynı işi görür. “Peformans” ise belli bir durumda belli bir 

katılımcının diğer katılımcılardan herhangi birini etkilemeye yönelik tüm etkinlikleri 

şeklinde tanımlanabilir (Goffman, 2009: 28). 

Kişiler izleyicilerin durum tanımı yapabilmeleri için performanslarını sahne önünde 

sergiler. Sosyal güvenlik görevlileri evdeyken, hane halkı sahne önünde olacak; ve 

performanslarını sergileyeceklerdir; görevliler gittiklerinde ise, hane halkı rolden çıkacak 

ve bu durumda sahne önü, “sahne arkası” olacaktır. Goffman sahne önü ile sahne arkası 

arasındaki bu ilişki için bir örnek verir:  

Orwell, bulaşıkçıların sahne arkası bakış açısından garsonlardan söz ederken, bize şöyle 

bir örnek sunuyor: “Bir garsonu otelin yemek odasına giderken seyretmek eğitici bir 

görüntüdür. Garson kapıdan geçerken ani bir değişim geçirir. Omuzlarının duruşu 

değişir; bütün o kir pas, bütün o telaş ve gerginlik bir anda gider halının üzerinde adeta 

rahipleri andıran bir ciddiyetle süzülerek yürür.  

Bizim yardımcı şef garsonu hatırlıyorum, ateşli bir İtalyandı. Yemek odasının 

kapısından geçerken durup, bir şarap şişesini kırmış yardımcısına veriştirmeye 



125 

 
 

başlamıştır. Havada yumruğunu sallayarak bağırıyordu (neyse ki kapı az çok ses 

geçirmez sayılırdı? “Tu me fais…” (Sen Beni..) Sen kendine garson mu 

diyorsun,…Sözcükler yetersiz gelince, kapıya yöneldi ve kapıyı açarken Tom Jones’teki 

Şövalye Western havasında son bir hareket daha savurdu. Daha sonra yemek odasına 

girdi ve elindeki tabakla odayı bir kuğu kadar zarif bir edayla geçti. On saniye sonra bir 

müşterisinin karşısında saygıyla eğiliyordu. Ve onu yüzünde tecrübeli garsonların o 

yumuşak gülümsemesiyle eğilirken gördüğümüzde, müşteri böyle bir aristokrat 

tarafından hizmet edilmekten mahcubiyet duyuyor olsa gerek, diye düşünmeden 

edemiyordunuz (George Orwell’dan akt. Goffman, 2009: 120-121). 

Goffman bu örneğin “izlenim yönetimi” gözlemi için uygun olduğunu düşünür: biri bir 

oyuncunun arka bölgeden çıkarak seyircinin olduğu yere geldiği veya oradan arka bölgeye 

döndüğü anlardır, çünkü karakter takınma ve karakterden sıyrılma bu anlarda gerçekleşir” 

(Goffman, 2009: 121). Goffman’ a göre, gündelik yaşamda, genellikle, sahne önü ve sahne 

arkasını birbirinde ayıran bölmeler, kapılar ya da rutinler vardır. Bunun nedeni, oyuncular 

sahne arkasındayken, rol (karakter) dışı bir durumda olduklarını izleyiciler tarafından 

görülmesini istememeleridir. Çünkü sahne arkası kişilerin en “doğal” bulunduğu hallerdir. 

İzleyicinin, sergilenen izlenimle çelişkili bir görüntüye sahip olması sergilenen izlenimin 

bozulmasına neden olacaktır (Goffman, 2009: 112-3). Aynı şekilde, sahne önünde 

“nezaket” gösteren bir kişi, sahne arkasında “kaba” olabilir; ya da, bir kişinin yüzüne başka 

arkasından başka konuşabilir. Goffman’ın örneğindeki gibi,  

Shetland Oteli’nin mutfağında, misafirlerden aşağılayıcı kod isimlerle söz edilirdi; 

konuşmaları, tonlamaları ve hareketleri eğlence ve eleştiri amacıyla ustaca taklit edilir; 

acizlikleri, zayıflıkları ve toplumsal statüleri büyük bir dikkatle adeta akademik biçimde 

incelenir; ufak hizmet talepleri, hizmetli görüş ve duyuş alanından çıkar çıkmaz çirkin 

yüz ifadeleri ve küfürlere karşılanırdı. Bu suistimal denklemi kendi ortamları 

içindeyken misafirler tarafından de ziyadesiyle dengelenirdir. Bu anlarda personelden 

tembel domuzlar olarak bahsedilir, ot gibi yaratıklar, ilkel ve açgözlü hayvanlar olarak 

tarif edilirlerdi. Ancak doğrudan birbirleriyle konuşurken, personel ve misafirler 

karşılıklı saygı ve ölçülü tavırlar sergilerdi. Benzer şekilde, bir arkadaş hakkında 

arkasından ifade edilen düşüncelerin o arkadaşın yüzüne karşı ifade edilenlerden gayet 

farklı olduğu kimi anlar hemen her arkadaşlık ilişkisinde vardır (Goffman, 2009: 164). 

İşte bu Goffman’ın “dramaturjik etkileşim” kuramının can alıcı noktasıdır. Bu kişinin, 

sahne önünde bir karaktere bürünerek bir “benlik” sergilediğini, sahne arkasında da 

karakterden çıkarak başka bir benlik sergilediği anlamına gelir.  Bu durumda, kişiler, 

başkaları (izleyiciler) karşısında “normalde olmadıkları gibi” eylemelerini sağlayan unsur, 

Mead’in “genelleştirilmiş öteki” dediği etkidir. Garsonun, çalışma arkadaşlarına başka 



126 
 

müşteriye başka davranması da Goffman’ın “idealleştirme” dediği kavramdır. Kişiler, 

sahne önü performanslarında genellikle idealleştirilmiş bir görüntüsünü sunmak isterler. 

Bunun için de bazı özelliklerini gizlemek isterler (Ritzer, 2013a:377).  Cooley’in, “eğer 

olduğumuzdan daha iyi gibi görünmeye hiç çalışmasaydık, nasıl gelişebilir ya da 

kendimizi dıştan içe doğru eğitebilirdik? Dünyada daha iyi veya idealize edilmiş 

yönümüzü gösterme dürtümüz çok çeşitli meslekler ya da sınıflar aracılığıyla kendine 

örgütlü bir ifade bulur” (akt. Goffman, 2009: 45) görüşü bu anlamda idealleştirilmiş 

eylemlerin önemine dikkat çeker. Bu nedenle, Goffman, toplumun, “insanları nasıl 

kendileriyle ilgili belirli imgeler sunmaya zorladığına…birçok karmaşık rol arasında bir o 

yana bir bu yana kaymaya zorlayarak, bizi bir ölçüde yalancı, tutarsız ve onursuz 

kıldığı”na odaklanır. O toplumsal eylemi “asıl kaynaklarına göre değil, daha ziyade 

başkaları için anlamlarına” göre araştırmaya çalışır” (Slattery, 2007: 192). Bu durumda, 

başkalarının anlamlarına göre eylemlerini gerçekleştiren kişiler, etkileşimlerinde 

sergiledikleri benlikle de, başkalarının benlik imgelerini “öznelerarası” olarak göre 

belirlenmiş olur.  

Goffman, dramaturjik etkileşim çözümlemesinde, ele aldığı bireyi temel olarak iki yönlü 

inceler: bir yanda, bir “oyuncu” olarak bireyi gayet insani bir faaliyet olan performans 

sahnelemeyle izlenim imalatçısıyken, diğer yandan bir “karakter” olarak bir performans 

iletmeyi amaçlayan biridir. O, bir oyuncuyla bir karakter arasında çok temel bir fark görür. 

Bir karakter olarak birey, yaşadığı topluma sunduğu benlik, “sahnede belli bir karakteri 

canlandıran bireyin başkalarına vermeye çalıştığı (genellikle güvenilir) bir imaj olarak” 

kabul edilir.  Her ne kadar bu imaj bir kişiyle ilgili olarak oluşturulsa da ve böylece o 

kişiye bir benlik atfedilmesini sağlasa da, bu benlik ona sahip olandan değil, onun tüm 

eylemlerinin toplamından gelir, olayların şahitlerce yorumlamalarına imkân veren 

nitelikler tarafından yaratılır” (Goffman, 2009: 234). Bu kişinin sahne önündeki benliğidir. 

Bir oyuncu olarak bir birey ise,  

öğrenme yeteneğine sahiptir ve bu yeteneği bir role hazırlamakta kullanılır. Fantezilere 

ve hayallere kapılma eğilimi vardır; bunlardan kimileri başarılı performanslara 

ilişkindir, kimileriyse vitrin bölgesinde herkesin gözü önünde rezil olma korkusu ve 

endişesiyle doludur. Genellikle, sosyal bir içgüdüyle takım arkadaşı ve seyirci edinme 

isteği duyar ve onların kaygılarına incelikli bir anlayış gösterir. Derin bir utanma 

duygusuna sahiptir, bu da onu kendini açığa vurma riskini asgaride tutmaya götürür 

(Goffman, 2009: 235). 



127 

 
 

Bu da, kişinin sahne arkasındaki benliğidir. Goffman burada önemli bir belirleme yapar: 

“izleyici” karşısında çoğu zaman kişiler vardır. Goffman buna “takım” der. Bir 

performansın sergilenmesinde işbirliği yapan, birbirleriyle baş başa kaldıklarında, yani 

sahne arkasında olduklarında daha “samimi” davranırlar, sahne önüne birlikte çıktıklarında 

ise, daha “resmi” davranırlar. Bu nedenle, toplumsal bir düzende yer alan bir etkinliğe 

katılanlar etkinliklerini belli bir yönde sunmak için işbirliği yaptıklarında takım üyeleri 

haline gelir. Bir performansın etkili olabilmesi içi bunu mümkün kılan işbirliğinin boyut ve 

niteliklerinin gizli tutulması söz konusudur. Buna göre, bir takım gizli bir topluluğu 

andırır. Tabii ki, seyirci de takımın tüm üyelerinin seyirciden kimsenin paylaşmadığı bir 

bağla bir arada kaldığını hesaba katabilir. Örneğin, müşteriler bir hizmet kuruluşuna 

girdiklerinde, resmi rolleri nedeniyle tüm çalışanların müşterilerden farklı olduğunu açıkça 

kabul ederler. Ancak, bir kuruluşun kadrosundaki bireylere o statü yerine, belli bir durum 

tanımını devam ettirmek için gösterilen işbirliği sayesinde takım üyesi olurlar (Goffman, 

2009: 104-5). Takım üyeleri izleyici önünde bir performans sunmakla meşgulken, bir 

işbirliği halinde bir gizli anlaşma ya da bir “anlayış” içinde olabilirler (Goffman, 2009: 

84). Bu Goffman’ın takım içi iletişim dediği kavramdır. Bu gizli (ortak) anlama göre, 

izleyicilere performans sergilerler. Çünkü insanlar, “serbestçe ve güvenle iletişim 

kurabilmeleri için birbirlerinin kafa yapısını aşağı yukarı tahmin edebilmeleri gerekir. 

Söyledikleri ile ilgili olduğu kadar söylemedikleriyle ilgili de içleri rahat olmalıdır” 

(Hughes ve Hughes’ ten akt. Goffman, 2009: 155). 

Goffman, temel olarak, toplumsal yaşamın ifadelerinin bir izlenim kaynağı oluşturduğunu 

düşünür. Ona göre, izlenimler, “başkalarına iletilir ve onlardan alınır. İzlenimin kendisi ise 

gözle görülmeyen gerçekler hakkında bir bilgi kaynağı ve alıcının tepkisini vericinin 

eylemlerinin sonuçlarını beklemeden yönlendirmesini sağlayan bir araç olarak” kabul 

edilir. Bu bağlamda “ifade”, Goffman için, “ifadede bulunan açısından sahip olduğu 

tamamlayıcı işlev bağlamında değil, toplumsal etkileşim sırasında oynadığı iletişim rolü” 

anlamına gelir (Goffman, 2009: 232). Buradan hareketle, Goffman’ın ifadeye dayalı 

etkileşim görüşündeki “benlik sunumu” kavramını, “öznelerarası” temelde kişilerarası 

iletişime dayandırdığı söylenebilir. Onun “dramaturjik etkileşim” çözümlemesinde 

yorumlayıcı sosyoloji perspektifini benimsediği şöyle anlaşılabilir: 



128 
 

etkileşim sırasında bir şey ilettiğinde, bunu yalnızca yansıtmayı seçtiği karakterin 

ağzından yapmasını ve mevcut herkesin iletişimin alıcı tarafı olarak eşit statüye sahip 

olması için, yaptığı yorumları etkileşimin tümüne yöneltmesini bekleriz. Bu nedenle, 

örneğin fısıldamak uygunsuz ve yasak kabul edilir, çünkü oyuncunun nasıl görünüyorsa 

yalnızca öyle olduğu ve her şeyin olduğunu iddia ettiği gibi olduğu yönündeki izlenimi 

yok edebilir (Goffman, 2009: 169). 

Goffman burada, anlamın iletişimle öznelerarasılığa açılması beklentisine vurgu yaparak 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımına işaret eder. Kişilerin etkileşimlerini sürdürebilmeleri 

için, bir “yorumlama” yapmaya ihtiyaç duyarlar. 

Kısaca Goffman’ın “dramaturjik etkileşim” çözümlemesi şöyle özetlenebilir: kişiler, 

benliklerinin, başka kişiler önünde (izleyici) bazı kısımlarını sergilemek isterler; bazı 

kısımlarını ise gizlemek isterler. Bunun için benlik sunumları yaparlar ve bunları karşı 

tarafta (izleyicide) bir izlenim bırakmak için yaparlar. Bir performansla bu izlenimi 

belirlerken benliklerini izleyicilere sunarlar. Bir performansın,  sahne önü ve sahne arkası 

olmaküzere iki boyutu vardır. Sahne önünde belli bir izlenimi, izleyicilerin onlardan 

bekledikleri izlenimi vermek isterler, vermedikleri durumlarda ayıplanacaklarını hor 

görüleceklerini, dışlanacaklarını, damgalanacaklarını ya da etiketleneceklerini düşünürler. 

Bu nedenle de, benliklerinin (kişiliklerinin) “mahrem” kısımlarını gizlerler. Bunun dışında, 

performanslarını bozacak bazı durumlar olduğunda, örneğin izleyici karşısında geğirince, 

gaz çıkarınca ya da takılıp tökezleyince, dahası yalan söylediği anlaşılınca, argo tabirle 

fiyakası bozulunca bu durumu düzeltmek için teatral öğelere başvururlar. Çünkü kişiler, 

çoğunlukla bir topluluk önünde, idealleştirilmiş benliklerini sunmak isterler. Bu kişilerin 

gündelik yaşam içinde, toplumsal etkileşimlere dayalı öznelerarasılı paylaşıma açık 

“ortak” bilgi, değer, yarar temelinde benliklerini sunduklarını gösterir.  

Bu nedenle, Goffman’a göre kişi, “ortamdaki diğer kimselere, geçmiş ve gelecek hakkında 

şu anda verdikleri izlenimlere dayanarak muamele eder” (Goffman, 2009: 232). Bu onları 

etkileşime dayalı bir benlik-imgesi geliştirmeye ve bu imgeyi de sürdürmelerine sevk eder. 

Bunu mümkün kılan ise, benliklerini sundukları “kişilerarası iletişim” edimidir. Kişiler 

benliklerini, gündelik yaşamda yüz yüze geldikleri bir patron, bir kasiyer, bir taksi şoförü, 

bir profesör, bir polis, bir müşteri, bir sevgili, bir yargıç vb. kişilere karşı bir performansla 

sergilerken, onların benlik-imgelerini yorumlamayla anlayarak göz önünde bulundururlar. 



129 

 
 

Ve bu imgeler ya da imajlar yoluyla benliklerinin alışverişini sağlayan “kişilerarası 

iletişim” ediminin öznelerarasılı temelidir. 

3.6. Etnometodoloji ve Karşılıklı Konuşma 

Etnometodoloji, bireylerin58 gündelik yaşamdaki etkinliklerini sürdürürken kullandıkları 

metotların, prosedürlerin ve bilgilerin nasıl oluştuğunu; bunların gündelik toplumsal 

yaşamı nasıl sürdürdüğünü araştıran bir yorumlayıcı sosyoloji kuramıdır. Temelleri Harold 

Garfinkel59 tarafından atılan etnometodoloji, üyelerin gündelik etkinliklerinde etkileşime 

ve iletişime dayalı olarak kullandıkları “pratikler” ile toplumsal gerçekliği öznelerarası 

temelde nasıl inşa ettiğini anlamak bakımından önemli perspektifler sunar. Bu kapsamda, 

etnometodologların, üyelerin “yorumlama” faaliyetleri üzerine yaptıkları kavramsal ve 

deneysel analizleri “kişilerarası iletişim” ediminin, toplumsal gerçekliğin inşasındaki rolü 

için önemli ipuçları verir. Bunun için en önemli araştırma olarak “konuşma 

çözümlemeleri” araştırmalarındaki “karşılıklı konuşma” analizleri, “kişilerarası iletişim” 

için öznelerarası temelleri incelemek bakımından fırsatlar sunar. Bunun için, 

etnometodlojinin genel kuramsal perspektifine dayanarak “karşılıklı konuşma” kavramını 

incelenebilir. 

Etnomeotodoloji, gündelik yaşamdaki etkileşimlerle oluşan anlamların inşası ya da 

anlamlandırma incelemeleriyle yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının pratik düzeyde 

araştırmalar yapılan bir geleneği olarak kabul edilir. Etnometodolojinin, bir “yorumlayıcı 

sosyoloji” kuramı olmasını sağlayan, toplumsal gerçekliğin, üyelerin yorumlarına bağlı 

olan anlam inşaları tarafından sürdürüldüğünü savunmasıdır. Burada merkezde “üye” 

vardır. İşte etnometodolojiyi “yorumlayıcı sosyoloji” yapan, geleneksel sosyolojideki 

“sistem” kavramını dışlayarak, merkeze “birey” kavramını almasıdır. Ayrıca, Pollner’in 

yorumuna göre, etnometodoloji, geleneksel sosyolojinin kurgusal “modeller” olarak kabul 

ettiği toplumsal gerçekliği, “aktörlerin süregelen bir icrası” olarak görür (akt. Coulon, 

2010: 29). Garfinkel’in ve Sacks’ın belirttiği gibi, “toplumsal olgular üyelerin 

                                                           
58  Etnometodologlar “üye” terimini kullanılar. 
59 Garfinkel, işlevselci sosyolojinin önemli temsilcisi Talcott Parsons’ın öğrencisi olmasına rağmen,  

fenomenolojik sosyolojinin kurucu Alfred Schutz’un düşüncelerinden büyük ölçüde etkilenmiştir (Slattery, 

2007: 223). Bununla beraber, Edmund Husserl, Aron Gurwitsch, Merleau-Ponty gibi fenomenolojinin 

öncülerinden de faydalanmıştır (Coulon, 2010: 19). 



130 
 

başarıları/icralarıdır” (akt. Coulon, 2010: 29). Durkheimcı sosyolojinin savunduğu gibi 

“toplumsal yapılar”60, kendilerini bireylere nesnel gereklik olarak empoze etmezler; 

aksine, Garfinkel’ le birlikte, “toplumsal yapılar”, üyelerin “pratik icralar”ı olarak kabul 

edilir. Üyeler, “pratik icralar” ile oluşan metotlar, prosedürler ve bilgiler yoluyla gündelik 

yaşamın etkinlikleri inşa edilir (Coulon, 2010: 23). Bu anlamda, “toplumsal gerçeklik” 

içindeki üyeler tarafından sürekli inşa edilir; işte etnometodoloji, üyelerin gündelik yaşamı 

inşa ederken, etkinlikleri sırasında karar verme süreçlerinde kullandıkları “metotları” 

araştırır (Coulon, 2010: 29).  

Buraya kadar ki incelemelerden, etnometodolojinin, toplumsal gerçekliği “üye” ve “süreç” 

merkezinde kabul ettiği, dolayısıyla, araştırmalarını gündelik yaşamın “akışı” üzerine 

yoğunlaştırdığı çıkarılabilir. Bu anlamda, fenomenolojik sosyolojinin, özellikle Schutz’un 

etkileri söz konusudur. Çünkü Schutz’un sosyolojisi, daha önceden incelediğimiz gibi, 

gündelik yaşamın sürdürülmesini sağlayan, bireylerin etkileşim süreçlerinde kullandıkları 

“reçeteler” üzerine odaklanıyordu. Benzer şekilde, etnometodoloji de, üyelerin kullandığı 

“pratikler” ya da “metotlar” üzerine yoğunlaşır.  

Etnomotodoloji, Schutz’un fenomenolojik sosyolojisi ya da gündelik yaşam sosyolojisinin 

kavramsal perspektifinden etkilense de, aralarında önemli farklar vardır. Fenomenolojik 

sosyologlar, insanların ne düşündükleri üzerinde odaklanmaya eğilim duyarken, 

etnometodologlar, insanların gerçekte ve yaptıkları üzerinde odaklanır. Etnometologlar, 

günlük yaşamda etkileşimler sırasında ortaya çıkan yapıların anlamını araştırırlar; ancak 

bunları bir “yapı” olarak ele almazlar, bunların nasıl oluştuğunu “etkileşimsel” düzlemdeki 

“pratikler” üzerine odaklanarak araştırırlar (Ritzer, 2013a: 65). Ancak, fenomenolojik 

sosyolojiye “gündelik” kavramı bağlamında yakın ve uyumludur. 

Gündelik yaşamın sosyolojisi, toplumsal rutinler ve alışkanlıkların ve insanların gündelik 

etkileşim biçimlerinin araştırılmasıdır (Slattery, 2007: 223). Bu kapsamda, 

etnometodologlar, Schutz’u izleyerek gündelik yaşamdaki eylemlerin “rutin” olduğunu 

kabul ederler (Ritzer, 2013b: 394). Ve bu “rutin” sürecin nasıl yürüdüğünü çözümlemeye 

                                                           
60 Coulon, burada “toplumsal olgular” terimini kullanır; ancak Durkheimcı sosyoloji açısından, bağlama 

uygun olarak “yapı” terimi tercih edildi. 



131 

 
 

çalışırlar. Garfinkel’ e göre etnometodoloji, gündelik yaşamda eyleyen üyelerin61 eylemleri 

sırasında (kurulan etkileşimler içinde) gözlemlenen spesifik durumları izah etme 

(betimleme, eleştirme ve idealleştirme) biçimleri onların “açıklamalar” yapmalarıdır. 

Açıklama yapma, insanların dünyaya anlam vermek için açıklama getirmelerine aracılık 

eden süreçtir (Ritzer, 2013b: 394). 

Kişiler, evde,  işte, okulda, alışverişte, seyahatte vb. gibi gündelik yaşamdaki her etkileşim 

süreçlerinde, başka kişilere “açıklamalar” yapar. Bu bir bakıma, kişilerin birbirleriyle 

kurduğu iletişim sürecinde inşa ettikleri “anlamlar” üzerine yapılan izahlardır. Bu izahlar 

sırasında kullanılan “metotlar” gündelik yaşamın sürdürülmesini sağlar. Bu konuda Ritzer 

bir örnek verir: 

bir öğrenci, hocasına, sınava neden girmediğini izâh ederken bir açıklama getirmektedir. 

Öğrenci, hocasına yönelik olarak bir olaydan anlam çıkarmaya çabalamaktadır. 

Etnometodologlar, bu açıklamanın doğasıyla ilgilenirler fakat daha genel olarak 

öğrencinin açıklama getirmesine ve hocanın onu kabul etmesine veya reddetmesine 

aracılık eden açıklama pratikleri ile ilgilenirler (Ritzer, 2013b: 394).  

Etnometodologlarin “açıklama” kavramını, gündelik yaşamda üyeler, etkinlikleriyle ilgili 

yaptıkları betimlemelerle, kendi toplumsal dünyalarını “inşa” eder; onlar için toplumsal 

dünyanın “açıklanabilir” olması için eylemlerinin “anlaşılır” olması gerekir. Üyeler,  

“açıklama”  sırasında kullandıkları “pratikleri” ya da “metotları” sergileyerek eylemlerinin 

anlamını keşfederler. Üyeler için, toplumsal dünyanın “açıklanabilir” olması, onun 

“betimlenebilir”, “anlaşılabilir”,“raporlaştırılabilir” ve “çözümlenebilir” olması demektir. 

Bu da, üyelerin eylemleri üzerine yaptıkları “açıklama pratikleri” ile sürekli inşa edildiğini 

ortaya koymalarıyla mümkündür. Üyelerin “açıklama pratikleri”, üyelerin birbirleriyle 

iletişim kurmak için, birbirlerini anlamak için, kırılgan bir toplumsal dünyayı sürekli 

yeniden inşa ederler (Coulon, 2010: 39). İşte bu nedenle etnometodologlar, üyelerin 

“açıklama pratikleri” üzerine odaklanırlar. Sonuç olarak, toplumsal dünyanın inşasını 

araştırabilmek için, üyelerin eylemlerinin “açıklanabilirliği” önemli olacaktır. Lois Quéré’e 

göre,  “açıklanabilirliğin iki önemli karakteristik özelliği” vardır: 

                                                           
61 Hilbert, etnometodologların eyleyenler veya bireyler üzerinde değil, “üyeler” üzerinde odaklandıklarını 

ileri sürer. …üyeler, bireyler olarak değil “kesinlikle ve yalnızca üyelik etkinlikleri [olarak] –içinde 

kendilerine göre büyük-ölçekli örgüt yapısı ve küçük-ölçekli, etkileşimsel veya kişisel yapıyı ürettikleri 

ustalıklı pratikler” olarak görülür (akt.  Ritzer, 2013b: 394). 



132 
 

[Açıklanabilirlik], refleksif ve rasyoneldir. Onun refleksif olduğunu söylemek, bir 

etkinliğin ve koşullarının açıklanabilirliğinin bu etkinliklerin kurucu bir unsuru 

olduğunu söylemektir” (1984: 104). Onun rasyonel olduğunu söylemek, durum içinde 

metotlu olarak üretildiğini, etkinliklerin anlaşılabilir olduklarını ve kendi 

rasyonalitelerinin bu yönü altında betimlenebilecekleri ve değerlendirilebileceklerini 

söylemektir (akt. Coulon, 2010: 37). 

Böylece, etnometodolojinin “açıklanabilirlik” ilkesini anlamak için “refleksivite” kavramı 

önem kazanıyor. Ancak, bunun için, önce etnometodologların “üye” kavramını anlamak 

önemlidir. Çünkü “refleksivite”62 kavramının içeriğini belirleyen “üye” kavramıdır.  

Etnometodolojide “üye” terimi, bir toplumsal kategoriyi temsil etmez; “üye”, bireyin 

toplumsal dünya içindeki dile hâkimiyeti olarak anlaşılır. Garfinkel ve Sacks’a göre: 

Üye fikri meselenin kalbidir. Biz bu terimi bir kişiyi anlatmak için kullanmayız. Aksine 

o, …dile hâkimiyetti anlatır. Bizim gözlemimize göre, kişiler, bir doğal dili konuşarak 

öğrendikleri için, gözlenebilir ve rapor edilebilir olgular olarak gündelik etkinliklerinin 

sağduyusal bilgisinin nesnel olarak üretimine ve sergilenişine bir ölçüde konuşarak 

katılabilirler (akt. Coulon, 2010: 40). 

Şimdi, üyelerin “refleksivite” yeteneklerinin önemine değinebiliriz: Garfinkel, üyelerin, 

toplumsal düzenin sürdürme (ve yeniden inşa etme) sürecinde refleksiviteyi temel koşul 

olarak kabul eder. Garfinkel’in fenomenolojiden aldığı “refleksivite”, üyenin bir eyleminin 

gerçekleşmesi ile eyleminin betimlenmesi, dolayısıyla eylemin anlaşılması ile anlaşılanın 

ifade edilmesi arasındaki özdeşliktir: “üyelerin, gündelik düzenli ilişkilerinin yer aldığı 

ortamları ürettikleri ve düzenledikleri etkinliklerin onların bu ortamları ‘açıklana-bilir’ 

kılan prosedürleriyle özdeş olması” demektir (Garfinkel’den akt. Coulon, 2010: 36). 

Görüldüğü gibi, refleksivite, üyelerin, hem eylemlerini gerçekleştirmelerini hem de bunları 

betimlemelerini sağlar. Bu demek oluyor ki, “eylem” ve “açıklama” ile oluşan etkileşimler 

gündelik yaşamı inşa ediyor. Coulon’un veciz yorumuyla: Bir etkileşim “yapmak” onu 

ifade etmektir.  

Bu durumda, üyelerin “açıklama pratikleri” sürecini “dil” ile, yani “konuşarak” 

gerçekleştirdikleri ve dolayısıyla toplumsal dünyayı (düzeni) dille inşa ettikleri 

                                                           
62 Garfinkel, entometodolojiye yeni kavramlar kazandırdı: dilbilimden bağlama gönderimlilik (indexicality), 

fenomenolojiden refleksivite ve Parsons’tan üye kavramı (Coulon, 2010: 27). 

 



133 

 
 

söylenebilir. Böylece etnometologların neden “konuşma analizi” üzerine odaklandığı 

açıklığa kavuşmuş olur.  

Gündelik dille inşa edilen gündelik yaşamda üyeler, “konuşur, başkalarından emirler alır, 

soruları cevaplandırır, öğretir, sosyoloji kitapları yazar, alışveriş yapar, bir şeyler satar 

veya alırlar, yalan söyler veya gevezelik yaparlar, toplantıya katılır, görüşmeler yaparlar. 

Bütün bunlar aynı dilsel ehliyet sayesinde gerçekleştirilir” (Coulon, 2010: 29).  

Böylece, etnometodolojinin, dilsel ehliyete sahip üyelerin, gündelik yaşamdaki “sağduyu” 

bilgileri, pratikleri ve metotlarıyla sürdürdükleri kişilerarası iletişim sürecindeki karşılıklı 

konuşmalarındaki dile dayalı müzakereyle ve yorumlamayla yaşadıkları toplumsal düzeni 

“nasıl” inşa ederek sürdürdükleri üzerine araştırmalarının kuramsal zemini gösterilmiş 

oluyor. Buradan hareketle etnometodologların, üyelerin gündelik yaşamdaki sağduyu 

(gündelik) yorumları bağlamında yaptıkları bu “açıklama pratikleri” üzerine yaptıkları 

araştırmalar incelenebilir. 

Ritzer’e göre, “açıklama pratikleri” ile ilgili iki tür etnometodolojik araştırma dikkat 

çekicidir: kurumsal ortamlarla ilgili araştırmalar ile konuşma çözümlemeleri. Garfinkel ve 

arkadaşlarının, “kurumsal ortamlar” üzerine yapılan araştırmalarda ortaya konan çerçeve, 

sonradan konuşma çözümleri araştırmalarına kuramsal bir zemin hazırlayacaktır.  

Garfinkel ve arkadaşlarının ilk etnometodolojik araştırmaları, “insanların resmi görevlerini 

yerine getirme ve süreç içinde görevlerin gerçekleştiği kurumları oluşturma biçimlerinin 

anlaşılmasıdır” (Ritzer, 2013b: 395). Bu araştırmanın amacı ve sonuçları “yorumlayıcı 

sosyoloji” için önemliydi: onlara göre, gündelik yaşam akışındaki üyeler (bireyler), dışsal 

güçler tarafından belirlenmezler63, tersine “görevlerini yerine getirmek ve içinde 

varoldukları kurumları oluşturmak için onları kullanırlar. İnsanlar, pratik prosedürlerini, 

sadece günlük yaşamlarını sürdürmek için değil, kurumların ürünlerini imal etmek için de 

kullanırlar” (Ritzer, 2013b: 396). 

Örneğin, polis karakolları tarafından toplanan suç oranları sadece, görevlilerin kendi 

çalışmaları içinde açıkça tanımlanmış kuralları izlemelerinin sonuçları değildir. Bilakis, 

görevliler, örneğin kurbanların cinayetler olarak sınıflandırılması gerekip gerekmediğe 

                                                           
63 Bu dışsal olarak belirlenmeme “konuşma analizi” içinde merkezi temayı oluşturmaktadır. 



134 
 

karar vermek için bir dizi sağduyu prosedürü kullanırlar. Böylece, uzmanların 

yorumlayıcı çalışmalarına dayanır ve bu tür kayıt tutma, kendi içinde araştırmaya değer 

bir pratik etkinliktir (Ritzer, 2013b: 396). 

Buradaki üyelerin (polislerin) kullandığı “sağduyu prosedürü (bilgisi)” gündelik 

yaşamlarındaki bilgiler tarafından oluşturulur; üyeler bu bilgilere dayanarak geliştirdikleri 

“yorumlar” ile gündelik pratiklerini (örnekteki araştırma açısından “kurumsal pratikleri”) 

sürdürürler. İşte bu araştırmayla, etnometodolojinin kuramsal perspektifi, bir sonraki 

aşamada yapılan karşılıklı konuşma çözümleri için belirleyici olmuştur.  

Etnometodolojinin ikinci tür araştırması olarak bilinen konuşma analizinde, konuşmaya 

dayalı etkileşimlerin ayrıntılı olarak anlaşılması amaçlanır. Bu da, kişilerarası iletişim 

sürecinde gerçekleşen etkileşimin öznelerarasılı bir temelde gerçekleştiğini gösterir.  

Zimmerman’ a göre, “konuşma, konuşulanların çözümlenebilir başarımları olan sabit, 

düzenli özellikleri sergileyen bir etkileşimsel etkinliktir” (akt. Ritzer, 2013b: 396).  

Konuşma çözümlemesi için merkezi noktayı oluşturan temel fikir, “konuşma” dışsal güçler 

tarafından değil, konuşmaya içsel olan, söylenenler tarafından kısıtlanır. Böyle bir 

etkileşimsel faaliyet içinde gerçekleşen konuşma, konuşanlar arasında, onların 

söylediklerinin içinde kısıtlanır. Bu da, bir konuşmanın sürdürülmesinde sırasında 

kullanılan kurallar/prosedürler konuşmayı yerine getirmek için kullanılır (Ritzer, 2013b: 

396). Etnometodolojinin bu bakış açısından karşılıklı konuşmanın “öznelerarası” bir 

temelde oluştuğunu ortaya koyar.  

“Konuşma çözümlemesinin amacı, içinde konuşmanın düzenlendiği doğal karşılanan 

biçimlerini araştırılmasıdır. Konuşma çözümleyicileri, konuşanlar ile dinleyenler 

arasındaki ilişkiler ile değil bir konuşmadaki söyleyişler arasındaki ilişkilerle meşgul oldu” 

(Sharrock ve Anderson’dan akt. Ritzer, 2013b: 400)  Zimmerman, Heritage’ın, “bağlamın-

şekillendirdiği” ve “bağlam-yenileyen” konuşma arasındaki ayrımına atıfta bulunur: 

“Belirli bir anda söyleneni, konuşmanın daha önceki ardışık bağlamının şekillendirmesi 

anlamında, konuşmaları bağlam şekillendirir. Konuşma içinde, bu kez söylenenin, bir 

sonraki kez söylenecek olanın bağlamının parçası olduğu için konuşmalar bağlam-

şekillendiricidir” (Ritzer, 2013b: 397). Buradan hareketle, “konuşma” bir etkileşimsel 

düzlemde kişilerarasında gerçekleşen bir fenomen olarak “bağlam” tarafından sürdürülür.  



135 

 
 

Başta karşılıklı konuşma çözümlemelerinde olmak üzere etnometodolojik araştırmalarının 

çoğunda “bağlam”, etnometodologların kullandığı biçimiyle “bağlama-gönderimlilik” 

(indexicality) önemli bir kavramdır. Coulon’ a (2010: 24) göre, konuşma çözümlemesi 

yapan etnometologlar, konuşmalarımızı karşılıklı olarak sürdürmemizi ve bu konuşmaya 

anlam kazandırmamızı sağlayan “bağlamsal yeniden-inşalar”ıaraştırırlar. Bağlama-

gönderimlilik, Garfinkel’in dilbiliminden alarak etnometodolojiye mâl ettiği (Coulon,  

2010: 27) bir kavram olarak, “bütün sembolik formların, örneğin sözler, hareketler, 

kurallar ve eylemlerin, sadece icra edildiklerinde [bir anlama] sahip oldukları anlamına 

gelir” (Mehan ve Wood’dan akt. Coulon, 1987/2010: 32). Burada, “bağlama-gönderililik” 

kavramına, karşılıklı konuşan kişilerarasındaki iletişimi sürdüren “anlamın tamamlayıcısı” 

olarak vurgu yapılır; bu ise, iletişimin “öznelerarası” bir temelde gerçekleştiğini gösterir. 

Bunu açıklamak için Coulon, karşılıklı bir konuşma sırasında “anlam tamamlayıcı” olarak 

“bağlama-gönderlilik” konusunda etnometodologların yaptığı bir analiz örneğini verir:  

[Örneğin] “vesaire” cümlecikleri bazı etnometodologlar tarafından ayrıntılı analiz 

edilmiştir. Bu cümlecikler çoğu kez “gösteren” bir ifadenin, anlamın tamamlayıcısıdır: 

“ne anlatmak istediğimi biliyorsunuz, henüz söylediğim şeyle ilgili her şeyi kesin olarak 

ifade etmekte ısrarlı olmayacağım, onu kolayca tamamlayabilir, gerçek duygularımı 

anlayabilir, sayabileceğim türden başka örnekle bulabilirsiniz, vesaire.” “Vesaire 

kuralı”, bir konuşmacı ve dinleyicinin yetirince açık olmadığında bile kendi 

açıklamalarının açık olduğunu düşünerek, söylenen şeyin anlamını zımnen kavradıkları 

ve birlikte yarattıklarını ima eder. O ortak, toplumsal olarak dolaşımda bir bilgi 

bulunduğunu anlatır (2010: 32). 

Bu örnekten de anlaşılacağı gibi, bir iletişim sürecinde oluşan anlamın, kişilerarasında 

zımnen kabul edildiği fikrini anlatan  “bağlama-gönderimlilik”, öznelerarasında geçerli bir 

anlamsal hükümlerin bir sözcüğe yüklenmesi demek oluyor. Bu durumda, kullanılan bir 

sözcük, sözlük anlamı olsa dahi, kişilerarasındaki bir iletişimde kullanıldığı her farklı 

bağlamda yeni anlam kazanır. Dolayısıyla bir konuşmadaki bir sözcüğün anlaşılabilmesi 

için, konuşan kişilerin birbirleri hakkında, biyografi, niyet, özel ilişki/tanışıklık ya da bir 

önceki konuşma gibi, bağlamsal bilgilere sahip olmaları gereklidir. Bu, Aaron Cicourel’in 

“olayların geriye-ileriye dönük karakteri” olarak adlandırdığı şeyle ilgilidir: 

Belirsiz, muğlak veya eksik ifadeler üyelerin, onlara geriye-ileriye dönük bir biçimde 

bağlamsal olarak ve farklı bağlamlarda yükledikleri anlamlarla konumlandırılır. 

Konuşmacı-dinleyici muğlak veya taahhüt türünden imalar içeren mevcut sözler veya 

betimsel açıklamaları, ileriye dönük olarak (artık anlamların tam olduğu veya daha 



136 
 

sonraki muhtemel niyetlerin tasavvur edilebileceği varsayımı altında) bir ölçüde 

gelecekteki muhtemel anlamları içinde inceleyebilir. Veya tersine, önceden sarf edilen 

sözler artık mevcut sözlerin açıklanması olarak görülebilir. İlkeleri kategorize etmek ve 

aralarındaki ilişkileri kurmak, aktörün, etkileşimler sırasında katılımcıların aktardıkları 

kasıtlı veya farazi muğlaklığa ve asgari malumata rağmen, saat zamanından ve 

yaşanılan zamandan bağımsız bir toplumsal yapı olduğu duygusunu sürdürmesini 

mümkün kılar (akt. Coulon, 2010: 32). 

Etnometodologlar, bağlama-gönderimliliğinin sadece, bir konuşma sırasında “konuşan 

kişiler” için bir “anlam bağlamı” olmadığını, bununla beraber, “kurumsal” bazı pratikleri 

yerine getirmeyle de ilgili olduğunu düşünür. Yani, bir konuşmadaki bağlama-gönderililiği 

her hangi bir dinleyici anlamayabilir; konuşucu bir pratiğe gönderme yapabilir. 

Dinleyicinin bunu anlaması için de, o pratiği bilmesi gerekir. Bağlama-gönderimlilik, 

ayrıca, konuşmanın anlamının her zaman lokal olması ve her sözcüğün anlamı hakkında 

genellemeninimkansız olduğu anlamına gelir. Bu onların, bir sözcüğün kullanıldığı 

koşullara ve bir kurumun varoluş koşullarına bağlı olarak, sadece kullanıldıkları durumlara 

bakılarak analiz edilebileceğini anlatır. Bu da, bağlama-gönderimliliğin önemli bir unsuru 

olan “ortam” kavramının önemini ortaya koyar.  Wieder’in, bunu izah eden bir konuşma 

analizi örneği şöyledir:  

Pablo bir uyuşturucu tedavi merkezinde tutulmaktadır ve aynı nedenle merkeze gelen 

bir başka bağımlının misillemesinden korkmaktadır. Pablo panik içindedir, bu yeni 

gelen kişinin kendisinin bir muhbir olduğunu düşünebileceğinden korkmaktadır. Onlar 

birkaç yıl önce birlikte uyuşturucu kullanmışlar ve satmışlardır; ikisi de tutuklanmış, 

ancak sadece arkadaşı hapse mahkûm edilmiştir. Bu yüzden Pablo, diğer kişinin, aslında 

doğru olmasa da kendisini suçlayacağını düşünmektedir. Misillemeden, ihbarcı 

olduğunu öğrendiklerinde kendisine zarar verebileceklerini ve muhtemelen 

öldürebileceklerini düşündüğü bina içindeki kişilerin intikam girişimlerinden kurtulmak 

için kurumu terk etmek istemektedir (akt. Coulon, 2010: 33). 

Coulon, Wieder’in örneğindeki, Pablo ile yapılan bir görüşmeyi şöyle özetler:  

Pablo bir görüşme sırasında bir eğitimciye “Gammazlamayacağımı biliyorsunuz” der. 

İçerdekiler kendi aralarındaki ilişkilerinde gündelik davranışlarını düzenleyen gerçek 

ahlaki bir düzene sahip bu koddan rahatça söz ederler. Onlara, ayrıca, “götler, 

gammazlar ve sızlananları öp” türünden yaptırımlardan söz ederler. Sürekli uygulanan 

ancak içerdekiler tarafından asla dile getirilmeyen bu kod, esasen ihbarla ilişkili bir şey 

olsa da, aynı zamanda, örneğin, mağduru oldukları hırsızlıkları şikâyeti reddetmeyi, 

ellerindeki uyuşturucuyu diğer sakinlerle paylaşmayı veya satmayı, sapkın 

davranışlarda işbirliği yapmayı, eğitimcilere asla güvenmemeyi içerir. Kodun kuralları 

davranış kuralları haline gelir. Örneğin, bilgi vermemek mesafeli durmak ve hiçbir 

zaman bilgi verme şansı olmadığını diğerlerine göstermek için gardiyanlara kafa tutmak 



137 

 
 

anlamına gelir(zira kişi gardiyanlara sıcak davrandığında bu hareket farklı anlaşılabilir). 

Bu tutum kodu ifade etmenin sözlü olmayan biçimidir (Coulon, 2010: 34). 

Wieder, Pablo’nun “Gammazlamayacağımı biliyorsunuz” sözünü refleksif formülasyon 

kavramıyla şöyle analiz eder: 

Bu sözün analizi bazı unsurların varlığını gösterir: (1) Henüz olan bir şey 

söylenmektedir; örneğin, “Gammazlamamı istedi”. (2) Bu söz içerdeki bireyin onu 

söylerken yaptığı şeyi açıklar; örneğin, “Sorduğumuz soruya cevabımın bu olduğunu 

söylüyorum. Cevabım cevap vermemektir”. (3) Bu söz içerdeki bireyin onu hangi 

güdüler altında söylediği ve yaptığını açıklar; örneğin, “Gammazlamamak için cevap 

vermiyorum”. (4) Bu söz dinleyen ve anlatan arasındaki dolaysız ilişkiyi konuşmayı 

taraflar arasında devam eden rol-ilişkisi bağlamına yerleştirerek açıklar; örneğin, “Bana 

sorduğun için beni gammazlamak isteyecektir.” (5) Bu söz işiten ve söyleyen arasındaki 

süregiden rol-ilişkisinin bir başka açıklamasıdır; örneğin, “Sen bir kurumun temsilcisi 

ve ben de şartlı tahliye edilen biriyim. Bana soracağın bazı şeyler bu kurumdaki 

dostlarımı ihbar etmemi gerektirecektir. Buradakiler birbirlerini ihbar etmezler. Biz 

buna gammazlamak deriz” (Coulon, 2010: 34-5). 

Wieder’in yaptığı bu analizle ortaya çıkarılabilecek sonuç, Pablo’nun sözündeki kodun, 

ortaya çıkmasını sağlayan “ortam” ile “araştırmacı” etkileridir; yani, kurum/ortam 

(cezaevi) ve onunla görüşme yapan araştırmacının “konumu” (yani kim olduğu) Pablo’nun 

bir “durum tanımı” yapmasını sağlayarak etkileşimi sürdürmüştür. Garfinkel, üyelerin 

“durum tanımı” yaparken aktif rol aldıklarını fikrini Thomas’tan alır: “İnsanların kendi 

etkileşimleri sırasında durumların tanımlarını yaptıkların söylemek, onların gündelik 

hayatlarında, içinde yaşadıkları durumları her zaman tanımladıklarını söylemek, onların 

gündelik hayatlarında, içinde yaşadıkları kurumları her zaman tanımladıklarını 

söylemektir” (Coulon, 2010: 19). 

Zimmerman ve Weider’e göre etnometodoloji, “insanların, karşılaşmalarından önce zaten 

başkaları tarafından tanımlanmış durumlarda nasıl davrandıklarını açıklamaya çalışan 

sosyolojik analizin aksine, insanların durumu nasıl gördüklerini, betimlediklerini ve bir 

durum tanımını müştereken nasıl geliştirdiklerini anlamaya çalışır” (akt. Coulon, 2010: 

19). Ancak, Pablo’nun etkileşimdeki konuşmalarını araştırmacının anlaması için, kurumsal 

pratiklerin bağlama-gönderimliliğini anlaması, bunun için de içerdekilerle etkileşim içinde 

olması gerekir. Çünkü Wieder, Pablo’nun “itiraf”ını içerdekilerin kullandıkları zımni 

kodun bir göstergesi olarak kabul eder (Coulon, 2010: 33). Bu durumda etnometodoloğun, 

gündelik yaşamdaki bağlama-gönderim yapan bir sözün ya da bir eylemin zımnî anlamını 



138 
 

anlayabilmek için bir metoda ihtiyacı vardır. Çünkü Garfinkel’e göre,  “karşımızdakinin ne 

hakkında konuştuğunu bilmemizi [sağlayacak bir metot kullanırız], zira bu kişi ne 

kastettiğini asla tam kesin olarak ifade etmez” (Coulon, 2010: 49). Bu nedenle Garfinkel, 

bağlama-gönderimliliğin sebep olduğu muğlaklığı gidermek, zımnî içerikli olan kodları 

anlayabilmemizi sağlayacak metot olarak “dokümanter yorum” metodunu önerir. Coulon, 

Garfinkel’in “dokümanter yorum metodu”nun işleyişini anlayan bir laboratuar deneyi 

örneğini şöyle özetler:  

Garfinkel, “bireylere özel sorunları hakkında bir danışmanlık biçimi olarak alternatif 

psikoterapi araçları” üzerinde bir araştırma içeren bir deneye katılmaları için on öğrenci 

çağırır. Her öğrenciye danışmanı gibi sunulan bir deneyci tarafından bireysel 

danışmanlık yapılır. Kişinin danışmanlık istediği problemin bağlamı oluşturulduktan 

sonra, öğrenciden yan odadaki deneycinin “evet” veya “hayır” biçiminde cevap 

verebileceği en az on soru sorması istenir. İlk soru sorulduğunda yan odadaki deneyci 

bir karşılıklı-iletişim aracılığıyla evet veya hayır cevabı verir. Öğrenci iletişim sistemini 

danışman “kendi sözlerini işitemeyecek” biçimde açmak zorundadır (Öğrencinin bu 

görüşmeyle ilgili yorumları teybe kaydedilir.) Öğrenci her konuşması bittiğinde iletişim 

sistemini yeniden açar ve sonraki soruya geçer. Bu süreç görüşme bitene kadar devam 

eder. Öğrenci tüm görüşmeyle ilgili izlenimlerini özetlemek zorundadır; son olarak 

onunla bir görüşme yapılır.   

Danışmanın evet/hayır cevapları aslında bir tesadüfi sayılar tablosundan seçilmiştir. 

Ancak öğrenciler, sorulara verilen cevaplar şaşırtıcı veya çelişkili olduğunda bile bu 

cevapları her zaman dikkate aldılar.  

Örneğin, bir “görüşme”de Yahudi bir öğrenciden, kız arkadaşının Yahudi olmadığı ve 

kendi babasına durumu açmaya çekindiği için nasıl bir davranış benimsemesi gerektiği 

konusunda bir “danışman”dan tavsiye alması istendi (Garfinkel, 1967/1984: 80-85). 

Cevaplar tesadüfi olarak verilse de, denek deneycinin cevaplarını kendi sorularının 

cevapları olarak anladı. O, “danışmanın kafasındaki”ni yakaladı ve onun ne hakkında 

konuştuğunu, yani neyi kastettiğini “hemen” anladı.  

Görüşmenin başında öğrenciyi ilgilendiren şey, kız arkadaşının kendisi gibi bir Yahudi 

olmamasıydı. Bağlamın –kişinin danışmanlık sayesinde belgeleyeceği-unsurları 

ebeveynlerinin, özellikle babasının niyet ve tutumudur. Bu unsurlar onun yorumlama 

alanıdır. Öğrencinin babası tarafından onaylanmayan yorumu, onun, kendi problemini 

betimlemeye çalışırken gerçeklik kazandırdığı algılanmış bir gerçeklik olarak 

görülebilir. “Dikkat çekici olan şey, öğrencinin başından beri deneycinin –deneklerin 

geçmişe ‘yeni bir ışık tutmak’ olarak sözünü ettikleri-sağduyusal bilgilere sahip 

olduğunu varsaymasıdır” (Garfinkel, 1967/1984: 89-90). 

Deneycinin hayır cevabını verdiği ve deneğin kız arkadaşıyla ilişkisinin devamıyla ilgili 

ilk sorudan yorumlama sürecinin nasıl işlediği görülebilir. O, “hayır” cevabını, sorduğu 

soruyla –kız arkadaşıyla- ilişkili anlamak yerine, babasının bu ilişkiyi onaylamadığını 



139 

 
 

varsayarak yorumlar. “Hayır” cevabı onun babanın duygusundan korkusunu belgeleyen 

bir “evet”e dönüşür. Yorum yapabilmek için ön-kabullere başvurulur. Yorumlanan olgu 

gelecekte hâlihazırda sahip olmadığı bir gerçeklik kazanır.  

Öğrencinin görüşmeden sonraki yorumlamalarında açıkça görülebileceği gibi, bu örnek, 

bir kez daha öğrencinin kendi problemlerinin farklı yanlarını analiz etme, yorumlama ve 

belgeleme çabasının deneyci tarafından paylaşıldığını varsaydığını zımni bir sağduyu 

bilgisini kullanmasında dayandığını gösterir. ...sağduyusal verileri yorumlama, bilhassa 

bağlamın unsurlarını bir araya getirme, sınıflandırma, ayıklama ve bazen de “yeniden 

düzenleme” meselesidir. Denek danışmanın cevaplarının varsaydığı anlamlarına 

başvurur ve tesadüfi cevaplara sürekli anlamlar yükler. Danışmanlığı üreten ve ona 

işlerlik kazandıran danışman değil, denektir.  

Deneyde yer alan bütün öğrenciler gerçekte danışmanlık yapıldığını düşündüler. 

Denekler, açık bir biçimde önceden programlanmış planlı sorular dizisinin sonuna 

gelene kadar alışverişleri sürdürmekte güçlük çekmediler. Cevaplar kendilerine 

doyurucu gelmediğinde, önceki soruya nasıl bir anlam yüklenebileceğine karar vermek 

için sonraki soruların gelmesini beklediler (2010: 50-1). 

Bu araştırma örneğinde olduğu gibi, dokümanter yorum metodu, kişilerin etkileşim 

süreçlerinde“mevcut olayları geçmiş eylemleri yorumlayacak, ortaya çıkaracak ve onlara 

yeni anlamlar yükleyecek kaynaklar olarak kullandıklarını gösterir. …Bir yanda, 

öğrenci/denek anlamı deneycinin…evet veya hayır cevaplarını yorumlayarak yaratır. Öte 

yandan, bağlamdan sürekli olarak kendi yorumlama sürecini devam ettirecek unsurlar 

seçer” (Coulon, 2010: 52). Coulon’ göre; 

Garfinkel bu örnekte, dokümanter metodun tıpkı bir karı kocanın gündelik 

konuşmalarında olduğu gibi gündelik hayatımızda her zaman işlerlikte olduğunu söyler. 

Konuşmanın, başlangıçta kaçırdığımız, örneğin hareketlerle bir anlam kazandıran 

anlamını yeniden inşa etmemizi sağlayan metottur. Biz bu dokümantasyon çalışmasını 

bir sözcüğün belirli bir bağlamdaki anlamına karar verdiğimiz bütün durumlarda 

kullanırız. Nihayetsiz yorumlarımızla beslenen konuşma devam ederken muhtemel 

anlamları seçer, niteler ve yeni muhtemel anlamlar yükleriz (2010: 52). 

Kişiler, karşılıklı gündelik konuşmalar sırasında yaptıkları yorumlara kaynaklık eden 

muhtemel “anlam” seçimlerinde dilin bağlama-gönderimliliğinin yarattığı muğlaklığın 

sebep olduğu anlam boşluklarını “tamamlamak” için bazı kalıplar kullanırlar. Bu kalıplar, 

etnometodologlara göre, gündelik yaşamda kişiler tarafından inşa edilen, konuşmalardaki 

sözlerin ya da salt eylemlerin bağlamlarını tamamlayarak, başkaları için “anlamlı” 

olmasını sağlayan toplumsal inşalardır. Bunlar olmadan, kişilerin konuşmalarını ve 

eylemlerini yorumlayamayız. Çünkü Garfinkel’ e göre, kişilerarasındaki konuşmalar ve 



140 
 

eylemler, mevcut durumun yer aldığı bağlam dışında bir anlama sahip değildir. “Bu 

bağlama-gönderimlilik, bazen, örneğin, bir hareket – sözgelimi, bir davranış veya 

deneyim- yanlış anlaşıldığında ‘düzeltilmek’ zorundadır. Örneğin, ‘sen ölüsün’ ifadesinin 

bağlama, söyleyiş tarzına ve ses tonuna bağlı olarak insanlar tarafından nasıl farklı 

biçimlerde yorumlana[bilir]” (Slattery, 2007: 225). İşte Garfinkel’in “dokümanter yorum 

metodu”, yorumlamanın yapılması için gerekli bu kalıplar, kişilerarasındaki 

konuşmalardaki “anlamı” belirleyerek, taraflar için anlaşılabilir yapar. Etnometologlara 

göre “kalıp”, “açıklanabilir, yani rapor edilebilir-gözlenebilir-betimlenebilir bir şey olarak, 

bir ‘anlam’a ve böylece bir ‘yorumlama’ sürecine işaret eden” öznelerarası olarak oluşan 

metotlardır. Jacqueline Signorini’ne göre, “kalıp” kişilerin düşüncelerin ifade sürecindeki, 

sözleri ve bu sözlerin nasıl söylendiğini belirler: kalıp, iki kişinin ortak biyografik bilgileri 

ve herkes tarafından paylaşılan sağduyu bilgileri tarafından oluşur; çoğunlukla doğal dil 

ortamında üretilirler (Coulon, 2010: 48-9).  Buna göre, kalıplar, bir karşılıklı konuşma 

içinde, kişilerin, konuşma sırasındaki bağlamı anlamalarını ve buna uygun yorumlar 

üreterek cevap vermelerini sağlar.   

Garfinkel, danışmanlık deneyindeki gibi, tarafların birbirlerinin sözlerini ve konumlarını 

yorumlamalarını sağlayan bu kalıplar, öznelerarası paylaşılan “sağduyu bilgisi”nin 

sağladığı yorumlama imkânını, “yorumlama şeması” olarak adlandırır. “Yorumlama 

şeması toplumsal yaptırım gücüne sahip olgular aracılığıyla inşa edilir. Aktörler, belirli 

problemleri belgelemeleri ve yorumlamalarını mümkün kılan anlam kaynaklarını sağlayan 

kültürel ve sosyal topluluğa ait olduklarını sosyal sistemin bu organize olgularına zımnen 

atıflarda bulunarak gösterirler” (Coulon, 2010: 53). Kişiler bu “yorumlama şeması” 

aracılığıyla, mevcut durumda söylenilen bir sözü ya da yapılan bir eylemi, kalıpların 

oluşturduğu “dokümanlar” aracılığıyla bağlamı kesinleştirilir, anlam “belgelenir” ve 

“geriye-dönük” olarak yorumlama yapılır. Dolayısıyla, toplumsal olarak inşa edilen 

kalıpların öznelerarasında paylaşılan “sağduyu bilgisi” ile “eylemler bağlama göre sürekli 

olarak yorumlanır, bağlam da ayrıca bu eylemler aracılığıyla anlaşılır. Bazı görünümleri 

geriye dönük olarak yorumlamamızı, şeyler ve olaylar hakkındaki yargılarımızı 

değiştirmemizi mümkün kılan bu metottur (Coulon, 2010: 49). 

Dokümanter yorum metodu, bir “yorumlayıcı sosyoloji” akımı olarak etnometodolojinin, 

öznelerarası olarak inşa edilen sağduyu bilgilerinin sadece üyelerin değil aynı zamanda 



141 

 
 

sosyologlarında kullandığı toplumsal inşalar olarak kabul eder.  Etnometologlar için, 

toplumun üyelerinin birbirlerini anlamak için yaptıkları yorumlama metotları ve 

kullandıkları bilgi kaynakları (kalıplar) toplumsal dünyayı anlamaya çalışan uzman 

sosyolog için de geçerlidir. Coulon’ göre, Garfinkel, dokümanter yorum metodunun hem 

gündelik hayatta hem de sosyolojik araştırmalarda, kişilerin hem kendilerini hem de 

başkalarını anlamaları için kullanıldığını savunur: “Temel kalıp bireysel dokümanter 

kalıplardan elde edilir; ancak aynı zamanda bireysel dokümanter kanıtlar da bu temel kalıp 

hakkında ‘bilinenler’ çerçevesinde yeniden yorumlanır. Her biri diğerini açıklamakta 

kullanılır” (Garfinkel’den akt. Coulon, 1987/2010: 48). Garfinkel’ in burada, dokümanter 

yorum metoduyla ifade etmek istediği şudur: 

her gün gördüğümüz ve yaşadığımız olağandışı çeşitlilikte olgunun belirli temel 

kalıplarını belirleme biçimimizi anlatır. Bu genel kalıplar yaşadığımız özel olayları 

anlamakta kullanırız. Toplumsal hayat bu yüzden refleksiftir –her özel parça daha genel 

bir temanın bir yansıması olarak görülür. Bu yüzden, sadece “her biri diğerini 

aydınlatmakta kullanılmakla” kalmaz, aynı zamanda kendini-doğrulayan bir kehanet 

gelişir. Gerçeklik anlayışımız, bizi, bireysel kanıtları önceden belirlemiş biçimde özel 

kanıtlar seçmeye ve yorumlamaya yöneltir (Slattery, 2007: 224-5). 

Etnomedolojinin, “bağlama-gönderimlilik” ve “dokümanter yorum metodu” gibi kuramsal 

kavramları bizzat konuşma analizi araştırmalarında yapılan “karşılıklı konuşma” 

süreçlerinde temellendirilir.  

Sacks’ın 1960’ların ortalarında geliştirdiği, Schegloff ve izleyicilerinin katkılar sunduğu 

konuşma çözümlemeleri, “etnometodolojinin ilgilendiği diğer tüm alanlar için açıkça 

merkezi önemdedir. Zira onun temel araştırma-nesneleri sözlü alışverişler ve gündelik 

konuşmalardır” (Coulon, 2010: 54). 

Karşılıklı konuşmalarımız ilişkilerimizi sürdürebilmek için organize edilir; karşılıklı 

konuşmalar ilişkilerimiz sırasında açıklama gerektirmeyen, ancak bu ilişkileri 

anlamamız için temel önemde bir düzene tabidir. Başka deyişle, başkalarıyla 

etkileşimlerimizde toplumsal ehliyetimizi, konuşmalarımız sırasında davranışlarımızı 

diğerlerinin anlamasını sağlayarak ve onların davranışlarını yorumlayarak gösteririz.  

Sözler konuşmanın gelişme seyrini gösterecek ve konuşmayı anlamamızı ve 

konuşmalarımızı sürdürmemizi sağlayacak biçimde lokal olarak organize olur (Coulon, 

2010: 54-5). 



142 
 

Karşılıklı konuşma analizinin üç temel hipotezini John Heritage şöyle sıralar: (1) Etkileşim 

yapısal bir düzene sahiptir. (2) Katılımcıların bu etkileşime katkıları bağlam tarafından 

yönlendirilir. Sözlerin bir bağlama gönderimde veya uygunsuz bulunmaları kaçınılmazdır. 

(3) Bu iki özellik gündelik etkileşimin her ayrıntısında somutlaşır, öyle ki, hiçbir ayrıntı 

tesadüfen veya uygunsuz bir biçimde dağılmaz (akt. Coulon, 2010: 55). 

Coulon, Sacks’ın bağlamın önemini anlatan kişilerarasında gerçekleşen bir konuşma 

örneğini aktarır:  

A: 14 yaşında bir oğlum var. 

B: Çok iyi. 

A: Ayrıca bir köpeğim var. 

B: Üzgünüm! 

 

Bu konuşma sadece A’nın apartman sahibi B ile bir kira pazarlığı yaptığını bildiğimizde 

anlaşılabilir. Konuşma konusu taraflarca inşa edilir. Konuşmaları tutarlı ve anlaşılır 

kılan bağlamdır (Coulon, 2010: 55). 

Bu da gösteriyor ki, bir “konuşma analizi” araştırmasına göre, “konuşmaların, diğer 

kişilerarası ilişki biçimlerinin temel ilkelerini barındırdığı varsayımına dayanır” 

(Gibson’dan akt. Ritzer, 2013b: 397).  Bu açıdan bir bağlantı kurulduğunda, konuşmalar, 

etkileşimin en yaygın biçimidir ve bir konuşma “toplumsal olarak düzenlenen iletişimsel 

pratiklerin ve prosedürlerin tüm matrislerini içerir” (Heritage ve Atkinson’dan akt. Ritzer, 

2013b: 397). Buradan da çıkarılabileceği gibi, bir etkileşim biçimi olarak “konuşma” 

kişilerarasındaki gündelik yaşam tarafından inşa edilen, konuşanlar arasında geçerli olan 

“bağlama” göre şekillenen bir iletişim edimidir. Bu da, bir konuşmanın belirli kurallara ya 

da prosedürlere göre gerçekleşmesi nedeniyle, bu bağlamsallığı oluşturan bu yapıların 

öznelerarası bir geçerliliği vardır. 

Gündelik yaşam akışı içerisinde inşa edilen toplumsal gerçeklik “gündeliklik” bağlamında, 

“konuşma analizi” araştırmalarında olduğu gibi, etnometodolojinin diğer araştırmalarının 

da ana temasını oluşturur.64 Burada “inşa” kavramı, kişilerarasındaki bir etkileşim 

                                                           
64 Örneğin, Garfinkel’in (1963) yapmış olduğu “ihlal deneyleri” araştırmasında da bunu bulmak mümkündür. 

“İhlal deneylerinde, insanların toplumsal gerçekliği inşa etmelerine aracı olan yöntemlere ışık tutmak için 

toplumsal gerçeklik ihlal edilir.” Bu amaçla yapılan ihlal deneylerinin hedefi, “normal prosedürü 

aksatmaktır”; ve “böylece, gündelik dünyanın inşa edilmesine veya yeniden inşa edilmesine aracılık eden 

süreç, gözlenebilir ve araştırılabilir” (Ritzer, 2013b: 397) olacaktır. 



143 

 
 

sürecindeki “konuşma” için çok önemlidir. Etnometodologlar tarafından konuşma analizi 

araştırmalarında ileri sürükleri savlar ya da yaptıkları deneyler, konuşmaya dayalı 

etkileşim bağlamında “kişilerarası iletişim” için “öznelerarası” bir temeli ortaya koyarlar. 

Bu kapsamda, Charles Goodwin’ in (1979) ileri sürdüğü, bir konuşma sırasında söylenen 

cümlelerin, ilgili etkileşim sürecinden bağımsız olarak incelenebileceği yönlü geleneksel 

dilbilimsel varsayımın aksine, “cümleler konuşma içinde ortaya çıkar” (akt. Ritzer, 2013b: 

405) görüşü çok önemlidir. Goodwin’ e göre bir konuşma esnasında aslında olan şudur: 

“Konuşmacı, cümleyi üretirkencümlenin o an ki alıcıya uygunluğunu sürdürmek için 

cümlesinin anlamını yeniden inşa eder” (Goodwin’den akt. Ritzer, 2013b: 405). Bu 

çalışma açısından, bu “inşa”, öznelerarası temelde gerçekleşen kişilerarası iletişimle 

yapılan “anlam” alışverişiyle oluşur. Bu savımızı şöyle temellendirebiliriz: Goodwin’in 

yapığı analize göre, “konuşmacılar konuşurken dinleyicilere aşırı dikkat kesildiler. 

Dinleyenler, sözel, yüzsel veya beden diliyle tepki verdikçe konuşmacı –o tepkiler 

temelinde- cümleyi ortaya çıkarken ayarlar. Tepkiler, konuşmacının vurgusunu yapmakta 

olup olmadığına, yapmamışsa cümlenin yapısını değiştirmesine karar vermesine olanak 

sağlar” (Ritzer, 2013b: 405). Görüldüğü gibi, süreç bir etkileşim sırasında konuşanlar ile 

dinleyiciler arasında yapılan bir “anlam” alışverişine dayanmaktadır. Bu aynı zamanda 

Schutz’un “ortaklaşalık” dediği kavrama atıfta bulunmaktadır.  

Bir konuşma sırasındaki belirli bir cümle dizilişlerinde meydana gelen değişiklikleri 

betimleyen Goodwin, örneğin, “John’un cümlesinin göz önüne serilen anlamı iki kez inşa 

edilir, ona yeni bir parça eklenir, onun üretiminden önce bir başkası silinir ancak farklı bir 

parça onun yerine geçer” (Ritzer, 2013b: 405). Ritzer’e göre bu, “cümleler, işbirliğine 

dayalı süreçlerin ürünleridir.” Yine benzer bir şekilde, anlatılanların etkileşime dayalı 

ortaya çıkışını inceleyen Mandelbaum (1989) da, Ritzer’in aktardığına göre, “alışılmış 

varsayımın tersine izleyiciler edilgen olarak değil, anlamın ‘ortak-yazarı’ olarak 

görülebilirler” (2013b: 405).  Ritzer bu bakış açısından bir konuşma sürecini şöyle anlatır: 

İzleyiciler de, adım adım devam eden konuşmaya geçici olarak ara verilmesine olarak 

sağlamaları yoluyla katılım gerçekleştirirler, böylece, anlatıcı, konuşma üzerinde 

hâkimiyet sağlar. İzleyici kişiler, “hıı, haa” ve “yaa hımm” gibi dışavurumların 

kullanımı ile anladıklarını göstermeleri yoluyla anlatıya yardım ederler. İzleyiciler, 

anlatı içindeki bazı sorunları “onarabilir” ve böylece onun daha düzgünce anlaşılmaya 

başlamasına olanak verirler. …izleyiciler anlatıya müdahale edebilirler ve yeni bir 

doğrultuda hareket etmesine neden olabilirler. Dolayısıyla, çok gerçek bir anlamda 



144 
 

genel olarak cümleler ve konuşmalar gibi anlatılar da etkileşimsel ürünlerdir (2013b: 

405).  

Bir “konuşma” esnasında yürütülen böyle yüz yüze etkileşimin işleyen bu alışveriş 

sürecinin “öznelerarasılık” temelde gerçekleşmesine ek olarak, kişilerarasında 

“öznelerarasılı” bir temeli daha da vurgulayan bir başka etnometodoloğun araştırması da 

önemlidir. Emanuel A. Schegloff’ un (1979), birbirini yakından tanıyan65 kişilerin, 

telefonda yaptığı konuşmalar üzerine çözümlemesi, toplumsal bir etkileşimin düzenli 

özelliğini anlamaya (Ritzer, 2013b: 400) yönelik bir perspektif sunar.  

Schegloff, yüz yüze konuşmalardan farklı olmayan, ama yüz yüze konuşmalarda da 

olmayan bir noktaya odaklanarak, bir telefon konuşması sırasında, görsel temastan yoksun 

aralarında kurdukları etkileşimle kişilerin birbirlerinin kimliklerini saptama ve birbirlerini 

tanımalarına aracılık ettiğini konuşmanın akışına göre göstermek ister (Ritzer, 2013b: 

400). Schegloff’ un bu incelemesinde, bir etkileşim içinde, konuşmalarda sıranın 

düzenlenmesi ve normal konuşma prosedüründe ihlali onarmak için insanların aradıkları 

yollar gibi çeşitli fenomenleri görmek mümkündür. Ayrıca, konuşmanın başlangıçları, 

bitişleri ve düzenli olarak yinelenen içsel sıralamaya yönelik ipuçları vardır (Ritzer, 2013b: 

400). Schegloff incelediği bir telefon konuşması örneği şöyledir:  

A-Alo. 

B-Margie? 

A-Evet. 

B-Resmi yapıyoruz, antika görüntüsü veriyoruz 

A-bu doğru mu. 

B-ha, ha—haha 

A-haha, haha, haha 

B-hehe, hehe, hehe! Heh 

A-heh 

B-İnsanların aletlerini normalde tutma 

A-h(aha)! haha haha 

B-Buna dikkat etmedim –bunun- için üzgünüm (akt. Ritzer 2013b: 400). 

Bu telefon konuşması örneğinde olduğu gibi bir diyalog, konuşanlar arasındaki özel bir 

durumu kendilerince, “uyarlanmış ve uydurulmuş sistematik bir ardışık düzenleme 

meydana getirir.” Bu konuşmasının akışı, konuşan kişilerarasında kurulan bağlama göre 

                                                           
65 Bunu Schutz “biz ilişkileri” olarak tanımlamıştı: eşzamanlılık ve eşmekanlılık ortaklaşalığında gerçekleşen 

etkileşimde yüz yüze kurulan ilişkiler, taraflar birbirinden uzaklaştığı zaman da bir ölçüde devam ettiğini 

savundu. 



145 

 
 

sürer. Örneğin, “ B’nin ödünç aldığı bir elektrikli aleti uzun süre elinde tuttuğundan dolayı 

özür dilemesi anlaşılmadıkça son konuşma neredeyse kavranamaz. B bir şeylerden 

bahsederken (resim yapmak, antika görüntüsü vermek) şaka yapar ve özür diler” 

(Schegloff’den akt. Ritzer, 2013b: 403). Schegloff’un telefon konuşması örneğinde, 

birbirleriyle telefonda konuşmaya başladıkları andan itibaren, birbirini tanıdıkları ve 

aralarında geçen bir özel konu olduğu anlaşılıyor. 

Schegloff’un telefon konuşması örneğine benzer bir şekilde Button, iş görüşmelerini 

inceledi. O da, iş görülmelerindeki konuşmaların, ardışık, sıralı bir konuşma olarak ve “o 

ortama yönelik tarafların yerleşik pratik yetenekleri” olarak kabul eder (Ritzer, 2013b: 

407). Button, bir iş görüşmesini görüşme yapan şeyin ne olduğunu merak eder: “bazı 

toplumsal ortamların görüşme olarak nitelendirilmesini sağlayan, o insanların ne yaptığı ve 

birbirleriyle etkileşimlerini nasıl yapılandırdıkları ve düzenledikleridir. Bu durum, 

katılımcıların birbirleriyle konuşma alışverişini düzenleme biçimini bütün olarak içerir” 

(Button’dan akt. Ritzer, 2013b: 407). 

Bu araştırmada Button, bir iş görüşmesinde, “görüşme yapanların, görüşülen kişilerin, 

cevap verildikten sonra cevaba dönmelerini belki de onu düzeltmelerini engellemek için 

bir başka şeye geçmeleri” üzerinde odaklanır. “Birincisi, görüşme yapan, görüşmenin 

bütünüyle bittiğini belirtebilir. İkincisi, görüşme yapan, tartışmayı başka bir doğrultuda 

yönlendiren başka bir soru sorulabilir. Üçüncüsü, görüşme yapan, görüşülen kişinin cevaba 

dönmesini olanaksızlaştıran bir biçimde verilen cevabın değerlendirmesini yapabilir.” Bu 

nedenle, bir iş görüşmesini tanımlayan şey, etkileşimin, konuşmanın doğasıdır (Ritzer, 

2013b: 407). 

Etnometodolojinin etkileşim süreçlerin konuşma üzerine yaptıkları bu araştırmalar ve 

çözümlemeler, konuşma akışındaki iletişmeyle kişilerin aralarında yaşananların içselliği, 

bir “anlam” bağlamı olarak etkileşimin pratik prosedürlerini ya da kurallarını belirlediğini 

göstermektedir. Bu, etnometodologların konuşmaya bu denli yoğunlaşmalarının en ilginç 

örneği olan “arabulma” ya da “anlaşmazlık çözümleri” araştırmalarında ortaya 

çıkmaktadır. Bu örneğin çalışmamız açısından önemi, kişilerarasındaki bir iletişim edimi 

olarak konuşmanın öznelerin benlikleri arasındaki etkileşimi nasıl belirlediğini 



146 
 

göstermektedir. Bu da, bu çalışmanın temel savının merkezi kavramı olan “öznelerarası” 

temel bakımından önemli bir ipucu verir.  

Kişilerarasındaki çeşitli anlaşmazlıkların arasını bulmak için tasarlanmış bir California 

programında bir uyuşmazlık çözümünü inceleyen Angela Garcia (1991), kurumsal çatışma 

çözümüyle kişilerarasındaki sıradan konuşmalarda meydana gelen çatışmaları çözüme 

kavuşturduğunu ortaya koymayı hedefler. Garcia’nın ileri sürdüğü sav, kurumsal 

arabulucunun, çatışan kişilerarasındaki sıradan konuşmalardaki çekişme düzeylerinin 

artmasını engelleyerek, çatışmanın çözümünü kolaylaştırdığı yönündedir (Ritzer, 2013b: 

408). Bu incelemeye göre, anlaşmazlığa düşmüş kişilerin, bir arabulucunu önündeki 

konuşmaları, arabulucunun iznine tabi olduğunda, birbirleriyle çatışma olasılığı azalır. 

Arabulucunun otoritesine karşı böyle bir irade bağlama davranışı, anlaşmazlığı olan 

kişilerarasındaki doğrudan çatışma olasılığını azaltır. Çünkü anlaşmazlığı olan kişilerin 

düşüncelerini birbirlerine değil de arabulucuya yöneltmeleri çatışma ihtimalinin 

azaltılmasında önemli bir etkendir (Ritzer, 2013b: 409). Kısaca “arabulmada çekişmeyi 

oluşturan, yandan ve doğrudan yöneltilen karşıt sözler meydana gelmez (Garcia’dan akt. 

Ritzer, 2013b: 409). Garcia’nın çözümlemesine göre çatışmasının azaltılması ve 

anlaşmazlık çözümünün gerçekleşmesini sağlayan, arabulma sürecindeki prosedürlerle, 

anlaşmazlığı olan kişilerarasındaki konuşmaların şekil ve yönünün değiştirilmesidir. Bu 

prosedürlere göre, kişilerin yaptığı itirazlar, karşı tarafın suçlamalarına değil de, bizzat 

arabulucu otoritenin sorgulamalarına yapılır; bu da, itirazlar, yanıtlarından ayrıldıkları için, 

-ya da “itirazlar” ile “yanıtlar” arasındaki karşılıklılığıortadan kaldırdığı için- tarafların 

birbirlerini kışkırtma ihtimalini azaltır. Yanıtlar doğrudan suçlamalara değil arabulucunun 

sorularına karşılık olarak verilir. Bu nedenle de, “suçlama” ile “yanıt” arasında bir gecikme 

olur; yani, tarafların birbirlerine karşı suçlamalarına sıralı bir düzende (karşılıklı olarak) 

“cevap” verememeleri, bu suçlamalar konusunda haksız olduklarını ima etmelerini 

engeller. Böylece, “suçlamalar” ile “itirazlar” arabulucu tarafından azaltılır. Örneğin, 

tarafların arabulucunun sorularına verdikleri yanıtlarda suçlanan kişiden [(kişinin 

benliğinden)] açık değil de örtük bir şekilde söz edilebilir; ya da suçlayıcı suçlanan ile 

kendisini kolektif olarak işaret ederek “biz” diyebilir veya suçlamalar ya da itirazlar “hayal 

ediyorum”, “belki” gibi ifadelerle yumuşatılabilir (Ritzer, 2013b: 409).  İşte tüm bunlar, 

arabulucu tarafından yönetilen prosedürler aracılığıyla etkileşimin yönü ve şekli, 

konuşmaların karşılıklı olarak yapılmasını engeller. Bu da sonuç olarak, anlaşmazlığa 



147 

 
 

düşen kişiler, kendi aralarındaki bire bir iletişimdeki gibi birbirlerinin benliklerine 

yönelmedikleri için çatışmanın şiddetinin azalmasını sağlar. Burada dikkat çekici nokta, 

etkileşime dayalı karşılıklılık yapısının bozulduğunda kişilerarasındaki iletişimin neden 

olduğu (yani bire bir konuşmanın neden olduğu) çatışma riskinin azalmasıdır. 

Garcia, bu örnekteki arabulma çözülmesindeki işleyişin, arabulmanın toplumsal ve 

normatif yapısı içinde değil de “arabulmanın kendisinin etkileşimsel düzeni”  içinde görür. 

(Ritzer, 2013b: 410).66 Speier’e göre “toplumsallaşma, etkileşimsel yetkinliklerin 

edinilmesidir.” Bu nedenle etnometodologların,  bu yetkinliklerin gerçek dünyanın 

gündelik gerçekliği içinde kazanılma ve kullanılma biçimini incelemeleri gerekir (Ritzer, 

2013b: 411). 

Sonuç olarak, etnometodolojide, gündelik yaşamın oluşturulmasını veya Garfinkel’in 

betimlediği gibi “ölümsüz, olağan toplum”u ele alma (Ritzer, 2013b: 393) çabasında  

“gündelik yaşam” akışını olağan olarak sürdürülmesini sağlayan “etkileşim”, en önemli 

toplumsal fenomen olarak merkezi odağı oluşturur. Bu anlamda etnometodolojinin 

etkileşim merkezli çalışmalarına odaklanılarak, gündelik yaşamdaki etkileşim kuran kişiler 

arasında gerçekleşen “iletişim” süreçlerinin nasıl sürdürüldüğü, bu sürecin “anlam inşası” 

ya da ”anlamlandırma” ile nasıl bir ilişkisi olduğu incelendi.  

Etnometodolojide yapılan araştırmalardan da anlaşıldığı üzere, Heritage’ın ifadesiyle, 

“toplumun sıradan üyelerinin içinde bulundukları durumları anlamlandırmalarına, bu 

durumların içinde kendilerine uygun tarzlar edinmelerine ve bu durumlara göre hareket 

etmelerine aracılık eden” (Ritzer, 2013a: 65,  2013b: 391) kişilerin gündelik yaşamlarını 

sürdürürken kullandıkları sağduyu bilgileri ya da prosedürleri, çoğunlukla “karşılıklı 

konuşma” çerçevesinde oluşur. Bu da,  etnometodologların etkileşim düzlemlerinde 

gerçekleşen karşılıklı konuşmalar üzerine yaptıkları çözümlemelerde ortaya çıktığı gibi,  

“konuşma” gündelik yaşamı oluşturan ve sürdüren kişilerarası iletişimin temel edimidir. 

Bu edim, toplumsal gerçekliği, etkileşime katılan öznelerin, gündelik yaşam 

bilgileri/deneyimleri bağlamında şekillenen ve birbirleri için “içsel” olan anlamları 

öznelerarası bir temelde gerçekleşen konuşmalarla paylaşarak gündelik yaşamın toplumsal 

gerçekliğinin inşa edilmesini sağlar.  

                                                           
66 Clayman ve diğer konuşma çözümleyicileri de aynı görüştedir.  



148 
 

Görüldüğü gibi, Garfinkel ve diğer etnometodologlarınn savunduğu biçimiyle, “dil” ve bir 

etkinlik olarak “konuşma”, sadece “dünyayı anlamakta değil, aynı zamanda onu 

‘yaratmak’ta da kullandığımız merkezî bir araçtır. Sözcükler sadece olan şeyi ifade eden 

semboller değil, aynı zamanda şeyleri yapmanın, toplumun işleyişinin temel araçlarıdır” 

(Slattery, 2007: 255). Bu kapsamda yapılan analizler, gündelik yaşamdaki “karşılıklı 

konuşma biçimlerinin konuşmanın öznelerarası olarak inşa edilen anlamını belirlediğini 

gösterir. Diğer alanlarda olduğu gibi dil alanında da, karşılıklı konuşma analizlerindeki 

gibi toplumsal düzeni inşa etmekte kullandığımız süreçleri betimlemeye yönelik sürekli bir 

etnometodolojik çaba” (Coulon, 2010:56) “kişilerarası iletişim” ediminin “öznelerarası” 

temellerine dayanarak toplumsal gerçekliği anlamak bakımından yorumlayıcı sosyoloji 

perspektifi sosyal bilim araştırmalarına ışık tutar. 

3.7. Toplumsal İnşa ve Kişilerarası İletişimin Rolü 

Bu çalışmada, “kişilerarası iletişim” kavramı üzerine yapılan incelemede, “öznelerarası” 

temelde gerçekleşen/oluşan toplumsal fenomenlerin olanaklı kıldığı kişilerarası iletişimin 

gündelik yaşamın inşasındaki rolüne sonuç olarak dikkat çekmek önemlidir. Önceki 

bölümlerde, kişilerarası iletişim süreçleriyle oluşan toplumsal inşa sürecinde, insanın en 

temel “varlık unsuru” olan “dil” fenomenine, “toplumsal” ve dahası “gündelik yaşam” 

perspektifiyle bakılabileceğine vurgu yapıldı. İletişimi, kişilerin biribiriyle iletişmesi için 

bir “araç” değil, onların bir “varlık unsuru” olarak görülmesi gerektiği yönündeki vurgu, 

bu çalışmanın kuramsal perspektifinin köklerini oluşturan fenomenolojik ve hermeneutik 

geleneğe dayandırıldı.  

Özellikle, hermeneutik gelenekte Dilthey’ın, öznelerarasılı temeldeki “anlama” kavramıyla 

kurduğu “yaşam” ve “dil” fikri, fenomenoloji geleneğinin en önemli temsilcisi Husserl’in 

fikirlerinden esinlenen Heidegger’le birlikte, bir “Varlık” olma sorunu olarak “konuşma” 

ve “iletişim” fikirlerine dönüştü. Heidegger’in, “anlama” ile “Varlık” olmayı 

özdeşleştirmesinden etkilenen Gadamer ise, “anlama” ile bağlantısında bir “varlık” sorunu 

olarak gördüğü “dil” fenomenini,  benin kendinin farkına varmasını sağlayan öznelerarası 

bir “diyalog” ortamına dönüştürdü. Onun bu katkısı, karşılıklı konuşma, yorumlama, 

anlaşma ve müzakere gibi varoluşsal etkinliklerle oluşturulan, ufukların kaynaştığı bir 

iletişme süreci fikrini savunulabilir yapar. 



149 

 
 

Böylece, bu geleneklerdeki düşünürlerin katkıları, “dil” fenomenini gündelik yaşamın 

inşasındaki merkezi unsur olarak görebilmeyi sağlar. Bu bakışaçısından, başta 

fenomenolojik sosyoloji, sembolik etkileşimcilik ve etnometodoloji kuramcıları gerek 

doğrudan gerekse dolaylı olarak etkilenerek “toplum” görüşlerini oluşturdular. Bu etkileri, 

en kapsamlı ve en iyi ifade eden Peter L. Berger ve Thomas Luckmann tarafından 

savunulan “gündelik yaşamın inşası” fikri önemlidir. Fenomenoloji geleneğinin 

temsilcileri olan Berger ve Luckmann, özellikle Schutz’la birlikte gelişen fikirlerini 

savundukları Gerçekliğin Sosyal İnşası adlı kitabında, gündelik yaşamın toplumsal olarak 

dille nasıl inşa edildiğini ortaya koyarlar. Onlar, gündelik yaşamda kullanılan dilin 

önemini, “bana sürekli olarak zorunlu nesnelleşmeler sağlar ve bu nesnelleşmelerin içinde 

anlam kazandığı ve gündelik hayatı benim için anlamlı kılan bir düzen tesis eder. Bu 

anlamıyla dil, hayatımın toplumdaki koordinatlarını gösterir ve bu hayatı, anlamlı 

nesnelerle doldurur” (Berger ve Luckmann, 2008: 35) cümleleriyle ortaya koyar. Böyle bir 

“dil” görüşü, toplumun “gerçeklik” olarak inşasının da temelini oluşturur. Bu, kişileri 

gündelik yaşamda bir araya ya da karşı karşıya getiren, onların eşzamanlı ve eşmekanlı 

olarak yüz yüze bulunma hâlini olanaklı kılan, “öznelerarası” olarak gerçekleşen bilincin 

yönelimselliğidir. Bu da, kişinin varlığının sürdürebilmesinin koşulu olan “gündelik 

yaşam” gerçekliğinin inşa edilmesini sağlar. Ve bu “kişilerarası iletişim” ile mümkündür. 

Bunu Berger ve Luckmann iyi bir şekilde şöyle ifade ederler:  

Gündelik hayatın gerçekliği, bedenimin “buradalığı” ve mevcudiyetimin “şimdiliği” 

etrafında düzenlenmiştir. Bu “burada ve şimdi”i (“here and now”) gündelik hayatın 

gerçekliğine dönük dikkatimin odağıdır. “Burada ve şimdi” yi bana gündelik hayatta 

sunan şey, bilincimin realissimum’udur (gerçekliğidir-ç.n). Gündelik hayatın 

gerçekliği…“burada ve şimdi” olmayan fenomenleri de kapsar. …Bunlar arasında bana 

en yakın olanı, gündelik hayatın bedensel kullanımım açısından dolaysızca ulaşılabilir 

olan alanıdır. Bu alan, erişebildiğim dünyayı, gerçekliğini değiştirmek maksadıyla 

içinde eylemde bulunduğum dünyayı ya da içinde çalıştığım dünyayı kapsar. Bu 

çalışma dünyası içinde bilincime, pragmatik bir motive egemendir; yani bu dünyaya 

dönük ilgim, esasen onun içinde yapıyor olduğum, yaptığım ve yapmayı planladığım 

şeyler tarafından belirlenir. Bu dünya, bu şekliyle par excellence (tam anlamıyla – ç.n) 

benim dünyamdır. 

Gündelik hayatın gerçekliği, kendini bana ayrıca, subjektiviteler-arası bir dünya, yani 

başkalarıyla paylaştığım bir dünya olarak sunar. Bu subjektiviteler-arasılık durumu, 

gündelik hayatı, bilincinde olduğum diğer gerçekliklerden keskin bir biçimde ayırır. 



150 
 

Rüyalarımın dünyasında yalnız başımayımdır ama gündelik hayat dünyasının benim 

kadar başkaları için de gerçek olduğunu bilirim.  Doğrusu ya, başkalarıyla sürekli 

etkileşime girmez ve iletişim kurmazsam gündelik hayattaki varlığımı sürdüremem 

(2008: 35-6). 

Berger ve Luckmann’ a göre, kişinin, bu iletişim temelli dünyaya dönük tecrübesi, 

başkalarıyla öznelerarası bir temelde paylaşılan “ortak-duyu bilgisi” ile oluşan “doğal 

tutum” ile mümkündür. Bu da, kişinin, başkalarının eylemlerini ve isteklerini 

yorumlayarak toplumsal ilişkilerin kurulmasını sağlayan etkileşimi mümkün kılar:  

Bu dünyaya dönük doğal tutumum başkalarının doğal tutumuna tekabül ettiğini; onların 

da, nesnelleşmeleri, düzenlenmiş bu dünya aracılığıyla kavradığını; onların da bu 

dünyayı, kendi varlıklarının bu dünya içindeki “buradalığı ve şimdiliği” etrafında 

düzenlendiklerini ve bu dünyada üzerine çalışılacak tasarılara sahip olduğumu bilirim. 

…Ayrıca başkalarının bu ortaklaşa dünyaya ilişkin, benimkiyle özdeş olmayan bir 

perspektife sahip olduklarını da bilirim. Benim “buradalığım”, onların “oradalığı” dır. 

Benim “şimdim”, onlarınkiyle tamamen örtüşmez. Benim tasarılarım, onlarınkinden 

farklıdır ve hatta onlarınkiyle ‘çatışabilir’ de. Yine de, onlarla ortaklaşa bir dünyada 

yaşadığımı bilirim. En önemlisi de, bu dünyaya yönelik benim anlamlarımla onlarınki 

arasında sürekli bir mütekabiliyet olduğunu, yanı bu dünyanın gerçekliğine dair ortak 

bir duyuyu paylaştığımızı bilirim.  

Doğal tutum, tamı tamına bu ortak-duyusal bilincin tutumudur; zira o, pek çok insan 

için ortak olan bir dünyaya atıfta bulunmaktadır. Ortak-duyu bilgisi, gündelik hayatın 

normal, kendiliğinden-aşikâr meşgaleleri içinde başkalarıyla paylaştığım bilgidir.  

Tecrübelerimin nesnelleşmesi açısından bana açık olan ortak dil, gündelik hayatta 

temellenir ve ben onu sınırlı anlam alanlarındaki tecrübeleri yorumlamak için 

kullandığımda dahi, gündelik hayatla olan bağlantı yerini korur (Berger ve Luckmann, 

2008: 36-40). 

Sonuç olarak, Berger ve Luckmann’ın da ortaya koyduğu gibi,  bir “kişilerarası iletişim” 

sürecinin sadece “ileti alışverişi” olarak görülemeyeceği, sözel ya da sözel olmayan bir ileti 

alışverişinin, “toplumsal etkileşim” içinde bir dizi toplumsal fenomenin alışverişini içeren 

bir iletişme süreci olduğu kabul edilebilir. Dahası, bu toplumsal fenomenler, kişilerarası 

iletişimdeki ileti alışverişini de mümkün kılan insanın temel varlık unsurlarıdır.  

 

Bu anlamda, bu çalışmanın perspektifinden, bir ileti alışverişinin gerçekleşmesi şöyle 

kurulabilir: kişiler, toplumsal bir ilişki çerçevesinde diğer kişilerle “etkileşim” kurarlar. Bu 

birbirleriyle kurdukları “etkileşim” vasıtasıyla, kendi kişiliklerini oluşturan benlik ya da 

benlik imgelerini geliştirirler. Kişilerin toplumsallık temelinde oluşan benlikleriyle birlikte 



151 

 
 

anlam dünyaları oluşur; bu anlamlar da öznelerarasılı bir temelde toplumsal olarak oluşur. 

Böylece, kişiler, bir “anlam” motivasyonuyla gerçekleştirdikleri eylemleri sonucu 

aralarında kurdukları bir toplumsal etkileşim, onların aynı anlamları paylaşmalıyla 

mümkün olur; ki bu da, “kişilerarası iletişim”  edimini mümkün kılan, gündelik yaşam 

içinde ortak paylaşılan “anlam” fenomenidir; bu da, kişilerin birbirlerinin ifadelerini 

“yorumlama” ile anlamalarını sağlar. Bu da, Wittgenstein’ın ünlü vecizesi “Bir ifade 

sadece hayatın akışı içinde anlama sahiptir” (akt. Giddens, 2003: 63) ile ifade edilebilir. 

 

Böylece, gündelik yaşam dünyası, kişilerarası iletişimin, sözel ya da sözel olmayan 

iletişim, karşılıklı konuşma biçimleriyle kurulan toplumsal ilişkiler olan alışverişlerle, 

çatışmalarla ya da uzlaşmalarla öznelerarasılı temelde kişileraraı bir iletişme sürecinde 

toplumsal olarak inşa edilir. Böylece, gündelik yaşamın içinde yaşayan kişiler arasındaki 

bu iletişme bu toplumu yeninden ve sürekli olarak inşa eder.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

 
 

4.SONUÇ 

Bu tez çalışmasında, “kişilerarası iletişim” kavramının temellerini oluşturan toplumsal 

fenomenler üzerine bir inceleme yapıldı. Bu temellerin, yorumlayıcı sosyoloji kuramlarının 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımından hareketle öznelerarası olduğu ileri sürüldü. Böylece, 

öznelerarası temelde kabul edilecek kişilerarası iletişim fenomeninin toplumsal gündelik 

yaşamın sürmesini ve inşa edilmesini sağladığı savunuldu. Bu savunma, yorumlayıcı 

sosyoloji kuramlarının gündelik yaşamın toplumsal gerçekliğini ele alışlarına başvurularak 

gerçekleştirildi. Sonuç olarak kişilerarası iletişim ile gündelik yaşam arasındaki bağ 

“öznelerarasılık” kavramıyla kurulmuş oldu. 

Kişilerin gündelik yaşamın akışına katılabilmesi ya da ona ayak uydurabilmesi için 

iletişme sürecine girmeleri gerektiği şüphe edilmez bir gerçektir. Böyle bir toplumsal 

gerçeği araştırmak için başvurulan birçok farklı kuram var. Ancak bu gündelik yaşamdaki 

kişi-kişi iletişimi söz konusu olduğunda birçok kuramsal perspektifin yeterli olduğu da en 

azından şüphe edilen bir konudur. Bu doğrultudaki en temel problem, kişi-kişi iletişimine 

bilimsel bakışla ilgilidir. Örneğin Bergson’un, olguların çevresinde dolanarak ya da 

dışından bakarak elde edilecek bilginin göreceli bilgi olduğu, mutlak kesinlikteki bilgi için 

ancak olgunun içinden bakmak gerektiği şeklindeki görüşü burada anılabilir. Her ne kadar 

Bergsoncu bilgi kuramı kişi-kişi iletişiminin kavramsal doğasını incelemek için 

başvurulacak bir kaynak olmasa da, onun “içinden” ve “dışından” ayrımı önemlidir. 

Özellikle onun “içinden” kastı, “dıştan” bakan pozitif bilimlerinin nesnesinden farklı 

olarak “yaşam dünyası” fikrine odaklanan bir perspektifin özüne işaret eder. Bu bakımdan, 

bu örnek aslında, kişi-kişi iletişiminin incelenmesinde daha temel bir probleme işaret eder. 

Bu da, “araştırmacının statüsü ve rolü nedir?” sorusunun konusudur. Eğer araştırmacı, 

kendi aralarında bir uzlaşım olan iki kişi arasındaki iletişimi, dışından bakarak 

açıklayabileceğini iddia ediyorsa, böyle bir savı hangi bilgi kuramına dayandırdığı önem 

kazanacaktır. Bu, sosyal bilimler söz konusu olduğunda Weber’in en netameli sorununu 

oluşturur. O, toplumsal fenomenleri araştıracak bir sosyal bilimcinin nesnel olmasını 

sağlayacak dışarıdan bakışla, o toplumsal fenomeni anlayacak içeriden bakış arasındaki bir 

çatışmaya neden olan soruna dikkat çeker. Bir tarafta sosyologun nesnel olmasını sağlayan, 

nesnenin dışında olması varken, diğer tarafta da nesnesini anlayabilmek için onunla 

beraber olması gerektiği gibi bir durum vardır. Nesnellik kaygısı olguyu anlamayı 



154 
 

engellerken, anlamak için öznelliği kullanmaksa nesnelliği zedeleyen bir sorun olarak 

ortaya çıkacaktır. Aslında bu Weber’in yaşamı boyunca uğraştığı bir sorundur. Bu onun 

kuramına da yansımıştır. Bunun en dikkat çekici işareti, onun hem dışarıdan 

nesnel/nedensel ilişkileri görebilen bir pozitivist bakışla, içeriden öznel anlamları 

yorumlayarak anlayacak bir bakışı birleştirme denemesi olarak ortaya çıkar. Yani, Weber’e 

göre sosyoloji, toplumsal fenomeni nedensel açıklamak ile yorumlayıcı anlamak gibi iki 

taraflı bir yaklaşımı benimsemelidir. Bu yaklaşım, kişilerarası iletişim söz konusu 

olduğunda bazı sorunlar söz konusu olur. Özellikle “gündelik yaşam” fenomenini 

“açıklamak” için önce “anlamak” gerekecek, bunun için de önce onun içinde bulunmak 

gerekecektir. İşte bu Weber’den farklı olan yorumlayıcı sosyolojilerin perspektifini 

gerektirir. Böyle bir perspektif, öznelerarası gündelik yaşam içinde kalmayı ilke edinen 

sosyoloji kuramlarıdır. Bu kuramsal seçim de “iletişim” kavramına olan bakışla belirlenir. 

*** 

Sonuç olarak bu çalışmada, “iletişim” kavramının kitle iletişiminden farklı olarak 

kişilerarası iletişim bağlamında incelemek için “karşılıklı etki” kavramının dışarıdan 

gözlemlenebilir olmayan, ancak içeriden yorumlanabilir olan bir yaklaşımın tercih 

edilmesi gerektiği ileri sürüldü. Bu doğrultuda, kişilerarası iletişim ediminin temelleri 

bakımından toplumsallık bağlamında “eylem” ile “anlam” arasındaki ilişkinin ancak 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımıyla ele alınabileceği gösterildi. Bunun için başvurulacak 

en önemli merci, başta yorumlayıcı sosyoloji kuramcılarının ilham kaynağı olan, 

“yorumlayıcı anlama” yaklaşımını sosyolojiye kazandıran Weber’dir. Onun yaklaşımına 

göre, toplumsal eylem, kişinin kendi içselliğinde yer alan “öznel anlam” tarafından 

harekete geçmesiyle oluşan eylem, yani anlamlı eylem, başka bir kişiye yönelik,  onu 

etkileyen eylemdir. Yani bir kişinin eylemi başkasına yöneliyorsa ve onu etkiliyorsa bu 

Weber için toplumsal eylemdir; bu eylem, anlam ile bağı bakımından yorumlamanın 

konusudur. Bunun için o kişiyle aynı yaşam ortamını paylaşmak, başka deyişle 

öznelerarası bir ortamda olmak gerekir. Weber için bu ortam, kişilerin yaşantıları boyunca 

kendiliğinden kurulur. O bu görüşünde, hermeneutik geleneğin önemli temsilcisi 

Dilthey’ın görüşünden etkilenir. Ancak, Weber’i, eylem ile anlama arasında kurduğu bağın 

gündelik yaşamın akışı içinde yeterince güçlü olmaması nedeniyle eleştiren Schutz, 

“öznelerarasılık” kavramıyla ilgisinde savunduğu toplumsal gerçeklik ve toplumsal bilgi 

düzeyleri için anlama ile eylem arasındaki bağı fenomenoloji geleneğinin çizgisine çekerek 



155 

 
 

kendi “yaşam-dünyası” kavramı temelinde kurar. Ona göre “yaşam-dünyası”, biz ilişkileri 

çerçevesinde oluşan etkileşimlerin öznelerarası temelinde gerçekleşir. Bu da, iletişim, 

dahası kişilerin biraradalık, birliktelik ve en önemlisi karşılıklılık temelinde oluşan 

iletişimle mümkündür. Burada Schutz da Weber gibi bir eylem tipolojisi kullanmakla 

birlikte, sosyologun araştırma için kullandığı ikincil kurguları, aslında gündelik yaşamın 

aktörleri tarafından oluşturulan birincil kurgulara dayanması bakımından gündelik yaşama 

ve onun öznelerarasılığına odaklanır. Yani gündelik yaşam içinde bir karşılığı olmayan 

hiçbir şey bir sosyolog için araştırma konusu olamaz. Ancak Schutz’un bu toplum 

görüşünden hareketle, kişi-kişi arasındaki iletişme sürecinin yorumlamaya dayanan bir 

anlama süreci olduğunu, bunun da öznelerarası oluşan toplumsal gerçeklik ve toplumsal 

bilgi temelinde gerçekleştiği savunulabilir olur.   

Bu çalışmada dikkat çekilen önemli bir konu toplumun inşasıdır. Genelde fenomenologlar, 

özelde de fenomenolojik sosyologlar bireylerin toplumu “anlam” temelinde inşa ettiklerini 

savunur. Schutz’un, Husserl’in fenomenolojisinden esinlenerek oluşturduğu gündelik 

yaşam sosyoloji kuramı, başta etnometodoloji ve sosyal inşacılık gibi kuramları etkiler. 

Schutz’un açtığı “gündelik yaşam” kavramı yolunda gelişen bu kuramlar, dilin bağlama-

gönderimliliğinin, dolayısıyla uzlaşımın belirlediği gündelik yaşamın pratiklerinin ve 

inşasının nasıl sürdürüldüğünü ortaya koymaya çalışırlar. Bu da onları “öznelerarasılık” 

kavramına yöneltir. Bu kavram da gündelik yaşamın toplumsallığındaki eylem ile anlama 

arasında kurulan bağın temelini oluşturur. 

      *** 

Eylem ile anlama arasında kurulan bağdan hareketle kişilerarası iletişimin öznelerarası bir 

temelde gerçekleştiği savunmak için bir başka kaynak etkileşim kuramlarıdır. Eylem 

odaklı sosyolojilerden farklı olarak etkileşim odaklı sosyolojiler içinde benzer bir 

perspektif söz konusudur. Bu sosyolojiler arasında Simmel’in toplumsal etkileşim görüşü 

ile Mead’in sembolik etkileşim kuramı başı çeker. Genel olarak bu iki kuramcıya göre, 

toplum etkileşimlere bağlı olarak gelişen, gelişirken kendini oluşturan bireyi de geliştirir. 

Bu Simmel için, etkileşime giren bireyler hem toplumu oluştururlar hem de kendi bireysel 

yaratıcılıklarını geliştirirler. Bunun için çeşitli etkileşim biçimleri ve tipleri üzerine 

yoğunlaşan Simmel, özellikle alışveriş, çatışma ve uzlaşma gibi temel etkileşim biçimleri 

üzerine yazdığı denemelerde bireylerin birbirleriyle etkileşimlerinin “değer” ve “yarar” 



156 
 

temelinde oluşu, aralarındaki alışverişi mümkün kılarken, aynı zamanda ihtilafa düşerek 

çatışmalarına sebep olur. Örneğin, nasıl bir alışverişi mümkün kılan şeyin/nesnenin değiş-

tokuşunu mümkün kılan değeri öznelerarası bir geçerliliğe sahip olan ilkelerle 

belirleniyorsa, yine benzer şekilde ihtilafın ve birliğin oluşum süreci de öznelerarası 

uzlaşıma varılmış ilkeler tarafından belirlenir. Bu ilkeler etkileşimlerle oluşur. Simmel’e 

göre toplum etkileşimlerle kurulduğu gibi etkileşimlerle de varlını sürdürür. Simmel’in 

burada vurguladığı toplumsal etkileşimleri devam ettiren güç olarak “değer” ve “yarar” 

ilkeleri bu çalışmada alışveriş etkileşimlerini sürdürülmesini sağlayan kişilerarası 

iletişimin öznelerarası temelleri olarak incelendi. Buradan hareketle de, toplumsal alışveriş 

kuramları Simmelci etkileşim kuramı perspektifinden okunarak kişilerarası iletişimin 

öznelerarası temelleri bakımından ele alındı. Özellikle Homans’ın psikolojik 

belirlenimciliğinin “yorumlayıcı sosyoloji” perspektifinden eleştirel bir incelemesi 

yapılarak, onun alışveriş etkileşiminin ancak Simmelci bir toplum görüşüyle revize 

edilerek kişilerarası iletişimin konusu yapılabileceğinin altı çizildi. Bu revizenin,  Blau’nun 

alışveriş kuramı tarafından, Simmelci etkilerden hareketle yapılabileceği ileri sürüldü. 

Onun alışveriş etkileşimini “iktidar-bağımlılık” kavramıyla sonlanan bir süreci oluşturan 

birey-toplum etkileşimi kişilerarası iletişim için önemlidir. Bu aynı zamanda Simmelci 

“çatışma” kuramı açısından okunabilir nitelikte olduğuna dikkat çekildi. Blau’nun 

Homans’ın kuramında reddettiği noktaların, tam da Simmelci çatışma etkileşimi açısından 

değerlendirilebileceği ileri sürüldü. Böylece toplumsal etkileşim, alışveriş, çatışma ve 

uzlaşma gibi kişilerarası iletişimin öznelerarası temelleriyle mümkün olan bir toplumsal 

fenomen olarak incelenmiş olur.  

Yine benzer biçimde diğer etkileşimci perspektifi benimseyen Mead de toplumu, bireylerin 

“yarar” istikametindeki yaratıcılıklarıyla, zihinlerinin ve benliklerinin oluştuğu ve geliştiği 

etkileşimler toplamı olarak görür. Bu etkileşim “anlamlı semboller” ile kurulan sembolik 

etkileşimdir. Bu etkileşim toplumun “anlam” ve “benlik” temelinde kurulması sağlar. Yani 

bireyler kendi benliklerini kazanırken bunu aynı zamanda anlamlı sembolleri öğrenerek 

yaparlar. Bu öğrenme süreci, ya da toplumsallaşma süreci de kişilerin birbirleriyle 

iletişmesiyle devam eder. Bu da, bireylerin aynı anlamlı sembolleri anladığı ve dolayısıyla 

bu sembolleri yorumlayarak kendi eylemlerine yön verdiği öznelerarası bir ortamda 

mümkündür. Böyle bir etkileşim, kişilerin kendi benliklerini başkaları gözünden 

oluşturmalarını sağlar; ki bu da, kişinin kendini hem özne hem de nesne olarak 

görebilmesiyle mümkündür. Mead’e göre bunu sağlayan, kişinin düşünme kapasitesi, yani 



157 

 
 

zihin yetisidir; zihin ise toplumla sürekli olarak etkileşir. Bu da sembolik etkileşimin 

öznelerarasılığında mümkün olan bir toplumsallaşma sürecidir. Benlik de, kişilerarası 

iletişimin öznelerarası temeli olarak kişinin toplumsallaşma sürecinde oluşur.   

Sembolik etkileşimciliğin bu perspektifinden etkilenen Goffman, dramaturjik etkileşim 

kuramında Mead’in kişisel benlik ile toplumsal benlik arasındaki çatışmasından hareketle 

ilginç bir çalışmaya imza atar. Ona göre, toplum aslında bir sahnedir ve toplumun üyeleri 

olan kişiler bu sahnede rol yaparlar. Bu onların benliklerinin sunumunun bir parçasıdır. 

Ona göre benlik sunumu, kişinin kendi benlik bütünlüğünü muhafaza etmek için, 

yadırganmak, reddedilmek, etiketlenmek, dışlanmak ya da beğenilmemek korkusuyla 

daima izleyicilere karşı performans sergiler. Ama, kişi özel alanına, yani başka 

yabancıların onu görmeyeceği mahrem alana geçince bu rolü bırakarak, yani rolden 

çıkarak “normal” davranır. Goffman’ın burada, “dramaturjik etkileşim” kavramıyla 

vurguladığı, kamuyla paylaşılan benliğin, aslında kişisel bellekten farklı, toplum tarafından 

belirlenen bir benlik olmasıdır. Ve burada benliğin sunumu ile öznelerarası toplumsallığın 

beklentisi doğrultusunda olması Goffman’ın toplum görüşünün bir temasıdır. Yani, 

“toplumsal” olmak “rol yapmak” demektir. Bu da, ancak ortam içerisindeki her 

üyenin/aktörün kabul ettiği uzlaşımlara dayalı olarak davranma kabul edilebilir olandır. Bu 

Goffman’ın toplum görüşünde şu anlama gelir: bir kişi, ancak beklenilen bir kişiyi 

oynadığı zaman toplumun bir üyesi olur. Bu da, toplumun diğer üyelerine açık olan 

eylemlerle gerçekleşir. Yani, kişi iç dünyasını dışa vurmadan eyleyerek, dış dünyanın, yani 

gündelik yaşam dünyasının bir parçası olur. Aksi durumda, bir kişi kendi iç dünyasını 

hiçbir role başvurmadan olduğu gibi sergileseydi dışlanacaktı, etiketlenecekti, 

damgalanacaktı. Ve böylece, kişi bu rolüyle toplumun bir parçası olur; yani, toplumun 

öznelerarası uzlaşılmış beklentilerinin parçası olur. Kısaca bu çalışmasının 

perspektifinden, Goffman üzerine yapılan incelemede, kişinin toplumun bir parçası 

olmasını sağlayan, onu toplumun uzlaşılmış beklentilerine dahil olmasında kişilerarası 

iletişimin rolü önemli olduğu ileri sürüldü. 

*** 

Bu çalışmada gündelik yaşamın toplumsal olarak inşasına çekilen dikkat, Weber’in eylem 

ile anlam arasındaki kurduğu bağdan sonra önem kazanır. Schutz’un eylem-anlam 

arasındaki ilişkiyi gündelik yaşamın öznelerarasılığına çekmesi ve ayrıca eylemin 



158 
 

nedenleriyle motivasyonlarını ayırması, bunların gündelik hayatta sanki bir talimat 

kullanıyormuşçasına öğrenildiğini ve uygulandığını vurgulaması bakımından önemlidir. 

Schutz bu noktada Garfinkel’i etkileyerek etnometodoloji için bir kaynak olmuştur. 

Garfinkel’in gündelik yaşamın içindeki aktörlerin dile hakimiyetleri temelindeki toplumsal 

pratiklerini bağlamsallık perspektifiyle ilişkilendirir. Bu da, kişilerarası iletişimin 

öznelerarası temellerinin gündelik yaşamın kurucu unsuru olması bakımından önemlidir. 

Garfinkel’in, aynı zamanda Wittgensteincı dil düşüncesinden de etkilenerek, gündelik 

yaşamı sürdüren pratiklerin, onlara dışarından bakarak değil, onların içine girerek 

anlaşılabileceğinin bir göstergesi olarak kabul edilir.  

Benzer şekilde, Schutzcu sosyolojiden etkilenen toplumsal inşacılık kuramı da, gündelik 

yaşamın etkileşimlere dayalı inşanın temelini öznelerarası biraradalık, buradalık, 

karşılıklık gibi ilkelerin temelindeki kuralları herkesin yaşam deneyimi içinde öğrendiğini 

savunur. Böylece kişinin başka kişilerle bir arada olmasıyla, kendini başkasının bakış 

açısına yerleştirebilmeyi öğrendiği gündelik yaşam içinde yeni eylem/etkileşim 

örüntüleriyle toplumsal gerçekliği inşa eder. Bu inşa, öznelerarası bir şekilde oluşan 

toplumsal bilgi stoğuyla mümkündür. Toplumsal bilgi stoğunun gündelik yaşam içindeki 

kişilerarası iletişimle oluşuyor olması, kişi-kişi iletişimin toplumsal gerçekliğin inşasındaki 

rolünü ortaya koyar.   

Sonuç olarak, bu çalışmanın temel hedefi, “iletişim” kavramını, bir araç ya araç 

teknolojisi olarak gören pozitivist yaklaşımlardan farklı olarak “kişilerarası iletişim” 

kavramı olarak ele almaktı.  Bunun için de, kişi-kişi iletişimi, ancak yorumlayıcı 

sosyolojiler tarafından ele alındığında bir “araç” perspektifi yerine insanın varoluşunun 

temel unsuru olarak kabul edilebilir. Dolayısıyla bu perspektiften, “kişilerarası iletişim” 

kavramı, insanın varlığının idame ettirilmesiyle toplumsal gerçekliğin inşa edilmesini aynı 

süreç olarak kabul edilmesine imkân sağlar. Böylece, “iletişim” kavramına, en temelde 

“kişilerarası iletişim” olarak bakmak ve bu doğrultuda yapılacak inceleme ve araştırmalar 

diğer iletişim çalışmaları için de yeni kavramsal olanaklar sunması bakımından önemlidir.  

 

 

 



159 

 
 

KAYNAKLAR 

 

Aron, R. (2004). Sosyolojik Düşüncenin Evreleri. (çev. Korkmaz Alemdar). (Beşinci 

Baskı). Ankara: Bilgi Yayınevi.(Eserin orijinali 1967’de yayımlandı). 

 

Becermen, M. (2004). Dilthey, Heidegger ve Gadamer’de anlama sorunu. Uludağ 

Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 5 (6), 35-66. 

 

Berger, P.L.,Luckmann, T. (2008). Gerçekliğin Sosyal İnşası (Bir Bilgi Sosyolojisi 

İncelemesi). (çev. Vefa Saygın Öğütle). (Birinci Baskı). İstanbul: Paradigma 

Yayıncılık. (Eserin orijinali 1966’de yayımlandı). 

Bollnow, O. F. (2003). İfade ve anlama. (çev. ve der. Doğan Özlem). Hermeneutik Üzerine 

Yazılar. İkinci Baskı. İstanbul. İnkılâp Kitapevi, s.95-136. 

 

Coulon, A. (2010). Etnometodoloji. (çev. Ümit Tatlıcan). (Birinci Baskı).  İstanbul, Küre 

Yayınları. (Eserin orijinali 1987’de yayımlandı). 

Crossley, N. (1996). Intersubjectivity: The Fabric of Social Becoming. (First Edition). 

London: SAGE Publications. 

Cuff, E.C.,Sharrock, W.W., Francis, D.W. (2013). Sosyolojide Perspektifler. (çev. Ümit 

Tatlıcan). (Birinci Baskı). İstanbul: Say Yayınları. (Eserin orijinalinin 5. Baskısı 

2006 yılında yayımlandı). 

 

Dellaloğlu, B.F. (1998). Toplumsal’ın Yeniden Yapılanması (Habermas Üzerine Bir 

Araştırma). (Birinci Baskı).  İstanbul: Bağlam Yayınları.  

Erdoğan, İ. (2008). İletişimi Anlamak. (Üçüncü Baskı). Ankara: Erk Yayıncılık.  

 

Fiske, J. (2003). İletişim Çalışmalarına Giriş. (çev.Süleyman İrvan). (İkinci Baskı). 

Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları.(Eserin orijinali 1990’de yayımlandı). 

Gadamer, H. G. (2002a). Metin ve yorum. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan). Hermeneutik 

ve Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, s.284-319. 

 

Gadamer, H. G. (2002b). Hermeneutik ve logosentrizm. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  

Hermeneutik ve Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 

s.331-342. 

Gadamer, H. G. (2002c). Eleştirmenlerime cevap. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  

Hermeneutik ve Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 

s.259-282. 

Gadamer, H. G. (2002d). İnsan ve dil. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  İnsan Bilimlerine 

Prologomena (Dil, Gelenek ve Yorum). Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 

s.65-73. 



160 
 

Gadamer, H. G. (2003a), Hermeneutik. (çev. ve der. Doğan Özlem). Hermeneutik Üzerine 

Yazılar. İkinci Baskı. İstanbul. İnkılâp Kitapevi, s.13-32. 

 

Gadamer, H. G. (2003b), Dilthey’ın tarihselciliğin güçlüklerinde dolanışı. (çev. ve der. 

Doğan Özlem). Hermeneutik Üzerine Yazılar. İkinci Baskı. İstanbul. İnkılâp 

Kitapevi, s. 171-209. 

 

Gadamer, H. G. (2002e). Herneneutik refleksiyonunu kapsamı ve fonksiyonu. (çev. ve der. 

Hüsamettin Arslan).  Retorik, Hermeneutik ve Sosyal Bilimler (İnsan Bilimlerinde 

Retoriğe Dönüş). Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, s. 1-22. 

Giddens, A. (2001a). Max Weber düşüncesinde siyaset ve sosyoloji. (çev. Tuncay Birkan). 

Siyaset, Sosyoloji ve Toplumsal Teori. İkinci Baskı. İstanbul: Metis Yayınları, s. 26-

61. (Eserin orijinali 1995 yılında yayımlandı). 

Giddens, A. (2001b). Garfinkel, etnometodoloji ve yorumbilgisi. (çev. Tuncay Birkan). 

Siyaset, Sosyoloji ve Toplumsal Teori. İkinci Baskı. İstanbul: Metis Yayınları, s. 242-

253. (Eserin orijinali 1995 yılında yayımlandı). 

Giddens, A.(2002). Hermeneutik ve sosyal teori.,(çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  

Retorik, Hermeneutik ve Sosyal Bilimler (İnsan Bilimlerinde Retoriğe Dönüş). 

Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, s. 23-38. 

Giddens, A. (2003). Sosyolojik Yöntemin Yeni Kuralları (Yorumcu Sosyolojilerin Pozitif 

Eleştirisi). (çev. Ümit Tatlıcan-Bekir Balkız). (Birinci Baskı). İstanbul: Paradigma 

Yayınları. (Eserin orijinali 1976’de yayımlandı). 

 

Goffman, E. (2009). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. (çev. Barış Cezar). (Birinci 

Baskı). İstanbul: Metis Yayınları. (Eserin orijinali 1956’de yayımlandı). 

Guignon, C.B. (2002). Heidegger ve bilgi problemi: kartezyen doğrulama modeli 

sorgulaması. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  İnsan Bilimlerine Prologomena (Dil, 

Gelenek ve Yorum). Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, s. 367-412. 

Habermas, J. (2003). Dilthey’ın anlama kuramı: ben-özdeşliği ve dilsel iletişim., (çev. ve 

der. Doğan Özlem). Hermeneutik Üzerine Yazılar. İkinci Baskı. İstanbul. İnkılâp 

Kitapevi, s. 139-167. 

Heidegger, M. (2002a). Anlama ve yorum. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  İnsan 

Bilimlerine Prologomena (Dil, Gelenek ve Yorum). Birinci Baskı. İstanbul: 

Paradigma Yayınları, s. 307-331. 

Heidegger, M. (2002b). Dilin doğası. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  İnsan Bilimlerine 

Prologomena (Dil, Gelenek ve Yorum). Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 

s. 29-63. 

Kane, A. E. (2008). “Sosyal teoride kültürün merkeziliği: Weber ve Durkheim’dan temel 

ipuçları. (çev. Elif Çelebi). (Editör: Stephen P.Turner, Hazırlayan: Ümit Tatlıcan). 

Sosyal Teori ve Sosyoloji. İkinci Baskı. İstanbul: Küre Yayınları, s. 193-216. 

Keat, R.,Urry, J. (2001). Bilim Olarak Sosyal Teori. (çev. Nilgün Çelebi). (İkinci Baskı).  

Ankara: İmge Kitapevi.(Eserin orijinali 1975’de yayımlandı). 



161 

 
 

Misch, G. (2003). Tin Bilimleri kuramı içinde yaşama felsefesi düşüncesi.,(çev. ve der. 

Doğan Özlem). Hermeneutik Üzerine Yazılar. İkinci Baskı. İstanbul. İnkılâp 

Kitapevi, s. 35-55. 

Misgeld, D. (2002). Gadamer’in hermeneutiği üzerine. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  

Hermeneutik ve Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, 

s. 74-98. 

Ormitson, G.L. ve Schrift, A.D. (2002). Hermeneutiğe giriş. (çev. ve der. Hüsamettin 

Arslan).  Hermeneutik ve Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma 

Yayınları, s. 2-60. 

Özlem, D. (2008). Kültür Bilimleri ve Kültür Felsefesi. (Beşinci Baskı). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Özlem, D. (1998a). Dilthey’ın tin bilimlerini temellendirme sürecinde epistemolojide 

yaptığı devrim. Bilim, Tarih ve Yorum. Birinci Baskı. İstanbul: İnkılâp Kitapevi, s. 

65-115. 

Özlem, D. (1998b). Gadamer’de hermeneutik refleksiyonun işlevi ve alanı. Bilim, Tarih ve 

Yorum. Birinci Baskı. İstanbul: İnkılâp Kitapevi, s. 116-140. 

Özlem, D. (2001). Max Weber’de Bilim ve Sosyoloji. (Üçüncü Baskı). İstanbul: İnkılâp 

Yayınevi. 

Ritzer, G. (2013a).  Sosyoloji Kuramları. (çev. Himmet Hülür). (Birinci Baskı). Ankara: 

De Ki Yayınları. (Eserin originali 2010 yılında yayımlandı) 

 

Ritzer, G. (2013b). Klasik Sosyoloji Kuramları. (çev. Himmet Hülür). (Birinci Baskı). 

Ankara: De Ki Yayınları. (Eserin orjinali 2010’da yayımlandı). 

 

Slattery, M. (2007). Sosyolojide Temel Fikirler. Ü. Tatlıcan ve G. Demiriz (Yayına 

Hazırlayan). (Birinci Baskı). Bursa: Sentez Yayıncılık. 

 

Simmel, G. (2009a). Toplum nasıl mümkün olur?,(çev. Tuncay Birkan).Bireysellik ve 

Kültür. (Birinci Baskı). İstanbul: Metis Yayınları, s. 31-46. 

 

Simmel, G. (2009b). Sosyoloji sorunu., (çev. Tuncay Birkan). Bireysellik ve Kültür. 

(Birinci Baskı). İstanbul: Metis Yayınları, s. 47-57. 

 

Simmel, G. (2009c). Mübadele., (çev. Tuncay Birkan). Bireysellik ve Kültür. (Birinci 

Baskı). İstanbul: Metis Yayınları, s. 65-86. 

 

Simmel, G. (2009d).  Çatışma., (çev. Tuncay Birkan). Bireysellik ve Kültür. (Birinci 

Baskı). İstanbul: Metis Yayınları, s. 87-108. 

 

Ströker, E. (2005). Bilim Kuramına Giriş. (çev. Doğan Özlem). (Birinci Baskı). İstanbul: 

İnkılâp Kitapevi. (Eserin orijinali 1973’de yayımlandı). 

Taşçıer, F. (2013). Gadamer ve tarih bilinci sorunu.,ETHOS: Felsefe ve Toplumsal 

Bilimlerde Diyaloglar, Ocak, 6(1), 63-85. 



162 
 

Vaitkus, S. (1991). How Is Society Possible? (Intersubjectivity and Fiduciary Atttude as 

Problems of Social Group in Mead, Gurwitsch, and Schutz), Dordrecht: Kluwer 

Academic Publishers.  

Wachterhauser, B.R. (2002). Söylediğimiz şey olmamız gerekir mi?İnsan bilimlerinde 

hakikat üzerine: Gadamer.,(çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  Hermeneutik ve 

Hümaniter Disiplinler. Birinci Baskı. İstanbul: Paradigma Yayınları, s. 127-148. 

Wright, K. (2002). Gadamer: dilin spekülatif yapısı. (çev. ve der. Hüsamettin Arslan).  

İnsan Bilimlerine Prologomena (Dil, Gelenek ve Yorum). Birinci Baskı. İstanbul: 

Paradigma Yayınları, s. 75-85. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



163 

 
 

ÖZGEÇMİŞ 
 
 
KişiselBilgiler 

Soyadı,adı   :     ÇAĞLAR, Mahmut Nedim 

Uyruğu :     T. C.  

Doğumtarihiveyeri :24/02/1982 BURSA 

Medenihali :     Bekâr 

Telefon :     0 535 578 74 92 

Faks : 

e-mail :nedimcaglar@gmail.com 

 

Eğitim 

 

 

 

 

 

 

Derece 

Yükseklisans 

Okul/Program 

Gazi Üniversitesi/ Gazetecilik 

 

 

Mezuniyet Tarihi 

Devam Ediyor 

yor.…………… Lisans Hacettepe Üniversitesi/ Felsefe 

………………………. 

2006 

Lise Emirsultan Lisesi / Fen Bölümü 

………………………. 

2000 

 

İşDeneyimi 

Yıl                          Yer                                        Görev 

2007-2012      Dünya Gazetesi              Muhabir/ Bölge Temsilcisi  

 

YabancıDili 

İngilizce 

 

Yayınlar 

Herhangi bir yayın yok. 

 

Hobiler 

Fotoğraf, Tiyarto, Kitap, Seyahat. 

  



GAZİ GELECEKTİR...



GAZETECİLİK  BİLİM DALI

ŞUBAT 2015

T.C.

GAZİ ÜNİVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ

ŞU
BA

T 
20

15
G

AZ
ET

EC
İL

İK
 B

İL
İM

 D
A

L
I

M
AH

M
UT

 N
ED

İM
 Ç

AĞ
LA

R

YÜKSEK

LİSANS

TEZİ MAHMUT NEDİM ÇAĞLAR

YORUMLAYICI SOSYOLOJİ 
PERSPEKTİFİNDEN “KİŞİLERARASI 

İLETİŞİM”İN “ÖZNELERARASI” 
TEMELLERİ ÜZERİNE BİR İNCELEME




