
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARAP DİLİNDE KÂMİN MESELLER 
 

Yakup KIZILKAYA 
 

Doktora Tezi 
Temel İslâm Bilimleri Anabilim Dalı 

Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 
2014 

Her Hakkı Saklıdır. 
 

 



ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLÂM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 
Yakup KIZILKAYA 

 

 

 

 

ARAP DİLİNDE KÂMİN MESELLER 

 

 

 

 
DOKTORA TEZİ 

 

 

 

 
TEZ YÖNETİCİSİ 

Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 

 

 

 

 

ERZURUM – 2014 



 





I 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ............................................................................................................................. V 

ABSTRACT ................................................................................................................. VI 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... VII 

 

GİRİŞ 

ARAP DİLİNDE MESELLER 

I. MESELİN SÖZLÜK ANLAMI ............................................................................. 1 

II. MESELİN ISTILAH ANLAMI ........................................................................... 6 

III. MESELLERİN ÖNEMİ VE FAYDASI ........................................................... 10 

A. Sosyal Yönden .................................................................................................. 10 

B. Terbiyevî yönden ............................................................................................. 11 

C. Dil Yönünden ................................................................................................... 12 

D. Belagat Yönünden ........................................................................................... 13 

E. Estetik Yönden ................................................................................................. 14 

IV. MESELLERİN BAZI ÖZELLİKLERİ ............................................................ 14 

A. Lafızda Îcâz ..................................................................................................... 16 

B. Manada Doğruluk ve Tam İsabet ................................................................... 16 

C. Teşbihte Mükemmellik .................................................................................... 16 

D. Tevriye ve Kinâyede Yüksek Nitelik ............................................................... 17 

E. Yaygınlık .......................................................................................................... 18 

F. İbarede Değişmezlik ......................................................................................... 19 

G. Ses Ahengi........................................................................................................ 19 

H. Edebî İçerik ..................................................................................................... 20 

V. DARB-I MESEL ................................................................................................. 21 

VI. MESEL VE HİKMET ....................................................................................... 25 

VII. MESEL VE DİĞER YAYGIN SÖZLER ........................................................ 27 

VIII. MESELİN ÇEŞİTLERİ ................................................................................. 28 

A. Dönemlerine Göre Meseller ............................................................................ 28 

1. Cahiliye Dönemine Ait Meseller ................................................................... 28 

2. İslâmî Döneme Ait Meseller ......................................................................... 30 

3. Müvelled Meseller ......................................................................................... 34 



II 

 

4. Avam Meselleri ............................................................................................. 35 

B. Ortaya Çıkış Sebeplerine Göre Meseller ........................................................ 35 

C. Istılahî Bakımdan Meseller ............................................................................. 38 

1. Mûcez Meseller ............................................................................................. 38 

2. Kıyâsî meseller .............................................................................................. 39 

3. Hurâfî Meseller ............................................................................................. 41 

D. Gramer Bakımından Meseller ........................................................................ 41 

IX. İslam’da Meseller .............................................................................................. 42 

X. Meselin Menşei ve Bu Konudaki Eserler ........................................................... 45 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN’DA MESELLER 

1.1. TARİFİ .............................................................................................................. 52 

1.2. ÖNEMİ .............................................................................................................. 55 

1.3. KUR’ÂN’DA DARB-I MESEL ........................................................................ 58 

1.4. KUR’ÂN-I KERÎM’DE MESEL KELİMESİ ................................................. 61 

1.5. KISIMLARI ...................................................................................................... 66 

1.5.1. Zâhir Meseller ............................................................................................ 66 

1.5.2. Mûcez Meseller ........................................................................................... 70 

1.5.3. Kâmin Meseller........................................................................................... 74 

1.6. FAYDASI .......................................................................................................... 76 

1.6.1. Kıyas İmkânı Sunar .................................................................................... 77 

1.6.2. Muarızın İtirazını Çürütürken İnananın Güvenini Artırır ...................... 78 

1.6.3. Hayatttan Örneklerle Gaybî Hakikatleri Bildirir ..................................... 79 

1.6.4. Tebliğde Kullanılan Unsurlardır ............................................................... 80 

1.6.5. Hâle Uygun Örneklerdir ............................................................................ 81 

1.7. HEDEFLERİ ..................................................................................................... 81 

1.7.1. Somutlaştırmak .......................................................................................... 82 

1.7.2. İkna Etmek ................................................................................................. 83 

1.7.3. İsteklendirmek-Nefret Ettirmek ................................................................ 83 

1.7.4. İbretlik Manzaralar Sunmak ..................................................................... 84 

1.7.5. Heyecan Veya Endişe Duygularını Uyarmak ............................................ 85 



III 

 

1.7.6. Övmek Veya Yermek, Tazim Veya Tahkir Etmek ................................... 85 

1.7.7. Düşünmeye Sevk Etmek ............................................................................. 86 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÂMİN MESELLER 

2.1. TARİFİ .............................................................................................................. 87 

2.2. ÖNEMİ .............................................................................................................. 96 

2.3. BU KONUDAKİ ÇALIŞMALAR .................................................................... 97 

2.4. KONULARINA GÖRE KÂMİN MESELLER ............................................... 99 

2.4.1. İlim ve Hikmet ............................................................................................ 99 

2.4.2. Müsamaha..................................................................................................103 

2.4.3. Müşavere ....................................................................................................107 

2.4.4. Sorumluluk ................................................................................................109 

2.4.5. Mutluluk ....................................................................................................111 

2.4.6. Hatadan dönmek .......................................................................................113 

2.4.7. Doğruluk ....................................................................................................114 

2.4.8. Sabır ve Sebat ............................................................................................116 

2.4.9. Başarı .........................................................................................................119 

2.4.10. Birlik ve beraberlik..................................................................................120 

2.4.11. Affetmek ...................................................................................................124 

2.4.12. Ahde vefa .................................................................................................129 

2.4.13. İtidal .........................................................................................................132 

2.4.14. İyilik .........................................................................................................136 

2.4.15. Methetmek ...............................................................................................139 

2.4.16. Kısas .........................................................................................................144 

2.4.17. Uyum ........................................................................................................147 

2.4.18. İhtimam göstermek ..................................................................................149 

2.4.19. Gayret etmek ...........................................................................................151 

2.4.20. Araştırma .................................................................................................152 

2.4.21. İnsanlık Dereceleri ...................................................................................155 

2.4.22. Dönüşüm ..................................................................................................159 

2.4.23. Uyarı .........................................................................................................163 



IV 

 

2.4.24. Tehdit .......................................................................................................167 

2.4.25. Pişmanlık..................................................................................................169 

2.4.26. Söylem-Eylem Uyuşmazlığı .....................................................................174 

2.4.27. Kötü Arkadaşlık, Nankörlük ..................................................................177 

2.4.28. Küçümsemek............................................................................................180 

2.4.29. Yalan ve Aldatma ....................................................................................182 

2.4.30. Alay Etme, Karalama, Tecessüs ..............................................................186 

2.4.31. Cimrilik ve Mal Sevgisi ...........................................................................189 

2.4.32. Kendini Beğenme ve Büyüklenme...........................................................190 

2.4.33. Hamakat ve Cehâlet ................................................................................192 

2.4.34. Münafıklık ve riyakârlık .........................................................................197 

2.4.35. Gelişme ve Değişmeye Karşı Direnç .......................................................200 

2.4.36. Olmayacak Şeyi İstemek .........................................................................201 

2.4.37. Aldanmak ve Kaybetmek ........................................................................204 

2.4.38. Önemsememek .........................................................................................208 

2.4.39. Gaflet ........................................................................................................210 

2.4.40. Zorbalık ...................................................................................................213 

2.4.41. Ayrışmak ..................................................................................................214 

2.4.42. Yoldan çıkmak .........................................................................................218 

2.4.43. Öfke ..........................................................................................................221 

2.4.44. Kin ve haset ..............................................................................................222 

2.4.45. Acelecilik ..................................................................................................224 

2.4.46. Aşırılık ......................................................................................................228 

2.4.47. Ümitsizlik ve Korku .................................................................................229 

2.5. KADÎM ESERLERDE KÂMİN MESELLER ...............................................231 

2.6. EMSÂL ESERLERİNDE ÂYET-İ KERÎME ve MESEL İRTİBATLARI ...252 

 

SONUÇ ....................................................................................................................... 256 

MESEL İNDEKSİ ...................................................................................................... 258 

ÂYET-İ KERÎME İNDEKSİ ..................................................................................... 265 

KAYNAKÇA .............................................................................................................. 271 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................... 280 



V 

 

ÖZET 
 

DOKTORA TEZİ 

ARAP DİLİNDE KÂMİN MESELLER 

 

Yakup KIZILKAYA 

 

Danışman: Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 

2014 – Sayfa: 290 

 

 

                                             Jüri: Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 

 Prof. Dr. Süleyman TÜLÜCÜ 

 Prof. Dr. Mustafa AĞIRMAN  

 Doç Dr. Halil İbrahim TANÇ                    

    Doç Dr. İsmail DEMİR                             

           

 

                 

 Atasözleri (Arap dilindeki ismiyle meseller), bir toplumun dil ve anlayışını en iyi 

yansıtan vasıtalardan biridir. Bundan dolayı Kur’ân’ın ilk muhataplarının hayat algısını, 

düşünce tarzını, yaşam biçimini yansıtan Arap meselleriyle ayet-i kerimelerin anlam 

ilişkileri, ayetlerde ortaya konulan mesajları anlama noktasında imkânlar sunabilir. 

“Kâmin mesel” teriminin Arap dilindeki konumunu da irdeleyen bu çalışmada, Arap 

meselleri ile mana bakımından irtibatlı oldukları düşünülen Kur’ân ayetleri, konularına 

göre tespit edilmeye çalışılmıştır. Bunlar içerisinden özellikle ilk dönem meselleri 

seçilerek anlamca ilgili oldukları Kur’ân ayetleriyle münasebetleri üzerinde durulmuştur. 

Ayrıca bu çalışma, bu alanda bize ulaşan literatürü, değerlendirmeye tabi tutarak bir araya 

getirmeyi de hedeflemektedir. 

 

Anahtar kelimeler: Atasözü, mesel, emsal, dil, kâmin, ayet-i kerime. 

 



VI 

 

ABSTRACT 
 

Ph. D. DISSERTATION 

KÂMİN PROVERBS IN ARABIC LANGUAGE 

 

Yakup KIZILKAYA 

 

Advisor: Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 

2014 – Pages: 290 

 

 

                                         Jury: Prof. Dr. İbrahim YILMAZ 

 Prof. Dr. Süleyman TÜLÜCÜ 

 Prof. Dr. Mustafa AĞIRMAN  

 Assoc. Prof. Dr. Halil İbrahim TANÇ 

 Assoc. Prof. Dr.İsmail DEMİR 

           

 

                 

Proverbs (they are called parablesin Arabic language) are one of the best means of 

reflecting the language and understanding of a community. Therefore, it can offer 

opportunities at the point of understanding the message revealed from verse, perception of 

life of the first respondents of the Qur'an, way of thinking, a way of life that reflects the 

sense of the parable of relations with the verses. In this study, which examined the term 

“Kâmin mesel” position in the Arabic language, the Arab proverbswhich are believed to 

be connected with the spiritual verses of the Qur'an are tried to be compiled according to 

their subjects.  Especially in the first period parables were selected among these and their 

relations with the verses of the Qur'an to which they are related in terms of meaning are 

focused. Furthermore, this study aims at bringing the literature in this area together 

through evaluation. 

 

Key Words: Proverb, parable, parables, language, kâmin, Qur’anic verse. 



VII 

 

ÖNSÖZ 
 

İnsanlar duygu ve düşüncelerini muhataplarına aktarmada temsili anlatım tarzına 

büyük oranda başvururlar. Bu tarzın en güzel örnekleri de mesellerde hayat bulur. Dil, 

edebiyat ve münazaralarda hakemliğine başvurulacak dereceye kadar yükselebilen 

meseller, milletlerin tecrübelerinin bir ürünü ve düşüncelerinin somut bir formu olarak 

nesilden nesile aktarılırlar. İnsanların bazen bir fikri açıklamada, bazen manayı 

somutlaştırmada, bazen de savundukları iddialara delil sunmada dilin vazgeçilmez 

unsurları olarak meselleri yaygın şekilde kullanmaları, bunlara verdikleri önemi 

gösterirken, mesellerin içerikleri de onların hayatında nelerin önemli olduğuna işarette 

bulunur.  

Hayatta karşılaşılan kişisel ve toplumsal sorunlardan başarı ile çıkmanın en önemli 

yolu bilinçlilik, bilinçli olmanın yolu da hatalı davranışların sebebiyet vereceği sonuçları 

bilmektir. İnsanın ömrü, bütün hayatı tecrübeye yetmeyeceğine göre hayatı verimli 

kullanabilme adına insan, öncekilerin tecrübelerinden yararlanmayı bilmelidir. Bu 

tecrübelerin yer aldığı kaynaklardan en kapsamlı olanı ise; meseldir.  

Mesellerin genelinde göze çarpan husus onların; iyiye, doğruya, hakka, adalete 

yönelten üsluplarıdır. Bu manada, az bir kısmı bir tarafa bırakılırsa mesellerin 

hedeflerinin Kur’ân’ın hedefleriyle örtüştüğü söylenebilir. Kur’ân gerek geçmiş 

toplumların başından geçen, gerek yaşanması muhtemel durumlardan haber vererek 

insanın önüne koyduğu örneklerle onda bir bilinç oluşturmayı, dolayısıyla ona hayatı 

kolaylaştıracak imkânlar sunmayı hedeflemektedir. Böyle bir hedefi olan bir hitabın da 

önceki ve sonrakilerin tecrübe ve bilgisini barındırdığı, insanın hayatında ona lazım 

olacak malumatı içerdiği muhakkaktır.  

Sünnetullah gereği her topluma yaşayışına, kültürüne, ilerledikleri sahalara, 

bilgilerinin derecelerine, önem atfettikleri şeylere ve hassaten ihtiyaçları olan alanlara 

uygun mucizeler gönderilmiştir. Hz. Musa zamanının meşhur sihir bilgileriyle, sihre ait 

mucizelerle mücehhez kılınırken, Hz. İsa’ya zamanında insanlığın ilerlediği tıp alanında 

mucizeler verilmiştir. Değişmeyen Sünnetullah Hz. Peygamberle devam etmiş, 

Sünnetullah değişmemiş ama mucizeler değişmiştir. Çünkü yaşayış, ilim, anlayış, 

toplumun yapısı değişmiştir. Hz. Peygambere verilen mucize de zamanın ruhuna uygun 

olan ve bundan sonra bütün insanlığın ihtiyacına cevap vereceğini ifade eden Kur’ân’dır. 



VIII 

 

Artık toplum hayatına hâkim olan şey uğruna savaş veya barış yapılacak derecede önem 

atfedilen şiir, emsâl ve hitabettir. Bunların sahip olduğu fesahat ve belagattir. Somut 

mucizelerin devri geçmiş, sözün gücünün üstün olduğu devir gelmiştir. Zamanın ruhuna 

uygun olarak ümmi olan Rasulullah (s.a.v.) kelamın en fasihi, hikmetin en yücesi ve 

emsâlin en beliğiyle gönderilmiş, İslam karşıtı Velid b. Muğire gibi zamanın meşhur şiir 

ustaları dahi Kur’ân’ın bu özelliğini itiraf etmek zorunda kalmıştır.  

Bu çalışma dönemin itibar gören şiir, hitabet ve mesel gibi edebi mahsulleri 

arasından toplumun fikir ve düşünce dünyasını en iyi yansıtan ve bu manada şiir ve 

hitabetten daha kapsamlı olan meselleri ele almakta, onları, Kur’ân ayetleriyle olan anlam 

ilişkileri noktasında araştırmaya çalışmaktadır. Ayetlerle mesellerin dil ve anlam 

bakımından benzerliklerini göstermeye çalışırken yeri geldikçe Kur’ân’ın fesahatinden de 

bahsetmektedir. Tabidir ki bu çalışma, Arap meselleri içerisinden Kur’ân’ın ruhuna 

uygun olanları içermekte, Mushaf’ın iki kapağı arasında yer alması mümkün olmayan 

Cahiliye döneminde Araplar arasında üstünlük vasıtası görülen ancak İslam’ın uygun 

görmediği hatta yasakladığı ırkçılık, asabiyet, intikam, kadın ve içkiyi öven tarzdaki 

meselleri barındırmamaktadır.  

Bazı kaynaklarda Kur’ân mesellerinin bir çeşidi olarak da tanımlanabilmiş olan 

“kâmin mesel” ıstılahını inceleyen bu çalışmanın, ileriki bölümlerinde ele alınacağı üzere 

bu ıstılah; anlamları, Kur’ân ayetlerinde mevcut olan Arap ve Acem meselleri için 

kullanılmaktadır. Bildiğimiz kadarıyla kâmin mesel konusunda, İbn Hayr el-İşbîlî’nin 

Fehrese’sinde zikrettiği ve bize ulaşmayan iki eserden başka müstakil bir çalışma 

bulunmamaktadır. Sadece devrinde Arap ve Acem mesellerini manaları yönünden Kur’ân 

ayetleriyle ilişkilendirmekte meşhur olan el-Huseyn b. el-Fadl’a nispet edilen el-

Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm adında ve risale sayılabilecek tarzda 61 meseli 

içeren bir eser bulunmaktadır. Bu eser de bizzat el-Huseyn b. el-Fadl tarafından telif 

edilmemiştir. Kendisine Kur’ân’daki Arap ve Acem mesellerinden sorulmuş o da bu 

mesellerin manasını içeren ayetleri söylemiştir. Raviler silsile yoluyla onun bu ifadelerini 

nakletmiş ve ravilerden biri tarafından bu rivayatler kitap haline getirilmiştir. el-Huseyn 

b. el-Fadl veya Muhammed b. İdrîs eş-Şâfi‘î’ye nispeti münkün olan bu eser, sadece bu 

iki alim tarafından söylenen mesel ve ayetlerden oluşmamakta olup, muhtemelen 25 

tanesi rivayet eden tarafından eklenmiştir.  



IX 

 

Bu eser dışında es-Se‘âlibî’nin Hâssu’l-hâs adlı eserinin bir bölümünde “kâmin 

mesel” ismini vermediği fakat mesel ve ayetleri ele alış tarzlarıyla bu alanda 

değerlendirilebilecek kısa bir bölüm mevcuttu. Kısacası bu alanda kapsamlı bir eserin 

bulunmaması, bizi kâmin meseller hususunda araştırmaya teşvik eden asıl saik oldu. Yine 

alanın otoriteleri olan kadim Arap emsâli müelliflerinin, meselleri açıklarken ayet-i 

kerimelerden örnekler sunmaları, mesel ile ayet arasındaki irtibatı zikretmeleri de böyle 

bir çalışmanın yapılabileceği noktasında bizi gayretlendirdi.   

Bu çalışmanın girişinde isim ve içerikleri hakkında bilgi verilen temel emsâl 

kitaplarından; bunlar içerisinde yoğunlukla Ebû ‘Ubeyd’in el-Emsâl’i, Ebû Hilâl el-

‘Askerî’nin Cemheretu’l-emsâl’i ve el-Meydânî’nin Mecma‘u’l-emsâl’inden meseller 

seçilmiştir. Kur’ân ayetleri ile mesellerin münasebetleri üzerinde durulacağından seçilen 

mesellerin özellikle ilk dönem meselleri olmasına dikkat edilmiş, mesellerin manası lugat 

eserleri yardımıyla açıklanmaya, ilk defa kim tarafından ve niçin söylendiği ve hangi 

durumlarda kullanıldığını emsâl eserleri vasıtasıyla tespit edilmeye çalışılmış ve mana 

yönünden irtibatlı olduğu düşünülen ayet-i kerimeyle mesel ilişkilendirilmiştir. Ayrıca 

Ahmed el-Hâşimî’nin Cevâhiru’l-edeb adlı eserinde kâmin mesel adıyla zikredilen ayet-i 

kerimeler de incelenerek, ayet-i kerimelerin manalarıyla irtibatlı meseller, kaynaklardan 

tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Bu çalışmada biri Allah’ın diğeri beşerin sözü olmaları hasebiyle nitelik 

bakımından farklı olan Kur’ân ayetleriyle Arap meselleri arasında bir kıyaslamaya 

gidilmemiştir. Çalışmanın hedefi; Kur’ân’ın ilk defa kendilerine indiği insanların dil, 

düşünce ve kültürünün yansıdığı meseller yardımıyla Kur’an ayetlerini anlamaya 

çalışmaktır. Çünkü kullandıkları dil unsurları yardımıyla ilk muhataplarının Kur’an’ı nasıl 

anladıklarını bilmek, Kur’ân’ı doğru anlama noktasında imkânlar sunacaktır. Bu 

çalışmanın bir hedefi de; sözün en mükemmeli olan ayet-i kerimelerin konuşmalarımızda 

yer almasına katkı sunmaktır.  

Bu çalışmada, seçilen meseller ile ayet-i kerimelerin anlam yönünden 

münasebetleri noktasında hassas davranılmaya çalışılmış olup ayet-i kerimeler, büyük 

oranda irtibatlı oldukları mesellerin manasını barındırmaktadırlar. Bununla birlikte mesel 

ve ayet arasında genel manayı etkilemeyecek küçük farklılıklar her zaman söz konusu 

olabilir.  



X 

 

Çalışma, bir giriş ve iki bölümden oluşmaktadır. Girişte, Arap Dilinde Mesel 

kavramı çeşitli yönleriyle ayrıntılı biçimde ele alınmıştır.  

Birinci bölümde Kur’ân meselleri incelenmiş, Kur’ân meselleriyle Arap meselleri 

arasındaki fark ve irtibatlar açıklanmaya bu bağlamda kâmin mesellerin Kur’ân’a göre 

konumu tespit edilmeye çalışılmıştır. 

Kâmin mesel ıstılahının kapsamını da irdeleyen ikinci bölümde; Kur’ân ayetleriyle 

münasebeti bulunan Arap meselleri tespit edilmeye çalışılmış, bu bağlamda mesellerle 

ayet-i kerimeler arasındaki irtibatlara değinilmiştir. Ayrıca bu son bölümde daha önce 

kâmin mesel alanında yapılan önceki çalışmalar, bir araya getirilerek incelenmiştir.  

Tezimizin her aşamasında değerli zaman, fikir ve emeklerini sarf ederek teşvik ve 

yardımlarını esirgemeyen muhterem hocalarım Prof Dr. Süleyman Tülücü, Prof. Dr. 

İbrahim Yılmaz, Prof. Dr. Mustafa Ağırman, Doç. Dr. İsmail Demir ve Doç. Dr. Halil 

İbrahim Tanç Beylere teşekkürü borç bilirim. 

 

Erzurum – 2014      Yakup KIZILKAYA

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 

 

 

GİRİŞ 
ARAP DİLİNDE MESELLER 

I. MESELİN SÖZLÜK ANLAMI 

Sözlük anlamı bakımından “Örnek, benzer, denk, gibi, hüccet, delil ve hadis” 

anlamlarına gelen mesel kelimesinin, “Ayakta dikilmek” anlamına gelen مُثُول (musûl), 

“Örnek” manasına gelen  َِالالمث  (misâl)1, “Benzemek” manasındaki المماثلة (mumâsele), 

“Bir şeyin başka bir şeye benzetilmesi” demek olan التمثيل (temsîl)2 veya “Benzeşmek” 

anlamına gelen تماثلال  (temâsul)den3 iştikâkı mümkün görülmekte olup, Arap dilinde bu 

kelimenin dayandığı m-s-l ( ل-ث-م ) kökünden gelen kelimeler şu formlarda 

kullanılmaktadır: 

 Benzer, denk, gibi” anlamlarına gelen kelime iki şeyi eşitlemek için“ :المِثْلُ 

kullanılır.4 مِثْل veya مَثَل kelimeleri iki şeyin birbiri ile mutabakatı durumunda 

kullanılırlar. Bu durum; mumâsele olarak ifade edilir. Bazı yönlerden benzer olup bazı 

yönlerden benzer olmama durumu ise muşâbehettir. İbn Berrî (ö.1054/1644) 

mumâseleyi, açıklarken musâvât (eşitlik) ile karşılaştırır ve şöyle der: “Musavat, bir 

konuda ortak olan iki şey için kullanılır. Ancak bu iki şey, tür olarak birbirinden 

farklıdır. Bunlar arasındaki eşitlik miktar bakımındandır. Bunu belirtmek için نحو 

kelimesi de kullanılabilir. Mumâsele ise, ancak bütün hususlarda birbiri ile uyumlu olan 

şeyler için kullanılır. “Bu, bunun mislidir.” Dediğimizde “Bu, bunun yerine geçer” 

                                                             
1 el-Meydânî, Ebu’l-Fazl Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm en-Neysâbûrî, Mecma‘u’l-emsâl, I-

II, nşr. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid, 1374/1955, l, I, 5. 
2 Sellheim, Rudolf, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme ma‘a i‘tinâin hâssin bi Kitâbi’l-emsâl li Ebî ‘Ubeyd, 

nşr. Ramazan ‘Abduttevvâb, Lübnan, 1391/1971, s. 21-22. 
3 el-‘Askerî, Ebû Hilâl el-Hasan b. Abdullah b Sehl, Cemheretu’l-emsâl, I-II, nşr. Ahmed Abdusselâm vd., 

Beyrut, 1408/1988, I, 11. 
4 İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mukerrem, Lisânu’l-‘Arab, I-XX, Beyrut, tsz., XI, 

610.  



2 

 

 

anlamına gelir.5 Dolayısıyla mesel kelimesiyle yapılan bir benzetme diğer benzetme 

kelimelerinden çok daha kapsamlı ve kuvvetli bir benzetmedir.   

 الأمثال Örnek, hüccet, delil ve hadis (söz, ifade)” manalarına gelir. Çoğulu“ :المَثَلُ 

şeklindedir. Aynı zamanda “Sözden alıntı yapılan kısım veya benzer durumlarda 

değiştirilmeden aynen tekrarlanan söz” anlamını da verir. Birbirine benzeyen toprak 

parçaları için de الأمثال kelimesi kullanılmaktadır.6 

الالمِثَ  : “Örnek, model, miktar, kısas, yatak ve kalıp” anlamına gelmektedir.7 

Çoğulu أمْثِلة ve  ٌُمُثل şeklindedir. Miktar anlamına gelmesinin sebebi, misal olarak 

kullanıldığı anlamların onunla değerlendirilmeleri sebebiyledir. Sarf ilminde başka 

kelimeler için örnek olarak kullanılan bir takım kelimelere emsile denilmesi de bu 

yüzdendir. Kısas manası ise kısas uygulanan nesne veya durumun, diğer nesne veya 

duruma benzetilmesinden dolayıdır. المثِال kelimesinin kalıp manasına geldiği İmam-ı 

Azam Ebû Hanîfe tarafından söylenmiştir. Ebû Hanîfe bu manaya, “Bozulmuş olan 

mızrak ucunun düzeltilmesi için içine sokulup dövüldüğü alete misal” denildiğini 

söyleyerek delil getirir.8 Kendisi ile hayvanlara damga vurulan işaretlenmiş taşa da 

misâl denilmektedir.9  

 dir. Enbiya 21/52 ve’ تماثيل Resim” manasındadır. Çoğul şekli“ :التَّمْثال ve التِّمْثال

Sebe 34/13 âyet-i kerîmelerinde geçtiği üzere “heykel” manasında, şekil almış nesneye 

                                                             
5 ez-Zebîdî, Muhammed Murtazâ el-Huseynî, Tâcu’l-Arûs min cevâhiri’l-kâmûs, I-XXXIX, nşr. Mustafa 

Hicâzî, Kuveyt, 1998, XXX, 380. 
6 el-Cevherî, İsmail b. Hammâd, es-Sıhâh, tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-‘Arabiyye, I-VI, nşr. Ahmet Abdulgâfur 

‘Attar, Kahire, 1984, V, 1816; İbrahim Mustafa, vd., el-Mu‘cemu’l-vasît, İstanbul, 1992, s. 854; ez-
Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 388. 

7 el-Cevherî, es-Sıhâh, V, 1816; ez-Zâvî, et-Tâhir Ahmet, Muhtâru’l-kâmûs, muretteb alâ tarîkati’l-
muhtâri’s-sıhâh ve’l-misbâhu’l-munîr,  Libya-Tunus, tsz., s. 566; ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 381, 
388; el-Fîrûzâbâdî, Mecdu’d-Din Muhammed b. Ya‘kub, el-Kâmûsu’l-Muhît, nşr. Mektebetu’t-Tahkîk 
ve’t-Turâs fî Muesseseti’r-Risale, Lübnan- Beyrut, 2005, s. 1056. 

8 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 382, 388. 
9 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 610. 



3 

 

 

timsal denildiği gibi10 gölgeye de denilmektedir.11 bir şeyin benzer biçimini almış 

maddi varlıklar heykel diye isimlendirildiği gibi, manaların zihinde suretlendirilmesi de 

tasavvur ismini alır.   

 Deniz feneri” demektir. Böyle denilmesinin sebebi bir yere dikilmesinden“ :الماثلِة 

ve ona bakılarak yön tayin edilmesinden dolayıdır.12 مُثـْلَةالْ  :المَثُـلَة  kelimesiyle aynı 

manadan olarak “İbretlik ceza” anlamına gelir. Bu kelimenin çoğul şeklinin geçtiği  ْوَقَد

-Onlardan önce ibret alınacak birçok azap gelip geçmiştir”13 âyet“ خَلَتْ مِنْ قـَبْلِهِمُ الْمَثُلاَتُ 

i kerîmesinde cezalar, başkalarına örnek olması için  ُالْمَثُلاَت kelimesiyle ifade edilmiştir. 

مْثَلُ الأ ,”.Faziletli, erdemli örnek kişi“ :المَثِيل ,”.Fazilet, erdem“ :المَثالة  de “En 

faziletli, erdemli” anlamına gelir.14  ُأشَدُّ النَّاسِ بَلاَءً الأْنَبِْيَاءُ ثمَُّ الأَْمْثَلُ فَالأَْمْثَل “İnsanların 

belâya en çok duçar olanları, nebiler, nebilerden sonra derecesine göre başkalarıdır”15 

hadis-i şerifinde geçen  ُالأَْمْثَل kelimesi, “Peygamberlere ahlâkî yönden, ilmi yönden en 

çok benzeyen ve bu yönleriyle üstün olan” anlamını verir.  ُأمْثَل kelimesinin müennesinin 

geçtiği Taha Sûresinin 63. âyet-i kerîmesindeki  ْمُثْلىالطريقة ال  ifadesi hakka en yakın, en 

üstün, en yüce, örnek, ideal yol (hayat tarzı) anlamlarına gelmektedir.16 Yine مَ و المريض الي 

ثلأمْ   “Hasta, bugün daha iyi” demektir.17 

                                                             
10 er-Râgıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kâsım el-Huseyn b. Muhammed, el-Mufredât fî garîbi’l-Kur’ân, I-II, nşr. 

Mektebet-u Nezâr Mustafa el Bâz, Mekke, tsz, II, 596.  
11 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 613. 
12 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 387-388. 
13 er-Ra‘d: 13/6. 
14 er-Râzî, Muhammed b. Ebî Bekir b. Abdilkâdir, Muhtaru’s-Sıhâh, Lübnan, 1986, s. 257. 
15 et-Tirmîzî, Zühd, 57(2398).  
16 ez-Zâvî, Muhtâru’l-kâmûs, s. 566. 
17 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 613. 



4 

 

 

 الرَّجلُ  مَثَلَ  dur. “Dikilmek” anlamına gelmektedir.18’مُثُول :mastarı ,يمثْلُ :muzarisi ;مَثَلَ 

فلان يدَيْ  بين  “Adam birinin karşısına dikildi”19 ifadesi kişinin bir heykel gibi ayakta 

dikili kaldığını anlatmak içindir.  ُالرَّجُلُ قِيَامًا فـَلْيَتَبـَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنْ النَّارِ مَنْ أَحَبَّ أَنْ يمَثُْلَ لَه  “Kim 

insanların kendisi için hazır ol vaziyeti almasından hoşlanırsa ateşten yerine 

hazırlansın”20 hadis-i şerifinde de bu manadadır. Söz veya yazılarda kullanılan misaller 

de adeta ortaya konulan timsaller gibidir. Bu sayede dinleyen veya okuyan, misale 

bakarak manayı anlamaya çalışır. Bu manada misal, soyut olan manayı somutlaştırmak 

için kullanılmaktadır.  َفلانَاً فلانٌ  مَثَل  ifadesi “Birisi başkası gibi oldu, onun yerine geçti” 

anlamına gelirken  َمَثَل fiili ب harfi cerri ile kullanıldığında  َفلاناً فلاناً مَثَل  ifadesindeki 

gibi “Birini başkasına benzetti ve ikisini bir saydı” manasını verir.21 

 .harf-i cerri ile, “Kısas yapmak” anlamına gelir ve hukuk dilinde kullanılır من ;أمْثَلَ 

Birisinin hâkime  ٍأمْثِلْني من فُلان demesi; “Beni, falanca gibi yargıla, benim hakkımda 

falancaya verilen hüküm gibi hükmet, kısas yap” anlamlarına gelir.22 أمثَل السلطان فُلانا 

“Sultan falancayı misli ile cezalandırdı.” demek sultanın o kişiye, o kişinin başkasına 

yaptığı şekilde muamele ettiği, o kişiye başkasına yaptığıyla kısas uyguladığı anlamına 

gelir. Yani bir başkasını silahla öldürmüşse sultan da onu silahla öldürmüş, kılıçla 

öldürmüşse sultan da kılıçla öldürmüş vb. anlamındadır.  

 Betimlemek” anlamına gelir. Betimlemeden maksat da; bir şeyi anlaşılması“ :مَثَّلَ 

için somutlaştırmaktır. Bir hâli başkasına benzetmek için misal getirmek anlamına da 

                                                             
18 el-Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘ayn muretteben ‘alâ hurûfi’l-mu‘cem, I-IV, nşr. ‘Abdulhamid 

Hendâvî, Lübnan, 1424/2003, IV, 188.  
19 el-Cevherî, es-Sıhâh, V, 1816; İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 853. 
20 Ebû Dâvud, Edeb, 165(5229). 
21 İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 853. 
22 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 387. 



5 

 

 

gelmektedir.23 لَةِ  في ممُثََّـلَتـَينِْ  النار و الجنة رأيت الجِْدَارِ  قبِـْ  “Cenneti ve cehennemi duvarın 

önünde şekil almış halde gördüm”24 hadis-i şerifinde de geçtiği üzere,  َّلالممث  “Bir 

nesnenin biçimini almış olana” denmektedir. بفلانٍ  فلانٌ  مثَّل  ifadesi: “Birisi, bir başkasını 

cezalandırdı” anlamındadır. Ancak bu cezalandırma rastgele bir cezalandırma olmayıp 

başkalarının örnek alacakları biçimde bir cezalandırmadır.  

لماثَ  : “Benzemek, andırmak”25 anlamlarına gelirken تمثَّل: “Şiirde ilk beyti 

söylemek” anlamına gelir. Sonra gelen beyitler de bu ilk beyte uyar.26 Yani ilk beyit 

sonrakiler için misaldir. تمثَّل بالشيء ifadesi ise, “Bir şeyi mesel olarak getirdi” demektir. 

Cebrail’in Hz. Meryem’e insan suretinde görünmesi Kur’ân-ı Kerîm’de,  َلهَاَ بَشَراً فـَتَمَثَّل

 fiili “Şekil almak, başka biçime girmek, başkası تمَثََّلَ  biçiminde yer alır.27 Burada سَويčِا

gibi görünmek, temessül etmek, gerçek kimliğinden çıkıp bir başkasının kimliğine 

bürünmek” gibi anlamlara gelir.28 

 تماثل العليل Birbirine benzemek, uyuşmak” manalarına gelen kelime“ :تماثل

ifadesinde; hastanın iyileşmeye, sağlıklı insanlara benzemeye veya dikleşmeye, ayağa 

kalkmaya başladığını anlatır.29 يْئَان  ifadesi ise; iki şeyin birbirine benzer olduğu تماثل الشَّ

durumlarda kullanılır. 

                                                             
23 el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, s. 1056. 
24 el-Buhârî, Rikâk 18, (6468).  
25 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 613. 
26 ez-Zâvî, Muhtâru’l-kâmûs, s. 566.  
27 Meryem: 19/17. 
28 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 389. 
29 el-Fîrûzâbâdî, el-Kâmûsu’l-muhît, s. 1056; er-Râzî, Muhtaru’s-Sıhâh, s. 257; İbn Manzûr, Lisânu’l-

‘Arab, XI, 612. 



6 

 

 

متَثَلَ اِ  : “Birinin yolunu takip etmek, onun gibi olmaya çalışmak”30 manasını 

barındıran kelime, misillemede bulunmak/kısas uygulamak anlamına da gelmektedir. 

Aşağıdaki beyitte bu manada kullanılmıştır. 

لكم لْ منه أو ندََعْهثِ تَ نمَْ ***  رعلى عامِ  نا يومارْ دَ ن قَ إ  

“Bir gün ‘Âmir’e güç yetirirsek, ya ona kısas uygulayarak öldürürüz, ya da size 

bırakırız.”31 

Mesel kelimesinin dayandığı m-s-l köküyle alakalı buraya kadar yaptığımız 

izahatı değerlendirdiğimizde; bu kökün, iki temel anlamı ifade ettiğini 

söyleyebilmekteyiz. Bunların birincisi; iki şeyi birbirine benzetmek, ikincisi de; hayali 

ve soyut manaların bir timsalini göz önüne dikmek, onları, duyu organları ile 

hissedilebilecek şekilde sunmaktır. Esasında, m-s-l kökünden gelen kelimelerin 

kullanıldıkları bağlamların derinliklerine inildiğinde, iki şeyin veya iki hâlin birbirine 

benzerliğini ifade ettikleri görülür. Farklı dilleri kullanan insanlar bu manaya gelen 

kelimeleri günlük konuşmalarında belki de asıl manalarını hiç hatıra getirmeden 

oldukça fazla kullanırlar. “Mesela, örneğin” gibi kelimeler günlük konuşmalardan 

neredeyse hiç eksik olmazlar. Bu kelimelerin niçin kullanıldığı düşünüldüğünde de 

maksadın; iki şey veya iki hâlin birbirine benzetilmesi olduğu ortaya çıkar. 

II. MESELİN ISTILAH ANLAMI 

Meselin kök manasını, iki şeyin birbirine benzetilmesine dayandıran Ebû Hilâl el-

‘Askerî (ö.254/868) hikmet içermekle birlikte yaygın olan sözlerin, mesel diye 

isimlendirilebileceğini belirtir. Ona göre birisi, mesel kabul edilebilecek kadar güzel bir 

söz söylese dahi, yaygın olduğunda ittifak edilmeyen söz mesel olamaz.32 Nitekim 

aşağıdaki Arap şiirinde: 

والخابرُ  الجاهلُ  يَـعْرفه *** سائرُ  مَثَلٌ  إلا أنتَ  ما  

                                                             
30 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 384. 
31 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 615. 
32 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 11. 



7 

 

 

“Sen, ancak cahilin de âlimin de bildiği yaygın bir meselsin.”33 denilerek mesel ile 

yaygınlık arasında bağlantı kurulmuştur.  

el-Muberred (ö.286/900), mesel ile misal kelimelerini ilişkilendirerek bu iki 

kelimenin kök manalarına değinir. Kelimenin “Ayakta dikilip durmak” manasına vurgu 

yaparak meselin, kendisine benzetilecek olana âlem (bayrak) olarak dikildiğini söyler.34 

Somut bir nesne olarak muhatabın karşısına konulan bu âlem sayesinde anlatılmak 

istenenin bariz hâle getirilmesi hedeflenir. Sözün mesel diye isimlendirilmesinin 

sebebini, görüp örnek ve ibret alması, korkacağı ve ümit edeceği şeyleri onunla bilmesi 

için insanın zihninde apaçık dikilen nesne gibi olmasına bağlayan el-Hafâcî 

(ö.466/1073) de bu görüşe katılır.35 Buna göre bir sözün mesel olabilmesi, onun 

akıllarda yer tutmasıyla doğru orantılıdır. Zihinlerde bir karşılığı olmayan sözün 

etkisinden ve kalıcılığından bahsedilemez. 

İbnu’s-Sikkît (ö.246/861) ise meselin, kendisi sebebiyle söylendiği durumun asli 

kelimeleriyle şeklen muhalif, ancak anlam bakımından bağlamla uyumlu lafız olduğuna 

dikkat çeker.36 Birbirine benzer durumlarda dile getirilen meseller, kalıp gibi olup 

sonraki durumlara, bu kalıplara göre biçim verilir. Misal veren de, model üzerinde 

elbiseyi ölçüp, kesip, biçen terzi gibidir. Her şeyin bir kalıbı ve ölçüsü olduğu gibi 

kelâmın kalıp ve ölçüsü de mesellerdir.37 Diğer sözler kalıp hâline gelmiş olan 

mesellere uyumluluk arz etmeleri nispetinde değer kazanırlar. 

Meselle hikmet bağlantısına vurgu yapan İbn Reşîk ise (ö.481/1088), sadece 

doğruluğu akıllarda kabul görmüş olan hikmetli sözün, mesel olabileceğini söyler. Bir 

sözün mesel diye isimlendirilmesinin sebebini; örnek alınması, öğüt verilmesi, onunla 

özendirme ve sakındırma yapılmasına ve bu özelliklerinden dolayı kalplerde sürekli 

kâim olmasına bağlar.38 Bu da ancak içerisinde hikmet barındıran sözlerde olabilir. 

                                                             
33 el-Kalkaşendî, Ebu’l-‘Abbâs Ahmed, Subhu’l-a‘şâ, I-XIV, Mısır 1340/1922, I, 296. 
34 Bkz. el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 5. 
35 ez-Zerkeşî, Bedruddin Muhammed b. Abdullah, el-Burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, I-IV, nşr. Muhammed 

Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Kahire, tsz., I, 487. 
36 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 6. 
37 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 487. 
38 İbn Reşîk, Ebû ‘Alî el-Hasen el-Kayravânî el-Ezdî, el-‘Umde fî mehâsini’ş-şi‘r ve âdâbih ve nakdih, I-

II, nşr. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd, Lübnan, 1401/1981, I, 280. 



8 

 

 

er-Râgıb el-İsfahânî (ö.502/1108)’ye göre mesel, bir konuda söylenen sözden 

ibarettir. Bu söz, başka bir konuda söylenen söze benzer. Aralarında birinin, diğerini 

açıklayıp tasvir etmesi için benzerlik bulunur. Arapların   َالصَّيْفَ ضيـَّعْتِ اللَّبن  “Sen sütü 

yazdan kaybettin” sözü,  َمْكانِ أمَْرَكَ الإلْتَ وَقْتَ أَهم  “İşinin yapılabilme zamanını kaçırdın.” 

sözüne benzer.39 Buradaki sözlerden birincisi mesel ikincisi mevcut durumu açıklayan 

sözdür. Anlamları birbirine benzeyen bu ifadelerden normal olanının açıklanması için 

mesel söylenir. Dolayısıyla bu iki cümle arasındaki benzeşimin bir maksadı vardır. Bu 

maksat da mevcut hâli açıklamaktır.  

ez-Zemahşerî (ö.538/1144), Arap kelâmında meselin aslî manasının “benzer, 

denk” demek olan misl ile aynı olduğunu مِثْل ,مَثَل ve مَثِيل kelimelerinin شِبْه ,شَبَه ve شَبِيه 

kelimeleri ile aynı anlamı ifade ettiklerini, sonraları madrıbı (meselin söylendiği son 

durum), mevridine (meselin söylendiği ilk duruma) benzer olarak kullanılan yaygın 

sözlere mesel denilmeye başlandığını belirtir. Ona göre Araplar, yayılmaya müsait, 

kabule şayan olarak görmedikleri sözleri mesel olarak söylemezler. Mesel olacak sözün 

muhafaza edilip değişiklikten korunabilmesi için bazı yönlerden insanı cezbeden bir 

takım farklılıkları da taşıması gerekir.40 Buradan hareketle meselde bulunması gereken 

özellikleri şu şekilde sıralamak mümkündür: Sözün yayılmaya uygun olması, insanlar 

arasında kabul görmesi ve dillerde dolaşmaya layık olması, içerisinde kendisine 

teveccühü gerektirecek farklılığa sahip olması, değişiklikten korunmuş ve muhafaza 

edilmiş olması.  

Fârâbî (ö.339/950), meseli lafız ve manasında toplumun avam ve havas 

kesimlerinin birleştiği söz olarak açıklar. Bu özelliğinden dolayı insanlar, meseli 

yaygınlaştırmışlar, mutlu ve sıkıntılı anlarında söylemişler, anlaşılması zor olan şeyleri 

onunla açıklamaya çalışmışlar, uzak taleplere onunla erişmiş, zor durumlardan onunla 

çıkmışlardır. O, en açık hikmettir. Hikmet olması da güzelliğindeki bütünlük 

                                                             
39 er-Râgıb el-İsfahânî, el-Mufredât, II, 596.  
40 ez-Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Omer, el-Keşşâf ‘an hakâiki ğavamidi’d-tenzîl ve 

‘uyûni’l-ekâvil fî vucûhi’t-te’vîl, I-VI, nşr. ‘Adil Ahmed Abdulmevcûd ve ‘Ali Muhammed Muavviz, 
Riyad, 1418/1998, I, 191. 



9 

 

 

sebebiyledir.41 Bu tarifinden meselin toplumun hem avam hem havassı tarafından kabul 

görmesi gerektiğini anlamaktayız. Sözün kabul görmesinin sebebi ise ondaki kemal 

vasfıdır. Kemali ise; müşkül olanı açıklığa kavuşturması, zor durumlarda çıkış kapısı 

vazifesi görmesi sayesindedir. Dolayısıyla bu tanıma göre: Her yaygın söz mesel olmaz; 

mesel olacak sözün normal sözlerden üstün, belirli bir seviyede olması gerekir. Sözde 

çok faydalar bulunabilir. İlmî seviyesi çok yüksek de olabilir. Ancak mesel olması için 

toplumun bütün kesimleri tarafından kabul görmesi ve yaygın olması da gerekmektedir. 

Suyûtî, bu konuda şu bilgileri aktarır: “Mesel, aslından özetlenen veya olduğu gibi 

aktarılan bir grup sözdür. Kabul görmesiyle temayüz eder. Dilden dile dolaşmasıyla 

şöhret bulur. Lafzına ilişen herhangi bir değişikliğe uğramadan ilk defa söylenildiği 

durumdan, kullanılması uygun olan her duruma intikal ettirilir.”42 Buna göre mesel, 

kullanıldığı hiçbir durumda değişikliğe uğramadan aslı muhafaza edilerek mevridine 

benzeyen her durumda kullanılan söz olarak karşımıza çıkmaktadır. 

İbnu’l-Esîr (ö.637/1239) de meselleri, kendileriyle manalara ışık tutulan sembol 

ve işaretlere benzetmekte43, el-Hasen el-Yûsî (ö.1111/1691) ise meseldeki teşbih 

yönünü vurgulayarak şöyle demektedir: “Mesel ilk olarak özel bir sebepten dolayı gelir. 

Sonra bu özel durumu aşarak benzeri durumlarda yaygın şekilde kullanılır. Kullanım 

sebebi ise ilk hâl ile sonraki arasındaki benzerliktir.”44 

Yukarıda ayrıntılı olarak ele aldığımız emsâl ile ilgili tanımlardan şu sonuçlara 

ulaşmamız mümkündür: Mesel yaygın sözdür. Edebi bir tür olarak ayırıcı özellikleri ve 

belirli nişaneleri vardır. Önceki bir tecrübenin hâlihazırdaki tecrübeye izdüşümüdür, 

insanlardan bir kısmına ait olmayıp avam ve havassın ortak malıdırlar. Bazı açıkça 

anlatılamayacak hususlar, meseller vasıtasıyla dolaylı yollardan kolayca dile 

getirilebilirler. 

                                                             
41 el-Fârâbî, Ebû İbrâhim İshak b. İbrâhim, Dîvânu’l-edeb, I-IV, nşr, Ahmed Muhtar Ömer, vd., Kahire, 

tsz., I, 74. 
42 es-Suyûtî, Ebu’l-Fadl Celâluddîn ‘Abdirrahman b. Ebî Bekr, el-Muzhir fî ‘ulûmi’l-luga ve envâihâ, I-II, 

nşr. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm vd., Kahire, tsz., I, 486-487. 
43 İbnu’l-Esîr, Ziyauddin, el-Meselu’s-sâir fî edebi’l-kâtib ve’ş-şâir, I-IV, nşr. Ahmed es-Suhûfî, vd., 

Kahire, tsz., I, 53,55.  
44 el-Yûsî, el-Hasen, Zehru’l-ukm fi’l-emsâl ve’l-hikem, I-III, Muhammed el-Ahdar, vd., el-Mağrib, 

1401/1981, I, 21; Ayrıca bkz. et-Tahânevî, Muhammed ‘Alî, Mevsû‘atu keşşâf-ı ıstılâhâti’l-funûn ve’l-
‘ulûm,  nşr. Refîk el-‘Acem, vd., Lübnan, 1996, s. 1449. 



10 

 

 

Sonuç olarak meseller şöyle tarif edilebilir: Kuvvetli tasvir içermesi, veciz olması, 

kulağa hoş gelmesi gibi özelliklerinden dolayı, toplumun her kesimi tarafından kabul 

gören, nesilden nesile aktarılmasıyla meşhur olan, önceden yaşanmış bir tecrübeye 

dayanan, dilden dile aktarılırken lafzı değişmeyen, çoğunlukla gerçek manası 

kastedilmeyip mecazen başka şeylere delalet eden ve benzetme kastıyla söylenen 

kalıplaşmış ifadelerdir.  

III. MESELLERİN ÖNEMİ VE FAYDASI 

Mesel, çevre, toplum ve tarihle ilişkisiyle sosyal yönden, ahlâkî ve entelektüel 

içeriğiyle terbiyevî yönden, gramer kaidelerinin oluşturulmasında delil kabul 

edilmesiyle dil yönünden, edebi bir dil olarak belagat yönünden, kulağa hitap etmesiyle 

estetik yönden öneme sahiptir. Toplumun her kesimi tarafından rağbet gören meseller, 

müellifleri de onları bir araya toplama, açıklama, çeşitli konulara ayırarak sınıflandırma, 

söylendikleri bağlamı belirleme gibi bahisleri içeren çok sayıda eser vermeye sevk 

etmişlerdir. Mesellere verilen önem, kadim olsun çağdaş olsun, bu alandaki eserlerin 

sayısının fazlalığından da anlaşılabilmektedir. Çünkü bir şeye karşı artan ve devam eden 

alaka, aynı zamanda onun önemine işaret etmektedir. Bir durumu tasvir etmek, bir 

düşünceyi özetlemek, çok izah gerektiren bir hali açıklamak için başvurulan hazır 

materyaller olarak kullanılmaya müsait olan mesellerin önemine birkaç yönden şöyle 

temas edilebilir: 

A. Sosyal Yönden 

Bir milletin edebiyatı ve tarihinde, geçmişi ile bugünü arasında bağ kuran, 

gelenek ve göreneklerini apaçık ortaya koyan, toplumdaki egemen anlayışı ve davranış 

şekillerini yansıtan mesellerinin önemli bir yeri vardır. Farklı medeniyetleri, farklı 

yaşam tarzlarını tanıtan tablolar gibi insanın önünde duran mesellere bakılarak 

medeniyetler arasındaki farklar da ortaya konulabilir.   

Kitâbetten ziyade sözlü aktarımın yaygın olduğu Cahiliye dönemini göz önüne 

aldığımızda çoğunlukla ümmi olan (okuma yazma bilmeyen) Arapların hafızaya 

dayanan ezbere önem verdikleri, şair, hatip gibi kişilerin toplumda rağbet gördüğü, şiir 

ve hitabe dinletileri için panayırların kurulduğu, meşhur şairlerin şiirlerinin “Muallâkât-



11 

 

 

ı Seb’a” namıyla Kabe’nin duvarına asıldığı bilinmektedir.45 Bu derece ezbere dayanan 

bir kültürde hafızada tutulmaya en müsait kelâmın da şiir ve mesel gibi az sözlü, çok 

manalı söz türleri olduğu açıktır. Toplumda bu derece öneme sahip olan şiir ve meselin 

yerini, İslam’ın zuhurundan sonra düşünceye dayalı nesir ve hitabet almış, mesellerin 

farklı tarz ve içerikle Kur’ân-ı Kerîm ve O’ndan beslenen hadis-i şeriflerde kullanılması 

onlara dini bir içerik kazandırmıştır. 

Doğduğu ortamın bir sonucu olan meseller, aynı zamanda sosyal bilimciler için 

önemli bir kaynaktır. Mesellerden bir milletin ahlâk değerleri, görgü kuralları ve hayata 

bakış açısı anlaşılabilir. Örneğin çölde yaşayan bir Arap’ın mesellerini çadır, çorak ve 

verimli arazi, yağmur vb. unsurlar şekillendirirken, sahillerde yaşayanların mesellerini 

ise deniz, gemi, av, balık gibi varlıklar oluştururlar. Dolayısıyla mesellerden, bir 

milletin eşyayı algısını ve bu algının onlarda hangi manaları uyandırdığını 

anlayabiliriz.46 

B. Terbiyevî yönden 

 Meseller, genellikle terbiye etmek amacıyla, kötü ahlâkı düzeltmek, iyi olana 

teşvik etmek kabilinden söylenmektedirler. Onlar, uzun uğraşlardan sonra elde 

edilebilecek nasihatleri özet şekilde sunan ifadeler olduklarından, gönüllere dokunmada 

uzun bir anlatımdan daha tesirlidirler. Toplumun çeşitli münasebetlerle ortaya çıkan 

adetlerini, davranışlarını, tecrübelerini, fikirlerini nesilden nesile aktarmaları sayesinde 

sonraki nesillere rehberlik etmekte ve karşılaştıkları sorunlara çözüm yolları 

sunmaktadırlar.  

Milletlerin ahlâk ve adetlerine ait çoğu unsuru içerisinde barındıran meseller, 

toplumların düşünce dünyalarının arka planları hususunda bize önemli ipuçları verebilir. 

Onlar, şiir gibi üst tabakanın sözü olmayıp çoğunlukla halkın kendi ifadeleri olarak 

                                                             
45 Ayrıntılı bilgi için bkz. Yılmaz, İbrahim, Panayırlar ve Arap Dili ve Edebiyatının Gelişmesinde 

Oynadığı Rol  (Yayımlanmamış Doktora Tezi), Erzurum, 1997, s. 1-42. 
46 Bkz. Emîn, Ahmed, Kâmûsu’l-‘âdât ve’t-tekâlîd ve’t-teâbîri’l-Mısriyye, nşr. Muhammed el-Cevherî, 

Kahire, 2007, s. 109-110. 



12 

 

 

genelin aklını tabir ederler. Bundan dolayı bazıları meseli “Toplumun Sesi” diye 

tanımlarlar.47 

Kültürün bir parçası olarak meseller, geçmişi bugüne bağlayan tarihi kesitlerdir. 

Onlar, toplumun bütün fertlerinin yararlandığı ortak kaynaklar olmaları hasebiyle halkı 

birbirine kenetlendirirler. Bu vesileyle anlayışlarının, yönelimlerinin, zevklerinin, övünç 

kaynaklarının ve hedeflerinin bir olmasına yardımcı olurlar.48 Meseller öncekilerden 

sonrakilere aktarılan düşünce biçimlerini, davranış şekillerini muhtevalarında 

barındırlar. Bu özellikleriyle toplumda sonradan meydana gelebilecek ahlâkî 

meselelerin çözümüne yardım edebilecek zenginliktedirler. Başkalarının hayat 

tecrübelerinin kısa özetleri şeklinde olduklarından nitelikli bir hayatın yaşanmasında 

insana yardım ederler. Bu konuda meseller insanın yolunu aydınlatan projektör vazifesi 

görürler.  

Aynı zamanda meseller ile uzun uzadıya anlatılabilecek hayatî ve ilmî tecrübeler, 

kısa yoldan ifade edilebilir. Bu özlü sözler yaşanan hadiselerde hemen akla gelebilir ve 

onlardan azami derecede istifade edilebilir. Zihinde zor yer tutan akıl ile anlaşılabilecek 

manalar, tasvir edilerek onlara müşahhas bir suret verildiğinde çok daha uzun zaman 

zihinde kalabilir, hatta unutulmaz sözler arasına girebilirler. Dolayısıyla meseller, akıl 

ile anlaşılabilecek bir manayı, hissedilebilir bir seviyeye çıkarırlar.  

C. Dil Yönünden 

 Edebiyatta, gramerde, hitabette, tartışmada ve hatta sohbetlerde savunulan 

fikirlere şahit getirildiğinde söylemler çok daha etkili olur. Bu şahitler mesel, vecize, 

şiir olabilir. Bunların en etkili olanı ve nesilden nesile aktarılması sebebiyle en kalıcı 

olanı mesel olduğundan sözün tesirini artırır, muhatabın manayı anlamasını 

kolaylaştırır. Meseller, fesahat (lafızda ses, ahenk, mana bakımından açıklık ve 

anlaşılırlık) ve belagat (lafzın fesahati ile birlikte manada mukteza-i hâle mutabık ve 

derin anlamlılık) özelliklerini taşıyan nadir söz türlerinden olmaları dolayısıyla şiirde, 

nesirde ve gramerde şahit (delil) olarak kullanılmışlardır. Bundan dolayı dilbilimciler 

meseller üzerine dikkatle eğilmişlerdir. Çünkü mesel, onlara göre sâfî dili büyük oranda 
                                                             

47 Emîn, Ahmed, Fecru’l-İslâm  (Emevi Devletinin sonuna kadar süren İslam’ın ilk asrındaki fikri hayatı 
inceler), nşr. Dâru’l-kitâbi’l-‘Arabî, Lübnan, 1969, s. 60-62. 

48 Ya‘kûb, İmîl Bedî‘, Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I-VII, Beyrut, 1415/1995, I, 69. 



13 

 

 

şekillendiren unsurdur. Gramer kurallarına dair çoğu şahidi mesellerden almışlar, dile 

ait inşa çalışmalarının ekserisini meseller üzerine kurmuşlardır.49  

Dilbilimcilerin meselleri, gramerde şahit olarak kullanmaları, onların dilin 

kavranmasındaki önemine işaret eder. Lügat ve gramer eserlerinde dile ait meselelerde 

delil olarak kullanılan mesellere rastlamamız neredeyse kaçınılmazdır. Dilciler 

mesellerin lafzındaki kolaylığı ve manasındaki güzelliğinin yanında beyandaki büyük 

etkisinden de yararlanmışlardır. Bu hususta el-‘Askerî şöyle der: “Meseller, müstakil bir 

bilim dalıdır. Bu konuya tam hâkim olmadan kimse söz söyleyemez. Mesellere gereken 

itinayı göstermeyen kişi, edebi yönden eksik olarak görülür.”50 

D. Belagat Yönünden 

Meseller, belagatin üç ayrı şubesi olan, beyân, meâni ve bedi‘ ilimlerine has bir 

takım hususiyetleri barındırırlar. Arap belagatinde ince manaların tasvir ve ifadesi için 

teşbih ve temsil içeren mesellere büyük oranda müracaat edilir. Böylece açıklamaların 

ardından getirilen mesellerle mananın üstündeki perdelerin kaldırılmasına ve beyanın 

tamamlanmasına yardım edilir.51  

Akılla anlaşılabilecek manevî açıklamaların akabinde temsil getirilir veya manalar 

temsilin sunumunda özet bir şekilde ortaya çıkarsa temsil, anlatılmak istenen manaya 

ihtişam elbisesi giydirir. Çünkü mesellerle, uzun uzadıya anlatabilecek fikirler, en az 

kelimeyle, en güzel biçimde, en açık benzetme ve en hoş üslupla ifade edilebilir. 

Meseller, övmek için kullanıldıklarında; sözün en görkemlisi ve en azametlisi olur. 

Duyguları en çok okşayan, en çabuk ünsiyet kurulan, dillere en kolay gelen ve kalbin 

ilgisine en layık, kınamak için kullanıldıklarında; etkisi en elemli, damgası en yakıcı, 

darbesi en şiddetli ve en incitici, hüccet getirmek için kullanıldıklarında; delili en 

münevver, otoritesi en şümullü ve izahı en parlak, övünmek için kullanıldıklarında; 

ulaşılması en uzak, şanı en yüce ve dili en şiddetli, özür dilemek için kullanıldıklarında; 

                                                             
49 Tevfîk, Muhammed Ebû ‘Alî, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye ve’l-‘asru’l-Câhilî, Lübnan, 1408-1988, s. 31. 
50 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 10. 
51 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 190. 



14 

 

 

kabul edilmeye en yakın, kin ve nefreti en güzel şekilde söküp alan ve öfkeyi hızlıca 

izale eden sözler olurlar.52 

Mesellerin, bazı hadisler gibi uyarı ve teşvik amacıyla teşbih ve temsil gerektiren 

yerlerde vakıaya uygun olarak söylendiklerini görmekteyiz. Bundan dolayı muallimler, 

mürebbiler, edebiyatçılar tarafından ilgi görmüşlerdir. Değişik söz çeşitlerinin hepsi 

hayatı kolaylaştırmak içinse, bunların en mühimi diğer bütün türlerden daha kapsamlı 

olan, diğer bütün yollardan daha kısa olan mesellerdir.53 Onlarla kapalı ifadeler açıklığa 

kavuşur, hakikatin üstündeki perde aralanır, hayali olan şeyler gerçek surete dönüşür. 

E. Estetik Yönden 

 Edebiyatta ve hitabette sözün etkili olabilmesi için; diğer sözlerden farklı olarak 

gönle, göze, kulağa hitap edebilecek derecede cezp edici olabilmesi de gerekmektedir. 

Mesellerin tanımını yapan müelliflerin neredeyse tamamı, mesellerin estetik yönüne de 

vurgu yapmışlardır. “Meseller söze güzellik verir ve onun kıymetini artırır. Onunla 

mutluluk veya sıkıntı, rahatlık veya hoşnutsuzluk kolay yoldan ifade edilir. Manayı 

apaçık ortaya koyar. Konuşmalarda meselin kullanılması sözü alımlı kılar. Mesel 

gerdanlıktaki süslemeye, bahçedeki çiçeğe, elbisedeki nakşa benzer.54 diyen el-‘Askerî 

de bunlar arasındadır.  

IV. MESELLERİN BAZI ÖZELLİKLERİ 

Arap mesellerine dair elimizdeki ilk ansiklopedik ve kapsamlı eserin sahibi olan 

Ebû ‘Ubeyd (ö.232/846), meselleri; Arapların Cahiliye ve İslam’daki hikmetli sözleri 

olarak açıklar. Mesellerle sözlerinde tevriye ve kinâye yaparak meramlarını dolaylı 

yoldan anlatırlar. Böylelikle lafzın îcâzı, mananın isabeti ve teşbihin güzelliği gibi 

hususları bir arada kullanırlar.55 Dil ve edebiyat alanlarında zengin birikimiyle de 

tanınan İbrahim en-Nazzâm (ö.231/845) da meselde diğer sözlerde bulunmayan dört 

hususiyetin birleştiğini bu özelliklerin de belagatin son noktası olduğunu belirtir. 

                                                             
52 el-Curcânî, Ebû Bekr Abdulkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed, Esrâru’l-belâga, nşr. Ebû Fihr 

Mahmûd Muhammed Şâkir, Kahire, 1412/1991, s. 115. 
53 el-Feyyâz, Muhammed Câbir, Muhammed Câbir Feyyâz el-‘Alvânî, el-Emsâl fî’l-hadîsi’n-nebeviyyi’ş-

şerîf, 1414/1993, s. 39. 
54 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 10-11. 
55 Ebû ‘Ubeyd, el-Kâsım b. Sellâm, el-Emsâl, nşr. Abdulmecîd Katâmış, Beyrut, 1400/1980, s. 34. 



15 

 

 

Bunlar: Lafzın îcâzı, mananın doğruluğu, teşbihin güzelliği ve kinâyenin yüksek 

niteliğidir.56  

Yukarıdaki izahatlarda göze çarpan husus, tevriye ve kinâyenin mesellerde öne 

çıkarılmasıdır. Şarkiyatçı Rudolf Sellheim, Ebu ‘Ubeyd’in meselle ifade tarzının 

doğrudan değil, dolaylı olan kinâyeli anlatım olduğu ifadesini kısmen doğru bulur 

ancak, bütün mesellerin kinâyeli tarzda gelmediğini, çoğu meselin temsil ve tabir 

şeklinde geldiğini belirtir.57 İfadelerinden anlaşıldığına göre o, kinâye ile anlatım 

tarzını; dolaylı anlatım tarzı, temsil ve tabir ile anlatım tarzını da; doğrudan anlatım tarzı 

olarak kabul etmektedir.  

Doğrudan anlatım tarzı, konunun kendine has kelimelerle izahı; dolaylı anlatım 

tarzı da, başka kelimelerle izahı olduğuna göre; teşbih ve temsille anlatım tarzları 

doğrudan değil dolaylı anlatım tarzları olmaktadırlar. Mesellerin neredeyse tamamına 

yakınında ise teşbih, temsil, tasvir gibi anlatım biçimleri kullanılmaktadır. Dolayısıyla 

mesellerdeki anlatım tarzlarının; doğrudan değil, dolaylı anlatım biçimleri olduğu 

söylenebilir. Bu bağlamda Ebû ‘Ubeyd’in meseldeki kinâyeden maksadının, ilk bakışta, 

kastedileni gizleyerek muhatabın zihninde başka manaların oluşmasını murat etmek 

olabileceği gibi, meseleyi vuzuha kavuşturmak için başvurulan, dolaylı anlatım tarzı 

olduğu da anlaşılabilir. Aslında asıl kastedilen de budur. Çünkü mesellerin kullanım 

alanlarını düşündüğümüzde birinci tarzın neredeyse hiç kullanılmadığını ancak 

diğerinin, mesel kullanımındaki en büyük saik olduğu anlaşılmaktadır. Meseleye Kur’ân 

ve hadis meselleri zaviyesinden baktığımızda ise dolaylı anlatım tarzının açıklamak için 

kullanıldığı muhakkaktır.  

Kaldı ki Ebû ‘Ubeyd’in bu görüşünü İbrahim en-Nazzâm desteklediği gibi 

başkaları da desteklemektedir. Mesela “Mesel, lafzı az manası çok, tabiri kısa mefhumu 

uzun olandır. Manalara işaret ederken beyana boğar. Öyle bir kinâye yapar ki 

açıklamaya ihtiyaç kalmaz.”58 diyen ez-Zemahşerî ve “Îcâz, sözdeki yerini bulursa; 

ziynet, teşbih; olması gereken yerde gelirse; süs olur. Ta‘riz; (dolaylı anlatım) çoğu 

zaman tasrihten (açıkça anlatım) daha beliğdir. Kinâye; yerinde kullanıldığında 

                                                             
56 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 6. 
57 Sellheim, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme, s. 23. 
58 ez-Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Omer, el-Musteksâ fî emsâli’l-‘Arab, I-II, nşr. 

Muhammed Abdulmu‘îd Hân, Hindistan, 1381/1962, I, 2-3. 



16 

 

 

tahkikten (ortaya çıkarmak) daha etkilidir. Bütün bu özellikler Arapların darb ettikleri 

mesellerinde toplanmıştır.”59 diyen Zeyd b. Rifâ‘a el-Hâşimî (ö.373/983) de 

bunlardandır.  

A. Lafızda Îcâz 

Kelimelerinin az ve öz olması ile birlikte belagatinin yeterli olmasıdır. Bu, 

meselin en asli özelliğidir. Meseller, îcâzlı olmaları ile birlikte ifade ettikleri manalar 

itnab (sözü uzatma) sanatını taşırlar. Bu konuda Arap edebiyatı sahasında kudreti ve 

kitâbetteki maharetiyle tanınan el-Kalkaşendî (ö.821/1418) şöyle der: “Meseller 

kapsamlı ve küllî durumlara delalet etmesi için kullanılan muhtasar kelimelerdir. Arap 

kelâmında bundan daha veciz olanı yoktur. Kendileri ile manalara en güzel şekilde 

işaret edilen semboller olduklarından sözün en vecizi ve en kısası olmuşlardır.60 

B. Manada Doğruluk ve Tam İsabet 

Meseller bir fikir veya yaşanmış bir hayat tecrübesinin neticesi olduklarından 

gerçeği aksettiren cümlelerdir. Bundan dolayı dilin bozulmamış asli yönünü 

barındırmakta, dildeki bozulmalar, onlara bakılarak düzeltilmektedir. Bu hususta ez-

Zemahşerî, şunları söyler: “Meseller, Arap fesahatinin zirvesidir. Lafzının kısalığına 

rağmen manasının genişliği ile sözlerin en kapsayıcısıdır. Hikmeti barındıran nadir 

sözlerindendir. Konuşmanın zirvesi, sözün özüdür. Bozulmamış fıtratı ortaya koyan 

merama mutabık kelâmdır. Tahribe uğramış diller için orijinal bir esastır.”61 

C. Teşbihte Mükemmellik 

Mesel kelimesinin lügat manasını incelerken bu kökten gelen kelimelerin 

asıllarında benzetme (teşbih)  manasına dayandıklarını belirtmiştik. Benzetme, akla 

hitap eden manaları müşahhaslaştırma yolu ile beyan etme yollarının en 

etkililerindendir. Bu ise en güzel şekli ile mesellerde ortaya çıkar. Bu yüzden mesellerin 

tarifini yapanların neredeyse tamamı mesellerdeki teşbihin sıhhatli olması gerektiği 

hususunda birleşmektedirler.  
                                                             

59 el-Hâşimî, Zeyd b. Rifâ‘a, el-Emsâl, nşr. ‘Alî İbrâhim el-Kurdî, Dımaşk, 1423/2003, s. 3. 
60 el-Kalkaşendî, Subhu’l-a‘şâ, I, 296. 
61 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 2. 



17 

 

 

el-Mâverdî (ö.450/1058), mesellerin en beliğ etkiye, en güzel konuma sahip 

olması için dört şartı taşıması gerektiğini belirtir. Bu dört şart: Teşbihin ayıp ve 

kusurdan beri olması, önceden bilinip üzerinde ittifak edilmesi, tasavvuru hayalde suret 

bulacak şekilde anlaşılması kolay olup anlamak için çaba gerektirmemesi ve dinleyenin 

hâline uygun olmasıdır.62 Bu ifadelerden meselin öncelikle benzetme için kullanıldığını 

anlamaktayız. Bir hâli açıklama maksadıyla başka bir hâle benzetme kabilinden 

getirilen mesellerin de önceden bilinmesi, açık ve anlaşılır olması da gerekmektedir.  

Konunun daha iyi anlaşılması açısından  ُِقـَبْلَ الرِّماء تمُْلأ الكَنَائن “Atmadan önce ok 

torbası doldurulur” meselini örnek verelim. Bu mesel bir işe kalkışmadan evvel 

hazırlanmak gerektiğini tembih etmek için kullanılır.63 Bu, akıl ile düşünülüp 

anlaşılabilecek bir manadır. Bu mananın anlaşılabilmesi için yaşanılan çevreden duyusal 

suretlere başvurulmuş, neticede bu teşbih ile mana, açığa çıkarılmış ve 

somutlaştırılmıştır.64 

D. Tevriye ve Kinâyede Yüksek Nitelik 

Muhatabı incitmeme, muhataptan çekinme veya makamına hürmet gibi bazı 

durumlardan dolayı meramı, dolaylı yoldan anlatma anlamına gelen ta‘rîz usulü,65 

kinâye ve tevriyede kullanılır. Burada söz, iki manaya birden geldiğinden konuşan 

sözünün akıbetinden endişelenmez ve kelâmını rahatlıkla söyler. 

Meseller lâfzî manası kastedilmeyip zımnen ve kinâyeten başka şeylere delalet 

etmeleri açısından söylenen sözlerdir.66 Asli mananın anlaşılmasını engellemeyen bir 

karineyle birlikte sözü, asıl kastedilen manaya gelecek şekilde başka bir manada 

kullanma sanatı olarak tarif edilen kinâye67, nerede ise bütün meseller için söz 

konusudur. Kinâyeden maksat konuşanın, açıklamak istediği manayı konunun dil 

                                                             
62 el-Mâverdî, Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî, Edebu’d-dünyâ ve’d-dîn, Lübnan, 

1407/1987, s. 247. 
63 es-Sedûsî, Ebû Fîd Muerric b. Amr, el-Emsâl, nşr. Ramazan ‘Abduttevvâb, Beyrut, 1983, s. 40. 
64 el-Mufaddal b. Seleme, İbn ‘Âsım ed-Dabbî, el-Fâhir fi’l-emsâl, nşr. Muhammed Osman, Lübnan, 

1971, s. 11. 
65 es-Seyyîd es-Şerîf el-Curcânî, ‘Ali b. Muhammed, Mu‘cemu’t-ta‘rîfât, nşr. Muhammet Sıddîk el- 

Minşevî, Kahire, tsz., s. 56; el-Hâşimî, es-Seyyîd Ahmed, Cevâhiru’l-belâga fi’l-me‘ânî ve’l-beyân ve’l-
bedi‘, Beyrut, 1999, s. 289. 

66 Sâmî, Şemseddin, Kâmus-i Türkî, nşr. Ahmed Cevdet, İstanbul, 1318, s. 1289. 
67 el-Hâşimî, Cevâhiru’l-belâga, s. 40. 



18 

 

 

yönünden kendine has kelimeleriyle değil, o manaya gelecek ifadelerle dile 

getirmesidir.68 Mesela şiddet ve zorlukta zirveye ulaşan işler için  َبَـلَغَ السَّيْلُ الزُّبى “Sel 

tepelere ulaştı” meseli kinâyeten kullanılır. Burada meseli söyleyen kişi mesel yerine o 

duruma has kelimeleri de kullanabilir. Böyle yapmayıp durumu mesel ile ifade ettiğinde 

kinâye yapmış olur. Böylece söz, açıklık ve parlaklık kazanır. Zarafet ve güzellik 

elbisesini giyer.69 Abdulkâhir el-Curcânî (ö.471/1078), kinâyenin, açık söylemekten 

daha fasih bir ifade şekli olduğunu söyler.70  

Tevriyede ise konuşan, sözü yakın ve uzak anlamlarına gelecek şekilde söyler. 

Söyleyen sözün uzak anlamını kastederken, muhatap sözü yakın anlamıyla düşünür.71 

Mesela Mekke’ye hicret yolundayken Hz. Ebubekir, Hz. Peygamber (s.a.v.)’i tanımayıp 

kim olduğunu soranlara, tanınması durumunda ölüm tehlikesi bulunduğundan: “O, 

benim rehberimdir.” diye tanıtmıştır. Bu sözüyle Hz. Ebubekir, Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in dindeki hidayetçiliğini kastederken; karşı taraf bu sözü “yol rehberi” olarak 

algılamıştır. Tevriye çoğunlukla asıl maksadı gizlemek için yapılır. Bu vesileyle yalan 

söylemekten de kaçınılmış olur. Bunu ifade eden عارِ  نّ إ
َ
بِ ذِ كَ الْ  نِ عَ  ةٌ وحَ دُ نْ مَ لَ  يضِ في الم  “Sözü 

iki manaya gelecek şekilde kullanmada yalandan uzaklaşma vardır” sözü mesel 

niteliğindedir.72 İnsan tabiatı gereği açık ifadelerden ziyade ta‘rîz usulüyle dile getirilen 

ve kulağa hoş gelen ifadeleri tercih eder. Üslubun güzelliği ruha rahatlık verir. 

Cümlenin formundaki güzellik tefekküre, dolayısıyla kelâmın maksat ve meramını 

anlamaya teşvik eder. 

E. Yaygınlık 

Meseller herkesçe bilindikleri ve kulağa hoş gelen ifadeler olduklarından hatipleri, 

edipleri, şairleri onları ezberlemeye teşvik etmişlerdir. Çünkü sözünü etkili kılmak 

isteyen herkes, başkaları tarafından hoşa gidecek kelâmı kullanmak ister. Bu derece 

                                                             
68 el-Curcânî, Ebû Bekr Abdulkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed, Delâilu’l-i‘câz, nşr. Ebû Fihr 

Mahmûd Muhammed Şâkir, Mısır, 1375, s. 66. 
69 el-Mufaddal b. Seleme, el-Fâhir fi’l-emsâl, s. 12. 
70 Bkz. el-Curcânî, Delâilu’l-i‘câz, s. 70. 
71 ez-Zerkeşî, el-Burhân, III, 445. 
72 el-Huveynî, Ebû Ya‘kûb Yûsuf b. Tâhir, Ferâidu’l-harâid fi’l-emsâl mu‘cem fi’l-emsâl ve’l-hikemi’n-

nesriyye ve’ş-şi‘riyye, nşr. Abdurrezzak Hüseyn, Ürdün, 1415/1994, s. 23. 



19 

 

 

rağbet gören sözlerin de yaygınlık kazanması doğaldır. İbn Abdirabbih (ö.328/940), 

şöyle der: “Meseller Arapların tercih ettiği sözün nakşı, lafzın özü, mananın ziynetidir. 

Araplar tarafından tercih edilmiş, Arap olmayanlar tarafından da önemsenmişlerdir. Her 

dilde ve her zaman kullanılmışlardır. Bunlar şiirden daha kalıcı, hitabetten daha 

üstündürler. Hiçbir kelâm mesellerin yerini tutamamış, meseller kadar 

yaygınlaşamamıştır. Öyle ki mesel için  ٍأَسْيـَرُ مِنْ مَثَل “Meselden daha yaygın” sözü 

kullanılır olmuştur.”73  

“Meselden daha yaygın” ifadesi, en yaygın olanın mesel olduğunu bize anlatır. 

Dolayısıyla şöhret bulan başka sözlerin yaygınlığı ancak mesele benzetilerek 

anlatılabilir. Bu özelliğiyle mesel, diğer sözlerin üstünde bir konuma yükselmiş, şiir ve 

hitabet gibi benzerleri arasından seçilip ayrılmıştır. 

F. İbarede Değişmezlik 

Bağlamları değişiklik gösterse de meseller, meşhur oldukları formda 

tekrarlanırlar. ez-Zemahşerî meselin klişeleşmiş kelime grubu olduğuna su sözleriyle 

dikkat çeker: “Meseller, oldukları şekilde dile getirilirler. Bundan dolayı   ٌأطَِّريِ فَإِنَّكِ ناعِلَة 

“Yürü, (nasıl olsa) sen nallısın.” ve  َّتْ رَمَتْنيِ بِدَائِهَا وَانْسَل  “Kendi hastalığını (ayıbını) bana 

yakıştırdı ve sıvışıp gitti” meselleri müzekker için örnek verilse dahi müenneslik 

alametlerinden herhangi bir şey değişmez.74 Arap dilinin yapısı gereği erkek ve bayana 

hitap eden kelimeler farklı formlara sahiptirler. İlk defa dişil formda kullanılan 

yukarıdaki ifadeler, bu formlarıyla meşhur olup meselleşmişlerdir. Bu sebeple sonraki 

zamanlarda erkek için kullanılsalar da meseldeki dişil kalıp değişikliğe uğramaz.  

G. Ses Ahengi 

Mesellerin akılda kalmasına, dilden dile dolaşıp yaygınlaşmasına ve kalıcı 

olmalarına yardım eden önemli özelliklerinden birisi de lafzının kulağa hoş gelmesidir. 

                                                             
73 İbn ‘Abdirabbih, Ahmed b. Muhammed, el-‘Ikdu’l-ferîd, I-VIII, nşr. Müfîd Muhammed Kumeyha, 

Lübnan, 1404/1983, III, 3. 
74 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 5. 



20 

 

 

Yani bir musikisinin olmasıdır. Nesirden daha kalıcı olan nazım şeklindeki anlatımlar 

bir ölçüde bu özelliklerini kendilerine has musikilerine borçludurlar. Aynı şekilde 

mesellerin de kalıcı olması kulağa hoş gelmesiyle bağlantılı olsa gerekir. Nitekim, 

meselin bu yönüne dikkat çeken İbnu’l-Mukaffa (ö.140/757), sözün mesel hüviyeti 

kazanması için gerekli şartları sıralarken bunlar içerisinde; kulağa en hoş gelen kelâm 

olmasını da saymaktadır.75  

H. Edebî İçerik 

İçerdikleri çeşitli edebî sanatlarla dinleyenin kalbinde iz bırakan meseller, 

çoğunlukla ölçülü ve kafiyeli olduklarından akılda daha kolay kalırlar. Muallim Nâci 

“Hakikat ve hikmet içermeleri bakımından toplumun kabulüne mazhar olan 

atasözlerinin, birer marifet (bilgi, hüner, sanat) cümlesi olarak telakki edilmesi gerekir. 

Lügat ve ıstılahça edeb dediğimiz şeyin en güçlü kaynağı bu sözlerdir.”76 diyerek 

mesellerin edebî yönüne dikkat çeker. Meseller, teşbih, istiare, kinâye gibi beyan 

yöntemlerini; seci, cinas, mukabele, izdivâc gibi lafzî sanatları içeriklerinde 

barındırırlar.77  

Teşbihte benzeyen veya benzetilenden herhangi birisinin hazfedilmesi ile 

meydana gelen istiareye; kendisinden istenen bir şeyi evinde bulunmamasından dolayı 

veremeyip özür beyan eden bir hanımın sözü olan َبَـيْتيِ يَـبْخَلُ لاَ أنَا “Evim cimri, ben 

değil” meseli; nesirde iki bölümün aynı harf üzerinde birleşmeleri ile oluşan seciye;  ُلَّة  الذِّ

الْقِلَّةِ  مَعَ   “Zillet azlıkla beraberdir.” ve  ٍرٌ مِنْ قُـعُود  Çöpten bir eş evde“ زَوْجٌ مَنْ عُودٍ خَيـْ

kalmaktan hayırlıdır” meselleri; Mübalağaya;  ٍآكَلُ مِنْ حُوت “Balinadan daha obur.”, بخَْلُ أ

 Köpekten daha cimri” meselleri; zıt anlamlı kelimelerin bir araya gelmesiyle“ مَنِ الْكَلِبِ 

oluşan tıbaka; işlerin birbirine karıştığını anlatmak için söylenen  َالنَّابِلِ ب الحْاَبِلُ  اِخْتـَلَط  “İple 

                                                             
75 İbnu’l-Mukaffa‘, el-Edebu’s-sağîr, nşr. Ahmed Zekî Paşa, İskenderiye, 1329/1911, s. 28. 
76 Muallim Nâci, Arap Edebiyatında Deyimler ve Atasözleri Sânihâtü’l-Arab, nşr. Ömer Hakan Özalp, 

İstanbul, 2001, s. 9-10. 
77 Katâmış, ‘Abdulmecîd, el-Emsâlu’l-Arabiyye dırâse târîhiyye tahlîliyye, Sûriye, 1408/1988, s. 273-274. 



21 

 

 

avlanan okla avlanana karıştı.”  َِذَهَبَ بَـينَْ الصَّحْوَةِ والسَكْرة “Uyanıklıkla sarhoşluk arasında 

kaldı” meselleri örnektirler.78 

V. DARB-I MESEL 

Bir konuyu daha somut hâle getirmek, bir düşünceyi açıklamak veya ispat etmek, 

hatta ifadeye canlılık kazandırmak ve söze güzellik katmak için mesel getirmeye darb-ı 

mesel denilmektedir. Darb-ı-meselde getirilen teşbih ve temsillerle hâli hazırdaki 

durum, meselin kullanıldığı ilk duruma benzetilir.  

İbn Fâris, الضَرْب kelimesinin الصِيغَة manasına geldiğini söylemektedir. Ona göre 

bir şeyi biçimlendirmek, onu darb etmektir.79 Dolayısıyla darb, bir nesneyi başka bir 

nesne üzerine tatbik ederek ona bir biçim vermektir. Para basma işleminde resim ve yazı 

ile paraya biçim verme söz konusu olduğundan ضرب الدرهم “Para basma” ile ifade 

edilmiştir.80 Bu işlemde üzerinde şekil bulunan alet, biçim verilmek istenen nesneye 

tatbik edilerek iki nesnenin birbirine mutabık olması sağlanır. Darb-ı meseller, bir 

madene şekil verip para hâline getirmek kadar söze kıymet kazandırır. Ham olan gümüş 

ve altın bir kalıba dökülüp, biçim verildikçe değerlendikleri gibi darb-ı meseller de söze 

o derecede kıymet kazandırır.81  

 kelimesi “seciye, karakter, tabiat, yaratılış” anlamına الضَريِبة kökünden gelen ضرب

gelmektedir. İyi karakterli olana كريم الضَريِبة kötü olana لئيم الضَريِبة denilir.82 Buradan 

seciyenin kişiyi biçimlendirdiği, söz ve davranışlarına şekil verdiği anlamına 

ulaşabilmekteyiz. Dolayısıyla seciye kişinin tavırlarına öylesine işlemiştir ki artık onun 
                                                             

78 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 55-58. Mesellerdeki edebî sanatlar için ayrıca bkz. Uzun, Taceddin, 
Arap Dilinde Meseller, tsz. s. 35-36; Ulutürk, Veli, Kur’ân’da Temsîlî Anlatım(Emsâlü’l-Kur’ân), 
İstanbul, 1995, s. 18-20. 

79 İbn Fâris, Ebu’l-Hüseyn Ahmed, Zekeriyyâ, Mu‘cemu mekâyîsu’l-luga, I-XI, nşr. ‘Abdusselam 
Muhammed Hârûn, Beyrut, tsz., III, 398. 

80 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, I, 543. 
81 Bkz. Nursî, Bediuzzaman Said, İşârâtu’l-İ‘câz fî mazânni’l-îcâz  (Türkçe Tercümesi), nşr. Abdulmecid 

Nursî, İstanbul, 1994,  s. 218. 
82 İbn Dureyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen, Cemheretu’l-luga, I-III, nşr. Remzî Munîr Ba‘lebekkî, 

Beyrut, 1987, I, 314; ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, III, 248.  



22 

 

 

ayrılmaz bir parçası olmuştur. الضَرْب kelimesinin bu manası darb-ı meselde; meselin 

orijinal halinin tatbik edildiği hâli, istenen yönde etkileyip değiştirmesi ve o hal ile tam 

bir mutabakat içinde olması anlamına gelebilir. 

Ayrıca yeryüzünde ticaret ve başka maksatlarla yürümek, sefere çıkmak için de 

darb kelimesi kullanılmaktadır.  َمِنَ الصَّلاَةِ  لَيْكُمْ جُنَاحٌ أنَ تَـقْصُرُواوَإِذَا ضَربَـْتُمْ فيِ الأَرْضِ فـَلَيْسَ ع  

“Yeryüzünde sefere çıktığınız zaman namazı kısaltmanızda size bir günah olmaz”83 

âyet-i kerîmesinde geçtiği üzere رضضرب في الا  ibaresi, “Yürümek, sefere çıkmak” 

anlamından başka “Yeryüzünde hızla yürümek” manasını da taşır.84 Kelimenin bu 

anlamlarından dolayı “Çok gezen tâcir”e مُضارِب denildiğini söyleyen el-‘Askerî, ضرب 

 ifadesinin “Meselin, beldelerde yayılmasını sağlamak” anlamına geldiğini ifade المثل

eder. Ona göre meselin darbı, aynı zamanda ibarenin aslî formunun değiştirilmeden 

Arap’tan geldiği orijinal şekliyle aktarılmasıdır. Bundan dolayı fırsatı kaçıranlar için 

kullanılan ve bayana hitap eden  َاللَّبنَ  ضيـَّعْتِ  الصَّيْف  “Sen sütü yazdan kaybettin.” meseli, 

erkek için kullanıldığında da  ِضيَّعت kelimesindeki müenneslik alameti olan التاء 

değişikliğe uğramaz. Çünkü mesel bu şekliyle darb edilmiş ve böylece 

yaygınlaşmıştır.85 Meselin ilk kullanıldığı biçimiyle toplum tarafından rağbet görüp 

yayılması, yeryüzünde seri şekilde yürümeye benzetilerek darb-ı mesel, bu asla 

dayandırılmıştır. O halde bir anlamda darb-ı mesel, meseli ilk kullanıldığı hal üzere 

yaygın hale getirmektir. 

Darb-ı mesel,  ُالجِْدارِ  عَلَى الطِّينِ  ضَرْب  “Duvara çamur vurmak.” anlamından da 

alınmış olabilir. Nasıl ki sıvama işleminde sıva malzemesi, tam bir yapışmayla duvara 

                                                             
83 en-Nisâ: 4/101. 
84 İbn Fâris, Mu‘cem, III, 398. 
85 Bkz. el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I,  s. 11. 



23 

 

 

yapıştırılırsa, meseli kullanan kişi de onu, madrıbına ayrılmaz bir şekilde yapıştırmış 

demektir.86  

Meselin darbı için uygun görülen diğer bir mana, onun somut bir nesne gibi 

dikilmesidir. Çadır kurulurken; direk dikilip çadır direğe dayandırıldığından çadır 

kurmaya ضرب الخيَْمَة denilmiştir.87 Bu kullanımda ضرب kelimesi “Dikmek, ayağa 

kaldırmak” anlamlarına gelmektedir. Bu manada meselin darbı, onun dikilmesidir. 

Sanki darb-ı mesel ile meseller insanın önüne bir heykel gibi dikilmektedir. Nasıl ki 

göz, önünde duran müşahhas nesneye bakarak onu tanımaya çalışırsa; akıl ve kalp de bir 

eşya gibi önüne dikilen sözleri anlamaya çalışarak manaya ulaşır.  

Darb-ı meselin, yapma ve inşa etme manalarına gelmesi de mümkündür. Sütten 

yağını ayırıp yağlı sütü (حليب), yağı alınmış süt (لبن) haline getirme işlemine لَبنَ ضرب ال  

denilmektedir.88 Bu işlem sütün en değerli kısmı olan yağını çıkarmak için yapılır. 

Buradan hareketle darb-ı mesel ile sözün en önemlisinin diğerleri arasından seçilip 

alındığı söylenebilir. 

اتمضرب الخ  ise “Yüzüğe nakış vermek” anlamındadır.89 Bu işlemle yüzüğe 

sahibinin istediği şekil verilir. Bu manada darb-ı mesel, sözün tezyin edilmesi ve ona 

kulağa hoş gelecek bir biçim giydirilmesidir. Yüzüğe nakış verme işlemi, onun kalıba 

tatbik edilmesi ile de gerçekleştirilebilir. Dolayısıyla اتمضرب الخ  aynı zamanda yüzüğü 

kalıbına tatbik etmektir. Öyle ise emsâlin bir yerde kullanımı, oraya tatbik edilmesi 

demektir. Mesellerin kendileri için söylendiği durumlar onların uygulandığı kalıplar 

gibidir. Ancak bu, daha önceden mevcut olmayan meselin tamamen hâle göre inşa 

edildiği anlamında olmayıp o duruma mutabık halde kullanıldığı manasındadır. 

                                                             
86 Ebu’s-Su‘ûd, Muhammed b. Muhammed el-‘İmâdî, Tefsîru Ebi’s-Su‘ûd el-musemmâ İrşâdu’l-‘aklı’s-

selîm ilâ mezâyâ el-Kur’âni’l-Kerîm, nşr. Dâru İhyâi Turâsi’l ‘Arabî, I-IX, Lübnan, tsz., I, 72. 
87 İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 536. 
88 İbn Fâris, Mu‘cem, III, 398. 
89 İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 536. 



24 

 

 

Meseller daha önceden inşa edilmiş olsalar da bunların kullanıldıkları hal veya nesneye 

uygunlukları ancak darb edilmeleri durumunda ortaya çıkar.90 

Mesel getirmekle aynı zamanda kıyas yapılmış olur. Çünkü darb-ı mesel, bir 

nesnenin diğerine göre dikkate alınmasıdır. 91 Bir şey için mesel getirmek, yani darb-ı 

mesel yapmak onu takdir etmek, ona kıymet biçmek, yerini ve önemini belirlemektir. 

Kıyas da böyledir. Kıyasın aslı da bir şeyi başka bir şeyle ölçmektir. Bu manada  ضرب

والخراج ضرب الجزية ,Para basmak.”, ona bir değer takdir etmek“ الدرهم  yıllık cizye ve 

haracın miktarını belirlemektir. الضرب في الأرض belirli bir hedefe varmak için ölçülü bir 

mesafeyi yürümek, الضرب بالعصى “sopa ile vurmak” cezayı alet vasıtasıyla belirlemektir. 

Vergiye الضريبة denilmesi de, vergi ile belirli bir meblağın belirlenmesindendir.  

Darb-ı mesel iki bilgiyi kapsar. Bu iki bilginin birleşmesinden de istenilen üçüncü 

bir bilgi talep edilir. Darb-ı mesel sayesinde bir hususun başka bir hususa göre dikkate 

alınmasıyla yapılan kıyaslamanın sonucunda, bir yere varmak hedeflenir. Bu hedef, 

anlaşılması zor olan meselelerin izahını sağlamak veya muhatabı ikna etmek olabilir. Bu 

da meselin sonucudur. Yani üçüncü bilgidir.92 Buradan şu sonuca varabiliriz: Her mesel 

istenilen neticeyi vermeyebilir. İstenilen neticeyi almak için meseli ölçüp biçip ona göre 

söylemek gerekir. Buna da meselin darbı denilir. Yani, onu sözdeki en uygun konuma 

yerleştirmektir.  

Buraya kadar açıklamaya çalıştığımız ضرب kelimesinin manalarını darb-ı mesele 
bağlı olarak aşağıdaki şekilde özetlemek mümkündür: 

 ,Yeryüzünde yürümek” meselin dillerde yayıldığını“ الضرب في الارض .1

 ,Çadır kurmak” meselin bir heykel gibi göz önüne dikildiğini“ ضرب الخيَْمَة .2

 ,Sütün yağını ayırmak” meselin sözün özü olduğunu“ ضرب اللَبنَ  .3

                                                             
90 Ebu’s-Su‘ûd, İrşâd, I, 72. 
91 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, I, 548. 
92 Bkz. İbn Teymiyye, Ahmed, Mecmû‘u fetâvâ İbn Teymiyye, I-XXXVII, nşr. Abdurrahman b. 

Muhammed b. Kâsım vd., Suudi Arabistan, 1465/2004, XIV, 55-56. 



25 

 

 

 ,Yüzüğe nakış vermek” meselin süslendiğini“ ضرب الخاتم .4

 .Para basmak” meselle söze değer kazandırıldığını ifade eder“ ضرب الدرهم .5

Mesel için darb kelimesinin seçilmesi onun duyguları harekete geçirici 

özelliğinden dolayıdır. Sanki dârib (söyleyen) meseli, dinleyenin kulağına, tesiri kalbine 

nüfuz edecek ve ruhunun derinliklerine ulaşacak şekilde, kapıyı çalar gibi vurmuştur.93 

 kökünden gelen kelimelerin genel olarak ifade ettikleri mana da bir nesne üzerinde ضرب

onu etkileyecek biçimde iz bırakmaktır. Para basma, yüzüğü şekillendirme, yere ayak 

basma, çadır kurmak için direk dikmede hep bu mana söz konusudur. Darb-ı mesel, 

“misalin vurgulaması” anlamını da taşımaktadır.94 

VI. MESEL VE HİKMET  

 Hikmet kelime manası olarak, eşyanın özelliklerini en ileri derecede bilmek, 

ince anlayışa sahip olmak, yasaklamak, bir işi sağlam yapmak, lafzı az olmakla birlikte 

manası açık söz, anlamlarına gelmektedir.95 Istılahî bakımdan hikmetin ne anlama 

geldiği hususunda kaynaklarda çeşitli izahat bulunmaktadır. el-Herevî (ö.481/1089)’ye 

göre hikmet, her şeyi yerli yerine koymaktır. Eşyayı uygun zaman ve mekânda 

kullanmak, haddini aşmamak, vaktini şaşırmamaktır.96 Bu manada insanların en hâkimi 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’dir. Hâkim dediğimiz kişi, verdiği hükümde hikmet bulunan; bir 

işe hâkim olan kişi de o işin inceliklerini ve ayrıntılarını bilendir.  

Hikmet Allah’a izafe edildiğinde, eşyanın marifetini bilmek ve son derece 

incelikli yaratmaktır. İnsan için ise, varlığı anlamak ve iyi olanı yapmaktır. İşte Lokman 

(a.s.)’ın Kur’ân’da نَا لُقْمَانَ الحِْكْمَةَ و لَقَدْ آتَـيـْ  “Biz Lokmân’a hikmet verdik”97 sözü ile 

vasıflandığı şey budur.98 Hikmetle hareket eden Lokman (a.s.)’ın meşhur olduğu alan 

ise mesel derecesine ulaşmış sözleridir. “Allah, hikmeti dilediğine verir. Kime hikmet 

                                                             
93 Reşîd Rızâ, Muhammed, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakîm, el-meşhûr bismi Tefsîri’l-menâr, I-XII, Kâhire, 

1366/1947, I, 236. 
94 Yazıcı, Numan, Arapça-Türkçe / Türkçe Arapça Atasözleri ve Deyimler, İstanbul, 2003, s. 25. 
95 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XII, 143; İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 190. 
96 el-Herevî, Abdullah el-Ensârî, Menâzilu’s-sâirîn, Lübnan, 1408/1988, s. 78. 
97 Lokmân: 31/12. 
98 er-Râgıb el-İsfahânî, el-Mufredât, I, 168. 



26 

 

 

verilmişse ona çok hayır verilmiş demektir. Bunu ancak akıl sahipleri kavrar”99 âyet-i 

kerîmesi ve “Hikmetli söz müminin yitiğidir. Nerede bulursa, hemen almaya en hakkı 

olan odur”100 hadis-i şerifi hikmeti elde etme noktasında Müslümanları teşvik edici 

hitaplardır. Hiç şüphesiz sözün en güzelini ihtiva eden meseller de hikmetli 

sözlerdendir. Onlarla konuşmaya zarafet katılır. Söz daha veciz ve dinleyiciye lezzet 

veren bir hâl alır.  

Arap dilinde mesel ve hikmet kelimeleri birbirlerine yakın anlamda 

kullanılmışlardır. Meselde hikmet olduğu gibi hikmetli sözler bazen mesel olabilir. Hâl 

böyle olmakla beraber ıstılahî açıdan ele alındıklarında hikmet ile mesel arasındaki 

farklar şöyle sıralanabilir: Eylemle bağlantısı olmayan mesel, sadece söze has bir 

durumken, hem sözü hem de fiili içeren hikmet, bu ikisini kullanarak doğruyu 

bulmaktır.101 Meseller kısa söz şeklindeyken, hikmet bazen uzun olabilir. Meselin 

hedefi delil getirmek, hikmetinki ise tembih, bildirme ve öğüt vermektir. Meseller 

toplumun çeşitli tabakalarının ortak ürünü iken, hikmetler daha çok enbiyâ, hukemâ, 

ulemâ, hutebâ gibi insanların sözleridir. Meselde asıl olan teşbih, hikmette ise mananın 

doğruluğudur.102 Meseller çoğunlukla imalı olup düşündürmeye yönelik iken hikmet 

manaya doğrudan işarette bulunur. Meselin görevi göz önüne getirmek ve 

somutlaştırmak, hikmetin görevi ise irşat ve rehberliktir. Meselde manayı hayale sunma 

varken, hikmette bir manayı benimsetme ve ispat söz konusudur. Teşbih vasıtasıyla 

meseller, bir halden başka bir hâle intikal ettirilerek daha çok, bir durumu izah etmek 

için kullanılırken, hikmetler daha ziyade hatırlatmak ve öğüt vermek için kullanılırlar. 

Bu farklar, mesel ile hikmet arasındaki genel bir çerçeveyi ortaya koymak içindir. 

Neticede bazı meseller de önceleri hikmet olup yaygınlaşmaları sebebiyle mesel haline 

gelmişlerdir. el-‘Askerî şöyle der: “Yaygın olan her hikmet mesel diye isimlendirilir.103 

Söz, itiraz edilmeyecek derecede doğru ve ikna edici olsa veya bir tecrübeden 

kaynaklansa dahi yaygın kullanımı mevcut değilse mesel değil, hikmet diye 

                                                             
99 el-Bakara: 2/269. 
100 et-Tirmîzî, İlm 18, (2687). 
101 İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb, Medâricu’s-sâlikîn beyne 

menâzili “iyyâke na‘budu ve iyyâke nesta‘în”, I-III, nşr. Rıdvân Câmi‘ Rıdvân, Kahire, 1422/2001, II, 
187.  

102 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 18. 
103 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 11. 



27 

 

 

isimlendirilir. Yani bütün meseller hikmettendir. Ancak bütün hikmetler mesel 

olmayabilir.  

VII. MESEL VE DİĞER YAYGIN SÖZLER 

Mesel ile hikmet arasında farklar bulunduğu gibi mesel ile diğer bazı yaygın söz 

çeşitleri arasında da farklar mevcuttur. Meselî tâbir, taklîdî ibâre ve nâdir ifadeler 

meseller ile aralarında fark zikredilen diğer söz türlerindendir.104 Meşhur olup ifadeyi 

zenginleştirmek için kullanılan, cümlenin bir parçası gibi kabul edilebilecek şekilde 

olan meselî tâbire;  َطشْ مُ نان الْ أسْ سَوَاسِيَةٌ ك  “Tarağın dişleri gibi eşit.” sözü, dua, beddua, 

tebrik gibi ifadelerde yer alan taklîdî ibâreye; evlenenlere söylenen بالرفاء والبنين “Allah 

uyum ve hayırlı evlat nasip etsin.” sözü, nadir ifadelere de; şair, hatip, edebiyatçı gibi 

kişilerden sadır olan bazı sözler örnek olarak gösterilebilir. “Biz insanlar hayatımızın bir 

parçasında mesel diyarında yaşarız. Belki de bu efsane, halk hikâyesi, bilmece ve diğer 

bazı türlerin aksine meselleri sürekli kullanmamızı açıklar. Bize göre emsâl, 

tecrübelerimizin neticesinde uzun uzadıya kafa yormayı gerektiren düşüncelerden 

kaçınmak istediğimizde girdiğimiz sükûnet âlemidir. Psikolojik durumumuza uygun 

düşen meselleri kelimesi kelimesine söyleriz. Dahası meselin meydana geldiği hâli 

yaşamamış olsak dahi onu işitmekten zevk duyarız”105 diyen Nebîle İbrâhim, bazı söz 

türleriyle mesellerin kullanım alanlarına dair farklara işaret etmektedir.  

Bazı kavramlar arasındaki farkların ortaya konulması, aynı zamanda bunların 

birbirine yakın anlamlı olmalarından kaynaklanır. Bu ibareler de mesellere bazı 

yönlerden benzemektedirler. Bu benzerlikler arasında yaygın olmaları, lafızlarının kısa 

ve öz olması gibi özellikleri sayılabilir. Hikmet ile mesel farkını ortaya koymada olduğu 

gibi bu söz çeşitleri ile mesel arasında bazı ayırıcı özellikler vardır. Bu farklardan en 

ayırıcı olanı ise teşbihtir. Meseller iki şeyi birbirine benzetme esasına dayandığı halde 

diğer türlerde bu özellik çoğunlukla görülmemektedir.  

                                                             
104 Bkz. Sellheim, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme, s. 29-37; Ya‘kûb, Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 20-30; 

Tevfîk, el-Emsâlu’l-Arabiyye, s. 46-51. 
105 İbrâhim, Nebîle, Eşkâlu’t-ta‘bîr fi’l-edebi’ş-şa‘bî, Kahire, tsz., s. 147. 



28 

 

 

VIII. MESELİN ÇEŞİTLERİ 

Bu başlık altında çeşitli yönlerden tasnifat yapılmakta olup bunlar; mesellerin 

dönemlerine, ortaya çıkış sebeplerine, terim anlamlarına106 ve gramer özelliklerine göre 

sınıflandırılması şeklinde ele alınabilir.  

A. Dönemlerine Göre Meseller 

Her zamanın kendine has dili ve anlayışı vardır. Zamanın değişmesiyle dil, 

anlayış ve kültürde de değişmeler olur. Tarihte belli bir dönemi tanıyabilmek ona 

ahlâkî, sosyal, kültürel vb. boyutlarıyla bakabilmeyi gerektirir. Belli bir zaman dilimiyle 

ilgili bilgiler sunan kaynaklardan birisi de mesellerdir. Dolayısıyla mesellerin 

zamanlarına göre sınıflandırılması kullanıldıkları dönemi anlayabilmemiz açısından 

bizlere imkân sağlamaktadır. Arap şiiri, şairlerinin yaşadığı dönemlere nispetle Cahilî, 

İslami ve Muhadram kısımlarına ayrıldığı gibi107 meseller de zaman itibariyle Cahiliye 

ve İslam dönemleriyle müvelled kısımlarına ayrılmaktadırlar.108 Mesellerin zamanlarına 

göre tasnif edilmelerinde bazı ölçütler bulunmaktadır. Dönemleri ile birlikte bu kıstaslar 

aşağıdaki şekilde ele alınabilir.  

1. Cahiliye Dönemine Ait Meseller 

İslam’ın doğuşundan önceki döneme ait mesellerdir. Cahiliye dönemine ait 

meseller, İslami Döneme ait mesellerle büyük oranda karışmışlardır. Çünkü daha çok 

sözlü aktarımın yaygın olduğu ve kitâbetin yeterince gelişmediği bu döneme ait 

meseller kendi asrında bir araya getirilip telif edilmemişti. Elimizde Arap mesellerini 

derleyen en eski eser olarak el-Mufaddal ed-Dabbî’nin Emsâlu’l-‘Arab’ı bulunmaktadır. 

Bu eser de hicri II, miladi VIII. yüzyıla tekabül etmektedir.109 Dolayısıyla bu eserdeki 

mesellerin hem İslami hem Cahili meselleri içerdiği söylenebilmektedir. Bundan başka 

‘İlâka b. Kursum el-Kelbî’nin, Yezid b. Muaviye döneminde meselleri topladığı rivayet 

edilmektedir. Dönemi göz önünde bulundurulduğunda içerisindeki mesellerin 

                                                             
106 Tevfîk, el-Emsâlu’l-Arabiyye, s. 43. 
107 el-Cumahî, Muhammed b. Sellâm, Tabakâtu fuhûli’ş-şu‘arâ’, nşr. Ebû Fihr Mahmûd Muhammed 

Şâkir, I-II, Mısır, 1400/1980, s. 23-24. 
108 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 33. 
109 Dikici, Recep, Arap Atasözleri Emsâlu’l-‘Arab, Konya, 1991, s. 3. 



29 

 

 

çoğunlukla Cahiliye Dönemini içerdiği anlaşılan eserin, bu konuda çok şey ifade 

edebileceği belli olmakla birlikte ne yazık ki bize kadar ulaşmamıştır.110 

Cahilî ve İslamî döneme ait meselleri birbirinden ayırmak zor olmakla birlikte 

kaynaklarını gösteren bazı işaretler, meselleri birbirinden ayırmaya yardım 

etmektedirler. Nitekim, Cahiliye Dönemine ait meseller diğerlerinden aşağıdaki 

özellikleriyle ayrılmaktadırlar:  

1. Cahiliye döneminde yaşamış olanlarca söylenmiş olmaları: Ad-ı Ula’dan (İlk 

Ad Kavmi) olan Lokman el-Adî’nin bir kadın için söylemiş olduğu  ِلم تلده  رُبَّ أخٍ لك

 Nice kardeşlerin var ki onları annen doğurmamıştır” meseli buna örnektir.111“ أمكِ 

2. Konunun uzmanları tarafından Cahiliye döneminde yaşamış olan insanlara 

veya kabilelere nispet edilmeleri: Cahiliye döneminde yaşamış olan Eksem b. Sayfî 

(ö.m. 612) ve Âmir b. ez-Zarib’e nispet edilen meseller bu türdendir.112 

3. İçerisinde Cahiliye döneminde yaşamış olan insan, kabile veya yer ismi 

geçmesi: Bir rivayete göre Cahiliye döneminde yaşamış Şenn ve Tabaka isimli iki 

kâhinin bir konuda aynı görüşü belirtmeleri üzerine söylenen وافَقَ شنٌّ طبَـَقَه “Şenn 

Tabaka’ya muvafakat etti” meseli buna örnek olarak verilebilir.113  

4. Meselin Cahiliye dönemine has olaylarla irtibatlı olması: Cahiliye döneminde 

el-Cezîre ve Kınnisrîn melikesi olan ez-Zabbâ’nın Mârid adındaki Dûmetu’l-Cendel 

kalesi ile el-Eblak adındaki Teymâ kalesini muhasara edip kaledekilerin direnişi 

sonucunda ele geçirememesi üzerine söylediği تمَرَّد ماردٌ وعزَّ الأبلق “Mârid baş kaldırdı ve 

el-Eblak sağlam durdu” sözü Cahiliye döneminde vuku bulmuş bir hadise üzerine 

                                                             
110 Emîn, Fecru’l-İslâm, s. 61. 
111 es-Sicistânî, Ebû Hâtim Sehl, el- Muammerûn, nşr. İgnaz Goldziher, Leiden, 1899, s. 2; ez-Zemahşerî, 

el-Musteksâ, II, 93.  
112 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 34. 
113 el-Bekrî, Ebû ‘Ubeyd, Faslu’l-makâl fî şerhi Kitâbi’l-emsâl, nşr. İhsân ‘Abbas ve ‘Abdulmecîd 

‘Âbidîn, Lübnan, 1403/1983, s. 263. 



30 

 

 

söylenmiştir.114 el-Besûs, Dâhis ve el-Gabrâ harplerinden bahseden mesellerin de bu 

döneme ait olduğu anlaşılır.115 

5. Meselin Cahiliye fikir ve düşüncesine sahip olması:  ْمُعارُ أحقُّ الخيلِ بالركضِ ال  

“Dörtnala koşturmaya en layık at, emanet olandır” meseli, buna örnek olarak verilebilir. 

2. İslâmî Döneme Ait Meseller 

Bunların başında kaynağı Kur’ân-ı Kerîm olan meseller gelmektedir. Hz. 

Peygamber (s.a.v.), sahabe, tabiin ve ondan sonrakilerden sadır olan meseller de bu 

döneme ait mesellerdendir. Bu meselleri de kaynaklarına nispetle üç kısımda 

toplayabiliriz:  

Birincisi; kaynağı Kur’ân-ı Kerîm olan meseller: İslam’ın zuhuru ile birlikte 

Müslümanların gündemlerinde büyük oranda Kur’ân-ı Kerîm yer almış ve doğal olarak 

meselleri de ondan temellenmeye başlamıştır. Mesela  ٍأتََبُّ مِنْ أَبيِ لهََب “Ebu Leheb’den 

daha talihsiz” meseli  َّتَـبَّتْ يدََا أَبيِ لهَبٍَ وَتَب “Ebû Leheb'in elleri kurusun. Zaten 

kurudu.”116 âyet-i kerîmesinden117,  ِأخْسَرُ مِنْ حمََّالَةِ الحَْطَب  “Odun taşıyıcısından daha çok 

kaybeden” meseli, Mesed Sûresinden118, وهن من بيت العنكبوتأ  “Örümceğin yuvasından 

daha zayıf”119 meseli وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبـُيُوتِ لبَـَيْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانوُاْ يَـعْلَمُون “Evlerin en dayanıksızı 

ise şüphesiz örümcek evidir.” âyet-i kerîmesinden120,  َْانـْتـَقَمَ  مَنِ  يُشْطِطْ  لم  “Hakkını alan 

zulmetmiş sayılmaz” meseli   ِسَبِيلٍ  مِّن عَلَيْهِم مَا فَأُولَٰئِكَ  ظلُْمِهِ  بَـعْدَ  انتَصَرَ  وَلَمَن  “Zulme 

                                                             
114 el-Mufaddal ed-Dabbî, İbn Muhammed b. Ya‘lâ b. ‘Amir b. Selam, Emsâlu’l-‘Arab, nşr. İhsan Abbas, 

Lübnan, 1403/1983, s. 143-144. 
115 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 35. 
116 Tebbet: 111/1. 
117 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 230. 
118 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 255. 
119 el-İsbehânî, Hamza b. el-Hasen, ed-Durretu’l-fâhira fi’l-emsâli’s-sâira, I-II, nşr. Abdulmecid Katâmış, 

Mısır, tsz., II, 415. 
120 el-‘Ankebût: 29/41. 



31 

 

 

uğradıktan sonra, kendini savunup hakkını alan kimseye (ceza vermek için) bir yol 

yoktur”121 âyet-i kerîmesinden122,  ِأَشْرَبُ مِنَ الهيِم “Susamış develerden daha çok içici” 

meseli  َالهْيِمِ  شُرْبَ  فَشَاربِوُن  “Kanmak bilmez susamış develerin suya saldırışı gibi 

içeceksiniz”123 âyet-i kerîmesinden esinlenerek söylenmişlerdir.124 

ez-Zerkeşî (ö.794/1391), Kur’ân-ı Kerîm’de mesel olarak kullanılan ifadelerin, 

formunun değiştirilerek kullanılmasına karşı çıkar. Ona göre Allah’ın misal olarak 

kullandığı bir ifadeyi değişiklik yaparak başka şekilde kullanmak Kur’ân meselleri 

hususunda haddi aşmaktır. el-Harîrî’nin  ِفَأَدْخَلَنيِ بَـيْتًا أَحْرجََ مِنَ التَّابوُتِ ، وَأوَْهَنَ مِنْ بَـيْت

 ”Beni tabuttan daha dar ve örümceğin yuvasından daha zayıf bir eve soktu“ الْعَنْكَبُوتِ 

sözünü kabul etmediğini söyleyerek şöyle açıklama getirir: “Hangi mana Allah’ın altı 

yönden tekid ettiği manadan daha beliğ olabilir ki?  ْكَبُوتِ وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبـُيُوتِ لبَـَيْتُ الْعَن  

“Evlerin en dayanıksızı ise şüphesiz örümcek evidir”125 âyet-i kerîmesinde Allah, 

cümlenin başına  َّإِن tekid edatını getirmiş, ismi-tafdil kalıbını kullanmış ve bu kalıbı da 

نالوه  (zayıf, kırılgan) kelimesi üzerine inşa etmiştir. İsm-i tafdile çoğul formdaki الْبـُيُوت 

kelimesini izafe etmiş ve bu kelimeyi de ال ile marife yapmıştır.  َّإِن tekid edatının 

haberine de yine tekid edatı olan ل edatını getirmiştir. el-Harîrî’ye düşen bu beliğ 

ifadeyi aşmamasıdır. Çünkü Allah’ın verdiği misal üstüne misal olmaz.”126  

İkincisi; Hz. Peygamber (s.a.v.)’in mesel hâline gelmiş hadis-i şerifleri: Bu kısma 

ait meseller çoktur. Öyle ki bu konuda er-Ramâhurmuzî’nin, Emsâlu’l-Hadîs’i, Ebu’ş-

Şeyh’in, el-Emsâl fi’l-hadîsi’n-nebevî’si gibi müstakil eserler yazılmıştır.    َّالْبـَيَانِ  مَنِ  إِن 
                                                             

121 eş-Şûrâ: 42/41. 
122 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 203. 
123 el-Vâkıa: 56/55. 
124 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 389. 
125 el-‘Ankebût: 29/41. 
126 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 484. 



32 

 

 

شِئْت مَا فَاصْنَعْ  تَسْتَحِ  لمَْ  إذَا ,”.Beyanın bazısında sihir vardır“   لسحراً  “Utanmıyorsan 

istediğini yap.”,  ِْلا يُـلْدغَُ الْمُؤْمِنُ مِن جُحْرٍ مَرَّتَـين “Mümin aynı delikten iki kere ısırılmaz”, 

رٌ  ,”.Bir şeye aşırı tutkunluğun seni kör ve sağır yapar“ حُبُّكَ الشيءَ يُـعْمي ويُصِمّ  الْيَدُ الْعُلْيَا خَيـْ

فْلَى  Mümin kardeşinin“ المؤمن مرآة أخيه ”.Veren el, alan elden üstündür“ مِنَ الْيَدِ السُّ

aynasıdır.”  ُدَارَهُ  الرَّجُلِ  جَنَّة  “Kişinin cenneti evidir.”  ِدَاوُوا مَرضاكُمْ باِلصَّدقة “Hastalarınızı 

sadaka ile tedavi edin.” gibi hadisler günlük hayatta çok yaygın olarak 

kullanılmaktadır.127 

Üçüncüsü; sahabe ve daha sonrakilerin mesel gibi kullanılan sözleri: Hz. 

Ebubekir’in; “Kıyametten büyük kıyamet var, beladan büyük bela var veya musibetin 

üstünde musibet var.” şeklinde tercüme edilebilecek لا طامّة إلا و فوقها طامّة sözü bu 

kısımda örnek verilebilecek mesellerdendir. Bunlardan başka,  رأَْيُ الشَّيْخِ خيرٌ مِنْ مشهد

لْغُلاَمِ ا  “İhtiyarın görüşü, delikanlının şahadetinden daha hayırlıdır.” ve  أَحْبِبْ حَبيبَكَ هَوْناً ما

 Dostunu biraz teenni ile sev, bakarsın bir gün kindarın“ ، عَسَى أنْ يَكُونَ بغَِيضَكَ يومًا ما

olur” meselleri Hz. Ali’ye,  ُإذا جاء القدر عَشِي البَصَر “Kader gelince, göz görmez olur.”, 

سمح يُسمحْ لكاِ   “İhsan et ki, sana da ihsan edilsin.” ve الهوى إله معبود “Zevk, tapılan bir 

ilahtır” meselleri İbn Abbas’a, بسجن لسانٌ  ءٍ حقُّ شيأ  “Hapsi en çok hak eden şey, dildir” 

meseli İbn Mes‘ûd’a, استراحَ من لا عقْلَ له “Aklı olmayan, rahat eder” meseli Amr b. el-

‘As’a nispet edilmektedir.128 

                                                             
127 es-Se‘âlibî, Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed b. İsmâil, et-Temsîl ve’l-muhâdara, nşr. 

Abdulfettah Muhammed el-Hulv, 1983, s. 24. 
128 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 38-38. 



33 

 

 

el-Meydânî (ö.518/1124), Mecma‘u’l-emsâl adlı eserinin 30. Bölümünü Hz. 

Peygamber (s.a.v.), sahabe ve sonrakilerin mesellerine ayırmıştır. Bunlardan;  َمَعَ  ليَْس 

مُصِيبَةٌ  الْعَزاَءِ   “Taziye zamanında başka bir musibet, yok hükmündedir.” ve  ُمَا أهَْوَنُ  الْمَوْت 

لَهُ  مَا وَأَشَدُّ  ، بَـعْدَهُ  قـَبـْ  “Ölüm, ondan sonra olacakların en kolayı, ondan önce olanların en 

zorudur.” meselleri Hz. Ebubekir’e;  َرْ عَمَلَ يَـوْمِكَ لِغَدِكَ لا  Bugünkü işini, yarına“  تُـؤَخِّ

bırakma.” ve  ِعُيُوبيِ  إليََّ  أهَْدَى رأً امْ  االلهُ  رَحِم  “Bana hatalarımı bildirip yol gösterene, Allah 

merhamet etsin” meselleri Hz. Ömer’e; ِيكفيك من الحاسِد أنه يَـغْتَمُّ وقتَ سُرُورك “Sen mutlu 

olduğunda üzülen kişi, hasetçi olarak sana yeter” meseli Hz. Osman’a;  من كرُمتْ عليه

صَارعََ مَنْ  ,”.Şahsiyeti kuvvetli olanın, şehevi arzuları zayıf düşer“ نفسُه هانت عليه شهواتهُ

مَنْ نَظَرَ فيِ عُيُوبِ النَّاسِ فأَنَْكَرَهَا ثمَُّ رَضِيـَهَا لنِـَفْسِهِ ,”.Hak ile güreşeni, hak tuşa getirir“ الحَْقَّ صَرَعَهُ 

 ,İnsanların hatalarına bakıp kınayan, sonra da kendisi aynısını yapan“ فذَاك الأَْحمَْقُ بِعَيْنِهِ 

ahmağın ta kendisidir.” ve يدَفَعُ  وَلاَ  نَـفْسَهُ، يَـرْزُقُ  وَلاَ  جِيفَةٌ، وَآخِرهُُ  نطُْفَةٌ، أَوَّلهُُ : وَالْفَخْرِ  آدَمَ  لاِبْنِ  مَا 

فَهُ   İnsanoğlu nere övünmek nere? Evveli bir damla su, ahiri leştir. Ne kendini“ حَتـْ

rızıklandırır ne de eceline mani olur” meselleri Hz. Ali’ye;  ُرٌ  الحِْرْمَان مْتِنانِ الاِْ  مَنِ  خَيـْ  

“Vermemek, minnet etmekten hayırlıdır.” ve  ًصاحب المعروف لا يقع فإن وقع وجد متكئا 

“İyilik eden düşmez, düşse de bir dayanak bulur” meselleri İbn Abbas’a; Türkçedeki 

“Bana arkadaşını söyle, senin ne olduğunu söyleyeyim.” sözünü andıran  ما الدّخان على

 Dumanın ateşe delaleti, arkadaşın arkadaşa“ النّار بأدلّ من الصّاحب على الصّاحب

delaletinden daha kuvvetli değildir” meseli İbn Mes‘ûd’a nispet edilir.  



34 

 

 

el-Meydânî, el-Muğire b. Şu‘be, Ebu’d-Derdâ, Ebû Zerr, Ömer b. Abdulaziz ve 

el-Hasanu’l-Basrî’ye ait mesellerin yanında meşhur olmayan bazı sahabe tabiun ve 

etbeu’t-tabiine ait bir takım meselleri de zikretmiştir.129 

3. Müvelled Meseller 

Müvevelled meseller, nazım ve nesire ait ifadelerin şahid (ç. şevâhid) olarak kabul 

edildiği dönemden (istişhad) sonra söylenmiş olan mesellerdir. Bu asır, İlk Cahiliye 

döneminden başlayan ve medenî Araplara nispetle hicri II. Yüzyılın ortalarına kadar 

giden, bedevî Araplara nispetle IV. Yüzyılın sonlarına kadar uzanan dönemdir.130 

Müvelled kelimesi, her şeyin yenisi için kullanılan bir tabir olup şiirde de kullanıldığı 

gibi mesellerde de kullanılmaktadır.  

Gramerde şahid olarak getirilen diğer dil unsurlarında olduğu gibi mesellerde de 

müvelled ayrımının yapılması, hüccet olarak kabul edilmesi esasına dayanmaktadır. 

Arap dilinin ilk tam sözlüğü Kitâbu’l-‘Ayn’da kadim Arap şiiri ve Kur’ân ayetlerinin 

yanında Arap atasözleri de kelimelerin gerek morfolojik yapısı gerekse anlamlarıyla 

ilgili şevâhid olarak kullanılmıştır.131 

İslam’ın yayılmasıyla beraber Arap olmayan milletlerin, Araplarla münasebetleri 

neticesinde Arap dili bozulmaya başlamıştır. Bozulmanın başladığı devirden sonra 

ortaya çıkan meseller, fasih dili koruma gerekçesiyle gramer kurallarının 

belirlenmesinde şahit olarak kabul görmemiş ve onlarla istişhad edilmemiştir. Şehirde 

yaşayan Araplar, badiyedekilere göre diğer milletlerle daha önce karşılaştıklarından, 

istişhat dönemi bedevi Araplara nispetle daha erken dönemde bitmiştir.  

Müvelled meselleri diğerlerinden ayırmaya önem veren ilk müellif, Hamza el-

İsfehânî (ö.351/962)’dir. O, ed-Durretu’l-fâhira fi’l-emsâli’s-sâira adlı eserinde bazı 

mesellerin doğuşuna dikkat çekmiş, أفعل من vezninde olan müvelled müzdevic (ikili) 

meseller için özel bir bölüm ayırmıştır.132 Daha sonra Ebû Hilâl el-‘Askerî 

(ö.400/1010), Cemheretu’l-emsâl’inde bazı müvelled meselleri doğuşlarını belirterek 

                                                             
129 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 450-458. 
130 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 41. 
131 Bkz. İsmail Durmuş, “İstişhad”, DİA, XXII, 397. 
132 Bkz. el-İsbehânî, ed-Durretu’l-fâhira, II, 443-469. 



35 

 

 

zikretmiştir. el-Meydânî (ö.518/1124), Mecma‘u’l-emsâl’inde müvelled mesellerden 

1000’e yakınını her bölümün akabinde zikretmiştir. Ebû Ali el-Hasan b. el Yûsî 

(ö.1102/1691) de Zehru’l-ukm fi’l-emsâl ve’l-hikem adlı eserinde çoğu müvelled mesele 

işarette bulunmuştur.133 

تـَقَرَ اليـَهُوديُّ نظرَ في حِسَابهِ القديمإذا  ,”.Duvarların kulakları vardır“ إن للحيطان آذان افـْ  

“Yahudi fakirleşince eski hesaplarına bakar”, خير الناس للناس خيرهم لنفسه “İnsanlara en 

hayırlı kişi kendine hayırlı olandır” meselleri müvelled mesellerdendir.134 

4. Avam Meselleri  

Avam meselleri; şairler, hatipler, yazarlar veya ilmi ve edebi yönden bu seviyede 

olanların dışındaki toplumun diğer kesimlerince söylenen mesellerdir. Çeşitli mahalli 

lehçelerde söylenen meseller için de bu tabir kullanılmaktadır.135 Müvelled mesellerin 

içerisinde sayılabilmeleri ile birlikte müvelled meseller derecesinde kabul edilmeyen bu 

tür için bazı mesel kitaplarında özel bölümler ayrılmıştır. Avam mesellerini konu alan 

müstakil eserler de mevcuttur.  

Meselleri dönemlerine göre el-emsâlu’l-kadîme ve el-emsâlu’l-cedîde veya el-

emsâlu’l-muvellede şeklinde kategorize edenler de olmuştur.136 el-Emsâlu’l-kadîme, 

istişhad asrının meselleri olup nahivde şevâhid olarak kabul edilen mesellerdir. el-

Emsâlu’l-muvellede veya cedîde ise ihticac asrından sonra ortaya çıkan ve gramerde 

delil kabul edilmeyen mesellerdir. 

B. Ortaya Çıkış Sebeplerine Göre Meseller 

Meselleri çeşitli yönlerden taksimata tabi tutan İmîl Bedî Yakub, ilk kullanıldığı 

hâl itibari ile de meselleri çeşitli bölümlere ayırmıştır:137  

                                                             
133 Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 41. 
134 Ebû Sûfih, Muhammed, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye ve mesâdiruhâ fi’t-turâs, Umman, 1402/1982, s. 20-21. 
135 el-Câhız, Ebû Osman Amr b. Bahr, el-Beyân ve’t-tebyîn, I-III, nşr. Abdusselam Muhammed Hârûn, 

Kahire, 1418/1998, I, 137; Tevfîk, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye ve’l-‘asru’l-Câhilî, s. 44. 
136 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 124; Sellheim, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme, s. 43. 
137 Bkz. Ya‘kûb Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I, 42-46. 



36 

 

 

1. Bir hadiseden doğan meseller: Birbiri ile tam uyum hâlinde olan, durum veya 

nesnelerin hâlini anlatan  Şenn Tabakaya yakıştı” meseli, bir rivayete göre“ وافَقَ شنٌّ طبَـَقَه 

Şenn adlı eski Arap dâhilerinden birinin kendisi gibi zeki ve akıllı bir gelin olan 

Tabaka’yı arayıp bulması ve onunla evlenmesi sonrasında söylenmiştir.138  

2. Bir kıssa içinde geçen meseller: Hz. İsa (a.s.)’ın ölüleri Allah’ın izni ile 

diriltmesi kıssasını özetleyen ve imkânsız gibi görünen işlerin birilerince kolay yoldan 

halledilmesini anlatan  Peygamber eli değmiş” meseli139 ve Cahiliye“  نَبيِّ  لَمْسَةُ 

Döneminde vuku bulmuş yevmu’l-Besûs, yevm-u Dâhis ve el-Gabrâ, yevm-u Halîme 

gibi Cahiliye harplerini anlatan kıssalarla ilgili olarak söylenen meseller bu tür 

içerisinde sayılabilir.  

3. Kur’ân-ı Kerîm ve hadisten doğan meseller: Hz. Peygamber (s.a.v.)’in  ِتى  رَ ت ـْإن ع

ر عنها هلكركب فيها نجا ومن تأخّ  كسفينة نوح من  “Benim mirasım, Nuh’un Gemisi gibidir. 

Ona binen kurtulur. Kaçıran helak olur”140 hadis-i şerifindeki  َوحٍ نُ  ةُ ينَ فِ س  “Nuh’un gemisi” 

ifadesi hem Kur’ân-ı Kerîm’den Hz. Peygamber (s.a.v.)’in diline yansınış hem de 

hadiste geçmesinden dolayı sonraları bir şeyin azamet ve bereketini ifade etmek için 

kullanılır hâle gelmiştir. Yine  ْياطسَـمِّ الخِ  نْ مِ  قُ يَ أض  “İğne deliğinden daha dar” meselinin 

kaynağı  ّٰسَمِّ الخْيَِاطِ يلَِجَ الجَْمَلُ فيِ حَتى  “Deve iğne deliğinden geçinceye kadar”141 âyet-i 

kerîmesinden alınmış olsa gerekir.142 

                                                             
138 el-Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Ahmed b. Muhammed, el-Vasît fi’l-emsâl, Afîf Muhammed 

Abdurrahman, Kuveyt, 1395/1975, s. 174; Sînî, Mahmûd İsmâîl, vd.,  Mu‘cemu’l-emsâli’l-Arabiyye, 
Lübnan, 1992, s. 11. 

139 Tevfîk, el-Emsâlu’l-Arabiyye, s. 44. 
140 es-Se‘âlibî, Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed b. İsmâil, Simâru’l-kulûb fi’l-muzâf ve’l-mensûb, 

nşr. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Kahire, 1384/1965, s. 39; Bu mesel dışında es-Se‘âlibî’nin bu 
eserinde kaynağı Kur’ân olan, buna benzer meseller çoktur. 

141 el-A‘râf: 7/40. 
142 el-‘Abderî, Ebu’l-Mehâsin Muhammed b. ‘Alî eş-Şeybî, Timsâlu’l-emsâl, nşr. Es‘ad Zıbyân, Lübnan, 

1402/1982, s. 211. 



37 

 

 

4. Teşbihten doğan meseller: Bu meseller أفعل من formunda gelmektedir. Çetin 

zamanları temsil eden  ُدٍ حُ من أُ  أثقل  “Uhud (gününden) daha zor.” ve anlayışının 

azlığından dolayı faydalı olan ile olmayanı ayırt edemeyip olur olmaz her şeye 

heveslenenlerin hâlini tasvir eden  ّمن صبي أشح  “Çocuktan daha tamahkâr” meselleri bu 

mesellere örnektir.143 Bazı kitaplarda bu tür meseller için ayrı başlık açılmıştır. Ebu Alî 

el-Kâli’nin Ef‘al’i ise sadece bu türden meselleri içermektedir. 

5. Şiirden doğan meseller: Bu mesellerin bazı şekilleri şöyledir: 

a.    ُعارٌ عَليكَ إذا فَـعَلتَ عَظيمُ  ***لا تنَهَ عَن خُلُقٍ وتأَتي مِثلَه  

“Kendin benzerini yaparken başkasını bir huydan menetme; bunu yapman senin 

için büyük ayıptır” beytinde olduğu gibi beytin bütünü tek meseldir. 

b.    قُوهَا فَإِنَّ القَولَ ما قاَلتْ حَذَامِ  ***إِذَا قَالَتْ حَذَامِ فَصَدِّ  

“Hazâmi144 söylediğinde onu tasdik edin! Çünkü söz, Hazâmi’nin sözüdür.” ile, 

وكَُلُّ نعَيْمٍ لا محََالَةَ زاَئلٌِ  *** أَلا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلا اللَّهَ باَطِلٌ   

“Şunu bilin ki; Allah dışında her şey batıldır ve her nimet şüphesiz yok olucudur” 

beyitlerinde olduğu gibi beytin her iki tarafı (sadr ve acuz) ayrı ayrı meseldir. 

c.   لا تَظْلِمِ القَوْسَ أعَْطِ القَوْسَ باَريِهَا*** ياَ باَرىَِ القَوْسَ بَـرْياً ليَْسَ يُصْلِحُه   

“Ey yayı güzel ayarlayamayan ayarcı, yaya zulmetme! Yayı, ustasına ver.” ile 

باِلنَّارِ  الرَّمْضاءِ  مَنِ  كَالْمُسْتَغِيثِ *** كُرْبتَِهِ  عِنْدَ  بِعَمْروٍ  الْمُسْتَغِيثُ   

 “Zorluk anında Amr’a sığınan kişi, kızgın kumdan kaçıp ateşe sığınana benzer” 

beyitlerinde olduğu gibi beytin sadece acuzu meseldir. 

                                                             
143 Ebu ‘Ali el-Kâli, , Ef‘al, nşr. Muhammed el-Fadıl b. ‘Âşur, Tunus, 1972, s. 63,71; el-Hâşimî, el-Emsâl, 

s. 6. 
144 Cahiliye döneminde yaşamış zeki bir kadının ismidir. Bkz.el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 106. 



38 

 

 

d.            ِّنجَاحًا تُلاَقِ  رفِْقٍ  فيِ  نِ أْ فَاسْتَ ***  سَعَادَةٌ  ناةُ وَالأِْ  يمُْنٌ، قُ فْ الر  

“Rızk bereket, sabırlılık saadettir. Sen şefkat içinde tahammül göster ki kurtuluşa 

eresin” beytinde olduğu gibi bir beyitte üç tane mesel olan türleri vardır. 

e.           لَعَمْرُ أبيكَ إلاَّ الفرقدانِ  ***وكلُّ أخٍ مُفارقِهُ أخُوه   

“Her kardeşi, bir diğeri terk edicidir. (Kardeşler bir gün ayrılabilir.) Yemin olsun 

ki Ferkadan145 hariç” beytinden alınarak  َنِ يْ دَ قَ رْ فَ الْ  نَ صُحبةً مِ  لُ وَ طْ ا  “Ferkadan’dan daha uzun 

süre arkadaşlık (ettiler.)” hâlinde nesir türüne nakledilen meseller de vardır.  

C. Istılahî Bakımdan Meseller 

Arap Edebiyatında meseller yapılarına göre sâir, kıyâsî ve hurâfî mesel şeklinde 

de üçe ayrılmıştır.146 Ayrıca bu başlık altında meselleri, mûcez, kıyâsî ve hurâfî şeklinde 

de taksim etmek mümkündür. Bütün mesellerde ana maksat, bir durumu diğerine 

benzetmek olmakla birlikte kullanım yerlerine göre değişik şekiller almaktadırlar. Kısa 

ve öz biçimde hâli açıklamayı hedef alan mûcez mesellerde önemli olan, manada 

isabettir, beraberinde kıssa bulunmaz. Maksadı iki durum arasında kıyas ve 

karşılaştırma olan kıyasi meseller, kıssa veya vasıflandırma şeklindedir. Hurâfî meseller 

ise aslı olmayan hayali hikâyelerin ürünüdür. 

1. Mûcez Meseller 

Benzetme ve açıklama maksadıyla söylenen kısa ve yaygın sözlerdir. Mesel 

denilince akla gelen tür bu olup Arap dilinde gerek nesir gerek nazım türünde oldukça 

fazla kullanılmaktadır.  ِّةٌ أمانَ  رُ الس  “Sır emanettir.”  َوْد أحمدُ الع  “(Hatadan)Dönmek övgüye 

layıktır.” gibi insanlar arasında yaygınlaşan söz ve yazıda bolca kullanılır hâle gelen ve 

neticede mesel olan kısa hikmetler; 

ـا اشْتَدَّ سَاعِدُه رَمَانيِ  ***أعَُلِّـمُهُ الرِّمَـايةَ كُلَّ يـَومٍ  فَلمَّ  

                                                             
145 Birbirine yakın iki yıldıza verilen isimdir. Bkz. İbrahim Mustafa, el-Mu‘cemu’l-vasît, s. 686. 
146 İsmail Durmuş, “Mesel”, DİA, XXIX, 293. 



39 

 

 

“Ona her gün atış yapmayı ben öğretirdim, ancak kolu kuvvet bulunca beni 

vurdu.” gibi çeşitli asırlarda ve çevrelerde kullanılıp yaygınlaşan, hikmetli şiirler;  أجود

 Mâdir’den148 daha cimri.” gibi“ أبخل من مادر ”.Hatim’den147 daha cömert“ من حاتم

mubalağa ve benzetme ifade eden أفعل من formundaki benzetmeler bu türdendir.149 

2. Kıyâsî meseller 

Arap dilinde çoğu meselin irtibatlı olduğu bir hikâyesi mevcuttur. Meseller 

çoğunlukla bu hikâyeleri özet hâlinde sunan ifadelerdir. Kelimelere sığmayacak koca 

bir hikâye, meseller vasıtasıyla kısa yoldan muhataba ulaşılabilir. Bunun yanında bazen 

ibret ve öğüt veren hikâyenin kendisi dahi mesel olabilmektedir. İşte muhataba 

karşılaştırma ve kıyas imkânı sunan, herhangi bir fikri açıklamayı veya benzetme ve 

misal getirme yoluyla o fikre delil getirmeyi hedefleyen tanımlayıcı, betimleyici veya 

öyküleyici tarzdaki kısa olmayan bu anlatımlar kıyâsî mesel olarak isimlendirilmiştir. 

Kıyâsî meseller kıssa şeklindeki mesellerdir. Bilindiği gibi Arap dilinde kıssa ve mesel 

arasında kuvvetli bağ bulunmaktadır. Bunlar birbirinin aynı olmamalarıyla birlikte 

gayrisi de sayılmayabilirler. Sonuçta bazı kıssalar mesel diye isimlendirilir. Ancak 

elbette ki her kıssa, mesel olmaz.  

Bu anlatım tarzı Türkçedeki masal kelimesiyle karşılanabilir. Şemseddin Sâmî 

(ö.1904) Türkçedeki masal kelimesinin “mesel”in galatı olduğunu belirterek edep, ahlâk 

ve nasihat verme amacıyla söylenen sözlerin “mesel” diye tabir olunduğunu bildirir.150 

Mesel kelimesinin hikâye manasına da geldiğini ifade eden Elmalılı bunu şöyle açıklar: 

“Şaşılacak ve garib bulunacak tuhaf ve ibretli bir hâle veya bir sıfata veya bir kazıyye 

(önerme)ye ve hikâyeye de “mesel” denilir ki, darb-ı mesel gibi, dilden dile dolaşmaya 

ve her yerde söylenmeye layık olduğu cihetle ondan istiare edilmiştir. Bu, sadece nakil 
                                                             

147 İsmi Hâtim et-Tâî’dir. Cahiliye döneminde yaşamış, cömertliği ve misafirperverliğiyle tanınmıştır. 
Daha geniş bilgi için bkz. Demir, İsmail, Hâtim et-Tâ’î, Hayatı, Eserleri ve Edebî Kişiliği, 
(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Erzurum, 2002, s. 56-169; Süleyman Tülücü “Hâtim et-Tâî”, DİA, 
XXVI, 472. 

148 İsmi Muhârik’tir. Devesine içirdiği suyun artığından dahi başkasının içmesini istemeyerek suyu 
pislettiğinden kendisi için pisleten manasına gelen “Mâdir” ismi verilmiştir. Bkz. el-Hâşimî, el-Emsâl, s. 
5. 

149 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 30. 
150 Sâmî, Kâmus-i Türkî, s. 1289. 



40 

 

 

ve hikâye olunur. Darb-ı mesel gibi her söylenişinde bir teşbih ve temsil mânâsı 

gözetilmez. Fakat ilk söylenişi hakikat de olabilir, bir temsilî istiare de olabilir, buna 

“destan” da denir. “Dillere destan oldu.” deriz. Destan şiirleri bundan alınmıştır.”151 

Bu mesellerin kullanılmasındaki amaç; Bir şeyin başka bir şeye benzetilmesi 

yoluyla, soyut olan manaları somut seviyesine veya somutlardan az bilineni, daha çok 

bilinenin derecesine çıkarmaktır. Bu meseller, terbiye etmek, uyarmak, açıklamak ve 

örneklendirmek maksadıyla insan davranışlarından bir numuneyi tasvir etmek için 

kullanıldığı gibi, mülk veya melekût âlemine ait bir ilkeyi somutlaştırmak için de 

kullanılabilir.152 

Kıyasi meseller, bir kıssadan özet, iktibas veya bir kıssaya işaret şeklinde olmayıp 

bütünüyle kıssanın kendisi ya da tafsilatlı tasviri şeklindedirler. Bundan dolayı 

belagatçiler bu mesel türünü “temsil-i mürekkep veya teşbih-i muteaddid” diye 

tanımlamışlardır.153 Bunlar, klasik mesel kitaplarında neredeyse bulunmaz. Kur’ân-ı 

Kerîm ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’in hadis-i şeriflerinde rastladığımız meseller ise daha 

çok bu türdendir.154 Ahlâkî çözülmenin ekonomik problemleri ve buna bağlı olarak 

güvenlik problemlerini davet edeceğini ve sonuçta toplumu çöküşe sürükleyeceğini 

ifade eden “Allah (size) bir örnek verir: Güvenli ve (sakinlerini) her açıdan tatmin eden 

bir belde (düşünün ki), oranın ihtiyaç duyduğu rızık her yerden oraya akıyor. Buna 

karşın o (belde) Allah’ın nimetlerine nankörlük etti. Derken, yaptıkları sebebiyle Allah 

orayı çepeçevre içine alan açlık ve korku (belasıyla) kuşattı”155 âyet-i kerîmesi ile Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in, kendisinin son peygamber olduğunu, onunla peygamberlik 

müessesesinin tamamlanıp kemale erdiğini bir teşbihle açıkladığı: “Benimle benden 

önceki diğer peygamberlerin misali, sadece bir kerpiç yeri hariç, mükemmel ve güzel 

bir ev yapan adam gibidir. İnsanlar evi dolaşır ona hayran kalır ve şöyle derler: “Ah 

                                                             
151 Elmalılı, M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, I-X, İstanbul, tsz., I, 218. 
152  ‘Âbidîn, ‘Abdulmecîd, el-Emsâl fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm ma‘a mukâranetihâ bi nazâirihâ fi’l-

âdâb’s-sâmiyyeti’l-uhrâ, İskenderiye, 1989, s. 158. 
153 ez-Zeyn, Semih ‘Atıf, el-Emsâl ve’l-misl ve’t-temessul ve’l-mesulât fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, Lübnan, 

1421/2000, s. 28. 
154 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 30. 
155 en-Nahl: 16/112. 



41 

 

 

keşke şu kerpiç yeri (eksik) olmasaydı”. Bakın: İşte ben bu kerpicim”156 hadis-i şerifi 

kıyâsî mesel tarzındadır.  

3. Hurâfî Meseller 

Hayvanların diliyle söylenen veya hayvanlarla alakalı olarak uydurulmuş bir kıssa 

üzerine söylenen kısa ve yaygın sözlerdir. Bu meseller eğlendirmek, şaka yapmak 

kabilinden söylendiği gibi hayvanların diliyle ahlâkî öğüt vermek, uyarmak, eğitmek ve 

öğretmek maksadıyla da söylenmektedir. Bu mesellerde insanlara ait hususiyetler 

hayvanlara veya olağanüstü varlıklara yüklenir. Hayalî, farazî ve hurâfî157 şekildeki bu 

mesellerde insanın hayatında karşılaşabileceği haller bulunmaktadır. 

Önceleri dost olduğu ve menfaat gördüğü bir yılana düşmanlık edip zarar veren ve 

emeline ulaşamayınca yılana tekrar arkadaşlık teklif eden adama, yılanın cevabı 

olan كسِ أْ فَ  رُ ك وهذا أث ـَدُ عاوِ كيف أُ   “Baltanın eseri ortada iken sana bir daha nasıl geri 

dönerim!?” meseli; Siyah, kırmızı ve beyaz renkli üç öküzün aslanla arkadaşlık etmeleri 

ve birlik olmamaları neticesinde aslan tarafından tek tek haklanmalarını anlatan ve artık 

geri kalan son öküzün aslana karşı koyabileceği gücü kalmaması neticesinde söylediği 

الأبَـْيَضُ  الثَّـوْرُ  أكُِلَ  يَـوْمَ  أكُِلْتُ  اَ نمَّ إ  “Ben aslında beyaz öküzün yenildiği gün yenilmiştim” 

meseli; Boynuz talebi ile yola çıkıp kulaklarını da kaybeden devekuşunun hâlini anlatan 

نهَُ أذُُ  فَجَدَعَتْ  الْقَرْنِ  بِ لِ طاَ كَ   “Boynuz peşindeyken kulağından olana benzemiş” meseli bu 

türdendir. 

D. Gramer Bakımından Meseller 

Meseller cümle yapıları bakımından; basit ve bileşik olarak iki kısma ayrılabilir: 

Basit meseller; أَجْنَاؤُهَا أبَـْنَاؤُهَا “(Binaları)Yıkanlar, inşa edenlerin ta kendileridir”158 

biçiminde isim cümlesi, önlem alınmasının, başa gelecek olanı engelleyemeyeceğini 

                                                             
156 el-Buhârî, Menâkıb, 18, (3534); er-Ramâhurmuzî, Ebû Muhammed el-Hasen b. ‘Abdirrahmân b. 

Hallâd, Emsâlu’l-Hadîs, I-VII, nşr. ‘Abdul‘alî ‘Abdulhamîd el-A‘zamî, Hindistan, 1404/1983, I, 7. 
157 Hurâfe, Benû Cuheyne kabilesinden bir adamın ismidir. Bkz. el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 327. 
158 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 167. 



42 

 

 

bildiren;  ُمِنْ مأمَنِهِ يؤتَى الحذَِر “Tedbirli, emin olduğu noktadan zarar görür”159 meselinde 

olduğu gibi şibih cümlenin öne alınması şeklinde ve  َْعَين ُ  Güneşi(n gözünü)“  الشَّمْسِ يطَُينِّ

balçıkla sıvıyor.” meselindeki biçimiyle fiil cümlesi formatında olabilir.  

Bileşik meseller ise; bazen isabet edip bazen hata edenleri anlatan شُخْبٌ فيِ اْلإِناَء

 Bir sıkım (süt) kapta, bir sıkım yerde”160 meselindeki şekliyle iki“ وشُخْبٌ فيِ الأرْضِ 

cümlenin birbirine atfı,  َأخُوكَ مَنْ صَدَقَكَ النَّصِيحَة “Kardeşin, sana samimiyetle öğüt 

verendir”161 meselindeki biçimiyle ism-i mevsûl ve sıla cümlesi olarak, فـَهُن أَخُوكَ  عَزَّ  ذاإ  
“Kardeşin haddini aşıp üste çıkmaya çalışırsa (da) sen, olgun davran”162 meselinde 

olduğu gibi şart cümlesi şeklinde olabilir.163 

IX. İslam’da Meseller  

 Arap dil ve edebiyatında önemli bir yeri olan mesellerin günümüz Arapları 

arasında olduğu gibi Kur’ân’ın ilk muhatapları arasında da yaygın olarak kullanıldığı 

bilinen bir gerçektir. Kur’an-ı Kerîm de hitap ettiği insanlar nazarında önem verilen 

mesel getirme yöntemini kullanmıştır. Ancak Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller Arap 

meselleri gibi kullanılmamış, Kur’ân’daki mesel getirme yöntemi insanlarınkinden 

farklı olarak gerçekleşmiştir. Mesellerin Arap dilinde ve hatta bütün dillerde kullanımı, 

sonraki benzer durum için herkesçe bilinen önceki bir özlü sözü, örnek vermek 

şeklindedir.  َّىل و من غَلَبَ اسْتمَنْ عَزَّ بَـز  “Üstün gelen zorla alır. Galebe çalan istila eder”164 

ve  َالصَّيْفَ ضيـَّعْتِ اللَّبن “Sen sütü yazdan kaybettin”165 gibi meseller, bu sözlerin ilk 

                                                             
159 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 328. 
160 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 52. 
161 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 23. 
162 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 155. 
163 Daha geniş bilgi için bkz. Turâs Hâkim ez-Ziyâdî, “Nahvu’l-emsâl” Mecelletu’l-Kadisiyye fi’l-âdâb 

ve’l-‘ulûmi’t-terbeviyye, VIII, 69-87. 
164 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 229. 
165 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 64. 



43 

 

 

söylendiği durumlara benzeyen sonraki durumlarda söylenerek sonraki hâl, önceki hâle 

benzetilir. Bu klişe cümleler aynı münasebetlerle formu değiştirilmeden tekrarlanır. 

Mesela  َالصَّيْفَ ضيـَّعْتِ اللَّبن “Sen sütü yazdan kaybettin” meseli, ilk defa, sahip olduğu 

imkânı kaybeden kadın için söylenmiştir. Bayana hitap olduğundan Arap dilinin özelliği 

gereği  ِضيـَّعْت fiilinde dişil form kullanılmıştır. Sonraları meseldeki bu form hiç 

değiştirilmeyerek elindeki fırsatı kaçıran erkek, kadın, çocuk olsun herkes için aynı 

kalıpta kullanılmaya devam edilmiştir. Yani Arap meselleri, kalıplaşmış kelime grupları 

olup bir hâli açıklamak için bilinen bir cümlenin örnek verilmesi şeklinde 

söylenmişlerdir. Kur’ân ise, bir durumu başka bir duruma benzetmek için Arapların 

kullandığı ve yaygın olan meselleri kullanmamıştır. Bilakis O’nun meselleri, sonraları 

dillerde dolaşarak yaygınlaşmıştır.  ِأعُْطِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِم “Bana Cevâmi‘ul-kelim (az ve öz 

sözcüklerle çok şeyi ifade etme özelliği) verildi.”166 diyen Hz. Peygamber (s.a.v.) 

tarafından dile getirilen çoğu hadis-i şerif de yaygın kullanımı neticesinde mesel hâline 

gelmiştir. 

Meselleriyle insanı tedebbür, tezekkür ve tefekküre çağıran Kur’ân’ın, muhatabını 

iknada bu yolu oldukça sık kullanması, insanların ilgisini bu yöne kaydırırken Cahiliye 

toplumunda büyük itibarı olan şiir, önemini kaybetmeye başlamıştır. İslam’ın 

zuhurundan sonra insanların gündeminde büyük oranda yer almaya başlayan Kur’ân 

ayetleri, günlük konuşmalarda artık bazı durumları açıklamak için kullanılan mesellerin 

yerini almaya başlamışlardır. Hz. Peygamberin hadisleri de bunun paralelinde rağbet 

görmeye devam etmiş, hatta Hz. Ömer, Hz. Ali gibi sahabelerin sözleri dahi mesel 

vazifesi görmeye başlamıştır.  

Anlatımda murat edilenin anlayışa yaklaştırılması, duyu organları vasıtasıyla 

algılanamayacak hakikatlerin açıklanabilmesi ve kapalı olanın aşikâr olanla 

bağlantısının kurulmasında önemli bir yer işgal eden meseller, müminleri hidayete 

götürmede, muarızları iknada Kur’ân’ın kullandığı açıklama yöntemlerinden biri olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm, mevzuları anlaşılır kılmak için getirdiği 

                                                             
166 Müslim, Mesâcid, (523). 



44 

 

 

mesellerle insanı, misalden hareketle gerek kendi iç dünyasında gerek dış âlemde 

meydana gelen hadisatı anlamlandırmaya teşvik eder.  

Kur’ân’ın meselleri, gerek öncekilerden verdiği haberlerle, gerek yaşanan hayata 

uygulanabilecek temsillerle ona inananları hidayete erdirmede, karşı çıkanların 

itirazlarını kırmada Allah’ın kullandığı açıklama yollarının en mühimi sayılabilir. 

Nitekim ez-Zerkeşî, herhalde “Rahman olan Allah, Kur’ân’ı öğretti. İnsanı yarattı; ona 

beyanı/konuşmayı öğretti”167 âyet-i kerîmelerinden çıkardığı sonuçla Allah’ın 

hikmetlerinden birinin de “beyan”ı öğretmek olduğunu söyler. Beyanın İslam dininin 

özelliklerinden olduğunu belirterek meselin beyana yardımcı olan en önemli şey 

olduğunu ifade eder.168 Onun bu sözlerinden, önceki milletlere Allah’ın beyandan başka 

-mucizeler gibi- yollarla da mesajını ulaştırdığını, Kur’ân’ın gönderilmesi ile İslam 

dininin önemli özelliklerinden biri olan beyanın zirveye ulaştığını, beyanı tamamlayan 

önemli unsurlardan birinin de meseller olduğunu anlamaktayız. Hz. Peygamber (s.a.v.) 

de insanları etkileyen bir konuşma üzerine:  ًإنّ من البيان لَسحرا “Şurası muhakkak ki 

beyanın bazısında sihir vardır.”169 buyurarak insanların söz ile birbirini etkilediğine 

dikkat çekmiş, meselleri yoğun biçimde içeren beyanın, ustalıkla kullanılması 

durumunda karşı tarafta büyük tesir bırakacağına işaret etmiş, kendisi de sözlerinde 

meselleri kullanmıştır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de meseller; hatırlatmak, öğüt vermek, nasihat etmek, irşat etmek, 

teşvik etmek, uyarmak, azarlamak, yasaklamak, bir şeyden uzaklaştırmak, önem 

atfetmek, vurgulamak, izah etmek, murat edileni zihne yaklaştırmak, manayı tasvir 

etmek, duyulara hitap edecek şekilde somutlaştırmak gibi maksatlarla kullanılmıştır.170 

“Ey insanlar! Size bir örnek verildi. Şimdi ona iyi kulak verin!” (23/73), Öğüt alsınlar 

diye Allah insanlara misaller getirir.” (14/25), “Allah bir sivrisineği, ondan daha da 

ötesi bir varlığı misal olarak vermekten çekinmez.” (2/26) ayetlerinde ve daha birçok 

ayette Allah, emsâli anlayarak hidayeti bulmaya çağırmıştır.   

 

                                                             
167 er-Rahman: 55/1-4. 
168 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 487. 
169 el-Buhârî, Tıbb 51, (5767). 
170 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486-487. 



45 

 

 

X. Meselin Menşei ve Bu Konudaki Eserler  

İnsanın hayatın çeşitli alanları ile ilişkisinin başlaması ile birlikte bu alanlara ait 

durumları en veciz şekilde tasvir eden mesellerle de ilişkisi başlamıştır. Meseller, insan 

tarihi kadar eskidir. Onların ortaya çıkış tarihini belirlemek neredeyse imkânsızdır. 

İnsanın konuşmaya başlaması ile birlikte sözün inceliklerini temsil eden mesellerin de 

onun konuşmalarında yer alması kaçınılmazdır. İnsanlar dilleri ile anlaştıkları gibi, 

yaşadıkları ahvali veciz ve beliğ şekilde tasvir eden mesel ile de sözlerini taçlandırmış, 

ihtiyaç duyduklarında ona başvurmuşlardır. Adetlerini, kültürlerini meselleri ile 

sonrakilere aktarmışlardır. Arap meselleri de onun dil ürünlerinin aktarımı ile birlikte 

günümüze kadar aktarılmıştır.  

Elbette meseller ilk söylendiklerinde bir vakıayı tasvir etmek, uyarmak ve terbiye 

etmek için ibret ve öğüt verici ifadeleri özetlemek gibi belli sebep ve hadiseler 

neticesinde ortaya çıkmışlardır. Ancak, ilk söyleyenleri, hatta söylendikleri durumlar 

zamanla unutularak nesilden nesile aktarıldıklarından ortaya çıktıkları zamanı 

belirlemek zordur. Bununla birlikte emsâlin içeriğine bakılarak hangi döneme ait olduğu 

tahmin edilebilir. Örneğin Kur’ân-ı Kerîm ve hadisten etkilendiği belli olan mesellerin 

İslam’dan sonraki dönemde; Cahiliye dil ve düşüncesinin hâkim olduğu anlaşılan 

mesellerin de İslam’dan önceki dönemde söylendikleri tespit edilebilir. Yine 

içeriklerinde bulunan yer, zaman, şahıs isimlerinden de mesellerin ortaya çıkış 

zamanını, söyleyeninin kim olduğunu belirlemek veya yakın bir zaman tayin etmek de 

mümkündür. 

Mesellerin ne zaman tedvin edilmeye başladığının tespiti zor olmakla birlikte, 

Arap düşünce tarzının tabiatına uygun olarak, daha İslam öncesi dönemde vecize ve 

atasözlerini içine alan bir edebiyatın geliştiği anlaşılmaktadır. Hikmetli sözler ve 

vecizeler, kişisel kullanımlar için kâğıda aktarıldı. Kişilerin, hikmetli sözleri topladıkları 

bu şeylere; “Mecelle” denirdi ki, bunlar da parşömen yapraklarından oluşurdu. En çok 

tanınmış olanları Ahmed b. Kays ve Eksem b. Sayfî olan Temîm kabilesinin üyeleri, 

bilhassa hikmetli sözleriyle meşhurdurlar. Tarihçilerin verdiği bilgilerden, Arapların 

hikmetli sözlerine verilen yüksek değer açıkça anlaşılmaktadır ve bu sözler Hz. 



46 

 

 

Muhammed (s.a.v.)’in zamanında Kur’ân’la eşit tutulmuştur.171 Mesela Süveyd b. es-

Sâmit ile ilgili hadisten mesellerin İslam’dan önceki dönemde derlendiğini ve kutsal 

sayılacak derecede önemsendiğini anlamaktayız. Kavminin kendisini cesareti, şerefi ve 

nesebinden dolayı “Kamil” diye isimlendirdiği Süveyd b. es-Sâmit hac veya umre için 

Mekke’ye gelir. Hz. Peygamber (s.a.v.) onu duyunca hemen ona yönelir ve Süveyd b. 

es-Sâmit’i İslam’a davet eder. Bunun üzerine Süveyd: “Belki sende olan bende olanın 

aynısıdır.” der. Rasululah (s.a.v.) de: “Sende bulunan ne?” diye sorunca, “Bende 

Mecelle-i Lokman var” der. Efendimiz “Onu bana bir göster” buyurunca Süveyd onları 

çıkarıp gösterir. Rasûlullah (s.a.v.) de: “Bu söz güzel, bendeki ise bundan daha üstün. 

Kur’ân! Allah onu bana indirdi. O hidayet kaynağı ve nurdur.” buyurur. Ona Kur’ân 

okur ve onu İslam’a çağırır.172 Burada Süveyd’in “Bende Mecelle-i Lokman var” 

sözünden elinde emsâli içeren yazılı bir belge olduğu sonucuna varabilmekteyiz. 

Yine Bişr b. Ebî Hazm veya Tirimmâh’a ait olduğu söylenilen aşağıdaki beyit 

mesellerin yazılı olduğuna bir işarettir. 

مُعارُ أحقُّ الخيلِ بالركضِ الْ  ”... وجدْنا في كتاب بني تميم  “ 

“Benû Temim’in kitabında şunu bulduk: Dörtnala koşturmaya en layık at, emanet 

olandır.”173 

Beytin son kısmında yer alan “Dörtnala koşturmaya en layık at, emanet olandır” 

ifadesi, bilinen bir Arap meselidir.174 Dolayısıyla bu beyit, mesellerin yazılı olduğuna 

işaret etmektedir.  

Meselleri toplama ve kitap hâline getirme çalışmalarına dair ilk eserler, Emevi 

Devletinin (41/661-132/750) ilk dönemlerine tesadüf etmektedir. Mesellerin tedvinine 

dair kayıtlara geçen ilk çalışmalar ise Hz. Muaviye dönemindedir. (41/661-61/681) Bize 

kadar ulaşmayan bu eserler, Suhâr b. el-‘Abbas’a (yaklaşık ö.60/679) ait olduğu rivayet 

edilen “el-Emsâl” adlı eser ile ‘Ubeyd b. Şerye el Curhumî’nin (yaklaşık ö.67/686) yine 

                                                             
171 Goldziher, Ignace, Klasik Arap Literatürü, Çev. Azmi Yüksel ve Rahmi Er, Ankara, 1993, s. 16. 
172 İbn Hişâm, es-Sîratu’n-nebeviyye, I-IV, nşr. Ömer ‘Abdusselam Tedmurî, Beyrut, 1410/1990, II, 74-

75. 
173 el-İsbehânî, ed-Durretu’l-fâhira, II, 464; el-Hurâşî, Süleyman b. Sâlih, el-Muntekâ min emsâlil Arab ve 

kasasihim, Riyad, 1428/2007, s. 54. 
174 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 40. 



47 

 

 

aynı isimli eseridir.175 Yezid b. Muaviye döneminde ‘İlâka b. Kursum el-Kelbî’nin, 50 

sayfaya yakın el-Emsâl adlı eserinin meselleri topladığı da rivayet edilmektedir.176 

Meselleri konu alan ilk eserlerin Emeviler döneminde yazılmaya başlamaları, 

Emevi hanedanının özellikle Muaviye’nin bu türdeki kıssalara aşırı düşkünlüğü ve 

insanları buna teşvik etmesine bağlanmıştır. Hicrî ikinci yüzyıldaki el-Mufaddal ed-

Dabbî’nin bu konudaki eserlerinin bir anda ortaya çıkması makul görülmediğinden bu 

eserden önce bu yönde ciddi çalışmaların olduğu iddia edilmiştir.177  

Bize ulaşan ilk emsâl kitabı, Abbasiler Döneminin (132/750-655/1258) başlarına, 

hicri ikinci asrın ortalarına rastlamaktadır. Zamanın ilim ve kültür merkezlerinden biri 

olan Basra dil ekolüne mensup Yûnus b. Habîb’in (ö.182/798) bu döneme rastlayan 

emsâl konusundaki eseri ise bize ulaşmayanlar arasındadır.178  

Muhtelif mevzulardaki eselerin birçoğunda mesellere bir bölüm ayrılmış, ayrıca 

müstakil eserler tertip edilmiştir.179 Bu sahada yazılmış mevcut ve müstakil başlıca 

eserler şunlardır:  

1. Emsâlu’l-‘Arab: el-Mufaddal b. Muhammed ed-Dabbî (ö.170/786) bu eserde 

Cahilî meselleri hikâyeleri ile birlikte ele almıştır.180 Zamanımıza ulaşan en eski emsâl 

kitabı olup 160 Arap meselinin ortaya çıkış hikâyelerini kapsar.  

2. el-Emsâl: Ebû Fîd Muerric b. Amr es-Sedûsî (ö.195/810), bu kitabında daha 

çok mesellerin lugavi tarafı üzerinde durmuştur. Mesellerin hikâyelerine dair kısa 

bilgiler vermiştir.181 Alfabetik şekilde tanzim edilmeyen 104 meseli içerir. Bu eserde 

kaili bilinmeyen pek çok şiire rastlanmaktadır. 

                                                             
175 İbnu’n-Nedîm, Ebu’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kûb İshâk el-Verâk, el-Fihrist, nşr. Rıza Teceddüd, 

Tahran, 1391/1971, s. 102; ‘Âbidîn, el-Emsâl fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, s. 31-34. 
176 Yâkût el-Hamevî, er-Rûmî, Mu‘cmu’l-‘udebâ’ irşâdu’l-erîb ilâ ma‘rifeti’l-edîb, I-VII, nşr. İhsân 

‘Abbâs, Lübnan, 1993, VI, 1630. 
177 Tevfîk, el-Emsâlu’l-Arabiyye, s. 51. 
178 Kâtip Çelebî, Mustafa b. ‘Abdillah Hâcî Hâlîfe, Keşfu’z-zunûn ‘an esâmi’l-kutub ve’l-funûn, I-II, nşr. 

Muhammed Şerefuddin Yaltakaya ve Rıfat Bilge el-Kilîsî, Lübnan, 1360/1941, I, 167; ‘Âbidîn, el-Emsâl 
fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, s. 35. 

179 Dikici, Arap Atasözleri, s. 3; Ayrıca emsal kitapları ve müellifleri ile ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. 
Bulut, Ahmet, Arap Dil ve Edebiyatında Emsâl (Yayımlanmamış Doktora Tezi), İstanbul, 1984, s. 7-88; 
İbnu’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım el-Enbârî, ez-Zâhir fî me‘ânî kelimât’n-nâs, I-II, Hâtim 
Sâlih ez-Zâmin, Irak, 1987, I, 31-37;  el-Hâşimî, el-Emsâl, s. 294-300. 

180 el-Mufaddal ed-Dabbî, Emsâlu’l-‘Arab, s. 5. 
181 Sellheim, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme, s. 81. 



48 

 

 

3. el-Emsâl: Ebû ‘Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm (ö.224/838)’ın bu eseri ansiklopedik 

ilk emsâl eseridir. Bundan öncekiler meselleri toplama tarzında iken Ebû ‘Ubeyd, 

kitabını mevzularına göre bölümlere ayırmıştır. Kitap 19 ana başlık ve bu başlıklar 

altında edebe, ahlâka, cömertliğe, cimriliğe vb. yönelik birçok alt başlığı içermektedir. 

Ebû ‘Ubeyd el-Bekrî (ö.487/1094) bu kitabı, Faslu’l-makâl fî şerhi Kitâbi’l-emsâl adı 

altında şerh etmiştir.  

4. el-Emsâl: Ebû ’Ikrıme ’Amir b.’Imrân b. Ziyâd ed-Dabbî (ö.250/864)’nin bu 

eserinde alfabetik sıra takip edilmemiştir.182 

5. el-Fâhir fi’l-emsâl: el-Mufaddal b. Seleme b. ‘Âsım ed-Dabbî (ö.291/903) bu 

eserinde kendinden önceki mesel kitaplarından oldukça fazla miktarda yararlanmıştır. 

Hatta bir yönüyle kendinden önceki kitapların özeti olarak kabul edilebilir.183 

6. ez-Zâhir fî me‘ânî kelimât’n-nâs: Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım el-Enbârî 

(ö.328/939) meselleri ve kavilleri alfabetik sırayı gözetmeden ele alır. Söz ve meselin 

garip kelimelerini Kur’ân-ı Kerîm, hadis ve şiirden şahitlerle açıklar. Çoğu zaman 

tefsirci ve hadisçilerin görüşlerine yer verir.184 

7. el-Cevhere fi’l-emsâl: İbn ‘Abdirabbih (ö.328/939), el-‘Ikdu’l-ferîd, adlı 

eserinde bir bölümü el-Cevhere fi’l-emsâl adı ile mesellere ayırmıştır. Burada Kur’ân-ı 

Kerîm ve Hz. Peygamber (s.a.v.)’e ait mesellerin akabinde, şair, âlim ve halktan bazı 

şahıslara ait meselleri zikretmiştir.185  

8. ed-Durretu’l-fâhira fi’l-emsâli’s-sâira: Hamza b. el-Hasen el-İsbehânî’nin 

(ö.351/962) bu ktabındaki çoğu mesel من أفْعل  kalıbında gelmektedir. el-İsbehânî, 

bölümlere ayırdığı kitabında; birinci kısımda kadim Arap mesellerini, ikinci kısımda 

müvelled meselleri, üçüncü kısımda mesel yerine geçen kelimeleri, dördüncü kısımda 

Hurâfî meselleri zikretmiştir. Alfabetik tarzda telif ettiği eserini 28 kısma ayırmıştır.186 

Müellifin diğer bir kitabının adı, Sevâiru’l-emsâl ‘alâ ef‘al’dir. Bu kitap bir önceki 

                                                             
182 Ebû Sûfih, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 53. 
183 Tevfîk, el-Emsâlu’l-Arabiyye, s. 53. 
184 İbnu’l-Enbârî, ez-Zâhir, I, 40-43. 
185 Ibn ‘Abdirabbih, el-‘Ikdu’l-ferîd, III, 3-80. 
186 el-İsbehânî, ed-Durretu’l-fâhira, II, 34-36. 



49 

 

 

kitabın devamı niteliğindedir. Ancak bunları ayrı ayrı kitaplar olarak görenler de 

olmuştur.187 

9. Ef‘al: Ebu ‘Ali el-Kâli (ö.356/967) bu kitabında muasırı Hamza el-İsbehânî 

gibi أفْعل veznindeki meselleri bir araya getirmiştir. Kadim Arap meselleri ile müvelled 

mesellere yer vermiş, müvelled meselleri belirtmiştir.188  

10. el-Emsâl: Zeyd b. Rifâ‘a el-Hâşimî (ö.373/983), kitabını 39 kısma ayırmıştır. 

Bu kısımlardan 29 tanesini alfabe haflerine göre tanzin etmiş, diğerlerini çeşitli mesel 

formlarına ayırmıştır.189 

11. Cemheretu’l-emsâl: Ebû Hilâl el-Hasan b. Abdullah b Sehl el-‘Askerî 

(ö.395/1004)’nin, bu kitabı alfabetik tarzdadır. Mesel ile karışabilecek şiir ve hikâyelere 

rumuzla işarette bulunmuştur. Mesellerin kıssa ve şerhlerini ayrıntılı tarzda ele alan en 

iyi eser olduğu düşünülmektedir.190  

12. et-Temsîl ve’l-muhâdara: Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed b. İsmâil 

es-Se‘âlibî’nin (ö.429/1037) bu kitabında, Cahilîye, Emevî ve Abbasilerin ilk 

dönemlerine ait meseller bir araya getirilmiştir. Kur’ân-ı Kerim, Tevrat, İncil, Zebur, 

Hz. Peygamber (s.a.v.) , diğer peygamberler, sahabe ve tabiinin mesellerlerini 

ziktederek bunlarla sair meseller arasında karşılaştırma yapmıştır. Mesellere şiirlerden 

şahitler getirmiştir.191 es-Se‘âlibî’nin mesellerle ilgili diğer kitabının adı Simâru’l-

kulûb fi’l-muzâf ve’l-mensûb’tur. Kitap başka kelimelerle birlikte mesel olarak 

getirilen غراب نوح “Nuh’un kargası”,  براهيمإنار  “İbrahim’in ateşi”,  ىسعصا مو  “Musa’nın 

asası”, gibi meselleri ve bu mesellerin kullanıldığı zamanı ve mekânı açıklar.192 

13. el-Vasît fi’l-emsâl: Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Ahmed b. Muhammed el-Vâhidî 

(ö.468/1075), 28 kısımdan oluşan kitabını sözlük formatında oluşturmuştur. Mesellerde 

geçen kelimeleri lugat yönünden incelemiştir.193 

                                                             
187 el-İsbehânî, Hamza b. el-Hasen, Sevâiru’l-emsâl ‘alâ ef‘al, nşr. Fehmî Sa‘d, 1409/1988, s. 6. 
188 Ebu ‘Ali el-Kâli, Ef‘al, s. 29. 
189 el-Hâşimî, el-Emsâl, s. 5-6. 
190 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 11. 
191 es-Se‘âlibî, et-Temsîl ve’l-muhâdara, s. 39. 
192 es-Se‘âlibî, Simâru’l-kulûb, s. 6. 
193 el-Vâhidî, el-Vasît fi’l-emsâl, s. 24. 



50 

 

 

14. Mecma‘u’l-emsâl: Ebu’l-Fazl Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm en-

Neysâbûrî el-Meydânî (ö.518/1124), eserine bu ismi vermesini onun 6000 küsür mesel 

içermesi ile bu konudaki çoğu meseli ihtiva etmesiyle açıklar.194 Eserde çoğu mesel 

kıssası ile birlikte zikredilir. Her bölümün sonunda أفْعل vezninde olan meseller ile 

müvelled meseller ayrı başlıklar altında belirtilir. et-Tarâbulusî, bu kitabı Ferâidu’l-leâl 

fî Mecma‘i’l-emsâl adı altında şerhetmiştir.195 

15. el-Musteksâ fî emsâli’l-‘Arab: Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Omer ez-

Zemahşerî’nin (ö.538/1143) bu eseri sadece meselleri toplayan bir kitap olmakla 

kalmayıp dil ve nahiv konularını da kapsar.196 

16. Nuktetu’l-emsâl ve nefsetu’s-sihri’l-helâl: Ebu’r-Rabî‘ Süleyman b. Mûsâ el-

Kelâ‘î’ye (ö.634/1237) ait olan kitap vaaz ve irşat maksadıyla kaleme alınmış bir 

eserdir. Meseller konularına göre ele alınmıştır.197 

17. Timsâlu’l-emsâl: Ebu’l-Mehâsin Muhammed b. ‘Alî eş-Şeybî el-‘Abderî’nin 

(ö.837/1433), bu eserinde Mecma‘u’l-emsâl ile el-Musteksâ’nın karşılaştırmasını 

yapmaktadır. Bu kitaplardan birinde olup diğerinde olmayan meselleri seçmiş, bu 

meselleri diğer kaynaklarındaki mesellerle karşılaştırmıştır.198 

18. el-Emsâl ve’l-hikem: Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî el-

Mâverdî (ö.450/1058)’nin bu eserin içeriğinde emsâlden daha çok hikem 

bulunmaktadır. Bununla birlikte isminde emsâl kelimesi olmasından dolayı burada 

zikretme gereği duyduk. 10 bölümden oluşan kitabın her bölümünde ahlâk, edep vb. 

konuları içeren hadis, hikmet ve şiir bulunmaktadır.199  

Meselleri telif faaliyetlerini birkaç merhalede ele alabiliriz: 

                                                             
194 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 11. 
195 et-Tarâbulusî, İbrâhîm b. es-Seyyid ‘Alî el-Ahdab el-Hanefî, Ferâidu’l-leâl fî Mecma‘i’l-emsâl, I-II, 

Beyrut, 1311/1893, I, 3. 
196 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I,  1. 
197 el-Kelâ‘î, Ebu’r-rabî‘ Süleyman b. Mûsâ, Nuktetu’l-emsâl ve nefsetu’s-sihri’l-helâl, nşr. ‘Alî İbraâhîm 

Kurdî, Şam, 1416/1995, s, 12. 
198 el-‘Abderî, Timsâlu’l-emsâl, s, 58. 
199 el-Mâverdî, Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî, el-Emsâl ve’l-hikem, nşr. Fuâd 

‘Abdulmunim Ahmed, Suudi Arabistan, 1420/1999, s. 49. 



51 

 

 

Meseller birinci merhalede; bir araya getirilmiştir. Bu aşamada hedef mesellerin 

kaybolması endişesiyle bir araya getirilmesidir. Meseller gelişigüzel toplanmış, 

konularına veya alfabetik sıraya göre ele alınmamıştır. el-Mufaddal ed-Dabbî, es-Sedûsî 

ve Ebû ’Ikrıme ed-Dabbî’nin eserleri bu tarzdadır. Ancak el-Mufaddal ed-Dabbî’nin 

eseri mesellerle birlikte kıssalarını da zikretmesiyle diğerlerinden ayrılır.200 

İkinci merhalede ise; meselleri toplama ile birlikte konularına göre başlıklara 

ayırma yoluna gidilmiştir. Meseller içeriklerine göre sıralandığından telif faaliyetinin 

meselleri anlamaya yöneldiği söylenebilir. Bu merhalede Ebû ‘Ubeyd el-Kâsım b. 

Sellâm’ın el-Emsâl’i bu tarzdaki ilk eserdir. İbn ‘Abdirabbih, Ebû ‘Ubeyd el-Bekrî ve 

es-Se‘âlibî’nin eserleri de bu şekilde tanzim edilmiştir. 

Üçüncü merhale; daha kapsamlı eserlerin telif edildiği dönemdir. Bu dönemde 

eserler, mesellere kolay ulaşılmasını temin etmek adına alfabetik tarzda ele alınmıştır. 

Hamza el-İsbehânî’nin ed-Durretu’l-fâhira’sı bu tarzdadır. Ebû Hilâl el-‘Askerî, el-

Meydânî ve ez-Zemahşerî’nin eserleri de bu şekilde telif edilmişlerdir.  

Dördüncü Merhale: Meselleri toplama faaliyetinin sona erdiği, önceki 

kaynaklardaki mesellerin karşılaştırılması, anlamaya çalışılması dönemidir. el-‘Abderî, 

Timsâlu’l-emsâl,’ini bu tarzda telif etmiştir. Beşinci merhalede: emsâl tarihine, meseli 

anlamaya ve çeşitli yönlerden ele almaya yönelik bilimsel çalışmaların yapıldığı, 

ansiklopedik tarzda eserlerin kaleme alındığı dönemdir. el-Hasen el-Yûsî’nin, Zehru’l-

ukm’u bu tarzda kabul edilebilir. Çağdaş emsâl çalışmaları bu tarzdadır.  

 

 

 

 

 

 

                                                             
200 el-‘Abderî, Timsâlu’l-emsâl, s, 56. 



52 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KUR’ÂN’DA MESELLER 

1.1. TARİFİ 

Meselin lügat ve ıstılah manasını işlerken, genel anlamda bu kelimenin iki şey 

arasındaki benzerliği anlatmak için kullanıldığını görmüştük. Kur’ân-ı Kerîm’de 

(çoğulu el-emsâl kelimesi ile birlikte) yetmiş dokuz yerde zikredilen mesel 

kelimesine201 baktığımızda da, meselden kastedilen mananın çoğunlukla benzerlik ve 

denklik olduğunu söyleyebilmekteyiz. Ancak bütünü bu manada anlayamamaktayız. 

Yani Kur’ân’daki meseller, kelimenin dil ve edebiyattaki manasından farklı anlama da 

sahiptirler. Bunun yanında meselin, Arap dilindeki kullanımıyla Kur’ân’daki kullanım 

tarzı arasında da farklar bulunmaktadır. Bu farkların ortaya konulması, Kur’ân 

mesellerini anlayabilmemiz noktasında bize yardımcı olacaktır.  

Arap edebiyatında mesel, halk arasında yaygın, benzetmeye dayalı, hayatta 

karşılaşılan muhtelif hal ve hadiselere tatbik edilebilecek bir düstur taşıyan kinayeli, 

veciz sözler202 olarak tanımlanmakta olup, kullanılmaları için benzer bir durumun 

ortaya çıkmış olması gerekmektedir. Mesela; genelde hatası ile tanınan kişilerin bazen 

isabet ettiklerini ifade eden  ٍرُبَّ رمْيةٍ مِن غير رام “Atıcısı olmayan nice atışlar vardır. 

(İsabet etmiştir.)” meseli gerekli gayreti göstermeden nimetlere nail olma durumunda 

söylenir. İlk defa el-Hâkim b. Yağûs en-Nakrî tarafından söylenen ve Türkçedeki 

“Acemi şansı” deyimine benzeyen bu mesel, benzer durumlarda tekrarlanır durur. Bu 

meselin kullanılması meselin ifade ettiği manaya benzer bir durumun ortaya çıkmasına 

bağlıdır.203 Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller ise, bir duruma uygun olan ve önceden 

herkesçe bilinen ve çok kullanılan, benzer durumları ifade eden sözler şeklinde 

değillerdir. Nitekim, “Bunlar bizim, insanlara vermekte olduğumuz mesellerdir ki ilim 

sahiplerinden başkası onlara akıl erdiremez”204 âyet-i kerîmesinden mesellerin ancak 

aklını kullanan ve ilim sahibi olan kişilerce kavranabileceğini anlamaktayız. Dolayısıyla 
                                                             

201 ‘Abdulbâkî, Muhammed Fuâd, el-Mu‘cemu’l-mufehres li elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm, İstanbul, 
1411/1990, s. 660-661. 

202 Bulut, Arap Dil ve Edebiyatında Emsâl s. 92. 
203 el-Kattân, Mennâ‘ Halîl, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, Kâhire, 1995, s. 275. 
204 el-‘Ankebût: 29/43. 



53 

 

 

bu ayet bize, Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerin, Arap edebiyatındaki tanımın dışında; 

başka şekilde kullanıldığını göstermektedir. Yani Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller daha 

önceden bilinen yaygın olan bir meselin, benzetme kastı güdülerek benzer durumlar için 

tekrarlanması şeklinde değildirler. Aksine Kur’ân meselleri ilk ve orijinal olarak darb 

edildiklerinden edebiyatta, sanatta, günlük hayatta insanların sözlerini süsleyen ve 

davranışlarına şekil veren kelâmlar olmuşlardır. 

Diğer taraftan Arap mesellerinde genel olarak teşbih bulunmaktadır. Bir hâlin 

diğerine benzetilmesi söz konusudur. Ancak teşbih, Kur’ân-ı Kerîm’deki bütün meseller 

için bağlayıcı değildir. Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerde daha çok, önceden bilinmeyen 

bir konunun anlatılması, insan zihninin aşkın hakikatleri kolay kavramasını sağlamak 

için soyut manaların somut hâle getirilmesi ve böylelikle mananın izahı söz konusudur. 

Bu manada Kur’ân’ın, mesel kelimesine yeni bir anlam yüklediği söylenebilir. O halde 

Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller edebiyatta kullanılan tarzda değillerdir. 

Belagatte ise mesel, kullanımı yaygın, alakası benzerlik ve aslı istiare-i temsîliye 

olan mürekkep mecaz olarak tanımlanır. 205 Mürekkep mecaz ifadesinden kelimenin tek 

başına değil başka kelimelerle birlikte mecaz ifade ettiği anlaşılır. Mesela  َلُ قاتِ يُ  داً أسَ  تُ يْ أَ ر  

“Savaşan bir aslan gördüm” örneğinde mecaz ifade eden  ًأسدا kelimesidir.  ًأسدا 

kelimesinden burada insan kastedilmiş olup onun aslan gibi savaştığı anlaşılır. 

Dolayısıyla burada mecaz tek kelimededir. Mütereddit kişiler için söylenilen  ما لي أراك

م رجِْلاً وتؤخِّر أُ  ىرَ خْ تقُدِّ  “Sana ne oluyor da bir ayağını ileri atarken diğerini 

geciktiriyorsun” meselinde ise mecaz tek bir kelimede olmayıp bütün bir ifadededir. İşte 

tek bir kelimenin değil, bütün bir ifadenin başka bir mana heyeti yerine kullanılmasına 

istiare-i temsîliye denilmektedir. Bu tür istiarelere mana heyetlerinin birbirlerine 

istiaresi de denilebilir. Kur’ân’daki bazı meseller bu manada anlaşılabilir. Ancak bütün 

mesellerde bu husus geçerli değildir. Kur’ân’daki mesellerde asıl hedef kastedilen 

manaların apaçık ortaya çıkmasıdır. Murat edilen manaya ulaşılacaksa illa da mürekkep 

mecaz olacak diye bir şart aranmaz.  

                                                             
205 el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 276; et-Tahânevî, Keşşâf, 507. 



54 

 

 

Dolayısıyla Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller, ne meselin sözlük manası olan benzer 

ve denk manalarına, en edebiyattaki yaygın bir sözün benzetme amacıyla sonraki bir 

hâle benzetilmesi manasına hamledilememektedir. Yine Kur’ân mesellerinden bazıları 

istiare-i temsîliye tarzında olmadıklarından belagatçilerin tanımı üzerine hamletmek de 

doğru değildir. Bundan dolayı ister benzetme için olsun ister benzetme içermeyen 

normal kelâm tarzında olsun, mananın insan nefsinde etki bırakacak şekilde mûcez, ilgi 

çekici bir surette açığa çıkarılması, Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellere en layık tarif olarak 

karşımıza çıkmaktadır.206  

Bazı müfessirlerin Kur’ân-ı Kerîm’deki meselleri nasıl tanımladıkları da 

Kur’ân’daki mesellerin anlaşılması noktasında önem arz etmektedir. Kur’ân meselleri 

hakkında ez-Zemahşerî (ö.538/1144) “Mesel sunulması neticesinde hayali olan manalar 

hakiki suret giyer, tevehhümler yakînî duruma geçer, gaib olan hazır şeklini alır.”207 

diyerek Kur’ân mesellerinin duyularla algılanacak tarzda örnekler sunarak mananın izah 

edilmesine yardımcı olduğunu ifade eder. 

Kur’ân mesellerinin, kıyaslama yapılabilmesi için örnek sunduğunu, kapalı olanı 

açığa çıkarıp mana üzerindeki müşkülatı dağıtarak kolay anlaşılır hale getirdiğini 

vurgulayan İbn Kayyim el-Cevziyye (ö.751/1350) ise bu hususta “Bir şeyin 

değerlendirilmesinde başka bir şeye benzetilmesidir. Makulu (zihnî olanı) mahsusa 

(duyusal olana) veya mahsuslardan birini diğerine yaklaştırmaktır. Birinin diğerine göre 

dikkate alınmasıdır.”208 demektedir. 

Ebu’s-Su‘ûd (ö.982/1574) ise, zannî olanın akla uygun hâle getirilmesinde ve 

künhüne varılamayan şeyin aklın anlayış alanına indirilmesinde temsilin, en uygun 

vesile, cahile anlatmada ve gururlunun kibrini bastırmada en kuvvetli araç olduğunu 

belirtir. Bunun sebebini ise meselin şu özelliklerine bağlar: “Temsil, gizli olan aklî 

manaların üzerinden örtüleri kaldırmaktır. Onları açık olan mahsûsât alanına çıkartmak, 

bilinmeyeni bilinen surette sunmak, yabanî olanı aşina olunan biçimde aşikâr 

etmektir.”209  

                                                             
206 Bkz. el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 276. 
207 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 191. 
208 İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb, el-Emsâl fi’l-Kur’âni’l-

Kerîm, nşr. Sa‘îd Muhammed Nimr el-Hatîb, Lübnan, 1403/1983, s. 173-174. 
209 Ebu’s-Su‘ûd, İrşâd, I, 50.  



55 

 

 

1.2. ÖNEMİ 

Kur’ân-ı Kerîm, açıklama yöntemlerinden biri olarak kullandığı meselleriyle; 

insanları, onları irdelemeye ve anlamak için gayret göstermeye davet etmektedir.210 

Kur’ân’da mesellerin,  َوَتلِْكَ الاَْمْثاَلُ نَضْربُِـهَا للِنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَـتـَفَكَّرُون âyet-i kerîmesiyle211; 

tefekkür (derinlemesine analiz yapmak),  ْضَربَـْنَا للِنَّاسِ في هٰذَا الْقُرْاٰنِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ لَعَلَّهُمْ وَلَقَد

 âyet-i kerîmesiyle212; tezekkür (geçmişi yorumlayarak geleceği planlamak), ve يَـتَذكََّرُونَ 

 âyet-i kerîmesiyle213 de; taakkul (olaylar وَتلِْكَ الاَْمْثاَلُ نَضْربُِـهَا للِنَّاسِ وَمَا يَـعْقِلـُهَا اِلاَّ الْعَالِمُونَ 

arasındaki bağlantıyı kurmak) için getirildikleri bildirilmektedir. Bu tarz birbirinden 

farklı zihnî çabaları gerektiren Kur’ân meselleri de, hem Allah kelamındaki maksatları 

farklı açılardan anlayışa sunmaları hem de muhatabın maksadı değişik yollarla 

anlayabilmesi noktasında mühim ve vazgeçilmezdirler. 

ez-Zemahşerî şu ifadeleriyle Kur’ân-ı Kerîm’de mesellerin sıklıkla yer almasının 

gerekçesini açıklamaktadır: “Manaların gizemini ortaya çıkarmada, hakikatin üstündeki 

örtüleri kaldırmada Arapların mesel darp etmesi ve âlimlerin örnek ve benzer sunmaları 

vazgeçilmez bir hususiyettir. Mesel sunulması neticesinde hayali olan manalar hakiki 

suret giyer, tevehhümler yakînî duruma geçer, gaip olan hazır şeklini alır. Mesel 

sayesinde amansız muhâlife hüccet ve delil ile galebe edilir, zapt olunmaz inatçının 

itirazı kırılır. İşte bu faydalarından dolayı Allah, bu apaçık kitabında ve diğer 

kitaplarında meselleri büyük oranda kullanmıştır.”214 

Meseller vasıtasıyla insanın algı alanı dışındaki hakikatler, gördüğü ve bildiği 

âlemin formlarıyla aksettirildiği, zihinlerde derin hakikatlere pencereler açıldığı, 

anlaşılması zor hususlar açık ve anlaşılır kılındığı için, mesellerle anlatım tarzı; 

Kur’ân’ın açıklama yöntemlerinden birisi olmuştur. Elmalılı Hamdi Yazır, Kur’ân-ı 

                                                             
210 el-Haşr: 59/21. “Biz bu meselleri insanlara düşünsünler diye veriyoruz.”; ez-Zümer: 39/27, “Doğrusu, 

Biz bu Kur’ân’da, belki düşünüp ibret alırlar diye insanlara her türlü misali verdik.”; el-‘Ankebût: 
29/43. “İşte bütün bu misalleri Biz insanlar için veriyoruz; ne ki bunları sadece alimler kavrayabilir.” 

211 el-Haşr: 59/19. 
212 ez-Zümer: 39/27. 
213 el-‘Ankebût: 29/43. 
214 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 191. 



56 

 

 

Kerîm’de kullanılan bu yöntemin gerekçelerini şöyle açıklar: “İman-küfür, hayır-şer, 

tevhit-şirk gibi konularda delil olarak sunulan meseller bu manaları anlamamız 

noktasında bizlere yardım ederler. Çünkü çoğunlukla akıllar, kuruntuların müdahale ve 

saldırılarına maruz olduklarından, gizli düşünceleri iyice anlamaktan mahrum kalırlar. 

Temsil ise, kuruntuları akla bağlar da, hakikati, cahil ve anlayışı kıt kimselere bile 

anlatmaya sebep olur. Çünkü temsil, ince ve gizli düşüncelerin perdelerini atarak, onları 

açık hissedilen şeyler kisvesi içinde açıklar, tanınmadık şeyleri tanınmış, görülmedik 

şeyleri görülmüş gibi ortaya çıkarır ve anlatır. Kur’ân, gerçekleri aklî ve kalbî olarak 

açıkladıktan sonra, temsiller ile de anlayışa yaklaştır. Bu sebeple Kur’ân’ın açıklama 

üslubunda tahkik karşılığında temsiller ve muhkemler karşılığında müteşâbihler dahi 

bulunur.”215 

İnsan zihni, herhangi bir olayın veya durumun, olduğu gibi anlatılmasından ziyade 

canlı bir sahne gibi ortaya konulmasıyla anlamaya daha meyillidir. Anlatımı sahneleyen 

meseller; göze, kalbe, duyulara hitap ettiklerinden insan zihninde daha etkili ve kalıcı 

olurlar. Verilmek istenen mesajın temsili aktarımı, anlatımın gizli kalan unsurlarını da 

görünür kılar. Meseller, anlatımı daha zengin ve daha kapsamlı, mesajı daha etkileyici 

hâle getirir. Neticede manadaki hikmet, daha kalıcı bir şekilde belleklerde yer eder. el-

Mâverdî de Kur’ân mesellerinin duyuları ve kalbi etkilemesini, onların bu tarz 

özelliklerine bağlar. Neticede meseller nefse hoş geldikleri, kalpleri teskin, akılları ikna 

ettiklerinden; yani; akıllara makul, kalplere makbul geldiklerinden, Kur’ân-ı Kerîm’de 

kullanılmışlardır.216  

Darb-ı mesel, bir şeyin olduğu gibi betimlemesinin bırakamayacağı bir etkiyle 

kalbi etkiler. Çünkü meselin amacı, gizli olanı açık olana, gaibi şahit olana benzetmek, 

böylece o şeyin mahiyetine ermeyi sağlamaktır. Neticede his, akla mutabık hâle gelir. 

Bu ise açıklamanın en ileri derecesidir. İmana teşvikin meselsiz doğrudan anlatımla 

yapılmasından daha fazla, imanın nur ile örneklendirilmesi dinleyenin kalbinde 

maksudun yerleşmesini sağlar. İnkârdan uzaklaştırmada da sadece konuya has sözlerle 

değil, karanlıkla misal verilmesi, dinleyenin nefsinde küfrün kötülüğünü pekiştirir. Yine 

                                                             
215 Bkz. Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, I, 218-219. 
216 el-Mâverdî, Edebu’d-dünyâ ve’d-dîn, s. 247. 



57 

 

 

bir işin zafiyeti, örümceğin örgüsü ile misallendirilince konuyu, mücerret olarak 

anlatımdan daha beliğ bir surete yerleştirir.217 

Kur’ân mesellerinin hayatla ilişkilendirilmesi noktasındaki önemine dair İbn Mes 

‘ûd, Hz. Peygamber (s.a.v.)’den şu hadis-i şerifi rivayet eder: “İlk kitap, bir babdan ve 

bir harf üzere inmiştir. Kur’ân ise yedi babdan, yedi harf üzere inmiştir. Bunlar: Zecr, 

emir, helâl, haram, muhkem, müteşâbih ve emsâldir. Bunlardan helali helal, haramı 

haram biliniz. Emrolunduklarınızı yapıp yasak edilenlerden sakınınız. Muhkem 

olanlarla amel edip müteşabih olanlara inanınız. “Bunlara inandık, hepsi Rabbimiz 

katındandır” deyiniz. Emsâlinden de ibret alınız.”218  

es-Suyûtî, bu hususta şu nakilde bulunur: “Kur’ân’ın en büyük ilimlerinden birisi, 

emsâlinin ilmidir. Ancak insanlar, mesellerle uğraşıp, meselin kendisi için söylendiği 

hususları (mümesselâtı) görmezden geldiklerinden gaflete düşmüşlerdir. Hâlbuki 

mümessilsiz mesel, eğersiz at, zimamsız deve gibidir.”219 Burada dikkat çekilen husus; 

mesellerin sadece lâfzîna takılıp, mananın gözden kaçırılmasıdır. Dolayısıyla meseldeki 

mananın anlaşılmaya çalışılması, onlardan ibret alınması durumunda mesellerde, insan 

davranışlarını olumlu yönde değiştirecek, toplumsal yaralara merhem olacak formüller 

her zaman mevcuttur. 

Sahabe ve tabiinin mesellere yaklaşım tarzları da Kur’ân mesellerinin ehemmiyeti 

noktasında dikkat çekicidir. Seleften bazıları, Kur’ân-ı Kerîm’den bir mesel okuyup da 

anlayamadıklarında ağlamaya başlar, bunun sebebi olarak da  َالِمُونَ وَمَا يَـعْقِلُهَا إِلاَّ الْع  

“Bunları sadece âlimler kavrayabilir”220 kavl-i kerîmini söylerlermiş.221 Belki de bu 

sebepten dini ilimlerde söz sahibi olacak kişilerin emsâl hususunda da bilgi sahibi 

                                                             
217 Fahruddîn er-Râzî, Muhammed b. el-‘Allâme Ziyâuddîn Ömer, Tefsîru’l-Fahr’r-Râzî, et-Tefsîru’l-

kebîr, Mefâtihu’l-gayb, I-XXXII, Beyrut, 1401/1981, II, 80.  
218 İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmâil b. Ömer el-Kureşî ed-Dımeşkî, Fedâilu’l-Kur’ân, nşr. Ebû İshâk el 

Huveynî el-Esrî, Kahire, 1416, s. 120. 
219 es-Suyûtî, Ebu’l-Fadl Celâluddîn ‘Abdirrahman b. Ebî Bekr, el-Itkân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, nşr. 

Merkezu’d-dırâsâti’l-Kur’âniyye, I-VI, Suudi Arabistan, tsz., V, 1933. 
220 el-‘Ankebût: 29/43. 
221 İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmâil b. Ömer el-Kureşî ed-Dımeşkî, Tefsîru’l-Kur’ân’il-Azîm, I-VIII, nşr. Sâmî 

b. Muhammed es-Selâme, Suudi Arabistan, 1460/1999, IV, 447. 



58 

 

 

olması gerektiği şart koşulmuştur. İmam Şâfi‘î (ö.204/820), müçtehit olacak kişinin 

bilmesi gereken Kur’ân ilimleri arasında emsâli de saymaktadır.222  

Allah’ın sağlam ve doğru olarak nitelediği sözüne, meselleri bir açıklama türü 

olarak kullanması da mesellerin Kur’ân-ı Kerîm’deki mühim konumuna delalet eder. 
“Allah’ın güzel bir söze nasıl bir benzetme yaptığını görmez misin? O, kökü (yerde) 

sabit, dalları göğe uzanan alımlı bir ağaç gibidir. Bu ağaç Rabbinin izniyle her zaman 

meyvesini verir. İşte Allah belki öğüt alırlar diye insanlara böyle misaller veriyor”223 

mealindeki âyet-i kerîmelerde, sözün sağlamlığı ve doğruluğu misallerle beyan 

edilmektedir. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, mesellerin ikna etme gücüne dikkat çekerek, onların 

manaların delilleri olduğunu söyler.224 Bu husus şöyle açıklanabilir: Mutlak olmayan bir 

haber sıhhatine dair delile ihtiyaç duyar. Mesel ise delille ilintilidir. Allah eğer “Ben 

yarattıklarımdan hiçbirini mülkümde ortak kabul etmem.” deseydi bu, delile ve 

kullanılmasındaki hikmet yönüne ihtiyaç duyulan bir söz olurdu. “O size kendinizden 

bir örnek verir: Otoriteniz altında bulunan kimseleri, size verdiğimiz servet üzerinde 

(söz sahibi) ortaklar olarak görüp onlarla (otoritenizi) eşit olarak paylaşır; size denk 

(statüde) olanlardan çekindiğiniz gibi onlardan da çekinir misiniz?”225 deyince Allah’ın 

mahlukatında bir ortağı olmadığı hususu insanın kendi hayatından örnekle 

delillendirilmiş olur.226 

1.3. KUR’ÂN’DA DARB-I MESEL 

Müfessirler, Kur’ân-ı Kerîm’de mesel ile birlikte zikredilen الضرب kelimesinin 

“vasfetmek, açıklamak, bahsetmek, hatırlatmak ve dile getirmek” anlamlarına geldiğini 

belirtmektedirler.  ًضَرَبَ اللَّهُ مَثَلا “Allah bir mesel verdi”227 ifadesinde  َضَرَب kelimesine 

                                                             
222 eş-Şâfi‘î, Muhammed b. İdrîs, er-Risâle, nşr. Ahmed Muhammed Şâkir, Lübnan, tsz., s. 41. 
223 İbrâhîm: 24-25. 
224 İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb, İ‘lâmu’l-muvakki‘în ‘an 

Rabbi’l-‘âlemîn, I-VII, nşr. Ebû ‘Ubeyde Meşhûr b. Hasen Âli Selmân, Riyad, Hicrî 1423, I, 425. 
225 er-Rûm: 30/208. 
226 Kudâme b. Ca‘fer, Ebu’l-Ferec el-Bağdâdî, Nakdu’n-nesr ev Kitâbu’l-beyân, Lübnan, 1400/1980, s. 

66-67.  
227 en-Nahl: 16/112. 



59 

 

 

“Tasvir etti, özelliklerini açıkladı” ve  َفَلاَ تَضْربِوُا للَِّهِ الأَْمْثاَل âyet-i kerîmesinde de228 “Allah 

için nitelemelerde bulunmayın” manaları verilmiştir.229  َ230 وَضَربَـْنَا لَكُمُ الأَْمْثاَل ve  ضَربَـْنَا čوكَُلا

هَ لاَ يَسْتَحْـيِ  ,âyet-i kerîmelerinde “Açıklamak, izah etmek”232 231 لَهُ الاَْمْثاَلَ  انَْ يَضْرِبَ  اِنَّ اللّٰ

 ”Bir örnek zikretmek, bir örnekten bahsetmek“ انَْ يَضْرِبَ مَثَلاً  âyet-i kerîmesinde 233 مَثَلاً 

diye açıklanmıştır.234  ًوَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيمََ مَثَلا âyet-i kerîmesi, “Her ne vakit Meryem oğlu 

İsa dile getirilse…” mealindedir.235  َالْقَرْيةَِ وَاضْرِبْ لهَمُْ مَثَلاً اَصْحَاب  “Onlara bir mesel ver, 

örnek getir.”236 ayeti kerimesinde  ًمَثَلا kelimesi meful bih (nesne),  َصْحَابَ الْقَرْيةَِ ا  ifadesi 

ise mesel kelimesinin yerine geçen bedeldir. Bu durumda mana  ُاَصْحَابَ الْقَرْيةَِ  لهم رْ كُ ذْ ا  

“Onlara şu memleketin sakinlerini hatırlat, Onların haberlerini zikret.” demektir.237 

Meselin darbı insanlar için; mevcut hali, bilinen bir mesele benzetmek 

şeklindeyken, Kuran için; orijinal bir kelamın, bir meseleyi açıklamak için 

getirilmesidir. “Darb-ı mesel, meselin ilk hâlinin, son kullanıldığı duruma 

uygulanmasıdır. (mevridin, madrıba tatbikidir.) İlk defa meydana getirilmesi ve inşası 

değildir. Bunun aksi bir anlayış ise mesellerin son kullanıldıkları durumda ilk defa inşa 

edilmesi anlamını taşır. Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerin örnek verildikleri hususlarda 

(madrıblarında) kullanılması aynı zamanda onların inşası olsa da, Kur’ân’da meselin 

                                                             
228 en-Nahl: 16/74. 
229 Mukâtil b. Süleyman, el-Belhî, el-Vucûh ve’n-nezâir fi’l-Kur’ân’il-‘Azîm, nşr. Hâtim Sâlih ed-Dâmin, 

Irak, 1427/2006, s. 223. 
230 İbrâhîm: 14/45. 
231 Furkân: 25/39. 
232 ed-Dâmegânî, el-Huseyn b. Muhammed, Kâmûsu’l-Kur’ân ev İslâhu’l-vucûh ve’n-nezâir fi’l-Kur’âni’l-

Kerîm, ‘Abdulazîz Seyyid el-Ehl, Beyrut, 1983, s.288. 
233 el-Bakara: 2/26. 
234 Hârûn b. Mûsâ, el-Vucûh ve’n-nezâir fi’l-Kur’ân’il-‘Kerîm, nşr. Hâtim Sâlih ed-Dâmin, Bağdat, 

1409/1988, s. 223; el-Âlûsî, Şihabuddin es-Seyyid Mahmûd el-Bağdâdî, Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-
Kur’âni’l-Azîm ve’s-seb‘i’l-mesânî, I-XXX, Beyrut, tsz., I, 206. 

235 ez-Zuhruf: 43/57. 
236 Yâsîn: 36/13. 
237 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab,  I, 548. 



60 

 

 

darb kelimesi ile ifade edilmesi bu son manada değildir. Kesinlikle ilk manadadır.238 

diyen Ebu’s-Su‘ûd, bu açıklamasıyla Kur’ân-ı Kerîm’de mesel darb edilmesinin onu 

gerektiren bir durum sebebiyle olduğunu tekitle belirtir. Yani Kur’ân-ı Kerîm’de ilk 

defa inşa edilen bir meselin kullanımı, sadece onun inşası anlamında olmayıp aynı 

zamanda açıklanması gereken bir durum münasebetiyledir.  

Kur’ân’ın mesel darb etmekteki maksadı Allah-u alem şu iki manaya gelir: 

Birincisi; Allah Teâlâ, mesellerin darbı ile onların beldelerde yayılmasını ve insanların 

dilinde dolaşmasını murat etmiştir. Arapların, yeryüzünde ilerlemeye başlayıp en uzak 

yerlere giden birisi için ضرب فلان فى الأرض demelerinden hareketle Allah’ın mesel darb 

etmesi, onun memleketlerde deveran etmesi yerine geçer. İkincisi ise; gözlerin, önlerine 

dikilen bir şeyden anlam çıkarması gibi, zihinlerin de mesel üzerinden bir sonuca 

varması için Allah, meseli insanlar için meşhur bir sancak gibi dikmesidir. Bu manada 

iştikakı, çadırın kurulması, iplerinin sağlamlaştırılması ve direklerinin dikilmesi 

manasına gelen ضرب الخباء ’dandır. ضرب kelimesinin, intişar etmek ve bir nesneyi 

dikmek anlamlarından hareketle darb-ı meseli izah eden eş-Şerîf er-Razî (ö.404/1013) 

bu açıklamasının ardından Kur’ân-ı Kerîm’de bir mesel içerisinde yer alan  ُكَذٰلِكَ يَضْرِب

هُ الحَْقَّ وَالْبَاطِلَ   kelimesini, mükellef olan insanlar, hakkı يَضْرِبُ  âyet-i kerîmesindeki 239 اللّٰ

alametleriyle bilip ona yönelsin, batılı tanıyıp ondan uzak dursun diye “Allah, hak ve 

batılın minaresini diker ve onların alametlerini ortaya koyar.” şeklinde anlamlandırır.240 

İbn Kayyim el-Cevziyye de Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerin, benzetileni 

muhatabın nefsinde bir numune biçiminde hazır duruma getirmek için darb edildikleri 

görüşüne katılır ve bu görüşü şöyle temellendirir: “Neticede; benzerinin huzura 

getirtilmesi sayesinde, meselin akledilmesi, anlaşılması, kavranması ve hatıra 

                                                             
238 Ebu’s-Su‘ûd, İrşâd, I, 72. 
239 er-Ra‘d: 13/17. 
240 eş-Şerîf er-Razî, Telhîsu’l-beyân fî mecâzâti’l-Kur’ân, nşr. ‘Alî Mahmûd Mukallid, Lübnan, 1984, s. 

123. 



61 

 

 

getirilmesi daha kolay olabilir. Çünkü nefis, denklere ve benzerlere tam bir mutabakatla 

ünsiyet ederken, tuhaflık, teklik ve adem-i benzerlikten nefret eder.”241 

1.4. KUR’ÂN-I KERÎM’DE MESEL KELİMESİ 

Kadim müfessirlerden Mukâtil b. Süleyman (ö.150/767) ve Harun b. Musa’nın 

(ö.170/786) mesel kelimesine verdikleri ilk mana “Benzerlik” olmuştur. Onlar, َتلِْك

ضَرَبَ  ,”kelimesine “Benzerler, örnekler الأَْمْثاَلُ  âyet-i kerîmesindeki 242 الأَْمْثاَلُ نَضْربُِـهَا للِنَّاسِ 

 kelimesine “Benzer, örnek” manası vermişlerdir.244 مَثَل âyet-i kerîmesindeki 243 اللَّهُ مَثَلاً 

İbn Kuteybe (ö.276/889)  َبُوتِ اتخََّذَتْ بَـيْتًامَثَلُ الَّذِينَ اتخََّذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْليَِاءَ كَمَثَلِ الْعَنْك 245 

âyet-i kerîmesindeki مَثَل kelimesinin tefsirinde “İnkar edenlerin örneği, örümceğe 

benzer.” demektedir. Yine ً246 مَثَلُ الَّذِينَ حمُِّلُوا التـَّوْراَةَ ثمَُّ لمَْ يحَْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحِْمَارِ يحَْمِلُ أَسْفَارا âyet-

i kerîmesinde de  ُمَثَل kelimesini “Onların benzerleri eşeklerdir.” şeklinde 

açıklamaktadır.247 

et-Taberî (ö.310/922) de  ْمَثَلال  kelimelerinin “benzer” anlamına geldiğini kabul 

edenlerdendir. O,  ْكَمَثَلِ  الَّذِينَ  مِن قـَبْلِهِمْ  قَريِبًا ذاقُوا وَباَلَ  أمَْرهِِم “(Onların misali) kendilerinden 

biraz önce günahlarının vebalini tadanların misali gibidir”248 âyet-i kerîmesindeki  ْمَثَلال  

                                                             
241 İbn Kayyim el-Cevziyye, İ‘lâmu’l-muvakki‘în, I, 425. 
242 el-Haşr: 59/19. 
243 ez-Zümer: 39/29. 
244 Mukâtil b. Süleyman, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 163; Hârûn b. Mûsâ, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 210. 
245 el-‘Ankebût: 29/41. 
246 el-Cum‘a: 62/5. 
247 İbn Kuteybe, Ebû Muhammed ‘Abdullah b. Muslim, Te’vîlu muşkili’l-Kur’ân, nşr. es-Seyyid Ahmed 

Sakar, Kahire, 1393/1973, s. 496.  
248 el-Haşr: 59/15. 



62 

 

 

kelimesini “benzer” diye anlamlandırır.249  ْا يأَْتِكُم مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا أمَْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ الجْنََّةَ وَلَمَّ

قـَبْلِكُممِن   “Yoksa siz, sizden önce gelip geçmiş olanların karşılaştıklarının benzeri 

başınıza gelmeden cennete gireceğinizi mi sandınız?”250 âyet-i kerîmesinin tefsirinde de 

mesel kelimesini benzer diye açıklar. Buna, mesel kelimesinin bundan başka geçtiği 

bütün yerlerde benzer anlamına geldiğini ekler.251 Bu ayetle ilgili olarak “Siz, sizden 

öncekilerin sınandığının misliyle sınanmadan ve onların sabrettikleri gibi sabretmeden 

cennete gireceğinizi mi sandınız?” şeklinde açıklama yapan el-Kurtubî (ö.671/1272) de 

mesele benzer manası vererek yukarıdaki görüşe katıldığını beyan eder.252 

İbn Aşûr (ö.1393/1973), ًنَاكَ باِلحَْقِّ وَأَحْسَنَ تَـفْسِيرا  Onlar sana“ وَلاَ يأَْتُونَكَ بمِثََلٍ إِلاَّ جِئـْ

hiçbir misal getirmezler ki (buna karşılık) sana gerçeği ve en güzel açıklamayı getirmiş 

olmayalım”253 âyet-i kerîmesinde mesel kelimesine, benzeyen manası verir ve bu 

manayı şöyle temellendirir: İnkarcılar “Bunlar eskilerin masalları. Bu nasıl peygamber 

ki yemek yiyor, çarşıda pazarda dolaşıyor. Siz ancak bir mecnuna tabi olmuşsunuz. Şu 

Kur’ân ona bir defada indirilmeli değil miydi?” diyerek Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

önceki peygamberlere benzer özelliklere sahip olmadığını, bundan dolayı da öncekilere 

benzemediğini iddia ettiklerinden ortaya koydukları mazeretler mesel diye 

isimlendirilir.254 İbn Aşûr’a göre; inkâr edenler, geçmiş peygamberlerde veya kendi 

hayal dünyalarında kurguladıkları peygamberlerde bulunmasını istedikleri sıfatların 

benzerinin Hz. Peygamber (s.a.v.)’de de bulunması gerektiğini düşündüklerinden bu 

konuda söyledikleri sözler mesel diye isimlendirilmiştir. 

Yukarıdaki ayetlerde olduğu gibi Kur’ân-ı Kerîm’deki çoğu meselde de 

görüleceği üzere meselden maksadın kelimenin temel anlamı olan benzerlik olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak Kur’ân-ı Kerîm’de geçen bütün mesel kelimelerinin bu manaya 

                                                             
249 et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr, Tefsîru’t-Taberî, Câmi‘u’l-beyân ‘an te’vîli âyi’l-Kur’ân,  

I-XXVI, nşr. Abdullah b. ‘Abdulmuhsin et-Turkî, Kahire, 1422/2001, XXII, 593. 
250 el-Bakara: 2/214. 
251 et-Taberî, Câmi‘u’l-beyân, III, 637-638. 
252 el-Kurtubî, Ebû Abdillâh, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-Kur’ân ve’l-

mubeyyin limâ tezammanehu mine’s-sünneti ve âyi’l-Furkân, nşr. Abdullah b. ‘Abdulmuhsin et-Turkî 
vd., I-XXIV, Lübnan, 1427/2006, III, 410. 

253 el-Furkân: 25/33. 
254 İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir, Tefsîru’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr, I-XXX, Tunus, 1984, XIX, 21. 



63 

 

 

geldiklerini söylememiz zordur.  ِهِ كَمَثَلِ اٰدَمَ اِنَّ مَثَلَ ع يسٰى عِنْدَ اللّٰ  255 âyet-i kerîmesinde,  َللَِّذِين

وْءِ  وَللِّهِ الْمَثَلُ الأَعْلَىَ وَهُوَ الْعَزيِزُ الحَْكِيمُ لاَ يُـؤْمِنُونَ باِلآخِرةَِ مَثَلُ السَّ  256âyet-i kerîmesinde ve 257  ُمَثَل

 âyet-i kerîmesinde, mesel kelimesinin benzer anlamına geldiğini الجْنََّةِ الَّتيِ وُعِدَ الْمُتـَّقُون

söylememiz zordur. Kur’ân’ı en anlaşılır ve en kısa yoldan tefsir etmek isteyen 

tefsirciler, bu ayetlerdeki mesel kelimesine benzer (şebeh) anlamından farklı anlamlar 

de vermişlerdir. “Sıfat, kıssa, durum” gibi anlamlar, çeşitli tefsirlerde mesel kelimesinin 

bağlamına göre aldığı manalardandır. Mesela  َهُمْ بَطْشاً وَمَضٰى مَثَلُ الاَْوَّلين  واهَْلَكْـنَا اَشَدَّ مِنـْ

“Biz, onlardan daha çetinlerini de helak ettik. Nitekim (Kur’ân’da) öncekilerin misali 

geçti”258 âyet-i kerîmesinde mesel kelimesini şebeh (benzer) kelimesi ile 

ilişkilendirmemiz mümkündür. Ancak bunun için yoruma ihtiyaç duyarız. Bu yorum 

şöyle olabilir: “Önceki güçlü kavimler kötü fiilleri sebebiyle helak edilmişlerdir. Bunun 

bir benzerini yapanlar da aynı sonuca uğrayacaklardır. Bundan dolayı hayattaki 

toplumlar, bu misalleri tahlil edip önceki milletleri çözülmeye ve çöküşe götüren 

sebepleri anlamalı, bundan öğüt ve ibret çıkarmalıdır.” Bu şekildeki bir yorum ile mesel 

kelimesine benzer anlamı verebilsek de ilk bakışta mesel kelimesine şebeh (benzer) 

manasını vermemiz zordur. 

O halde mesel kelimesi, Kur’ân-ı Kerîm’de “benzer” anlamından başka manalara 

da gelmektedir. el-Halîl b. Ahmed (ö.175/791), Kur’ân-ı Kerîm’deki mesel kelimesinin 

“Bir şeyi, başkasına benzetmek, örnek vermek” manasından ziyade, “Bildirmek, 

açıklamak” manasına geldiğini söyler. Yani mesel kelimesi  ُ259كَمَثَلِ الحِْمَارِ يحَْمِل ve  ِكَمَثَل

مَثَلُ الجْنََّةِ  âyet-i kerîmelerinde olduğu gibi “Benzemek” manasından daha çok 260 الْكَلْبِ 

                                                             
255 Âl-i İmrân: 3/59. 
256 en-Nahl: 16/60. 
257 Muhammed: 47/15. 
258 ez-Zuhruf: 43/8. 
259 el-Cum‘a: 62/5. 
260 el-‘Arâf, 7/176. 



64 

 

 

لَهُ  فَاسْتَمِعُوا مَثَلٌ  ضُرِبَ  ve الَّتيِ وُعِدَ الْمُتـَّقُونَ   261 âyet-i kerîmelerinde olduğu gibi “Haber 

vermek, izah etmek”manalarına gelir.262 Benzemek manasından başka mesel kelimesine 

Kur’ân-ı Kerîm’de farklı bağlamlarda şu manalar da verilmektedir: 

هُمْ بَطْشاً وَمَضٰى مَثَلُ الاَْوَّلينَ    âyet-i 264 وَمَثَلاً مِنَ الَّذينَ خَلَوْا مِنْ قـَبْلِكُمْ  ve 263 فَاهَْلَكْـنَا اَشَدَّ مِنـْ

kerîmelerinde mesel kelimesine, السُنَن “Öncekilerin yapa geldikleri tekrarlanan 

hadiseler, takip edilen yollar”265,  َ266 اِنْ هُوَ اِلاَّ عَبْدٌ انَـْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلاً لبَِني اِسْراَئـل âyet-i 

kerîmesinde “Ayet (mucize, hüccet, delil)” manası verilir. Burada Hz. İsa (a.s.)’ın 

babasız yaratılması, beşikte iken konuşması ve daha başka sahip oldukları harikulade 

özellikler, İsrail oğullarına; mucize ve onun peygamberliğine delil olarak gösterilir.267 

Elmalılı (ö.m. 1942) mesel kelimesinin delil ve hüccet mânâsına geldiğini şu 

açıklamasıyla temellendirir: “Çünkü bu gibi meseller, gerek bir nadir hakikat olsun ve 

gerek bir tahyil (akla getirme) ve temsil, yani sırf bir masal olsun bir yaygın şöhreti 

içerdikleri zaman, bazı gerçekler onlara benzetilerek söylenir. Mesela “Bu iş, kurt ile 

kuzu masalına benzer.” denilir. Biriyle diğerine temsil edilerek delil getirilir.”268 

لِلآْخِريِنَ  وَمَثَلاً  سَلَفًا فَجَعَلْنَاهُمْ   “Onları, sonradan gelecek inkârcılara, geçmiş bir ibret 

ve bir örnek kıldık.”269 âyet-i kerîmesinde  ًمَثَلا kelimesine, sonrakilerin, öncekilerin 

başından geçenlere bakıp ders alacakları “İbret ve öğüt” manası270,  َمَثَلُ الجْنََّةِ الَّتيِ وُعِد

                                                             
261 Muhammed: 47/15. 
262 el-Halîl b. Ahmed, Kitâbu’l-‘ayn, IV, 188.  
263 ez-Zuhruf: 43/8. 
264 en-Nûr: 24/34. 
265 Mukâtil b. Süleyman, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 163; Hârûn b. Mûsâ, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 210;  ed-

Dâmegânî, Kâmûsu’l-Kur’ân, s. 428. 
266 ez-Zuhruf: 43/59.  
267 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab,  XI, 612. 
268 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, I, 218. 
269 ez-Zuhruf: 43/56. 
270 İbn Kuteybe, Te’vîlu muşkili’l-Kur’ân, s. 496; İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 612. 



65 

 

 

مَثَل  âyet-i kerîmesinde272 geçtiği üzere ذَلِكَ مَثَـلُهُمْ فيِ التـَّوْراَةِ  âyet-i kerîmesi271 ile الْمُتـَّقُونَ 

 kelimesi için “Sıfat” manası verilir.273Ancak مَثَل şeklindeki izâfetli kullanımda الشئ

sıfatın “Övme, niteleme” manalarına geldiğini, hâlbuki meselin örnek verilmek için 

kullanıldığını belirten bazıları bu görüşe karşı çıkmışlardır.274 

الأَْمْثاَلَ وكَُلاč تَـبـَّرْناَ تَـتْبِيراًوكَُلاč ضَربَـْنَا لَهُ   275 ve   ْلَكُم َ وَسَكَنْتُمْ في مَسَاكِنِ الَّذينَ ظلََمُوا انَـْفُسَهُمْ وَتَـبـَينَّ

 kelimesi geçmiş milletlerin الأَْمْثاَلَ  âyet-i kerîmelerinde 276 كَيْفَ فـَعَلْنَا đِِمْ وَضَربَـْنَا لَكُمُ الاَْمْثاَلَ 

uğradıkları “Azap”277,  َللَِّذِينَ لاَ يُـؤْمِنُونَ باِلآخِرةَِ مَثَلُ السَّوْءِ وَللِّهِ الْمَثَلُ الأَعْلَى “Kötülüğü temsil 

âhirete inanmayanlara aittir. En yüce temsil ise Allah’ındır.”278 âyet-i kerîmedeki  ُالْمَثَل 

kelimesinin, “Hadis (söz)” manasına geldiği, bundan muradın da لا إله إلا االله sözü olduğu 

belirtilmektedir.279  

ez-Zemahşerî’ye göre  َوَللِّهِ الْمَثَلُ الأَعْلَى ve  َمَثَلُ الجْنََّةِ الَّتيِ وُعِدَ الْمُتـَّقُون âyet-i 

kerîmelerinde geçtiği üzere mesel kelimesi insanlarca bilinip tanınmayan şeyler için 

kullanılır. Mesel kelimesinin manasında alışıla gelinmeyen şaşırtıcı bir gariplik 

bulunduğundan, aynen “cesur” kelimesi yerine “aslan” kelimesinin kullanılması gibi 

önemli bir hususiyeti bulunan ve gayr-i me’luf olan hal, sıfat veya kıssa kelimelerinin 

yerine, mesel kelimesi istiareten kullanılır. Mesel kelimesi, ًمثَـلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتـَوْقَدَ ناَرا 

“Onların misali ateş tutuşturan kişinin misaline benzer.”280 âyet-i kerîmesinde “İlginç 

                                                             
271 Muhammed: 47/15. 
272 el-Feth: 48/29. 
273 ed-Dâmegânî, Kâmûsu’l-Kur’ân, s. 428-429. 
274 ez-Zebîdî, Tâcu’l-arûs, XXX, 381-382; İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab,, XI, 611. 
275 el-Furkân: 25/39. 
276 İbrâhîm: 14/45. 
277 Mukâtil b. Süleyman, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 163; Hârûn b. Mûsâ, el-Vucûh ve’n-nezâir, s. 211;  ed-

Dâmegânî, Kâmûsu’l-Kur’ân, s. 429. 
278 en-Nahl: 16/60. 
279 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, XI, 611. 
280 el-Bakara: 2/17. 



66 

 

 

hal, durum”,  ِ281  الَّتيِ وُعِدَ الْمُتـَّقُونَ  مَثَلُ الجْنََّة âyet-i kerîmesinde “Hayret verici öykü” ve  ِوَللِّه

 En yüce mesel ise Allah’ındır.”282 âyet-i kerîmesinde “Büyüklük ve ululuk“ الْمَثَلُ الأَعْلَىَ 

bakımından mühim özelliğe sahip olan en yüce vasıf.” anlamındadır.283 

1.5. KISIMLARI 

Esasen Kur’ân emsâli denilince akla gelen meseller, Kur’ân’ın mesel diye 

isimlendirdiği mesellerdir veya şekli ve muhtevası bakımından bunlara benzeyen âyet-i 

kerîmelerdir. Bununla birlikte âlimler, Kur’ân emsâlini değişik yönlerden taksimata tabi 

tutmuşlardır. Kimi, meselleri zâhir-kâmin olmaları bakımından (açıklık-kapalılık 

yönünden), kimi uzunluk kısalık bakımından, kimi teşhih ve temsil içerip içermeme 

bakımından ele almışlardır.284  

Muhtemelen Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerinin kısımlandırılması ilk defa ez-

Zerkeşî tarafından yapılmıştır. O, el-Burhân adlı eserinde Kur’ân mesellerini zâhir ve 

kâmin diye taksimata tabi tutar. Bu taksimatı devam ettiren es-Suyûtî (ö.911/1505), 

Kur’ân-ı Kerîm’deki mesellerin zâhir ve kâmin diye iki kısma ayrıldığını belirtip 

bunlara örnekler sunduktan sonra irsal-i mesel diye isimlendirilen diğer bir kısmın da 

Kur’ân-ı Kerîm’deki mesel çeşitlerinden olduğunu ifade eder.285 Bu taksimattan 

hareketle Kur’ân mesellerini zâhir, mûcez ve kâmin olmak üzere üç başlık altında 

inceleyebiliriz. 

1.5.1. Zâhir Meseller 

Teşbih veya temsillerle manayı açıklayan mesellerdir. Kur’ân meselleri denilince 

bu türden meseller anlaşılmakta olup, mevzuu beyan etmeyi hedef aldıklarından 

genellikle uzun açıklama şeklindedirler. Bunlara sarîh meseller de denilmektedir.286 

                                                             
281 Muhammed: 47/15. 
282 en-Nahl: 16/60. 
283 ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, I, 191. 
284 Ayrıntılı bilgi için bkz. el-Feyyâz, Muhammed Câbir, el-Emsâl fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, Suudi Arabistan, 

1415/1995, s. 201-239. 
285 es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1936-1942. 
286 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486. 



67 

 

 

Zahir mesellerin bazılarında benzeyen ve benzetilen açıkça zikredilmiştir.  
Elimizdeki Mushaf’ta bulunan ilk zâhir mesel ا أَضَاءَتْ مَا مثَـلُهُمْ كَمَثَلِ  الَّذِي اسْتـَوْقَدَ ناَراً فَـلَمَّ

اوَْ كَصَيِّبٍ مِنَ  حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بنُِورهِِمْ وَتَـركََهُمْ فيِ ظلُُمَاتٍ لاَ يُـبْصِرُونَ صُمٌّ بكُْمٌ عُمْيٌ فَـهُمْ لاَ يَـرْجِعُونَ 

مَاءِ فيهِ ظلُُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَـرْقٌ يجَْعَلُونَ اَصَابعَِ  هُ محُيطٌ باِلْكَافِرينَ السَّ هُمْ في اٰذَاĔِِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللّٰ  

“Onların durumu şu kişinin durumuna benzer: O kişi bir meşale tutuşturdu; Alevler 

etrafını aydınlatır aydınlatmaz Allah (gözlerinin) nurunu alıverdi ve kendilerini 

karanlıklar içinde bıraktı, artık göremezler. Sağırdırlar, dilsizdirler, kördürler. Artık 

onlar (hakikate) dönemezler. Ya da (durumları şu örneğe) benzer: Gökten inen bir 

sağanak (düşünün), onunla birlikte karanlıklar, gök gürlemesi, şimşek... Yıldırımlardan 

dolayı, ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına tıkıyorlar. Zira Allah kâfirleri 

çepeçevre kuşatmıştır”287 âyet-i kerîmeleridir. Bu ayetlerde Müslüman gibi görünüp 

kendilerini bu dünyada güvenceye alan ve istediklerine kavuşan münafıkların hâli, 

aydınlanmak için bir ateş yakanın hâline benzetilmiştir. Bu kişi yaktığı ateşle biraz 

olsun etrafını görmüş, korkularından emin olmuş görünse de dünya hayatının sona 

ermesi ile kendisini aydınlattığını zannettiği bu nuru, Allah alır ve onu, karanlıklar 

içinde korkuları ile baş başa bırakır. Çünkü nuru alınmış ateşin sadece yakıcılığı 

kalmıştır. Yine münafıkların hâli içerisinde gök gürültüsü, şimşek, yıldırım bulunan 

yağmura tutulan kişinin hâline benzetilmiştir. Aslında bereket olan vahyin emirleri 

(yağmur), art niyetli yaklaşımından dolayı bu kişinin üzerine yıldırımlar gibi 

inmektedir. Bunun yanında Kehf Sûresi 32-44 ve Yasin Sûresi 13-31 âyet-i 

kerîmelerinde serdedildiği üzere sarih mesellerin bazen kıssa şeklinde de geldikleri de 

olur.  

Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller göz önünde bulundurulduğunda bunların 

bazılarında mesel kelimesinin bulunmadığı görülür. Bazılarında benzeyen ve benzetilen 

de açıkça zikredilmemiştir. Ancak bunların mesel oldukları şüphe götürmez şekilde 

açıktır. Bu yüzden bu âyet-i kerîmeler de zâhir mesellerden kabul edilir. Nitekim, es-

Suyûtî, sarih meseller bahsinde, içerisinde mesel kelimesi bulunmayan ve niçin misal 

                                                             
287 el-Bakara: 2/17-19. 



68 

 

 

verildiği açıkça zikredilmeyen âyet-i kerîmeleri de örnek vermektedir. َايََـوَدُّ اَحَدكُُمْ انَْ تَكُون

ةٌ ضُعَفَاءُ نخَيلٍ وَاعَْنَابٍ تجَْري مِنْ تحَْتِهَا الاْنَْـهَارُ لَهُ فيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَراَتِ وَاَصَابهَُ الْكِبـَرُ وَلَهُ ذُرِّيَّ  لَهُ جَنَّةٌ مِنْ 

هُ لَكُمُ الاْٰياَتِ لَعَلَّكُمْ تَـتـَفَكَّرُ  ُ اللّٰ ونَ فَاَصَابَـهَا اعِْصَارٌ فيهِ ناَرٌ فَاحْتـَرَقَتْ كَذٰلِكَ يُـبـَينِّ  “Sizden biri, 

tabanından ırmaklar çağlayan, içerisinde her tür meyve yetişen asma ve hurma 

bahçesine sahip olsun, bu hâlde bakıma muhtaç çocuklarıyla yaşlılık yakasına yapışsın 

ve ardından samyeli vurup da onu yakıp kavursun ister mi? İşte Allah, belki 

düşünürsünüz diye mesajları size böyle açıklıyor”288 âyet-i kerîmesi bunlardan birisidir. 

Bu âyet-i kerîmede مثل kelimesi bulunmamaktadır. Ancak bunun mesel olduğunda 

şüphe yoktur. Hz. Ömer de bu âyet-i kerimeyi Kur’ân mesellerinden kabul eder. Ona 

göre bu ayet şu kişi için misaldir: Bu şahıs Allah’a itaat yolunda amel yapan biridir. 

Sonradan şeytanın aldatmasıyla masiyete düşmüş ve amellerini boşa çıkarmıştır.289 

Bazı meseller de vardır ki içerisinde mesel kelimesi geçer, ancak bunların mesel 

olduklarında şüpheye düşülebilir. Anlaşılması güçtür. أنَزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاء فَسَالَتْ أوَْدِيةٌَ بِقَدَرهَِا

مِّثـْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّهُ الحَْقَّ  فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زبَدًَا رَّابيًِا وَممَِّا يوُقِدُونَ عَلَيْهِ فيِ النَّارِ ابتِْغَاء حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زبَدٌَ 

هُ الأَمْثاَلَ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبدَُ فـَيَذْهَبُ جُفَاء وَأمََّا مَا ينَفَعُ النَّاسَ فـَيَمْكُثُ فيِ الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللّ   “O, 

gökten bir su indirdi Bu sayede vadiler hacimleri kadar suyla dolup taştı. Derken akıntı, 

(yüzeyde biriken ne kadar) köpüklü tortu ve atık varsa alıp götürdü. Bir tür takı ya da 

alet yapmak amacıyla potada eritilen (metalin hasını, yüzeyine çıkaran) arındırma işlemi 

gibi... İşte Allah hak ile batılı bu misalle açıklar. Artık bakılır: eğer köpüklü tortuysa 

sonuçta atılıp gider, fakat eğer insanlığın yararına bir şeyse yerli yerinde durur. İşte 

Allah, bu şekilde meseller verir”290 âyet-i kerîmesinde Allah misal verdiğini belirtir. 

Ancak Allah’ın bu meseli niçin verdiğini, meseldeki örneklerin misal verilen şey ile 

bağlantısının ne olduğunu kavrayabilmek için iyice düşünmek gereklidir. 

                                                             
288 el-Bakara: 2/266. 
289 es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1938. 
290 er-Ra‘d: 13/17. 



69 

 

 

Kur’ân meselleri geçmiş milletlerin başından geçen olayları anlatan gerçek 

kıssalar olabildiği gibi gerçekte yaşanmamış temsili hikâyeler tarzında da 

gelmektedirler. Mesela ez-Zuhruf, 43/8. âyet-i kerîmesinde öncekilerin başından 

geçenler bizzat Kur’ân tarafından mesel kelimesiyle isimlendirilmiştir. Yine el-Furkân, 

25/39. âyet-i kerîmesinde peygamber kıssalarından bahsedildikten sonra bu kıssaların 

insanlar için ibret alacakları birer mesel olduğu bildirilir. Görüldüğü üzere içerisinde 

mesel kelimesi geçen ve Kur’ân tarafından mesel oldukları belirtilen âyet-i kerîmeler 

yanında içerisinde mesel kelimesi bulunmayan ancak teşbih veya temsil içeren ayetler 

de sarih meseller içerisinde sayılmaktadır.  

Kur’ân mesellerinin çoğu  َنـْي اَ مَثَلُ الحْيََاةِ الدُّ ا كَمَاءٍ أنَـْزلَْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ إِنمَّ  “Bu dünya 

hayatının misali, ancak gökten indirdiğimiz bir su gibidir”291 âyet-i kerîmesinde oldu 

gibi açık teşbih, bazıları da  ِمَيِّتًا وَلاَ يَـغْتَبْ بَـعْضُكُمْ بَـعْضًا أَيحُِبُّ أَحَدكُُمْ أنَْ يأَْكُلَ لحَْمَ أَخِيه

 Birbirinizi arkanızdan çekiştirmeyin! İçinizden biri, ölü kardeşinin etini“ فَكَرهِْتُمُوهُ 

yemekten hoşlanır mı? Bakın, tiksindiniz işte!”292 âyet-i kerîmesinde oldu gibi zımnî 

teşbih içermektedirler.293 

Kur’ân-ı Kerîm’de sarih meseller genel olarak kıyâs-ı temsîlî şeklinde 

gelmektedirler. Kıyas-ı temsîlî (analoji), aralarında mevcut olan ortak bir vasıftan dolayı 

iki şeyden gizli olanı açık olana, gaip olanı görünene, bilinmeyeni bilinene, uzaktakini 

yakına vb. kıyas etmektir. Amaç, teşbih ve temsillerle mananın izahıdır. Belagatçiler bu 

tarz mesel getirmeyi mürekkep teşbih olarak adlandırırlar.294  ياَ أيَُّـهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُـبْطِلُوا

وْمِ الآْخِرِ فَمَثَـلُهُ كَمَثَلِ صَفْواَنٍ صَدَقَاتِكُم باِلْمَنِّ وَالأَْذَىٰ كَالَّذِي ينُفِقُ مَالَهُ رئِاَءَ النَّاسِ وَلاَ يُـؤْمِنُ باِللَّهِ وَالْي ـَ

الْقَوْمَ الْكَافِريِنَ  عَلَيْهِ تُـراَبٌ فأََصَابهَُ وَابِلٌ فـَتـَركََهُ صَلْدًا لاَّ يَـقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ ممَِّّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لاَ يَـهْدِي  “Siz 

ey iman edenler! İnsanlara gösteriş için malını harcayan, Allah’a ve âhiret gününe de 

inanmayan kimse gibi, başa kakarak ve gönül inciterek yardımlarınızın sonucunu iptal 
                                                             

291 Yûnus: 10/24. 
292 el-Hucurât: 49/12. 
293 el-Kattân, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, s. 276-277. 
294 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 135. 



70 

 

 

etmeyiniz. O kişinin hâli, üzerinde biraz toprak bulunan bir kayaya benzer: bir sağanak 

yağar, onu cascavlak bırakıverir. Bunların, yaptıklarından hiçbir kazançları olmaz. Zira 

Allah kâfir bir topluma asla rehberliğini bahşetmez.”295 âyet-i kerîmesi bir kıyas-ı 

temsilidir. Burada minnet ve başa kakmakla bir nevi insanları mal ile satın almaya 

kalkışmanın kötülüğü; verimsiz bir kayaya benzetilerek insanın bildiği ve yaşadığı 

hayattan nesnelerle açıklanmıştır.  

Bazı sarih meseller gerçekleşmiş bir hâlin diğerine benzetilmesi şeklindedirler.  َّإِن

 ,Allah katında İsa’nın durumu“ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُـراَبٍ ثمَُّ قَالَ لَهُ كُنْ فـَيَكُونُ 

Adem’in durumu gibidir, ki Allah onu topraktan yarattı ve sonra “Ol!” dedi; işte 

(insanoğlu böylece) oluverir”296 âyet-i kerîmesinde Hz. İsa (a.s.)’ın insanüstü özelliklere 

sahip olmadığını, onun da bir beşer olduğunu anlatmak için hakikate vuku bulmuş iki 

durum birbirine benzetilmiştir.  

 Tevrat’la yükümlü tutulup“ مَثَلُ الَّذِينَ حمُِّلُوا التـَّوْراَةَ ثمَُّ لمَْ يحَْمِلُوهَا كَمَثَلِ الحِْمَارِ يحَْمِلُ أَسْفَاراً

da onunla amel etmeyenlerin durumu, ciltlerle kitap taşıyan eşeğin durumu gibidir”297 

âyet-i kerîmesinde; sırtında taşıdığının değerinden bihaber olan eşeğin durumu, ilahi 

hitaba muhatap olup içeriğinden haberi olmayan, onu yaşamayanların durumuna 

benzetildiği şekliyle bazı meseller de farazî örnek şeklindedirler. Bu tür mesellerde 

duyu organları ile hissedilebilecek veya hayalen tasavvur edilebilecek örneklerle aklî 

manaların anlaşılması hedeflenir. 

1.5.2. Mûcez Meseller  

Bazı dini veya ahlâkî değerleri içerdiklerinden dolayı insanlar özellikle de 

Müslümanlar tarafından günlük hayatta, yazılarda, hutbelerde veya şiirlerde mesel 

olarak kullan ayetler veya ayetlerden bazı bölümlerdir. İndirildikleri zaman mesel 

                                                             
295 el-Bakara: 2/264. 
296 Âl-i İmrân: 59/3. 
297 el-Cum‘a: 62/5. 



71 

 

 

olmayan bu ayetler veya ayetlerden bazı bölümler, Kur’ân’ın nüzulünden sonra 

Müslümanlar arasında yaygınlaşması neticesinde mesel olma vasfı kazanmışlardır.298  

Hikmetin, doğruluğu ve kısalığı sebebiyle insanlar arasında yaygınlaşmasıyla 

mesel hüviyeti kazandığından hareketle, bazı dini meseleleri veya iyi ahlâk ilkelerini 

yoğun şekilde ihtiva eden ayetler veya ayetlerin bazı bölümler, mesel olarak kabul 

edilebilir. Çünkü insanlar bu ayetleri sabah akşam hayata dair hususlarda ve ahlâkî 

mevzularda şifahi ve kitabi tarzda kullanırlar. Elbette ki bu ayetler ilk indirildiklerinde 

mesel özelliği kazanmış değillerdir. Ancak daha sonraki zamanda insanların dillerinde 

ve sözlerinde yaygınlaşmaları neticesinde mesel hüviyetini almışlardır.299  

Kur’ân’ın mesel olarak isimlendirmediği ve mesel olarak kullanmadığı ancak 

îcâzı sebebiyle daha sonraları bazı durumların izahında çokça kullanılmalarından dolayı 

diğer ayetlere nazaran daha çok yaygınlaşan bu ayetler teşbih veya temsil kastıyla 

söylenmeyip Kur’ân-ı Kerîm’de olması gerektiği yerde bulunan kısa ve öz ifadelerdir. 

Bunlar “Mesel-i mürsel” olarak da isimlendirilirler. Örnek vermek gerekirse,  َنَ ئٰ لْ ا

 Şimdi gerçek ortaya çıktı”300 Kur’ânî ifadesi, gerçeğin bütün açıklığıyla“ حَصْحَصَ الحَْقُّ 

ortaya çıktığı her zaman için kullanılması mümkündür.  

Allah’ın indirdiği fıtrata uygun dini bozarak darmadağınık edip birbirine karşıt 

taraflar hâline gelen gruplar için inzal ettiği  َكُلُّ حِزْبٍ بمِاَ لَدَيْهِمْ فَرحُِون “Her hizip kendi 

elindekiyle sevinip böbürlenmekteler.”301 âyet-i kerîmesi, kendinin doğru ve isabetli 

görüşe sahip olduğu saplantısı ile hareket eden, önyargılarından vazgeçip karşı tarafı 

dinleme ve anlama lüzumunu hissetmeyen, bilgiye dayanmadan, taassup ve tarafgirlik 

duygusuyla hareket eden her topluluk için,  ِقُضِيَ الاَْمْرُ الَّذي فيهِ تَسْتـَفْتِيَان “Akıbetini 

soruşturduğunuz iş hakkındaki karar kesinleşmiş bulunuyor”302 âyet-i kerîmesi de 

herhangi bir tartışmada ihtilafı ve tartışmayı bitiren son karar için misal olarak 

                                                             
298 ‘Âbidîn, el-Emsâl fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, s. 136. 
299 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 129-130. 
300 Yûsuf: 12/51. 
301 er-Rûm: 30/30. 
302 Yûsuf: 12/41. 



72 

 

 

kullanılması muhtemeldir. Tartışanlar veya taraflar ister razı olsun ister olmasın mesele 

hakkındaki nihai ve değişmez hükmü belirtir.303 

İbn Ebi’l-İsba‘ (ö.654/1256), Bedî‘u’l-Kur’ân adlı eserinin “et-Temsil” kısmında, 

bazı hadiselerde örnek verilen ve mesel-i sâir (yaygın mesel) konumunda söylenen 

Kur’ân ayetlerini, meseller arasında zikretmiştir. O,  َكَاشِفَةٌ  اللَّهِ  دُونِ  مِنْ  لهَاَ ليَْس  “Allah’tan 

başka kimse onun perdesini aralayamaz.”304,  ٍهِ الَّـذي اتَـْقَنَ كُلَّ شَيْء  Her şeyi“ صُنْعَ اللّٰ

mükemmel bir nizama bağlayan Allah’ın sanatıdır bu.”305,  ْوَاِنْ اِنْ اَحْسَنْتُمْ اَحْسَنْتُمْ لاِنَـْفُسِكُم

 Eğer iyilik ederseniz yalnızca kendinize iyilik yapmış olursunuz, yok eğer“ اَسَأْتمُْ فَـلَهَا

kötülük ederseniz bunun da sonucuna katlanırsınız”306 âyet-i kerîmelerini örnek vererek 

bu türden ayetlerin çok olduğunu söyler.307 

es-Suyûtî’nin el-Itkân’ında “irsal-i mesel” adı ile Ca‘fer b. Şems el-Hilâfe’den 

naklen zikredilen Ku’ân’dan mûcez meseller, Ca‘fer b. Şems el-Hilâfe (ö.622/1225)’nin 

el-Âdâbu’n-nâfia bi’l-elfâzi’l-muhtârati’l-câmi‘a adlı eserinde “Kur’ân-ı Kerîm’den 

mesel getirilen lafızlar” adı altında derlenmiştir. Tahkiki yapılmamış olan kitapta bu 

başlık altında Kur’ân-ı Kerîm’den 69 Kur’ânî ifade zikredilmektedir. İsminden de 

anlaşılacağı üzere edebiyat kitabı olan bu eserin kısa bir bölümünde Kur’ân’dan mûcez 

sair meseller sıralanmıştır.  َلَن تَـنَالُوا الْبرَِّ حَتىَّٰ تنُفِقُوا ممَِّا تحُِبُّون “Sevdiğiniz şeylerden infak 

etmedikçe fazilete ulaşamazsınız.”308  َُّلْنَا ثم الحَْسَنَةَ  السَّيِّئَةِ  مَكَانَ  بدََّ  “Sonra (o) kötü durumu 

güzelliğe çevirmişizdir”309  ِّمُسْتـَقَرٌّ  نَـبَإٍ  لِكُل  “Her haberin gerçekleşeceği bir zamanı 

vardır.”310  ْشَاكِلَتِهِ  عَلَىٰ  يَـعْمَلُ  كُلٌّ  قُل  “De ki: ‘Herkes kendi tasavvur ve aklının verdiği 

                                                             
303 ez-Zeyn, el-Emsâl, s. 40-41. 
304 en-Necm: 53/58. 
305 en-Neml: 27/88. 
306 el-İsrâ: 17/7. 
307 İbn Ebi’l-İsba‘, el-Mısrî, Bedî‘u’l-Kur’ân, nşr. Hıfnî Muhammed Şeref, Mısır, 1957, s. 87. 
308 Âl-i İmrân: 3/92. 
309 el-A‘râf: 7/95. 
310 el-En‘âm: 6/ 67. 



73 

 

 

istikamet üzere eylemde bulunur.”311 ve راً فِيهِ  اللَّهُ  وَيجَْعَلَ  شَيْئًا تَكْرَهُوا أنَْ  فـَعَسَى كَثِيراً خَيـْ  

“Hoşlanmadığınız bir şeyde Allah birçok hayır dilemiş olabilir”312 âyet-i kerîmeleri bu 

eserde zikredilenlerden bazılarıdır.313 Yine es-Se‘âlibî et-Temsîl ve’l-muhâdara adlı 

eserinde kâmin mesellere dair verdiği örneklerin akabinde “Kur’ân lafızları içerisinde 

mesel hâline gelmiş yaygın olanlar” başlığı altında mûcez mesellerden 14 tanesini 

zikreder.314  

İbn Ebi’l-İsba‘ Kur’ân’ın mesellerini sure tertibi üzerine alfabetik olarak büyük 

bir kitapta derinlemesine incelediğini, Kur’ân mesellerinin akabinde altı hadis 

mecmuası olan Buharî, Müslim, Muvatta, Tirmizî, Nesâî ve Ebu Dâvud’taki meselleri 

yine alfabetik olarak sıraladığını, bunların akabinde şiirden, hamaset ifade eden 

sözlerden, Arap kasidelerinden ve birçok şair ve kasidecinin sözlerinden mesel olmuş 

ifadeleri derlediğini, bunlara müvelled meselleri de eklediğini belirterek bu kitabı 

“Dureru’l-emsâl” diye isimlendirdiğini, emsâl hakkında bilgi sahibi olmak isteyenin bu 

kitabı okuması gerektiğini belirtir. Ancak Bedî‘u’l-Kur’ân’ın muhakkiki, İbn Ebi’l-

İsba‘’nın bahsettiği bu kitabı aradığını ve fakat bulamadığını söyler.”315 Öyle anlaşılıyor 

ki, İbn Ebi’l-İsba‘’nın Dureru’l-emsâl’i bize ulaşsaydı Kur’ân’dan mûcez meseller 

hakkında da doyurucu bilgi içeriyor olacaktı. Çünkü İbn Ebi’l-İsba‘ Kur’ân meselleri 

bahsinde, yaygın mesel gibi kullanılan Kur’ân ayetlerini örnek vererek bunların da 

Kur’ân meseli olduklarını belirtmektedir.  

Muasır araştırmacılardan Nurulhak Tenvîr, Emsâlu’l-Kur’âni’l-Kerîm, ve eseruhâ 

fi’l-edebi’l-‘Arabî ile’l-karni’s-sâlisi’l-hicrî adlı yüksek lisans çalışmasının 112-155 

sayfaları arasında bu mesellerden 700 tanesini toplamış316, Veli Ulutürk de bu tarzda 

belirlediği 38 âyet-i kerîmeyi Kur’ân’da Temsîlî Anlatım adlı eserinde derlemiştir.317 

Semih ‘Atıf ez-Zeyn Kur’ân ayetlerinin inananlar arasında her fırsatta dile 

getirilmesine, hayatta Kur’ân’ın sözlerinin hâkim olmasına dair şu ifadelere ye verir: 
                                                             

311 el-İsrâ: 17/84. 
312 en-Nisâ: 4/19. 
313 eL-Hilâfe, İbn Şems, Ca‘fer b. Muhammed, el-Âdâb  (en-Nâfi‘a bi’l-elfâzi’l-muhtârati’l-câmi‘a),  (El 

yazması eser. Kral Suud Üniversitesi. Bölüm No:810, Genel No:1715. Bkz. 
http://makhtota.ksu.edu.sa/makhtota/1948/1#.UrZsMtJdXhr), s. 29-30. 

314 es-Se‘âlibî, et-Temsîl ve’l-muhâdara, s. 18-19 
315 İbn Ebi’l-İsba‘, Bedî‘u’l-Kur’ân, s. 87-88. 
316 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 130. 
317 Bkz. Ulutürk, Kur’ân’da Temsîlî Anlatım, s. 23-27.  



74 

 

 

“İnsanlar neden halkın ortaya koyduğu veya hukemâ ve şuerâdan gelen mesellere önem 

gösterirler de bütün eksikliklerden münezzeh ve yüce olan Allah’ın Kur’ân-ı Kerîm’de 

ve Peygamber (s.a.v.)’in diliyle darb ettiği mesellere önem vermezler? O Allah ki, her 

şeyi çepeçevre kuşatmış ve Kur’ân’da insanlar için her türlü meseli sunmuştur. Öyle ise 

bizim için en doğrusu, bu ilahi membadan mesele ihtiyacımız olduğu müddetçe 

avuçlarımızı doldurmaktır. Eğer denizleri mürekkep yapsak buna yedi denizi de eklesek 

kelimeleri tükenmeyecek olan yüce ve kadir Allah’ın bu pınarından kana kana 

içmektir.318  

1.5.3. Kâmin Meseller 

Kâmin mesel terimini ilk defa kullanan ez-Zerkeşî ve bu hususta sadece örnek 

sunmakla yetinen es-Suyûtî konu hakkında herhangi bir tarifte ve açıklamada 

bulunmadıklarından, kâmin meseli anlayabilmemiz açısından el-Itkân’da bu hususta 

zikredilen örnekleri incelememiz yerinde olacaktır.  

es-Suyûtî (ö.911/1505), el-Mâverdî (ö.450/1058)’den naklen Ebû İshâk İbrâhîm b. 

Madârib’in babasından şu nakilde bulunduğunu aktarır: el-Huseyn b. el-Fadl (ö. 

282/895)’a: “Sen, Arap ve Acem mesellerini Kur’ân’dan çıkarıyorsun. Allah’ın 

kitabında رُ الأُمُورِ أوْسَاطهُا  İşlerin en hayırlısı mutedil olanlarıdır” meselini bulabilir“ خَيـْ

misin?” diye sorulduğunda; “Evet, dört yerde” diyerek bu hususta şu ayetleri söyler:  لا

 أنَـْفَقُوا إِذَا وَالَّذِينَ  ,Ne çok yaşlı ne çok toy, bu ikisi arasında” 319“ فارِضٌ وَلا بِكْرٌ عَوانٌ بَـينَْ ذلِكَ 

قـَوَامًا ذَلِكَ  بَـينَْ  وكََانَ  يَـقْتـُرُوا ولمََْ  يُسْرفُِوا لمَْ   “Ve onlar ki, infak ettikleri zaman ne düşüncesizce 

saçıp savururlar ne de pintilik ederler; zaten bu ikisi arasndaki (yol), dengeli 

olandır.”320,  ْكُلَّ الْبَسْط  هاَ وَلا تجَْعَل يدََكَ مَغْلُولَةً إِلى عُنُقِكَ وَلا تَـبْسُط  “Ne ellerini boynuna 

bağlayıp (cimrilik yap), ne de onları büsbütün açarak (saçıp savur)”321  َبِصَلاتِكَ  تجَْهَرْ  وَلا 

                                                             
318 ez-Zeyn, el-Emsâl, s. 5. 
319 el-Bakara: 2/68. 
320 el-Furkân: 25/67. 
321 el-İsrâ: 17/29. 



75 

 

 

سَبِيلاً  ذَلِكَ  بَـينَْ  وَابـْتَغِ  đِاَ تخُاَفِتْ  وَلاَ   “Namazında sesini pek yükseltme, çok da kısma. İkisi 

ortası bir yol tut.”322 

“Allah’ın kitabında  ْعَادَاهُ  ائً شِيْ  جَهِلَ  مَن  “Kişi bilmediğine düşmanlık eder. (Kişi 

bilmediğinin düşmanıdır)” meselini bulabilir misin?” diye sorulduğunda, “Evet, iki 

yerde” diyerek bu hususta şu ayetleri söyler:  ِهبَل كَذّبوُا بما لمَْ يحُِيطُوا بِعِلْم  “Onlar 

anlayamadıkları şeyi yalanladılar”323,   َيما إِفْكٌ قَدذَ وَإِذ لمَْ يَـهْتَدُوا بِه فَسَيـَقُولُونَ ه “Bununla da 

amaçlarına ulaşamayınca da, ister istemez şöyle diyecekler: “Bu kadim bir 

uydurmadır.”324 

هإليْ  تَ نْ سَ أحْ  نْ مَ  ر شرَّ ذَ حْ اِ   “İyilikte bulunduğun kişinin şerrinden sakın” mesel için; 

فَضْلِهِ  مِن وَرَسُولُهُ  اللَّهُ  أغَْنَاهُمُ  أنَْ  إِلاَّ  نَـقَمُوا وَمَا  “Sırf, Allah ve Rasûlü kendi lütfu ile onları 

zengin kıldığı için intikam almaya kalktılar.”325 âyet-i kerîmesini,  َيانكالعِ   رُ ب ـَالخَْ  سَ يْ ل  

“Haber görmek gibi değildir” meseli için  َقـَلْبيِ  لِّيَطْمَئِنَّ  وَلَٰكِن بَـلَىٰ  قاَلَ  تُـؤْمِن أوَلمََْ  قَال  “ (Allah 

Hz. İbrahim (a.s.)’a) “İnanmıyor musun?” deyince, “Hayır! (İnandım.) ancak kalbimin 

tatmin olması için” demişti”326 âyet-i kerîmesini söyler.  

Soru ve cevaplar bu şekilde devam etmektedir. Bu örneklerden ikisini zikreden 

Ahmet Bulut şu çıkarımda bulunmaktadır: “Bazı müellifler halk arasında yaygın bazı 

mesellere, lafızları farklı olmakla beraber manaları tevafuk eden ayetlerde adeta gizli 

meseller bulunduğunu farz etmişlerdir. Mesela ِمَنْ يَـعْمَلْ سُوءاً يجُْزَ به “Kim kötü bir iş 

yaparsa onunla cezalandırılır”327 ayeti   َا تَدِينُ تدَُانُ مَ ك  “Davrandığın gibi sana 

                                                             
322 el-İsrâ: 17/110. 
323 Yûnus: 10/39. 
324 el-Ahkâf: 46/11. 
325 et-Tevbe: 9/74. 
326 el-Bakara: 2/260. 
327 en-Nisâ: 4/123. 



76 

 

 

davranırlar” meselininin manasını, yine  ًوَلاَ يلَِدُوا اِلاَّ فَاجِراً كَفَّارا “Onlardan fesatçılar ve 

küfre saplananlardan başkası doğmayacaktır”328 ayeti  َحَيَّةً  إلاَ  الحيََّةُ  تلَِدُ  لا  “Yılan ancak 

yılan doğurur” meselinin manasını ihtiva etmektedir. İşte bu ayetlerin manaca mesellere 

müşabih olmalarına “el-emsâlu’l-kâmine” denilmiştir.”329 Bu izahtan ve yukarıdaki 

örneklerden; bazı eserlerde Kur’ân mesellerinin bir kısmı olarak zikredilen kâmin 

mesellerin, aslında Kur’ân ayetlerinin manasında saklı olan Arap ve Acem meselleri 

olduğunu anlamaktayız.  

1.6. FAYDASI 

Kur’ân meselleri, doğrudan kavranamayacak şeyi sezilebilecek seviyeye; adetten 

olmayanı adetten olanın derecesine; özellik bakımından kuvvetli olmayanı kuvvetli olan 

konumuna çıkarır.330 Duyu organlarının algılama alanı dışındaki hikmetleri barındıran 

Kur’ân meselleri; hakikatleri, insanlara kendi dünyalarından örneklerle sunarak hidayete 

ermelerini sağlamak maksadıyla Allah’ın bir tasarrufu olarak kulların ihtiyaçlarından 

dolayı darp edilmiştir. Amaç; insanın onları kullanarak uzak hakikatlerle bağlantı 

kurması ve böylece o hakikatleri idrak etmesidir.331  

Kur’ân meselleri, gönüllerde huzur, arzu ve hayranlık uyandırmalarının yanında 

iyiye ve doğruya yöneltmede kılavuz vazifesi görürler. İnsana, iç yüzünü bilmediği 

şeylerin hakikatini açarlar. Onun eline, kendisiyle kâinatın mucizelerine bakacağı, varlık 

kitabını okuyacağı, derin hakikatlere sahip âlemin felsefesini idrak edeceği kandiller 

verirler. Kur’ân-ı Kerîm’in her bir meseli, sosyal hayatın hakikatlerinden birini açıklar, 

kâinatın harikuladeliklerinden birini gözler önüne serer. Çoğunun gözden kaçırdığı bir 

hususu kanıtlayacak ikna edici deliller sunar.332 Bu faydalarının yanında Kur’ân 

mesellerinin muhatabına sunduğu imkânları birkaç başlık altında aşağıdaki şekilde 

sıralayabiliriz: 

                                                             
328 Nûh: 71/27. 
329 Bulut, Arap Dil ve Edebiyatında Emsâl s. 108. 
330 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486. 
331 Bkz. el-Hakîm et-Tirmizî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ali, el-Emsâl mine’l-Kitâb ve’s-Sunne, nşr. Ali 

Muhammed el-Bicâvî, Kahire, 1395/1975, s. 1-2. 
332 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 136. 



77 

 

 

1.6.1. Kıyas İmkânı Sunar 

Esasen mesel sunmaktan maksat; bir hâli diğerine benzetmek yani teşbih yapmak, 

teşbihten maksat da; kıyaslamak ve bunun sonucunda bir bilgiye varmaktır. Abdulkâhir 

el-Curcânî benzetmeyle kıyas bağlantısını şöyle yapar: “Teşbih, kıyastır. Kıyas ise 

kalplerin fark edeceği, akılların idrak edeceği, zihinlerin delil arayacağı hususlarda 

meydana gelir.”333 Kur’ân’daki mesellerle, muğlâk olan aşikâr, garip olan hazır, soyut 

olan somut, makul olan mahsus konumuna yükseltilir. Anlayışa en yakın gelecek tarzda 

ve zihinlerde yer tutacak en canlı örneklerle mana ortaya konulur. Neticede muhataba 

benzerler arasında kıyas imkânı verilir.334 Muhatap, makulü mahsusa, soyutu somuta, 

gaibi görünene, bilinmeyeni bilinene, uzaktakini yakına kıyas ederek manayı anlamaya 

ve kavramaya çalışır. İbn Kayyim el-Cevziyye kıyas bahsinde Kur’ân-ı Kerîm’deki 

meselleri de zikrederek şöyle der: “Emsâl, hüküm vermede bir şeyi başka bir şeye 

benzetmektir. Aklî olanı, hissî olana yaklaştırmak, hissî olanlardan birini diğerinin 

seviyesine çıkarmak veya bir şeyi diğerine göre değerlendirmektir.”335  

Kıyaslama ile sonuca nasıl ulaşıldığı bir örnekle şöyle açıklanabilir: Hukukta 

kıyas, aralarındaki illiyetten (sebep-sonuç bağı) dolayı, hükmü hakkında nass 

bulunmayan meseleyi, hükmü nass ile sabit olan bir meseleye bağlamaktır. Mesela 

“İslam itikadına göre sarhoşluk veren her içki haramdır. Şarap da sarhoş eder. O halde 

şarap da haramdır” şeklindeki akıl yürütme, bir kıyaslamadır. Şarap, sarhoşluk veren 

içkiye kıyas edilmiştir. Asıl olan sarhoşluk veren içkidir. Tali olan şaraptır. İllet, sarhoş 

etmektir. Haramlık hükmü ise her ikisi için de geçerlidir. Mesel getirmek de bütünüyle 

kıyas yapmaktır. “Ey insanlar! Size bir örnek verildi. Şimdi ona iyi kulak verin. Sizin 

Allah’tan başka taptıklarınız bir sinek dahi yaratamazlar, hepsi bunun için toplansalar 

bile! Eğer sinek onlardan bir şey kapsa bunu ondan kurtaramazlar. İsteyen de âciz, 

istenen de”336 mealindeki âyet-i kerîmeyi bu bağlamda düşündüğümüzde, bu ayette 

küçük bir canlı olan sinek; ibret alınması için misal ve nazire olarak gösterilerek sineğin 

yaratılması ile daha büyük varlıkların yaratılması arasında kıyaslama yapılması istenir. 

                                                             
333 el-Curcânî, Esrâru’l-belâga, s. 20. 
334 el-Bugâ, Mustafa Deyb, ve Muhyiddin Deyb Mittû, el-Vâdıh fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, Dımaşk, 1418/1998, 

s. 197. 
335 İbn Kayyim el-Cevziyye, İ‘lâmu’l-muvakki‘în, II, 270. 
336 el-Hac: 22/73. 



78 

 

 

İllet, yaratma fiilidir. Sonuç ise şudur: Küçük bir canlıyı yaratmaya bile gücü yetmeyen 

ve o canlıya hükmedemeyenler, nasıl olur da daha büyüklerine güç yetirebilir.337 

“Bir de kendi yaratılışını unutarak bize bir örnek getirdi. Dedi ki: Çürümüşlerken 

kemikleri kim diriltecek?”338 mealindeki âyet-i kerîmede un ufak olmuş kemikleri hiç 

kimsenin yaratamayacağını iddia eden inkârcı, yaratamama fiilinde hâlıkı, mahluka 

kıyas etmiş, bu hususta hâlıkı, mahlûk gibi saymıştır. Dolayısıyla mesel, asıl olan ve 

diğerlerinin kendisine benzetildiği ana örnektir. Bu asıl ve ana örneğe göre diğer nesne 

ve durumlar kıyas edilir. “Onları, sonradan gelecek inkârcılara, geçmişin (acı) bir 

hatırası ve bir örnek vesikası kıldık”339 mealindeki âyet-i kerîmede de kıyas şöyledir: 

Kim Firavun’un yaptığı gibi yaparsa onun cezalandırıldığı gibi cezalandırılır.  

1.6.2. Muarızın İtirazını Çürütürken İnananın Güvenini Artırır 

Kur’ân meselleri sadece inananlara değil bütün insanlığa hitap etmekte olup340 

ihtilaflı hususları açıklayarak karşı çıkanların itirazlarını kırarken, inananların yakînîni 

artıracak341, anlamak ve ibret almak için okunduklarında şüpheleri izale edecek 

özelliktedirler.342  

Kur’ân-ı Kerîm, insanın tartışmacı ve cedelci özelliğine vurgu yaparak adeta 

mesellerin onların itirazlarına cevap verdiklerini343, türlü açıklama yöntemini 

içermeleriyle inkâra lüzum bırakmayacak derecede ikna edici özelliğe sahip 

                                                             
337 Bkz. İbn Teymiyye, Mecmû‘u fetâvâ, XIII, 16-17. 
338 Yâsîn: 36/78. 
339 ez-Zuhruf: 43/56. 
340 el-Haşr: 59/19, “Biz bu misalleri insanlara düşünsünler diye veriyoruz.”; ez-Zümer: 39/27, “Biz bu 

Kur’ân’da, belki düşünüp ibret alırlar diye insanlara her türlü misali verdik.”; el-Kehf: 18/54, 
“Muhakkak ki biz, bu Kur’ân’da, (hakikati) insanlara her türlü örneği kullanarak açıkladık.”; el-İsrâ: 
17/89, “Muhakkak ki biz, bu Kur’ân’da, (hakikati) insanlara her türlü meseli kullanarak farklı açılardan 
açıklamışızdır.” 

341 el-Müddessir: 74/31, “…böylece daha önce vahye muhatab olanlar (bu ilahi kelamın doğruluğuna) 
kani olsunlar ve (ona) iman etmiş olanların imanları daha da güçlensin ve geçmiş vahiylere muhatab 
olanlar ile (bu vahye) iman edenler bütün şüphelerden kurtulsunlar. Ve kalplerinde hastalık olanlar ile 
hakikati tamamen reddedenler: " Allah bu temsil ile ne demek istiyor?" diye sorsunlar…”; el-Furkân: 
25/33, “Onlar sana hiçbir misal getirmezler ki (buna karşılık) sana gerçeği ve en güzel açıklamayı 
getirmiş olmayalım.” 

342 el-Bakara: 2/26, “ …İman edenler onun(meselin), Rablerinden (gelen) bir gerçek olduğunu bilirler. 
Küfre saplananlara gelince: “Allah bu örnek ile ne demek istedi?” derler...” 

343 el-Kehf: 18/54, “Muhakkak ki biz, bu Kur’ân’da, (hakikati) insanlara her türlü örneği kullanarak 
açıkladık; zira insan, bütün varlık (içerisinde) tartışmaya en düşkün olandır.” 



79 

 

 

olduklarını344 ifade ederken, anlamaya yönelik bir yaklaşımla okunması durumunda 

karşı çıkanların sorularına cevap bulabilecekleri, şüphe duyanların şüphelerini izale 

edebilecekleri nitelikte olduklarının işaretlerini de vermektedir. Zaman, mekân veya 

şahıslarla mukayyet olmayıp mutlak şekilde olan, kişiyi değil eylemi, olayı değil sebep 

ve sonucunu nazara veren Kur’ân meselleri; kavimler, şahıslar, yaşantılar vb. verdiği 

örneklerle benzer durumdaki mümin, muttaki, sadık, abid gibi olumlu vasıfların 

sahiplerini inandıkları noktada teşvik ederken, inkârcı, günahkâr, yalancı, müfsit gibi 

kötü vasıflarla vasıflananları da uyarmakta ve iknaya çalışmaktadır. 

1.6.3. Hayatttan Örneklerle Gaybî Hakikatleri Bildirir 

Kur’ân, yoğun şekilde sunduğu mesellerle; öncekilerin tecrübelerini, gaybiyattan 

olan ahrete dair haberleri veya yaşanması muhtemel olan insana ve topluma dair 

hakikatleri canlı sahneler şeklinde insanın önüne serer. Teşbih veya temsillerde örnek 

verilen şeyin aşina, hissî ve tecrübî olması nispetinde mana açığa çıkacağından, insanın 

özüne, kâinat kanunlarına ve tabiatta görünür halde bulunan eşyaya vurgu yapar. İnsan, 

hayvan, bitki, görünen diğer varlıklar gibi, insan için garip değil; bilinen nesnelere 

dayanır.345 İnsana uzak olan ölüm sonrası hayat, diriliş, hesap verme, ahiret hayatı, 

Allah’ın varlığı ve birliği gibi gaybi hakikatleri idrak etmesine yardımcı olmak için, 

şahit olduğu eşyadan teşbih ve temsillerle örnekler verir. Bu vesileyle akıl, meselden 

hareketle uzak hakikatlere yol alır. Buradakini anlayarak, uzaktaki hakikatleri 

anlamlandırmaya çalışır.  

ez-Zerkeşî, meselin bu özelliğine şöyle işaret eder: “Duyuların algı alanı dışında 

kalan ve bu sebeple kolay dağılıp giden aklî manaların aksine, zihnin, duyu organlarını 

kullanarak algıladığı somut ve görünen nesneler, zihinlerde daha sağlam yer 

tuttuklarından hikmetler ve meseller, manaları müşahhas nesneler şeklinde tasvir 

ederler. Teşbih ve temsilden kastedilen mana, ancak getirilen meselin dinleyen 

nazarında tecrübe edilmiş olmasıyla yer bulur.”346 Mesela “O size kendinizden bir örnek 

verir: Otoriteniz altında bulunan kimseleri, size verdiğimiz servet üzerinde (söz sahibi) 

                                                             
344 el-İsrâ: 17/89, “Muhakkak ki biz, bu Kur’ân’da, (hakikati) insanlara her türlü meseli kullanarak farklı 

açılardan açıklamışızdır. Buna rağmen insanların çoğu inkârcılıkta ısrar etmektedirler.” 
345 Katâmış, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye, s. 139. 
346 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 487. 



80 

 

 

ortaklar olarak görüp onlarla (otoritenizi) eşit olarak paylaşır; size denk (statüde) 

olanlardan çekindiğiniz gibi onlardan da çekinir misiniz? İşte Biz, akleden bir 

topluluğa ayetlerimizi böyle açıklarız”347 mealindeki âyet-i kerîmeyle Allah’ın birliğine 

ve tekliğine insanın kendi tecrübelerinden örnek verilerek bir çıkarımda bulunması 

istenir. Şu soruya cevap vererek kastedileni anlaması sağlanır: “Siz, size emanet edilen 

şeyler üzerindeki tasarruf hakkınızı başkalarıyla paylaşmaya dahi yanaşmazken, 

Allah'ın mutlak otoritesini başkalarıyla paylamasını O’ndan bekleyebilir misiniz?” 

Kur’ân’da derin hakikatlerin, insanların anlayabileceği basit bir tarzda basit 

misaller yoluyla anlatıldığı görülür. Çok sayıda ayette, insanların günlük hayatlarında 

sürekli muhatap oldukları olgular ve ilişkilere gönderme yapılır ve yüksek hakikatler bu 

basit olgulara benzetilerek anlatılır. Dolayısıyla meseller akla uzak olan hakikatleri 

yakınlaştıran ve anlaşılmasını sağlayan dürbün vazifesi görürler. 

1.6.4. Tebliğde Kullanılan Unsurlardır 

Kur’ân’da akla kapı açan ve anlamaya yardım eden mümin, kâfir ve münafıklar 

hakkındaki mesellerle, dünya ve ahiret hayatına dair verilen misallerle, cennet ve 

cehennemi tasvir eden gabya ait örneklerle hakikat muhataba ulaştırılmaya çalışılır. 

Kulunu ikna etmede Allah’ın kullandığı bu yöntem, aynı zamanda hakikati başkalarına 

aktaracak olanlara, hangi yolları takip etmeleri gerektiğini gösteren bir işaret olarak 

görülebilir. Çümkü meramın muhataba aktarılmasında en kestirme yollardan birisi de 

temsil ve teşbihlerle açıklamada bulunmaktır. 

Kur’ân-ı Kerîm’de darb-ı mesel ile hatırlatmak; öğüt vermek, nasihat etmek, irşat 

etmek; teşvik etmek; uyarmak, azarlamak, yasaklamak, uzaklaştırmak; önem atfetmek, 

vurgulamak; izah etmek, murat edileni zihne yaklaştırmak; manayı tasvir etmek, 

duyulara hitap edecek şekilde somutlaştırmak gibi birçok fayda elde edilir. Kur’ân’ın 

meselleri çeşitli mükâfat, övgü-yergi, ödül-ceza, bir işi önemseme-küçümseme, bir işin 

hakikatini ortaya koyma-hükümsüz bırakma hususlarını kapsar.348 Bütün bu 

özellikleriyle meseller, tebliğde kullanılacak temel yöntemlerdendir. 

                                                             
347 er-Rûm: 30/28. 
348 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486-488. 



81 

 

 

1.6.5. Hâle Uygun Örneklerdir 

Cahiliye devri Arapları mesellerinde azametli ve önemli görülen hayvanlardan 

örnekler verilirken Kur’ân sinek, karınca, örümcek gibi haşeratı dahi örnek vermiştir.349 

Arapların alışkın olmadıkları bu şekildeki Kur’ân mesellerini ayıplamaları üzerine 

Kur’ân, onların bu itirazlarını, meselden maksadın ibret, öğüt ve hikmet olduğuna, 

verilen örneğin şekline takılıp kalınmaması; forma değil içeriğe, lafza değil manaya 

önem vermek gerektiğine işaret ederek çürütmüştür. Kur’ân-ı Kerîm’deki meseller, 

insanın hayatı anlamlandırmada, neye önem vermesi neye vermemesi gerektiğini 

insanın önündeki somut örneklerle ortaya koyarlar, bu vesileyle zihinlerdeki vehimleri 

izale ederken, insanın gerçeğin bilgisine ulaşmak ve hakikati anlamak yolundaki 

çabasına katkı sunarlar. ez-Zemahşerî, meselde mananın ortaya çıkarılması, maksadın 

üstündeki örtünün kaldırılması, vehmedilenin gerçeğe yaklaştırılması hususiyetleri 

olduğundan Kur’ân-ı Kerîm’de misal verme yoluna gidildiğini söyler. Eğer meselin 

kendisi sebebiyle söylendiği şey; büyük ve önemli ise verilen misal de büyük ve önemli; 

küçük ve önemsiz ise; verilen misal de küçük ve önemsiz olur. Büyüklük veya küçüklük 

misalin kendisinde değil örnek getirilenin durumuna göre vaziyet alır.350  

1.7. HEDEFLERİ 

Bir hususun açıklanmasında asıl olan, mevzunun doğrudan kendine has kelime ve 

cümlelerle izah edilmesidir. Meseller ise bu yöntemin aksine konuyu değişik yollardan 

teşbih ve temsillerle dolaylı olarak izah ederler. Kur’ân-ı Kerîm’in açıklama uslubunda; 

doğrudan izahların yanında, dolaylı anlatım yöntemi olan meseller de yer almaktadır. 

Kur’ân’ın açıklamada mesel kullanarak dolaylı yöntemi tercih etmedeki amaçlarına 

birer örnekle şöyle işaret edilebilir.351  

                                                             
349 el-Bakara: 2/26, “Allah bir sineği ya da ondan da küçüğünü misal vermekten kaçınmaz. İman edenler 

onun, Rablerinden (gelen) bir gerçek olduğunu bilirler. Küfre saplananlara gelince: “Allah bu örnek ile 
ne demek istedi?” derler. Bununla Allah birçoğunu saptırırken birçoğunu da doğru yola yöneltir. Ve 
fakat yoldan çıkmışlardan başkasını kesinlikle saptırmaz.”349 

350 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 488; Ebu’ş-Şeyh, Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Ca‘fer b. 
Hayan el-İsbehânî, el-Emsâl fi’l-hadîsi’n-nebevî, I-II, nşr. ‘Abdu’l-Âlî ‘Abdu’l-Hamîd, Hindistan, 
1402/1972, I, 12. 

351 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Habenneke, ‘Abdurrahman Hasan el-Meydânî, Emsâlu’l-
Kur’ân ve suver min edebihi’r-rafî‘, Dımaşk, 1413/1993, s. 59-111. 



82 

 

 

1.7.1. Somutlaştırmak 

Meseller, bir hususun doğrudan aktarımının veya olduğu gibi betimlenmesinin 

mümkün olmadığı durumlarda müracaat edilen en kestirme yollardan biri olabilir. 

Kur’ân meselleriyle de açıklanmak istenen şeyin görüntüsü, zihne yaklaştırılarak 

anlama seviyesi, bir derece daha ileriye taşınmış olur. Sırf aklın kavrama alanına giren 

hususların hayal ve hislerle kavranabilecek görüntüsünün ortaya konulması sayesinde 

tam bir anlamadan bahsedilebilir.352  

Mesela Allah, başta vahiy olmak üzere türlü nimetlerine nuhatap kıldığı halde 

dünyaperestiğinden dolayı davranışlarında değişiklik olmayan insanı, sürekli soluyan 

köpeğe benzetir. Bu köpek üstüne varılsa da kendi hâline bırakılsa da solumaya devam 

eder.353 Meselle bu kişinin psikolojik durumu duyuların algı seviyesine çıkarılır. Köpek, 

nasıl ki durmadan hırlamaya devem ederse dünya lezzetlerine dalan kişide nimet içinde 

yüzse dahi dünyaya olan açlığı hep devam eder. Aslında insana bahşedilen nimetler 

(içerisinde özellikle ilim) insanı dünyanın nesnesi olmaktan alıkoyması gerekirken 

davranışa dökülmediği için sahibini bilgili dünyaperest yapmaktan öteye 

geçirememekte, dolayısıyla bu tipin dünyaya karşı açlığı, köpeğin soluması gibi 

süregelen bir şekilde devam etmektedir. Bu âyet-i kerîmeden başka el-Bakara, 2/171; 

Âl-i ‘İmrân, 3/117; İbrahim, 14/18; er-Ra‘d, 13/14 ve el-‘Ankebût, 29/41 âyet-i 

kerîmeleri de somutlaştırmaya örnek olarak zikredilebilir. 

Kur’ân, müşahede edilen bir olayı, görülen bir manzarayı, zihnî bir manayı, rûhî 

bir durumu olduğu kadar insan tipini, beşer tabiatını da hissî hayali bir surette ifade 

eder. Çizdiği bu resme, canlı bir hayat ya da taze bir hareket verir. Bir de bakarsınız ki o 

zihnî mana; bir şekil, bir hareket olur, o rûhî durum; bir tablo yahut bir sahne olur, o 

insan tipi; canlı bir hale gelir, o beşer tabiatı cisimlenir. Olayları, sahneleri, hikâyeleri 

ve manzaraları ise canlı, hareketli bir hale sokar. Buralara bir de konuşma ilave edince 

bu sahnenin bütün hayâlî unsurları tamamlanmış olur. Anlatım başlar başlamaz 

                                                             
352 Bkz. Fahruddîn er-Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, I-XIX, 123.  
353 el-A‘râf: 7/175-176, “Onlara, mesajlarımızı ulaştırdığımız hâlde, onları elinin tersiyle ittiği için 

şeytanın kendisini peşine taktığı ve sonunda sapık olup çıkan kimsenin durumunu haber ver. Eğer Biz 
isteseydik onu mesajlarımızla yüceltirdik. Ne ki o dünyaya sarıldı ve ihtirasının peşine düştü. İşte bu 
yüzden böyle birinin durumu, üstüne varsan da kendi hâline bıraksan da hırlayıp duran bir köpeğe 
benzer. Mesajlarımızı yalanlamaya kalkanların durumu işte böyledir. Şu hâlde (bu) kıssaları aktar, belki 
üzerinde düşünürler.” 



83 

 

 

dinleyicilere yepyeni bir bakış kazandırır ve onları ilk olayın vuku bulduğu veya vuku 

bulacağı sahneye çeker. Orada manzaralar birbirini takip eder, hareketler tazelenir, 

dinleyici bunun okunan bir kelâm ve darp edilen bir mesel olduğunu unutur da sahneye 

gelip giden şahıslar görür. Hadiselerin getirdiği durumlardan etkilenen insanların jest ve 

mimikleri, ruhlarındaki hisleri açığa vurur.354 

1.7.2. İkna Etmek 

İkna etmek, somut bir delil, sözlü bir kanıt veya gerçeğin tasviri şeklinde olabilir. 

Somut delil yakînî, sözlü delil de kesine yakın zannî bilgiyi ifade eder. Konuya bir 

örnek getirilmesi ise delil içermese dahi dikkati meselenin üzerine toplamaya, 

dolayısıyla muhatabı ikna etmeye yeter. Allah, tevhit inancını pekiştirmek, Allah 

dışında kulluk edilen şeylerin acziyetini bildirmek için; malından istediği gibi tasarruf 

hakkı bulunan hür birisiyle malı mülkü olmayan bir köleyi karşılaştırarak misal verir.355 

Muhataba zımnen: “Sizin nazarınızda köle ile hür bir midir? Değilse mülkün sahibi 

Allah ile onun mahlûku bir tutulabilir mi? Mülkünde tasarruf sahibi olmayan bir malik 

olabilir mi?” sorularını sorar ve cevapları aşikâr olan bu sorularla onu ikna eder. 

1.7.3. İsteklendirmek-Nefret Ettirmek 

Örneğin süslenmesi ve ruha hoş gelen taraflarının ortaya çıkarılmasıyla muhatap 

bir şeye teşvik edilirken, nefse kötü gelen taraflarının göz önüne serilmesi ile de bir 

şeyden uzaklaştırılabilir. Örneğin; Allah yolunda infak; insana sevimli gelen ve bire 

yedi yüz veren buğday başaklarına benzetilerek özendirilirken356, başkalarının 

arkasından hoşlanmayacakları şekilde konuşmak yani gıybet, ölü kardeşin etini yemeye 

                                                             
354 Kutup, Seyyid, Kur’an’da Edebî Tasvir, Çev. Süleymen Ateş, Ankara, 1969, s. 51. 
355 en-Nahl: 16/75, “Allah size şu misali verdi: Başkasının boyunduruğu altındaki köle sınıfına mensup 

birini (düşünün; bir de) kendisine tarafımızdan güzel bir rızık verdiğimiz ve ondan açık ve gizli hayırda 
bulunan (hür) birini... Şimdi bunların (ikisi de) bir tutulabilir mi? Övgülerin en mükemmeline yalnız 
Allah lâyıktır: fakat onların çoğu (bunun dahi) farkında değiller!” 

356 el-Bakara: 2/261, “Mallarını Allah yolunda harcayanların durumu, yedi başak bitiren ve her başakta 
yüz tane bulunan bir tohum gibidir. Allah dilediğine kat kat verir. Allah lutfu geniş olandır, hakkıyla 
bilendir.” 



84 

 

 

benzetilerek357 toplumsal çözülmenin nedenlerinden olan, aklın ve fıtratın nefret edeceği 

böylesi sahneyle muhatap bu iğrenç fiilden uzaklaştırılmış olur.  

1.7.4. İbretlik Manzaralar Sunmak 

İbret, ders çıkarmak için bir şeyin benzeriyle ilişkilendirilmesidir. Kelimenin kökü 

olan  َرَ ب ـَع  “Bir noktadan diğerine intikal etmeyi” ifade eder. Bu kökten olan  َمَعْبر iki 

mekânı birbirine bağlayan “geçit, koridor” manasına gelmektedir. Yine köprüye  َمِعْبر 

denilmesi de bağlantı sağlamasından dolayıdır. Gözden yanağa doğru intikalinden 

dolayı gözyaşına َرة  ,de “söyleyenden dinleyene intikal eden açıklama عِبَارةَ .denilir عَبـْ

yorum, ifade”dir. Yani ibret, bir hâl ile diğeri arasındaki bağlantıyı kurmaktır. Meselden 

hareketle mevcut duruma intikal etmektir. 

Kur’ân-ı Kerîm’de muhataba ibret alması (bağlantı kurması) için öncekilerden 

verilen örneklerle şu mesaj verilir: Öncekiler hakka tabi olmayıp nankörlük etmelerinin 

neticesinde hangi hâle düştülerse sonrakiler de benzer fiilleri neticesinde aynı hâl ile 

hâlleneceklerdir. Öncekiler hakka tabi olup peygamberlere uyarak hangi mükâfatlara 

nail oldularsa sonrakiler de benzer davranışları neticesinde benzer mükafatlara sahip 

olacaklardır. “Ey basiret sahipleri ibret alın!”358 buyurularak öncekilerin başına 

gelenlerden sonrakilerin ibret almaları istenir. Bu, insana verilen akıl nimetini 

kullanması için ona yapılan bir uyarıdır.  

“Allah şöyle bir memleketi misal verdi: Orası güven ve huzur içinde idi. Oraya 

her taraftan bolca rızık gelirdi. Fakat Allah’ın nimetlerine nankörlük ettiler; bu yüzden 

yaptıklarına karşılık Allah onlara şiddetli açlık ve korku ızdırabını tattırdı”359 âyet-i 

kerîmesinde olduğu gibi, Kur’ân, emsâlu’l-târihiyye diyebileceğimiz geçmiş insanların 

mesellerini örnek vererek muhatabından geçmişte olan ile şimdi olan arasında bağlantı 

kurmasını ister ki tarih tekerrür etmesin. Çünkü Sünnetüllah değişmez. Allah öncekiler 
                                                             

357 el-Hucurât: 49/12, “Siz ey iman edenler! (Birbiriniz hakkında kötü) zandan şiddetle kaçının! Unutmayın 
ki zannın bir kısmı ağır bir vebaldir! Birbirinizin gizliliklerini de asla araştırmayın ve arkanızdan 
birbirinizi çekiştirmeyin! İçinizden biri, ölü kardeşinin etini yemekten hoşlanır mı? Bakın, tiksindiniz 
işte!..” 

358 el-Haşr: 59/2. 
359 en-Nahl: 16/112. 



85 

 

 

için ne yaptı ise benzer halde bulunan sonrakiler için de aynısını yapar. Bundan dolayı 

Allah, ibret alınmasını ister. Bu konuda ayrıca inkâr edenlerin ibret ve öğüt alması için 

getirilen Yasin, 36/13-27 ve kibir ehline örnek olsun diye getirilen Kehf, 18/32-44 ayet-

i kerimelerini de örnek verebiliriz. 

1.7.5. Heyecan Veya Endişe Duygularını Uyarmak 

Arzu ve ümit duygularının uyarılması neticesinde insan içten gelen bir saikle 

istenilen tarafa yönelebildiği gibi, korku ve endişe duygularının uyarılmasıyla da uzak 

kalması istenilen şeylerden içtenlikle uzak durabilir. Mesela Kur’ân, insanın başkaları 

için yaptığı karşılıksız yardımın ödülünü; içerisinde her tür meyvenin yetiştiği cezp 

edici bahçeye benzeterek, arzu ve istek duyguları uyandırken, gösteriş için iyilik 

yapmayı, yapılan iyiliği başa kakma ve gönül incitmeyi de; her şeyi yakıp kavuran 

“Samyeli”ne benzeterek bu davranışların fena sonuçlarına karşı korku ve endişe 

duyguları uyarır.360 Böylece muhatap istenileni içten gelen bir saikle yaparken, arzu 

edilmeyen davranıştan yine kendi içinden gelen engelleme sayesinde geri durur.  

1.7.6. Övmek Veya Yermek, Tazim Veya Tahkir Etmek 

Kur’ân mesellerinde çoğunlukla görülen şey onların; örnek verilen hususun mehdi 

veya zemmi, tazim veya tahkiri için harika örnekler olduklarıdır. Allah’ın Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in risaletine bizzat kendini şahit kıldığı bir meselde; onu ve onun 

safında olanları, filizini çıkarmış, onu kuvvetlendirmiş, kalınlaşmış, gövdesi üzerine 

dikilmiş bir ekine benzetir.361 Medh ve tazim ifade eden bu meselden şunu 

anlamaktayız: Böyle bir ekin nasıl ki, üreticiyi sevindirir, ama düşmanı da üzerse, 

imanıyla filiz veren, güçlenip ayağa kalkan, onu amele dönüştürerek güçlenen mümin 

de adeta Allah’ı sevindirken kâfirleri öfkelendirir.  

                                                             
360 el-Bakara: 2/265-266, “Geçici servetlerini Allah rızasını elde etmek ve kişiliklerini güçlendirmek için 

harcayanların durumu verimli bir bahçe gibidir: bir sağanak yağar, bu sayede ürünü iki kat biter. Tut ki 
sağanak yağmadı, çiselese dahi yeter. Neticede Allah yaptığınız her şeyi görür. Sizden biri, tabanından 
ırmaklar çağlayan, içerisinde her tür meyve yetişen asma ve hurma bahçesine sahip olsun, bu hâlde 
bakıma muhtaç çocuklarıyla yaşlılık yakasına yapışsın ve ardından samyeli vurup da onu yakıp kavursun 
ister mi? İşte Allah, belki düşünürsünüz diye mesajlarını size böyle açıklıyor.” 

361 el-Feth: 48/29, “… Onlar filizini çıkarmış, onu kuvvetlendirmiş, kalınlaşmış, gövdesi üzerine dikilmiş, 
ziraatçıların hoşuna giden bir ekin gibidirler. Allah kendileri sebebiyle inkarcıları öfkelendirmek için 
onları böyle sağlam ve dirençli kılar...” 



86 

 

 

Öte yandan Allah, ahreti olmayan dünya hayatını; bitirdiği bitkiler, çiftçileri 

sevindiren yağmura benzetir. Sonra kurur ve sararır ve sonunda toza toprağa karışır 

gider.362 Tahkir örneği olan bu meselde ve ahreti kazandırmayan dünya hayatının, ne 

kadar alımlı olsa da yok oluştan kurtulamayacağı bildirilir.  

1.7.7. Düşünmeye Sevk Etmek 

Muhatabın tefekkür ederek istenilen noktaya varması, onu düşünmeye sevk 

etmekle mümkün olur. Kavranması için düşünmeye sevk eden meseleleriyle Kur’ân, 

insanların fikri kuvvelerini harekete geçirir, dikkatlerini celbeder. Allah, meselleri,  

insanlara düşünüp doğru yola ermeleri için verdiğini ifade ettiği kelamının hemen 

öncesinde, Kur’an’ın bir dağa indirmiş olması durumunda dağın Allah korkusundan 

haşyetle yıkılıp paramparça olacağı örneğini verir.363 Böyle bir benzetme insanların 

alışık olmadıkları bir durumdur. Allah’tan başkasının örnek veremeyeceği ilginç mesel, 

insanın ilgisini çekerer entelektüel tarafını harekete geçirir. Böylece derin düşünmesi, 

ders çıkarması ve araştırması istenilen muhatabın meselin derin anlamlarını çözmesi 

beklenir. Meselin anlamlarından birisi şu olabilir: Eğer dağa değil insana indirildiyse 

insan onun karşısında taş gibi hissis duramaz. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
362 el-Hadîd: 57/20, “İyi bilin ki (tek başına) bu dünya hayatı … şu yağmur meseline benzer: O (yağmurun) 

yeşerttikleri çiftçileri pek sevindirir; sonra kurur ve sen onu sararmış görürsün; en sonunda toz toprak 
olur…” 

363 el-Haşr: 59/21, “Eğer biz bu Kur'an'ı bir dağa indirseydik, muhakkak ki onu, Allah korkusundan baş 
eğerek, parça parça olmuş görürdün. Bu misalleri insanlara düşünsünler diye veriyoruz.” 



87 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

KÂMİN MESELLER 

2.1. TARİFİ 

Kur’ân- Kerîm, kendi meselleri ile ilgili herhangi bir isimlendirmede ve 

taksimatta bulunmamakla birlikte O’nun meselleri, daha iyi anlaşılması maksadıyla 

Kur’ânî ilimlerle meşgul olanlar tarafından değişik şekillerde ele alınıp incelenmeye 

çalışılmıştır. Bundan önceki bölümünde ele aldığımız üzere Kur’ân meselleri; zâhir, 

kâmin ve mûcez şeklinde de ayrıma tabi tutulmuştur. Türkçeye “Gizli meseller” diye 

çevirebileceğimiz kâmin meseller (اللأمثال الكامنة), bazı Kur’ân araştırmacıları tarafından 

Kur’ân mesellerinin bir çeşidi olarak kabul edilmekte olup, kapsamıyla ilgili kadim 

eserlerde tafsilat bulunmayan bu mesellerin anlaşılması noktasında zamanla farklı 

görüşler ortaya çıkmıştır. Bu başlık altında, kadim eserlerden başlayarak kâmin 

mesellerle ilgili malumatı değerlendirmeye çalışacağız. 

İbn Hayr’ın (ö.575/1179) Fehrese’sinde mütekaddiminden iki kişinin لأمثال الكامنة ا

 Kur’ân’da kâmin meseller”adıyla eser telif ettikleri bildirilmekle birlikte“ في القرآن

elimizdeki bilgilere göre Kur’ân mesellerini zâhir ve kâmin şeklinde ilk defa ez-Zerkeşî 

(ö.794/1391) el-Burhân’ında ayrıma tabi tutmuş364 ondan sonrakiler de bu taksimat 

şeklini aynen devam ettirmişlerdir.365 ez-Zerkeşî’nin ayrıntı vermediği kâmin mesellere 

dair örnekler, es-Suyûtî (ö.911/1505)’nin el-Itkân’ında karşımıza çıkmaktadır.  ِالحْرَكََاتِ  في 

وَمَنْ يُـهَاجِرْ في سَبيلِ اللّٰهِ يجَِدْ فيِ  Harekette bereket vardır” meseliyle ilişkilendirilen“  اتُ كرَ الْب ـَ

 Kim Allah yolunda hicret ederse, kendisine bir çok alternatif“ الاَْرْضِ مُراَغَماً كَثيراً وَسَعَةً 

                                                             
364 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486. 
365 Bkz. es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1936; Taşköprizâde, Ahmed b. Mustafa, Miftâhu’s-sa‘âde ve misbâhu’s-

siyâde fî mevzû‘âti’l-‘ulûm, I-III, Lübnan, 1405/1985, II, 496; el-Hâşimî, es-Seyyîd Ahmed, Cevâhiru’l-
edeb fî edebiyyât ve inşâi lugati’l-Arab, I-II, nşr. Lucne mine’l-Câmiiyyîn, Beyrut, tsz., I, 288; es-
Subhânî, Ca‘fer, el-Emsâl fi’l-Kurâni’l-Kerîm, 1420, s. 27; Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü (‘İlmu 
usûli’t-tefsir), Ankara, 1971, Tefsir Usûlü, s. 171. 



88 

 

 

mekânlar ve imkanlar bulur”366 âyet-i kerîmesi ve للحِيطاَن آذان “Duvarların kulakları 

vardır” meseliyle ilişkilendirilen  ِيكُمْ سمََّاعُونَ لهَمُْ وَف  “Aranızda onları can kulağıyla 

dinleyecekler de var”367 âyet-i kerîmeleri, kâmin mesellere örnek verilenlerin ikisidir.368  

el-Itkân’ndaki örneklere baktığımızda ise bu kısım altında zikredilen Kur’ân 

ayetlerinin; özelliği bir mevzunun izahı olan Kur’ân’ın mesel diye isimlendirdiği âyet-i 

kerîmelerden veya şekil ve muhteva bakımından bunlara benzeyen mesellerden 

olmadıkları anlaşılmaktadır. Yine bunların, bir kısmı lafız ve manası ile birlikte mûcez 

diye isimlendirilen mesellere benzeseler de; diğer bir kısmı, mesel denilince anlaşılan ve 

içinde bulunulan bir durumdan dolayı söylenen kısa, öz ve yaygın ifadelere de 

benzememektedirler. O halde bu ifadelerin mesel diye isimlendirilmelerinin isabeti 

noktasında düşünmemiz gerekmektedir.  

Bu mesellere dair örnekler, el-Mâverdî (ö. 450/1058)’den naklen el-Hüseyn b. el-

Fadl (ö. 282/895)’a dayandırılmaktadır. Rivayete bakıldığında ise bu Kur’ân ayetlerine 

ne el-Mâverdî ne de el-Hüseyn b. el-Fadl tarafından “mesel-i kâmin” isminin verildiği 

görülmektedir.369 Kâmin mesellere dair elimizdeki müstakil tek eser olan ve el-Hüseyn 

b. el-Fadl’a nispet edilen el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, adlı kitaba müracaat 

ettiğimizde ise şu bilgilere ulaşabilmekteyiz: Eserin muhakkiki, mukaddimesinde; bu 

eserin yazmasında kitap isminin bulunmadığını ve kendi araştırması neticesinde İbn 

Hayr (ö.575/1179)’ın Fehrese’sinde kitabın ismine rastladığını belirtmektedir.370 İbn 

Hayr ile el-Hüseyn b. el-Fadl’ın vefat tarihlerini karşılaştırdığımızda ise aralarında 

yaklaşık üç yüz yıl bulunduğu karşımıza çıkmaktadır. Yani el-Hüseyn b. el-Fadl ve 

ondan nakilde bulunanlar tarafından kullanıldığına dair elimizde bir bilgi bulunmayan 

“mesel-i kâmin” terimi, ulaşabildiğimiz bilgilere göre müellifin vefatından yaklaşık üç 

                                                             
366 en-Nisâ: 4/100. 
367 et-Tevbe: 9/47. 
368 es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1936. 
369 es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1939. 
370 İbnu’l-Fadl, el-Hüseyn, el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, nşr. ‘Ali Hüseyin el-Bevvâb, Suudi 

Arabistan, 1416/1996, s. 12; İbn Hayr, Ebû Bekr Muhammed b. Hayr b. Ömer b. Halîfe el-İşbîlî el-
Emevî, Fehrese, mâ revâhu ‘an şuhûhihi mine’d-devâvîni’l-musannefe fî durûbi’l-‘ilm ve envâ‘i’l-
ma‘ârif, nşr. Muhammed Fuâd Mansûr, Lübnan, 1419/1998, s. 68. 



89 

 

 

asır sonra karşımıza çıkmaktadır ki bu husus, yapılan bu isimlendirmenin çok sağlıklı 

olmadığını gündeme getirmektedir. 

Öte yandan eserin edisyon kritiğini yapan ‘Ali Hüseyin el-Bevvâb, bu eseri, 

Medine ve Berlin’deki iki yazmasından yararlanarak tahkik ettiğini bildirir. Onun 

verdiği malumata göre; kitabın ismine dair herhangi bir ifadenin bulunmadığı 

Medine’deki nüsha “Bize Ebu’l‘Abbâs Ahmed b. İbrâhîm er-Râzî şöyle rivayet etti.” 

diye başlamakta ve râvîler silsile yoluyla el- Hasen b. Fadl’dan nakilde 

bulunmaktadırlar. Berlin’de bulunan ve Muhammed b. İdrîs eş-Şâfi‘î (ö.204/819)’ye 

nispet edilen ikinci nüsha ise, الكائنة في كتاب االله تعالى عن الإمام الأمثال جوابات....  

“İmam’dan (eş-Şâfi‘î) Allah Teala’nın Kitab’ında bulunan mesellerin cevapları 

(karşılıkları)” ünvanıyla başlamaktadır.371 Görüldüğü üzere mesellerin aktarıldığı şahıs, 

nüshanın birisinde eş-Şâfi‘î iken, diğerinde el-Hüseyn b. el-Fadl’dır. el-Hüseyn b. 

Fadl’ın vefat tarihinin, eş-Şâfi‘î’den yetmiş sekiz yıl sonra olduğunu göz önüne 

aldığımızda ise Berlin’de bulunan ve eş-Şâfi‘î’ye nispet edilen nüshanın, Medine’de 

bulunan ve el-Hüseyn b. el-Fadl’a nispet edilenden daha önce olduğu ihtimali karşımıza 

çıkmaktadır. Bu ihtimal doğru ise Berlin nüshasının başlığındaki الكائنة الأمثال  

isimlendirmesinden hareketle bu tür meseller için kullanılan الكائنة الأمثال  ifadesinin, 

zamanla الكامنة الأمثال  şekline dönüştüğü veya bir harf hatası sebebiyle bu şekilde 

isimlendirme yapıldığı da söylenebilir. Çünkü dikkat edilirse الكائنة “Mevcut, var” 

kelimesi ile الكامنة “Gizli” kelimesi arasında sadece bir harf değişikliği söz konusudur. 

Bunun yanında İdrîs eş-Şâfi‘î’ye dayandırılan nüshanın başlangıcı şu şekildedir: Irak 

fakihlerinden birisi İmam eş-Şâfi‘î’ye gelerek şöyle der: “Ey İmam! Allah Tealâ 

kitabında:  ٍمَا فـَرَّطْنَا فيِ الْكِتَابِ مِنْ شَيْء “Biz Kitapta hiçbir şeyi eksik bırakmadık.”372 ve 

 İşte bütün bu misalleri Biz insanlar için“ وَتلِْكَ الأَْمْثاَلُ نَضْربُِـهَا للِنَّاسِ وَمَا يَـعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُونَ 

                                                             
371 İbnu’l-Fadl, el-Emsâlu’l-Kâmine, s. 11-15.  
372 el-En‘âm: 6/38. 



90 

 

 

veriyoruz; ne ki bunları sadece alimler kavrayabilir.”373 buyurmaktadır. Sen sorulmaya 

en layık kişisin. Sana Allah’ın kitabında olan meselleri sormak istiyorum…”374 Burada 

dikkatimizi çeken husus soru soran kişinin sorularını “Biz Kitapta hiçbir şeyi eksik 

bırakmadık” mealindeki âyet-i kerîmeye dayandırmasıdır. Yani Kur’ân-ı Kerîm’de her 

sorunun cevabı bulunduğuna dair bir yaklaşımla soru sorulmuş ve cevaplar verilmiştir. 

Bu yaklaşımdan dolayı bu mesellere dair isimlendirmenin bu nüshanın başlığında da 

olduğu gibi الكائنة الأمثال  “Mevcut olan meseller” şeklinde olması da mümkündür. Bu 

durumda bu ifadenin Kur’ân mesellerini değil, Kur’â’da mevcut olan Arap ve Acem 

mesellerini ifade etmesi daha uygun görünmektedir. 

Gerek الكامنة الأمثال  gerekse الكائنة الأمثال  şeklinde isimlendirilsin, “Mesel-i kâmin” 

olarak şöhret bulan bu ıstılahın, Kur’ân ayetleri için kullanılmasına Arap mesellerini 

çeşitli yönlerden bilimsel olarak inceleyen Abdulmecid Âbidin karşı çıkmaktadır. O, 

bazı Kur’ân ayetlerine “mesel-i kâmin” isminin verilmesini kabul etmez ve bunun 

gerekçesini şöyle açıklar: “Çünkü Kur’ân, bunların mesel olduklarını bildirmemiştir. 

Muhtevalarında bilinen bir mesel hikâyesi de mevcut değildir. Bunlar, içeriklerinde, 

bilinen yaygın mesellerin manalarına yakın ilişkisi olan anlamlar bulundurduklarından 

sadece ulemâ nazarında emsâldirler.” Bu ifadelerin, lafızlarıyla değil sadece manalarıyla 

mesel olmalarından dolayı “mesel-i kâmin” diye isimlendirildiklerini belirten 

Abdulmecid Âbidin, es-Suyûtî’nin verdiği örneklerden birkaç tanesini zikrettikten sonra 

şöyle devam eder: “Açıktır ki, bu Kur’ânî ibareler mesel konusuna girmez. Bir ibarenin, 

sadece mesellerden bir meselin manasını içeriyor olması ona mesel denmesi için yeterli 

değildir. Çünkü nesilden nesile miras kalan form da (meselin lafzı) meselde aranan ana 

şartlardan birisidir. Bundan dolayı âlimlerin bu ibareleri isimlendirmede “mesel-i 

kâmin” ıstılahını kullanmaları herhangi bir nassî veya tarîhî delile dayanmayan bir 

teşebbüstür.”375  

Bu terimin Kur’ân ayetleri için kullanılması, uygun görülmediğine göre bu 

ifadeden; Arap ve Acem meselleri kastedilse gerekir. Bu hususta el-Emsâlu’l-kâmine 

                                                             
373 el-‘Ankebût: 29/43. 
374 İbnu’l-Fadl, el-Emsâlu’l-Kâmine, s. 15. 
375 Âbidîn, el-Emsâl fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm, s. 135-136. 



91 

 

 

fi’l-Kur’âni’l-Kerîm adlı eserdeki mesel ve âyet-i kerîmeleri incelediğimizde “mesel-i 

kâmin” teriminin Kur’ân ayetleri için değil, Arap ve Acem meselleri için 

kullanılmasının daha uygun olduğunu görebilmekteyiz. Öyle ise  الأمثال الكامنة في القرآن

 Kur’ân-ı Kerîm’deki gizli meseller” den kasıt Kur’ân-ı Kerîm’de gizli halde“ الكريم

bulunan Arap ve Acem meselleridir. İdrîs eş-Şâfi‘î ve el-Hüseyn b. el-Fadl’ın 

kendilerine sorulan sorulara verdikleri cevaplarla açıklamaya çalıştıkları şey de, Arap ve 

Acemlerin kullandığı mesellerin manasının Kur’ân-ı Kerîm’de bulunduğunun ispatı olsa 

gerekir. Mamafih eserin muhakkiki de bu manaya işaret etmektedir. O, 

mukaddimesinde kâmin meselleri şöyle açıklamaktadır: “Kâmin meseller, manaları 

bakımından bazı Kur’ân ayetlerine muvafık olan meşhur söz ve mesellerin 

söylenmesinden ibarettir. Arapların   ْبالحْديد يُـفْلَحُ  ديدَ إنّ الح  “Kesinlikle demir, demirle 

yarılır.” sözünün; Allah’ın  ُثـْلُهَامِّ  سَيِّئَةٌ  سَيِّئَةٍ  وَجَزاَء  “Bir kötülüğün karşılığı, onun gibi bir 

kötülüktür (ona denk bir cezadır)”376 sözüne, ve yine Arapların,  ْالحَسْنَاءَ يُـعْطِ مَهْرَهَا حَ كنمَن  

“Güzeli alan, mihrini verir.” sözünün; Allah’ın  ْتحُِبُّونَ  ممَِّا تُـنْفِقُوا حَتىَّٰ  الْبرَِّ  تَـنَالُوا لَن  “Sevdiğiniz 

şeylerden Allah yolunda harcamadıkça iyiliğe asla erişemezsiniz”377 sözüne uygun 

düştüğü söylenmiştir. İşte bu çeşide الأمثال الكامنة في القرآن الكريم “Kur’ân-ı Kerîm’deki 

gizli meseller” denilmiştir.”378  

Bunun yanında, Kur’an’daki mesellere dair örneklerin sıralandığı es-Suyûtî’nin 

el-Itkân’ına baktığımızda zâhir mesellerin Kur’ân mesellerinin özelliği olan bir hususun 

anlaşılması için örnek sunma tarzında olduğunu, kâmin mesellerin ise bu tarz mesel 

içermediklerini, ancak bu kısımda zikredilen ayetlerle birlikte bu ayetlere yakın anlam 

taşıyan Arap ve Acem mesellerinin zikredildiğini görmekteyiz. Dolayısıyla buradan 

hareketle kâmin meselleri; “İçerisinde meselin açıkça görülmediği, benzetmeye dair 

                                                             
376 eş-Şûrâ: 42/40. 
377 Âl-i İmrân: 3/92. 
378 İbnu’l-Fadl, el-Emsâlu’l-Kâmine, s. 9. 



92 

 

 

ifadenin bulunmadığı bazı Kur’ân ayetlerinin içerdiği kısa ve öz mananın zımnında 

bulunan Arap veya Acem meselleri” şeklinde tarif edebiliriz. 

Öte yandan ez-Zerkeşî ve es-Suyûtî’den sonra kâmin meseller, içerisinde mesel 

veya teşbih edatı geçmeyen ve özelliği makul olan manayı mahsus hâle getirmek olan 

ayetler olarak tefsir edildiği gibi379, gizli ve imalı meseller olarak da 

tanımlanabilmiştir.380 Bu yorumlara dayanarak kâmin mesel için örnek verilen  ُوَالْبـَلَد

ونالطَّيِّبُ يخَْرجُُ نبَاتهُُ بإِذْنِ ربَهِّ وَالّذي خَبُثَ لا يخَْرجُُ إلاّ نَكِداً كَذلِكَ نُصَرّفُ الآيات لِقَوْمٍ يَشْكُرُ   

“Bereketli toprak! Onun bitkisi, -Rabbinin izniyle- gür ve gümrah olur. Ama kötüyse bir 

şey yetişmez, yetişse de işe yaramaz. Elindeki nimetin değerini bilen bir topluluk için 

ayetlerimizi işte böyle çok boyutlu olarak dile getiriyoruz”381 âyet-i kerîmesine 

baktığımızda; bu âyet-i kerîmenin mesel kelimesi veya teşbih edatı içermediğini 

müşahede etmekteyiz. Bununla birlikte bu ayet, soyut bir manayı somut halde sunmakta 

olup ne için mesel olarak getirildiği de açıkça belirtilmemiştir. Peki, bu özellikler bu 

âyet-i kerîmenin kâmin mesel olarak isimlendirilmesine sebep midir? es-Suyûtî’nin 

kâmin meseli açıklamak için getirdiği örneklere baktığımızda bu soruya “Evet” cevabı 

verememekteyiz. Çünkü o, içerisinde mesel kelimesi bulunmayan veya benzeyen ve 

benzetilenin açıkça zikredilmediği ancak şekil ve muhteva bakımından içerisinde mesel 

kelimesi bulunan âyet-i kerîmeleri de zâhir mesellerden saymaktadır. Kaldı ki kâmin 

mesele örnek verilen bu âyet-i kerîmeyi es-Suyûtî zâhir meseller bahsinde 

zikretmektedir.382 Diğer taraftan İbn ‘Âbbâs’tan rivayet edildiğine göre ayetteki  ُالْبـَلَد

 Bereketli toprak!” mümin kişi için misal olarak verilmiştir. Mümin kişi iyi“ الطَّيِّبُ 

toprak gibi iyi tabiatı gereği rabbinin emrettiklerini gönüllü olarak yapar.  َالَّذي خَبُث 

“Kötü olan (toprak)” ise münafık için misaldir. Münafık da tuzlu ve verimsiz yer gibi 

                                                             
379 es-Subhânî, el-Emsâl fi’l-Kurâni’l-Kerîm, s. 31. 
380 Bkz. Cerrahoğlu, Tefsir Usûlü, s. 171; Bedrettin Çetiner “Mesel(Tefsir)”, DİA, XXIX, 300. 
381 el-A‘râf: 7/58. 
382 Bkz. es-Suyûtî, el-Itkân, V, 1938. 



93 

 

 

rabbinin emirlerini içten bir saikle değil ancak zorla yerine getirir.383 Dolayısıyla bu 

âyet-i kerîmede bir benzetme bulunmaktadır ve içerisinde مثل kelimesi bulunan 

mesellere benzemektedir. O halde üslup bakımından Kur’ân’ın mesel diye 

isimlendirdiği ayetlerine benzemekle birlikte, bir âyet-i kerimenin içerisinde mesel 

kelimesi veya teşbih edatının bulunmaması veya ne için misal verildiğinin açıkça 

zikredilmemesi onun “kâmin mesel” diye isimlendirilmesine sebep teşkil etmese 

gerekir. Bazen de kâmin meseller, irsâl-i mesel (örnek getirme) babında zikredilen 

Kur’ân’dan mûcez mesellerle bir arada zikredilmişlerdir.384 

Buradaki anlama farklılığı büyük ölçüde ilk taksimatı yapan ez- Zerkeşî’nin konu 

hakkında tafsilatlı bilgi vermemesinden kaynaklanmaktadır. O halde ez-Zerkeşî’nin 

“kâmin mesel” ifadesinden ne kast ettiği hususu üzerinde durmamız gerekmektedir. ez-

Zerkeşî, zâhir ve kâmin meselleri taksim ederken her iki kısım için çok az açıklama 

getirmiş, yine her iki kısım için de örnek vermemiştir. Bu hususta el-Burhân’daki 

ifadesi şu şekildedir: صرح به، وكامن وهو الذي لا ذكر للمثل فيه الْمظاهر وهو : ناقسم وهو

 ,O (Kur’ân meselleri) iki kısımdır: Zâhir: Mesel olduğu açıklanan“ وحكمه حكم الأمثال

Kâmin: İçerisinde mesel zikredilmeyen. Bunun hükmü, diğer meseller gibidir.”385 

ez-Zerkeşî’nin kısa olan bu açıklamasından, kâmin meselin, “içerisinde mesel 

kelimesi geçmeyen ayetler” şeklinde anlaşılması da mümkündür. Esasen bu ibareden 

kastedilenlerden birinin de bu olduğu söylenebilir. Evet, Kur’ân’daki meseller iki 

kısımda ele alınabilir. Birincisi: Kur’ân’ın mesel olarak belirlediği kendi meselleridir. 

İkincisi de: Kur’ân’ın mesel olarak belirtmediği ve mesel konumunda kullanmadığı 

diğer mesellerdir. Bunlar Arap ve Acem meselleri olup manen Kur’ân’da mevcutturlar. 

Ancak bu ifadeden içerisinde mesel kelimesi bulunmamakla birlikte şekil ve içerik 

itibariyle Kur’ân’ın mesel olarak kullanıldığı ve içerisinde mesel kelimesi bulunan diğer 

emsaline benzeyen ayetlerin “kâmin mesel” olarak isimlendirildiği çıkarımında 

                                                             
383 el-Fîrûzâbâdî, Mecdu’d-Din Muhammed b. Ya‘kub, Tenvîru’l-mikbâs min Tefsîri İbn ‘Abbâs, Lübnan, 

1412/1992, s. 170. 
384 Bkz. Ulutürk, Kur’ân’da Temsîlî Anlatım, s. 30-31; Eren, Şadi, Kur’ân’da Teşbih ve Temsiller, 

İstanbul, 2002, s. 63. 
385 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486. 



94 

 

 

bulunmak, doğru bir yaklaşım olmasa gerekir. Çünkü Kur’ân mesellerini inceleyen 

eserlerde, içerisinde mesel kelimesi geçmese de diğer Kur’ân mesellerinin özelliklerini 

taşıyan âyet-i kerîmelerin de zâhir mesellerden kabul edildiğini biliyoruz. Zaten ne ez-

Zerkeşî ne de es-Suyûtî, kâmin meselden; içerisinde mesel kelimesi bulunmayan ve 

fakat Kur’ân’ın diğer mesellerine benzeyen eyet-i kerimeleri kastetmişlerdir. 

Muhammed Câbir el-Feyyâz (ö.1407/1987), ez-Zerkeşî’nin “kâmin mesel” 

ıstılahından ne kastettiğini tartışır ve bu ifadeden ez-Zerkeşî’nin Kur’ân’daki zâhir 

mesellere benzeyen meseli değil; edebiyatta mesel denilince anlaşılan “yaygın mesellere 

benzeyen mesel”i kastettiğine kanaat getirir. Bu kanaatine dair delillerini ise şöyle 

sıralar: Birincisi: Eğer ez-Zerkeşî, bununla içerisinde mesel lafzı bulunmaması hariç, 

diğer özellikleri bakımından zâhir mesellere benzeyen meseli kast etseydi “Onun hükmü 

emsâlin hükmü gibidir.” demesine gerek kalmazdı. Çünkü bu makamda bu söz, tahsil-i 

hâsıl (hâsılın tahsili/malumun ilanı) kabilinden öteye geçmez. İkincisi: Eğer zâhir 

mesellere benzeyen meseli kastetseydi, حكمه حكم الأمثال ifadesindeki الأمثال kelimesini 

müfret (tekil) ve mukayyet (sınırlandırılmış) olarak söylerdi. Mesela  ثل الْمحكمه حكم

 حكمه حكم الظاهر Onun hükmü, zâhir meselin hükmü gibidir.” diyebilirdi. Ya da“ الظاهر

“Onun hükmü zâhirin hükmü gibidir” veya  صَرحُ بهِ الْمحكمه حكم  “Onun hükmü 

içerisinde mesel kelimesi zikredilenin hükmü gibidir” şeklinde mesel kelimesini bırakıp 

sıfatını zikredebilirdi. Ancak zâhir meselden bahsederken mesel kelimesini, ثل الظاهرالْم  

biçiminde tekil formda, “Onun hükmü emsâlin hükmü gibidir.” ifadesinde الأمثال olarak 

çoğul ve mutlak (sınırlandırılmamış) biçimde zikretmiştir. Dolayısıyla حكمه حكم الأمثال 

ifadesindeki الأمثال lafzı, dinleyenin veya okuyanın zihnini, zâhir meselden çok bilinen 

sâir mesellere yönlendirmektedir. Üçüncüsü: İçerisinde mesel lafzının bulunmaması 

dışında zâhir mesellerden herhangi bir farkı olmayan Kur’ân emsâlini “kâmin mesel” 

sayma hususunda ez-Zerkeşî’den önce veya muasırı olan hiçbir kimse 

bulunmamaktadır. Bu âlimlerin kâmin mesel hususundaki görüşleri hakkında bilinen 



95 

 

 

şey; kâmin mesellerin, sair mesellere benzeyen meseller olduklarıdır. Çoğunlukla şöyle 

derler: “Arap olsun Acem olsun, avam olsun havas olsun, hepsinin sâir (yaygın) hâle 

gelen meselleri Kur’ân’da mevcuttur. Ancak Kur’ân’da bulunanlar, tıpatıp bunlara 

benzemeyip daha üstün niteliktedirler.”386  

Sunulan bu delillerden de anlaşıldığı üzere içerisinde mesel kelimesi bulunmayan 

ancak soyut mananın somut hâle getirilmesi, anlaşılması zor bir meselenin örnekle 

açıklanması gibi hususiyetleriyle Kur’ân emsâlinin özelliklerini taşıyan ve çoğu âlim 

tarafından da Kur’ân mesellerinden sayılan ayetlerin, kâmin mesel olarak 

isimlendirilmesinin mümkün olmadığı ortaya çıkmaktadır. Esasen ikisi arasında, 

içerisinde mesel kelimesinin varlığı veya yokluğundan başka bir fark olmayan emsâlin 

zâhir mesel ve kâmin mesel olarak ayrımına da gerek yoktur. 

ez-Zerkeşî, yukarıda ele aldığımız taksimatının hemen öncesinde Kur’ân emsâli 

sahasında mütekaddiminden el-Hasen b. el Fadl’ın kitap yazdığını belirtir ve bu alanda 

telifte bulunan başka isim zikretmez.387 Bunun hemen ardından Kur’ân mesellerini zâhir 

ve kâmin şeklinde ayırır. Onun bu iki hususu birlikte zikretmesi bizleri, kâmin meselin 

el-Hasen b. el-Fadl’ın kitabında mevcut olduğu şekilde anlamaya yönlendiren ayrı bir 

karinedir. Çünkü Emsâl’ul-Kur’ân müelliflerinden sadece El-Hasen b. el Fadl’ın ismini 

zikretmiş, diğerlerini zikretmemiştir. Bu husus elbette basit bir rastlantı sayılamaz. El-

Hasen b. el Fadl’ın kitabında yaptığı şey de Kur’ân’da gizli halde bulunan Arap ve 

Acem mesellerini ortaya çıkarmaktır.388 

Ayrıca kâmin meselleri ele alan eserlerin isimlendirilmeleri de bizleri, kâmin 

mesellerin; Kur’ân ayetlerinin manalarında saklı olan Arap ve Acem meselleri olduğu 

sonucuna götürmektedir. İbn Hayr, el-Hasen b. Abdurrahman b. İshâk el-Kadâî ve el-

Hasen b. el-Fadl’ın bu konuda eser verdiklerini her iki eserin isminin de  الأمثاَل الكامنة في

 el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’ân” olduğunu bildirmektedir.389 Diğer taraftan zâhir“ القران

Kur’ân mesellerini ele alan eserlerin neredeyse hepsinin ismi القرآن أمثال  “Kur’ân 

                                                             
386 el-Feyyâz, el-Emsâl fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, s. 202-203. 
387 ez-Zerkeşî, el-Burhân, I, 486. 
388 Bkz. İbnu’l-Fadl, el-Emsâlu’l-Kâmine, s. 26-48. 
389 İbn Hayr, Fehrese, s. 68. 



96 

 

 

meselleri” şeklindedir. Yani kâmin mesellerle ilgili olan eserlerin isimlendirilmesi 

“Kur’ân’da” şeklindeyken diğerlerinin isimlendirilmesi “Kur’ân’ın” şeklindedir. 

Dolayısıyla bu isimlendirmelerden hareketle zâhir mesellerin Kur’ân’ın mesel olarak 

isimlendirdiği kendi meselleri olduğu, kâmin mesellerin de Kur’ân’daki Arap ve 

Acemlerin meselleri olduğu sonucuna varabiliriz.  

Sonuç olarak şunu söyleyebiliriz: Kur’ân’ın meselleri Kur’ân’ın mesel olarak 

isimlendirdiği ve şekil ve içerik bakımından Bu mesellere benzeyenlerdir. Muhatabın 

anlayabilmesi için soyut manaları somut hâle getiren tarzda olanlardır. Bunun 

dışındakiler Kur’ân’a izafe edilemez. Kur’ân meseli değillerdir. Kur’ân’ın meseli 

kendine hastır. Dolayısıyla “Mesel-i kâmin” ifadesi, Kur’ân-ı Kerîm’de gizli halde 

bulunan Arap ve Acem mesellerini ifade etmektedir. Yoksa bizzat Kur’ân ayetleri için 

kullanılan bir ifade değildir. “el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm” adıyla 

zikredilen meseller de Kur’ân-ı Kerîm’de gizli halde bulunan Arap ve Acem mesellerini 

ortaya çıkarmak için telif edilen eserlerdir.  

2.2. ÖNEMİ 

Meseller, bir toplumun fikir ve düşünce dünyasını belki de en iyi yansıtan ve bu 

manada şiir ve hitabetten daha kapsamlı olan dil unsurlarıdır. Bundan dolayı Kur’ân’ın 

ilk defa kendilerine inzal edildiği insanların mesellerinin anlamca ilişkili olduğu âyet-i 

kerîmelerin bir araya getirilmesi Kur’ân’ın daha iyi anlaşılması noktasında imkan 

sunabilir. Çünkü Kur’ân, muhatabına hitap ederken onun dilini kullanmış, yine onun 

kullandığı kelime, cümle, deyim ve hatta meselleri kendine has üslubuyla yine onun 

kullanımına sunmuştur.  

Buna ilaveten Kur’ân’ın indiği devirde Arap edebiyatının ileri seviyede olduğunu, 

Arapların, dil ve edebiyat ürünlerine kıymet verdiklerini biliyoruz. Bu cümleden olarak 

şairler toplumda önemli mevki işgal etmekteydiler. Ancak İslamiyet’in zuhuruyla 

birlikte şair eski siyasi nüfuz ve tesirini kaybetmiş,390 Kur’ân’ı dinleyen kulaklar beşer 

sözlerine eskisi gibi iltifat etmemeye başlamışlardır. Hatta Velid b. Muğire gibi İslam’a 

karşı olanlar tarafından dahi Kur’ân’ın olağanüstü bir hitap olduğu ifade edilmiş Arap 

                                                             
390 Yılmaz, Panayırlar, s. 6. 



97 

 

 

edebiyatına dair ürünler tesirini kaybetmeye başlamıştır. Gerek geçmiş toplumların 

başından geçen, gerek yaşanması muhtemel durumlardan verdiği haberlerle insanları 

etkilemeyi başaran Kur’ân, muhataplarını, kendi mesellerini O’nda aramaya sevk etmiş 

olabilir. “Muhakkak ki biz, bu Kur’ân’da, (hakikati) insanlara her türlü meseli 

kullanarak farklı açılardan açıklamışızdır.”391 ve “Doğrusu, biz bu Kur’ân’da insanlara 

her türlü misali verdik.”392 âyet-i kerîmelerinde olduğu gibi bazı ayetlerin en azından 

zahirinin de Arap ve Acemleri, kendilerine ait meselleri, Kur’ân-ı Kerîm’de aramaya 

teşvik ettiği söylenebilir.393 

Yine bu alanda söz söyleyen müellifler Arap ve Acem mesellerini Kur’ân 

ayetleriyle karşılaştırırken âyet-i kerîmelerin bu mesellerden daha üstün olduğunu ispat 

etmişlerdir. Bu, Kur’ân’ın beşer sözü olmadığına dair iddiasını ispat etme kabilinden bir 

teşebbüs sayılabilir. Ayrıca bu yaklaşım tarzı bir nevi Kur’ân ayetlerinin mesellerle 

tefsiri şeklinde de kabul edilebilir. Örneğin Ebû ‘Ubeyd,  َهتِ رَ افِ رَجَعَ فيِ ح  “Önceki haline 

döndü” meselini açıklarken  َِأإَنَِّا لَمَرْدُودُونَ فيِ الحْاَفِرة “Biz gerçekten gerisin geriye eski 

hâlimize mi döndürüleceğiz?” âyet-i kerîmesinin bu mesel ile tefsir edildiğini 

belirtmektedir.394 

2.3. BU KONUDAKİ ÇALIŞMALAR  

İbn Hayr, Fehrese’sinde, Ebû Muhammed el-Hasen b. Abdurrahman b. İshâk el-

Kadâî’nin ve el-Hasen b. el-Fadl’ın el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’ân adında kitap telif 

ettiklerini bildirmektedir.395 Bunlardan Ebû Muhammed el-Hasen b. Abdurrahman b. 

İshâk el-Kadâî’nin eseri bize ulaşmamıştır. Ali Hüseyin el-Bevvâb tarafından tahkik 

edilen el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm adlı diğer eser ise el-Huseyin b. el-Fadl 

a nispet edilmektedir. Önsözünden anlaşıldığı üzere bu kitap doğrudan el-Huseyin b. el-

Fadl tarafından telif edilmemiş, kendisine yöneltilen sorulara verdiği cevapların râvîler 

tarafından nakledilmesiyle oluşturulmuştur. Yani elimizde bulunan el-Emsâlu’l-kâmine 

                                                             
391 el-İsrâ: 17/89. 
392 er-Rûm: 30/58. 
393 el-Feyyâz, el-Emsâl fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, s. 210-211. 
394 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 283. 
395 İbn Hayr, Fehrese, s. 68. 



98 

 

 

fi’l-Kur’âni’l-Kerîm adlı eserin el-Huseyin b. el-Fadl’a ait olduğuna dair net bir bilgi 

bulunmamaktadır. 

el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, adlı eser iki bölümden oluşmaktadır. 

Birinci bölümde zikredilen 36 kâmin mesel, soru-cevap tarzında olup el-Hüseyn b. Fadl 

veya Muhammed b. İdrîs eş-Şâfi‘î (ö.204/819)’den rivayet yoluyla nakledilmişlerdir. 

İkinci bölümdeki 25 meselin de bu rivayetlere eklendiği anlaşılmaktadır. Bu eserin el-

Hüseyn b. el-Fadl’a nispeti mümkün olduğu kadar Muhammed b. İdrîs eş-Şâfi‘î’ye 

nispeti de mümkündür.396 Belki bu eser el-Hüseyn b. el-Fadl’ın eserinin bize ulaşan bir 

bölümüdür. Neticede Kur’ân-ı Kerîm’deki kâmin meselleri ele alan ve müellifi 

tarafından bu isimle anılan yukarıdaki her iki eserin de bize ulaştığını 

söyleyememekteyiz. 

 Bunlardan başka emsâl yazarı es-Se‘âlibî’nin eserlerinde mesel-ayet 

karşılaştırması yaptığı bölümlere rastlamaktayız. es-Se‘âlibî mesel mukabili olan âyet-i 

kerimeyi zikrederken ayetlerin mesellerden daha veciz daha üstün olduğu yaklaşımıyla 

hareket etmiştir. Kâmin mesel ıstılahını kullanmayan es-Se‘âlibî et-Temsîl ve’l-

muhâdara ve Hâssu’l-hâs adlı eserlerinin birer bölümünü mesel ve âyet-i kerîme 

karşılaştırmalarına ayırmıştır.397 Genel olarak meselleri Arabî, Acemî, ‘âmmî ve hâssî 

olmaları bakımından ayırdığı Hâssu’l-hâs adlı eserinin bu konuyla alakalı kısmına 

“Arap, Acem, Has ve Amme mesellerinin manasına gelen ve onlardan daha güzel, daha 

beliğ, daha itibarlı, iktibas edilmeye ve örnek verilmeye daha layık Kur’ân’dan 

lafızlar.” adını vermiştir. Ayetlerle irtibatlı olarak bazen Arap, Acem, Has ve Amme 

mesellerinin dördünü birlikte ele almış, bazen bunlardan birkaçı ile yetinmiş, bazen de 

şair, hatip hatta zühhad gibi kesimlerden şiir ve söz zikretmiştir. et-Temsîl ve’l-

muhâdara’sındaki bu konunun başlığı ise “Kur’ân lafızlarıyla daha güzel ve daha beliğ 

şekilde ifade edilen Arap mesellerinden örnekler” şeklindedir. es-Se‘âlibî bu kısımda 11 

Arap meselinin âyet-i kerîmelerle karşılaştırmasını yapar. Onun bu eserindeki 

mesellerin ikisi hariç diğerleri Hâssu’l-hâs adlı eserindekilerin aynısıdır. es-Se‘âlibî 

bunların akabinde Acem ve amme mesellerinden 8 ve şiirlerden seçtiği 4 tanesiyle 

karşılıklarında Kur’ân’dan ayetler zikreder.  
                                                             

396 Bkz. İbnu’l-Fadl, el-Emsâlu’l-Kâmine, s. 11-15.  
397 Bkz. es-Se‘âlibî, et-Temsîl ve’l-muhâdara, s. 15-19; es-Se‘âlibî, Ebû Mansûr Abdulmelik b. 

Muhammed b. İsmâil, Hâssu’l-hâs, nşr. Me’mûn Muhyiddin el-Cennân, Lübnan, 1414/1994, s. 35-59. 



99 

 

 

es-Se‘âlibî ile aynı yaklaşımla İbnu’l-Cevzî (ö.597/1200), el-Mudhiş’inde bir 

bölümü Kur’ân mesellerine ayırır. Önce zâhir Kur’ân mesellerine örnek vererek 

başladığı bu bölümü, on bir mesel ve mesellerden daha öz ve güzel olarak nitelediği 

âyet-i kerîmelerle tamamlar. İbnu’l-Cevzî de kâmin mesel ıstılahını kullanmaz.398 Ancak 

onun bu kısımda zikrettiği mesel ve ayetler tamamıyla el-Hüseyn b. el-Fadl’ın el-

Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm’inde de bulunmaktadır. Dolayısıyla bu eserdeki 

meseller el-Hüseyn b. el-Fadl’dan nakildirler. Daha sonra bu yolu izleyen Ahmed el-

Hâşimî (ö.1362/1943) zâhir mesellere birkaç misal verdikten sonra kâmin mesel adı 

altında Kur’ân-ı Kerîm’den yedi yüze yakın âyet-i kerîme zikreder. Ancak âyet-i 

kerîmelerle irtibatlı olan Arap ve Acem mesellerini vermez.399  

2.4. KONULARINA GÖRE KÂMİN MESELLER 

2.4.1. İlim ve Hikmet 
 
Ehlinin elinde olmayan işlerden doğabilecek zararların en baştan engellenmesi 

babında dile getirilen  أَعْطِ القَوْسَ باَريِهَا  “Yayı, ustasına ver!” meseli şu beyitten 

alınmıştır. 

لا تَظْلِمِ القَوْسَ أعَْطِ القَوْسَ باَريِهَا ***القَوْسَ بَـرْياً ليَْسَ يُصْلِحُه  يَ باَرِ  یا  

“Ey yayı güzel ayarlayamayan ayarcı, yaya zulmetme! Ver, yayı ustasına.” 

Bilmeyenin yaya zulmetmesi, ayarını bozmasıdır. Zulmün aslı ise bir şeyi olması 

gereken mekânının dışında başka yere koymaktır.400  

Hz. Ömer, Sa‘d b. Ebî Vakkâs’a yazdığı mektupta “Harp hususunda Amr b. 

Ma‘diyekrib ve Tuleyha b. Huveylid ile istişare et! Bu ikisinden başkasından bu hususta 

yardım isteme! Çünkü her toplum, en iyi kendi sanatlarını bilirler”401 tavsiyesinde 

bulunarak işin uzmanına danışmanın önemine işaret etmiştir. Herkesin uzman olduğu 

noktada istihdam edilmesi hikmetle hareketin bir gereğidir. Beyit hâlinde de yaygın 

olarak kullanılan ve müşaverede, yardım talebinde, işi en iyi bilenlerle irtibat kurmaya 
                                                             

398 Bkz. İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâluddin Ali b. Muhammed b. Cafer, el-Mudhiş, nşr. Mervân 
Kabbânî, Lübnan, tsz., s. 16-18. 

399 Bkz. el-Hâşimî, Cevâhiru’l-edeb, I, 288-319.  
400 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 66. 
401 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 204. 



100 

 

 

çağıran meseldeki mana,  َتَـعْلَمُونَ  فَاسْألَُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لا  “Eğer bilmiyorsanız, 

bilenlere (uzmanlara) sorun!”402 kavl-i keriminde mevcuttur. Bu Kur’ânî ifade, bir 

bilene sorulmasını emretmektedir. Falancaya filancaya, ona buna, önünüze gelene değil 

işi bilenlere sormak gerekmektedir. Yani her meselede verim alabilmek için son kararı 

vermeden önce cahillere değil bilenlere danışmak, sorunun yöneltileceği mercii doğru 

seçmek gerekmektedir. 

 ”!Hikmet sahibini (maslahata) gönder. Talimat da verme“   تُوصِهِ  ولاَ  حَكِيماً  أرْسِلْ  

meseli akıl ve ilimle hareket etmesi sebebiyle nasihate ihtiyacı olmayan kişinin takdire 

şayan durumunu anlatır. İhtiyacı anladıktan sonra ondaki akıl ve edep ayrıca tavsiyeye 

ihtiyaç bırakmaz.403 Böyle bir kişiyi bir maslahata gönderen de rahat eder. Mesel, 

Tarafe b. el-‘Abd (ö.m. 564)’ın aşağıdaki şiirinde geçmektedir. 

 توُصِهِ  ولا حَكِيماً، فأرْسِلْ ***  لاً سِ رْ مُ  ،حاجةٍ  في ،كنتَ  إذا

 صهِ عْ ت ـَ ولا يباً لبِ  فشاوِرْ ***  تـَوَىالْ  عليكَ  ،أمرٍ  بابُ  وإنْ 

 “Birini, bir işe göndermek zorunda kalırsan, hikmetşinası gönder. Hiçbir 

tavsiyede de bulunma!  

Bir işin kapısı üzerine kapanırsa, ince kavrayışlı zeki olanla müşavere et ve karşı 

da gelme!”404  

İyiyi kötüden, güzeli çirkinden, doğruyu yanlıştan, hakkı batıldan, ebediyi 

geçiciden, yüceyi alçaktan, değerliyi değersizden ayırabilmek, ilim ve irfanı, basiret ve 

feraseti gerektirir. Basiret ve ferasetle bakan insan da hikmetli olarak görür, düşünür ve 

eylemde bulunur. Kur’ân-ı Kerîm’de رًا كَثِيرًا  Kime isabetli“ وَمَنْ يُـؤْتَ الْحِكْمَةَ فـَقَدْ أُوتِيَ خَيـْ

hüküm verme yeteneği bahşedilmişse, doğrusu ona tarifsiz büyüklükte bir servet 

bahşedilmiştir”405 buyrularak hikmetin en büyük servet olduğu bildirilir. Elbette ki bu 

                                                             
402 el-Enbiyâ: 21/7. 
403 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 252; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 83. 
404 Tarafe b. el-‘Abd, Dîvân, nşr. Muhammed Nâsuruddin, Lübnan, 1423/2002, s. 51. 
405 el-Bakara: 2/269. 



101 

 

 

servetin sahibi olan da Allah katında en kıymetli olandır. Öyle ise hikmetle hareket 

edenler Allah’ın güvenini boşa çıkarmayan, O’nun maksadını en iyi anlayanlardır. 

بِفرْسَانهَِا أَعْلَمُ  الْخَيْلُ   “At, binicisini en iyi tanıyandır.”406 meseli, bir şeyin ancak 

erbabınca hakkıyla bilinip anlaşılabileceğini istiareten anlatır. En kıymetli şeyler dahi, 

bilmeyenlerin elinde bir anlam ifade etmezken, ustasının elinde müthiş bir değere 

dönüşebilir. Mesela bir mücevher, çocuğun elinde ve nazarında sadece bir oyuncaktır. 

Kuyumcunun gözünde ise çok kıymetlidir, belki de ona paha biçilemez. Buradan şu 

neticeyi çıkarmaktayız. Kıymet bilmek için iki şey gereklidir. Biri ilim, diğeri akıl. Bu 

ikisi veya ikisinden birisi yoksa veya faaliyet icra etmiyorsa kıymetten bahsedilemez. 

Bunu Kur’ân-ı Kerîm’den öğreniyoruz. Allah Ankebût Sûresinde peygamber 

kıssalarını, akabinde örümcek misalini zikrettikten sonra şöyle buyurur: “İşte bu 

temsilleri biz, insanlar için getiriyoruz.” Ne ki;  َوَمَا يَـعْقِلُهَا إِلاَّ الْعَالِمُون “Bunları sadece 

bilenler kavrayabilir.”407 Yani bilgisi olanlar ve bilgisini kullanıp akıl etmeyi 

başarabilenler kavrayabilir. Ya diğerleri? Diğerleri de şöyle der: “Şimdi Allah, böyle bir 

misâl vererek bununla neyi murat etti ki?”408 Mesel ve âyet-i kerimenin birleştikleri 

nokta değer ve kıymet bilme noktasında âlim olmanın gerekliliğidir. Nasıl âlim 

olunacağını ise âyet-i kerîmeden öğrenmekteyiz. Bunun için evvela bilgi sahibi olmak, 

sonra bilgiyi kullanacak akla sahip olmak gerekir. Akıl eşyanın birbiriyle bağlantısını 

kuramazsa, yani aklı olan aklını faal hâle getirip bilgiyi onun eline vermezse bu bilgi, 

sadece sahibinin sırtında bir yük olur. Âlim, bilgisiyle verilen meseli hayata, görüneni 

görünmeyene, mahlûkatı hâlıkına bağlar, bu dünyayı öte dünyaya, maddeyi manaya, 

fiziği metafiziğe bağlar. O halde ilmi kullanıp akılla gerçeğin peşine düşmeyenler misal 

ile o misalin işaret ettiği maksat arasındaki bağlantıyı kuramazlar. Onlar için misal 

sadece misaldir. Ama bu bağı kuran için mesel bir işarettir. Mutlaka bir şeyi gösterir. 

Bir fiil mutlaka bir faili, bir eylem mutlaka eylem sahibini, bir sanat mutlaka bir 

sanatkârı işaret eder. 

                                                             
406 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 204. 
407 el-‘Ankebût: 29/43. 
408 el-Bakara: 2/26. 



102 

 

 

Bütün bilimlerde söz söyleyecek kadar bilgili, çok okumuş yazmış kişilere 

“Allame-i cihan” tabiri kullanılır. Bu kişilerin hâli, Arap atasözünde أَطْوَريَْهِ  العِلْمِ  مِنَ  بَـلَغ  

“İlimin iki sınırına ulaştı.” şeklinde tasvir edilir. Mesel, ikil form olan  َْنأطَْوَري  kelimesiyle 

söylendiği gibi  ِنَ يأطَْوَر  biçiminde çoğul formda da söylenir. İkil formdaki iki sınır, ilmin 

başı ve sonu olan iki yakası şeklinde anlaşılır. Çoğul formdaki sınırlarsa, ilmin en ileri 

derece ve nihai noktaları anlamına gelmektedir.409 el-‘Askerî, meseli açıklarken  َطْوَرُ الأ  

kelimesiyle الأطوار kelimesini aynı manada kabul eder. الأطوار kelimesinin “Sınıflar” 

manasından hareketle meselin “İlmin usul ve fürusuna ulaştı” anlamını taşıdığını ifade 

eder.410 Buna göre meseldeki mana, ilmi bütün türleriyle bilmek, her alanını ihata 

etmektir. İlimde zirveye ulaşmayı temsil eden meselin manası, وَعَلَّمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا 

“Ona ilmimizden bir ilim öğretmiştik”411 Kur’ânî ifadesinde bulunmaktadır. Bu ifadenin 

bulunduğu âyet-i kerîmede bahsi geçen zat, bir peygamber olan Hz. Musa (a.s.)’nın dahi 

bilmediklerini bilen bir şahsiyet olarak karşımıza çıkmaktadır. Dolayısıyla böyle bir kişi 

ilmin ileri aşamalarına muttali olmuş demektir. Allah, zâhir-batın, şuhûdî-gaybi her şeyi 

bildiğine göre, onun öğrettiği kişi de ilimleri en ileri derecede bilendir.  

Etraftan gelen uyarıcıları ölçüp biçmek ve neticede en uygun olan yolu takip 

etmek gerektiği  َتَسْمَعُ  مَا كُلِّ  في تَطْمَعْ  لا  “Her duyduğun şeye tamah gösterme!”412 

meselinin mefhumundan anlaşılmaktadır. Meselin manası, Tağut’tan uzak duran 

Allah’ın kullarının özelliklerinden biri olarak zikredilen  َفـَيَتَّبِعُونَ  الْقَوْلَ  يَسْتَمِعُونَ  الَّذِين 

 Onlar, sözün tamamını dinlerler ve en güzeline uyarlar”413 kavl-i kerimimde“ أَحْسَنَهُ 

                                                             
409 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 206; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 93. 
410 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 178. 
411 el-Kehf: 18/65. 
412 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 258. 
413 ez-Zümer: 39/18. 



103 

 

 

bulunmaktadır. Bu Kur’ânî ifadede herhangi bir ölçme-değerlendirme yapmadan, her 

duyulana uyulmaması hususunda ikaz vardır. Dolayısıyla şu tavsiyelerde 

bulunulmaktadır: “Kalabalıkların iletişim araçlarının suyuna kapılıp giden, her 

duyduğuna uyan biri olma! Şahsiyetin ve fikrin olsun. Aklî bir filtren olsun. 

Duyduklarını ondan geçir. Sonra başka bir filtren olsun, ondan da geçir duyduklarını. 

Öyle yap ki seçtiğin, en doğrusu olsun.”  

2.4.2. Müsamaha 

Kötülüğün en uygun şekliyle savulması, kişinin şerri kendisinden gücü nispetinde 

uzaklaştırması için  ِعَمُودٍ  أَوْ  بِعُودٍ  عَنْكَ  الشَّرَّ  دْفَعِ ا   “Kötülüğü ya bir sopa ya da bir sırıkla 

uzaklaştır.”414 denilir. Meselden anlaşılan şudur: Eğer kötülük basit bir müdahaleyle 

savuşturulacaksa orada aşırı güç kullanmak doğru olmaz. Eğer müşkülat daha büyük bir 

gücün kullanılmasını gerektiriyorsa orada da yetersiz güç ve zayıf alet kullanmak 

sorunu ortadan kaldırılmaya yetmez. Eldeki imkânların ne zaman, nerede, nasıl 

kullanılacağını bilmek sorunların üstesinden gelmenin olmazsa olmaz şartıdır. Bu ise 

bilgi ve tecrübeyi gerekli kılar. Bunlardan da öte meselelere basiret ve ferasetle bakmayı 

da gerektirir. Meseldeki bu mana daha öz ve hikmetli biçimde  ِيِّئَةَ ا دْفَعْ باِلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّ  

“Her çirkin saldırıya karşı öyle bir savunma yap ki, en güzeli, en uygunu o olsun”415 

âyet-i kerîmesinde yer alır. Meselden daha ileri derecede olarak âyet-i kerîme en başta 

ortaya şu ilkeyi koymaktadır: Kötülüğe karşı öncelikle iyilik! Diğer mücadeleler hep bu 

ilkeye dayanmalıdır. Yani ıslah edici olmalıdır. Amma bazen ıslah edici amelin reçetesi 

acı olabilir. Orada da bu ilkeyi unutmadan o acı reçeteyi kullanmak, yine kötülüğü 

iyilikle savuşturmak gerekir. Kötülüğü iyilikle savuşturmak iyilerin görevidir. Elinde iyi 

bir şey taşıyan ve taşıdığının değerini bilen kişi onu zayi etmemek için ona karşı olan 

saldırılara da iyi karşılık vermelidir. İyiye karşı elbette ki kötülerin saldırısı hep devam 

edecektir. Ancak değer bilenler sorumluluk taşıdıklarından, kendini bilmezler gibi 

hareket edemezler. Çünkü kötülerin kaybedecekleri sadece kötülükleridir. Ancak iyiler 

kaybederse değerler kaybeder, bazen insanlık kaybeder. Bu hassasiyetle iyilerin sadece 
                                                             

414 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 267. 
415 el-Mü’minun:  23/96. 



104 

 

 

iyi olmaları ve iyiyi savunmaları yeterli değildir. İyiyi güzel savunmaları da şarttır. 

İyiye karşı olan saldırıların çirkin savunulması iyiye ihanet anlamına gelir. Fussilet, 

41/34 âyet-i kerîmesi bunu çok güzel ifade eder. Mealen der ki: Muhatabınla senin 

aranda bir düşmanlık, bir kin, bir husumet olabilir. Ama eğer elindekini güzel 

savunursan, seninle arasında düşmanlık olan biri bile sana sımsıcak bir dost kesilecektir. 

فَـهُن أَخُوكَ  عَزَّ  ذاإ  “Kardeşin haddini aşıp üste çıkmaya çalışırsa (da) sen, olgun 

davran”416 meseli iki kişiden birisinin hiddetlenmesi durumunda diğerinin ortamı 

yatıştırması gerektiğini anlatır. Böyle olmazsa ip inceldiği yerden kopar. Kopan 

bağların telafisi de güç veya imkânsız olabilir. Taraflardan biri zorluk çıkardığında 

diğerinin ağırbaşlılıkla hareket etmesi gerektiğini anlatan bu mesel, Huzeyl b. Hubeyre 

et-Tağlebî tarafından söylenmiştir. Huzeyl, bir kavme saldırır ve ganimet elde eder. 

Arkadaşları: “Ganimeti aramızda paylaştır!” deyince o: “Ganimet taksimiyle 

oyalanırsanız düşman sizi ele geçirir.” diyerek görüşünü ortaya koysa da arkadaşları 

onun bu görüşüne karşı çıkarlar. Onların direttiklerinin farkına varan Huzeyl, ortamı 

germemek için bu meseli söyleyerek ganimeti paylaştırır. Akabinde şu beyti okur.  

 تَـهُوناَ أنْ  عمك ابنُ  عَزَّ  إذا***  أبـْقَى  : وقُـلْتُ  الضَّراَء له دَبَـبْتُ 

“Onun için sıkıntıya girdim ve (kendi kendime) dedim ki: “Amcanın oğlu 

zıvanadan çıksa da senin yumuşak davranman en iyisidir.”417 

Meselde dikkat çeken husus; eş, dost ve akrabaya müsamaha ile muamele 

edilmesidir. Çünkü toplumsal bağların kuvvetli olması, akrabalar arasındaki bağların 

kuvvetli olmasıyla doğru orantılıdır. Bu yüzden öncelikle aile arasındaki ilişkilerin 

sağlam olmasına ehemmiyet verilmelidir. Diğer bağlılıklar bu ilişkilerin kuvveti 

nispetinde kuvvetli olurlar.  ْغْفِرُوا وَتَصْفَحُوا تَـعْفُوا وَإِن رحَِيمٌ  غَفُورٌ  اللَّهَ  فَإِنَّ  وَتَـ  “Eğer affeder, 

hoş görüp vazgeçer, hatalarını örterseniz bilin ki Allah çok bağışlayandır, çok merhamet 

edendir” 418 âyet-i kerîmesinde de kişinin eş ve çocuklarına karşı bazen hatalarını 

bildirerek ve ikaz ederek affedici olması; bazen hatalarını sadece hatırlatarak hoşgörülü 

                                                             
416 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 155. 
417 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 22-23. 
418 Fussilet: 41/34. 



105 

 

 

davranması; bazen hatalarını hiç görmeyerek bağışlayıcı olması tavsiye edilir. Âyet-i 

kerimenin sonunda şu husus hatırlatılır. Siz affedici olursanız, Allah’ı da affedici olarak 

bulursunuz. 

اخْتَارَ  وَمَا امْرأً  دعَِ    “Kişiyi seçimiyle baş baba bırak.” Mesel nasihat dinlemeyen, 

ibret almak istemeyen kişilere söylenir. Böyle kişilerin durumu nazım şeklinde şöyle 

dile getirilir: 

 ولم يأتِ من أمْرهِِ أزْيَـنَهْ *** رءُ لم يدر ما أمكنه الْمإذا 

تَادَهُ  بُ جْ وأعْجَبَه العُ    يهُ فاسْتَحْسَنَهْ وتاَهَ به التِ *** فاقـْ

سَيَضْحَكُ يَـوْماً ويبكي سَنَةْ  ***فدَعْهُ فقد ساء تَدْبِيرهُُ   

“Kişi yeterliliklerini bilmiyor, yaptığı işi de güzel yapmıyorsa, 

Kibir onu hayrete düşürüyor, peşine takıp götürüyorsa; gurur onu yoldan çıkarıyor 

o da bunu hoş görüyorsa, 

Bırak kendi hâline berbat kurgularıyla! Bir gün gülse de bir sene ağlayacak!” 419 

Yahudilerin ipe sapa gelmez yalanları ve istekleri karşısında Allah, Peygamberine 

 .Bırak onları, içine daldıkları batakta oynayadursunlar.”420 der“ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَـلْعَبُونَ 

Mesel uyarılara kulak vermeyenlerin tercihleri ile baş başa bırakılmaları gerektiğini 

tavsiye etmektedir. Benzer manayı içeren âyet-i kerîme de uyarılara kulak asmayanların 

ve dolayısıyla ibret almayanların, içine daldıkları boş laflarla oyalanmaları için kendi 

başlarına bırakılmaları tavsiye etmektedir.  

Araplar duydukları ancak değişik sebeplerle duymazdan gelmek istedikleri sözlere 

karşı  ُأُذُنِي ذلِكَ  عَلَى لَبِسْت  “Buna kulak tıkadım” meselini kullanırlar. Böyle 

yapılmasındaki sebep muhatabın cehâlet ve pervasızlığının büyütülmemesi, bir nevi 

affedilmesidir. Aşağıdaki beyit bu anlamı ifade etmektedir. 
عْتَها عُد كأنك غافلٌ لم تَسْمعاو  *** أعَرِضْ عن العَوْراء إن أُسمِْ   قـْ

                                                             
419 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 268. 
420 el-En‘âm: 6/91. 



106 

 

 

“Sana kem söz söylendiğinde duyamazlıktan gel. İşitmeyen gafil birisi gibi 

olduğun yerde otur.”421  

Büyüklerin şanından biri de cahillerin hatalarını görmezden gelmeleridir. Cahiller 

cehâletleri gereği, olur olmaz şeyleri söyleyip yaparlarken, erdemliler, bazen onların 

hatalarını görmezden gelerek terbiye olmalarına yardımcı olmalıdırlar. Yoksa erdemliler 

sağduyulu davranmayıp cahillerin her sözüne karşılık verecek olsalar, onların seviyesine 

inmiş olacaklardır. Cahille tartışmaya giren hiçbir alim de başarılı olamadığına göre bu, 

sadece cehâletin artmasına sebep olacaktır. Aşağıdaki iki beyit cahilce sarf edilmiş 

sözlere karşı vakurca duruşu övmektedir. 

رُ صَمَّاءِ *** قل مَا بدََا لَك مِنْ زُورٍ وَمِنْ كَذِبِ  حِلْمِي أَصَمُّ وَأذُْنيِ غَيـْ  

“Yanlış, yalan ne aklına geliyorsa söyle! Her ne kadar kulağım sağır değilse de 

hoşgörüm sağırdır.” 

 أذُني عنه وما بي من صَمَمْ  ***تْ سيّئٍ قد وَقـَرَ  وكلامٍ 

“Sağır olmasam da kulağım nice kötü sözü, vakur duruşuyla duymadı.”422 

Meselin manasını  يوُسُفُ فِي نَـفْسِهِ وَلَمْ يُـبْدِهَا لَهُمْ فَأَسَرَّهَا  “Yusuf, bunu içinde sakladı 

ve onlara belli etmedi”423 Kur’ânî ifadesinde bulmaktayız. Hz. Yusuf (a.s.), kurduğu bir 

planla kardeşi Bünyamin’i yanına almak istemişti. Plan gereği Bünyamin’in yükünün 

içinden Hz. Yusuf’un çalınan tası çıkınca üvey kardeşleri dediler ki: “O çalmışsa 

olabilir, mümkündür. Doğrusu bir zamanlar onun kardeşi de çalmıştı.” Kardeşlerin bu 

sözü söyledikleri muhatapları, iftira attıkları Hz. Yusuf’un ta kendisiydi. Ancak Hz. 

Yusuf erdemliliğini gösterdi kardeşlerinin bu pervasızlığını ve iftirasını, onların 

cehâletine vererek görmezden geldi, onlara belli etmedi. Bu bir peygamberin insanlığa 

öğrettiği büyüklerin davranışı oldu. 

Halim selim kişilerin, cahillerin hatalarını örtüp onların cehâletlerine tahammül 

göstermeleri, bilgisizliklerinden dolayı onları kınamamaları gerektiğini ifade eden  ُالْحَليم 

                                                             
421 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 151; ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, II, 278; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 

177. 
422 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 153. 
423 Yûsuf: 12/77. 



107 

 

 

 Halim, cahilin bineğidir” meseli cahilin hatalarına göz yummanın“  الْجَهُولِ  مَطِيَّةُ 

büyüklük alametlerinden biri olduğunu ifade eder.424 Yani “Ağırbaşlı kişi, haddini 

bilmezin cehâletini yüklenir. Onu hemen muaheze etmez.” demektir. Kur’ân-ı Kerîm 

ağır başlılıkla hareket edenleri Rahmân’ın has kullarından sayar. Onlar  ُوَإِذَا خَاطبَـَهُم

 ,Cahillerle muhatap olduklarında “Selam!” derler.”425 Bilirler ki“ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَمًا

kendini bilmezlerin her sözüne kulak asılmaz. Cahillerin her yanlışına karşılık vermek 

bazen onların üzülmelerine sebep olur. Bu da Rahman’ın kullarına yakışmaz. 

Rahman’ın kulu olanlar, merhametle muamele ederek haddini bilmezlere bazen göz 

yumarlar. Onlara selametle neticelenecek söz söyler, çatışmaya tenezzül etmezler. 

Onlara tahammül ederler. Böylelikle onların terbiye olmalarına yardımcı olurlar. 

2.4.3. Müşavere 

المَشُورَةُ  الحَزْمِ  أوَّلُ   “Azmin başlangıcı meşverettir” meseli bir işe girişmenin 

evvelinde istişareyi teklif eder.426 İstişare akılların birlik hâline gelmesidir. “Birlikten 

kuvvet doğar.” ve sonuçta bereket ortaya çıkar. Bu bereketi elde etmeyi Kur’ân, özelde 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’e genelde tüm Müslümanlara  ْوَشَاوِرْهُمْ فِي الأَْمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فـَتـَوكََّل

 İş konusunda onlarla istişare et! Bir kere de karar verip azmettin mi, artık“ عَلَى اللَّهِ 

Allah’a güven”427 kavl-i kerimiyle emreder. Yani meselden daha ileri boyuta İslam’da 

istişare tavsiye değil, bir emirdir. Bu emrin de içerisinde geçtiği ayet, Uhud 

Muharebesinin akabinde inmiştir. Uhud’dan önce ne yapılacağı hususunda ashabıyla 

müşavere eden Rasulullah (s.a.v.), kendi görüşü Medine’de kalmak olmasına rağmen 

çoğunluğun fikrine uyarak sefere çıkmıştır. Savaşın sonucunda Müslümanlar kayıp 

vererek geri çekilmek zorunda kalmışlardır. Yine de bu ayetle istişarenin terk 

                                                             
424 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 313; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 211; el-‘Askerî, Cemheretu’l-

emsâl, I, 284. 
425 el-Furkân: 25/63. 
426 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 228. 
427 Âl-i İmrân: 3/159. 



108 

 

 

edilmemesi, bilakis sonucu ne olursa olsun istişareye devam edilmesi emredilmiştir. el-

‘Askerî bu mesel ile ilgili şu izahatı yapar: İstişare eden iki hayır arasındadır. Doğru 

yaparsa zaten isabet etmiş olur. Hata yaparsa da başkalarıyla birlikte yapmış olur. 

İstişarenin aslı “Bal toplamak”tan gelmektedir. Sanki istişare eden başkalarının 

görüşlerini toplayan (arı) gibidir.428 Buna göre bir arının çiçeklerden polen toplaması 

şûraya işaret eder. Bir arı bal yapmak için nasıl ki birçok çiçeğe müracaat ediyorsa 

verilen kararların bal gibi tatlı olması için en doğruyu yakalamak için insanların 

görüşlerini almak, onların görüşlerine değer vermek gerekir. Mesel ve âyet-i kerîmenin 

evveliyatla muhatapları yönetici pozisyonundakilerdir. Ülkeyi, şehri, kasabayı, 

mahalleyi, evi idare edenlerdir. Onlara mesaj şudur: Yönetiminizi bala çevirmek 

istiyorsanız istişareyi elden bırakmayın! Âyet-i kerîmedeki “Bir kere de karar verip 

azmettin mi, artık Allah’a güven!” cümlesi, meseldeki  ِالحَزْم “Kararlılık” a işaret eder.  

İstişarenin faydası olmasa bile bir zararının olmayacağı مَشُورَةٍ  عَنْ  امْرؤٌ  هَلَكَ  ما  

“(Şimdiye kadar) İstişareden kimse ölmedi”429 meseliyle ifade edilir. Yani: “İstişare 

etmen sana ne kaybettirir?” demektir.  ْنـَهُم  İşlerini aralarında istişare“ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَـيـْ

yoluyla görürler”430 âyet-i kerîmesi de şurayı Müslümanların olmazsa olmazları 

arasında saymaktadır. Bu yönden meselin manasını ifade etmekle birlikte Müslüman’ın 

karar alma sürecinde takınması gereken tavrı da belirlemektedir. İstişareyle kararlara 

katılan fertler hem görüşlerinin önemsendiğini hissedip yönetime güven duyarlar hem 

de kendi görüşleri de alındığı için kararların arkasında dururlar. Sonuçta karar veren 

merci istişareden bir şey kaybetmemiş olur. Aksine kazançlı çıkar. Dolayısıyla 

istişareden kimse kaybetmez. 

İstişare yapmak veya araştırıp soruşturmak رٌ  عِلْمَان عِلْمٍ  مِنْ  خَيـْ  “İki bilgi bir 

bilgiden daha iyidir” meseliyle tavsiye edilir. Meselin aslı şu hikayeye dayanır: Bir 

adam oğluyla birlikte yola çıkar. Oğluna: “Oğlum yolumuzu birilerinden sor, araştır.” 

                                                             
428 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 152. 
429 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 228. 
430 eş-Şûrâ: 42/38. 



109 

 

 

deyince oğlu: “Ben yolu biliyorum.” der. Bunun üzerine adam: “Oğlum iki bilgi, bir 

bilgiden her zaman daha iyidir.” der ve bu ifade böylece mesel olur.431 Toplumsal 

işlerde istişarenin, belirleyici olması gerektiğine dikkat çeken  ُتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنْت أَفـْ

 !Karşı karşıya kaldığım bu konuda bana kanaatlerinizi bildirin“ قَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّىٰ تَشْهَدُونِ 

Sizin katkınız olmadan bu konuda kestirip atmam doğru olmaz”432 Kur’ânî ifadesi, 

meselin manasını içerir. Kur’ân-ı Kerîm’de Sebe Melikesi Belkıs’ın dilinden aktarılan 

bu ifade, onun yönetiminin meşverete dayalı, istişareye dayalı bir yapıda olduğunu 

haber verirken ideal bir yönetim modelinin nasıl olması gerektiğini de ortaya 

koymaktadır. Mesel ve âyet-i kerîmeden şu sonuca gidebiliriz: Uygulayıcılar, 

ellerindeki bilgileri veya kendi görüşlerini hemen uygulamak yerine uzmanların konu 

hakkındaki görüşlerine müracaat etmeli, farklı görüşleri aldıktan sonra oluşan 

kanaatlerine göre hareket etmelidirler. 

2.4.4. Sorumluluk 

 Türk atasözünde de aynı manasıyla mevcut olan  ُّبِرجِْلِهَا تُـنَاطُ  شَاةٍ  كُل  “Her koyun, 

kendi bacağından asılır” meseli, hiç kimsenin bir başkasının hatasını yüklenmeyeceğini 

ve yine hiç kimsenin bir başkasının suçunun cezasını çekmeyeceğini anlatır.433 Kişinin 

yapıp ettiklerinden ancak kendisinin sorumlu olacağı, ona verilen iradenin hesabının 

başkalarından sorulmayacağı ve hiç kimsenin bir başkasının hatasından dolayı muaheze 

edilmeyeceği  َأُخْرَى وِزْرَ  وَازِرةٌَ  تَزِرُ  وَلا  “Hiç kimse bir başkasının sorumluluğunu 

yüklenecek değildir”434 kavl-i keriminde ifadesini bulur. Meselde ifade edilen manayı 

akla getiren âyet-i kerîme, insan özgürlüğüne vurgu yaparak sorumluluğun 

bireyselliğini hatırlatmaktadır.  

                                                             
431 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 23. 
432 en-Neml: 27/32. 
433 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 274. 
434 Fâtır: 35/18. 



110 

 

 

 Ey tabip! Kendini tedavi et” meseli, ukalalık yapanlara“ ياَ طبَيبُ طِبَّ لنـَفْسِكَ 

söylenir. Esasında mesel  َّنَـفْسَكَ  طِب  “Kendini tedavi et.” şeklinde söylenmesi 

gerekirken, نَـفْس kelimesinden önce اللام takdir edilmesi طب لنفسك داءها “Kendin için 

nefsinin hastalığına çare bul!” manasını sağlamak içindir.435 Sorumluluklardan kaçarak 

suçu karşı tarafa yüklemek isteyenleri, kendi işini bırakıp ilgili olmadığı işlerle 

ilgilenenleri de kınayan mesel ile benzer bir manaya gelmek üzere  ُحِفْظُ ما  في الأمور الحَْزْم

ما كُفِيتَ  كُلِّفْتَ وَتَـرْكُ   “İşlerdeki başarı, sorumluluğunu bilmen ve alakan olmayan 

şeylerden uzak durman sayesinde gerçekleşir” meseli kullanılır. 

 Ebû ‘Ubeyd bu meseli şöyle açıklar: Fetihleri, cesareti ve zekâsı ile tanınan tâbiî 

el-Ahnef b. Kays’a (ö.67/686) bir adam ayıbını arayarak şöyle sorar: “Halkına nasıl 

başkan oldun?” O şöyle cevap verir: “Benim işim olan ve seni ilgilendirmeyen işlerime 

burnunu soktuğun gibi yapmayarak ve senin işin olan ve beni ilgilendirmeyen işleri de 

terk etmekle başarılı oldum. Aynı zamanda beni aralarındaki işe karıştırmadıkları 

müddetçe kesinlikle iki kişi arasındaki işlere müdahil olmadım. Hiçbir zaman bir 

meclisten istenmeyerek dışlanmadım. Çünkü dışlanacağımı anladığım meclislere 

girmedim. Hiçbir kapı üzerime kapanmadı. Çünkü üzerime kapanacağından korktuğum 

hiçbir kapının önünde beklemedim.”436 Bu manadan olarak Hz. Peygamber (s.a.v.)’in   

يَـعْنِيهِ  لاَ  مَا تَـركُْهُ  الْمَرْءِ  إِسْلاَمِ  حُسْنِ  مِنْ   “Malayaniyi (kendini ilgilendirmeyen şeyleri) terk 

etmek, kişinin Müslümanlığının güzelliğindendir” hadis-i şerifi bulunmaktadır.437 

Meselin manası, atalarının adetlerini din diye körü körüne taklit eden, aklını 

kullanmayarak din adına uydurulmuş ne varsa sorgulamadan alıp baş üstüne koyan ve 

doğru olana davet edilince de “Babalarımızı üzerinde bulduğumuz din bize yeter” 

aymazlığı içinde cevap veren şahsiyetini oluşturamamış ve kalabalıktan biri olup çıkmış 

                                                             
435 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 411. 
436 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 212. 
437 İbn Mâce, Fiten, 12(3976). 



111 

 

 

sorumsuzlara bir uyarı olan  ْفُسَكُم  Siz kendinizi düzeltmeye bakın!”438 âyet-i“ عَلَيْكُمْ انَْـ

kerîmesinde mevcuttur. Siyakı içerisinde bu Kur’ânî ifade şunu der: Siz kendinizden 

sorumlusunuz. Suçu, baba ve dedelerinize atacağınıza, öncelikle kendinizi bir düzeltin. 

Suç varsa kendinizde arayın. Kendi sapıklığınıza başkalarını bahane göstermeyin. 

Unutmayın! Son tahlilde Allah’ın huzuruna çıkarılacaksınız. Orada mazeret sökmez. 

Eğer “Ne yapalım, atalarımızdan böyle gördük” gibi bir mazeret ileri sürecekseniz, 

şimdiden bu mazeretin geçerli olmayacağını, onlarla sizin yüzleştirileceğinizi, onları 

bahane ettiğinizde onların da kendi atalarını bahane edebileceğini bilin. Dolayısıyla 

geçersiz bir takım mazeretler ileri sürerek sorumluluktan kaçmaya kalkışmayın!  

هْمُ   Atmadan evvel oka tüy monte edilir” meseli ihtiyaç“ قـَبْلَ الرَّمْىِ يُـرَاشُ السَّ

anından evvel gerekli hazırlıkların yapılmasını tavsiye eder. Buradaki  ُيُـراَش kelimesi 

“okun arkasına tüy takmak” anlamına gelmektedir.439 Meselin manası, her defasında 

anlaşmayı bozan, hainlik etmek için fırsat kollayan kâfirlere, hatta Allah’ın bildiği, fakat 

müminlerin henüz bilip tanımadıkları düşmanlarına karşı caydırıcı olması bakımından 

kuvvet hazırlamayı emreden قُـوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لَهُمْ  وَأَعِدُّوا  “Siz de gücünüzün yettiği 

kadar onlara (Allah’ın ve sizin düşmanlarınıza) karşı her çeşitten kuvvet hazırlayın!”440 

Kur’ânî ifadesinde bulunur. Âyet-i kerîmede barışı korumak için savaşa hazır olunması, 

hazırlıkların da caydırıcı olması tavsiye edilmektedir. Çünkü güçlü olmayan barışı 

sağlayamaz. O halde barışı düşmandan bekleyecek kadar saflık göstermeyip hazırlık 

yapmak gerekmektedir. Çünkü oka tüy, atmadan evvel monte edilir. 

2.4.5. Mutluluk 

عِيدُ   Bahtiyar, başkasından ibret alandır.”441 Başkalarının“  بغَيْرهِِ  وُعِظَ  مَنْ  السَّ

başından geçen hadiselerden ders çıkarıp onların düştüğü duruma düşmekten sakınanlar 

                                                             
438 el-Mâide: 5/105. 
439 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 215; 
440 el-Enfâl: 8/60. 
441 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 227. 



112 

 

 

mutlu kimselerdir. Mesel Muallakasıyla meşhur şair el-Hâris b. Hillize (ö.m. 570)’nin 

şiirinde de yer alır:  

ومعتَبـَرُ  تحكيمٌ  التَّجارب وفي *** عِظةٌ  غيرهِِ  في له السَّعيدَ  إنَّ   

“Akıllı ve mutlu olan için başkalarında (alınacak) nasihat vardır. Tecrübelerde ise 

çıkarılacak hikmetler ve ibret alınacak dersler vardır.”442 
Kur’ân’ın zikrettiği bütün kıssalar hatta kıssalardaki küçük ayrıntılar dahi 

insanlığı kemale götüren ibret vesikalarıdır. Mesela Hz. Musa (a.s.) ile Firavun’un 

kıssası zikredildikten sonra, kıssada Allah’a karşı saygı ve ürperti duyan kimseler için 

ibret olduğu hatırlatılır.443 Kur’ân-ı Kerîm’deki kıssalarla öncekilerin tecrübe ettikleri 

durumları haber verip ibret alınmasını isteyen Allah, kulunun gözünü-kulağını, elini-

ayağını da ibret ve öğüt almak için kullanmasını emreder. Bunun için meselin manasını 

da içeren şekilde  ْقـَبْلُ  مِنْ  الَّذِينَ  عَاقِبَةُ  كَانَ  كَيْفَ  فَانْظرُُوا الأَْرْضِ  فِي سِيرُوا قُل  “De ki: Dolaşın 

yeryüzünü ve daha önce yaşamış (günahkârların) akıbeti nasılmış görün!”444 der. Bu 

âyet-i kerimenin hemen öncesinde insanların elleriyle yaptıkları yüzünden karada ve 

denizde bozulma meydana geldiği bildirilir. Akabindeki bu ayetle birlikte 

değerlendirdiğimizde; yeryüzündeki bozulmanın, öncekilerin tecrübelerinden 

faydalanmayan insanlar yüzünden olduğunu çıkarabiliriz. Onun için Allah Kur’ân-ı 

Kerîm’de yedi yerde “Dolaşın yeryüzünü” diye emreder. Ancak bu dolaşma turist gibi 

olmayacak, hayatı düzene sokmak için öncekilerin tecrübelerinden yararlanma şeklinde 

olacaktır. Allah, insana verilmiş her türlü vasıtanın, ibret alması için lütfedildiğini, onun 

kullanımına sunulan seyahat vasıtalarının da bir tecrübe aracına dönüştürülmesi 

gerektiğini ifade eder. Çünkü kulak, göz ve kalp, bunların hepsinden sorguya 

çekilecektir.  

İnsanın varlığı ve sahip olduklarıyla sonuçta bir mahlûk olduğu, ona bedava 

verilen imkânların, vericisi tarafından alınabileceği, bunun da doğal süreçler içericinde 

gerçekleştiği, dolayısıyla kaybedilene yas tutmanın onu geri getirmeyeceğini bildiren  ْمَن 
                                                             

442 el-Hâris b. Hillize, Divan, nşr. İmîl Bedî‘ Ya‘kûb, Lübnan, 1411/1991, s. 69; el-Hâlidiyyeyn, Ebubekir 
Muhammed ve Ebû Osman Sa‘îd Ebû Hâşim, el-Eşbâh ve’n-Nezâir min eş‘âri’l-Mutekaddimîn ve’l-
Câhiliyye ve’l-Muhadramîn, nşr. Muhammed Yusuf, Kahire, tsz., II, 212. 

443 Bkz. en-Nâziât: 15-26. 
444 er-Rûm: 30/42. 



113 

 

 

نَـفْسَهُ  أَراَحَ  فَاتَهُ  ما عَلَى يأَْسَ  لَمْ   “Kaybettiğine üzülmeyen, kendini rahatlatır” ifadesi, mesel 

haline gelmiştir.445 Şair ve Hatip Eksem b. Sayfî (ö.m. 612) bu meselin musibet 

zamanında, musibetin acısının yeni olduğu anlarda teselli için söylendiğini, mesel ile 

musibetten dolayı ah vah etmeyi sonlandırmanın istendiğini bildirir. İnsanın sahip 

olduklarının veya kaybettiklerinin Allah’ın kâinata koyduğu yasalar uyarınca olduğu, 

ona verilenin veya alınanın Allah’ın bilgisi ve dilemesiyle olduğu bildirildikten sonra 

insanın başına gelen musibetlere, oturup ağlamak yerine çare arayıp bulması  َتأَْسَوْا لِكَيْلا 

 Böyle takdir etmiştir ki; elden kaçırdıklarınıza (aşırı) üzülmeyesiniz”446“ عَلٰى مَا فَاتَكُمْ 

kavl-i kerimiyle ifade edilir. Musibetlere takılıp kalan insan, kısır görüşüyle hareket 

etmektedir. Makul davranış ise kâinatın idaresini elinde bulunduranın muradını 

anlamaya çalışmak, musibetlere sabrederek onlardan alınması gereken dersi 

çıkarmaktır. 

 
2.4.6. Hatadan dönmek 
 
Yağmurun vaktinde yağmaması neticesinde bitkiler zarar görebilir, kuraklık 

olabilir. Bu olumsuzluklardan sonra bolca yağan yağmur, verdiği zararı telefi eder. Bu 

durum  َأَفْسَدَ  مَا عَلَى غَيْثٌ  عَاد  “Yağmur, bozduğunu telafi etti”447 meseliyle ifade edilir. 

Zahiri manası bu olan mesel, mecazen hata yaptıktan sonra hatadan dönen ve böylece 

hatasını telafi edenlerin takdir edilecek hâlini anlatır. لِذُنوُبِهِمْ  فَاسْتـَغْفَرُوا اللَّهَ  ذكََرُوا  “Allah’ı 

hatırlayıp hemen günahları için istiğfar ederler”448 Kur’ânî ifadesinde utanç verici bir iş 

yapan veya kendi kendilerine bir kötülük edenlerin hatalarında ısrar etmeyip doğruya 

dönmesi Allah’ın hoşuna giden bir fiil olarak ifade edilir. Böyleleri neticede bozduğunu 

telafi eden yağmur gibi olur. Yağmur esasen zararlı değildir. İnsan da öyle. Fıtraten 

muzır değildir. Yaptıkları hatadan döndüklerinde; yağmur insan nazarında, insan da 

Allah nazarında yine sevilir.  

                                                             
445 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 163. 
446 el-Hadîd: 57/23. 
447 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 220. 
448 Âl-i İmrân: 3/135. 



114 

 

 

فارقـَعْهُ  وَهْياً  أوْهَيْتَ   “İşi bozdun. Hemen düzelt!”449 Meseldeki  َرَقَع fiili “Yamamak, 

onarmak” manalarına gelir. İnsandan beklenen makul davranış da bozduğunu 

onarmasıdır. Bu beklenti Kur’ân-ı Kerîm’de Mısır kralının Hz. Yusuf (a.s.)’a iftira atan 

karısına hitaben söylediği الْخَاطِئِينَ  مِنَ  كُنْتِ  إِنَّكِ  لِذَنْبِكِ  وَاسْتـَغْفِرِي  “Sen ey (kadın), 

günahının affını dile! Çünkü sen günahkârlardan oldun”450 Kurânî ifadesinde de 

bulunmaktadır. 

 
2.4.7. Doğruluk 
 
 “Yalancının mumunun ancak yatsıya kadar yanacağını” ifade eden إِنْ كَذِبٌ نَجَّى

 Yalan (bazen) kurtarsa da; doğruluk asıl necattır.”451 meseli doruluğun her“  فَصِدْقٌ أخْلَقُ 

halükarda geçer akçe olduğunu bildirir. Bazı çetrefilli durumlarda, işin içinden yalanla 

sıyrılmak mümkündür. Ancak bu durum, muhatabın bilgi ve tecrübe derecesine göre 

değişiklik gösterir. Dolayısıyla daha bilgilileri kandırmak için daha tumturaklı 

yalanların uydurulması gerekir. Ama bu yalanlar, ilelebet gizli kalmayacak bir gün 

sahibini ele verecektir. İyisi mi, yalana bulaşmadan her zaman doğrudan yana tavır 

almaktır. Çünkü bir gün gelecek, bütün yalanlar ortaya çıkacak ve sadece doğrular 

kazanacaktır. Meseldeki bu mana, yalancıların yalanlarıyla geçici menfaat sağladıkları 

dünyanın geride kaldığını, artık doğruların gerçek kurtuluşa ulaşacaklarını ve hakiki 

menfaati elde edeceklerini haber veren يَـوْمُ ينَفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُـهُمْ  هَذَا  “Bugün, sözlerine 

sadık olanların sadâkatlerinin hayrını görecekleri gündür”452 kavl-i keriminde 

bulunmaktadır. Âyet-i kerîmenin öncesinde sergilenen bir kıyamet sahnesinde Hz. İsa 

(a.s.)’a tanrılık isnat edenler onun diliyle yalanlanır. Neticede Hz. İsa’nın doğruluğunun 

ona fayda sağladığı, yalan söyleyenlerin ise yalanlarının artık sonunun geldiği bildirilir.  

el-Meydânî’nin hadis-i şerif olarak aktardığı مَنْ صَدَقَ االله نجََا “Allah’a verdiği söze 

                                                             
449 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 367. 
450 Yûsuf: 12/29. 
451 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 69. 
452 el-Mâide: 5/119. 



115 

 

 

sadakat gösteren kurtulur” meseli de doğrunun er geç kazanacağını bildirir. Mesel 

olmuş bu hadis-i şerif, yağmurdan mağaraya sığınan ve mağaranın ağzını bir kayanın 

kapatmasıyla mahsur kalan üç kişinin, amellerini Allah’a arz edip niyazlarıyla 

kurtulmalarının anlatıldığı meşhur mağara hadisinin sonunda söylenir.453 Neticede şu 

mesaj verilir: Dünyada iman sözüne sadık kalan, ahirette de Allah’ı sözünde sadık 

bulur. 

Araplar, dostluk ve sırdaşlık yapmayı hoş görmedikleri kişilerden etraflarını uzak 

tutmak için  ِيَانَ  اتَّق  Çocuklardan uzak dur ki pisliklerini sana“  بأَعْقَائهَِا تُصِبْكَ  لاَ  الصِّبـْ

bulaştırmasınlar.” derler.454 Ne yapacağı tahmin edilemeyen kişilerden uzak durmak 

gerektiğini, ancak fiillerinde sebat gösterenlerle dostluk kurulabileceğini istiare yoluyla 

anlatan bu meselin manası  َوكَُونوُاْ مَعَ الصَّادِقِين “Dürüst kimselerle birlikte olun!”455 

Kur’ânî ifadesinde gizlidir. Âyet-i kerîmede kişinin dürüst olmasının, dürüst kalmasına 

yetmeyeceği; dürüst kalmak için dürüstlerle birlikte olmak gerektiği, bunun için de 

dostluk kurulacak kişileri iyi seçmenin zaruret olduğu ifade edilmektedir. Meselde de 

çocuk, pervasız kişiden kinayedir. Pervasız kişi de çocuk gibi istemeden de olsa etrafına 

pislik bulaştırabilir. 

قُوهَا  فإن القَوْلَ ما قَالَتْ حَذَامِ *** إذَا قَالَتْ حَذَامِ فَصَدِّ  

“Hazâmi bir söz söylediğinde onu doğrulayın! Çünkü söz Hazami’nin sözüdür”456 

beyti Araplar arasında şöhretinden dolayı mesel olmuştur. Hiç yalan söylemeyen ve 

söylediklerinde isabet eden kişileri anlatır. Hz. İsmail (a.s.) gibi. Kur’ân onu  َإِنَّهُ كَان

 O sözü özü doğru biriydi”457 diye tanıtmaktadır. Âyet-i kerîmeyle şu mesaj“ صَادِقَ الْوَعْد

verilmektedir: Siz de doğru olduğunuz iddiasında samimiyseniz Hz. İsmail’in yolunu 

takip edin! Çünkü o, verdiği sözü, yerine getirmesinden dolayı Allah indinde 
                                                             

453 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 296-297. 
454 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 133. 
455 et-Tevbe: 9/119. 
456 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 156. 
457 Meryem: 19/54. 



116 

 

 

kıymetliydi. Dil alimi el-Esma‘î (ö.216/831) bu âyet-i kerîmenin ihbarî cümle hâlinde 

olduğunu, ancak inşaî cümle şeklinde emir olarak anlaşılması gerektiğini, çünkü 

Allah’ın muradının burada Hz. İsmail’in ahde vefasını haber vermekten ziyade sözü 

yerine getirmeyi emretmek olduğunu söyler.458 

2.4.8. Sabır ve Sebat 

Bulaştığı her işi berbat ederek hem kendine hem etrafına zarar verenlerin hâli 
 :Ahmak kadın, yün buldu”459 meseliyle istiare edilir. Endişe sudur“ خَرْقَاءُ وَجَدَتْ صُوفاً 

Yünü perişan edecek. Yaptığı işten bir sonuç çıkmayacak. Mesel, Kureyş halkından 

olup uyumsuzluğu ile meşhur olan bir kadın için kullanılmıştır.  ُغَزْلِها ناَكِثَةِ  مِنْ  أخْرَق  
“Eğirdiğini bozan kadından daha kuralsız” meseli de yaptığı işlerde kararı olmayan bu 

kadının hâlini anlatır. Meselde bahsi geçen kadın; bir işe karar verip sonra dediğinin 

tersini yapan Ümmü Rayda bt. Ka‘b’dır. Bu kadın, ip eğirir hizmetçilerine de 

eğirmelerini söylermiş. Sonra eğirdiği ipi çözer ve etrafındakilere de çözmelerini 

söylermiş. Sonraları bunun hâli hem aptallık hem de dönekliğin misali olmuştur.460 

Allah, Kur’ân’ın muhataplarına tanıdıkları ve özelliğini bildikleri bu kadının durumunu 

ةٍ أنَكَاثاً  İpliğini iyice eğirdikten sonra onu tersine“ وَلاَ تَكُونوُاْ كَالَّتِي نَـقَضَتْ غَزْلَهَا مِن بَـعْدِ قُـوَّ

çevirip çözen kadının durumuna düşmeyin!”461 ifadesiyle hatırlatarak, ahde vefa 

gösterilmesini, yapılan sözleşmelerden zarar edilse dahi sözleşmelere sadık kalınmasını 

ister. Meselde de âyet-i kerîmede de bu kadının durumuna düşmeme hususunda ikaz 

vardır. Bu ayetle yapılan ikazın hayata aksedişini Hudeybiye’de görmekteyiz. 

Hudeybiye’de antlaşma yapılmış, antlaşmanın ardından müşrik heyetinin başkanını 

Süheyl Bin Amr’ın Müslüman olduğu için zincire vurduğu oğlu Ebu Cendel, 

Mekke’den kaçarak Rasulallah (s.a.v.)’ın huzuruna gelmiştir. Antlaşma gereği karşı 

tarafa teslim edilmesi gerekmektedir. Çok hassas olan böylesi bir durumda antlaşma 

                                                             
458 el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 86. 
459el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 343. 
460 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 255. 
461 en-Nahl: 16/92. 



117 

 

 

bozulacak mı diye herkes dikkat kesilmiş ancak Rasulallah (s.a.v.), kalbi kan ağlayarak 

antlaşmayı uygulamıştır.  

بخواتيمها الأعمالُ   “Ameller neticelerine göredir. (Sonuçlarına nispetle 

kıymetlidir.)”462 meseli değerlendirmede asıl bakılması gereken noktanın netice 

olduğuna vurgu yapar. Eylem sahibi, işini yaparken en güzelini ve en doğrusunu 

yaptığına inanabilir, ancak düşünceye ve eyleme değil sonuca itibar edilir; sonuçta 

kazandıran eylem doğru, kaybettiren ise yanlış demektir. Doğru netice ise sadece 

usulünce eylemde bulunanların ulaşabilecekleri bir mükâfattır. Firavun’un tehdidi 

karşısında “Bilin ki yeryüzü Allah’ındır, kullarından dilediğini oraya mirasçı kılar” 

ancak  ِلِلْمُتَّقِينَ  وَالْعَاقِبَة  “Mutlu son, sorumlu davrananlarındır.”463 diyerek inananları doğru 

yolda sebat etmeye teşvik eden Hz. Musa (a.s.), ancak sorumluluk bilinciyle hareket 

etmenin başarıya götüreceğine dikkat çekerek, meseldeki manayı daha etkili tarzda dile 

getirmiştir. Dolayısıyla sorumsuzlar geçici dönemlerde üstünmüş gibi görünseler de, 

geleceği inşa etme liyakati, mutlaka sorumlu davrananların olacaktır. 

والإلحاحُ  المُواظبََةُ  باِلنَّجَاحِ  الأمور أَوْلَى  “Başarıya götüren en uygun yöntemler, devam 

ve ısrardır”464 meseli, arzu edilenin elde edilebilmesi için sabır göstermenin gerekliliğini 

anlatır. Başarının anahtarları olan ısrar ve tekrar manalarını  ْفَإِذَا فـَرَغْتَ فَانصَب “Boş 

kaldın mı hemen yorul”465 âyet-i kerîmesi barındırmaktadır. Meselden daha ileri 

seviyede olarak âyet-i kerîme yorulmadan arzulara ulaşılamayacağını hatırlatırken, 

işlerin üstesinden gelebilmenin sırrı olarak mücadeleyi de tavsiye etmektedir. Mesaj 

şudur: Öyle bir çaba göster ki sen işten değil, iş senden bıksın! 

                                                             
462 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 243. 
463 el-A‘râf: 7/128. 
464 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 374. 
465 İnşirah: 94/7. 



118 

 

 

رُ مِفْتَاحُ الْفَرَجِ   Sabır, kurtuluşun anahtarıdır”466 diyen mesel muhatabını“ الصَّبـْ

zorluklara karşı dirençli olmaya çağırır. Kulunu dünyada türlü şekilde sınayan Allah da 

رِ الصَّابِريِن  Sabredenleri müjdele!”467 buyurarak sabır anahtarıyla sıkıntılardan“ وَبَشِّ

çıkılabileceğini ve ahirette de bunun güzel karşılığının olacağını müjdeler. 

Zor durumlardan ancak direnerek çıkılabileceği  ِركَْبْ لِكُلِّ حالٍ سِيسَاءهُ ا  “Her 

durumun sırtına bin!” meseliyle istiare edilir. السِّيسَاء kelimesi, merkep sırtı 

anlamındadır.468 “En iyi savunma taarruzdur” sözünü hatırlatan mesel, “Boyun eğme! 

Üstesinden gelmek için üzerine git.” demektedir. Hz. Lokman (a.s.) da oğluna şu 

Kur’ânî ifadelerle kötülüklere karşı dirençli olması gerektiğini nasihat etmektedir:  ْوَاصْبِر

الأُْمُورِ  عَزْمِ  مِنْ  عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ   “Başına gelenlere göğüs ger! Şüphesiz bütün bunlar, 

kararlılık ve direnç isteyen işlerdendir.”469 

رُ ب ـْالصَّ  هُ يلَةَ لَ يلَةُ مَنْ لاَ حِ حِ   “Hiçbir çaresi kalmayanın çıkış yolu, sabırdır” meseli, 

sıkıntıyı başından uzaklaştırmaya gücü yetmeyenin, en azından sabretmeye muktedir 

olduğunu ifade eder. Derler ki; musibet sabreden için bir sıkıntı oluşturur. Ağlayıp 

sızlayan için de iki sıkıntı. Hem musibet hem de endişe. Musibetten daha beteri de 

kederdir. Bu manadan olarak şöyle söylenir:  ْفَأَجْزعَُ  عَليَّ  يجُْدِي جَزعٌَ  وَهَل  “Kaygı ve üzüntü 

bana bir fayda verecek mi ki tasalanayım?”470 Meselin manası Hz. Yakup (a.s.)’ın, hem 

Hz. Yusuf’un kaybolması hem de Yusuf’tan sonra Bünyamin’in alıkonulması 

sonrasında söylediği  ٌرٌ جَمِيل  Bundan böyle (bana düşen) güzel bir sabırdır”471“ فَصَبـْ

ifadesinde mevcuttur. Çünkü o, her iki olayda da en baştan önlem almıştı. Çocuklarını 
                                                             

466 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 418. 
467 el-Bakara: 2/155. 
468 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 301. 
469 Lokmân: 31/17. 
470 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 286. 
471 Yûsuf: 12/18, 83. 



119 

 

 

uyararak elinden geleni yapmıştı. Sonunda işler onun istediği doğrultuda cereyan 

etmese de, şer gibi gözükse de başa gelene dayanmak gerektiğini bir peygamber olarak 

insanlara gösterdi. “Bundan sonra (bana düşen) güzel bir sabırdır.” dedi ve musibet 

karşısındaki en doğru yaklaşımı ortaya koydu.  

Birlik ve beraberliği teşvik için söylen جَرَاثيِمَ  تُحْسَبُوا باِلأرْضِ  لَبِّدُوا  “Yere keçe gibi 

yapışın ki, asli unsurlar sayılasınız” meseli الِْزَقُوا باِلأْرْضِ تحُْسَبُوها “Yere yapışın ki, ondan 

sayılasınız.”  şeklinde de söylenir. Mesel ayrıca alaya alındıklarında hemen psikolojileri 

bozulanları sağlam durmaya da teşvik eder. Meseldeki  الجرُْثوُمة  kelimesi ağacın kökü 

anlamına gelmektedir.472 Bu kelimenin seçilmesi birleşme ve birbirine sımsıkı 

yapışmanın mübalağa edilmesi içindir. Yani “Ağacın kökleri nasıl toprağa işlemiş 

oradan ayrılması neredeyse imkânsız hâle gelmişse sizin de psikolojik durumunuz ve 

dışa karşı duruşunuz böyle olsun ki hemen yıkılmayasınız.” demektir. Meselin manasını 

hatıra getiren بُتُوا  Bir toplulukla karşılaştığınız zaman sebat edin”473“ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْـ

kavl-i kerimi, savaşmak için bir toplulukla karşılaşıldığında yılmamayı, inanılan davada 

sağlam durmayı emreder. Çünkü rakibinin sağlam duruşunu gördükçe düşmana 

bıkkınlık gelir. O halde sağlam duran taraf, hasmını ruhen ve dolayısıyla fiziken 

bozguna uğratır. 

2.4.9. Başarı 

 İnsan vardır; rahata alışmış, zamanını hazzının peşine düşerek geçirmiş sonunda 

zahmet çekmiş, başkalarına da yük olmuş. İnsan vardır; fırsatı ganimet bilmiş, çeşme 

gürlerken suyunu doldurmuş ve sonunda rahat etmiş etrafını da rahat ettirmiş. Bu ikinci 

sınıfa mensup insanın takdir edilecek hâli  َالسُّرَى القَوْمُ  يَحْمَدُ  الصَّبَاح عِنْد  “(Çalışarak) 

Geceleyenler sabah olunca hamdederler”474 meseliyle anlatılır. Nefse zor gelen 

çalışmalar, sonunda kazanca dönüşür. Yeter ki insan, zorluklara karşı direnmeyi bilsin. 
                                                             

472 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 208. 
473 el-Enfâl: 8/45. 
474 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 231. 



120 

 

 

Nitekim dünyasını doğru değerlendirdiği için ahiretini kazanan insanın ahiretteki şen 

şakrak durumu, hesap gününden bir manzarayı resmeden ve meselin manasını da içeren 

ayette şöyle bildirilir: رَءُوا هَاؤُمُ  فـَيـَقُولُ  بيَِمِينِهِ  كِتَابهَُ  أُوتِيَ  مَنْ  فَأَمَّا  مُلاَقٍ  أنَِّي ظنََنتُ  إِنِّي كِتَابيَِهْ  اقـْ

 Karnesi sağ tarafından verilen kimseye gelince... O (sevinçle) şakıyacak: “Hey“ حِسَابيَِهْ 

millet! Alın işte, okuyun karnemi! Kesinlikle ben, hesabımla yüzleşeceğime gönülden 

inanmıştım!”475 Yani, “Bakın karneme, gözünüz karne görsün.” diyerek dünyadaki 

gayretlerine hamdeder. Adeta dünyanın gecesinden ahiret sabahına çıkınca yaptıklarıyla 

övünür. 

İnsanın sadece eylem olarak ortaya koyduğu şeylerle kendi hesabına gelişme ve 

birikim sağlayabileceği, gayretsiz başarı beklentisinin boş bir ümit olduğu  ُيَسْعَى المَرْء 

هِ   وَأَنْ  ,İnsan çaba ve gayretiyle yol alır”476 meseliyle ifade edilir. Meselin manası“ بِجِدِّ

سَعَىٰ  مَا إِلاَّ  لِلإِْنْسَانِ  لَيْسَ   “İnsan için ancak çalıştığı vardır”477 Kur’ânî ifadesinde vardır. 

Âyet-i kerîme şu mesajı verir: Bir hedefe ulaşmak için, ona uygun araç ve yöntemleri 

kullanarak gerekli gayreti ortaya koyanlar başarılı olacaklardır. Bu, hem bu dünya hem 

de ahiret hayatı için geçerli bir adetullahtır. Dolayısıyla boş vaatlere kapılıp, çalışmadan 

başarı bekleyenler daima kaybetmeye mahkûmdur. 

2.4.10. Birlik ve beraberlik 

Bir araya gelen, güç ve söz birliği yapan topluluk,  يُّـهَا أكالْحَلْقةِ المُفْرَغةِ لا تَدْرى

 Çember gibidir. Ucunu bucağını anlayamazsın” meseliyle övülür. Bu mesel aynı“ طَرْفُـهَا

zamanda insanların hayırlı bir işte yardımlaşma ve dayanışma sergilemesini de takdir 

etmektedir.478 Türkçedeki “Bir elin nesi var? İki elin sesi var” atasözüne benzeyen 

                                                             
475 el-Hâkka: 69/19-20. 
476 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 330. 
477 en-Necm: 53/39. 
478 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, II, 393. 



121 

 

 

الكَفَّانِ  تَـبْطِشُ  باِلسَّاعِدَيْنِ   “İki el, iki kolun yardımı sayesinde kuvvetle tutar.”479 ve  ْهَل 

هَضُ   Doğan, (bir) kanadı olmadan uçuşa geçebilir mi?”480 meselleri“  ؟ جَنَاحٍ  بِغَيْرِ  البازِي يَـنـْ

de birlik hâlinde hareket etmeye örnek verilmektedir. el-Huseyn b. Ali et-Tuğrâî 

(ö.513/1120)’nin birlik ve beraberliğe dair aşağıdaki şiiri neredeyse mesel hâline 

gelmiştir: 

  آحادَا تتفرقُوا ولا خَطْبٌ  *** اعترَى إِذا بَنيَِّ  يا جميعَاً  كونوُا

 أفرادَا تكسَّرتْ  افترقْنَ  وإِذا *** تكسُّراً  اجتمعْنَ  إِذا القِداحُ  تأبىَ 

“Ey çocuklarım! Başınıza her ne gelse, bir ve beraber olun! Benden tavsiye size: 

Tek tek olup ayrılmayın. 

Oklar bir araya geldiklerinde kırılmaya karşı mukavemet gösterirler. Dağılıp 

ayrılırlarsa tek tek kırılırlar.”481 

Meseldeki manayı da içeren  ِاللّهِ جَمِيعًاوَاعْتَصِمُواْ بِحَبْل  “Hep birlikte Allah’ın ipine 

sımsıkı yapışın!”482 emri ilahisi, birlik ve beraberlik hâlinde hareket etmeyi emrederken, 

bu beraberliğe bir kayıt koymaktadır. Bu birlik ve beraberlik şer ve muzır olanda değil, 

Allah’ın ipine yapışmakda olacaktır. Yani hak ve hakikat çizgisinde olacaktır. İnkârda 

değil imanda, batılda değil hakta, kin ve adavette değil sevgi ve dostlukta olacaktır. 

Âyet-i kerimenin siyakından çıkardığımız bu manadaki birlik ve beraberliğin İslam’daki 

adı ise vahdettir. 

ئْبُ خَالياً  أشَدُّ  الذِّ  “Kurt (kişi) yalnızken daha tehlikelidir” meseli, düşüncede, 

yaşayışta, yolculukta velhasıl bütün işlerde yalnız başına kalmayı tercih edenlere bir 

nasihattir.483 Hz. Peygamber (s.a.v.) meseldeki manayı şöyle ifade eder:  ،الجماعةب كمعليْ  

                                                             
479 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 95. 
480 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II,404. 
481 et-Tuğrâî, Dîvân, Kostantiniyye, 1300, s. 71. 
482 Âl-i İmrân: 3/103. 
483 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 222. 



122 

 

 

القاصِيَة الشَّاذَّةَ  منَ الغَ  من يُصيب إنما الذئبَ  فإنَّ   “Cemaat hâlinde olunuz. Çünkü kurt, sürüden 

ayrı düşen ve merkezden uzaklaşan koyuna saldırır.”484 Elbette ki insanlar ne kadar 

önlem alsalar da tehlikeden tamamen korunmuş değillerdir. Ancak yalnız kalındığında 

tehlikenin derecesi artar. Saldırgan daha cüretkar olurken savunan daha zayıf duruma 

düşer. Tehlikenin boyutlarının en aza indirilmesi için de cemaatle birlikte olmaya gayret 

göstermek gerekir. Bireyselleşen her şeyin zamanla gücünü kaybedip hayatın dışında 

kalacağı, kişinin inandığı değerleri muhafaza edebilmesinin ancak aynı değerlere 

inananlarla birlikte olmasıyla sağlanabileceği, sadece cemaatle güçlenen birlikteliğin 

devamının olabileceği وَلاَ تَـفَرَّقُوا “Birbirinizden ayrılmayın!”485 emriyle daha veciz bir 

şekilde ifade edilir.  

Araplar bir topluluğun cümbür cemaat gelmelerini بَكْرَةِ أبَيِهِمْ  ىا عَلءو جَا  “Hepsi 

beraber geldiler” meseliyle anlatırlar.486 Hendek Savaşı olarak da bilinen Ahzab 

Muharebesinde müttefik düşman orduları ile kendilerini arkadan hançerleyen 

Kureyzaoğulları arasında sıkışıp kalan Müslümanların üzerine düşmanların topyekûn 

gelmelerini hatırlatan  ِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنكُمْ إِذْ جَاؤُوكُم مِّن فـَوْق  “Onlar yukarıdan ve aşağıdan 

(önünüzden ve ardınızdan) üzerinize gelmişlerdi”487 kavl-i kerimi meseldeki manayı 

hatırlatır.  

Toplumun ayakta kalması, onu oluşturan fertler arasındaki anlaşma ve uyumla 

doğru orantılıdır. Bu husus, الأناَمُ  لهَلَكَ  الوئِاَمُ  لَوْلا  “Kaynaşma olmasaydı insanlık yok 

olurdu” meselinde dile getirilir.488Meselde olumsuz cümleyle kastedilen mana وَأْتَمِرُوا 

نَكُم بِمَعْرُوفٍ  بَـيـْ  “Kendi aranızda ortak değerler çerçevesinde istişare edip anlaşın”489 ilâhî 

                                                             
484 Ebû Dâvut, Salat, 47(547).  
485 Âl-i İmrân: 3/103. 
486 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 133; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 176. 
487 el-Ahzâb: 33/10. 
488 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 176. 
489 et-Talâk: 65/6. 



123 

 

 

emriyle Müslümanların yerine getirmesi gereken bir zorunluluk olarak bildirilir. 

Meselde zımnen mevcut olan meşru ve münasip davranışların sergilenmesi gerekliliği, 

âyet-i kerîmeyle hatırlatma ve tavsiye boyutundan daha ileri seviyeye götürülerek 

Müslümanlar arasındaki anlaşmazlıklarda kesinlikle uyulması gereken bir asgari 

müşterek olarak dile getirilir.  

والكَرِش مِعَىالْ مِثْلُ  هُمُ   “Onlar, ince ve kalın bağırsak gibidirler.” meseli toplumu bir 

araya getirmek ve aralarındaki ihtilafların çözümüne katkıda bulunmak için yapılan bir 

benzetmedir.490 Mesel bir durum tespitinden öte muhatabı birlik ve beraberliğe 

yönlendirme amacıyla söylenir. Dolayısıyla ihbârî cümle olsa da inşâî anlam içerir. 

Bunu meselin geçtiği aşağıdaki şiirden anlamaktayız: 
 وَانْكَمِشْ  فـَقُمْ  شيء عَلَى لَسْتَ ***  ترَِشْ مُفالْ  النَّائمُِ  أيُّـهَذَا يا

 وَالكَرِشْ  عَىالْم مِثْلَ  حُوافأصْبَ ***  أمْرَهُمْ  أصْلَحُوا كَقَوْمٍ  لَسْتَ 
“Ey sere serpe uzanmış uyuyan! Yatmakla bir şey elde edemezsin! Hemen kalk ve 

silkin! 

Sen aralarını düzeltip tıpkı ince ve kalın bağırsak haline gelenler gibi de 

değilsin.”491  

Meseldeki ince ve kalın bağırsak benzetmesinden daha kuvvetli bir şekilde birlik 

ve beraberliğe davet, إِخْوَةٌ  الْمُؤْمِنُونَ  إِنَّمَا  “Sadece müminler kardeştirler”492 Kur’ânî 

hitabıyla yapılır. Bu kardeşliğin gereği ise bu hitabın akabindeki “Öyleyse 

kardeşlerinizin arasını düzeltin!” emri ile bildirilir. Müminler kardeşten başka bir şey 

olmayacaklarına göre kardeşlere yakışan da, uyumlu olmaktan gayrısı değildir. 

Araplar akrabaları dururken yabancılara yardım edenleri  ُآخرينَ  جَادَ  أَرْضٍ  غَمَام  

“(Kendisi) bir yerin bulutu, başkalarına cömertlik yapıyor”493 meseliyle kınarlar. 

Meselde etrafındaki ihtiyaç sahiplerini görmeyip gözünü uzaklara diken, başkalarına 
                                                             

490 es-Sedûsî, el-Emsâl, s. 79. 
491 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 388. 
492 el-Hucurât: 49/10. 
493 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 62. 



124 

 

 

cömertlik yapanlar eleştirilerek öncelikle yakın akrabayla ilgilenmek gerektiği 

vurgulanır.  الأَرْحَامِ بَـعْضُهُمْ أَوْلَى ببِـَعْضٍ  والُ وَأُو  “Akrabalık bağına sahip olanlar birbirleri 

üzerinde temelden hak sahibidirler”494 kavl-i kerimi de insanın, fıtraten aralarında kan 

bağı olan akrabalarıyla daha yakın olduğu gerçeğini hatırlatır. İslam’ın Müslümanları 

aralarında kan bağı olmasa da birbirine kardeş yaptığını biliyoruz. Yukarıdaki Kur’ânî 

ifadenin öncesinde iman edip hicret eden ve Allah yolunda gereken gayreti 

gösterenlerin birbirlerinden oldukları belirtilir. Bu ifadenin akabinde “Allah’ın yasası 

uyarınca, akrabalık bana sahip olanlar birbirlerine daha bir yakındırlar” ifadesinin 

bulunması Allah-u alem şu manaya gelir: Allah fıtraten insanları akrabalık bağlarıyla 

birbirine bağlamıştır. Yine o müminleri din bağıyla birbirine bağlamıştır ve gerçek 

kardeşlik de din kardeşliğidir. O halde yapılması gereken, din bağını fıtrat bağıyla 

birleştirmektir. Yani her hususta öncelikle akrabalarına yardımda bulunmak, fıtrî 

temellerin üzerine din kardeşliğini bina etmektir. 

2.4.11. Affetmek 

Büyüklerden beklenen, bazı hataları hoş görmeleridir. Özellikle yönetici 

pozisyonunda olanlar emirleri altındakilerin her hatasını görürlerse idare etmekte 

zorlanırlar.  ْمَلكْت فأسْجِح “Hakim oldun. Artık iyi davran” meseli bu hususu dile getirir. 

Meselin Sa‘d b. Mâlik el-Kinânî tafafından söylendiği bildirilmektedir. Rivayete göre 

Sa‘d bir yolculuk esnasında meşhur kral Nu‘man b. el-Munzir’e uğrar. Numan ona 

memleketini sorunca: “Suyu bol, bitkisi çok olan yerdenim.” diye cevap verir. Bunun 

üzerine Numan kendisine laf ebesi olduğunu söyleyerek “İstersen cevap veremeyeceğin 

bir soruyu sorayım.” der. Sa‘d’ın kabul etmesi üzerine ona, oradaki bir görevliye elinin 

tersiyle bir tokat attırır ve “Bunun cevabı nedir?” diye sorar. Sa‘d: “Alçak memur.” der. 

Bir tokat daha attırır ve yine cevabını sorar. Bu defa: “İlk tokata cevap alsaydın ikinciyi 

atamazdın.” der. Bu şekilde tokatlar ve cevaplar fazlalaşır en sonunda Sa‘d  ْمَلكْت فأسْجِح 

“Üstün geldin. Artık iyi davran.” diyerek canını kurtarır ve bu söz mesel olur.495 Cemel 

                                                             
494 el-Enfâl: 8/75. 
495 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 38. 



125 

 

 

Vakıası’nın sonunda Hz. Aişe, Hz. Ali’ye bu meseli söylemiş o da Hz. Aişe’yi techiz 

ederek Medine’ye göndermiştir.496 Mesel şiirde şöyle geçer: 

 يستكثر الناس فضلك*** إذا ملكت فأسجح 

 قد كان يكره ظلك***   وتكسب الود ممن

 كلَ والقلب بالرفق يمُْ ***   ك قهرالَ فالجسم يمُْ 

“Hakim olduğunda güzel davran. İnsanlar (bu durumda senden) erdemli 

davranışlarını çoğaltmanı gözetirler. 

Böylece, gölgenden (hakimiyetinden) hoşnut olmayanların dostluğunu kazanırsın. 

Zira; beden, zorla zaptedilse de, kalp, hoşgörüyle elde edilir.”497 

Birindeki affedicilik veya bağışlayıcılık vasfı, onun bağışladığı kişiye göre daha 

üstün pozisyonda olduğunu gösterir. İslam’a göre bu üstünlük elbette ki ilmin cehâlete, 

bilenin bilmeyene üstünlüğüdür. Kur’ân Hz. Peygamber (s.a.v.)’e haddi aşanlar 

karşısında şu şekilde davranmasını öğütlemektedir.  َفَاصْفَحِ الصَّفْحَ الْجَمِيل “ (İnsanların 

kusurlarını) güzel bir olgunlukla karşıla!”498 Zımnen; “Çünkü sen biliyorsun, onlar 

bilmiyorlar. Sen işin ehemmiyetinin farkındasın, onlar değiller. Dolayısıyla sen 

onlardan üstün durumdasın. Büyüklerin bağışlaması ise onların şanındandır.” 

anlamlarını hatıra getiren ayet, içerisinde meselin manasını da barındırmaktadır.  

عُدْ  إِذا نَـزَلَ  بِكَ الشَّرُّ فَاقـْ  “Başına bela geldiğinde, otur.” Yani “Yavaş ol. Teenni ile 

davran. Acele etme” manalarını içeren mesel,  َعُدْ  اإِذا نَـز بِكَ الشَّرُّ فَاقـْ  şeklinde de 

söylenmektedir.499 Öfkenin galebe çalması ve kişiyi başkalarına sataşmaya sevk etmesi 

durumunda insanın o anki öfkesini bastırarak mutedil davranması, mesel ile hedeflenen 

davranıştır. el-‘Askerî, meselin açıklamasında şerden kaçınmayı teşvik eden 

Muaviye’nin şu sözünü aktarır: “Bir suç, benim tahammül sınırımı aştığında kendime 

hakim olarak (şöyle derim): Gücümün yettiği kişiye kızsam ne fayda? Gücüm 
                                                             

496 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 154. 
497 http://ara.bi/poetry/96474/ 
498 el-Hicr: 15/85. 
499 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 150; ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 129.  



126 

 

 

yetmeyene kızsam ne fayda?” Onun bu sözünü “Çünkü benim ona gücüm yetiyorsa 

zaten ondan intikam alabilirim. O halde neden kendimi öfkeye boğayım ki? Eğer ona 

gücüm yetmiyorsa öfkem ona bir zarar vermez. O halde düşmanıma zarar vermeyecek 

bir öfkeyle neden kendimi yorayım ki?” şeklinde açıklayan el-‘Askerî, ardından meselle 

ilgili şu şiirleri söyler: 

 في جِسمِهِ وَشُحوبِ  كَةٍ سِوى نَـهْ ***  مِن غَيرِ قُدرةٍَ  وَما غَضَبُ الإِنسان

“Kudreti olmayanın öfkesi, cismindeki mecalsizlik ve benzinin atmasından başka 

nedir ki!” 

وَإِن دعَاك فتصامم عَنهُ  ***خل يدَ الشَّرّ وفر مِنْهُ   

رّ فَلاَ تكنه  خَابَ أَخُو الشَّ

“Şerrin elini bırak. Uzaklaş ondan. Seni çağırsa da sağır gibi davran. Şerrin 

kardeşi kaybetti. O kardeş sen olma.”500 

Öfkeye hâkim olunması ve kızgınlığın yatıştırılması çok sayıda meselde dile 

getirilen hususlardandır. Kötülüğü terk etmek, şerden uzak durmaya çağırmak için 

söylenen تَطأَْطأَْ لها تُخطِئْك  “Kötülüğe karşı başını eğ! Seni geçip gitsin.” ve şerre iltifat 

edilmemesini tavsiye eden يَـعْبُر الشرّ  دع  “Şerri bırak geçip gitsin”501 meselleri bu 

husustaki diğer ikisidir. Yine hâkimlerin öfkeli iken karar vermemeleri gerektiği hususu 

meşhur yasaklardandır. Derler ki: Üç kişi vardır. Bunlar, akıllıların başını çekseler de şu 

hallerde; delilerin delisi durumuna düşerler. Bunlar: Öfkeli, kıskanç ve sarhoş 

olanlardır. Hz. Peygamber (s.a.v.) de kendisinden nasihat isteyen birisine iki kez  لا

 Kızma!” cevabını vermiştir.502 Şer, başa gelmesi mümkün, bazen olanca önleme“ تَـغْضَبْ 

rağmen engellenmesi imkânsız olan şeylerdendir. Yukarıdaki her üç mesel de şerri 

engellemekten değil, şer anında nasıl hareket edilmesi gerektiğinden bahsetmektedir. 

İnsan belki şerri engelleyemez ancak şer karşısında takınacağı tavırla onun etkilerini 

                                                             
500 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 56. 
501 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 136. 
502 el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 229. 



127 

 

 

asgariye indirebilir.  َوَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظ “Onlar öfkelerini kontrol altında tutarlar”503 kavl-i 

kerimi de sıkıntılı durumlarda öfkenin nasıl kontrol edilebileceğinin ipucunu 

vermektedir. İnsanını sınayan ve yetişmesini sağlayan sıkıntılı durumlara düşmek ve 

bazen öfkelenmek doğaldır. Doğal olmayan; öfkenin kontrol edilememesidir. Bu 

sebeple âyet-i kerîmede öfkenin kontrol altına alınmasına yönelik tavsiye vardır. 

Mesellerde şer karşısında pasif duruş tavsiye edilirken, âyet-i kerîmede aktif tavır, yani 

öfkeye müdahale emredilir.  

Cahillerin taşkınlıkları karşısında ağırbaşlılıkla hareket edilmesi gerektiğini ifade 

etmek için  َجَهُولٍ  مِنْ  حَليمٌ  يَـنْتَصِفُ  لا  “Halim, cahilden intikam almaz” meseli 

kullanılır.504 Hilm aynı zamanda kişideki ilim ve irfanın göstergesidir. Dolayısıyla hilm 

ile muamele edenler diğerlerinden daha üstün vasıflara sahip olan insanlardır. 

Diğerlerinden daha üstün vasıftaki insanların başında da Peygamberler gelmektedir. 

Onlar sahip oldukları diğer özelliklerin yanında bu özellikleriyle de diğerlerinden 

üstündürler.  ٌإِنَّ إِبـْراَهِيمَ لحَلَِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيب “İbrâhîm cidden yumuşak huylu, yüreği yanık, 

kendisini tamamen Allaha vermiş biriydi”505 âyet-i kerîmesinde Allah Peygamber’ini, 

bu özelliğiyle övmüştür. el-Hasen el-Basrî (ö.728/1327) Allah’ın peygamberleri 

vasıflandırdığı özelliklerden en başta gelenlerinden birinin hilm olduğunu ifade eder. 

Bazı âlimler de birbirine eklenecek en güzel iki şeyin hilmin, ilme eklenmesi olduğunu 

belirtirler.506  

رُ  Affın en iyisi güçle birlikte olandır.” veya“ خير الْعَفو مَا كَانَ مَعَ الْقُدْرةَ   مَا الْعَفْوِ  خَيـْ

 ,Affın en iyisi kuvvetten kaynaklanandır” meselleri de ağırbaşlılığı“   الْقُدْرةَِ  عَنِ  كانَ 

erdemlilerin özelliklerinden saymaktadırlar.  

رُ  قَدَرْتَ، فقد عَنيِّ  اعْفُ   اقْتِدَارِ  بَـعْدَ  يكون عَفْوٌ   ) العفو (   ـعَفْوِ ***  الْـ وخَيـْ

                                                             
503 Âl-i İmrân: 3/134. 
504 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 237; ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, II, 277. 
505 Hûd: 11/75. 
506 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 150-151. 



128 

 

 

“Beni bağışla. Çünkü artık muktedir oldun. (Bil ki) affın en iyisi muktedir 

olduktan sonraki aftır”507 beytinden başka bu konuda imam eş-Şâff‘î’nin şu beyitleri de 

mesel hâline gelmiştir:  

فِيهُ  نَطَقَ  إذا رٌ *** تجُِبْهُ  فَلاَ  السَّ السُّكُوتُ  إِجَابتَِهِ  مِنْ  فَخَيـْ  

يمَوُتُ  كَمَداً  تَـركَْتَهُ  وَإِنْ *** عَنْه فرّجتَ  أَجَبْتَهُ  فَإِن  

“Hayasız birisi konuştuğunda ona cevap verme. Çünkü ona cevap vermektense 

susmak daha iyidir. 

Ona cevap verirdiğinde içini ferahlatmış olursun. Ama onu kederli halde 

bırakırsan ölür.”508 

Bu hususta başka bir beyit, ağırbaşlılığı şöyle övmektedir:  

فِيهُ  يخُاَطِبُنيِ  مجُيِبَا لَهُ  أَكُونَ  أنَْ  فَأَكْرهَُ ***  حٍ بْ ق ـُ بِكُلِّ  السَّ  

حْراَقُ  زاَدَهُ  كَعُودٍ ***  ماً لْ حِ  فَأَزيِدُ  سفاهةً  يزَيِدُ  طِيبَا الإِْ  

“Arsız kişi bütün çirkinliğiyle bana hitap etmekte; ben ise ona cevap vermek 

istememekteyim. 

O alçaklığı artırırken, ben de vakur duruşu ziyadeleştiriyorum. Tıpkı ateşin 

yakmasıyla güzel kokusunu artırdığı buhur ağacı gibi.” 

Yukarıdaki mesellerin manası  ِالْجَاهِلِينَ خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ باِلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَن  “Sen af 

yolunu tut, iyi olanı emret ve haddini bilmezlere aldırma!”509 âyet-i kerîmesinin 

manasında bulunmaktadır. Ayette Hz. Peygamber (s.a.v.) ve inananlara, dolayısıyla 

inandığı için üstün olan bu zümreye: “Siz diğerleri gibi değilsiniz. Onlar haddini 

bilmezler güruhu olabilir. Ancak siz Kur’ân’ı, ilmi, irfanı biliyorsunuz. O halde onlar 

gibi davranamazsınız. Haddini bilmezlere hadsizce muamele etmek onların seviyesine 

düşmektir. Allah sizi ilim, irfan ve imanla onlara üstün kıldıysa siz de, bunun gereği 

olarak hilm, sabır ve hoşgörüyle onlara muamelede bulunmalısınız.” mesajını 

vermektedir. 

                                                             
507 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 243. 
508 eş-Şâfi‘î, Dîvân, s. 157. 
509 el-A‘râf: 7/199. 



129 

 

 

2.4.12. Ahde vefa 

 Hür kişi, vaadini yerine getirir” meselini ilk olarak cahiliye“ أنَْجَزَ حُرٌّ مَا وَعَدَ 

döneminde el-Hâris b. ‘Amr’ın kullandığı belirtilir. el-Hâris, Sahr adlı birine, alacağı 

ganimetin beşte birini kendisine vermesi koşuluyla saldırması için bir kavmin yerini 

haber verir. Sahr, ganimeti alıp oradan sıvışmaya çalışırken el-Haris:  َأَنجَْزَ حُرٌّ مَا وَعَد 

“Kerem sahibi kişi, vaadini yerine getirir.” der ve bu söz sonraları mesel olur.510  

Verilen sözün kesinlikle yerine getirilmesi hususunda Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

meseller arasında zikredilen العِدَةُ عَطِيَّة “Vaat, hediyedir” hadis-i şerifi meşhurdur. Bu 

hadis-i şerifin râvîsi: “Sizden biri çocuğuna bir söz verdiğinde onu yerine getirsin. 

Çünkü Hz. Peygamber (s.a.v.), العِدَةُ عَطِيَّة “Vaat hediyedir.” buyurmuştur.” der  ُدين العِدَة  

“Vaat borçtur.” bu manada mesel olmuş bir başka hadistir.511 Hadis-i şerifte sözden 

dönmek, verilen hediyeyi geri almak gibi çirkin gösterilerek böyle bir davranıştan uzak 

durulması tavsiye edilir. el-Meydânî, بالأموال سرورهم من أكْثَـرُ  بالآمال الناس سرور  

“İnsanların umutlarla mutlu olmaları mallarla mutlu olmalarından daha ileri 

seviyededir” sözünü örnek vererek bu meselle çark etmenin iğrençliğinin anlatıldığını 

belirtir.512 Ebû ‘Ubeyd de hadis-i şerifi açıklarken Cahiliye döneminde birinin 

“Susuzluktan ölmem, sözümde durmayıp ölmemden daha sevimlidir” dediğini 

hatırlatır.513  َأَنجَْزَ حُرٌّ مَا وَعَد “Hür kişi, vaadini yerine getirir” meseli Cahiliye diliyle 

söylendiğinden hür-köle ayrımı yapılmıştır. Cahiliye’de elbette ki kölelerin böyle bir 

tasarrufu olamaz. Sözünü yerine getirenler hürlerdir. İslam’ın zuhuruyla hür-köle ayrımı 

ortadan kalktığından Allah bütün insanlara şu hitapta bulunur:  َوَأَوْفُواْ باِلْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَان

 Yine, verdiğiniz her (meşru) söze sadık kalın! Şüphesiz söz veren herkes“ مَسْؤُولاً 

                                                             
510 el-Mufaddal ed-Dabbî, Emsâlu’l-‘Arab, s. 68. 
511 Kudâ‘î, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Selâme, Musnedu’ş-şihâb, nşr. Hamdî ‘Abdulmecîd, I-II, Beyrut, 

1405/1985, I, 39-40; Ebu’ş-Şeyh, el-Emsâl fi’l-hadîsi’n-nebevî, I, 179. 
512 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 29. 
513 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 71. 



130 

 

 

bundan dolayı hesaba çekilecektir.”514 Meselin manasını içinde barındıran bu emir, 

verilen sözlerden hesap sorulacağı uyarısını yaparak söze sadık kalınması gerektiğini iki 

kez vurgulamaktadır. İslam’dan sonra Kur’ân’ın etkileyip değiştirdiği Müslüman aklı, 

لوَفاءُ مِنَ االلهِ بمَكانا  “Ahde vefanın Allah katında bir yeri vardır”515 meselini söyleyerek 

verilen söze sadık kalınmasını en büyük gerekçeye bağlar. Bu gerekçe sorumluluğun en 

büyüğünün O’na karşı duyulduğu ve hesabın en büyüğünün O’na verileceği Allah’tır. 

Verilen söz yaratan indinde bir yer ve değere sahiptir ve Müslüman için en mühim 

mesele de O’nu razı etmektir. Hadis râvîlerinden Abdullah b. Amr (ö.63/682) kızını bir 

adamla evlendireceğine söz verir. Vefatı sırasında o adamı çağırarak kızını onunla 

evlendirir ve:  “Allah’ın huzuruna nifakın üçünden birisiyle çıkmaktan çekindim.” der. 

Bu davranışının sebebi onun şu hadis-i şerifin râvîsi olmasına dayandırılmıştır. Hz. 

Peygamber (s.a.v.) der ki: “Üç şey kimde bulunursa tamamıyla münafık olur. Bunlardan 

birisi bulunursa onu terk edinceye kadar nifak özelliği taşır. Münafık; konuştuğunda 

yalan söyler, söz verdiğinde çark eder ve emanete ihanet eder.”516 

 Yiğitliğin afeti sözünde durmamaktır”517 meseli, sağlam“ آفَةُ الْمُرُوءَةِ خُلْفُ الْمَوْعِدِ 

karakterlilerden beklenenin ahde vefa olduğunu hatırlatırken, sözünde durmamanın da 

kişilik zafiyetinden kaynaklandığını bildirir. Vefasızlık en başta insanın içinde başlar. 

Öz benliklerine yalan söylemeyi başarabilenler, dışarıya da yalan söylemeye başlarlar. 

Neticede içteki tutarsızlık, dışa vefasızlık olarak yansır. Bu da şahsiyeti öldürür. 

Meseldeki bu mana, hükmün kesinleştiği kıyamet günü Şeytan’ının itirafını sahneleyen 

ve yalancılığını ortaya koyan  ْفَاَخْلَفْتُكُمْ وَوَعَدْتُكُم  “Ben de size söz vermiştim. Fakat size 

verdiğim sözü tutmadım”518 Kur’ânî ifadesinde bulunur. Âyet-i kerîme şeytanın 

kişiliksizliğini ortaya koyarken muhataba şeytânî kişiliklere karşı uyanık olmasını da 

tavsiye etmektedir. Mesel, kişiliği öldüren şeyin sözünde durmamak olduğu uyarısıyla 

muhataptan bundan uzak durmasını istemektedir. Kıyametten bir sahnenin sergilendiği 

                                                             
514 el-İsrâ: 17/34. 
515 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 355; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 271. 
516 el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 86. 
517 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 71; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 59. 
518 İbrâhîm: 14/22. 



131 

 

 

âyet-i kerîmede de verilen mesajlardan birisi; sözünde durmamanın mümin özelliği 

olmadığıdır.  

 el-‘Amâlik halkından ‘Urkûb adındaki şahıs, kendisinden yardım talep eden 

kardeşini şöyle avutur: “Şu hurmalar tomurcuklanınca tomurcuklar senindir.” Hurmalar 

tomurcuklanınca verilen söze itimat eden kardeşi gelir. Bu defa: “Hurmalar biraz 

sararsın da öyle gel.” der. Hurmalar sararınca gelen kardeşine: “İstersen biraz daha 

kızarsınlar.”, kızarınca: “Bırakalım olgunlaşsınlar.”, olgunlaşınca da: “Kuruyuncaya 

kadar bekleyelim.” der. Hurmalar hasat edilecek kıvama gelince kardeşinin gelmesini 

beklemeyip geceden hurmaları keser ve kardeşine hiçbir şey vermez. ‘Urkûb’un bu 

davranışı daha sonra sözünde durmayanların hâlini tasvir eder tarzda  ٍمَوَاعِيدُ عُرْقُوب 

“‘Urkûb’un vaatleri!” şeklinde mesel olur. Mesel şiirde şöyle geçer:  

  ربثْ أخَاهُ بيَِ  مَوَاعِيدَ عُرْقُوبٍ * **وكَانََ الخلُْفُ مِنْك سَجِيَّةً  وَعَدْتَ 

“Bir söz verdin. Amma sözünde durmamak senin karakterin hâline gelmiş. Aynen 

Yesrip’teki kardeşine ‘Urkûb’un verdiği sözler gibi.” Yine ‘Urkûb’un meşhur 

vaatlerinin mesel hâline geldiği şöyle ifade edilir.  

 إِلاَّ الأباَطِيلُ  وَمَا مَواَعِيدُهَا ***لهَاَ مَثَلاً  كَانَتْ مَوَاعِيدُ عُرْقُوبٍ 

“‘Urkûb’un vaatleri kendisi için mesel oldu. Onun vaatleri sadece aslı astarı 

olmayan yalanlardır.”519 
Meselin manası Allah’la olan fıtrat sözleşmesini ısrarla delen, küfrü tercih eden, 

kendi doğasına, kendi fıtratına, kendi var oluşuna ısrarla ihanet eden insanın hâlini 

haber veren  ٍوَمَا وَجَدْناَ لأَِكْثَرهِِم مِّنْ عَهْد “Biz onların çoğunda, sözünde durma diye bir şey 

bulmadık”520 kavl-i keriminde ifadesini bulur. Allah insanı yaratırken kendisine 

yönelecek bir çizgide, O’nu bulup tanıyacak bir fıtratta yaratmış ve ondan bu fıtrata 

uyacağına dair söz almıştır. Doğal olarak insan, kendi iç âleminin sesine kulak verip 

ilmi ve aklını kullanması durumunda bu çizgide yürüyecektir. Hâl böyleyken inkâr eden 

insan sözünde durmamış, kendi doğasına, yaratıldığı fıtrata ve onu insan eden değerlere 

                                                             
519 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 87. 
520 el-A‘râf: 7/102. 



132 

 

 

aykırı hareket etmiş ve Allah indindeki muhataplığını bitirmiş demektir. Dolayısıyla 

antları ve yeminleri “‘Urkûb’un vaatleri” gibidir. 

Sözünde durup adağını yerine getirenleri övmek için  ُقَضَى نَحْبَه “Adağını yerine 

getirdi.” denilir. Meselin bir manası da inandığı dava uğruna canını feda etmektir.521 

Meselin içerdiği her iki mana “Benim namazım, bütün ibadetlerim, hayatım ve ölümüm 

âlemlerin Rabbi olan Allah’a armağan olsun!”522 diye rabbine söz veren yiğitlerin 

Allah’a verdikleri sözde durduklarını, bu sözden dönmediklerini övgüyle ifade eden 

هُمْ  نَحْبَهُ  قَضٰى مَنْ  فَمِنـْ  “Onlardan kimi kendini adak olarak sunmuştur”523 Kur’ânî 

ifadesinde de bulunmaktadır. Müminler içerisinde Allah adına verdikleri söze sadık 

kalan nice yiğitler var; onlardan kimi andını, canını şahit kılarak yerine getirdi, kimi de 

sırasını beklemektedir. Neticede onlar verdikleri sözlerinden caymamışlardır. 

2.4.13. İtidal 

 Mutedil ol, kenardan yürü!”524 meseli; uyumlu davranmayı“ كُنْ وَسَطاً وامشِ جَانبَِاً 

tavsiye etmektedir. Makul davranan insanın hayatta bir hedefi olur ve o hedef uğruna 

önüne çıkan engellerle mücadele eder. Mücadele ederken de hikmetli davranır ve işleri 

yapılması gereken en uygun zaman ve mekânda yapmaya çalışır. İlgisiz alakasız işlerle 

uğraşıp uçlarda dolaşıp orta yolu tutturamayanlar ise başarısız olurlar. Bu, hayatın her 

alanında olduğu gibi ibadetlerde de böyledir.  َتَغِ بَـيْنَ الاتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا وَ وَلاَ تَجْهَرْ بِص بْـ

 Namazında ne sesini aşırı yükselt, ne de aşırı kıs; bu ikisi arasında dengeli“ ذٰلِكَ سَبِيلاً 

bir yol tut”525,  فَقُوا لِكَ قَـوَامًاوَالَّذِينَ إِذَا أنَْـ لَمْ يُسْرفُِوا وَلَمْ يَـقْتـُرُوا وكََانَ بَـيْنَ ذَٰ  “Onlar ki, infak 

ettikleri zaman ne düşüncesizce saçıp savururlar ne de pintilik ederler; zaten bu ikisi 

                                                             
521 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 109. 
522 el-En‘âm: 6/162. 
523 el-Ahzâb: 33/23. 
524 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 157; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II,157. 
525 el-İsrâ: 17/110. 



133 

 

 

arasındaki bir yol dengeli bir tavırdır”526 âyet-i kerîmeleri, her işte mutedil olunmasını, 

aşırı davranışlardan uzak durulmasını tavsiye etmeleri bakımından yukarıdaki meselin 

manasını içermektedirler. Bu konuda Hz. Peygamber (s.a.v.)’in  ْبَتَّ لا أرضاً قَطعََ ولا مُنْ إنَّ ال

 Nefsini zora sokarak kendini yoran kişi, bir mesafe alamadığı gibi, sırtına“ ظَهْراً أبـْقَى

binecek bir binek de bırakmaz” hadis-i şerifi de çok kullanılmasından dolayı mesel 

olmuştur. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in bu sözü, ibadette aşırıya kaçan birisi için söylediği 

şu hadis-i şerifinden sonra mesel olmuştur: يْنَ مَتِينٌْ فأوْغِلْ فيه بِرفِْقٍ ولا تُـبْغِضْ إلى  إنِّ هذَا الدِّ

مُنْبَتَّ لا أرضاً قَطَعَ ولا ظَهْراً أبـْقَىنفَِسكَ عِبَادَةَ االله فإنَّ الْ   “Bu din sağlam ve sebatlı bir dindir. 

İçerisine mutedil bir şekilde gir. Allah’a ibadeti nefsine kötü gösterme. Çünkü Elindeki 

imkânları verimli kullanmayıp işin başında kendini yoran kişi bir mesafe alamadığı gibi, 

sırtına binecek bir binek de bırakmaz.”527 

İfrat ve tefrit arasında bir yol tutulması gerektiği لا تَكُنْ حُلْواً فـَتُسْتـَرَط وَلا مُرَّا فـَتـُعْقَى 

“Ne hemen yutulacak kadar tatlı, ne de ağızdan çıkarılacak kadar acı ol”528 meseliyle 

öğütlenir. Her işte dengeli davranışı tavsiye eden Kur’ân harcama ve infakta da dengeyi 

tavsiye eder.  َغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تـَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ وَلاَ تَجْعَلْ يدََكَ م  “Sen (ey insan), ne 

ellerini boynuna bağlayıp (cimrilik yap), ne de onları büsbütün açarak (saçıp savur)”529 

kavl-i kerimi dengeli olunmaması durumunda insanı bekleyen mukadder akıbeti “Eğer 

böyle yaparsan, kınanmış olarak bir köşeye atılıp pişmanlık içinde kıvranırsın” 

uyarısıyla haber verir. 

İleride sıkıntı yaşamamak için mevcut imkânların ekonomik kullanılması 

gerektiğini ifade eden  ٌوَأَوشَالٌ  جَرْع  “Su az iken bir yudumda içilmesi akıl karı mıdır? 

                                                             
526 el-Furkân: 25/67. 
527 Ebu’ş-Şeyh, el-Emsâl fi’l-hadîsi’n-nebevî, I, 162; Kudâ‘î, Musnedu’ş-şihâb, II, 184; el-Meydânî, 

Mecma‘u’l-emsâl, I, 7. 
528 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 219. 
529 el-İsrâ: 17/29. 



134 

 

 

(değildir.)” meseli mutedil davranma noktasında düşündürücü bir ikazdır. Meseldeki 

 kelimesi de “Az su” anlamlarına الوَشل ,”kelimesi, “Suyu bolca içmek الجَرعْ

gelmektedirler. İki kelime bir araya gelince “Mal az, sen de müsrifsin. Bu olacak şey 

değil.” anlamı çıkmaktadır. Yani “Birazcık yavaş ol! Yoksa malının dibini bulacaksın” 

demektir.530 Meselin manası  ِيَاطِين ريِنَ كَانوُاْ إِخْوَانَ الشَّ  Amaçsızca saçıp“ إِنَّ الْمُبَذِّ

savuranlar, (çok geçmeden) şeytanın kardeşleri olup çıkarlar”531 Kur’ânî ifadesinin 

anlamında saklıdır. Âyet-i kerîme ilginç bir şekilde saçıp savuranların şeytanın kardeşi 

haline gelecekleri ikazında bulunur. Burada kasıt şeytanın kaybetmesidir. Mutedil 

olmayanlar da şeytan gibi olacak; kaybedeceklerdir. Saçıp savuranların şeytanla ilişkisi 

şu şekilde de açıklanabilir: Genellikle saçıp savuranlar mallarını içki, kumar, fuhşiyât 

gibi alanlarda harcarlar. Bu alanlar ise şeytanın kol gezdiği yerlerdir. Bunun dışında 

mallarını samimi bir şekilde hayır hasenata harcayanlar da vardır. Allah burada da saçıp 

savurmayı yasaklar. Çünkü hayır işleriyle uğraşanların hayırlarının da devam etmesi 

gerekir. Devam etmesi için de bir anda tüketilmemesi gerekmektedir. Şeytanın istediği; 

malın bir anda tükenmesidir. Meselde uyarı yapılan husus da budur. 

قَعُ  وَالرَّشِيفُ  أَرْوَى الْجَرْعُ   .Suyu bir anda içmek susuzluğu hemen gidermektir“   أَنْـ

Suyu yudumlayarak içmek ise insanı suya kandıran yoldur”532 meseli temkinli olmaya 

ve itidal üzere yaşamaya teşvik eder. Bu, dirliğin yoludur. Sahibini yarı yolda bırakan 

israftan kurtaran en etkili ilaçtır. Aynı mana نْقَعأَ رْوى والرَّشْفُ أَ لغَمْجُ ا  şeklinde kullanılan 

meselle de sağlanır.533 وكُلُواْ وَاشْرَبوُاْ وَلاَ تُسْرفُِوا “Yiyin için ama israf etmeyin”534 emriyle 

tutumlu davranışın, maişettin devamlılığı için gerekliliğine dikkat çeken ayet, meseldeki 

manayı hatırlatmaktadır. 

                                                             
530 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 172. 
531 el-İsrâ: 17/27. 
532 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 261; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 167. 
533 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 337. 
534 el-A‘râf: 7/31. 



135 

 

 

المُشْطِ  كأسْنَانِ  سَواءٌ  هم  “Onlar tarağın dişleri gibi eşittirler” meselini Ebû ‘Ubeyd, 

Arapların هَلكُوا تَسَاوَوْا إذا  “Eşitlenseler helak olurlar” sözüyle devam ettirerek şöyle 

açıklar: “İnsanlar eşitlenseler helak olurlar. Çünkü insanlarda ekseriyetle galebe çalan 

özellik kötülüktür. İzzetinden dolayı hayır, insanlarda nadir görülen bir haslettir. Eğer 

bir birleşme olursa bu kötülükte olur.”535 Bu açıklamalardan meselle; insanların nesep 

bakımından birbirlerine üstünlükleri bulunmadığı hususunun vurgulandığı, yoksa 

insanların bütün özelliklerinde bir ortaklıktan bahsedilmediği anlaşılmaktadır.  ُلنَّاس 

شْطِ الْمُ  كأسْنَانِ   “İnsanlar, tarağın dişleri gibidirler” meseli de insanların, yaradılışta 

benzer şekillere sahip olduklarını ifade eden bir başka meseldir. Bu meselin 

açıklamasında da insanların Hz. Âdem (a.s.)’in soyundan gelmeleri hasebiyle ırk 

yönünden birbirlerine üstün olamayacakları belirtilmektedir.536 Ebû ‘Ubeyd’in de 

üzerinde durduğu gibi, öz itibariyle insanlar arasında bir ayrım söz konusu olamaz. 

Ancak elbette ki insanlar diğer özellikleri bakımından birbirlerinden farklıdırlar ve 

içlerinden hayırlı olanları da azdır. O halde bütün özellikleri bakımından bir değillerdir; 

hayırlı olanları üstündür. İnsanların yaradılış bakımından birbirlerine üstünlüğünün 

olmadığını vurgulayan yukarıdaki mesellerin manası وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِن مَّاء “Allah 

bütün canlıları sudan yaratmıştır.”537 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur. Bu ifadeyle 

başlayan âyet-i kerîmenin devamında; sudan yaratılan canlıların bazısının sürünerek, 

bazısının iki ve bazısının da dört ayak üzere hareket ettiği belirtilir. Bu âyet-i kerimenin 

öncesi ve sonrasına baktığınızda insana verilen nimetlerin yanında onun aslının da 

hatırlatıldığını görürüz. Allah-u alem bu ayette insana verilen mesaj şudur: “Ey İnsan, 

aslın diğer canlılarla ortak olan suya dayanmakla birlikte, biz bütün bu yarattıklarımıza 

vermediğimiz özellikleri sana vererek seni üstün kıldık. O halde senin sorumluluğun 

vardır. Diğer canlılar gibi davranamazsın. Amma yaptığın işlerde hep kendine pay 

çıkararak Allah yokmuş gibi davranmaya kalkarsan sana aslını hatırlatırız. Aslın su idi. 

Neyi iddia ediyorsun ki?” 
                                                             

535 Bkz. Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 132. 
536 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 340. 
537 en-Nûr: 24/45. 



136 

 

 

2.4.14. İyilik 

Yapılan iyiliğin karşılıksız kalmayacağı, قُـرُوضٌ  الأيَادِي  “Yardım elleri (yapılan 

iyilikler) açılmış kredilerdir” meseliyle ifade edilir. Mesel Cahiliye devrinin şairlerinden 

Evs b. Hacer’in (ö.m. 620) şiirinde şöyle yer alır: 

 قُـرُوضٌ  الصَّالحِين فيِ  ىدَ النَّ  وأيدي *** يشكروĔا يدَ قومِي فيِ  لَك تكن

“Halkımın nazarında sana minnet duyacakları bir iyiliğin (yardım elin) bulunsun. 

Çünkü iyiler katında, ihsan elleri açılmış kredilerdir.”538 

Meselde iyiliğin bir karşılığının olacağı teşvikiyle iyilik özendirilmektedir ki 

insan da fıtraten yaptığı iyiliğin bilinmesini ister. İyilikler insanlar tarafından 

bilinebileceği gibi asıl Allah tarafından bilinir. İyiliğin karşılığının insandan beklenmesi 

bazen hayal kırıklığına yol açabilir. Çünkü hafıza-i beşer nisyan ile maluldür. İnsan 

iyiliğinin karşılığında hak etmediği kötülükle de karşılaşabilir. O halde iyilikler, onları 

kesinlikle karşılıksız bırakmayana yönelerek yapılmalıdır. Türkçedeki “İyilik yap, 

denize at. Balık bilmezse Halık bilir” atasözü bunu anlatır. Kur’ân-ı Kerîm’de iyiliklerin 

karşılığı  ْهَ قـَرْضاً حَسَناً يُضَاعِفْهُ لَكُم  ,Eğer Allah’a güzel bir borç verirseniz“ اِنْ تُـقْرِضُوا اللّٰ

(Allah) kat kat artırarak size döndürecektir”539 Kur’âni ifadesiyle Allah’a 

bağlanmaktadır. Âyet-i kerîmeden, yapılan hayır ve hasenatın Allah tarafından borç 

kabul edildiğini anlamaktayız. Ancak bu hasenat karz-ı hasen olmalıdır. Yani iyilik başa 

kakmak, boyunduruk altına almak için yapılmamalıdır. İyilikler (meselde bahsedilen 

krediler) yani yatırımlar en sağlam yere yapılmalıdır ki geri dönüşü olsun. Yoksa 

yatırımlar heba olabilir. 

وَلَدَ  قَد مَنْ  وَالِدَاً  يُـعُقُّ  كَيْفَ   “Çocuk sahibi biri, anne-babasına nasıl asilik yapar?”540 

meseli kişinin anne babasına hürmetsizlikten kaçınması, özellikle kendisi anne baba 

olmuş birisinin ebeveynine asilik yapmaması gerektiğini ifade eder. Çocuklar bilmeden 

bazen ana-babalarına karşı gelebilirler. Bu belli bir yaşa kadar onların çocukluğuna 

                                                             
538 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 303.  
539 et-Teğâbun: 64/18. 
540 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 166. 



137 

 

 

verilir. Ancak sözü anlayacak, kadir kıymet bilecek seviyeye gelmiş kişilerden ana-

babaya isyan, beklenmeyecek bir davranıştır.   ًهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قـَوْلا فَلاَ تَـقُلْ لَهُمَا اُفٍّ وَلاَ تَـنـْ

 Sakın onlara “Üf!” bile deme ve onları azarlama! Aksine onlara gönül okşayıcı“ كَريماً 

şeyler söyle!”541 âyet-i kerîmesi meseldeki bu manayı hatıra getirmektedir. Ayrıca âyet-i 

kerîmeyle anne-babaya güzellikle muamelede bulunma talimatı da verilmektedir.  

İyilik yapana iyilikle karşılık verilmesi gerektiği  ِرقََاشِ إِنَّها سَقَّايةَسْقِ ا  “Rekâşi’ye542 

su ver çünkü o, aslen herkese bolca su verendir”543 şeklinde istiare yoluyla ifade edilir. 

Meseldeki mana,  َوَزيِاَدَةٌ  الْحُسْنَىٰ  أَحْسَنُوا لِلَّذِين  “İyi ve yararlı davrananlara daha güzel 

karşılık ve fazlası var”544 âyet-i kerîmesiyle ifade edilir. Meselde iyi olanlara iyi 

davranmak tavsiye edilirken âyet-i kerîmede buna bir de fazlası ilave edilmektedir. Bu 

da verenin Allah olmasından kaynaklanmaktadır. 

İyi haslet taşıyan kişilerle beraber olmak gerektiğini öğütleyen  َأخُوكَ مَنْ صَدَقَك

 Kardeşin, sana samimiyetle öğüt verendir”545 meseli hoşa gitmese de kişiye“ النَّصِيحَةَ 

hatalarını söyleyenin; onun, gerçek dostu olduğunu bildirir. Çünkü genellikle insanlara 

kendi ayıpları garip gelmez. Hâlbuki karşıdan bakınca ayıplar hemen sırıtıverir. Bundan 

dolayı hataları söyleyen dost, insan için bir fırsattır. el-‘Askerî bu meseli açıklarken 

aşağıdaki beyti söyler: 

ذُو عَابَ  رِ ق وَإِن لم يدْ خلْ  فَكلُّ  ***د ى بِهِ أحَ ظَ فَمَا يحَْ  الْكَمَالُ  عزَّ   

“Kusursuzluk pek nadir bulunur. Bu sebeple kimse onu ele geçiremez. Neticede 

her varlık farkında olmasa da ayıplıdır.”  

                                                             
541 el-İsrâ: 17/23. 
542 Rekâşi bir bayan ismidir. Meselde bahsi geçen bayan iyiliğiyle meşhur olmuştur. Bkz. Ebû ‘Ubeyd, el-

Emsâl, s. 138. 
543 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 50;  
544 Yûnus: 10/26. 
545 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 23. 



138 

 

 

Bu meselle aynı manayı ifade eden الرجُلُ مِرْآة أخيه “Kişi, kardeşinin aynasıdır” sözü 

de mesel derecesine ulaşmıştır. Bazıları karşılarındakine bu sözden esinlenerek: “Ben 

ayna gibiyim. Her yüzü benzeriyle karşılarım.” derler.546 Yani “Sana, seni olduğundan 

farklı göstermem. Ne isen onu gösteririm. Bende yalan ve riyakarlık bulamazsın. 

Dolayısıyla ben senin gerçek dostunum.” demektir. Gerçek dost, dostunda hoşlanmadığı 

bir şey gördüğünde söyleyen, kötülük yapmasını engelleyen ve onu başıboş 

bırakmayandır. Ad Kavmine Peygamber olarak gönderilen Hz. Hud (a.s.) da halkının 

içinde bulunduğu Allah’ı unutmuşluk durumunu onlara haber verdiğinde onu akıl 

zafiyetiyle suçlamışlardı. Bunun üzerine Hz. Hud َلَكُمْ ناَصِحٌ أَمِينٌ  وَأنَا  “Ben sizin için 

güvenilir bir nasihatçiyim”547 demişti. Yani “Söylediklerim sizin hoşunuza gitmiyor. 

Fakat ben sizin yararınıza olarak yanlışlarınızı söylüyorum. Bununla da sizin 

kurtuluşunuzu umuyorum. Şunu unutmayın: “Dost acı söyler.” fakat; söyledikleri 

dostuna şifa olur.” 

Tavsiyesi karşılığında menfaat beklemeyenlerin, anne-baba gibi hedefi, ıslah 

etmek olan yol göstericilerin sözünün dinlenmesi  ِسْمَعْ مِمَّنْ لاَ يَجِدُ مِنْكَ بدُّاً ا  “Senden 

herhangi bir fayda elde etmeyene kulak ver!”548 meseliyle öğütlenir. Meselde dile 

getirilen karşılık beklemeyen uyarıcının dinlenmesi gerektiği, Kur’ân-ı Kerîm’de çoğu 

peygamberin dilinden aktarılmaktadır.549 Ayrıca muhatabın, tavsiyecileri de “İnce 

eleyip sık dokuması” hangisinin nasihatçi olduğunu iyi belirlemesi gerekmektedir. 

Hangisi ıslahı, hangisi ifsadı hedef alıyor; bunu da iyi tespit etmesi gerekmektedir. 

Meseldeki ifadeden bu ayrımın yapılması gerektiğini de çıkarmaktayız. Hz. Salih (a.s.) 

halkına  َوَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لاَّ تُحِبُّونَ النَّاصِحِين “Doğrusu ben size öğüt vermiştim. Ne ki 

siz öğüt verenleri hiç sevmezsiniz!”550 demişti. Yani “Ben, bütün peygamberler gibi 

nasihatim karşılığında sizden ücret istemedim. Tek derdim sizin kurtulmanızdı. Ancak 

bunu anlamadınız. Sizden bir ücret talep etmeyenin nasihatini dinlemediniz.” demiştir. 
                                                             

546 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 63. 
547 el-A‘râf: 7/68. 
548 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 345. 
549 Bkz. eş-Şu‘arâ: 26/106-109, 124-127. 
550el-A‘râf: 7/79. 



139 

 

 

Dolayısıyla muhataplar, kendilerine tavsiyede bulunanlar arasından hangisinin nasihatçi 

olduğunu seçip ayırıp ona kulak verme zahmetine girmemişlerdir. 

2.4.15. Methetmek 

Üstün vasıfları olan insanlar   ُُما يُشَقُّ غبَُاره  “Onun tozu delinemez” meseliyle 

kinaye edilir. Oların üstün özelliklerine erişmenin zor olduğunu ifade eden mesel, bir at 

için kullanılmıştır. Kasîr adında birisi esaretten canını kurtarması için Cüzeyme’ye bir 

at verir ve “Al bu atı ve canını kurtar. Çünkü  ُّغُبَارهُُ  ما يُشَق  “Bunun tozuna bile kimse 

yetişemez.” der. Daha sonra bu söz benzerleri arasında üstün yetenekleriyle temayüz 

eden kişilerin hâlini tasvir etmek için kullanılan mesel hâlini alır.551 Olağanüstü 

durumları anlatan bu meselin manası, Hz. Yusuf (a.s.)’a âşık olan Züleyha’yı kınayan 

Mısırlı kadınların Hz. Yusuf’u gördüklerinde onun güzelliği karşısında hayranlıklarını 

dile getirdikleri  ٌمَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلاَّ مَلَكٌ كَريِم “Bu bir insan olamaz, olsa olsa bu yüce 

bir melektir!”552 ifadesinde mevcuttur.  

القَمَرَيْنِ  مِنَ  أبَْـهَى  “Ay ve güneşten daha parlak.” ve  ُوَالْقَمَرِ  الشَّمْسِ  مِنَ  أحْسَن  “Güneş 

ve aydan daha güzel” meselleri hayret verici tarifsiz güzelliği anlatmak için 

kullanılmaktadırlar.553 Cennetliklerin cennetteki akla hayale gelmez tarifsiz güzelliğini 

tasvir eden  َت ـ هُمْ حَسِبْتـَهُمْ لُؤْلُؤًا مَّنثُوراًإِذَا رأَيَْـ  “Sen onları gördüğünde, sanki saçılmış tarifsiz 

inciler sanırsın”554 kavl-i kerimi yukarıdaki iki meseli hatıra getirmektedir. Meselde 

fiziki bir göz alıcılık, övülmektedir. Âyet-i kerîmede, fiziki güzelliğin yanında manevi 

değerden de bahsedilmektedir. Çünkü inci, görüntü güzelliğinin yanında manevi değere 

de sahiptir. Yani iki kat değerlidir. 

                                                             
551 el-Mufaddal ed-Dabbî, Emsâlu’l-‘Arab, s. 145; Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 90; el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 

123. 
552 Yûsuf: 12/31. 
553 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 119, 228. 
554 el-İnsân: 76/19. 



140 

 

 

Araplar üstün ahlâklı, mümtaz kişiler için  ُالرِّجَالِ  مِنَ  لوَاهًا إنَّه  “O, gerçekten çok 

ahlâklı bir adam.” derler. Taaccüp kelimesi olan وَاهًا hayranlık ve hoşlanma ifade 

etmektedir. Bu kelime şahane vasıflarıyla gerçekten övülmeye layık olanlar için 

kullanılır.555 Ahlâken mümtaz olanları öven meselin manası Kur’ân-ı Kerîm’de 

insanların en üstününün tavsif edildiği  َلَعَلى خُلُقٍ عَظِيمٍ وَإِنَّك  “Sen, muhteşem bir ahlâka 

sahipsin”556 âyet-i kerîmesinin anlamında gizlidir. Allah, adeta insanlar içinde Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’in üstünlüğünü onun olağanüstü ahlakına bağlamaktadır.  

İnsanın babasına benzediğini belirtmek için الْعُصَيَّةِ  مِنَ  الْعَصَا  “Asa, küçük 

değnektendir” meseli kullanılır. Meselin aslı العُصَيَّةُ مِنَ العَصا “Küçük değnek, asadandır.” 

şeklindedir. Mesel için şu hikaye anlatılır: Felhes adında büyük bir kral vardı. Evinde 

oturup savaşa katılmadığı halde ganimetten hem kendisine hem de devesine pay alırdı. 

Zahir adındaki oğlu, büyüyüp kuvvet bulunca o da babası gibi yapmaya başladı. Baba 

ve oğlun davranışlarının aynı olmasından dolayı bunların hâli الْعُصَيَّةِ  مِنَ  الْعَصَا  diye tasvir 

edilmeye başlandı ve bu ifade mesel hâlini aldı.557 Yine benzer bir manada bir ailelinin 

çoğu ferdinin faziletli kişilerden oluşması durumunda Türkçedeki “Armut dibine düşer 

atasözü” ve “Babasının oğlu” deyimine benzeyen هذا الشِبْلُ مِن ذاك الأسد “Bu yavru işte 

şu aslanın yavrusu” meseli kullanılır. İstisnalar her zaman olmakla birlikte genellikle 

iyiler arasından iyiler, kötüler arasından da kötüler çıkar. Çünkü insan doğup büyüdüğü 

ortamın mahsulüdür. Çirkin ortamlarda yetişen insanlardan olumlu davranış beklemek 

çoğu zaman temenniden öteye geçemez. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in “Her doğan, İslâm 

fıtratı üzerine doğar. Sonra, anne-babası onu Yahudileştirir, Hıristiyanlaştırır veya 

müşrikleştirir”558 hadisi bu gerçeği dile getirir. Meselin manası, nesilden nesile aktardığı 

olumlu hasletleri sebebiyle insanlar arasından seçilen peygamberler neslinin övüldüğü 

                                                             
555 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 19. 
556 el-Kalem: 68/4. 
557 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 37. 
558  et-Tirmîzî, Kader, 5(2138). 



141 

 

 

 .Bunlar birbirinin soyundandır”559 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur“ ذُرِّيَّةً بَـعْضُهَا مِن بَـعْضٍ 

Al-i İmran Sûresinin bu âyet-i kerîmesi  إِنَّ اللّهَ اصْطفََى آدَمَ وَنوُحًا وَآلَ إبِـْراَهِيمَ وَآلَ عِمْراَنَ عَلَى

 Şüphe yok ki Allah Âdem’i, Nuh’u, İbrahim ailesini, İmran ailesini kendi“ الْعَالَمِينَ 

çağının insanları içinden seçerek üstün kıldı” âyet-i kerîmesinden sonraki ayettir ve bu 

sayılanların faziletini belirtmek için akabinde  ٍذُرِّيَّةً بَـعْضُهَا مِن بَـعْض “Bunlar birbirinin 

soyundandır.” buyrulmuştur. Zikri geçenlerin hepsinin de üstün nitelikli insan 

olduklarını ifade eden âyet-i kerîme, başarının tesadüfî olmadığını, insanın sahip olduğu 

iyi özelliklerin birdenbire ortaya çıkmadığını, bunun bir altyapısı bulunduğunu ifade 

eder. Yani Peygamberler bir soydan geldilerse, farklı farklı soylardan gelmedilerse bu, o 

soyun insanı insan yapan değerlere önem verip bu değerleri yaşatması sebebiyledir. Bir 

rastlantı değildir. Emek verilmiştir ve emeğin neticesi görülmüştür. Yukarıdaki meseller 

de bu manayı ifade eder. 

Annesine ihsanda bulunup onu omzunda taşıyan el-‘Amelles adında birinin örnek 

davranışı,  ُّالعَمَلَّس مِنَ  أبََـر   “el-‘Amelles’ten daha muhsin” meseliyle sonraları, anne-

babasına iyi davranan herkesin övgüye layık hâlini temsil için söylenir olmuştur.560 

Meselin manası Kur’ân’ın Hz. Yahya (a.s.)’ı övdüğü اčا بِوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُن جَبَّاراً عَصِيčوَبَـر “ 

(Yahya) ana-babasına karşı oldukça iyi davranırdı; nitekim o hiçbir zaman isyankâr bir 

zorba olmadı”561 ifadesinde mevcuttur. 

رُ   İşlerin en hayırlısı netice itibariyle övgüye en layık“  مَغبََّةً  أحْمَدُهَا الأُمُورِ  خَيـْ

olanıdır”562 meselinin manası, Kur’ân’ın doğru ölçme araçlarıyla ölçüp doğru 

değerlendirmemizi öğütlediği  ُرٌ وَأَحْسَن تأَْوِيلاً ذَلِكَ خَيـْ  “Böylesi çok daha yararlı ve sonuç 

                                                             
559 Âl-i İmrân: 3/34. 
560 el-İsbehânî, ed-Durretu’l-fâhira, I, 81. 
561 Meryem: 19/14. 
562 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 243. 



142 

 

 

alma açısından çok daha güzeldir”563 tavsiyesinde mevcuttur. Söz ve eylem akıbeti 

itibariyle değerlendirilir. Sonuçta bazıları altın değeriyle karşılanırken bazıları cürufa 

çıkar. Önüne değil sonuna bakılır. Sonuçta her fâil, amelini savunur. Ancak ameller 

terazi sahibinin terazisinde bir anlam ifade ederse kıymet bulur. 

Bir nesnenin görüntüsünün içeriği hakkında bilgi verdiğini anlatmak için Araplar, 

مَرْآتهُُ  مَجْهُولِه عَنْ  تُخْبِرُ   “Onun görüntüsü, bilinmezliğinden haber veriyor”564 meselini 

kullanırlar. “Küpün içinde ve varsa dışına sızan odur” Türk atasözünü hatırlatan bu 

meselin manası سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم “Onların alametleri yüzlerindedir”565 kavl-i 

keriminde bulunmaktadır. Müminlerin vasıflarını anlatan âyet-i kerîmenin içerisinde 

geçen bu ifade, İslâm’ın müminlerde bir karakter, ahlâk, tavır, duruş hâline geldiğini, bu 

özelliklerin de onların yüzlerindeki işaretlerden anlaşıldığını, yani görünüşlerinin 

içlerini tasvir ettiğini ifade eder. 

Seçenekler içerisinden en iyisinin tercih edilmesini öğütleyen  ْهَا خُذ  قَطَعَ  مَا مِنـْ

 Onların içinden (develerden) çölü aşıp geçeni seç” meseli, kuvvetlilerden“   البَطْحَاءَ 

yardım istenilmesini tavsiye eder.566 Hz. Şuayb (a.s.)’ın kızlarından birisi Hz. Musa 

(a.s.)’ın güçlü kuvvetli biri olduğunu anlamış ve babasına: “Babacığım! Onu ücret 

karşılığı yanında tut!” demiştir. Çünkü رَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الأَْمِينُ إ نَّ خَيـْ  “Ücret karşılığı 

tutabileceğin güçlü ve güvenilir kimselerin en iyisi bu olacaktır.”567 Sonuçta insan, 

seçenekler arasından yaptığı makul tercihleri sayesinde başarılı olur. Çünkü “Tahsil-i 

kemâlât, kem âlât ile olmaz!” 

Arapların âlicenaplarından olan Ma‘n b. Zâide eş-Şeybânî için söylenen  ْحَدِّثْ عَن

 ”Ma‘n hakkında (olumlu vasıf olarak) ne söylersen söyle, hiçbir beis yok“  مَعْنٍ وَلاَ حَرَج

                                                             
563 el-İsrâ: 17/35. 
564 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 210; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 125. 
565 el-Feth: 48/29. 
566 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 231. 
567 el-Kasas: 28/26. 



143 

 

 

meseli olumlu vasıflarla tavsif edilen bu kişinin övgüleri boşa çıkarmayacağını ve bütün 

müspet sıfatları hakkettiğini anlatmak için kullanılır.568 Yusuf kıssasında geçen Mısırlı 

kadınların Hz. Yusuf (a.s.) hakkındaki  ٍحَاشَ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوء “Hâşâ! Allah için 

biz, onun aleyhine olabilecek en küçük bir kötülüğe tanık olmadık”569 ifadeleri mefhum-

u muhalifiyle meselin manasını ifade etmektedir. Çünkü “Biz ondan en küçük bir 

kötülük görmedik.” demek, “O, bütün övgüleri hak etmektedir.” anlamına gelir.  

Görülen, duyulan, hissedilen bir olağanüstülük için “Mâşaallah!” demek; 

“Allah’ın dilemesi ne güzel olmuş. Allah’ın iradesi ne güzel de yerini bulmuş.” 

demektir. Bu manadan olarak Araplar birisinin yaptığı harika bir fiil veya görülen 

müthiş bir manzara için دَرُّهُ  الله  “Allah’ın eseri ne güzel ortaya çıkmış. Mâşaallah (Ona 

verilen bu harikuladelikler Allah tarafındandır.)” meselini kullanırlar.570 Bu ifade ile 

eşyadaki mükemmelliğin gerçek sahibi belirtilmiş olur. Meselin manası yine mesel 

hâline gelmiş olan şu Kur’ânî ifadede mevcuttur:  ُمَا شَاء اللَّه “Mâşaallah! (Her şey 

Allah’ın yaratıcı iradesiyle olur. Bütün mükemmelliklerin gerçek sahibi O’dur.)”571 

Fatiha Sûresinin ikinci âyet-i kerîmesinde belirtildiği üzere İslam inanışında bütün 

mükemmelliklerin sahibi Allah’tır. Müslüman mahlûkatta gördüğü harikuladeliklerin 

gerçek sahibinin kim olduğunu bilir ve eşyadaki mükemmellikleri yaratıcısına 

bağlayarak bu husustaki hamdini yerine yetirir. Bu manayı en güzel ifade eden 

ayetlerden biri de Allah’ın kullarına öğrettiği söz olan “Mâşaallah!” tır.  

Değerli ve nadir olan şeyler için  ُّنَـزُور مِقْلاَتٌ  الصَّقْرِ  أُم   “Doğan cinsi (kuş) gerçekten 

çok azdır”572 meseli kullanılır. Az olduğu için de kıymetli, kıymetli olduğu için de 

sahibinin nazarında değerlidir. Az, ancak kıymetli olanlardan biri de şükreden kullardır. 

                                                             
568 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 207. 
569 Yûsuf: 12/51. 
570 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 191. 
571 el-Kehf: 18/39. 
572 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 62. 



144 

 

 

 ,Kullarım içinden şükredenler çok azdır”573 kavl-i kerimi“ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ 

şükreden kulların insanlar içinden şükürleriyle seçilip ayrıldıklarını, bundan dolayı da 

kıymetli olduklarını belirterek adeta az olanların kıymetli olduğu gerçeğini vurgular. 

Öyle ise nadirler arasına girmek için çabalamak gerekmektedir. Yoksa kalabalıktan biri 

olmak için bir gayret gerekmez.  

2.4.16. Kısas 

 Bire bir karşılığın adalet olduğu ve böyle davranmakla karşı tarafa 

zulmedilmediği  ُتُه  :Ona misliyle mukabelede bulundum. (Lafzen“   باِلصّاعِ  الصَّاعِ  كَيْلَ  جَزَيْـ

Kile ölçüsüne kile ölçüsüyle karşılık verdim.)” meseliyle dile getirilir. Mesel, iyilik 

olsun kötülük olsun, yapılan fiilin aynıyla karşılık bulduğu durumlarda söylenir. Şiirde 

şöyle geçer: 

 بالصَّاعِ الصَّاعِ  كَيْلَ   ) الأعداء (   أعداء***  الْـ به ونجزي الجَْرحَْ  نأْلمَُ  لاَ 

“Biz acı hissetmeyiz. Çünkü düşmanı yaptığının misliyle cezalandırırız.”574 

Yapılan eyleme misliyle mukabele edilmesini ifade eden  ُتُه باِلنـَّعْلِ  النـَّعْلِ  حَذْوَ  جَزَيْـ  

“Ona yaptığının benzeriyle karşılık verdim” meseli, yukarıdaki mesel ile aynı anlamı 

taşıyan bir diğeridir.575 Meseldeki النـَّعْل “Ayakkabı, nal” kelimesi cezalandırmayı temsil 

etmektedir. Çünkü bu makamda; ayakkabı; ayağı, ayak da; ezmeyi ifade eder. Mesela 

aşağıdaki şiirde de النـَّعْل kelimesi cezalandırmayı ifade eder. 

وكََانَت النـَّعْل لهَاَ حاضره *** لهَاَ إِن عَادَتْ الْعَقْرَب عدنا  

“Eğer Akrep (adındaki şahıs) dönerse biz de döneriz. Ayakkabı onun için hazır 

bekliyor.”576 

                                                             
573 Sebe: 34/13. 
574 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 168. 
575 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 175. 
576 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 228. 



145 

 

 

Fıtrata en uygun ceza elbette ki suça denk cezadır. Yani misliyle cezalandırmadır. 

Nitekim, insan vicdanı ancak fiile uygun karşılık olan kısas ile teskin olur.  ْوَإِنْ عَاقـَبْتُم

 Eğer ceza verecekseniz size yapılanın misliyle“ فـَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بهِِ 

cezalandırın.”577,  َاوَجَزٰؤُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثـْلُه  “Kötülüğün cezası, ancak ona denk bir 

karşılıktır.”578 ve  ِّأَنَّ النـَّفْسَ باِلنـَّفْسِ وَالْعَيْنَ باِلْعَيْنِ وَالأْنَْفَ باِلأْنَْفِ وَالأُْذُنَ باِلأُْذُنِ وَالسِّنَّ باِلسِّن

 Cana can, göze göz, buruna burun, kulağa kulak, dişe diş ve وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ 

yaralamalarda eş değer bir karşılık”579 âyet-i kerîmeleri vicdanın teskin olması için, 

misliyle cezalandırmanın gerektiğini ve bunun da adalet olduğunu bildirirler. Buna 

ilaveten Allah, adaleti sağlamak için kısasın gerekli olduğunu bildiren bu ayetlerin her 

birinin hemen akabinde; bu böyle olmakla beraber affedip, sabredip, bağışlamanın Allah 

katında daha makbul olduğunu belirtir. Bu yönüyle âyet-i kerîmeler, mesellerin ifade 

ettikleri kısas manasını içerirken buna affetmenin daha uygun bir yol olduğunu 

ekleyerek, ikinci ve daha insani bir boyuta da işaret etmiş olmaktadırlar.  

Türkçedeki “Kendi düşen ağlamaz” atasözüyle benzer manada olan  َيدََاكَ أَوكَْتَا وَفُوك

 Kendi ellerin bağladı, kendi ağzın üfledi” meseli için şu hikâye anlatılır: İlk“ نَـفَخَ 

devirlerde, adada bulunan bir grup insan, önlerindeki bir haliçi geçmek zorunda kalırlar. 

Ancak halici geçecek araçları yoktur. Bunun üzerine su kırbalarını havayla doldurup, 

ağızlarını iyice bağlayıp denizi onlarla geçmeye karar verirler. İçlerinden birisi 

kırbasına az üfler ve ağzını da iyi bağlayamaz. Denizde yolu yarılamışken kırbanın 

içindeki hava boşalmaya başlar ve tükenir. Ölümle burun buruna gelen adam 

arkadaşından “Ey falanca! Ölüyorum.” diyerek yardım ister. Arkadaşı da ona: “Bunda 

benim suçum yok.  َيدََاكَ أَوكَْتَا وَفُوكَ نَـفَخ “Kendi ellerin bağladı, kendi ağzın üfledi.” diye 

                                                             
577 en-Nahl: 16/126. 
578 eş-Şûrâ: 42/40. 
579 el-Mâide: 5/45. 



146 

 

 

cevap verir ve bu ifade mesel olur.580 Meselin aslıyla ilgili anlatılan bir başka hadise ise 

şudur: Bir genç kırbalara su dolduran cariyeleri hafife alır. Onların su doldurmak için 

kullandıkları bazı kırbaları alarak içlerine üfler ve ağızlarını bağlar. Bunu öğrenen 

cariyelerden birinin erkek kardeşi, kardeşini kıskanarak genci öldürür. Maktulun kardeşi 

gelir. Kardeşini ölü bulur. Kendisine cariyelere oynadığı oyun haber verilince 

yukarıdaki meseli söyleyerek hiçbir şey yapmadan geri döner.581 Herhangi bir bilgiye, 

yol gösterici bir kılavuza ve aydınlatıcı bir kitaba dayanmaksızın Allah yolundan 

çevirebilmek için her türlü dalavereyi çeviren kimseler onursuzluk ve yakıp kavurucu 

bir azabı tattıklarında  َلِك مَتْ  بِمَا ذَٰ أيَْدِيكُمْ  قَدَّ  “Bu, öz ellerinizle işlediklerinizin 

karşılığıdır”582 denilecektir. Meselin anlamını içeriğinde barındıran bu âyet-i kerîme, 

dünyadayken yaptıklarıyla azabı hak edenlere, ahirette verilen cevaptır. Âyet-i kerîme, 

Allah’ın kimseye azap etmediğini kişinin azabı kendi elleriyle hazırladığını ve sonuçta 

elleriyle sunduklarının hasadını derdiğini bildirir. Yoksa Allah’ın kullarına zulmetme 

ihtimali bulunmamaktadır. Allah sadece ödüllendirir, ceza insanın kendi kendisine 

yaptığı kötülüktür. Ayrıca meseldeki mana cehennemi hak eden güruha bu hak 

edişlerinin gerekçesinin açıklandığı  ْلِكُم بِمَا كُنتُمْ تَـفْرَحُونَ فِي الأَْرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنتُم ذَٰ

 Bu, sizin yeryüzünde haksız yere şımarmanızdan ve böbürlenmenizden“ تَمْرَحُونَ 

ötürüdür.”583 âyet-i kerîmesinde de mevcuttur. 

İnsanların kendisine kötü söz söylemesini göze alarak kendini ortaya atan kişilerin 

karşılık bulmakta zorlanmayacaklarını bildiren  ْفَقَ  بِعِرْضِهِ  باَعَ  مَن أنْـ  “İtibarını satan, 

müşteri bulur”584 meseli, muhataba kötü karşılık bulmaması için, kötü söz söylememesi 

gerektiğini öğütler.  ٍوَلاَ تَسُبُّواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ فـَيَسُبُّواْ اللّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْم “Onların 

Allah dışında yalvarıp yakardığı kimselere sövmeyin ki, onlar da cehâletin verdiği 

                                                             
580 el-Mufaddal ed-Dabbî, Emsâlu’l-‘Arab, s. 117. 
581 el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 458. 
582 el-Enfâl: 8/51. 
583 el-Mu’min: 40/75. 
584 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 320. 



147 

 

 

nefretle Allah’a sövmesinler”585 âyet-i kerîmesi, meselin manasını ifade eder. Kendi 

görüşlerini savunurken, karşı tarafın kutsallarına hakarete başlamak kendini karşıdan 

gelecek saldırılara maruz bırakmaktır. Savunulamaz derecedeki hezeyanlarını ancak 

hakaret ve küfürle örtebilecek batılın eline koz vermektir. O halde aşağılama, hakaret ve 

küfür, hakkı savunanların yolu olamaz. Çünkü küfür yolunu açan, karşılık bulmakta 

zorlanmaz.  

Araplar  ٌلِلْجَمِيع بَـعْضُ القَتْلِ إحْياء  “Öldürmenin bazısı, topluma can vermektir.”586 

derler. Mesellerle kastedilen toplumun ihya edilmesi manası  ٌوَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيٰوة 

“Kısasta sizin için hayat vardır”587 âyet-i kerîmesinde de vardır. Ancak âyet-i kerîme 

bunu kısasa bağlamaktadır. Cana kıyanın öldürülmesi; cinayetlerin önüne geçtiği, hem 

suçu, hem suçluyu azalttığı ve caydırıcı olduğu, kan davasını engellediği, mağduru 

teskin ettiği için kısasta hayat vardır.  

تـَقَمَ  مَنِ  يُشْطِطْ  لَمْ  انْـ  “Hakkını alan zulmetmiş sayılmaz”588 meselinin manası haksız 

bir saldırıya karşı meşru müdafaaya dayalı savunma sergileyenlerin sorumlu 

tutulamayacaklarını bildiren  ٍوَلَمَنِ انتَصَرَ بَـعْدَ ظلُْمِهِ فَأُولَٰئِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيل “Zulme 

uğradıktan sonra, kendini savunup hakkını alan kimseye gelince onlar asla sorumlu 

tutulamazlar.”589 âyet-i kerîmesinde mevcuttur.  

2.4.17. Uyum 

 İşleri, onlara uygun yollarla icra et”590 meseli, işin“ أَجْرِ الأُمُورَ عَلَى أَذْلالَِهَا

niteliğine uygun yol ve yöntemlerle yerine getirilmesini tavsiye eder. Önlem alınarak 

                                                             
585 el-En‘âm: 6/108. 
586 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 105. 
587 el-Bakara: 2/179. 
588 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 203. 
589 eş-Şûrâ: 42/41. 
590 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 174. 



148 

 

 

belli usul ve ilkelerle yürütülen işlerin üst üste gelmeleri durumunda dahi, halledilmeleri 

mümkün olur. Kays b. el-Hatîm’in aşağıdaki beyti meselle benzer manadadır. 

دِ تَ هْ ت ـَ د من الْبَابصِ قْ وَإِن ت ـَ تَ لْ لَ ضَ  ***الْعِزّ من غير باَبه  تَ يْ إِذا مَا أت ـَ  

“İzzet, şan ve şerefi uygun olmayan yollarla elde etmek istersen, boşa çabalarsın. 

Ama eğer doğru kapıdan girersen yol alırsın.”591 

Eyleme uygun yol ve yöntem seçilmesini, eşyaya münasip eylem belirlenmesini 

tavsiye eden meselin manası, وَابِهَا مِنْ  الْبـُيُوتَ  وَأْتُوا ابَْـ  “Evlere kapılarından girin”592 ilahi 

emrinin manasıyla uyumludur. Yani; “Kapı dururken bacadan girmeyin. İşe uygun amel 

işleyin. Çalıyı tepesinden sürümeyin.”  

 Herkes kendine yakışanı yapar”593 meseli, iyilik ve kötülükte“ كُلُّ يأتي مَاهُوَ لَهُ أَهْلٌ 

herkesin eylemlerinin, karakteriyle uyum arz ettiğini ifade eder. Dolayısıyla iyilerden 

iyilik, kötülerden kötülük sadır olunca şaşmamak gerekir. Asıl şaşılacak olan; iyilerden 

kötülüğün, kötülerden iyiliğin sadır olmasıdır. Meseldeki mana, sorumlu davranışların 

özendirildiği ve sorumsuzların eleştirildiği bir bağlamda geçen  ِكُلٌّ يَـعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِه 

“Herkes kendi yapısına uygun işler görür”594 Kur’ânî ifadesinin manasıyla uyumludur. 

Yani insan, yaptığı eyleme bakarak kendine değer biçebilir. Yine onun fiiline bakılarak 

tasavvurunu nelerin oluşturduğu anlaşılabilir. Bu âyet-i kerîmeyle ilgili olarak Hz. 

Ömer’e Allah’ın rahmetini en çok gösteren ifade sorulunca o; “De ki: “Ey kendilerinin 

aleyhine aşırı giden kullarım! Allah’ın rahmetinden ümidinizi kesmeyin”595 mealindeki 

âyet-i kerîmeyi söyler. Hz. Ebubekir’e sorulunca da  ِكُلٌّ يَـعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِه âyet-i 

kerîmesini söyleyerek şöyle der: “Herkes kendi şanına uygun iş yapar. Kulun şanı hata 

yapmak Allah’ın şanı da bağışlamaktır.” 

 

                                                             
591 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 77. 
592 el-Bakara: 2/189. 
593 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 159. 
594 el-İsrâ: 17/84. 
595 ez-Zumer: 39/53. 



149 

 

 

2.4.18. İhtimam göstermek 

İnsan gayretinin çoğunu, en önemli gördüğü işine harcar.  ِكُلُّ اِمرِئٍ في شَأنهِِ ساع 

“Herkes kendi (önemsediği) işinin peşine koşar” meseli, bunu anlatır. Aynı zamanda 

övülen ve istenen işlerde gayrete getirmek için de söylenen mesel596 Ebû Kays b. el-

Eslet el-Ensârî’nin aşağıdaki beytinde de yer alır: 

 كُلُّ اِمرئٍِ في شَأنهِِ ساعِ ***  أَسعى عَلى جُلِّ بَني مالِكٍ 

“Malik oğullarının çoğunun işlerine ben koşarım. Sonuçta herkes kendi işine 

ehemmiyet verir.”597  

İnsanın yaptığı işler vardır. İşlerin de önemlisi, önemsizi, en önemlisi vardır. En 

mühim iş gündeme geldiğinde ise diğerleri ikinci hatta üçüncü planda kalır. Kur’ân-ı 

Kerîm,  ِهُمْ يَـوْمَئِذٍ شَأْنٌ يُـغْنِيه  O gün; herkesin kendisine yeter bir işi vardır”598“ لِكُلِّ امْرِئٍ مِنـْ

ifadesiyle en mühim işin gündeme geldiği bir sahneyi resmeder. O gün herkes, en 

önemli işin peşine koşar.  

 “Bu iş üzerindeyim, takip etmekteyim, gündemimde bulunduruyorum” gibi 

manaları ihtiva eden جَعَلْتُهُ نُصْبَ عَيْنِي  “Onu gözümüm önüne aldım”599 meseli, bir işe 

ihtimam verildiğini ifade eder. Meseldeki bu mana, inananların her daim Allah’ın 

gündeminde olduklarını, Allah’ın onların işlerini önemseyip kıymet verdiğini 

anladığımız  ِي باَِعْيُنِنَاتَجْر  “ (Gemi) gözetimimiz altında ilerliyordu”600 Kur’anî ifadesinde 

bulunmaktadır. Âyet-i kerîme, Hz. Nuh (a.s.)’a gemi yaptırarak onu ve inananları 

kurtaran Allah tarafından Hz. Nuh (a.s.)’ın yaptıklarının önemsendiğini, dolayısıyla 

geminin yapılış ve yürütülüşünün bizzat Allah’ın gözetimi altında gerçekleştiğini 

bildirmektedir. O halde Allah, kendisine güvenenleri her daim gözetlemekte ve işlerini 

görmektedir.  

                                                             
596 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 281. 
597 el-Mufaddal ed-Dabbî, el-Mufaddaliyyât, s. 184. 
598 Abese: 80/37. 
599 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 256. 
600 el-Kamer: 54/14. 



150 

 

 

عَةَ  صْنـَعْهاِ  حَبَّ  لِمَنْ  طَبَّ  مَنْ  صَنـْ  “Bu işi, sevdiğini tedavi edenin yaptığı gibi yap”601 

meseli, yapılacak işin ehemmiyetine binaen muhatabın uyarılması için söylenir. Bu işte 

yapanın yorulmaması mümkün değildir. Muhataptan elinden geleni ortaya koyması ve 

mükemmele yakın bir iş çıkarması istenir. Meseli lafzen değerlendirdiğimizde iki husus 

dikkat çeker: Birincisi, bir tedaviden bahsedilmektedir. Tedavi edilmeyen kişinin de 

ölmesi muhtemeldir. Öyleyse iş hayat memat meselesidir. İkincisi, tedavi edilenin 

niteliğidir. Tedavi edilmediğinde ölme riski olan kişi tabibin sevdiğidir. Öyleyse iş, iki 

kere mühimdir. Bu öyle bir iştir ki; ihtimam gösterilmemesi durumunda doğacak 

zararların belki de telafisi mümkün değildir. جِهَادِهِ  حَقَّ  اللَّهِ  فِي وَجَاهِدُوا  “Allah uğrunda 

üstün çaba sarf ederek, gereği gibi mücadele edin”602 emri de bu manayı ifade eder. 

Âyet-i kerîme Allah’ın muradının gerçekleşmesi için insanın var gücünü ortaya 

koymasını ister ki bu, iki yönden elzemdir. Birincisi: Allah nurunu tamamlama 

misyonunu -bu ayette de belirttiği gibi- Müslümanlara yüklemiştir. Bu misyonu 

yüklenenler yeryüzünde model olma sorumluluğunu taşımazlarsa Allah onları 

yeryüzünden siler ve bu misyonu yüklenecek yeni bir halk meydana getirir. Bu ise 

birinci kaybediş olur ve dünyayla alakalıdır. İkincisi: Allah yolunda gereken gayreti 

göstermek, ahirete yatırım yapmaktır. Bu gayrette zafiyet göstermek, ebedi hayatın 

kaybedilmesine sebep olur ki, asıl kayıp da budur. O halde iş, meselde bahsedildiği gibi 

çok mühimdir ve azami gayreti gerektirmektedir.  

غَيرُهُ  أعْيَاكَ  إذا بِمِثْلِهِ، الشَّرُّ  يدُْفَعُ  قَدْ   “Başkasını yapmak sana zor gelirse, kötülük 

misliyle de uzaklaştırılabilir.” şeklindeki mesel, zımnen önceliğin kötülüğü iyilikle 

uzaklaştırmak olduğunu söyler. Bu mümkün değilse kötülük kötülükle de savulabilir.  
  إحْسَانُ  يُـنْجِيكَ  لاَ  ـنَ ***  حِيـ نجََاةٌ  الشَّرِّ  وَفيِ 

“Seni iyilik kurtarmadığında kötülükte de çıkış yolu vardır” beytinin manası 

meselin manasıyla benzerdir.  َوَءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَن ظلُِمَ  لا يُحِبُّ اللّهُ الْجَهْرَ باِلسُّ  “Allah, 

                                                             
601 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 238. 
602 el-Hac: 22/78. 



151 

 

 

kötülüğün -ondan zarar gören hariç- açıkça söylenmesini sevmez”603 âyet-i kerîmesi 

kötülüğün değil yapılması, söylenmesinin dahi uygun olmadığını bildirir. Bu yönüyle 

meselden daha ileri bir ahlâkî ders vermektedir. Kötülüğü söylemek dahi kötüdür. 

Çünkü batılı tasvir safi zihinleri ihlal eder. Ancak kişi haksızlığa uğramışsa başka. 

Sadece o, uğradığı bu kötülüğü dile getirebilir. Yani; kötülüğe benzeriyle karşılık 

vermek, istisnâi bir durumdur. O da sadece kötülüğe uğrayan için bir haktır. 

2.4.19. Gayret etmek 

Çalışmayı teşvik etmek ve gevşekliği terk ettirmek için  ِالدِّلاءِ  فِي دَلْوَكَ  ألَْق  
“Kovanı kovaların arasına sal!” meseliyle tavsiyede bulunulur. Mesel, Ebu’l-Esved ed-

Duelî’nin (ö.69/688) “Yiyecek bir rızkım varsa o gelip beni bulacaktır.” diyen oğlu 

Harb’e acizlik gösterip başkasına dayanması ve iradesini kullanıp gayretli 

davranmamasına binaen söylediği aşağıdaki beytten alınmıştır. 
 لاءَالدِّ  فيِ  دَلْوَكَ  ألْقِ  وَلكِنْ * ** حَثِيْثٍ  طلََبٍ  عَن الرزقُ  وَليَْسَ 

 مَاءِ  وَقَلِيلِ  بحَِمْأةٍ  تجِىء *** وطَوْراًَ  طَوْراًَ  بمِلِْئِهَا تجِىءُ 

“Hemen olsun demekle rızık elde edilmez. Ancak, “Sal kovanı kovaların arasına!” 

Bazen lebe leb dolu gelir. Bazen de az suyla balçık gelir.” 

 “Doğudan batıya kadar her şey benim olsa da eli kolu bağlı oturmayı sevmem.” 

diyen birine “Neden?” diye sorulunca “Acziyet alışkanlığından hoşlanmadığım için.” 

cevabını verir.604 Kur’ân’ı Kerim’de de miskince oturup beklenmemesi, her daim 

bereket talebiyle gayret gösterilmesini teşvik eden ve bu meselin manasını içeren ayetler 

bulunmaktadır.  ِفَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وكَُلُوا مِنْ رِزْقِه “Yeryüzünün her tarafını dolaşın ve 

O’nun rızkından nasiplenin.”605 ve  ِتـَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّه تَشِرُوا فِي الأَْرْضِ وَابْـ  Yeryüzünde“ فَانْـ

                                                             
603 en-Nisâ: 4/148. 
604 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 199-200; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 64. 
605 el-Mülk: 67/15. 



152 

 

 

dağılın ve Allah’n lutfundan (payınıza) düşeni talep edin!”606 âyet-i kerîmeleri 

meseldeki manayı içermektedirler. 

İş, işten geçmeden evvel tedbir alınmasını ve fırsatların ganimete çevrilmesi 

gerektiğini tavsiye için  ْلَكَ  وَقَمرٌ  سِر  “Ay (ışığı) seninleyken yürü!” meseli istiare 

olunur.607  Çünkü Ay ışığıyla yürümeyenler karanlık basınca ortada kalırlar. Ahiret 

hayatı için dünyada hazırlık yapılması gerektiğini tavsiye eden وَتَـزَوَّدُوا “Azık 

hazırlayın!”608 Kur’ânî ifadesi meseldeki bu manayı hatırlatmaktadır. Bu emir hem 

dünya hem ahirete ait azık hazırlama şeklinde anlaşılabileceği gibi hac ile ilgili âyet-i 

kerimenin içerisinde geçmesi öncelikle ahiret azığı hazırlamayı emreder. Yani dünya 

hayatı durup eğlenecek bir zaman olmadığı gibi bu hayat içindeki hac mevsimi asıl 

heybenin doldurulacağı yoğun zamanlardandır. Fırsat eldeyken hayatı ve haccı verimli 

şekilde değerlendirmek âyet-i kerîmenin uyarısıdır. 

2.4.20. Araştırma 

Muhatabın özrünü sorgulamadan azarlamanın yanlış bir davranış olduğunu  َلَيْس 

العَذْلِ  سُرْعَةُ  العَدْلِ  مِنَ   “(Anlayıp dinlemeden) Hemen kınayıp azarlamak adalet değildir” 

meseliyle ifade edilir.609 Kur’ân’ın da bildirdiği gibi acelecilik insanın fıtratında vardır. 

Buna bir de nefis ve şeytan eklenince insanın acele edip hataya düşmesi daha da 

kolaylaşır. Acele etmeyip işleri yerli yerince yapmak ise hikmetten sayılmıştır. Bir kişi 

veya topluluk hakkında hüküm vermeyi gerektiren durumlarda ise daha dikkatli 

olunması gerekmektedir. Çünkü gelen haberleri sorgulamadan, kaynağına bakmadan, 

hedefini düşünmeden, içeriğini tetkik etmeden hüküm verip bu hükme göre eyleme 

kalkışmak, eylem sahibini içinden çıkılamaz durumlara düşürebilir.  ْبنَِبَإٍ  فَاسِقٌ  جَاءكَُمْ  إِن 

                                                             
606 el-Cum‘a: 62/10. 
607 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 233; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 155. 
608 el-Bakara: 2/197. 
609 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 267; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 473. 



153 

 

 

ناَدِمِينَ  فـَعَلْتُمْ  مَا عَلَىٰ  فـَتُصْبِحُوا ةٍ بِجَهَالَ  قـَوْمًا تُصِيبُوا أَنْ  فـَتَبـَيـَّنُوا  “Sorumsuzun biri size bir 

haberle geldiğinde durup gerçeği araştırın; değilse, istemeden birilerini rencide eder, 

ardından da yaptığınızdan pişmanlık duyarsınız”610 âyet-i kerîmesi buna dikkat çeker. 

Meseldeki dinlemeden paylamanın adil bir davranış olmadığı hususu, ayetten de 

anladığımız manalardan biridir. Dolayısıyla mesel ve âyet-i kerîme şu mesajı 

vermektedirler: Adalet, toplumu ayakta tutan en temel taşlardan biridir. O gidince 

toplumun dağılıp yıkılması çok kolay olur. Adaleti ayakta tutmak için de uyanık olmak, 

sağlam bilgi kaynaklarından beslenip güçlü adımlarla yürümek gerekir. Gerçeğe dayalı 

eylem gerçekleştirmek için araştırmadan soruşturmadan hareket etmemek gerekir.  

Biri hakkında haber alınacak en uygun mercînin, eş, dost, akraba ve çevresi 

olduğu خَبِيراً  بِصَاحِبِهِمْ  قـَوْماً  كَفَى  “İçlerinden biri hakkında en iyi haber verici olarak kendi 

halkı yeter.” ifadesiyle tavsiye edilir. Mesel aşağıdaki beytin acuz kısmıdır. 

  كَفَى قـَوْمًا بِصَاحِبِهِمْ خَبِيراً  ***مْ فَاسْألَيِهي قومإِذَا لاَقـَيْتِ 

“Halkımla karşılaşırsan onlara sor! İçlerinden biri hakkında en iyi haber verici 

olarak kendi halkı yeter.”611 Meşhûr yedi kırâat imamından yedincisi olan el-Kisâî 

(ö.189/805) meseli, خَبِيراً  بِصَاحِبِهِمْ  قومٌ  كفَى  biçiminde ومالق  kelimesini fail konumunda 

rivayet etmiştir. Bu durumda mana yukarıda tercüme edilen şekilde olmaktadır. el-

Merzûkî de esasında meselin بصاحبهم خبيرا بقوم كفى  şeklinde söylenmesi gerektiğini 

ifade eder. Bazıları da meseldeki كَفَى ’nın failinin mahzûf olduğunu söylerler. Yani 

meselin بصاحبهم خبيراً  همعلمُ  قوماً  كفى  biçiminde olması gerektiğini ifade ederler. İki 

şekilde de anlaşılan mana; biri hakkında haber alınacak en doğru adresin, kendi çevresi 

olduğudur.612 Kur’ân, meselde kastedilen bu manayı Hz. Yakub (a.s.)’ın oğullarının 

dilinden verir: بـَلْنَا فِيهَائَ وَسْـ لِ الْقَرْيةََ الَّتي كُنَّا فيهَا وَالْعِيرَ الَّتِي اقَـْ  “İstersen, içinde 

                                                             
610 el-Hucurât: 49/6. 
611 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 202. 
612 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 159. 



154 

 

 

bulunduğumuz şehrin sakinlerine ve aralarında yolculuk yaptığımız kervancılara sor.”613 

Meselden ve ayetten iyi bir araştırmacının kaynaklarının sağlam olması gerektiğini de 

anlamaktayız. Birilerinin doğru veya yanlış, ahlâklı veya ahlâksız, muhsin veya musi’ 

olduklarını belli edecek en sağlam kaynak, içinde yaşadıkları toplumdur.  

Âyet-i kerimenin bir kısmı olan  ِبـَلْنَا فِ يرَ الَّتيِ وَالْع يهَا اقَـْ  “Aralarında yolculuk yaptığımız 

kervancılar (a sor.)” ifadesinden anladığımıza göre birisi hakkında haber alacağımız 

diğer bir kaynak ise, birlikte yolculuk yaptıkları kişilerdir. Âyet-i kerîmenin bu ikinci 

kısmıyla alakalı mesel ise  ِّخَبـَرٌ  بعَِيْرهُِم في أنُاَسٍ  لِكُل  “Her topluluk kendi yol arkadaşlarını 

iyi tanır. (Her halk için kendi kafilelerinde malumat vardır.) ” ifadesidir. Meselle ilgili 

şu hadise anlatılır: Kûfeliler Hz. Ömer’e bir elçi gönderirler. Gelen elçi çirkin ve bir 

gözü olmayan biridir. Ancak dili düzgün, beyanı net ve beliğ biri olarak konuştuğunun 

hakkını verir. Hz. Ömer onu duyunca başını kaldırır ve adamı baştan ayağa süzer. 

Akabinde  ِخَبـَرٌ  بعَِيرْهُِم في أنُاَسٍ  كُلِّ ل  “Her topluluk kendi yol arkadaşlarını iyi tanır.”der.614 

Hz. Ömer’in birini tanımak için onunla komşuluk, alışveriş veya yolculuk yapılması 

gerektiği hakkındaki şu diyalogu da meşhurdur: Bir adam Hz. Ömer’in yanında 

şahitlikte bulunur. Ömer b. Hattâb ona: “Ben seni tanımıyorum, seni tanıyan birini 

getir” der. Orada bulunanlardan birisi, “Ben onu tanıyorum, deyince Hz. Ömer: “Nasıl 

bilirsin?” diye sorar. O da: “Emin ve âdil bir adam olarak tanıyorum” cevabını verir. 

Hz. Ömer tekrar sorar: “Gecesini gündüzünü bildiğin, yakın bir komşun mudur?” 

“Hayır” diye cevap verir adam. Hz. Ömer (r.a.) sormaya devam eder: “İnsanın takvâsını 

ortaya koyan, muâmelesidir. Bu adam, alışveriş yaptığın bir kimse midir?” Adam 

tekrar: “Hayır” der. Hz. Ömer (r.a.) bu defa: “Bununla, insanın ahlâkının güzel veya 

çirkin olduğunu anlamaya imkân verecek bir yolculuk yaptın mı?” diye sorar. Adam bu 

soruya da: “Hayır” cevabını verince, Hz. Ömer: “Sen onu tanımıyorsun” der ve sonra da 

adama dönerek, “Git, seni tanıyan birini getir.” der.  

                                                             
613 Yûsuf: 12/82. 
614 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 202. 



155 

 

 

 ”Ona en ince ayrıntısına kadar her şeyimi anlattım“   وَبُجرِي بِعُجَرِي أَخْبـَرْتهُُ 

meselindeki العُجَر kelimesi birbiri içine geçmiş damarlar, البُجَر ise bu damarların 

özellikle karında birikmiş olanlarıdır.615 Herhalde burada damarların zikredilmesinden 

kasıt, birbirine dolambaçlı olmaları ve onlara zor ulaşılmasından dolayıdır. Zahiren 

böyle karışık damarlara muttali olanlar mecazen en ince ayrıntılara ulaşmışlar demektir. 

Meseldeki mana, dünyada yapılanların kaydedildiği siciller, ahirette suçluların önlerine 

konulduğunda dillerinden dökülen ve bu kaydı tavsif eden  َّلاَ يُـغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلا

 Küçük, büyük hiçbir şey bırakmadan hepsini sayıp dökmüş!”616 ifadesinde“ أَحْصَاهَا

mevcuttur. Âyet-i kerîmeden ahirette insana gösterilen kayıtta zerre kadar bir iyiliğin de 

kötülüğün de atlanmadığını mutlaka kayda geçirildiğini anlamaktayız.  

2.4.21. İnsanlık Dereceleri 

Bir gözü mavi diğeri siyah olan ata,  ُأَخْيَف denilir. Göz rengindeki farklılıktan 

hareketle insanların bilgi, düşünce, ahlâk ve hatta fizik bakımından farklı olduklarını 

anlatmak için  ُأخْيَافٌ  النَّاس  “İnsanlar, farklı farklıdır” meseli kullanılır. Meseldeki  ٌأخْيَاف 

kelimesi müstear olarak kullanılmıştır.617 İnsanların farklılığının dile getirilmesinden 

maksat, beşeri münasebetlerde bu farklılıkları dikkati nazara alarak hareket etmek 

gerektiğini anlatmak içindir. Dolayısıyla farklılıkları, ayrışmanın değil, daha nitelikli bir 

hayatın inşası için değerlendirmek gerekir. Kur’ân  ِوَمِنْ آياَتهِِ خَلْقُ السَّمٰوَاتِ وَالأَْرْض

 Göklerin ve yerin yaratılması, dillerinizin ve renklerinizin“ وَاخْتِلاَفُ ألَْسِنَتِكُمْ وَألَْوَانِكُمْ 

farklı olması da onun (varlığının ve kudretinin) delillerindendir.”618 buyurarak 

yaratılıştaki çeşitliliğin Allah’ın ayetlerinden olduğunu hatırlatır. Dolayısıyla 

                                                             
615 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 237-238. 
616 el-Kehf: 18/49. 
617 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 133. 
618 er-Rûm: 30/22. 



156 

 

 

farklılıklara saygı, Allah’a saygının gereğidir. İnsana verilenler Allah’ın bir lüfu olduğu 

gibi, verilmeyenler de yaratan tarafından takdir edilmiştir. Sahip olduklarının hepsini 

Allah’a borçlu olan insanların farklılıkları, onların birbirlerine üstünlük taslamaların 

gerekçesi olamayacağı gibi onların hakir görülmelerinin gerekçesi de olamaz. Evet, 

insanlar birbirinden faklı yaratılmışlardır. Sadece dil, renk ve fıtratta değil parmak izine 

varıncaya kadar farklıdırlar ve bu farklılıklar üstünlük veya aşağılama vesilesi değil, 

imtihan vesilesidir. Meselin de âyet-i kerîmenin de birleştikleri anlam bu olsa gerekir. 

 Senin çocuğun, senin sulbünden olandır” meseli kişinin gerçek“   بوُحِكَ  ابْنُ  بْـنُكَ اِ 

çocuğunun kendi nefsinden olabileceği, evlatlık olanın, nesep, miras vb. yönlerden 

kişinin çocuğu gibi sayılmayacağını ifade etmek için söylenir.619  ْوَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءكَُم

نَاءكَُمْ   Allah evlatlıklarınızı sizin gerçek çocuklarınız kılmamıştır”620 âyet-i kerîmesi“ أبَْـ

de insanın evlatlığının kendi çocuğu mesabesinde olmayacağını bildirerek ileride 

doğabilecek telafisi zor nesep sorunlarının daha baştan önüne geçmektedir. Yoksa 

muhtaç bir çocuğu alıp yetiştirmeyi yasaklamaz. Yetim ve kimsesizlerin evlat 

edinilmesi, toplumsal bir yaranın sarılmasıdır. Ancak çocuğun gerçek nesebinin 

kendisine bildirilerek yetiştirilmesi gerekir. Aksi takdirde evlatlığın ana-babasının 

gizlenmesi ileride birçok soruna neden olur. Mesela anne-babasını yıllar sonra öğrenen 

birey, en yakın bildikleri tarafından aldatıldığını düşünerek ruhsal sorunlar yaşayabilir. 

Ayrıca böyle bir durumda ileride evlenecek gençlerin kardeş olma ihtimali ve miras 

problemleri gibi sorunlar da yaşanabilir. İşte bütün bu sorunları ortadan kaldırmak için 

Allah’ın eşyaya koyduğu hakikate saygı göstermek; evlat edinilenin gerçek nesebinin 

adresini ortadan kaybetmemek lazımdır. Meseldeki manayı içeren âyet-i kerîme bunu 

emretmektedir. 

                                                             
619 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 147. 
620 el-Ahzâb: 33/4. 



157 

 

 

هَلكُوا تَسَاوَوْا فإذا ،تَـبَايَـنُوا مَا بِخَيْرِ  النَّاسُ  يَـزَالَ  لَنْ   “İnsanlar, birbirlerinden farklı 

oldukları müddetçe saadet içinde olacaklardır. Fakat, eşitlenseler helak olurlar”621 

meseli insanların birinin diğerinden farklı yaratılmasının hayatın ikamesi için şart 

olduğunu ve bunun da bir rahmet olduğunu, aksi halde biri diğerine söz geçiremeyen 

insanlığın helak olacağını hatırlatır. Bu ifadenin sadece  ُتَـبَايَـنُوا مَا بِخَيْرِ  النَّاس  “İnsanlar, 

birbirlerinden farklı oldukları müddetçe saadet içindedirler” kısmı da mesel olarak 

kullanılır.622 

مدَ الأْ  بَـيْتُ  يجَْمَعُهُمْ  وكَُلُّهُمْ  *** الشِّيَمِ  فيِ  وَشَتىَّ  أَخْيَافٌ  النَّاسُ   

“İnsanlar farklıdırlar. Ahlâkları da çeşitlidir. Hepsini toprak evi bir araya toplar” 

beyti insanların Hz. Âdem (a.s.)’a dayandığını Âdem’in de topraktan olduğunu623, 

farklılıkların da bir gün toprağa karışacağını hatırlatarak, bunların birer tahakküm 

aracına dönüşmemesi gerektiğine dikkat çeker. َوَرَفـَعْنَا بَـعْضَهُمْ فـَوْقَ بَـعْضٍ دَرجََاتٍ لِيَتَّخِذ

 İnsanların bir kısmı diğer bir kısmını istihdam etsin diye birbirlerine“ بَـعْضُهُم بَـعْضًا سُخْريčِا

farklı oran ve alanlarda üstün kılan Biziz.”624 diyen âyet-i kerîme en başta sorumluluğu, 

Allah’ın lutfuyla üstün kıldığı kullara yüklemektedir. Çünkü diğerlerinden daha fazla 

yetenek verilip üstün konuma yükseltilenlerin, kendilerinden yetenek bakımından daha 

aşağı seviyede olanları etkilemesi ve yönetmesi ekseriyetle meydana gelen şeydir. 

Burada Allah’ın lutfuyla üstün kıldığı kulların üstünlüklerini tahakküme değil adaleti 

sağlamaya yönelik kullanmaları, onların sorumluluğu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Eğer Allah bütün kulları her yönüyle aynı yeteneklerle donatmış olsaydı, o zaman kimse 

bir başkasını istihdam edemeyecek, dolayısıyla da insanlık varlığını sürdüremeyecekti.  

Üstün sıfatlarıyla benzerleri arasından seçilip ayrılanların takdire şayan halleri,  في

والعَفَارُ  المَرْخُ  وَاسْتَمْجَدَ  ناَرٌ، شَجَرٍ  كلِّ   “Her ağaçta ateş var. el-Merh ve el-A‘fâr bu hususta 

                                                             
621 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 208. 
622 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 340. 
623 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 240. 
624 ez-Zuhruf: 43/32. 



158 

 

 

öne çıktılar” meseliyle istiareten dile getirilir. Çölde bulunan bu iki ağaç, hemen 

tutuşmalarıyla meşhur olmuşlardır. Merh adlı ağacın küçük bir kıvılcımla bütün bir 

vadiyi yakıp kül ettiği söylenir.625 Mevcudatın özelliklerine oranla birbirinden üstün 

olduklarını, eylemleri takdir görenlerin ise daha çok şeref ve itibar sahibi olduğunu 

ifade eden meselin manası, kulluğun gereklerini yerine getirenler ile getirmeyenlerin 

veyahut bu iki kesimden eylemleriyle önde gidenlerin amellerine göre farklı 

konumlarda olacaklarını haber veren وَلِكُلٍّ دَرجََاتٌ مِمَّا عَمِلُوا “Herkesin yaptıklarına göre 

dereceleri vardır”626 kavl-i keriminde bulunmaktadır. Kötülüklerin az kötüsü, çok 

kötüsü, berbatı olduğu gibi iyiliklerin de iyisi, daha iyisi, en iyisi vardır. Bunun 

karşılığında iyilerin mekanı cennet ile kötülerin uğrağı cehennemin de mertebeleri 

vardır. Dolayısıyla az kötü ile çok kötü, az iyi ile çok iyi aynı yere konulmayacak, iyiler 

iyilik derecelerine göre kötüler de kötülük derekelerine göre hak ettikleri yeri 

bulacaklardır. 

Kişinin ilim ve zekâda ya da cehâlet ve alçaklıkta dengini bulması أُخْتِكِ  عَلَى 

 Kardeşin ile avlanırsın” meseliyle ifade edilir. Meselin hikayesi şöyledir. Bir at“ تُطْرَدِينَ 

kaçar. Yakalanması ise aynı batından olan kardeşi sayesinde olur.627 Muhtemel ki bu at, 

güçlü kuvvetli olduğundan yakalanması zor bir attır. Onu yakalamak isteyen, ancak 

kardeşini kullanarak yakalar. Çünkü kardeşi de onun gibidir. Yine bu manadan olarak 

 Kuşlar benzerleriyle bir arada bulunurlar”628 meseli her“   الطُّيُورُ عَلَى أُلاَّفِهَا تَـقَعُ 

derecedeki kişilerin ancak dekleriyle ülfet kurabileceklerini anlatır. Mesellerin manası, 

İfk hadisenin üzerinden 40 gün geçtikten sonra nazil olmasıyla Kur’ân’ın Allah 

katından olduğunun bir işareti olan ve Hz. Aişe’yi temize çıkaran pasajdaki  ُالْخَبِيثاَت

 Kötü kadınlar kötü“ لِلْخَبِيثِينَ وَالْخَبِيثوُنَ لِلْخَبِيثاَتِ وَالطَّيِّبَاتُ لِلطَّيِّبِينَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ 

                                                             
625 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 74. 
626 el-Ahkâf: 46/19. 
627 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 182. 
628 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 4. 



159 

 

 

erkeklerin, kötü erkekler de kötü kadınların dengidir; tıpkı iyi kadınlar iyi erkeklerin, iyi 

erkekler de iyi kadınların dengi olduğu gibi”629 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur. 

Dolayısıyla üzerine atılan bu iftiranın bir ortağı olmayan Hz. Aişe, iyilerden olduğundan 

insanların en iyisine layıktır. Bu iftirayı atanlar ise kötülerden olduklarından kötülere 

layıktır. Çünkü meselde bahsedildiği üzere herkes dengiyle ülfet kurar. 

مِنْهُ  أضْوَأ والشَّمْسُ  ضِياءٌ، القَمَرِ  في  “Ayın da ışığı vardır. Amma Güneş ondan daha 

parlaktır”630 meselinde mahlûkatın bazı özelliklerde birbirlerine denk olmadıkları, 

Allah’ın bazılarına diğerlerinden daha fazla lütufta bulunduğu anlatılır. Farklı 

alanlardaki görevleri sebebiyle mahlûkat birbirlerinden farklı yaratılmışlardır. Böyle 

olmakla birlikte aynı tür içerisinde de güç, kuvvet, güzellik, yetenek vb. bakımlardan 

farklılıklar vardır. Elbette ki bu, bir amaç ve anlama yöneliktir. Bu amaç da sınamadır. 

Kesinlikle övünme ve böbürlenme vesilesi değildir. Bilakis üstünlüklerin 

sorumluluğunu taşıyarak hakkını verebilme söz konusudur يزَيِدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاء “O 

yaratıklarının kapasitesinde dilediği artışı gerçekleştirir”631 kavl-i keriminde 

üstünlüklerin mülkün sahibi tarafından verildiği belirtilir. Nisa Sûresi otuz ikinci âyette: 

“Allah’ın kimilerinize diğerlerinden daha fazla bağışladığı nimetlere imrenmeyin.” 

buyrularak bu üstünlüklerin belli amaçların gerçekleştirilmesi için mahlûkata verildiği 

hatırlatılır. Üstünlükleri veren adaleti de emrettiğine göre mahlûkata verilen üstünlükler 

onların övünmelerine sebep teşkil etmez. Elbette ki her lütfün ayrıca hesabı sorulur. 

Meselin manası  ٍفَضَّلَ اللَّهُ بَـعْضَهُمْ عَلَىٰ بَـعْض “Allah, onları farklı alanlarda üstün 

yeteneklerle donatmıştır”632 âyet-i kerîmesinin manasında da saklıdır. 

2.4.22. Dönüşüm 

Değerlendirme, fiil ve düşüncelerinde sebatı olmayan, bir doğru bir yanlış yapan 

kişilerin hâli  ُرَىخْ هو يَشُجُّ مرَّةً وَيأَسُو أ  “Bazen baş yarıyor bazen ıslah ediyor” meseliyle 

                                                             
629 en-Nûr: 24/26. 
630 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 74. 
631 Fâtır: 35/1. 
632 en-Nisâ: 4/34. 



160 

 

 

dile getirilir. Meselin içerisinde geçtiği Salih b. Abd el-Kuddûs’un aşağıdaki şiiri, 

meselin manasını daha da açıklığa kavuşturmaktadır.  

أنَاَصِحٌ أمَْ عَلى غِشٍّ يدُاجيني**** قُل للَِّذي لَسْتُ أدَْريِ مِن تَـلَوُّنهِِ   

أخُْرَى مِنْكَ تأَسُونييدٌَ تَشُجُّ وَ **** إِنيّ لأَكْثَـرُ ممِاّ سمُْتَني عَجَبًا   

وَامٍ وَتمَدَْحُنيِ  في آخَرينَ وكَُلٌّ عَنْكَ يأَتيِنيِ **** تَغتابُني عِنْدَ أقَـْ  

فَاكفُف لِسَانَك عَن ذمِّي وَتَـزْينيِ **** هَذَانِ أمَْراَنِ شَتىَّ الْبـَوْنُ بيَنـَهُمَا   

“Şu rengini anlayamadığın adama söyle: “Nasihatçi midir? Yoksa tatlı sözlerle 

beni kandırmaya çalışan bir hilebaz mıdır? 

Kesinlikle ben, senin beni tasvir ettiğinden daha yüksek mertebedeyken ne 

acayiptir ki; bir elin başımı yararken, diğeri tedaviye kalkışıyor. 

Bir kısım halkın nazarında beni kınarken, diğerlerinin yanında methediyorsun. 

Her iki davranış da senden bana varıyor. 

Bu ikisi, arasında dağlar kadar fark olan ayrı ayrı davranışlardır. Çek dilini, benim 

kınanmamdan da hoş gösterilmemden de.”633 

Tebük Seferine katılan ve katılmayanlarla ilgili Tevbe Sûresinin bir pasajında 

Allah, geride kalıp kaybedenleri, samimiyetle yola çıkan ve sebat gösterenleri, samimi 

olmalarıyla birlikte gerçekten mazeretleri sebebiyle katılamayanları, yalan yere mazeret 

uydurup sefere katılmayan münafıkları ve hayırda önde gidenleri ayrı sınıf ve derecelere 

yerleştirir. Bu sınıflardan birisi de doğruya yanlışı ekleyenler, iyi işlerine kötü işleri de 

karıştıranlardır. Bunların da diğerlerinden farkı vardır. İşte meselin manasını içeren 

kısım iyi işi kötü işe karıştıran bu sınıfla alakalıdır. Bunların durumu  ًخَلَطُوا عَمَلاً صَالِحا

 İyi olan işi, kötü olan ötekisine kattılar.”634 kavl-i kerimiyle ifade edilir. Yani“ وَاٰخَرَ سَيِّئاً 

bunlar, fena ameller de iyi ameller de yaptılar. Mesela, gazaya gittikleri de oldu, 

gitmedikleri de,  günah da işlediler, tövbe de ettiler, pişman da oldular.635 

                                                             
633 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 304. 
634 et-Tevbe: 9/102. 
635 Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, IV, 400. 



161 

 

 

سِجَال الحرب وإن دُوَل، الأيام إن  “Günler dönüşümlüdür. Savaş da bazen lehte 

bazen aleyhte sonuçlanır” meseli kâinattaki oluş ve bozuluşun süregelen hâlini 

anlatmaktadır.636 Kâinatın bir yasası olan oluş ve bozuluşun; yani başarı ve 

başarısızlığın, yenmek ve yenilmenin, varlık ve yokluğun insanlar arasında dönüp 

duracağını, bazen ona bazen buna tevafuk edeceği ilkesini hatırlatan  وَتلِْكَ الأيَّامُ ندَُاوِلُهَا

 Zira o (iyi ve kötü) dönemleri biz insanlar arasında döndürür dururuz”637“ بَـيْنَ النَّاسِ 

âyet-i kerîmesi meselin manasını barındırır. Âyet-i kerîme, Uhud’da müşrikler 

karşısında zahiren yenilgiye uğrayan Müslümanlara, oluş ve bozuluş sünnetullahını 

hatırlatarak şu mesajı verir: Müslüman olmak, dünyada her daim rahat içerisinde olmak 

demek değildir. Allah bazen size verir bazen de başkasına. Mühim olan, rahat içinde 

olsanız da musibete uğrasanız da Allah’a duyduğunuz güvenin sarsılmamasıdır. 

Sonunda, başa kakılan ve gönül inciten bir yardım, gösteriş için yapılmış bir 

yardımdır ve ahlâkî dinamikten yoksundur. Böyle bir iyilik de, sonuçta gerçek bir iyilik 

değil bir aldanış ve aldatıştır. Bu husus meselde  َالْمِنَّةُ تهْدِمُ الصَنِيعَة “Minnet, yapılan 

iyiliği heder eder.” şeklinde dile getirilir. Buradaki الصَنِيعَة kelimesi “İyilik yapmak, 

ihsanda bulunmak” manalarına gelir.638 İnfakta niyetin sırf Allah rızasını kazanmak 

olduğunu ve yapılan iyiliği zulme dönüştürmeye yönelik her türlü başa kakma ve gönül 

incitmenin, iyiliği iptal edeceğini bildiren  َتُـبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ باِلْمَنِّ وَالأَْذَىٰ لا  “Başa kakarak 

ve gönül inciterek yardımlarınızın sonucunu iptal etmeyiniz”639 Kur’ânî ifadesi, meselin 

mefhumunu ifade eder. 

                                                             
636 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 214. 
637 Âl-i İmrân: 3/140. 
638 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 66; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 287. 
639 el-Bakara: 2/264. 



162 

 

 

Minnet etmektense yardım etmemenin daha uygun ulacağı  مْتِنانيرٌ من الاخالحِرمان  

“Vermemek, minnet etmekten hayırlıdır”640 meseliyle tavsiye edilir. Meselde muhatap, 

yardım yapıp minnet etmemek veya hiç yardım etmemek durumlarından birisini tercih 

etmekle karşı karşıyadır. Meselin bu manasını da içeren  ٌرٌ  وَمَغْفِرَةٌ  مَعْرُوفٌ  قـَوْل  صَدَقَةٍ  مِنْ  خَيـْ

اَذًىا يَـتْبـَعُهَ   “Gönül yapan hoş bir söz ve rahmet dileme, arkasından incitmenin geldiği bir 

yardımdan daha hayırlıdır”641 kavl-i kerimi, bir de buna gönül alıcı söz söylemeyi ilave 

eder. Bu ise insan onurunu önceleyen bir durumdur. Yeryüzündeki tüm varlıkların 

mutlak sahibi Allah olduğuna göre, hepsi Allah’ın olan maldan harcayıp da peşine 

eziyet verici davranışlarda bulunmak, ahlaki bir tavır değildir. 

 Eski ahlâk ve tabiatına dönenler için  ُرجََعَ فُلانٌ عَلَى قـَرْوَاه   “Falanca eski adetine 

döndü.” denilir. Meseldeki  ْقَرْوَاءال  kelimesi, “Eski hâl ve yol” demektir.642 Meselle 

anlatılmak istenen; birinin eski alışkanlığına dönmesinden ziyade, olumsuz alışkanlığına 

geri dönmesidir. Yani doğru yola yönelmişken sebat gösteremeyip tekrar eski hatalı 

yaşamına dönmesidir. Tıpkı Olumsuz fiillerin tiryakileri gibi. Uzun uğraşlar verip 

tiryakisi olduğu kötü âdetini terk edenler tekrar bu alışkanlığına dönebilirler.  ْفـَلَمَّا نَجَّاهُم

 Allah kendilerini sağ salim karaya çıkarır çıkarmaz, aynı“ إِلَى الْبـَرِّ إِذَا هُمْ يُشْركُِونَ 

kimseler başlarlar O’na ortak koşmaya”643 kavl-i kerimi; denizde dalgalarla boğuşurken 

inançlarını batıldan arındırıp dini yalnız Allah’a has kılarak ona yalvarıp yakarmaya 

başlayanların, karaya çıkınca eski şirklerine dönmelerini eleştirir. Bu akıl ve vicdan 

sahibi olanların yapacağı bir iş değildir. Hidayeti bulduktan sonra bataklığa dönmek 

meseldeki gibi kınanacak bir eylemdir.  

                                                             
640 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 455. 
641el-Bakara: 2/263. 
642 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 282. 
643 el-‘Ankebût: 29/65. 



163 

 

 

هتِ رَ افِ رجََعَ فِي حَ   “Önceki haline döndü.” meseli, geldiği yola geri dönenler için 

söylenir. Mesel, şiirde şöyle dile getirilir: 

نْ سَفَهٍ وَعَارِ مَعَاذَ االلهِ م***  عَلَى صَلَعٍ وَشَيْبٍ  أَحافِرةًَ   

“Kafada saç kalmayıp beyazlandıktan sonra çocukluğa geri dönmek mi? Bu 

aptallık ve utançtan Allah korusun.”644  

Öldükten sonra dirilmenin garip bir durum olduğunu düşünen zihnin sorusu olan 
 Biz gerçekten gerisin geriye eski hâlimize mi“ أإَِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ 

döndürüleceğiz?”645 Kur’ânî ifadesi, meselin manasını hatıra getirmektedir. 

2.4.23. Uyarı  

“Zulm İle âbâd olanın, âhiri berbâd olur.” atasözünün benzeri,  ُوَخِيمٌ  الظلُْمُ مَرْتَـعُه  

“Zulüm! Son bulacağı yer, tehlikelidir” şeklindeki Arap meselidir. Basra dil mektebinin 

önde gelen simalarından şiir ve ahbâr râvîsi el-Esmâ‘î (ö.216/831), zulmün bir şeyi 

olması gerekenden başka bir yere koymak olduğunu söyler. Yani; zulüm, eşyayı uygun 

zaman ve zeminde kullanmamaktır. Bundan dolayı azgınlık, aşırılık, tecavüz vb. 

normalin dışındaki eylemlerin faillerinin kötü akıbete uğrayacakları gerçeği, şiirde şu 

şekilde ifade edilmektedir:  

والظلمُ مرتعُهُ وخيم* * * أهلَهُ البغيُ يَصْرعَُ   

“Azgınlık yapanı yere çalar. Zulmün ise ahiri berbat olur.”646  

Sonunu düşünmeden zulümlerine devam eden zalimlerin bir gün, bunun cezasını 

çok kötü biçimde çekecekleri gerçeğini Kur’ân-ı Kerîm, şu tehdidiyle bildirir:  ُوَسَيـَعْلَم

قَلِبُونَ  قَلَبٍ يَـنـْ  ,Zulme gömülenler, nasıl bir devrimle devrileceklerini“ الَّذِينَ ظلََمُوا أَيَّ مُنـْ

günü gelince öğrenecekler.”647 Ama iş işten geçmiş olacak. Haberlerini verdiğimiz Âd, 

                                                             
644 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 394-395. 
645 en-Nâziât: 79/10. 
646 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 259; ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 330-331. 
647 eş-Şu‘arâ: 26/227. 



164 

 

 

Semud, Lût kavimlerine ve Firavun ve Karun gibi zalimlerin akıbetine bakıp 

öğrenmedilerse eğer, belalarını bulunca mutlaka öğrenecekler. Herkes emin olsun ki: 

“Zulm İle âbâd olanın, âhiri berbâd olur.” 

Birinin başına gelebilecek işlerden dolayı onu uyaranın kınanamayacağı  مَنْ  أَعْذَرَ 

 Uyaran, mazur olur” meseliyle ifade edilir. Bu kişiye suç isnat edilemez. Çünkü“ أنَْذَرَ 

üstüne düşeni yapmış; uyarmıştır.  َأعَْذَر kelimesi “Özrün bütün türlerini diledi” anlamına 

gelmektedir.648 Hz. Peygamber (s.a.v.)’in kendine vahyolunanı uygun biçimde hedef 

kitleye ilettiği, dolayısıyla üstüne düşeni yerine getirdiği ve bu hususta sorumlu 

tutulamayacağının bildirildiği  ٍفَاِنْ تَـوَلَّوْا فـَقُلْ اٰذَنْـتُكُمْ عَلٰى سَوَاء “Fakat eğer (bu davetten) 

yüz çevirirlerse, o zaman de ki: “Ben bu daveti hiçbir ayrım gözetmeden hepinize 

duyurdum”649 kavl-i kerimi meselin manasını ihtiva etmektedir.  

 Tedbirli, emin olduğu noktadan zarar görür” meseli bütün“ مِنْ مأمَنِهِ يؤتَى الحَذِرُ 

önlemler alınsa da başa gelecek olanın engellenemeyeceğini bildirmek içindir. Eksem b. 

Sayfî’nin (ö.m. 612) mesel hâline gelen bu sözünün manası şiirde şöyle yer alır: 

اَ نُونَ الحُْصُونَ وَإِنمَّ   هَاحُصُون ـُجَالِ بقَِيَّةُ آجَالِ الرِّ ***  أرََى النَّاسَ يَـبـْ

“İnsanları kaleler inşa ederken görüyorum. Şurası muhakkak ki; onların 

hayatlarından geriye kalan şey, sadece kaleleridir.”650  

Tedbir elbette ki şarttır. Belki de bütün meseller hayatı tedbirle yaşamak için 

söylenmişlerdir. Böyle olmakla birlikte mesel, her ne kadar tedbir alınsa da takdirin 

önüne geçmenin imkânsız olduğunu hatırlatmaktadır. İnsanlar, küçük planlarıyla 

tedbirlerini alır, üzerine düşeni yaparlar. Ancak, büyük plan devreye girince iş değişir. 

Ne kadar önlem alınsa da büyük planın engellenmesi imkânsızdır. Hz. Peygamber 

                                                             
648 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 132. 
649 el-Enbiyâ: 21/109. 
650 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 328; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 218.  



165 

 

 

(s.a.v.)’in  ٌمِنْ قَدَرٍ  لاَ ينفَعُ حَذَر  “Kader karşısında tedbir fayda vermez”651 hadis-i şerifinde 

de ifadesini bulan meselin manası, حَيْثُ  مِنْ  اللَّهُ  فَأتَاَهُمُ  اللَّهِ  مِّنَ  حُصُونُـهُم مَّانعَِتُـهُمْ  أنََّـهُم وَظنَُّوا 

يَحْتَسِبُوا لَمْ   “Onlar da kalelerinin kendilerini Allah’a karşı savunacağını sanmışlardı. 

Allah onların (üzerine) hiç beklemedikleri yerden geldi”652 Kur’ânî ifadesinde 

mündemiçtir. Ayette bahsi geçen güçlü kuvvetli Nadîr oğulları, sökülüp atılmaz 

zannedilen yurtları ve kalelerinden Allah’ın büyük planı gereği, sökülüp atılmışlar, 

güçlü zannettikleri kaleleri bu sonucu engelleyememiştir. Çünkü hiçbir kale, içindekileri 

Allah’a karşı savunamaz. Ayrıca bu meselin manası, savaştan kaçanların uyarıldığı نَمَا  أيَْـ

مُشَيَّدَةٍ  بُـرُوجٍ  فِي كُنْتُمْ  وَلَوْ  الْمَوْتُ  يدُْركِْكُمُ  تَكُونوُا  “Nerede olursanız olun, sağlam ve tahkim 

edilmiş kaleler içinde bulunsanız bile ölüm, size ulaşacaktır”653 âyet-i kerîmesi ve 

savaştaki kayıplardan dolayı Allah ve Rasulünü suçlayanlara cevap olan  ْفِي كُنْتُمْ  لَوْ  قُل 

مَضَاجِعِهِمْ  إِلَىٰ  الْقَتْلُ  عَلَيْهِمُ  كُتِبَ  الَّذِينَ  لَبـَرَزَ  بُـيُوتِكُمْ   “Evlerinizde kalmış olsaydınız dahi, 

ölümü takdir edilmiş olanlarınız kesinlikle yıkılacakları yere kadar giderlerdi”654 âyet-i 

kerîmesinde de ifadesini bulmaktadır. 

 Bende hiçbir günah yok. Ben, bu millete“ لاَ ذَنْبَ لي قَدْ قُـلْتُ لِلْقَوْمِ اسْتـَقُوا

“Kırbanızı doldurun!” demiştim”655 meseli herhangi bir suçta pay sahibi 

olunamayacağını belirtmek için söylenir. Gerekçe ise önceden yapılan uyarıdır. Meselin 

manası, büyük kazanç umuduyla yetiştirdikleri ekinlerini dermeye çalım içinde giden ve 

Allah yokmuş gibi davrandıklarından, hasat yerinde yanmış yıkılmış bir bahçe bulanlara 

içlerinden en dengelilerinin sözü olan  ْتُسَبِّحُونَ  لَوْلاَ  لَكُمْ  أَقُلْ  ألََم  “Ben size Allah’ı 

                                                             
651 İbn Hacer el-‘Askalânî, Ebu’l-Fadl Şihâbuddîn, Ahmed b. ‘Ali b. Muhammed, Telhîsu’l-habîr fî tahrîci 

ehâdîsi’r-râfi‘iyyi’l-kebîr, nşr. Ebû ‘Âsım Hasan b. ‘Abbaâs b. Kutb, I-IV, 1416/1995, IV, 221, Eman, 
16(2294). 

652 el-Haşr: 59/2. 
653 en-Nisâ: 4/78. 
654 Âl-i İmrân: 3/154. 
655 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 274; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 304. 



166 

 

 

anmanız gerekmez mi? (Allah yokmuş gibi hareket etmeyin!) dememiş miydim?”656 

Kur’ânî ifadesinde bulunur. Yani “Ben, bana düşeni yaptım. Gücüm nispetinde sizi 

yanlıştan çevirmeye çalıştım. Ama dinletemedim. Gözünüzü açamadım. Amma bir 

felaket, sözümün hak olduğunu size gösterdi. Şimdi suç varsa kendinizde arayın.” 

demektir. 

يَةُ  الغِناءُ   الزِّناَ رقُـْ  “Şarkı türkü çığırmak, zinaya ilerleten yoldur”657 meseli zinaya 

götüren yollardan birinin de heva ve hevesi tetikleyen şarkıların söylenmesi olduğunu 

hatırlatarak yolun başında uyarı yapmaktadır. Kötü bir fiilin yapılmamasından daha 

önemlisi, ona götüren vesilelerin engellenmesidir. Böylece, telafisi güç veya imkânsız 

durumların yaşanmasının önü daha başlamadan kesilmiş olur.  Ve sakın“ وَلاَ تَـقْرَبوُاْ الزِّنَى 

zinaya yaklaşmayın!”658 buyuran âyet-i kerîme, haram bir fiile götüren fiillerden de 

uzak durulmasını ister. Çünkü harama götüren şey de haramdır. Meselde zinaya götüren 

şarkı ve türküden uzak durulması, zinaya bulaşmamak için uyarı olarak dile 

getirilmiştir. Âyet-i kerîmede de yasaklanan şey, zinaya götüren vesilelerdir. Bu 

yönüyle mesel ile ayet arasında anlam ilişkisi bulunmaktadır.  

بالشُّكْرِ  االله نعَِمَ  قـَيِّدُوا “Allah’ın nimetlerini şükürle muhafaza edin”659 meseli sahip 

olunan imkanların şükür ile devam edeceğini ifade eder. Şükür ise, eldeki imkânların 

kadir kıymetinin bilinmesidir. Meselde bahsedilen nimetlerin muhafazası  ْلَئِن شَكَرْتُم

 Eğer şükrederseniz size (olan nimetimi) artırırım”660 Kur’ânî ifadesinin“ لأَزيِدَنَّكُمْ 

manasında mündemiçtir. Çünkü bir şey, artıyorsa aynı zamanda muhafaza ediliyor 

demektir. O halde şükürle nimetler, muhafaza ediliyorken ziyadeleşmektedir. Aşağıdaki 

beyit de muhtemelen bu ayetten esinlenerek söylenmiştir. 

 ومَنْ يكفرِ االلهِ يَـلْقَ الغِيـَرْ *** زيدَ الْم يلقَ فمَنْ يشكرِ االله
                                                             

656 el-Kalem: 68/28. 
657 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 67. 
658 el-İsrâ: 17/32. 
659 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 129. 
660 İbrâhîm: 14/7. 



167 

 

 

“Allah’a şükreden daha fazlasını bulur. Nankörlük eden ise elindeki nimeti de 

kaybeder.”661 

2.4.24. Tehdit  

“Kırk ölçüp bir biçip” sonra konuşmak gerektiği, aksi durumda ağızdan 

düşüncesizce çıkan sözlerin insanın başına bela olacağı  َإياكَ وَأنْ يَضْرِبَ لِسَانُكَ عُنـُقَك   
“Dikkat et, dilin boynunu vurmasın!”  662  meseliyle ifade edilir. İfk hadisesi sebebiyle 

insanların ortada dolaşan dedikodulara kulak verip şahit istemeden, ölçüp biçmeden 

iftirayı ağızlarında gevelemelerini Kur’ân-ı Kerîm,  وَاهِكُمْ مَا إِذْ تَـلَقَّوْنهَُ بأِلَْسِنَتِكُمْ وَتَـقُولُونَ بأَِفـْ

نًا وَهُوَ عِنْ  دَ اللَّهِ عَظِيمٌ لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونهَُ هَيـِّ  “Hani o iftirayı dilden dile dolaştırıyor; 

hakkında hiçbir bilginiz olmayan şeyleri ağzınıza alıp geveliyor ve bunu önemsiz bir iş 

sanıyordunuz. Hâlbuki bu, Allah katında çok ağır bir vebaldir”663 ikazıyla gündeme 

getirir. Her duyulanı dillendirmenin, insanlar hakkında bilgisizce atıp tutmanın Allah 

katında basit görülmeyeceğine dikkat çeken ayetteki bu mana, yukarıdaki meselin 

manasını hatırlatır. 

Zulmün ve cezanın çok şiddetli olması durumu َاْلإِبِلِ  غَرَائِبِ  ضَرْبَ  ضَرَبه  “Ona garip 

develere vurur gibi vurdu”664 meseliyle ifade edilir. Mesel  ِالإبِلِ  غَريبة ضَرْبَ  ضْربِْهُ ا  “Ona 

garip deveye vurur gibi vur!” şeklinde emir formatında da söylenmektedir. Develer 

sulama esnasında, su havuzlarında izdiham oluştururlar. Bu arada havuza yabancı 

develer de gelebilir. Suyun az ve kıymetli olduğu çöl gibi yerlerde kendi develerini 

düşünen havuz sahibi, garip devenin bir daha bu havuza yaklaşmaması için ona hiç 

unutamayacağı bir darbeyle ceza verir. Meselin aslının bu hikâyeye dayandığı söylenir. 

el-Haccâc, Irak halkını tehdit ettiği hutbesinde الإبل غرائب ضَرْبَ  لأضْربَِـنَّكُمْ  واللّه  “Vallahi 

                                                             
661 İbnu’l-Enbârî, ez-Zâhir, II, 313. 
662 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 53. 
663 en-Nûr: 24/15. 
664 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 7. 



168 

 

 

sizi garip develere verilen cezayla cezalandıracağım!”665 diyerek bu meseli kullanır. 

Uyarı ve tehdit için söylenen meselin manası, Hz. Süleyman (a.s.)’ın kuşlardan oluşan 

ordusunu denetlerken, Hudhud’u göremeyince; geçerli bir mazereti olmaması 

durumunda  ُبَـنَّه شَدِيدًا عَذَاباً لأَُعَذِّ  “Kesinlikle onu ağır bir şekilde cezalandıracağım.”666 

dediği Ku’ânî ifadede bulunur. Ordularına hâkim olan Hz. Süleyman bu tehdidi, diğer 

üyelerin de işlerini savsaklamamalarını temin etmek için yapmıştır. 

Mukadder olanın önünde sonunda başa geleceği ve kaçışın mümkün olmadığı  إِنَّمَا

 ,Ya fecr ya becr” meseliyle ifade edilir. Yani “İster sabahı bekle“ هُوَ الفَجْرُ أَو الْبَجْرُ 

istersen karanlıkta yola çık fark etmez.” demektir.667 Bu iş olacak ve sen bunu 

engelleyemeyeceksin. Harpten kaçanlara, ölümden kaçışın olamayacağını izah eden  ْقُل 

فَعَكُمُ  لَنْ  الْقَتْلِ  أَوِ  الْمَوْتِ  مِنَ  فَـرَرْتمُْ  إِنْ  الْفِرَارُ  يَـنـْ  “De ki: Eğer ölümden ya da öldürülmekten 

kaçıyorsanız, kaçmanızın size hiçbir yararı yok”  668 Kur’ânî ifadesi, mukadder olanın 

engellenemeyeceği noktasında meselin manası içermektedir.  

المُتـَلَوِّمِ  كَيَّةَ  لأَكْويَِـنَّهُ   “Hastalığı arayıp bulan ve onu dağlayan uzmanın hastalığı 

dağlayıp iyileştirdiği gibi onu dağlayacağım”669 meseli tehdit içermekle birlikte, 

tehditteki eylemin faydalı olduğu da anlaşılmaktadır. وَقُل لَّهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قـَوْلاً بلَِيغًا “İçine 

düştükleri durumu net bir biçimde açıkla.”670 buyuran âyet-i kerîme de, münafıklara 

nifakın ne korkunç bir yürek hastalığı olduğunu, güvensizlik ve tutarsızlığın kendilerini 

kimliksiz ve kişiliksiz hâle getirdiğini söylerken aslında onların yaralarına tuz 

basmaktadır. Dolayısıyla meselin anlamını ihtiva etmektedir. Dağlayıcının yarayı 

dağlaması başlangıçta acı verse de sonuçta yarayı iyileştirdiği için faydalıdır. Ayette de 

                                                             
665 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 419. 
666 en-Neml: 27/21. 
667 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 68. 
668 el-Ahzâb: 33/16. 
669 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 189. 
670 en-Nisâ: 4/63. 



169 

 

 

“Onlara içine düştükleri durumu net bir şekilde açıkla.” buyrularak muhatabın hatası, 

yüzüne açıkça söylenerek yaptığı hatadan dönmesinde daha kestirme bir yol izlenmiştir. 

Sonuçta herkesin anlayacağı dil farklıdır. Bazıları yumuşaklıkla hidayete ererken 

bazıları da tehditle doğru yolu bulurlar.  

2.4.25. Pişmanlık 

Elinden fırsatı kaçıranlara  َاللَّبَنَ  ضَيـَّعْتِ  الصَّيْف  “Sen sütü yazdan kaybettin” 

denilir. Meselin aslı şu hikâyeye dayanmaktadır: Kavminin en zengini olanı Amr, 

yaşlılık vaktinde amcasının kızıyla evlenir. Kadın sonraları yaşından dolayı onu 

beğenmez hâle gelir. Bunun üzerine boşanırlar. Kadın, genç ve güzel bir erkekle evlenir. 

Çıkan bir savaşta kocası ölen kadın esir düşer. Onu eski kocası görür ve esaretten 

kurtarır. Bu sefer onu fakir birisi nikâhlar. Eski kocasının ardı arkası bitmeyen deve 

sürülerini geçerken gören kadın ondan süt talep eder ve Amr’dan şu karşılığı alır:  َالصَّيْف 

اللَّبنََ  ضَيـَّعْتِ   “Sen sütü yazdan kaybettin.”671 Meseldeki mana,  ْحَيَاتِكُمُ  فِي طيَِّبَاتِكُمْ  أَذْهَبْتُم 

يَا نْـ  Siz sahip olduğunuz tüm güzellikleri dünya hayatında tükettiniz”672 kavl-i“ الدُّ

kerimiyle ifade edilen manaya benzerdir. Bu hitap, dünya hayatını hesabı verilecek bir 

hayat değil de; bir tüketim ve haz alma yeri gören, bu bakış açısıyla, kendine 

bahşedilenleri oburca tüketen insanadır. Bunlar ahiretlerini daha dünyadayken 

kaybetmişlerdir. Meseldeki gibi. Meseldeki kadın da elindeki imkânı ta baştan 

kaybetmiştir.  

Tamahkârlık ve yeme hırsının helake götürebileceğine  َّأَكْلاَتٍ  تَمْنَعُ  أَكْلَةٍ  رُب  “Öyle 

bir yemek vardır ki, birçok yemeğe engel olur” meseliyle uyarı yapılır. Meseli ilk 

söyleyenin ‘Âmir b. ez-Zarib el-‘Advânî olduğu rivayet edilir. Bu şahıs, hacıların 

ihtiyacını gören, onlara ikram eden biridir. Gassân meliklerinden birisi adamın itibarını 

görünce, bir planla onun elinden bu pozisyonunu almak ister. Memleketine dönen 

                                                             
671 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 473. 
672 el-Ahkâf: 46/20. 



170 

 

 

melik, bir elçi göndererek bu kişinin kendisini ziyaret etmesini arzuladığını, ziyaret 

etmesi durumunda ona ikramda bulunup, kendisiyle dostluk kuracağını bildirir. Bu 

durumu haber alan kavmi, ona gelerek: “Biz de seninle gelmek istiyoruz. Böylece senin 

konumundan yararlanarak bizler de ikram izzet görürüz.” derler. Kavminden bir grupla 

yola çıkan adam, melikin memleketine varır ve orada melik tarafından ağırlanırlar. 

Biraz sohbetten sonra zeki olan el-‘Advânî, melikin niyetini anlar. Kavmini toplar  ُالرأي 

يَـقْظاَن والهوى نائم  “Sevgi ve muhabbet uyanık görünürken, asıl düşünce uyuyor.” diyerek 

görünen güzelliklerin altında tehlikeli düşüncelerin saklandığını haber verir. Kavminin 

acele etmesini ve bu yüzden koşar gibi melike gelmelerini eleştirir. İşin farkına 

varamayan kavmi ise: “Görüyorsun ki melik bize ikramda bulundu. Bundan sonra da 

ondan, ancak hayırlı işler vaki olur.” diyerek el-‘Advânî’ye katılmadıklarını bildirirler. 

O da: “Acele etmeyin bakalım. Belki bu yıl yemek yersiniz. Ancak  أكلات تمنَعُ  أَكْلَةٍ رب  

“Nice yemekler vardır ki sonrakilere engel olur” der. Birkaç gün sonra melik niyetini 

belli ederek el-‘Advânî’ye yaptığı işleri, melik adına memur olarak devam ettirmesini 

ister.673 Tabi ki el-‘Advânî melikin memuru olunca kazancı da melikin olacak, bir 

yemek, birçok yemeğe engel olmuş olacaktır. Günübirlik hazlarının peşine düşenler, 

ellerindekini bilinçsizce tüketirken ileride faydalanacakları birçok nimeti de ellerinin 

tersiyle itmiş olurlar. Kur’ân-ı Kerîm, elindekinin kıymetini bilmeyen, önüne geleni 

sadece tüketim hazzıyla heba eden inkârcıları, hayvanlara benzeterek  َكَفَرُوا وَالَّذِين 

عَامُ  تأَْكُلُ  كَمَا وَيأَْكُلُونَ  يَـتَمَتـَّعُونَ  لَهُمْ  مَثـْوًى وَالنَّارُ  الأْنَْـ  “Küfürde direnenler geçici zevklerin 

peşine takılarak, hayvanların yiyip içtiği gibi yiyip içseler de, sonunda ateş onların 

meskeni olacaktır.”674 der. Elbette ki ayette hayvanların küçümsenmesi söz konusu 

değildir. Onlar yerken yaratılışlarının icabını yerine getirirler ve neticede onların 

bilinçsizce yemeleri dahi insanlığa fayda olarak geri döner. Ancak Allah insanı farklı 

yaratmış, ona hayvanlardan üstün yetenekler vermiştir. Öyleyse o, hayvan gibi 

davranamaz. Elindeki bir fideyi, tarlaya ekip daha fazla ürün alabilecekken, hayvan gibi 

                                                             
673 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 297. 
674 Muhammed: 47/12. 



171 

 

 

önüne gelen her fideyi ve her tohumu oburca tüketemez. Tüketirse, Allah’ın ona verdiği 

üstün nimetlere nankörlük etmiş olur. Dolayısıyla bu dünyayı hoyratça tükettiğinden, 

ebedi hayatın imkânlarından mahrum olur. Sonunda ateş, meskeni olur. O halde bir 

yemek, birçok yemeğe engel olur. 

زَعَةِ  على السَّهْمُ  عَادَ  النـَّ  “Ok, atıcısına döndü” meseli, yapılan kötülüğün dönüp 

dolaşıp sahibini bulacağını anlatır. Birinin veya bir topluluğun, hak ettiği akıbeti 

bulması durumunu ifade eder.675 Semud kavmi içindeki gruplar da, Hz. Salih (a.s.) ve 

beraberindekilere tuzak kurmuşlardı. Geceleyin baskın yapıp onu ortadan 

kaldıracaklardı. Onlar tuzak kurdu. Allah da tuzaklarını başlarına geçirdi ve sonunda 

kendileri ortadan kalktılar. Kurdukları tuzak, döndü dolaştı kendilerini buldu.  ُكَيْفَ  رْ فَانْظ 

أَجْمَعِينَ  وَقـَوْمَهُمْ  دَمَّرْناَهُمْ  أنََّا مَكْرهِِمْ  عَاقِبَةُ  كَانَ   “Dön de bir bak bakalım, onların tuzaklarının 

akıbeti ne olmuş? Elbette ki biz, onları ve toplumlarını top yekûn yerle bir ettik”  676 âyet-

i kerîmesi buna dikkat çeker. Mekkelilerin, kervan yolu üzerindeki Semud kavminin 

kalıntılarını görmeleri ve tuzak kuranların akıbetinden ibret almaları istenir. Sonraki 

ayette “Bak işte onların mekânları: işledikleri zulümler yüzünden viran ve ıssız kalmış” 

ikazıyla nasıl yerle bir oldukları haber verilirken Hz. Peygamber (s.a.v.)’e tuzak 

kuranlar da, tuzaklarının kendilerine döneceği noktasında uyarılmış olur. 

يأَتَمِرْ  مَا المَرْءِ  عَلَى يَـعْدُو  “Kurduğu düzen, kişiye hücum eder.”677 Bu eşyanın 

değişmez kanunudur. Başkalarının aleyhine haksız yere plan kuran, kurduğu düzenin 

kurbanı olur. Elbette ki hiçbir düzenbaz, kurduğu tuzağı, aleyhine olsun diye kurmaz. 

Hep lehine düşünür. Ancak desisenin karakteristik özelliği gereği, bumerang gibi hep 

sahibine döner. Kısa vadede hilelerle küçük menfaatler elde edebilse de, uzun vadede 

entrikalar hep dönüp dolaşıp sahibine zarar verir, su testisi her zaman suyolunda kırılır. 

“Allah’ın sünnetinde (yasasında) bir başkalaşma göremezsin; evet sen Allah’ın 

                                                             
675 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 18. 
676 en-Neml: 27/51. 
677 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 270. 



172 

 

 

yasasında bir sapma da göremezsin” ifadelerinin hemen öncesinde  ُيِّئ وَلاَ يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّ

 Her çirkin entrika sadece onu çevireni çepeçevre kuşatır”678 Kur’ânî ifadesi“ إِلاَّ بأَِهْلِهِ 

bulunur. O halde, her kötü niyetli tuzağın, planlayıcısının aleyhine dönmesi Allah’ın 

büyük planının gereğidir ve bu planda bir değişiklik söz konusu değildir. Çünkü Allah, 

iyidir ve iyilerin tarafındadır. Tuzak kurmak ise kötülerin işidir ve kötülük, iyiliği 

isteyen tarafından razı olunacak bir iş değildir. 

Araplar bir meselede yapılacak şeylerin bittiğini ve artık geri dönülemez noktaya 

gelindiğini  َالعَذَلَ  السَّيْفُ  سَبَق  “Kılıç, kınamayı geçti. (İş işten geçti.)” meseliyle dile 

getirirler.679 Türkçedeki “İş işten geçti” ve “Geçti Bor’un pazarı” atasözlerini andıran bu 

meselin manası; Hz. İbrahim (a.s.)’ın, Lut Kavminin başına gelecekleri anlaması 

üzerine, melek elçilerle tartışmaya girmesi neticesinde, bu hususta son sözün 

söylendiğini ve artık yapılacak bir şeyin kalmadığını bildiren  َإِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْرُ ربَِّك “Gerçek 

şu ki, Rabbinin kesin talimatı gelmiştir”680 kavl-i keriminde bulunmaktadır. Dolayısıyla 

artık onlar yaptıklarıyla kaçışı olmayan bir cezaya çarptırılmışlardır. Hüküm verildikten, 

defter dürüldükten sonra, artık geri dönülmez noktaya gelinmiş demektir. 

Kaybettiğine hayıflananların hâli;  ِّبُ كَفَّيْهِ يُـقَل  “Avuçlarını ovuşturuyor” meseli ile 

tasvir edilir. Mesel, lafız ve mana olarak   ُفَقَ فِ فَاَصْبَحَ يُـقَلِّب يهَاكَفَّيْهِ عَلٰى مَا انَْـ  “Yapmış 

olduğu masrafların iç yanıklığı ile vahlanmaya ve avuçlarını ovuşturmaya koyuldu”681 

Kur’ânî ifadesinde mündemiçtir. Âyet-i kerîmede bağ ve bahçesinin güzellik ve 

letafetiyle şımaran insanın güvenip dayandığı servetinin elinden gitmesiyle uğradığı 

hayal kırıklığı, bir Arap meseli olan  ِّبُ كَفَّيْهِ يُـقَل  “Avuçlarını ovuşturuyor” ifadesiyle 

muhatabın anlayışına indirgenmiştir. Âyet-i kerîme dolaylı olarak şu mesajı verir: 

                                                             
678 Fâtır: 35/43. 
679 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 62; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 328. 
680 Hûd: 11/76. 
681 el-Kehf: 18/42. 



173 

 

 

Dünya bir bahçe gibidir, insan da bahçe sahibi. İnsan bahçıvanı olduğu bu bahçeyi 

harap da edebilir cennete de çevirebilir. Dolayısıyla kaybettiğine avuçlarını 

ovuşturabileceği gibi, kazandığına şükür de edebilir. 

Pişmanlık duyanların hâlinin kinâye edildiği  ِسُقطَ فِي يدَِه “Elindeki (imkân) 

kayboldu gitti”682 meseli  ْوَلَمَّا سُقِطَ في ايَْديهِم   “Pişman olduklarında…”683 kavl-i 

keriminde lâfzen ve manen yer alır. Hz. Musa (a.s.), kendilerine hidayeti getirdikten 

sonra İsrail oğullarının buzağıya tapınmaları ve neticede çok pişman olmaları hâlini 

anlatan bu cümlenin istiare, kinâye veya temsil yoluyla şiddetli pişmanlık ifade ettiğini 

belirten Elmalılı, meselin bu manaya gelmesini birkaç yönden şöyle açıklar: 

 1- Pişmanlık duyan kimse üzüntüsünden parmağını ısırır veya başını eğip 

çenesini iki elinin arasına alarak düşünür. Bu şekilde sanki o insan bütün pişmanlığı ile 

eline düşmüştür, eli de düşülen yer durumuna gelmiştir. 

 2- Araplar  ٌحَصَلَ فيِ يدَِهِ مَكْرُوه derler. Bu şekilde kalpteki bir hoşnutsuzluğu sanki 

el üzerinde veya avuç içinde olmuş gibi tasvir ederler ki, burada “yed” kelimesi kalp 

veya ruhtan mecazdır. Bunun gibi  يْديهِمْ أسُقِطَ في  ifadesi, istiâre bilkinâye veya 

temsiliyye suretiyle  ْسُقِطَ النَّدَمُ فيِ أنَـْفُسِهِم “Gönüllerine pişmanlık düşürüldü.” demek olur. 

 3- Kırağı demek olan سقيط tan alınmış olarak “kırağı düştü, kırağılandı” 

mânâsını ifade edebilir. Bundan dolayı “Karlandık, üzerimize kar yağdı” mânâsına 

“Sülicna” denildiği gibi, de “Ellerine kırağı düştü” demek olur. Kırağı hem soğukla 

ilgili, hem de az bir sıcaklık ile derhal eriyiveren bir şey olduğundan, eline kırağı düşen 

insan hem üzülmüş, hem de eline bir şey geçmemiş demektir.684 

 

 

 

                                                             
682 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 320. 
683 el-A‘râf: 7/149. 
684 Bkz. Elmalılı, Hak Dini Kur’ân Dili, IV, 135-136. 



174 

 

 

2.4.26. Söylem-Eylem Uyuşmazlığı 

Sözü güzel, ancak fiili kötü kişilerin hâli َهَانا  Bize“  فِيهِ  وَتَـغْدُو الْغَيِّ  عَنْ  أُمُّنَا تَـنـْ

yasakladığı dalalete, annemiz düşüyor.” ifadesiyle misallendirilir. Böyleleri başkalarına 

iyiliği özendirip, onları kötülükten nefret ettirirken, kendileri söylediklerinin aksini 

yaparlar. Hz. Ali’nin bu husustaki: “Ahireti amelsiz isteyenlerden, yarın yaparım diye 

tövbeyi erteleyenlerden, zahit sözü söyleyip dünyaya dalanlardan, verildiğinde doymak 

bilmeyen-alındığında hâline razı olmayanlardan, elindekinin şükründen acizken 

dahasını isteyenlerden, yapmadığını söyleyenlerden, iyileri sevip onlar gibi 

yapmayanlardan, kötülere kin besleyip onlardan olanlardan, yakîn dururken zannına 

yenik düşenlerden olma.” nasihatleri aşağıdaki şiirde özetlenmiştir. 

  وَأنَْتَ مَنْسُوبٌ إِلىَ مِثْلِهِ  *** لا تَـلُمِ الْمَرْءَ عَلَى فِعْلِهِ 

اَ دلّ على جَهله ***من عَابَ شَيْئا وأتى مثله    فَإِنمَّ

“Kendin bir benzerini yaparken kimseyi yaptığından dolayı azarlama! 

Benzerini yaptığı şeyi kınayanın bu hali bariz bir şekilde onun cehaletini 

gösterir.”685 

Yapmakla söylemenin arasını ayırmamak gerektiğini tavsiye eden meselin 

manası, söylem-eylem birlikteliğinin olmazsa olmaz olduğunu hatırlatan  َأتَأَْمُرُونَ النَّاس

أنَفُسَكُمْ  باِلْبِرِّ وَتنَسَوْنَ   “Diğer insanlara sahici erdemlerle donanmayı öğütlerken sıra size 

gelince terk mi ediyorsunuz?”686 Kur’ânî ifadesinin anlamında saklıdır. Âyet-i kerîme 

inananlardan yapmakla, söylemek arasını ayırmama noktasında, ahlâkî tavır 

sergilemelerini istemektedir.  

Dillerde çok dolaşmasından dolayı mesel hâline gelen  َمِثـْلَهُ  وَتأَتِىَ  خُلُقٍ  عَنْ  تَـنْهَ  لا  

“Kendin bir benzerini yapıp dururken başkasını bir (kötü) ahlâktan men etme (ye 

kalkışma)!” ifadesi,  

                                                             
685 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 220. 
686 el-Bakara: 2/44. 



175 

 

 

 عَظِيمُ  فـَعَلْتَ  إذا عَلَيْكَ  عَارٌ ***  مِثـْلَهُ  وَتأَتِىَ  خُلُقٍ  عَنْ  تَـنْهَ  لاَ 

“Kendin bir benzerini yapıp dururken, başkasını bir (kötü) ahlâktan men etme! 

Böyle yapman senin için büyük bir ayıptır” beytinin sadır kısmıdır. 

 Niçin söylemlerinizle eylemleriniz birbirine uymuyor!”687“ لِمَ تَـقُولُونَ مَا لاَ تَـفْعَلُونَ 

“Niçin yapmadığınız/yapamadığınız/yapamayacağınız şeyleri söylüyorsunuz?” diye 

soran Kur’ânî ifadenin manasının zımnında bu meselin manası bulunmaktadır. Soru 

cümlesi şeklindeki âyet-i kerîme, aslında böyle yapanları tehdit etmektedir. Bir sonraki 

ayetten bunu anlamaktayız. Çünkü sonraki ayette böyle yapmanın Allah katında ağır 

sonuçları olan nahoş bir davranış olduğu bildirilmektedir.  

Kişinin yanlış ölçme ve derlendirmede bulunmaması için sağlam bilgi 

kaynaklarından beslenmesi, yetersiz ya da yanlış bilgiden doğru neticelere 

ulaşılamayacağını bu sebeple üzerinde konuşulacak mesele hakkında bilgi sahibi 

olunması gerektiği  َتَـعْرِفُ  لاَ  بِمَا تَـهْرِفْ  لا  “Bilmediğin bir konuda rastgele konuşma” 

meseliyle ifade edilir.688 Meselin manasını da içine alacak şekilde sadece konuşmada 

değil hayatın bütün hallerinde bilgi eksikliği ile yola çıkılmaması  وَلاَ تَـقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِه

 Hakkında kesin bilgi sahibi olmadığın şeyin peşine düşme”689 kavl-i kerimiyle“ عِلْمٌ 

emredilir. Âyet-i kerîme ölçme ve değerlendirmede yapılan yanlışın temel 

nedenlerinden birinin, yanlış ve eksik bilgi olduğu noktasında ikazda bulunmaktadır. 

İnkârda bile bir bilgiye dayanmak gerektiğini zımnen ifade eden ayet, neye inandığını 

bilmeden bir hayatı geçirmemeyi, inandığını temellendirmeyi, inanmadığını yapmamayı 

emreder. 

                                                             
687 es-Saf, 61/2. 
688 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 46. 
689 el-İsrâ: 17/36. 



176 

 

 

Ortaya faydalı bir eser koymadan övülmeyi seven kişiler için  ُلَمْ  الَّذي بالضِّرسِ  يأَكُل 

 ,Olmayan şeyi azı dişleriyle yiyor” meseli örnek verilir.690 Meselin manası“ يُخْلَقْ 

yapmaları gereken Allah’ın mesajlarını insanlara açıklamak, onları gizlememek olan 

kitap ehlinin, kurnazlık yapıp ilahi hakikati örtbas etmeleri ve bir de görevlerini 

yapmamalarını bir maharet olarak görüp, bundan övgü beklemelerini kınayan  َن وَيُحِبُّونَ أ

 Onlar ki yapmadıklarıyla övülmekten hoşlanırlar”691 Kur’ânî“ يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَـفْعَلُوا

ifadesinde gizlidir. Bir önceki âyet-i kerîmede, önceki vahyin muhataplarının sorumlu 

tutuldukları hususlarda görevlerini yerine getirmedikleri bildirilir. Bunlar, hem 

sorumluluklarını yerine getirmemiş hem de yapıp ettiklerine sevinmişlerdir. Daha da 

ötesi bu tipler, yapmadıkları şeylerden dolayı övgü bekleyenlerdir. Bunlar için şöyle bir 

son gösteriliyor: Onları şiddetli bir azap beklemektedir. 

Söz verip yerine getirmeyenlerin hâli;  َجَعْجَعَةً ولاَ أرَى طِحْناً  عُ مَ سْ أ   “Değirmenin 

sesini duyuyorum da un göremiyorum” meseliyle kınanır.692  ًأَسْمَعُ صَوْتاً، وَأَرَى فـَوْتاHata! 

Yer işareti tanımlanmamış. “Ses duyuyorum. Ancak (verilen sözlerin) kaybolup gittiğini 

görüyorum” meseli de yine söz verip yapmayanın hâlinden kinâyedir.693 Bu tavır 

Müslüman’ın tavrı olamaz yani Müslüman yapmayacağı sözü vermez. Bu olsa olsa 

kendi iç âlemlerindeki karışıklıktan dolayı Allah’a güvenmeyen, dost ve kardeş 

bellediklerine dahi yalan söylemekte bir beis görmeyen ikiyüzlülerin hâlidir. Meselin 

manasını akla getiren âyet-i kerîmede, münafıkların yoldaşlarına yaptıkları vaat ve bu 

vaadin yalan olduğu şöyle bildirilir:  ْلَكَاذِبوُنَ  إِنَّـهُمْ  يَشْهَدُ  وَاللَّهُ  لَنـَنْصُرَنَّكُمْ  قُوتلِْتُمْ  وَإِن  “Eğer 

size karşı savaş açılırsa kesinlikle size yardım edeceğiz” (derler). Allah şahit ki, onlar 

kesinlikle yalancıdırlar.”694 

                                                             
690 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 426. 
691 Al-i İmran, 3/188. 
692 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 321; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 126. 
693 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 344. 
694 el-Haşr: 59/11. 



177 

 

 

2.4.27. Kötü Arkadaşlık, Nankörlük 

İfrata saplanmış kişilerin iflah olmaz hale gelen eylemleri karşısında  َالْوَادِي  سَال

 .Vadiyi sel aldı. (Kişi haddini aştı.) Artık onu bırak!”695 tavsiyesinde bulunulur“ فَذَرْهُ 

Artık ne hakkı görecek gözü ne de işitecek kulağı kalmamış, hiçbir gayretin yola 

getiremeyeceği meselde dile getirilen bu tipin özelliği ve buna karşı takınılacak tavır  
 Ve ayartıcı arzularına uyarak, işi“ وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قـَلْبَهُ عَن ذكِْرنِاَ وَاتَّـبَعَ هَوَاهُ وكََانَ أَمْرُهُ فُـرُطاً

gücü aşırı uçlarda dolaşmaya döktüğü için, kalbini zikrimize karşı duyarsız kıldığımız 

kimseye uyma!”  696  kavl-i keriminde ifadesini bulur. Bunlar artık söz ve fiillerinde 

makul olan sınırı aşmış, işi ifrata götürmüşlerdir. Öyle söz ve eylemlerde bulunuyorlar 

ki, artık kale alınacak bir tarafları kalmamış. Bunlara karşı sergilenecek en güzel tavır, 

bundan böyle onları muhatap almamaktır. Öyleyse bırak, ne halleri varsa görsünler. 

ئْبُ لِلضَّبُ   Kurt sırtlanla uyuşur” meseli, her ikisi de kötü olan arkadaşlar için“  عِ الذِّ

kullanılır.697 Türkçedeki “Tencere yuvarlanmış kapağını bulmuş” meseliyle benzer 

manadadır. Hayırda değil; şerde birbirine destek olup birbirlerinin saadetlerine yardımcı 

olacakları yerde felaketlerine sebep olan arkadaşların durumunu bildiren bu meselin 

manası الزَّانِي لاَ يَـنْكِحُ إلاَّ زاَنيَِةً أَوْ مُشْركَِة “Zina yapan erkek ancak zinakâr bir kadınla 

birlikte olur”698 Kur’ânî ifadesinde saklıdır. Âyet-i kerîmede bu ikisinin yaptıkları kötü 

fiilleriyle ancak birbirlerinin layığı olduklarına dikkat çekilir.  

Araplar arkadaşlığını faydalı görmedikleri kişilerden, dostlarını uzak tutmak için 

نَهُ  ثَـوْبَكَ  يَحْرِقْ  لَمْ  إِنْ  كالقَيْنِ  السُّوء جَلِيسُ   Kötü arkadaş demirciye benzer, elbiseni“  دَخَّ

yakmasa da tütsüye tutuverir.”699 derler. Meselle iyi olarak bilinen ve doğru olarak 

tanınan kişilerle arkadaşlık edilmesi, şüphe taşıyan ve zararlı olabileceği tahmin edilen 

                                                             
695 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 335. 
696 el-Kehf: 18/28. 
697 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 282. 
698 en-Nûr: 24/3. 
699 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 172. 



178 

 

 

kişilerden uzak durulması öğütlenmektedir.  َالنَّار فـَتَمَسَّكُمُ  ظلََمُوا الَّذِينَ  إِلَى تَـركَْنُوا وَلا  

“Zulmedenlere ufacık bir eğilim dahi göstermeyin! Sonra ateş size de dokunur”700 

Kur’ânî ifadesinde de, zulmüyle tanınanlarla -değil arkadaşlık etmek-, onlara en küçük 

bir eğilim dahi gösterilmemesi emredilir. Zalimlere meyletmekle insan zalim olmasa da 

onun zulmünden etkilenir. Meselle benzer manayı ifade eden “Üzüm üzüme baka baka 

kararır” atasözünden esinlenerek şöyle diyebiliriz: “Kararmamak için doğru arkadaşı 

seçerek, doğru kararı vermek lazımdır.” 

تَـهْدِيْه مْيَانُ العُ  كَانَتِ  مَنْ  ضَلَّ  قَدْ   “Kılavuzu körler olan, kesinlikle yolunu 

kaybetmiştir”701 meseli, yanlış kişilerle başlatılan işlemlerin akıbetinin en başından 

olumsuz olacağı yönünde uyarıda bulunur. Öncelikle, danışılacak ve birlikte yürünecek 

kişiler iyi seçilmelidir. Doğru kişiler seçildikten sonra başarı neredeyse kaçınılmaz hâle 

gelir.  َوَلاَ تَـتَّبِعَانِّ سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَـعْلَمُون “Cehâlete gömülmüş kimselerin yoluna 

uymayın!”702 diye emreden âyet-i kerîmeden de, takip edilecek rehberlerin, titizlikle 

seçilmesi gerektiği çıkarımında bulunabilmekteyiz. Niyet ne kadar samimi olursa olsun 

yol ve rehber doğru değilse, hedefe ulaşmak imkânsızdır. Yolu ve rehberi doğru seçmek 

de bilgili olmayı gerektirir. Çünkü ayette cahillere uyulmaması emredilir. Nitekim, bu 

âyet-i kerîme bir peygamber olan Hz. Musa (a.s.)’a hitaptır. Allah seçilmişlerden olan 

Peygamber’ine dahi bu konuda hassas davranmasını emrediyorsa bilgi ve yetenek 

olarak peygamberlerden daha aşağı seviyede olanlar daha dikkatli davranmalıdırlar. 

İyiliğe kötülükle karşılık veren kıymet bilmezlerin durumu, mesel hâline gelmiş 

aşağıdaki beyitle anlatılır. 

ـا اشْتَدَّ سَاعِدُه رَمَانِي*** أُعَلِّـمُهُ الرِّمَـايةَ كُلَّ يـَومٍ  فَلمَّ  

“Ona her gün atış yapmayı ben öğretirdim, ancak kolu kuvvet bulunca beni 

vurdu.” Bu beyit, Mâlik b. Fehm ed-Dûsî’ (ö.m. 231) adında bir kralın aşağıdaki şiiri 

sonrasında mesel olmuştur. Kral onu ok ile vuran oğlu için şöyle demiştir.  
                                                             

700 Hûd: 11/113. 
701 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 130. 
702 Yûnus: 10/89. 



179 

 

 

مُهُ بأطْراَفِ الْبـَنَانِ ألقِّ  ***طِفْلاً  لمن ربََّـيْتُ  فـَيَا عَجَباً   

تَدَّ ساعَِدُهُ رَمَانيشْ فـَلَمَّا ا ***أعلِّمهُ الرِّمايَةََ كُلَّ يوَمٍ   

ا قاَل قاَفِيَةً هَجَاني ***وكََمْ عَلَّمْتُهُ نَظْمَ الْقَواَفي  فـَلَمَّ  

فَانيفـَلَمَّا طَرَّ شاربِهُُ جَ  ***أعلِّمهُ الْفُتُـوَّةَ كُلَّ وَقْتٍ   

“Küçükken terbiye ettiğim ve parmaklarımla lokma lokma beslediğim çocuğun şu 

hâli ne gariptir: 

Ona her gün atış yapmayı ben öğretirdim, ancak kolu kuvvet bulunca beni vurdu.  

Ona nice kafiye düzeni ben öğrettim. Şiiri öğrenip bir kafiye söyleyince, beni 

hicvetti. 

Daima delikanlılığı ona, ben öğretirdim. Bıyıkları terleyince, bana eziyet 

verdi.”703 

Meselde kınanan “küfran-ı nimet” birçok ayette inkârcıların sıfatı olarak 

bildirilmektedir. İnkârcıların bu hâlini, şu âyet-i kerîmelerde temsili olarak bulabiliriz. 

نْسَانِ أَعْرَضَ وَنأََىٰ بِجَانبِِهِ  عَمْنَا عَلَى الإِْ  İnsana nimet verdiğimizde yüz çevirir ve yan“ وَإِذَا أنَْـ

çizer.”704,  ُفـَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَن لَّمْ يدَْعُنَا إِلَى ضُرٍّ مَّسَّه “Biz onu başına gelen 

ziyandan kurtardığımız zaman ise, sanki kendisine dokunan ziyandan kurtarmamız için 

Biz’e hiç yalvarmamış gibi (nankörleşir).”705,  ْيفِ  لَلَجُّوا ضُرٍّ  مِنْ  بِهِمْ  مَا وكََشَفْنَا رَحِمْنَاهُمْ  وَلَو 

يَـعْمَهُونَ  طغُْيَانهِِمْ   “Biz onlara merhamet edip başlarına gelen zararı giderseydik yine de 

azgınlıkları içinde bocalayıp kalırlardı.”706 Meselde dile getirilen; babasının ona 

ikramına nankörlükle karşılık veren çocuğun hâli, Allah’ın sınırsız nimetlerine inkârla 

karşılık veren ve kıymet bilmeyen kulun Allah karşısındaki hâline benzemektedir. 

Hâlbuki Allah, kullarından bunun aksini beklemektedir. İslam ahlâkının en üstün 

yanlarından birisi de “İyiliğe karşı iyilik” ilkesidir. Bu ilke yine yukarıdaki meselin 
                                                             

703Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 296; el-Bekrî, Faslu’l-makâl, s. 420.  
704 Fussilet: 41/51. 
705 Yûnus: 10/12. 
706 el-Mu’minûn: 23/75. 



180 

 

 

manasını hatıra getiren  ُحْسَان حْسَانِ إِلاَّ الإِْ  İyiliğin karşılığı, yalnız“ هَلْ جَزَاءُ الإِْ

iyiliktir.”707 âyet-i kerîmesinde de ifadesini bulmaktadır. 

2.4.28. Küçümsemek 

مَخِيلتُها نَـفْسٍ  قاتِلُ   “Kişiyi öldüren tekebbürüdür.”708 Kendini başkalarından 

müstağni gören, insanların, ona olan muhabbetini öldürmüş, kendine büyük bir kötülük 

yapmıştır. Her şeyini muhtaç olduğu Allah’a karşı, tekebbür gösterip kendine yazık 

eden ve hiçbir işinde ona muhtaç değilmiş edasıyla yaşayan ve neticede cehennemi 

boylayan insana; Allah, istifham-i inkârî babında  َلِلْمُتَكَبِّريِنَ  مَثـْوًى جَهَنَّمَ  فِي ألََيْس  “Hiç 

küstahça böbürlenenler için cehennemde yer bulunmaz mı?”  709 diye sorarak 

tekebbürünün, felaketini hazırladığı ihtarında bulunur. 

 Yudumla ve tadına var!” meseli birinin hak ettiği akıbetle karşılaşması“  اُحْسُ فَذُقْ 

durumunda söylenir. Yani “Sen bu işi yapmaktan men olunduğun halde; dinlemedin, 

yaptın. Şimdi yaptığının acısını tat bakalım!” demektir. Bu meselin de içerisinde geçtiği 

aşağıdaki şiirde, uyarılara kulak asmayanın, ummadığı neticeyi aslında kendi yanlış 

seçimi sonucunda aldığı ve bu acı sonucu hak ettiği, ironik bir biçimde dile 

getirilmektedir. 

  قلِ طَ صْ مُ الْ  آل حذَّرْتُك كنت قد *** الصَعِق بن عمرو بن يا يزيدٍ  أبا

  أطُِق مالم كلَّفْتَني إن كإنَّ  *** وانْطلَِق أطِعْني هذا يا وقلتُ 

 وذُقْ  فاحْسُ  اسْتَحْسَنْتَه ما دُونَك *** خُلُق من منيِّ  سَرَّك ما ساءَك
“Ebû Yezîd, Ey İbn ‘Amr b. es-Sa‘ik! Sana Âl-i Mustalik husussunda uyarıda 

bulunmuştum.  

                                                             
707 er-Rahman: 55/60. 
708 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 107. 
709 ez-Zümer: 39/60. 



181 

 

 

Sana demiştim ki: Ey adam! Beni dinle ve bu işten vazgeç! Eğer beni güç 

yetiremeyeceğim bir işle mükellef tutarsan, 

Hoşuna giden huylarım seni üzmeye başlar. İşte, buyur, istediğin ortada! Hadi 

yudumla ve tadına var!710 

Derece olarak الذَّوْق “Tatmak” kelimesinden daha aşağı pozisyonda olan الحَسْو 
“Yudumlamak” kelimesinin öne alınması, sonra gelenin daha şiddetli olacağına işaret 

etmek içindir. Yani; “Şimdilik azabın öncesini yudumla, bu vesileyle akabinde bekleyen 

acının tadını da hisset!” 711 demektir. Ahiret azabının sahnelendiği bağlamda geçen  ْذُق

الْكَريِمُ  إِنَّكَ أنَتَ الْعَزيِزُ   “Tat bakalım! Hani sen güçlüydün, şerefliydin!?”712 tehdidi, 

dünyada tekebbürle hareket edip kendini müstağni gören şımarık kişinin, yaptığının 

acısını tatması, işlediği zulmün nelere mal olduğunu görmesi kabilinden bir ironi olarak 

söylenir. Ona “Tat bakalım (kendince öyle zannettiğin) şeref ve izzetinin akıbetini! 

Yapıp ettiklerinin bu sonucu, tamamen senin eserindir.” denilir. Ayrıca meselin manası, 

yasaklanmış bir fiilin failinin, yaptığı eylemin kötü akıbetini tatması için yerine 

getirmesi gereken kefaretlerin sıralandığı âyet-i kerîmede, kefaretin gerekçesi olarak 

ifade edilen  ِِلِيَذُوقَ وَباَلَ اَمْره “(Bu) yaptığı işin kötü sonucunu tatması içindir”713 Kur’ânî 

ifadesinde de mevcuttur. 

 Acelenin meyvesi pişmanlıktır”714 meseli, sabırsızlıkla“ ثمرة العجلة الندامة

olgunlaşmamış meyveyi hasat etmenin, pişmanlıktan başka bir ürün vermeyeceğini 

bildirmek içindir. Bu meselin manasını içinde barındıran  َذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَسْتـَعْجِلُون  İşte“ هَٰ

bu, sizin acele gelmesini istediğiniz şeydir”715 kavl-i keriminde de zımnen Sünnetullah 

gereği, olması gerekenlerin, vaktinde vücut bulacağı, kişinin sabırlı davranıp yapması 

                                                             
710Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 330. 
711el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 207. 
712 ed-Duhân, 44/49. 
713 el-Mâide: 5/95. 
714el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 274. 
715 ez-Zâriyât: 51/14. 



182 

 

 

gerekeni yapması, üstüne vazife olmayan meselelerde aceleci olmaması gerektiği ifade 

edilir. Ahiret, hesap ve cezanın bir gün mutlaka olacağı ve o gün sabır göstermeyenlerin 

aceleciliğinden dolayı pişman olacakları bildirilir. 

Laf götürüp getirenler için  ُالْحَبَّ  يَـلْقُطُ  دِيكُه  “Horozu, her daneyi topluyor” meseli 

kullanılır.716 Horoz, yerde bir dane bile bırakmayıp hepsini oradan buradan topladığı 

gibi, laf götürüp getiren de başkalarına aktarmak için, duyduğu hiç bir kelimeyi 

atlamamaya çalışır. Neticede, hoş karşılanmayan özelliklerden birisi de laf taşımaktır. 

Daha başka olumsuz vasıfların da sıralandığı bir bağlamda geçen  ٍاءٍ بنَِمِيم  Mekik“ مَشَّ

dokuyan arabozucu!”717 âyet-i kerîmesindeki  ٍاء  Mekik dokuyan” kelimesi“ مَشَّ

meseldeki, duyduğu her kelimeyi hemen alıp muhafaza etmeye çalışanın, bunu niçin 

yaptığını açıklamaktadır. Bu kişinin hiçbir kelimeyi atlamamaya çalışması ara bozmak 

için onu, bir taraftan diğerine eksiksiz aktarmak hassasiyetinden(!) kaynaklanmaktadır. 

2.4.29. Yalan ve Aldatma  

Karşısındakine hürmet gösterirken aslında onun kötülüğünü isteyen kişilerin 

durumunu  ُجَعْدَةَ  أبَاَ يكُْنَى الذَّئْب  “Kurt Ebû Ca‘de diye kinâye edilir.” meseliyle dile 

getirilir. Kurdun künyesi güzel görünse de yaptığı iş hiç de güzel değildir. Bu ifadeyi 

‘Abîd b. el-Abras adında birisinin, meşhur kral el-Munzir’i öldürmek istediğinde şu 

şekilde kullandığı rivayet edilir: 

جَعْدَةَ  أبَاَ يكُْنىَ  الذئب كما***  لاَءِ بالطّ  يَكْنُوĔا الخمَْرُ  هِيَ   

“İçkiyi “cila” diye kinâye ettikleri gibi; Kurt da “Ebû Ca‘de” şeklinde kinâye 

edilir.”718 

Arapçada bir husustaki mübalağayı göstermek için kelimenin öncesinde بوأ  

“Baba” lafzı mecazen muzaf olarak getirilir. جهل بوأ  “Cehâletin babası”, هريرة بوأ  
                                                             

716el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 270. 
717 el-Kalem: 68/11. 
718 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 233. 



183 

 

 

“Kediciğin babası” ifadelerinde olduğu gibi. Bu meselde الجعَْدة kelimesi “buzağı” 

anlamına gelmektedir. Kurda جَعْدَةَ  بوأ  “Buzağı babası” denilmesi de zayıflığı ve tazeliği 

sebebiyle kurdun, buzağıyı ana hedefe koymasındandır. Yine bu kelimenin “baharda 

açıp çabucak kuruyan bir bitkinin” adı olduğu söylenir. Bu manada kurda bu ismin 

verilmesi de güzel görünüşünün çabucak bir canavara dönüşmesinden dolayıdır. 

Âlimlerden birine muta nikâhı hakkında ne düşündüğü sorulunca o,  ُئْب عْدَةَ جَ  أبَاَ يكُْنىَ  الذَّ  

“Kurt Ebû Ca‘de diye kinâye edilir” cevabını verir. Yani mutanın ismi masum görünse 

de içeriği pislik barındırmaktadır.719 وَاِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا اٰمَنَّا “Sizinle karşılaştıklarında “Biz 

de inandık” derler”720 Kur’ânî ifadesinin devamı şöyledir: “Fakat yalnız kalınca size 

olan kinlerinden dolayı parmaklarına diş geçirirler.” Bu âyet-i kerîmede ve öncesinde 

inkâr edenlerin psikolojik durumları dile getirilir. İnananlara, mealen şöyle söylenir: Siz 

onları sevseniz de onlarda size karşı bir sevgi kırıntısı bulamazsınız. Hatta yüzünüze 

“İnandık.” demeleri; nazarınızda hoş görünmek istemelerindendir. Bu söz, onların 

içlerindeki pisliği güzel sözlerle kinâye etmelerinden başka bir şey değildir. Nasıl ki, 

Kurt Ebû Ca‘de diye kinâye edilir, onların içlerindeki kin de “Biz de İnandık” ifadesiyle 

kinâye edilir. 

Yalan ve uydurmanın büyüklüğünü anlatmak için َأَكْذَبُ مَنْ دَبّ و دَرج 

“Emekleyen (çocuk) ve yavaş yavaş yürüyenlerin (yaşlı) en yalancısıdır” meseli 

kullanılır. Meseldeki  ّدَب “Emeklemek” dünyaya yeni gelen bebeğin fiili, َدَرج “Yavaş 

yavaş adım atmak” da dünyadan göçecek olan yaşlının fiilidir. Dolayısıyla meselde 

bahsedilen kişi, dünyaya gelen ve giden, küçük ve büyük herkesin en yalancısıdır. Ya 

da ölü veya diri herkesten daha yalancıdır.721 “Uydurmanın bu kadarına da pes!” 

dedirtecek derecede yalanı tasvir eden meselin manası, Cahiliye adetlerinden olan 

“zıhar” sözünü söyleyen geleneği reddeden ًوَإِنَّـهُمْ لَيـَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ الْقَوْلِ وَزُورا “Onlar 

                                                             
719 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 277. 
720 Âl-i İmrân: 3/119. 
721 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 144; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 167. 



184 

 

 

mantıksız, dahası düzme-koşma bir laf söylüyorlar”722 kavl-i keriminde saklıdır. Yani 

onlar öyle bir laf ediyorlar ki, yenilir yutulur cinsten değil. Ölçüye ve tartıya gelecek bir 

şey olmadığı gibi insafa da sığmıyor.  

Yalanın büyüklüğü karşısında artık söylenecek söz kalmadığında َيكَةِ لأَفِ لَ  يا  “Bu ne 

yalan!”723  ِةِ يتَ ياَلَلْبَه  “Ne bühtan!” denilir. Mesellerdeki اللام “Lam” harfleri taaccüp 

(hayret) ifade etmektedirler.724 Bu artık o derece bir yalandır ki, tutar kalmamıştır. 

Cevap verilecek derecede de değildir. Mesellerin ifade ettiği mana;  ْذَا إِلاَّ اخْتِلاَقٌ إِن هَٰ  

“Bu, desteksiz bir uydurmadan başka bir şey değildir”725 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur. 

Bu ifade, kendilerine gelen uyarıları duymak ve akletmek istemeyen inkârcı zihniyetin 

vahyi yaftaladıkları sözleridir. Onlar: “Biz çağdaş inanç sistemlerin hiç birinde böyle bir 

şey duymadık.” Madem duymadık öyle ise “Bu, desteksiz bir uydurmadan başka bir şey 

değildir.” diyorlardı. 

خُرَافَةَ  حَدِيثِ  مِنْ  أَمْحَلُ   “Hurâfe’nin sözünden daha tutarsız” meseli, söylenen sözün 

tamamen uydurma olduğunu ifade eder. Hurâfe, cinlerin kendisini ele geçirdiğine 

inanılan, kavmine döndükten sonra da saçma sapan şeyler söyleyen ve bu özelliğiyle 

meşhur olmuş bir zattır. Sonraları, her düzmece söz için “Hurâfe’nin sözü” benzetmesi 

mesel olarak kullanılır olmuştur.726 Türkçede de yer bulan “Hurâfe” ibaresi aslı astarı 

olmayan inanış ve lakırdılar için kullanılmaktadır. Söz, Hurâfe’nin sözünden daha 

tutarsız hâle gelmişse artık yalan derekesinin son noktasına ulaşmış denektir. 

Hıristiyanların, Allah’ın dinini tahrif ederek herhangi bir ilme dayanmadan “Allah 

çocuk edindi” şeklindeki safsatalarını Kur’ân-ı Kerim,  ْوَاهِهِم اِنْ  كَبُـرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ افَـْ

 Ağızlarından çıkmış pek dehşet bir söz bu. Onlar sırf yalan“ يَـقُولُونَ اِلاَّ كَذِباً 

                                                             
722 el-Mücâdele, 58/2. 
723 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 328. 
724 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 412. 
725 Sâd: 38/7. 
726 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 327. 



185 

 

 

söylüyorlar”727 ifadesiyle kınamaktadır. İlmi bir değeri olmayan kuru bilgi ve atalardan 

gelen mesnetsiz duyumlarla Allah’a atılan iftiranın kınandığı ayette;  ُخُراَفَةَ  حَدِيثِ  مِنْ  أَمحَْل  
“Hurâfe’nin sözünden daha tutarsız” meselinin manası bulunmaktadır. Çünkü onlar 

Allah’a çocuk isnat etmekle öyle bir şey söylüyorlardı ki bu, altından kalkamayacakları 

dehşet bir iddiaydı. Yani onların ağızlarından kaçırdıkları bu laf, ipe sapa gelmez bir 

şeydi. Dolayısıyla onlar ne söylediklerini bilmiyorlardı. Ağızlarından çıkanı kulakları 

duymuyordu.  

Bir taraftan hileyle insanları kandırırken, diğer taraftan onlara nasihat ettiklerini 

iddia eden düzenbaz kişiler için; يَشُجُّني وَيَـبْكي “Hem benim başımı yarıyor; hem kendi 

ağlıyor.” denilir.728 Tıpkı şeytan gibi. O da insanı ateşe atar. Ateşe sürüklerken yemin 

ederek “Ben sizin iyiliğinizi düşünüyorum.” der. Sonra da yan çizer. İşte bu tavrın adı: 

İkiyüzlülüktür. Müslümanlara karşı Yahudileri kışkırtan sonra da verdikleri sözde 

durmayıp onları yüzüstü bırakan münafıkların tavrını, şeytanî bir tavır olarak niteleyen 

şu âyet-i kerîme meselin manasını içinde barındırmaktadır: ِيْطانِ إِذْ قالَ لِلإِْنْسان كَمَثَلِ الشَّ

كَفَرَ قالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِّي أَخافُ اللَّهَ رَبَّ الْعالَمِينَ اكْفُرْ فـَلَمَّا    “Tıpkı malum şeytan örneğinde 

olduğu gibi: Hani o insana “inkâr et” diye telkin eder, ona uyup inkâr edince de “Ben 

senin yaptığından sorumlu değilim, çünkü ben âlemlerin Rabbi Allah’tan korkarım.” 

der.”729 İkiyüzlülerin ustası şeytandır. Dolayısıyla ikiyüzlüler, ustaları şeytan olan 

çıraklardır. Kur’ân’ın uyarısı ise hem şeytan işi olan bu yola tevessül etmemek, hem de 

edenlere karşı uyanık olmaya yöneliktir.  

Eşyayı ait olduğu konum ve şartlarda değerlendirmeyen ve neticede 

zulmedenlerin bu davranışı,  ِرَ الوَفَاء  Bana tam ve eksiksiz olanı değil; işe“ أَعْطاَنِي اللَّفَاءَ غَيـْ

yaramaz olanı verdi. (layık gördü.)” meseliyle dile getirilir. Meseldeki اللَّفاء  “Az ve 

                                                             
727 el-Kehf: 18/5. 
728 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 420. 
729 el-Haşr: 59/16. 



186 

 

 

düşük değer”, الوَفاء “Tam” manalarına gelmektedirler.730 Yani “Aslında hakkım, tam 

olmasına rağmen bana haksızlık yapıldı. Hakkım eksiltildi.” demektir. Her türlü ölçme 

ve değerlendirmede haksızlık yapılması durumu âyet-i kerîmede;  َزنَوُهُمْ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو و

 Başkaları için ölçüp tarttıkları zaman eksiltirler. (Hak yerler.)”731 şeklinde“ يُخْسِرُونَ 

belirtilmektedir. Meselin manasını içeren Mutaffifin Sûresinin bu ve bundan önceki 

ayetlerinde, alırken dolgun verirken eksik ölçmek kınanır. Bu yolsuzluk, insanın 

başkalarının zararına ancak kendi menfaatine uygun olanı, her türlü hileyle elde etmeye 

çalışmasıyla, hep kendine yontmasıyla meydana gelmektedir. Dolayısıyla insanın 

zihnindeki yolsuzluk ölçme araçlarına da yansımaktadır. 

2.4.30. Alay Etme, Karalama, Tecessüs  

 Hiçbir şeyi alaya alma ki, eğlendiğin durum başına“ لاَ تَسْخَرَنَّ مِنْ شيء فـَيَحُورَ بِكَ 

gelmesin!”732 meseli, başkalarını hafife almama yönünde ikazda bulunurken 

duygudaşlık yapmayı da tavsiye etmektedir. Yani “Ayıpladığın hâli önce zihninde bir 

tasavvur et. Kınadığın kişinin yerine kendini koy. O hâl, hoşuna gidiyorsa ondan sonra 

alay et.” demektir. Meseldeki  َفـَيَحُورَ بِك “Sana dönsün” lafzı  َّيحَُورَ بِكَ لئَِلا  “Sana 

dönmesin” manasındadır. اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا ُ  Sapmayasınız diye Allah size“ يُـبـَينِّ

açıklıyor”733 âyet-i kerîmesinde olduğu gibi. Burada da mana  لئلا تضلّوا “Sapmayasınız 

diye” anlamına gelir.734 Meseldeki alay etmeme yasağı  ْعَسَى أَن  قَـوْمٍ  نْ قَومٌ مِ لاَ يَسْخَر

رًا مِ  هُمْ يَكُونوُا خَيـْ نـْ  “Hiçbir kişi ve zümre bir diğer kişi ve zümreyi alaya alıp hor görmesin. 

                                                             
730 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 266; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 12. 
731 el-Mutaffifîn, 83/3. 
732 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 75;  el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 237. 
733 en-Nisâ: 4/176. 
734 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 311. 



187 

 

 

Belki diğerleri berikilerden daha değerli olabilirler”735 âyet-i kerîmesinde 

bulunmaktadır. Meselde hafife alınan hâlin, alay edene dönmesi uyarısıyla alay 

edilmemesi tavsiye edilir. Bu mana âyet-i kerîmedeki “Belki diğerleri berikilerden daha 

değerli olabilirler” ifadesinden anlaşılabilir. Yani alay edilmesi neticesinde alay 

edilenler, alaya alanlardan daha iyi konuma yükselebilirler. Birisi, bir başkasını 

kendinden aşağı görüyorsa; gördüğü bu üstünlük Allah katında onun cehennemine 

dönüşebilir. Diğerinin alçak görünen hali de, Allah katında onun cennetine dönüşebilir. 

Dolayısıyla kibirlinin alaya aldığı şey, kendine dönebilir. Diğerinin alay edildiği şey de 

daha güzeliyle ona dönebilir. Yani mütekebbir kendi meziyetlerini, şöhretini, makamını 

bir üstünlük; diğerinin makam, şöhret, mal sahibi olmamasını alçaklık görüyorsa, 

üstünlük olarak gördükleri, kendisi için bir ateşe; alçaklık olarak gördükleri de sahibi 

için bir cennete dönüşebilir. Meselde ve âyet-i kerîmede ifade edilen mana bu yönden 

benzerlik arz etmektedir.  

Kendinde olan ayıbı başkalarına yakıştıranlar için;  ُجَعَلَتْ مَا بِهَا بِيَ وَانْطلََقَتْ تَـلْمِز 

“Kendinde olanı bana yakıştırdı. Alay ederek uzaklaştı” meseli kullanılır.736  ُاللَّمْز kaş-

göz, dil-dudak, el-ayak hareketi yaparak birinin hoşuna gitmeyecek davranışta 

bulunmak, onu karalamaktır. Meselde ayıplanan kaş göz işaretleriyle hafife alma işi,  َوَلا

 Birbirinizi itibardan düşürmek için karalamayın”737 emriyle“ تَـلْمِزُوا أنَفُسَكُمْ 

yasaklanmıştır. Bir başkasını karalamak, aşağılamak, itibarıyla oynamak; aslında 

kendisini büyük gösterme çabasıdır. Kendinde olanı başkasına yakıştırarak içinde 

bulunduğu berbat durumdan kendini kurtarmaya çalışmaktır. Yani kendisini unutturmak 

için başkasını gündeme getirmektir. Ayetteki  ْأنَفُسَكُم kelimesinden hareketle bu Kur’ânî 

ifadenin tam karşılığı “Kendinizi karalamayın!” şeklindedir. Yani “Aslında başkasını 

karaladığınız şey kendinizde olandır. Siz aslında kendinizi karalamaktasınız, ancak 

farkında değilsiniz. Başkasını gözden düşürmek isterken kendinizi ele vermektesiniz.” 

                                                             
735 el-Hucurât 49/11 
736 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 164. 
737 el-Hucurât 49/11. 



188 

 

 

demektir. Bunun yanında başkalarını itibardan düşürme fiillerinin ne aşağılık bir 

davranış olduğu  ٍوَيْلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَة “İnsanları arkadan çekiştiren, kaş göz işaretiyle alay 

eden her kişinin vay haline!”738 âyet-i kerîmesiyle de kınanmaktadır. 

 Nasıl olur da kendi“  ؟ كَ عَيْنِ  في المُعْتَرِضَ  الجِذْعَ  وَتَدعَُ  أخِيْكَ  عَيْنِ  فِي القَذَى تُـبْصِرُ  كَيْفَ 

gözünde yatan kütüğü görmez; kardeşinin gözündeki çöpe gözlerini dikersin?”739 meseli 

Türkçedeki “Kendi gözündeki merteği görmez; başkasının gözündeki çöpe dikkat eder” 

atasözüyle aynı manadadır. Bu davranış aslında kişinin kendindeki manevi hastalıkları 

başkasında görmek arzusudur. Kur’ân-ı Kerîm’deki وَلاَ تَجَسَّسُوا “Birbirinizin 

gizliliklerini asla araştırmayın”740 emri bu hastalığı tedavi eden bir şifa cümlesidir. 

Tecessüs, ahlaken yasaklanmış bir hususun ince ayrıntılarına kadar irdelenmesi, 

gizliliklerin, ayıpların araştırılması, sırların ortaya serilmesi anlamına gelir. Casusluk 

faaliyetleri de aynı köke dayanmaktadır. Meselde bahsedilen birinin gözünde olan ve 

normalde belli olmayacak bir çöpün dile getirilmesi de, tam manasıyla tecessüstür. 

 Gıybet eden yırtmış, gıybetinden dönen yırttığını“ مَنْ اغْتَابَ خَرَقَ، ومَنْ استـَغْفَرَ رقَعَ 

yamamıştır.”741  ve  ِسَاقِهِ  في تَـقْدَحْ  ولا أَخِيكَ، جَنْبِ  فيِ  اللّهَ  تَّقِ ا  “Kardeşin hakkında Allah’tan 

sakın! Yokluğunda ayıplama!” meselleri gıybeti yasaklamaktadır. İkinci meseldeki  َقَدَح 

ساقه في  ifadesi “Ayıplamak” anlamına gelmektedir.  ِأَخِيكَ  جَنْبِ  في  ifadesi de “Kardeşinin 

durumu, işi hakkında” manasındadır.742 Gıybet; birinin duyunca hoşlanmayacağı bir 

şeyi arkasından söylemektir. َعْضُكُم بَـعْضًاوَلاَ يَـغْتَب ب ـ  “Arkanızdan birbirinizi 

                                                             
738 Hümeze 104/1. 
739 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 155. 
740 el-Hucurât: 49/12. 
741 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 297. 
742 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 141. 



189 

 

 

çekiştirmeyin”743 âyet-i kerîmesi yukarıdaki iki meselin hedeflediği manayı, yasaklama 

formunda ifade emektedir.  

2.4.31. Cimrilik ve Mal Sevgisi 

الرَّاعِدَةِ  تَحْتَ  صَلَفٍ  رُبَّ   “Gök gürültülü bulutlar altında nice kibirliler (hayrı az 

olanlar) vardır” meseliyle çok malı olup da harcamayan kişiler, içinde bol su ve gök 

gürültüsü olan, ancak yağmur vermeyen bulutlara benzetilir. Ayrıca bol keseden vaat 

edip yerine getirmeyen, kendini durmadan methetmesine rağmen bir hayrı görülmeyen 

kimseler için de bu mesel örnek verilir.744 Serveti, sadece biriktirmekle meşgul olup 

paylaşmayanların kınandığı bu meselin manası, haham ve rahiplerin çoğunun fiili olarak 

هَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ ينُفِقُونَـهَا فِي سَبِيلِ اللّهِ   Onlar altını ve gümüşü biriktirerek“ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّ

Allah yolunda harcamayan kimselerdir”745 âyet-i kerîmesinde zikredilmektedir. Âyet-i 

kerîme, malın harcanması noktasında meselde ucu açık bırakılan bir kaideyi 

koymaktadır. O da; malın Allah yolunda harcanmasıdır.  

Mal biriktiren, ancak biriktirdiğinden ne kendisi ne de bir başkası fayda gören 

kişilerin durumu  َربيِعٍ  أباَ لِلّيِّ  حَيُّك  “Ey Ebû Rebi‘ senin mal biriktirmen geciktirmek (hak 

edene hakkını vermemek) içindir. (Başka değil.)” meseliyle temsil edilir.  Meseldeki 

 de “Vermemek için geciktirmek” anlamındadır.746 Meseldeki اللَّيُّ  ,”Biriktirmek“  الحَيُّ 

mana  ُدَه يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ الَّذِي جَمَعَ مَالاً وَعَدَّ  “Mal yığan ve onu durmadan sayan bu 

tip; o, malının kendisini ölümsüz yapacağını sanmaktadır”747 Kur’ânî ifadesinde 

bulunmaktadır. Meselde ve âyet-i kerîmede üst üste mal yığmak eleştirilmekte, malın 

birilerine faydalı olması gerektiğine vurgu yapılmaktadır. Böyle yapılmadığında mal 

biriktirmek, bir meşguliyet aracından öteye geçmez. 

                                                             
743 el-Hucurât 49/12 
744 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 308. 
745 et-Tevbe: 9/34. 
746 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 210. 
747 Hümeze, 104/2-3. 



190 

 

 

Servet çokluğundan dolayı malını, ihtiyacı olmayan yerlere harcayanların hâlini 

anlatmak için  ُّتَخْتَالُ  ذَيْلٍ  ذَاتِ  كل  “Her kuyruklu (zengin gösterişçi) böbürlenir.” meseli 

kullanılır.748 Elindeki imkânları insanlara faydalı olmak yerine etrafa çalım satma 

aracına dönüştürenleri eleştiren meselin manası,  ِفَخَرَجَ عَلٰى قـَوْمِهِ فِي زيِنَتِه “Karun, süsü 

püsü içinde toplumunun karşısına çıktı”749 kavl-i keriminin anlamında vardır. Âyet-i 

kerîme Kârun tiplemesiyle kendisine bahşedilen nimetleri Allah’ın bir emaneti olarak 

görmek ve gereğini yapmak yerine onları insanlara üstünlük vasıtası hâline getirenleri 

kınamaktadır. Böylelerine Kur’ân’da şöyle cevap verilir:  ِِينَ لاَ تَـفْرحَْ اِنَّ اللّٰهَ لاَ يحُِبُّ الْفَرح  

“Şımarma! Çünkü Allah şımaranları asla sevmez.”750 

2.4.32. Kendini Beğenme ve Büyüklenme 

وَاضُعُ  المُرُوءَةِ  تاَجُ  التـَّ  “İnsana mahsus evsaf ve erdemlerin tacı tevazudur”751 

meselinin manası daha kuvvetli bir şekilde ve nehiy formatında وَلاَ تَمْشِ فِي الأَْرْضِ مَرَحًا 

“Yeryüzünde çalım satarak dolaşma!”752 Kur’ânî ifadesinde bulunur. Kibri yasaklayan 

âyet-i kerîme aynı zamanda zımnen tevazuu da emretmektedir. Meselde tevazuu en 

üstün erdem olarak sunulmaktadır. Bu manayı da içerisinde barındıran âyet-i kerîme 

kişinin üstün ahlâklı olması için tevazu göstermesinden daha ileri boyutta bütün 

mahlûkata karşı alçak gönüllü olması gerektiğini bir emir olarak ifade etmektedir. Bu 

yönüyle meselden daha kapsamlı bir manaya sahiptir.  

Muallaka şairlerinden el-Hâris b. Hillize (ö.m. 570) oymağının kahramanlık ve 

erdemlerini mükemmel bir üslûpla ifade ettiği için fahriye konusunda darbımesel 

(efħaru mine’l-Hâris b. Hillize) hâline gelmiştir.753 Bu yüzden kendini ve ehlini aşırı 

                                                             
748 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 198. 
749 el-Kasas: 28/79. 
750 el-Kasas: 28/76. 
751 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 151. 
752 el-İsrâ: 17/37. 
753 Nasuhi Ünal Karaarslan, “Hâris b. Hillize”, DİA, XVI, 196. 



191 

 

 

yücelten kişiler  ُحِلِّزَةَ  بنْ  الحَارِثِ  مِنَ  أفخَر  “el-Hâris b. Hillize’den daha kibirli.” olarak 

misallendirilir.754 Cahiliye döneminde revaçta olan asabiyet düşüncesi ise İslam’da 

yasaklanmıştır. Irk, kabile, aile ve hatta bölge asabiyetlerinin yerine Müslümanlara tek 

bir taraf işaret edilmiştir. O da İslam’ın ve Müslümanların yanıdır. Kur’ân-ı Kerîm’de 

asabiyetin kınandığı yerlerden biri de ثمَُّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَـتَمَطَّى “Sonra çalım satarak 

aşiretine sığındı”755 âyet-i kerîmesidir. Âyet-i kerîmedeki çalım satarak aşiretine 

sığınmak, meseldeki manayı hatırlatır. Çünkü çalım satarak aşiretine yürüyen kişi, hem 

kendisini hem de aşiretini büyük görmektedir. Bu insan, hakikati tasdik etmeyip sırtını 

Allah’a çevirirken, yönünü aşiretine dönmüş, fazilet ve izzeti aşiretinde aramıştır. 

“Benim bir Allah’ım var.” demesi gerekirken “Benim kabilem var, bir kavmim var.” 

demiştir. 

شِبْلٍ  أُمّ  بِخِنَّابةَِ  شمَّ   “Yavru aslanın anasının burnuyla kokladı.” الخْنَِّابة  burnun iki 

tarafı manasına gelmektedir.756 Türkçedeki “Burun kıvırmak”, “Burnu büyüklük 

yapmak” “Burnundan kıl aldırmamak” deyimlerini andıran mesel, büyüklenen kişilerin 

umursamaz hâlini anlatır. Eşyaya ilim, hikmet ve vahiy penceresinden bakmadığından 

Allah’ın gücünün sınırsızlığını göremeyen insanın, Allah yolundan çevirmek için 

takındığı mütekebbir tutum, Kur’ân-ı Kerîm’de  ِثاَنِيَ عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّه “Allah 

yolundan çevirebilmek için küstahça gerdan kırarlar”757 kavl-i kerimiyle ifade edilir. 

Âyet-i kerîmedeki  ِثاَنيَِ عِطْفِه “Gerdan kırmak, başı geriye oynatarak büyüklük taslamak, 

gururla salınıp kasılmak” gibi anlamlara gelmektedir. Dolayısıyla müstekbirin hâlini 

temsil eden “Aslanın burnuyla kokladı” meseldeki büyüklenme ve zorbalık tavrını 

hatırlatmaktadır.  

                                                             
754 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 92. 
755 el-Kıyâme, 75/33. 
756 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 371. 
757 el-Hac: 22/9. 



192 

 

 

Alçak ve hasislerden olduğu halde büyüklük taslayarak hakkı olmayan kibre 

dalanların hâli  ٌالماءِ  فِي واسْتٌ  السَّماءِ  في أنْف  “Burun gökte, oturak suda” teşbihiyle dile 

getirilir. Mesel, ilk defa hakkı olmadığı halde kabilesiyle övünen birine, kendisinin ve 

kabilesinin içinde bulundukları zillet hâli hatırlatılarak, kibirlenmeye hakkı olmadığını 

bildirmek için söylenmiştir.758 Kibir, büyük olmadığı halde kendini büyük satmaktır. 

Dolayısıyla; olmadığı gibi görünmek çabasıdır. Yani, boş olanı dolu gibi göstermektir. 

Dolu göstermek için de içini yalanla doldurmaktır. Meselin ifade ettiği bu mana  إِنْ فِي

رٌ مَّا هُم ببَِالِغِيهِ   Onların içinde hiçbir zaman erişip (tatmin) olamayacakları“ صُدُورهِِمْ إِلاَّ كِبـْ

küstahça bir kendini beğenmişlik tutkusu vardır”759 Kur’ânî ifadesinde bulunmaktadır. 

Ayette işi gücü karşı çıkmak ve inkâr etmek olanların mesnetsiz, belgesiz, yetkisiz ve 

delilsiz bir şekilde Allah hakkında ileri geri konuşup hezeyanlara dalmaları asla 

ulaşamayacakları ancak kendilerini öyle zannettikleri iflah olmaz büyüklük duygusuna 

dayandırılır. Meselde ve âyet-i kerîmede bahsi geçen bu tipler hiçbir zaman 

erişemeyecekleri bir büyüklenme kuruntusuyla yaşarlar. O kadar büyük bir tutkuyla 

yaşarlar ki ne kadar çabalarsalar çabalasınlar o büyüklüğün ayak topuğuna erişemezler. 

Ama erişemeyeceğini bile bile büyüklenip küstahlaşırlar. 

2.4.33. Hamakat ve Cehâlet 

 Kim, uykuyu bırakıp uykusuzluğu alır ki?” meseli, nimeti“ ألاَ مَنْ يَشْترِي سَهَراً بنِـَوْمٍ؟

küçümseyip afiyeti istemeyen kişilerin, akıl almaz hâlini kınamak için söylenir.760 

Mesel, istifhâm-ı inkârî formunda söylenmiştir. Yani “Elbette uykusuzluğu uykuya 

kimse tercih etmez. Bu akıl kârı değildir.” demektir. Uyku karşılığında uykusuzluğu 

almak makul olmasa da bu tavrın salikleri az değildir. İsrail oğulları da bu talihsizliği 

göstermişlerdi. Beslenmeleri için Allah’ın verdiklerine razı olmadılar. Yemeği 

görmeyip sosuna takıldılar.  Âyet-i kerîme onların bu hâlini Hz. Musa (a.s.)’ın dilinden 

                                                             
758 ez-Zemahşerî, el-Musteksâ, I, 394-395. 
759 el-Mü’min, 40/56. 
760 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 73. 



193 

 

 

şu soruyla eleştirmektedir.  ٌر  Hayırlı olanı, daha“ أتََسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنىَ باِلَّذِي هُوَ خَيـْ

değersiz ve aşağı olanla mı değişiyorsunuz?”761 Lutfuyla Hz. Musa’yı gönderip onları, 

Firavun’un zulmünden kurtaran ve türlü nimetleri veren Allah’a şükredecekleri yerde, 

“Hani bunun soğanı, sarımsağı?” demeye başlayan İsrail oğullarına bu soru Hz. 

Musa’nın diliyle hayret makamında sorulmaktadır. Yani “Olacak şey mi bu yaptığınız?” 

demektir.  

İhtiyaçların ve sorumlulukların dereceleri vardır. Bundan dolayı hayati olanlar 

önceye alınırken, daha az önemi haiz olanlar sonraya bırakılabilir. Böyle yapmayıp 

temel sorumluluklarını veye ihtiyaçlarını göz ardı edenlerin hâli, kınama ifade eden ظَهَرَ  

 İhtiyacı olanı arkasına attı (geriye bıraktı)” meseliyle kinaye edilir. Yine bu“بحاجتَهِ 

manada ihmalkârlığından çekinilen kişiye  ٍلا تجعَلْ حاجتي بظهر “İşimi kulak ardı etme.” 

şeklinde tembihte bulunulur.762 Kur’ân-ı Kerîm, vahyi başkalarına açıklamakla görevli 

olanların, bu sorumluluklarını yerine getirmemelerini kınadığı âyet-i kerîmesinde 

onların umursamaz hâlini  ْفـَنَبَذُوهُ وَراَءَ ظهُُورهِِم “Bunu kulak ardı ettiler”763 ifadesiyle 

açıklar. Mesel, ihtiyacı olanı görmezden gelenlerin vurdumduymaz hâlini açıklarken 

meselin manasını barındıran âyet-i kerîme, vahye muhatap olanların hem kendi 

kurtuluşlarına hem de başkalarının saadetine zemin hazırlayacak olan vahyin, hayata 

yansımasındaki vazifelerini görmezden gelerek onu kulak ardı etme talihsizliğini 

göstermelerini nazara verir. Dolayısıyla mesel ve âyet-i kerîme, vazifenin ihmali 

noktasında benzer manayı ifade etmektedirler. 

مَيْدَاناً  والأخرى بُسْتَاناً، أُذُنَـيْهِ  إحْدَى جَعَلَ  قَدْ   “Bir kulağını bostana, diğerini meydana 

bırakmış” meseli, kendisine fayda verecek nasihatleri dinleyip ibret almayan kişiler için 

                                                             
761 el-Bakara: 2/61. 
762 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 26. 
763 Âl-i İmrân: 3/187. 



194 

 

 

kullanılır.764 Meselde dile getirilenlerin hamakatını, Kur’ân daha veciz bir şekilde  ْوَلَهُم 

بِهَا يَسْمَعُونَ  لاَ  ذَانٌ اٰ   “Kulakları var, fakat onlarla işitmezler”765 ifadesiyle tasvir eder. 

Hakikatleri toparlayıp yorumlaması için akla ileten organların en mühimlerinden biri de 

kulaktır. Kulak tıkalıysa aklın yapacağı şeyler sınırlı kalır. Bundan dolayı hakikate 

kulaklarını tıkayanlar anlamaya karşı kapıları daha baştan kapatmış, değişerek gelişmeyi 

reddetmişlerdir. 

وَالتَّأوِيلُ  القَفْعَاءُ  فُلاَنٍ  طَعَامُ  إنمّا  “Falancanın yemeği sadece Kaf‘â ve Te’vîl’dir.” 

 ;ise “Eşek cinsinin yediği bir bitki”dir. Yani bu kişi التَّأوِيلُ  ,”Dikenli bir ağaç“ القَفْعَاءُ 

aklının zafiyeti ve anlayışının kıtlığıyla aynen hayvan gibidir.766 Kalın kafalı ve 

anlayışsız kişilerin hâlini tasvir eden meseldeki nükte ile yiyeceklerinden hareketle 

aklını kullanmayanlar, hayvanlara benzetilmişlerdir. Kur’ân-ı Kerîm, aklın anlama, 

kavrama, yorumlama ve ibret alma melekelerini kullanmayanları  َعَامِ  أُولَئِك كَالأْنَْـ  “Bunlar 

hayvanlar gibidir.”767 diyerek vasıflandırır. Yani Allah’ın beşeri, insan etmesi için 

bahşettiği organlar, yaratılışına uygun kullanılmayacak göz-kulak, dil-dudak 

hayvandaki gibi vazife görecekse insan neden kıymetli olsun ki? Böyleleri hayvanlar 

gibidirler. Yok yok! Hayvanlardan daha aşağıdırlar. 

ىالعَمَ  شَريِكُ  الهَوَى إِنَّ    “Tutku, körlüğün ortağıdır (Bir benzeridir)” 768 meseli bir 

şeye aşırı düşkünlüğün, insanın duyularını kapattığını, dolayısıyla akli melekelerinin 

kullanımına engel olduğunu ifade eder. Bu konuda Hz. Peygamber (s.a.v.)’in   َحُبُّك 

ويُصِمُّ  يُـعْمِي الشيءَ   “Bir şeye karşı aşırı sevgin seni kör ve sağır yapar”  769  hadis-i şerifi, 

                                                             
764 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 130. 
765 el-A‘râf: 7/179. 
766 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 76. 
767 el-A‘râf: 7/179. 
768 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 78. 
769 Ebû Dâvud, Edeb, 164(5130).  



195 

 

 

çok kullanılmasından dolayı mesel hâline gelmiştir. Mesel ile benzer manada olan 

hadis, insanın akıl ve iradesini her daim uyanık tutması gerektiğini hatırlatır. 

Dolayısıyla insan duygularıyla hareket edip etmediğini sorgulaması gerekmektedir. 

Çünkü o, duygularını bir kenara bırakıp duyu organlarını faal hâle getirmesi 

durumunda, görmesi gerekenleri görebilir ve böylece olaylara sağlıklı hüküm verebilir. 

Ancak dışarıya kendi aşk gözlüğünden bakınca; aşkına uyanlar hoş ve güzel, 

uymayanlar ise kötü ve çirkin görünür. Bu tavır ise onun hakkaniyetten uzaklaşmasına 

sebep olur. İbn Abbas’ın rivayet ettiği başka bir hadiste Hz. Peygamber (s.a.v.)’in 

“Allah Kitab’ında her nerede الهوى (heves, arzu, istek, ihtiras)’dan bahsetmişse; onu, 

kınamıştır.” buyurduğu bildirilir. Tâbiînden hadis âlimi eş-Şa‘bî de (ö.104/722) 

kelimenin الهوى diye isimlendirilmesini, insanı alçaltmasına bağlar.770 Bu ifadelerden; 

ihtiraslarının peşine düşenlerin davranışlarında makulün sınırları dışına çıkabileceğini 

anlamaktayız. Meseldeki bu mana Yusuf kıssasında Mısır’daki bir gurup hanımın 

dilinden aktarılır. Mısır melikesi Züleyha’nın, hizmetçisi konumundaki Hz. Yusuf 

(a.s.)’a tutulmasının mantıklı bir davranış olmadığı, اčقَدْ شَغَفَهَا حُب “Besbelli ki tutku, 

kadının yüreğine işlemiş”771 ifadesiyle dile getirilir. Hanımlar sözlerini şöyle bitirirler: 

“Bakın: bizim onun hakkındaki düşüncemiz işi iyice azıttığı yönündedir.” اčقَدْ شَغَفَهَا حُب 

ifadesini açıklayan bu cümle Melikenin, tutkularının esiri olup aklıyla hareket 

etmediğini açıklar. Normal olan aklıyla hareket etmesiyken o, gözünü kör eden aşkıyla 

hareket etmiş ve bu fiilinden dolayı kınanmıştır. 

Önyargıyla hareket etmemek, bilmeden tanımlamaya kalkışmamak gerektiğine 

أعداء ما جهلواالناسُ   “İnsanlar, bilmediklerinin düşmanıdırlar”772 meseliyle uyarı yapılır. 

Bu meselinin manası,  ْبوُا بَل ا بِعِلْمِهِ  يُحِيطُوا لَمْ  بِمَا كَذَّ تأَْوِيلُهُ  يأَْتهِِمْ  وَلَمَّ  “Hayır, aksine onlar, 

özünü kavramaktan aciz kaldıkları, üstelik açıklaması da kendilerine ulaşmamış bir 

                                                             
770 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 224. 
771 Yûsuf: 12/30. 
772 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 455. 



196 

 

 

mesajı yalanladılar”773 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur. Sadece zanlarıyla hareket eden bu 

tipler “Kur’ân uydurulmuştur.” deyip işin içinden sıyrılmaya çalışırlar. Anlamak ve 

kavramak için emek sarf etmek gerektiğinden, yorulmak istemezler. “Yalan” deyip, 

anlayıp kavramaktan kaçarlar. Neticede cehâletleri sebebiyle İlâhî Hitap’a düşmanlık 

ederler.  

Yaptığı işlerden olumlu netice çıkmayan kişinin hâlini tasvir eden  َمَاطِخِ  مِنْ  قُ مَ حْ أ 

 Suyu eliyle tutandan daha ahmak.” meselinin manasını anlamamıza aşağıdaki şiir“ الْمَاءِ 

yardımcı olmaktadır: 

 أنَاَمِلُهْ عَلى الماءِ لمَْ تَـرْجِعْ بِشَيْءٍ  *** فَأَصبَحتُ مِن ليَلى الغَداةَ كَقابِضٍ 

“Şu günlerde Leyla ile ilişkimde suyu yakalamaya çalışan adam gibi oldum. Suyu 

tutuyor, ancak tuttuğu sudan parmakları dahi bir fayda göremiyor.”774  

Sudan parmakların da başka organların da yararlanabilmesi, suyun içilmesine 

bağlıdır. Yoksa su, zaten elde tutulmaz. Tutulsa bile içilmedikten sonra el, bundan bir 

fayda görmez. Ahmaklığın bir türü de suyu elle kavramaya çalışmaktır. Hele bir de 

tutulamayan sudan fayda beklemek! Bu da basiretsizliğin son noktası olsa gerekir. 

Meselin ifade ettiği bu mana Allah dururken başkalarından medet uman, başka 

mercilere yalvaran, dolayısıyla Allah’a kul olacağı yerde eşyaya ve insana kul olanların, 

dualarından hiçbir şey elde edemeyeceklerinin resmedildiği  ُلُغَ فَاه  كَبَاسِطِ كَفَّيْهِ اِلَى الْمَاءِ لِيَبـْ

“(Onların durumu), tıpkı ellerini suya doğru açıp da ağzına (suyun) ulaşmasını bekleyen 

kimse gibidir”775 âyet-i kerîmesindeki teşbihte vardır. Elini suyun içine ulaştırmış, 

tutmaya çalışıyor. Tutamadığı gibi ağzına dahi götüremiyor veya götürmüyor. Suyun, 

ağzına gelmesini istiyor. Bu durumda o asla suya kavuşamayacaktır. 

 Bağı bahçeyi bir kenara bırakıp başka tarafa seğirtmeye“ تَجَنَّبَ رَوْضَةً وأحالَ يعَدُو

başladı” meseli kendisine izzet, şan, şeref, nimet sunulduktan sonra, bunları bırakıp 

                                                             
773 Yûnus: 10/39. 
774 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 314. 
775 er-Ra‘d: 13/14. 



197 

 

 

alçaklık ve zilleti tercih edenlerin hamakatlarını anlatır. Yani “Mümbit ve bereketli 

olanı bırakıp verimsiz olanı tercih etti.” demektir.776 Meselin manası, yanlış tercihte 

bulunanları kınayan şu âyet-i kerîmelerde bulunmaktadır.  إِنَّ الَّذِينَ لاَ يَـرْجُونَ لِقَاءَناَ وَرَضُوا

يَا وَاطْمَأنَُّوا بِهَا نْـ  Onlar bize kavuşacağını ummayan ve dünya hayatına razı olup“ باِلْحَيَاةِ الدُّ

onunla yetinerek tatmin olan kimseler.”777 Neyin daha faydalı olduğuna karar 

verebilmek, bilginin derecesiyle alakalıdır. Mesela küçük bir çocuktan oyuncak 

arabasıyla gerçeği arasında tercih yapması istense, oyuncağını seçer. Çünkü onun bilgi 

seviyesi, bunu gerektirir. Ancak bu tarz bir davranışı büyük yaparsa, meseldeki gibi 

ahmak olarak isimlendirilir. Âyet-i kerîmede bahsedilen dünya hayatıyla tatmin olup 

ahretten beklentileri olmayanlar, da bu sınıf içerisine dâhil edilebilir. Yine الضَّلاَلَةَ  اشْتـَرَوُا 

قَلِيلاً  ثمَنًَا اللَّهِ  بِآياَتِ  شْتـَرَوْااِ  Onlar, hidayet karşılığında sapıklığı satın aldılar.”778 ve“ باِلهْدَُىٰ   

“Allah’ın ayetlerini az bir menfaate değiştiler.”779 Kur’ânî ifadelerindeki fiiller de 

meseldeki manayı hatırlatmaktadırlar. 

2.4.34. Münafıklık ve riyakârlık 

Kin ve öfkesini belli etmemeye çalışıp sorun yokmuş gibi hareket edenlerin, 

gizlemeyi başaramadıkları hiddetli halleri حِرَّةٌ تَحْتَ قِرَّة    “Soğukkanlılığın altında kin 

ateşi (gizlidir.)” meseliyle aşikâr edilir. Meseldeki  الحِرَّة “Susuzluğu, ateşi”, القِرَّة  kelimesi 

de “Soğuğu” ifade etmektedir.780 Bu kişiler samimi görünmeye çalışsalar da içlerindeki 

kin sözlerinden anlaşılabilir.  ْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورهُُم أَكْبـَرُ قَدْ بدََتِ الْبـَغْضَاء مِنْ أَفـْ  “Kinleri 

ağızlarından taşmaktadır; kalplerinde sakladıkları ise daha beter”781 kavl-i keriminde 

Müslümanların dikkat etmeleri durumunda kendilerine kin besleyen ve onlara karşı en 

                                                             
776 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 210. 
777 Yûnus: 10/7. 
778 el-Bakara: 2/16. 
779 et-Tevbe: 9/9. 
780 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 197. 
781 Âl-i İmrân: 3/118. 



198 

 

 

küçük bir müsamahası olmayan kişileri sözlerinden tanıyabilecekleri bildirilir. Hatta 

Müslüman basiretiyle bu sözlerin kaynağı olan kalplerdeki düşmanlığın büyüklüğünü de 

sezebilir. Çünkü basiretle bakan, küpün dışına sızandan; içindekinin ne olduğunu 

anlayabilir.  

Albenili dış görünüşün aldatıcı olabileceği, insandaki olgunluk ve erdemin bilişip 

tanışmadan sonra anlaşılabileceği, يَانَ  تَـرَى  Gençleri“  الدَّخْلُ  مَا يدْريِكَ  ومَا كالنَّخْلِ  الفِتـْ

hurma fidanları gibi görürsün. Ancak bilir misin içlerinde ne var?” 782 meseliyle dile 

getirilir. Dışı hoş ancak içi kof olanlara aldanmamak gerektiği yönünde uyarıda da 

bulunan meseldeki mana, münafıkları tasvir eden şu âyet-i kerîmede mevcuttur. وَإِذَا

تـَهُمْ تُـعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَـقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأنََّـهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ   Sen onları gördüğünde“ رأَيَْـ

kalıpları hoşuna gider ve konuşacak olsalar sözlerine kulak verirsin: kalaslar gibidir 

onlar.”783 Yani; dış görünüşleri cazip, kalıpları yakışıklıdır. Ancak kökleri yoktur; kütük 

gibidirler. Küçük bir tıklatmayla onlardan, dünyanın gürültüsü çıkabilir. Bu gürültü 

kulakları alsa da imanla bakan bunun, içi boş bir gürültüden başka bir şey olmadığını 

anlar. Bu tipler fıtrat ve imanla irtibatlarını kopardıkları için köksüz kütük gibidirler. 

İçlerindeki kofluğu gizlemek için de dışlarına yatırım yaparlar.  

Cahiliye dönemi kültürünün etkilediği bazı Araplar içkiyi lezzetinden dolayı iyi 

sayarken sade içilemeyen sirkeyi de ekşiliğinden dolayı kötü sayarlar. Bundan dolayı 

kendisinden iyiliğin de kötülüğün de sadır olmadığı kişilere  ٍما أنَْتَ بِخَلٍّ وَلاَ خَمْر “Ne 

sirkesin ne içkisin (Sen nesin?)” derler.” Bazı Araplar da içkiyi zararlı, sirkeyi faydalı 

kabul ederek bu meseli söylerler. 784 Kur’ân’ı Kerîm’in, münafıkların hâlini tasvir ettiği 

 İki arada bir derede kalmışlardır; ne o tarafa“ مُذَبْذَبيِنَ بَـيْنَ ذَلِكَ لاَ إِلَى هَؤُلاَءِ وَلاَ إِلَى هَؤُلاَءِ 

ne de bu tarafa aittirler”785 ifadesi, bu meselin manasını barındırmaktadır. Hayatlarını 

                                                             
782 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 137. 
783 el-Münâfikûn: 63/4. 
784 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 282. 
785 en-Nisâ: 4/143. 



199 

 

 

imanla küfür arasında bocalayarak geçiren bu tipler hiçbir taraftan olmadıklarından 

bertaraf olmuşlardır. 

Planlı ve programlı olduğu anlaşılan, gelişigüzel olarak ortaya çıkmadığı aşikâr 

olan, üzerinde kesin karara varılmış işler  ُعَلَيْهِ بلَيْلٍ  رِيَ سْ أ  “Ona geceden karar verilmiş” 

meseliyle anlatılır. Yani “Bu, şimdinin işi değil. Aniden karar verilmiş bir işe 

benzemiyor.” demektir. Muallaka şairlerinden Antere b. Şeddâd (ö.m. 614)’ın aşağıdaki 

beyti, meselin manasını açıklar. 

ـَا الفِراقَ  أزْمَعْتِ  كُنْتِ  إنْ  مُظْلـِمِ  بلَِيْلٍ  بكُُمْ ركَِا مَّـتزُ  *** فَإِنمَّ  

“Eğer ayrılığa karar verdiysen (Bu şimdinin işi değil.) kesinlikle binekleriniz 

karanlık gecede yolculuğa hazırlanmıştır.”786  

Meselde eleştirilen nokta, söylem-eylem uyuşmazlığıdır. Burada birinin hoşuna 

gitmeyecek bir iş üzerinde gece boyunca iyice düşünülüp karar verilmesine rağmen, 

hatta bazen komplo kurulmasına rağmen sabahleyin hiçbir şey yokmuş gibi bir tavır 

sergilenmesi, dolayısıyla muhatabın yanıltılmak istenmesi söz konusudur. Gece; 

karanlığı, gündüz ise; aydınlığı temsil etmektedir. Buradan hareketle gece çevrilen işler 

karanlık işleri, gündüz söylenenler de aşikâr olanları temsil eder. Gündüz söylenen ve 

masum olunduğuna inandırılmaya çalışılan sözün, geceden kararlaştırılan bir art niyet 

taşıdığı uyanık muhatap tarafından anlaşılabilir. Gündüz Hz. Peygamber (s.a.v.)’in her 

dediğine “Hayhay” diyen münafıklıkların, aslında gece başka şeyler düşünüp 

planladıklarını haber veren  َهُمْ  ائفَِةٌ طَ  بَـيَّت مِنـْ  “Onların içlerinden bir güruh gece boyunca 

plan kurdular.”787 kavl-i kerimi, meselin manasını hatırlatır. Gece boyunca Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e ve İslam’a ne zarar verebiliriz diye komplolar hazırlayanlar, 

gündüz olunca karşılarındaki insanın gözünü boyamaya kalkmış, masum görünmeye 

çalışmışlardır. Karşılarındakini aldattıklarını zanneden bu tipler, aslında kendilerini 

aldatmışlardır.  

 

                                                             
786 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 134. 
787 en-Nisâ: 4/81. 



200 

 

 

2.4.35. Gelişme ve Değişmeye Karşı Direnç 

Nasihati kabul etmeyen ve kendilerini geliştirecek her türlü uyarıya kulak 

tıkayanların hâli خَمْشاً  أُذُناً  يُسْمِعُ  لا  “Hiçbir kulağına hiçbir sesi sokmuyor” meseliyle 

dile getirilir.788 Meseldeki manayı hatırlatan bir âyet-i kerîmede Hz. Nuh (a.s.), 

kendilerine hayat verecek hitaba karşı kulak tıkayan halkını, Allah’a şöyle şikâyet 

etmişti: ثيَِابَـهُمْ  وَاسْتـَغْشَوْا آذَانهِِمْ  فِي أَصَابِعَهُمْ  جَعَلُوا  “Parmaklarını kulaklarına tıkadılar, 

örtülerini başlarına çektiler.”789 Yani; hakkı duymamak, ibret almamak, yaşantılarını 

değiştirmemek için kendilerine yönelen her türlü hidayet çağrısına kulak tıkadılar. 

İçinde bulunduğu hâli kanıksamış olan ve inatla elinde bulunana yapışanın iflah 

olmaz durumu قِيل للشَقِيِّ هَلُمَّ إلى السَّعادَة فقال حسبِي ما أنا فِيه “Bedbahta, “Saadete gel!” 

çağrısı yapılır. O, “İçinde bulunduğum hâl bana yeter.” der”790 meseliyle resmedilir. 

Meselde sözü edilen tip, aslında kendi inandıklarına dahi güvenmemektedir. Uyarıları 

dikkate alması durumunda, öğreneceği şeylerin rahatını kaçacağını düşünerek taassupla 

elindekine yapışmaktadır. Sorumluluktan kaçmak için her türlü makul uyarıya 

kulaklarını tıkamaktadır. “Cehâlet saadettir.” anlayışıyla hayatını değiştirmeye, kendini 

geliştirmeye yanaşmayan bu tipin hâli, Kur’ân-ı Kerîm’de, sırf inadına yapışarak 

kurtuluşuna sebep olacak gemiye binmeyip suya gark olan Hz. Nuh’un oğlunun şu akıl 

almaz davranışıyla resmedilir:  َقَالَ سَاٰوي اِلٰى جَبَلٍ . ياَ بُـنَيَّ اركَْبْ مَعَنَا وَلاَ تَكُنْ مَعَ الْكَافِرين

 Yavrucuğum! Gel, bizimle birlikte bin“ :(Nûh oğluna seslendi)“ يَـعْصِمُني مِنَ الْمَاءِ 

gemiye; inkâra gömülüp gidenlerle birlikte olma!” (Oğlu,) “Ben bir dağa kaçıp 

sığınacağım; o beni sudan korur.” dedi.”791 Meselin manası ayrıca  وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَـعَالَوْا

لَوَّوْا رءُُوسَهُمْ يَسْتـَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللَّهِ   “Onlara, “Hadi gelin, Allah rasulü sizin için af 

                                                             
788 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II,216. 
789 Nûh: 71/7. 
790 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 127. 
791 Hûd:11/42. 



201 

 

 

dilesin!” denildiğinde kafalarını öteye çevirirler”792 âyet-i kerîmesinde de 

bulunmaktadır. Saadetlerine sebep olacak hitaba kulak tıkayan bu tipler, küstahça bir 

kibir içinde çekip giderler. Faydanın nerede olduğunu az çok bilmeleriyle birlikte 

inatlarına yenik düşerek kendilerine hayat verecek uyarıları reddederler. 

2.4.36. Olmayacak Şeyi İstemek 

Gerçekleşmesi mümkün görünmeyen durumlarda, muhatabın çabasının fayda 

vermeyeceği  ُباردٍِ  حَدِيدٍ  فِي تَضْرِب  “Olmayacak şeyi istiyorsun (Lâfzen: Soğuk demiri 

dövüyorsun.)” meseliyle dile getirilir. Uyarı babında söylenen mesel, aşağıdaki şiirin 

acuz kısmında da yer alır:  

هيْهات تضْرِب في حَديدٍ باردِِ  ***مَنَّتْكَ نَـفْسَكَ أن تكون خليفةً   

“Nefsin, sana “Halife olacaksın.” diye salık veriyor. Heyhat! Olmayacak şeyi 

istiyorsun (Lâfzen: Soğuk demiri dövüyorsun.)”793  

Meselin manası, türlü nimetlerle donatılan Ad Kavminin, kendilerine nimetleri 

bahşeden Allah’ı unutmamaları hususunda uyarıldıklarında Hz. Hûd (a.s.)’a verdikleri 

cevap olan  َنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ الْوَاعِظِين  Onlar “Sen” dediler, bize öğüt“ قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيـْ

versen de öğüt vermesen de, bizim için fark eden bir şey olmaz”794 âyet-i kerîmesinde 

vardır. Yani; bu sözleriyle onlar, hakikate en baştan kulaklarını tıkadıklarını söyleyerek, 

uyarıda bulunanın eylemini, soğuk demiri döveninkine benzetmiş olurlar.  

Kâinattaki hadiselerin meydana gelmesi, Sünnetullah gereği belli şartlara 

bağlanmıştır. Ancak bazen olayın gerçekleşmesini sağlayacak bu şartlar zahiren 

olgunlaşsa da -insanın bilmediği ancak külli iradenin muktezası gereği- beklenen 

neticeye ulaşılmayabilir. Bu şekilde de anlayabileceğimiz meseldeki mana   َْاسْتـَغْفِرْ لهَمُْ أو

تَسْتـَغْفِرْ لهَمُْ إِنْ تَسْتـَغْفِرْ لهَمُْ سَبْعِينَ مَرَّةً فـَلَنْ يَـغْفِرَ اللَّهُ لهَمُْ  لاَ   Onların bağışlanmaları için Allah’tan 

ister af dile, ister dileme: Onlar için Allah’tan yetmiş kez af dilemiş olsan dahi, artık 

                                                             
792 el-Münâfikûn: 63/5. 
793 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 246. 
794 eş-Şu‘arâ: 26/136. 



202 

 

 

Allah onları asla affetmeyecektir”795 kavl-i keriminde mevcuttur. Âyet-i kerîmede Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’e münafıkların bağışlanmaları yünündeki duasını artık bırakması 

tavsiye edilir. Çünkü bu Allah indinde bunun, netice alınamayacak bir eylemdir 

Gerekçesi âyet-i kerîmenin sonunda şöyle bildirilir; “Bunun nedeni, onların Allah’a ve 

O’nun Elçisi’ne ısrarla nankörlük etmeleridir, zira Allah (fıtrat) yolundan sapmış 

kimseleri doğru yola yöneltmez.”  

الحِرْمَانَ  ستـَوْجَبَ اِ  فقد طاقتِهِ  فوقَ  صاحِبَه سَألَ  مَن  “Dostundan gücünün üstündeki şeyi 

isteyen, kesinlikle karşılık bulamaz. (Mahrumiyete müstahak olur.)”796 meselinden 

anladığımız kadarıyla muhatabı iyi tanıyıp, yapacağı veya yapamayacağı işleri tahmin 

edip uygun talepte bulunmak, aklı selimle hareket etmenin gereğidir. Bunun tersi ise 

cahilce davranıştır. Genelde cahillerin aşırı taleplerine karşı aldıkları cevap da “Hayır!” 

dır. Aynen Hz. Peygamber (s.a.v.)’den yapamayacağı şeyleri isteyenler gibi. Onlar şu 

isteklerde bulunmuşlardı: “(Ey Muhammed!) Bize yerden kaynak fışkırtmadıkça sana 

asla inanmayacağız. Veya senin hurma ağaçlarıyla ve asmalarla dolu bir bahçen olmalı; 

dahası onların arasından gürül gürül ırmaklar çağlatmalısın. Ya da sürekli iddia ettiğin 

gibi göğü başımızda paralamalı ve nihayet Allah’ı ve melekleri getirip karşımıza 

dikmelisin. Veyahut da senin altından bir köşkün olmalı ya da semâya çıkmalısın, fakat 

semâya çıkman durumunda (dahi) oradan bize okuyacağımız bir kitap indirmedikçe 

yine de sana inanmayacağız.”797 Kur’ân makulün sınırlarından fersah fersah uzak bu 

taleplere  ْرَسُولاً  بَشَراً  اِلاَّ  كُنْتُ  هَلْ  ربَِّي سُبْحَانَ  قُل  “De ki: “Kudret ve yüceliğinde sınır 

bulunmayan sadece Rabbimdir; ben, fânî bir elçiden başka neyim ki?”798 cevabını 

vererek meseldeki manayı hatıra getirir. 

المَطَرُ  يَجيء الغُرَابِ  بِصِياحِ  لَيْسَ   “Karganın bağırtısıyla yağmur yağacak değildir.”799 

meseli belli olayların gerçekleşmesinin, onu gerektiren şartlara bağlı olduğunu, yanlış 

yol tercihiyle beklenen neticenin elde edilemeyeceğini özlü bir şekilde anlatır. Meselin 
                                                             

795 et-Tevbe: 9/80. 
796 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 235. 
797 el-İsrâ: 17/90-93. 
798 el-İsrâ: 17/93. 
799 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 257. 



203 

 

 

manası, Allah’ı bırakıp onun dışındakilerden yardım talep eden ve nihayet duasından 

fayda görmeyenlerin hâlinin zikredildiği pasajda bulunur. Kur’ân böylelerinin 

durumunu  َاء الْكَافِريِنَ إِلاَّ فِي ضَلاَلٍ وَمَا دُع  “İnkar edenlerin duası daima boşa çıkar”800 

âyet-i kerîmesiyle bildirir. Âyet-i kerîme zımnen şöyle der: Yanlış seçilen yoldan doğru 

netice çıkmaz. Hakka varmak için, hak yolu takip etmek gerekir. 

هْمُ  عَلَى فُوقِهِ  حَتَّى يَـرْجِعَ السَّ  “(Bu iş) ancak ok yayına dönünce (olur.)” meseliyle bir 

işin imkânsızlığına işaret edilir.801 Allah’ın mesajlarını yalanlayarak ret ve inkâr suçunu 

işleyenlerin bir daha Allah’ın rahmetine uğrama ihtimallerini yok ettiklerini ve cennete 

girmelerinin artık imkânsız olduğunu haber veren  ِي سَمِّ الْخِيَاطِ حَتّٰى يلَِجَ الْجَمَلُ ف  “Deve 

iğne deliğinden geçinceye kadar.”802 Kur’ânî benzetmesi de mesel ile benzer manayı 

ifade eder.  

وْكِ العِنَبَ إِنَّكَ لا تَجْنِي  مِنَ الشَّ  “Dikenden üzüm devşiremezsin” meseli kötü fiilden 

iyi netice beklenemeyeceğini bildirir. Mesel şiirde şöyle kullanılır. 

عِنَبا بهِ يحَْصُدْ  لا الشَّوكَ  يَـزْرعَ مَنْ  *** عَدَاوَتَه فَاحْذَرْ  امْرأًَ  وَتَـرْتَ  إِذَا  

“Birine zulmettiğinde onun düşmanlığından çekin. Diken eken, üzüm 

devşiremez.”803 

Meselin manası yeryüzünde büyüklük taslayan Kârûn ve onun gibilerin ahretten 

bir kazançlarının olamayacağını, zira mutlu sonun, sorumlu davrananlara tahsis 

edildiğini bildiren  َيِّئَاتِ  عَمِلُوا الَّذِينَ  يُجْزَى فَلا يَـعْمَلُونَ  كَانوُا مَا إِلاَّ  السَّ  “Kötülük işleyenler 

ancak yapmakta olduklarının cezasına çarptırılırlar”804 âyet-i kerîmesinde bulunur. 

Yeryüzünde kötülük tohumlarını ekenler ahrette Allah’tan iyilik bulamayacaklardır. 

Dolayısıyla hayır, hasenat iyilik yapmayanların, cennet beklentisi ancak boş bir ümittir. 

                                                             
800 er-Ra‘d: 13/14. 
801 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 383. 
802 el-A‘râf: 7/40. 
803 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 270. 
804 el-Kasas: 28/84. 



204 

 

 

Bir konuda yapacak şeylerin tükendiği يْلُ الزُّبَى  Sel tepelere ulaştı”805“ بَـلَغَ السَّ

meseliyle kinâye edilir. Meselden; muhataba olan güvenin artık kalmadığı ve 

müsamahanın tükendiği anlaşılmaktadır. Hz. Nuh (a.s.)’ın olanca uyarılarını hafife alan 

kavmi hakkında geminin yapımına başlanmasıyla son hükmün verildiğini ve onların 

kesinlikle boğulacaklarını bildiren âyet-i kerîmede Allah, Hz. Nuh’a  وَلاَ تُخَاطِبْني فِي

 Sakın kendisini harcayanlar hakkında Bana başvurma!”806 şeklinde uyarıda“ الَّذينَ ظلََمُوا

bulunur. Zalimler hakkında hükmün verildiğini ve artık bu konudaki isteklerin kabul 

edilmeyeceğini bildiren bu hitap, meselin manasını içerir. 

2.4.37. Aldanmak ve Kaybetmek 

Kâr ümidiyle çıktığı yolculuktan eli boş dönen ve çabasının neticesi kendisi için 

hayal kırıklığına dönüşen kişinin hâlini  َحُنـَيْنٍ  بِخُفَّيْ  حَاجَتِهِ  منْ  فُلان رجََع  “Falanca 

maslahatından Huneyn’in bir çift terliğiyle döndü” meseli anlatır. Meselin aslı şudur: 

Bir bedevi, Hire’li kunduracı Huneyn ile bir çift ayakkabı almak için pazarlığa tutuşur 

ve yaptığı pazarlıkla Huneyn’i oldukça kızdırır. Bu öfkesinin intikamını almak isteyen 

Huneyn ayakkabının bir eşini bedevinin dönüş yoluna koyar. Diğer eşini de başka bir 

yere. Bedevi ayakkabıların birine rastlayınca: “Bu Huneyn’in ayakkabısına ne kadar da 

benziyor. Diğeri de yanında olsaydı onu alırdım.” der ve yoluna devam eder. Az ileride 

ayakkabının diğer eşine rastlayınca birinci ayakkabıyı almadığına pişman olur. Devesini 

son rastladığı ayakkabının yanında çökerterek ilk ayakkabıyı almak için geri döner. Bu 

arada Huneyn pusudadır. Bedevi uzaklaşınca deveyi üstündekilerle birlikte alıp götürür. 

Neticede bedevi bir çift ayakkabıyla memleketinin yolunu tutar. Döndüğünde 

yolculuğundan ne getirdin diye soranlara: “Size Huneyn’in bir çift ayakkabısını 

getirdim.” der ve bu söz mesel olur.807 Tıpkı “Huneyn’in bir çift terliğiyle dönen” 

bedevi gibi Ahzab Savaşında Medine’nin önünde sıra sıra ordugâh kuran müttefik küfür 

güçleri de eli boş döndüler. 3.000 kişilik Medine’yi 24.000 kişiyle muhasara edenlerin 

                                                             
805 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 91. 
806 Hûd: 11/37. 
807 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 245-246. 



205 

 

 

ellerine hiçbir şey geçmedi. Hayal kırıklığıyla memleketlerinin yolunu tuttular. Meselde 

bahsi geçen bedevi, evine hiç değilse bir çift terlikle dönerken bunların elinde tek bir 

terlik dahi yoktu. Onların bu hâli  ْرًا يَـنَالُوا لَم خَيـْ  “Hiç bir şey elde edemediler.”808 Kur’ânî 

ifadesiyle anlatılır. 

باِلنَّار الرَّمْضَاءِ  مِنَ  كالمُسْتَغِيثِ   “Kızgın kumdan kaçıp ateşe sığınan gibidir” meseli 

bir beladan kaçarken daha beterine düşenin durumunu anlatır. Bu mesel aşağıdaki 

beytin acuz kısmıdır. 

   باِلنَّار الرَّمْضَاءِ  مِنَ  مُسْتَغِيثِ الْ ك*** ته ربَ ستجير بعمرو عند كُ الْم

“Zorluk anında Amr’a sığınan kişi, kızgın kumdan kaçıp ateşe sığınana benzer.” 

Mesel Türkçedeki “Yağmurdan kaçarken doluya tutulmak” atasözüyle aynı 

durumu tasvir eder. Cehennemdeki inkârcıların hâlini anlatan   ٍوَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُـغَاثوُا بِمَاء

 Öyle ki, onlar susayıp da su istediklerinde, suratlarını kavuran“ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ 

yanık yağ tortusu gibi bir su sunulur”809 âyet-i kerîmesi de onların isteklerine içinde 

bulundukları halden daha beteriyle karşılık verileceğini bildirir.  

Kıymetsiz şeylerin peşine düşen, bu sebeple asıl ve önemli olanı göremeyen ve 

anlayamayan kişilerin hâli  َلَّفَاءِ الْوَفَاءِ بِ الْرَضِيَ مِن  “Tam ve mükemmel olanı bırakıp işe 

yaramaz olana razı oldu”810 meseliyle anlatılır. Meselin manasını içeren  َأُولَئِكَ الَّذِين

وَالْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ اشْتـَرَوُاْ الضَّلالََةَ باِلْهُدَى   “Onlar hidayet karşılığında sapıklığı, mağfiret 

karşılığında azabı satın aldılar”811 Kur’ânî ifadesi, hakikati gizleyip az ve geçici dünya 

nimetlerine talip olanların hâlini anlatmaktadır. Onlar geçici dünya nimetlerini tam ve 

                                                             
808 el-Ahzâb: 33/25. 
809 el-Kehf: 18/29. 
810 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 303. 
811 el-Bakara: 2/175. 



206 

 

 

mükemmel olana tercih etmiş, mükemmel olanı geçici olanla değiştirme basiretsizliğini 

göstermişlerdir.  

Araplar aldanışın en ileri derecesini anlatmak için مَغْبُونٍ  أخْسَرُ مِن  “Dolandırılmış 

olandan daha ziyandadır” meselini kullanırlar.812 Bir dolandırılmış olan var birde 

dolandırılmış olandan daha fazla kayıpta olan var. Bu ikincisinin kaybı hesaba gelir 

cinsten değildir. Kur’ân, dünyada dini yalnız Allah’a has kılmayıp onun dışında otorite 

kabul edenlerin ahirette hüsrana uğrayacağını bildirdikten sonra, hüsranın derecesini 

istifham-ı inkârî biçiminde şöyle ifade eder:  ُألا ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِين “Bakın bu, işte 

bu değil midir açık kayıp?”813 Meselin manasını hatırlatan âyet-i kerîme, asıl hüsrana 

uğrayanların, kıyamet günü hem kendilerini hem de yakınlarını hüsrana uğratanlar 

olduğunu bildirir. Yani bu hüsran az bir hüsran değildir.  

Fırsatları ganimete çeviremeyip, gününü gün edenleri uyarmak için َّبَـرْدُ غَدَاةٍ غَر

 Sabahın serinliği, susuzluk hususunda gafili yanıltır” denilir. Meselin aslı“ عَبْداً مِنْ ظَمإِ 

şudur: Bir adam sabahın serinliğinde yanına su almadan yola çıkar. Güneş bastırınca da 

sıcaktan helak olur.814 Zamanında gerekli tedarik ve birikimi yapmayan bu adamın hâli, 

her sorumsuza örnek verilmek suretiyle başkalarının yaşadıklarından ibret almaları 

istenir. Allah da Kur’ân-ı Kerîm’de birçok yerde kıyamet sahnelerini kullarına haber 

vererek, bu dünyada orası için azık hazırlamaları tavsiyesinde bulunur. Bu dünyanın 

serinliğinin insanı aldatmaması gerektiği ikazında bulunur. Meselin manasını hatırlatan 

bir kıyamet sahnesinde; dünyada Allah’ın ayetlerini hafife alarak ahirete azık 

hazırlamayan ve neticede aldanıp ateşe girenlerin, bu kötü akıbetlerinin sebebi şöyle 

açıklanır: يَا نْـ  Dünya hayatı sizi aldattı.”815 Dünya sizi aldattı, siz de“ وَغَرَّتْكُمُ الْحَيٰوةُ الدُّ

kendinizi aldattınız. Aslında dünya hayatı, ücreti ahrette verilecek bir çalışma, bir mesai 

idi. Amma siz, Allah’ın size verdiği nimetleri verimli kullanıp, cenneti hak edeceğiniz 
                                                             

812 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 350; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 256. 
813 ez-Zümer: 39/15. 
814 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 178. 
815 el-Câsiye: 45/35. 



207 

 

 

yerde onları dünyada harcayıp tükettiniz. Oranın serinliğine aldanıp buranın ateşini 

unuttunuz. 

Muhtacın, yine kendisi gibi muhtaç birinden yardım istemesi durumu  ُعبْدٌ صَريِخُه

 Kendisi erkek köle, imdatçısı/yardımcısı kadın köle” meseliyle kinâye olunur. Yani“ أَمَةٌ 

“Yardım istediği kişi kendisinden daha zayıf. Nasıl yardım etsin?” demektir. Meseldeki 
 kelimesi hem yardım istenen hem de yardım eden manasındadır. İkisi için de الصريخ

aynı kelime kullanılır. Çünkü biri yardım ister diğeri de icabet eder.816 Muhtacın 

muhtaçtan yardım istemesi veya muhtacın muhtaca yardım etmesi aslında ortada ne 

yardımcının ne de yardımın bulunması anlamına gelir. Meseldeki bu mana, Allah’ın 

kâinata koyduğu yasaları kullanarak kendince harikulade sayılacak icatlar elde eden ve 

yaptığı aletle Allah’a ihtiyacı olmadığını düşünen kendini bilmezlere bir hatırlatma olan 

“Dilersek onları suda boğarız.” da  ِيخَ لَهُمْ فَلاَ صَر  “Onların imdadına yetişen kimse 

olmaz/yoktur”817 âyet-i kerîmesinde mevcuttur. Allah ile bağlantıyı koparan kimden 

yâdım ve imdat talep ederse etsin yardımcısız demektir. Çünkü yardım ve imdat istediği 

de kendisi gibi mahlûktur. Gemi mi? İnsan mı? Hep birlikte suya gark olunca hangisi 

diğerini kurtarabilmiştir? Hiçbirisi. O halde O’ndan başkasından yardım beklemek 

yardımcısız kalmaktır. Tabiattan medet umanlar, tabiat alışılmış davranışların dışında 

davranmaya başlarsa ne yapabilirler? Suyun kaldırma gücü giderse, yağmur yağmazsa 

mesela? O vakit yardımcısız kalırlar. Çünkü kendileri eksik. Diğer bir eksiğe 

dayanıyorlar. Meseldeki mana  َّمَا أنَاَ بِمُصْرخِِكُمْ وَمَا أنَتُم بِمُصْرخِِي  “Ne ben sizin 

imdadınıza yetişecek durumdayım, ne de siz benim imdadıma”818 Kur’ânî ifadesinde de 

bulunmaktadır. Bu ifade, dünyadayken insan üzerinde hiçbir gücü olmayan şeytana 

güvenen, ahrette de güvendiği şeytan tarafından yüzüstü bırakılan sorumsuzlara, 

şeytanın verdiği cevaptır. O, bu sözüyle: “Siz, sizden daha güçsüz bir varlıktan medet 

umdunuz. Bizim birbirimize yardımımız söz konusu olamaz” demek ister. 

                                                             
816 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 36. 
817 Yâsîn: 36/43. 
818 İbrâhîm: 14/22. 



208 

 

 

مَنْدَمَةٌ  أَوْ  حِنْثٌ  يَمِينُ الْ   “Yemin (in sonu) ya bozmak ya da pişmanlıktır.”819 Yemin, 

belki de istenerek yapılacak bir fiili, icbârî fiil seviyesine indirir. Bu durumda işin 

lezzeti kalmaz. Yerine getirilmesi güç durumlarda da bozmakla sonuçlanır. Her iki 

duruma da düşülmemesi için, yemine bulaşmamak gerekir. Mesel bu hususu dile getirir. 

Savaşa çıkılması durumunda Hz. Peygamber (s.a.v.) ile savaşa katılacaklarına dair 

yemin edenlere  ْلاَ تُـقْسِمُوا قُل  “De ki; “Yemin etmeyin.”820 diye hitap eden Kur’ânî ifade 

meselin manasını içerir. Yani, “Yemin etmeyin, eylem ortaya koyun! Daha 

yaşamadığınız bir meselede şöyle yapacağım, böyle yapacağım diye yemin ederek atıp 

tutmayın! Yapmanız gerekeni iş meydana geldiğinde yapın!” demektir. Bu âyet-i 

kerîmeyle neticesi itibariyle kişiyi zora sokacak bir davranışın önü en baştan 

kesilmektedir. İnsana yakışan, karşılaştığı hadiselerde iradesini kullanarak tavır 

sergilemektir. Böyle olması gerekirken önceden yemin edip kendini zora sokmasına 

gerek yoktur. Çünkü büyük bir ihtimalle yeminini bozacak ve pişman olacaktır. 

2.4.38. Önemsememek 

Hayatı algılayış tarzından kaynaklanan sebeplerde, birileri nazarında önemli 

görülen meseleler, başkaları nazarında hiçbir ehemmiyet ifade etmeyebilirler. 

Başkalarınca önemsenen bir konuya, konuşan tarafından önem verilmediği ise;  ِمَا أبُاَلِيه

 Ona hiçbir ehemmiyet vermiyorum.” meseliyle bildirilir. Mesela İbn Abbas’a süt“ باَلَةً 

ile abdest almanın hükmü sorulunca bu meselle cevap vermiştir.821 Mesel, önemli ve 

mühim işler dururken, basit ve bayağı olanlarla uğraşmamayı tavsiye babında 

söylenebildiği gibi, muhataba, “Sen bu işe ne kadar değer verirsen ver, benim indimde 

bunun ciddiye alınacak bir tarafı yok” mesajını vermek için de kullanılabilir. 

Türkçedeki önemsiz ve değersiz şeyleri anlatmak için kullanılan “Fındık kabuğunu 

doldurmaz ve incir çekirdeğini doldurmaz” deyimlerini hatırlatan bu meselin manasını, 

                                                             
819el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 421. 
820 en-Nûr: 24/53. 
821 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 147. 



209 

 

 

قَاضٍ  أنَْتَ  مَا فَاقْضِ   “Ne karar verirsen ver, umurumuzda değil”822 Kur’ânî ifadesinde 

bulabiliriz. Bu ifade kendilerini işkence ve ölümle tehdit eden Firavun’a sihirbazların 

verdiği cevaptır. Sihirbazlar bilgileri sayesinde Hz. Musa (a.s.)’ın asasının sihir 

olmadığını anlayınca secdeye kapanmış ve “Musa ve Harun’un rabbine iman ettik.” 

demişlerdir. Firavun, onları dünya azabının her türlüsüyle tehdit edince de, bu 

tehditlerin ahireti olmayanın sadece bu dünyası olanlar için bir anlam ifade 

edebileceğini, ahirete inananların ise bu tehditleri ciddiye almayacaklarını yukarıdaki 

ifadeyle dile getirmişlerdir. Yani; Firavun’a şöyle demişlerdir. “Sen istediğin hükmü 

kendi uydurduğun yasalarına göre verebilirsin. Şuan karar makamında sensin. Ama bir 

gün gelecek senin hükmün geçmeyecek. Biz hükmü her daim geçerli olana dayandık. 

Senin hükmün son ve nihai karar olmadığına göre, bizim nazarımızda ciddiye alınacak 

bir tarafı da yok. İstediğini hükmet! Buna zerre kadar önem vermiyoruz.”  

أُذُنِي رَ ب ـْدَ  هُ تُ لْ عَ جَ   “Onu kulak ardı ettim.”823 meseli sorumluluktan kaçanların 

kendilerini zora sokacak durumları duymazdan gelmelerini ifade eder. Meselin manası 

hakikati görmek istemeyen, asıl tehlikenin farkına varamayan ve en vahimi, Allah 

yokmuş gibi konuşan halkına Hz. Şuayb (a.s.)’ın cevabı olan اčِوَاتَّخَذْتمُُوهُ وَراَءكُمْ ظِهْري 

“O’na sırt çevirdiniz / O’nu kulak ardı ettiniz”824 Kur’ânî ifadesinde mevcuttur. Halkı, 

Hz. Şuayb’a “Ey Şu’ayb! Dediklerinin çoğunu anlamıyoruz. Hem biz seni aramızda 

zayıf görüyoruz. Eğer kabilen olmasaydı seni taşa tutardık. Zaten sen bizce itibarlı biri 

değilsin.” diyerek görmezden geldikleri husus, Hz. Şu’ayb tarafından onlara yukarıdaki 

ifadenin de içerisinde geçtiği âyet-i kerîmede şöyle hatırlatılır: “Ey kavmim! Sizin 

nezdinizde ailemin hatırı, Allah’ın hatırından daha mı üstün ki O’nu kulak ardı edilecek 

biri gibi telakki ediyorsunuz.” Yani; onlar asıl kulak verilmesi, hatırı sayılması gerekeni 

kulak ardı ediyor, Hz. Şu’ayb (a.s)’ın ailesini sayıyorlar. Kabileyi görüyor, Allah’ı 

unutuyorlar. 

                                                             
822 Tâhâ: 20/72. 
823 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 256. 
824 Hûd: 11/92. 



210 

 

 

2.4.39. Gaflet 

 Kişiyi seçimiyle (baş başa bırak.) Ne kadar inat“  النَّارَ  إلاَّ  أبى وَإنْ  اخْتَارَ، وَمَا مْرَأً اِ  

etse de ateşe düşünceye kadar inat eder” 825 meseli nasihat dinlemeyenlerin görüşleriyle 

baş başa bırakılması gerektiğini ifade eder. Uyarılara rağmen hakka kulak tıkayıp 

inkârda diretenlerin artık doğru yola gelmeyecekleri anlaşılınca; Kur’ân, Peygamber 

(s.a.v.)’e şu öğütte bulunur:  ْيوُعَدُونَ  الَّذِي يَـوْمَهُمُ  يُلاَقُوا حَتَّى وَيَـلْعَبُوا يَخُوضُوا فَذَرْهُم  “Artık 

onları kendi hâline bırak; vaat edildikleri güne kavuşuncaya kadar lafa dalıp 

oynayadursunlar.”826 Meselde ve âyet-i kerîmede hatada ısrar edenlerin sonunun ateş 

olacağı bildirilir. Bu, ya meseldeki mecazi dünya ateşi ya da ahretteki hakiki cehennem 

ateşidir. 

Etrafına duyarsız gafillerin hâli  َيدَْرِي لا وَهُوَ  بِهِ  سِيل  “Farkında değilken sel, onu 

alıp götürmüş.” şeklinde temsil edilir. Meseli hatırlatan aşağıdaki beyit bu tipleri şöyle 

uyarmaktadır: 

  تدْريِ ولا السَّيْلُ  بك سالَ  *** الهْوََى مجُُون في تمادى مَنْ  يا

“Ey havâsının pervasızlığı içinde diretip giden, sen farkında değilken sel, seni alıp 

götürdü.”827 

Hak ettikleri bela, başını almış giderken hâlâ uyanamayan kişileri tasvir eden 

meselin manası,  َإِنَّـهُمْ لَفِي سَكْرَتهِِمْ يَـعْمَهُون “Onlar (gömüldükleri günah) sarhoşlukları 

içerisinde debelenip duruyorlar!”828 kavl-i keriminde ifadesini bulur. Böyleleri, 

alıcılarını öyle bir kapatmışlardır ki, etraftan gelen uyarılar dahi, önlem almaları için 

onları harekete geçirmeye yetmez. Meselde basit bir su veya yağmura tutulmaktan 

değil, sele kapılmaktan bahsedilmektedir. Bu ne büyük bir gaflet halidir ki seli dahi fark 

ettirmez. Yukarıdaki Kur’ânî ifadenin muhatapları olan Lut kavmi de bakışlarını öyle 

                                                             
825 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 54. 
826 Meâric: 70/42. 
827 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 423; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 342. 
828 el-Hicr: 15/72. 



211 

 

 

bulandırmışlardı ki kendi helaklerini getiren meleklere şehvet duyacak kadar basiretsiz 

hâle düşmüşlerdi. Peygamberleri kendilerine akla ve fıtrata uygun olan yolları 

göstermesine rağmen mahvolacakları sabahın gecesinde hâlen daha gaflet içindeydiler. 

Göz, kulak, akıl hepsini uyarılara kapatmışlardı. Bunlar, idrakleri üzerine perdeleri çeke 

çeke büyük felaketi dahi fark edemez hâle geldiler. Sonuçta onları helak için gelen 

melekler, Hz. Lut (a.s.)’a “Onlar (gömüldükleri günah) sarhoşlukları içerisinde 

debelenip duruyorlar!” dediler. Yani; sen onları uyarmaya devam ediyorsun fakat 

onların seni duyacak durumları kalmamış. Şehvetin akıl ve mantıklarını kuruttuğu bir 

güruh onlar. Ancak bunun farkında değiller. 

بِهِ  يَشْعُرُ  وَلاَ  الغَيْمِ  يَـوْمُ  يذَْهَبُ   “O, farkında değilken yağmur günü geçip gidiyor”829 

meseli, imkânlar elinden kayıp giderken farkına varamayanların hâlinden istiaredir. 

Meselin manası, kıyamet, önlerinde kendilerini beklerken, hem kendi içlerinde hem dış 

âlemde ahiretin delilleri görünmekteyken, hâlâ kıyamet hakkında atıp tutanların hâlini 

tasvir eden  َّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ سَاهُونَ ال  “Onlar, gömüldükleri bataklıkta debelenen 

gafillerdir”830 kavl-i keriminde mevcuttur. Ahiret onlara doğru olanca hızıyla gelirken 

onlar bir ölçüye dayanmayan, zan ve tahminlerine göre ahiret hakkında atıp tutuyorlar. 

Cehâlet içinde debelenip dururlarken kendilerini bir sel gibi alıp götüren zamanın, onları 

kıyamete götürdüğünü fark edip önlem alacak basireti gösteremiyorlar. Sapıklık ve 

vehimlere gömülüyor, uyanıp bir türlü kendilerine gelemiyorlar. Çevrelerinde olup biten 

hiçbir şeyi hissetmez ve düşünmez bir halde, sanki sarhoşlar gibi gaflet içinde gezinip 

duruyorlar. Her akıllının görüp kabul edeceği apaçık bir konuyu dahi düşünüp 

kavrayamıyorlar da “Hesap günü ne zaman?” diye saçma bir soruyla oyalanıyorlar. 

 ,Yana yaslanmak ne kadar da güzel! (Ben böyle rahatım.)” meseli“   المَيْلِ  وَطْأَةُ  حَبَّذَا

nasihat dinlemeyenlerin halini tasvir eder. Rivayete göre bineğine yanı üzere oturan 

adama “Düzgün otur!” denildiğinde o مَيْلِ الْ  وَطْأَةُ  حَبَّذَا   “Yana yaslanarak binmek ne kadar 

                                                             
829 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 249. 
830 ez-Zâriyât: 51/11. 



212 

 

 

da güzel.” diye cevap verir. Yani; “Benim merkebim böyle rahat.” der. Hayvana eziyet 

verdiği halde inadından bunu kabul etmez.831 Kendini geliştirme ve değiştirmeye zerre 

kadar gayreti olmadığı halde, bir de nasihat dinlemeyen, hatta uyarıldığı zaman bütün 

bir inadıyla içinde bulunduğu hâle cahilce yapışanların hâlini tasvir eden mesel, manen 

 Hatırlatıldığı zaman öğüt almazlar;”832 Kur’ânî ifadesinin“ وَإِذَا ذكُِّرُوا لاَ يَذْكُرُونَ 

mefhumunda bulunur. Uyarıcılar, onların bu serkeşliklerine hayret edip dururken ve 

aslında onlar, doğrunun ne tarafta olduğunu da bildikleri halde sırf inatları sebebiyle 

içinde bulundukları berbat hâli savunma talihsizliğini gösterirler. Hakikatten nasibi 

olmayanların onulmaz hastalığıdır bu: Kendilerine şan ve şeref verecek olanı, elinin 

tersiyle itmek. 

الرَّحيلِ  سَاعَةَ  عِصَامٌ  ناَمَ   “İsâm, yolculuk vaktinde uyudu”833 meseli fırsatı kaçıranlar 

için örnek olmuştur. İş, işten geçtikten sonra pişmanlığın fayda vermeyeceği ikazında 

bulunan meselin manasını,  ٍإِذْ قُضِيَ الأَْمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَة “İş bitirilmişken onlar hâlâ gaflet 

içerisindeydiler”834 Kur’ânî ifadesinin anlamından çıkarmaktayız. Bundan bir önceki 

ayette dünyadayken ilahi hitaba karşı kör ve sağır davrananların, Allah’ın huzuruna 

çıktıklarında en keskin gözlü ve en hassas kulaklı kimselere dönüşecekleri bildirilir. 

Ama iş işten geçmiştir. Yani bunlar işitmenin ve görmenin fayda verdiği zaman sağır ve 

dilsiz davranmışlardır. Bir nevi çalışma ve yolculuk zamanını uykuda geçirmişlerdir. 

Görmenin ve işitmenin kendilerine bir şey kazandırmayacağı o gün ise keskin gözlü ve 

hassas kulaklı kimseler kesilirler. Gafletlerine hayıflanırlar ancak o gün ah vah etmek 

fayda vermez. Meseldeki mana, fırsat eldeyken imkânların değerlendirilmesi gerektiğini 

ahiretten bir sahneyle haber veren  ِحَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُون “Nihayet 

onlardan birine ölüm gelip çatınca, “Rabbim!” der, “Döndür ne olur, geri döndür 

beni.”835 kavl-i keriminde de bulunmaktadır. Bu ricanın sahibi sözüne şunu da ekler: 

                                                             
831 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 204. 
832 es-Saffât: 37/13. 
833 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 344. 
834 Meryem: 19/39. 
835 el-Mu’minûn: 23/99. 



213 

 

 

“Belki ben, daha önce yapmadıklarımın yerine doğru dürüst işler yaparım!” Ama artık 

iş yapılacak zaman geçmiş, hesap verilecek zaman gelmiştir. 

2.4.40. Zorbalık 

 Birinin kaba saba ve alçak olduğuna  َمَةً لْعَبْدُ زُ الْهُو  “Görünüş bakımından o, 

köledir. (O, köle kılığındadır.)” meseliyle işaret edilir. Bu kişinin alçak biri olduğu 

görünüşünden anlaşılır.836 Muhtemelen Cahiliye toplumunda köleler hor ve hakir 

görüldüklerinden “köle” kelimesi “alçak, işe yaramaz kişi” yerine de istiare edilmiştir. 

Soysuz, nesebi belirsiz, veled-i zina ya da sığıntı manalarına gelen  ٍزنَيِم kelimesiyle  َهُو

ةً نمَْ عَبْدُ زُ الْ   şeklinde de söylenen meselin manası; yağcı, fırıldak, hayırsız, net bir duruşu 

olmayan, bir o tarafa bir bu tarafa yatan, yola gelmez tipin resmedildiği  َعُتُلٍّ بَـعْدَ ذَلِك

 .Kaba ve duygusuz, üstüne üstlük soysuz, alçak”837 âyet-i kerîmesinde mevcuttur“ زنَيِمٍ 

بزَّ  مَنْ عَزَّ   “Galip gelen, zorla alır” meseli zalimin zulmünü eleştirir. Galip olan 

aslında adil olması gerekirken, çoğunlukla galibiyeti, zorbalık olarak kullanmayı tercih 

eder. Bu manayı, meselin hikâyesinden çıkarmaktayız. Meseli ilk söyleyen Câbir b. 

Re’lân adında biridir. Bu adam iki arkadaşıyla birlikte yola çıkar. Hire sırtlarına 

vardıklarında Hire meliki el-Munzir bunları yakalar. el-Munzir, adeti olduğu üzere yılda 

bir gün atına biner ve o gün karşılaştığı herkesi öldürürmüş. O gün de Câbir ve iki 

arkadaşını yakalayan el-Munzir’in süvarileri, onları el-Munzir’e getirirler. el-Munzir de 

aralarında kura çektirdikten sonra Câbir’i salıverir ve diğer ikisini öldürür. Câbir, 

arkadaşlarını öldürülmek için bağlanmış olarak görünce  َّبزَّ  مَنْ عَز  “Galip gelen, zorla 

alır.” der.838 Yani; “Elinde güç olduğu için sen benim arkadaşlarıma bunu yapabildin. 

Bugün galibiyet sende. Sen ise, bunu zulme çeviriyorsun.” demek ister. Ya da “Üstün 

                                                             
836 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 124; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 281. 
837 el-Kalem: 68/13. 
838 el-Mufaddal ed-Dabbî, Emsâlu’l-‘Arab, s. 124. 



214 

 

 

geldiğinden bu zulmü yapabildin. Eğer ben üstün gelseydim arkadaşlarımı sana 

kaptırmazdım.” demek ister. Her iki manada da üstünlüğün tahakkümü söz konusudur. 

Meselin manası iki davacı kardeşin, Hz. Davud (a.s.)’a aralarında hüküm vermesi için 

başvurdukları kıssada geçer. Kardeşlerden biri “İşte bu benim kardeşim; onun doksan 

dokuz koyunu var, benimse yalnızca bir tek koyunum. Buna rağmen o, “Onu da bana 

ver” dedi ve dediğini zorla yaptırdı.” der. Ayetteki  ِوَعَزَّني فِي الْخِطاَب “Dediğini zorla 

yaptırdı”839 ifadesi meseldeki zorbalığı hatırlatmaktadır. 

عِقَابِ الْعِتَابَ قـَبْلَ الْ  “Cezalandırmadan evvel, azarla!” meseli kötülüğü öncelikle 

nasihat, uyarı, azarlama gibi yollarla bertaraf etmeyi önenir. Bütün yollar denendikten 

sonra yapılacak şey, eğer ıslah edecekse cezalandırmaktır.840 Bu meselin manası, eşiyle 

arasında sorun çıkınca ilk aklına gelen, dayak olan kocalara hitap eden  َّفَعِظوُهُن

نَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْربِوُهُنَّ وَاهْجُرُوهُ   “Onlara önce öğüt verin, sonra yataklarında yalnız 

bırakın, (ille de dövecekseniz) bunlardan sonra dövün” 841 Kur’ânî ifadesinin manasında 

gizlidir. Meselde olduğu gibi âyet-i kerîmede de olumsuz bir davranışa giden yolda 

makul olan bütün tavırların seçenek olarak kullanılması tavsiye edilmektedir. 

Cezalandırma illa da olacaksa bundan sonra olmalıdır. 

2.4.41. Ayrışmak 

الثَّـوْرُ الأبْـيَضُ  أُكِلْتُ يَـوْمَ أُكِلَ  إنَّماَ   “(Aslında) Ben, beyaz öküzün yenildiği gün 

yenilmiştim” meseli ile ilgili olarak Hz. Ali’den şöyle bir rivayet vardır. Der ki: Benim 

ve Osman’ın durumu üç öküzün misali gibidir. Renkleri beyaz, siyah ve kırmızı olan bu 

üç öküz bir ormanda aslanla birlikte idiler. Aslan birlik ve beraberliklerinden dolayı 

bunlara bir zarar veremiyordu. Sonunda siyah ve kırmızı öküze şu teklifle gitti: “Bu 

beyaz öküz göz alıcı rengi ile yerimizi ele veriyor. Hâlbuki benim ve sizin renkleriniz 

birbiriyle uyumlu. Bırakın onu yiyeyim de bölgemiz tehlikeden kurtulsun.” “Ye!” 
                                                             

839 Sâd: 38/23. 
840 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 32. 
841 en-Nisâ: 4/34. 



215 

 

 

dediler. O da yedi. Bir müddet sonra kırmızı öküze: “Bak renklerimiz aynı. Bırak şu 

siyah öküzü yiyeyim de ormanınız kurtulsun” ricasında bulununca “Senin olsun, ye!” 

dedi. O da yedi. Sonra da kırmızı olana: “Kaçış yok seni yiyeceğim.” deyince kırmızı 

öküz: “Ben aslında beyaz öküzün yenildiği gün yenilmiştim.” diye sızlandı. Hz. Ali bu 

hikâyeden sonra şöyle der: “Ben de Osman’ın çöktüğü gün çökmüştüm.”842 Gerçek 

dostunun kim olduğunu sezemeyip birliklerini bozanların, sonunda tahmin 

edemeyecekleri kötü akıbete uğrayacaklarını bildiren bu mesel,  ْوَلاَ تَـنَازعَُواْ فـَتـَفْشَلُوا

 Birbirinizle didişmeyin! Sonra direncinizi yitirirsiniz, rüzgârınız da“ وَتَذْهَبَ ريِحُكُمْ 

kesilir”843 emrini hatırlatır. Nizalaşıp ayrı düşmek, cemaatin birlik ruhunu dağıtır. 

Neticede beraberlikten doğan cesaret rüzgârının yerini, bozgun yelleri almaya başlar. 

Buna meydan vermemek için muhalif olunsa da muhalefeti yaptıktan sonra dedikoduya 

düşmemek, gerçek dostlar arasında ayrılık rüzgârlarının esmesine izin vermemek 

sorumluluğuyla hareket etmek gerekmektedir. 

Bir toplumdaki grupların veya fertlerin, kendi istek ve arzularına göre her birinin 

bir yol tutup gitmesi  ْشَعُوبُ  قـَوْمِي شَعَبَت   “Kavmim paramparça oldu.” meseliyle ifade 

edilir.844 İhbârî cümle hâlindeki mesel, aslında inşâî bir işlevi yerine getirmektedir. 

Dolayısıyla; “Benim halkım parçalandı. Darmadağın oldu. Mahvolup gittiler. Siz böyle 

olmayın! Kavmimden ders alın!” demektir. Bunun manası: نـَهُمْ زبُُـرًا  فـَتـَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَـيـْ

”Aralarındaki birliği bozup parça parça oldular”845 kavl-i keriminde bulunmaktadır. 

Onlar aralarındaki birliği darmadağın ettiler.  

Araplar, ayrışma durumunda Sebe halkından örnek vererek وَتَـفَرَّقُوا سَبا، أيَْدِي ذَهَبُوا 

سَبا أيَْدِي  “Sebe halkı ayrıldılar ve paramparça oldular.” derler. Meseldeki سبا أيدي ذهبوا  

                                                             
842 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 25. 
843 el-Enfâl: 8/46. 
844 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 370. 
845 el-Mu’minûn: 23/53. 



216 

 

 

“Ayrılığa düştüler” anlamındadır. Allah, Sebe halkının bahçelerini ellerinden alıp 

yerlerini sular altında bırakınca değişik bölgelere dağıldılar. Paramparça oldular ve 

onlardan her grup kendine göre bir yol tuttu. Meseldeki  ْيدال  kelimesi de “Yol” manasına 

gelir. Bir topluluğun çeşitli yönlerden farklılaşması durumunda bu mesel kullanılır. 

Meselin kullanılmasındaki maksat da şudur: “Nasıl Sebe’nin takip ettiği yollar onları 

bölük pörçük ettiyse, nasıl onlar çok değişik mezheplere ayrıldılarsa misal verilen halk 

da Sebe’nin yolundadır.”846 Birleşmeye imkân vermeyecek şekilde ayrışmanın söz 

konusu olduğu durumlardan istiare olan bu mesel847,  ْفَاخْتـَلَفَ الأَْحْزَابُ مِن بَـيْنِهِم 

“Guruplar kendi aralarında ayrılığa düştüler”848 Kur’ânî ifadesini hatırlatır. Âyet-i 

kerîmeden, parçalanmanın artık alt gruplara kadar indiği, birleşmeyi engelleyecek derin 

çatlakların oluştuğu anlaşılmaktadır. Onlar başlangıçta aynı kaynaktan beslenen tek 

ümmet halindeyken bölünüp hizipler haline geldiler  

كَوكَْبِ  كُلِّ  تَحْتَ  ذَهَبُوا  “Her biri, bir yıldızın altına gitti” meseli insanların farklı 

yollar tuttuğunu anlatır.  849 Meselle insanların birbirlerinden ayrılıp ihtilafa düşmeleri, 

farklı mekânlarda bulunan yıldızlara doğru yol almaya benzetilir. Buradan; her bir 

grubun, birbirinden farklı yörüngelerde hareket eden yıldızlar gibi birbirinden farklı 

görüşleri olduğu da anlaşılabilir. Zâriyât Sûresinde “Yollara sahip göğe andolsun ki” 

yeminiyle gökteki yollara dikkat çekildikten sonra  ٍإِنَّكُمْ لَفِي قـَوْلٍ مُّخْتَلِف “Elbet siz, 

gerçekten de farklı görüşlerdesiniz.”850 buyrulur. Gökteki yıldızların yörüngeleri sabit 

olmayıp değişken olduğu gibi siz de gerçekten farklı görüşlerdesiniz. Dünyaya farklı 

bakıp, değişik algılıyorsunuz. İhtilaf içinde bocalıyorsunuz.  

                                                             
846 İbn Manzûr, Lisânu’l-‘Arab, I, 94. 
847 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 275. 
848 Meryem: 19/37. 
849 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 282. 
850 ez-Zâriyât: 51/8. 



217 

 

 

Topluluğun dağılıp birbirinden çok farklı yollar izlemesi durumu,  ْبنَِي عَصَا طاَرَت 

 .Falanca oğullarının her biri oraya buraya uçtu gitti” meseliyle örneklendirilir“  شِقَقاً  فُلاَنٍ 

el-Esdî (ö.21/642) şöyle der:  

الزُّجَاجُ  انْصَدعََ  كَمَا انْصَدَعَتْ  قد***  أراها دٍ سْ أَ  من الشَّمْل عِصِيُّ    

“Est kabilesinin birliğinin, camın parçalandığı gibi paramparça olduğunu 

görüyorum.”851 

Meselde ifade edilen bir topluluğun birliğinin bozulması, neticede dilim dilim 

tarikatlar hâline gelmeleri  ًكُنَّا طَرَائِقَ قِدَدا “Biz, türlü türlü yolda olan topluluklardık”852 

âyet-i kerîmesinin manasında mevcuttur. Ayette cinlerin dilinden yapılan bu itirafla 

hakikati parçalayıp ayrı ayrı yollara dalanların akıbetlerinin bir olmasının mümkün 

olamayacağı uyarısı yapılır ve şu mesaj verilir: Birbirlerinin zıddına yollar edinenler, 

aynı menzilde buluşamazlar. 

Bir kişiden ve fiilinden uzak ve beri olmak  َأنَا مِنْهُ فالِجُ بْنُ خَلاَوَة “Ben, ondan Fâlic 

b. Halâva’yım” meseliyle istiare edilir. Fâlic b. Halâva el-Eşca‘i’ye esirleri öldüren Enîs 

adındaki birine yardım edip etmediği sorulur. O da bunun üzerine أنا منه بريء “Ben 

ondan beriyim.” der. Bu kişinin ismi sonraları herhangi bir işe müdahil olunmadığını 

ifade etmek için kullanılan mesel hâlini alır.853 Meselin manası, kâfirlerin karakteristik 

özellikleri gereği asla Müslümanlara dost olmayacakları, bundan dolayı Allah’ın 

düşmanlarının dost edinilmemesi gerektiği ikazlarının bulunduğu bağlamda, iyi bir 

örnek olarak vasıflandırılan Hz. İbrahim (a.s.) ve ona inananların dilinden aktarılan  إِنَّا

 ,Biz sizden beriyiz”854 kavl-i keriminde bulunur. İbrahim ve beraberindekiler“ بُـرَآءُ مِنكُمْ 

kavimlerinin iman noktasında onlardan bekledikleri tavizler karşısında net duruşlarını 

                                                             
851 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 433. 
852 el-Cin: 72/11. 
853 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 274; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 88. 
854 el-Mümtehine: 60/4. 



218 

 

 

bu ifadeyle dile getirmişlerdir. Sonraları bu ifade, her asırdaki inananların küfre karşı 

davranışlarını belirleyen ilkesel duruşlarını temsil eder olmuştur. 

2.4.42. Yoldan çıkmak 

Bile bile sapkınlığı tercih eden, inatla kendi görüşünde direten kişilerin doğru yola 

yönlendirilmesinin imkânsız olduğu  َالْمُتَضَالَّ  تَـهْدِي لاَ  إِنَّك  “Dalaleti bilerek tercih etmiş 

birisini, doğruya yönlendiremezsin” meseliyle dile getirilir.855  Bu meselin manası وَمَا 

ضَلاَلَتِهِمْ  عَنْ  الْعُمْيِ  بِهَادِي أنَْتَ   “Sen, yoldan çıkan körleri doğru yola getirecek değilsin”856 

Kur’ânî ifadesinde bulunmaktadır. Kur’ân literatüründe ölü, kör, sağır ve dilsiz olanlar, 

fiziki yetersizliği olanlar değillerdir. Bunlar, inatları yüzünden bu duyuları mecazen 

öldüren, körleştiren, işitmez ve tepki vermez hale getirenlerdir. Dolayısıyla anlamak 

için görmeye, işitmeye gayret etmek gereklidir. Ön yargıyla hareket edip inadı 

bırakmamak, anlamanın önündeki en büyük engeldir. Meseldeki gibi âyet-i kerîmede de 

taassupla hareket etme tavrı kınanmaktadır. 

Etrafına hoş görünmek arzusuyla toplumdaki sapıklığa ses çıkarmayanlar يَـرَى لا 

غَياč  لِغَوِىٍّ   “Hiçbir azgına, bir suçu (çirkin) görmez” meseliyle kınanırlar.857 Meselde 

ifade edilen “Bana dokunmayan yılan, bin yaşasın” tavrı, etrafına duyarsız insanlardan 

oluşan bir topluma götürür. Böyle bir toplumun da kıyameti yakındır. Toplumlar, 

etraflarında olup bitenlere duyarsız kalmayan fertleriyle ayakta dururlar. Fertler, 

topyekûn kötülüğün karşısında yer alırlarsa kötülük siner. Tam tersi tavır ise iyilikleri 

bitirir. İyiliğin olmadığı bir toplum da kendini ayakta tutan dinamiklerden en önemlisini 

kaybeder ve böylece yıkılmaya mahkûm olur. İsrail oğullarının başına gelen de buydu. 

Onlar, toplumlarında meydana gelen kötülüklere duyarsız kalmış, bu duyarsızlık ahlâkî 

değerlerdeki zafiyetin yaygınlaşmasına sebebiyet vermiş, neticede onlardan ümit 

                                                             
855 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 66. 
856 en-Neml: 27/81. 
857 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 216. 



219 

 

 

kesilmiş ve kendi peygamberleri Hz. Davut (a.s.) ve Hz. İsa (a.s.)’ın diliyle 

lanetlenmişlerdi. Onların yapmakta oldukları bu yanlış davranışı örnek vererek ibret 

alınmasını isteyen ayet, فـَعَلُوهُ  مُنْكَرٍ  عَنْ  يَـتـَنَاهَوْنَ  لاَ  كَانوُا  “Onlar birbirlerini, yapa geldikleri 

kötülüklerden caydırmaya çalışmıyorlardı”858 ifadesiyle başlar ve şöyle biter: 

“Gerçekten bu yaptıkları ne fena şeydi.” Rasulullah (s.a.v.) İsrail oğullarını çöküşe 

götüren tavırlarını şöyle bildirir: “İsrail oğullarının dağılışı şöyle başladı. Birisi diğerine 

(bir kötülük yaparken) rastladığında önceleri “Ey adam bu yaptığın doğru değil. Bu 

işten vazgeç” diye tepki gösterdi. Fakat sonraları uyarıdan vazgeçip yanlış yapanla 

yemeye, içmeye ve oturmaya devam etti. Bunlar böyle yapınca Allah da onları birbirine 

benzetti. Bunun üzerine Hz. Davut ve Meryem oğlu İsa’nın diliyle lanete uğradılar.” Hz. 

Peygamber (s.a.v.) bunu hatırlattıktan sonra etrafındakilere kötülüğe meydan vermeme 

noktasında sorumluluklarını bildirmiştir.859 Duyarlı bir toplumda, kötülükler ve çirkin 

şeyler hoş karşılanabilen geleneklere dönüşmemelidir. Bu kötülüklerin her isteyen 

kişinin rahatlıkla işleyebileceği normal hareketlere dönüşmesi çöküşü beraberinde 

getirir. Meselde olduğu gibi âyet-i kerîmede de bu hususa uyarı yapılır. 

Bir kişinin bir topluluğun başına bela olması durumu  ْهُمْ  كانَت بَكْرِ الْ كَرَاغِيةِ  عَلَيـْ  

“Genç devenin böğürtüsü gibi (yaptığı iş), kavmine uğursuzluk sebebi oldu” meseliyle 

kinâye edilir. Meselde bahsi geçen deve, Semûd kavminin imtihana çekildiği devedir. 

Deveyle olan sınavını kaybeden Semûd kavmi, helak olmuştur. Yani bir deve onların 

helak sebebidir. Esasında Kavmin helak sebebi, içlerinden deveyi öldüren kişidir. 

Meseldeki  ُغاءالر  devenin ölürken çıkardığı sese verilen isimdir. كانت fiilindeki التاء ise 

bu sesin çıkmasına sebep olan fiile işaret eder. Bu ses, Semud kavmi için sonun 

başlangıcı olan sestir. Bu sesin çıkmasına sebep olan ise Kudâr b. Sâlif, kavmine helaki 

davet eden kişidir. Yani kavmi için uğursuzluğa sebep olandır. Devenin böğürtüsü bu 

kişi yerine istiare olunur. Daha sonraları yaptıkları eylemlerle bir toplumun başına iş 

açan kişilerin hâli bu meselle ifade edilir olmuştur. Hoş, kavim suçsuz değildir. Onlar 

                                                             
858 el-Mâide: 5/79. 
859 Ebû Dâvud, Melâhim, 17(4336). 



220 

 

 

da bu şakinin peşinden gitmişlerdir. Ama onları uçuruma çeken en azılıları olmuştur. 

Sonuçta fitili ateşleyen bir kişidir. 

Şair sahabilerden en-Nabiğa el-Ca‘dî (ö.50/670) Eş‘arilerden birine: 
 الأشْعَريِنا بَكْرَ  أراَكَ  وأنتَ  *** ثمَوُدٍ  بَنيِ  بَكْرَ  البَكْرَ  رأَيتُ 

“Semud kavminin helakine sebep olan genç deveyi biliyordum. Sen var ya! Seni 

de biz Eşarilerin genç devesi görmekteyim.” derken bu kişinin kavminin başına bela 

olacağının işaretini verir. Burada deveden maksat, deveyi öldürendir. Yine Muallakat 

şairlerinden Zuheyr b. Ebî Sulmâ’nın (ö.m. 609) şu şiiri meselle aynı manayı taşır. 

 فـَتـَفْطِـمِ  تُـرْضِـعْ  ثمَُّ  عَادٍ  كَأَحمْـَرِ ***  كُلُّهُـمْ  أَشْأَمَ  غِلْمَانَ  لَكُمْ  فـَتـُنْتـِجْ 

“(Savaş size) hepsi de tıpkı Semud kavminin kırmızısı (Kudâr b. Sâlif) gibi pek 

uğursuz oğullar doğurur; sonra da emzirir, sütten keser” Şiirde Ad kavmiyle, Semud 

kavmi kastedilmiştir. Ancak şiir formundan dolayı Ad kavmi olarak zikredilmiştir. 

Belki de Semud kavmi, Ad’ın devamı olduklarından aynı şair aynı simle zikretmiştir.860 

Meselin manası, toplumsal bir bozulma ve çöküşe giden Semud Kavminin en 

azılılarının kışkırtmalara kapılıp sınandıkları deveyi kesmeleri sebebiyle kendi 

helaklerini davet ettiklerini haber veren بـَعَثَ اَشْقٰيهَا بَتْ ثمَُودُ بِطَغْوٰيهَا اِذِ انْـ  Kavmin en“ كَذَّ

azgını, kışkırtmayla zıvanadan çıktığında, haddini aştığı için Semud hakikati 

yalanlamıştı”861 kavl-i keriminde bulunmaktadır.  َانـْبـَعَث fiili mutavaat/dönüşlülük ifade 

eder. Yani en azılıları öne atılmış deveyi kesmiştir. Ancak onu bu işe kışkırtan, içinde 

yaşadığı halkı olmuştur. Toplum o derece günaha dalmış ve bozulmuştur ki deveyi 

kesmeye ramak kalmıştır. Bunu da en şakileri yapmıştır. Burada şakiyi yetiştiren ve 

şakiliğe engel olmayan toplum da suçludur. Fiilin kalıbı bize bunu anlatır. Dolayısıyla 

aslında deveyi tümü birden kesmişlerdir. 

 

 

 

                                                             
860 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 332; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 141. 
861 Şems: 91/11. 



221 

 

 

2.4.43. Öfke 

Birinin aşırı derecede hiddetlendiğini anlatmak için  َثاَئرُِهُ  ثاَر  “Tozu, dumana 

karıştı” meseli söylenir. Yani “Kızgınlıktan havalarda uçuşur hâle geldi.” demektir.862 

Mesel, Tur dağından dönen ve kavminin buzağıya taptığını gören Hz. Musa (a.s.)’ın 

öfkesini akla getirmektedir. Kur’ân, Hz. Musa’nın hâlini şöyle haber verir:  َوَلَمَّا رجََع

 Musa halkının yanına hüzünle karışık bir öfkeyle dönünce863“ مُوسٰى اِلٰى قـَوْمِه غَضْبَانَ اَسِفاً 

kavl-i keriminin devamı Hz. Musa’nın öfkesinin derecesini gözler önüne serer: 

“Kavmine dedi ki: “Benim yokluğumda ne berbat bir yol tutturmuşsunuz öyle! 

Rabbinizin emrini çiğnemede bu ne acele böyle?” Hemen levhaları attı, kardeşinin 

başından yakalayıp kendine doğru çekti.” 

Muarızı sözle alt edip, delil ve hüccetle konuşamaz hâle getirerek öfkelendirme 

durumu  ِرَدَدْتُ يدََيْهِ في فِيه “Ellerini ağzına tıkadım”864 meseliyle kinâye edilir. Yani 

“Öyle kati delillerle ona galebe çaldım ki konuşamadı.” demektir. Meseldeki mana, 

Allah’ın varlığı ve birliğine dair delil sunan peygamberlere, delilsiz ve mesnetsiz bir 

şekilde sadece: “Siz de bizim gibi insansınız. Ne üstünlüğünüz var ki size inanalım? 

Şunu aklınıza koyun ki sizinle gönderilenleri reddediyoruz. Sizinle gönderilen şeyin 

kaynağına aidiyetini inkâr ediyoruz. Allah’tan getirmiş olsanız dahi onları 

reddediyoruz.” diyebilenlerin hâlini anlatan  ْوَاهِهِم  Öfkeden)“ فـَرَدُّوا أيَْدِيَـهُمْ فِي أَفـْ

parmaklarını ısırmak için) ellerini ağızlarına götürdüler”865 Kur’ânî ifadesinde 

mevcuttur. Onlar, karşı çıktıkları delilleri çürütmeleri gerekirken, hüccetler karşısında 

susup kaldılar. Üstesinden gelemedikleri bu durum karşısında yapabildikleri sadece 

inkâr oldu. 

                                                             
862 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 154. 
863 el-A‘râf: 7/150. 
864 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 290. 
865 İbrâhîm: 14/9. 



222 

 

 

رَّمَ الأْ  يْهِ لَ هو يَـعَضُّ عَ    “Falancaya duyduğu kıskançlıktan parmaklarını ısırıyor”866 

meseli kıskançlıktan çılgına dönme durumunu anlatır. O derece ki; kendi parmaklarını 

kendi dişleriyle koparır, ancak hasedinden kendine zarar verdiğini dahi fark etmez. Aşırı 

derecedeki öfkeyi anlatan bir başka mesel  َّرَّمُ الأُْ إنَّهُ ليََحْرقُِ عَلَي  “Bana duyduğu 

kıskançlıktan dişlerini gıcırdatıyor.” şeklindedir.867  ُْرَّمُ الأ  kelimesi “Parmaklar, çakıl taşı, 

köpek dişi veya azı dişi” manalarına gelmektedir. Bunların hepsinin de ısırılması 

duyulan öfkenin derecesini ifade eder. Kin ve haset insanın içini yavaş yavaş tüketen bir 

hastalıktır. Bu hastalığın bir belirtisi kendi parmaklarını parçalayacak derecede ne 

yaptığını bilmezlik hâlidir. Bu hâli dikkat-i nazara veren meseldeki betimleme Kur’ân-ı 

Kerîm’de inkâr edenlerin iflah olmaz kinlerinin dışa vuran hâlini resmeden  ُعَضُّوا عَلَيْكُم

 Size olan kinlerinden dolayı parmaklarına diş geçirirler”868 Kur’ânî“ الاْنَاَمِلَ مِنَ الْغَيْظِ 

ifadesinde bulunur. Âyet-i kerîmenin devamında inananlardan bu tiplere “Kininizle 

geberin!” denilmektedir. Buradan kin ve haset hastalığının tedavi edilmemesi 

durumunda müzmin hâle dönüşüp sahibine, ölüm anına kadar eşlik edeceğinin işaretini 

de almaktayız.  

2.4.44. Kin ve haset 

رٌ  غَثُّكَ  غَيْركَِ  سَمِيَنِ  مِنْ  لَكَ  خَيـْ  “Senin azın, başkasının çoğundan sana daha 

hayırlıdır”869 meseli Kişinin elindekiyle kanaat etmesini, başkasının malına göz 

dikmemesini tavsiye eder. Meselin ifade ettiği mana,  َمِمَّا حَاجَةً  صُدُورهِِمْ  فِي يَجِدُونَ  وَلا 

 Başkalarına verilenlerden dolayı içlerinde bir sıkıntı duymazlar.”870 Kur’ânî“ أُوتُوا

                                                             
866 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 353. 
867 es-Sedûsî, el-Emsâl, s. 87. 
868 Âl-i İmrân: 3/119. 
869 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 287; el-Mufaddal b. Seleme, el-Fâhir fi’l-emsâl, s. 208. 
870 el-Haşr: 59/9. 



223 

 

 

ifadesinde yer bulur. Yani, ellerindekiyle yetinmesini bilirler. Başkalarına verilenleri 

sabah akşam konuşup kendilerini tüketmezler. 

قَوْمِ الْ شُحَّ  نَصِيبُكَ  يَكْفِيكَ    “Başkalarındakine göz dikmemen, kazanç olarak sana 

yeter” meseli gözü başkalarının zenginliğinde, çokluğunda olanlara bir ikazdır. Bunlar  

sadece kıskançlık hastalığından elem duymuş olurlar. Kıskanmakla bundan ziyade 

ellerine bir şey geçmez. Bu manayı aşağıdaki şiir ifade etmektedir: 
 الأبـْعَد ينسمَِ  نمِ  بُ يَ طْ أ و رٌ ي ـْخَ ***  فعْلَمن لك اباَ  لا مَواليالْ  غَثُّ 

 “Sen! (Ey) babası kaybolasıca! Bil ki kendi eş, dost ve akrabalarının azı, elin 

çoğundan daha iyi ve daha temizdir.”871 

Meseldeki  ُّالشُح kelimesi hasetten daha ileri seviyedeki açgözlülüğü ifade eder. 

Haset; kişinin kendisinin sahip olmadığı hasletleri başkalarında da görmek 

istememesinden kaynaklanır. Şuhh ise; başkasının elindekine göz dikmektir. İnsan, 

açgözlülük krizine tutuldu mu, kendi elindekini paylaşmamakla kalmaz, başkasının 

elindekine de sahip olmak ister. Kur’ân  ْالْمُفْلِحُونَ  هُمُ  ئِكَ فَأُولَٰ  نَـفْسِهِ  شُحَّ  يوُقَ  وَمَن  “Kim 

nefsinin açgözlülüğünden korunursa, kurtuluşa nail olanlar işte onlardır.”872 buyurarak 

meselde ifade edilen kazancı ebedileştirmektedir. Mutluluğun anahtarı, elindekinin 

kıymetini bilmek ve başkasındakine göz dikmemektir. Çünkü haset edilen nimeti, 

diğerlerine veren de Allah’tır. Bir yerde haset; Allah’ın verdiğine razı olmamak 

anlamına gelir.  

 Bilinmemesi imkânsız olan şeyler  ْ؟ قَمَرُ الْ النَّاسِ  عَلَى يَخْفَى هَل  “Hiç insana Ay 

gizli kalır mı? (Ay’ın görülüp bilinmemesi diye bir şey olur mu?)” meseliyle istifhâm-ı 

inkârî biçiminde dile getirilir. Zu’r-Rumme (ö.117/735) bu meselin manasını içeren bir 

beytinde şöyle der: 

  قَمَراَالْ  يَـعْرِفُ  لاَ  أحْدٍ  عَلَى إلاَ ***  أحَدٍ  عَلَى تخَْفَى فَمَا بَـهَرْتَ  قَدْ 

                                                             
871 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 287. 
872 et-Teğâbun: 64/16. 



224 

 

 

“Meşhur oldun. Öyle ki herkes tarafından biliniyorsun. Sadece Ay’ı tanımayan, 

seni tanımaz.”873 

Meselin manası, daha önce Allah’ın hitabına muhatap olmuş Kitap ehlinin Hz. 

Peygamber (s.a.v.)’i (veya Kur’ân’ı) tanımamalarının mümkün olmadığının ifade 

edildiği  ُنَاءَهُم  Onu, kendi çocuklarını tanıdıkları gibi tanırlar”874“ يَـعْرفُِونهَُ كَمَا يَـعْرفُِونَ أبَْـ

kavl-i keriminde gizlidir. Onlar, sırf kendilerinden olmadığı için inanmadıkları bu 

peygamberi, çok iyi tanıyor ve bekliyorlardı. Çünkü ellerinde Tevrat ve İncil vardı. 

Onlarda da Hz. Peygamber (s.a.v.) detaylarıyla anlatılmıştı. Yani söz konusu kitap ehli 

olduğunda; onlar içinden sadece ayı tanımayan, Peygamber (s.a.v.)’i tanımayabilirdi. 

غَيْرهِِ  وَدَرَّ  دَرَّهُ  يمَْنَعُ    “Kendi hayrını da başkasınınkini de engeller”875 meseli, sadece 

kendisi cimrilik yapmakla kalmayıp başkalarının hayr yapmasına da engel olanların 

hâlini anlatır. Yetim ve yoksullara yardım etmedikleri gibi başkalarının yardımlarını da 

engellemeye çalışanlar  َوَيمَْنـَعُونَ الْمَاعُون “Ufacık bir yardıma bile engel olurlar”876 

Kuar’ânî ifadesiyle de yadırganır. Meselin manasını hatıra getiren bu âyet-i kerîmede; 

yardım ederek kendi vazifelerini yerine getirmeyenlerin, başkalarını da yanlarında 

görmek istemelerinden kaynaklanan bir sâikle onların yardımda bulunmasına da engel 

oldukları anlaşılmaktadır. 

2.4.45. Acelecilik 

 Aceleci yaklaşımlardan uzak durulmasını tavsiye eden  ًضَحَّ رُوَيْدا “Duha (kuşluk) 

vaktine kadar bekle! (Acele etme!)” meseli şiirde şöyle yer alır: 

 عَمْرُو مَطاَلبِِهَا عَنْ  روُيْداً  لضَحَّتْ ***  بَـيْنِنَا ذَاتَ  أصْلَحَتْ  نَصْراً  أن فـَلَوْ 

 غَفْرُ الْ  خَلائَقِِهَا مِنْ  قدَيمِاً  وكَانَتْ ***  وتخَاَذَلَتْ  أرْتَـعَتْ  نَصْراً  ولكنَّ 

                                                             
873 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 93. 
874 el-En‘âm: 6/20. 
875 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 308; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 417. 
876 Mâun: 107/7. 



225 

 

 

“Nasr Kabilesi aramızı düzeltseydi, Amr Kabilesi alacakları hususunda acele 

etmezdi. 

Ancak Nasr aldırış etmeyip aksilik gösterdi. Hâlbuki önceden affedip hoş görmek 

onun huylarındandı.”877  

Acelecilikten kaçınmayı tavsiye eden mesel,  ِوَلاَ تـَعْجَلْ باِلْقُرْآن “Kur’ân hususunda 

aceleci olma”878 kavl-i kerimini hatırlatmaktadır. Âyet-i kerîme, Kur’ân’ı anlamaya 

yönelik aceleci davranışlardan uzak durulması gerektiğini ilk defa okunan bir ayetle 

hemen bir hükme varılmaya çalışılmamasını, Kur’ân’ın bütününü gözetmek gerektiğini 

ifade etmektedir. Çünkü bütünü dikkate almadan parçadan yola çıkarak varılan 

neticeler, bütüne aykırı hükümler ihtiva edebilir. Bu âyet-i kerîmeden önceki ayette 

Kur’ân’ın apaçık biçimde indirildiği ve içerisinde hiçbir uyarının eksik bırakılmadığı 

bildirilir. Ayetten bir sonraki ayette de Hz. Âdem (a.s.) örnek verilerek Allah’ın ondan 

bir söz aldığı, ancak onun, bu sözü unutup verdiği sözde kararlılık gösteremediği 

hatırlatılır. Âyet-i kerîmeyi, öncesi ve sonrasıyla birlikte düşündüğümüzde şu mesajın 

verildiğini de çıkarabilmekteyiz: Ey insan Hz. Adem gibi aceleci davranma. Allah’ın 

vaadi elbet yerini bulacaktır. Bazı şeylerin bir an önce olmasını istesen de Sünnatullah 

gereği olması gereken, zamanında olacaktır. Sana düşen acele etmeden gönül huzuruyla 

görevini yapmandır.  

 Şüphen olmasın ki, gece uzun ve sen mehtaplısın. (Ay“ إِنَّ الَّليْلَ طَويِلٌ وَأنْتَ مُقْمِر

ışığı sayesinde aydınlık içindesin)” meseli  “Bu acelen ne? Sabırlı ol!” anlamında 

kullanılır. Meselle ilgili şu kıssa anlatılır: Suleyk es-Sa‘dî adında birisi yorganının 

altında yatarken üstüne bir adam çullanarak: “Seni esir alacağım.” der. Suleyk es-Sa‘dî 

de: إِنَّ الَّليْلَ طَويِلٌ وَأنْتَ مُقْمِر der. “Şu kesin ki, gece uzun ve sen mehtaplısın.” Yani 

“Benden başkasını bulabilirsin. Beni bırak.” der.879 İnkârda direnenlere karşı acele 

edilmemesi gerektiğini öğütleyen  ْفَلاَ تَـعْجَلْ عَلَيْهِم “Onlara karşı harekete geçmek için 

                                                             
877 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 233; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 419. 
878 Tâhâ: 20/114. 
879 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 30. 



226 

 

 

acele etmene gerek yok”880 kavl-i kerimi de acele olunmaması noktasında meselle 

benzer manayı içerir. Meseldeki مُقْمِر kelimesinden Ay ışığının gece boyunca süreceğini 

bundan dolayı acele edilmemesi gerektiğini anlamaktayız. Âyet-i kerîmede de inkâr 

edenlerin önünde hidayete gelebilecekleri belli bir süre varken onlar hakkında acele 

edilmemesi gerektiği emredilmektedir. 

و آتٍ قَريِبٌ كلُّ مَاهُ   “Her gelen, yakındır”881 meseli Türkçedeki “Sayılı gün çabuk 

geçer” atasözünü hatırlatır. Acele etmemeyi tavsiye eder. Meselin manası, halkının 

fuhşiyâtından bıkan ve bunun son bulması için gelen azap meleklerinden işin bir an 

önce olup bitirilmesini talep eden Hz. Lut (a.s.)’a meleklerin cevabı olan  ُألََيْسَ الصُّبْح

 Sabah yakın değil mi?”882 Kur’ânî ifadesinde bulunmaktadır. Helakin sabah“ بِقَريِبٍ 

vaktinde gerçekleşeceğini ve acele edilmemesi gerektiğini Hz. Lut’a veciz bir şekilde 

bildiren melekler kâinattaki kurallara da dikkat çekmiş olabilirler. Allah’ın varlığa 

koyduğu yasa gereği hadiseler, belli şart ve zeminde gerçekleşmektedir. Acele edilse de 

zamanı gelmeyen ve şartlarını taşımayan olaylar gerçekleşmez. Ayrıca âyet-i kerîme,  َّإن 

قَريبُ  لناظرهِ  غَداً   “Yarın bekleyenine yakındır” meselinin manasını da barındırmaktadır. 

Bu meselin hikâyesi şöyledir: Son Lahmî Kralı en-Numan b. el-Münzir (ö.m. 602) el-

Yehmûm adındaki atıyla ava çıkar. Atına hâkim olamaz ve atı onu bilmediği bir yere 

götürür. Yağmura tutulan en-Numan sığınak olarak Hanzala adında fakir bir adamın 

evini bulur. Fakir Hanzala, elindeki tek kuzusunu keserek misafirine ikram eder. Bunun 

üzerine en-Numan, kendini tanıtır ve Hanzala’ya başı sıkıştığında kendisine gelmesini 

söyler. Bir gün dara düşen Hanzala, kralı ziyarete karar verir. Âdeti üzere en-Numan, 

yılda bir gün karşılaştıklarına bol ikramda bulunur, bir gün de gördüklerini öldürürmüş. 

Ziyaret günü de öldürülme günüdür. Kendisine yardım etmiş olsa da bu âdetini terk 

edemeyeceğini söyleyen en-Numan’dan Hanzala, bir yıl mühlet ister. Dönmemesine 

                                                             
880 Meryem: 19/84. 
881 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 171. 
882 Hûd: 11/81. 



227 

 

 

karşılık da ona Kurâd b. Ecda‘ adında kralın yakınındaki biri kefil olur. Mühlet yılının 

son gününün öğle vaktidir ve Hanzala gelmemiştir. en-Numan, Kurâd’a kefil olduğu 

kişinin gelmediğini ve ertesi gün öldürüleceğini bildirir. Bunun üzerine Kurâd: 

قَريبُ  لناظرهِ  غَداً  فإنَّ ***  وَلىّ  يومالْ  هذا صَدْرُ  يَكُ  فإن  

“Günün başı gelmişse o gün gitmiş demektir. Yarın ise bekleyeni için yakındır.” 

diyerek en-Numan’a acele etmemesi gerektiğini bildirir. Derken Hanzala gelir ve kral 

ona bu ahde vefasının nereden kaynaklandığını sorar. İnancından dolayı böyle yaptığını 

anlayınca bu kötü âdeti terk ederek Hıristiyanlığı seçer.883 Kurâd b. Ecda‘’ın yukarıdaki 

beytinin acuz kısmı olan  َّقَريبُ  لناظرهِ  غَداً  إن  “Yarın bekleyenine yakındır” ifadesi 

sonraları acele davrananlara söylenir olmuş ve çok kullanılmasından dolayı mesel 

hüviyeti kazanmıştır.  

فعليه فيه بالتؤدَةِ إذا أراَد أحدكُم أمرًا    “Herhangi birinizin bir işe kalkışması 

durumunda yapması gereken şey, ihtiyatlı davranmaktır” meseli, temkin üzere hareket 

edenin başarılı olacağını bildirir.884 el-Kutâmî (ö.101/719) bu hususu şiirde şöyle dile 

getirir: 

الزَّلَلُ  مُستَعجِلِ الْ  مع يكونُ  وقد***  اجتهِ حَ   بعضَ نيِّ أَ تَ مُ الْ  كُ رِ دْ يُ  دْ قَ   

“Temkin üzere hareket eden bazı isteklerini elde edebilir; hata ise, aceleciyle 

birlikte olabilir.”885 

İnsanın sabırsız tabiatına işaret eden  ٍخُلِقَ الاِْنْسَانُ مِنْ عَجَل “İnsanoğlu aceleci bir 

yaratılışa sahiptir”886 kavl-i kerimi,  ِفَلاَ تَسْتـَعْجِلُون “Acele etmeyin” ifadesiyle bitmektedir. 

İnsanın eğilimlerinden birinin de acelecilik olduğunu hatırlatan âyet-i kerîme, aceleciliği 

kınayan bağlamda geçmektedir. Sabırla hareket etmeyi tavsiye eden âyet-i kerîme, 

meselin manasını ihtiva etmektedir. Kur’ân-ı Kerîm’de birçok ayette de sabredenlerin 

                                                             
883 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 70-71. 
884 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 233. 
885 Kutâmî, Dîvân, nşr. İbrahim es-Sâmerrâî ve Ahmed Matlûb, Beyrut, 1379/1960, s. 25; İbn Kuteybe, eş-

Şi‘r ve’ş-Şu‘erâ, II, 628. 
886 el-Enbiyâ: 21/37. 



228 

 

 

kazanacağı ifade edilir. Allah, aceleci fıtrata sahip olan insana, bu özelliğini sabırla 

dizginlemesi durumunda, başarılı olacağının işaretlerini vermektedir. 

2.4.46. Aşırılık 

رَاطُ الإْ قَوْلِ الْأَسْوأُ   Sözün en kötüsü aşırıya kaçandır” meseli, konuşmada itidale“  فـْ

çağırır. Hikmet sahipleri, her şeyin iki tarafı ve bir de orta yolunun olduğunu söylerler. 

Bir tarafında azaltma, diğerinde abartma vardır. Doğrusu ise ortasını bulmaktır. 

Aşağıdaki şiirde itidale şöyle davet edilir: 

  يراطالاْ  من منجياً  مسلكاً  *** فراطالاْ و  التـَّفْريِط بَين نإ

 “Tefrit ile ifrat arasında ikilemden kurtaran bir yol vardır.”887 

Konuşmada itidale davet eden meseldeki mana, وَاِذَا قُـلْتُمْ فَاعْدِلُوا “Konuşacaksanız 

adaleti gözetin”888 kavl-i keriminin manasında saklıdır. Âyet-i kerîmedeki  ِعْدِلُواا  emri, 

“Adil olun, eşit davranın dengeyi gözetin” gibi anlamlara gelmektedir. Adalet, dengeyi 

sağlamak olduğuna göre, adil olmak da; orta yolu bulmak aşırı uçlara kaçmamaktır. Her 

işte itidali emreden Kur’ân konuşmada da mutedil davranmayı emreder. Âyet-i 

kerîmedeki اِذَا “Eğer” şart edatından hareketle Kur’ân şunu der: “Konuşmanızda itidal 

yoksa susun!” 

ىفَر الْجَاءَ يَـفْرِي    “Hayret verecek bir işle çıkageldi” meseli daha önceden görülüp 

duyulmayan işleri yapanlar için söylenir. İftira ile aynı köke sahip olan  ْفَريُِّ ال  kelimesi 

hayrette bırakan, dehşete düşüren işleri ifade eder.889 Yani; “Öyle dehşet bir iş yaptı ki 

yenilir yutulur cinsten değil.” demektir. Meselin manası اčِلَقَدْ جِئْتِ شَيْئًا فَري “Doğrusu sen 

                                                             
887 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 23. 
888 el-En‘âm: 6/152. 
889 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 251; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 177. 



229 

 

 

dehşet bir iş işlemişsin”890 Kur’ânî ifadesinde bulunmaktadır. Bu ifade, Hz. Meryem’in 

bir bebekle kavmine dönmesi üzerine; ona hitaben hayret makamında kavmi tarafından 

söylenmiştir. Çünkü babasız bir bebeğin dünyaya gelmesi o zamana kadar ne görülmüş 

ne de duyulmuş bir şeydir. 

2.4.47. Ümitsizlik ve Korku 

 Babası, bana eziyet veren çocuk nasıl olur ki? (Böyle bir“ كَيْفَ بِغُلاَمٍ أعْيَانِي أبوُه

çocuğu ben istemem. İsteyip ne yapayım.)”891 meseli geçmişi kötü bilinen kişilerden 

uzak durulmasını tavsiye eder. Kötü ortamlarda, iyilerin yetişmesi neredeyse imkânsız 

bir durumdur. Hz. Peygamber (s.a.v.)’in  ْمَنِ  وَخَضْراَءَ  إيَِّاكُم الدِّ  “Çöplüklerin yeşilliklerinden 

sakınınız”892 hadis-i şerifi, bu meseli hatırlatır.  

 وَلَدَاالْ وَالِدِ الْ  وَمَا رَجَاؤك بَـعْدَ *** وَليِدَ وقَدْ أعْيَاكَ وَالِدُهُ الْ تَـرْجُو 

“Babası sana zahmet çektiren çocuğu istiyorsun. Böyle bir babadan sonra böyle 

bir çocuğu istemen iş değil” beytiyle de bu mesel açıklanmıştır.893  

Meselin manası, Hz. Nuh (a.s.)’ın davetine karşılık bulamadığı insanlardan ümit 

kesmesi neticesinde söylediği ًوَلاَ يلَِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارا “Onlar, sadece ahlâksız ve kâfir 

çocuklar doğururlar”894 Kur’ânî ifadesinde yer bulmaktadır. Âyet-i kerîmede Hz. Nuh, 

babalarından ümit kestiği neslin de babaları gibi olacağına dair kanaatini dile getirerek, 

artık geri dönüşü olmayan bir kokuşmuşluğa mahkûm olan toplumunun, düzelme 

ihtimali kalmadığını bildirir. Toplumda kötüler o derece baskındırlar ki kötülüğe engel 

olmak imkânsız hâle gelmiştir. Bozuk ortamda dünyaya gelen nesillerden de iyi 

davranış beklemek, imkânsızı beklemek anlamına gelmektedir. 

فَرَا فَسنَرىالْأنْكَحْنَا    “Vahşi eşeği nikâhladık. Bakalım ne olacak?” meseli, 

akıbetinden endişe duyulan işlerde kullanılır. Mesel için şöyle bir hikâye anlatılır: Bir 
                                                             

890 Meryem: 19/27. 
891 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 127. 
892 er-Ramâhurmuzî, Emsâlu’l-Hadîs, VI, 188. 
893 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 139. 
894 Nûh: 71/27. 



230 

 

 

adam kızını, başka birisinin oğluyla evlendirmek ister. Herhalde kızı tanıyan erkeğin 

babası, buna razı olmaz. Ancak anne baskın gelerek evliliği gerçekleştirir. Bunun 

üzerine baba  فَراَ فَسنَرىالْ أنْكَحْنَا  “Vahşi eşeği nikâhladık. Bakalım ne olacak?” der. Evlilik 

adamın tahmin ettiği gibi boşanmayla neticelenir.895 Meselin manası Hz. Musa (a.s.)’a 

“Senden önce de, sen geldikten sonra da eza ve cefa gördük” diye çıkışan İsrail 

oğullarına, Hz. Musa’nın verdiği cevap olan  عَسَىٰ ربَُّكُمْ أَنْ يُـهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي

 Belki de Rabbiniz düşmanınızı yok ettikten sonra sizi ülkeye“ الأَْرْضِ فـَيـَنْظرَُ كَيْفَ تَـعْمَلُونَ 

vâris kılacak, sizin de nasıl işler yapacağınıza bakacaktır.”896 Kur’ânî ifadesinde 

bulunmaktadır. Aynı zamanda Hz. Musa bu sözüyle zımnen: “Siz, şimdi eziyet 

gördüğünüzü söylüyorsunuz. Amma güç elinize geçince sizin nasıl bir yönetim 

sergileyeceğinizi az çok tahmin edebiliyorum. Bir gün bu iktidar belki sizin elinize 

geçecek. Ama belki de o zaman kaybedenlerden olacaksınız. Belki şimdiki hâliniz sizi 

cennete götürecek ama siz bilmiyorsunuz.” diyerek İsrail oğulları ile ilgili öngörülerinin 

iyi olmadığının işaretini vermiştir.  

Korku ve dehşetten tek bir kelime edemeyecek duruma gelenlerin hali  َقَدْ كَاد

 Neredeyse ağız suyuyla (tükürükle) boğulacaktı” meseliyle kinâye edilir.897“ يَشْرَق بالرِّيقِ 

Medine’deki İslam cemaati üzerine onları ebediyen yok etmek üzere yürüyen müşrik ve 

Yahudi kabilelerinin her taraftan Müslümanları kuşattığı, inananların şiddetle 

sarsıldıkları, hatta “Acaba Allah ve Rasulü bize boş vaatte mi bulunmuş?” şeklinde 

düşündükleri, hatta Allah hakkında ileri geri düşüncelerin akıllarından geçtiği, üstelik 

gözlerin yuvalarından fırladığı ve “Burada her şey bitti. Buraya kadarmış.” biçimindeki 

                                                             
895 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 335; el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 135. 
896 el-A‘râf: 7/129. 
897 Ebû ‘Ubeyd, el-Emsâl, s. 320; el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 109. 



231 

 

 

düşüncelerin inananları kapladığı ortamı anlatan bir bağlamda geçen  ُوَبَـلَغَتِ الْقُلُوب 

 .Yürekler ağızlara gelmişti”898 ifadesi meselin manasını hatırlatır“ الْحَنَاجِرَ 

2.5. KADÎM ESERLERDE KÂMİN MESELLER 

Elimizdeki kaynaklara dayanarak kâmin mesel alanında en büyük gayretin 

sahibinin, es-Se‘âlibî olduğunu söyleyebiliriz. es-Se‘âlibî, Hâssu’l-hâs ve et-Temsîl 

ve’l-muhâdara adlı eserlerinde birer bölümü Kur’ân ayetlerini, Arap meselleri ve diğer 

bazı söz türleriyle karşılaştırmaya ayırmıştır. Hâssu’l-hâs adlı eserinde sadece Arap 

mesellerini değil, Acem, havas, amme ve hatta şair sözlerinden de alıntılar yaparak bu 

ifadelerin manasını daha güzel ifade etiğini düşündüğü ayetlerle karşılaştıran es-

Se‘âlibî, bazen yukarıda sayılan kesimlerin her birinden aldığı ifadeleri ayetler ile 

ilişkilendirmiş bazen bunlardan birkaçı veya birisi ile yetinmiştir. Bu çalışmada bizim 

konumuz Arap meselleri olduğundan es-Se‘âlibî’nin eserinden sadece Arap mesellerini 

ve karşılığında zikrettiği ayetleri alarak yerine göre araklarındaki ilişkiye değinmek 

istiyoruz. 

الزِّيادَةِ  مِفْتَاحُ  الشُّكْرُ   “Şükür, artışın anahtarıdır.”;  ْلئَِن شَكَرْتمُْ لأَزيِدَنَّكُم “Eğer 

şükrederseniz size (olan nimetimi) arıtırım.”899 

رُ اَحْجَى بِذَوِيِ الحِْجَى  وَبَشِّرِ الصَّابِريِن ;”.Sabır, akıllılara daha layıktır“ الصَّبـْ

“Sabredenleri müjdele!”900 
اللَّهِ  عَلَى فأََجْرهُُ  وَأَصْلَحَ  عَفَا فَمَنْ  ;”.Hakim oldun. Artık iyi davran“ مَلكْت فأسْجِحْ   “Kim 

affeder ve ıslah ederse, düzeltirse onun mükâfatı Allah’a aittir.”901 
الْمُسَاوَرةَِ  قـَبْلَ  الْمُشَاوَرةَُ   “Müşaverenin bir işe başlamadan önce yapılması gerekir.”; 

شَاوِرْهُمْ فيِ الاَْمْرِ وَ   “İş konusunda onlarla istiare et!”902 

                                                             
898 el-Ahzâb: 33/10. 
899 İbrâhîm: 14/7. 
900 el-Bakara: 2/155. 
901 eş-Şûrâ: 42/40. 



232 

 

 

نْ فـَهُ  أَخُوكَ  عَزَّ  إِذا  “Kardeşin haddini aşıp üste çıkmaya çalışırsa (da) sen, olgun 

davran.”;  ِدْفَعْ باِلَّتيِ هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ ا  “Kötülüğü, en güzel olan şeyle uzaklaştır.”903 

وكَعَمْرٍ  وَلاَ  وَفَارِسٌ  ،كٍ كَمَالِ  وَلاَ  وَفـَتىً  ،اءٍ دَ كصَ  وَلاَ  وَمَاءٌ  كَالْسَّعْدَانِ، وَلاَ  مَرْعَى  “Otlak amma 

es-Sa‘dân(develerin çok severek yedikleri ot) gibi değil; su amma Sedâ’(en tatlı su) gibi 

değil; genç amma Malik gibi değil, binici amma ‘Amr gibi değil.”;  ُْفَضَّلْنَا كَيْفَ  انظر 

بَـعْضٍ  عَلَىٰ  بَـعْضَهُمْ   “Bak nasıl, onların kimini kimine üstün kıldık.”904 ve  َعِلْمٍ  ذِي كُلِّ  وَفـَوْق 

 Her ilim sahibinin üstünde daha iyi bir bilen vardır.”905“ عَلِيمٌ 

 Ne sıkılıp suyu alınabilecek derecede yaş; ne de“ لا تَكُنْ رَطْباً فـَتـُعْصَر وَلا يابساً فـَتُكْسَر

kırılacak derecede kuru ol.”  ُلَعْ لا تَكُنْ حُلْواً فـَت لْفَظْ وَلا مُرَّا فـَت ـُ بـْ  “Ne yutulacak kadar tatlı, ne de 

tükürülecek kadar acı ol.”;  َتَـبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ وَلاَ تجَْعَلْ يدََكَ مَغْلُولَةً إِلىَ عُنُقِكَ وَلا  “Sen (ey 

insan), ne ellerini boynuna bağlayıp (cimrilik yap), ne de onları büsbütün açarak (saçıp 

savur)”906 ve  َاَ تخُاَفِتْ  وَلاَ  بِصَلاتِكَ  تجَْهَرْ  وَلاđِ  ِسَبِيلاً  ذَلِكَ  بَـينَْ  وَابـْتَغ  “Namazında sesini pek 

yükseltme, çok da kısma. İkisi ortası bir yol tut.”907 
يارُ عْ الأْ  فاتك قد إذ شُ حْ الجَْ   “Eşek olmazsa sıpası.”;  ْهَا لمَْ  فَاِن فَطَلٌّ  وَابِلٌ  يُصِبـْ  “Bol yağmur 

yağmasa bile bir çisinti düşer (de yine ürün verir).”908  

Mesel daha iyisinin bulunmadığı durumlarda düşük değerde olan şeylerin de, 

idare edeceğini ifade eder. Âyet-i kerîmede ise; iyi toprağın su olsa da olmasa da 

ürününü vereceği, ancak su olunca daha da iyi ürün vereceği bildirilir. Mesel ve âyet-i 

                                                                                                                                                                                   
902 Âl-i İmrân: 3/159. 
903 el-Mu’minûn:  23/96. 
904 el-İsrâ: 17/21. 
905 Yûsuf: 12/76. 
906 el-İsrâ: 17/29. 
907 el-İsrâ: 17/110. 
908 el-Bakara: 2/265. 



233 

 

 

kerîmede biri daha iyi olan diğeri de işe yarayabilecek iki hususiyet birlikte 

zikredilmiştir. Dolayısıyla aralarında bu yönden bir anlam ilişkisi bulunmaktadır. 

فِيه إِلىَ  هُ يدََ  جَانٍ  كُلٌّ   “Herkes kendi işine koşar.”;  ْيمَهَْدُونَ  فَلأِنَـْفُسِهِم  “Kimler de salih 

amel işlerse, ancak kendileri için hazırlarlar.”909 

السُّرَى قَوْمُ الْ  يحَْمَدُ  الصَّبَاح عِنْدَ   “(Çalışarak)Geceleyenler, sabah olunca hamdederler”; 

الخْاَليَِةِ  الأْيََّامِ  فيِ  أَسْلَفْتُمْ  بمِاَ هَنِيئًا وَاشْربَوُا كُلُوا  “Geçmiş günlerde yaptıklarınıza karşılık, afiyetle 

yiyin, için.”910 
أَكْيَسُ  الْفِراَرُ   “(Bazen) Kaçmak daha iyidir.”;  ُا مِنكُمْ  فـَفَرَرْت خِفْتُكُمْ  لَمَّ  “Sizden 

korktuğum için de hemen aranızdan kaçtım.”911 

لَةَ بِ  بَارحَِةالْ ما أَشْبَهَ اللَّيـْ  “Bu gece, düne ne kadar da benziyor.”;  تَشَابَـهَتْ قُـلُوبُـهُم  

“Onların kalpleri (anlayışları) birbirine benziyor.”912 ve  َّنَا تَشَابهََ  الْبـَقَرَ  إِن عَلَيـْ  “Sığırlar, 

bizce, birbirlerine benzemektedir.”913 

Âyet-i kerîmelerde nesnelerin birbirine benzerliğinden bahsedilir. Meseldeki 

benzerlik de zamanla ilintilidir. Bu açıdan mesel ile ayet arasında bir anlam ilişkisi 

kurulmuştur. Anlam ilişkisinin daha da kuvvetlenmesi bakımından bu meselle birlikte 

النَّاسِ  بَـينَْ  ندَُاوِلهُاَ الاْيََّامُ  وَتلِْكَ   “İşte (iyi veya kötü) günleri insanlar arasında (böyle) döndürür 

dururuz.”914 âyet-i kerîmesi de zikredilebilir. 
 وَمَا  ;”Yaşlı deve genç olanla mukayese ediliyor.(edilir mi?)“ مُذْكِيَةٌ تُـقَاسُ باِلجذَِاعِ 

وَالْبَصِيرُ  الأَْعْمَىٰ  يَسْتَوِي  “Kör ile gören bir olmaz.”915 ve  ْوَالطَّيِّبُ  الخْبَِيثُ  يَسْتَوِي لاَ  قُل  “De ki 

“Pis ile temiz bir olmaz.”916 
                                                             

909 er-Rûm: 30/44. 
910 el-Hâkka: 69/24. 
911 eş-Şu‘arâ: 26/21. 
912 el-Bakara: 2/118. 
913 el-Bakara: 2/70. 
914 Âl-i İmrân: 3/140. 
915 Fâtır: 35/19. 
916 el-Mâide: 5/100. 



234 

 

 

 جَنـَيْتَهُ  مَا دُونَكَ  Kendi ellerin bağladı, kendi ağzın üfledi.” ve“ يدََاكَ أَوكَْتَا وَفُوكَ نَـفَخَ 

وَذُقْ  حْسُ افَ   “Al sana yaptığın iş! Hadi (fiilinin sonucunu) yudumla ve tatdına var.”;   َلِك  ذَٰ

مَتْ يدََاكَ  بمِاَ قَدَّ  “İşte bu senin kendi ellerinde kazanıp getirdiklerindir”917 

الْمُدْيةَِ  عَنِ  تَـبْحَثُ  كَالْعَنْزِ  تَكُنْ  لاَ   “Bıçağı arayan keçi gibi olma!”; َخُذُوا آمَنُوا الَّذِينَ  أيَُّـهَا يا 

 Ey iman edenler! tedbirinizi alın!”918“ حِذْركَُمْ 

لَهُ  ناَصِرَ  لاَ  مَنْ  ذَلَّ  قَدْ   “Yardımcısı olmayan zelil olmuştur.”;  ْآوِي أَوْ  قُـوَّةً  بِكُمْ  ليِ  أَنَّ  لَو 

شَدِيدٍ  ركُْنٍ  إِلىَ   “Keşke size karşı (koyacak) bir gücüm olsaydı, ya da sağlam bir desteğe 

dayanabilseydim.”919 

الْكاوِي أَصْلَحَهُ  الطاّليِ  يُصْلِحْهُ  لاَ  مَنْ   “Makyajcının düzeltemediğini dağlayan düzeltir.” 

ve  ًأعَْطِ أَخَاكَ تمَرَْةً فَإِن أَبىَ فَجَمْرَة “Kardeşine hurma ver. Kabul etmezse ateşten köz ver.”; 

شَيْطاَناً لَهُ  نُـقَيِّضْ  الرَّحمَْٰنِ  ذكِْرِ  عَن يَـعْشُ  وَمَن  “Kim, Rahmân’ın zikrini görmezlikten gelirse biz 

onun başına bir şeytan sararız.”920 
رَىخْ يأَسُو أُ هو يَشُجُّ مرَّةً وَ   “Bazen baş yarıyor, bazen ıslah ediyor.” ve hayvandan süt 

sağarken bir süt kabına bir yere sağanların hâlini anlatan  ِوشُخْبٌ فيِ الأرْضِ  اْلإِناَءشُخْبٌ في  

“Bir sıkım kapta, diğeri yerde.”;  ًخَلَطُوا عَمَلاً صَالحِاً وَاٰخَرَ سَيِّئا “İyi olan işi, kötü olan 

ötekisine kattılar.”921 

                                                             
917 el-Hac: 22/10. 
918 en-Nisâ: 4/71. 
919 Hûd: 11/80. 
920 ez-Zuhruf: 43/36. 
921 et-Tevbe: 9/102. 



235 

 

 

أنَْذَرَ  مَنْ  أعَْذَرَ   “Uyaran, mazur olur.”; بِينَ  كُنَّا وَمَا عَثَ  حَتىَّٰ  مُعَذِّ رَسُولاً  نَـبـْ  “Biz, bir 

peygamber göndermedikçe azap edici değiliz.”922 

 Esasen Allah için herhangi bir mazuriyet söz konusu olamaz. Bununla birlikte 

âyet-i kerîmeden Allah’ın uyardığı ve uyarıya uymamaları sebebiyle cezalandırdığı 

toplumların, buna karşı herhangi bir itirazlarının olamayacağı anlamını çıkarmaktayız. 

Bu yönden meselle ayet arasında bir anlam ilişkisi olabilir.  

صَائِبٌ  سَهْمٌ  ىءواطِ الخْ  مَعَ   “Hatalılarla birlikte (hatalılar içinde) isabet eden de vardır.” 

ve  ٍرُبَّ رمْيةٍ مِن غير رام “Atıcısız, nice atışlar vardır. (İsabet etmiştir.)”;  َّلَمَا الحِْجَارةَِ  مِنَ  وَإِن 

الأْنَْـهَارُ  مِنْهُ  يَـتـَفَجَّرُ   “Çünkü taş vardır ki, içinden ırmaklar fışkırır.”923 

Âyet-i kerîmede doğal bir olay olan; suyun, taşlar arasından çıkabileceğinden, 

mesellerde de tesadüfî durumlardan bahsedilmektedir. es-Se‘âlibî’nin bu ayet 

mukabilinde mesel olmayan halk sözlerinden olarak zikrettiği  ِّوْكِ يجَُودُ باِلْمَن  بَـعْضُ الشَّ

“Bazı dikenler meyve verir.” sözü bu ayete anlamca daha çok benzerdir. 

وحُ الرَّبِعيَّةُ مَالٌ وطَعَامٌ قُ لُّ الْ   “İlkbahar aşısı, asıl mal ve yiyecektir.”;  َالحُْسْنىَٰ  أَحْسَنُوا للَِّذِين 

 Güzel iş yapanlara (karşılık olarak) daha güzeli ve bir de fazlası vardır.”924“ وَزيِاَدَةٌ 

Âyet-i kerîmede sorumlu davrananlara bu davranışlarının güzel bir karşılığının 

hatta Allah katından fazlasının verileceği bildirilmektedir. Meselde de bir nesnenin 

olumlu iki hâlinden bahsedilmektedir. Meseldeki üstün vasıflarla zikredilen ilkbahara 

övgü, âyet-i kerîmede iyi davrananlara verilecek karşılığa denk düşebilir. Bu yüzden 

mesel ile ayet arasında dolaylı bir benzerlik söz konusudur.  

                                                             
922 el-İsrâ: 17/15. 
923 el-Bakara: 2/74. 
924 Yûnus: 10/26. 



236 

 

 

اً وَسُوءَ كِيلَةٍ أَحَشَف  “Hem kötü hurma, hem hileli terazi mi?!(Olacak şey değil!)” ve 

نَاً  رةًَ وَ جُبـْ اعَةَ  إِمَّا وَ  الْعَذَابَ  إِمَّا ;”?Hem kıskançlık, hem korkaklık mı“ أغََيـْ السَّ  “Ya azap, ya da 

kıyamet.”925 ve ناَراً فَأُدْخِلُوا أغُْرقُِوا  “suda boğuldular ve cehenneme sokuldular”926 

Mesellerde iki olumsuz vasfı kendisinde toplayan dolayısıyla hiçbir tutar yanı 

kalmayan durumlar hayret verici tarzda dile getirilmektedir. “Ya azap, ya da kıyamet” 

mealindeki âyet-i kerîmede de iki olumsuz akıbetten bahsedilmektedir. Meseller ile 

âyet-i kerîme bir konudaki iki farklı durumu bildirmeleri bakımından benzerlik arz 

etmektedirler.  
ندَ عَ  إلى روالدُّ  إلى هَجَرَ  كَمُسْتَبْضِعِ التَّمْرِ   “Hurmayı Hecer kentinde inciyi Aden’de 

satan gibi(aptalca bir iş yapıyor.)”;   ِذِه نَاإ رُدَّتْ  بِضَاعَتـُنَا هَٰ ليَـْ  “İşte sermayemiz bize geri 

verilmiş.”927 

Türkçedeki “Tereciye tere satmak” atasözüyle benzer manada olan mesel, 

yapılması makul olmayan bir işten bahseder. Âyet-i kerîmede Hz. Yakup (a.s.)’ın 

oğulları, Hz. Yusuf (a.s.)’dan buğday almak için götürdükleri karşılığın kendilerine bir 

ikram olarak iade edilmesinden bahsetmektedirler. Burada müellif, herhalde aslen bir 

yere ait olan eşyanın geri dönmesini kastederek mesel ile âyet-i kerîme arasında bağlantı 

kurmuştur.  

 تخُْبرِنيُِ  Avladığım kertenkeleyi bana mı öğretiyorsun?” ve“  تُـعَلِّمُنيِ بِضَبّ أنَا حَرَشْتُهُ أ 

وَليِتُهُ  أنَاَ بأَِمْرِ   “Yaptığım işi bana mı öğretiyorsun?”;  ْهَ  اتَُـعَلِّمُونَ  قُل ينِكُمْ بِدِ  اللّٰ  “De ki: “Siz 

Allah’a dininizi mi öğretiyorsunuz?”928  

                                                             
925 Meryem: 19/75. 
926 Nûh: 71/25. 
927 Yusuf: 12/65. 
928 el-Hucurât: 49/16. 



237 

 

 

ا سَقَّايةَاِ  َّĔِسْقِ رَقَاشِ إ  “Rekâşi’ye su ver çünkü o, aslen herkese bolca su verendir.”; 

حْسَانُ  وَإِنْ عَاقـَبْتُمْ فَـعَاقِبُوا بمِثِْلِ  İyiliğin karşılığı, yalnız iyiliktir.”929 ve“ هَلْ جَزاَءُ الإِْحْسَانِ إِلاَّ الإِْ

 Eğer ceza verecekseniz size yapılanın misliyle cezalandırın.”930“ مَا عُوقِبْتُمْ بهِِ 

Meselde aslen ikram sahibi olan birine yapılan ikramın boşa gitmeyeceği ifade 

edilmektedir. “Eğer ceza verecekseniz size yapılanın misliyle cezalandırın” mealindeki 

âyet-i kerîmede de misliyle karşılıktan bahsetmektedir. Meselde ve âyet-i kerîmede bir 

eyleme karşılık benzer bir eylemden bahsedilmektedir. Bu yönden aralarında anlam 

ilişkisi bulunmaktadır.  
سِنِمّارِ  مجَُازاَةَ  جَازاَهُ  Köpeğini besle ki, seni yesin.” ve“ سمَِّنْ كَلبْكَ يأَْكُلْكَ   “Onu 

Sinimmar’ın cezasıyla cezalandırdı.”;  َاكَْفَرهَُ  امَ  الاِْنْسَانُ  قتُِل  “Kahrolası (inkârcı) insan! Ne 

nankördür o!”931 ve  َّلَكَفُورٌ  الاِْنْسَانَ  اِن  “Şüphesiz, insan çok nankördür.”932 

انْسَلَّتْ ا وَ هَ ائِ دَ رمَتْنيِ بِ   “Kendi hastalığını(ayıbını) bana yakıştırdı ve sıvışıp gitti.” ve 

رٌ بجَُرةََ  رٌ خَ  يَ سنَ  عَيـَّرَ بجَُيـْ هرَ ب ـَبجَُيـْ  “Buceyr kendi durumunu unuttu. Bucre’yi ayıpladı.”;   َوَضَرَب

 Bir de kendi yaratılışını unutarak bize bir örnek getirdi.”933“لنََا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ 

ذِراعًا فَطلََبَ  اكُراَعً  الْعَبْدَ  أعَْطَى  “Köleye paça verdi. Bud istedi.”; ا  لِمِيقَاتنَِا مُوسَىٰ  جَاءَ  وَلَمَّ

إلِيَْكَ  أنَْظرُْ  أرَِنيِ  رَبِّ  قَالَ  ربَُّهُ  وكََلَّمَهُ   “Mûsa, belirlediğimiz yere (Tûr’a) gelip Rabbi de ona 

konuşunca, “Rabbim! Bana (kendini) göster, sana bakayım” dedi.”934 

Meselde ve ayette insanların yaratılışı gereği hep fazlasını istemeleri yönünden 

benzerlik bulunmaktadır. 

                                                             
929 er-Rahmân: 55/60. 
930 en-Nahl: 16/126. 
931 Abese: 80/17. 
932 el-Hac: 22/66. 
933 Yâsîn: 36/78. 
934 el-A‘râf: 7/143. 



238 

 

 

 سَيِّئَةٌ  تُصِبْكُمْ  وَإِنْ   ;”.Sahibinin musibetinden köpek faydalandı“ نعَِمَ كلْبٌ في بُـؤْسِ أهَْلِهِ 

đِاَ يَـفْرَحُوا  “Başınıza bir kötülük gelse, ona sevinirler.”935 

راً حَفَرَ  مَنْ  فِيهَا وَقَعَ  لأَِخِيه بئِـْ  “Kardeşi için kuyu kazan, oraya düşer.”;  ُوَلاَ يحَِيقُ الْمَكْر

إِلاَّ بأَِهْلِهِ السَّيِّئُ   “Her çirkin entrika sadece onu çevireni çepeçevre kuşatır”936 

مَّا عافَتِ البـَقَرُ كالثَّورِ يُضْرَبُ لَ   “İnek huysuzluk ettiğinde dövülen öküz gibi.”;  أتَُـهْلِكُنَا 

مِنَّا السُّفَهَاءُ  فـَعَلَ  بمِاَ  “Şimdi içimizden bir takım beyinsizlerin işledikleri günah sebebiyle 

bizi helak mı edeceksin?937 
النَّارِ  فيِ  وَالْمِكْوَاةُ  يَضْرطُِ  الْعِيرُ   “Deve yelleniyor. Dağlama aleti ise ateşte.(onu 

bekliyor.)”;  ْالنَّارِ  إِلىَ  مَصِيركَُمْ  فَإِنَّ  تمَتَـَّعُوا قُل  “De ki: “Bir süre daha faydalanın. Çünkü 

varışınız ateşedir.”938 
الريّحِ  وَعَلَى الْمَاءِ  عَلَى كَالْقَابِضِ  فُلاَنٌ   “Falanca suyu ve rüzgarı avucuyla tutan gibidir.”; 

شَيْئًا يجَِدْهُ  لمَْ  جَاءَهُ  إِذَا حَتىَّٰ  مَاءً  الظَّمْآنُ  يحَْسَبُهُ  بِقِيعَةٍ  كَسَراَبٍ  أعَْمَالهُمُْ  كَفَرُوا وَالَّذِينَ   “İnkâr edenlere 

gelince; onların amelleri ıssız bir çöldeki serap gibidir. Susamış kimse onu su sanır. 

Yanına geldiğinde hiçbir şey bulamaz.”939 ve  ُِِّمْ  كَفَرُوا الَّذِينَ  مَثَلđَبِهِ  اشْتَدَّتْ  كَرَمَادٍ  أعَْمَالهُمُْ  بِر 

عَاصِفٍ  يَـوْمٍ  فيِ  الرِّيحُ   “Rablerini inkâr edenlerin durumu şudur: Onların işleri, fırtınalı bir 

günde rüzgarın şiddetle savurduğu küle benzer.”940 

                                                             
935 Âl-i İmrân: 3/120. 
936 Fâtır: 35/43. 
937 el-A‘râf: 7/155. 
938 İbrâhîm: 14/30. 
939 en-Nûr: 24/39. 
940 İbrâhîm: 14/18. 



239 

 

 

العَذَلَ  السَّيْفُ  سَبَقَ   “Kılıç, kınamayı geçti. (İş işten geçti.)”;  ِقُضِيَ الاَْمْرُ الَّذي فيه

  Akbetini soruşturduğunuz iş hakkındaki karar kesinleşmiş bulunuyor.”941“ تَسْتـَفْتِيَانِ 

اللَّبنََ  ضَيـَّعْتِ  الصَّيْفَ   “Sen, sütü yazdan kaybettin.”;  َقـَبْلُ  عَصَيْتَ  وَقَدْ  آلآْن  “Şimdi mi?! 

Oysa daha önce isyan etmiştin.”942 

تُـنَاطُ  لِهَاجْ رِ بِ  شَاةٍ  كُلُّ   “Her koyun, kendi bacağından asılır.”;  ُّرَهِينَةٌ  كَسَبَتْ  بمِاَ نَـفْسٍ  كُل  

“Herkes kazandığına karşılık bir rehindir.”943 ve  َأخُْرَى وِزْرَ  وَازرَِةٌ  تَزِرُ  وَلا  “Hiç kimse bir 

başkasının sorumluluğunu yüklenecek değildir.”944 

لَمِيسُ  لعِترْهَِا عَادَتْ   “Lemîs, eski adetine döndü.”;  ْعَنْهُ  نُـهُوا لمَِا لَعَادُوا رُدُّوا وَلَو  “Eğer 

çevrilselerdi elbette kendilerine yasaklanan şeylere yine döneceklerdi.”945 
سُوء ظَرْف فيِ  عَسَلٍ  رُبَّ   “Kötü tulumlar içinde nice ballar vardır.”;  َتَـزْدَريِ للَِّذِينَ  أقَُولُ  وَلا 

راً اللَّهُ  يُـؤْتيِـَهُمُ  لَن أعَْيـُنُكُمْ  خَيـْ  “Sizin hor gördüğünüz kimseler için, “Allah onlara asla hiçbir 

hayır vermez” de diyemem.”946 

Meselde görünüşün aldatıcı olabileceğine dikkat çekmektedir. Âyet-i kerîmede de 

bazılarının nazarında hoş karşılanmayan kişilerin, iyi olabilme ihtimalinden 

bahsedilmektedir. Her iki durumda da hoşa gitmeyen görünüşün, hayır ve bereket 

taşıma imkaniyatı dile getirilmektedir. Bundan dolayı mesel ile âyet-i kerîme arasında 

bir benzerlik söz konusudur. 
النَّاسِ  بَـينَْ  ندَُاوِلهُاَ الاْيََّامُ  وَتلِْكَ  ;”.Bir gün lehimize bir gün aleyhimize“ يومٌ لنََا وَيَـوْمٌ عَلَينَا  

“İşte (iyi veya kötü) günleri insanlar arasında (böyle) döndürür dururuz.”947 

                                                             
941 Yûsuf: 12/41. 
942 Yûnus: 10/91. 
943 el-Müddessir: 74/38. 
944 Fâtır: 35/18. 
945 el-En‘âm: 6/28. 
946 Hûd: 11/31. 
947 Âl-i İmrân: 3/140. 



240 

 

 

بَلِ الجَْ هُوَ ابـْنَةُ   “O dağın kızıdır.” Yani; “Dağ gibi hes sese karşılık verir. Her şekle 

girer.”; مَعَكُمْ  إنَِّا قَالُوا شَيَاطِينِهِمْ  إِلىَٰ  خَلَوْا وَإِذَا آمَنَّا قَالُوا آمَنُوا الَّذِينَ  لَقُوا وَإِذَا  “İman edenlerle 

karşılaştıkları zaman, “İnandık” derler. Fakat şeytanlarıyla (münafık dostlarıyla) yalnız 

kaldıkları zaman, “Şüphesiz, biz sizinle beraberiz.” derler.”948 
الثَّرياَنِ  الِْتـَقَى  “İki ıslak toprak, birleşti.” ve وافَقَ شنٌّ طبَـَقَه “Şenn, Tabaka’ya uydu.”; 

مُوسٰى ياَ قَدَرٍ  عَلٰى جِئْتَ وَ   “Belirlenen bir vakitte/bir kadere göre geliverdin, ey Mûsa!”949 

Meseller iki şeyin veya iki şahsın birbirine tam mutabakatı durumunu ifade 

etmektedirler. Ayet de Hz. Musa (a.s.)’ın tam zamanında bir yere gelmesinden 

bahsetmektedir. Dolayısıyla mesellerdeki iki nesnenin mutabakatı, âyet-i kerîmede Hz. 

Musa’nın gelişinin, vakitle mutabakatını hatırlatmaktadır. Bu yönüyle mesellerle âyet-i 

kerîme arasında benzerlik bulunmaktadır. Mesellerle anlam ilişkisi yönünden  ُالخْبَِيثاَت

 ,Kötü kadınlar kötü erkeklerin“ للِْخَبِيثِينَ وَالخْبَِيثُونَ للِْخَبِيثاَتِ وَالطَّيِّبَاتُ للِطَّيِّبِينَ وَالطَّيِّبُونَ للِطَّيِّبَاتِ 

kötü erkekler de kötü kadınların dengidir; tıpkı iyi kadınlar iyi erkeklerin, iyi erkekler 

de iyi kadınların dengi olduğu gibi.”950 âyet-i kerîmesi de zikredilebilir. 
الصَّريِحُ عَنِ الرَّغْوَةِ  ىأبَْدَ   “Asıl ve belirgin olan madde, köpükten çıktı.(kurtuldu)” ve 

 َ نـَينِْ  لِذِي الصُّبْحُ  تَـبـَينَّ عَيـْ  “İki gözü olana, sabah açık ve ayan oldu.”;  َنَ حَصْحَصَ الحَْقُّ ئٰ لْ ا  

“Şimdi gerçek ortaya çıktı.”951 
بعُِذْريِ يَسْمَعْ  لمَْ  بجُِرْمِي سَامِعٍ  رُبَّ   “Günahımı duyanların nicesi, özrümü dinlemedi.”; 

لِسَانيِ  ينَطلَِقُ  وَلاَ  صَدْريِ وَيَضِيقُ   “Göğsüm daralır. Akıcı konuşamam.”952 

                                                             
948 el-Bakara: 2/14. 
949 Tâhâ: 20/40. 
950 en-Nûr: 24/26. 
951 Yûsuf: 12/51. 
952 eş-Şu‘arâ: 26/13. 



241 

 

 

 Âyet-i kerîmede Hz. Musa (a.s.)’ın konuşma güçlüğünden bahsedilmektedir. 

Meselde de bir özürden bahsedilmektedir. Hz. Musa’nın dilindeki özür ile meselde 

bahsi geçen özür yönünden âyet-i kerîmeyle mesel arasında benzerlik vardır. 
قَطِعُ  رُ السّواَنيِ سَفَرٌ لا يَـنـْ  Dolap devesinin yoluculuğu, bitmeyen bir seferdir.” ve“ سَيـْ

 أرَاَدُوا كُلَّمَا ;”.Bir dağı geçtiğimizde, başka bir dağ önümüzde belirir“ إِذَا قَطَعْنَا عَلَمَاً بدََا عَلَمٌ 

هَا يخَْرجُُوا أنَ فِيهَا أعُِيدُوا مِنـْ  “Oradan her çıkmak istediklerinde oraya döndürülürler”953 ve 

لْنَاهُمْ  جُلُودُهُمْ  نَضِجَتْ  كُلَّمَا رهََا جُلُوداً  بدََّ غَيـْ  “Derileri yanıp döküldükçe, azabı tatmaları için 

onların derilerini yenileyeceğiz.”954 
وَقَعَ  الْمَوْتِ  وَفيِ  تْلِ الْقَ  نَ مِ فـَرَّ   “Savaştan kaçtı, ölüme yakalandı.”; ناَراً  فَادُْخِلُوا اغُْرقُِوا  “Suda 

boğuldular ve cehenneme sokuldular”955 

 Türkçedeki “Yağmurdan kaçarken doluya tutuldu” atasözüyle benzer manada 

olan meselde kaderden kaçışın olmayacağı bildirilir. Âyet-i kerîmede Hz. Nuh (a.s.)’ı 

dinlemeyenlerin azaptan kaçamadıkları bildirilir. Bu yönden mesel ile âyet-i kerîme 

arasında bir benzerlik vardır.  
نُهُ فُـراَرهُُ الجْ إنَّ  وَادَ عَيـْ  “Atın gözü, onu anlatmaya kafidir.”; سِيمَاهُمْ فيِ وُجُوهِهِم “Onların 

alametleri yüzlerindedir.”956,  ُالنَّعِيمِ  نَضْرةََ  وُجُوهِهِمْ  فيِ  تَـعْرِف  “Onların yüzlerinde, nimetlerin 

sevincini görürsün.”957 ve  ُلُونَ  باِلَّذِينَ  يَسْطُونَ  يَكَادُونَ  الْمُنكَرَ  كَفَرُوا الَّذِينَ  وُجُوهِ  فيِ  تَـعْرِف  عَلَيْهِمْ  يَـتـْ

 Yüz ifadelerinden inkârlarını anlarsın. Neredeyse, kendilerine âyetlerimizi“ آياَتنَِا

okuyanlara hışımla saldıracaklar.”958 

                                                             
953 es-Secde: 32/20. 
954 en-Nisâ: 4/56. 
955 Nûh: 71/25. 
956 el-Feth: 48/29. 
957 el-Mutaffifîn: 83/24. 
958 el-Hac: 22/72. 



242 

 

 

الْوَقْعُ  الحْافيِ  يدِ تَ يحَْ  الحْذِاءِ  كُلُّ   “Yalınayak olan, her ayakkabıyı giyer.” ve  ُالصَّعْبَ  يَـركَْب 

لَهُ  ذَلولَ  لاَ  مَنْ   “Uslu bineği olmayan, inatçıya da biner.”;   ِرَ  اضْطرَُّ  فَمَن  إِثمَْ  فَلاَ  عَادٍ  وَلاَ  باَغٍ  غَيـْ

 Kim zor durumda kalırsa istismar etmeksizin ve zaruret ölçüsünü aşmaksızın ona“ عَلَيْهِ 

günah yoktur.”959 

 Mesellerde zor durumda kalanın, her şeye razı olacağı anlatılır. Âyet-i kerîme de 

zor durumda kalanın yasak olan şeyleri yapabileceğinden bahsetmektedir. Meselle ayet 

arasında zor durumda kalanların hallerinin dile getirilmesi bakımından benzerlik 

bulunmaktadır.  

مُسْتـَقَرٌّ  نَـبَأٍ  لِكُلِّ  ;”.Her makamın, bir sözü vardır“ لِكُلِ مَقَامٍ مَقَال  “Her haberin 

gerçekleşeceği bir zamanı vardır.”960 

 نَـبَّانَاَ قَدْ  ;”.Sana haberleri, teçhiz etmediğin kimse getirir“ يأَتيِكَ بالأخْبَار مَنْ لمَْ تُـزَوِّدِ 

هُ  اَخْبَاركُِمْ  مِنْ  اللّٰ  “Allah bize sizin durumunuzu bildirdi.”961 

؟ ما وَراَءِكَ ياَ عِصَام  “Gizlediğin ne ey İsam?”;  ِذكِْرٰيهَا مِنْ  انَْتَ  يمَ ف  “Sen nerede? Onu 

bilip söylemek nerede!”962 ve قُلْ هَلْ عِنْدكَُمْ مِنْ عِلْمٍ فـَتُخْرجُِوهُ لنََا “De ki: Yanınızda bize 

açıklayacağınız bir bilgi var mı?”963 

Meselde; birinden aşikâr olmayan bir şeyi açığa çıkarması istenmektedir. “De ki: 

Yanınızda bize açıklayacağınız bir bilgi var mı?” mealindeki âyet-i kerîmede de bir 

bilginin açıklanması istenmektedir. Bu yönden mesel ile ayet arasında benzerlik vardır. 

Bu ayetlerle birlikte  ُِّفَمَا خَطْبُكَ ياَ سَامِري “Senin derdin ne ey Samirî?”964 âyet-i kerîmesi 

de zikredilebilir. 

                                                             
959 el-Bakara: 2/173. 
960 el-En‘âm: 6/67. 
961 et-Tevbe: 9/94. 
962 en-Nâziât: 79/43. 
963 el-En‘âm: 6/148. 
964 Tâhâ: 20/95. 



243 

 

 

بِيرِ سَقَطْتَ الخَْ عَلَى   “Tam da uzmanına rastladın.” ve خَبِيراً  بِصَاحِبِهِمْ  قـَوْماً  كَفَى  

“İçlerinden biri hakkında en iyi haber verici olarak kendi halkı yeter.”;  ٍوَلاَ يُـنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبير 

“(Ey insan!) Sana hiç kimse, her şeyden haberdar olan (Allah’ın) verdiği türden bir 

haberi veremez!”965 

Bu meselle birlikte  َفبَِاَيِّ حَديثٍ بَـعْدَهُ يُـؤْمِنُون “Bundan böyle hangi habere 

inanacaklar!”966 âyet-i kerîmesi de zikredilebilir. 
هُمَا الْعَاهَةُ  جمََّعَتـْ  “Zaafiyet, ikisini bir araya getirdi.”;   َالخْبَِيثاَتُ للِْخَبِيثِين “Kötü kadınlar 

kötü erkeklerin dengidir.”967 

ةِ وقَ تُ سْ البُ  مَنِ  يخَْرجُْ  الجَْوْزِ  مَنِ  يدََكَ  خَلِّ   “Elini cevizden çek ki kumbaradan (parası) 

çıksın.”ve  َْاطْرحَْ وَافـْرح  “Paranı ver ve dertten kurtul.”;  ْوَتخَلََّتْ  يهَافِ  مَا وَالَْقَت  “İçinde ne varsa 

attı ve tamamen boşaldı.”968 

فـَيُحْلَبْ  لَبنٌَ  وَلاَ  فـَيُـركَْبْ  ظَهْرٌ  لاَ  لبَُونٍ  كَاِبْنِ   “İbn Lebûn (küçük deve) gibi. Ne binilecek 

sırtı ne de sağılacak sütü var.” ve  ِرٌ  لاَ  كَالْنـَّعَامَة جمََلٌ  وَلاَ  طيَـْ  “Devekuşu gibi. Ne kuş ne de 

deve.”;  ِمُذَبْذَبِينَ بَـينَْ ذَلِكَ لاَ إِلىَ هَؤُلاَءِ وَلاَ إِلىَ هَؤُلاَء “İki arada bir derede kalmışlardır; ne o 

tarafa ne de bu tarafa aittirler.”969 
النـَّعْلِ  مَنِ  الرِّجَالِ  لأَِقْدَامِ  أذََلُّ   “Erkeklerin ayağında ayakkabıdan daha değersiz.” ve  ْلَقَد

 ;”.Tilkilerin üzerine bevlettiği kişi kesinlikle perişan olmuştur“ ذلَّ مَنْ باَلَتْ عَلَيهِ الثَّـعَالِبُ 

لَّةُ  عَليَْهِمُ  وَضُربَِتْ  وَالْمَسْكَنَةُ  الذِّ  “Zillet ve yoksulluk onları kapladı.”970 

                                                             
965 Fâtır: 35/14. 
966 el-Mürselât: 77/50. 
967 en-Nûr: 24/26. 
968 el-İnşikâk: 84/4. 
969 en-Nisâ: 4/143. 
970 el-Bakara: 2/61. 



244 

 

 

وَالْعَدَمُ  هُوَ  سَواءٌ   “Onun varlığıyla yokluğu birdir.”;  َوَممَاَتُـهُمْ  محَْيَاهُمْ  اءً سَو  “Hayatlarının 

ve ölümlerinin bir olacağını( mı sanıyorlar?)”971 
حُنـَينٍْ  بخِفَُّيْ  رَجَعَ   “Huneyn’in bir çift terliğiyle döndü.”;  َّهُ  وَرَد  لمَْ  بِغَيْظِهِمْ  كَفَرُوا ينَ الَّذ اللّٰ

خَيرْاً  يَـنَالُوا  “Allah inkâr edenleri, hiçbir hayra ulaşmaksızın kin ve öfkeleriyle geri 

çevirdi.”972 
عَمِ نـَّ ال وَبيضِ  عَمِ النـَّ  بحُِمُرِ  رَجَعَ   “Kırmızı ve beyaz deveyle döndü.(En değerli deveyle 

döndü.)”; وَفَضْلٍ  اللّٰهِ  مِنَ  بنِِعْمَةٍ  فَانـْقَلَبُوا  “Allah’tan bir nimet ve lütufla geri döndüler”973 

ينْزِ العَ  ظُ القارِ  وبَ يؤُ  حتى  “el-Kariz el-‘Anzi dönünceye kadar.” ve  َّبُ االْغُرَ  يَشِيبَ  وَحَتى  

“Karganın tüyüne ak düşünceye kadar.”;  ِسَمِّ الخْيَِاطِ حَتىّٰ يلَِجَ الجْمََلُ في  “Deve iğne 

deliğinden geçinceye kadar.”974 

عَلُ  لاَ  بُ النـِّيَ  حَنَّتْ  مَا ذَلِكَ  أفَـْ  “Musibetler şefkat göstermedikçe bu işi yapmam.” ve  َلا 

يدَانِ وَالجَْدِ  الْمَلَوَانِ  خْتـَلَفَ ا مَا ذَلِكَ  لُ عَ أفَ ـْ  “Gece ve gündüz, Ay ve Güneş birbiri ardınca devam 

ettikçe ben bu işi yapmam.” Yani “Ebediyen yapmam.”;   ِالسَّمٰوَاتُ  دَامَتِ  مَا يهَافِ  ينَ خَالِد 

 Gökler ve yerler durdukça orada ebedi olarak kalacaklardır.”975“ وَالاَْرْضُ 

هُ  ;”.Ağacın başlangıcı, tohumdur“  أوَّلُ الشَّجَرةَِ النـَّوَاةُ   جَعَلَ  ثمَُّ  ضَعْفٍ  مِنْ  خَلَقَكُمْ  يالَّذ الَلّٰ

قُـوَّةً  ضَعْفٍ  بَـعْدِ  مِنْ   “Allah, sizi güçsüz olarak yaratan, sonra güçsüzlüğün ardından bir güç 

verendir.”976 

                                                             
971 el-Câsiye: 45/21. 
972 el-Ahzâb: 33/25. 
973 Âl-i İmrân: 3/174. 
974 el-A‘râf: 7/40. 
975 Hûd: 11/107. 
976 er-Rûm: 30/54. 



245 

 

 

 يوُرِثُ  الْغِنى ”.Zengin; eteği uzun, yürüyüşü salıntılı olandır“ إِنّ الغَنيِِّ طَويلُ الذّيْلِ مَيَّاسُ 

نْسَانَ  اِنَّ  ;”.Zenginlik, şımarıklığı miras bırakır“ الْبَطَرَ  اسْتـَغْنىٰ  راَٰهُ  انَْ  ليََطْغٰى الاِْ  “İnsan kendini 

yeterli gördüğü için mutlaka azgınlık eder.”977 
ظلََمُوا بمِاَ خَاوِيةًَ  بُـيُوتُـهُمْ  فتَِلْكَ  ;”.Zulüm! Son bulacağı yer, kötüdür“ الظلُْمُ مَرْتَـعُهُ وَخِيمٌ   

“İşte zulümleri yüzünden harabeye dönmüş evleri!”978 
قَطُّ  كَريمٌِ  اِسْتـَقْصَى مَا  “Asilzâde, asla ayrıntıya girmez.”;  َبَـعْضٍ  عَنْ  وَاعَْرَضَ  بَـعْضَهُ  عَرَّف  

“(Peygamber) olayın bir kısmını bildirmiş, bir kısmından da vazgeçmişti.”979 
ظْ عِ ظْ عَ وت ـُ تَعِظْ  لاَ   “Başkasına değil, kendine öğüt ver.”;   َأتَأَْمُرُونَ النَّاسَ باِلْبرِِّ وَتنَسَوْن

 Diğer insanlara sahici erdemlerle donanmayı öğütlerken sıra size gelince terk“ أنَفُسَكُمْ 

mi ediyorsunuz?”980 
وَالحْدََثاَنِ  وَالضَّرَّاءِ  الْبـُؤْسِ  عَلَى *** زادَهُ  الْمَرْءُ  يأَْكَلُ  حالٍ  كَلِّ  عَلَى  

“Her durumda kişi, azığını yer. Zorluk ve sıkıntı hâlinde de, gece-gündüz devam 

ettiği müddetçe.”; الطَّعَامَ  يأَْكُلُونَ  لاَ  جَسَداً  جَعَلْنَاهُمْ  وَمَا  “Biz onları yemek yemez bir ceset 

olarak yaratmadık.”981 

Âyet-i kerîmede, peygamberlerin birer insan olarak gönderildiklerine işaret vardır. 

Meselde de insanın yemek zorunda olduğundan bahsedilir. Mesel ve ayet beşeri yön 

itibariyle; insanın yemeğe ihtiyacı olduğunu ifade etmektedirler. Bu yönden aralarında 

benzerlik vardır.  
فإنَّ غَداً لناظرهِ قَريبُ * **فإن يَكُ صَدْرُ هذا اليوم وَلىّ   “Günün başı gelmişse o gün gitmiş 

demektir. Yarın ise bekleyeni için yakındır.”;  َّيبٍ بِقَرِ  الصُّبْحُ  الَيَْسَ  الصُّبْحُ  مَوْعِدَهُمُ  اِن  “Onlara 

va’dolunan (azab) sabah vaktidir. Sabah yakın değil midir?!”982 
                                                             

977 el-‘Alak: 96/6-7. 
978 en-Neml: 27/52. 
979 et-Tahrîm: 66/3. 
980 el-Bakara: 2/44. 
981 el-Enbiyâ: 21/8. 



246 

 

 

 وَلاَ يلَِدُوا إِلاَّ فَاجِراً كَفَّاراً ;”!Kötü köpekten, yavru alma“ لا تَـقْتنَِ مِنْ كَلْبِ سُوءٍ جَرْواً 

“Onlar, fesatçılar ve küfre saplananlardan bakası doğurmayacaklardır.”983  
ديد يُـفْلَحُ الحْ ديدُ بالحْ   “Demir, demirle yarılır.”;  ِالْقِصَاصِ حَيٰوةٌ وَلَكُمْ في  “Kısasta sizin 

için hayat vardır.”984 

اوً صَفْ ا وً عَفْ فُلاَنٌ يرُيِدُ الأَْمْرَ   “Falanca, işi kolay yoldan istiyor.”;  ِرَ ذَات وَتَـوَدُّونَ أنََّ غَيـْ

 Güçsüz olanın sizin olmasını istiyordunuz.”985“ الشَّوكَْةِ تَكُونُ لَكُمْ 

نَبُ  لَتَ وانحَْصَّ الذَّ وكَُنْتُمْ عَلٰى   ;”.Kurtuldu. Ancak kuyruğu(nun kıllarını) kaptırdı“ أفـْ

هَا  Siz, bir ateş çukurunun tam kenarında idiniz de o sizi“ شَفَا حُفْرةٍَ مِنَ النَّارِ فَانَـْقَذكَُمْ مِنـْ

oradan kurtarmıştı.”986 

Meselde ve âyet-i kerîmede kurtuluştan bahsedilmektedir. Bu yönden aralarında 

dolaylı bir benzerlik söz konusudur. 

جَنْبٍ مَصْرعَُ لِكُلِّ  Her canlı için, bir ecel vardır.” ve“ لِكُلِّ حَي أجَلٌ   “Her canlı için, 

ölüm vardır.”;  ُّالْمَوْتِ  ائقَِةُ ذَ  نَـفْسٍ  كُل  “Her nefis ölümü tadacaktır.”987 

Yukarıdaki mesellerden başka es-Se‘âlibî, et-Temsîl ve’l-muhâdara adlı eserinde 

de benzer şekilde mesel ve ayetleri zikreder. Bu mesellerin çoğusu Hâssu’l-hâs adlı 

eserinde de mevcuttur. Bu eserde farklı olarak üç mesel bulunmaktadır. Bunlar:  

وَإِنْ   ;”.Eğer Akrep (adındaki şahıs) dönerse biz de döneriz“ إِن عَادَتْ الْعَقْرَب عدنا لهَاَ

نَـعُدْ  تَـعُودُوا وَاِنْ  Eğer dönerseniz, biz de döneriz.”988 ve“ عُدتمُّْ عُدْناَ  “Eğer dönerseniz biz de 

döneriz.”989 

                                                                                                                                                                                   
982 Hûd: 11/81. 
983 Nûh: 71/27. 
984 el-Bakara: 2/179. 
985 el-Enfâl: 8/7. 
986 Âl-i İmrân: 3/103. 
987 el-Enbiyâ: 21/35. 
988 el-İsrâ: 17/8. 
989 el-Enfâl: 8/19. 



247 

 

 

 يلَ وَحِ  ; ”.Yaban eşeği ile sıçramanın arasına engel koyuldu“  وَالنَّزوانِ يرِْ عَ الْ حِيلَ بَينَ 

نـَهُمْ  يَشْتـَهُونَ  مَا وَبَـينَْ  بَـيـْ  “Artk kendileriyle arzu ve özlemleri arasna bir set çekilmiştir.”990 

أفَْسَدَ  مَا عَلَى غَيْثٌ  عَادَ   “Yağmur, bozduğunu telafi etti.”;  َُّلْنَا ثم الحَْسَنَةَ  السَّيِّئَةِ  مَكَانَ  بدََّ  

“Sonra kötülüğün (sıkıntı ve darlığın) yerine iyiliği (bolluk ve genişliği) getirdik.”991 

Daha önce de belirttiğimiz gibi “kâmin mesel” alanında meşhur olup eser telif 

eden bildiğimiz en eski iki müelliften birisi el-Hüseyn b. el-Fadl’dır ve “Kâmin mesel” 

unvanıyla Yayımlanan ve bize kadar ulaşan ilk ve tek eserin de sahibidir. el-Emsâlu’l-

kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm adı ile yayımlanan ve eserin muhakkikinin 

mukaddimesinde belirttiği üzere içerisindeki 61 meselin hepsinin el-Hüseyn b. el-Fadl’a 

nispeti zor görünen meseller değerlendirmeye tabi tutulmuştur. Bu değerlendirmede 

mesel ve meselin manasını taşıdığı kanaatiyle zikredilen ayetler arasındaki irtibatlara ve 

irtibatın derecesine değinilmiştir.992 Çalışmamızda kâmin mesellerin bir arada 

bulunmasını istediğimizden, bu eserden de aralarında mana bakımından kuvvetli ilişki 

bulunduğunu düşündüğümüz mesel ve ayetleri sıralamak istiyoruz. es-Se‘âlibî ile el-

Hüseyn b. el-Fadl’ın zikrinde birleştikleri meselleri ise ayrıca ele alacağız.  

ةِ نَ ايعَ مُ كَالْ  الخْبَـَرُ  ليَْسَ   “Haber, görmek gibi değildir.”;  ْقَالَ بَـلٰى وَلٰكِنْ ليَِطْمَئِنَّ  قَالَ اَولمََْ تُـؤْمِن

 İnanmıyor musun?” deyince, “Hayır (inandım) ancak“ (Allah Hz. İbrahim (a.s.)’a) “ قـَلْبيِ 

kalbimin tatmin olması için” demişti.”993 

اتٌ كرَ ب ـَ الحْرَكََاتِ  فيِ   “Harekette bereket vardır.”;  ِوَمَنْ يُـهَاجِرْ في سَبيلِ اللّٰهِ يجَِدْ فيِ الاَْرْض

 Kim Allah yolunda hicret ederse, kendisine bir çok alternatif mekânlar“ مُراَغَماً كَثيراً وَسَعَةً 

ve imkanlar bulur.”994 

                                                             
990 Sebe: 34/54. 
991 el-A‘râf: 7/95. 
992 Bkz. Veysel Güllüce, “Kâmin Mesellerin Değerlendirilmesi –İbn Fadl Örneğinde-”, AUİFD,  sy, 

25(2006), s. 95-128. 
993 el-Bakara: 2/260. 
994 en-Nisâ: 4/100. 



248 

 

 

بْصَرَ اَ لَمَّا  رَ قْصَ أَ   “Görünce(basireti açılınca) vazgeçti.”;   ظلََمُوا أَوْ  فَاحِشَةً  فـَعَلُوا إِذَا وَالَّذِينَ 

لِذُنوđُِمِْ  فاَسْتـَغْفَرُوا اللَّهَ  ذكََرُوا أنَفُسَهُمْ   “Onlar, çirkin bir iş yaptıkları, yahut nefislerine 

zulmettikleri zaman Allah’ı hatırlayıp hemen günahlarının bağışlanmasını isteyenler”995 

 Kim“ مَنْ يَـعْمَلْ سُوءاً يجُْزَ بِه ;”Nasıl davranırsan, öyle karşılık bulursun“ كَمَا تَدِينُ تدَُانُ 

kötü bir iş yaparsa onunla cezalandırılır.”996 

دْ تحَْصُ  اِزْرعَْ   “Ek ki, biçesin!”; ًيَـوْمَ تجَِدُ كُلُّ نَـفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيرٍْ محُّْضَرا “O gün herkes 

yapmış olduğu her iyiliği karşısında bulur.”997 

تَدْريِ تَـقْلِي حِينَ   “(Tavada) kızartırken anlarsın.”;  ِمَنْ ينَ يَـرَوْنَ الْعَذَابَ وَسَوْفَ يَـعْلَمُونَ ح

يلاً اَضَلُّ سَبِ   “Ama zaman gelecek, azabı gördüklerinde kimin daha çok yoldan sapmış 

olduunu öğrenecekler.”998 

يْهِ تجَْٔـرَُونَ ثمَُّ اِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فَاِلَ  ;”.Zora düşen annesine sığınır“ إلى أمُِّه يَـلْهَفُ اللَّهْفانُ   

“Sonra size bir sıkıntı ve zarar dokunduğu zaman yalnız ona yalvarır yakarırsınız.”999 

عَلَيه طسُلِّ  ظالِمًا أعََانَ  مَنْ   “Zalime yardım edene, zalim musallat edilir.”;    ُكُتِبَ عَلَيْهِ انََّه

هُ فَانََّهُ يُضِلُّهُ وَيَـهْديهِ اِلىٰ عَذَابِ السَّعِ  يرِ مَنْ تَـوَلاَّ  “ (Şeytan) hakkında kayıt şöyle tutulmuştur: 

Elbet onu veli edinenler çıkar; ve elbet (şeytan) o tipleri saptırır ve yakıp kavurucu bir 

azaba yönlendirir.”1000 

ابِقِ  ابقُِونَ  ;”.Galibiyet ve zafer birinci gelenindir“ الْفَوْزُ وَالظَّفَرُ للِسَّ ابِقُونَ  وَالسَّ  اوُلٰئِكَ  السَّ

 öne geçenler ise (Ahirette de) öne geçenlerdir. İşte onlar (İman ve amelde)“ الْمُقَرَّبوُنَ 

(Allah’a) yaklaştırılmış kimselerdir.”1001 

                                                             
995 Âl-i İmrân: 3/135. 
996 en-Nisâ: 4/123. 
997 Âl-i İmrân: 3/30. 
998 el-Furkân: 25/42. 
999 en-Nahl: 16/53. 
1000 el-Hac: 22/4. 
1001 el-Vâkıa: 56/10-11. 



249 

 

 

هُ  اِلاَّ  اٰلهِةٌَ  فيهِمَا كَانَ  لَوْ  ;”.Tencere, ortaklarla kaynamaz“ الْقِدْرُ لاَ تَـغْلِي باِلشّركاءِ  لَفَسَدَتاَ اللّٰ  

“Eğer yerde ve gökte Allah’tan başka ilahlar olsaydı kesinlikle ikisinin de düzeni 

bozulurdu.”1002 

هِ وَهُمْ كَارهُِونَ  ;”.Gizli, açığa çıktı“ برَحَِ الخفََاءُ   Nihayet hak“ حَتىّٰ جَاءَ الحَْقُّ وَظَهَرَ امَْرُ اللّٰ

yerini buldu ve Allah’ın emri onların zoruna gitmesine rağmen açığa çıktı.”1003 

 Onu bol sulu bir kuyuya göndersek, kuyunun suyu“ لَوْ بَـعَثـْنَاهُ الى بئِْرٍ سمَْحَةٍ لغَارَ مَاؤُهَا

çekilir.”; بخَِيرٍْ  يأَْتِ  لاَ  يُـوَجِّهْهُ  ايَـْنَمَا  “Nereye gönderse olumlu bir sonuç alamaz.”1004 

إِخْوَانٌ  الْبَاطِلِ  فيِ  النَّاسُ   “İnsanlar, batılda kardeştirler.”;  َّبَـعْضٍ  اَوْليَِاءُ  بَـعْضُهُمْ  الظَّالِمينَ  وَاِن  

“Şüphesiz zalimler birbirinin dostlarıdır.”1005 

عَلَيكُمْ  يُـوَلىَّ  تَكُونوُا كَمَا  “Siz nasılsanız, başınıza da öyleleri gelir.”;  َبَـعْضَ  نُـوَليّ  وكََذٰلِك 

يَكْسِبُونَ  كَانوُا بمِاَ بَـعْضاً  الظَّالِمينَ   “İşte biz, kazanmakta oldukları günahlar sebebiyle 

zalimlerin bir kısmını diğer bir kısmına böyle musallat ederiz.”1006 

عَينٍْ  الف تُكْرَمُ  عَينٍْ  كَراَمَةُ   “Bir gözün hatırına, bin göz hürmet görür.”; هُ  كَانَ  وَمَا  اللّٰ

بَـهُمْ  فيهِمْ  وَانَْتَ  ليِـُعَذِّ  “Sen onların içinde iken Allah onlara azap edecek değildir.”1007 

يَـتـَقَوَّمُ  لاَ  الْكَلْبِ  ذَنَبُ   “Köpeğin kuyruğu, düzelmez.”;  ْعَنْهُ  نُـهُوا لمَِا لَعَادُوا رُدُّوا وَلَو  “Eğer 

çevrilselerdi elbette kendilerine yasaklanan şeylere yine döneceklerdi.”1008 

                                                             
1002 el-Enbiyâ: 21/22. 
1003 et-Tevbe: 9/48. 
1004 en-Nahl: 16/76. 
1005 el-Câsiye: 45/19. 
1006 el-En‘âm: 6/129. 
1007 el-Enfâl: 8/33, 
1008 el-En‘âm: 6/28. 



250 

 

 

الْكَدَرُ  يحَْدُثُ  اللَّيَاليِ  صَفْوِ  عِنْدَ   “Keder, gecelerin duruluğunda meydana gelir.”;  حَتىّٰ اِذَا

 kendilerine verilenle sevinip şımardıkları sırada“ فَرحُِوا بمِاَ اوُتُوا اَخَذْناَهُمْ بَـغْتَةً فَاِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ 

onları ansızın yakaladık da bir anda tüm ümitlerini kaybedip yıkıldılar.”1009 

ح راَحَتُكَ لاَ تَـلُمْ إلاّ نَـفْسَكَ ناَ مْ الأَْ  تَـلُمِ لاَ   “Sadece kendini kına”;  ٰأنَـْفُسَكُمْ  لُومُوا وَ  تَـلُومُونيِ  فَلا  

“beni kınamayın, kendinizi kınayın.”1010 
آبائِهِمْ  صَابةَِ النَّاسُ عَلَى مُ   “İnsanlar, babalarının yolu üzeredir.”; أُمَّةٍ عَلى ناءَ آبا وَجَدْنا إِنَّا 

مُقْتَدُونَ آثارِهِمْ عَلى وَإِنَّا  “Biz de elbette babalarımızın izlerinden gitmekteyiz”1011 

مُعانٌ  الْمُحْسِنُ   “İyilik eden, yardım görür.”;  َّمحُّْسِنُونَ  هُم وَّالَّذِينَ  اتَّـقَواْ  الَّذِينَ  مَعَ  اللّهَ  إِن  

“Şüphesiz Allah, kendisine karşı gelmekten sakınanlar ve iyilik yapanlarla 

beraberdir.”1012 

التـَّوْفِيقَ  عَدِمَ  الْمرانةَ عَدِمَ  مَنْ    “Ağırbaşlılığı kaybeden, başarıyı da kaybeder.”;  ْكُنتَ  وَلَو 

هُمْ  فَاعْفُ  حَوْلِكَ  مِنْ  لانَفَضُّواْ  الْقَلْبِ  غَلِيظَ  فَظاًّ  لهَمُْ  وَاسْتـَغْفِرْ  عَنـْ  “Eğer kaba, katı yürekli olsaydın, 

onlar senin etrafından dağılıp giderlerdi. Artık sen onları affet. Onlar için Allah’tan 

bağışlama dile.”1013 

el-Hüseyn b. el-Fadl ve es-Se‘âlibî aşağıdaki kâmin mesellerin zikrinde ise aynı 

ayetlerde birleşmişlerdir:  

رُ الأُمُورِ أوْسَاطُها  وَلا تجَْعَل يدََكَ مَغْلُولَةً إِلى  ;”.İşlerin en hayırlısı, mutedil olanlarıdır“ خَيـْ

كُلَّ الْبَسْط  هاَ عُنُقِكَ وَلا تَـبْسُطْ   “Yine sen (ey insan), ne ellerini boynuna bağlayıp (cimrilik 

yap), ne de onları büsbütün açarak (saçıp savur)”1014  

                                                             
1009 el-En‘âm: 8/44. 
1010 İbrâhîm: 14/22. 
1011 ez-Zuhruf: 43/23. 
1012 en-Nahl: 16/128. 
1013 Âl-i İmrân: 3/159. 
1014 el-İsrâ: 17/29. 



251 

 

 

عَادَاهُ  ائً شِيْ  جَهِلَ  مَنْ    “Kişi bilmediğine düşmanlık eder. (Kişi bilmediğinin 

düşmanıdır.)” ;   هكَذّبوُا بما لمَْ يحُِيطُوا بِعِلْمِ بَل  “Onlar anlayamadıkları şeyi yalanladılar”1015  

مُذَبْذَبِينَ بَـينَْ ذَلِكَ لاَ إِلىَ  ;”.Ne kervanda(ticarette) ne de seferde“ لاَ فيِ الْعِيرِ وَلاَ فيِ النَّفِيرِ  

وَلاَ إِلىَ هَؤُلاَءِ هَؤُلاَءِ   “İki arada bir derede kalmışlardır; ne o tarafa ne de bu tarafa 

aittirler.”1016 

لِ تْ قَ لْ ى لِ القَتْلُ أنـْفَ    “Öldürmek, diğer bir öldürmeyi uzaklaştırmada en iyi yoldur.”; 

 Kısasta sizin için hayat vardır.”1017“ وَلَكُمْ فيِ الْقِصَاصِ حَيٰوةٌ 

حَيَّةً  إلاَ  الحيََّةُ  تلَِدُ  لاَ    “Yılan, ancak yılan doğurur.” ;  ًوَلاَ يلَِدُوا اِلاَّ فَاجِراً كَفَّارا “Onlardan 

fesatçılar ve küfre saplananlardan başkası doğmayacaktır.”1018  

 ممَِّا تُـنْفِقُوا حَتىَّٰ  الْبرَِّ  تَـنَالُوا لَنْ  ;”.Güzeli alan, mihrini verir“ مَنْ يَـنْكِح الحَسْنَاءَ يُـعْطِ مَهْرهََا

  Sevdiğiniz şeylerden Allah yolunda harcamadıkça iyiliğe asla erişemezsiniz.”1019“ تحُِبُّونَ 

ار  اِذْ  ;”.Önce yoldaş, sonra yol“ الرَّفِيقَ ثمُ الطَّريِق ”.Önce komşu, sonra ev“ الجاَرَ ثمُ الدَّ

الجْنََّةِ  فيِ  بَـيْتاً  عِنْدَكَ  لي ابْنِ  رَبِّ  قَالَتْ   “Hani o, “Rabbim! Bana katında, cennette bir ev yap 

demişti.”1020 

Bunlardan başka İbnu’l-Cevzî el-Mudhiş’inde 11 mesel ve mesellerden daha öz ve 

güzel olarak nitelediği âyet-i kerîmeleri zikreder.1021 İbnu’l-Cevzî’nin “Kâmin mesel” 

olarak isimlendirmediği bu mesellerin 8 tanesi aynen el-Hüseyn b. el-Fadl’ın el-

Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm’inde de yer almaktadır. el-Hüseyn b. el-Fadl’ın, 

İbnu’l-Cevzî’den yaklaşık 300 yıl önce yaşadığı ve mesel ile mukabili ayetleri zikretme 

                                                             
1015 Yûnus: 10/39. 
1016 en-Nisâ: 4/143. 
1017 el-Bakara: 2/179. 
1018 Nûh: 71/27. 
1019 Âl-i İmrân: 3/92. 
1020 et-Tahrîm: 66/11. 
1021 Bkz. İbnu’l-Cevzî, el-Mudhiş, s. 17-18 



252 

 

 

hususunda meşhur olduğu dikkate alınırsa el-Mudhiş’deki bu mesellerin el-Hüseyn b. 

el-Fadl’dan nakledildiği söylenebilir. el-Mudhiş’de farklı olarak iki mesel 

zikredilmektedir. Bunlar:  

واء رأَْسُ  الحِْمْيَةُ  الدَّ  “Perhiz, ilaçların başıdır.”; وكُلُواْ وَاشْربَوُاْ وَلاَ تُسْرفُِوا “Yiyin için ama 

israf etmeyin.”1022 Ayet ile mesel arasında dolaylı bir irtibat vardır. 

ا أنَْضَجْ رَمَّدَ   Azıcık verip“ وَأعَْطَىٰ قَلِيلاً وَأكَْدَىٰ  ;”.Olgunlaştığında yakıp kül etti“ لَمَّ

dayatıverdi.”1023  

 
2.6. EMSÂL ESERLERİNDE ÂYET-İ KERÎME ve MESEL İRTİBATLARI  
 
Kur’ân ayetlerinin manası ile benzer mana içeren Arap mesellerini özel kısımlar 

altında ele alıp benzerliklerini zikreden yukarıdaki müellifler dışında, Emsâl 

kitaplarında meseller açıklanırken bazı âyet-i kerîmeler veya ayetlerden bölümler 

zikredilmiştir. Âyet-i kerîmeler bazen bir kelimenin, bazen bir ibarenin, bazen de 

bütünüyle meselin açıklanması için getirilmişlerdir.  

Mesel ve âyet-i kerimenin birlikte zikredildiği yerlerde; bazen ayetler vasıtasıyla 

mesellerdeki manalar, bazen mesellerle âyet-i kerîmelerdeki kelime veya cümlelerin 

manaları açıklanmaya çalışılmıştır. Bazen de anlam bakımından birbirine yakın mesel 

ve ayet birlikte zikredilmişlerdir. Aralarında herhangi bir anlam ilişkisi bulunmamakla 

birlikte, dolaylı olarak bağlantısı olan âyet-i kerîme ve meseller de bazen bilgi sunma 

maksadıyla bir araya getirilmiştir.  

Mesela  ًمَا ألْقى لَهُ باَلا “Ona kulak vermedi” meselinin açıklamasında şahit olarak 

getirilen  ْيدٌ شَهِ  وَهُوَ  السَّمْعَ  الَْقَى اَو  “Pür dikkat bir şahit olarak kulak veren”1024 Kur’ânî 

ifadesinin zikredilme sebebi; meseldeki  ًألْقى لَهُ باَلا ifadesinin, ayetteki السَّمْعَ  الَْقَى  

manasına geldiğini belirtmek içindir. Burada meselle ayet arasında lafız yönünden bir 

ilişki bulunmakla birlikte manaları birbirinin zıddıdır.1025 

                                                             
1022 el-A‘râf: 7/31. 
1023 en-Necm: 53/34. 
1024 Kâf: 50/37. 
1025 Bkz. el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 228. 



253 

 

 

 Yöneticinin en kötüsü kırıp dökendir” meseliyle birlikte“  شَرُّ الرَّعَاءِ الحُطَمَةُ  

zikredilen  َّالحُْطَمَةِ  فيِ  ليَـُنْبَذَن  “Kesinlikle o, “Hutame”ye atılacaktır”1026 âyet-i kerîmesi 

sadece şiddeti ifade eden  ِالحْطَُمَة kelimesini içermeleri bakımından birbiriyle 

ilişkilidir.1027 Buradaki karşılaştırma âyet-i kerîmedeki  ِالحْطَُمَة kelimesinin açıklanması 

içindir. Meselde zikri geçen yönetici pozisyonundaki kişilerin kırıp dökücü özelliğinden 

hareketle, âyet-i kerîmedeki cehennem ateşinin, içine atılan her şeyi kırıp geçiren bir 
özelliğe sahip olduğu anlatılmaya çalışılır.  

بَـرْقٍ  نْ مِ  فُ طَ أَخْ    “Şimşekten daha göz alıcı” 1028 meseliyle birlikte zikredilen  ُيَكَاد 

ابَْصَارهَُمْ  يخَْطَفُ  الْبـَرْقُ   “Şimşek neredeyse gözlerini alıverecek”1029 âyet-i kerîmesi, 

parlaklığın şiddeti noktasında anlam ilişkisine sahiptir. Yine Türkçedeki “Düşenin dostu 

olmaz” atasözüyle benzer manada olan  ُليِلَ الَّذِي ليَْسَتْ لَهُ عَضُد  Zavallının“ إِنَّ الذَّ

destekçisi bulunmaz” meselinin açıklamasında zikredilen عَضُداً  ينَ الْمُضِلّ  مُتَّخِذَ  كُنْتُ  وَمَا  

“Ben, (bu) saptırıcı güruhu yardımcı edinmiş de değilim”1030 âyet-i kerîmesi1031  ُعَضُد 

kelimesinin açıklanması içindir.  

Meseller ile âyet-i kerîmelerin birlikte zikredildikleri yerlerde bazen hem mana 

hem de lafız yönünden uyum söz konusu vardır. Mesela kaybettiğine hayıflananların 

hâlinin kinâyeten tasvir edildiği ve Türkçede deyim adı altında değerlendirebileceğimiz 

يهَاعَلٰى مَا انَـْفَقَ فِ  فاََصْبَحَ يُـقَلِّبُ كَفَّيْهِ  Avuçlarını ovuşturuyor” meselini“ يُـقَلَّبُ كَفَّيْهِ   “Yapmış 

olduğu masrafların iç yanıklığı ile vahlanmaya ve avuçlarını ovuşturmaya koyuldu.”1032 

                                                             
1026 el-Hümeze: 104/4. 
1027 Bkz. el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 448. 
1028 Bkz. el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 358. 
1029 el-Bakara: 2/20. 
1030 el-Kehf: 18/51. 
1031 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 21. 
1032 el-Kehf: 18/42. 



254 

 

 

âyet-i kerîmesi lafız ve mana bakımından barındırmaktadır.1033 Aynı durum pişmanlık 

ifade eden  ِسُقطَ فيِ يدَِه “Elindeki (imkân) kayboldu gitti” ifadesiyle birlikte zikredilen 

سُقِطَ في ايَْديهِمْ وَلَمَّا     “Pişman olduklarında…”1034 âyet-i kerîme arasında da söz 

konusudur.1035 

Emsâl eserlerinde mesellerle birlikte zikredilen ayetler bazen de lafız yönünden 

ortak olmayıp anlam bakımından ortaktırlar.  َْانـْتـَقَمَ  مَنِ  يشُْطِطْ  لم  “Hakkını alan zulmetmiş 

sayılmaz”1036 meseliyle birlikte zikredilen   ِسَبِيلٍ  مِّن عَلَيْهِم مَا فَأُولَٰئِكَ  ظلُْمِهِ  بَـعْدَ  انتَصَرَ  وَلَمَن  

“Zulme uğradıktan sonra, kendini savunup hakkını alan kimseye (ceza vermek için) bir 

yol yoktur”1037 âyet-i kerîmesinin mesel ile lafız yönünden benzerliği yoktur. Ancak 

manası âyet-i kerîmeyle benzerdir. Yine Arapların tutarsız kişilerin halini anlatmak için 

istiare ettikleri  ًخَرْقَاءُ وَجَدَتْ صُوفا “Çılgın kadın yün buldu.” ve 1038  ُغَزْلهِا ناَكِثَةِ  مِنْ  أخْرَق  

“Eğirdiğini bozan (kadından) daha dönek” meselleriyle birlikte zikredilen ِوَلاَ تَكُونوُاْ كَالَّتي

 İpliğini iyice eğirdikten sonra onu tersine çevirip çözen“ نَـقَضَتْ غَزْلهَاَ مِن بَـعْدِ قُـوَّةٍ أنَكَاثاً

kadının durumuna düşmeyin!”1039 âyet-i kerîmesi mana yönünden benzerdirler.   

Bazen de mesel ile ayet arasında ne lafız ne de mana bakımından irtibat bulunmaz 

veya çok zayıf olabilir. Ancak mesel ile ayet dolaylı olarak birbiriyle irtibatlıdır. 

Örneğin zalimliğin ileri derecesini anlatmak için kullanılan أظَلََمُ مَنِ الجْلَُنْدَى 

“Cülendâ’dan daha zalim” meselinde adı geçen zalim kral Cülendâ’nın   ٌوكََانَ وَراَءَهُم مَّلِك

 Ötelerinde bütün sağlam gemileri gasp edip alan bir hükümdar“ يأَْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا

                                                             
1033 Bkz. el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, II, 426. 
1034 el-A‘râf: 7/149. 
1035 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 320. 
1036 el-Meydânî, Mecma‘u’l-emsâl, I, 203. 
1037 eş-Şûrâ: 42/41. 
1038el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, I, 343. 
1039 en-Nahl: 16/92. 



255 

 

 

vardı”1040 âyet-i kerîmesinde zikredilen hükümdar olduğu Cemheretu’l-emsâl müellifi 

tarafından ifade edilmektedir.1041 Burada meselin kastettiği mana zalimlik iken âyet-i 

kerîmeyle kastedilen mana daha çok Hz. Musa (a.s.) ile Hızır kıssası olarak meşhur olan 

kıssada geçen geminin durumuyla alakalıdır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
1040 el-Kehf: 18/79. 
1041 el-‘Askerî, Cemheretu’l-emsâl, II, 28. 



256 

 

 

SONUÇ 
 

İnsanlığın hayat yürüyüşünde yaşayarak edindiği tecrübelerin bir hülasası olan, 

öncekilerin tarihini bir film şeridi gibi insanın önüne koyan meseller, ibret alarak 

geleceğini planlamak, hangi fiilleri yapmakla ne gibi sonuçlarla karşılaşacağını 

öğrenmek isteyen insanın sorularına cevap bulabileceği, beklentilerini karşılayabileceği 

somut ve mûcez kaynaklar olarak her zaman dikkatleri üzerine çekmiştir.  

Teşbih ve temsil içermeleri bakımından insan zihninin anlama ve kavrama 

faaliyetiyle paralellik arz eden mesellerle anlatım tarzı, bu zihni yaratan ve çalışma 

yöntemini çok iyi bilen yaratıcı tarafından insana uzak olan hakikatlerin, soyut 

manaların aktarılmasında, geçmiş ilahi metinlerde yoğun biçimde yer almakla birlikte 

Kur’ân-ı Kerîm’de de sıklıkla kullanılmıştır. 

Aşkın hakikatleri insanın anlayışına sunan Kur’ân, ona hitap ederken insanın 

kendi üretimi olan dilini kullanmış, insanın kullandığı kelime, terkip ve hatta deyimleri 

kendine has üslubuyla yine onun kullanımına sunmuştur. Bütün insanlığa rehber olarak 

inzal edilen Kur’ân, ilk defa Arap bir topluma indirildiğinden muhataplarına Arapça 

olarak hitap emiş, bu dilin kullanıcılarının hâlihazırdaki dil unsurlarını kullanmış, o 

günün anlayışına, anlayacağı ibarelerle hitap etmiştir. Muhatabının sahip olduğu anlayış 

ve düşünce yapısına uygun olarak bilip ünsiyet kurduğu ifade biçimlerini kullanmıştır.  

Ancak zamanın değişmesiyle birlikte dile ait unsurlar da değişmiş, bazı kelime ve 

terkipler değişikliğe uğrarken bazıları tedavülden kalkmış, yerini yenilerine bırakmıştır. 

Bazıları da anlam değişmesine uğramıştır. Bütün insanlığa gönderilmiş olmasıyla 

birlikte tarihin beli bir döneminde inen ve ilk defa o zamanki insanının anlayış ve 

idrakine hitap eden Kur’ân’ın doğru anlaşılması da bu değişikliklerin farkındalığıyla 

bağlantılıdır. Aynı zamanda o dili kullananların sosyal, kültürel, iktisadi vb. durumları 

da bu kapsamda değerlendirilecek diğer hususiyetlerdir. Dolayısıyla Kur’ân ayetlerinin, 

onun ilk muhatapları olan insanların hayat algısını, düşünce tarzını, yaşam biçimini 

yansıtan meselleriyle olan anlam ilişkileri, âyet-i kerîmelerde ortaya konulan mesajları 

anlama noktasında imkânlar sunmaktadır. Bu bağlamda tefsir eserleri de mesellerden 

yararlanmışlardır. Bu sebeple bu çalışmada kadim mesel kitaplarından tespit edilebildiği 

kadarıyla Kur’ân’ın indiği dönemde cârî olduğu düşünülen iki yüzden fazla mesel, 

anlamları bakımından Kur’ân ayetleriyle ilişkilendirilmiştir. 



257 

 

 

İnsana konuşmayı öğreten Allah ile, her şeyini ona borçlu olan kulun sözleri 

arasında bir mukayese söz konusu olmamakla birlikte, Arap meselleri ile âyet-i 

kerîmelerin münasebetlerini araştıran bu çalışmada, Kur’ân ayetlerinin maksatlarının 

mesellerden daha ulvi, lafızlarının mana bakımından daha dolu, cümlelerinin daha fasih 

ve cezp edici, üslubunun da daha etkileyici ve edebî olduğu bir kez daha müşahede 

edilmiştir.  

Bu çalışmamızda ayetlerin insanlar arasında yaygın olarak kullanılmaya, mesel 

gibi söylenmeye daha layık olduğunu gördük. Kur’ân ayetlerinin ona inandığını iddia 

eden bir toplumun dilinde oldukça az yer alması hatta hiç yer almaması her ne kadar iç 

acıtan bir durum olarak karşımızda dursa da belki de bu, sadece birer mesel olarak 

kullanılıp asıl hedeflerinin unutulmasından ayetlerini koruyan Allah’ın hikmetinin bir 

iktizasıdır. 

Çalışmamızda üzerinde durduğumuz önemli bir husus, “Kâmin mesel” ıstılahının 

kapsamının belirlenmesiydi. Kaynaklarda Kur’ân mesellerinin bir çeşidi olarak ifade 

edilen kâmin mesellerin aslında, Kur’ân ayetleri için değil; anlam bakımından Kur’ân 

ayetleriyle ilişkili olan Arap meselleri için kullanıldığına kanaat getirdik. Çünkü bu 

kısım altında zikredilen âyet-i kerîmeler ne Kur’ân’ın mesel diye isimlendirdiği ve 

özelliği bir mevzunun izahı olan sarih mesellere ne de bütünüyle lafız ve manasıyla 

birlikte mûcez olan mesellere benzemekteydiler. 

Yine bu çalışmamız vesilesiyle amacı kullarına hakikati apaçık bir şekilde 

bildirmek olan Allah’ın, kulunun kullandığı lafızlarla hitabını onun seviyesine 

indirdiğini, bu bağlamda Arapların mesel ismi altında değerlendirdikleri, Türkçede ise 

deyim diyebileceğimiz kelime gruplarının Kur’ân-ı Kerîm’de kullanıldığını gördük. 

Arapların bildiği ve ibret almak için mesel hâline getirdikleri bazı hadiselerin de 

Kur’ân-ı Kerîm’de daha edebî biçimde dile getirildiğine şahit olduk.  

 

 

 

 

 

 

 



258 

 

 

MESEL İNDEKSİ 

 
 20 ............................ الْكَلِبِ  مَنِ  أبخَْلُ 
 39 ............................... مادر من أبخل
 240 ................... الرَّغْوَةِ  عَنِ  الصَّريِحُ  أبَْدَى

 141 ........................... العَمَلَّس مِنَ  أبََـرُّ 
 156 .......................... بوُحِكَ  ابْنُ  ابِـْنُكَ 
 139 .......................... القَمَريَْنِ  مِنَ  أبَـْهَى
 30 ........................... لهََبٍ  أَبيِ  مِنْ  أتََبُّ 
يَانَ  اتَّقِ   115 ............ بأَعْقَائِهَا تُصِبْكَ  لاَ  الصِّبـْ

 37 ............................... دٍ أحُُ  من أثقلُ 
 41 ............................. أبَـْنَاؤُهَا أَجْنَاؤُهَا

 39 .............................. حاتم من أجود
 75 .................. إليْه أحْسَنْتَ  مَنْ  شرَّ  حْذَراِ 

 180 ............................... فَذُقْ  احُْسُ 
 139 ................. وَالْقَمَرِ  الشَّمْسِ  مِنَ  أحْسَنُ 
 236 ........................ كِيلَةٍ  وَسُوءَ  أَحَشَفاً 

 46 ,30 .............. الْمُعارُ  بالركضِ  الخيلِ  أحقُّ 
 196 ...................... الْمَاءِ  مَاطِخِ  مِنْ  أَحمَْقُ 

 155 ......................   وَبجُريِ بِعُجَريِ أَخْبـَرْتهُُ 
 20 ........................ بالنَّابِلِ  الحْاَبِلُ  اِخْتـَلَطَ 
 254 ,116 ................ غَزْلهِا ناَكِثَةِ  مِنْ  أخْرَقُ 
 30 ..................... الحَْطَبِ  حمََّالَةِ  مِنْ  أخْسَرُ 
 206 .......................... مَغْبُونٍ  مِن أخْسَرُ 
 137 ,42 ........... النَّصِيحَةَ  صَدَقَكَ  مَنْ  أخُوكَ 
 103 ............. عَمُودٍ  أوَْ  بِعُودٍ  عَنْكَ  الشَّرَّ  اِدْفَعِ 
 227 ....... بالتؤدَةِ  فيه فعليه أمراً أحدكُم أراَد إذا
تـَقَرَ  إذا  35 ..... القديم حِسَابهِ  في نظرَ  اليـَهُوديُّ  افـْ

 135 ........................... هَلكُوا تَسَاوَوْا إذا
 232 ,104 ,42 .............. فـَهُن أَخُوكَ  عَزَّ  إذا
 232 ......................... فـَهُنْ  أَخُوكَ  عَزَّ  إِذا
قُوهَا حَذَامِ  قَالَتْ  إذَا  ما القَوْلَ  فإن***  فَصَدِّ

 115 ............................. حَذَامِ  قَالَتْ 
 125 ..................... فَاقـْعُدْ  الشَّرُّ  بِكَ  نَـزاَ إِذا
عُدْ  الشَّرُّ  بِكَ  نَـزَلَ  إِذا  125 ................... فَاقـْ

 243 ................ النـَّعْلِ  مَنِ  الرِّجَالِ  لأَِقْدَامِ  أذََلُّ 
 100 ....................   تُوصِهِ  ولاَ  حَكِيماً  أرْسِلْ 
 118 .................. سِيسَاءهُ  حالٍ  لِكُلِّ  اركَْبْ 
 248 ................................ تحَْصُدْ  اِزْرعَْ 

 199 ........................... بلَيْلٍ  عَلَيْهِ  أسُْريِ
ا رَقَاشِ  اِسْقِ  َّĔِ237 ,137 ................ سَقَّايةَ إ 
 176 ...............   طِحْناً  أرَى ولاَ  جَعْجَعَةً  أَسمَْعُ 
 176 ..................... فـَوْتاً  وَأرََى صَوْتاً، أَسمَْعُ 
 138 .................. بدُّاً  مِنْكَ  يجَِدُ  لاَ  ممَِّنْ  اِسمَْعْ 
 228 ........................ الإفـْراَطُ  القَوْلِ  أَسْوأُ 
 37 .............................. صبي من أشحّ 

 31 .............................الهيِمِ  مِنَ  أَشْرَبُ 
عَةَ  اِصْنـَعْه  150 ........... حَبَّ  لِمَنْ  طَبَّ  مَنْ  صَنـْ

 36 ....................... الخيِاط سَـمِّ  مِنْ  يَقُ أضْ 
 19 .......................... ناعِلَةٌ  فَإِنَّكِ  أطَِّريِ

 38 ................... الْفَرْقَدَيْنِ  مِنَ  صُحبةً  طْوَلُ اَ 
 235 ............................. أنَْذَرَ  مَنْ  أعَْذَرَ 
 99 ,37 ...................... باَريِهَا القَوْسَ  أعَْطِ 

رَ  اللَّفَاءَ  أعَْطاَنيِ   185 ................... الوَفَاءِ  غَيـْ



259 

 

 

 237 ............ ذِراعًا فَطلََبَ  كُراَعًا الْعَبْدَ  أعَْطَى
ـا***  يـَومٍ  كُلَّ  الرِّمَـايةَ  أعَُلِّـمُهُ   سَاعِدُه اشْتَدَّ  فَلمَّ

 178 ,38 ...............................رَمَانيِ 
 130 ................. الْمَوْعِدِ  خُلْفُ  الْمُرُوءَةِ  آفَةُ 

 191 .................. حِلِّزَةَ  بنْ  الحاَرِثِ  مِنَ  أفخَرُ 
لَتَ   246 ...................... الذَّنَبُ  وانحَْصَّ  أفـْ

ا قْصَرَ أَ   248 ........................... ابَْصَرَ  لَمَّ
 183 .................... دَرجَ و دَبّ  مَنْ  أَكْذَبُ 

 192 ................. بنِـَوْمٍ؟ سَهَراً  يَشْترِي مَنْ  ألاَ 
 117 ......................... بخواتيمها الأعمالُ 
 136 ............................ قُـرُوضٌ  الأيَادِي

 240 .............................. الثَّرياَنِ  الِْتـَقَى
ار ثمُ  الجاَرَ   251 ............................. الدَّ

 232 ................ الأعْيارُ  فاتك قد إذ الجَحْشُ 
 134 ..................أنَـْقَعُ  وَالرَّشِيفُ  أرَْوَى الجَْرعُْ 

 162 ,33 .............. مْتِنانالا من يرٌ خ الحِرمان
 107 ........................ الجَْهُولِ  مَطِيَّةُ  الحْلَيمُ 
واءَ  رأَْسُ  الحِْمْيَةُ   252 ......................... الدَّ
 101 ........................ بِفرْسَاĔِاَ أعَْلَمُ  الخْيَْلُ 

ئْبُ   121 ......................... أشَدُّ   خَالياً  الذِّ
ئْبُ   177 .............................  للِضَّبُعِ  الذِّ
ئْبُ   183 ,182 ............... جَعْدَةَ  أبَاَ يكُْنىَ  الذَّ
لَّةُ   20 ............................... الْقِلَّةِ  مَعَ  الذِّ
 38 .................................. أمانةٌَ  رُ السِّ 

عِيدُ   111 .....................  بغَيرْهِِ  وُعِظَ  مَنْ  السَّ
 231 ....................... الزِّيادَةِ  مِفْتَاحَ  الشُّكْرُ 
رُ   231 ............... الحِْجَى بِذَوِيِ  اَحْجَى الصَّبـْ
رُ   118 ........................ الْفَرجَِ  مِفْتَاحُ  الصَّبـْ

 43 ,42 ,8 ................ اللَّبنَ  ضيـَّعْتِ  الصَّيْفَ 
 239 ,169 ................ اللَّبنََ  ضَيـَّعْتِ  الصَّيْفَ 
 158 .................... تَـقَعُ  ألاَُّفِهَا عَلَى الطُّيُورُ 
 245 ,163 ................... وَخِيمٌ  مَرْتَـعُهُ  الظلُْمُ 
هُمَا الْعَاهَةُ   243 ............................ جمََّعَتـْ
 214 ....................... العِقَابِ  قـَبْلَ  العِتَابَ 
 140 .......................... الْعُصَيَّةِ  مِنَ  الْعَصَا

 38 ................................. أحمدُ  وْدالعَ 
 238 ............... النَّارِ  فيِ  وَالْمِكْوَاةُ  يَضْرطُِ  الْعِيرُ 

 134 ............... اَنْقَع والرَّشْفُ اَرْوى الغَمْجُ
يَةُ  الغِناءُ   166 ............................. الزِّناَ رقُـْ
 233 ............................... أَكْيَسُ  الْفِراَرُ 
 248 ....................... للِسَّابِقِ  وَالظَّفَرُ  الْفَوْزُ 
 151 ......................... الدِّلاءِ  فيِ  دَلْوَكَ  ألَْقِ 

 251 .......................... للِْقَتْلِ  أنـْفَى القَتْلُ 
 249 .................... باِلشّركاءِ  تَـغْلِي لاَ  الْقِدْرُ 
 235 .................. وطَعَامٌ  مَالٌ  الرَّبِعيَّةُ  اللُّقُوحُ 

 250 ............................ مُعانٌ  الْمُحْسِنُ 
رْءُ 
َ
هِ  يَسْعَى الم  120 ........................... بجِِدِّ

 231 ..................... الْمُسَاوَرةَِ  قـَبْلَ  الْمُشَاوَرةَُ 
 161 .........................الصَنِيعَةَ  ēْدِمُ  الْمِنَّةُ 
 195 ..................... جهلوا ما أعداء الناسُ 
 157 ,155 ....................... أخْيَافٌ  النَّاسُ 
 157 ........................ تَـبَايَـنُوا مَا بخَِيرِْ  النَّاسُ 
 250 .................. آبائِهِمْ  مُصَابةَِ  عَلَى النَّاسُ 
 249 ..................... إِخْوَانٌ  الْبَاطِلِ  فيِ  النَّاسُ 
 135 ..................... الْمُشْطِ  كأسْنَانِ  النَّاسُ 

 130 ...................... بمَكان االلهِ مِنَ لوَفاءُا



260 

 

 

 248 .....................اللَّهْفانُ  يَـلْهَفُ  أمُِّه إلى
 208 ..................... مَنْدَمَةٌ  أَوْ  حِنْثٌ  اليَمِينُ 
 185 ,184 ............... خُراَفَةَ  حَدِيثِ  مِنْ  أَمحَْلُ 
 210 ............  النَّارَ  إلاَّ  أبى وَإنْ  اخْتَارَ، وَمَا اِمْرأًَ 
 143 ..................... نَـزُور مِقْلاَتٌ  الصَّقْرِ  أمُُّ 
 161 .......... سِجَال الحرب وإن دُوَل، الأيام إن
 246 ,144 .......... لهَاَ عدنا الْعَقْرَب عَادَتْ  إِن
 114 ..............  أخْلَقُ  فَصِدْقٌ  نجََّى كَذِبٌ  إِنْ 
 35 ........................... آذان للحيطان إن
 217 ..................... خَلاَوَةَ  بْنُ  فالِجُ  مِنْهُ  أنَا

 129 .......................... وَعَدَ  مَا حُرٌّ  أَنجَْزَ 
 192 ............. الماءِ  فيِ  واسْتٌ  السَّماءِ  في أنْفٌ 

نُهُ  الجوَادَ  إنَّ   241 ....................... فُـراَرهُ عَيـْ
 245 ................ مَيَّاسُ  الذّيْلِ  طَويلُ  الغَنيِِّ  إِنّ 
 225 ................ مُقْمِر وَأنْتَ  طَويِلٌ  الَّليْلَ  إِنَّ 
 194 ..................... العَمَى شَريِكُ  الهوََى إِنَّ 
 227 ,226 ................. قَريبُ  لناظرهِ  غَداً  إنَّ 
عاريِضِ  في اِنّ 

َ
 18 ......... الْكَذِبِ  عَنِ  لَمَنْدُوحَةٌ  الم

 203 .............العِنَبَ  الشَّوْكِ  مِنَ  تجَْنيِ  لا إنَِّكَ 
 218 .................... الْمُتَضَالَّ  تَـهْدِي لاَ  إنَِّكَ 

اَ إ  41 ............. الأبَـْيَضُ  الثَّـوْرُ  أكُِلَ  يَـوْمَ  أكُِلْتُ  نمَّ
اَ   214 .......... الأبـْيَضُ  الثَّـوْرُ  أكُِلَ  يَـوْمَ  أكُِلْتُ  إنمَّ
 194 ............. وَالتَّأوِيلُ  القَفْعَاءُ  فُلاَنٍ  طَعَامُ  إنمّا
اَ  168 .................... الْبَجْرُ  أَو الفَجْرُ  هُوَ  إِنمَّ
 140 ........................ الرِّجَالِ  مِنَ  لوَاهًا إنَّهُ 
 222 ...................... الأُرَّمُ  عَلَيَّ  ليََحْرقُِ  إنَّهُ 

 30 .................... العنكبوت بيت من أوهن
 114 ........................ فارقـَعْهُ  وَهْياً  أوْهَيْتَ 

شُورةَُ  الحَزْمِ  أوَّلُ 
َ
 107 ........................... الم

 244 ......................... النـَّوَاة الشَّجَرةَِ  أوَّلُ 
 167 ............  عُنـُقَكَ  لِسَانُكَ  يَضْرِبَ  وَأنْ  إياكَ 

 27 ............................... والبنين بالرفاء
اعِدَيْنِ   121 .................. الكَفَّانِ  تَـبْطِشُ  باِلسَّ

 249 ................................. الخفََاءُ  برَحَِ 
 206 ................ ظَمإِ  مِنْ  عَبْداً  غَرَّ  غَدَاةٍ  بَـرْدُ 

 147 ................. للِْجَمِيع إحْياءُ  القَتْلِ  بَـعْضُ 
 18 .............................الزُّبىَ  السَّيْلُ  بَـلَغَ 
 102 .......................  أطَْوَريَْهِ  العِلْمِ  مِنَ  بَـلَغ
 20 ........................... أنَاَ لاَ  يَـبْخَلُ  بَـيْتيِ 
رُوءَةِ  تاَجُ 

ُ
 190 ......................... التـَّوَاضُعُ  الم
 196 .................. يعَدُو وأحالَ  رَوْضَةً  تجََنَّبَ 
 142 ....................... مَرْآتهُُ  مجَْهُولهِ عَنْ  تخُْبرُِ 
يَانَ  تَـرَى  198 .. الدَّخْلُ  مَا يدْريِكَ  ومَا كالنَّخْلِ  الفِتـْ

 201 ...................... باردٍِ  حَدِيدٍ  فيِ  تَضْرِبُ 
 126 .......................... تخُطِئْك لها تَطأَْطأَْ 

 29 ........................ الأبلق وعزَّ  ماردٌ  تمَرَّد
هَاناَ  174 .............. فِيهِ  وَتَـغْدُو الْغَيِّ  عَنْ  أمُُّنَا تَـنـْ

 221 ................................... ثاَئرِهُُ  ثاَرَ 
 181 ......................... الندامة العجلة ثمرة

 228 .......................... الفَرى يَـفْريِ جَاءَ 
 122 ..................... أبَيِهِمْ  بَكْرَةِ  عَلى جَاءوا
 133 .............................. وَأَوشَالٌ  جَرعٌْ 

 144 ................... باِلنـَّعْلِ  النـَّعْلِ  حَذْوَ  جَزيَـْتُهُ 
 144 ..................  باِلصّاعِ  الصَّاعِ  كَيْلَ  جَزيَـْتُهُ 

 187 ........... تَـلْمِزُ  وَانْطلََقَتْ  بيَِ  đِاَ مَا جَعَلَتْ 
 209 ............................. بِظَهْريِ جَعَلْتُهُ 



261 

 

 

 209 ............................ أذُُنيِ  دَبـْرَ  جَعَلْتُهُ 
 149 ........................ عَيْنيِ  نُصْبَ  جَعَلْتُهُ 
نَهُ  ثَـوْبَكَ  يحَْرقِْ  لمَْ  إِنْ  كالقَينِْ  السُّوء جَلِيسُ   177 دَخَّ

هْمُ  يَـرْجِعَ  حَتىَّ   203 ............... فُوقِهِ  عَلَى السَّ
 244 .................. العَنْزيِ القارظُِ  يؤُوبَ  حتى

 142 ..................  حَرجَ وَلاَ  مَعْنٍ  عَنْ  حَدِّثْ 
 197 .............................  قِرَّة تحَْتَ  حِرَّةٌ 
 247 .................... وَالنَّزوانِ  العَيرِْ  بَينَ  حِيلَ 
رُ  لَهُ  حِيلَةَ  لاَ  مَنْ  حِيلَةُ   118 ................ الصَّبـْ
 248 .......................... تَدْريِ تَـقْلِي حِينَ 

 189 ......................... ربيِعٍ  أباَ للِّيِّ  حَيُّكَ 
هَا خُذْ   142 ..................   البَطْحَاءَ  قَطعََ  مَا مِنـْ

 254 ,116 .................صُوفاً  وَجَدَتْ  خَرْقَاءُ 
 243 ....... البُسْتُوقَةِ  مَنِ  يخَْرجُْ  الجَْوْزِ  مَنِ  يدََكَ  خَلِّ 
رُ   141 ...................  مَغَبَّةً  أحمَْدُهَا الأمُُورِ  خَيـْ
رُ   250 ...................... أوْسَاطهُا الأُمُورِ  خَيـْ
رُ   127 .............. الْقُدْرةَِ  عَنِ  كانَ  مَا الْعَفْوِ  خَيـْ
 127 .............. الْقُدْرةَ مَعَ  كَانَ  مَا الْعَفو خير
 35 .............. لنفسه خيرهم للناس الناس خير
 126 .............................. يَـعْبرُ  الشرّ  دع
 105 .......................... اخْتَارَ  وَمَا امْرأً  دعَِ 

 182 ......................... الحَْبَّ  يَـلْقُطُ  دِيكُهُ 
 249 ..................... يَـتـَقَوَّمُ  لاَ  الْكَلْبِ  ذَنَبُ 
 21 ................. والسَكْرةَِ  الصَّحْوَةِ  بَـينَْ  ذَهَبَ 
 215 ......... سَبا أيَْدِي وَتَـفَرَّقُوا سَبا، أيَْدِي ذَهَبُوا
 216 .................... كَوكَْبِ  كُلِّ  تحَْتَ  ذَهَبُوا
 53 ............................ يقُاتلُِ  أسَداً  رأَيَْتُ 
 29 ................... أمكِ  تلده لم لك أخٍ  رُبَّ 

 169 ...................... أَكْلاَتٍ  تمَنَْعُ  أَكْلَةٍ  رُبَّ 
 235 ,52 .................. رامٍ  غير مِن رمْيةٍ  رُبَّ 
 240 .......... بِعُذْريِ يَسْمَعْ  لمَْ  بجُِرْمِي سَامِعٍ  رُبَّ 
 189 .................... الرَّاعِدَةِ  تحَْتَ  صَلَفٍ  رُبَّ 
 239 ................... سُوء ظَرْفِ  فيِ  عَسَلٍ  رُبَّ 
 244 ............... النـَّعَمِ  وَبيضِ  النـَّعَمِ  بحُِمُرِ  رَجَعَ 
 244 ........................... حُنـَينٍْ  بخِفَُّيْ  رَجَعَ 
 162 ...................... قـَرْوَاهُ  عَلَى فُلانٌ  رَجَعَ 
 204 ...........حُنـَينٍْ  بخِفَُّيْ  حَاجَتِهِ  منْ  فُلان رَجَعَ 
 163 ,97 ....................... حَافِرتَهِ فيِ  رَجَعَ 
 205 .................... باِللَّفَاءِ  الوَفاَءِ  مِنَ  رَضِيَ 
 19 ....................... وَانْسَلَّتْ  بِدَائِهَا رَمَتْنيِ 
 237 ...................... وَانْسَلَّتْ  بِدَائِهَا رمَتْنيِ 
رٌ  عُودٍ  مَنْ  زَوْجٌ   20 ................. قُـعُودٍ  مِنْ  خَيـْ
 177 .......................... فَذَرْهُ  الْوَادِي سَالَ 
 239 ,172 .................. العَذَلَ  السَّيْفُ  سَبَقَ 
 152 .............................. لَكَ  وَقَمرٌ  سِرْ 

 36 .................................. نوُحٍ  سَفِينَةُ 
 254 ,173 ........................ يدَِهِ  فيِ  سُقطَ 
 237 ........................ يأَْكُلْكَ  كَلبْكَ  سمَِّنْ 
 244 ............................ وَالْعَدَمُ  هُوَ  سَواءٌ 

 27 ..................... المشْط كَأسْنان سَوَاسِيَةٌ 
رُ  قَطِعُ  لا سَفَرٌ  السّوَانيِ  سَيـْ  241 ............... يَـنـْ
 210 .......................يدَْريِ لا وَهُوَ  بِهِ  سِيلَ 

 234 ....... الأرْضِ  فيِ  وشُخْبٌ  اْلإِناَء فيِ  شُخْبٌ 
 215 .......................شَعُوبُ  قـَوْمِي شَعَبَتْ 

 191 .......................... شِبْلٍ  أمُّ  بخِِنَّابةَِ  شمَّ 
 224 ................................ رُوَيْداً  ضَحَّ 



262 

 

 

 167 .................. اْلإِبِلِ  غَراَئِبِ  ضَرْبَ  ضَربَهَ
 217 ................  شِقَقاً  فُلاَنٍ  بَنيِ  عَصَا طاَرَتْ 

 171 ..................... النـَّزَعَةِ  على السَّهْمُ  عَادَ 
 247 ,113 .............. أفَْسَدَ  مَا عَلَى غَيْثٌ  عَادَ 

 239 ....................... لَمِيسُ  لِعترْهَِا عَادَتْ 
 207 ............................ أمََةٌ  صَريخِهُُ  عبْدٌ 
 49 .................................موسى عصا

رٌ  عِلْمَان  108 ....................... عِلْمٍ  مِنْ  خَيـْ
 158 ........................ تُطْرَدِينَ  أخُْتِكِ  عَلَى
 243 ........................ سَقَطْتَ  الخبَِيرِ  عَلَى
 الْبـُؤْسِ  عَلَى *** زادَهُ  الْمَرْءُ  يأَْكَلُ  حالٍ  كَلِّ  عَلَى

 245 ....................... وَالحَْدَثاَنِ  وَالضَّرَّاءِ 
 233 ,119 ....... السُّرَى القَوْمُ  يحَْمَدُ  الصَّبَاح عِنْدَ 
 250 ............. الْكَدَرُ  يحَْدُثُ  اللَّيَاليِ  صَفْوِ  عِنْدَ 

رٌ  غَثُّكَ  ينَِ  مِنْ  لَكَ  خَيـْ  222 .............. غَيرِْكَ  سمَِ
 49 .................................. نوح غراب
 123 .................... آخرينَ  جَادَ  أرَْضٍ  غَمَامُ 
 لناظرهِ  غَداً  فإنَّ  *** وَلىّ  اليوم هذا صَدْرُ  يَكُ  فإن

 245 ,227 ............................ قَريبُ 
 241 ............... وَقَعَ  الْمَوْتِ  وَفيِ  الْقَتْلِ  مِنَ  فـَرَّ 

 238 ...... الريّحِ  وَعَلَى الْمَاءِ  عَلَى كَالْقَابِضِ  فُلاَنٌ 
 246 ................ صَفْواً عَفْوًا الأَْمْرَ  يرُيِدُ  فُلاَنٌ 

 87 ......................... الْبـَركَاتُ  الحْرَكََاتِ  فيِ 
 247 ......................... بَـركَاتٌ  الحْرَكََاتِ  فيِ 
 159 ......... مِنْهُ  أضْوأَ والشَّمْسُ  ضِياءٌ، القَمَرِ  في
رخُْ  وَاسْتَمْجَدَ  ناَرٌ، شَجَرٍ  كلِّ  في

َ
 157 ... والعَفَارُ  الم

 180 ......................... مخَِيلتُها نَـفْسٍ  قاتلُِ 
 17 ...................... الكَنَائِنُ  تمُْلأ الرِّماء قـَبْلَ 

مَيْدَاناً  والأخرى بُسْتَاناً، أذُُنَـيْهِ  إحْدَى جَعَلَ  قَدْ 
 ........................................ 193 
 234 ...................... لَهُ  ناَصِرَ  لاَ  مَنْ  ذَلَّ  قَدْ 
 178 ........... تَـهْدِيْه العِمْيَانُ  كَانَتِ  مَنْ  ضَلَّ  قَدْ 
 230 ...................... بالرِّيقِ  يَشْرَق كَادَ  قَدْ 
 150 .......... غَيرهُُ  أعْيَاكَ  إذا بمِثِْلِهِ، الشَّرُّ  يدُْفَعُ  قَدْ 

 132 ................................. نحَْبَهُ  قَضَى
 208 ............................. تُـقْسِمُوا لاَ  قُلْ 
 أنا ما حسبيِ  فقال السَّعادَة إلى هَلُمَّ  للشَقِيِّ  قِيل

 200 ..................................... فِيه
 166 ...................... بالشُّكْرِ  االله نعَِمَ  قـَيِّدُوا
 243 .. فـَيُحْلَبْ  لَبنٌَ  وَلاَ  فـَيُـركَْبْ  ظَهْرٌ  لاَ  لبَُونٍ  كَاِبْنِ 

ا يُضْرَبُ  كالثَّورِ   238 ............ البـَقَرُ  عافَتِ  لَمَّ
فْرَغةِ  كالحْلَْقةِ 

ُ
 120 ........ طَرْفُـهَا أيُّـهَا تَدْرى لا الم
سْتَغِيثِ 

ُ
 205 .............. باِلنَّار الرَّمْضَاءِ  مِنَ  كالم

هُمْ  كانَتْ   219 ................. البَكْرِ  كَراَغِيةِ  عَلَيـْ
 249 .................. عَينٍْ  الف تُكْرَمُ  عَينٍْ  كَراَمَةُ 

 41 ................ أذُُنهَُ  فَجَدَعَتْ  الْقَرْنِ  كَطالَِبِ 
 243 ,153 ........... خَبِيراً  بِصَاحِبِهِمْ  قـَوْماً  كَفَى
 242 .............. الْوَقْعُ  الحْافيِ  يحَْتَدِي الحْذِاءِ  كُلُّ 
 149 .................... ساعِ  شَأنهِِ  في اِمرئٍِ  كُلُّ 
 233 ....................... فِيه إِلىَ  يدََهُ  جَانٍ  كُلٌّ 
 190 ........................تخَْتَالُ  ذَيْلٍ  ذَاتِ  كلُّ 
 239 ...................... تُـنَاطُ  بَـرْجَلِهَا شَاةٍ  كُلُّ 
 109 ...................... بِرجِْلِهَا تُـنَاطُ  شَاةٍ  كُلُّ 
 226 ....................... قَريِبٌ  آتٍ  مَاهُو كلُّ 
 148 ..................... أهَْلٌ  لَهُ  مَاهُوَ  يأتي كُلُّ 
 248 ,75 ...................... تدَُانُ  تَدِينُ  كَمَا



263 

 

 

 249 ................... عَلَيكُمْ  يُـوَلىَّ  تَكُونوُا كَمَا
 236 .. عَدَن إلى والدُّر هَجَرَ  إلى التَّمْرِ  كَمُسْتَبْضِعِ 

 132 .................... جَانبَِاً  وامشِ  وَسَطاً  كُنْ 
 41 .............. فَأْسِك أثَـرُ  وهذا دُكأعُاوِ  كيف
 229 .................... أبوُه أعْيَانيِ  بِغُلاَمٍ  كَيْفَ 
 الجِذْعَ  وَتَدعَُ  أخِيْكَ  عَينِْ  فيِ  القَذَى تُـبْصِرُ  كَيْفَ 

عْترَِضَ 
ُ
 188 ..................... ؟ عَيْنِكَ  في الم

 136 ................ وَلَدَ  قَد مَنْ  وَالِدَاً  يُـعُقُّ  كَيْفَ 
عَلُ  لاَ   244 .............. النـِّيَبُ  حَنَّتْ  مَا ذَلِكَ  أفَـْ
 186 ........... بِكَ  فـَيَحُورَ  شيء مِنْ  تَسْخَرَنَّ  لاَ 
 102 .................. تَسْمَعُ  مَا كُلِّ  في تَطْمَعْ  لاَ 
 245 .......................... وتُـعَظْعِظْ  تَعِظْ  لاَ 
 246 .............. جَرْواً  سُوءٍ  كَلْبِ  مِنْ  تَـقْتنَِ  لا
لَعْ  حُلْواً  تَكُنْ  لا  232 .......... فـَتـُلْفَظْ  مُرَّا وَلا فـَتبُـْ
 133 ....... فـَتُـعْقَى مُرَّا وَلا فـَتُسْتـَرَط حُلْواً  تَكُنْ  لا
 232 ..... فـَتُكْسَر يابساً  وَلا فـَتـُعْصَر رَطْباً  تَكُنْ  لا
 234 .......... الْمُدْيةَِ  عَنِ  تَـبْحَثُ  كَالْعَنْزِ  تَكُنْ  لاَ 
 251 ,76 .................... حَيَّةً  إلاَ  الحيََّةُ  تلَِدُ  لاَ 
 250 ... نَـفْسَكَ  إلاّ  تَـلُمْ  لاَ  راَحَتُكَ  الأَْمْناحَ تَـلُمِ  لاَ 
 175 ,174 ........... مِثـْلَهُ  وَتأَتِىَ  خُلُقٍ  عَنْ  تَـنْهَ  لاَ 
 175 ...................... تَـعْرفُِ  لاَ  بمِاَ تَـهْرِفْ  لاَ 
 165 .......... اسْتـَقُوا للِْقَوْمِ  قُـلْتُ  قَدْ  لي ذَنْبَ  لاَ 
 251 ................... النَّفِيرِ  فيِ  وَلاَ  الْعِيرِ  فيِ  لاَ 
 218 .......................... غَياč  لِغَوِىٍّ  يَـرَى لا
 200 ........................ خمَْشاً  أذُُناً  يُسْمِعُ  لا
 127 ................ جَهُولٍ  مِنْ  حَليمٌ  يَـنْتَصِفُ  لاَ 

ُتـَلَوِّمِ  كَيَّةَ  لأَكْويَِـنَّهُ 
 168 ........................ الم

 119 ................جَراَثيِمَ  تحُْسَبُوا باِلأرْضِ  لبَِّدُوا

 105 ..................... أذُُنيِ  ذلِكَ  عَلَى لبَِسْتُ 
 242 ........................... مَقَال مَقَامٍ  لِكُلِ 
 154 .................. خَبـَرٌ  بعَِيرْهُِم في أنُاَسٍ  لِكُلِّ 
 246 ............................ أجَلٌ  حَي لِكُلِّ 

 143 ..................................... دَرُّهُ  الله
 254 ,147 ,30 ............. انـْتـَقَمَ  مَنِ  يُشْطِطْ  لمَْ 

 36 ................................... نَبيِّ  لَمْسَةُ 
ا  252 ............................ رَمَّدَ  أنَْضَجْ  لَمَّ
هَلكُوا تَسَاوَوْا فإذا تَـبَايَـنُوا، مَا بخَِيرِْ  النَّاسُ  يَـزاَلَ  لَنْ 
 ........................................ 157 
 249 ......... مَاؤُهَا لغَارَ  سمَْحَةٍ  بئِْرٍ  الى بَـعَثـْنَاهُ  لَوْ 

 122 ...................... الأناَمُ  لهلََكَ  الوئِاَمُ  لَوْلا
 75 .......................... كالعِيان الخْبَـَرُ  ليَْسَ 
 247 ....................... كَالْمُعَاينَةِ  الخْبَـَرُ  ليَْسَ 

 208 ............................... باَلَةً  أبُاَليِهِ  مَا
 245 ...................... قَطُّ  كَريمٌِ  اِسْتـَقْصَى مَا
لَةَ  أَشْبَهَ  ما  233 ..................... باِلبَارحَِة اللَّيـْ
 198 ....................... خمَْرٍ  وَلاَ  بخَِلٍّ  أنَْتَ  ما
م أراك لي ما  53 ......... أخُْرَى وتؤخِّر رجِْلاً  تقُدِّ
 108 ....................مَشُورةٍَ  عَنْ  امْرؤٌ  هَلَكَ  ما
 242 ........................ ؟ عِصَام ياَ وَراَءِكَ  ما
 139 ............................. غُبَارهُُ  يُشَقُّ  ما

 233 ...................... باِلجذَِاعِ  تُـقَاسُ  مُذْكِيَةٌ 
 وَلاَ  وَفـَتىً  كصَدَاءٍ، وَلاَ  وَمَاءٌ  كَالْسَّعْدَانِ، وَلاَ  مَرْعَى

 232 ............. كَعَمْروٍ وَلاَ  وَفَارِسٌ  كَمَالِكٍ،
 231 ,125 ,124 ............... فأسْجِحْ  مَلكْت

 248 .................. عَلَيه سُلِّط ظالِمًا أعََانَ  مَنْ 
 188 ......... رقَعَ  استـَغْفَرَ  ومَنْ  خَرَقَ، اغْتَابَ  مَنْ 



264 

 

 

 146 ........................أنـْفَقَ  بِعِرْضِهِ  باَعَ  مَنْ 
 251 ,75 ................... عَادَاهُ  شِيْئًا جَهِلَ  مَنْ 
راً حَفَرَ  مَنْ   238 ............... فِيهَا وَقَعَ  لأَِخِيه بئِـْ
 اِستـَوْجَبَ  فقد طاقتِهِ  فوقَ  صاحِبَه سَألَ  مَن

 202 .................................الحِرْمَانَ 
 250 ................ التـَّوْفِيقَ  عَدِمَ  الْمرانةَِ  عَدِمَ  مَنْ 
 213 ,42 ............................. بزَّ  عَزَّ  مَنْ 
 42 ................ىلاسْت غَلَبَ  من و بَـزَّ  عَزَّ  مَنْ 
 234 ....... الْكاوِي أَصْلَحَهُ  الطاّليِ  يُصْلِحْهُ  لاَ  مَنْ 
 164 ,42 .................. الحَذِرُ  يؤتَى مأمَنِهِ  مِنْ 
 251 ,91 ......... مَهْرَهَا يُـعْطِ  الحَسْنَاءَ  يَـنْكِح مَنْ 

 131 ............................ عُرْقُوبٍ  مَوَاعِيدُ 
 49 .................................. إبراهيم نار
 212 .................... الرَّحيلِ  سَاعَةَ  عِصَامٌ  ناَمَ 
 238 ................... أهَْلِهِ  بُـؤْسِ  في كلْبٌ  نعَِمَ 
 223 ...............  ؟ القَمَرُ  النَّاسِ  عَلَى يخَْفَى هَلْ 
هَضُ  هَلْ   121 ...............  جَنَاحٍ  بِغَيرِْ  البازيِ يَـنـْ
 123 ..........................والكَرِشُ  المعَِى هُمُ 
شْطِ  كأسْنَانِ  سَواءٌ  هم

ُ
 135 ................... الم

 240 ..............................الجبََلِ  ابـْنَةُ  هُوَ 
 213 ............................. زلُْمَةً  العَبْدُ  هُوَ 
 234 ,159 ........... أخُْرَى وَيأَسُو مرَّةً  يَشُجُّ  هو
 222 ....................... الأرَّمَ  عَلَيْهِ  يَـعَضُّ  هو

 240 ,36 ,29 ................... طبَـَقَه شنٌّ  وافَقَ 
 184 ................................. لَلأَفِيكَةِ  ياَ

 242 ................ تُـزَوِّد لمَْ  مَنْ  بالأخْبَار يأَتيِكَ 
 176 ............... يخُْلَقْ  لمَْ  الَّذي بالضِّرسِ  يأَكُلُ 

 184 ................................... ياَلَلْبَهِيتَةِ 
 234 ,145 ................ نَـفَخَ  وَفُوكَ  أَوكَْتَا يدََاكَ 

 211 ............... بهِِ  يَشْعُرُ  وَلاَ  الغَيْمِ  يَـوْمُ  يذَْهَبُ 
 185 ............................ وَيَـبْكي يَشُجُّني

 ُ  42 ......................... الشَّمْسِ  عَينَْ  يطَُينِّ
رْءِ  عَلَى يَـعْدُو

َ
 171 ..................... يأَتمَِرْ  مَا الم

 253 ............................... كَفَّيْهِ  يُـقَلَّبُ 
 253 ,172 ......................... كَفَّيْهِ  يُـقَلِّبُ 

 223 ................. الْقَوْمِ  شُحَّ  نَصِيبُكَ  يَكْفِيكَ 
 224 .......................... غَيرْهِِ  وَدَرَّ  دَرَّهُ  يمَنَْعُ 
 239 .......................... عَلَينَا وَيَـوْمٌ  لنََا يومٌ 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



265 

 

 

ÂYET-İ KERÎME İNDEKSİ 
 

 

 163 ,93 ............................ الحْاَفِرَةِ  فيِ  لَمَرْدُودُونَ  أإَِنَّا

 245 ,174 ............... أنَفُسَكُمْ  وَتنَسَوْنَ  بِالْبرِِّ  النَّاسَ  أتَأَْمُرُونَ 

رٌ  هُوَ  باِلَّذِي أدَْنىَ  هُوَ  الَّذِي أتََسْتَبْدِلُونَ   193 ................. خَيـْ

فَهَاءُ  فَـعَلَ  ابمَِ  أتَُـهْلِكُنَا  238 .............................. مِنَّا السُّ

يِّئَةَ  أَحْسَنُ  هِيَ  بِالَّتيِ  اِدْفَعْ   232 ,103 ...................... السَّ

 عِلْمٌ  بِهِ  لَكُمْ  لَيْسَ  مَا بأِفَـْوَاهِكُمْ  وَتَـقُولُونَ  بأِلَْسِنَتِكُمْ  تَـلَقَّوْنهَُ  إِذْ 
 167 .................... عَظِيمٌ  اللَّهِ  عِنْدَ  وَهُوَ  هَيـِّنًا وَتحَْسَبُونهَُ 

 122 .................. مِنكُمْ  أَسْفَلَ  وَمِنْ  فَـوْقِكُمْ  مِّن جَاؤُوكُم إِذْ 

 251 ................... الجْنََّةِ  فيِ  بَـيْتاً  عِنْدَكَ  لي ابْنِ  رَبِّ  قاَلَتْ  اِذْ 

 212 .............................. غَفْلَةٍ  فيِ  وَهُمْ  الأَْمْرُ  قُضِيَ  إِذْ 

 139 ........................... مَّنثُوراً لُؤْلُؤًا حَسِبْتـَهُمْ  رأَيَْـتـَهُمْ  إِذَا

 119 ...................................... فَاثْـبتُُوا فِئَةً  لَقِيتُمْ  إِذَا

نْـيَا حَيَاتِكُمُ  فيِ  طيَِّبَاتِكُمْ  أذَْهَبْتُمْ   169 ........................ الدُّ

 241 ,236 .................................ناَراً  فاَدُْخِلُوا اغُْرقُِوا

 109 ......... تَشْهَدُونِ  حَتىَّٰ  أمَْراً قاَطِعَةً  كُنْتُ  مَا أمَْريِ فيِ  أفَـْتُونيِ 

 240 ,67 ............................... الحَْقُّ  حَصْحَصَ  نَ الَْئٰ 

 206 .............................. الْمُبِينُ  الخُْسْراَنُ  هُوَ  ذَلِكَ  ألا

 239 ................................... قَـبْلُ  عَصَيْتَ  وَقَدْ  آلآْنَ 

 243 ,240 ,158 ......................... لِلْخَبِيثِينَ  الخْبَِيثاَتُ 

 للِطَّيِّبِينَ  وَالطَّيِّبَاتُ  للِْخَبِيثاَتِ  وَالخْبَِيثُونَ  لِلْخَبِيثِينَ  الخْبَِيثاَتُ 
 240 ,158 ............................. للِطَّيِّبَاتِ  وَالطَّيِّبُونَ 

 177 ......................... مُشْركَِة أَوْ  زاَنيَِةً  إلاَّ  يَـنْكِحُ  لاَ  الزَّانيِ 

دَهُ  مَالاً  جمََعَ  الَّذِي  189 ............. أَخْلَدَهُ  مَالَهُ  أنََّ  يحَْسَبُ  وَعَدَّ

قَلَبٍ  أَيَّ  ظلََمُوا الَّذِينَ  قَلِبُونَ  مُنـْ  163 ......................... يَـنـْ

 211 ............................... سَاهُونَ  غَمْرَةٍ  فيِ  هُمْ  الَّذِينَ 

 102 .....................أَحْسَنَهُ  فَـيَتَّبِعُونَ  الْقَوْلَ  يَسْتَمِعُونَ  الَّذِينَ 

هُ   244 . قُـوَّةً  ضَعْفٍ  بَـعْدِ  مِنْ  جَعَلَ  ثمَُّ  ضَعْفٍ  مِنْ  خَلَقَكُمْ  الَّذي الَلّٰ

 165 ................................ تُسَبِّحُونَ  لَوْلاَ  لَكُمْ  أقَُلْ  أَلمَْ 

 245 ,226 ...............................بِقَريِبٍ  الصُّبْحُ  ألَيَْسَ 

يِنَ  مَثـْوًى جَهَنَّمَ  فيِ  ألَيَْسَ   180 .......................... للِْمُتَكَبرِّ

 236 ................................. السَّاعَةَ  إِمَّا وَ  الْعَذَابَ  إِمَّا

هَ  تُـقْرِضُوا اِنْ   136 ................. لَكُمْ  يُضَاعِفْهُ  حَسَناً  قَـرْضاً  اللّٰ

 عَلَىٰ  فَـتُصْبِحُوا بجَِهَالَةٍ  قَـوْمًا تُصِيبُوا أَنْ  فَـتَبـَيـَّنُوا بنَِبَإٍ  فاَسِقٌ  جَاءكَُمْ  إِنْ 

 153 ......................................ناَدِمِينَ  فَـعَلْتُمْ  مَا

رٌ  إِلاَّ  صُدُورهِِمْ  فيِ  إِنْ   192 .................... بِبَالِغِيهِ  هُم مَّا كِبـْ

ذَا إِنْ   184 ...................................... اخْتِلاَقٌ  إِلاَّ  هَٰ

 232 .................... بَـعْضٍ  عَلَىٰ  بَـعْضَهُمْ  فَضَّلْنَا كَيْفَ  انظرُْ 

 237 ....................................... لَكَفُورٌ  الاِْنْسَانَ  اِنَّ 

 245 ......................... اسْتـَغْنىٰ  راَٰهُ  اَنْ  ليََطْغٰى الاِْنْسَانَ  اِنَّ 

نْـيَا باِلحَْيَاةِ  وَرَضُوا لِقَاءَناَ يَـرْجُونَ  لاَ  الَّذِينَ  إِنَّ   đِ. 197اَ مَأنَُّواوَاطْ  الدُّ

 250 .................محُّْسِنُونَ  هُم وَّالَّذِينَ  اتَّـقَواْ  الَّذِينَ  مَعَ  اللّهَ  إِنَّ 

يَاطِينِ  إِخْوَانَ  كَانوُاْ  الْمُبَذِّريِنَ  إِنَّ   134 ....................... الشَّ

 باِلأْذُُنِ  وَالأْذُُنَ  باِلأْنَْفِ  وَالأْنَْفَ  بِالْعَينِْ  وَالْعَينَْ  بِالنـَّفْسِ  النـَّفْسَ  أنََّ 
 145 ........................ قِصَاصٌ  وَالجْرُُوحَ  باِلسِّنِّ  وَالسِّنَّ 

رَ  نَّ إ  142 ......................الأَْمِينُ  الْقَوِيُّ  اسْتَأْجَرْتَ  مَنِ  خَيـْ

 217 ........................................... مِنكُمْ  بُـرَآءُ  إِنَّا

 250 ....... مُقْتَدُونَ آثارِهِمْ عَلى وَإِنَّا أُمَّةٍ عَلى ناءَ آبا وَجَدْنا إِنَّا

 216 ................................... مخُّْتَلِفٍ  قَـوْلٍ  لَفِي إِنَّكُمْ 

اَ  123 ....................................... إِخْوَةٌ  الْمُؤْمِنُونَ  إِنمَّ

 172 ..................................... رَبِّكَ  أمَْرُ  جَاءَ  قَدْ  إِنَّهُ 

 115 ................................... الْوَعْد صَادِقَ  كَانَ  إِنَّهُ 

 210 .............................. يَـعْمَهُونَ  سَكْرēَِِمْ  لَفِي إِنَّـهُمْ 

مْعَ  الَْقَى اَوْ   252 ............................... شَهِيدٌ  وَهُوَ  السَّ

 205 ..... بِالْمَغْفِرَةِ  وَالْعَذَابَ  باِلهْدَُى الضَّلالََةَ  اشْتـَرَواُْ  الَّذِينَ  أوُلئَِكَ 

 194 ......................................... كَالأْنَْـعَامِ  أوُلئَِكَ 

 165 .... مُشَيَّدَةٍ  بُـرُوجٍ  فيِ  كُنْتُمْ  وَلَوْ  الْمَوْتُ  يدُْركِْكُمُ  تَكُونوُا أيَْـنَمَا

 249 .................................بخَِيرٍْ  يأَْتِ  لاَ  يُـوَجِّهْهُ  ايَْـنَمَا

ا بِعِلْمِهِ  يحُِيطُوا لمَْ  بمِاَ كَذَّبوُا بَلْ   195 ............. تأَْوِيلُهُ  يأēَِِْمْ  وَلَمَّ



266 

 

 

 251 ,71 ....................... هبِعِلْمِ  طُواييحُِ  لمَْ  بما كَذّبوُا بَل

هُمْ  طاَئفَِةٌ  بَـيَّتَ   199 ........................................ مِنـْ

 149 ............................................. باِعَْيُنِنَا تجَْريِ

 233 ........................................ قُـلُوبُـهُم تَشَابَـهَتْ 

 باِلَّذِينَ  يَسْطُونَ  يَكَادُونَ  الْمُنكَرَ  كَفَرُوا الَّذِينَ  وُجُوهِ  فيِ  تَـعْرِفُ 

لُونَ   241 ................................... آياَتنَِا عَلَيْهِمْ  يَـتـْ

 241 ........................... النَّعِيمِ  نَضْرَةَ  وُجُوهِهِمْ  فيِ  تَـعْرِفُ 

 191 .......................... اللَّهِ  سَبِيلِ  عَن لِيُضِلَّ  عِطْفِهِ  ثاَنيَِ 

 248 ........................... تجَْٔـرَُونَ  فاَِلَيْهِ  الضُّرُّ  مَسَّكُمُ  اِذَا ثمَُّ 

لْنَا ثمَُّ   247 ,68 ........................ الحَْسَنَةَ  السَّيِّئَةِ  مَكَانَ  بدََّ

 191 ................................ يَـتَمَطَّى أهَْلِهِ  إِلىَ  ذَهَبَ  ثمَُّ 

 200 ................ ثيَِابَـهُمْ  وَاسْتـَغْشَوْا آذَاĔِِمْ  فيِ  أَصَابِعَهُمْ  جَعَلُوا

 143 ......................... سُوءٍ  مِن عَلَيْهِ  عَلِمْنَا مَا للِّهِ  حَاشَ 

 250 ..... مُبْلِسُونَ  هُمْ  فَاِذَا بَـغْتَةً  اَخَذْناَهُمْ  اوُتُوا بمِاَ فَرحُِوا اِذَا حَتىّٰ 

هِ  امَْرُ  وَظَهَرَ  الحَْقُّ  جَاءَ  حَتىّٰ   249 ............... كَارهُِونَ  وَهُمْ  اللّٰ

 244 ,203 ,35 .............. الخِْيَاطِ  سَمِّ  فيِ  الجَْمَلُ  يلَِجَ  حَتىّٰ 

 212 ............ ارْجِعُونِ  رَبِّ  قاَلَ  الْمَوْتُ  أَحَدَهُمُ  جَاءَ  إِذَا حَتىَّ 

 244 ................. وَالاَْرْضُ  السَّمٰوَاتُ  دَامَتِ  مَا فِيهَا خَالِدِينَ 

 128 .............. الجْاَهِلِينَ  عَنِ  وَأعَْرِضْ  باِلْعُرْفِ  وَأْمُرْ  الْعَفْوَ  خُذِ 

 234 ,160 .................... سَيِّئاً  وَاٰخَرَ  صَالحِاً  عَمَلاً  خَلَطُوا

 227 .................................. عَجَلٍ  مِنْ  الاِْنْسَانُ  خُلِقَ 

لِكَ   146 .................................. أيَْدِيكُمْ  قَدَّمَتْ  بمِاَ ذَٰ

لِكَ   234 .................................... يَدَاكَ  قَدَّمَتْ  بمِاَ ذَٰ

لِكُم تمَرَْحُونَ  كُنتُمْ  وَبمِاَ الحَْقِّ  بِغَيرِْ  الأَْرْضِ  فيِ  تَـفْرَحُونَ  كُنتُمْ  بمِاَ ذَٰ
 ..................................................... 146 
 141 ................................... بَـعْضٍ  مِن بَـعْضُهَا ذُرِّيَّةً 

 105 ................................ يَـلْعَبُونَ  خَوْضِهِمْ  فيِ  ذَرْهُمْ 

 181 ............................... الْكَرِيمُ  الْعَزيِزُ  أنَتَ  إِنَّكَ  ذُقْ 

 248 ,113 ....................... لِذُنوđُِِمْ  فاَسْتـَغْفَرُوا اللَّهَ  ذكََرُوا

رٌ  ذَلِكَ   141 .................................تأَْوِيلاً  وَأَحْسَنُ  خَيـْ

 244 ..................................... وَممَاَتُـهُمْ  محَْيَاهُمْ  سَوَاءً 

 241 ,142 .............................. وُجُوهِهِم فيِ  سِيمَاهُمْ 

 213 ...................................... زَنيِمٍ  ذَلِكَ  بَـعْدَ  عُتُلٍّ 

 245 ........................... بَـعْضٍ  عَنْ  وَاعَْرَضَ  بَـعْضَهُ  عَرَّفَ 

 فَـيـَنْظرَُ  الأَْرْضِ  فيِ  وَيَسْتَخْلِفَكُمْ  عَدُوَّكُمْ  يُـهْلِكَ  أَنْ  رَبُّكُمْ  عَسَىٰ 
 230 ....................................... تَـعْمَلُونَ  كَيْفَ 

 222 .......................... الْغَيْظِ  مِنَ  الاَْناَمِلَ  عَلَيْكُمُ  عَضُّوا

 111 ......................................... انَْـفُسَكُمْ  عَلَيْكُمْ 

 216 ............................. بَـيْنِهِمْ  مِن الأَْحْزاَبُ  فاَخْتـَلَفَ 

 117 ...................................... فاَنصَبْ  فَـرَغْتَ  فإَِذَا

 100 ................... تَـعْلَمُونَ  لاَ  كُنتُمْ  إِن الذِّكْرِ  أَهْلَ  فاَسْألَُواْ 

 106 .................... لهَمُْ  يُـبْدِهَا ولمََْ  نَـفْسِهِ  فيِ  يوُسُفُ  فأََسَرَّهَا

 253 ,172 ............. فِيهَا انَْـفَقَ  مَا عَلٰى كَفَّيْهِ  يُـقَلِّبُ  فاََصْبَحَ 

 125 .................................. الجَْمِيلَ  الصَّفْحَ  فاَصْفَحِ 

 209 ..................................... قاَضٍ  أنَْتَ  مَا فاَقْضِ 

 151 ......................... رزِْقِهِ  مِنْ  وكَُلُوا مَنَاكِبِهَا فيِ  فاَمْشُوا

 ظنََنتُ  إِنيِّ  كِتَابيَِهْ  اقـْرَءُوا هَاؤُمُ  فَـيـَقُولُ  بيَِمِينِهِ  كِتَابهَُ  أوُتيَِ  نْ مَ  فأََمَّا

 120 ............................................ مُلاَقٍ  أَنيِّ 

 164 ......................... سَوَاءٍ  عَلٰى اٰذَنْـتُكُمْ  فَـقُلْ  تَـوَلَّوْا فاَِنْ 

هَا لمَْ  فاَِنْ   232 ................................. فَطَلٌّ  وَابِلٌ  يُصِبـْ

 151 ..................اللَّهِ  فَضْلِ  مِنْ  وَابْـتـَغُوا الأَْرْضِ  فيِ  فاَنْـتَشِرُوا

 171 أَجمَْعِينَ  وَقَـوْمَهُمْ  دَمَّرْناَهُمْ  أنََّا مَكْرهِِمْ  عَاقِبَةُ  كَانَ  كَيْفَ  فاَنْظرُْ 

هِ  مِنَ  بنِِعْمَةٍ  فاَنْـقَلَبُوا  244 ............................. وَفَضْلٍ  اللّٰ

نـَهُمْ  أمَْرَهُم فَـتـَقَطَّعُوا  215 ................................ زبُُـراً بَـيـْ

 245 ............................ ظلََمُوا بمِاَ خَاوِيةًَ  بُـيُوتُـهُمْ  فتَِلْكَ 

 190 .................................زيِنَتِهِ  فيِ  قَـوْمِهِ  عَلٰى فَخَرجََ 

 210 .... يوُعَدُونَ  الَّذِي يَـوْمَهُمُ  يلاَُقُوا حَتىَّ  وَيَـلْعَبُوا يخَُوضُوا فَذَرْهُمْ 

 221 ................................. أفَـْوَاهِهِمْ  فيِ  أيَْدِيَـهُمْ  فَـرَدُّوا

رٌ  يلٌ  فَصَبـْ  118 ............................................. جمَِ

 159 ............................ بَـعْضٍ  عَلَىٰ  بَـعْضَهُمْ  اللَّهُ  فَضَّلَ 

 237 ,145 .......................... بِهِ  عُوقِبْتُمْ  مَا بمِثِْلِ  فَـعَاقِبُوا

 214 .............. وَاضْربِوُهُنَّ  الْمَضَاجِعِ  فيِ  وَاهْجُرُوهُنَّ  فَعِظُوهُنَّ 

ا مِنكُمْ  فَـفَرَرْتُ   233 ................................ خِفْتُكُمْ  لَمَّ

 225 ........................................ عَلَيْهِمْ  تَـعْجَلْ  فَلاَ 



267 

 

 

هَرْهمُاَ وَلاَ  اُفٍّ  لهَمَُا تَـقُلْ  فَلاَ   137 .......... كَريماً  قَـوْلاً  لهَمَُا وَقُلْ  تَـنـْ

 207 ........................................... لهَمُْ  صَريِخَ  فَلاَ 

 203 ....... يَـعْمَلُونَ  كَانوُا مَا إِلاَّ  السَّيِّئَاتِ  عَمِلُوا الَّذِينَ  يجُْزَى فَلاَ 

 250 ............................. أنَْـفُسَكُمْ  لُومُوا وَ  تَـلُومُونيِ  فَلاٰ 

 233 ....................................... يمَْهَدُونَ  فَلأِنَْـفُسِهِمْ 

 179 ...... مَّسَّهُ  ضُرٍّ  إِلىَ  يَدْعُنَا لمَّْ  كَأَن مَرَّ  ضُرَّهُ  عَنْهُ  كَشَفْنَا فَـلَمَّا

 162 ....................... يُشْركُِونَ  هُمْ  إِذَا الْبـَرِّ  إِلىَ  نجََّاهُمْ  فَـلَمَّا

 242 ................................... سَامِرِيُّ  ياَ خَطْبُكَ  فَمَا

رَ  اضْطرَُّ  فَمَنِ   242 .................. عَلَيْهِ  إِثمَْ  فَلاَ  عَادٍ  وَلاَ  باَغٍ  غَيـْ

 231 .......................... اللَّهِ  عَلَى فأََجْرهُُ  وَأَصْلَحَ  عَفَا فَمَنْ 

هُمْ   132 .................................... نحَْبَهُ  قَضٰى مَنْ  فَمِنـْ

 193 ..................................... ظُهُورهِِمْ  وَراَءَ  فَـنَبَذُوهُ 

 247 ................ قَـلْبيِ  ليَِطْمَئِنَّ  وَلٰكِنْ  بَـلٰى قاَلَ  تُـؤْمِنْ  اَولمََْ  قاَلَ 

نَا سَوَاءٌ  قاَلُوا  201 ..........الْوَاعِظِينَ  مِنَ  تَكُنْ  لمَْ  أمَْ  أَوَعَظْتَ  عَلَيـْ

 237 .................................... اكَْفَرَهُ  مَا الاِْنْسَانُ  قتُِلَ 

 197 ... أَكْبـَرُ  صُدُورُهُمْ  تخُْفِي وَمَا أفَـْوَاهِهِمْ  مِنْ  الْبـَغْضَاء بدََتِ  قَدْ 

 195 .......................................... حُبčا شَغَفَهَا قَدْ 

هُ  نَـبَّانَاَ قَدْ   242 ................................. اَخْبَاركُِمْ  مِنْ  اللّٰ

 239 ,67 ..................... تَسْتـَفْتِيَانِ  فيهِ  الَّذي الاَْمْرُ  قُضِيَ 

هَ  اتَُـعَلِّمُونَ  قُلْ   236 ..................................بِدِينِكُمْ  اللّٰ

 238 ........................... النَّارِ  إِلىَ  مَصِيركَُمْ  فإَِنَّ  تمَتَـَّعُوا قُلْ 

 202 ..................رَسُولاً  بَشَراً  اِلاَّ  كُنْتُ  هَلْ  رَبيِّ  سُبْحَانَ  قُلْ 

 112قَـبْلُ  مِنْ  الَّذِينَ  عَاقِبَةُ  كَانَ  كَيْفَ  فاَنْظرُُوا الأَْرْضِ  فيِ  سِيروُا قُلْ 

 208 ........................................... تُـقْسِمُوا لاَ  قُلْ 

 233 ............................ وَالطَّيِّبُ  الخْبَِيثُ  يَسْتَوِي لاَ  قُلْ 

فَعَكُمُ  لَنْ  قُلْ   168 .........الْقَتْلِ  أَوِ  الْمَوْتِ  مِنَ  فَـرَرْتمُْ  إِنْ  الْفِراَرُ  يَـنـْ

 إِلىَٰ  الْقَتْلُ  عَلَيْهِمُ  كُتِبَ  الَّذِينَ  لبَـَرَزَ  بُـيُوتِكُمْ  فيِ  كُنْتُمْ  لَوْ  قُلْ 

 165 ........................................... مَضَاجِعِهِمْ 

 242 ...................... لنََا فَـتُخْرجُِوهُ  عِلْمٍ  مِنْ  عِنْدكَُمْ  هَلْ  قُلْ 

رٌ  وَمَغْفِرَةٌ  مَعْرُوفٌ  قَـوْلٌ   162 ........... اذًَى يَـتْبـَعُهَا صَدَقَةٍ  مِنْ  خَيـْ

 219 ......................... فَـعَلُوهُ  مُنْكَرٍ  عَنْ  يَـتـَنَاهَوْنَ  لاَ  كَانوُا

لُغَ  الْمَاءِ  اِلىَ  كَفَّيْهِ  كَبَاسِطِ   196 ......................... فاَهُ  ليَِبـْ

 184 ....... كَذِباً  اِلاَّ  يَـقُولُونَ  اِنْ  افَـْوَاهِهِمْ  مِنْ  تخَْرجُُ  كَلِمَةً  كَبُـرَتْ 

هُ  مَنْ  انََّهُ  عَلَيْهِ  كُتِبَ  السَّعِيرِ  عَذَابِ  اِلىٰ  وَيَـهْديهِ  يُضِلُّهُ  فاَنََّهُ  تَـوَلاَّ
 ..................................................... 248 

 220 ................... اَشْقٰيهَا انْـبـَعَثَ  اِذِ  بِطَغْوٰيهَا ثمَوُدُ  كَذَّبَتْ 

 239 .............................. رَهِينَةٌ  كَسَبَتْ  بمِاَ نَـفْسٍ  كُلُّ 

 246 .................................. الْمَوْتِ  ذَائقَِةُ  نَـفْسٍ  كُلُّ 

 148 .................................. شَاكِلَتِهِ  عَلَىٰ  يَـعْمَلُ  كُلٌّ 

هَا يخَْرُجُوا أنَ أرَاَدُوا كُلَّمَا  241 ................... فِيهَا أعُِيدُوا مِنـْ

لْنَاهُمْ  جُلُودُهُمْ  نَضِجَتْ  كُلَّمَا رَهَا جُلُوداً  بدََّ  241 ............. غَيـْ

 233 .............. الخْاَليَِةِ  الأْيََّامِ  فيِ  أَسْلَفْتُمْ  بمِاَ هَنِيئًا وَاشْرَبوُا كُلُوا

 برَيِءٌ  إِنيِّ  قالَ  كَفَرَ  فَـلَمَّا اكْفُرْ  لِلإِْنْسانِ  قالَ  إِذْ  الشَّيْطانِ  كَمَثَلِ 
 185 .................... الْعالَمِينَ  رَبَّ  اللَّهَ  أَخافُ  إِنيِّ  مِنْكَ 

 217 ..........................................قِدَداً  طَراَئِقَ  كُنَّا

 231 ,166 ............................. لأَزيِدَنَّكُمْ  شَكَرْتمُْ  لئَِن

 161 ........................وَالأَْذَىٰ  باِلْمَنِّ  صَدَقَاتِكُمْ  تُـبْطِلُوا لاَ 

لَعْ  حُلْواً  تَكُنْ  لا  232 ........................ فَـتُـلْفَظْ  مُرَّا وَلا فَـتبُـْ

وَءِ  الجَْهْرَ  اللّهُ  يحُِبُّ  لاَ   150 .......... ظلُِمَ  مَن إِلاَّ  الْقَوْلِ  مِنَ  باِلسُّ

راً يَكُونوُا أنَ عَسَى قَـوْمٍ  مِنْ  قَومٌ  يَسْخَرْ  لاَ  هُمْ  خَيـْ  186 ........ مِنـْ

 155 .................... أَحْصَاهَا إِلاَّ  كَبِيرةًَ  وَلاَ  صَغِيرةًَ  يُـغَادِرُ  لاَ 

 168 .................................... شَدِيدًا عَذَاباً لأَعَُذِّبَـنَّهُ 

 228 ...................................... فَريčِا شَيْئًا جِئْتِ  لَقَدْ 

هُمْ  امْرئٍِ  لِكُلِّ   149 ........................يُـغْنِيهِ  شَأْنٌ  يَـوْمَئِذٍ  مِنـْ

 242 ......................................... مُسْتـَقَرّ  نَـبَأٍ  لِكُلِّ 

 113 ............................... فَاتَكُمْ  مَا عَلٰى تأَْسَوْا لِكَيْلاَ 

 235 ,137 ...................... وَزيِاَدَةٌ  الحُْسْنىَٰ  أَحْسَنُوا للَِّذِينَ 

 175 .................................. تَـفْعَلُونَ  لاَ  مَا تَـقُولُونَ  لمَِ 

راً يَـنَالُوا لمَْ   205 ............................................ خَيـْ

 251 ,87 ................... تحُِبُّونَ  ممَِّا تُـنْفِقُوا حَتىَّٰ  الْبرَِّ  تَـنَالُوا لَنْ 

 234 ................. شَدِيدٍ  ركُْنٍ  إِلىَ  آوِي أَوْ  قُـوَّةً  بِكُمْ  ليِ  أَنَّ  لَوْ 

هُ  اِلاَّ  اٰلهِةٌَ  فيهِمَا كَانَ  لَوْ   249 ........................ لَفَسَدَتَا اللّٰ

 253 ........................................الحُْطَمَةِ  فيِ  ليَُـنْبَذَنَّ 

 207 ........................بمِصُْرخِِيَّ  أنَتُم وَمَا بمِصُْرخِِكُمْ  أنَاَ مَا



268 

 

 

 139 ....................... كَرِيمٌ  مَلَكٌ  إِلاَّ  هَذَا إِنْ  بَشَراً هَذَا مَا

مْ  كَفَرُوا الَّذِينَ  مَثَلُ  ِِّđَيَـوْمٍ  فيِ  الرِّيحُ  بِهِ  اشْتَدَّتْ  كَرَمَادٍ  أعَْمَالهُمُْ  بِر 

 238 .............................................. عَاصِفٍ 

 ,243 ,198 .... هَؤُلاَءِ  إِلىَ  وَلاَ  هَؤُلاَءِ  إِلىَ  لاَ  ذَلِكَ  بَـينَْ  مُذَبْذَبِينَ 

251 
 182 ............................................. بنَِمِيمٍ  مَشَّاءٍ 

 248 ,71 ............................. بِه يجُْزَ  سُوءاً  يَـعْمَلْ  مَنْ 

ذَا  181 ........................... تَسْتـَعْجِلُونَ  بِهِ  كُنْتُمْ  الَّذِي هَٰ

ذِهِ  نَا رُدَّتْ  بِضَاعَتُـنَا هَٰ  236 .................................. إليَـْ

 114 .......................... صِدْقُـهُمْ  الصَّادِقِينَ  ينَفَعُ  يَـوْمُ  هَذَا

حْسَانِ  جَزاَءُ  هَلْ  حْسَانُ  إِلاَّ  الإِْ  237 ,180 .................. الإِْ

 209 ................................... ظِهْريčِا وَراَءكُمْ  وَاتخََّذْتمُوُهُ 

نَكُم وَأْتمَِرُوا  122 .................................... بمِعَْرُوفٍ  بَـيـْ

 148 ................................... ابَْـوَاđِاَ مِنْ  الْبُـيُوتَ  وَأتُْوا

نْسَانِ  عَلَى أنَْـعَمْنَا وَإِذَا  179 .............. بجَِانبِِهِ  وَنأََىٰ  أعَْرَضَ  الإِْ

 107 ....................... سَلاَمًا قاَلُوا الجَْاهِلُونَ  خَاطبَـَهُمُ  وَإِذَا

رُوا وَإِذَا  212 .................................... يذَْكُرُونَ  لاَ  ذكُِّ

 كَأنََّـهُمْ  قَوْلهِمِْ لِ  تَسْمَعْ  يَـقُولُوا وَإِنْ  أَجْسَامُهُمْ  تُـعْجِبُكَ  رأَيَْـتـَهُمْ  وَإِذَا
 198 ....................................... مُسَنَّدَةٌ  خُشُبٌ 

 228 ........................................ فَاعْدِلُوا قُـلْتُمْ  وَاِذَا

 200 ... رُءُوسَهُمْ  لَوَّوْا اللَّهِ  رَسُولُ  لَكُمْ  يَسْتـَغْفِرْ  تَـعَالَوْا لهَمُْ  قِيلَ  وَإِذَا

 186 .......................... يخُْسِرُونَ  وَزَنوُهُمْ  أَو كَالُوهُمْ  وَإِذَا

 إِنَّا قاَلُوا شَيَاطِينِهِمْ  إِلىَٰ  خَلَوْا وَإِذَا آمَنَّا قاَلُوا آمَنُوا الَّذِينَ  لَقُوا وَإِذَا

 240 ............................................... مَعَكُمْ 

 183 ...................................... اٰمَنَّا قاَلُوا لَقُوكُمْ  وَاِذَا

 114 ................ الخْاَطِئِينَ  مِنَ  كُنْتِ  إِنَّكِ  لِذَنبِْكِ  وَاسْتـَغْفِريِ

 118 ............ الأْمُُورِ  عَزْمِ  مِنْ  ذَلِكَ  إِنَّ  أَصَابَكَ  مَا عَلَى وَاصْبرِْ 

يعًا اللّهِ  بحَِبْلِ  وَاعْتَصِمُواْ   121 ................................ جمَِ

وا  111 ........................... قُـوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأعَِدُّ

 252 .................................... وَأَكْدَىٰ  قلَِيلاً  وَأعَْطَىٰ 

 248 ...................... الْمُقَرَّبوُنَ  اوُلٰئِكَ  السَّابِقُونَ  وَالسَّابِقُونَ 

 117 .......................................... للِْمُتَّقِينَ  وَالْعَاقِبَةِ 

 243 .................................... وَتخَلََّتْ  فِيهَا مَا وَالَْقَتْ 

 127 ........................................ الْغَيْظَ  وَالْكَاظِمِينَ 

لِكَ  بَـينَْ  وكََانَ  يَـقْتُـرُوا ولمََْ  يُسْرفُِوا لمَْ  أنَْـفَقُوا إِذَا وَالَّذِينَ   132 . قَـوَامًا ذَٰ

 إِذَا حَتىَّٰ  مَاءً  الظَّمْآنُ  يحَْسَبُهُ  بِقِيعَةٍ  كَسَراَبٍ  أعَْمَالهُمُْ  كَفَرُوا وَالَّذِينَ 

 238 ................................... شَيْئًا دْهُ يجَِ  لمَْ  جَاءَهُ 

 مَثـْوًى وَالنَّارُ  الأْنَْـعَامُ  تأَْكُلُ  كَمَا وَيأَْكُلُونَ  يَـتَمَتـَّعُونَ  كَفَرُوا وَالَّذِينَ 

 170 .................................................. لهَمُْ 

 189 .. اللّهِ  سَبِيلِ  فيِ  ينُفِقُونَـهَا وَلاَ  وَالْفِضَّةَ  الذَّهَبَ  يَكْنِزُونَ  وَالَّذِينَ 

 135 .............................. مَّاء مِن دَابَّةٍ  كُلَّ  خَلَقَ  وَاللَّهُ 

نـَهُمْ  شُورَىٰ  وَأمَْرهُُمْ   108 .....................................بَـيـْ

 đِ ............................. 238اَ يَـفْرَحُوا سَيِّئَةٌ  تُصِبْكُمْ  وَإِنْ 

 104 .......... رَحِيمٌ  غَفُورٌ  اللَّهَ  فإَِنَّ  وَتَـغْفِرُوا وَتَصْفَحُوا تَـعْفُوا وَإِنْ 

 246 .......................................... نَـعُدْ  تَـعُودُوا وَاِنْ 

 246 .......................................... عُدْناَ عُدتمُّْ  وَإِنْ 

 176 ........... لَكَاذِبوُنَ  إِنَّـهُمْ  يَشْهَدُ  وَاللَّهُ  لنَـَنْصُرَنَّكُمْ  قُوتلِْتُمْ  وَإِنْ 

 120 ........................... سَعَىٰ  مَا إِلاَّ  لِلإِْنْسَانِ  ليَْسَ  وَأنَْ 

 205 ............ الْوُجُوهَ  يَشْوِي كَالْمُهْلِ  بمِاَءٍ  يُـغَاثوُا يَسْتَغِيثُوا وَإِنْ 

 138 .................................... أمَِينٌ  ناَصِحٌ  لَكُمْ  وَأنَاَْ 

 249 ........................ بَـعْضٍ  اَوْلِيَاءُ  بَـعْضُهُمْ  الظَّالِمينَ  وَاِنَّ 

 235 ................... الأْنَْـهَارُ  مِنْهُ  يَـتـَفَجَّرُ  لَمَا الحِْجَارَةِ  مِنَ  وَإِنَّ 

 140 .................................. عَظِيمٍ  خُلُقٍ  لَعَلى وَإِنَّكَ 

 183 ......................وَزُورًا الْقَوْلِ  مِّنَ  مُنكَراً ليَـَقُولُونَ  وَإِنَّـهُمْ 

 129 ...................... مَسْؤُولاً  كَانَ  الْعَهْدَ  إِنَّ  باِلْعَهْدِ  وَأَوْفُواْ 

 124 ........................ ببِـَعْضٍ  أَوْلىَ  بَـعْضُهُمْ  الأَرْحَامِ  لُواوَأوُ 

 141 ......................... عَصِيčا جَبَّاراً يَكُن ولمََْ  بِوَالِدَيْهِ  وَبَـرčا

رِ   231 ,118 ................................... الصَّابِريِن وَبَشِّ

 231 .................................. الحْنََاجِرَ  الْقُلُوبُ  وَبَـلَغَتِ 

 152 ................................................. وَتَـزَوَّدُوا

 239 ,233 ,161 .............. النَّاسِ  بَـينَْ  ندَُاوِلهُاَ الأيَّامُ  وَتلِْكَ 

رَ  أنََّ  وَتَـوَدُّونَ   246 .................. لَكُمْ  تَكُونُ  الشَّوكَْةِ  ذَاتِ  غَيـْ

 240 ............................... مُوسٰى ياَ قَدَرٍ  عَلٰى وَجِئْتَ 

 150 .............................. جِهَادِهِ  حَقَّ  اللَّهِ  فيِ  وَجَاهِدُوا



269 

 

 

 145 ................................... مِثـْلُهَا سَيِّئَةٌ  سَيِّئَةٍ  وَجَزٰؤاُ

نـَهُمْ  وَحِيلَ   247 ............................ يَشْتـَهُونَ  مَا وَبَـينَْ  بَـيـْ

هُ  وَرَدَّ   244 ................ خَيرْاً  يَـنَالُوا لمَْ  بِغَيْظِهِمْ  كَفَرُوا الَّذينَ  اللّٰ

سُخْريčِا بَـعْضًا بَـعْضُهُم ليَِتَّخِذَ  دَرَجَاتٍ  بَـعْضٍ  فَـوْقَ  بَـعْضَهُمْ  وَرَفَـعْنَا
 ..................................................... 157 

 153 ........... فِيهَا اقَـْبـَلْنَا الَّتيِ  وَالْعِيرَ  فيهَا كُنَّا الَّتي الْقَرْيةََ  وَسْـئَلِ 

 248 ........ سَبِيلاً  اَضَلُّ  مَنْ  الْعَذَابَ  يَـرَوْنَ  حِينَ  يَـعْلَمُونَ  وَسَوْفَ 

 231 ,107 ................................ الاَْمْرِ  فيِ  شَاوِرْهُمْ وَ 

 107 ............ اللَّهِ  عَلَى فَـتـَوكََّلْ  عَزَمْتَ  فإَِذَا الأَْمْرِ  فيِ  وَشَاوِرْهُمْ 

 237 ............................. خَلْقَهُ  وَنَسِيَ  مَثَلاً  لنََا وَضَرَبَ 

 243 ........................... وَالْمَسْكَنَةُ  الذِّلَّةُ  عَلَيْهِمُ  وَضُربَِتْ 

 لمَْ  حَيْثُ  مِنْ  اللَّهُ  فأَتَاَهُمُ  اللَّهِ  مِّنَ  حُصُونُـهُم مَّانعَِتُـهُمْ  أنََّـهُم وَظنَُّوا
 165 .............................................. يحَْتَسِبُوا

 214 ........................................الخِْطَابِ  فيِ  وَعَزَّني

 102 ................................... عِلْمًا لَدُنَّا مِنْ  وَعَلَّمْنَاهُ 

نْـيَا الحْيَٰوةُ  وَغَرَّتْكُمُ   206 ..................................... الدُّ

 232 ................................. عَلِيمٌ  عِلْمٍ  ذِي كُلِّ  وَفَـوْقَ 

 168 ............................ بلَِيغًا قَـوْلاً  أنَفُسِهِمْ  فيِ  لهَّمُْ  وَقُل

 144 ................................ الشَّكُورُ  عِبَادِيَ  مِّنْ  وَقلَِيلٌ 

 254 ................ غَصْبًا سَفِينَةٍ  كُلَّ  يأَْخُذُ  مَّلِكٌ  وَراَءَهُم وكََانَ 

 249 ...... يَكْسِبُونَ  كَانوُا بمِاَ بَـعْضاً  الظَّالِمينَ  بَـعْضَ  نُـوَليّ  وكََذٰلِكَ 

 252 ,134 ........................... تُسْرفُِوا وَلاَ  وَاشْرَبوُاْ  وكُلُواْ 

هَا فَانَْـقَذكَُمْ  النَّارِ  مِنَ  حُفْرَةٍ  شَفَا عَلٰى وكَُنْتُمْ   246 ............. مِنـْ

 115 ...................................... الصَّادِقِينَ  مَعَ  وكَُونوُاْ 

راً اللَّهُ  يُـؤْتيِـَهُمُ  لَن أعَْيُـنُكُمْ  تَـزْدَريِ للَِّذِينَ  أقَُولُ  وَلاَ   239 ........ خَيـْ

 178 ........................ يَـعْلَمُونَ  لاَ  الَّذِينَ  سَبِيلَ  تَـتَّبِعَانِّ  وَلاَ 

 188 ............................................. تجََسَّسُوا وَلاَ 

 ,70 .. الْبَسْطِ  كُلَّ  تَـبْسُطْهَا وَلاَ  عُنُقِكَ  إِلىَ  مَغْلُولَةً  يدََكَ  تجَْعَلْ  وَلاَ 

133, 232, 250 
 ,71 .... سَبِيلاً  ذَلِكَ  بَـينَْ  وَابْـتَغِ  đِاَ تخُاَفِتْ  وَلاَ  بِصَلاتِكَ  تجَْهَرْ  وَلاَ 

132, 232 
 204 .............................. ظَلَمُوا الَّذينَ  فيِ  تخُاَطِبْني لاَ وَ 

 178 .................. النَّار فَـتَمَسَّكُمُ  ظلََمُوا الَّذِينَ  إِلىَ  تَـركَْنُوا وَلاَ 

 239 ,109 ........................... أخُْرَى وِزْرَ  وَازرَِةٌ  تَزرُِ  وَلاَ 

عِلْمٍ  بِغَيرِْ  عَدْوًا اللّهَ  فَـيَسُبُّواْ  اللّهِ  دُونِ  مِن يَدْعُونَ  الَّذِينَ  تَسُبُّواْ  وَلاَ 
 ..................................................... 146 
لْبَهُ  أَغْفَلْنَا مَنْ  تُطِعْ  وَلاَ  فُـرُطًا أمَْرهُُ  وكََانَ  هَوَاهُ  وَاتَّـبَعَ  ذكِْرنِاَ عَن قَـ

 ..................................................... 177 
 225 ....................................... باِلْقُرْآنِ  تَـعْجَلْ  وَلاَ 

 122 ............................................... تَـفَرَّقُوا وَلاَ 

 166 ...........................................الزِّنىَ  تَـقْرَبوُاْ  وَلاَ 

 175 ............................ عِلْمٌ  بِه لَكَ  ليَْسَ  مَا تَـقْفُ  وَلاَ 

 254 ,116 . أنَكَاثًا قُـوَّةٍ  بَـعْدِ  مِن غَزْلهَاَ نَـقَضَتْ  كَالَّتيِ  تَكُونوُاْ  وَلاَ 

 187 ...................................... أنَفُسَكُمْ  تَـلْمِزُوا وَلاَ 

 190 ................................. مَرَحًا الأَْرْضِ  فيِ  تمَْشِ  وَلاَ 

 215 ....................... ريحُِكُمْ  وَتَذْهَبَ  فَـتـَفْشَلُواْ  تَـنَازَعُواْ  وَلاَ 

 222 .................... أوُتُوا ممَِّا حَاجَةً  صُدُورهِِمْ  فيِ  يجَِدُونَ  وَلاَ 

 238 ,172 ................... بِأَهْلِهِ  إِلاَّ  السَّيِّئُ  الْمَكْرُ  يحَِيقُ  وَلاَ 

 188 ,65 ........................... بَـعْضًا بَـعْضُكُم يَـغْتَب وَلاَ 

 251 ,246 ,229 ,72.............. كَفَّاراً  فَاجِراً  اِلاَّ  يلَِدُوا وَلاَ 

 243 ..................................... خَبيرٍ  مِثْلُ  يُـنَبِّئُكَ  وَلاَ 

 158 ................................. عَمِلُوا ممَِّا دَرَجَاتٌ  وَلِكُلٍّ 

 251 ,246 ,147 ................... حَيٰوةٌ  الْقِصَاصِ  فيِ  وَلَكُمْ 

ا  237 إلِيَْكَ  أنَْظُرْ  أرَِنيِ  رَبِّ  قاَلَ  رَبُّهُ  وكََلَّمَهُ  لِمِيقَاتنَِا مُوسَىٰ  جَاءَ  وَلَمَّ

 221 .................. اَسِفاً  غَضْبَانَ  قَـوْمِه اِلىٰ  مُوسٰى رَجَعَ  وَلَمَّا

 254 ,173 ............................. ايَْديهِمْ  في سُقِطَ  وَلَمَّا

 ,147 ,29 سَبِيلٍ  مِّن عَلَيْهِم مَا فأَُولَٰئِكَ  ظلُْمِهِ  بَـعْدَ  انتَصَرَ  وَلَمَنِ 

254 
 đِ ................................. 194اَ يَسْمَعُونَ  لاَ  ذَانٌ اٰ  وَلهَمُْ 

وا ضُرٍّ  مِنْ  đِِمْ  مَا وكََشَفْنَا رَحمِْنَاهُمْ  وَلَوْ  يَـعْمَهُونَ  طغُْيَاĔِِمْ  فيِ  للََجُّ
 ..................................................... 179 
 249 ,239 ....................... عَنْهُ  نُـهُوا لِمَا لَعَادُوا رُدُّوا وَلَوْ 

هُمْ  فاَعْفُ  حَوْلِكَ  مِنْ  لانَفَضُّواْ  الْقَلْبِ  غَلِيظَ  فَظّاً  كُنتَ  وَلَوْ   عَنـْ

 250 ......................................... لهَمُْ  وَاسْتـَغْفِرْ 

 218 ...................... ضَلاَلتَِهِمْ  عَنْ  الْعُمْيِ  đِاَدِي أنَْتَ  وَمَا

 156 .............................. أبَْـنَاءكَُمْ  أدَْعِيَاءكَُمْ  جَعَلَ  وَمَا



270 

 

 

 245 .................... الطَّعَامَ  يأَْكُلُونَ  لاَ  جَسَداً  جَعَلْنَاهُمْ  وَمَا

 203 .......................... ضَلاَلٍ  فيِ  إِلاَّ  الْكَافِريِنَ  دُعَاء وَمَا

هُ  كَانَ  وَمَا  249 ........................ فيهِمْ  وَانَْتَ  ليُِـعَذِّبَـهُمْ  اللّٰ

 253 ......................... عَضُداً  الْمُضِلّينَ  مُتَّخِذَ  كُنْتُ  وَمَا

 235 ........................ رَسُولاً  نَـبـْعَثَ  حَتىَّٰ  مُعَذِّبِينَ  كُنَّا وَمَا

 131 ............................. عَهْدٍ  مِّنْ  لأَِكْثَرهِِم وَجَدْناَ وَمَا

 233 .............................. وَالْبَصِيرُ  الأَْعْمَىٰ  يَسْتَوِي وَمَا

 101 ,85 ,55 ,52 .................. الْعَالِمُونَ  إِلاَّ  يَـعْقِلُهَا وَمَا

وَألَْوَانِكُمْ  ألَْسِنَتِكُمْ  وَاخْتِلاَفُ  وَالأَْرْضِ  السَّمٰوَاتِ  خَلْقُ  آياَتهِِ  وَمِنْ 
 ..................................................... 155 
راًخَ  أوُتيَِ  فَـقَدْ  الحِْكْمَةَ  يُـؤْتَ  وَمَنْ   100 ................... كَثِيراً يـْ

 234 .............. شَيْطاَناً لَهُ  نُـقَيِّضْ  الرَّحمَْٰنِ  ذكِْرِ  عَن يَـعْشُ  وَمَن

 ,83وَسَعَةً  كَثيراً  مُراَغَماً  الاَْرْضِ  فيِ  يجَِدْ  اللّٰهِ  سَبيلِ  في يُـهَاجِرْ  وَمَنْ 

247 
 223 ............... الْمُفْلِحُونَ  هُمُ  ئِكَ فأَُولَٰ  نَـفْسِهِ  شُحَّ  يوُقَ  وَمَنْ 

 138 ................. النَّاصِحِينَ  تحُِبُّونَ  لاَّ  وَلَكِن لَكُمْ  وَنَصَحْتُ 

 130 ..................................... فاََخْلَفْتُكُمْ  وَوَعَدْتُكُمْ 

 176 ........................... يَـفْعَلُوا لمَْ  بمِاَ يحُْمَدُواْ  أنَ وَيحُِبُّونَ 

 240 .......................... لِسَانيِ  ينَطلَِقُ  وَلاَ  صَدْريِ وَيَضِيقُ 

 188 ...................................... لُّمَزَةٍ  همَُزَةٍ  لِّكُلِّ  وَيْلٌ 

 224 ......................................... الْمَاعُونَ  وَيمَنْـَعُونَ 

 234 ......................... حِذْركَُمْ  خُذُوا آمَنُوا الَّذِينَ  أيَُّـهَا ياَ

 جَبَلٍ  اِلىٰ  سَاٰوي قاَلَ .  الْكَافِرينَ  مَعَ  تَكُنْ  وَلاَ  مَعَنَا اركَْبْ  بُـنيََّ  ياَ
 200 ................................... الْمَاءِ  مِنَ  يَـعْصِمُني

 159 ................................... يَشَاء مَا الخْلَْقِ  فيِ  يزَيِدُ 

نَاءَهُمُ  يَـعْرفُِونَ  كَمَا يَـعْرفُِونهَُ   224 ............................. أبَْـ

 253 .............................. ابَْصَارَهُمْ  يخَْطَفُ  الْبـَرْقُ  يَكَادُ 

 248 .............. محُّْضَرًا خَيرٍْ  مِنْ  عَمِلَتْ  مَا نَـفْسٍ  كُلُّ  تجَِدُ  يَـوْمَ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



271 

 

 

KAYNAKÇA 
 

‘Abdulbâkî, Muhammed Fuâd, el-Mu‘cemu’l-mufehres li elfâzi’l-Kur’âni’l-Kerîm, 

İstanbul, 1411/1990. 

 ‘Âbidîn, ‘Abdulmecîd, el-Emsâl fi’n-nesri’l-‘Arabiyyi’l-kadîm ma‘a mukâranetihâ bi 

nazâirihâ fi’l-âdâb’s-sâmiyyeti’l-uhrâ, İskenderiye, 1989.  

el-‘Abderî, Ebu’l-Mehâsin Muhammed b. ‘Alî eş-Şeybî, Timsâlu’l-emsâl, nşr. Es‘ad 

Zıbyân, Lübnan, 1402/1982. 

el-Âlûsî, Şihabuddin es-Seyyid Mahmûd el-Bağdâdî, Rûhu’l-me‘ânî fî tefsîri’l-

Kur’âni’l-Azîm ve’s-seb‘i’l-mesânî, I-XXX, Beyrut, tsz. 

el-‘Askerî, Ebû Hilâl el-Hasan b. Abdullah b Sehl, Cemheretu’l-emsâl, I-II, nşr. 

Ahmed Abdusselâm vd., Beyrut, 1408/1988. 

AUİFD = Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, I- , 1975- . 

el-Bekrî, Ebû ‘Ubeyd, Faslu’l-makâl fî şerhi Kitâbi’l-emsâl, nşr. İhsân ‘Abbas ve 

‘Abdulmecîd ‘Âbidîn, Lübnan, 1403/1983. 

el-Bugâ, Mustafa Deyb, ve Muhyiddin Deyb Mittû, el-Vâdıh fî ‘Ulûmi’l-Kur’ân, 

Dımaşk, 1418/1998. 

Bulut, Ahmet, Arap Dil ve Edebiyatında Emsâl (Yayımlanmamış Doktora Tezi), 

İstanbul, 1984. 

el-Câhız, Ebû Osman Amr b. Bahr, el-Beyân ve’t-tebyîn, I-III, nşr. Abdusselam 

Muhammed Hârûn, Kahire, 1418/1998. 

Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usûlü (‘İlmu usûli’t-tefsir), Ankara, 1971. 

el-Cevherî, İsmail b. Hammâd, es-Sıhâh, tâcu’l-luga ve sıhâhu’l-‘Arabiyye, I-VI, nşr. 

Ahmet Abdulgâfur ‘Attar, Kahire, 1984. 

el-Cumahî, Muhammed b. Sellâm, Tabakâtu fuhûli’ş-şu‘arâ’, nşr. Ebû Fihr Mahmûd 

Muhammed Şâkir, I-II, Mısır, 1400/1980. 

el-Curcânî, Ebû Bekr Abdulkâhir b. Abdirrahmân b. Muhammed, Delâilu’l-i‘câz, nşr. 

Ebû Fihr Mahmûd Muhammed Şâkir, Mısır, 1375. 

                     , Esrâru’l-belâga, nşr. Ebû Fihr Mahmûd Muhammed Şâkir, Kahire, 

1412/1991. 

Çetiner, Bedrettin, “Mesel(Tefsir)”, DİA, XXIX, 299-301.  



272 

 

 

ed-Dâmegânî, el-Huseyn b. Muhammed, Kâmûsu’l-Kur’ân ev İslâhu’l-vucûh ve’n-

nezâir fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, ‘Abdulazîz Seyyid el-Ehl, Beyrut, 1983. 

Demir, İsmail, Hâtim et-Tâ’î, Hayatı, Eserleri ve Edebî Kişiliği, (Yayımlanmamış 

Doktora Tezi), Erzurum, 2002.  

Dikici, Recep, Arap Atasözleri Emsâlu’l-‘Arab, Konya, 1991. 

Durmuş, İsmail, “İstişhad”, DİA, XXII, 397. 

                     , “Mesel”, DİA, XXIX, 293-297. 

DİA = Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, I- XLIV, İstanbul, 1988-2013. 

Ebu ‘Ali el-Kâli, , Ef‘al, nşr. Muhammed el-Fadıl b. ‘Âşur, Tunus, 1972. 

Ebû ‘Ubeyd, el-Kâsım b. Sellâm, el-Emsâl, nşr. Abdulmecîd Katâmış, Beyrut, 

1400/1980. 

Ebû Sûfih, Muhammed, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye ve mesâdiruhâ fi’t-turâs, Umman, 

1402/1982. 

Ebu’s-Su‘ûd, Muhammed b. Muhammed el-‘İmâdî, Tefsîru Ebi’s-Su‘ûd el-musemmâ 

İrşâdu’l-‘aklı’s-selîm ilâ mezâyâ el-Kur’âni’l-Kerîm, nşr. Dâru İhyâi Turâsi’l 

‘Arabî, I-IX, Lübnan, tsz.  

Ebu’ş-Şeyh, Ebû Muhammed Abdullah b. Muhammed b. Ca‘fer b. Hayan el-İsbehânî, 

el-Emsâl fi’l-hadîsi’n-nebevî, I-II, nşr. ‘Abdu’l-Âlî ‘Abdu’l-Hamîd, Hindistan, 

1402/1972. 

Elmalılı, M. Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, I-X, İstanbul, tsz. 

Emîn, Ahmed, Kâmûsu’l-‘âdât ve’t-tekâlîd ve’t-teâbîri’l-Mısriyye, nşr. Muhammed el-

Cevherî, Kahire, 2007. 

                     , Fecru’l-İslâm  (Emevi Devletinin sonuna kadar süren İslam’ın ilk 

asrındaki fikri hayatı inceler), nşr. Dâru’l-kitâbi’l-‘Arabî, Lübnan, 1969. 

Eren, Şadi, Kur’ân’da Teşbih ve Temsiller, İstanbul, 2002. 

Fahruddîn er-Râzî, Muhammed b. el-‘Allâme Ziyâuddîn Ömer, Tefsîru’l-Fahr’r-

Râzî, et-Tefsîru’l-kebîr, Mefâtihu’l-gayb, I-XXXII, Beyrut, 1401/1981. 

el-Fârâbî, Ebû İbrâhim İshak b. İbrâhim, Dîvânu’l-edeb, I-IV, nşr, Ahmed Muhtar 

Ömer, vd., Kahire, tsz. 

el-Feyyâz, Muhammed Câbir, el-Emsâl fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, Suudi Arabistan, 

1415/1995. 



273 

 

 

                     , Muhammed Câbir Feyyâz el-‘Alvânî, el-Emsâl fî’l-hadîsi’n-nebeviyyi’ş-

şerîf, 1414/1993. 

el-Fîrûzâbâdî, Mecdu’d-Din Muhammed b. Ya‘kub, el-Kâmûsu’l-Muhît, nşr. 

Mektebetu’t-Tahkîk ve’t-Turâs fî Muesseseti’r-Risale, Lübnan- Beyrut, 2005. 

                     , Tenvîru’l-mikbâs min Tefsîri İbn ‘Abbâs, Lübnan, 1412/1992. 

Goldziher, Ignace, Klasik Arap Literatürü, Çev. Azmi Yüksel ve Rahmi Er, Ankara, 

1993. 

Güllüce, Veysel, “Kâmin Mesellerin Değerlendirilmesi –İbn Fadl Örneğinde-”, 

AUİFD,  sy, 25(2006), s. 95-128.  

Habenneke, ‘Abdurrahman Hasan el-Meydânî, Emsâlu’l-Kur’ân ve suver min 

edebihi’r-rafî‘, Dımaşk, 1413/1993. 

el-Hakîm et-Tirmizî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ali, el-Emsâl mine’l-Kitâb ve’s-

Sunne, nşr. Ali Muhammed el-Bicâvî, Kahire, 1395/1975.  

el-Hâlidiyyeyn, Ebubekir Muhammed ve Ebû Osman Sa‘îd Ebû Hâşim, el-Eşbâh ve’n-

Nezâir min eş‘âri’l-Mutekaddimîn ve’l-Câhiliyye ve’l-Muhadramîn, nşr. 

Muhammed Yusuf, Kahire, tsz. 

el-Halîl b. Ahmed el-Ferâhîdî, Kitâbu’l-‘ayn muretteben ‘alâ hurûfi’l-mu‘cem, I-IV, 

nşr. ‘Abdulhamîd Hendâvî, Lübnan, 1424/2003, IV, 188.  

el-Hâris b. Hillize, Divan, nşr. İmîl Bedî‘ Ya‘kûb, Lübnan, 1411/1991. 

Hârûn b. Mûsâ, el-Vucûh ve’n-nezâir fi’l-Kur’ân’il-‘Kerîm, nşr. Hâtim Sâlih ed-

Dâmin, Bağdat, 1409/1988. 

el-Hâşimî, es-Seyyîd Ahmed, Cevâhiru’l-belâga fi’l-me‘ânî ve’l-beyân ve’l-bedi‘, 

Beyrut, 1999. 

                     , Cevâhiru’l-edeb fî edebiyyât ve inşâi lugati’l-Arab, I-II, nşr. Lucne 

mine’l-Câmiiyyîn, Beyrut, tsz. 

el-Hâşimî, Zeyd b. Rifâ‘a, el-Emsâl, nşr. ‘Alî İbrâhim el-Kurdî, Dımaşk, 1423/2003. 

el-Herevî, Abdullah el-Ensârî, Menâzilu’s-sâirîn, Lübnan, 1408/1988. 

eL-Hilâfe, İbn Şems, Ca‘fer b. Muhammed, el-Âdâb  (en-Nâfi‘a bi’l-elfâzi’l-

muhtârati’l-câmi‘a),  (El yazması eser. Kral Suud Üniversitesi. Bölüm 

No:810, Genel No:1715. Bkz. 

http://makhtota.ksu.edu.sa/makhtota/1948/1#.UrZsMtJdXhr) 



274 

 

 

el-Hurâşî, Süleyman b. Sâlih, el-Muntekâ min emsâlil Arab ve kasasihim, Riyad, 

1428/2007. 

el-Huveynî, Ebû Ya‘kûb Yûsuf b. Tâhir, Ferâidu’l-harâid fi’l-emsâl mu‘cem fi’l-

emsâl ve’l-hikemi’n-nesriyye ve’ş-şi‘riyye, nşr. Abdurrezzak Hüseyn, Ürdün, 

1415/1994. 

İbn ‘Abdirabbih, Ahmed b. Muhammed, el-‘Ikdu’l-ferîd, I-VIII, nşr. Müfîd 

Muhammed Kumeyha, Lübnan, 1404/1983. 

İbn Âşûr, Muhammed et-Tâhir, Tefsîru’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr, I-XXX, Tunus, 1984. 

İbn Dureyd, Ebû Bekr Muhammed b. el-Hasen, Cemheretu’l-luga, I-III, nşr. Remzî 

Munîr Ba‘lebekkî, Beyrut, 1987. 

İbn Ebi’l-İsba‘, el-Mısrî, Bedî‘u’l-Kur’ân, nşr. Hıfnî Muhammed Şeref, Mısır, 1957. 

İbn Fâris, Ebu’l-Hüseyn Ahmed, Zekeriyyâ, Mu‘cemu mekâyîsu’l-luga, I-XI, nşr. 

‘Abdusselam Muhammed Hârûn, Beyrut, tsz. 

İbn Hacer el-‘Askalânî, Ebu’l-Fadl Şihâbuddîn, Ahmed b. ‘Ali b. Muhammed, 

Telhîsu’l-habîr fî tahrîci ehâdîsi’r-râfi‘iyyi’l-kebîr, nşr. Ebû ‘Âsım Hasan b. 

‘Abbaâs b. Kutb, I-IV, 1416/1995. 

İbn Hayr, Ebû Bekr Muhammed b. Hayr b. Ömer b. Halîfe el-İşbîlî el-Emevî, Fehrese, 

mâ revâhu ‘an şuhûhihi mine’d-devâvîni’l-musannefe fî durûbi’l-‘ilm ve 

envâ‘i’l-ma‘ârif, nşr. Muhammed Fuâd Mansûr, Lübnan, 1419/1998. 

İbn Hişâm, es-Sîratu’n-nebeviyye, I-IV, nşr. Ömer ‘Abdusselam Tedmurî, Beyrut, 

1410/1990. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyûb, el-Emsâl 

fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, nşr. Sa‘îd Muhammed Nimr el-Hatîb, Lübnan, 

1403/1983. 

                     , İ‘lâmu’l-muvakki‘în ‘an Rabbi’l-‘âlemîn, I-VII, nşr. Ebû ‘Ubeyde 

Meşhûr b. Hasen Âli Selmân, Riyad, Hicrî 1423.  

                     , Medâricu’s-sâlikîn beyne menâzili “iyyâke na‘budu ve iyyâke nesta‘în”, 

I-III, nşr. Rıdvân Câmi‘ Rıdvân, Kahire, 1422/2001. 

İbn Kesîr, Ebu’l-Fidâ İsmâil b. Ömer el-Kureşî ed-Dımeşkî, Tefsîru’l-Kur’ân’il-Azîm, 

I-VIII, nşr. Sâmî b. Muhammed es-Selâme, Suudi Arabistan, 1460/1999. 

                     , Fedâilu’l-Kur’ân, nşr. Ebû İshâk el Huveynî el-Esrî, Kahire, 1416.  



275 

 

 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed ‘Abdullah b. Muslim, Te’vîlu muşkili’l-Kur’ân, nşr. es-

Seyyid Ahmed Sakar, Kahire, 1393/1973. 

                     , eş-Şi‘r ve’ş-Şu‘erâ, I-II, nşr. Ahmed Muhammed Şâkir, Kahire, 

1377/1958. 

İbn Manzûr, Ebu’l-Fadl Cemaluddin Muhammed b. Mukerrem, Lisânu’l-‘Arab, I-XX, 

Beyrut, tsz. 

İbn Reşîk, Ebû ‘Alî el-Hasen el-Kayravânî el-Ezdî, el-‘Umde fî mehâsini’ş-şi‘r ve 

âdâbih ve nakdih, I-II, nşr. Muhammed Muhyiddîn Abdulhamîd, Lübnan, 

1401/1981. 

İbn Teymiyye, Ahmed, Mecmû‘u fetâvâ İbn Teymiyye, I-XXXVII, nşr. Abdurrahman 

b. Muhammed b. Kâsım vd., Suudi Arabistan, 1465/2004. 

İbnu’l-Cevzî, Ebu’l-Ferec Cemâluddin Ali b. Muhammed b. Cafer, el-Mudhiş, nşr. 

Mervân Kabbânî, Lübnan, tsz. 

İbnu’l-Enbârî, Ebû Bekr Muhammed b. el-Kâsım el-Enbârî, ez-Zâhir fî me‘ânî 

kelimât’n-nâs, I-II, Hâtim Sâlih ez-Zâmin, Irak, 1987. 

İbnu’l-Esîr, Ziyauddin, el-Meselu’s-sâir fî edebi’l-kâtib ve’ş-şâir, I-IV, nşr. Ahmed es-

Suhûfî, vd., Kahire, tsz. 

İbnu’l-Fadl, el-Hüseyn, el-Emsâlu’l-kâmine fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, nşr. ‘Ali Hüseyin 

el-Bevvâb, Suudi Arabistan, 1416/1996.  

İbnu’l-Mukaffa‘, el-Edebu’s-sağîr, nşr. Ahmed Zekî Paşa, İskenderiye, 1329/1911. 

İbnu’n-Nedîm, Ebu’l-Ferec Muhammed b. Ebî Ya‘kûb İshâk el-Verâk, el-Fihrist, nşr. 

Rıza Teceddüd, Tahran, 1391/1971. 

İbrahim Mustafa, vd., el-Mu‘cemu’l-vasît, İstanbul, 1992. 

İbrâhim, Nebîle, Eşkâlu’t-ta‘bîr fi’l-edebi’ş-şa‘bî, Kahire, tsz. 

el-İsbehânî, Hamza b. el-Hasen, ed-Durretu’l-fâhira fi’l-emsâli’s-sâira, I-II, nşr. 

Abdulmecid Katâmış, Mısır, tsz. 

                     , Sevâiru’l-emsâl ‘alâ ef‘al, nşr. Fehmî Sa‘d, 1409/1988. 

el-Kalkaşendî, Ebu’l-‘Abbâs Ahmed, Subhu’l-a‘şâ, I-XIV, Mısır 1340/1922. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal, “Hâris b. Hillize”, DİA, XVI, 196. 

Katâmış, ‘Abdulmecîd, el-Emsâlu’l-Arabiyye dırâse târîhiyye tahlîliyye, Sûriye, 

1408/1988. 



276 

 

 

Kâtip Çelebî, Mustafa b. ‘Abdillah Hâcî Hâlîfe, Keşfu’z-zunûn ‘an esâmi’l-kutub ve’l-

funûn, I-II, nşr. Muhammed Şerefuddin Yaltakaya ve Rıfat Bilge el-Kilîsî, 

Lübnan, 1360/1941. 

el-Kattân, Mennâ‘ Halîl, Mebâhis fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, Kâhire, 1995. 

el-Kelâ‘î, Ebu’r-rabî‘ Süleyman b. Mûsâ, Nuktetu’l-emsâl ve nefsetu’s-sihri’l-helâl, 

nşr. ‘Alî İbraâhîm Kurdî, Şam, 1416/1995.  

Kudâ‘î, Ebû ‘Abdillah Muhammed b. Selâme, Musnedu’ş-şihâb, nşr. Hamdî 

‘Abdulmecîd, I-II, Beyrut, 1405/1985. 

Kudâme b. Ca‘fer, Ebu’l-Ferec el-Bağdâdî, Nakdu’n-nesr ev Kitâbu’l-beyân, Lübnan, 

1400/1980.  

el-Kurtubî, Ebû Abdillâh, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr, el-Câmi‘ li ahkâmi’l-

Kur’ân ve’l-mubeyyin limâ tezammanehu mine’s-sünneti ve âyi’l-Furkân, 

nşr. Abdullah b. ‘Abdulmuhsin et-Turkî vd., I-XXIV, Lübnan, 1427/2006. 

Kutâmî, Dîvân, nşr. İbrahim es-Sâmerrâî ve Ahmed Matlûb, Beyrut, 1379/1960.  

Kutup, Seyyid, Kur’an’da Edebî Tasvir, Çev. Süleymen Ateş, Ankara, 1969. 

el-Mâverdî, Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Muhammed b. Habîb el-Basrî, Edebu’d-dünyâ ve’d-

dîn, Lübnan, 1407/1987. 

                     , el-Emsâl ve’l-hikem, nşr. Fuâd ‘Abdulmunim Ahmed, Suudi Arabistan, 

1420/1999. 

el-Meydânî, Ebu’l-Fazl Ahmed b. Muhammed b. Ahmed b. İbrâhîm en-Neysâbûrî, 

Mecma‘u’l-emsâl, I-II, nşr. Muhammed Muhyiddin Abdulhamid, 1374/1955. 

Muallim Nâci, Arap Edebiyatında Deyimler ve Atasözleri Sânihâtü’l-Arab, nşr. Ömer 

Hakan Özalp, İstanbul, 2001  

el-Mufaddal b. Seleme, İbn ‘Âsım ed-Dabbî, el-Fâhir fi’l-emsâl, nşr. Muhammed 

Osman, Lübnan, 1971. 

el-Mufaddal ed-Dabbî, İbn Muhammed b. Ya‘lâ b. ‘Amir b. Selam, Emsâlu’l-‘Arab, 

nşr. İhsan Abbas, Lübnan, 1403/1983. 

                     , el-Mufaddaliyyât, nşr. Ahmed Muhanmmed Şakir ve Abdusselam 

Muhammed Harun, Kahire, 1361/1942. 

Mukâtil b. Süleyman, el-Belhî, el-Vucûh ve’n-nezâir fi’l-Kur’ân’il-‘Azîm, nşr. Hâtim 

Sâlih ed-Dâmin, Irak, 1427/2006.  



277 

 

 

Nursî, Bediuzzaman Said, İşârâtu’l-İ‘câz fî mazânni’l-îcâz  (Türkçe Tercümesi), nşr. 

Abdulmecid Nursî, İstanbul, 1994. 

er-Râgıb el-İsfahânî, Ebu’l-Kâsım el-Huseyn b. Muhammed, el-Mufredât fî garîbi’l-

Kur’ân, I-II, nşr. Mektebet-u Nezâr Mustafa el Bâz, Mekke, tsz. 

er-Ramâhurmuzî, Ebû Muhammed el-Hasen b. ‘Abdirrahmân b. Hallâd, Emsâlu’l-

Hadîs, I-VII, nşr. ‘Abdul‘alî ‘Abdulhamîd el-A‘zamî, Hindistan, 1404/1983. 

er-Râzî, Muhammed b. Ebî Bekir b. Abdilkâdir, Muhtaru’s-Sıhâh, Lübnan, 1986. 

Reşîd Rızâ, Muhammed, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Hakîm, el-meşhûr bismi Tefsîri’l-menâr, 

I-XII, Kâhire, 1366/1947. 

Sâmî, Şemseddin, Kâmus-i Türkî, nşr. Ahmed Cevdet, İstanbul, 1318. 

es-Se‘âlibî, Ebû Mansûr Abdulmelik b. Muhammed b. İsmâil, et-Temsîl ve’l-

muhâdara, nşr. Abdulfettah Muhammed el-Hulv, 1983. 

                     , Simâru’l-kulûb fi’l-muzâf ve’l-mensûb, nşr. Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhîm, Kahire, 1384/1965. 

                     , Hâssu’l-hâs, nşr. Me’mûn Muhyiddin el-Cennân, Lübnan, 1414/1994. 

es-Sedûsî, Ebû Fîd Muerric b. Amr, el-Emsâl, nşr. Ramazan ‘Abduttevvâb, Beyrut, 

1983. 

Sellheim, Rudolf, el-Emsâlu’l-‘Arabiyyeti’l-kadîme ma‘a i‘tinâin hâssin bi Kitâbi’l-

emsâl li Ebî ‘Ubeyd, nşr. Ramazan ‘Abduttevvâb, Lübnan, 1391/1971. 

es-Seyyîd es-Şerîf el-Curcânî, ‘Ali b. Muhammed, Mu‘cemu’t-ta‘rîfât, nşr. 

Muhammet Sıddîk el- Minşevî, Kahire, tsz. 

es-Sicistânî, Ebû Hâtim Sehl, el- Muammerûn, nşr. İgnaz Goldziher, Leiden, 1899. 

Sînî, Mahmûd İsmâîl, vd.,  Mu‘cemu’l-emsâli’l-Arabiyye, Lübnan, 1992. 

es-Subhânî, Ca‘fer, el-Emsâl fi’l-Kurâni’l-Kerîm, 1420. 

es-Suyûtî, Ebu’l-Fadl Celâluddîn ‘Abdirrahman b. Ebî Bekr, el-Itkân fî ‘ulûmi’l-

Kur’ân, nşr. Merkezu’d-dırâsâti’l-Kur’âniyye, I-VI, Suudi Arabistan, tsz. 

                     , el-Muzhir fî ‘ulûmi’l-luga ve envâihâ, I-II, nşr. Muhammed Ebu’l-Fadl 

İbrâhîm vd., Kahire, tsz. 

eş-Şâfi‘î, Muhammed b. İdrîs, er-Risâle, nşr. Ahmed Muhammed Şâkir, Lübnan, tsz. 

                     , Dîvân el-İmâm eş-Şâfi‘î, nşr. İmîl Bedî‘ Ya‘kûb, Lübnan, 1416/1996. 

eş-Şerîf er-Razî, Telhîsu’l-beyân fî mecâzâti’l-Kur’ân, nşr. ‘Alî Mahmûd Mukallid, 

Lübnan, 1984.  



278 

 

 

et-Tahânevî, Muhammed ‘Alî, Mevsû‘atu keşşâf-ı ıstılâhâti’l-funûn ve’l-‘ulûm,  nşr. 

Refîk el-‘Acem, vd., Lübnan, 1996. 

et-Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr, Tefsîru’t-Taberî, Câmi‘u’l-beyân ‘an 

te’vîli âyi’l-Kur’ân,  I-XXVI, nşr. Abdullah b. ‘Abdulmuhsin et-Turkî, Kahire, 

1422/2001. 

et-Tarâbulusî, İbrâhîm b. es-Seyyid ‘Alî el-Ahdab el-Hanefî, Ferâidu’l-leâl fî 

Mecma‘i’l-emsâl, I-II, Beyrut, 1311/1893. 

Tarafe b. el-‘Abd, Dîvân, nşr. Muhammed Nâsuruddin, Lübnan, 1423/2002. 

Taşköprizâde, Ahmed b. Mustafa, Miftâhu’s-sa‘âde ve misbâhu’s-siyâde fî 

mevzû‘âti’l-‘ulûm, I-III, Lübnan, 1405/1985. 

Tevfîk, Muhammed Ebû ‘Alî, el-Emsâlu’l-‘Arabiyye ve’l-‘asru’l-Câhilî, Lübnan, 

1408-1988. 

et-Tuğrâî, Dîvân, Kostantiniyye, 1300. 

Tülücü, Süleyman, “Hâtim et-Tâî”, DİA, XXVI, 472-473. 

Ulutürk, Veli, Kur’ân’da Temsîlî Anlatım(Emsâlü’l-Kur’ân), İstanbul, 1995. 

Uzun, Taceddin, Arap Dilinde Meseller, tsz.  

el-Vâhidî, Ebu’l-Hasen ‘Alî b. Ahmed b. Muhammed, el-Vasît fi’l-emsâl, Afîf 

Muhammed Abdurrahman, Kuveyt, 1395/1975. 

Ya‘kûb, İmîl Bedî‘, Mevsûatu emsâli’l-‘Arab, I-VII, Beyrut, 1415/1995. 

Yâkût el-Hamevî, er-Rûmî, Mu‘cmu’l-‘udebâ’ irşâdu’l-erîb ilâ ma‘rifeti’l-edîb, I-VII, 

nşr. İhsân ‘Abbâs, Lübnan, 1993. 

Yazıcı, Numan, Arapça-Türkçe / Türkçe Arapça Atasözleri ve Deyimler, İstanbul, 

2003. 

Yılmaz, İbrahim, Panayırlar ve Arap Dili ve Edebiyatının Gelişmesinde Oynadığı Rol  

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Erzurum, 1997. 

el-Yûsî, el-Hasen, Zehru’l-ukm fi’l-emsâl ve’l-hikem, I-III, Muhammed el-Ahdar, vd., 

el-Mağrib, 1401/1981. 

ez-Zâvî, et-Tâhir Ahmet, Muhtâru’l-kâmûs, muretteb alâ tarîkati’l-muhtâri’s-sıhâh 

ve’l-misbâhu’l-munîr,  Libya-Tunus, tsz.   

ez-Zebîdî, Muhammed Murtazâ el-Huseynî, Tâcu’l-Arûs min cevâhiri’l-kâmûs, I-

XXXIX, nşr. Mustafa Hicâzî, Kuveyt, 1998. 



279 

 

 

ez-Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Cârullah Mahmûd b. Omer, el-Musteksâ fî emsâli’l-‘Arab, 

I-II, nşr. Muhammed Abdulmu‘îd Hân, Hindistan, 1381/1962. 

                     , el-Keşşâf ‘an hakâiki ğavamidi’d-tenzîl ve ‘uyûni’l-ekâvil fî vucûhi’t-

te’vîl, I-VI, nşr. ‘Adil Ahmed Abdulmevcûd ve ‘Ali Muhammed Muavviz, 

Riyad, 1418/1998. 

ez-Zerkeşî, Bedruddin Muhammed b. Abdullah, el-Burhân fî ‘ulûmi’l-Kur’ân, I-IV, 

nşr. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrâhîm, Kahire, tsz. 

ez-Zeyn, Semih ‘Atıf, el-Emsâl ve’l-misl ve’t-temessul ve’l-mesulât fi’l-Kur’âni’l-

Kerîm, Lübnan, 1421/2000. 

ez-Ziyâdî, Turâs Hâkim, “Nahvu’l-emsâl” Mecelletu’l-Kadisiyye fi’l-âdâb ve’l-

‘ulûmi’t-terbeviyye, VIII, 2009, 69-92. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



280 

 

 

ÖZGEÇMİŞ 
 

Kişisel Bilgiler 

Adı Soyadı Yakup KIZILKAYA 

Doğum Yeri ve Tarihi 17/01/1975- Erzurum 

Eğitim Durumu 

Lisans Öğrenimi Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Yüksek Lisans Öğrenimi 
Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü 

Bildiği Yabancı Diller Arapça/İngilizce 

İletişim 

E-Posta Adresi kzlkaya25@gmail.com 

Tarih 20/10/2014 

 

 


