
 

 

 

ÇAĞDAŞ SANAT PRATİĞİ OLARAK YAZI 

 

 

 

Şule SAYAN 

 

 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Canan DELİDUMAN 

 

 

 

SANATTA YETERLİK TEZİ 

RESİM ANASANAT DALI 

 

 

 

AĞUSTOS 2022  



 
 

  



ÇAĞDAŞ SANAT PRATİĞİ OLARAK YAZI 

 

 

 

 

Şule SAYAN 

 

 

 

 

SANATTA YETERLİK TEZİ 

RESİM ANASANAT DALI 

 

 

 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AĞUSTOS 2022  



 
 

ETİK BEYAN 

Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında; tez içinde sunduğum 

verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına uygun 

olarak sunduğumu, tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta 

bulunarak kaynak gösterdiğimi, kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik 

yapmadığımı, bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, bildirir, aksi bir 

durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi beyan ederim. 

 

 

Şule SAYAN 

15/08/2022 

 



 

iv 

Çağdaş Sanat Pratiği Olarak Yazı 

(Sanatta Yeterlik Tezi) 

 

Şule SAYAN 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ ÜNİVERSİTESİ  

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

Ağustos 2022 

 

ÖZET 

 

Sanat eserlerinin dönemin toplumsal gerçeklerinden bağımsız değerlendirilemeyeceği ve 

dönemin koşullarından etkilendiği bilinmektedir. Fakat sanat eserlerinin diğer ifadesiyle 

sanatçının eserinde bahsettiği gerçekliğin ya da vermek istediği mesajın insanlar tarafından 

anlaşılması belirli bir bilgi ve birikim gerektirmektedir. Bu durum sanatı sadece bir sınıf ile 

sınırlı tutmuş ve sanatçı ile insanlar arasında derin uçurum meydana getirmiştir. Yaşanan bu 

sorun sanatçıları yeni metodoloji arayışına itmiştir. Tarihsizliği ifade eden çağdaş sanatta 

yazının sanatsal bir anlatım dili olarak kullanılmasına yol açan pratikler, yepyeni bir okuma 

metodolojisi geliştirmiştir. Çağdaş sanatın hareketlendirdiği yazılı dinamiklerin çok 

sesli/çokkatmanlı yapılanması, genellikle algıyı zorlaştırmakta ve yapıtlar çözümlenmesi 

gereken bir söyleme dönüşmektedir. İzleyicinin algısına gereksinim duyan bir çözümleme 

modelinde yazıyı bir araç olarak kullanan sanatçılar, yapıtın değişik öznelerce alımlanması ve 

istenilen yöne doğru bir ipucu vermesi için yazıdan yararlanmaktadır. Bu bağlamda sanatçının 

iletmek istediği mesaj üzerinde sanatçı ve alımlayan özne mutabık kalırsa alımlama 

gerçekleşmiş olur. Bu çalışma, eski gramer ile algılanamayan yazının konumunu belirli 

kategorizasyonlarla anlamaya çalışan bir pratik için yola çıkmakta ve bir düşünce süreci 

oluşturmayı amaçlamaktadır. Yazının kronolojik tarihi ve sanat pratiklerindeki yerinin 

kuramsal boyutuna genel bir bakış sunan bu çalışmada, göstergebilim yöntemi kullanılarak 

yazının çağdaş sanatçı işleri üzerindeki bileşenlerine ilişkin bir dizi saptama yapmaktadır. 

Çalışmada ortaya çıkan düşünce düzlemi psikoloji, sosyoloji, felsefe gibi disiplin alanlarına 

yaslanmakta ve çağdaş sanat pratiği olarak yazı ilişkisinin ontolojik saptamaları 

incelenmektedir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bilim Kodu  : 40403 

Anahtar Kelimeler : Yazı, Çağdaş Sanat, Dil, Anlam, Disiplinlerarası Sanat 

Sayfa Adedi  : 184 

Tez Danışmanı  : Prof. Dr. Canan DELİDUMAN  



 

v 

Writing as Contemporary Art Practice 

(Proficiency in Art Thesis) 

 

Şule SAYAN 

 

ANKARA HACI BAYRAM VELİ UNIVERSITY 

THE INSTITUTE OF GRADUATE STUDIES  

August 2022 

 

ABSTRACT 

 

It is common knowledge that works of art cannot be appraised independently of the social 

realities of the age and are influenced by the circumstances of the time. However, in order to 

comprehend the world the artist describes in his work or the message he wishes to convey, a 

certain level of education and experience is required. This circumstance restricted art to an 

elite class and widened the distance between artists and the general populace. This issue has 

prompted artists to seek different methods. The activities that lead to the use of writing as an 

artistic expressive language in contemporary art, which reflects ahistoricality, have led to the 

development of an entirely new reading strategy. Artists that utilize writing as a tool in an 

analytical model that requires the audience's perception have profited from writing in order to 

receive the work of various subjects and provide a hint as to the desired direction. In this study, 

the semiotics method was applied to the examination of the researcher's writing and identity-

themed images in public spaces. With the study, an overview of the theoretical dimension of 

the temporal history of writing and its place in art practices was provided, as well as a set of 

determinations regarding the components of writing on the works of contemporary artists. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Science Code : 40403 

Key Words : Writing, Contemporary Art, Language, Meaning, Interdisciplinary Art 

Page Number : 184 

Supervisor : Prof. Dr. Canan DELİDUMAN  



 

vi 

TEŞEKKÜR 

Bu çalışmanın gerçekleşmesinde, benden desteklerini ve yardımlarını esirgemeyen, 

değerli danışman hocam Prof. Dr. Canan DELİDUMAN’ a, katkılarını ve değerli 

bilgilerini paylaşan Doç. Dr. Harika Esra OSKAY’a teşekkür ederim. 

Eğitim hayatım boyunca benden maddi ve manevi desteklerini esirgemeyen, hayatta 

her zaman bana destek olan, iyi bir eğitim almam için bütün olanaklarını sonuna 

kullanan bütün zor zamanlarımda yanımda olan sevgili anne ve babama sonsuz 

teşekkürlerimi sunarım. 

  



 

vii 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa 

ÖZET........................................................................................................................... iv 

ABSTRACT ................................................................................................................. v 

TEŞEKKÜR ................................................................................................................ vi 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... vii 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ .............................................................................................. ix 

RESİMLERİN LİSTESİ .............................................................................................. x 

KISALTMALAR ...................................................................................................... xvi 

1. GİRİŞ ....................................................................................................................... 1 

2. YAZI VE SANAT BİRLİKTELİĞİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ .......................... 5 

2.1. Yazının Çeşitli Görünümleri ve Form Beraberliği ......................................... 12 

2.2. Doğu ve Batı Kültüründe Yazı ....................................................................... 27 

2.3. Yazının Yaygınlaşması ve Tipografinin Gelişimi .......................................... 32 

2.4. 20.Yüzyıl ve Sonrası Sanatta Yazı Okumaları ............................................... 37 

3. YAZIYI PARANTEZE ALMAK .......................................................................... 57 

3.1. Yazının Sınırları ............................................................................................. 58 

3.2. Çağdaş Sanat Argümanları Ekseninde Yazının Kullanımı ve İzleyici 

Etkileşimi ....................................................................................................... 68 

3.2.1. Kamusal Alanda Yazı ............................................................................. 74 

3.2.1.1. Jenny Holzer ................................................................................... 76 

3.2.1.2. Canan Şenol .................................................................................... 79 

3.2.1.3. Martijn Sandberg ............................................................................ 81 

3.2.1.4. Ayşe Erkmen ................................................................................... 83 

3.2.1.5. Robert Montgomery ........................................................................ 87 

3.2.2. Kimlik Meselesi ve Yazı ........................................................................ 88 

3.2.2.1. Gülsün Karamustafa........................................................................ 90 



 

viii 

Sayfa 

3.2.2.2. Gran Furry ....................................................................................... 93 

3.2.2.3. Nasan Tur ........................................................................................ 95 

3.2.2.4. Gleen Ligon .................................................................................... 98 

3.2.2.5. Shirin Neshat ................................................................................. 100 

3.2.2.6. Lorna Simpson .............................................................................. 101 

3.2.2.7. Barbara Kruger.............................................................................. 103 

3.2.3. Bir Anlamlandırma Süreci Olarak Yazı ............................................... 106 

3.2.3.1. Anlamın oluşumu .......................................................................... 108 

3.2.3.2. James Webb .................................................................................. 109 

3.2.3.3. Jimmie Durham ............................................................................. 112 

3.2.4. Yapı Söküm ve Yazı ............................................................................. 114 

3.2.4.1. Joseph Kosuth ............................................................................... 116 

3.2.4.2. Xu Bing ......................................................................................... 118 

3.2.5. Güncel Bir Kavram Olarak Geçici Yapıt ve Yazı ................................ 119 

3.2.5.1. Lawrence Weiner .......................................................................... 122 

3.2.5.2. Job Koelewijn ............................................................................... 124 

3.2.5.3. Daku .............................................................................................. 126 

3.2.5.4. Juan Arata ..................................................................................... 128 

4. ARAŞTIRMACININ UYGULAMA ÇALIŞMALARI ...................................... 131 

4.1. Hedonist ........................................................................................................ 133 

4.2. Dem .............................................................................................................. 155 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER ..................................................................................... 167 

KAYNAKLAR ........................................................................................................ 171 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................. 179 

  



 

ix 

ŞEKİLLERİN LİSTESİ 

Şekil Sayfa 

Şekil 1.1. Saussure’ün anlam öğeleri .......................................................................... 3 

 

  



 

x 

RESİMLERİN LİSTESİ 

Resim Sayfa 

Resim 2.1. Çapraz Bizonlar, Lascaux Mağarası’ndaki geç Paleolitik Dönem 

resimlerine bir örnek ................................................................................. 6 

Resim 2.2. Üstte Fenike alfabesi, altta Yunan alfabesi .............................................. 9 

Resim 2.3. Yaklaşık İ.Ö 2600’lerde yapılmış, çivi yazılı tablet örneği ................... 13 

Resim 2.4. Pişmiş Kil Tablet, Mısır Kralı II. Ramses’in- karısı Naptera tarafından 

yazılmış dostluk mektubu, 9.9 cm, M.Ö. 13. yy. Anadolu Medeniyetleri 

Müzesi, Ankara. ...................................................................................... 14 

Resim 2.5. Albarello, Özbekistan, Samarkand, Samanid Hanedanlığı .................... 16 

Resim 2.6. Spode Davenport ve English Porcelain, Leboueuf Milliet & Cie 

firmasına ait damga ................................................................................. 16 

Resim 2.7. Dipylon şarap testisi, M.Ö. 740 .............................................................. 18 

Resim 2.8.a. Françoise vazosu, M.Ö. 570-560 (yukarıda) ...................................... 19 

Resim 2.8.b. Françoise vazosu detay, M.Ö. 570-560 (aşağıda)............................... 19 

Resim 2.9. Apollo Tapınağı, Kendini Bil, Yunanistan, Antik çağ ........................... 20 

Resim 2.10. Everard Binası, Art Nouveaupstilinde çok renkli fayans kaplı cephe, 

İngiltere, Bristol. 1900 .......................................................................... 21 

Resim 2.11. Veenman Printer binası, Hollanda ........................................................ 22 

Resim 2.12. Bayan Sati’nin-Ushabtisi,-Earthenware, 25 cm, M.Ö. 1350-1250 ...... 23 

Resim 2.13. Fl (avinos)-Epikthtos’tan Asklepios ve Hygieia’ya adanmış heykelden 

kalan ayaklar, Atina Epigrafi Müzesi, M.S 1.yüzyıl ............................ 23 

Resim 2.14. Piktogram örneği ................................................................................... 25 

Resim 2.15. Hiyeroglif örneği ................................................................................... 27 

Resim 2.16. Paul Klee, Park bei Lu, New York, 1938 ............................................. 29 

Resim 2.17. İsmail Hakkı Oygar, seramik çalışması ................................................ 30 

Resim 2.18. Rodos, Simmias, Kanat, Yumurta ve Balta, yaklaşık M.Ö 350 ........... 31 

Resim 2.19. Ayasofya Cami, Zoe ikonası, 11. Yüzyıl .............................................. 32 

Resim 2.20. Frederick Goudy, Goudy Old Style yazı karakterinin günümüze 

uyarlanan örneği .................................................................................... 35 



 

xi 

Resim Sayfa 

Resim 2.21. Kurt Shiwitters, Merz 11, Typoreklame, 1924 ..................................... 36 

Resim 2.22. Carlo Carra, Kolaj kompozisyon, 1914 ................................................ 36 

Resim 2.23. George Braque, Le Portugais (The Emigrant), oil on canvas, 116,7 x 

81,5 cm, Kunstmuseum Bale, 1911- 1912 ............................................ 39 

Resim 2.24. Filippo Tommaso Marinetti, Zang Tumb Tumb, 1914 ........................ 41 

Resim 2.25. Guillaume Apollinaire, Calligramme Fleurs, 1915 .............................. 41 

Resim 2.26. Guillaume Apollinaire, Calligrammes adlı şiir kitabından bazı 

sayfalar .................................................................................................. 42 

Resim 2.27. Raoul Hausmann, Sanat Eleştirmeni (The Art Critic), Fotokolaj, 

32 x 23.5 cm., 1919 ............................................................................... 44 

Resim 2.28. Francis Picabia, L’Oeil Cacodylate (Kakodilik göz), 1921 ................. 45 

Resim 2.29. Rene Magritte, İmgelerin İhaneti, tuval üzerine yağlıboya, 1928 ........ 47 

Resim 2.30. Andy Warhol, 129 Die in jet, 254.x 182.5.cm, Cologne Museum 

Ludwig .................................................................................................. 50 

Resim 2.31. Robert Indiana, Love (Sevgi), 1958 ..................................................... 51 

Resim 2.32. Joseph Beuys, Richtkrafte (Yönlendirici kuvvetler, sağda detay), 

1974 ....................................................................................................... 52 

Resim 2.33. Mario Merz, Iglo, 1969 ......................................................................... 53 

Resim 2.34. Marina Abramovic, Sanat Güzel Olmalı, Sanatçı Güzel Olmalı, 

1975 ....................................................................................................... 55 

Resim 3.1. Rogier Van Der Weyden, Braque Family Triptych,1450, Oil panel, 

41x34 cm, Louvre Museum, France ....................................................... 61 

Resim 3.2. Jacques-Louis David, The Death of Marat (Marat’ın Ölümü), Tuval 

üzerine yağlı boya, 165cm x128 cm., Royal Museums of Fine Arts of 

Belgium, Brussels, 1793 (sağda tablodan detay) .................................... 62 

Resim 3.3. Joseph Kosuth, Bir ve Üç Sandalye, 1965.............................................. 65 

Resim 3.4. Robert Rauschenberg, Silinmiş de Kooning Çizimi, 1953 .................... 66 

Resim 3.5. Jenny Holzer, Işık Projeksiyonu, Chicago, 2008 ................................... 77 

Resim 3.6. Jenny Holzer, Protect Me From What I Want, Series Survival, New 

York, Times Square, 1985 ...................................................................... 78 



 

xii 

Resim Sayfa 

Resim 3.7. Jenny Holzer, It is Guns, New York, 2018 ............................................. 79 

Resim 3.8. Canan Şenol, Nihayet İçimdesin, Işıklı tabela, İstanbul, 2000 .............. 80 

Resim 3.9. Martijn Sandberg, I Will Survive, 25m x 3 m. Hardenberg, 2008 ......... 82 

Resim 3.10. Martijn Sandberg, De Oude Weg Naar De Nieuwe Tijd, Amsterdam, 

2021 ....................................................................................................... 83 

Resim 3.11. Ayşe Erkmen, Evde, Berlin-Kreuzberg, 1994 ...................................... 85 

Resim 3.12. Ayşe Erkmen, Konuşmalar, Taksim Meydanı, 1997............................ 86 

Resim 3.13. Ayşe Erkmen, Evde, Arter, İstanbul, 2019 ........................................... 86 

Resim 3.14. Robert Montgomery, Bilboard, London, 2010 ..................................... 87 

Resim 3.15. Robert Montgomery, Ateş Şiiri, İngiltere, 2010 ................................... 88 

Resim 3.16. Gülsün Karamustafa, Kuryeler, 1991 ................................................... 91 

Resim 3.17. Gülsün Karamustafa, Okul Defteri, 1993 ............................................. 93 

Resim 3.18. Gran Fury, Kissing Doesn’t Kill: Greed and Indifference do, Otobüs 

afişi, 1989 .............................................................................................. 94 

Resim 3.19. Nasan Tur, Selfportrait, (Otoportre), 2000 ........................................... 96 

Resim 3.20. Nasan Tur, Berlin Says (Berlin Söylüyor), Performans, 2009 ............. 97 

Resim 3.21. Nasan Tur, Who am I (Kimim Ben?), Ayna, 100 x 80 cm, 2017 ........ 98 

Resim 3.22. Gleen Ligon, 67 Numaralı Yabancı, Tuval üzerine akrilik ve kömür 

tozu, 2012 .............................................................................................. 99 

Resim 3.23. Shirin Neshat, Asi Sessizlik,1994 ....................................................... 100 

Resim 3.24. Lorna Simpson, Waterbeared, (Kova Burcu), Gümüş jelatin üzerine 

vinil harfler, 114x 196 x4 cm. 1986 ................................................... 102 

Resim 3.25. Lorna Simpson, Same, 1991 ............................................................... 103 

Resim 3.26. Barbara Kruger, Bedenin Savaş Alanıdır, (Your Body Is a 

Battleground), Vinil üzerine fotografik serigrafi, 284 x 309 cm., 

1989 ..................................................................................................... 105 

Resim 3.27.a. James Webb, Çığlık (Scream), Enstelasyon. Süre 00:00:30. 2008 . 111 

Resim 3.27.b. James Webb, Çığlık, İmzalı sertifika (ayrıntı), 2008 ...................... 111 



 

xiii 

Resim Sayfa 

Resim 3.28.a. Jimmie Durham, Rocks Encouraged, Portikus, Franfurt, 2010 ....... 113 

Resim 3.28.b. Jimmie Durham, Rocks Encouraged, Portikus, Franfurt, (ayrıntı), 

2010 .................................................................................................. 114 

Resim 3.29. Joseph Kosuth, The Wake, (Uyanma), Özerkliğin tüm görünümüyle bir 

göndermeler düzenlemesi, İstanbul: Kuad Galeri, 2013 .................... 117 

Resim 3.30. Joseph Kosuth, Sıfır ve Değil, (Zero&Not), 1985 .............................. 118 

Resim 3.31. Xu Bing, The Glassy Surface of a Lake, (Bir gölün camsı yüzeyi), 

2004 ..................................................................................................... 119 

Resim 3.32. Jim Denevan, Big Circle, (Büyük çember), 2021............................... 120 

Resim 3.33. Lawrence Weiner, Sol: Put Wıth The Other Things, (Diğer Şeylerle 

Koy), 2020; Sağ; In Line with Something Else, (Başka Bir Şeyle 

Uygun), Kerling Gallery, 2020 ........................................................... 124 

Resim 3.34.a. Job Koelewijn, No Matter, Try Again, Fail Again, Fail Better, 

(Ne Olursa Olsun, Yeniden Dene, Yeniden Kaybet, Daha İyi 

Kaybet), 2001, Westersingel, Rotterdam ......................................... 125 

Resim 3.34.b. Job Koelewijn,,No Matter, Try Again, Fail Again, Fail Better, 2001, 

Westersingel, Rotterdam (ayrıntı) .................................................... 126 

Resim 3.35. Daku, Theory of Time (Zaman Teorisi), 2018 ................................... 127 

Resim 3.36. Daku, Tipografik çalışma, Delhi, 2016 .............................................. 128 

Resim 3.37. Juan Arata, The Only Way to Walk Farward is to Erase Your Own 

History, Kum montajı, 230x130cm, 2018 .......................................... 129 

Resim 4.1.1. Şule Sayan, Ego, Çimento döküm, 2019 ........................................... 134 

Resim 4.1.2. Şule Sayan, Sahipsiz, Muhtelif boyutlarda çimento kalıplara marker 

kalemle müdahale, 2021 ................................................................... 135 

Resim 4.1.3.a. Şule Sayan, Yitip Giden Hatıralar, Beton kalıplardan harf, 2019 .. 138 

Resim 4.1.3.b. Şule Sayan, Yitip Giden Hatıralar (detay), beton kalıplardan harf, 

2019 ................................................................................................ 139 

Resim 4.1.4. Şule Sayan, Antidepresan Tuzağı, Cam şişe, anti-psikotik ilaçlar, 

2019 ................................................................................................... 141 

Resim 4.1.5.a. Şule Sayan, Teşhir Salonu, 5 adet kereste blok üzerine alçı harf, 

2020 ................................................................................................ 143 



 

xiv 

Resim Sayfa 

Resim 4.1.5.b. Şule Sayan, Teşhir Salonu, (detay), 5 adet Kereste blok üzerine alçı 

harf, 2020 ........................................................................................ 144 

Resim 4.1.6. Şule Sayan, Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor I, Alçıdan harfler, 

2019 ................................................................................................... 145 

Resim 4.1.7. Şule Sayan, Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor II-III, Alçıdan harfler, 

2019 ................................................................................................... 146 

Resim 4.1.8.a. Şule Sayan, Bir Şey Oldu, Taş üzerine marker kalem, 2019 ......... 147 

Resim 4.1.8.b. Şule Sayan, Bir Şey Oldu, (detay), Taş üzerine marker kalem, 

2019 ................................................................................................ 148 

Resim 4.1.9. Şule Sayan, Geri Döneceğim I, Karışık teknik, 2019 ....................... 150 

Resim 4.1.10. Şule Sayan, Geri Döneceğim II, Karışık teknik, 2019 ................... 151 

Resim 4.1.11.a. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, Muhtelif boyutlarda tahta 

bloklar, 2019 .................................................................................. 152 

Resim 4.1.11.b. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, (detay), Muhtelif boyutlarda 

tahta bloklar, 2019 ......................................................................... 153 

Resim 4.1.11.c. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, (detay), Muhtelif boyutlarda 

tahta bloklar, 2019 ......................................................................... 154 

Resim 4.2.1.a. Şule Sayan, Tanrı Büyüktür, Ayna üzerine cam kalemiyle müdahale, 

2020 ................................................................................................ 155 

Resim 4.2.1.b. Şule Sayan, Tanrı Büyüktür (detay), Ayna üzerine cam kalemiyle 

müdahale, 2020 .............................................................................. 156 

Resim 4.2.2. Şule Sayan, Eşikte Duran İnsanlar, Kitap üzerine yazı, 2022 ........... 157 

Resim 4.2.3.a. Şule Sayan, Dem, Seramik kili, 2021 ............................................. 158 

Resim 4.2.3.b. Şule Sayan, Dem, (detay), Seramik kili, 2021 ............................... 159 

Resim 4.2.4.a. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin I, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 ...................................................................................... 160 

Resim 4.2.4.b. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin I, (detay), Kumaş 

üzerine dikiş, 2018 ......................................................................... 161 

Resim 4.2.5. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin II, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 ......................................................................................... 162 

Resim 4.2.6. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin III, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 ......................................................................................... 163 



 

xv 

Resim Sayfa 

Resim 4.2.7. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin IV, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 ......................................................................................... 164 

Resim 4.2.8. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin V, Kumaş üzerine 

yazı ve dikiş, 2020............................................................................. 164 

Resim 4.2.9. Şule Sayan, Klişe Yıkıcı I, Karışık teknik, 2020 ............................... 165 

Resim 4.2.10. Şule Sayan, Klişe Yıkıcı II, Karışık teknik, 2020 ........................... 166 

 

  



 

xvi 

KISALTMALAR 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur.  

 

Kısaltmalar   Açıklamalar 

 

Akt    Aktaran 

Çev    Çeviren 

TSSB    Travma Sonrası Stres Bozukluğu 



 

1 

1. GİRİŞ 

20. yüzyılın devrimci tasarılarının çökmesinin ardından ortaya çıkan çeşitli 

sorgulamaların sığınağı olan çağdaş sanat her türlü hareketli dinamiğe açıktır. 

Şimdilik modern sanatın sonuna işaret eden bir döneme ve insanın bu kelimeyi sarf 

ettiği zamanla “aynı zamanda” anlamına karşılık gelmektedir. Ayrıca bu zamanın 

kendisi değişmektedir (Artun, 2014: 21). 

Çağdaş sanatın en kritik unsurlarından biri çok çeşitli pratiği kaynaştırarak bir kanal 

oluşturmasıdır. Yalın bir anlatımsallığın ve gösterimin temsili olmaktan öteye geçen 

çağdaş sanat, yapıtların tekilliğe yaslanan yazgısını çoğulluğa doğru evriltmiştir. 

Yapıtın çoğullaşması okumanında çoğullaşmasına imkân vermektedir. Kavram 

çoğullaşır, ona bağlı olarak da okuma ya da yorumlama yöntemleri çeşitlenmektedir 

(Aktulum, 2004: 8). 

Çalışmalara yüklenebilecek milyonlarca farklı yorum ve anlamdan doğan bir 

bilinmezlik bulunmaktadır. Bu noktada yazı bir pratik olarak çağdaş sanat 

yapıtlarında çok çeşitli okumalar yapılmasına olanak sağlamaktadır. Çağdaş sanatta 

yazının eksiltili, çağrışım yapan ve sezdirimlerinden yararlanılarak izleyicinin 

zihninde mesajın netlik kazanması amaçlanmaktadır. Yazı, eserlerin alt metninin 

alımlanabilmesini sağlayan sistematik bir kodlamadır. Bu, “göstermeye yönelik” 

sanat yapıtından “demek isteyen” sanat yapıtı anlayışına bir geçiştir (Aktulum, 2004). 

Bu yönü ile yazı, sanat ile insanlar arasında bir köprü görevi görmektedir. 

Yapıtlarda açık ve yalın olarak bulunan metin sayesinde izleyicide özel bir kavrayış 

ve birikim aramaksızın sanatçı tarafından verilmek istenen mesaj doğru bir şekilde 

verilebilmektedir. Yazı, verici ile alıcı arasındaki mesajın net bir şekilde okunmasına 

olanak tanımaktadır. Umbrto Eco’nun ileri sürdüğü gibi bir göstergenin şifresinin 

çözülebilmesi için alıcı ve vericinin ortak bir norma sahip olması gerekmektedir (Eco, 

2016). Bu noktada etkileşim içerisindeki izleyicinin (alıcı) inanışları, birikimi ve 

algılama biçimleri dinamik bir süreç olduğundan yapıtların dönüşüme uğraması ve 

yoruma açık durumu kaçınılmazdır. Nitekim esere dair yapılan tek bir yorum 

olmayacağından hepsi birer tahmin olarak kalacaktır. Bu durumda bir bağlamın 

yazıyla sabitlenlenmesi onun tek bir anlama indirgenmesine değil çeşitlenmesine de 

yol açacaktır. 



 

2 

Kendinden önceki tüm sanat anlayışlarından içerik, bağlam, nitelik ve özellikleriyle 

farklılaşan çağdaş sanatın yazı ile yorumlanması ona yeni bir boyut kazandırmıştır. 

Yazının sanatsal ifade aracı olarak kullanılması Çin yazı sisteminin oluşumuna kadar 

götürülebilmektedir (Gaur, 2001:10). 15.- 16. yüzyıllarda basılı tasvirlerin 

yaygınlaşmaya başlaması ve matbaanın icadı ile birlikte yazının kullanım alanı 

genişlemiştir (Kozlu ve Benuğur, 2014: 240). Günümüzde sanat ve yazı ilişkisi 

çağdaş sanatta buluşarak yeniden yorumlanmıştır. Estetik modernizm ile 

küreselleşmiş elit topluluklar arasında sıkışan çağdaş sanat, yazı ile daha geniş 

toplumlara yayılma fırsatı bulmuştur. Bu bakımdan çalışma kapsamında aşağıdaki 

sorulara cevap aranmıştır: 

• Yazı ve sanat birlikteliğinin tarihsel gelişimi nelerdir? 

• Çağdaş sanatta yazının kullanılma nedenleri nelerdir? 

• Sanat ve yazı birlikteliğine yönelik araştırmacı tarafından gerçekleştirilen 

uygulama çalışmaları nelerdir? 

Çağdaş sanatta bir pratik olarak gelişim gösteren yazma isteği hakkında güncel 

tartışmaların disiplinlerarası girişimlerin ve sentezlerin nitel yaklaşım temelinde ele 

alındığı bu çalışmada sanat ve yazı ilişkisinin ortaya koyduğu yeni perspektifin 

irdelenmesi ve tanımlanması oldukça önemlidir. Bu çalışma doğrultusunda belli bir 

kavram üzerine oturtulan yazılı pratiklerin çözümlenmesi yapılmış ve sanatçının 

anlatma-paylaşma isteği ile kolektif bellekte gizlenen hikâyenin deşifre edilmesi 

amaçlanmıştır. Sanat ve yazı ilişkisinden doğan birlikteliğin ne ifade ettiği üzerinde 

durulmuştur. Bu çalışma kapsamında araştırmacı tarafından oluşturulan uygulama 

çalışmalarının göstergebilim yöntemi ile çözümlenmesi yapılmıştır. Konu çağdaş 

sanat ve yazı bağlamında ele alınmış ve bu iki ana kavram üzerinden ilerlemiştir. 

Çalışma kapsamında göstergebilim yöntemi kullanılmıştır. Tez kapsamında ele alınan 

sanatçılar; Jenny Holzer, Canan Şenol, Martijn Sandberg, Ayşe Erkmen, Robert 

Montgomery, Gülsün Karamustafa, Gran Fury, Nasan Tur, Gleen Ligon, Shirin 

Neshat, Lorna Simpson, Barbara Kruger, James Webb, Jimmie Durham, Joseph 

Kosuth, Xu Bing, Lawrence Weiner, Job Koelewijn, Daku ve Juan Arata isimleriyle 

sınırlandırılmıştır. Sanatçıların kullandığı malzemeden estetik parametrelere, 

yöntemlere ve normları itibari ile ilham verici olan ve metinsel bir temele yaslanan 



 

3 

yapıtları, konuya örnek teşkil edebilecek olanlarla sınırlanmıştır. Göstergebilim, 

herhangi bir kültüre ait metinlerin çözümlenmesini kapsamaktadır. Metin, 

göstergebilimin konusuna giren herşeyi kapsamaktadır. Diğer yandan, anlam yaratan 

her metin aynı özellikte olamayacağından o metnin, sanat yapıtından ayrılması 

gerekmekte ve hangi amaçla kullanıldığını göz önünde bulundurmak gerekmektedir. 

Yani düz bir yazıdan ayrı olarak metin içerikli bir sanat yapıtının nasıl 

anlamlandıracağının bilinmesi gerekir. Görünen anlamın dışında metinler sistematik 

olarak göstergelerin çözümlenerek derin anlamlara ulaşılmasını sağlamaktadır. 

Görünen anlamın dışındaki anlama odaklanan göstergebilim, anlamı parçalara ayırır. 

Mitler, metaforlar ve kodlar aracılığıyla anlamı tekrar inşa eder (Civelek ve Türkay, 

2020: 772). Konuya ilişkin olarak Saussure, gösterileni zihnimizdeki soyut kavram 

olarak göstereni ise somut dışavurum biçimi şeklinde ifade etmiştir (Şekil 1.1). 

Araştırma kapsamında elde edilen görsel veriler betimsel bir içerik analiziyle 

değerlendirilmiştir. 

 

Şekil 1.1. Saussure’ün anlam öğeleri (Fiske 2014: 12) 

  



 

4 

  



 

5 

2. YAZI VE SANAT BİRLİKTELİĞİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ 

“Yazmak mı yaşamak mı? Sanılır ki insanoğlunun kadim sorularından biridir bu. Çünkü insan kendini 

bildi bileli hem yaşamış hem yazmıştır. İnsanın tarihi, onun yazmaya başladığı günden itibaren 

başlatılır.” 

Rasim Özdenören 

Yazı, tarih boyunca çeşitli duygu, düşünce ve fikirlerin ifade edildiği, büyük ve derin 

anlamların yüklendiği sembollerdir. Bir başka deyişle, seslerin biçim bulmuş, görsel 

anlatım aracına dönüşmüş, dildeki sözcüklerin bir yüzeye dökülmüş hali, düşünce ve 

dilin işaretler aracılığıyla betimlenmesidir Arseven (1993: 2226) göre yazı; 

“İnsanların, düşüncelerini başkalarına bildirmek için herhangi bir madde üzerine 

çizmek, kazımak ve yazmak suretiyle kullandıkları şekil ve işaretlerdir. Barthes (2006: 

19) göre ise “Yaratımla toplum arasındaki ilişkidir, toplumsal amacından dolayı 

değişikliğe uğramış yazınsal dildir” (Barthes, 2006: 19). 

Günümüzden yıllar önce, Lascaux’da insanlık tarihin ilk resimleri çizilmiştir. 

Fransa’nın Dordogne bölgesi içerisinde, Montignac yakınlarındaki Lascaux Mağarası 

içerisindeki resim yazılar, yazının doğuşu ve görsel sanatların başlangıcı olarak kabul 

edilmekte ve tahmini olarak M.Ö. 15.000 yıllarında yapıldığı düşünülür. İnsanlar 

mağara duvarlarına kırmızı aşı boyası ve kömürle gergedan, mamut, aslan, bizon, ayı, 

at, çakal ve baykuş gibi hayvanların resimlerini çizmişlerdir. Mağaradaki bu benzeri 

olmayan simgeler veya çizimler, ön planda insanla hayvanlar arasındaki ilişkileri 

yansıtır. Belirgin figürlerin yanı sıra, uzmanlar tarafından henüz açıklanamayan çok 

sayıda belirsiz işaretler bulunduğu öne sürülmektedir. Bunların bir anlatım aracı olarak 

kullanılan, soyut kısa göstergeler olduğu düşünülmektedir (Sandermann, 1992: 4). 

İnsanların mağara duvarlarına, çizdiği resim veya işaretler akıllara “İnsanı bu çizimleri 

yapmaya iten şey nedir?” sorusunu getirebilir. Bu belirsiz işaretlerin ne olabileceği 

yönünde birkaç görüş vardır. Bunlardan ilki resimlerin ve işaretlerin bireyler asındaki 

iletişimin bir göstergesi olduğudur. İkincisi, bu insanların inançlarına ilişkin 

betimlemelerin yansımasının bir sonucu ya da ifadesidir. Bir diğer ve son görüş ise, 

öncekilerden farklı olarak bireyin doğadaki canlıları ve nesneleri taklit etmesi veya iz 

bırakma isteği sonucu ortaya çıkan çizimler olduğu yönündedir. Mağara resimlerini 

James Craig, “Desining With Type” adlı kitabında “Belli bir noktada insanlar görsel 

olarak iletişime başladı. Kendi dünyalarındaki kavramların basit çizimlerini yaptılar. 

İnsanlar, hayvanlar, araçlar ve silahlar gibi” (Craig ve Scala, 2006: 8) şeklinde ifade 



 

6 

etmiştir. Bu çizimlerin yazı niteliği taşıdığını söylemek yanlış olmaz. Çünkü insanların 

henüz sesli bir biçimde iletişim kuramadıkları dönemlerde, karşılıklı haberleşme 

sağlayabilmeleri açısından, yazılı ilk işaretleri buldukları ve bir iz bırakmak istedikleri 

tahmin edilmektedir (Jean, 2004: 11). Her ne kadar mağara resimleri iletişim 

noktasında bir vasıta görevi görse de, insanlık tarihinin bulduğu en etkili icatlardan 

biri olan yazının gelişim serüveni için o yıllarda yaklaşık on yedi bin yıl daha beklemek 

gerekmiştir. 

 

Resim 2.1. Çapraz Bizonlar, Lascaux Mağarası’ndaki geç Paleolitik Dönem 

resimlerine bir örnek 

Yazının bulunmasından önce, resimler, imgeler, işaretler, çizimler ve tasvirler 

aracılığıyla verilmek istenen mesajları iletmenin çok çeşitli yolları bulunmuştur. 

Ancak yazı, kullananların hissettiklerini, düşündüklerni veya ifade edebildikleri birçok 

şeyi somutlaştırıp, düzenli bir simgeler bütünü oluşturduktan sonra ortaya çıkmıştır. 

Nitekim yazı bilinçli ve okunmak amacıyla oluşturulmuş veya yazılmış semboller 

bütünüdür. 

Tarih günümüzden beş bin yıl kadar önce yazının icadı ile başlatılır ve ondan önceki 

dönem, “Tarih-Öncesi” diye adlandırılır (Çelebi, 2018). Böylelikle yazı ile birlikte 

insanlığın kültür tarihi başlamış olur. İlk el yazısı, çivi yazısı olarak kabul edilir ve 

yaklaşık olarak M.Ö. 3500 yıllarında Mezopotamya'da, Sümerliler tarafından 

bulunduğu tahmin edilmektedir. İlk çizimler, simgeler, göstergeler ya da bilinen adıyla 

mağara resimleri, insanlığın gelişimiyle birlikte, binlerce yıllık bir süreçte bugünkü 

halini almıştır. Başlangıçta, kayıt tutan muhasebeciler tasvir etmek istedikleri 

varlıkları ya da nesneleri kil tabletler üzerine sivri uçlu kamış kalemlerle 

resmediyorlardı. Zaman içinde Sümerler, bu kamış kalemleri yontarak, yumuşak kilin 



 

7 

üzerine köşeli damgalar basmışlardır. Böylece ilkel resimleri canlandırdığı varsayılan, 

çivi biçimli kalıp çizgiler üretilmeye başlanmıştır. Latincede “çivi” anlamına gelen 

“cuneus” kökünden türeyen “cuneiforme” (çivi yazısı) sözüde buradan gelmektedir. 

Yaklaşık 3.000 yıl boyunca kullanılmış olan bu yazı tekniği ve beraberinde kullanılan 

dillerin, en az 2.000 yıl önce ortadan kalktığı tahmin edilmektedir (Tez, 2008: 11). Bir 

amaç sonucu (basit muhasebe işlemleri) ortaya çıkan yazı, Mezopotamyalılar için önce 

bir bellek yardımcısı, sonrada konuşma dilinin emarelerini koruma ve devam ettirme 

yöntemi olmuştur. Dahası haberleşmenin, düşünceyi ifade etmenin, sosyalleşme gibi 

ihtiyaçların özel bir aracı olmuştur. İlerleyen zaman içerisinde Asurlular, 

mektuplaşmayı, kilden zarfları, yani adına posta sistemi denilen iletişim aracını 

bulmuşlardır (Jean, 2004: 18). Bu gelişmeyi M.Ö. 3.000 yıllarında Mısır Hiyeroglifi 

ve devamında da Çin yazıları takip etmiştir. Çivi yazısı göstergeleri o dönemlerde 

Mezopotamya’ya yayılırken, uzak Çin’den yakın Mısır’a kadar birçok yerde çeşitli 

yazı sistemleri doğarak gelişme gösterir. Bu yazı modellerinde ifade edilmek istenen 

sözcüğün anlamı çizilerek aktarılır. Bu durumda çizimler bir tür resim yazısı özelliği 

taşır. Sonrasındaki gelişmelerde seslerin çözümlenmesi ile birlikte yazı, günümüzdeki 

şeklini alır. Özetle yazının tarihçesi oldukça eski, yavaş, karışık ve farklı görüşlere 

açık olmasına karşın insanlığın geç buluşlarından biridir. Böylesine bir sistemin 

oluşması bir günde değil, yıllar sürmüştür. Bütün bunların sonucunda yazının gelişimi, 

insanlık tarihinin gelişim basamakları ile beraber ilerlemiştir denilebilir. 

İnsanlar yazıyı Tanrının bir hediyesi olarak görmüştür. Dünyanın dört bir yanına 

aktarılan yazı taşa, kile ve papirüs üzerine yazılarak insanlığın tarihini kaydetme, 

depolama ve aktarma görevlerini üstlenmiştir. Bilginin depolanabilmesi, yazının 

buluşu kadar önemlidir. O dönemlerde taş, önemli yasaların ve diğer belgeleyici 

nitelikteki bilgilerin günümüze aktarılmasına hizmet eden kalıcı bir yazı malzemesidir. 

Fakat unutulmamalıdır ki ilk kullanılan yazı aktarıcısı Sümerlerin kil tabletleri 

olmuştur. İnsanoğlu yakınındaki papirüsü, keten bezini ve balmumunu kullanmayı 

öğrenmiştir. Mısırda bu malzemeler tablet haline getirilmiştir. Yazının aktarıcısı 

ağırlıklı olarak Mısır’da ve Mezopotamya’da taş ve kil tabletler, Yunanistan’da 

mermer tabletler, Hindistan’da ve Güneydoğu Asya’da bakır, kayın ağacı kabuğu ve 

palmiye yaprağı kullanılmıştır. Lut Gölü’nün çevresinde ise deri, Çin’de ipek ve 

bambu, İskandinavya’da ahşapdan yararlanılmıştır. Bu nedenledir ki yazının gelişim 

sürecinde ve depolanmasında bölgesel farklılıklar önemlidir. Yerleşik düzene geçme, 



 

8 

geçiş hızı, bulunulan lokasyon, kültürel itiyatlar, ticari ve ekonomik ilişkiler gibi 

birçok faktör yazının çevresel farklılıklarını açıklayabilir. En belirgin özelliği olarak 

coğrafi farklılıklar gösterilebilir. Çünkü yazının biçimlenmesi malzemeyle 

orantılandığında, coğrafyanın önemi oldukça dikkat çekicidir. Yazının gelişimi, 

aktarılması ve biçimlenmesi o coğrafyanın özelliklerine göre değişebilmektedir 

(Yıldız, 2000: 155). Devam eden dönemlerdeki bir gelişmede tarihin bilinen ilk kitap 

örnekleridir. M.Ö. 3.000’li yıllarda Mezopotamya ve Mısır’da ortaya çıkmıştır. M.Ö. 

3.000’li yıllarda Sümerlerin çivi yazısı kullanarak kil tabletlere, Mısırlıların ise papirüs 

kullanarak aktardığı bilgiler, tarihin ilk kitap modelleri olarak kabul edilir (Taşçıoğlu, 

2013: 45). Bu ilk kaynaklarda yazı, resimsel ve sözel ifadelerle desteklenmektedir. 

Öyle ki önemli olaylar gelecek nesillere direkt olarak birinci kaynaktan aktarılmaya 

başlamıştır. 

Yazının ilk keşfinden günümüzdeki harf yazısı ve bunun sonucunda alfabe durumuna 

gelinceye kadar genelde beş aşamadan geçtiği kabul edilmektedir. Bunlar, madde 

yazısı, resim yazısı, düşün yazısı, hece (ses) yazısı ve harf yazısıdır. Özetle ilk 

alfabenin oluşması kronolojik bir sırayla, mağara duvarlarına çizilmiş, kazılmış 

hayvan resimleri, sonrasında Mısır hiyeroglifleri ve çivi yazısı şeklinde gelişim 

gösterir. M.Ö. 4000-5000’lerde Mısır mezarlarında ve Korinth’in etrafındaki kazılarda 

erişilen bazı sanat eserlerinde bir tür sembollere benzeyen izlere rastlanılmıştır (Taşcı, 

1985: 5). O tarihlerde insanların ortak bir lisan ve yazıları olmadığı için bu sembollerin 

onlar için yalnızca bir iletişim aracı olduğu düşünülmektedir. Bu simgelerin zamanla 

değişime uğrayarak bugün ki harf ve rakamlara dönüşmüş olabileceği tahmin 

edilmektedir. 

Tüm yazı çeşitlerinin ortak özelliği sözleri veya heceleri kaydetmeleridir. Dolayısıyla 

okuma yazma bilmek çok sayıda göstergeyi, simgeyi ve harfi tanımak, bilmek 

demektir. Fakat alfabenin işleyişi daha farklıdır. Alfabenin evrimi ve bugün 

kullandığımız Latin alfabesine ulaşılması Akdenizli bir kavim olan ve deniz ticareti ile 

uğraşan Fenikelilerin, Sümerlerin yazı sistemi üzerine geliştirdiği sembollere 

dayanmaktadır. Mezopotamya’nın kuzeybatısında ve bugünkü Lübnan çevresinde 

yaşayan Fenikeliler M.Ö. 2. yüzyılda Fenike (Semitik) alfabesini icat etmişlerdir. Basit 

bir yazım dili ve formuna ihtiyaç duyan Fenikeliler o zamana dek görsel iletişim adına 

kullanılan sembol ve işaretlerdeki resimsel anlatımı deyim yerindeyse devrim 



 

9 

niteliğinde bir yenileme ile ses imgelerine çevirmişlerdir. Eşyaları, düşünceleri ya da 

fikirleri temsil eden simgeler, artık seslere karşılık gelmeye başlamıştır. Böylece 

kullanımı basit ve daha az sayıda sembol ile kolay öğrenilebilir ve iletişim yönü daha 

kuvvetli, yeni bir yazın dili ortaya çıkmıştır. Bunun sonucunda olgunlaşmakta olan 

standartlaştırılmış bir fonetik alfabe ile Fenikeliler, Batı medeniyetine büyük katkı 

sağlamıştır (Craig ve Scala, 2006: 9). 

Alfabenin gelişimi kadar, dünyaya nasıl yayıldığı da önemlidir. Afrika-Asya dil 

grubunun bir parçası olan Fenike alfabesi, ticaret ile beraber batıya doğru uzanmıştır. 

Çoğunluğu tüccar ve denizci olan Fenikeliler, Doğu Akdeniz etrafında halkla ticaret 

içerisindeydi. Bunun sonucunda gittikleri her yerede alfabelerini götürüyorlardı. 

Böylelikle yeni alfabenin Akdeniz kıyısı boyunca hızla yayıldığı düşünülmektedir. O 

dönemlerde Fenike alfabesi, Yunan uygarlığına kadar ulaşmıştır. Fenikelilerle ticaret 

yapan Antik Yunanlılar bu alfabeyi değiştirmeden almış (Donoughue, 2009: 20) ve 

sonrasında geliştirilerek kullanmıştır. Örneğin; Fenike alfabesinde istimal olan 

“Aleph”, Antik Yunan medeniyetinde formu yatay şekilde çevrilerek “Alpha” 

işaretine dönüştürülerek kullanılmıştır. Ayrıca Yunanlılar, Fenike alfabesine sesli 

harfleri ekleyerek büyük bir katkıda bulunmuşlardır. Daha sonra bu alfabe, Romalılar 

tarafından geliştirilmiş ve günümüzde kullandığımız Roman alfabesi ortaya çıkmıştır 

(Resim 2.2). 

 

Resim 2.2. Üstte Fenike alfabesi, altta Yunan alfabesi 



 

10 

Tarihsel olarak tüm bu gelişmelerden sonra yeni bir alfabe daha bulunmuştur. Birkaç 

harf dışında Fenikelilerin kullandığına benzeyen bu yazı sistemi “Aram Alfabesi” 

olarak adlandırılır. Aram dili ve yazısının tarihimiz üzerinde çok önemli bir etkisi 

vardır. Çünkü Eski Ahit’in bazı bölümlerini yazmak için bu alfabe kullanılmıştır. M.Ö. 

700’lerde ortaya çıkan Aram alfabesinin bilinen en eski örneği günümüze, ne yazık ki 

sadece İbranice olarak ulaşabilmiştir. İbranice kutsal kabul edilen Yahudi yazılarını 

yazmak için kullanılmıştır. İlk haliyle bu yazıda ünlü harf yoktur. Aramca gibi sağdan 

sola doğru okunur ve harfler köselidir. “Kare Yazı” adı verilen eski İbranice yüzyıllar 

boyunca küçük bir takım değişikliklere uğramış (Jean, 2004) ve bugün halen İsrail’in 

resmi dili olarak kullanılmaya devam etmektedir. 

Yazının tarihi, soy bağıyla bağlı bir aile tarihidir. Çünkü tıpkı İbranice gibi, Arapça da 

Fenike yazısından türemiştir. Ayrıca İbranice gibi sağdan sola yazılarak okunur ve 

sesli harfleri kaydetmez. İlk Arap yazıtlarının M.S. 512-513 tarihli oldukları 

bilinmektedir. Tüm bu gelişmelerden sonraki dönemlerde Sahra Çölü yakınlarında 

farklı yazı türlerinin bulunduğu bilinmektedir. Bu çeşitli yazıların İbranice ve Arapça 

gibi Fenike alfabesinden geldiği günümüzde bu alanla uğraşan uzmanlar tarafından 

tahmin edilmektedir. Günümüzde bu yazı türlerinin çoğu ortadan kalkmıştır. Bugün 

geriye sadece Etiyopya yazısı ve Tifinag adı verilen ve çok nadir görülen bir yazı çeşidi 

kalmıştır. Tifinag göçebe bir topluluk olan Tuareg halkının yazısıdır (Jean, 2004). 

Tuareg bölgelerinde taşlara ve mezar taşlarına kazınmış bu yazı geometrik harfleri 

olan bir yazı çeşididir. Dikkat çekici bir özelliği yalnızca kadınlar tarafından 

kullanılmasıdır. Bunun topluluğun anaerkil olmasından dolayı olduğu 

düşünülmektedir. 

Doğrudan doğruya ya da dolaylı olarak Fenike yazısından türemiş olan bütün bu 

alfabelerde yalnızca sessiz harfler bulunur. Ancak yalnızca Yunan alfabesinde sesli 

harfler vardır. Yunanlılar, alfabelerinde bulunmayan ünlüleri alfabeye dâhil etmek için 

onları temsil eden pek çok göstergeyi Aram alfabesinden almışlardır. Bu gelişmeyle 

birlikte M.Ö. 4. ve 5. yüzyıllardan itibaren tarihin en zengin edebiyatlarından birinin 

ortaya çıktığını söylenebilir. Bu yazında, tarih, felsefe, şiir, tiyatro, anlatı türlerinin 

kadim örnekleri vardır. Yunan alfabesi kendisinden daha karışık yazıları (Kipti, 

Ermeni, Gürcü) doğurduğu gibi bugün kullandığımız Latin alfabesinin de çıkış 

noktasını oluşturmuştur (Jean, 2004). 19 harfden oluşan Latin alfabesi M.Ö. 2. 



 

11 

yüzyılda ortaya çıkmıştır. Cicero döneminde “X ve Y” harfleri sonradan bu alfabeye 

eklenmiştir. Galya’ da yazıyı kullananlar yüzyıllar boyunca sadece Latin alfabesini 

kullanmışlardır. Latin alfabesi zamanla değişiklikler yapılarak daha az karmaşık hale 

getirilir. “Büyük Harf Yazısı” adını alan Roma alfabesi M.Ö. 200’lerde son şeklini 

alarak M.S. 100 yılında kusursuz hale getirilmiştir. Roma yazısı çoğunlukla Roma 

anıtlarında ya da taş yazıtlar üzerinde kullanılmıştır. 

Türk alfabesinin nerede ve ne zaman ortaya çıktığı üzerinde pek çok araştırma 

yapılmıştır (Açıkgöz, 1997; Caferoğlu, 1984; Ercialsun, 2005; Öner, 1997). Türkler, 

İslamiyet’i kabul etmeden önce göçleri sırasında farklı coğrafyalardaki uygarlıkların 

özelliklerinden etkilenmiştir. Yenisey, Orhon, Uygur,-Soğdak,-Çin, Tibet, Nastur, 

Süryan, Mani, Brahma, Passepa, Peçenek, Kuman, İbrani, Yunan yazı sistemlerini 

benimsemişlerdir. İslamiyet ile ise Arapçayı kullanan Türkler sonrasında Kiril 

Alfabesiive Latin Alfabesinden yararlanmışlardır. Tunç Çağı Türkleri’nin, eşyalar 

üzerinde ve mimaride stilize edilmiş dekoratif figürler kullandığı ve bunların daha 

sonra resim yazısı ve ses işaretlerine dönüştürüldüğü bilinir. Bu işaret ve sembollerin 

en son Orhun yazıları biçimini aldığı görülmektedir. Türkler için önemli bir yeri olan 

ve Göktürklerden kalan “Orhun Kitabeleri” en eski Türk yazısı olarak saygın bir 

yerdedir (Taşkıran, 1997: 88). 

Sıra dışı bir yazı çeşidi olan “Kriptografi” yukarıda bahsi geçen tüm alfabelerden 

kullanım amacı nedeniyle ayrılmaktadır. Kulanım amacı bilgi, şifreleme ve şifre 

çözme için tercih edilen özetleyici bir alfabe türüdür. Bunun bilimine ise Kriptoloji adı 

verilmekte olup informatik ve matematik bilimi pratiğine dayanır. Bir diğer sıra dışı 

kabul edilen yazı ise “Stenografi” dir. Harflerle kısa yazı yazma tekniği anlamına gelir 

(Jean, 2004). Günümüzde hala kullanılan ve sıra dışı kabul edilen bir alfabe özelliğine 

sahip olan “Braille Alfabesi” ise görme engellilerin okuma yazmaları için 

bulunmuştur. Saha ölçüm subayı olan Nicolas Marie-Charles Barbier tarafından 1820 

yılında bulunan ve 1821’de Louis Braille tarafından geliştirilmiştir. Savaş sırasında 

gece karanlığında okuma gereksinimi duyan Barbier’ın ihtiyacından dolayı bu alfabeyi 

icat ettiği bilinmektedir (Jean, 2004). 

Özetle bugün yeryüzünde çok farklı yazı sistemleri ve alfabe çeşitleri kullanılmaktadır. 

Her bir ulusun şimdi kullandığı alfabe düzeneğinde geçmişte kullandıklarıyla 

tamamen aynı olmadığı da dikkat çeken bir özelliktir. Bu farklılıklar, yazı 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Louis_Braille


 

12 

anlayışındaki gelişmenin ürünleri olduğu kadar kültürel etkileşim ya da toplumsal 

değişikliklerin bir sonucudur. Yazının gelişim serüvenindeki yaygın inanışın tersine, 

yazı, dünyada ortak kullanımı en yaygın iletişim aracı değildir. Bu durumda çağımızın 

başında dünyanın nerdeyse her yerinde yazı sistemlerinin ortaya çıktığı söylenebilir. 

Dilbilimci Grimes 1978 yılında dünyada yaşayan dillerin toplam sayısını 5103 olarak 

bildirmiştir. Ethnologue “Languages of the World” (Dünyanın Dilleri) isimli internet 

sitesinin 2019 yılı için “Dünyada kaç dil var?” başlıklı makalesinde yayınladığı sayıya 

göre dünya üzerinde 7139 dil yaşamaktadır. Resmi olmak üzere ise dünya üzerinde 

6700 farklı dil konuşulduğu tahmin edilmektedir. Dünyanın yaşayan tüm dillerinin 

toplam sayısının yalnızca %13 kadarı yazılı dil olup büyük çoğunluğu yazısızdır. Yani 

dünyada halen bugün yazının bilinmediği birçok bölge vardır (Jean, 2004). Dahası 

anadilinin yazılı olmayıp, başka bir dilin resmi kabul edildiği yerler olduğu gibi yazılı 

kültürün henüz ulaşmadığı bölgeler de olduğu düşünülmektedir (Haarmann,1998). 

2.1. Yazının Çeşitli Görünümleri ve Form Beraberliği 

İnsanoğlunun ilk olarak mağara duvarlarına yaptığı görsel betimlemelerle nesnelerin 

tasvir edilmesi; aidiyeti belirlemek, kutsal veya değerli bir bilgiyi saklama ihtiyacı ya 

da tarihi kaydetmek gibi farklı ihtiyaçlarla birlikte gelişmiştir. Bu ihtiyaç kişinin 

kendisinden başkasının da anlayabildiği ortak bir iletişim aracına dönüşmüştür. Ancak 

söz konusu görsel betimlemelerde görülen ne olursa olsun, yapan kişinin ne anlatmak 

istediğini kesin olarak söyleyebilmek mümkün değildir. Bunun aksine yazı, resim gibi 

öznel yorumlara açık değildir. Sistematik bir şekilde yazılan yazıyla anlatılmak 

istenilenlerin yorumlanması sınırlıyken, resim ile ifade edilenin yorum alanı geniştir. 

Bu nedenle zamanla birlikte resim ile arasına mesafe koyan yazı, çeşitli formlarlarla 

ilişkisi söz konusu olduğunda, öncelikle bilgi aktarıcısı olma görevini üstlenerek 

yazıldığı biçimin yüzeyi ile yaşamsal bir bağ içine girer. 

Tarih boyunca farklı zamanlarda çeşitli yüzeylere yazılan yazılara bakıldığında 

öncelikle kilin kullanıldığı form ve objeler dikkat çeker. Taşıdığı estetik meziyetin 

yanında, tarihsel olması ve belge niteliği ile yazının, kil dışında çok farklı yüzeylere 

uygulanmış olduğu bilinir. Zaman içinde muhtelif malzeme ve türlü biçimler üzerine 

kazınan belirsiz işaretler ve semboller temsil ettikleri nesneyi canlandırmaz olmuş ve 

anlamın aktarıcısı rölüyle çeşitli semboller geliştirilmiştir. Bu süreç, çivi yazısı, 

hiyeroglif, piktogram gibi yazı türlerinin ortaya çıkması ile onun çeşitli formlarda 



 

13 

görünümlerini beraberinde getirmiştir. Üretilmiş kil tabletler, gündelik nesneler, 

heykeller, mezar taşları, yazıtlar, papirüsler ve mimari elemanlara kadar pek çok 

yüzeyin üzerinde yer almış ve almaya da devam etmektedir. 

Yazılı tabletler ve seramikler 

Yazmanın temelde “iz” bırakma olduğu en ilkel hali; çeşitli geometrik formların kil 

yüzeyine batırılmasıyla oluşmaktadır. Mezopotamya’nın verimli topraklarından 

zahmetsizce elde-edilen kil, öncesinden sulama kanalından alınarak kurutulmakta 

sonrasında ise üzerine kolaylaca yazı yazabilmek için planklar haline getirilmektedir. 

Böylece farklı ebatlarda kil tablet elde edilmiş oluyor. Daha sonra çeşitli 

malzemelerden yapılmış aletleri üzerine bastırarak izlerrelde edildiği bilinmektedir. 

Kil tabletler ucuz ve kolay bir yazı malzemesidir. Bu tabletlerin bir pul büyüklüğünde 

boyutları olduğu gibi 25x10 cm boyutlarıda mevcuttur. Önemli anlaşmalar, üzerinde 

sonradan değişiklik yapılmaması için pişirilerek sert bir form haline getirilmekteydi. 

Ayrıca pişmemiş tablet halindeyken yapılan yanlışlıkları, tableti ıslatıp kazıdıktan 

sonra düzeltme olanağı da bulunmaktadır (Resim 2.3) (Tuncel, 2020: 311-314). 

 

Resim 2.3. Yaklaşık İ.Ö 2600’lerde yapılmış, çivi yazılı tablet örneği 

Yazının bir form üzerinde bilinen bu en eski hali yaklaşık M.Ö 3300 yıllarında Uruk 

tabletlerinde görülmüştür. Çivi yazısıyla yazılmış bu ilk kil tabletlerde, daha çok 

tarımsal listeler, krallığın sosyal düzeni veya kayıt tutmak amacıyla kullanılmıştır 

(Tez, 2008: 109). Schmandt-Besserat’ın vurguladığı gibi yazılı tabletler: “Her biri 

belirli bir ürüne veya mala karşılık gelen markalar, kil yüzey üzerinde negatifleri tekrar 



 

14 

ederek belirli bir düzende tek bir çizgi üzerinde yan yana getilerek kullanılır” 

(Schmandt-Besserat, 2007: 3). Kil tabletlerden Mezopotamya’da, Babiller, Asurlular, 

Hititler, Urartular, Ermeniler ve Eski Parslar yararlanmıştır (Tez, 2008). Ayrıca bu 

tabletler binlerce yıl toprak altında korunarak günümüze kadar saklı kalmıştır. 

Bir bellek ve kayıt aracı olarak zaman içinde gelişimini sürdüren yazı, sadece yazılı 

tabletler üzerinde değil, iletişim ihtiyacınınnartması ve mektuplaşmanın ortaya 

çıkması ile kilden üretilmiş zarflar ve mektuplar üzerinde de yaygın bir şekilde 

kullanılmıştır. Günümüzde yalnızca müzelerde örneklerini görme imkânımız olan bu 

mektup ve zarflar, kilin pişirilmesi sonucu dayanıklı ve kalıcı hale gelerek, gelecek 

kuşaklara tarih öncesinden bilgiler aktarması açısından önemlidir. Güvenlik ve gizlilik 

amacıyla yapılmış olan kil zarflara özellikle Eski Babil ve Asur döneminde 

rastlanmaktadır. Söz konusu mektup ve zarflar sayesinde karşılıklı yazışmalar 

yapılarak farklı uygarlıkların birbirleri arasındaki iletişimin kuvvetlenmesinde büyük 

öneme sahiptir. Uygarlıklar aralarında yaptıkları antlaşmaları yazılı tabletler üzerinde 

imzalamışlardır. Mısır ve Hitit Kralları arasında M.Ö. 1269’da imzalanmış olan Kadeş 

Antlaşması ve ardından yapılan yazışmalar bunun bilinen örneklerindendir. Özellikle 

dayanıklı bir malzeme olduğu için kilin, tarih boyunca farklı uygarlıklar tarafından 

yazı yazmak amacıyla tercih edildiği görülmektedir (Resim 2.4). 

 

Resim 2.4. Pişmiş Kil Tablet, Mısır Kralı II. Ramses’in- karısı Naptera tarafından 

yazılmış dostluk mektubu, 9.9 cm, M.Ö. 13. yy. Anadolu Medeniyetleri 

Müzesi, Ankara. 



 

15 

İnorganik malzemelerin şekillendirilip kurutulduktan sonra sırlı veyai sırsız olarak 

pişirilmesi sonucu ortaya çıkan seramik ürünler, tarih boyunca çok çeşitli amaçlarla 

kullanılmıştır. Bunlardan birisi seramik yüzeylere yazılan yazılardır. Tarih öncesi 

dönemlerde daha çok İran seramiklerinde yazıya benzer resimler, simgeler ve nakışlar 

görülmektedir (Abbasiyan, 2000: 25). M.Ö. 8. yüzyılın sonlarına doğru ise Yunan 

seramik vazoları üzerinde yazının kullanımına rastlanılmıştır. Bunların sayısının M.Ö. 

6. yüzyılda dikkate değer bir artışı gözlenmiştir (Cook, 1997: 241). Seramik 

yüzeylerde görülen ilk yazılı örneklerin içerikleri: sağlık, mutluluk ve bereket 

dilekleri, öğüt vb. konular üzerine yazılmıştır. Farklı dönemlere seramik yüzeylerde 

yazı, süsleme dekorlarının düzenine göre kulp altında, kaide kenarında, dudak, boyun 

ya da omuz kısmında dikey, yatay ve bükey hareketli sıralar halinde yer almıştır. 

Uzak Doğuda eski bir gelenek olarak yazının dekor olarak seramik yüzeylerde 

kullanımı, M.Ö 7.000 yıllarına denk gelir. Bu seramiklerde, yazının öyküleyici rolü 

görülmektedir (Schmandt-Besserat 2007: 15). İslam sanatındaki kaligrafik 

uygulamalar o dönemlerde sadece kitap sanatında kalmayarak seramik formlara 

taşınmıştır. Bunlar incelendiğinde 7. yüzyılda, genelde ev kullanımı için üretilmiş olan 

tabak, çanak gibi formlar dikkat çeker. Bunlar üzerindeki dekorlar oyma ya da rölyef 

türündedir (Charleston, 1977: 73). İyi niyet dilekleri, özdeyişler ve nadiren de olsa 

çömlekçi ustasını ifade eden yazılara rastlanır (Graber, 1988: 142; Bulut, 1994: 6). 

Kapların iç kısmına yazı yazmak için ahşap ya da metalden şablonlardan 

yararlanılmıştır. Özellikle Horasan bölgesindeki Nişapur şehrinde yapılmış olan Kufi 

yazılı seramik kaplar ve tabaklar ustalık eserleri olarak kabul görür. Bu coğrafyada 

yazının seramik yüzeylerde kullanımı 9. yüzyılda daha çok yaygınlaşır ve bunlarda 

yazının okunurluğu göz ardı edilerek metinler görsel bir eleman olarak tercih 

edilmiştir. 

Hem Doğu hem de Batı kültüründe görülen “Albarellolar” üzerlerinde kullanılan 

kaligrafik ögeler dikkat çeken bir seramik form grubudur. En erken örneklerine 12. 

yüzyılda Suriye ve İran’da rastlanmaktadır (Özüdoğru, 1991: 161). Albarello ilaçlar, 

baharatlar, bitkisel ve kimyasal malzemeleri saklama ve sınıflama amacıyla kullanılan 

silindirik formlu seramik kaplardır. 17. yüzyılda el becerilerinin ve tekniklerin en üst 

düzeye ulaşmasıyla yapılan seramiklerde de yazının kullanıldığı görülmektedir. Bu 

yazılarda genelde “Tanrıyı Hatırla” tarzında protestan söylemleri içerir. 



 

16 

 

Resim 2.5. Albarello, Özbekistan, Samarkand, Samanid Hanedanlığı 

Matbaanın bulunması ile Avrupa’da yazılı eserlerde yeni bir çağ başlayarak, yeni yazı 

stilleri doğmaya başlamış ve bu stiller sanat akımlarından etkilenerek gelişmiştir. Bu 

dönemlerde Avrupa’da, seramikte yazının kullanım alanları çeşitlilik gösterir. Bu 

alanlardan biride damgalarda kendini gösterir. Damgalar firmanın veya markanın adını 

belirten kısaltma isimler şeklinde ya da amblem şeklinde seramiklerin taban kısmında 

kullanılmıştır. Tanınma amacından çok niteleme amacına yönelik kullanılsada daha 

sonra firmalarda ticari bir kullanım şekline dönüşmüştür (Resim 2.6) (Okur, 2007: 69). 

 

Resim 2.6. Spode Davenport ve English Porcelain, Leboueuf Milliet & Cie firmasına 

ait damga 

Yazılı nesneler 

Yazıyı düz bir yüzeye yazmak yerine, değişik formların üzerine yazmak, yazının 

anlamına, nesnenin formuna ve kullanımına yeni bir değer katmaktadır. Gündelik 

hayatta kullanılan nesneler üzerine yazılan yazılar kimi zaman dilekleri, büyüleri, öğüt 



 

17 

verici cümleleri ve şifa sözlerini içerirken, kökleri tarihin eski devirlerine uzanan 

bugünkü kültürel değer ve, temellerini de günümüze taşır. Kişinin temel ihtiyaçları 

olan bu gündelik kullanım objelerinde yazı, çoğunlukla aidiyet duygusunu pekiştiren, 

o objeyi diğerlerinden ayıran bir unsur olarak ortaya çıkar. Kimi durumlarda da 

nesneye kutsallık kazandırır. Gündelik kullanım nesneleri üzerine yazılan yazıların, 

yazılma amacını Schmandt-Besserat (2007: 64) şöyle belirtir; 

Cenaze objeleri arasında sayılabilecek pek çok adak heykeli ve objeler, ithaf 

edildikleri kişinin ismini sonraki hayatta duyurmak ve orada ihtiyacı olan huzuru 

sağlayacak duaların yazılı olduğu sanatsal formlardır. Çünkü bir ismin biricik 

kılınması ve aynı şekilde sürmesini sağlamak, var olmak demektir. 

Yazma eyleminin gelişmesi ve yaygınlaşmasıyla, yazının çeşitli nesneler üzerinde 

anlatım, aktarım ve öyküleme amacıyla kullanımı artmıştır. Yakın Doğu’da M.Ö 7000 

yıllarından itibaren yapılan seramiklerde ve vazo süslemelerinde, yazının öyküleyici 

kullanımı dikkat çekmiştir (Schmandt-Besserat, 2007: 15). Ayrıca hesap, ödeme, oy, 

mahkeme kararı, çeşitli listeler tutmak amacıyla kullanılan kil tabletlerin yanısıra, 

seramik kapların ve nesnelerin de çeşitli amaçlarla kullanıldığı bilinmektedir. 

Fırınlama sonrası uygulanan yazı türleri bir veya birden çok harften oluşan 

monogramlar, kutsal alanlara veya tapınaklara vazoları veya içindekileri adak 

olarak adayan kişilerin ya da adak adanan tanrı ve tanrıçaların isimlerinin 

kısaltmaları, ticari kaplarda satıcı ya da tüketiciye ait mülkiyet markaları, ödül 

olarak verilecek bir kapta, yarışmayla ilgili açıklamalar, üzerinde yer aldıkları 

vazonun fiyatı, kapasitesi, içindekinin ağırlığı gibi özellikleri belirleyen ve 

Yunan alfabesindeki harfler ile gösterilen numarasal veya akrofonik ağırlık ölçü 

sistemleriyle ilgili işaretler seklinde gruplanabilir (Yıldızhan, 2005: 436-437). 

Yunan vazolarındaki yazılar özellikle M.Ö. 8. yüzyılın sonlarına doğru görülmeye 

başlanmıştır. Birçoğunda yazı, süsleme dekorlarının düzenine uygun şekilde 

işlenmişken bazılarında süslemeyi tamamlayıcı bir eleman olarak kullanıldığı 

görülmektedir. En erken yazılı nesnelerden biri olan Yunan kabı M.Ö. 740 tarihli 

Dipylon Şarap testisidir. (Resim 2.5) Üzerine kazınan yazı Arkaik formunda olup, 

orijinal Fenike alfabesini andırır. Fakat yazı Yunan alfabesiyle yazılmış kısa bir 

metindir. Metinde şöyle yazmaktadır: “Dansçılar arasında şimdi kim en canlı dans 

ederse, beni ödül olarak alsın” (Voutiras, 2007: 273). Tümcenin içeriğinden 

anlaşılacağı üzere bu testinin dans yarışmasında kazanana ödül olarak verilmek 

amacıyla hazırlandığı anlaşılmaktadır (Resim 2.7). 



 

18 

 

Resim 2.7. Dipylon şarap testisi, M.Ö. 740 

Yazılı nesnelerden bir diğer dikkat çekeni Yunan Francois vazosudur. Resim 2.8’de 

görülen ve siyah figür geleneğinde yapılmış bu vazo, üzerinde Troya savaşının 

kahramanları olan, Ajax ve Aşil, taş oyunu oynarken betimlenmiştir. Vazodaki 

figürlerin ağız hizasından aşağıya doğru yönelen bir yazı dizisi görülür. Aşilin 

ağzından dökülen teserra (dört), Ajax’ın ağzından dökülen tria (üç) sözcükleri 

izleyicide adeta taş oyununun canlı tanığı olduğu hissi uyandırmaktadır (Kleiner, 

2010: 100). Vazo üzerindeki betimlemelerde, ayrıca Tetis ve Pelaus’un düğünü 

betimlenirken bu düğüne bütün tanrıların katıldığı betimlenmiştir. Altı adet friz 

içerisinde gösterilen tüm tanrılar ve nesneler sağ, sol ve üstüne gelecek şekilde 

etiketlenerek sıfatlarına dair bilgilendirilmiştir. Bu yazılı etiketlerin bir durumu 

aktardığını söylemek mümkün değildir. Fakat mitolojik bir öykünün yorumlanmasına 

katkı sağlar (Strawczynski, 1998: 107). Yazının anlam aktarımındaki rolü yazılı 

nesnelerde söz konusunu dönemlerde görülmeye başlamıştır (Resim 2.8.a, Resim 

2.8.b). 



 

19 

 

Resim 2.8.a. Françoise vazosu, M.Ö. 570-560 (yukarıda) 

Resim 2.8.b. Françoise vazosu detay, M.Ö. 570-560 (aşağıda) 

19. yüzyılın ikinci yarısına gelindiğinde yazılı nesneler farklı formlar üzerinde 

görünürlük kazanır. Bunlar: vazolar, yemek tabakları, sürahiler, kulplu maşrapalar,-su 

bardakları, kapaklı-kapaksız kavanozlardır. Ticari amaçlı ya da siyasi olayların 

etkisiyle üretildiği tahmin edilmekte ve daha çok nasihat edici yazılar içermektedir. 

Örnek olarak: “Ey birader sakla tek, kalırsa düşmana kalsın, dosta muhtaç olma tek” 

(Kum, 2004: 37) gibi halk arasında slogan haline gelen sözler gündelik nesneler 

üzerine aktarılmıştır. Nesneler üzerinde beliren bu yazılar, yazının gündelik hayatı 

kapsayacak bir şekilde nasıl güçlü olduğunun kanıtı niteliğindedir. 

Yazılı mimari 

Yazının, tarih öncesi çağlardan başlayarak üçüncü boyutla belki de en fazla temas etme 

şansı bulduğu alan, mimari yapılardır. Yazı ve mimarlığın disiplinlerarası ilişkisi, iki 

farklı alanın temel değerlerinin ve ilkelerinin benzer ya da aynı referans noktalarına 

sahip olmasının bir sonucudur. Bu beraberlik ilk olarak, yazının bir tasarım unsuru ya 

da mimari yapıyı biçimlendiren bir form olarak kullanılmasıyla görünürlük kazanır. 

Daha sonra yazının bilgilendirmeye yönelik işlevsel kullanımı ve estetik bir unsur 

olarak mimari formlarda yer alması şeklinde özetlenebilir. 



 

20 

Geçmiş dönemlerde ibadethane, saray, okul, ev gibi binaların duvarlarında, 

kapılarında, sütunlarında veya çeşmelerde farklı işlevlere sahip yapılarda karşılaşılan 

yazılar gerek yazım şekilleri gerekse anlamlarıyla bulundukları mekânla ilişki 

içindedir. Farklı amaçlarla uygulanan bu yazıların en erken örneklerine tarih öncesi 

çağlarda, Mısırlılar, Elamlar gibi medeniyetlerin yazıtlarında ve tapınaklarında 

rastlanmaktadır (Şumnu, 2014: 12). 

Batıda ise yazının mimaride kullanımı tarih öncesinden günümüze kadar uzanan taş 

oymacılığında en dikkat çekici örneklerini vermiştir. Genelde taş üzerine yazı işçiliği 

ile büyük harflerle mezar taşları, sunaklar, yapılarda baştaban ve lentolar üzerinde 

özellikle yazı, daha çok yapının işlevini vurgulamak için uygulanmıştır (Taşkıran, 

1997: 94-97). Yazılı mimarinin bilinen en önemli örneklerden biri, Eski Yunan’da 

“Delphi Tapınağı”nın üzerindeki “kendini bil” yazısıdır (Foucault ve diğerleri önsöz 

2001: VIII). Günümüzde felsefe ve sosyoloji biliminin bir öğretisi olarak kabul gören 

bu yazı görsel sanatlarında en çarpıcı örnekleri arasında yerini almıştır. Sözün 

uçuculuğu ve yazının sınırsız yorumu, metnin varlığıyla tanımlı ve sabit bir alanda 

güvence altında gibidir (Resim 2.9). 

 

Resim 2.9. Apollo Tapınağı, Kendini Bil, Yunanistan, Antik çağ 

Roma Dönemine gelindiğinde, mimaride sık kullanılan yazı ögesine anıtlar, dikili 

taşlar, mezarlar, mabetlerin baştabanı ve imparatorluğun hâkimiyetini vurgulamak 

amaçlı görkemli yapıların yüksek yerlerinde rastlanmaktadır. İslam sanatında ise 

mimaride yazının kullanımı batıdakinden birz farklıdır. İslam sanatında yazı öğesi 

geleneksel sanatların gelişimine paralel olarak, ağırlıklı olarak kaligrafi, seramik, taş 



 

21 

ve mermer, uygulamaları şeklinde, Abbasiler, İlhanlılar, Selçuklular, Karahanlılar ve 

Gazneliler, Osmanlılar ile mimaride kullanılarak önem kazanmıştır. Özellikle çini, taş 

ve mermerin malzeme olarak kullanıldığı İslam mimarisi örnekleri, mimarlık ve sanat 

tarihi açısından taşıdığı değer ve önemle günümüze kadar korunmuştur. Yazılı 

mimariler, mekânın atmosferiyle yazının gücünü bir araya getirir. Örneğin Selçuklu 

ve Osmanlı mimarisinde kapı üstlerindeki kitabeler mekânı kutsarken, kişinin ilahi bir 

mekâna girdiği duygusunu verir. Bu kutsal sayılan mekânlarda Allah’ın yüceliği ve 

dini içerikli sözleri yer alırken yazılar insan başından daha yüksek seviyelerde 

yerleştirilir. Bu eserler kutsallığı nedeniyle yer döşemelerinde kullanılmamıştır. 

İhtişamlı görüntüsünün yanı sıra şiirsel sözlerinde yer aldığı seramik panolar, bu 

kültürde yazının önemine işaret etmektedir (Öney, 1987: 47). Günümüzde ise bu yazılı 

mimari örneklerini, camilerin iç duvar kaplamalarında ve özellikle geleneksel türde 

evlerin giriş kapılarının üstünde rastlanmaya devam etmektedir (Resim 2.10). 

 

Resim 2.10. Everard Binası, Art Nouveaupstilinde çok renkli fayans kaplı cephe, 

İngiltere, Bristol. 1900 

1895-1905 yılları arasında Avrupa’da doğan ve Amerika’da da yayılmaya başlayan 

modern ve soyut bir stil olan Art Nouveau akımının, dış cephe kaplamalarında ve iç 

mimaride yazının kullanımına örnek olabilecek seramikler dikkat çekicidir. 

Bristol’deki Everard Binası yazının söz konusu dönemdeki kullanımına bir örnektir. 

(Resim 2.10) Binadaki dekoratif amaçlı yazılı seramiklerin tasarımı William J. 

Neatby’a aittir; 1901 yılında Doulton firması tarafından üretilmiştir (Lemmen, 2002: 

19- 21). 

Yazı sadece geçmişte değil günümüzde de sıklıkla mimari yapılarda kullanılmaktadır. 

Resim 2.11’de görülen, Hollanda’nın Ede şehrinde konumlanan ve 1997 yılında 



 

22 

tamamlanan, mimar Neutelings Riedijk tarafından tasarlanan Veenman baskı binası, 

ofis, baskı ve depolama alanından oluşmaktadır. Binanın cephesi, serigraflı camdan 

yapılmıştır. Camda yer alan metin Hollandalı şair K. Schippers’a aittir. Tasarım ise 

grafik tasarımcı Karel Martens tarafından gerçekleştirilmiştir. Yazılı mimariler 

Veenman baskı binası örneğindeki gibi yerleştirildiği mekânda çevresini tanımlı alan 

haline getirip kamusal olmanın ötesinde kendi başına bir sanat nesnesi olarak incelenir. 

Özetle yazı, seramik ve mimari gibi temas noktalarıyla arasındaki genetik bağını 

mesafeli olarak sürdürür. Yazının icat edildiği binlerce yıl öncesinden günümüze 

temelde bir iletişim aracı, estetik bir form olarak da çeşitli kullanım nesneler, mimari 

ve yaşam alanlarına yeni formlar, farklı düşünce ve tasarım biçimleri temasının devam 

etmesi kaçınılmaz görünmektedir (Resim 2.11). 

 

Resim 2.11. Veenman Printer binası, Hollanda 

Yazılı heykeller 

Heykelde yazının kullanılmasına özellikle Sümer, Hitit, Asur ve Mısır uygarlıklarında 

rastlanmaktadır. Yazılı heykeller daha çok tapınak, mezar, dikilitaş gibi dini yapılar 

üzerinedir. Ayrıca mezarlara konan ve ushabti denilen figürlerin (ölümden sonra 

tarımla ilgili işlerle ilgilenen) üzerlerinde de bazı yazılar bulunmaktadır. Bunlarda 

genellikle ölüleri koruduğuna inanılan heykellerdir. Üzerindeki yazılarda, “Her zaman 

kanallara su doldurmak, doğudan batıya toprak taşımak için hazır ol” gibi sözler 

yazılıdır (Resim 2.12) (Camusso, 1991: 24). 



 

23 

 

Resim 2.12. Bayan Sati’nin-Ushabtisi,-Earthenware, 25 cm, M.Ö. 1350-1250 

Arkaik dönem Yunan heykellerinde, heykel üzerine yazı yazma geleneğinde bir takım 

değişiklikler olmuştur. Formu uzun uzun yazıyla doldurmak yerine, heykellerde kısa 

ve bilgi verici nitelikteki yazı, bir tür imzaya dönüşmüştür. Resim 2. 13’de Fl (avinos) 

Epikthtos’tan Asklepios ve Hygieia’ ya adanmış olduğu belirten heykeldeki kaide 

yazısı, yaşanan değişimi göstermektedir (Boardman, 2001: 36). Heykel üzerindeki 

yazı, anlamın ötesinde, figürle belirli biçimsel bir ilişkiye girmez. Buradan hareketle 

yazı, üzerine yazıldığı heykelin anlamını dönüştüren yardımcı bir rol üstlenir demek 

mümkündür (Resim 2.13). 

 

Resim 2.13. Fl (avinos)-Epikthtos’tan Asklepios ve Hygieia’ya adanmış heykelden 

kalan ayaklar, Atina Epigrafi Müzesi, M.S 1.yüzyıl 



 

24 

Matbaanın ortaya çıkmasına kadar büyük bir çoğunluğu sözlü kültürün içinde olan 

topluluklar için, belirli bir deneyimin aktarılmasında, ekseriyetle belleğin rolü 

büyüktür. Ancak bir kültürü oluşabilmek, tekrarlanan bilgilerin bir araya getirilmesine 

bağlıdır. Çünkü ancak hatırlabanilen şeyler bilinebilir. Zaman içinde elde edilmiş 

kültürel birikimler, kazanılmış zaferler, evrene ait bilgiler ve benzeri köklü inançlar 

aklın dışına, sonsuza kadar kalacak bir taşın, heykelin ve ya herhangi bir formun 

üzerine kaydedilmek zorundadır. Dolayısıyla heykeller, anımsatma, kalıcılık ve 

zamana karşı direnme isteğinin birer somut göstergesidir. 

Pigtografik ve ideografik yazı 

Erken dönem Buzul Çağı, yaklaşık 27.000 yıl önce mağaraların duvarına çizilen ve 

oyulan resimler, font girişimcisi Adrian Frutiger'e göre görsel dilin ilk girişimleri ve 

dilbilimin ilk kayıtlı örnekleridir. Tarihten önceki çağlarda başlayan bu ilk sembolik 

anlatımları, yazının başlangıcı olarak düşündüğümüzde, plastik endişeden çok ifade 

edecekleri kavramı, ihtiyacı ve iletişimi anlatabildiği ölçüde çizgilerden, işaretlerden 

ve simgelerden oluşan bir resim dilinin söz konusu olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

çizimler işaretlerin ve simgelerin birleşiminden oluşurken, önemli olan tarafı anlatım 

dilidir. Piktogram (resimsel yazı), ya da Piktograf denilen bu işaretler bir eşyayı, 

maddeyi, kavramı resmederek temsil eden sembollerden oluşan bir yazı biçimidir. 

Yazının bu görünümü nesnelerin doğrudan resmedilmeleriyle oluşurlar. Anlatılmak 

istenilen düşünceyi resim ya da semboller aracılığıyla anlatan ilkel bir yazı sistemi 

olan piktogramlar tüm ilkçağ uygarlıklarınca uzun yıllar kullanılmıştır. Anlatılmak 

istenen betimlenirken yalın ve minimal bir yöntemle gerçekleştirilir. Her gösterge 

bağlamına göre değişik anlamlara gönderme yapabilmektedir. Örneğin ayak göstergesi 

“yürümek, ayakta durmak, bir yerden bir yere götürmek” gibi benzer şekillerde 

okunabilir (Jean, 2004: 15). Çoğu zaman tek bir sembol bile anlatılmak isteneni 

göstermeye yeter. Piktografide belli bir düzen yoktur. Bunun anlamı, yazı sistemi 

soldan sağa ya da sağdan sola yazılıyor olmasıdır. Piktografik yazı sistemi, Orta 

Amerika ‘da (Maya ve Aztekler), Yakındoğu’da (Sümer, Akat, Mısır ve Hitit) ve 

Uzakdoğu (Çin) uygarlıkları tarafından uzun yıllar kullanılmıştır. Adrien Frutiger, 

“Type Sign Symbol” adlı kitabında görsel iletişimin gelişimi ile ilgili “Tarihimizin 

başlangıcında, güçlü eller piktografik işaretleri belki de üç veya dört saatte taşa 

kazıdılar. Bugün, elektronik makineler ile saatte milyonlarca karakter diziyoruz” 



 

25 

(Frutiger, 1980: 39) şeklinde açıklamaktadır. Zamanla bu formları da geliştirerek, 

ideografik yazı (fikir yazısı) ve daha birçok aşamalarından geçerek harf yazısı yani, 

alfabe denilen olgunlaşmış biçime ulaşmıştır (Resim 2.14). 

 

Resim 2.14. Piktogram örneği 

Modern alfabeyi oluşturan etkili bir unsur olan piktogram kendinden sonra ideogramı 

(ideografik yazı) yaratmıştır. Mağara resimlerinin piktogram olarak kabul edildiği 

düşünüldüğünde piktogramların ideogramlardan daha önce ortaya çıktığı tahmin 

edilir. İdeogram, şematize edilmiş ve gelişim sürecinden geçmiş olan piktografik 

simgelerle nesnelerin karışımından oluşmuş bir yazı sistemidir (Saygı, 2000: 13). 

İdeografik yazıya fikir yazısı da denilir. Bunlar doğrudan fikri ifade eden işaretleri 

temsil ederler. Kısaca yazıda doğrudan doğruya fikri ifade eden işaretlerdir. Cinsiyet 

simgeleri, spor salonlarındaki voleybol, tenis, basketbol simgeleri, trafik işaretleri, 

sigara içilir/içilmez sembolleri piktogramdır. İdeogramları ise bu işaretlere yüklenen 

duygu, düşünce gibi durumlar olarak özetlenebilir. 

Çin yazısını, ideografik yazı olarak tanımlamak yanlış olmaz. Çünkü bu yazı türünün 

harflerinin temeli resimdir bu nedenle Çin yazısı bir resim yazısıdır. Çin kültürü 

hakkında birçok yazısı olan François Cheng, Çin kaligrafisinde yazının sanata 

dönüşebilmesini ideogramların etkisine bağlar: 

Birkaç çizginin karakterize ettiği somut nesnelerin betimlenmesinde, Çinlilerin 

her şeyden önce ideogramlar yoluyla ulaştıkları bir ustalığın payı bulunduğunu 

belirtelim bu arada. Yazı ustalığının sonucudur bu. Yazı sanatı, plastik güzellik 

yaratma yoludur. Bu sanat bir yandan uyumlu bir yapı oluşturma, öte yandan 

dolu ve çözülmüş değerler içeren değişken ve duyarlı görünüşler yaratma isteği 

üzerine kuruludur (Cheng, 2006: 107 ). 



 

26 

Günümüzde imgelerden evrensel bir anlam geliştirildiğinde ideogramlara 

başvurulmuştur. Ancak ideogramla aynı anlama gelmek üzere güncelde daha çok 

logogram terimi kullanılmaktadır. Bu yüzden içinde bulunduğumuz yüzyılda 

ideogramların bulunduğu yazı sistemlerine logografik yazı sistemleri adı 

verilmektedir. İdeogramlar, yaşadığımız yüzyılda çoğunlukla tabelalarda 

kullanılmaktadır. Bir anahtarın çilingir anlamına gelmesi veya bazı zararlı maddelerin 

etiketleri üzerinde bulunan kemik şeklinde çapraz kuru kafa “Dikkat! Zehir!” uyarısı 

anlamına gelmesi ideogramlara örnektir. Resim ve yazının bu beraberliği insanoğluna 

geçmişten bugüne, kullandığı pek çok amaca yönelik yararlar sunar. 

Mısır hiyeroglifleri 

Eski Mısırda yazı, resimden doğmuştur. Resim yazısı, “hiyeroglif” diye adlandırılır. 

Hiyeroglif sözcüğü, “tanrıların yazısı” demektir. Sözcük anlamı ise kutsal kertik ya 

da kutsal oyuntu anlamına gelir. Eski Mısırlılara göre yazıyı Tanrı Thot’un kendisi 

yaratmış ve insanlara bağışlamıştır. Mısırlılar yazıyı, insanlık tarihindeki önemini 

vurgulamak için tanrısal gücün kendilerine verdiği bir armağan olarak kabul 

etmişlerdir (Yıldız, 2000: 1). Hiyeroglifler büyük ölçekte tapınak duvarlarına sütunlara 

ve dikilitaşlara oyulmuştur. Kendinden önceki yazı türlerine göre daha gerçek bir yazı 

olmuştur. Bunun nedeni konuşma dilini direk aktarmasının yanı sıra, tarım, tıp, 

eğitimle ilgili önerilerin, duaların, efsanelerin kaydedilmesini ve saklanmasını 

sağlamıştır. Bu yazı sistemi Eski Mısırlıların kendi tarihlerini kaydetmelerine, 

hükümdarlarının soyağacını çıkartmalarına, kraliyet düğünleri ya da savaşlar gibi 

önemli olayları anlatmalarına olanak tanımıştır. Mısır hiyeroglif yazısı, çivi yazısının 

aksine dekoratif amacıyla da kullanılarak abide ve mezarları süslemiştir. 

Hiyeroglif yazıların bulunduğu ilk belgeler İ.Ö. 3. yüzyıla kadar uzanır. En eski 

buluntusu yaklaşık olarak İ.Ö 3100’lerde I. Hanedan’dan olup en yenisi ise İ.S 394 

tarihlidir (Sanderman, 1992). Buna karşın bu yazı türünün daha önce bulunduğu 

düşünülmektedir. Kullanıldığı 3.000 yıllık dönem boyunca çok az değişiklik 

görmüştür. İ.S 390’a kadar, Mısır, Roma egemenliğine geçtiği zaman bile bu yazı türü 

herhangi bir değişikliğe uğramamıştır (Resim 2.15) (Jean, 2004). 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Logogram
https://tr.wikipedia.org/w/index.php?title=Logografik_yaz%C4%B1_sistemleri&action=edit&redlink=1


 

27 

 

Resim 2.15. Hiyeroglif örneği 

Hiyeroglif yazısı büyüleyici bir üslupla çizilmiş resimlerden oluşur. Çünkü insan 

başlarına, kuşlara, çeşit çeşit hayvanlara, bitkilere ve çiçeklere rastlanır (Jean, 2004). 

Aynı zamanda hem sesçi hem de ideografik karakterlere sahip bir yazı sistemidir 

(Friedrich, 2000: 14). Bu grafiksel şekillerde genel olarak kutsal niteliğinin 

vurgulanması için Tanrıların ve Tanrı sayılan Firavunların adları kartuş içinde 

verilirmiş. Yaklaşık 700 farklı hiyeroglif simge varsa da harflere karşılık gelen 

simgeler 24 tanedir. Okuma yöntemi ise çoğunlukla sağdan sola olacak şekildedir. Bu 

okumanın yönü insan ve kuş kafalarının yönleriyle belirlenir. Yüze ya da gagaya doğru 

giderek okumak gerekir. Aslında okuma her zaman bu kadar basit değildir. 

Hiyeroglifler aşağıdan yukarıya ya da sırasıyla sağdan sola ve bir sonraki satırda da 

soldan sağa olarak okunabilir. 

M.Ö. 2600-2500’lerde hiyeroglifin, el yazmalar üzerinde hızlı gösterim gerekleri için 

onunla bir arada kısaltılmış işlek bir biçimi olan “Mısır Hiyeratik” yazısı, M.Ö 7. 

yüzyıl ortalarında ise Mısır Hiyeratik yazısının bölgesel bir dalından çıkan, daha kısa 

ve günlük kullanımda onun yerini alan “Mısır Demotik” yazısı ortaya çıkmıştır. Yüz 

yıl içinde Mısır Hiyeroglifi çok sık kullanılmadı. Hiyeroglif, günümüzde gerçek 

anlamda kullanılmayan bir yazdır. 

2.2. Doğu ve Batı Kültüründe Yazı 

Yazının İslam toplumlarında, yer edindiği konum ile Batı uygarlıklarındaki yeri çok 

farklıdır. Çünkü Batı’da genel olarak “yazı” salt yazı olarak ele alınmıştır. Doğu’nun 

gizemli kültüründe ise İslamiyet’in etkisi ile yazı bir resme, şekle ve biçime bürünerek 



 

28 

yazı bir bakıma, Avrupa ülkelerindeki resmin rolüne benzemektedir. Bu bağlamda 

İslam kültürlerinde yazı hem resimdir hem şekildir hem de biçimdir ve fikirdir 

denilebilir. 

Yazının estetik değer içerecek biçimde kullanılması dünyada en çok Doğu 

toplumlarında kendine yer bulmuştur. Müslüman halklar Batı’daki resim gibi tasvir ve 

taklit etme yollarına girmediğinden dolayı yazı, din ile kaynaşmıştır. İslamiyet 

inanışına göre; Tanrı, suretlerden bir suret olmadığı gibi bütün şekil ve suretler de 

kendisinden doğar. Bu nedenle Tanrı’yı resim yolu ile anlatmak günah kabul edildiği 

için Tanrı’nın “yazı şeklinde” adını kullanmak uygun görülmüş. “Oku” emri ile 

başlayan okunacak olanı kaydetme çabası da yazının sanatsallaşmasında en etkili 

unsurlardan bir tanesi olmuştur. Zaman içerisinde güzel yazı yazmanın erdemini ve 

önemini vurgulayan hattatlar, yazıyı estetik olarak geliştirerek Hüsn-i Hat, tezhip, 

minyatür ve çini gibi sanatların gelişmesine yol açmıştır. 

Hat sanatı, İslam’ın kitabı olan Kuran-ı Kerim’i yazılı haline getirmede en güçlü 

estetiği arayıp bulma çabasından doğmuştur (Aydın, 1993: 92-93). Arapça bir kelime 

olan ‘hat’, sözcükte ince, uzun doğru yol, birçok noktaların birbirine bitişerek 

sıralanmasından meydana gelen çizgi, çizgiye benzeyen şeyler ve yazı gibi anlamlara 

gelir (Alkanlı, 2011: 21). Sülüs, kufi, celil gibi birçok yazı çeşidi ile belli ölçüler ve 

kurallar çerçevesinde gerçekleştirilen bir sanattır. Hiç şüphesiz yazı temeli üzerine 

kurulmuş bir sanattır. Bu noktada estetik bir biçimde resme dönüşen yazı, temsil ettiği 

nesneyi yok etmektedir. Türk Hat sanatının temelleri ise İstanbul fethedildikten sonra, 

Fatih Sultan Mehmet döneminde atılmıştır. Fatih Sultan Mehmet, sanata özel ilgisi 

nedeniyle sarayda bir nakkaşhane kurdurtmuştur. Bu nedenle Türk hat sanatının 

temellerinin, Fatih dönemindeki gelişmelerden kaynaklandığını söylemek 

mümkündür. Türklerin elinde bu yazı gelişerek kusursuz bir şekil almıştır. Öyle ki, 

Türklerin bu başarısı “Kur’an Mekke’de indi, Mısır’da okundu, İstanbul’da yazıldı” 

sözüyle tarihe kazınmıştır (Özcan, 2012: 75). Ancak yazı, sadece, din ve düşünceleri 

yaymakla sınırlı kalmayıp aynı zamanda süs olarak da kullanılmıştır. Elbiseler üzerine 

işlenmiş, mezar taşlarına kazınmış, çinilere resmedilmiştir. 

20. yüzyılda mimari, sanat ve tasarım alanlarına yenilikler getiren, Bauhaus Okulu’nun 

hocalarından biri olan Paul Klee’nin resimlerinde hat sanatından etkilendiği görülür. 

Foucault (2008: 33) göre Klee’nin resminde, gemiler, evler, kişiler, hem tanınabilir 



 

29 

figürlerdir hem de yazı öğeleridir. Bunlar aynı zamanda okunacak satırlar olan yollara 

ya da kanallara yerleştirilmişlerdir ve bu yolları izleyerek ilerlerler (Foucault, 2008: 

33). Klee’nin resimlerinde hat sanatında etkilenmiş olmasının nedeni hat sanatının 

biçim değişikliğine daha meyilli olan doğasından kaynaklanır. Paul Klee gibi Joan 

Miro’nun bazı çalışmalarında da hat sanatının etkileri görülmüştür (Resim 2.16). 

 

Resim 2.16. Paul Klee, Park bei Lu, New York, 1938 

İslamiyet’i benimseyen toplumlarda sıklıkla kullanılan Minyatür sanatı ise, daha çok 

kitaplara girerken, resim yazılar, duvara asılan bir tablo haline dönüşmüştür. Bu hali 

resim yazıların Batı’daki bir yağlıboya tablo gibi temsil edilmesine neden olmuştur. 

Yazı sistemleri oluşturulurken insanın içerisinde var olan güzele ulaşma ve estetiğe 

uyum sağlama isteği zamanla harflerin yazımında da kendini göstermiştir. Estetik 

değerler içerecek biçimde harfleri güzel yazma isteğinin bir sonucu olarak “kaligrafi” 

(güzel yazı yazma sanatı) doğmuştur. Yunanca güzel anlamına gelen “kallos” ve yazı 

anlamına gelen “graphia” kelimelerinden türemiştir. Anlam olarak kaligrafi, “güzel 

yazı” diye algılansa da resimde, sanatçının kişiselliğinin çizgilere yansmış halini ifade 

etmektedir (Alkanlı, 2011). Kaligrafi, yazı temelli gelişiminde sanatçının estetik 

kaygılarla sorgulayarak yaptığı bir yorumdur denilebilir. 

Kaligrafi, Çin kültüründe erken dönemlerinden itibaren, dekoratif bir sanat olarak 

değil en yüksek mertebede görülen görsel sanat formlarından biri olarak 

değerlendirilmiş, kendini ifade etme aracı olarak şiirle bir tutulmuş, hatta resim ve 



 

30 

heykelden daha üstün görülmüştür. Kaligrafinin Çin’de bu kadar seçkin bir yeri 

olmasının en büyük sebeplerinden biri geleneksel Çin’de okuma ve yazmaya çok 

saygın bir yer veriliyor olmasıdır. Ayrıca Çin yazısının doğal yapısının bu sanat için 

çok uygun olması da büyük etkenlerden biridir. M.Ö. 2000 yılın başlarında gelişmeye 

başladığı, büyük bir değişime uğramadığı saptanan ve oldukça stilize edilmiş Çin 

yazısı diğer Uzakdoğu toplumlarını da etkilemiştir. Etkileşim sonucu Çin yazı sistemi 

ayrı bir Japon yazı sisteminin doğmasına yol açmıştır (Gaur, 2001:10-11). Çin ve 

Japon yazısı plastik bir değere sahiptir. Bu yazı sisteminde her yazılı kelime anlattığı 

nesnenin resmi olmaktadır. Bir ölçüde bu simgeler ileri düzeyde stilizasyon 

örnekleridir (Resim 2.17). 

 

Resim 2.17. İsmail Hakkı Oygar, seramik çalışması 

Kaligrafi, Doğuda olduğu gibi dünyanın birçok kültüründe bir sanat formu olarak 

değer görmüştür. Yazılı belgelerde, iki boyutlu yüzey tasarımlarında, geleneksel 

sanatlara ait tasarım ögesi olarak üç boyutlu formlarda hem batı hem de doğu 

kültüründe günümüze dek kullanılmıştır. Kaligrafinin dünyanın değişik yerlerinde 

değişik şekillerde olmasının en büyük nedeni din, dil ve kültürler arası farktan 

kaynaklanmaktadır. Taşıdığı estetik, tarihsel değer ve belge niteliği ile kabul gören bu 

eserlerin, çok çeşitli malzemelerle uygulanarak günümüz sanatçılarına ilham kaynağı 

olduğu ve farklı şekillerde yorumlandığı görülmektedir. Batı sanatı ise daha çok insan 

ve figürle uğraşmasına rağmen Amerikan soyut dışavurumculukta Hareket Resmi 

(Action Painting) akımının öncüsü olan Jackson Pollock’un bedenini ve beden 

hareketini dâhil ettiği resimlerinde Uzakdoğu’dan ve kaligrafi sanatından izler görülür. 



 

31 

Sanatçının kendisi bu durumu şu şekilde belirtir: “Benim resimlerimin bazı 

bölümlerinde Kızılderili Amerikan sanatından ve kaligrafiden etkiler buluyorlar. Bunu 

bilinçli yapmadım; bunlar büyük olasılıkla daha erken bellek kırıntılarının ve 

heveslerin bir sonucudur.” (Antmen, 2008: 155). Sanatçının bu yorumu kullandığı 

beden dilinin, metin haline evrildiği ancak, yazının mutlak yazı temsiliyetinden farklı 

olarak kaligrafik izleri temsil ettiği düşüncesi savını destekler. 

Kaligrafi yani yazının görsel temsile dönüşmesi söz konusu olduğunda ilk akla gelen 

Doğu kültürü olsa da Batıda metinler ile görsellik birlikteliği Hristiyanlık öncesinden 

başlamıştır. Söz konusu olan bu beraberlik görsel şiirlerde görülmüştür (Resim 2.18). 

 

Resim 2.18. Rodos, Simmias, Kanat, Yumurta ve Balta, yaklaşık M.Ö 350 

Şiirlerde metinler yazılırken belirli bir şekil meydana getirilmektedir. Batı dünyasında 

yazıyı ve görselliği bir araya getiren bir şiir türü olan “görsel şiirin” ilk örnekleri 

arasında yer alan ve yaklaşık M.Ö. 350 yıllarına ait Rodos’un Simmias adlı şiiridir. 

Görsel 2.18’de görülen Yunan görsel şiirinde “balta, kanat ve yumurta” şekli yazılar 

aracılığıyla verilmiştir. 

Batı toplumlarında tam olarak ne yazı ne de resim denilebilen ikonalar görülmüştür. 

İkonalarda resmedilen bilgiler, yoruma kapalı ve orjinal metine sadık kalınarak 

oluşturulmuştur. Bunlar bir anlamda kilisenin ve şehrin din anlayışı ile sosyal yönetimi 

yansıtan ifade araçlarıdır. Aynı zamanda kutsal ve hükümdar olana olan inancı da 

koruduğu düşünülmektedir. Nitekim kutsal ve saygı duyulan görüntüler, inançlı kişiler 

yetiştirmek için o dönemlerde gerekli olduğuna inanılırdı. Çünkü Ortaçağ’da Hristiyan 

toplumu için katedrallerin renkli vitrayları, freskolar, ahşap oymalar ve tüm görsel 

anlatım, okuma yazması olmayanların bir anlamda kitaplığı gibidiydi. 6. yüzyılda 

yaşamış olan Papa Gregorius Magnus’un yönergesine göre; “Nasıl ki, yazı okuma 



 

32 

bilenin işine yarıyor, resim de ne okumasını ne yazmasını bilenin işine yarar” 

(Gombrich, 1984: 95) diye buyurmuştur (Resim 2.19). 

 

Resim 2.19. Ayasofya Cami, Zoe ikonası, 11. Yüzyıl 

14. yüzyıla gelindiğinde artık sanatçılar kutsal öyküleri görselleştirmeyi bırakarak 

ilgilerini doğaya yöneltmeye başlamışlardır. Bunun sonucunda İtalya’da başlayan ve 

Avrupa’ya yayılan Rönesans döneminde yazının bir sanat nesnesinde ilk görünümü 

Hollandalı ressam Jan Van Eyck’ın 1434 yılında yaptığı “Arnolfini’nin Evlenmesi” 

adlı yağlıboya tablosunda görülmüştür. Bu tablo ve yazının bir sanat nesnesinde 

görünür kılındığı örnek çalışmalar tezin ilerleyen başlıklıklarında ayrıntılı olarak 

incelenmiştir. 15. yüzyıla gelindiğinde ise Batı’da matbanın yaygınlaşması ve yazının 

yeni teknolojiye uygun olacak şekilde harflerin düzenlenmesi sonucu, farklı yazı 

karakterleri ortaya çıkmıştır. 

2.3. Yazının Yaygınlaşması ve Tipografinin Gelişimi 

İlk çağlarda mağara duvarlarındaki resimlerden ibaret olan yazının daha sonra kil 

tabletler üzerinde devam eden serüveni zaman içerisinde iletişimin temellerini 

oluşturan harflere, rakamlara ve sembollere dönüşmüştür. İletişim için oldukça önemli 

olan işaretler onun görsel özelliklerini simgeleyen tipografiyi oluşturmuştur. 

Tipografinin izleri ilk zamanlarda Antikçağda mühür ve paraların üzerindeki 

kazımalarda görülmektedir. Ancak bu baskılar birkaç harf ya da sembolle sınırlı 

kalmıştır. İlk kez tam bir metinden oluşan baskı “Faistos Diski” üzerinde görülmüştür. 

Disk, M.Ö. 1850-1600 yılları arasında Girit adasındaki bir kil tablet üzerine 

yazılmıştır. Kral Minos döneminde yazılan bu diskte aynı karakterler tekrarlanarak 



 

33 

metnin oluşturulduğu tahmin edilmektedir. Ayrıca bu diskin bir günlük veya katalog 

olduğuna inanılmaktadır. Karakterlerin aralarındaki boşlukların bilinçli bir düzene 

göre olması tipografik bulgu olarak değerlendirilebilir. Ancak gerçek anlamda 

tipografiden söz edebilmek için değişken harfler ile baskı yapılması gerekmektedir. 

Bu harfler yayılıp her tarafta kullanılmaya başlamışken Avrupa kültürü üzerinde çok 

önemli etkileri olacak bir olay gerçekleşmiş ve değişebilen harflerle baskı yöntemi 

geliştirilerek tipografinin temelleri atılmıştır (Jean, 2010: 92). Yazının bir tasarım 

ürünü olarak görülmesi ise Rönesans dönemindedir. 14-15. yüzyıllarda İtalya’da 

başlayan kültürel yenilikçiliğin devamında her alanda olduğu gibi okunurluğu zor olan 

yazı “hümanistik yazı” gibi anlamlı bir isim almıştır. 

Tipografi Yunanca “typos” (yazım) sözcüklerinden türemiştir. Tipografi kelimesinin 

kaynağına bakıldığında “type” ve “graphy” kelimelerinden türetilmiştir. “Type” 

metalden kesilmiş veya dökülmüş, yüksek baskı amaçlı harfleri tanımlarken “graph” 

ise orjinali Latinceden gelen çizge, çizim gibi anlamları içermektedir (Sarıkavak, 

2003: 6). Bir başka ifadeyle tipografi; “harflerin yan yana gelmesi ile oluşturulmuş 

kelimelerden, harflerin sayfa üzerindeki görünümü ile oluşturulmuş mesajlara kadar, 

bir dizi görsel araç yoluyla etkili biçimde iletişim kurmaya denmektedir” (Ambrose, 

2012). 

Metal harflerle dizgi ve baskı ilk kez Kore'de gerçekleştirilmiştir. Fakat 1450 yılında 

Johannes Gutenberg isimli bir Almanın metal yazıları kurşun alaşımlar kullanarak 

oluşturması ve kurşun alaşımlardan blok kalıplar elde etmeyi denemesi baskı 

sistemlerinin gelişmesine olanak sağlamıştır. Bu gelişme Çinliler’ in 19. yüzyıldan 

itibaren uyguladıkları birim harfler kullanarak yaptıkları baskı sisteminden sonra gelen 

en önemli tarihi gelişmedir (Uçar, 2004: 99). Gutenberg'in hareket ettirilebilen kalıp 

harfleri daha sonra yazı karakterlerinin tekrar kullanılabilmesiyle zaman ve maliyet 

tasarrufu sağlayarak bu gelişmeyi ilerletmiştir (Ambrose, 2012). 

Tipografinin kronolojik tarihi incelendiğinde Çinliler’in elle dizilen harfleri 11. 

yüzyıldan beri kullandığı ve baskı makinesine yüzyıllardan beri tanıdıkları sonucuna 

varılmıştır. Ancak Gutenberg bu baskıyı mekanikleştiren ilk kişi olmuştur (Jean, 2010: 

94-95). Böylece Tipografi Philip Meggs’in “Typ and Image” isimli kitabında 

“Gtunberg’in geliştirdiği metal harfler kullanılarak yapılan baskı tekniği” (Meggs, 

1989: 179) olarak tanımlanmış ve literatüre de bu şekilde geçmiştir. 



 

34 

16. yüzyıl itibari ile yazma ve okuma oranının artmasıyla birlikte matbaacılık önemli 

bir meslek haline dönüşmüştür. Kitap basımının çoğalması ile birlikte kitap tasarımı 

ve tipografik tasarım alanında gelişmeler görülmüştür. Kitap basımın çoğalmasının en 

büyük sebeplerinden bir tanesi pahalı parşömen kağıtlarının yerini Çin’den ithal edilen 

ucuz kağıdın almasıdır. Böylelikle yazı gelişerek yaygınlaşmıştır. Öte yandan tipografi 

ile ilgili ortaya çıkan büyük gelişmelerin İtalya’dan tüm dünyaya yayıldığı 

görülmüştür. 19. yüzyılda teknolojideki ilerlemeler sonucunda baskı ve tipografi 

dünyası bu yeniliklerden büyük bir pay almıştır. Bundan dolayı tipografide yenilikçi 

düşüncelerin temeli 19. yüzyıl sonlarında atılmıştır. Sanatçıların 19. yüzyıl estetik 

değerleriyle uyuşmayan, asimetrik düzenlemelerinin yer aldığı kitap tasarımlarını 

modern tipografinin ilk örnekleri arasında sayılabilir. Becer (Akt. Becer, 2010: 25-28) 

bu yenilikçi atılımlarla ilgili kitabında aşağıdaki alıntıya yer vermiştir; 

Révoluation Typographique (Tipografik Devrim) adlı kitabında Fransız şair ve 

eleştirmen Stéphane Mallarmé'yi (1842-1898) tipografide modernist 

yaklaşımların öncüsü olarak göstermiştir. Fakat bu çalışmanın girişinde şu cümle 

göze çarpmaktadır: 1987 Mayıs'ında Londra'daki Cosmopolis dergisinde 

yayınlanan garip bir şiir, tarihsel olarak modern kitap kavramını ortaya atan ilk 

örnektir. Buna karşın bu sanatçılar tipografiyi harf, sözcük ve tipografik 

malzemeleri bir resim yapıyor gibi ele almış; böylelikle okunabilirlikten çok 

hayal gücü ve sezgiyle kavranabilen imgeler üretmişler ve böylece tipografide 

yeni açılım ve deneylere de zemin hazırlamışlardır. 

19. yüzyıl sonralarında taş baskı tekniğinin gelişimi ile birlikte, sanatsal ve ticari 

amaçlarla hazırlanan afişler grafik sanatının özellikle şehirlerde gelişmesine neden 

olmuştur. Böylelikle afiş, yazılı dilin görsel formunun yenilikçi bir tavırla değişime 

uğratıldığı önemli bir araç haline dönüşmüştür. Tipografi özellikle 20. yüzyıl ve 

sonrasında işlevsel özelliğini öne çıkartacak gelişmelere maruz kalmıştır. 20.yüzyılın 

başlarında İtalya, Rusya, Almanya ve Hollanda’da ortaya çıkan sanatsal ve politik 

görüşleri birbirleriyle çelişen hatta karşıt yapıda olan Fütürizm, Dadacılık, De stijl, 

Bauhaus, Süprematizm ve Konsrüktivizm gibi akım ve okullar ile birtakım bağımsız 

sanatçı ve tasarımcılar gerek kuram, gerekse uygulama alanında hayata geçirdikleri 

çalışmalarla günümüz tipografik tasarımının biçimlenmesine önemli katkıyı yapmıştır 

(Becer, 2010). Yine aynı dönemde grafik tasarım alanında ortaya çıkan yaratıcı 

yeniliklerin çoğu, modern sanat hareketlerinin bir uzantısı olarak meydana gelmekle 

beraber bu hareketlerden ve Bauhaus’tan bağımsız olarak çalışan birçok tasarımcı da 

“Yeni Tipografi” adı altında önemli gelişmeler ortaya koymuşlardır (Bektaş, 1992: 



 

35 

85). Bu yapıyı ilk sorgulayanlar 1910’ larda Fütürist şairler olmuştur. Böylelikle 20. 

yüzyılın modern sanat akımlarının yenilikçi düşüncelerinin basılı sayfa üzerinde 

uygulaması ve tipografi kullanımına ilişkin birçok seçenek sunulmuştur. Yeni 

tipografi hareketi, mekanik bir süreç olmaktan çıkardığı tipografiye sanatsal bir kalite 

kazandırmıştır (Resim 2.20). 

 

Resim 2.20. Frederick Goudy, Goudy Old Style yazı karakterinin günümüze 

uyarlanan örneği 

Tipografiyi görsel bir eleman olarak kullanan diğer sanatçılar ise Dadaistlerdir. 

Dadaist sanatçılar, bütün gelenekleri yıkarak tipografik öğeleri sözcük anlamlarından 

bağımsız estetik yönüne ve kullanıldığı form üzerinde kompozisyonel değerlerine göre 

bireysel bir ifade tarzı olarak kullanmışlardır. Dahası bu akım ikliminde şekillenen 

çalışmalardaki amaç; kompozisyonlarda değişken boyutlar içinde kullanılan harflerin 

sese dayalı imgeler oluşturmasıydı (Becer, 2010: 89). Yazı, gelenekselin dışında bir 

kullanım yöntemiyle Dadaist anatçıların çalışmalarında tıpkı resimdeki bir imge gibi 

algılanmaktaydı. 

Özpınar’a göre: “Dadaist tipografi bir gereklilik, bir karşı duruştur. Farklı karakter 

biçimleri ve çizgi boyutları kullanılır, yüzeyler ve dekoratif noktalamalar ile gravür 

gibi teknikler kullanılır. Bu tercihlerin nedeninin, bir karşı duruş oluşturmanın yanı 

sıra, sözcüklerle iletilmek istenen anlamı güçlendirmek olduğu söylenebilir” (2009: 

51-52). Dadacı tipografi, dergiler aracılığı ile hızla yayılmıştır. Resim 2.21’deki 

örnekte “Merz 11” dergisinin kapağında geleneksel tipografik tasarımlara aykırı 

biçimde tipografik düzenlemeler yer almıştır. Kapakta grid oluşturan kalın çizgiler 

üzerindeki yazı ve yazı bloklarının başka çizgi ya da satırlarla kesilmesi yenilikçi bir 



 

36 

ifade yöntemi olarak kabul edilmiştir. Dönemin sanatçıları yaptıkları çalışmalar ile 

birbirlerini etkilemiş ve sık sık bir araya gelerek sergiler açmanın yanısıra birlikte 

yayınlarda çıkarmışlardır (Resim 2.21). 

 

Resim 2.21. Kurt Shiwitters, Merz 11, Typoreklame, 1924 

Dadaist sanatçıların yanısıra birçok modern sanatçıda farklı tekniklerle yenilikçi kabul 

edilebilecek tipografik deneyler yapmış; Paul Klee, Stuart Davis, Pablo Picasso ve 

Georges Braque, Carlo Carra gibi sanatçılar gerek kaligrafi, gerekse de kolaj olarak 

yazılı dil formlarını tablolarında kullanmıştır (Resim 2.22). 

 

Resim 2.22. Carlo Carra, Kolaj kompozisyon, 1914 



 

37 

Tipografi önceleri belirli bir baskı ve dizgi tekniğini açıklamakta kullanılırken bu 

terimin kapsamı günümüzde oldukça değişmiş ve genişlemiştir. Geçirdiği süreç 

içerisinde farklı tanımlarla ifade edilen tipografi, günümüzde harflerin ve yazınsal-

görsel iletişime ilişkin diğer öğelerin hem görsel, işlevsel ve estetik düzenlemesi hem 

de bu öğelerle oluşturulan bir tasarım dili anlayışı olarak tanımlanabilir (Sarıkavak, 

2006: 10). Bu nedenle tipografi ayrı ayrı ya da bir arada olmak üzere dizgici, tipograf, 

grafik tasarımcı sanat yönetmeni ve teknisyenlerin etkinlik alanı içerisine girmektedir. 

Bunların yanı sıra el yazıları, kaligrafiler duvarla yazılan grafitiler, mimarideki yazı 

uygulamaları veya kullanım eşyalarına yazılan yazılar, afiş, reklamcılık, sinema veya 

televizyondaki hareketli yazılar gibi birçok farklı alanda harf kullanılarak yapılan 

bütün uygulamalarda tipografi kapsamında ele alınabilir. Dijital teknolojinin yaygınlık 

kazanmasından önce özel bir uzmanlık alanı olarak kabul edilen tipografi günümüzde 

kişisel bilgisayarlarla çalışan herkesin kullanımına açık hale gelmiştir. 

Özetlemek gerekirse yazılı iletişimin yapı taşını oluşturan tipografi hayatımızda 

önemli bir yere sahiptir. Yazı ve tipografi artık her yerde ve birçok disiplin pratiğinde 

karşımıza çıkmaktadır. Öyle ki dilin yazılı formundaki bu görsel yapı; dilbilim, şiir, 

güzel sanatlar gibi pek çok alanda dikkat çekici biçimde öne çıkmaya başlamıştır. 

Günümüzde kitle iletişim araçlarının ve reklam endüstrisinin hızla gelişme 

göstermesiyle birlikte tipografi artık bir metin yazısı olmaktan çok, bir tasarım unsuru 

olarak düşünülmekte ve günümüz sanatında sıklıkla kendine yer edinmektedir. 

2.4. 20.Yüzyıl ve Sonrası Sanatta Yazı Okumaları 

20. Yüzyıl Sanatı değişen dünyada yeni konulara farklı ifade biçimleri arayan 

sanatçıların arayışları sonucunda Kübizm’den Dadaizme, Gerçeküstücülükten 

Fluxus’a, kadar pek çok akımı başlatırken bir çoğuda beraberinde kapanmıştır. Ancak 

bu hareketlerin biri bitip diğeri başlamamıştır. Çoğunlukla iç içe girebilir, birbirini 

etkileyebilir veya birbirine karşı olarak çıkabildiği gibi devamda etmiştir. Bunun tam 

cevabı için söz konusu akımların gelişim sürecine bakmak gerekir. 

20. yüzyılın başlarında, sanatta geleneksel olanı sorgulamak amacıyla eş zamanlı 

olarak farklı akımlar ortaya çıkmıştır. Yazı, Batı sanatında, 20.yüzyılla birlikte ortaya 

çıkan bu eş zamanlı sanatsal hareketlerin bir parçası olarak sanat yapıtı içerisinde yer 

almaya başlamıştır. Nitekim 19. yüzyıl boyunca baş gösteren olaylar sonucunda 



 

38 

yazının görsel anlatıma daha sık dâhil olmaya başladığını söylemek yanlış olmaz. 

Özellikle Birinci Dünya savaşının sona ermesi ile ekonomik ve toplumsal değişimler 

söz konusu dönemin sanatçılarını yeni formlara, biçimlere ve farklı anlatım dillerine 

başvurmaya yönlendirmiştir. 

Dolayısı ile sanatçılar sorgulama ve analiz etmeye sıklıkla başvurmuşlardır. Bu 

sanatçılar harfleri ve yazılı dil formlarını gerek kaligrafik ve tipografik bir ifadeyle 

gerekse de kolaj tekniğiyle çalışmalarına dahil etmişlerdir (Dikbaş, 2011: 75). 

Sanat tarihinde deneysel çalışmaların yanı sıra geleneksel tuval yüzeyinde yazının 

hazır bir nesne olarak eklendiği ilk örnekler, 1910’larda başlayan Kübizmde görülür. 

Kübizm, Pablo Picasso ve George Braque tarafından temellendirilmiş olup Juan Gris, 

Robert Delaunay, Jean Metzınger, Fernand Leger gibi birçok sanatçının da yer aldığı 

bir akım olmuştur. Kübist sanatçılar yeni yüzyıla ait olan bir sanata, modern sanata 

ulaşmayı kendilerine amaç edinmişlerdir. 

Kübizmde hem teknik olarak hem de malzeme kullanımında yenilikten bahsedilebilir. 

Sanatçılar yazılı ve basılı malzemeler, gazeteler, afişler kullanarak kolaj tekniği ile 

resimlerini üçüncü boyuta taşımayı hedeflemişlerdir. Basılı harflerin, gazetelerin ve 

afişlerin kullanmasının sebebi; biçimsel sorunların yanı sıra dönemin siyasi ve kültürel 

gelişimi ile yakından ilgili olmalarından dolayı sanatçılar tarafından sıklıkla tercih 

edilmiştir. Çalışmalarda yer alan gazete parçaları ve gündelik hayattan çeşitli 

objelerinin kullanımının bir anlamda tipografik öğelerin önünü açtığı, hem sosyal bir 

işaret olarak hem de yazınsal öğeler taşıyan yüklenenmesi açısından pentürde kurduğu 

bağlam açısından önemlidir. Dil ve görsel yapıyı sorgulayıp, harf ve sözcükleri 

kullanarak yenilikçi ve okunabilirliğin geri plana itildiği, farklı imgeler üretmişlerdir. 

Dönemin en önemli temsilcilerinden önce Picasso, onun ardından da Braque’ın 

resimlerinde farklı yazılı malzemelerle beraber şablon harfleri çalışmalarında 

kullandıkları bilinir. Bu dönem 1912-1914 yılları arasında tarihlenen “Sentetik 

Kübizm” denilen periyoda denk gelir. Böylelikle yazılı malzeme tuval üzerinde ilk kez 

görünür olmuştur (Aksoy, 2014: 43). Farklı nesnelerin temsili olan bu harflerin 

kendileri de birer nesneye dönüşürler. George Braque, 1911 yılında “Le 

Portugais/Portugese” (Resim 2.23) isimli çalışmasında ilk defa hem harfleri hem de 

sayıları şablon yazı ile kullanmıştır. Daha önce “Ölü Doğa” tablolarında da harfleri 

kullandığı bilinmesine rağmen bunlar kompozisyonun içinde bir bütün gibi algılandığı 



 

39 

için harfleri resimden ayrıştırmak zordur. Yani yazılar resmin bir parçası gibi 

görünmektedir (Resim 2.23). 

 

Resim 2.23. George Braque, Le Portugais (The Emigrant), oil on canvas, 116,7 x 81,5 

cm, Kunstmuseum Bale, 1911- 1912 

Birbirlerinden ve dönem akımlardan etkilenen sanatçılar yıllar geçtikçe amaçlarına 

hizmet eden yöntemlerde yazıyı farklı metotlarda ve ifade biçimlerinde 

kullanmışlardır. Bunlardan bir tanesi endüstri ile makineleşmenin ilerlemesi ve 

teknolojinin sürat kazanmasının devamında doğan sanat eğilimlerinden biri olan 

Fütürizmdir. İtalyan şairi Filippo Tommaso Marinetti’nin öncülüğünü yaptığı ve bir 

yazın devinimi olarak giriş gösteren bu akım zamanla görsel sanatlar alanında da 

etkisini göstermeye başlamıştır. Fütürizm ile sanatçılar hareket ve hızı eş zamanlılık 

ya da iki boyutluluk olarak adlandırarak sadece biçimsel değişiklikler üzerinde değil 

aynı zamanda yazının biçim ve formu üzerine de çalışmalar yapmışlardır. Bu 

çalışmalarda yazının biçimselliği üzerinden tasvir ettikleri nesnelerin görüntülerine 

bürünen yazı sayfa üzerinde hareket eder gibi görünmüştür. Geleneksel bir üslup ve 

bir düzen etrafında şekillenen sayfa düzeni yerine ışık gibi parıldayan, sıçramalar 

yaparak savrulan görülmemiş yeni bir tarz oluşturmuşlardır. Nihayetinden zaten bu da 

Fütürist Manifesto’nun ileri sürdüğü görüş ilede tutatlılık göstermektedir. Fütüristler 

metinlerine veya şiirlerine hareket duygusu kazandırabilmek için, geleneksele karşı 



 

40 

durmuşlardır. Harfleri, sözcükleri değişik malzemeler ve çeşitli reprodüksiyon 

teknikleri ile sayfalara yapıştırmışlardır. Akımın öncülerine göre sayfa yapısındaki 

içerik görsel formlar oluşturulurken düşünülmelidir. Bu sebeple noktalama işaretleri 

kaldırılmalı, dağılan dil yapısı ise açıklanabilen bir tipografi ile yapılanmalıdır. 

Tasarımda bazen beyaz boşluk kompozisyonu ifade etmesine rağmen yazıların farklı 

betimlenmesi duyguyu anlamlandırmaya yardımcı olabilir (Becer, 2007: 69). Akımın 

öncülüğünü yapan Filippo Tommaso Marinetti, harflerden ve kelimelerden 

yararlanarak basılı sayfayı hem bir resim düzlemi hem de grafik alan olarak 

kullanmıştır. Çalışmalarında imge ve dil birbirlerine karışmış, dilin simgesel yapısı 

bozulunca da ortaya grafiksel ve mekanik bir görünüm çıkmıştır. Yazılarında özgür 

sözcükler ve fütürist duyarlılıktan bahsederken geleneksel sayfa yapısını yıkarak 

sözcükleri konuları betimleyecek nesne ve eylemler ile birleştirmenin yanı sıra plastik 

unsurların ve yazı karakterlerinin bold, italik farklı açı ve yönlerden sunumunu 

kullanmıştır. Marinetti’nin konu kapsamındaki örnek çalışmalarından biri 1914 yılında 

tasarladığı “Zang Tumb Tumb” isimli özgür kelimelerin kullanıldığı kitap çalışmasıdır 

(Resim 2.24). Marinetti, harf ve sözcükleri birbiri içinde ve üst üste kullanarak farklı 

tasarımlar üretmiştir. Bu yeni tasarım 1912 Balkan Savaşı sırasında Adrianople olarak 

bilinen Türkiye’de bir şehir olan Edirne’nin kuşatmasının dinamik ifadesini 

yansıtmıştır. Balkan savaşını konu aldığı kitabın başlığı mekanize savaş, topçu ateşi, 

bomba ve patlama sesleri ve yaşanılan korkuları ortaya koyarken, Marinetti tıpkı bir 

muhabir gibi savaşı rapor etmiştir. 



 

41 

 

Resim 2.24. Filippo Tommaso Marinetti, Zang Tumb Tumb, 1914 

Aynı yıllarda, şair ve eleştirmen Guillaume Apollinnaire, şiirlerinde basılı harflerle 

görsel formlar üretmeye çalışarak kaligrafik şiirler yazmıştır. Amacı; resimle şiiri 

birleştirerek şiirlerinde kaligrafik görsel bir üslup yaratmaktır. Bu okuma biçiminde 

Appolinaire’in harf deneylerini figüratif bir yapıda kullandığını söyleyebiliriz. 19. 

yüzyıl sonları ve 20. yüzyıl başlarında gelişen bu akıma somut şiir adı verilmiştir. 

“Caligrammes” (Kaligramlar) isimli kaligrafik şiirleri şiir kitabında ortaya koyduğu 

yaklaşımla beraber dizgiyi görsel bir endişeyle düzenleme çabası olarak dönemin ilk 

kavramsal arayışlarını oluşturur (Resim 2.25 ve Resim 2.26). 

 

Resim 2.25. Guillaume Apollinaire, Calligramme Fleurs, 1915 



 

42 

 

Resim 2.26. Guillaume Apollinaire, Calligrammes adlı şiir kitabından bazı sayfalar 

Becer’e göre: “Bir yazar, yazdığı şeyi gerçeklik boyutuna da taşıyabilmelidir. Yazarın 

düşünceleri size kulak yoluyla değil, göz yoluyla ulaşır. Bu nedenle bir yazarın 

düşüncelerini iletmede ses ve jestleri kullanmasına benzer beri biçimde tipografik 

formlar da aynı iletiyi görsel (optik) yoluyla aktarabilmelidir” (2010, 135-136). 

Geleneksel anlayışta kelimeler sadece depolama veya bilgilendirme görevi olarak 

algılanırken Fütüristler yazıya yaklaşımlarıyla devrim gerçekleştirmişlerdir. 

Fütüristler ile birlikte özgürleşen basılı yayınlar ve modern tipografi anlayışı Dadaizm 

hareketini de etkilemiştir. Metin ve imgeyi görsel olarak güç olan tipografik 

kompozisyonlara kaynaştırma girişimi, Fütürizmde olduğu gibi Dadaizm için de 

tipografik dinamiklerin esin kaynaklarından biri olmuştur. Dadaist sanatçılar, 

Fütüristlerin harflerle yaptıkları görsel formları daha da zenginleştirmiştir. Temelinde 

siyasi içerikli bir başkaldırı olarak başlayan, ancak sanatsal yöntemlerle ifade bulduğu 

için zamanla bir sanat akımına dönüşmüş olan Dadaizm, yazınsal dili görsel dil ile 

beraber kullanarak kolajlar ve fotomontajlar yolu ile bambaşka bir ifade biçimi 

kullanmayı başarmıştır. Aynı dönemlerde seri üretim, kopyalama ve çoğaltma gibi 

tekniklerden oldukça etkilenmiş olan Dadaizm hareketi gelişen fotoğraf, gravür, ahşap 

baskı ve litografi gibi teknikler sayesinde resim ve tipografinin yakınlaşmasını 

sağlamıştır. Hugo Ball, Tristan Tzara, Raoul Hausmann ve Francis Picabia Kurt 

Schwitters Dadaist akımın önemli sanatçılarıdır. 

Dadaizm hareketinde yazı bir karşı duruştur. Akımın ideolojisi düşünüldüğünde 

yazının bir propaganda aracı olmasından yola çıkılarak tipografinin akım içerisinde 



 

43 

yerini güçlendirerek yaygınlaştığını söylemek mümkündür. O dönemlerde sayıları 

giderek artan dergilerde Dadaist sanatçıların, düşüncelerinin hızla yayılmasında 

katkısı olmuştur. Sanat ve yazı, toplumu yeniden biçimlendirmede önemli bir iletişim 

dili ve görsel iletişim alanında güçlü bir propaganda aracıdır. Akım sanatçıları yazının 

ve dilin içerdiği tüm teknikleri kullanarak yeni sanat biçimleri yaratarak bunu halkı 

bilinçlendirmek için görsel bir silah olarak kullanmışlardır. O dönemlerde gelişen 

fotoğraf ile baskı teknikleri sayesinde fotoğraf ve resimsel unsurlar bir araya getirilip 

siyasal açıdan kullanılmıştır. Berlin Dada’sının kurucularından olduğu bilinen Raoul 

Hausmann’ın Resim 2.27’de görülen “Sanat Eleştirmeni” adlı çalışması “düşüncenin 

yazılı kolaj parçalarıyla desteklenmesiyle yeni bir estetik anlayış ile birlikte izleyiciye 

sunulmuştur” (Sayan ve Deliduman, 2020). Dada için sanat, iletişimin değil direnişin 

aracıdır. Bu direnişin bir parçası olan yazı yüzyıllar sonra Batı Sanatı içinde ve formun 

üretiminde yeniden çok önemli bir eleman haline gelmiştir. Bu sözel ve görsel 

parçaların kullanımı çok hızlı bir şekilde artmış ve daha sonra gelecek olan sanat 

hareketlerine öncülük etmişlerdir. Hausmann’ının 1923-1924 yılları arasında ürettiği 

bir diğer çalışması ABCD (Otoportre), fotomontaj çalışmasıdır. Kübizm pratiğindeki 

karışık malzeme estetiğinin bir devamı gibidir. Kullanılan her parça bütünden 

bağımsız gibi görünmesine rağmen bunların bir araya gelmesiyle farklı ve yeni 

anlamlar açığa çıkarmaktadır. Sanatçı, harfleri resim yapar gibi kullanarak yazının 

okunabilir özelliğinden çok hayal gücüyle şekillenen imgeler üretmiştir (Resim 2.27). 



 

44 

 

Resim 2.27. Raoul Hausmann, Sanat Eleştirmeni (The Art Critic), Fotokolaj, 32 x 

23.5 cm., 1919 

Geleneksel sanat kurallarının belirlediği ölçüleri tamamen yok sayan Kübist hareketin, 

kolaj tekniğini geliştiren yaklaşımı ile tanınan Dadaist sanatçı Francis Picabia’nın 

L’Oeil Cacodylate (Resim 2.28) adlı eseri konu kapsamındaki öncü işlerden bir 

tanesidir. Picabia 1921’ de bir göz amelyatı geçirmiştir. Nekahet döneminde tuvalin 

altına büyük bir göz resmi çizdi ve esere Kakodilik Göz ismini vermiştir. İsminin 

anlamından yola çıkılan çalışmanın bir geçmiş olsun kartı olmasını uman sanatçı onu 

ziyaret eden elli altı arkadaşı tarafından imzalanmıştır. “Rus güneşi, Salata seviyorum, 

Kruvasanlar çok güzel gibi anlamsız yazılar yazarak yaptıkları fotomontajlar ve 

karikatüre benzeyen şekillerle yapıta katkıda bulunmuşlardır (Hodge, 2016: 109). 

Karışık teknikle yapılmış olan çalışma yazının imgenin bir adım önüne geçip öncü 

unsur olmasının bilinen bir örneğidir. Yapıt bu anlamda bir düşünce zemini 

oluşturması açısından politik eleştirileri, kişileri ve olayları sorgulamayı etkili bir 

biçimde başarmıştır. 

Yapıt geniş bir yüzey üzerine karalama yazılar gibi görünse bile Picabia üretim 

sürecindeki davranışlar üzerine radikal ve yeni sorular ortaya koyarken küçümseyici 

bir şekilde geleneksel sanatla dalga geçmiştir (Resim 2.28). 



 

45 

 

Resim 2.28. Francis Picabia, L’Oeil Cacodylate (Kakodilik göz), 1921 

Hazır nesnenin kullanılmaya başlandığı aynı dönemlerde yazı Marcel Duchamp’ın 

“Çeşme” (Fountain), adlı çalışmasında bir imza olarak 20. yüzyılın en tartışmalı ve en 

etkili üretimlerinden biri olmuştur. “R. MUTT” imzası gerçekte Duchamp’a ait 

değildir. Çalışmayı R. Mutt olarak imzalarken Duchamp’ın zihninde neler olduğunu 

anlamamış olmamıza rağmen “R” ve “M”, harflerinin “readymade” (hazır nesne) 

kelimesinin ilk harfleri olması dikkat çekmektedir.. Bu çalışmayla sanatçı yapıt ile yazı 

ilişkisinde nesneye ile ilgili bir düşünceye gönderme yapmayı amaçlarken, “R. 

MUTT” yazısı, nesne ile yazı birlikteliğine gönderme yapar gibidir. Çoğunlukla 

heykelde arka planda olan imzanın böyle bir ifade biçimiyle vukubulması sanatçının 

ne kadar görünür ya da ne kadar arka planda olması gerektiğine ilişkin ön yargıları ve 

seyirciyle yapıt ve sanatçı arasındaki mesafeyi tartışmaya açmaktadır. 

Konstrüktivist, Sürrealist ve Dadaist akımının içinde yer alıp grafik, heykel, resim, 

tasarım, şiir ve tipografi gibi birçok alanda daha önce hiç denenmemiş olanı üreten 

Kurt Schwitters, tarihe adını “kolaj sanatçısı’’ olarak yazdırmıştır. Schwitters 

Dada’nın avangart düşünce biçiminin yaygınlaşmasına katkıda bulunmuştur. Pop 

Sanatçılara öncülük etmesinin yanında tuval yüzeyine her türlü nesneyi aplike eden 

Schwitters 1920’lerde üzerinde yazının yer aldığı her şeyi tuval yüzeyine yapıştırması 

ile yazının, ister istemez resme dâhil edilebileceği fikrini getirmiştir. Bu sayede resmin 

kendisi yazı yazının kendisi resim olmaya başlamıştır. Kübistler kullandıkları 



 

46 

metinlerin içeriğine ilgi duymazlardı. Kurt Schwitters bunun tam aksine değişik türde 

anlamsız birçok şiir yazıyordu. Schwitters’ın basılı medyada, yazılı ve görsel alanda 

çığır açan çalışmalarından biri olan Merz Dergisi 11. Sayısında yaptığı “Typoreklame” 

çalışması, sanatçının tipografinin yaratıcı olanakları konusundaki farkındalığını ve 

grafik tasarımının sınırlarını zorlamıştır. Özpınar’a göre: “Dadaist tipografi bir 

gereklilik, bir karşı duruştur. Farklı karakter biçimleri ve çizgi boyutları kullanılır, 

yüzeyler ve dekoratif noktalamalar ile gravür gibi teknikler kullanılır. Bu tercihlerin 

nedeninin, bir karşı duruş oluşturmanın yanı sıra, sözcüklerle iletilmek istenen anlamı 

güçlendirmek olduğu söylenebilir” (2009, 51-52). Dadaizm, kolajı ve diğer tipografik 

keşifleri Fütürizm ve Kübizm’den ödünç almıştır ve bir adım öteye taşıyarak 

fotomontajı icat etmişlerdir. Akım sanatçılarından John Heartfield fotoğraflara el ile 

müdahale ederek fotomontaj tekniğini ilk kullanan sanatçıdır. Sanatçı “fotomontaj” 

olarak isimlendirilecek olan fotoğrafik ve tipografik öğelerin bir arada kullanılması ile 

ilgili deneyler yapmıştır. Heartfield, fotoğrafı bir çeşit görsel silah olarak kullanmıştır. 

Propaganda yapmak için en kolay malzemenin fotoğraf olduğunu düşünüyordu. Bu 

yüzden de güçlü imajlar yaratmak için fotoğraf ve sözcükleri beraber kullanmıştır. 

Dadaistler’den sonra Sürrealizm hareketinde de yazı aktif bir rol üstlenir. Sürrealizm, 

XX. yüzyılın başlarında, Avrupa’da ortaya çıkarak, Dadaist yaklaşımın küllerinden 

doğan bir akımdır. Ancak bu hareket, en çok rüyalara, çağrışımlara, deliliğe, çocukluk 

dönemine, kısaca aklın denetimsiz kaldığı durumlara vermiş olduğu önem dolayısıyla, 

Dadaizm’den ayrı bir yolda ilerlemiştir. Sürrealizmde yazı bilinç dışını yüzeye çıkaran 

bir araç olarak görülür. Bu noktada, 20. yüzyıl sanat tarihinin, yazı ve imge arasındaki 

boşluğu ve anlamın sabitliğini bozan en önemli çalışma Belçikalı ressam Rene 

Magritte’nin “İmgelerin İhaneti” (Resim 2.29) isimli eseridir. Resimde sanatçı bir 

pipo çizerek altına “Bu bir pipo değildir” yazmıştır. 



 

47 

 

Resim 2.29. Rene Magritte, İmgelerin İhaneti, tuval üzerine yağlıboya, 1928 

Çalışmadaki sözcük ve imge arasında bir zıtlık vardır. Sanatçı bu tezatlığı bilinçli 

olarak kurarak gerçekliği temsil etme olasılıkları konusundaki şüphelerini ifade 

ederken aynı zamanda izleyicinin gerçeklik algısını sorgulamıştır. Söz konusu bu 

birliktelik ve etkileşim, yazının sayfa yüzeyindeki konumunun değişiklik göstermesine 

ve sorgulanmasına neden olmuştur. René Magritte, görsel açıdan dili eleştirerek 

Ferdinand de Saussure’ün gösterge (sözcük) ve gösterilen (nesne /kavram) arasındaki 

rastlantısal bağ olduğu görüşünden hareket etmektedir. Bu görüş ışığında Magritte’e 

göre sözcükler “şeylerin” kendilerine direk olarak gönderimde bulunmazlar. 

Sözcüklerin sadece dilin yapısı içinde bile bir anlamı vardır ve söz dizimsel bir anlam 

taşır. Bu nedenle sözcük nesneye bağlı değildir. Bu durum “İmgelerin İhaneti” ya da 

Lynton’un (Lynton: 2015) isimlendirmesiyle “Sözcüklerin Kullanışı” adlı tabloyu 

Modernizm’den Postmodernizm’e evrilişin temellendirilebileceği bir yapıt haline 

getirmiştir. Nitekim Modernizm derin gerçeklik içindeyken, Modernizm’den 

Postmodernizm’e geçiş süreci, düşünsel ve zihinsel bir derinlik içindedir. 

Magritte’in resminde olduğu gibi “imgeler” insanlara her zaman aynı veya benzer 

çağrışımları vermez. John Berger, bu hipotez için: “Her imgede bir görme biçimi yatsa 

da bir imgeyi algılayışımız ya da değerlendirişimiz aynı zamanda görme biçimimize 

de bağlıdır” demektedir (Berger, 2003:10). 

Sanat Tanımı Topluluğu sözü edilen çalışma için şöyle demiştir: “Benzeyişle bir şey 

gösterilir; farkla bir şeyden söz edilir. El yazısı bir yandan kendini temsil ederken, öte 

yandan, temsil yoluyla gösterilenle ilişkiye girer. Resmin öğeleri, temsil ettikleri nasıl 



 

48 

gösterdiklerinden çok, gösterme biçimleri arasındaki ilişkileri söz konusu etmeye 

vesile olurlar” (Sanat Tanımı Topluluğu, 1997). 

Micheal Foucault ve Magritte’in dil ve görünen üzerine yorumları benzerlik gösterir. 

Rene Magritte, Foucault’nun "Les Mots et Les Choses"olarak bilinen ve Türkçe karşılı 

"Kelimeler ve Şeyler” isimli kitabı incelemiş; sanatçının bu çalışması ve diğer bir çok 

işinin teması olarak kullanmıştır. Gördüğümüz şeyleri istediğimiz kadar dile getirelim. 

Görünen şey hiçbir zaman söylenen şeyin limitli sınırlarına sığmaz. Söylenmekte olan 

arzu edildiği kadar gösterilmeye çalışılsın. Bu imgeler gözlerin gördüğü değil de, 

sentaksın ardışıklığının tanımlandığı yerdir (Foucault, 1994: 36 ). 

Dönem akımlarının öncüleri güçlü bir ifade yöntemi olan metinsel dili kullanarak 

vermek istedikleri mesajları anlatmayı izleyiciye anlatmayı başarmış demek yanlış 

olmaz. Eğilimler birbiri içine girmiş ve başta Avrupa’yı sonrasında Rusya’yı büyük 

ölçüde etkilemişlerdir. Tüm bu tekamüller içerisinde söz konusu periyodun sanatçıları 

bir düşünür, sosyolog hatta gazeteci gibi düşüncelerini dile getirmiş ve yaptıkları 

çalışmalar ile yazının olasılıklarını ve sınırlarını sonuna kadar kullanmıştır. 

Pop Sanatı Marcel Duchamp’ın sıradan ve gündelik bir hazır nesneyi bir yapıt olarak 

sanat dünyasıyla paylaşmasına benzer şekilde popüler kültür imgelerini farklı bir 

motivasyonla izleyici karşısına çıkarmıştır. Pop Sanat kavramı ilk defa 1958 yılında 

telaffuz edilmeye başlanmıştır. Terimi İngiliz eleştirmen Lawrence Alloway 

Architectural Design dergisinde yayınlanan “Sanatlar ve Kitle İletişimi” başlıklı 

makalesinde popüler kültür ürünlerini tanımlamak için kullanmıştır. Ancak İngiliz 

eleştirmen 1962 yılı itibariyle kelimenin kapsamını geniş tutarak güzel sanatlar alanına 

taşımıştır (Antmen, 2016: 160). 

1960’lı yıllar İkinci Dünya savaşının sonlarına denk gelirken bolluk ve rahatlığın baş 

göstermeye başladığı yıllardır. Medya kuvvetlenirken sıklıkla piyasaya sürülen mal 

veya kişilerin imgeleri farklı ihtiyaçlara yol açmaktadır. Bu da beraberinde bu yeni 

gereksinmelerin giderilme yollarını beraberinde getirmiştir. Bu noktada yazı-imge 

beraberliği reklam estetiği ve kitle iletişim araçlarının etkisiyle real olanı olduğundan 

daha ihtişamlı kılmayı başarmıştır. Genellikle tuval üzerine yağlıboya tekniğiyle 

çalışan akımın öncü sanatçıları popüler kültüre mal olmuş birçok şeyden direk olarak 

yararlandıkları için bu yapıtlar seyirciye sanki fotografik bir görüntüymüş gibi 

geçmektedir. 



 

49 

Pop sanatının temsilcilerinden olan Andy Warhol, yazıyı görsel temsilin içine dâhil 

ederek fotografik imgeyi bire bir tuvale aktardıktan sonra belirli dokunuşlarda 

bulunmasının ardından serigrafi tekniğine başvurur. Mekanik çoğaltım yöntemlerine 

duyduğu ilgisi onun sanatının içeriğini ve felsefesini belirleyen bir anlama sahiptir. 

Warhol’un serigrafi tekniğini kullanandığı “Campbell’s Soup Cans” isimli 

çalışmasında sanatçı Campbell marka çorba konservesinin 32 adet çoğaltılmış 

baskısını sergilemiştir. Bir sözcük üst üste defalarca ve hiç durmadan tekrar 

edildiğinde o kelimenin kulakta artık anlamsız bir sese dönüşmesi ya da var olan 

anlamı değiştirmesi kaçınılmazdır. Bu süreçte görsel olarak yaratılmaya çalışılan 

değişimin büyük oranda gözden çok dilin kavramsal tarafıyla şekillendiği söylenebilir. 

Önemli olan olağanüstü bir yetenekle betimlenmiş resim değil oradaki fikri en iyi 

şekilde temsil edecek anlam ve düşüncedir. Bu kavramsal sanatta irdeleyebilecek bir 

unsur olsa da buradaki imge ve yazı arasındaki ilişki bir bütün olarak düşüncenin 

varlığını içerikten almasıyla farklılaşmıştır. 

Warhol’un Pop sanatında yazı ve imgenin birlikte kullanımına örnek olacak 

eserlerinden bir diğeri “129 Die in Jet” çalışmasıdır (Resim 2.30). Eser, 1962 yılında 

New York Mirror gazetesinde çıkan gerçek bir haberden alınmadır. Warhol, resmin 

kompozisyonunda gazetenin ismini kullanıp konu başlığını büyük harflerle yazarak 

dikkat çekici görsel bir etki yaratmıştır. “Fotoğrafın tuvallere geçirildikten sonra 

büyütülmesi, detaylarının azaltılması olayın kendisini gerçeklikten uzaklaştırmış 

olmasına rağmen, harflerin grafiksel bir tasarıma uyarlanması mesajın izleyiciye 

ulaşmasını en üst seviyeye çıkartmıştır” (Honnef, 2015: 83-83). 



 

50 

 

Resim 2.30. Andy Warhol, 129 Die in jet, 254.x 182.5.cm, Cologne Museum Ludwig 

Akım sanatçılarından Robert Indiana çalışmalarında basit sözcükleri ve sayıları 

büyüterek tipografik heykellere dönüştürmüştür. Resim 2. 31’de görülen “Love” 

(sevgi) adlı heykelinde Pop Sanatının büyütülmüş ve parlak renk anlayışı, kavramları 

da metalaştırmıştır. Bu çalışmada olduğu gibi yazı sanat nesnesi içinde gerçekliği 

sorgulayan değil onu üreten dönüştüren bir araç veya yöntem olarak var olur. Yazı ve 

imgeyi bir araya getiren ve tüketim dünyasını sanatın içine katmayı akıl eden Pop 

Sanatın diğer öncü isimleri Tomm Wesselmann, Richard Hamilton, Claes Oldenburg, 

Roy Lichtenstein, David Hockbey ve Robert Rouschenberg gibi sanatçılardır. Basılı 

malzemeler yazılı metinler hem tuvalin üzerinde hem de heykellerde kullanılırken 

verilmek istenilen mesajın etkisi arttırılmıştır. Hareket içerisinde üretilen çalışmalarda 

yazının görsel ve kavramsal anlamdaki gücünden yararlanılarak ortaya etkili sanat 

eserleri çıkmıştır. 



 

51 

 

Resim 2.31. Robert Indiana, Love (Sevgi), 1958 

Pop Sanatıdan sonra Fluxus hareketi ise 1960’lı yıllarda toplumun dinamiklerini 

oluşturan sosyo-kültürel motivasyonlardan beslenerek dönemin kültürel muhalefet 

dalgasına eklemlenen bir oluşumdur. Yaşamın doğallığının bir parçası olmak isteyen 

Fluxus sanat ve yaşam arasındaki sınırları kaldırarak sanat ve yaşam birlikteliğine 

vurgu yapar. Geleneksel anlamda bir akım olarak nitelendirilmemesine karşın “akış” 

anlamına gelen adı gibi pek çok kaynağa göre Almanya’dan çıkıp birçok Avrupa 

kentine ve New York’a akan Fluxus ortak bir üslup olmasından çok o akışa kapılan 

sanatçıların taşıdığı ortak bir tavırdır (Antmen, 2009: 203). Fluxus katılımcılığının 

harekete geçirdiği pek çok yöntemin içine yazı dâhil edilebilir. Bu oluşum içinde 

Dadaizmin posterlerini andıran sanatı galeri mekânının dışına taşıyan ve gezmesini 

sağlayarak özgürleştiren konser afişleri gibi tipografik uygulamaların öne çıktığı 

görülmektedir (Antmen, 2016: 209). Fluxus için sanat nesnesinin kalıcılık ve 

bitmişliğini tam tersine çeviren enstalasyonlar, performans ve konserler, posta sanatı 

gibi çoğulcu disiplinlerle yazı aynı zamanda insan kaynaklarının sömürülmediği 

ideolojik bir araç olmuştur. Fluxus’un ilk temsilcileri arasında yer alan Joseph 

Beuys’un 1974 yılında yaptığı “Yönlendirici Kuvvetler” (Resim 2.32) isimli çalışması 

toplam 100 adet kara tahtadan oluşmaktadır. Sanatçı ahşap bir platform üzerine 

serilmiş kara tahtalardan üç tanesini şövaleye koyarak bu şövalenin birine “gizlerin 

üretimi” yazmıştır (Şahiner, 2008: 65). Kara tahta ve üzerindeki yazıların olduğu 

düzenleme ve diğer bütün nesneler mekânın parçasıdır. Yazı artık sayfadan koparak 



 

52 

bir kurgunun elemanı ve bütünün parçası olarak sanatçının izleyici ile geçirdiği 

düşünce akışı sırasında geçen sürecin belgesi olmuştur. Sanatçı yazının anlatım aracı 

olma işlevinden yararlansa bile onu bir sanat nesnesi olarak sunmuş olması yazıyı 

kavramsal olarak kullandığını göstermektedir (Atakan, 1998: 49). 

 

Resim 2.32. Joseph Beuys, Richtkrafte (Yönlendirici kuvvetler, sağda detay), 1974 

Bu süreçte pek çok sanat pratiklerinde ve akımlarla iç içe geçen yazı 1960’larda Fluxus 

ile eş zamanlı ortaya çıkan Yoksul Sanat’tada kendine yer edinmiştir. Akımın 

öncülerinden biri olan Mario Merz günümüz sanatında da sanatçılar tarafından olduksa 

sık kullanılan neon ışıklı yazıları kullanmıştır. Merz kendi el yazısını neon ışıklı 

yazılara aktararak bunu farklı birçok nesneyle bir araya getirmiştir. Sanatçı organik ve 

gündelik hayata dair basit nesnelere çok az müdahale etmiştir. Bu nesneleri gündelik 

olmaktan çıkaran ayırt edici ve aynı zamanda birleştirici unsurun Merz’in kullandığı 

neon yazılar olduğunu söylemek mümkündür. İzleyici aşina olduğu sıradan bir nesne 

karşısında yapıta fiziksel anlamda müdahale etmese bile tereddüt ettiği dilsel bir alan 

içine çekilmektedir. 



 

53 

 

Resim 2.33. Mario Merz, Iglo, 1969 

Duchamp’ın hazır nesnelerinden sonra 1960-1970’li yıllardan itibaren sanatta 

kavramsal olana önem veren anlayışlar gelenekselin dışındaki atmosferi zaman zaman 

başka değerlere başka okumalar arasında gidip gelen bir tür yoklama aracına 

dönüştürmüştür. Buda anlayışlar arasındaki ayrım çizgilerinin dönüşümüne yol 

açmaktadır. Bir formun üzerinde olmaktan uzak yazının salt kendisi fosforlu neon 

sözcükler ve dürtüsel kaligrafik harfler gelenekselin dışında uyumlu bir ilişki 

kurabilmektedir. Nitekim bu yeni anlayışlar farklı malzeme ve teknik olanaklardan 

yararlanmakla birlikte disiplinlerarası bir yaklaşım sergilemekte ve izleyicinin 

konumusunu değiştirerek ona aktif bir rol veren alternatif eğilimler sunmaktadır. 

Rönesans’taki gösterilere kadar uzanan bir geçmişe sahip olduğu söylenen ve 20. 

yüzyılın ikinci yarısında disiplinlerarası özelliğiyle dikkat çeken “Performans Sanatı’ 

sanatın sanat yapıtının izleyicinin tanımını genişletmesi açısından oldukça önem arz 

etmektedir. 

20. Yüzyılın ikinci yarısında disiplinlerarası özelliğiyle dikkat çeken ve ancak 

1970’lerde başlı başına bir tür olarak kabul edilmeye başlanan Performans 

Sanatı, ‘Beden Sanatı’, ‘Happening’, ‘Aksiyon’ gibi çeşitli başlıklar altında 

gündeme gelmiş, Sitüasyonizm, Fluxus, Feminist Sanat, Arazi Sanatı gibi farklı 

akımlar dâhilinde de uygulanmıştır (Antmen, 2016). 

Performansla beraber o güne kadar iki boyutlu yüzeylerde temsil edilen beden sanat 

piyasasının dinamiklerine aykırı bir malzeme olarak kendi bedenlerini “sergilenen bir 

malzeme” ye dönüşmüştür. Bu açıdan beden kendini gerçekleştiren bir metine 

tahavvül eder. Performans sanatında karşılaşılan kimi örneklerde bedene eklemlenen 

her yazı ve harfle yeni sorular ortaya çıkmıştır. Kimi kültürlerdeki insanların bedenleri 



 

54 

üzerine çizdiği semboller veya bezemelerden farklı olarak performan sanatında yazı 

çoğunlukla beden üzerinde estetik amacı dışında kavramsal bir yaklaşım düşünülerek 

ele alınmıştır. Antmen, performans’ı açıklarken Kavramsal Sanat ve dil unsurlarını 

gündeme alarak yazı-beden birlikteliğine açıklık getirmiştir; 

Performansla birlikte, o güne değin genellikle iki boyutlu yüzeyler üzerinde 

temsil edilen beden, başlı başına sergilenen bir sanatsal malzemeye 

dönüşmüştür. Bu açıdan bakıldığında Kavramsal Sanat’ın boya yerine 

kavramları ve dili kullanması gibi Performans Sanatında malzeme olarak bedeni 

seçmiştir. Bu anlamda beden kendini gerçekleştiren bir metin olarak gündeme 

gelmiş; tiyatro sahnesindeki kullanımının dışına çıkmıştır. Tiyatro sahnesinde 

genellikle başkasının yazdığı bir metni sahneleyen oyuncunun yerini, yapıtın 

konusunu, anlamını, görünüşünü ve deneyimini kendi bedenine aktaran sanatçı 

almaktadır (Antmen, 2016). 

Bedenin yaşayan varlığını keşfeden sanatçı Piero Manzoni 1961 yılında 

gerçekleştirdiği sergi açılışında davet ettiği bayan modellerin üzerine kendi imzasını 

atmıştır. Sanatçı tarafından modellerin çıplak bedenlerine atılan imza onu bir sanat 

nesnesine dönüştürür. Performans bir anlamda heykel ve imza arasındaki mesafeye 

işaret ettiği gibi beden- yazı ilişkisine de bir gönderme olduğu söylenebilir. Bu 

bağlamda Marina Abramoviç’in 1975 yılında “Sanat Güzel olmalı Sanatçı Güzel 

Olmalı” isimli perfomans çalışması yazının kullanımına örnek teşkil eden ironik bir 

çalışmadır. Abramovich cinsiyet politikasını duvara hayvan kanıyla yazdığı yazı ile 

sorgulamıştır. Söz konusu çalışma farklı platformlarda yoruma açık olurken duvardaki 

yazı sanatçının çalışmada vermek istediği alt metni ortaya koyan bir araç olarak 

kullanılmıştır. Ayrıca Marina Abromovich’in fiziksel ve zihinsel potansiyelin 

sınırlarını zorlayan bu performansı, yapıtın anlama eylemini kolaylaştıran bir yöntem 

olarak metin kullanımının göstergelerinden bir tanesi olması açısından etkileyici bir 

çalışma örneğidir. 



 

55 

 

Resim 2.34. Marina Abramovic, Sanat Güzel Olmalı, Sanatçı Güzel Olmalı, 1975 

  



 

56 

  



 

57 

3. YAZIYI PARANTEZE ALMAK 

Antikçağ’da ve günümüz Batı düşüncesinde dil ile gerçeklik arasındaki bağ özlerin 

gizemli ve karşılıklı bir paylaşımı olarak görülmüştür. Eski ahitte söz yaratılışın 

başlangıcı kabul edilirken Eski Yunan düşüncesine göre logos reel olanı dile 

getirmektedir. İbrani yazısı resime benzeyen farklı şekillerde kendini gösteren ilk dil 

olmasının yanında sözün gerçek bir kopyasıydır. Dil olgusunu kavramanın en doğru 

yolu onu kendi mantığı ve kendi yapısında “kendi kendine ve kendisi içinde” 

araştırmaktır. Ancak dilin özgül bir yapı bağımsız bir dizge oluşturması kendi dışında 

kalan şeylerle hiçbir bağlantı kurmadığını, yansıtmadığını ve gönderme yapmadığını 

kanıtlamaz. Tam tersine kendi dışındakini yansıtma kendi dışındakilere referans 

konusunda ondan daha etkin bir araç yoktur. Foucault’a göre dil: “şeylerin tam 

anlamıyla belirli ve saydam bir göstergesidir” (2001: 149). “Yazında herşeyden önce 

bir dil olduğuna göre, dil için geçerli olan yazın için de geçerlidir” (Yücel, 2019:12). 

Ferdinand de Saussure sesmerkezciliğinin temel yapısında dil sözü içermekte yazı ise 

sözün temsil görevini üstlenmekte olduğunu iddia eder. Saussure (1998:55) yazı için 

“dilin iç dizgesine özü bakımından yabancı”dır sözleriyle açıklarken dili ve yazıyı iki 

ayrı göstergeler içerisinde incelemiştir. Ona göre iletişim dilin yani sözün birincil 

nitelikte olduğu üzerinedir. Yapısalcıların görüşlerine göre ise “söz” esas olan 

“yazı”nın ise buna bir ilave olduğu şeklindedir. Saussure’ün anlam ile ses arasında 

“doğal bir bağ” olduğu düşüncesine karşılık Derrida, yazının böyle bir doğal bağa 

gereksinimi olmadığı düşüncesini geliştirir. Derrida yazıya yüklenilen bu ikincil 

duruma karşı çıkar ve yazının her şeyden önce var olduğunu “Yazıdan önce 

dilbilimselim yoktur, önce yazı vardır” (Derrida, 2010: 25) şeklinde vurgular. Fredric 

Jameson’un ise bu duruma yorumu şöyledir; 

İlk yazı veya onun bu temel dışsallığı ya da her dilin kendi içinde taşıdığı ve 

daha sonraki bütün deneysel yazı dizgelerinin üzerinde kurulduğu, kendinden 

uzaklığı vurgulamak için verdiği adla: archi-ecriture. Bu, bir yandan, metinle 

onun anlamı arasında bir boşluk olduğu; açımlamalar ya da yorumlamaların 

metnin kendisiyle ontolojik bir noksanlıktan doğduğu anlamına gelir. Fakat aynı 

zamanda bir metnin sonu bir anlamı olamayacağını, yorumlama, gösterilenin 

birbirini izleyen tabakalarını açma sürecinin o zaman da her biri başlı başına yeni 

bir gösterene ya da anlamlayıcı dizgeye dönüşür. Doğallıkla sonsuz bir süreç 

olduğunu da anlatır örtük olarak (Jameson, 2002: 158). 



 

58 

Derrida yazının işlevini ele aldığı “Platon’un Eczanesi” kitabına göre yazının tanrısı 

pharmakonken, sözün tanrı kralı Thamus’tur ve ona göre; “yazının sözü yansıtmaktan 

başka kendinde bir değeri yoktur” (Derrida, 2012: 27). Ancak yazı en iyi olasılıkla 

sözlü ifadenin kopyası olarak betimlemeler yoluyla sözü görselleştirir; kalıp bir 

söyleme dönüşür yorumdan ve eleştiriden uzak tutar. Derrida Batı düşünce geleneğinin 

sözün üstünlüğü savunusunu ve dönemin yazıya bakışının temel niteliklerini şöyle 

açıklar. 

Yazı, kaydetme ve en başta bir imin kalıcı kurulmuşluğu demek oluyorsa (ki bu, 

yazı kavramının tek indirgenemez çekirdeğidir), genel olarak yazı tüm 

dilbilimsel imler alanını kapsar. Sonra bu alanda, sözcüğün dar ve türeme 

anlamıyla grafik nitelikli, başka kurulmuş imleyenlerle belli bir ilişkiye göre 

düzenlenmiş, dolayısıyla sesçil olsalar bile yazılı denebilecek, belli bir türden 

‘kurulmuş’ imleyenler ortaya çıkabilir. Kurulma (institution) dolayısıyla imin 

keyfiliği fikrinin kendisi de (…) sesçil bile olsalar imlerin üretimine ve uzamsal 

dağılımına, farkların düzenlenmiş oyununa açılış olarak, dünyanın dışında, 

düşünülemez (Derrida, 2010: 67- 68). 

Adorno sözün yazıya tahvil edilemeyeceğini ve söylenen hiçbir şeyin bir metindeki 

yüklü talebi karşılayabilecek güçte olmadığını düşünür (Taburoğlu, 2016: 174). 

Nitekim yazı düzensiz olan, bilinmeyen ve bireyselleşen durumları anlatmak için en 

uygun ifade aracıdır. 

3.1. Yazının Sınırları 

Yazının bir sınırı var mıdır? ya da yazının sınırları nereye kadardır? yazının sınırları 

kuşkusuz çok geniş ve değişkendir. Ancak durmadan biçim değiştirmekle bulutun 

bulut kumun kum olmaktan çıkmaması gibi yazı da sürekli değişimler içerisinde 

varlığını sürdürür (Yücel, 2019: 14). Bir anlama ve anlamlandırma çabası olan yazı 

iletişim aracı olmasının yanı sıra farklı amaçlarla hem geleneksel hem de çağdaş 

boyutta başka alanlarda ve ayrı görevlerde kullanılmıştır. Nitekim bilim de sanat da 

ortaya koyduğu gerçeklerden önce bu hakikatleri ortaya koyabilmek için izlediği 

yöntemlerle sanatsal dinamiklerle tanımlanır. Çünkü ortaya konulan “şey”i bu 

pratikler ve yöntemler koşullandırır. Hiçbir yazı anlaşılmasın diye yazılmaz. Çünkü 

yazı “bir anlama ve anlamlandırma çabasıdır” (Yücel, 2019). Yazı sanatçısının elinde 

aktarıldığı yüzey üzerinde biçimsel bir örgü konumunda yer alabildiği gibi, kimi 

zaman boşluğun tamamlayıcısı ya da mesaj içerikli simge kimi zaman da sadece bir 

temsil aracı olarak yer alır. Bazen tek başına estetik bir unsur gibi kullanılsa bile 



 

59 

kavramı belirleyen elemanların zenginliğini oluşturabilir. Sadece yapıtı anlamamızı 

algılamamızı kolaylaştıran şeyler değildir. Nitekim düşüncenin ve sözün aracısız 

karşılığı olarakta izleyicinin karşısına çıkmaktadır. Tüm bunlar göz önünde 

bulundurularak yazının görsel sanatlarda plastik ve kavramsal olmak üzere iki ayrı 

kategori içerisinde sınırlandırılması mümkündür. Bu başlık kapsamında ele alınan 

sanatçı ve eserleri, yazının söz konusu farklı katagoriler altında temsili üzerinden 

yorumlamak ve anlamlandırmak üzerine sınırlandırılmıştır. Plastik açıdan estetik 

kaygı söz konusu olurken kavram olarak ele alınan yazı ise sanatçının tanımları 

sorgularken sanat dilini de sorgulaması yeniden sanatında tanımlanmasına yol açan bir 

yaratma işlemidir. Dilin temsili yazı plastik anlamda tuval yüzeyinde biçimsel bir öğe 

olarak yer aldığı gibi resmin bir parçası tamamlayıcısı ya da düşüncenin temel karşılığı 

olarak lekeden ve renkten farklı değildir. Yazı görünür bir dildir ve resmedilen 

kelimelere baktığımızda duyularımızla form ve şekilleri algılar ve bunlar arasındaki 

kavramı okuruz. Okuyucu-izleyici anlamlandırmaya başladığında sözlerin yazı 

karşılığını değilde resimlerini görür. Bu yaklaşımı McLuhan şu şekilde ifade eder: 

“Sözcükler yazıldıkları zaman, hiç kuşkusuz, görsel dünyanın unsurları gibi durağan 

şeyler haline gelirler (Marshall, 2007: 32). 

Herbir sanatsal gramerin elden geldiğince bağdaşık bir yöntembilimsellik içinde ortak 

bir çözümlemeci gövdeye oturtulması gerekir. Ancak resmedilen kelimeler her zaman 

gösterilen saf anlam olamaz. Sözcükler aynı zamanda görsel işaretlerdir. Kimi zaman 

aktaran konumundadır. Göstergeler alıcının yaklaşımı doğrultusunda alımlanır. Bu 

durumun bir “çoğul okuma”yı gerektirdiğini belirtmek gerekir. “Çoğul okuma deyimi 

bir çelişki olarak belirir, çünkü çoğul okuma kavramı dönüp dolaşıp çoğul anlam 

kavramına gelir” (Yücel, 2019: 45). Mesnetini yitiren kelimelerin altında açılan 

boşluklar söylenenin istenilen tarafa çekilmesi yolunda bir esneklik yaratır. 

Ortakduyumu yeniden yapılandırma etkinliğine sahip düşünsel ve sanatsal çalışmalar 

mevcut olandan ayrı mutabakat alanları yaratırlar. Hazır metafizikler değişir, bozulur 

ve farklı şekillerde tekrar alımlanırlar. Bu deyimin ilerleyen başlıkların devamındaki 

atıflarda ayrıntılı bir değerlendirmesi yapılmıştır. 

Sanatta alternatif yollar yaratan malzeme ve ya plastiğin kazandığı özgürlük 

çerçevesinde çeşitlilik kazanan bir kelime cümle ya da metin sanatın birçok disiplini 

içerisinde zaman zaman kullanılmıştır. Yazının temelini çizgi ve noktaların 



 

60 

oluşturması plastik sanatlarda bu anlatım ögesinin resme dâhil edilmesine olanak 

vermektedir. 

El yazması eserler ve hatlar, Uzak doğu kaligrafisi dışında yazının bir sanat eserinde 

görünür kılınmasına bilinen ilk örnek Rönesans dönemine aittir. Flaman ressam Jan 

Van Eyck’ın 1434 yılında yağlıboya tekniğini kullanarak yaptığı “Arnolfi’nin 

Evlenmesi” adlı çalışması sanat tarihi açısından bir ilk olma özelliğine sahiptir. 

Resimdeki yazının yapıtın plastik ögeleri ile beraber kullanılması dikkat çekicidir. 

Ancak yazının kavramsal varlığıyla resmin yapısal bir ihtiyacına denk düşmesi de söz 

konusudur. Çalışmada kullanılan yazı ile tanıklığı okunur hale getiren sanatçı resmin 

arka planında neredeyse merkez sayılabilecek bir noktada Latince olarak, “Johonnes 

de Eyck fuit hic” (Jan Eyk da buradaydı) anlamını taşıyan bir cümleyi yazarak görsel 

ve yazılı temsili bir arada kullanmıştır. Nitekim duvardaki aynaya dikkatlice 

bakıldığında ise Jan Van Eyck’ın da resmin içinde olduğu net bir şekilde görülür. 

Ressam kendini “an”a dâhil ederek resim sanatına farklı bir boyut kazandırmıştır. 

Gombrich’in işaret ettiği gibi tarihte ilk kez sanatçı bir şahit durumuna gelmiştir 

(Gombrich, 1984: 180). Eyck, tablolarına belge niteliğinde imza atmıştır. Söz konusu 

eserdeki imzadan anlaşıldığı gibide sanatçı, o zamanki şartlar için evlenme 

merasiminin bir belgesi niteliğinde eser ortaya koyarak, onu imzalamıştır. 

Jan Van Eyck’ın yazının sanat tarihi açısından kullanımına örnek teşkil etmesinin 

yanında ayırt edici özelliği açısından bir ilk olma özelliği taşıyan tablosunun ardından 

Hollandalı ressam Rogier Van Der Weyden’ın da çoğu din temalı olan tablolarında 

yazıyı sıklıkla kullandığı görülmektedir. Ancak sanatçı çalışmalarını imzalamadığı 

için, kullandığı teknikler uzmanlar tarafından karşılaştırılarak eserlerin Weyden’in 

olduğuna karar verilebilmiştir. 



 

61 

 

Resim 3.1. Rogier Van Der Weyden, Braque Family Triptych,1450, Oil panel, 41x34 

cm, Louvre Museum, France 

Yazılı sözcüklerin ağırlığı maddesel karşılıkları vardır. Yani işitilen sözcüklerin kassal 

anısından tümüyle farklı değildir. Özellikle kutsal ve koanonik metinlerin yazıya 

geçirilmesi metnin bedene ve ruha kazınması anlamını taşıyan bir tür meditasyon 

sayılabilir (Taburoğlu, 2016: 230). Matthias Grünewald’ın Isenheim Anthony 

Manastırı’nın hastane şapeli sunak panosunda yer alan Çarmıha Geriliş sahnesinde 

Vaftizci Yahya’nın İsa’yı gösterdiği sağ kolunun üzerinde “Onun büyümesi, benimse 

azalmam gerekiyor” yazısı yazmaktadır (Gombrich, 1984: 270). Bu yazı ile Vaftizci 

Yahya’nın, (John the Baptist) izleyiciye verdiği mesaj, geleneksel ikonografik temsili 

ve bu temsilin katı kurallarını bozar. Çünkü geleneksel ikonografide görmeye alışık 

olunmayan öznel yorum Yahya’nın sözlerinde belirir. Çalışmada kullanılan yazı yeni 

bir mesihin geldiğini izleyiciye vurgular. Ancak Vaftizci Yahya’nın o dönemde resim 

içindeki varlığı kronolojik olarak hatalıdır. Çünkü Yahya, İsa’nın çarmıha gerilişinden 

kısa bir süre önce kafası kesilerek öldürüldüğü için İsa’nın ölümüne tanıklık etmiş 

olamazdı. Bundan dolayı onun sahneye yerleşmesi, yeni ahite göre, sembolik bir 

anlam taşıyor denilebilir. 

Bakışlar değişebilir, yöntemler hatta pratikler bile değişebilir ama gerçek yazıya göre 

belirlenir. Bu da, yazınsal söylemin hep gerçeğin sınırlarında dolaştığını, gerçeğin 

sınırları içerisinde dolaştığı için de, Roneld Barthes’ ın söylediği gibi gerçekliğine göre 



 

62 

değil geçerliliğine göre değerlendirilmesi gerekir. Kendi başına kulanıldığında yazı 

doğru ya da yanlış değildir. Geçerli ya da geçersizdir (Yücel,2019: 31). 

Neoklasik ressam Jacques Louis David tarafından yapılan “Marat’ın Ölümü” isimli 

Neoklasik çalışma (Resim 3.2) yazının biçimsel anlamda resme dâhil edilerek 

sözcüklerin etkisinin güçlü bir şekilde kullanıldığı bir çalışmadır. Resim, Marat adlı 

bir figürün ölümü üzerine görselleştirilmiş olsa da figür resmin merkezinde 

konumlanmamıştır. Sanatçı figürün sol elinde tuttuğu kanlı kâğıdı odak merkezine 

alarak rahatlıkla okunan yazıyı seyirciye sunmaktadır. Eserdea tahta sehpa üzerindeki 

sözcük tablodaki figürün kim olduğunu net bir şekilde izleyene göstererek yaşanan 

tarihsel olayın anlamlandırılmasında izleyiciye kolaylık sağlıyor denilebilir. Jackques 

Louis David’in bu çalışması onun bir yandan resimdeki konuya bakışı yazının üzerine 

yoğunlaştırmayı amaç edindiğini bir yandan da yazıyla tabloya daha güçlü bir 

anlatımsal kimlik kazandırdığını söylemek mümkündür. Tablo, hem görselliğiyle hem 

de yazılı iletisiyle retorik olanakları sonuna kadar kullanan etkili çalışmalardan biridir. 

 

Resim 3.2. Jacques-Louis David, The Death of Marat (Marat’ın Ölümü), Tuval 

üzerine yağlı boya, 165cm x128 cm., Royal Museums of Fine Arts of 

Belgium, Brussels, 1793 (sağda tablodan detay) 

Resimlerde kullanılan metinler imgelerin bazen somut açıklayıcısı olurken bazen 

tamamen lekesel kullanılıp pentürün bir parçası olarak çalışmalara dâhil edilmektedir. 

Kimi örneklerde ise yazı bir paradoks şeklinde şaşırtma amacı güden bir mesajı 

iletmenin en etkili yoludur. Postempresyonist sanatçı Paul Cezanne’ın “Sanatçının 

Babası” adlı tablosu bu yaklaşımın en somut örneklerinden birisidir. Sanatçı tabloda 

resmettiği babasının elinde tuttuğu gazete sayfasındaki yazılara ayrıntılı yer 

verebilecekken sadece gazetenin adını kompozisyonun düzlemine taşıması dikkat 



 

63 

çekicidir. Cezanne babasının fikren karşıt olduğu bir gazeteyle onu betimleyerek, 

yazıyı ironik bir şekilde kullanmıştır. Biçim ve yazı arasındaki birliktelik açısından bu 

yapıt, yazıya yaklaşım biçimini değiştirmiştir. 

Dilin resimle ilişkisi, sonsuz bir ilişkidir. Bunun nedeni sözcüklerin kusurlu 

olması ya da görünenle karşılaştırıldıklarında aşırı ölçüde uygunsuz olduklarını 

göstermeleri değildir. Ne dil, ne de resim birbirinin terimlerine indirgenebilir. 

Ne gördüğümüzü söylememiz boşunadır ne de gördüğümüz hiçbir zaman kesin 

değildir. Söylediğimizi, imgeler, mecazlar, benzetmeler kullanarak göstermeye 

çalışmamız da boşunadır; çünkü onların göz araştırıcılıklarını edindikleri mekân, 

gözlerimizin önünde açtığı mekân değil, sözdiziminin art arda gelen öğelerinin 

belirlediği mekândır. Ve bu bağlamda uygun bir ad, sadece bir oyundur ve bize 

işaret etmemize yarayan bir parmak sağlar; başka bir deyişle, kişinin konuştuğu 

alandan baktığı alana gizlice geçmesini olanaklı kılar ve başka deyişle de, sanki 

eşdeğerliymiş gibi, birini ötekinin üzerine katlamamızı sağlar (Foucault, 1994). 

Biçimci sanatçılar sanatın işleyiş paremetrelerini estetik, güzel ve göze hoş gelen 

kavramlarıyla irdelerken Kavramsal sanatçılar sanatı Rolend Barthes, Ferdinand ve 

Saussure Ludvin Wittgenstein’in geliştirdiği dilbilimsel çözümlemeler ve 

göstergebilim kuramlarından yararlanarak çözümlemeye çalışmışlardır. Sanatın dil ve 

dolayısıyla dilin göstergesi konumunda olan yazıyla ilişkisi birbiriyle bağlantılı olarak 

incelenir. Avusturyalı Ludwig Wittgenstein, dilin dünyayı temsil etme yeteneğinin 

dünya ile dilin ortak paydası bir mantıksal yapısı bulunmasına bağlı olduğunu öne 

sürer. Wittgenstein önermeleri sözcüklere aktararak kültürel formasyonun özellikle 

sanatın dil ile olan ilişkisini belirlemek için söylemekten çok göstermek olan dilin 

üretimini sağlamıştır. Wittgenstein kavramların tanımlanmasında dilin gücüne 

başvurur. Sanatçının tanımları sorgularken sanat dilini de sorgulaması yeniden sanatın 

tanımlanmasına yol açan bir yaratma işlemidir. 

Düşüncenin ön plana çıktığı sanatın inşasının sadece nesne üretmek değil fikir üretmek 

bağlamında kullanıldığı kavramsal pratiklerde metinlerin (söz dizgeleri, harfler, 

sayılar) kullanılması kaçınılmazdır. Kavramlar dil ile sıkı sıkıya bağlı oldukları için 

kavram sanatı da malzemenin dil olduğu türden bir sanattır (Yılmaz, 2013: 216). 

Çalışmalarının çoğunu 1967-1973 arasında üreten Sanat ve Dil Grubu (Art & 

Language) yazılı sözcükleri yeni bir sanat malzemesi olarak kullanırken gelecekteki 

projelerini belirlemek ve sanata ilişkin önermelere yapmak içinse dilden 

yararlanmışlardır (Atakan, 2015: 47). Yedi sayı yayımlanan derginin ilk sayısı için 

Tery Atkinson “kavramsal sanat üzerine yazılmış olan bu makale bir kavramsal sanat 



 

64 

çalışması olarak görülebilir mi?” sorusu üzerinde durmuştur. Atkinson yazdığı metni 

hem görsel sanatların tanımını özetleyen hem de bir görsel sanat nesnesi olan Kübist 

bir resimle karşılaştırmıştır. Ona göre amaç aynı olduğundan bu yazının Kübist 

resimden tek farkı biçimidir (Atakan, 2015). Öyle ki konuyu dahada ileriye taşıyıp bir 

sanatçının yazdığı bir metnin sayfalarını çerçeveleterek sergilenmesi halinde ortaya 

çıkan manzaranın önemli olmadığını ifade etmiştir. Tek ölçütün okunabilir olması 

olduğunu iddia eder. Sanatçının kelimeleri yazılı olarak bir yüzeyde kullanması bir 

düşünceyi ifade etmekle beraber aynı zamanda imgesel bir değere de sahip olduğundan 

dolayı kavramsal sanatçılar tarafından çoğunlukla tercih edilmiştir. Bu yaklaşımla 

üretilen çalışmalarda Atkinson temsilin kendisi bile sadece yazı halinde kendini 

gerçekleştirmiştir. Deleuze’ün (2007:9) “Olmak Bir Biçime Ulaşmak Değildir” sözü 

kavramsal sanat içerisinde bir sanat nesnesi olarak yazının ele alışını özetleyebilir. 

Amerikan kavramsal sanatçı Sol Le Witt “Düşünceler sanat yapıtı olabilir. Her biri 

birbirlerine eklenir ve somutlaşırlar. Maddeye dönüşürler fakat tüm düşüncelerin 

maddeye dönüşme zorunluluğu yoktur ifadelerinde bulunmuştur. 

Bir söz, tümce ya da bir metin düşüncenin pratik olarak aktarılmasını sağlayan araçtır. 

Sanatçıların yazıyı kullanarak pratiklerle yakınlaşma kaygısı şairlerin, sembollerle 

tasvirlerini şiirlerinde yansıtmasına benzer. Şairler ressam değildir ama bir resim 

karesi canlandıracak kadar gerçek şiir yazabilir. Sanatçılar da harf içerikleri ve 

metinlerle sanat yapıtlarını yazar olmasalar da söz dizgesine dökebilirler. 1960’lardan 

sonra kavramsal bir yaklaşıma bağlı kalınarak, metinsel bir dile dayanan yapıtlar 

üretilse bile çok daha önceki dönemlerde bunun örnekleri görülmüştür. Bunlardan bir 

tanesi Dadaistler’den sonra Sürrealizmin de temsilcisi olan Rene Magritte’dir. 

Sanatçının yazının kavramsal olarak ele alınmasındaki katkıları önemlidir. Magritte’in 

dilsel gönderimi bu yapıtı plastik olan ve kavramsal olan diye öğelere ayırır (Bkz: 

Resim 2.29) Bir alt yazı olarak kullandığı yazı öğesini nesnenin görülen “ne” liğine ve 

adına itiraz etmek için kullanmıştır (Öndin, 2009:61-65). 

1960’lı yıllarda dil ve imge arasındaki ilişkiyi irdeleyen Joseph Kosuth için 

Magritte’nin çalışmaları önemli bir kaynak olur. Kosuth’e göre “dil yoksa sanatta 

yoktur.” Kosuth henüz araştırmaya başladığı dil bilimsel felsefenin etkisiyle sanat 

varlığını dilbilimsel önermeye benzer bir sanat önermesi olarak görmüş ve dil ile sanat 

arasındaki benzerlikleri irdelemeye başlamıştır. Sanatçı “Düşün olarak Sanat Düşünü” 



 

65 

terimini ilk kez 1965 de fotostat sözlük tanımlarıyla oluşturduğu Bir ve Üç Sandalye 

(Resim 3.3) çalışmasında anmaya başlamıştır. “Gerçek bir sandalye, bir sandalyenin 

fotoğrafı ve onun tanımı üzerinden, görsel algıdan dile dilden kavrama uzanan zihinsel 

süreçlerin ardındaki dinamikleri irdelemiştir” (Antmen, 2015:195). 

Anlam hiçbir zaman (matematik dışında) basit değildir ve bir sözcüğü oluşturan harfler 

her biri mantık çerçevesinde anlamsız olsalar da (dilbilim seslerin gösteren birimler 

değil, ayırıcı birimler oluşturduğunu yeterince söylemiştir bize), başka bir şeyi, işaret 

etme özgürlüklerini ararlar bizde, hiç durmadan (Barthes,2014: 108). 

 

Resim 3.3. Joseph Kosuth, Bir ve Üç Sandalye, 1965 

Yazının sanatta kavram olarak öne çıkması ile beraber onun okunabilir ya da 

okunamaz oluşu ve bunun temsil ettiği anlamlarla beraber yazının içerisinde 

barındırdığı kendi anlamının görsellikle olan ilişkisine dair örneklere de 

rastlanmaktadır. “Özde yeni bir form oluşturmanın anlamsızlığını vurgulayan ve ancak 

sözcükler ve dil arayıcılığıyla belirlenen düşünsel süreçlere yönelik” (Şahiner, 

2008:146) bir sanat anlayışından bahsedebilir. Bu anlayışa yönelik üretilen çalışmalar 

geleneksel olanın dışında deneysel anlatımlarla oluşup kanıtlarını metne dayandıran 

bir alt yapı ve planlama ile kendini gösterirler. Resim 3.4’deki, 1953 yılında Robert 

Rauschenberg’in “Silinmiş De Kooning Deseni” adlı çalışması sadece zihin yoluyla 

kavranılabilecek bir sanat nesnesi üretilebilineceğini gösterir. William De 

Kooning’den izin alarak onun bir desenini otuz gün kırk adet silgi ile silerek yeni bir 

eser ortaya koyduğunu iddia eden Robert Roushenberg (Şahiner, 2015) yapısökümcü 

bir tavırla bu yapıtı üretmiştir. Bu noktada önce çizilen sonrada silinen şeyi sanatçısı 



 

66 

yinede vurgulamak zorunda mı? ya da bunu sadece yazı ile mi dile getirmek zorunda? 

gibi sorular sormak mümkündür. Nitekim izleyici ilk önce çizilen sonra silinen bir 

desenin varlığını sadece yazının bilgilendirici yönüyle kavrayabilmektedir. Bu tersine 

işleyen durum bir anlamda görme merkezli sanat algısını da sorgulamaktadır. Yazının 

görevi belki bırakılmış olan boşluğun (silinmiş desenin) izleyicisi tarafından 

doldurulması ile ilintilidir. Ancak bu durum seyircinin deneyimleri, kültürü ve bilgi 

birikimiyle de alakalıdır. Bu demektir ki izleyici anlamlandırmaya kadir olabilir. Bu 

durum tezin ilerleyen bölümlerinde izleyici etkileşimi ve anlamlandırma sürecinde 

detaylı bir şekilde ele alınmaya çalışılmıştır. 

 

Resim 3.4. Robert Rauschenberg, Silinmiş de Kooning Çizimi, 1953 

Bir diğer sanatçı Seth Siegelaub, 1969 yılında New York, Mc Lendon Building’ de bir 

büro mekânı kiralayarak “One Month” (Bir ay) isimli projesini tanıtmıştır. Duvara 

asılı takvim sayfasında 31 sanatçıdan her birine tek bir günü temsil eden sayfa 

verilmiştir (Sanatçılardan kendilerine verilen boş sayfada projelerini tanıtmaları, 

birşeyler karalamalarını ya da yalnızca adını yazarak boş bırakmaları istenmiştir). 

Siegelaub bu sergiyi Haziran ayında tekrarlamış ve her seferinde yeni isimler bu 

katalogda yer almıştır. Bu tasarı sıra dışı olması ile beraber tüm işlerin metinsel dile 

dayalı olarak sergilendiği sanat fiilidir. Sanatçının kullandığı takvim sayfas, sanat 

nesnesidir. Böylesi bir yaklaşımda asıl güzel veya estetik olanın biçim ve maddede 



 

67 

değil düşüncede olduğu, sanatı sanat yapan şeyin aslında sanat eserinin biçemi değil, 

asıl arkasında yatan düşünce ve kavram olduğudur (Türkdoğan, 2014: 79). 

Yazının plastik bir endişe ve kavramsal bir yaklaşımla varlığından söz ettiğimiz gibi 

poster ve ilan gibi tipografinin ağırlıklı olarak kullanıldığı pratiklerle de karşımıza 

çıkmıştır. Bütün bu birlikteliklerden sonuç çıkarmak gerekirse plastik ve kavramsal 

kategorileştirmede bir çelişki bulunduğu düşünülebilir. Ne var ki sanatçının uyguladığı 

yöntemi tekniği adına her ne denilirse karıştırmamak multidisipliner alanlarla ilgilenip 

onlardan yararlanarak söylem ve kavramlarını ifade ederken görüş açısının 

genişleyeceği kuşku götürmez bir gerçektir. 

Herman Nitsch’e göre; “Bütün sanat disiplinleri, tıpkı insan duyguları gibi, mümkün 

olduğunca birbiriyle iç içe olmalıdır” (Yılmaz, 2013: 364). 

Çalışmanın bu bölümünü takip eden başlık altında araştırmaya destek olabilecek 

çağdaş sanatçıların işleri incelenmiştir. Araştırılan işlerde sadece yaratıcısının kendi 

eseri hakkındaki yorumları ya da müzelerdeki uygunluk kriterleri gibi kısır bir bakış 

açısına bağlı kalınarak değerlendirme yapılmamıştır. Tam aksine yorumlamalar aynı 

sanat eserini ve bu eserlerin ortaya koyduğu meseleler hakkında farklı bakış açıları 

sunmak amacıyla düşünürleri, sanatçıları, sanat eleştirmenlerini kasıtlı olarak bir arada 

ele alarak duruma geniş bir perspektiften bakmanın izini sürmüştür. Çünkü bir sanat 

eserini yorumlamak onu anlamlandırmaktır. Yorumlamak “bir şeyin bir şeyi temsil ya 

da ifade etmesi; bir şey hakkında veya bir şeye tepki olması; belirli bir geleneğe ait 

olması ya da bazı biçimsel özelliklerin sunulması ve benzeridir” (Barrett, 2015: 31). 

Bu anlayış ışığında incelenen çağdaş sanat eserlerinde şu söylem biçimleri dikkate 

alınarak yaklaşılmıştır: 

Gördüğüm ya da işittiğim bu nesne ya da etkinlik nedir, ne anlama gelir? Ne 

hakkındadır? Neyi temsil veya ifade ediyor? Yaratıcısı için ne anlama geliyor ya 

da ne anlama gelmiştir? Neyin bir parçasıdır? Bir şeyi temsil ediyor mu? 

Kaynakları nelerdir? Neye tepki vermektedir? Niçin ortaya çıkmıştır? Nasıl 

yapılmıştır? Hangi geleneğe aittir? Hangi sorunları çözmüş ya da tatmin 

sağlamıştır? (Barrett, 2015). 

Yukarıda sözü edilen söylem şekilleri seyircinin meselelerin belirlenmesi ve anlamın 

çözülmesinde hangi bakış açılarının en fazla yardımcı olduğuna karar vermesine 

olanak sağlar. Buna ek olarak çağdaş sanat çalışmalarında sanatçısı yazılı pratiklere 

neden ihtiyaç duyuyor? Bu yazılar neler öğretiyor? Bu yazılar bizdeki belirli bir 



 

68 

arzunun ya da hazzın harekete geçmesine yardımcı oluyor mu? Yazıların belirli bir 

sınıfa (ırk, cinsiyet) dayalı çıkarları var mı? vb türde sorulara kafa yoran devamındaki 

başlıklar bunların pek çoğunu ele almaya çalışarak aralarındaki metinsel içerikli 

çalışmaları formüle etmeye çalışmıştır. 

3.2. Çağdaş Sanat Argümanları Ekseninde Yazının Kullanımı ve İzleyici 

Etkileşimi 

“Tam olarak yaşamak ve anlamak için yaşanılana yakınlık kadar uzaklık da gerekir ve bilinç bu 

mesafeyi en kolay yazı yardımıyla tanır” 

Walter J. Ong 

Çağdaş kelimesi deiktik yani anlamı geçtiği bağlama göre belirlenen bir kelimedir; 

insanın bu kelimeyi sarf ettiği zamanla “aynı zamanda” anlamına gelir. Ama bu 

zamanın kendisi değişmektedir (Artun ve Örge, 2014: 21). Roland Barthes bu konuyu 

şöyle özetlemiştir: Çağdaş olan vakitsiz olandır. Bu nedenledir ki çağdaş nedir? 

sorusunu sormak bu terime sözlük maddesi gibi tek bir tanım vermek demek değildir. 

Bir zamanlar çağdaş diye adlandırılanın hem modernist hem geleneksel katmanlarla 

olan ilişkisi yeni bir küresel sanatın karmaşık olan,durum tabakalarından sadece bir 

tanesi gibi görülmektedir. Çağdaş sanat adını kendi çağdaşlığını ortaya koyduğu 

şekilde yansıtır. Ancak bu son zamanlarda yapılmış veya üretilmiş meselesinden ibaret 

değidir. Çünkü bu kavramın en askari tanımıdır. Sanat artık yeni bir takvimle işliyor 

ve o takvim hala oluşum aşamasındadır. 

Çağdaş sanat öncelikle modernin ölümüne işaret eden bir terim olarak karşımıza çıkar. 

Modernist inançların davranışların tümünden ya da birçoğundan uzak durularak 

modernizimle ilişkisi kopmuş estetik biçimler sunmuştur. Londrada ki Tate Modern 

de bulunan çağdaş parçaların her biri 1965’ten sonra yapılmıştır. Kristina Stiles ve 

Peter Selz’in kaynak kitabı Theories and Documents of Contemporary Art’ın 

başlangıç noktası 1945 tarihidir. Bazı ülkelerde ise 1990’ların başında çıkmasıyla 

tanımlanır. Her halükarda “çağdaş sanat bir sonrasının birden çok anlamına 

dayanıyor gibi görünmektedir” (Artun ve Örge: 8). Günümüzde sanat belirli bir ürünü 

tanımlayan marka gibi, birçok şeye yapıştırılabilecek bir etiket haline gelmiştir. 

Lyotard’un ifadesiyle sanatçılar yerleri eşeleyerek, büyük yapıları paketleyerek, kendi 

bedenlerine zarar vererek ya da erekte edilmiş heykeller yaratarak bir dünya kurmaya 

çalışıyorlar. 



 

69 

Çağdaş sanatın başlıca ayırt edici özelliklerinden birinin en azından bir kaç alımlamayı 

talep etmesi olduğunu söylemek mümkündür. Öncelikle genel kültürün bir parçası 

olarak sonrasında onu algılayanın algısı, kavrama tarzı yaklaşımı, sanatçının değerleri 

ve alan tanımı olarak alımlamayı talep eder. Dolayısıyla dinamik ilişkileri türlü türlü 

olduğundan başka şartlarda birbirinden ayrı düşebilecek sanatsal yapılar birbirini 

kucaklamaya sevk edilir. Çağdaş sanatın bir diğer başlıca ayırt edici özelliklerinden 

birisi de bütünleşik alanları bağrına basmasıdır. Kendine özgü dinamiklerin göçebe 

gibi çeşitli pratiklerde kaynaşmasında radikal bir değer vardır ki bu da çağdaş sanatın 

en kritik unsurlarından biridir. Lakin varılan en son ve tartışılmayan nokta Çağdaş 

sanatıın normsuz olduğudur (Türkdoğan, 2014: 17). 

Yaşamın komponentlerini malzeme edinen çağdaş sanatçı işlerinde kimi zaman 

toplumsal yaşamı araştırdığı gibi kimi zaman kendi özel hayatını merkeze almıştır. Bu 

farkındalıkla sanatçı modernizmin tabu konularından olan malzeme konusunu ve ifade 

yöntemlerini de başka bir bağlamda ele almıştır. Bir nesnenin kendini temsil etmesi 

kendi kimliği dışında temsiliyeti, bir konunun sadeleşmesi veya bulmaca gibi 

çözümlenmeyi beklemesi gerçekten bir amaç için özellikle görevlendirilmiş kelimeler, 

sayılar, harfler, cümleler, renkler ve boşluk gibi anlatım olanakları sanat eserinin 

içeriği hakkında bilgi verebilir. Tercih edilen ifade yollarının ayrı ayrı incelenmesi 

görsel örüntünün anlamlandırılması için yollar olabilir. Bu da farklı anlatılar üzerinden 

temsillerle oluşmuştur. 

Çağdaş sanattaki belirsizliği anlamlandırmada dilin temsil kapasitesindeki gücü inkâr 

edilemez. Dilin temsili yazıyı sanatsal üretimlerinin merkezine yerleştiren sanatçıların 

sayısı son dönemde dikkat çekici bir oranda artmıştır. Düşünceyi belirtmenin en açık 

yollarından biri olan yazıyı çalışmalarında kullanan sanatçıların yapıtlarını yalnızca 

sanatın parametreleriyle değerlendirerek kavrayabilmek mümkün değildir. Sanatçılar; 

sosyoloji, psikoloji, felsefe ve siyaset gibi alanlara ait verileri kullanmakta ve zaman 

zaman bu alanlardan profesyonellerle birlikte projeler üretmektedirler. Dolayısıyla bu 

çalışmalar ancak disiplinler arası bir yapının verileriyle değerlendirilebilir. Bu 

disiplinler arası ve çok yönlü ortam içerisinde sanatçıların yeni okuma modellerini 

geliştirirken bir sosyolog, muhabir, gazeteci, terapist ve göçmen gibi farklı rolleri 

ödünç aldıklarını görmek olasıdır. Sanatçı yaptığı gözlemlerin hepsini kendi anladığı 

dile tercüme ederek güncel formatta sergilemektedir. Burada sanatın yazıyla olan 



 

70 

ilişkisine dair güncel durumları okumak ve anlamlandırmak zor olabilir. Heykel ve 

resim gibi geleneksel anlayışlardan uzaklaşarak heterojen ve disiplinlerarası 

yaklaşımlar ve yeni stratejilerle hareket etmeye başlayan ve bunlar içerisinde yazıyı 

kullanan sanat eserlerinin hangi bağlama yerleştiği konusu günümüzde oldukça 

kompleks bir hale gelmiştir. Hangi anlayışın üslubun tavrın arkasında ne türden bir 

birikimin, deneyimin ve koşutluğun beklediğini öğrenmeden herhangi bir 

değerlendirme yapmak sağlıklı bir yaklaşım olmayacaktır. Global düzeyde sanat, 

mimari ve tasarım alanlarını kesin sınırlarla birbirinden ayrılmadığı, sanatçıların 

sınırları olmayan açık bir bağlamsal alanda ilerlediği, melez disiplinlerin ve eklektik 

çalışmaların ortaya çıktığı bir süreçten geçiliyor olması bu durumun başlıca 

nedenlerinden birisi olarak görülebilir. Günümüz sanatçılarının yapıtlarını sunarken 

her harfe veya sözcüğe anlam yükleme çabası içinde olmadığı bir gerçektir. Asıl kaygı 

sunulan yapıtın oluşturduğu kavramdır. Sözcüklerden oluşan metin kendini izleyenin 

çözümlemesine bırakmaktadır. 

Sanatçı yazı aracılığıyla yapıtın alt metnini izleyiciye aktarır. Onu ikna eder; 

ikna olan izleyici yapıtı anlamak için harekete geçtiğinde dil dışı tüm öğelerde 

ona yardım edebilir. Anlatının bu amaç uğrunda dönüşümleri sonucunda sanatçı 

mesajını izleyene ulaştırır. Bu noktada izleyene yol gösteren bir anlatım biçimi 

veya açıklayıcı bir ön bilgilendirme metninin çalışmanın kavramsallığını ve 

çoğul anlamını sınırladığı açıktır. Bu nedenle güncel sanat yapıtlarının anlam 

yaratma sürecinde yazı yardımcı yöntemlerden en etkilisidir (Sayan ve 

Deliduman, 2020). 

Sanat yapıtı ve yazının kullanıldığı eserler aynı türden olmayan mantıkların iç içe 

geçmesinin bir sentezidir. Yani aynı türden olmayan deneyimlerin üst üste binmesi bu 

pratiğin duyumsanabilir deneyimin diğer ifade biçimlerinden ayrı kendine has bir 

alımlama biçimi olduğu anlamına gelmektedir. Yazıyı problem edinen sanatçıların 

yapıtlarının ayrıntılı yorumlanmasında bazı süreçler önemlidir. Örneğin Greimasçı 

göstergebilimde oluşum, kavranım ve üretiliş sürecini açıklayan üç aşamalı bir süreç 

olarak sunulduğu bilinir (Graimas, Courtes, 1979:157-160). Bunlar sanat yapıtlarının 

yorumu açısından önemlidir. Sırayla betisel düzey anlatısal düzey ve izleksel düzey 

olarak adlandırılırlar (Günay 2012:186). 

“Göstergebilim, çağdaş sanatın araçlarından biridir ve en etkili kullananlar 

kavramsal sanatçılardır” (Eroğlu, 2013: 67). Göstergeler bünyesinde farklı aşamalar 

olmasına rağmen söz konusu üç sınıflandırmadan görsel sanatlara ait çalışmalar 



 

71 

açısından betimsel düzeyde çalışma ile ilgili her türlü tasvir yapılabilir. Nokta, çizgi, 

leke, renk ve yazı karakteri ya da geometrik şekillerin nasıl olduğuna dair sorular 

cevaplanabilir. Sayfanın veya tuvalin düzenleme biçimi enstelasyonun nasıl 

yerleştirildiği, mekânın kurgusu veya hangi kodların katmanların kullanıldığı 

belirlenir. Daha sonra tüm bu durumlardan anlam yaratıcı öğeleri ortaya koymak 

gerekecektir ki buda betisel düzeyin temel aşamalarını oluşturmaktadır (Günay, 2012). 

Anlatısal düzeyde ise betisel düzeyde ele alınan öğeler veya kullanılmışsa metinle 

ilgili anlatılanın ele alınıp incelendiği bir aşama denilebilir. Burada gönderen yani 

sanatçı özne yani simülakrlar etkileşim içerisindedir. Yapıta dair anlamlandırmanın bu 

aşaması belli bir devinim içerisinde olan yapıtlar için geçerlidir. Son olarak izleksel 

düzeyde ise bir bakıma yapıtın en derin yapısında bulunabilecek yan anlam, çoğul 

anlamlar/okumalar simgeleştirme gibi soyut durumların belirlenmeye çalışıldığı 

basamaktır. Yapıtın gösterdikleri dışında göstermek istedikleri ele alınır. Bu düzey 

biçimsel bir çözümleme olmamakla beraber doğrudan içeriksel bir yorumlamadır. 

İzleksel düzey anlamlamlandırma ve resmin yorumu açısından önemlidir (Günay, 

2012). Yani görünen ya da görünmeyenin birbiriyle ilişkisindeki anlam birimciklerinin 

orataya konması ile anlam belirgin hale getirilebilir. Kaldı ki günümüzde resim, 

fotoğraf ve heykel gibi geleneksel gösterge bilimden türetilmiş sanatlar metinsel alt 

yapılı çalışmaları anlamak için yeterli donanıma sahip değildir. Yazının sınırsız 

kullanımı göz önüne alındığında giderek artan dinamik ve doğrusal olmayan söylem 

evreninde yaşanmaktadır. Bu çetrefilli durum çağdaş sanat pratiklerinde yazının 

kullanımına ilişkin yeni kategoriler, sınıflandırmalar ve başlıklar ya da tanımlar 

önerilmesi ihtiyacını doğurmuştur. 

İzleyici etkileşimi ayrı ve ayrıntılı bir araştırma konusu olmakla birlikte tezin bu 

bölümü için dış kabuk rolü görmektedir. Dış kabuk ise içteki özdür. Ne var ki çağdaş 

sanat dinamikleri izleyene yeni roller biçer. Yalın bir anlatımsallığın ve gösterimin 

temsili olmaktan öteye geçen sanat eserinin biçimsel taktiklerle tekilliğe yaslanan 

kaderi çoğulluğa doğru tahavvür etmeye evrilmiştir. İzleyicinin algısına gereksinim 

duyan bir çözümleme modeli, yapıttaki anlamın çoğullaşmasının olası yollarını yaratır. 

Kavram çoğullaşır. Bunun sonunda da yorumlama yöntemleri çeşitlilik kazanır. 

Böylece izleyeni ön plana alan, gerçekliği farklı seyirci gruplarıyla çeşitli 

yorumlamlara açan fenomenolijik bir okuma genişletilmiş olur. Bu durum, Michel 

Foucault’nun, Beckett'dan alıntıladığı, “Yazar nedir?” metnini akla getirir. 



 

72 

Kimin konuştuğunun ne önemi var... Yazı gösterilen içeriğinden çok, 

göstereninkendi doğasına göre düzenlenmiş bir göstergeler oyunudur; ama 

yazının bu düzenliliği de her zaman için sınırları üzerinde deneyimlenmiştir; 

kabul ettiği ve içinde oynadığı bu düzenliliği her zaman için ihlal etme ve tersine 

çevirmekle meşguldür; yazı şaşmaz biçimde kurallarının ötesine giden bir oyun 

olarak açılır ve böylece dışarıya geçer. Yazıda, yazma tavrının tezahürü ya da 

yüceltilmesi yoktur; bir dilin içinde bir öznenin yakayı ele vermesi söz konusu 

değildir; yazan öznenin yok olmaya devam ettiği bir uzamın açılımı söz 

konusudur (Foucault, 2006: 228-229). 

Simüle eden öznelerin etkin katılımını gerekli kılan yapılarda farklılaşan yorumlar ve 

içerik düzleminde yabancı olan görüntü, seyircinin duruşuna, tecrübesine, tutumuna 

göre anlam olasıklarını çoğaltmaktadır. Dahası izleyicinin bakış açısına göre okumada 

değişir. Örneğin Kuran’ı Kerim’in: “Oku!” diye ifade ettiği buyruktan çıkarılan 

anlamlar bugüne kadar tek değildir. Bu tek sözcüğün anlamının bugünden sonrada 

tüketilmesi mümkün gözükmemektedir. Buradaki çok anlamlılık/çoğulanlam okuyana 

göre mi yoksa direk “Oku!” öğüdü içerisinde mi diye düşünülebilir. Cevap her 

ikisidedir. Çünkü bu beyanı her telakki ettiğimizde okuma (yazma olarak da 

çevrilebilir) aynı olmayacağı gibi okuyanın perspektifine, yönelişine göre çeşitli 

anlamlara bürüneceği açıktır (Özdenören, 2018: 84). Yani mazmunların oluşması pek 

çok mutabakatın hasılası olarak ortaya çıkabilir. 

Sahnenin sekonder aktörü rolündeki izleyici sanat pratiklerini okumada yetersiz 

kalabilir (Türkdoğan, 2014). Bu noktada izleyici biçimsel ve yazılı olan ipuçlarından 

yararlanarak sanat yapıtını yeni bağlamında yorumlamaya girişebilir. Umberto Econun 

söylediği gibi “belli bir kodda, belli gösterilenler belli gösterenlere bağlıdır.” (Eco, 

2016: 92). Dilin temsili sözcükler arasındaki ilişkiyi sanatçı kurar onları tespit edip 

anlamsal olarak işlevlerini çıkarmak ise seyirciye düşer. Her mesaj çözülebilir yeter ki 

bunun bir ileti olduğunun farkına varılsın (Eco, 1995: 132). Böylelikle izleyen baktığı 

sanat eserindeher bir öğeyi kendi usulünce ilişkilendirip yeniden oluşturarak katkı 

sağlar. “Seyirci tıpkı öğrenci veya bilgin gibi eylemde bulunur. Gözlemler, seçer, 

karşılaştırır, yorumlar. Gördüğünü, başka yerlerde gördüğü başka şeylerle 

ilişkilendirir.” (Ranciere, 2013:19). 

Sanat eseri sadece gerçekliği dışa vuran bir nesne değil aynı zamanda özel bir yapıdır. 

Eserin özel bir yapı olduğu anlayışının yanına izleyici konularak onun ortak bir üretim 

olduğu anlayışı getirilir (Aktulum, 2016: 9). Burada Umberto Eco’nun “açık yapıt” 

(Eco, 2016) estetiği önerisi akla gelir. Eco özetle üretim sürecine izleyicinin katıldığı 



 

73 

romantik dönemin düzgülerini ters yüz eden bir yorum olanağı sağlamıştır. Edilgen bir 

varlık konumundaki simülakrlar anlamın dayatılmasını tersine döndürerek her 

seyircinin yapıttan aldığı özel veya öznel hazzın farklılaştığını belirtmiştir. Bu 

durumda izleyiciler hem mesafeli hem de karşısındaki sanat yapıtında sunulanın 

interaktif yorumcularıdır. 

Jean-Paul Sartre’ın “kendinde dünya” ideasını Alphonse de Waelhens fenomolojik bir 

çerçevede yorumlayarak bu konuya dikkatleri çeker. Kendinde dünyayı algılama 

mümkün değildir. Gerçeklik sandığımız şey aslında kendi doğrularımızdan farklı bir 

şey değildir. Böyle bir yaklaşımda gerçekliğe bilimsel bir tutum yerine öznel 

bilincimizin verileriyle yakalanmalıdır (Aktulum, 2016). Bu mantığı sanat alanına 

yorumladığımızda anlamlandırma sürecine bireysellik, algılama, görsel algılama 

(Küçükerdoğan, 2002: 56) alımlayanın kimliği, kültürü, çerçeveleri, imajları, anlam 

olasılıklarını da eklemek mümkündür. Örneğin Nasrettin Hoca kültürümüzün bir 

değeri olarak içselleşmiştir. Metinsel dinamikleri barındıran bir yapıt hangi pratikte 

üretilmiş olursa olsun diyelim hocanın tencere hikâyesinden bir tümceyi alıntılamış 

olsun. Nasrettin hocanın tencerenin doğurması ve ya doğurmamasıyla ilgili söz konusu 

metni okuyan aynı kültürden olan izleyen yazının bağlamını anlayabilir. Fakat farklı 

bir kültür ortamından gelen seyirci ne demek istiyor? diye sorabilir. O halde her okuma 

anlam olasılıklarını çoğaltıyorsa ozaman da “çoğul okuma” deyimi bir çelişki olarak 

belirir. Çünkü “çoğul okuma” kavramı “çoğul anlam” terimine denk gelmektedir 

(Yücel, 2019: 45). Nitekim esere dair yapılan tek bir yorum olmayacağından hepsi 

birer tahmin olarak kalacaktır. Bu durumda önce bir “bağlam” kısıtlaması zorunlu 

görünmektedir. Ernst Gombrich “bir yapıtın yorumlanması düzgü, bağlam ve yazılı 

olan arasında bir katkının göz önünde bulundurulmasına bağlıdır. Tüm kültürler için 

geçerli olan tek bir anlam yoktur” (Gombrich, 2015: 95) demiştir. Bu durumda bir 

düşüncenin yazıyla sabitleştirilmesi onun tek boyuta indirgenmesine değil, tam tersi 

çeşitlenmesine yol açar (Özdenören, 2018: 19). Tüm bu dolayımlar sonucunda sanatçı 

yazıyı kullanarak izleyiciye vermek istediği mesaja yönlendirir. Fakat sanatçının 

seyirciye bir fikri dikte etmek istemediği söylenebilir. Yalnızca bir bilinç şekli, bir 

duygu, his veya eylem için icrada bulunması olasıdır. “Fakat algılanacak hissedilecek 

ve anlaşılacak olanın kendi dramaturjisine veya üretimine koyduğu şey olduğunu 

varsayar her zaman.” (Ranciere, 2013: 20). Sanatçının istediği tam olarak budur 

denilebilir. Yapıta dair anlamlandırmanın bu kaotik sürecinde sözce düzleminde işler 



 

74 

üreten sanatçıların bu kopukluğu ve çoğul okumayı aştığını ve böylece yapıtı 

bütünlüğü içinde kavratmayı büyük ölçüde başardığı bilinmektedir (Yücel, 2019: 46). 

Sanatçılar yazının söylemiyle yeteneklerinin tezahür ve etkilerini sergilediği yeni bir 

dinamik inşa ederler. Bu dinamik çağdaş sanat pratiğinde sanatçının kendi tercümesini 

geliştirken etkin bir izleyici etkileşimi de ister. Özetle anlam sabit gösterenler 

ekseninde ortaya çıkmaz ve en şeffaf bir biçimde seyirci etkileşimiyle kendini 

gösterebilir. 

Tezin bu bölümünü takip eden başlıklarda çağdaş sanat ekseninde işler üretirken yazıyı 

merkeze alan sanatçıların çalışmayı destekleyecek örnek yapıtlarına değinilmiştir. 

Çağdaş sanat bağlamında eserlerde ana fikirlere duyumsanabilir sunum tarzlarına ve 

yaklaşımlarına yukarıda bahsedilen süreçlerlerin koordinatları ışığında temas 

edilmiştir. Bu noktadan çıkarak kullanılan kavramlar ve başlıkların özel bölümlenmesi 

ortak deneyim alanlarında buluşan sanatçılar ve eserleri için geçerlidir. Ancak çağdaş 

sanat pusulasının kutupları hareketli olduğu için kesin bir konumlandırma yapmak 

mümkün değildir. 

3.2.1. Kamusal Alanda Yazı 

Avrupa’da 1960’lı yıllarda irdelenmeye başlanan kamusal alan kavramı, günümüzde 

hala mutlak bir tanımı yapılamadığı için farklı bakış açılarına göre değişik anlamlar 

kazanmaya devam ediyor. Bu durum kamusal alan kavramının kullanımı üzerine 

tartışma başlıkları oluşturuyor. Günümüzde insan ile çevre arasıdaki ilişkilerin, sarmal 

bir yapıda olduğu ve bunların karşılıklı etkileşiminden oluşan bir süreç yaşandığı 

gerçektir. Ortak çevre yani kamusal mekânlar toplumun tüm bireylerine açık insanların 

karşılıklı iletişime geçtiği kentsel organizayonu şekillendiren toplumsal etkinlik 

alanına işaret etmek için kullanılan kavramdır. Resmi daireler, okullar, hastaneler, 

parklar, yollar ve meydanlar gibi halkın ortak kullanımına açık her türlü kent mekânı 

kamusal alandır. Kamusal alanlar hangi kültürden, hangi dinden hatta hangi sosyal 

statüden olursa olsun her bireye sunulmuş açık alanlardır (Gökgür, 2008:11). Aynı 

zamanda kamsal alanlar toplumsal kimlliğin inşaa edildiği alanlardır. 

Birçok düşünür tarafından ele alınan kamusal alan kavramı sanat alanında sıklıkla 

kullanılmıştır. Geleneksel anlamda galeride ve müzelerde yapılan sergileme şeklinden 

farkı sanat yapıtının izleyicisine günlük kamusal yaşamın içinde doğrudan 



 

75 

ulaşmasından dolayı adına “Kamusal Sanat” denilen kavram halka açık mekânlarda 

yapılan sanat anlamına gelmektedir. Sanatın iç mekândan dış doğru mekâna taşındıkça 

ev, müze, galeriden dışarı taştıkça şehir içindeki boyutları da değişmektedir. Kamusal 

alanda sanatın algısı klasik anlamda sanat yapıtının değerlendirilmesinden farklıdır. 

Öyle ki eskiden sanatçının kişisel duvarları ortadan kalkar ve yüce görülen sanat yerini 

yaşanan kamusal deneyime bırakmıştır. 

Son dönemde sanat kurumları, galeri ve müzeler eskiden sahip oldukları mimari düzen 

ve kültür temsili olma özelliklerini kaybetmesinden dolayı halka açık olmaktan uzak 

kavramlar haline gelmişlerdir ve böylece kamusal mekân bir temsil arenasına 

dönüşmektedir. Özellikle 1960 sonrası sanatçılar kamusal alanları çağdaş sanatın 

sunulduğu mekânlar olarak tercih etmiş ve izleyicinin de katılımına olanak tanıyan 

sanatsal pratikler ortaya koymuştur. Sanat yapıtları ve sanat etkinliklerinin yer aldığı 

alanlar ve gerçekleşme biçimleri her gün değişmekte bunun sonucu olarak konunun 

değerlendirme alanını belirlemek ve sınırlarını çizmek zorlaşmaktadır (North, 1992). 

Bu nedenledir ki “geçmiş örnekleri dışında çağdaş anlamda kamusal sanat kavramı 

hala kendini toplumsal ve sanatsal açıdan tanımlama sürecindedir” (Mitchell, 1992). 

Günümüzde kamusal alanda sanat değerlendirmelerine bakıldığında birçok bağlam ve 

sonsuz yaratıcılıkla ortaya çıkan sanat eserlerini gözlemleyebiliyoruz. Bazı örnekler, 

kendine ifade aracı olarak dilin temsili olan yazıyı kullanan sanatçıların kentin çeşitli 

mekânlarına astıkları afişler, yazılı tabelalar ve metinsel yapıtların çoğu, işlerini galeri 

mekânından sokağa taşıyarak kamusal alandaki uygulamalarına odanlanmaktadır. 

Farklı araçları bir arada kullanarak melez yapıda çalışmalar ortaya koyan yeni nesil 

sanatçılar sanat ve yazı ilişkisine dair çok yönlü sonuçlar ortaya koymakta, galeri ve 

müzeler dışındaki kamusal alanda da izleyicinin sanat eseri ile aktif biçimde bir 

aradalığını sağlayan çalışmaları izleyiciyle buluşmaktadır. Kamusal alanda insanlarla 

iletişim kurma noktasında önemli bir katkısı olan reklam panoları, bronz plakalar ve 

duvar yazıları kamusal alanı seçen sanatçı için toplumla düşüncesini paylaşma, 

buluşturma ve etkileşimsel boyutta kentsel mekânın dinamikleri noktasında önem 

taşır. Şehrin her yanında değişik biçimlerde yerleştirilen metinsel içerikli eserlerin 

nasıl anlamlandırılacağı bilinmelidir. Yani reklam bildirisinden ayrı olarak yazılı 

bildirinin hangi amaçla hazırlandığı ya da bazı durumlarda yalnızca göndergesinin 

bilinmesi yeterli olmayabilir. Bu disiplinlerarası gelişmelerle doğrudan ilintilidir. 



 

76 

Başlık altında ele alınan sanatçılar ve bu sanatçıların kamusal alanlarda geçici ve kalıcı 

olarak çalışmalarının ortak noktası; sanatsal ifade aracı olarak yazı dilinin, sözcüklerin 

seçilmiş olmalarıdır. Kimi zaman sokakta led ekranlarda, kimi zaman da reklam 

panosu olarak, bazen bir binanın dış cephesinde, bazen durağan bir suda ya da yaya 

olarak yürüyüş alanımızda karşımıza çıkan, gündelik yaşamımıza ait olan bir cümle, 

edebi bir söz sanat yapıtına dâhil olup bunlara yeni anlamlarla birlikte sosyal ve 

kültürel kodlar yüklenmektedir. Aşağıdaki örneklerden de anlaşılacağı gibi çağdaş 

sanatçılar farklı amaç ve hedefler doğrultusunda daha çok mekânı yeniden yorumlama, 

canlandırma ya da mekâna yeni bir kimlik kazandırmaya yönelik geçici veya kalıcı 

uygulamalarla iletişimsel bir yaklaşım oluşturmanın peşinde ilerlemektedir. Bu 

çeşitlilik içerisinde bağlamsal yapıları keşfetme durumu güncel sanatın melez haliyle 

ilişkilendirilebilir. 

3.2.1.1. Jenny Holzer 

Yaşamın dinamikleri içerisinde kentli insanın sık karşılaştığı genellikle kalabalık 

yolların kenarında bulunan yoldan geçen sürücü ya da yayaların ilgisini çekme ve 

iletişim kurma noktasında büyük katkısı olan reklam panoları kamusal alan işleri 

üreten sanatçıların tercih ettiği dinamiklerden biridir. Geleneksel anlamda büyük 

slogan yazıları ve afişlerin dışında reklam panoları günümüzde daha çok ledli ekran 

veya büyük çaplı aynalı panolar şeklinde görülmektedir. Bu noktada kamuya açık 

alanlarda işlerini sergilemeyi tercih eden Amerikalı sanatçı Jenny Holzer, reklam 

panolarından yola çıkarak yazıyı merkeze alan çağdaş sanatın önemli sanatçılarından 

biridir. 

Holzer, dil üzerinden oluşturduğu melez işlerini kamusal sanat pratiğiyle 

bütünleştirmesiyle tanınan kavramsal bir sanatçıdır. Eleştirmen Benjamin 

Buchloh’una göre, Jenny Holzer 1970’lerden bu yana, dili sayfadan koparıp dünyaya 

yansıtır (Bucloch, 2009: 95). 

Metinlerini çeşitli biçimlerde ve pek çok farklı araçla sergiler. Sanatçı kamuya açık 

alanlarda mimari ve reklamcılık üzerine fikirler sunan kelimeleri daha çok projeksiyon 

ve LED (elektronik ışıklı diod) elektronik levhalar kullanarak yansıtmıştır. Özellikle 

posterler, çıkartmalar, yüzeyi aşınan plakalar, tşörtler, otopark sayaçları, hava 



 

77 

alanlarındaki bagaj turnikeleri, gece kamu binalarının dış duvarlarına yansıtılan 

ksenon lambası projeksiyonların tercih edildiği görülmektedir. 

Teknolojiyi kullanımındaki kolaylık, gösteriş ve kitlelere erişme arzusu Holzer’ın 

kişisel olmayan ortak nesneleri (ilan panoları, tabelalar) ve konuları kitle kültüründen 

serbestçe ödünç almasının sonucudur. 

 

Resim 3.5. Jenny Holzer, Işık Projeksiyonu, Chicago, 2008 

Uygulamalarının temelini yazı oluştururken sanatçı reklamcılığın ve medyanın led 

eloktronik imza teknolojisinin hem fiziksel aygıtını hem de sloganvari göstergelerini 

sahiplenmektedir. Kentlerde yaşayanların aralıksız mesajlara boğulmasını pek çok 

çalışmasına konu eden Holzer, kısa süre sonra ledi seyyar tipte bir imzaya 

dönüştürmüştür. Nich Obour, Holzer’ın tabelalarını “teknolojinin acımasız ilerleyişine 

karşı uyarırken fikirlerini yaymak için teknolojiyi seçen” unsurlar olarak yorumlar 

(Barrett, 2014: 140). Çalışmaları genellikle izleyiciyle iletişim kuran ve mesajlar veren 

çok güçlü bir ifadeye sahiptir. “Mesajları kendi ağzından değil; hükümet, eğitim, 

reklamcılık, kamusal tavsiyeler ve kişisel itiraflar gibi anonim otorite söylemlerini 

taklit ederek sunmuştur” (Clark, 2011:182). Yapıtlarının bir bölümü deyim, birçoğu 

da kendi yazdıklarını içeren kısa makaleler içerir. Konular AIDS, feminizm, nükleer 

felaket, yoksullar ve hükümet şeklinde özetlenebilir. Holzer çalışmalarında; cesur, sert 

ve kendinden emin bir psikolojik etki yaratan, büyük karakter harfleri kullanarak, 

izleyiciyi yönlendirir, şaşkına çevirir ve heyecanlandırır. 



 

78 

 

Resim 3.6. Jenny Holzer, Protect Me From What I Want, Series Survival, New York, 

Times Square, 1985 

1982 yılından itibaren Holzer elektronik reklam panolarında mesajlarının gösterilmesi 

için düzenli olarak ödeme yapmıştır. 1985-1986 yıllarında The Survival Series’den 

“Protect Me From What I Want” (İstediğim şeyden koru beni) (Resim 3.6) mesajı, 

Times Meydanı’nında gösterilmiştir. Çalışmada bir anlamda mantığın otoritesini 

yansıtan kalın ve beyaz harfler, siyah ekran üzerinde sunulur. Söz konusu çalışmada 

sanatçı özlü söz ile bilinçaltına seslenir. Muhtemelen telaş içerisinde alışveriş yapanlar 

Holzer’ın bu çalışmasını gördüklerinde kafaları karışık bir biçimde kalmışlardır. 

Candace Bridgewater, sanatçı hakkında kaleme aldığı “yaşam hikâyesi” yazısında 

Holzer’ın “Çalışmaları okurları yönlendirir, onları şaşkına çevirir, heyecanlandırır 

bazen de rencide eder” (Bridgewater, 1990: 1-2) ifadesinde bulunur. Yapıt kışkırtırken 

aynı zamanda tenevvür ettiği tümceyle tedirgin olan okuru ışığıyla sakinleştirir. 

Holzer, dili aynı anda hem hedef hem de silah olarak görür. İzleyenini ideolojik bir 

çatışmanın ortasına atar. Ancak okurları tuzağa düşmekten çok özgürlük sunacak 

şekilde yazının gücünden yararlanır. 

Sanatçının kamusal alanda söylem siyasetini ele almak için çok çeşitli modern iletişim 

araçlarını kullandığı bir başka yazılı çalışma tabela kamyonlardır (Resim 3.7). Sanatçı 

Amerika Birleşik Devletleri'ndeki büyük şehirlerde elektronik tabela kamyonlarında 

“ımpeach” sergilemiş ve doğrudan senato suçlama davasına hitap etmiştir. Yazılı 

cümleler direktif, slogan ve basmakalıp ifadeler olmasının yanı sıra azarlama ve talep 

etme tarzındadır. Holzer büyük bir kitleye hitap edebilmek amacıyla pek çok insanın 

kamusal alanda mesajları görmesini sağlamak için kamyon rotalarını stratejik olarak 



 

79 

seçmiştir. Bu kamyonlarda insanları oy vermeye, iktidara, savaş karşıtlığına, silahlara 

ve eşitliğe teşvik eden ifadeler yer almaktadır. Çalışmadaki asıl amacı, sessizce 

düşünülen ve gizli kalması önemsenen şeyleri aydınlatmak ve halka duyurmaktır. 

Sanatçının çalışmasının gücü, sunum, metin, sembolizm ve malzemeler gibi birçok 

unsurun anlam oluşturmak için bir araya gelmesiyle gerçekleşir. Tekrar yöntemiyle 

izleyiciyi birçok propaganda mesajında olduğu gibi içtenlik göstermeden kesin bir 

ifade sunan düşünce bombardımanına tutar. Hall Foster, Jenny Holzer’in sanat objeleri 

üreticisi olmaktan çok göstergelerin yöneticisi olduğunu ve onun yapıtlarının 

sanatseverleri estetik araştırmacısı olmaktan daha çok mesajların aktif okuyucularına 

dönüştürdüğünü söyler. 

 

Resim 3.7. Jenny Holzer, It is Guns, New York, 2018 

3.2.1.2. Canan Şenol 

1970 doğumlu olan sanatçı kendini performans, video, minyatür ve fotoğraf gibi pek 

çok medyum aracılığıyla işlerini üreten aktivist feminist bir sanatçı olarak tanımlar. 

Şenol, yerleşik kurumların ürettiği söylemler ve uyguladığı politikaların öncelikle 

kendi cinsiyeti olmak üzere tüm toplum rollerindeki baskı, istismar, şiddet gibi 

konuları yapıtlarında ön plana çıkarmaktadır. Sanatında konu kadar bu konunun işleniş 

biçimine ve sunumuna da önem verir. Bir yapıtın görsel olarak da söz söylemesi 

gerektiğini düşünen sanatçı kamusal alanda reklam tabelalarıyla sokaktaki insanları 

şaşırtan ve tepkisine yol açan yazıyı kendine sorun edinmiş sanatçılardan biridir. 



 

80 

Canan Şenol’un 2000 yılında, aylık dönüşümlü sergilerden oluşan “Tabela Sergileri” 

kapsamında gerçekleştirdiği “Nihayet İçimdesin” (Resim 3.8) anlamın masumiyetini 

ve kışkırtıcılığını içinde barındırmaktadur. 

 

Resim 3.8. Canan Şenol, Nihayet İçimdesin, Işıklı tabela, İstanbul, 2000 

Kamusal alanda Kadıköy’de sanatçı ve eşi tarafından işletilen internet cafenin tabelası 

olarak sergilenen bu çalışma içeriğini bilmeyenler için rahatsız eden bir cinsel 

kışkırtıcılığa sahiptir. Bu yapıt çevreye zararlı olarak görüldüğünden sergilendiği 

ilçenin belediyesi tarafından sergiden kaldırılmıştır. Şenol’un yaptında kullandığı 

cümlenin toplumsallaşmasının kısıtlanması sanat aracılığı ile ortak paylaşıma 

getirilmiş bir çeşit sansür olarak algılanabilir (Yılmaz, 2010: 130). Burada yapıtın 

kendisinden ziyade yapıtı müstehcen olarak algılayan iktidarın onu yerinden 

kaldırması yoruma açık bir eylemdir. Diğer yandan sözün sahibinin beklenen bir bebek 

için olduğu öğrenildiğinde ise anlam tamamen değişmiştir. “Nihayet İçimdesin” çoğu 

kadının hamilelik döneminde bebeğine söylediği cümlelerden biri olabilir. Bu tür bir 

çalışma çoğulluğu başköşeye oturtan bir anlayış getirebilir. Nihayetinde yapıtın 

çoğullaşması okumayıda çoğullaştırabilmektedir. Buna göre odağa alınan izleyiciye 

yorum serbestliği sağlar. Şenol, özel olan politiktir söylemini sanatının merkezine 

yerleştirmiştir. Fakat kullanığı tümcenin kapalı, kolay anlaşılamayan ve yan anlamlar 

içermesi Şenol’un söz oyunlarını kullandığı bir dil düzeyi tercih etmesinin kanıtıda 

olabilir. Yeni söylemlerin kesişme noktalarını bir kenara bırakırsak çalışma yazı 

karakteri ve renk seçimi, noktalama işaretleri, yazının iletisi ve retorik olanakları 



 

81 

sonuna kadar kullanmaktadır. Söylemsel bir stratejiyle oluşturulmuş çalışmanın 

izleyicide uyandırdığı etki yazınsal retoriğin önemli bir bileşenidir. 

“Tabela Sergileri” New York’da Seth Sieglaub tarafından 4 sanatçı (Barry, Huebler, 

Kosuth ve Weiner) ile açılan ilk kavramsal sergiden 30 yıl sonra Türkiye’de pek çok 

örneği daha önceden farklı mekânlarda yapılmış olan kavramsal sanatın epey geniş bir 

izleyici üstünde test edilmesidir. Nesnesiz ve sadece dilin taşıyıcısı olan sözcüklerden 

oluşan sergi kendini basın bültenleriyle tanıtsa da bu bültenlerden haberi olmayan 

mahalleli ve yoldan geçenler için bunun bir “sanat yapıtı” olduğu tartışma konusuydu. 

Sadece basit bir yazılı tabela olduğunu düşünmek onun göstergebilim bilmecelerini 

araştırmadan önyargılar sunmaktır. Dahası söz konusu yapıt Şenol’un bir sanatçı 

olarak kariyeri boyunca geliştirdiği kavramsal alt yapıdan ayrı tutulamaz bir 

çalışmadır. Çoğunluk merak edip sormadıkça işletme tarafından dikkat çekmek için 

“zekice” bulunmuş bir reklam yöntemi olarak algılanmıştır. Söz konusu proje yazının 

çoklu anlamlara kanallar açması ve metinsel bir yapının kamusal alanda izleyenle 

buluşma noktasında önemli bir ses getirmiştir. 

3.2.1.3. Martijn Sandberg 

Günümüzde kamusal sanat çalışmalarına değişen kent planlama biçimleri sayesinde 

her gün yenileri eklenmektedir. Bunun sonucu olarak konunun değerlendirme alanını 

belirlemek ve sınırlarını çizmek zorlaşmaktadır. Bu anlamda yazıyı yalnızca okunan 

ve izlenilen bir olgu olmanın dışında mekânın kalıcı bir elemanı olması açısından 

verilebilecek çağdaş örnekler bu konuda önemli birer referansdır. Hollanda’lı sanatçı 

Martijn Sandberg’in, 2008 yılında “I Will Survive” (Hayatta Kalacağım) isimli 

kamusal alan çalışması pek çok dinamiği karşı karşıya getirmesi açısından sınırı 

çizilmesi kolay olmayan yapısal bir iştir. Çite dönüşen yazı, mekânın fiziksel 

koşullarına göre şekillendirilmiştir (Resim 3.9). Hardenberg Mulopad'da Loc Center 

adı verilen bina ile mezarlık sınırında beliren yapı izleyene optik bir deneyim sunar. 

Öyleki sadece belirli açılardan net bir şekilde okunabilmektedir. Seçme işlemi hem 

düşünce, hem sunuş katmanında vardır. Tek bir cümle ile tek bir kavramı vermek kadar 

açık ve yalındır. Sanatçı yapıtın gerçekte bir çiti andırsa da mezarlığın etrafını 

bütünüyle sarmadığından bir olarak çit değil, sanat olarak tanımlanması gerektiğini 

belirtir (Sandberg, 2014). Kavramla sunuş arasında sıkı bir bağ gözlenmektedir. 



 

82 

 

Resim 3.9. Martijn Sandberg, I Will Survive, 25m x 3 m. Hardenberg, 2008 

İzleyiciyi düşündürmeye ve mekânla ilişki kurdurmaya yönelten “I Will Survive” 

cümlesi yazının ve anlamın fiziksel mekânla kurduğu ilişki göstermesi açısından 

önemlidir. Dahası, mezarlığın insana korku verici hissiyatının aksine yaşam ve ölüm 

arasındaki kontrast, izleyenin algısını değiştirebilmektedir. Martijn Sandberg’in 

konuya örnek olabilecek kamusal alanda sergilediği bir başka metin içerikli çalışması 

Amsterdamda yer alan “De Oude Weg Naar De Nieuwe Tijd” dir. (Yeni Zamana 

Giden Eski Yol, Resim 3.10). Konseptine 2016 yılında karar verilen yap, 2021 yılında 

tamamlanmıştır. Sandberg'in mekâna özgü bu yazılı çalışması üç kemerin duvarında 

ve iç avluya giden zemin üzerindeki kabartılmış bir parke taşı olarak insanları karşılar. 

Zamanın akışında sürekli değişen ışık ve gölge oyunuyla duvarda ve kavisli tavanda 

tuğla harfler görünür hale gelir. Her geçiş yolunda farklı bir sayısal kombinasyonla 

dört harf ve dört rakam bulunur. Kapılardan avluya geçerken her adımdaki harf ve 

sayılar sanki zamanda yolculuk yapıyormuş hissini verir. Sandberg bu çalışmayla 

uyuşmazlıklar meydana getirerek yazının duyumsanabilir sunum tarzını 

değiştirmiştir.. Bu farklı pratiklerin iç içe geçişi yazının geleneksel kullanımının 

dışında koordinatarının değişimine örnek teşkil eden bir paradigma örneği sunar. 



 

83 

 

Resim 3.10. Martijn Sandberg, De Oude Weg Naar De Nieuwe Tijd, Amsterdam, 

2021 

3.2.1.4. Ayşe Erkmen 

Ayşe Erkmen, sergi mekânı dışında oluşturduğu düzenlemelerini ya da hazır 

yapıtlarını sergileyeceği alana getirerek onu sanat nesnesi yapanın ne olduğunu 

sorgulayan koyan bir sanatçıdır. Yapıt dışarıda mı değerlidir yoksa içeride mi?, Yani 

sergilendiği yerde mi? (Onan, 2017: 41). Böyle sorgulayıcı bir arayışla yola çıkan 

Erkmen, üzerinde durulması gerekenin sanat yapıtından önce sergi mekânı olması 

gerektiği görüşüyle yapıtlar üretmiştir. Bu durum Buren’in 1960’larda ortaya attığı 

sergi mekânı ve kurumsal sanat gibi sorgulamalarını akla getirmektedir (Gintz, 2010). 

Günümüzde yaygınlaşan kamusal sanat örnekleri daha yerel ölçekli sosyal konuları 

ele almaktadır. Bu anlamda kamusal alandaki sanatsal pratikler kendini ifade etmekten 

çok sanatın sosyal bir eleştiri olmasına doğru bir eğilim göstermektedir. Böylelikle çok 

yönlü bir bakışla çalışan sanatçılar tarih, kültür, kimlik ve politika gibi konulara 

yönelmektedirler. Erkmen benzer anlayışla 1994’ te Berlin Kreuzberg’ te Türklerin 

yoğunlukta yaşadığı mahallenin başında bulunan bir binanın üzerine “-mişli geçmiş 

zamanın ekleri”ni yazmıştır. (Resim 3.11) “Sanatçı bu çalışmasını Berlin’de Berlin 

Duvar’ı yıkılmadan önce yapmıştır” (Atakan 1998:120). Yapıt 40 parça pleksiglasın 

bir binanın üstüne monte edilmesiyle oluşturulmuştur. Müşlerdi-müşmüş- müştünüz… 



 

84 

gibi mişli geçmiş zamanın takısı olan son ekleri kullanarak oluşturduğu bu eserinde 

dilin kullanımı daha reklamsal ve afişsel bir görüntüye bürünmüştür. Erkmen o 

dönemde Almanya’da yaşayan Türklerin içine kapalı yaşamını görülmeden görünmek 

isteyen biri gibi yansıtmıştır. Türkçede -miş’li geçmiş zamanın çekimlerinin Alman 

dilinin gramer yapısı içinde yer almaması sanatçı için Türklerin arkalarında 

bıraktıkları kültürel değerleri ve özlemlerini anlatmakta vesile olduğu söylenilebilir. 

Bu çalışma çoklu anlamlarının dışında Türkçe’nin zenginliğini de ortaya koyduğu 

denebilir. Sadece Türkçe’ye özgü nüansları yaratan bu son ekler aynı zamanda eğitimli 

kesim tarafından hâkim ve düzgün bir şekilde kullanılmaktadır. Bu örnekteki yazının 

kullanım biçimi dil yapıları farklılığını ve bundan kaynaklı ortaya çıkan durumsal 

bireysel olarak sanatçının düşüncesini dolaysız olarak düşündürme olanağı sunar. 

Friedrich Meschede’ ye göre; 

…miş dizisi, bir cümleye gramerdeki asıl zaman kipini veren soneklerden 

müteşekkil. Konuşmacının amacı ve anlatıcının niyetiyse bağlamdan anlaşılır ve 

seçilen bir sonek aracılığıyla bu şekilde ifade edilir. Ayşe Erkmen’ in bu işi 

Kreuzberg’ de ve Türkçe olarak yapmasına sebep olan, bu semtte yoğun biçimde 

yaşayan Türk nüfusuysa, Berlin’ deki bu işine incelikli bir anlam katan da yine 

Erkmen’ in bireysel gözlemidir. Bu soneklerin nüans kattığı konuma biçimi, 

eğitimli bir toplumun kullandığı İstanbul Türkçesinin işaretidir…(Meschede, 

2008: 39 

Eser ile kamusal olanın yapısı birlikte düşünüldüğünde yapıtın görselliğinin ötesinde 

yazı aracılığıyla kültürlerin bağlayıcı unsurlarını sorgulattığı dikkat çelmektedir. Bu 

konuda Tanyeli vd. (2000: 126) bütün metropollerde insanları mesajlar yoluyla 

şaşırtmanın artık çok zor bir iş olduğunu ifade etmiştir. Bu bağlamda yazının kamusal 

alanın datalarını kullanarak sosyal, politik, kültürel ve küreselleşme gibi paradigmaları 

etkili bir şekilde sorgulamaktadır. 



 

85 

 

Resim 3.11. Ayşe Erkmen, Evde, Berlin-Kreuzberg, 1994 

Erkmen’in çağdaş bir düşünceyle eserlerinde ışıklı yazı ve tipografik öğeleri yapının 

ya da mekânın üzerine yazılar yerleştirerek onların çeşitli anlamlar kazanmasını 

sağlamıştır. Eserlerin temeli sınırsız çoğaltma işlemidir. Olasılıkları çoğaltma işlemi 

hem sanatçıya hem topluma yaşamı algılayabilmek için yeni bakış açıları sağlar. Bu 

görüşün temelinde “hiçbir şeyi mutlak olarak algılamamak” ilkesi yatar. Böyle bir 

anlayışta kamusal alanda “miş” dizisini 1997 yılında İstanbul Taksim Meydanında 

video reklam panosunu kiralayarak bir kez daha tekrarlamıştır. Erkmen’in kamusal 

alandaki bu tekrar işinin amacı bu sefer yazının manipülatif özelliğiyle politik 

yaklaşımın bir göstergesidir. Dedeal’ın (2008: 151) yorumuna göre: “Burada ironi 

toplumda gizli kalan, kapalı kapılar ardında saklanan gerçeklerin açığa çıkartılması 

için meydanlarda avaz avaz bir duyuru görünümü almıştır.” “Konuşmalar” (Resim 

3.12) adlı çalışma için sanatçı Taksim Meydanında askerde çocuğunu kaybeden 

annelerin oğullarının adını yazdırdıkları bir panoyu seçmişdir. Özellikle Taksim 

çevresinde daha önce, çok sayıda Ermeni, Rum ve diğer gayrimüslimlerin 

yaşadıklarına da işaret eden “Konuşamalar” kentsel mekanın dinamikleri içinde 

uygulama fırsatı kazandırmıştır. Yapıt çevreyle uyumu, zıtlıkları, benzerlikleri ve 

espirileri siyasi bağlamı kullanarak izleyiciye aktarıp etkileşim sağlamıştır. 



 

86 

 

Resim 3.12. Ayşe Erkmen, Konuşmalar, Taksim Meydanı, 1997 

Erkmen’in “Evde” adlı işi, 2019 yılında Arter’de gerçekleştirilen “Saat Kaç?” sergisi 

kapsamında atriumun cephelerinden birini kapsayacak şekilde tekrardan sergilenmiştir 

(Resim 3.13). Ancak bu sefer çalışma kamusal alanda izleyisinin karşısına 

çıkmamıştır. Sanatçı mekânsal boyutların her birini sadece yeni şekiller icat etmek için 

değil aynı zamanda bir mekânın gizlenmiş özelliklerini ortaya çıkarmak için 

yorumlamıştır. Mekânı deneyimlenebilir kılan çalışma belirli bir biçimsel dil 

oluşturma kaygısından da uzaktır. Fenomenolojik kavramlar olarak geliştirilen yapıt 

farklı düzeylerde ve düzlemlerde yeniden izleyiciye sunularak sergilenmiştir. 

 

Resim 3.13. Ayşe Erkmen, Evde, Arter, İstanbul, 2019 



 

87 

3.2.1.5. Robert Montgomery 

Günümüz çağdaş sanatının başarılı isimlerinden biri olan Robert Montgomery İskoç 

asıllı Londralı bir sanatçı heykeltıraş ve şairdir. Çalışmalarının temelinde yer alan 

yazılı mesajlara şiirsel bir yorum ve müdahaleci stratejiler ile yaklaşan Robert 

Montgomery güneş enerjisi ile çalışan ışık entelasyonları, ateşden şiirler, billboard, 

ahşap oymacılığı, sulu boyaya uzanan farklı teknik ve mecraları ile oluşan geniş bir 

portfolyoya sahiptir. 

Montgomery için sözcükler her zaman güçlü bir araç olmuştur. Kariyerine uzun şiirsel 

başlıklarla minimalist heykeller yaparak başlamıştır. Ancak daha sonra nesneleri 

tamamen devre dışı bırakarak kamusal alanlarda sözlü ve görsel sunumun birleşimine 

odaklanmaya başlamıştır. Üretimleri sanat, edebiyat, felsefe gibi multidisipliner 

unsurlarıda içerisinde barındırır. Çok sesli anlatım dilini zengin bir seçkide sunan 

sanatçının şiirlerinden ilham alan bazı insanlar bunları bedenlerine dövme bile 

yaptırmışlardır. Sanatçı şiirin günümüz dünyasında tekrar gözde bir varlık bulacağı 

düşüncesiyle, sanatsal çalışmalarını da bu yönde sürdürüyordur. Kendine özgü bir 

tipografi geliştiren Montgomery’nin en bilinen sanat yapıtları Londra'daki reklam 

panolarına yapıştırılan şiirleridir. Sanatçı kamusal alanda kışkırtıcı ve zihin uyandırıcı 

olma maksatıyla duvarlara, reklam panolarına, parklara, banklara ve hatta hareket eden 

kamyonlara yazılı işler üreterek bunlarla izleyene güçlü mesajlar iletmektedir. Eserleri 

genellikle anti-kapitalist ifadeler taşır. Fakat sözcüklerle verdiği mesajlar siyaset 

üstüdür. Montgomerynin dil seçimi biraz Shakespeare romantizmini çağrıştırmaktadır. 

 

Resim 3.14. Robert Montgomery, Bilboard, London, 2010 



 

88 

“Sanırım kelimelerde belirli bir yavaşlık var. Muhtemelen hızlandırılmış bir görüntü 

çağında yaşıyoruz ve yüzlerce görüntü ile bombalanıyoruz. Bir gün ve bu bağlamda 

kelimeler bir sessizlik veya duraklama anı olabilir” (Montgomery: 2016). Kolektif 

bilinçaltı konularından beslenen ve kelimelerin gücünü kullanarak düşünce ve 

fikirlerini geniş kitleler ile paylaşma eğiliminde olan sanatçı bir konuşmasında 

sanatının amacını metinler ve sözcüklerle yabancıların kalplerine, onlarla tanışma 

zahmetine girmeden dokunmak olarak ifadede etmiştir. 

Anonim olarak çalışmakta beni ilgilendiren şey insanların sanatımı bilmeden 

onunla karşılaşması. Reklam olmadığını ve grafiti olmadığını biliyorlar ve 

okumak için sanat tarihi bilgisine ihtiyaçları yok. Otobüs durağındaki sıradan bir 

insanın her gün işine gitmek için otobüse binmesi ve aniden bu tuhaf metni 

görmesi beni çok ilgilendiriyor. O insanlara ulaşmakla ilgileniyorum. Onlar 

benim birincil hedef kitlem (Montgomery, 2016). 

 

Resim 3.15. Robert Montgomery, Ateş Şiiri, İngiltere, 2010 

3.2.2. Kimlik Meselesi ve Yazı 

Tüm diasporik toplumların çoğunlukla dil, din, geleneklerine derinden bağlılık içinde 

oldukları bir kimlikleri vardır. Dinamik bir kimlik kavramı ile yaşadığımız küresel 

çağda çoklu aidiyetlerin anlaşılabilmesi için zamanla değişip yeniden yapılanabilir bir 

gösterge olarakda kimliğe bakılmalıdır. Kimlik; insanın toplumsal, sosyal, psikolojik, 

politik olarak sınıflandırma sürecidir. Bir insanı tanımlarken kullandığımız her bir 

sözcü, onun kimliğini bilinir kılan karakteristiktedir. Bireyler tarafından bize atfedilen 

kendimizle özdeş tuttuğumuz kimlik, bizi bir “isimli” yaparken aynı zamanda bir vasıf 

belirtisidir (Sayan: 2021). Günümüzde kimlik hakkında güncel tartışmalar çeşitlenerek 



 

89 

çoğalmıştır. Kimliğin bugünkü tartışmalara sıklıkla konu olmasının ardında farklı 

parametreler yatar. Bu parametrelerin başında egemen kültür tartışmaları ile göçün 

yayıldığı coğrafyalara bağlı olarak olarak kültür ve sınır tartışmaları gelmektedir 

(Jenkins, 2008: 31). Çoğul ve akışkan betimlenen hüviyet bulma ve yaratma sürecinde 

benzerlikler ve farklılıklardan yola çıkılan kimlik çalışmalarında özellikle kimlik 

meselesi, ben ve öteki arasındaki anlam öbeğine odaklanır. 

Kültürel çeşitliliği sararak farklılığa vurgu yapan çokkültürlülük politikası 

küreselleşen sanat dünyasına yerel sanatçıların ayrılık ve ötekiliğini bir değer olarak 

sunmaya başlamıştır. Modernist paradigmanın ve sanatın yıkıcı gücüyle ilgili egemen 

şüpheciliğin ifşa edildiği bir dönemin ardından kimliğin tahakküm biçimleri 

sanatçıların yapıtlarında çeşitli uyulama ve yöntemlerde tezahür etmiştir. 

Kimliğin sorgulanması ya da öne çıkarılması bağlamında kimlik meselesine sanat 

dünyasının yönelimi 1960’ların sonunda feminist araştırmacıların yerleşik olan 

varsayımları sorgulayan tutumuyla feminist sanat akımıyla başlamıştır (Bourdieu ve 

Passeron: 2015). Sonraki yıllarda çağdaş sanatın kültürel çalışmalarda ve toplum 

biliminde özelliklede son kırk yılın popüler konuları arasında kimliğin olduğu 

görülmektedir (Groys, 2008: 151). Çağdaş sanat tarafından oluşturulan bu beğeni aynı 

zamanda sanatçının kendi etnik cinsel kimliği ya da varolan politik ve kültürel 

kurumların içeriğinde bir temsil bulmanın ötesinde piyasa için yaratılan bir beğenidir. 

Bu pratikte “öteki” kavramına duyarlılık gösteren sanatçılar, cinsel kimlik, etnik 

kimlik, cinsiyet ayrımcılığı gibi olgulara yönelerek yapıtlarını bu temas noktasında 

ürettiği görülmüştür. Öyleki bugün pek çok eleştirmen sanat eserinin kimlik çeşitliliği 

üzerine kurulu özellik ve anlamlara sahip olduğuna inanır ve yapıtın farklı zaman ve 

yerlerde çeşitli şekillerde yorumlandığını öne sürer. Daha ileri giderek yapıtın 

üretildiği dönem sanatçının sosyokültürel kimliği, cinsiyeti, doğduğu yere ilişkin 

bilgiler bilgiler olmadığında eserin birşeyler iletebileceğine inanmamaktadır. Bu 

düşünce hızla tüketen, hep günceli, siyasi olan ve radikali kovalayan çağdaş sanat 

dünyasının bir kimlikler geçidine dönüşmesine yol açar. 

20. yüzyıl süresince kendine temsil olanağı bulamamış kesimler de kimlik ve kimlik 

temsillerine dokunarak Batı sanat ortamlarında ürettikleri çalışmaları sergileme fırsatı 

bulmuşlardır (Artun, 2013: 22). Bunun sonucunda küresel dolaşımda sanatçıların 

mobilitelerinin artarak ürettikleri çalışmaların geniş kesimlere ulaşmasında etkili 



 

90 

olduğu söylenebilir. Kimlik meselesi ile ilgili çalışmalar yapan sanatçılar bunun birey 

üzerinde oluşan psikolojik etkilerini irdeleyen yapıtlarda üretmişlerdir. Kimi sanatçılar 

yapıtlarıyla, madun kimliklerin hâkim temsilinde dikkate değer çarpıklıkları 

göstermeye çalışıyorken kimileriyse akışkan ve muğlak kimlikleri olan kişilerin 

imajlarına bakışımızı arındırmamızı öneriyor (Ranciere, 2013: 52). Özellikle günümüz 

sanatında kimlik kavramının farklı yönlerini içeren multidisipliner işler kolajdan, 

enstelasyona, yazılı imgelerden, karmaşık franktal görüntü ve seslere varıncaya kadar 

geniş bir olanaklar kümesinin varlığı söz konusudur. Bu çoklu seçenekler arasında 

çağdaş sanatta sanatçı için toplumla düşüncesini paylaşma iletişim kurma noktasında 

metinsel ağırlıklı dil düzleminin etkin bir araç olarak kullanımı dikkat çeker. Kimliği 

kendine dert edinen sanatçıların yazıyı kullanarak oluşturduğu yapıtlarda farklı 

tavırlarından bahsetmek mümkündür. Kimi sanatçının yazıyı belgeleme amaçlı 

kullandığı görülmüştür, kimisinin metinlerle kültürü, politikayı ve cinsiyetçi 

ayrımcılığı eleştirken bir diğeri bedenine yazı ile müdehalede bulunmuştur. Bazı 

sanatçılar ise sadece yapıta dair ön bir bilgilendirme vermek amacıyla yazıyı tercih 

ederek seyirciyi sorgulamaya ve kimlik meselesine farklı bir gözle bakmaya teşvik 

etmektedir. Çağdaş sanatçıların kimlik problematiğini sorgularkan bir pratik olarak 

yazıyı kullanmalarındaki amaç ise mesaj verme, anlatma-paylaşma isteği ve ya yapıtın 

hikâyesine dair boşlukları yanıtsız bırakmamak için yazının yardımcı bir öğe olarak 

kullanıldığı söylenebilir. Bu konuda çalışan sanatçıların yapıtlarına değinmek 

çalışmanın bütününe katkı sağlayacağı için faydalı görülmektedir. 

3.2.2.1. Gülsün Karamustafa 

Yaşayan, hatırlayan ve üreten sanatçı, kimlik oluşum sürecinde yaşanmışlıklarının 

depolandığı yer olan hafızasıyla olan etkileşimi onun ortaya koyduğu sanat eserlerinde 

görülebilir. Ürettiği sanat eseri sanatçının kendi iç dünyası, kimlik, kişilik, benliğini 

tanıma ve tanımlama yolculuğunda onun hafızasında yer alan düşüncelerin kişisel 

olarak yorumlanmış halidir. Türkiye’de çağdaş sanatın öncülerinden biri olan Gülsün 

Karamustafa’nın yapıtlarının birer hafıza kaydı olması nedeniyle farklı bir iklim 

etkisinde olduğunu söylemek mümkündür. Kendini “kıtalar arasında gerilmiş”, 

İstanbul’lu bir sanatçı olarak tanımlayan Karamustafa, kimlik ve kültürel kimlik 

kavramları üzerine çalışırken, kişisel tarihinden, hafıza kayıtlarından yola çıkarak 

evrenselliğe ulaşmayı amaçladığını söylemektedir. Sanatçının metinler üzerinden 



 

91 

oluşturmaya çalıştığı yapıtlarında diasporik kimliklerine ait öğerler, siyasi kaynaklı 

göçebelik, feminizm, toplumsal cinsiyet tabularına dair eleştirel çözümlemeler gibi 

çeşitli melez konuları işlediği görülmektedir. Çalışmalarını kavramsal sanat olarak 

nitelendirmenin sınırlayıcı olacağını belirten sanatçı kullanılan malzeme ve yöntem 

açısından daha sınırısız olduğundan “güncel” ya da “çağdaş” sanat tanımını yapıtları 

için daha tanımlayıcı bulduğunu söylemiştir (Ersen: 2008). 

Gülsün Karamustafa’nın Resim 3.16’da görülen “Kuryeler” isimli çalışması kültürel 

kimlik ana başlığı adı altında politik ve tarihsel kimliğe göndermeler içerirken “Okul 

Defteri” (Resim 3.17) adlı eseri ise sanatçının kollektif kimlik anlatısı oluşturan 

çalışmalarından biridir. 

 

Resim 3.16. Gülsün Karamustafa, Kuryeler, 1991 

Karamustafa Kuryeler’i (Resim 3.16) babaannesinin ağzından dinlediği bir 

yaşanmışlıktan esinlenerek yaptığını dile getirir. Kendi kişisel tarihinden yola çıkarak 

oluşturduğu bu eseri savaş nedeniyle Kırım’dan Bulgaristan’a ve bir süre sonra da 

Balkan Savaşı nedeniyle Bulgaristan’dan İstanbul’a göç etmiş bir ailenin hikâyesine 

odaklanan bir enstalasyon çalışmasıdır. 1893 Harbi’nde Bulgaristandan Türkiye’ye 

gelen babannesinin “sınırları geçerken, bizim için önemli olan şeyleri çocuk yelekleri 

içerisine dikiyorduk” sözlerini belleğine yerleştiren sanatçı kurguladığı ilişkiyi 

minimal bir anlatımla izleyene sunmuştur. Çocukluğunda hafızasına yerleşmiş 

anlatıları göçmen kimliğiyle yorumlayan sanatçı bu çalışmada kumaş katları aralarına 

saklanmış yazılı metinleri büyük bir titizlikle gizlendiği üç kapitone çocuk yeleğinin 

içine dikmiştir. “Kuryeler” yerellikten evrensele uzanan yoğun metin destekli bir 



 

92 

yapıttır. İzleyici. dikili bölmelere gizlenmiş şeylerin varlığını sezebiliyor ama tam 

olarak ne olduklarını okuyamıyor onlara dokunamıyordur (Ersen: 2008). Çalışmada 

şeffaf stantlardaki yazı ise geçmişte yaşayanların konuşmasını atfetmeye dayanan bir 

betimleme gibi düşünülmüştür. Cümleyi çerçeveleyen tırnak işareti konuşan bir 

öznenin veya topluluğun yokluğunun altını çizer. Çünkü alıntının olduğu yerde 

konuşan yoktur. Kuryelerle ifade edilmek istenen hafıza aslında yeleklerin yokluğunu 

işaret ettikleri bedenlerdir Bu zihin ölülerin yaşayanlar tarafından hatırlanmasını 

içeren bir bellek değildir. Onlarla yitip giden bir hafıza ve bilgidir. Kuryeler tam bu bu 

noktada kolektif bir edim ve anıyı bir kitabe ya da bir yazıt gibi izleyene verir. Deniz 

Şengel’in bu iş hakkındaki yorumu şöyledir. 

İçinde yaşadığımız kollektif bilinçaltını oluşturan sözlü tarih bağlamında ve bu 

bağlamın ayrılmaz uzantısı olan İkinci Dünya Savaşı’nın direnişci kuryesi demir 

perdenin her iki yanında aynı şekilde sürdürülen soğuk savaş ve Türkiye’nin 

geçirdiği askeri rejimlerle birlikte düşünüldüğünde, Karamustafa’nın işi tüm 

rasyonel düşünce ve bilinci hiçleyip, izleyiciyi o yeleklerin yokluğunu ifade 

ettiği yüzeyinde hapishane, savaş ve sınır anılarının yazıldığı dayanma eşiğinin 

ötesinin tüm deneyimlerinin duyumsandığı tek ve salt bir bedene dönüşüyor. 

Bizi için önemli olanlar sözcükleri, nesnel karşılıklarını yeleklerin içerisine 

gizlenmiş el yazılı ve basılı malzemede buluyor ve bir anda askeri darbede 

insanın kendi elleriyle gömdüğü ve yaktığı kitapları hatırlatıyor. Yeleklein 

bulunduğu stantlar sorunu anı olmaktan çıkarıp, bellek olarak ele alınıyor… 

(Ferguson, 1992: 143). 

Karamustafa’nın işlerinden bir diğeri olan “Okul Defteri” (Resim 3.17) fotokopi ile 

çoğaltılan okul defterlerinden oluşuyor. 1993 yılında kadın eserleri kütüphanesinde 

sergilenmiş olan yapıt, yıllar sonra babasının evrakları arasında bulduğu kendi kişisel 

okul defterini çoğaltarak sanatsal bi düzlemde sunulmuştur. Çalışma sanatçının 

bireysel kimliği üzerinden kolektif bir kimlik anlatısı oluşturmanın yanı sıra dönemin 

militarist düşünce yapısının nerelere kadar nüfus ettiğini ortaya koyuyor. Metinsel 

anlatım dilini kullanarak oluşturduğu çalışması 1950’lerde çoğunlukla ezber odaklı 

olan ders konularının yetkin olmayan bir belleğe kazınan ideolojinin göstergelerini 

izleyiciye sunmaktadır (Sayan: 2021). Yapıt, eğitimle birlikte çocuk belleğine 

yerleştirilen toplumsal, kültürel ve kurgusal kimlik temsillerini hem bireysel hem de 

kollektif kimliğe yön veren yapay bir kimlik izi olarak sunulmaktadır. Karamustafa 

söz konusu çalışması hakkında şöyle bir ifadede bulunmuştur: “Bu benim için çok 

irdeleyici ve kendi tarihimden çıkardığım bir boyuttu. O defterlerin içinde 

karşılaştığım soğuk savaş yıllarının kontrastları, o çocuk dünyasında yaşanan 



 

93 

gerilimlerle dünyanın çelişkisi, askerlerin, sınırların varlığı yansımıştı” (Karamustafa, 

1992). Bireysel hafızadaki yalın dışı bir kimlik hikâyesi kendi içerisinde bir arşiv 

titizliği ve samimi bir etki yaratması amacıyla el yazısı ile yazılarak dönüştürülmüştür. 

Burada metinler ve enstelasyon ya da herhangi bir görsel sanat nesnesinin 

beraberliğinde çalışmayı okumada, anlamlandırmada bütüncül bir bakışa başvurulur. 

Yani birinin örneğin bu yapıt için yazının ötekini yani kimlik meselesini açıkladığı ve 

parantez içine aldığı bir ilişkiyi aramak pekala mümkündür. 

 

Resim 3.17. Gülsün Karamustafa, Okul Defteri, 1993 

3.2.2.2. Gran Furry 

Etnik, tarihî, dinî, siyasî, cinsel kimlik ya da kültürel kimlik olarak ayrılan kimlikler 

bazen görmezden gelinerek hatta eşitsizliğe uğrayarak mağduriyetler yaratır. 

1980’lerin sonlarında Act Up’ın bir kolu olarak kurulmuş olan Gran Furry tıpkı 

yukarıdaki cümlenin savunucusu gibi egemen kültürün baskıcı yönlerini protesto 

etmek için metin içerikli işler üreten postmodernist sanatçılar topluluğudur. Cinsel 

yönelimleri farklı olan ve ya AIDS ile yaşayan insanların kişisel deneyimlerini halk 

tarafından anlaşılabilir sembollere dönüştürmek için izleyiciyle buluşmanın yolu 

olarak yazılı pratikleri benimsemiştir. Grup AIDS ve queer kimliklerinin haklarıyla 

ilgili mesajları iletmek üzere ürettikleri çalışmalarla sanat dünyasında tanınmışdır. 

Yazı onlar için; izah edici, meşrulaştırıcı, denetleyici ve birleştirici bir araçtır. 

Topluluk 1988’den 1994’e kadar yürüttüğükleri ortak çalışmalarında espirili bir dille 

yöneldikleri kimlik problemi üzerindeki yaygın düşüncelere dikkat çekmek için 



 

94 

metinsel içeriğe sahip projeler yapmıştır. Bunun en belirgin ve doğrudan temsilini 

sunan çalışmalardan biri otobüs posteri olarak sergilenen afiş serisidir. (Resim 3.18). 

Posterde “Kissing Doesn’t Kill: Greed and Indifference Do” yazısının altında öpüşen 

üç çift gösterilmektedir. Bir kadın ve bir erkek, iki erkek ve iki kadın. Sloganları ise 

şudur: “Öpüşmek Öldürmez: Açgözlülük ve Kayıtsızlık Öldürür” (Barrett, 2015: 308). 

Grup bu çalışma ile toplumun marjinal olarak kabul ettiği kimlikleri normalleştirmeye 

katkı sağlamıştır. 

 

Resim 3.18. Gran Fury, Kissing Doesn’t Kill: Greed and Indifference do, Otobüs 

afişi, 1989 

Gran Furry’nin toplumsal mesaj içerikli bu çalışmasında yazının fotoğraf ile beraber 

kullanımı birçok unsuru aynı anda irdelemeye yardımcı olur. Kırılganlığa, cinsiyet 

politikalarına, kimlik ve giydirilmiş kimliklere, cinsiyet eşitsizliğine bakara, güncel 

sanatın yazı aracılığıyla nasıl ifade edebileceğini ve anlaşılabileceğini düşünerek 

sorgulamıştır. Ayrıca yapıt çok katmanlı ve istintak bir çalışma örneğide sergiler. 

Onlar için sanatta önemli olan yazının propaganda etkisidir. Nitekim grubun 

kavramsal bir yaklaşımla çeşitli malzemeleri kullanarak yaptığı sanat 

üretilerinin/projelerinin en önemli amacı karmaşık konuları anlaşılır hale getirmektir. 

Bu amaçla çalışmalarında seçtiği konularda kullandığı araçlar, sanat 

üretilerini/projelerini en yalın ve anlaşılır biçimlerde sunuşu, yazıyı kullanım şeklini 

devreye koyarak sanatçıya ve izleyene kolaylık sağlayabilir. Gran Furry’nin kimlik ve 

yazı üzerinden oluşturulan bu yapıtı San Francisko, New York ve Washington da 



 

95 

kamusal alanda kentte yaşayan insanlarla iletişim kurma için diğer reklam afişleri 

arasında yer almıştır. 

Grubun kimlik ve kimlikler üzerinden ürettikleri birçok çalışmada yüzlerce sözü basit 

bir tipografik dizilimle sıralayarak harekete geçirme talep etme, mesaj verme ve slogan 

verme içerikleri kayda değer görülmektedir. Özellikle bu mesajlarını dönemin medya 

araçları olan afişler, billboard ve otobüs giydirme gibi grafiksel ifade yöntemleriyle 

yayınlamışlardır (Heartney, 2008: 257-258). Bunun için medya ve yayın organlarından 

da yararlanmışlardır. Burada dikkat çekici bir noktada çağdaş sanatın gönüllü olarak 

müzeden vazgeçip medya ve yayın organları aracılığıyla yayılma arayışında hevesli 

olması Gran Furry’ nin eserlerinin yayılımındaki etkiside göz önüne alındığında 

popülerliğini uzun süre devam ettirecek gibi görünmektedir. 

3.2.2.3. Nasan Tur 

Nasan Tur toplumsal problemler ve kimliklenme meselesine heykelden çizime, 

videdao fotoğrafa, performanstan enstelasyona kadar uzanan farklı birçok pratikle 

ürettiği çalışmalarıyla tanınır. İşçi bir ailenin çocuğu olarak Almanya’da dünyaya 

gelen üçüncü nesil Türk göçmen kuşağından olan sanatçının birbirinden ayrı teknikler 

ve yöntemler kullanmıştır. Yapıtlarının birçoğu yazılı dilin olanakları ve 

problemlerine dayanır. Çalışmaları doğrudan veya dolaylı yollarla melez kimlikler, 

kimliklenme süreci, yabancılaşma, göç, bellek gibi temalara ait mesajlar içerir. 

İzleyeni kimliklenme sürecine dair ifade özgürlüğüne ve demokratik haklar için 

mücadele vermeye davet eder. Bir kimse kimliğini tarihinden, dininden, ırkından, 

cinsiyetinden, coğrafyasından yola çıkarak tanımlayabilir. Tur, 2000 yılında Alman 

vatandaşlığına geçmeye karar verir. Bu kimliklenme sürecinden beslenerek metin 

içerikli birçok yapıt üretir. Bunlardan birisi olan “Selfportrait” (Otoportre, Resim 

3.19) adını verdiği çalışmad, Alman kimlik kartını üzerindeki yazılarıyla 

değiştirmeden kullanmıştır. 

Yazının çoklu aidiyetleri vurgulayan özelliği ve bu kimlik kartında kullanmak üzere 

çektireceği vesikalık fotoğraf için bıyık bırakır. Ancak Türk bıyığı diye tabir edilen 

imaj Alman vatandaşlar tarafından olumlu ve olumsuz fazlaca tepki almıştır. Çalışma 

yazınsalığının yanında nesnenin özünü bulma çabası öznenin kendi idrakını nesne 

aracılığıyla dışa vurmasının etkili bir örneğidir. 



 

96 

 

Resim 3.19. Nasan Tur, Selfportrait, (Otoportre), 2000 

Sanatçının bir diğer işi olan ve ilk olarak Berlin’de gerçekleştirdiği, ardından çeşitli 

lokasyonlarda yinelediği “Berlin Says” (Resim 3.20) performansı yazının 

olanaklarıyla kimliklenme problemine odaklanıyor. Politik sloganların kimlik üzerine 

dilsel etkisi Tur’un çalışmalarında sıklıkla işlediği konulardandır. Tur, Almanya’da 

yaşayan Türklerin yabancı bir toplum içinde yer edinme çabasını kamusal alanlara 

yazılan duvar yazılarında aramıştır. Sanatçı performansında Almanya’da bulunan Türk 

göçmenlerin sokak duvarlarına sprey boya ile yazdıkları yazıları bir arşivde 

biriktirerek bu yazıları sanat galerisinin duvarına tekrar kendisi uygular. Yazıları 

kırmızı sprey boyayla üst üste gelecek şekilde yazar. Ancak harfler, kelimeler, 

cümleler bir süre sonra okunmamaya başlar. Performansın sonunda galeri duvarında 

hiçbir yazının okunamadığı kırmızı dikdörtgen bir biçim belirir. Tur, kimliklenme 

çabasının kültürel çatışmalar sebebiyle anlamsızlaştığını performans sonucunda ortaya 

çıkan bu anlamsız kırmızı dikdörtgen biçim ile vermeye çalışmıştır. Tur gibi kimliği 

dönüştürülmüş bir yazı üzerinden izleyen sanatçılar kendi kimliklerinin yansımalarını 

başka bir ifadenin olasılığında ararlar. 



 

97 

 

Resim 3.20. Nasan Tur, Berlin Says (Berlin Söylüyor), Performans, 2009 

Sanatçının yapıtlarının hammaddesi olarak seçtiği kelimeler onun tarafından deforme 

edildikçe ortaya çıkan yapıtları toplumsal bir mesele olan kimlik meselesini 

düşünmeye dair imkanları doğuran bir metafor olarak ortaya çıkıyor. Resim 3.21’de 

görülen “Who am I?” (Kimim Ben?) ismini verdiği çalışması duvarda asılı kalmış gibi 

görünen bir aynadan oluşur. Kendimize bakarken karşılaşılaştığımız hem bilindik hem 

de bilinmeyen kelimeler Nasan Tur’un pratiğinde kimliklenme sürecine dair yeni 

olasılıklar öneriyor. Ayna, “göstermeye yönelik sanat yapıtından, demek isteyen sanat 

yapıtı anlayışına” (Aktulum, 2016: 11) geçişin örneğidir. Çalışma aynı zamanda yazı 

aracılığıyla bireyin kendini yansıtma, gözlemleme, sorgulama ve toplumdaki rollerini 

hatırlamaya dair süreçte kişinin kendisiyle yüzleşmesinin eşiğini ifade eder. 



 

98 

 

Resim 3.21. Nasan Tur, Who am I (Kimim Ben?), Ayna, 100 x 80 cm, 2017 

3.2.2.4.  Gleen Ligon 

Çalışmalarında yazıyı kullanarak göçmen kimliğinin getirdiği ötekileştirme, ırkçılık, 

yabancılaştırma üzerine araştıran ve çalışan bir diğer kavramsal sanatçı Afro-

Amerikalı Gleen Ligon’dur. Ligon’un Amerika’ya göçü zorunlu bir göçtür. 1492 

yılında Amerika kıtasının keşfi ile birlikte kıtaya yerleşip söz hakkı edinen İngiltere, 

Fransa ve İspanya devletleri 16. yüzyıldan 19. yüzyıl ortalarına kadar Afrika kıtasının 

birçok yerini sömürgeleştirmiş ve Afrika’dan taşıdıkları siyahi insanları Amerika’da 

köleleştirerek kullanmışlardır. 1619 yılında getirilen ilk siyahi köleler 1861 yılında 

özgürlüklerini, 1868 yılında da vatandaşlık hakkılarını alabilmiştir. Ancak siyahilerin 

Amerika’da beyazlarla aynı haklara sahip olmadığı ve eşit muamele görmedikleri 

çeşitli olaylarla günümüze kadar belgelenerek gelmiştir (Erkayhan, 2008: 10). 

Ligon’ın ailesi de köleleştirilerek Amerika’ya getirilen siyahilerdendir. 

Ligon 1960’lı yıllarda özgür bir Amerika vatandaşı olarak doğmuş olsa bile yabancı 

bir toplumda ırkçılık politikalarından dolayı bunun zorluklarını yaşamıştır. Michel De 

Certau‘nun da söylediği gibi “farklı olma hissi ötekilerin bu farkı belirtmesine 

bağlıdır” (De Certau, 2008: 71). Sanatçı bu farklılaştırma ya da ötekileştirme süresince 



 

99 

sanatsal çalışmalarında Amerika’da bir siyahi olarak kabullenilmemenin zorluklarınını 

yazdığı günlüklerinden yararlanmıştır. 

Ait olma ve yer değiştirme arasında gidip gelen Ligon'un “67 Numaralı Yabancı” 

(Resim 3.22), ismini verdiği çalışması sanatçının Amerika'daki kimlik, ırk politikaları 

ve kolonyalizme dair ürettiği görsel araştırmalarının bir simgesi niteliğindedir. 

İşlerininin çoğunluğunda yazıların okunabilirliğini zorlayan Ligon, genellikle beyaz 

galeri duvarı ya da beyaz renkte bir fon kullanır. Beyaz zemin tercih etmesinin nedeni 

beyaz ırka ait Amerika kıtasını zemin üzerine uyguladığı siyah renkte üst üste binen 

yazılar ise kendi ırkını temsil etmektedir. 

Günlüklerinden aldığı yazıları üst üste yazarak okunmasını bozan Ligon için 

Amerika’daki siyahilerin durumu aynen beyaz zemin üzerindeki siyah harflerde 

olduğu gibi iç içe geçmiş, belirsiz, karmaşık ve karamsardır (Berwick, 2011: 120-131). 

Ligon’un bu çalışmasında, günlüklerindeki yazıyı biçimsel, anlamsal veya bağlamsal 

olarak dönüştürerek yepyeni bir düzlemde kullanıldığından söz edilebilir. Yapıt 

üzerindeki çoksesli yapılanma algıyı güçleştirdiğinden izleyicinin çözümlemesine 

gereksinim duyulmaktadır. 

 

Resim 3.22. Gleen Ligon, 67 Numaralı Yabancı, Tuval üzerine akrilik ve kömür tozu, 

2012 



 

100 

3.2.2.5. Shirin Neshat 

İran doğumlu olan Neshat’ı, güçlü ve başarılı kılan doğduğu ve sonra göç ettiği iki 

ülke arasındaki tansiyondur. Zaten kim sadece evinde varolup ününü ve konumunu 

sürdürebilir ki? Farsça el yazısı ile müdahalede bulunduğu ikonik portrelerinde, 

izleyiciyi politize olmuş bir coğrafyada kadın kimliğinin maruz bırakıldığı hegemonya 

mücadelesini ifade etmeye çalışmıştır. 

Sanatçı çalışmalarında İslam toplumlarında erkek ve kadın kimliği gibi ikiliklere 

odaklanır. Ortadoğu'da, özellikle İran'da kadınların içinde bulundukları sisteme maruz 

kalarak yaşadıkları deneyimler ve mücadele sanatındaki temel odak noktası olmuştur. 

Bu teokratik yönetim toplumun tamamı politize olmak zorunda bırakarak 

uygulanmıştır (Akman, 2006). Dini politizasyonun kadın kimliği üzerindeki 

stratejilerinin göstergesi siyah çarşaf olmuştur ve bu kara çarşaf artık sanatçının 

işlerindeki en belirgin sembol haline gelmiştir. 

 

Resim 3.23. Shirin Neshat, Asi Sessizlik,1994 

Neshat’ın çalışmalarında kadınların yüzlerinde, ellerinde, ayaklarında yani dinen 

görünmesinde sakınca bulunmayan yerlerinde Farsça yazılara yer verilmiştir. 

Süslemelerden duyulan keyif ve bireysel başkaldırı ön plandadır. Sanatçı yazıları 

kendi çektiği fotoğrafların üzerine yerleştirmiştir. Yazılar Fars alfabesi olsa dahi Arap 

harfleri olarak anlaşılan metin, hangi dilde yazılırsa yazılsın ve hangi metni anlatırsa 

https://tr.wikipedia.org/wiki/M%C3%BCsl%C3%BCman


 

101 

anlatsın İslâm’ı sembol etmektedir. (Akman, 2006). Eller, ayaklar ve yüzdeki yazılar 

Kuran’dan değil, Furuğ Ferruhzad ve Tahare Seferzade gibi feminist şiirlerin bugün 

İran’daki güçlü etkilerini temsil eden şiirleridir. Yazılar kadınların toplum içinde 

politikleşmesinin ve militarize edilmesinin sembolleri olarak kullanılmıştır. 

Gösterilmesi serbest olan bedenin parçaları ise sosyal yaşam içinde kadının var 

olabildiği sınırlandırılmış alanlarına benzer. Çalışma kendi içinde olduğu kadar 

değişik sanatsal pratiklerle (fotoğraf, yazı, sinema vd.) iç içe geçen disiplinlerarası 

perspektifiyle okunan bir çalışmadır. Neshat, fotoğraflarda genellikle kendi portresini 

kurgulayarak Ortadoğuda kadın kimliğinini kadın deneyimlerine odaklanarak 

yansıtmıştır. Kendi bedenleri aracılıyla ürettikleri otoportrelerle sanatçılar, kültürel 

kimlikleri ve bu kimliklere biçilen görevleri, kendi tecrübelerinden referans alarak 

temas alanı yaratabililmektedir. 

3.2.2.6. Lorna Simpson 

Afrika kökenli Amerikalı sanatçı Lorna Simpson Amerika toplumunda siyahi bir kadın 

olmanın kimlik arayışını ve kültürel kimlik formasyonunu yalnızca imgelerle değil 

bunları yazılı ve sözlü metinlerle desteklediği yapıtlarıyla tanınır. Eserlerine 

bakıldığında; kimlik, hem etnisite bağlamında hem de cinsiyet bağlamında işlerinin 

merkezi konusu olarak karşımıza çıkmaktadır. 1990’lardan itibaren yaptığı 

çalışmalarının pek çoğu kendi yazdığı sözcüklerin eşlik ettiği siyah-beyaz 

fotoğraflardan oluşur. “Fotoğraflarda çoğunlukla yüzleri görünmeyen- genellikle sade 

beyaz bir gömlek, ara sıra da elbise ve takım giyen Afrika kökenli Amerikalı kadınlar 

yer alır” (Barret, 2015: 277). Sanatçı, yüzleri görünmeyen figürler aracılığı ile seyirci 

ile göz teması kurmayan toplumsal olarak inşa edilen prototip birey kavramını 

sorguluyor denilebilir. Eleştirmenlerden Rudolph, Simson’ın çalışmaları için 

“Sanatçının işleri öznelere erişimini kısıtlama, deneme alanları ve gerilimler yaratır. 

Çalışmalar, gücünü özne ile izleyen arasında yarattığı mesafeden alır” (Rudolph, 

2004) sözlerini ifade etmiştir. Diğer bir deyişle, Simpson’un beyaz bir kadın 

olmamanın farklılığı üzerine odaklandığı söylenebilir. 

Sanatçının yapıtlarındaki stilize imgelerinin belirsizliğini açıklama noktasındaki 

şaşırtıcı sözcükleri ve metinleri tıpkı uzman bir reklam stratejisi yöntemi gibi 

uyarladığı dikkat çekici özelliklerindendir. Görünmezlik nosyonuyla ilgilenen 

Simson’un yazıları imgelerin anlatıcısı olarak izleyene Görünmez olan kim? sorusunu 



 

102 

sorduruyor gibidir. Bunun yanında, kullandığı sözcükler açık, kısa ve her hangi bir 

noktalama işareti olmadan çalışmalara ilave edilmiştir. Reklamlarda kullanılan slogan 

cümlelere benzeyen yazılarla, hetero-normatif sistemin inşa etmeye çalıştığı 

klişeleşmiş kimlik dayatmalarına göndermeler de bulunmaktadır. Terry Barrett’e göre: 

“Simpson’ın çalışmaları postkolonyalizm hakkındaki postyapısalcı düşüncesi, 

“kimlik”, “öteki” ve özellikle de “farklılık” temelinde hem açıklar hem de bu düşünce 

tarafından açıklanır” (Barret, 2015, 284). Kendinin farkında olan Afrika kökenli 

sanatçı kullandığı metinlerde özel olanın okunmasının kültürel kalıplarını kişinin 

biricikliğine, özgürlüğüne, haklarına, tercihlerine karşı durduğunu çalışmalarında 

kullandığı sözcüklerle sorgular.1990’larda yaptığı üretimlerinin birçoğu siyah beyaz 

fotoğraflar ve onlara eşlik eden kendi yazdığı sözcüklerden oluşur. Metin/görüntü 

birlikteliğini kavramsal bir dille gerçekleştiren Simson’un Resim 3.24’de görülen 

çalışması Dublindeki İrlanda Modern Sanat Müzesi tarafından 2003 yılında 1980’li 

yıllara damga vuran bir eser olarak tanımlanır. Kimlikle özdeşleşmiş görülen 

görülmeyen belirsizlikleri ve karşıtlıkları keşfetmesi açısından çalışma simgeleşir. 

Çalışmada zarif bir kadın görülmektedir. Sırtı kameraya dönük bir şekilde ellerinde iki 

kaptan su dökmektedir. Kovalardan biri gümüş diğeri ise plastiktir. Bu farklılık 

ekonomik spektrumun iki zıt kutbunu veya farklı sınıflardan kadının ifadesi 

olabilirken sanatçınıın iktidarı yadsımasını simgesi olmasıda mümkündür. 

 

Resim 3.24. Lorna Simpson, Waterbeared, (Kova Burcu), Gümüş jelatin üzerine vinil 

harfler, 114x 196 x4 cm. 1986 



 

103 

Sanatçının “Same” (Resim 3.25) ismini verdiği bir diğer eseri ise benzer şekilde 

modellerin sırtları dönük bir şekilde yüzlerini gizleyerek baskın toplumun siyah 

kadınları birer birey olarak görmeyi reddedişine ayna tutar. Bedenin farklı kısımlarını 

sırt ve saç gibi temsilleri siyah kadınların deneyimlerinin sınırlılığını vurgulamak için 

kullanılır. İmgelerin altındaki kelimeler yapıtın ve temanın başlığıdır. Çalışmada 

açıkça siyahi kimliğe yönelik toplumsal görünmezlik tasvir edilirken Simpson’ın siyah 

yazıları sessizlik içinde söylenen muğlak, ancak tamamlayıcı anlamlar üretir. İzleyici, 

sanki bu anlamları inşa etmek için metinler ile görüntüler arasında mekik dokumaya 

zorlanır. Simpson “Sözcükler yetmiyor, tam olarak betimliyor” (Barrett, 2015: 284) 

ifadelerini kullanmıştır. Gerek ırka gerek cinsiyete yönelik baskı arasında bir bağ 

olduğunu ima eden bu dil çatışmacı bir üslup taşır. Yazılı metinlerin önemli bir yer 

işgal ettiği çalışmalarında seyircisini kendi çıkarımlarını yapmaya teşvik eden 

Simpson, onları varılan sonuçlar üzerine düşüncelerde farkındalık geliştirmeye teşvik 

eder. 

 

Resim 3.25. Lorna Simpson, Same, 1991 

3.2.2.7. Barbara Kruger 

Kimlik problemine eleştirel bir gözle yaklaşan yazı ve imgeleri bir araya getirerek 

düzenlemeler yapan sanatçılar arasında Barbara Kruger önde gelen bir isimdir. 



 

104 

Fotoğrafları ele alarak düzenleyen ve onlara kendi metinlerini ekleyen çağdaş bir 

sanatçı olan Kruger aynı zamanda yayınlanmış eserleri olan bir eleştirmendir. Yaptığı 

tipografik düzenlemelerle özellikle cinsel kimlik meselesinin tipografik 

çözümlemesine yönelmiştir. Sanatçı, çoğunlukla kadın kimliği, rolleri ve cinsiyet 

üzerinden oluşturduğu yapıtlarında başrolde yazıyı kullanmıştır baskın erkek kimliğini 

imaj ve yazılarla birlikte göndermeler yaparak eleştirmektedir (Kozlu, 2014: 251). 

Aynı zamanda çalışmalarında tüketim kültürüne toplumsal sisteme ve medyanın 

manipüle eden yönüne karşı bir başkaldırı söz konusudur. Kruger, seyiriciye çok 

belirgin mesajlar vermeyi hedeflemiştir. Yılmaz’a göre: “Sanatçının izleyici ile 

doğrudan iletişim sağlayan kısa ve açıklayıcı biçimde ifade ettiği bu metinlerinde, 

toplum, ekonomi, siyaset, cinsiyet ve kültür bir eleştiri içinde sentezlenmektedir” 

(Yılmaz, 2006, 319’dan aktaran Saygı, 2016, 90). Sanatçı, görsel ve sözcük odaklı 

çalışmalarını bilinçli olarak farklı dillerde hazırlanmış ve bunları panolara, tşörtlere, 

otobüslerin dışına, çantalara ve kibrit kutularına uygulamıştır. 

Kruger’in konu kapsamındaki “Bedenin Savaş Alanıdır” isimli çalışması (Resim 3.26) 

sanatta feminist hareketin önemli göstergelerini sunmaktadır. Çalışmada cinsel kimlik 

durumuna eleştirel bir yaklaşım söz konusudur. Sanatçı çalışmasında kadın bedeninin 

varoluşuna gönderme yapar. Irk, etnisite, siyasi, dini kimliklerin dışında odak kadın 

bedenidir. Kadın bedeninin güçlü olduğunu savaşarak bağımsız bir yaşamsal varoluşta 

yer alabileceğini vurgulamaktadır. 



 

105 

 

Resim 3.26. Barbara Kruger, Bedenin Savaş Alanıdır, (Your Body Is a Battleground), 

Vinil üzerine fotografik serigrafi, 284 x 309 cm., 1989 

Gornick’in de ifade ettiği gibi “Kadınlar, daima kim ve ne olduklarını daha net olarak 

görmeye, daha kesin olarak hatırlamaya ve tam olarak tanımlamaya çalışmalıdırlar” 

(Gornick, 1973, 112’den aktaran Peterson ve Mathews, 2008, 34). Sanatçının bu 

çalışması Gornickin ifadesini destekler şekilde bir tanımlama cümlesi ile birlikte 

izleyenin dikkatini çekmek ister gibidir. İmgedeki beyaz ve siyahi kadın portresinde 

tek bir yüzün ikiye bölünmesi “Biz” olarak yorumlanabilir. İmge her türlü ırk, dil, din 

ayrımı yapılmadan tipografik bir etki ile vurgulanmıştır. Doğrudan izleyene sunulan 

gerçeklik barındırdığı yan anlamlar ve imgenin ortadan ikiye bölünümü sorgulatıcı bir 

dile sahiptir. Ayrıca Kruger savunduğu düşünce ile örtüşecek bir yazı karakteri 

seçmiştir. Kadın bedeninin ezilmişliğine, beklenen roller ve davranışların 

talepkarlığına karşı olan bu yazı biçimi sert, cesur ve bilinçli bir şekilde kullanılmıştır. 

Yazı karakterinin hafif sağa eğik olması sürecin dinamik olması açısından tercih 

edilmiş olabilir. Dahası kırmızı blok içerisinde verilen cümle tercih edilen renk 

(bağırıyormuşçasına) izleyicinin eseri ya da gerçeği görmezden gelmesini imkânsız 

kılmaktadır. 

Yazının özellikle beyaz tercih edilmesi ise beyazın saflığı, temizliği, dişiliği 

betimlemesinden kaynaklı olarak bilerek kullanılmış olduğunu söyleyebiliriz. Görsel 



 

106 

bir sanat eseri olarak bu afişteki imge yazısız olsaydı durum nasıl dile getirilebilirdi? 

Cinsel kimlik meselesi çalışmanın isminde direk ifade edilmemiş olsaydı izleyici 

yinede konuyu anlayabilirmiydi? Bu noktada imgenin kendini ifade edebilmesi için 

yazının imkânlarından yararlanıyor demek yanlış olmayacaktır. Nitekim Kruger 

sadece çalışmasına bir ad vermek suretiyle bile yapıtın alt metnini izleyice 

ulaştırabilmiştir. 

Sanatçının kışkırtıcı ifadeleri ile kimlik üzerinden dile getirdiği afiş ve kolaj 

çalışmalarını sanat müzelerinde sergi düzenlemenin yanında kamuya açık alanları 

tipografik düzenlemelerle kaplamıştır. Böylelikle müze ziyaretçilerinden başka 

kitlelere de ulaşmaya çalışmıştır. Kahramanın (2005) da ifade ettiği gibi başından beri 

yazı sayfa yüzeyindeki zihinsel süreci mekâna dâhil ederek üç boyutlu bir alan içinde 

çalışmayı okunur hale getirmektedir. Bu pratikle ürettiği çalışmalarında Kruger, diğer 

çalışmalarında olduğu gibi sadece kadın kimliğine yönelik dikkat çekmekle kalmayıp 

metinsel dilin güçlü etkisinden yararlanarak cinsiyet ayrımına göndermeler de 

bulunmuştur. 

3.2.3. Bir Anlamlandırma Süreci Olarak Yazı 

Eserin neyi söylediğinden çok nasıl söylediği daha çok modern çağa özgü bir sanatsal 

okumadır. Modernizm sonrasının deneysel ve çoksesli/çokkatmanlı yapılanması 

anlamlandırma ve okumaların çoğullaşmasına neden olmaktadır. Bu nedenle tarihsel 

açıdan bugünü işaret eden güncel sanatta anlamlandırma sürecinde problemler 

yaşanabilmektedir. Çünkü pekçok disiplinin bir arada kullanımı yapıta dair yorumları 

çoğaltabilmektedir. Anlamlandırma, tanım olarak bireyin çevreden gelen işaretleri 

açıklığa kavuşturması ve bunlarla meşgul olarak yorumlama ve çözüm döngüleri 

yoluyla öznelerarası anlamlar oluşturmayı içeren bir süreç şeklinde 

tanımlanabilir.Nesneler somut birer varlık olarak insan beyninde anlam taşımazlar. 

Nesnelere anlamlarını insanlar verir. Bu nedenle sanat yapıtını ki bu bir enstelasyon 

ya da sadece bir nesneyse onu ön bir bilgilendirme olmadan diğer gündelik 

nesnelerden ayırmak olanaksızdır. Ancak o nesne sanatçısı tarafından galeri ve müze 

gibi sanatsal mekânlarda izleyiciye sunulduğu zaman bulunduğu mekândan dolayı 

sanat yapıtı olarak düşünülebilir. Yinede onun göstergelerinin anlaşılması ve bilinmesi 

zaruridir. Daha da ileri gidildiğinde o işin her türlü çağrışımlarını ifade biçimlerini ve 

https://www.maryboonegallery.com/artist/barbara-kruger/


 

107 

yan anlamlarını da bilmek gereklidir. Dolayısıyla bu eserler çözümlenmesi gereken 

karmaşık bir söyleme dönüşürler. 

Sanatsal yapıtlarda tıpkı nesnede olduğu gibi imgeden öncesi-sonrası önemli olan - 

olmayanın ayrıntılı bir malumatını çıkarmak zordur. İmgenin mantığı bir tür olasılık 

belirten algılama biçiminin mantığıdır (Günay, 2012: 23). Sonesson’un da belirttiği 

gibi okuyucuyu farklı konularda bilgilendirmek için imgenin özel bir aygıtı yoktur 

(Sonesson, 1996: 38). Yani imgeyi yapıta dair anlamlandırma sürecinde her zaman 

kullanamayız. Çağdaş sanatta, yapıt ve izleyen arasındaki ilişkinin tutarlı bir 

anlamlandırılması yapılamadığı müddetçe esere dair bir yorum gerçekleşemeyebilir. 

“İzleyicinin algısına gereksinim duyan böyle bir çözümleme modelinde yazıdan, 

anlam oluşturma sürecinde, yapıtın değişik öznelerce alımlanması amacıyla 

yararlanılmıştır” (Sayan ve Deliduman: 2020). Sanatsal işlerin anlamlandırılmasında 

yazı dışındaki öğelerin yetersiz kalması sonucu “yapıt-yazı-izleyici” üçlemesinin 

ilişkisi önem teşkil eder. Günümüzde üretilen işleri belirli toplumsal dinamiklerle veya 

modern çağdaki gibi ağırlıklı olarak artistik pratiklerle okuma ve anlamlandırmanın 

yerine dilsel öğeler daha net bir yorumlama niteliği taşımaktadır. 

Günümüz sanatında yazı yapıtı anlamlandırma sürecinde değişik yöntemlerle 

sanatçılarca benimsenen bir pratik olarak karşımıza çıkar. Esere dair yorumlama 

sırasında yazı sanatçının işini besleyen, derinlik katan, çoğullaştıran hatta yeniden 

üretim biçimi olarak düşünülebilir. Sanatçı güncel sanatın anlam yaratma sürecinde 

boşluk yaratan, eksiltili anlatımlar sezdirim ve çağrışımların yanıtsız kalmaması için 

“neden?, hangi nesne?, nasıl?” gibi sualleri yazıdan yararlanarak açıklanabilir hale 

getirmektedir. Bu nedenle yaratıcı özne yazıyı yapıtı anlamlandırma sürecinde tek 

başına kullandığı gibi verilen isim veya esere dair ön bir bilgilendirme yazısı ilede bu 

anlamlandırmanın çözümlenmesini bekleyebilir. Çünkü “yapıtın aslında herhangi bir 

nesne değil bir sanat yapıtı olduğu yazı sayesinde anlaşılır. Sanatçı dilsel ileti 

sayesinde o nesnenin kullanım amaçları arasına bir yönlendirme ve ya bir 

anlamlandırma süreci yüklemiştir.” (Sayan ve Deliduman 2020). Metin nesneye nesne 

ise metne gönderme yapabilmektedir. Yazı ve yapıt potansiyel anlamlarını birbirine 

göre kazanmaktadırlar. Böylelikle görsel olanla yazılı olanın ayrılmazlığı anlamın 

referansını oluşturmaktadır. Dahası yazı, sanat eserine dair verilmek istenen bir amaca 

başlığa odaklanmamızı sağlayan bir yöntem aynı zamanda bir süreçtir. Sanatkâr yazı 



 

108 

ile alımlayan özneye, bir anlamda gerçekte yaşanılanı vermek amacında olduğunu 

söylemek ister. Bu da bir yapıtın yazınsallığının seyirci tarafından algılanması veya 

anlamlandırılmasıyla gerçekleşir. Horatius’un Epicuros’tan aktardığı Latince kavram 

(hic et nunc), bir talebin dileğin olduğu kadar resim söz konusu olduğunda anlamının 

da derhal şu an ve burada verilmesini gerektirir. Bu durumda izleyene sunulan onu 

edilgenleştiren paket bir anlam söz konusudur (Aktulum, 2016: 234). Fakat her türlü 

anlatının kendine göre açık- kapalı yanlarından da söz etmek olasıdır. Çünkü sözcükler 

de bir düşünce değildir. Onların sadece küçük bir temsilidir. Yani anlam katmanlarının 

altında gizlenmiş olanın sembolüdür. 

3.2.3.1. Anlamın oluşumu 

Roman Jakobson yaklaşık kırk yıl önce “verici, bildirici, alıcı, bağlam, kanal ve kod” 

olmak üzere altı(6) dilsel iletişim öğesinden bahsetmiştir (Günay, 2012:11). 

Başlangıçta, verici ile alıcının aralarında taşıyacakları bir ileti olmalıdır. Buradaki 

verici ile kastedileni sanatçı, alıcıyı ise izleyen olarak düşünülebilir. Aktarılan bu 

iletinin seyirci tarafından yorumlanabilmesi için ortak bir hatta buluşması zorunludur. 

Yani ortak bir dile ihtiyaç vardır. Akıbetinde ise sanatçısının kodladığı iletinin 

alımlayan özneninkine benzer ortak bir alan bilgisi ortak bir kültür veya söze sahip 

olması gerekir. Örneğin; bir sözcüğün anlamı o camiaya ait bir meziyettir. Lakin o 

sözcüğün anlamını bilmekten öte yerini bilmek daha önemlidir. Böyle bir durumda 

sanatçı ile izleyici arasında bir kopukluk yaşanmaz. Kaynaşan unsurlar uyum içerisine 

sokularak tutarlı bir anlamlandırma yapılabilir. Ancak yapıt gerçek dünyadaki 

bildiğimiz hiçbir bağlama gönderme yapmıyor da olabilir. Bu nedenle 

anlaşılamayabilir. 

Her türlü iletişimsel yöntemde (bu sanat alanında da geçerli) vericinin (sanatçının) 

vermek istedikleri alıcı (izleyici) tarafından yaklaşık bir konumda bile olsa yapıtın 

anlaşılması icap eder. Seyirci “bu resimden veya bu nesneden hiçbir şey anlamadım 

ne anlatıyor?” diye kendine sorabilir. Çünkü yapıt çağrışımlara ve yoruma açıktır. 

Alımlayan özne yapıta dair görüntüleri sadece okumakla kalmayarak asıl gerçekliği de 

anlamak isteyecektir. Bu noktada bazı günümüz sanatçıları bunu çeşitli ifade 

biçimlerinden biri olan yazıdan yararlanarak kullanabilmektedir. Plastik sanatlarda 

yapıtın anlamlandırılması sürecinde yazı seyirciye daha tutarlı bir anlam ortaya 

koyabilmek için yardımcı olmaktadır. Yazı betimlenemeyen bir yapıtın gerçek 



 

109 

dünyadaki karşılığını daha duyarlı daha etkili bir biçimde sözlü imgelemeyle tasvir 

etmeye yardımcı olur. Dahası yazı kendine özgün durumuyla ve işleviyle seyirciyi 

ikna etmeye, onu yönlendirmeye, gizli, yanaşık, kapalı anlamlar hakkında bilgi 

vermeye yardımcı olur. 

Görsel sanatlarda yazılı işlerde yapıtın incelenip yorumlanmasında farklı unsurlar söz 

konusudur. Metinsel içerikli yapıtlarda kelimelerin zorunlu düz bir anlamı vardır. Bu 

sözcüğün kısaca toplumsal anlamıdır. Ancak kullanılan kelimelerin, tümcenin ve 

metinlerin hatta çalışmanın ismininde anlamı biricik değildir. Derrida’ya göre hiç bir 

sözcüğün anlamı tek değildir. Böyle bir efor karşısında dil, kendi doğası gereği 

direnecektir (Uzunoğlu, 2019: 24). Bu noktada yazı öznesini ve izleyiciyi işin içerisine 

katmaktadır. Bu bütünsel yaklaşımda anlamın etkisi izleyenin yorumuna da bağlıdır. 

Doğal olarak anlamsal bakış açıları zamana, uzama, nesnenin sunumuna ve onun 

tefsiri izleyenin kimliği ile kişiliğine göre değişir (Courtes, 1995: 25). Yapıtın yoruma 

açık bir yanının olması her izleyenin anlamlandırma sürecine bireysellik, algılama, 

görsel algılama (Küçükerdoğan, 2012: 56) izleyenin kültürü ve anlam olasılıklarını da 

ekleyerek okumaları artırarak mümkündür. 

Anlam etkisi, okumaya bağlıdır; izleyicinin resim karşısındaki tutumuna, 

yorumuna bağlı olarak üretilir. Yapıtın okunabilmesi, dizgesinin çözülebilmesi 

ortak düzgülerin kavanmasına bağlıdır. Her resme şu ya da bu düzgü onun 

anlamını ele vermektedir. Bu tanımlamaya göre sanat yapıtı çözüme yönelik bir 

nesnedir. Belli bir bağlamda, belli bir durumda üretilmiştir; anlamsal bakımdan 

çoğullaşması alımlanmasıyla ilintilidir (Aktulum, 2016: 62). 

İki dizge arasındaki ilişkiyi sanatçı kurar; onları tespit etme ve anlamsal olarak 

işlevlerini çıkarmak ise izleyene (okura) düşer (Aktulum, 2016: 49). Fakat sıklıkla bir 

çalışmada açık olarak bulunan metin seyirciden özel bir çaba ya da bilgi birikimi 

istemez. Yazı yalın olduğundan onu okumak kolaydır. Nitekim yorumlama esnasında 

ve anlamlandırırken dikkatli olmak gerekir. “İster yazı, ister görüntü olsun her öğe iki 

belirgin anlam seviyesine sahiptir: Düz anlam katmanı ve çağrışan anlam katmanı” 

(Ambrose ve Billson, 2013: 112). 

3.2.3.2. James Webb 

James Webb mekâna özel müdahaleleri ve yerleştirmeleriyle bilinen bir 

sanatçıdır. Pratiğini genellikle ufak dokunuşlar rafine edilmiş mekân kurulumları, ses, 



 

110 

nesneler ve metinler içerir. Sanatçı nesneleri, alıntıladığı kesitleri, ötekinin ürettiği 

görüntüleri ve biçimleri eski bağlamlarından ayırarak onları farklı meskenlere taşır ve 

yeni gerilim alanları yaratır. Webb çalışmalarındaki metinleri çeşitli şekillerde 

kullanarak eserin sunulduğu fiziksel alanla örtüşen yaratıcı alanlar oluşturur. Çünkü 

yukarıda da belirtildiği gibi bir sözcüğün tek bir anlamı yoktur. Bir satırda bir 

düşünceyi açıklarken ikinci satırda da bir düşünceyi açıklayabilir. Ancak kelimenin 

her iki dizede de aynı anlamda olduğu mutlak bir sonuç sağlamayabilir. Son projeleri 

arasında İspanya’nın ulusal galerisi olan Reina Sofia’nın 3. Katında “Çığlık” (Scream) 

adlı çalışması yer almıştır. (Resim 3.27). Çığlık, müze çalışanlarının gerekli izinler 

alındıktan sonra Pablo Picasso’nun “Guernica” adlı tablosu önüne gelip çığlık atmaya 

davet edildiği bir müdehaledir. Sanatçı gerçekleştirilen ses performansını kayda almak 

istemişse de müze yetkilisinin engeliyle karşılaşmıştır. Tablonun hakları Picasso 

ailesine ait olduğundan Webb’in projeyi görselleştirmesine izin verilmemiştir (Webb: 

2008). Bunun üzerine sanatçı 2017 yılında İstanbul Arter’de gerçekleştirilen “Görme 

Biçimleri” adlı uluslararası bir sergide, çerçevellettiği Reina Sofia imzalı resmi izin 

belgesini ve gizli hoparlörden yayınlanan çığlıkların ses kayıtlarını geniş bir alanda 

yerleştirme olarak sergilemiştir. Webb şüphesiz zarif bir minimalisttir. Çalışmasının 

bir parçası olan Resim 3.27.b.’ deki resmi izin belgesinde “Sanatçı James Webb’e 

Guernica tablosunun bulunduğu bölümde ses performansı gerçekleştirmesi uygun 

görülmüştür” söyleyişi yazılıdır. Bu çalışma aynı zamanda belirgin bir görsel 

deneyime sahiptir “Görünürde bir Guernica tablosu olmamasına rağmen, Guernica’nın 

ardıl görüntüsü izleyenin gözünde canlandırılmaya çalışılmıştır. Çerçevelenen yazılı 

belge, Guernica tablosunun yerine geçerek tabloya göndermede bulunmaktadır” 

(Sayan ve Deliduman: 2020). Dahası çığlık seslerini duyduğunuzda, zihinsel olarakta 

tablodaki yaşam deneyimlerini görürsünüz. Bu çalışma bir fikri en rafine bir şekilde 

iletmek için harcanan çaba, kavramsal bir elin hafifliği, zeki bir beynin etkileyici 

sadeliğinin bir ürünüdür. Alberro ya göre: 

Günümüzde, giderek artan sayıda sanatçı öncelikle zihnin gözünde var olan 

sanata kendisini adamış durumda. ‘Kavramsal sanat’ adı altında, genelde 

çerçevelenmeye uygun, ölçek model biçiminde, bir ön taslak veya yazılı bir 

betimleme şeklinde var olur. Sanatçıların açıkladığı gibi, bu öğelerden herhangi 

biri, gerçek olana bir ipucu, bir gölge, bir işarettir (Alberro, 2009: 110). 



 

111 

 

Resim 3.27.a. James Webb, Çığlık (Scream), Enstelasyon. Süre 00:00:30. 2008 

 

Resim 3.27.b. James Webb, Çığlık, İmzalı sertifika (ayrıntı), 2008 

Sanatçı yazılı ve sesli bir rehber olarak geliştirdiği söz konusu çalışmasında yazı 

vasıtasıyla gerçekte varlık bulmayanın mevcutmuş gibi algılanmasına olanak 

sağlamıştır. Seyircinin zihninde Guarnica tablosunun anımsanmasının tek yolu 

duvarda asılı olan yazılı metnin okunmasıdır. Burada sanat eserini bir yapıt ya da yazılı 

bir metin olarak değerlendirmenin arasındaki postmodern farkı Craig Owens şöyle 

açıklar: “Tek ve tekanlamlı olan çalışma, sanatçısı tarafından üretilen bir objedir” 



 

112 

(Durland, 1991: 5). Metin ise pek çok sesin içiçe geçtiği ve çarpıştığı permütasyonel 

alıntılar ve uyuşumlar alanıdır. Bu önemli ayrım pek çok çağdaş eleştirmenine ve 

seyircisine farklı okuma olanakları sunar. Öte yandan Webb’e verilen söz konusu 

yazılı izin belgesi ve yapıt arasında düşünsel bir ilişki olmasından dolayı çalışma 

izleyeni tarafından anlaşılmayı beklemektedir. Bu bağlamda yazı anlam yaratma 

sürecine en büyük katkıyı sağlayarak görülen gerçeklik ve zihindeki form ile beraber 

adeta tabloyu yazıya taşımıştır. 

3.2.3.3. Jimmie Durham 

Yaşamını ve çalışmalarını Almanya’nın Berlin kentinde sürdüren Durham Venedik 

Bienali, Whitney Bienali, Documenta 9, New York’taki Exit Art’ın da aralarında 

bulunduğu pek çok etkinlikteki sergilere katılmıştır. 1980’lerden sonra tüm enerjisini 

sanat yapıtı üretip sergilemeye yönlendiren Durham video yerleştirmeler, performans 

nesne üretimi gibi bir çok türden malzeme kullanmaktadır. Fakat özellikle 1994’den 

sonra daha çok el işçiliğiyle yontulabilen ahşaba ve kemiğe yönelmiştir (Wilson, 

2015:124). 

Durham’ın 2010’da Franfurt’taki Portikus’daki sergisi için ürettiği çalışması “Rocks 

Encouraged” yazının anlamın oluşum sürecindeki etkisine verilebilecek belkide en 

çarpıcı örnekdir (Resim 3.28.a-b) Sanatçı galeri mekânına rastgele bırakılmış bir 

izlenim veren odunlar yerleştirmiştir. Yerleştirilen odunlar aslında sıradan bir kütük 

görünümünden farklı olarak 200 milyon yıllık fosilleşmiş odunlar dizisidir. Durham 

tıpkı Joseph Beuys’un 1966 tarihli “Kuyruklu Piyano için Homojen Infiltrasyon” 

yerleştirmesinde yararlandığı keçe yalıtım malzemesini andıracak şekilde, kütüklerin 

sergilendiği odayı tamamen köpükle ve koyu renkli halıyla kuşatmıştır. Böylelikle 

izleyici her türlü görsel ve işitsel yalıtım sisteminden arındırılmıştır. Sanatçının 

isteğiyle sergiye tek seferde bir izleyici alınmıştır. “Böylece “rastgele konuşmalar, 

kıyaslamalar, dikkat dağıtan unsurlar olmaksızın” sıra dışı bir kişisel deneyim edinmek 

mümkün olacaktı.” (Wilson, 2015). 



 

113 

 

Resim 3.28.a. Jimmie Durham, Rocks Encouraged, Portikus, Franfurt, 2010 

Durham, bir sessizlik havası ve azami konsantrasyonun ortaya çıkmasını 

garantileyerek, ziyaretçinin dikkatini tarih öncesinden kalma odunlara vermesini 

sağlamıştır. Salondaki kütüklere, duvar metni biçiminde kısa ve dingin bir şiir eşlik 

eder. Nitekim yapıtla metin arasında bilinçli bir ilişkinin olduğu ve yerleştirmenin 

anlaşılmayı beklemektedir. Seyircinin, bu yapıyı yorumlama ve anlamlandırma 

sürecinde tek desteği duvarda asılı duran şiirdir. Dolayısıyla, izleyenini 

enstelasyondaki Nuh Tufanı’ndan bile eski dönemlerden kalma bileşenleri (fosilleşmiş 

kütükler) ön bir bilgilendirme olmaksızın yorumlayamayacağını söylemek 

mümkündür. Şiirde, içinde bulunulan zamanın çeşitli şiddet olaylarına tanıklık 

ettiğinden, bunlara gerek olmadığından insan ırkının çok kayıp verildiğinden, tüm, 

ağaçların, taşların, doğada yaşayan canlıların şiddet içerici eylemleri istemediğinden 

bahsedilmektedir. Son iki mısrasında ise şöyle yazmaktadır: “Ağaçlar tohum verdi ve 

kayalar teşvik edildi.” 



 

114 

 

Resim 3.28.b. Jimmie Durham, Rocks Encouraged, Portikus, Franfurt, (ayrıntı), 2010 

Metin alt yapısız bu eser, insanı düşüncelere sürükleyen ve fikir zenginliğinde 

kaybolmasına neden olabilir. Fakat şiir anlaşıldıktan sonra, varılan sonuçlar sanatçının 

ulaşılmasını istediği nihai noktadır. Her türlü metinsel ifade seyircisi için önem arz 

eden mesajlar içerebilmektedir. Çalışmanın çok parçalı yapısı, yazı ve nesnenin 

ilişkisini kuran seyirci için yapıtın düşünsel temelini anlayabilmesi açısından daha 

zahmetsizdir. 

3.2.4. Yapı Söküm ve Yazı 

“Metnin dışında hiçbir şey yoktur.” 

Jacques Derrida 

Herşeyin farklı karakterlerle görselleştiği modern sonrası sanat, kendinden önceki 

imajları sorgulayan, kendine mal eden ya da geçmişteki ölü stilleri birbirine 

eklemleyerek melez yapılar üretmiştir. Bunun sonucu olarak günümüz sanatçısı yapıyı 

sökme stratejisiyle herşeyin birbiri içerisinde sentezlendiği, pastij, appropriation, alıntı 

gibi kavramları ele almışdır. 

Charles Ramond kendi yazdığı sözlükte, “dekonstrüksiyon” kısmını Türkçe’ye 

“yapıbozum-yapısöküm” biçiminde çevirmiş ve bu bölüme şöyle bir açıklama 

yazmıştır: Yapıbozum/Yapısöküm: Kelimedeki çelişkili görünüş, yıkma ve kurma 

aynı anda olanaksız görünsede, eş zamanlı olarak yıkma ve kurmanın bilindik 

örnekleri yok değildir (Ramond: 2011). Foucault, yapma/sökme süreci için şunu 



 

115 

söyler: “Bir söylemin, onun için yeni olan bir genelleme, uygulama ya da dönüştürme 

alanına yeniden dâhil edilmesidir” (Foucault, 2006: 204). Tanıma göre yapıt, bir 

açıdan kendi kimliğinden ve sanatçısından ayrılmakta, yeni kodlarla dolaşıma 

sokularak çeşitli okumalara açılmaktadır. Türkdoğan ise bu konuyu, “çağdaş sanatçılar 

bilindik nesnelerden, geçmişte üretilmiş sanat eserlerinden yararlanarak veya 

göndermeler yaparak, nesnelerin mekânlarını, işlevlerini temsil özelliklerini 

değiştirmiştir” (Türkdoğan: 2014) şeklinde ifade etmiştir. 

Yapısöküm mantığıyla üretilen işler, genelde özgün yapıtlara yakın dururlar. 

Kullanılan malzeme, teknik, renk ve düzenleme üzerinde oynamalar yapıldığında dahi 

orijinal eserin içeriği tanınabilir. Bu düşünceyi sanat eleştirmeni Hol Foster, “her 

resmin altında daima başka bir resim olduğunu” öne sürerek destekler. Foster’ın görsel 

sanatları kastettiğini varsayabileceğimiz bu ifadesi, müellif sorunsalını akla getirir. 

“İfade ne biriciktir, ne de orijinal... Sadece anlamını oluşturan düşünce ve stilden 

ibarettir. Ancak düşünce ve ifade ikiliği, orijinal ile onun anlamı arasında değildir. 

Betimlenenin ardındaki düşünce ile ilintilidir ki bu da, ele geçirilemeyen ifadenin 

temellük edilebileceği anlamına gelir”. (Şahiner, 2008:128). 

Her dönemin farklı ifade olanakları içerisinde sözcükler ve duygular arasındaki 

birliktelikte bütünsel anlatıların temsilleri görülmüştür. Sanat yapıtlarında kelimelerin 

etkin gücü yıkımının çerçevesini genişletir. Anlam ve ifade üzerindeki sorguyu 

değiştiren sanatçılar yapısökümü dilin temsili yazının kendisi üzerinden gerçekleştirir. 

Yapısöküm pratiğinde sanatçılar sözcüklerin bir kısmını ya da tümünü seçerek 

çalışmanın orijinal kimliğini yeni bir bağlama yerleştirirler. Böylece kullanılan metnin 

özgün temsili değişir. Bu durumu Joyce Kozloff bir sanatçı olarak şu şekilde destekler: 

“Bütün sanatçılar kendilerine ilginç gelen şeylerden yola çıkarlar ve daima geçmiş 

sanattan, etraftaki diğer eserlerden ya da sanat dışı kaynaklardan beslenirler.” (Barrett: 

2014:300). Böyle bir yaklaşımla özgürleşen sanatçı yapısöküm çözümlemesi sonunda 

ürettiği çalışmasına kendi imzasını ve izini bırakır. Yapısökümle beraber tarih yazma 

tek olma arzusu yerini sanatçıya disiplinler arası hareket etme şansı tanımıştır. 

Böylelikle tekrardan yeni kodlarla yazılabilen bir plastik sanatlar alanı yaratılmıştır. 

Yapısöküm mantıyla dizeleri, metinleri, pasajları kullanan günümüz sanatçılarının 

yapıtlarında en göze çarpan özellik şudur: sanatçı, parçalanmış metinleri iç içe 

kaynaştırırken algıyıda güçleştirir. Bu mantıkla üretilmiş eserler özgün yapıdan alınan 



 

116 

metnin benzeşikliği ve yeni yapıtın çok sesliliğini belli eder. Yapısöküm burada 

yalnızca bir yineleme değil, aynı zamanda yeniden güncelleme işlemidir. Dahası 

önceki yapıtın kültürel ve ulusal mirasından alınan önemli bir metin veya dizenin kesiti 

yeni bir uzama aktarılır. 

Bu yeni uzamla beraber eserlerdeki anlamlandırma sürecinde seyirci bağlamından 

kopan metni, çizme, karalama ve yeniden yazma olanağını sonsuz bir döngü içerisinde 

deneyimler. Michel Butor, “les Mots dans la Peinture” adlı yapıtında ortaçağdan 

günümüze gelinceye kadar kendi bağlamından çekilip alınan sözcüğün görsel sanatlar 

bağlamında görsel bir gösterge durumuna geldiğini ikonik bir bağlamda anlam 

ilettiğini söyler (Aktulum: 2004). 

3.2.4.1. Joseph Kosuth 

Kavramsal sanatın yaşayan önemli isimlerinden biri olarak gösterilen Amerikalı 

sanatçı Joseph Kosuth, 1960’lardan itibaren dilin temellendirdiği çalışmaları bir tür 

sahiplenme stratejisi üzerinden şekillendirmiştir. Ona göre kendisinin klavuzluk 

yaptığı dil ve yerleştirme kullanımı belli bir kültürel yetkinliğe sahip bir ifade olarak 

kurumsallaşmıştır (Atakan, 2015: 86). 

Kosut 2012 yılında İstanbul Kuad Gallery’de “The Wake” (Uyanma) başlıklı 

sergisinde James Joyce’un “Finnegans Wake” kitabından seçip çıkarttığı cümle ve 

kelimeleri alıntılayarak galeri mekânına yerleştirir. Alıntı bir yer değiştirilebilirlik 

ilkesiyle işler, kaynak metinden alıntılanan unsurlar bağlam değiştirerek bir yeniden 

üretim süreci içerisinde kullanıma sokulurlar (Aktulum, 2016, 63). Alıntılanılan 

sözcükler yapıta derinlik katarken çoğullaşmanın önünü aralayan yeniden üretim 

biçimidir. Kosuth, izleyicileri önce tanıdık bir durumun içerisine çeker. 

Galerinin gri duvarlarındaki beyaz neon ışıklı sözcükler, Joyce’nin kitabından 

referansla oluşturulan yazılardır. Yazıların alıntılandığı kitap henüz sergilendiği 

ülkenin ulusal diline çevrilmemiştir. Fakat sanatçı yerel dile olan saygısı nedeniyle bu 

yerleştirmeyi İngilizce ve Türkçe olarak sergilemiştir. Galerinin bir kitap olarak 

algılanmasını sağlayan Kosuth tekil işlerini tek bir metinde birleştirerek bir tümceden 

onu izleyen bir başka sözcüğe bir odadan diğer odaya eklemlenerek yazının uzamsal 

olarak kurgulandığı yeni bir anlatı sunmuştur. Sanatçı yazılı olanı yeniden yazarak 

orijinal metni yapısöküme uğratır. Duvardaki sözcükler alındıkları metnin sayfa 



 

117 

üzerindeki yerleri değiştirilmeden farklı bir pratikte yeniden kullanılmıştır. Fakat 

sergilenen metin içerisinde boşluklar vardır. Bu izleyiciye Kosuth’un çalışmaya dâhil 

etmediklerini, izleyicininin mi doldurması gerekli? sorusunu akla getirir. Ona göre 

gerçekten yaratıcı olmak için insanın öncelikle anlamı oluşturan yapıları kavramaları 

gerekir. Söz konusu yapı bu tür boşluk okumalarında izleyicinin kültürel anlam 

yaratma süreci, beklentisi ve alımlama sürecindeki katılımıyla ortaya çıkabilir. Yani 

yapıt durağan olmayan her türlü karşılıklı ilişkiye açık anlam üretimlerine neden olur. 

Sanatçı bu rotayla anlamın daimi olması gerekmediğini ve her bir seyirci açısından 

onun yeniden üretilebileceğini sergilemek istemiş olabilir. 

 

Resim 3.29. Joseph Kosuth, The Wake, (Uyanma), Özerkliğin tüm görünümüyle bir 

göndermeler düzenlemesi, İstanbul: Kuad Galeri, 2013 

Sanatçının benzer bir pratikle ürettiği Resim 3.30’daki çalışması, Freud’un “The 

Psychopathology of Everyday Life” isimli kitabından alıntıladığı bir paragrafın 

büyütülerek basılan 31 kopyasından oluşmaktadır. Orijinal eserden alıntılanan 

metindeki sözcükler Kosut’un yerleştirmesinde de aynı sözcüklerdir. Ancak temsil 

biçimi farklıdır. Alıntılanılan metin göstereni bakımından değişmesede yapısöküm 

mantığından dolayı gösterilenini değişikliğe uğratır. Orataya çıkan yapıt ise yeni bir 

bağlamda yeni bir söylem üretir. Bu yerleştirmede çizgilerle silinen tümceler bir 

zaman orada bulunanın artık orada olmadığına işaret eden yenibir okuma biçimine 

evrilmiştir. Bu bağlamda çizmek yeniden yapısal inşadır. Robert C. Morgan, 

Kosuth’un Freud’un asıl metnini önce yazıp sonra silerken “iz”leri yansıtabileceğine 

vurgu yapar. Bir anlamda sözcüklerin üzerini örtmek ya da saklamak onun yokluğunun 



 

118 

atmosferinde varlığının önemini vurgulamaktır denilebilir. Josepth Kosuth silme ile 

dilsel ve görsel açıdan yeni kodları çözümlemeye çalışmıştır. Söz konusu yapıt bir tür 

kodlar arasındaki çelişkilere dikkat çekmektedir. 

Silme edimiyle yok edilen, baskılanan konuşma, Derrida’nın “kimi izlerin 

kaypaklığı” diye nitelediği durumu daha da görünür kılmaktadır... Bu durum, bir 

biçimde orijinal kaynağı görünür kılar, onu adlandırır, iz ve onun kaynağı 

arasındaki mesafeyi teğet geçerek konuyu ortaya çıkarır... Bu işleyişin nasıl 

ortaya çıktığını, Freud’un metniyle nasıl ilişkilendiğini ve giderek belirsizleşen 

‘iz’in konuyla nasıl bütünleştiğini gösterir (Şahiner, 2009: 172). 

 

Resim 3.30. Joseph Kosuth, Sıfır ve Değil, (Zero&Not), 1985 

3.2.4.2. Xu Bing 

Günümüz Çinli sanatçılarından ve küratörlerinden biri olan Xu Bing, çalışmalarında 

anlamı dil aracılığıyla iletme fikrini sorgulamıştır. Çalışma pratiği kelimeler ve 

metinlerin yapısöküm üzerinden anlatılmasına dayanır. Sanatçı 2004 tarihli “Bir 

Gölün Camsı Yüzeyi” (The Glassy Surface of a Lake) (Resim 3.31) adlı 

yerleştirmesini, yazar Henry David Thoreau’nun “Walden” kitabındaki bir pasajdan 

esinlenerek üretmiştir. Pasajın içeriğinde gölün tepede asılı kaldığı ve böylece hemen 

altından karşı tepelere yürüyebileceğini ifade eder sözler yer alır. Bakış açısını tersine 

çeviren bu içerik, Bing’in sahaya özel bu kurulumuyla yeniden meydana gelmiştir. 

Üç katlı müzenin en tepesinde binlerce tel bağlantılı alüminyum harfler atrium 

boyunca uzanır. Okunmakta zorlanılan metin yukarıdan aşağıya sarkan akışkan havası 

ile bir göle benzemektedir. Dolayısıyla müzenin tavanını, duvarları ve zemini 

kaplayan bu harflerin bir çeşit gölü çağrıştırdığından bahsetmek mümkündür. Bing’in 

bu enstalasyonunda oluşturduğu yeni durum kitap içerisindeki pasajı alıp 



 

119 

yapısökümüne uğratmaktır. Yapısökümü, bir metinde yer alan kelimelerin orijinal 

dizilişini bozmak, bir bütünün parçalarını ayırmak, bir başka yere taşımak maksadıyla 

düşündüğümüzde sanatçının söz konusu eserinin bu mantıkla üretildiği anlaşılabilir. 

Sanatçı yapısöküm mantığıyla pasajın yapısıyla oynayarak onu başka bir mekâna 

taşımıştır (Küçükalp, 2008). Ayrıca metindeki okunurluğu gözardı ederek, işlerin 

içerisinde bulunan tüm şematik anlamı kaldırmıştır. İzleyici çalışmayı okumaya 

çalıştığında kafasında bir yorum meydana getiriyor. Dolayısıyla seyircinin yorumu bir 

açıdan, yeni bir üründe sayılabilir. Böylelikle bu süreç ilerler ve tüketilemez ve seyirci 

anlamla enstalasyonun mekânı içerisinde yarattığı bireysel okumasında kendisini 

özgür hissedebilir. Bu durumun da bir yapısöküm olup olmadığı gelecek yüzyılın 

sanatına yön verebilecek yeni bir başlık olması ihtimali çok uzak değildir. 

 

Resim 3.31. Xu Bing, The Glassy Surface of a Lake, (Bir gölün camsı yüzeyi), 2004 

3.2.5. Güncel Bir Kavram Olarak Geçici Yapıt ve Yazı 

Yüzyılın sonunda çağdaş sanat alanında gerçekleştirilen sanatsal üretimler geçmişteki 

katı modernist kalıplarını kırmıştır. Sanatçılar dar görüşlü eleştiri cemaatinin 

bekçilerinden gelecek yorumlardan kormaksızın peşlerinden gidecekleri pratikleri 

seçme konusunda bir özgürlük alanı yaşamıştır. Bu bağımsız alan beraberinde güncel 

veriler ile beslenerek alternatif kavramları ortaya çıkarmıştır. Böylelikle alışılagelmiş 

ifade yöntemleri ve geleneksel sergileme biçimlerinin çağdaş sanat çalışmalarında 

değişime uğradığı görülmektedir. Sanat yapıtları artık duvarlara asılan dekoratif bir 

nesne olmaktan veya sanat pazarında alınıp satılan bir mal olmaktan çıkmaya doğru 

bir yönelim gösterir. Bu yapıtlarda daha çok kavramın öne çıktığı malzeme olarak 



 

120 

kalıcılığı olmayan geçici eyleme ve eylemin sonucuna veya sabitleyici belgelerine 

dayalı olarak arşivlenerek sergilendiği bilinmektedir. 

Geçici bir kavramsal sanat yapıtı sergi bitip kaldırıldığında veya kalıcı olmayan bir 

malzemeyle duvara yapıştırıldığında ya da bir performans sunulup bittiğinde o sanat 

yapıtına ne olmaktadır? Sergilenip sonra çöpe atılan nesneler silinen, üzeri boyanan 

yazılar ve çizimlerin akla gelmesi mümkündür. Dolayısıyla sergileme sonunda sanat 

eserini sadece düşünce alanında bırakan bu işler sanat yapıtı kavramının da 

sorgulandığı bir zemini oluşturmaktadır. Ancak bir sanat yapıtı icra edilmemişlik 

durumunda kalarak da var olabilir (Galard, 2004). Bu bağlamda özellikle 1960’lar ve 

1970’lerde sanatçılar kavramsal sanat performanslarının bir dokümantasyonu olarak 

geçici eserlerin kalıcı bir izi veya sabitleyicisi olarak fotoğrafı bir belgeleme olarak 

öne sürdüler. Özellikle bir kere yapılan performansları Happening etkinliklerini, 

Landart ve Art Povera işlerinin alışılmadık sunuş yöntemlerini çeşitli kayıt araçları ile 

belgeleyerek galeri mekanına taşıyıp bu yapıtların kalıcığı sağlanmıştır. Örneğin Jim 

Denevan’ın deneyim, kalite ve geçiciliği bir araya getiren işleri konu kapsamında 

örnek verilebilir. Denevan çalışmalarını kumsallara yaptığı için ilk gelgitle eser hemen 

sular altında kalmaktadır. Dolayısıyla sanatçı çalışmasını sabitleyici fotoğraflarını 

arşivleyip bunları sergilemektedir. 

 

Resim 3.32. Jim Denevan, Big Circle, (Büyük çember), 2021 

Geçici yapıtları fotoğraf daha sonra video ve ses kayıtlarıyla sabitlemek çağdaş sanatın 

kendi pratiklerini farklı zaman ve çeşitli mekânlara ulaştırmak amacıyla geliştirdiği bir 

çeşit belgeleme biçimidir. Fotoğraf bir anlamda çalışmaları geçicilikten kurtarır. 

Roland Barthes’in de söylediği gibi “her fotoğraf bir var oldu sertifikasıdır ya da 



 

121 

burada oldu demektir (Aktulum, 2004: 279-282). Ancak görüntü bir şeyin kopyasıdır. 

Bu tür oluşumların görüntüleri ağ teknolojisi sayesinde sanal ortamda kalıcı adreslere 

sahip olduğu gibi arada bir gerçek mekâna da taşınabilir. 

1960’lı yıllarda geçici yapıt kavramının sanat pratiklerinde çeşitli biçimlerde 

uygulandığı ve kayda değer gelişmeler gösterdiği görülmektedir. Bu çerçevede 

kavramsal çalışmalarını sadece metin olarak üreten çağdaş sanatçılar geleneksel 

anlamda bildiğimiz sanat yapıtına farklı bir bakış açısı getirmişlerdir. Yazının yazıldığı 

şekliyle ebedi var olacağı ve o biçime ait olacağı fikrinden yeni bir kavram olan 

geçiciliğe geçme arzusu yeni tür sanat işlerinde anlam kazanan estetik bir yaklaşımdır. 

Bir kavram olarak geçicilik üzerinden üretilen işler yüzyılın sanatının yönünü 

belirleyen türden bir adımın göstergesi niteliğindedir. Buna ek olarak yapıt kavramının 

radikal açıdan tartışılmasına neden olan geçici malzemelerdenden yapılan çalışmalar, 

maddi yapıtın artık her durumda temsil edilemeyecek olduğuna vurgu yapar. Çünkü 

bu yapıtlar klasik anlamda galerideki ve ya müzedeki resimler gibi taşınmazlar. Diğer 

yandan tablonun çerçevesini ortadan kaldıran sanatçı için, kullandığı kelimelerin, 

metinlerin anlamı ve aktardığı bilgi önemlidir. Yapıt olarak çalışmanın okunması veya 

zihinde kalan hali, fotoğrafın belge olarak kullanımıyla koruma altına alınmış gibidir. 

Bu açıdan bakıldığında belgelenmek için kayıt altına alınan eserlerde kullanılan birçok 

medyum (fotoğraf, ses, video vd.) “bütünleşmiş sanat” fikrini akla getirebilir. 

Günümüz sanatının önemli problemlerinden biri olan geçici yapıt düşüncesi bir açıdan 

yeni değildir. Çünkü geçmişteki bir eser mesela kamusal alanda sergilenen bir heykel; 

zamanla çevresel faktörlerle değişecek belkide yok olacaktır. Fakat burada önem arz 

eden şey, geçici olan malzemeye eşlik eden düşünceninde yok olacağı anlamına 

gelmemektedir. Geçici yapıt, sanat eserinin varlığının muvakkatı ile yapıtın içeriğini 

oluşturan kavramın mevcudiyetinin mücadelesindedir. Kalıcı bir yapıt fikrinden 

uzakta olan bu sanat türü gelişen teknolojik yenilikler ile multidisipliner durumlar 

içerisinde yükselmektedir. Bu nedenle tartışılan yapıt gibi kavramların da değişmesi 

kaçınılmaz görünmektedir. 

Sanat yapıtının geçici olması bir açıdan avantaj da sağlayabilir; Daimi bir eser yerine 

geçici malzemeyle üretilmiş bir çalışma bakım, restorasyon gibi eseri koruyacak 

işlemlere gerek bırakmamaktadır. Dahası geçicilik kavramıyla üretilen eserler 

istenildiği anda istenilen mekâna yapılabilmektedir. Sanatçı sonrasında çalışmasını 



 

122 

direk sergileyebildiği gibi sosyal medyanın yardımıyla hem dijital olarak hem de ağ 

teknolojilerinde bir arşiv olarakda sunabilir. Ayrıca yapılan işin geçicilik ile olan 

bağlantısı kamusal alanda gerçekleşen sanat uygulamalarının geleceği için farklı bir 

etki de yaratmaktadır. 

3.2.5.1. Lawrence Weiner 

Duvar bildirilerinde yazıdan yararlanan ABD’li sanatçı Lawrence Weiner, 1960’ların 

sonlarından günümüze kadar uzanan çalışmalarında, dilbilimsel çözümlemeler 

yaparak yazıyı işlerinin merkezine yerleştirmiştir. Özellikle büyük harflerle sunulan 

sözcük veya metin parçalarından oluşan çalışmalarını, çoğunlukla sembolik işaretler 

çizgiler ve oklar eşliğinde sergiler. 1960’larda Weiner gibi pek çok kavramsal sanatçı, 

çalışmalarında dilin temsili olan yazıdan yararlanıyordu. Lawrence ise “Kavramı 

sunmak adına dili kullanan kendi jenerasyonunun diğer sanatçılarının aksine dili, dilin 

dışında kalan bir gerçeklikte yer alan maddesel biçimlenim ve durumları ifade etmede 

kullanmaya başlamıştı” (Akt. Özdemir, 2016, Stemmrich, 2013). Weiner, siyasal ve 

kültürel değişimin dikkat çeken bir yılı olan 1968’de bir niyet bildirgesi yayınmıştır. 

Bildiride gelecekteki çalışmalarına yön verecek farklı ve radikal bir çerçeve çizen şu 

satırları yazmıştır (Atakan, 2015: 51): 

• Sanatçı yapıtını inşa edebilir. 

• Yapıt imal edilebilir. 

• Yapıt inşa edilmek zorunda değildir. 

Weiner, ekolojiye ve çevreyi kirletmeyen sanat yapıtlarına olan merakıyla 1960’larda 

fiziksel sanat nesneleri üretmeyi bırakmıştır. Sanatçı çalışmalarının kalıcı olması 

gerekmediğine ve onların etkilerinin var olma önerilerinde yattığına inanır (Atakan, 

2015:51). Lawrence’ın sanatında nesne ortaya koyma kaygısı hiç olmamıştır. Weiner 

bu durumu şöyle özetlemiştir: 

Nesnelerle bir derdim yok, ama ben nesne yapmak istemiyorum. Nesne kendi 

başına bir meta olması nedeniyle insanların ormana bakarken sanatı görmelerini 

olanaksız kılan bir şeye dönüşüyor. Benim yaptıklarımı satın alanlar onları 

istedikleri yere götürüp, isterlerse yeniden yapabilirler. Sadece akıllarında 

tutmaları da benim için yeterlidir… (Antmen, 2006: 199-200). 



 

123 

Weiner’ın galeri duvarlarına yazdığı yazılı bildiriler bir tür mesaja indirgenmiş 

sanatsal bir ifade aracı olarak kullanılmıştır. Ona göre duvar bildirilerini galerilerde ve 

sergilerde izleyici onları satın almadan yalnızca okuyarak ve okuduklarını hafızasına 

yerleştirip satın alabilir. Bu nedenle onun çalışmasını herhangi bir yerde görüp 

okuyanlar onun dizelerini akılda tutanlar sanatçının çalışmalarına sahip olabilir. 

Yinede maddi bir alış-veriş söz konusu olabilir. Ancak bu sanatçının eserlerine sahip 

olabilmek için şart değildir (Atakan, 1995). Sanatçı çalışmalarındaki yazıların “fiziksel 

anlamda geçici olduğunu, fakat yazıların anlamları ve içerikleri anlaşılmış ise 

insanların belleklerinde varlığını sürdüreceğini” (Antmen, 2006) her fırsatta ifade 

etmiştir. Yani duvarlardaki yazılar silinse, karalansa veya başka biri tarafından tekrar 

yapılsa da o sanat eseri olmaya devam edecektir. Sanatçı “Galeri duvarına yapığım 

karalamalar silindikten sonra bile yapıt varlığını korur” (Atakan, 2008) sözleriyle bu 

durumu destekler. Fiziksel anlamda kalıcı olan eserleri gerekli görmeyen bir anlayışla 

işler üreten Weiner, bu anlamda sanat yapıtının imalatının gereksizliğini savunur. 

Onun için sanat, sanat eseri ortaya koymaktan ziyade sanatçının kavramsal 

kurgularının bütünüdür. 

Weiner’ın çalışmaları belli açılardan Sol LeWitt ve Daniel Buren’ın işlerini 

hatırlatsada temelde farklılıklar barındırır. Sanatçının son dönem çalışmalarından bir 

örnek olan ve Resim 3.33’de görülen yapıtını boş bir galeri duvarına yazılmış söz 

dizgesi olarak sergilemiştir. Bu söz öbekleri sanatçının fikirsel boyutuyla kurguladığı 

işin metinsel olarak aktarımının bir fotoğrafıdır. Çalışmasını mimariye ve mekâna 

özgü olarak görmese de her parça çevresiyle ayrı bir ilişki kurar. Kurduğu cümleyle 

nesneyi görsel olarak tanımlamanın ötesinde seyircinin hayal gücünü zorlayarak o 

nesneyi farklı boyut ve dinamikle birlikte sergilemiştir. Tümce izleyicinin zihninde 

soru işaretleri oluşturup görülmeyen ama okunan nesnelerin daha farklı bir formatta 

duyumsanabilmesine neden olur. Ona göre “sanat, okunabilen bir şey” dir. Bu 

perspektiften bakıldığında nesnenin anlamı da maddesel boyutun ilerisine geçer. 

Weiner’a göre insan gördüğünü dile çevirir. Bu nedenle sanatçı yapıtında yanızca 

kelimelerin anlamı ve onların aktardığı bilgiyle ilgilenir. 



 

124 

 

Resim 3.33. Lawrence Weiner, Sol: Put Wıth The Other Things, (Diğer Şeylerle 

Koy), 2020; Sağ; In Line with Something Else, (Başka Bir Şeyle Uygun), 

Kerling Gallery, 2020 

Weiner yukarıdaki çalışması ve diğer bir çok yazılı çalışmasında, sözcüklerle başka 

bir şeyin tanımı olarak değil, plastik malzeme ile uğraşır gibi uğraşır. Ona göre 

kelimelerle resim arasında bir fark olmadığından resimlerde birer dildir. Michel 

Butor’un ifadesindeki gibi: “Metinlerimle resim yapmaya çalıştım. Görüntüleri klasik 

anlamda renklerle ya da resim yaparak değilde düzyazının söylemsel biçimini 

kullanarak yaptım”. Weiner’ın çalışmalarının çoğuda bu mantık çizgisinde üretilmiş 

işlerdir. Weiner’ın çalışmaları, yapıt fiziksel olarak var olmadığında bile varlığını 

sürdüren bir düşünceyi temsil eden resim-yazıdır. Çoğu kavramsal çalışmada olduğu 

gibi görseldeki çalışmalarda da kurulumun Weiner'ın kendisi tarafından yapılması 

gerekmez. Ayrıca işler geçici bir malzemeden üretildiği ve kalıcı bir fizikselliği 

olmadığı için ancak fotoğraflarla kayıt altına alınabilmiştir. Eserleri birçok dile 

yorumlanarak dünya çapında sergilenmiştir. 

3.2.5.2. Job Koelewijn 

Job Koelewijn kavramsal bir sanatçıdır. Heykel, enstalasyon, fotoğraf ve performans 

sanatçısı olarak çalışan Hollandalı Koelewijn’ın işleri genellikle bir anın deneyimine 

yoğunlaştırma amacıyla mevcut gerçekliğe müdehaledir. Heterojenik yapıtlarının 

gövdesini oluşturduğu koku, tat ve dokunuşla birleştirdiği işleri izleyenlere benzersiz 

deneyimler sunmaktadır. 2001’de Koelewijn Roterdam Westersingel’in sularına bir 

metin yazdı. “Bir nehirde iki kere yıkanılmaz” özlü sözü gibi izleyiciye yaşamın 

akışını hatırlatan sanatçının Resim 3.34’de görülen çalışması kamusal alanda kalıcılık 



 

125 

algısını tersine çevirmektedir. Bu metin içerisinden bir hava akımının geçtiği delikli 

bir su altı boru sistemi sayesinde yazılmıştır. Kelimeler yüzeyde kabarcıklar halinde 

görünür. Hava koşullarına göre sözcükler her zaman net bir şekilde okunamayabilir. 

Çalışması için “Denizin kıyısında durup düşüncelerinizi suya yazdığınız gibi” 

(Roterdam, 2001) sözlerini kullanan Koelewijn’in sahaya özgü ve geçici nitelikte olan 

bu eseri, dünyayı algılama ve kavrama şeklimizi yeniden şekillendiriyor. Suyun 

üzerine yazma fikri geçiciliği belki de en iyi açıklayan düşüncedir. 

 

Resim 3.34.a. Job Koelewijn, No Matter, Try Again, Fail Again, Fail Better, (Ne 

Olursa Olsun, Yeniden Dene, Yeniden Kaybet, Daha İyi Kaybet), 2001, 

Westersingel, Rotterdam 

“Ne Olursa Olsun, Yeniden Dene, Yeniden Kaybet, Daha İyi Kaybet” sözleri 

çalışmanın bulunduğu yerdeki insanlara başlarına gelen kötü durum ne olursa olsun 

ayağa kalkmaları gerektiğini hatırlatan bir mesaj içerikli iştir. Yazıttaki anlam artık 

sadece zaferi, başarıyı değil, yenilgileri de yüceltebilmektedir. 



 

126 

 

Resim 3.34.b. Job Koelewijn,,No Matter, Try Again, Fail Again, Fail Better, 2001, 

Westersingel, Rotterdam (ayrıntı) 

3.2.5.3. Daku 

Daku takma adlı olan Hindistanlı sanatçı tipografik sokak sanatı enstelasyonları ile 

tanınmaktadır. Gerçek kimliği ve hayatı hakkında fazla bilgiye erişilemeyen sanatçının 

kullandığı Daku lakabı Hintçede “hırsız” anlamına gelir. 2008’den itibaren ülkesinin 

farklı şehirlerinde yazıyı bir ifade biçimi olarak kullanarak sosyal ve politik sorunları 

eleştirir. Daku, ışık, gölge ve yansımalarla geçicilik kavramı üzerinden birçok çalışma 

üretmiştir. En son projelerinden birisi olan “Theory of Time” (Zaman Teorisi) isimli 

enstelasyonunda (Resim 3.35.) harflerin gölgelerini zemine düşürmek için güneşin 

belirli saatlerinde yansıyan ışıklarından yararlanır. Sanatçı Delhi’de 31 Ocak caddesi 

boyunca yukarıdan yerleştirilmiş bir balık ağı yapısı ile harfleri yayaların üzerinde 

askıya almıştır. Bu geçici yerleştirme bölgenin bol güneş ışığı sayesinde caddeye 

kelimelerin gölgelerini düşürerek zamanın ilerlemesiyle ilgili izleyenine mesajlar 

iletir. Daku bu çalışması aracılığıyla “Zaman” üzerine mesajlarını iletmek isterken 

izleyenine bunu deneyimleyerek sorgulama olanağı bırakmıştır. Metinlerde: “Zaman 

hareket eder. Zaman üstümüzden uçuyor ama gölgesini geride bırakıyor. Zaman bir 

yanılsamadır” gibi mecazi mesajlar iletir. Bu projede iş birliği yaptığı sokak sanatı 

grubu St+Art India kuruluşu Daku’nun söz konusu çalışması için “zamanın kendisinin 

sorulanın hiç bi yanıtını vermeyen, ancak yeni sorular ortaya koyan çok yönlü, oyun 

dolu bir yorumu” olarak ifade etmiştir (Daku, 2018). Bu geçici enstelasyon en net 

öğlen saatlerinde güneş varken görülebilir. Kelimeler gölgelerin üzerinde 

https://www.demilked.com/theory-of-time-daku/


 

127 

sürüklenirken bir dakika görünür ve bir sonraki saat gözden uzaklaşır. Günün her 

saatinde gölge oyunlarıyla farklı kelimeler görebilmek her anın deneyim alanı 

değiştirir. Erden Kosova’nın da belirttiği gibi, “Pek çok güncel sanat yapıtının 

öncelikli amacı zaman içinde bir parantez açmak; izleyiciyi gündelik ritmin hızın 

dışına çıkarmak; onu belirli bir konu üzerinde daha derinlikli biçimde düşündürmeye 

zorlamakdır” (Kosova: 2008). Kosovalı’nın bu ifadesi Dakunun söz konusu çalışması 

için söylenmiş gibidir. Kimi zaman slogan kimi zaman mesaj kimi zaman başrolde 

olan yazı sanatçının söz konusu yapıtında var olan rollerden birini üstlenmiştir. 

Çalışmanın bütünündeki gölge oyunları ile birlikte kullanılan yazı yerleştirmenin 

ifadeci tavrını pekiştiren bir elemana dönüşür. 

 

Resim 3.35. Daku, Theory of Time (Zaman Teorisi), 2018 

Dakunun yazı aracılığıyla geçici yapıt kavramına örnek olabilecek bir başka işi ise 

2016 yılında Delhi’de bir bina üzerindeki siyah-beyaz yarı metalik levhalardan 

kesilmiş stilize edilmiş kelimeleridir. Daku’nun hayatın değişkenliğini yansıtmak için 

tasarladığı bu yapıt karmaşık bir ışık-gölge oyununa dayanmaktadır. Güneş tepede 

parladığında metalik parçalar sözcükleri ortaya çıkaran gölgeler oluşturur. Bu nedenle 

sadece güneş parladığında kelimeler okunabilmektedir. Güneş battığında ise yazılar 

yok olmaktadır. 



 

128 

 

Resim 3.36. Daku, Tipografik çalışma, Delhi, 2016 

3.2.5.4. Juan Arata 

Arata hâla hak ettiği kadar ünlü olmayan bir sanatçıdır. Bunun nedenlerinde biri sanat 

pazarında tepsiyle sunulan sanatçılar ve bu camianın inişli çıkışlı yapısından 

kaynaklanmaktadır. Multimedya sanatçısı olan Juan Arata pek çok yapıtının 

merkezinde ezoterik bilgiler dil ve yazıyla anlatım pratiklerine yer verir. Yazıyı pek 

çok farklı biçimde ve çeşitli araçlarla sergilemektedir. Arata farklı paradigmaları 

gözlemlemek amacıyla metin ve kurguyu birleştirmiştir. 

5. Uluslararası Tipografi Bienalin kitabındada yer alan katılımcı merkezli 

yerleştirmesi kalıcılığı reddeden karakteristik bir çalışmadır. Sanatçı galerinin girişine 

kumdan oluşan tipografik bir düzenleme yerleştirmiştir. Kumun üzerinde Türkçe 

karşılığı “İleriye gitmenin tek yolu kendi tarihini silmektir” yazmaktadır. Galeriye 

erişimin tek yolu kumdan yazılan bu düzeneğe basarak geçmektir. Birçok seyirci 

yerleştirmeye basıp basmamak konusunda tereddüt eder. Bazıları kumun çevresinde 

dolanarak alternatif yöntemler denerken bazılarıda kumun üzerinde yürümekten zevk 

alır. Biçim ve malzeme seçimi izleyicinin görüşlerine ve tavırlarına hissedilir bir 

tecrübe kazandırmaktadır. Seyirciyi katılıma davet eden ve zemine bağlı bu çalışma 

göç teması etrafında örgütlenmiştir. Günümüz sanatında görmeye alışık olduğumuz 

göç konusu insan ırkının yerleşim yerini bırakarak gitme eylemini ve bunun insan 

kültüründeki etkisi üzerine gerçekleştirilmiştir. Arata, bireyin ya da toplumun 

isteyerek veya zorunlu değiştireceği alternatif mekânın diyaloğunun ve iletişim 



 

129 

mekanizmasının eylemsel bir oyununa girişir. Bu etkileşimsel oyun belirli bir zamanda 

kültürel farkları olan insanların arasındaki köprüleri yıkma ihtimallerini dile getiren 

olumlu ifadelerle açıklanabilecek bir okumaya açık çalışmadır. 

  

Resim 3.37. Juan Arata, The Only Way to Walk Farward is to Erase Your Own 

History, Kum montajı, 230x130cm, 2018 

Çoklu yorumları alevlendiren bu etkileşimsel çalışma aynı zamanda ortak şehirlerde 

birlikte yaşayan farklı kültürlerin tarihleri üzerine sorulan sorularla canlı 

tartışmalarada sebep olmuştur. Bu noktada tartışma biraz kendisinin ötesine geçer 

yorumla olduğu kadar değerlendirilen konuyla ilgili hale gelir. Bu türden bir iş 

sanatçının içerisinde bulunduğu çağdaş dönemin geçmiş ve gelenekle ilgili bir kopuş 

çabası içerisinde olduğu ve sanatın kendini devam ettirme yolları olarak öne çıkar. 

Kavramsal alt yapısı bir yana Arata’nın kullandığı malzemenin izleyici katılımıyla 

kolay bozulabilen bir malzemeyle yapılması yapıtın geçici olduğunun bir kanıtıdır. 

Özellikle, zamansal ve mekânsal olarak izleyiciyle buluşan bu tür geçici sanat 

pratiklerinin fotoğrafları ve videoları sergi mekânlarında izleyiciye sunulabilmektedir. 

Nitekim sanatın evrensel olması ve zamanın ötesi bir dile sahip olması gelecekte bu 

pratiklerin dökümanlarının izlenilmesi açısından oldukça önemlidir. 

Bu bölümde incelenen sanatçıların yapıtlarının hangi sanat biçimleri üzerine yorum 

yapıyor olabileceklerini tartışıldı. Her türlü pratiğin en azından kısmen diğer sanat 

türlerinden etkilenme biçimi bağlamında yorumlanabileceğini ve pek çok farklı 

durumda diğer dinamiklerle ilişkili olduğu söyleyebilir. 

  



 

130 

  



 

131 

4. ARAŞTIRMACININ UYGULAMA ÇALIŞMALARI 

“Şunu anladım ki yaşamanın her türlüsüyle, yazmanın her türlüsü arasında kapatılmaz bir uçurum 

uzanır… Yaşayabilenler yazar, yaşayamamanın acısını çekenler de bu acıyı yazarlar…” 

William Faulkner 

Düzgüleri ters yüz ederek klasik estetik anlayışını dışarıda bırakan ve her şeyin sanat 

eseri olabildiği gibi herkesin sanatçı olduğu bir ortam çoğul okumayı başköşeye 

oturtan bir anlayış geliştirmiştir. Herşeyin sanat olarak kabul edilebilirliği Gerard 

Genette’in söylediği üzere “içkin nesnesinin” (Genette,1994) sürekli yeni bir tanıma 

açık olması ile sanatı kavramsallaştırırken söz konusu çoğul okumaların da önünü 

aralamıştır. Bu, “demek isteyen” (Aktulum, 2004: 11) sanat yapıtına bir geçiştir. 

Dolayısıyla araştırmada en yalın şekilde kategorilere indirgenmeye çalışılan 

başlıklarda ele alınan çağdaş örnekler ve bu görüngüler ışığında araştırmacı tarafından 

üretilen uygulamalarda yazının bir pratik olarak kullanımı yeni bir algı ya da bilinç 

durumu yaratabilmektedir. 

Bu bölümün argümanlarını oluşturan uygulamalar izleyicinin algısına gereksinim 

duyan bir çözümleme modeli ile gerçekleştirilmiştir. Böylelikle kültürel birikimi ayrı 

olan her izleyici kendini çoğul bir uzam içerisinde bulabilmektedir. Çalışmaların 

tipografik bir pratik üzerine şekillenmesi alımlayan öznenin algılama yetilerini 

devinime geçirebilme amacını benimsemiş bir pratikle üretilmiştir. Kant’ın sanattan 

beklentilerinden biri de izleyicinin söz konusu yargılama sürecidir. Yani seyircinin 

öznel bilinç süzgecini kavramasının önünü açmaktır. Böylelikle interaktif bir katılım 

işlerlik kazanabilir. Bu durum izleyicinin etken katılımına yönelik bir strateji olarak 

değerlendirilebilir. 

Çalışma kapsamında üretilen ve kişisel bir dokümantasyon işlevi gören uygulama 

çalışmaları doğrudan izleyiciyi odağa alan bir görüngübilimsellik tutumuna 

bağlanmaktadır. Fakat metnin düz anlamı ve çoklu anlamları arasındaki ilişkiler okur 

tarafından algılanmadıkça gerçekleşmeyecektir. Öte yandan sanat eserinin “bir şey 

olma” durumu vardır ve yorumlamayı talep eder (Barrett, 2014:148). çalışma boyunca 

verilerden elde edilen çıkarımların işler üzerinden uygulanmalarını hedeflemektedir. 

Aynı zamanda plastik sanatlar ve yazı arasındaki simbiyotik ilişkide dönüşüme 

uğrayan çalışmaların, okuması araştırılmıştır. 



 

132 

Uygulama çalışmaları üzerine yazarken ve yargıda bulunurken işleri gerçek anlamda 

göremeyecek araştırmacılar için betimleme, yorumlama, konunun malzemesi ve 

bağlam süreçleri dikkate alınarak yapılar üzerine bilgilendirmeler titizlikle ele 

alınmıştır. Nitekim bu aşamada yapılan açıklamalar elbette bir sanatçının kendi 

çalışması için yaptığı yorumun pek çok yorum arasındaki tek bir tanesi olarak 

kalacaktır. Yalnızca sanatçının yorumu olduğu için doğru ya da kesin kabul edilebilir 

olması söz konusu değildir (Barrett, 2014). Ancak mantıklı, aydınlatıcı ve 

bilgilendirici olarak değerlendirilebilir. Bu önemli nokta yorumun sorumluluğunu 

izleyicinin omuzlarına yüklemektedir. Adrian Piper bu durum için şu ifadeleri 

kullanmıştır: 

Çalışma stüdyomdan çıktığı anda, etkilerini kontrol edemeyeceğim gerçeğini 

kabul ediyor ve bu gerçekle yaşıyorum… Çalışmanın nasıl anlaşılacağına ilişkin 

düşüncemle ilgili varsayımlarda bulunabilirim. Ancak sonuçta başka birinin 

derisi içinde olamam. Tarihlerini denetleme konumuna getiremem (Akt. Barrett: 

2014 ). 

Çalışmaların genellikle otobiyografik formülasyonları öne çıkarması onları 

psikanalitik incelemelere maruz bırakabilir. Çalışmalar için referans olabilecek 

kaynaklar: kişisel tecrübeler ya da benzer duyguları deneyimleyenlerin anlattığı 

hikâyelerdir. Sistematik olarak maruz bırakılan baskı ve kuşatma üzerinden şekillenen 

uygulama çalışmaları verilen mücadelenin tepkisel belirlenim alanlarıdır. Otoriteye 

itaat, güç zehirlenmesi, içeri ve dışarı ilişkisinin düzenine karşı örgütlenen çalışmalar 

bir açmazı tartışmaktadır. Sözü edilen problemleri konu alan çalışmaların hiçbirinde 

uygulanan sözlü şiddetin gerçekliğini kanıtlayan tek bir görsel belge yoktur. Görünür 

olan tek şey olayları betimleyen yazılardır. Yazının yardımıyla anlamlandırılan bu 

biyografik bilgi çalışmalara kavrayış sağlamayı hedefler. Nitekim sanat bir boşluk 

içerisinde doğmaz. Az ya da çok ölçüde sanatçının öz yaşam öyküsünden 

etkilenebilmektedir. 

Tez kapsamında üretilen çalışmalardaki amaç yazılı bir pratiğe yaslanan çalışmaların 

zihinsel yaratımı ve bağlamı kurgulanırken ideolojik bir duruşla var olabilmesidir. 

Nitekim çalışmalar, farklı malzemelerle aynı gerçekleri alternatif sunumlarla bir araya 

getirmektir. Malzemelerin özellikle fiziksel zeminden hareketle şiddete bir izah 

getirecek şekilde seçilmesine dikkat edilmiştir. Taş, tahta, beton, alçı, iğne gibi 



 

133 

malzemeler karşı olunan şiddetin temsilini üretmeye sebep olur niteliktedir. Böylece 

bunlar özerklikleri yerine referans ettikleri düzensizliğe göre örgütlenmiş olurlar. 

Çalışmalarda dilin kullanım şekli politik ve kurban rolü üzerinedir ve yazılar üç farklı 

söylem öznesiyle ifade edilir: fail, kurban, tanık. Metinler mağduriyetin ritmini izleyici 

üzerinde etkin kılmayı amaçlamaktadır. Bu çalışmalar “Hedonist” ve “Dem” 

başlıkları adı altında iki seri şeklinde yürütülmüştür. 

4.1. Hedonist 

Genel bir ahlaktan ziyade öznel ahlakı baz alan Hedonizm diğer adı ile hazcılık 

temelinde haz peşinde koşmayı temsil eder. Bu felsefeyi benimseyen ve yaşam tarzını 

sürdüren kişilere ise hedonist denilmektedir. Bu inanç temelindeki kimseler tarafından 

esinlenilerek şekillenen seride açıklıkla ortaya koyulan metinler tek başlarına anlamı 

ifade etmektedir. Serideki çalışmalar Hedonist bir benlik içerisindeki kimselere karşı 

bir duruşu temsil etmektedir. 

Ego 

Fail dilinin temsili olan Ego çalışması (Resim 4.1.1) tezin son dönem 

uygulamalarından olan bir yerleştirmedir. 1938 yılında Jean Paul Sartre’ın yazdığı 

“Bulantı” romanının hüzünlü kahramanı, 2019 tarihli bu yerleştirmedeki (Resim 4.1.1) 

malzemenin ele alınma şeklini görseydi organik bir bağ bulabilirdi. Malzemenin gerek 

iletişimsel gerek ritüel aracı olarak sahip olduğu potansiyel, minimalist estetiği akla 

getirmektedir. Çalışmada tek bir bileşen olarak çimento kullanılmıştır. İnsan yapımı 

bir dönüşümün öyküsü olan çimento kolay temin edilebilir ve dayanıklı olabilmesi bu 

uygulamada tercih edilmesinin nedenlerindendir. 

Hedonist serisindeki yapıtın temelindeki fikir Sigmund Freud’un 1923’te egonun üç 

güçle “id, süper ego ve dış dünyayla” girdiği savaşla ilgili yazdığı makaleden yola 

çıkılarak geliştirilmiştir. Bu üç katman bir kişinin zihinsel yaşamının etkinlikleri ve 

etkileşimlerini anlatan teorik yapılardır. Oldukça ağır olan iki betonun arasında 

ezilmek üzere olan ego bir denge içerisinde vurgulanmıştır. Ego dış dünyanın 

gerçekleri ve iç dünyanın haz arayışı arasındaki dengeyi sağlar. Bu dengenin 

bozulması hedonist bir incı doğurabilir. Egoyu görmek mümkün değildir ama fark 

edilmesi ve ezilmesiyle onu esnetmek mümkün olabilir. Bu durum gözlemlenen dış 

görünüş ile tahmin edilen içerik arasında bir açıklık kazandırır. 



 

134 

 

Resim 4.1.1. Şule Sayan, Ego, Çimento döküm, 2019 

Burada biçim sadece içeriği aktaran bir araç rolünde değildir. Çalışmanın konusuyla 

ilgili aracısız tutarlı bir açıklama yapma unsuru olarak öne çıkar. Özünü yakalama 

uğraşı öznenin kendi bilincini nesne aracılığıyla dışa vurmasıdır. Ancak enstalasyonda 

gözle görülen ve okunandan daha fazlası vardır. Çünkü anlam hiçbir zaman tek ve 

sonlu değildir. Bir parça çimento ve yazının ifade gücü bilinçdışının en derin 

katmanlarıyla bir bağlantısını temsil eder. 

Yazı ile çalışma üzerinde kurulan sistematik yönlendirmeyi, izleyici üzerinde 

hissedilebilir. Bu karşılıklı ilişki içinde yapıta dair verilen isim ve sorulan sorulara 

yanıt verme çabası yazının “demek isteyen” sanat yapıtı anlayışına geçiştir. Bu durum 

işe biraz daha odaklanabilmeyi sağlamaktadır. Seyirci anlam evreninde yorumlamaya 

hazır hale getirilir. O halde sanatçı bilinçli bir şekilde sanatseverlerin çalışma 

karşısında edinebileceği her tutumun sınırını belirlemiş olmaktadır. 



 

135 

Sahipsiz 

Metinsel ifadelerin anlam yaratma sürecindeki büyük etkisi, Hedonist serisinden olan 

Sahipsiz (Resim 4.1.2) isimli çalışmada görülebilir. Yaş aldıkça tamamlanması 

planlanan enstalaston 2018 yılında üretimine başlanmasına rağmen, 2021 yılında son 

parçanın eklenmesiyle tamamlanmıştır. Biçimsel bir kabul içerisindeki 

transformasyon duygusal ve çağrışımcı bir etki yaratır. Çalışma 34 adet sade 

geometrik düzenlemelerin üzerine yazıyla müdahalede bulunarak yatay biçimde alana 

dizilmesini içerir. Yerleştirmeye uzaktan bakıldığında üzerindeki yazı küp parçalarının 

üzerine basılmış gibi durmaktadır. Yazı samimi bir etki yaratabilmesi açısından el 

yazısı ile yazılmıştır. 

Düzenleme yapboz veya satranç parçalarını çağrıştırabilir. Parçalar birbirine yakındır 

ancak birbirine temas etmezler. Uygulama farklı amaçlar için yapılan objelerin 

basitliğine ve tekilliğine odaklanmıştır. Temsil ile gerçeklik her bir adet küpün 

kurguya eklenmesiyle gerçekleşmektedir. Ayrıca geometrik formda bulunan yapının 

her parçası eserin bütünlüğüne anlam sağlayıcı bir özellik katmaktadır. 

 

Resim 4.1.2. Şule Sayan, Sahipsiz, Muhtelif boyutlarda çimento kalıplara marker 

kalemle müdahale, 2021 

Çalışma içinde pişmanlıktan çok farkındalıkların yüzüstüne çıktığı sahipsiz bir yaş 

deneyimi sunmaya çalışmıştır. Yapının 3 yıllık tamamlanış sürecinin başında ve 

sonunda hissedilen duygu değişmemiştir (Sahipsizlik). Küplerin üzerine siyah büyük 



 

136 

harflerle yazılan yazı kişiliğin gizli ve derinlikli açlığını, tek başınalığı, depresyonu ve 

ihtiyaçları kişiselleştirmektedri. İzleyici ile doğrudan iletişim sağlayan yazı gerçeğin 

bir sanrısını yansıtması kimliksizlik, ötekileştirilme ve değer kavramlarını bir eleştiri 

içinde sentezlenmektedir. 34 yılı sadece yazı anlatmaktadır. Zamanın taşıdığı ya da 

hissettirdiği görüntüde canlanan imgenin sunulabilmesinin tek yolu yaratılan etkinin 

yazılı olarak betimlenmesidir. Bu sava karşılık gelen bağlantıyı “söylenen hiçbir şeyin 

bir metindeki yüklü talebi karşılayabilecek güçte” olmadığını düşünen Adorno’nun 

ifadesini akla getirmektedir. 

Dildışı göstergelerin anlamlandırılması yazıdan farklıdır. Dilde bir eklemlilik varken 

onun dışındaki imgelerde bu durum yoktur ya da farklı bir biçimde işlemektedir. Bu 

durumda bunlar ayrı olarak ele alınıp incelenmek zorunda (Günay, 2012: 25) olduğu 

gibi beraber ortak bir düzlemde de buluşabilir. Bu yargının ışığında küplerin kendine 

özgü durumu, boyutu ve işlevi yazının iletiyi iletme gücüyle beraber ele alındığında 

alıcıyı ikna etmeye onu yönlendirmeye ya da ona bilgi vermeye yardımcı olmaktadır. 

Zira çağdaş sanatta seyirci çalışmaya dair okumalarını yaparken ön bilgileri 

(çalışmanın ismi, üzerindeki yazı vd.) bilmek zorundadır. İzleyici yapıtta gizlenmiş bir 

anlam olduğuna inandığı takdirde okumalarını yapabilir ve her türlü dilsel araç onun 

için önemli ipuçlarını ona verebilir. Bir görüntünün rengi, ağırlığı, biçimi ve düzlemi 

birer betidir. Yorumlama bir bakıma sanatçının gerçek dünyayı nasıl gördüğünü ortaya 

çıkaracaktır. 

Mekâna göre sergilenebilecek Sahipsiz izleyicisi ile etkileşim kurma noktasında farklı 

anlamlar kazanabilir. Çünkü tek bir işin iki farklı mekânda sunulması işin okunmasını 

da farklılaştırmaktadır. Galeride sunulan haliyle sanat yapıtı olarak değerlendirilen bu 

çalışma kamusal alanda sokaktaki bireylerde mimari bir yapının parçası ve üzerindeki 

herhangi bir yazı algısı yaratabilir. Nitekim bir çalışmanın sunumsal yorumu bir 

bakıma çoklu okumalarla ilgilidir. 

Yitip Giden Hatıralar 

Kişilik bozuklukları; uçlarda bir mutsuzluk getiren, yıkıcı ve hayat boyu sürebilen 

örüntülerdir. Bu insanların, yaşamakla ilgili uzun vadeli problemleri vardır ve buna 

anksiyete semptomları da eklenebilir (Young ve Klosko, 2020: 13). Anksiyete yani 

kaygı “bilinmeyen biri de olsa belli bir tehlikeyi bekleme ya da ona hazırlanma 

durumunu tanımlar” (Freud, 2002, 271). 



 

137 

Kronikleşmiş kaygı bozuklukları aşırı endişe, sinir sisteminin fazla çalışması kas 

gerilimi ve çevrenin aşırı dikkatle algılanması gibi belirtilerle kendini gösterir (Lelord 

ve Andre, 2016: 31). Bu durum kalıtım, yetişme biçimi ve çevresel faktörlerden biri 

veya birbirine eklemlenmesiyle gelişebilir ve kaygılı bir kimlinklenme sürecini 

meydana getirir. Bu tür bir kronik kişilik bozukluğunun altında yatan nedenlerle ortaya 

çıkan Yitip Giden Hatıralar isimli çalışma (Resim 4.1.3) çevresel örüntülerin 

etkilerinden doğan kaygı olgusunun çağdaş sanattaki temsili hakkındadır. Çalışma, 

kaygı semptomlarının veya ona benzer kronik bir örüntünün sanatsal açıdan ifade 

betimlenmelerinin sonucunda üretilmiştir. 

Bir duygunun tarihi üzerine düşünmek onun işaretlerini aramak deneyim ve tecrübenin 

sonucunda neler olduğu üzerine düşünmekle şekillenen yapıt çimento kalıba dökülen 

harflerin güneş saatinin konumuna göre yerleştirilmesinden oluşur. Çalışma kamusal 

alanda geçici ve kalıcı olarak kurgulanabilmektedir. Yazının salt kendisi yazıyı 

anlatımcı kuramın ihtiyaç duyduğu nesneye dönüştürmüştür. Çalışma adeta yazıya 

taşınmıştır. Seyirciyi düşünmeye itecek durumun yanısıra söylemle eylem içindeki dil, 

yazıyla ortaya koyulur. 

İstikrarlı ve kontrollü harfler sıraya girerek birbirinin izini takip etmektedir. Çalışmayı 

yorumlamada yardımcı olabilecek tek unsur diğer harflerden farklı bir malzemeden 

üretilen “Anksiyete” kelimesinin harfleridir. Bu belirgin sözcük ve yapıt arasında 

düşünsel bir ilişki olduğu tefekkür edebilir. Harflerle kurulan stratejik ilişki izleyiciye 

yürümesi gereken yolu göstermiştir. 



 

138 

 

Resim 4.1.3.a. Şule Sayan, Yitip Giden Hatıralar, Beton kalıplardan harf, 2019 

Sanatı belirli artistik dinamiklerle okuyan modern dönem imge ile yazının direk 

kendisinin birbirinin yerine geçtiği ya da birbirinin yerine kullanıldığı veya sadece 

yazının başrolde olduğu durumları yasak olan alanlar veya zorlayıcı yıkıcı bir tavır 

olarak görebilir. Fakat bugün birçok sergide yazı yapıtı ortaya koyan çalışmanın 

kendisine dönüşerek bambaşka disiplinlere ait öğeleri bir araya getirerek güncelde 

sanatçılar tarafından sıklıkla tercih edilmektedir. Araştırmanın bu uygulama 

çalışmasında da yazının salt kendisinin bir sanat nesnesi olarak kabul edildiği bir 

pratikle ifade örneği söz konusudur. Bu uygulamada anksiyetenin belirli bir örüntüsü 

yazı ile ifade edilmeye çalışılmıştır. 

Mekâna dağılan histerik durumun örüntüsü ilk önce seyircinin zihninde belli bir imge 

ile canlanır. Sonra o imge “anksiyete” kelimesiyle kendini dile getirir. Çünkü “İmge 

başkalarına aktarılırken kelimelere muhtaçtır” (Özdenören, 2018: 26). Yazı tamda bu 

noktada yola çıkar: imge kelimelerle belirli hale getir ve daha sonra yazıyla biçim 

almaktadır. 



 

139 

 

Resim 4.1.3.b. Şule Sayan, Yitip Giden Hatıralar (detay), beton kalıplardan harf, 

2019 

Sanatsal yaratıcılığı psikoz halleriyle ilişkilendirmenin daha önce hiç görülmediği 

kadar yoğun olduğu gerçeği burada vurgulanmalıdır. Özellikle 1960’lı yıllardan 

bugüne devam eden değişimlerle birlikte çağdaş sanat; psikoloji, sosyoloji, siyaset vb. 

disiplinlerin alanlarından beslenerek, iç içe giren bir yapıdadır. Yitip Giden Hatıralar 

çalışması da konuşulmayan, görmezden gelinen bu kronik örüntüyü disiplinlerarası bir 

izlekten takip ederken dilden ve yazıdan beslenen bir hikâye anlatıcısı gibi görülebilir. 

Bunun dışında burada üzeri kazınması gereken bir durum söz konusudur. Lacan, 

kaygının bozguncu halinin yanında “ruhsal organizasyonun kurucu yapılarından” 

olma görevi olduğunu düşünür (Roudinesco, 2012, 65). Böylesi kinik bir tavır 

Modernizmden günümüze gelinceye kadar sanatsal temsillerde kendisini göstermiştir. 

Bunun bir genelleme olarak karşılanması karşısında örnekler mevcuttur. Edwar 

Munch - Kaygı (1894), Otto Dix - Asker Olarak Kendi Portresi (1914), Zhang 

Xiaogang - Büyük Aile, (1995), Tracey Emin - Yatağım (1998), Fiona Banner - Kara 

Şahin Düştü (2010) çarpıcı örneklerden bir kaçıdır. Dolayısıyla bu şemanın veya 

örüntünün yaygın olduğu ve plastik bir rejimin sanatta yaygınlık gösterdiği 

söylenebilir. Fakat bu durumun yazılı bir pratikle ifade edilmesi yepyeni bir okuma 

metodojisidir. Nitekim İngiliz sanatçı Fiona Banner'ın yazılı dilin olanakları ve 

problemlerine dayanan işlerinin çoğunun kaygı durumu veya ona benzer bir benlik 



 

140 

kırılmasının farklı pratiklerle betimlenmesinin rahatsız edici çıplaklığına odaklanan 

çalışmalardır. 

Banner’ın yapıtlarındaki kaotik metinlerin etrafında dolanan gizem ve içeriğin rahatsız 

ediliciği izleyiciyi zorlamaktadır. Savaş ve porno filmlerini sahne sahne yazan sanatçı 

savaşın yıkıcı sonuçları ve cinselliğin aşırı uçlarını yazılı iletişimin sınırlarını 

kullanarak izleyene yansıtır. İçeriğinden ve okuyana hissettirdiği rahatsızlıktan dolayı 

bir yerden sonra izleyiciyi okuma eylemi zorlamaya başlar ve okumayı sonlandırır. 

Onun bu merakı belli olmayan duygu halleri çalkantısının arkasındaki yaratıcı sürecin 

işleyici hakkında fikir verebilmektedir. 

Antidepresan Tuzağı 

Hedonist serisi kapsamındaki çalışmalar sadece öznenin çöktüğü bir anın karşılığı 

değil, onun varoluşunun bir parçası olarak görülmelidir. Bu tutum çerçevesinde 

üretilen serinin başka bir çalışması olan Antidepresan Tuzağı (Resim 4.1.4) izleyici ile 

buluşmanın yolu olarak yazının temsili olan dili seçilmiştir. Zamanla dilin tam 

karşılığını oluşturmaya başlayan yani nesne olanı temsil etme çabasına giren yazının 

anlamla olan bağı söylenmeyenlerden hareket ederek söylenenlerin anlamına ulaşmayı 

hedeflemiştir. 

Psikiyatri bilimine göre çoğunluk potansiyel birer hasta ve bunların tamamı tıbbi 

yardım olarak antidepresan ilaç kullanmalıdır. Bir zamanlar evlerde antidepresan 

bulunmazken şimdilerde ise her ev antidepresan haplarıyla dolu. Onları kullanıyor ve 

mutlu olduğumuzu sanıyoruz. Gerçekten durum böyle olabilir mi? Bu sorunun 

cevabını arayan söz konusu çalışma çağrışımcı kurgularıyla duyuları harekete geçiren 

deneysel kapsayıcı bir duruma gönderme yapar. Antidepresan Tuzağı travmanın 

yarattığı yarayı deşmek için ona bir şekilde yakınlaşmak ve gerçeği camın saflığı, 

kırılganlığı ve sertliği barındırma becerisi ile onunla nesne üzerinden temas edilmesi 

amaç edinilmiştir. Çalışma 3 cam kavanoz içerisinde psikotik rahatsızlıklarda 

kullanılan ilaçlardan oluşmaktadır. Hazır iki nesne basitlikleri, tanınmaları ve 

çağrışımlarından ötürü özenle seçilmiştir. Çalışmadaki kilit nokta şişelerin içerisindeki 

ilaçların ne olabileceği sorusudur. Şişelerin içerisindeki ilaçlar üzerlerinde yazılı olan 

hastalıklar için tanımlanmış ilaçlardır. Bedenin görünen kısmının ötesinde 

“depresyon, anksiyete” gibi zihinsel ve bunların sonucunda gelişen belirsiz bir 

bedensel ağrı rahatsızlığı olan “somataform”un varlığı yazı ile sorgulanmaktadır. 



 

141 

İçeriklerin hem yaşamsal hemde hastalıkları kronikleştiren türde olduğu söylenebilir. 

Uygulama, izleyenlerin hayal güçlerini bireysel deneyimlerine, anılarına ve 

bilinçaltlarına bağlı olarak harekete geçirmeyi amaçlayan sembolik göndermelerle 

doludur. Bu bağlamda uygulamanın referans noktaları ruhsal hastalıkları bastırmak 

değil açığa çıkarmak ve onun anlamını bulmaya çalışmaktır. 

 

Resim 4.1.4. Şule Sayan, Antidepresan Tuzağı, Cam şişe, anti-psikotik ilaçlar, 2019 

Gösteren ve gösterilen bağlamında ele alınabilecek çalışmada ayrı bir dolayımı 

gündeme getiren yazılı anlatım, okunup anlamlandırmaya yönelik katkı sağlamaktadır. 

Yazının gücüyle şişe ve haplarla üretilen temsiliyet irdelenmiştir. Uygulamada 

şişelerin üzerindeki etiketlerde yazan yazılar izleyende kimi zaman biçime, kimi 

zaman içeriğe ağırlık veriyormuş gibi bir izlenim uyandırabilir. Ne var ki Sol LeWitt, 

“Kavramsalcı Sanat Üzerine Cümleler” adlı yazısında sözcükler için şu önermede 

bulunmuştur. “Eğer sözcükler kullanılmışsa ve bu sözcükler sanatla ilgili 

düşüncelerden kaynaklanmışsa, o zaman bu sözcükler sanattır, edebiyat değil; sayılar 



 

142 

matematik değildir” (Lippard, 2009:125). Ancak kesin bir yeğlemenin gereğini 

anlamak zor olabilir. Çünkü biçim anlamı, anlamında biçimi koşullandırdığını 

söyleyebiliriz. 

Sanatın kendi ötesinde bir anlamı ve bir amacı olduğu savını destekleyen söz konusu 

çalışmada yazı ile nesne hakkındaki gerçeklik sorgulandığı gibi deneyimlerin 

iletilmesi önem kazanır. Ayrıca toplumsal göndermeler içeren çalışma farklı 

perspektiflerde okunduğunda çoklu anlamlar kazanabilir. 

Teşhir Salonu 

Teşhir Salonu isimli çalışmada (Resim 4.1.5) bir araya gelen parçalar ilk bakışta kaotik 

görünse de bunlar uzamsal olduğu kadar zamansal açıdan da mutlak bir düzen 

içindedir. Her tür özel sanatsal becerinin ve pratiğin kendi alanından çıkmaya 

konumları ve kudretlerini değiş tokuş etmeye eğilimli olduğu bu çalışma, çağdaş 

sanatın hiperaktifliği ile uyuşmaktadır. Kereste bloklar üzerine tutturulmuş alçıdan 

harfler gerek bulunmuş gerekse özel olarak üretilmiş farklı iki parçanın oynadığı 

rollerin istikrarının bozulduğu ölçülü bir hiyerarşidir. Anıtsal boyuttaki enstalasyonda 

harflerin beyaz renk oluşu onlara ruhani bir varlık alanı katmaktadır. 

Çalışmanın ismi onun özünde neyle ilgili olduğuna dair ilişkin birtakım ipuçları verir. 

Hopeless (mutsuz), Lonely (yalnız), Desperate (umutsuz), Loveless (sevgisiz), 

Anxious (endişeli) sözcükleri; çalışmanın anlamlandırma sürecine referans 

oluşturabilmektedir. Yazının otobiyografik bir bilgi aktarımı rolünü üstlendiği 

yerleştirme onu okunabilir bir alan olarak kullanmaktadır. Eklemlendikleri yüzeye 

sıkıca tutunan kelimeler yetersizliği ve özgüven eksikliğini kabul etmenin hassaslığını 

yükleniyormuş gibi görünür. Bu tür bir hesaplaşma uygulamanın yaratım sürecinde 

güçlü bir direnç ve tehammül gerektirmektedir. Enstalasyonda kelimeler her tür 

gereksiz sesten koparılmış sadelik ve açıklıktadır. Kısaca yazının kendisi görsel öğe 

olarak kullanılmıştır. Ancak Ranciere’nin de ifade ettiği gibi; “Kelimeler görüntülerin 

yerini tutmaz. Görüntüye dönüşürler, yani temsil öğelerinin yeniden bölüşülmesinin 

çeşitli biçimlerine. Bir görüntünün yerine bir başkasını, kelimelerin yerine görsel 

biçimleri veya görsel biçimler yerine kelimeleri geçiren mecazlardır kelimeler.” 

(Ranciere: 2013). Burada vurgulanmak istenilen neyin gerçek olup neyin olmadığını 

izleyiciye bırakılmasıdır. 



 

143 

 

Resim 4.1.5.a. Şule Sayan, Teşhir Salonu, 5 adet kereste blok üzerine alçı harf, 2020 

Teşhir Salonu kutuplu bir çalışmanın ifadesidir. Nitekim Leader’a göre (Leader: 2004) 

“Sanatın her alanı kutuplu”dur. Felsefeci ve toplumbilimci Theodor Adorno; dünyanın 

hep kurbanın gözünden görülmesi gerektiği (Özdenören: 2018) düşüncesinden 

hareketle söz konusu uygulamadaki sözcükler kurban özne söylemiyle yazılmıştır. 

Ayrıca uygulama gösteren ile gösterilen arasındaki ağı silerek simüle eden özneleri 

toplumsal bir gerçeklik ile yüzleştirmeyi amaç edinmiştir. 



 

144 

 

Resim 4.1.5.b. Şule Sayan, Teşhir Salonu, (detay), 5 adet Kereste blok üzerine alçı 

harf, 2020 

Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor 

İnsanlar, yaşam süreleri boyunca çeşitli travmatik olaylarla karşı karşıya 

kalabilmektedir. Bu tip olaylara maruz kalmak olumsuz bir deneyim olmasının 

yanında kendini Travma Sonrası Stres Bozukluğu (TSSB) olarak gösterebilir. Böyle 

olumsuz bir deneyim sonucunda kişide olay sonrası vakaya ilişkin görüntüler 

(flashback), huzursuzluk, ani duygudurum değişiklikleri ve kaygı gibi semptomlarla 

beliren ve kişinin yaşamını olumsuz yönde etkileyen bir tablo ortaya çıkabilmektedir. 

Bu tablo klinik açıdan travmayla ilişkili stres, buna bağlı yaşanan belirtiler de travma 

sonrası stres semptomlarıdır (İzci ve Ünveren, 2017). Travmatik ve örseleyici olaylara 

bağlı gelişen bozukluklar sonucunda oluşan majör depresyon %16-20 (Hasin ve ark., 

2018) oranındayken %22.7’lik oranla en yaygın belirtinin stres bozukluğu olduğu 

bildirilmiştir (Koenen ve ark., 2017; Piyavhatkul, Paholpak ve Boonpromma, 2018; 

Reinders, 2019). 

TSSB sürecinde hayata yönelik belirsizlikler içinde sıkışma, olayların çok yönlü ve 

yıkıcı etkileri karşısında, bireyler dağılma noktasına gelebilmektedir. Tamda bu 



 

145 

noktada Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor (Resim 4.1.6, Resim 4.1.7) çalışması söz konusu 

olan travmatik bozukluğu dile getirmek için üretilmiştir. 3 parçalık kollektif bir seri 

olan uygulamada çerçeve içerisindeki harflerin birbiri üzerine düşmesinin meydana 

getirdiği etki tükenmiş ve kırılganlığı betimlemektedir. Sadece kırılgan bir varoluş 

değil TSSB’nin meydana getirdiği stres ve deprosyon ile yaşamayı kabul etmiş birisi, 

izleyicinin karşısındadır. 

 

Resim 4.1.6. Şule Sayan, Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor I, Alçıdan harfler, 2019 

Çalışma içerisinde bulunulan hezeyanın yarasını derinlerde yaşayan bir deneyimin 

sonucudur. Bütünüyle dil bilimsel bir biçime yönelen çalışma kişiyi bir yandan travma, 

stres ve depresyon karşısında dışavurumcu bir durum için mücadele vermeye davet 

ederken, bir yandan da bu direnişi çerçeveleyip mazoşistlik etiketini kabul etmektedir. 



 

146 

 

Resim 4.1.7. Şule Sayan, Işıklar Açılıyor ve Kapanıyor II-III, Alçıdan harfler, 2019 

Bir Şey Oldu 

Postyapısalcılar arasındaki en etkili isim olan Jacques Derrida’nın (1930-2004) 

“Metnin dışında hiçbir şey yoktur” (Derrida, 1997: 158) şeklindeki önermesi 

yapısökümcü anlayışın temelini oluşturmaktadır. Bu yaklaşımın ışığını takip eden Bir 

Şey Oldu isimli çalışma (Resim 4.1.8.) yıkarken tekrar yapmaya dikkat çekmektedir. 

Yapısöküm mantığıyla şekillenen uygulama bir soruşturmanın savunma metninden 

alınan sözcükleri farklı bir forma taşımak maksadıyla kelimelerin diziliş şemasında 

oynamalar yapılarak ve bütünün parçalarını ayırarak şekillenmiştir. Derridacı bir 

yaklaşımla yıkmaktan çok bir bütünlüğün nasıl inşa edildiğini anlamaya 

odaklanmıştır. Metne dâhil edilen ve onun dışında tutulanlar veya mevcut yokluklar 

açısından kelimeler seçicidir. Dokunaklı, sözdizimsel ve epizodik düz yazı ile yazılan 

çalışma bazen kendini beğenmiş, bazen suçlayıcı ve öfkeli bir dil ile konuşur. Bir Şey 

Oldu doğal bir maddeden üretilen, pek çok büyük konfigürasyonun bir parçasıdır. 

Münferit bir yapı gibi görünmesine rağmen fiziksel durumları hakkında derin 

düşünceler uyandıran yapıt “Özel bir hikaye anlatmıyorum! Deneyimlere hitap 

ediyorum” demek ister gibi görünmektedir. 



 

147 

 

Resim 4.1.8.a. Şule Sayan, Bir Şey Oldu, Taş üzerine marker kalem, 2019 

Taş üzerine markör kalemle yazılan yazılar acı dolu bir farkındalığı dışa vuran bir 

yapıdır. Sanki gerçek hayatta karşılık bulmasını beklediğimiz gibi elinize alıp 

fırlatılmayı ya da hayli yüksek yerlerden aşağı atılmak için bekleyen taşın şiddet 

içerikli bir yanı vardır. Ancak bu zararlı eylemlerin kurulumu sakin bir görüntüyle 

sonuçlanmıştır. Buradaki hesap, etkili bir metin sayesinde belleklerde kalıcı resimler 

yapabilmektir. Böyle bir çevrim içerisinde inşa edilen hakikat taşın kendi formundan 

dolayı, yazının okunması zorlaşır. Bu nedenle tüm gerçeklik kendi içselliği içerisinde 

değerlendirilmeyi ve izleyicisine bağlı olarak anlamı kavramayı amaçlamaktadır. 

Okuyucu/izleyici yazıyı okuduğunda sözcüklerin yazı karşılığını değilde resimlerini 

görür. Yani yazı resim işlevi görür ve göze seslenir. Sadece içeriğin ifade edilişi değil 

harflerin sıralanışı, yazıldıkları yüzeyde görünümleri de bu görselliğe katkıda bulunur 

(Taburoğlu, 2016: 228). Farklı duyumsallık haritaları yaratan tipografi bu uygulamada 

sözcüklerle resim çizer gibidir. Betimlenen olayın içerisinde izleyici kendi resmini 

kendi imajını yaratmaya çalışmaktadır. 

Sanatın toplumsal bir nosyon olarak mevcudiyeti onun ontolojisi ile birlikte yaşam 

içerisinde iç içe yer alır. Bu mevcudiyet içerisinde politik idealler günümüz sanatına 

ilişkin konularda önemli bir yer tutar. Politik bir söylem diliyle okunabilecek söz 

konusu uygulama, diğer uygulama çalışmalarının bir parçasıdır. Öte yandan kültürel 

bir bağlam içerisinde yer alır. Çalışmanın yapıldığı dönem ve içinde bulunulan 



 

148 

kültürün bakış açıları yazının anlam üzerindeki rolüyle, seyircisini söz konusu yapıt 

hakkında bilgilendirecektir. Çalışmanın provokatif dili yaşama ait düzensizlikleri, 

illegal olanı, dünün iftiralarını ve direnişi içerisinde barındırır. Yazılanlarla, toplumun 

bildiği gerçeklik arasındaki mesafeleri daraltan yapıt yaşanılanlar yokmuş gibi 

yapanların dışında farklı bir estetik peşinde koşuyor gibidir. Harf dizilimleriyle 

meditasyon etkisi yaratan kelimeler uygulamayı sadece kapalı mekanlarda değil 

kamusal alanda da izleyenlere sunmayı amaç edinmiştir. 

 

Resim 4.1.8.b. Şule Sayan, Bir Şey Oldu, (detay), Taş üzerine marker kalem, 2019 

Geri Döneceğim 

Tezin çağdaş sanat pratiği olarak yazıyla ilgili uygulamalarının bir diğer örneği Geri 

Döneceğim I-II (Resim 4.1.9. ve Resim 4.1.10) çalışmaları öz bilincin ortak bir dilini 

yansıtmaktadır. Metin temelline dayanan iki enstalasyonda otorite karşısında 

gerçekleri söyleme cesaretine sahip pervasız bir meczuba benzemektedir. Söylemin 

dili kışkırtıcı ve suçlayıcıdır. Biyografik olana verilen önem ve bu dramanın devamlı 

olarak kendini açık eden bir betimleme ile sunumuna bugün itiraf sanatı (confessional 

art) denmektedir (Brown, 2012 :7). 



 

149 

Bilinç altındakileri söylemek için mütevazı bir nesne olarak ince Amerikan bezi tercih 

edilmiştir. Bezin üzerine şablon cetvel yardımıyla büyük harfle sözcükler tane tane 

yazıldıktan sonra birbirinin üstüne gelecek şekilde sarılmıştır. Dilin karmaşık 

yanlarıyla meşgul olmak bir yana belli belirsiz sözcüklerin birbiriyle buluşup okunmaz 

hale gelmeye başlaması ile bazılarının kaderi hayali birer fantezi olarak kalmak olan 

bir dizi baş döndürücü metindir. Yazılar yaşayan bir zihnin parmak izlerini anımsatır. 

Asimile edilenin ve ötekileştirilenin deneyimlerinden beslenerek şablonlaşmış 

terimler kullanılmaya çalışılmıştır. Bu bağlamda sözü edilen dinamikler iletişim 

ögelerinden oluşan bir kaideye oturtulmuştur. Yazı sanatçısının kimliğine ve 

toplumsal statüsüne ilişkin bilgi vermektedir. Dahası metin öznesinin varlığını 

benzersiz kılarken izleyiciye gönderilen bir bildiri niteliğide taşımaktadır. 

Edebiyat, fotoğraf, sinema ve plastik sanatlar vb. hangi disiplinde olursa olsun sanat 

eserinin anlamının ve bağlamının anlaşılması yoruma ihtiyaç duyar. Burada Roland 

Barthes’in yorum hakkındaki görüşlerinin anlaşılması faydalı olacaktır. Barthes’a 

göre: 

…yazı her sesin ve her kökenin yıkılmasını içerir. Yazı, öznenin sürekli 

elimizden kaçtığı, tarafsız, karmaşık ve belirsiz bir alandır; yazı yazan bedenin 

kendisinden başlamak üzere her tür kimliğin yok olduğu bir bütündür. (…) 

Metin, farklı kültürlerden gelen, birbirleriyle diyalog kuran, kavga eden, 

birbirlerinin parodisini yapan çok sayıda yazıdan oluşur; ancak bu çokluğun bir 

araya gelip toplandığı bir nokta vardır ve bu nokta, şimdiye kadar söylendiği gibi 

yazarın kendisi değildir, okurun kendisidir (Barthes, 2006). 

Barthes’in ilkel toplumlarda örneklendirdiği anlatıyı sunma işini bugün, çağdaş sanat 

alanındaki pratiklerde, sanatçı dışındaki aktörlerin çoklu yorumlarında, fehva inşa 

sürecine denk düştüğü söylenilebilir. Bu sapma neticesinde sözü edilen izleyicilere 

çağdaş sanat yapıtları yorum serbestliği tanımaktadır. 



 

150 

 

Resim 4.1.9. Şule Sayan, Geri Döneceğim I, Karışık teknik, 2019 

Değişik öznelerin katılımıyla çoğulluğu başköşeye oturtan yapılanmalar fenomolojik 

bir okumayla ve kimi kavramlarla (süreksizlik, çokseslilik vb.) çoğu zaman algıyı 

güçleştirme meselesi şaşırtıcı değildir. Burada çağdaş yapıların üzerine oturtulan temel 

Geri Döneceğim I-II çalışması içinde geçerlidir. Kurguların geometrik formlarından 

dolayı yazıları okumak isteyen izleyici aktif bir meşguliyet içesirisindedir. Böylelikle 

dışarıdaki tüm seslerden ve görüntülerden soyutlanır ve kendini okumaya bırakır. 

Buna karşın yazı yeni bir entelektüel macerayı tercüme eden bir dilin terimleriyle 

muallak hale gelmiş yorumların tezahür ve etkilerinin tutarlı olduğu bir sahne inşa 

eder. Ancak bu tutarlı hikâyeleri sahiplenen ve kendi hikâyesi yapmak üzere kendi 

tercümesini geliştiren etkin yorumcu yani seyircinin kendisidir. Ete kemiğe bürünmüş 

ve anlama ışık tutan yazı, eserin formunun erişilebilir ve hareketli yapısından dolayı 

geçmişe dönülebileceğinin bir an meselesi olduğuna gönderme yapar. Otoriteye ve 

itibar kavramına duyulan güvensizliği yazının kullanımı ile dışa vuran bu muhalif 

sergileme yaklaşımı bir protesto aracı olarak düşünülmüştür. Herşeyin normal 

göründüğü top şeklindeki yapıttaki tehlike yazıların bizzat kendisidir. Tuhaf bir 



 

151 

gerilime kucak açan bu işbirliği bakma ve görme alışkanlıklarımızı yeniden 

değerlendirir. 

Kültürel değişim ve toplumsal tavırlarla ilgili keyifli yorumlar yapıldığında yazılı 

içeriklerin politik ve provokatif olmasıyla yaftalanan eserler benzersiz ve bağımsız bir 

yapıt üretimine odaklanmaktadır. “Kişisel olan politiktir” (Brown, 2012, 40) 

söyleminden esinlenen uygulama metinsel anlamın politik kullanımına bir örnektir. 

 

Resim 4.1.10. Şule Sayan, Geri Döneceğim II, Karışık teknik, 2019 

Geri Döneceğim I-II farkındalık içeren yapılardır. Fakat bize öğrettiği şey 

yerleştirmenin etrafında dolaşırken izlenilen rotaya odaklanılan sözcüklere gözlemci 

olarak bu kanonik metinleri algılama isteğimize bağlı olarak değişir. Bir kez daha 

vurgulanabileceği üzere çağdaş sanat eserleri düşünce, kavram, anlam ve yorumlara 

bağlıdır. Söz konusu çalışmalar ve birçok çağdaş işin sanatçının düşündüğü bağlam ya 

da anlam içeriğinden daha farklı yorumlanması sürecinde sanatçı oluşturduğu 



 

152 

hikâyenin bütününe hâkim olmayabilir. Dolayısıyla yazılı bir pratikle oluşturulsa bile 

eserin yorumlanması ve anlamlandırılma sürecini simüle eden öznelerdir. 

Durduk Yere Cinayet 

Bazı yazılar durduk yere işlenen cinayet gibi, durduk yere ortaya çıkabilir (Özdenören, 

205). Resim 4.1.11’de görülen çalışma ismini Rasim Özdenören’in “Yazı, İmge ve 

Gerçeklik” kitabından almıştır. Kimi sanatçıların çalışmalarının isimleri, anlamın 

kavranmasına zemin hazırladığı ve onun yolunu açtığı gerekçesiyle, stratejik 

yöntemler arasında yer alabilmektedir. Çünkü ismi okunan çalışma, okunduğu anda 

yerini ortak bir anlam zemini bulma çabasına ve bir çözümleme sürecine 

bırakmaktadır. Bu bağlamda çalışmaya sanatçısının odaklandığı noktadan 

bakılabilmesi açısından bir emare niteliğindedir. Söz konusu çalışmanında metaforunu 

anlayabilmek ve bir bütünlük içerisinde değerlendirebilmek amacıyla isminden yola 

çıkılmasına ihtiyaç vardır. 

 

Resim 4.1.11.a. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, Muhtelif boyutlarda tahta bloklar, 

2019 



 

153 

“Durduk Yere Cinayet” (Resim 4.1.11) değişken boyutlarda köknar ve sedirden 

üretilmiş 8 tahta bloğundan oluşur. Gavin Jantjes’in David Medalla’nın bakış açısı için 

söylediği “Pratik Minimalizm” adlandırması söz konusu çalışma içinde geçerli 

olabilir. Nitekim az malzemeyle çok şeyi yapmak amaç edinilmiştir. Uygulamada Jeny 

Holzer’in son dönem elektronik ortam üzerinden izleyene sunulan çalışmalarının 

sunum şeklinden esinlenilmiştir. İç ve dış mekanlarda algılanması kolay yazı 

karakterleri, kalın, düz ve köşeli olurken elle yazılması, samimiyeti ve kişisel 

özellikleri temsil eder. Diğer bir nokta; tahta bloklarındaki metnin ne söylediğidir. 

Öncelikli olan sözcüklerin anlamı ve taşıdıkları kavramsal içeriktir. Yazının dili, 

iddialı, uzlaşmaya kapalı ve yüzleştirici bir tavır takınır. Aynı zamanda sadistçe ve 

cürretkar içeriklidir. Yazılarda ikililikleri çözümleyen, ancak kendi içerisinde 

paradokslar barındıran bir gerilim vardır. 

 

Resim 4.1.11.b. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, (detay), Muhtelif boyutlarda tahta 

bloklar, 2019 



 

154 

Yazılarda anlatılanlarla gerçek hayatta yüzleşmek zorunda kalmayan seyirci kendisini 

çalışmanın bir parçası gibi hissedebilir. Alımlayan özne deneyimler için hayal kırıklığı 

yaşayabilir, öfkelenebilir ve kişisel bir bağ kurabilir. Burada izleyeni düşünmeye ve 

sorgulama iten güç, yazıyla ortaya konulmuştur. Dolayısıyla çalışma farkındalığı yazı 

aracılığıyla sağlar. İzleyicinin bilincinde sorgulayıcı ve tetikleyici argümanları 

deneyimleme noktasında, çalışma, çağdaş sanatsal bir pratik olarak okunabilir. Bu 

durumu J. Ranciere’nin sözleri destekler bir vasıf içerir. “Gösteriyi icraya ve izleyiciyi 

eyleme geçebilen bir insana dönüştürmek suretiyle görme denen kötülüğün kökünü 

kazımak istiyor” (Akt. Türkdoğan, 2014). 

Sessiz bir çığlık gibi duran odunlar maruz bırakılan şiddetin bölümlerini izleyenin 

okumasına sunarken adalet duygusuna duyulan özleminde birer simgesi haline 

gelmektedir. Deneyimlerin ve anıların gözlemi yoluyla hem evrensel hemde kişisel 

niteliktedir. Yüzeysel olarak pazarlanabilir bir galeri çalışması gibi görülen şey aslında 

yüzleştirici bir eylemin örneğidir. 

 

Resim 4.1.11.c. Şule Sayan, Durduk Yere Cinayet, (detay), Muhtelif boyutlarda tahta 

bloklar, 2019 



 

155 

4.2. Dem 

Harflere hapsolmuş hisler insanın kalbinde demlendiğinde özgür kalırlar ve herkes bilir ki özgür 

masallar hakikati şekillendirir… 

Metin Hara 

Dem serisinin amacı kelimelerin telkin gücüyle içsel barışı yaratmaktır. Dem, Hedonist 

sersinde ki gibi öfke, beklenti, mücadele ve varooluşsal sancı gibi duygudurumları 

izleyenle paylaşma amacında değildir. O hamlıktan pişmeye doğru geçişin ve kül 

olmaktan bir adım öncesinde ustalaşılan bir serinin dilidir. 

Tanrı Büyüktür 

“Tanrı Büyüktür” çalışmasında kullanılan ayna, bir yüzleşmenin ana hatlarını 

kelimelerin potansiyel güçlerini kullanarak açıklar. (Resim 4.2.1) “Good Things 

Ahead” (Güzel şeyler yakında) cümlesi popülist politik konuşmalarda sıklıkla 

tekrarlanan bir tümcedir. Cümle bugün içinde bulunduğumuz toplumsal duruma 

uymaktadır. 

 

Resim 4.2.1.a. Şule Sayan, Tanrı Büyüktür, Ayna üzerine cam kalemiyle müdahale, 

2020 



 

156 

Siyasetçiler halkın duygularına hitap edecek sözcükleri özenle seçerler. İnsanların 

kaotik problemlerine retorik bir stratejiyle, az-öz kelimelerle yanıt verirler. 

Uygulamada kullanılan cümle tıpkı bu sözler gibi kısa-net olmasının yanı sıra dilin 

duyguları etkileme ve biçimlendirmesi üzerindeki etkisiyle ilgilidir. Bununla beraber 

yazı iletişimsel işlevinden sıyrılarak bilgilendirmeyi değil hissettirmeye kaynaklık 

eder. Bu da izleyiciye estetik deneyimden ziyade bir içselleştirme sürecine 

yönlendirildiği düzdeğişmeci bir okuma deneyimi yaşatmaktadır. Samimi bir etki 

yaratmak için el yazısı ile yazılmış büyük harflerin seyircide yapay olmayan bir ifade 

yaratması beklenmektedir. 

Uygulama çalışmasının bağlamlarını kurgularken politik hassasiyetlere dokunduğunu 

söylemenin ötesinde görme yetisi üzerinden rollere büründüğünden de bahsetmek 

doğru olur. Aynanın kendi başına bir sembolik ve görme biçimi temsiliyeti vardır. Bu 

iş, görme melekesini kaybettiğinizde görmenin neler ifade ettiğini ve onun değerinin 

farkına varılmasıyla alakalıdır. Bu rollerin başaktörleri kimi zaman ayna olabildiği gibi 

yazının bir pratik olarak kullanımıda olabilir. Sürecin bu noktasında tek anlamlı 

olabilecek ayna, sanatçısı tarafından üretilen bir objedir; Yazı ise kelimelerin 

büyüsüyle pek çok sesin iç içe geçtiği permütasyonel bir alıntılar alanıdır. 

 

Resim 4.2.1.b. Şule Sayan, Tanrı Büyüktür (detay), Ayna üzerine cam kalemiyle 

müdahale, 2020 



 

157 

Eşikte Duran İnsanlar 

Günümüzde insanlık kendini yazma eyleminin içine düşmüş bulabilmektedir ve 

teselliyi yazmanın yaşamanın bir başka biçimi olduğuna inanmakta bulmaya 

çalışabilir. Birçok sesin iç içe geçtiği “Eşikte Duran İnsanlar” çalışması, yazma 

eyleminin içine düşmüş bir yapıdır. Uygulama yazının imkanlarına dayanır. Burada 

yazmanın bir “mesele” yle ilişkili bulunduğu söylenebilir. Yazmakla yaşamak 

arasındaki sarkaç içerisinde şekillenen bu yapıt temas edinilen konunun ifade edildiği 

sempolik bir sanat eseridir. 

Çalışma farklı duyularla algılanan enformasyonu karşılaştırmamızı sağlama 

biçiminden etkilenerek üretilmiştir. Burada üretilen kitap farklı değerler atfederek 

gidilecek yolu ölçmektedir. Kullanılan yazı ise boşluğun açık bıraktığı yere bir ek 

yama gibi yerleşmiştir. Yazı birikmiş, ağırlaşmış, taşınması zor bir yükün boşaltılmak 

istenmesi gibi boş sayfaya dokunmaktadır. Çalışma tezin diğer uygulamaları gibi 

yazının farklı temas noktalarına dokunması açısından yapısal bakımdan girifttir. 

 

Resim 4.2.2. Şule Sayan, Eşikte Duran İnsanlar, Kitap üzerine yazı, 2022 

Dem 

Çağdaş sanat kendisinden önceki tüm sanat anlayışlarıyla ilgili bir kopuş çabası 

içerisindedir. Günümüzün sanatı kendi ilişkisel dinamiklerini kurmuştur. Çağdaş sanat 

eserlerinde kalıcılığın reddi bugünün sanatının karakteristiklerinden biridir. Bu 

noktada çağdaş sanat dinamiklerinin yeni gramerlerini anlamaya çalışarak, geçicilik 



 

158 

kavramına yaslanan “Dem” çalışması üretilmiştir. Uygulama pişmeyen seramik kil 

hamuru üzerine harf kalıplarının izini bırakmak suretiyle şekil verilerek çimento bir 

kalıp üzerinde sergilenmiştir. Tamamlanmış ve kalıcı bir yapıt fikrinden çok uzakta 

olan bu çalışmada biçimsel ve estetik kaygılar yer almazken kavram ön plandadır. 

Biçimsel kombinasyonlar, yazının bir bildiri iletebilme becerisiyle yeni ve farklı 

anlamlar üretebilir. Bu tip bir birleşme doğaçlamanın özünde varolan onarıp kullanma 

öğretisine duyulan sempatiyi ifade eder. Ayrıca geçici ve bir anda uydurulup yapılan 

şeylerin yazılı bir pratik temeline yaslanması onun zekice göstergesidir. Fakat asıl 

önemli olan geçicilik kavramı üzerinden yaşamın kırılganlığını ifade ederkenki 

çocuksu sadeliktir. 

 

Resim 4.2.3.a. Şule Sayan, Dem, Seramik kili, 2021 

Mekân içerisinde algılanması kolay, atmosferin kalabalığında kaybolmayacak kalın ve 

düz bir harf karakteri seçilmiştir. Çalışmanın merkezinde duran şey sözün gücüdür. 

Biçimsiz formun, çimento küpün üzerinde kapladığı fiziksel alan değişiyormuş gibi 



 

159 

görünürken kil üzerindeki yazı ilkel bir iz bırakma olarak yorumlanabilir. Ancak yazı 

yalnızca bir belgeleme, bir iz bırakma işlevinden ibaret tutulmak istenmediğinden 

onunla, seyirciye taşınılan anlamın aktarılması ve çoklu okumalara açık duran bir 

imkan sunulmuştur. Dem kelimesi asırlardır aynı kelimedir. Ama farklı zamanların 

okurları (ki bu kalıcı bir eser değil) aktarılmak istenilen anlamı farklı biçimlerde 

anlayabilir. Diğer bir noktada “Dem” kelimesinin ne söylediğidir. İnsanın kendi 

içerisinde olgunlaşması anlamında kullanılan sözcük telkin edilen inançları ve 

tepkileri betimler. Kısadır, lafı dolandırmaz. Özdenören’inde (2018: 126) dediği gibi 

“Sözcük ne kadar kısaysa hedefine isabati o kadar fazla olur.” Lakin lafı çoğaltmadan 

söylemek, anlamın çoğaltılmasına yol açar. Böylece ortaya çıkan metaforu izleyici 

kendi birikimine göre çoğaltabilir ya da şifrelerini çözebilir. 

 

Resim 4.2.3.b. Şule Sayan, Dem, (detay), Seramik kili, 2021 



 

160 

Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin 

Hayat, insanoğlunun etkileşimlerini içeren oldukça kaotik ve diyalektik bir süreçtir. 

Bu süreç değişimlere tabi bir mühlettir. Kişinin varlığıyla bile katkı yaptığı bu tahavvül 

sürecine ve hayatın akışı içerisindeki uyumunda iletişim kurabilmenin yolu “dili” 

kullanmaktan geçer. Yaşamla iç içe bir bağda olan sanatın, belki de en yalın tanımı 

“bir tür iletişim kurma biçimi”dir. “Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin” (Resim 

4.2.4 vd) kolektif işleri de iletişim kurma yolunda yazıya başvurur. Bu seri uygulama, 

düşüncenin maddeleştirilmesi sürecinde kumaşı yazılı bir pratik temelinden kullanımı 

üzerine bir örnek teşkil eder. Verilmek istenen; cinsel kimliğin otoportresini 

vurgulama çabası ve bellek izlerini yazıyı kompoze ederek sunmaktır. 

Anlayabilmek için ardında yatan tüm hikâyeyi bilmeniz gereken sanat yapıtları vardır. 

Bu bilgilere sahip olan izleyici için çalışmayı anlamlandırmak, yorumlamak veya 

okumak daha kolaydır. Sözü edilen kollektif çalışmalar izleyicide bu hikayeyi metinler 

aracılığıyla bir günlük gibi okuma deneyimi sunar. Simülakrların çalışmalardaki 

cümleleri, sanatçısının kendi hayatına açılan bir pencereyi, görmeleri/okumaları için 

bilerek aralamış gibi yorumlayabilir. 

 

Resim 4.2.4.a. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin I, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 



 

161 

Tekstil ürünlerinin Batı sanatında sanatsal malzeme olarak kullanılmaya başlanması, 

feminist hareketlerle yorumlanır. Özellikle erkek egemen bir düşünce anlayışına ve 

onların sanatsal pratiklerine karşı bir duruş olarak 1970’ lerin sonlarında ortaya 

çıkmıştır. Geleneksel kalıplar içerisinde çağdaş bir platforma taşınmaya çalışılan 

Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin çerçeve içine sığdırılmış yazılardan oluşur. 

Dikiş temelli uygulamaların merkezinde kullanılan malzemelerin kadınlık kimliğini 

öne çıkararak, toplumsal yapı içerisinde bir birey ve sanatçı olarak kadının var olma 

sürecine bir gönderme niteliğindedir. Çalışmalar haksızlığa uğramış, yok sayılmış, 

belki görmezden gelindiği için unutulmuş bu kimliğin toplumun diğer üyeleriyle 

diyalog kurması için ısrarcı bir izlenim yaratır. Burada tüm çalışmaların birbiriyle 

ilişkide olduğu düşünsel bir diyalektikte söz konusudur. 

 

Resim 4.2.4.b. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin I, (detay), Kumaş 

üzerine dikiş, 2018 

Mesajların dikiş ile kumaşa işlenerek oluşturulduğu uygulamalarda alışılageldik düz 

beyaz renkli kumaş, renkli ipliklerle ve çeşitli boyutlarda iğneler kullanılmıştır. 

Uygulamanın malzeme, kavram ve sunumu arasında sıkı bir bağ gözlenebilir. Ancak 

“yazı” nın sahnenin tam merkezindeki ayrıcalıklı yeri yadsınamaz. Uygulamaların 



 

162 

çerçevelenmesi yazınsal alandaki ayraçlara karşılık gelecek şekilde düşünülmüştür. 

Yani çerçeve bir şeyin gösterildiğini belirten bir imdir; yazının. Dokunma duygusuna 

hitap eden iplikler, doğaçlamanın ve dekoratif olasılıkların hoş tesadüflerine rol 

atfeder. Farklı renklerde, uzunluklarda hatta saçaklanmış ipliklerin ve kumaşın, hava 

koşullarıyla rengi atabilecek ya da yıpranabilecek bir malzeme oluşu, zamanın akışına 

imada bulunur. 

 

Resim 4.2.5. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin II, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 

Tekstil malzemeleriyle üretilmiş çalışmalar özellikle iç mekan için oluşturulmuş 

yerleştirmelerdir. Bu, bağlamın anlamını kuvvetlendirmekte ve görsel bileşenlede bir 

uyum göstermektedir. Ayrıca hem mekanın dış dünyaya kapalı, korunaklı ve güvenli 

bir bölgeye işaret etmesi hem de kişinin bu bölgede söz sahibi olduğu alanı gösterir. 

Bu nedenle gerek Louise Bourgeois’nın “eş, metres, anne ve çocuk” olma konumlarını 

irdelediği hücreleri, mendil üzerine harflerle dikilen nakış işleri (Cehenneme Gittim 

ve Döndüm, 1996) gerekse de Ghada Amer’in koltuk, yastık, gibi ev içi eşyalarıyla 

yaptığı kurgular genellikle iç mekan yerleştirmeleridir. Böylesine feminen bir başlıkla 



 

163 

okunan çalışmalar sanatçısının kendisine ait olan bir kurgunun ana kahramanı olarak 

algılanmasının simgesel bir ürünüdür. 

 

Resim 4.2.6. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin III, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 



 

164 

 

Resim 4.2.7. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin IV, Kumaş üzerine 

dikiş, 2018 

 

Resim 4.2.8. Şule Sayan, Kendinizi Evinizdeymiş Gibi Hissedin V, Kumaş üzerine 

yazı ve dikiş, 2020 



 

165 

Klişe Yıkıcı 

Yazı ve yapıt arasındaki ikili karşılaşma alanından etkilenen bir diğer uygulama ise 

Resim 4.2.9 ve 4.2.10’da görülen “Klişe Yıkıcı”dır. Çalışma iki farklı boyutta ve 

biçimde oaln birer bardak ve içerisine atılan poşet çay takımından oluşur. Çalışma ve 

onun yaratıcısı iki ayrı varlık alanıdır. 

Poşet çaylardan birincisinde “And for every dark night there’s a brighter day” (ve her 

karanlık gecenin daha aydınlık bir günü vardır) yazar. Diğerinde ise “I have no time to 

battle egos and small minds” (egolarla ve küçük zihinlerle uğraşacak vaktim yok) 

cümlesi yazmaktadır. Tümceler kullan-at poşet çaylara özel olarak yazılsa bile 

kelimelerin anlamı kamusaldır. Bu nedenle yazıldığı dili okuyabilen her izleyici 

yaratıcısının niyet ettiği anlamlara başvurmak zorunda değildir. 

Estetikçi Mondroe Beardsley’in “kasıtlı yanıltma” (Beardsley, 1967) olarak bahsettiği 

tavırdaki gibi Klişe Yıkıcı uygulama çalışması izleyenin anlam evreninde kendini 

çoğul okumalara bırakmıştır. Yinede yazının ebedi sabit kalma, düz anlam ve mesaj 

verme ideali çoklu anlamlandırma evrenini daha tutarlı kılmaktadır. 

 

Resim 4.2.9. Şule Sayan, Klişe Yıkıcı I, Karışık teknik, 2020 



 

166 

İlk bakışta yazı, çayın etiketinde tipografik öğeyi vurgulamak amacıyla kullanmış gibi 

görülse de, çalışmanın alt metnine yoğunlaşıldığında durum farklıdır. Onu herhangi 

bir yazılı etiketten ve bir nesneden ayıran, vurguyu ve anlamı oluşturarak kavrama 

dönüşen şeyin bağlam içerisindeki yazı olduğu söylenebilir. Metin burada 

anlamlandırma sürecinde dilsel bir araç olarak kullanılmıştır. Ayrıca kelimeler 

yerleştirme ile yaratıcısı arasında düşünsel bir bağ olduğunun göstergesiyle 

izleyeninden anlaşılmayı beklemektedir. Dolayısıyla okuyanının düşünmesi, 

sorgulaması ve bir yargıya varabilmesinin yolu yazının yardımıyla verilmeye 

çalışılmıştır. 

 

Resim 4.2.10. Şule Sayan, Klişe Yıkıcı II, Karışık teknik, 2020 

  



 

167 

5. SONUÇ VE ÖNERİLER 

Çağdaş sanat dinamiklerinin sınırları zorlayan olanaklar kümesi içerisinde metinsel bir 

temele yaslanarak farkındalık yaratmayı amaçlayan çalışmalar kimi zaman bir müzede 

kimi zaman sıradan bir sokakta yürürken karşımıza çıkan reklam panosunda kimi 

zaman da interaktif online bir ortamda sergilenerek hayatla iç içedir. Farklı disiplinleri 

çeşitli malzeme ve ifade yöntemlerini, kimliklerini, kendi tecrübe ve gözlemlerinden 

referans alarak bir potada eriten çağdaş sanatçı pek çok aksiyonu içerisinde barındıran 

bir dinamikle dilin temsili olan yazıyı bir yöntem olarak seçmiştir. Temelde iletişimin 

bir aracısı olan yazı sanatın anlam ve muhteva alanının sorgulandığı çağdaş sanat 

pratiklerinde çok farklı strateji ve yöntemlerle kullanılmıştır. Yazınsal pratikler 

bağlamında sanatçısının ifade etmek istediği mesajlara ilişkin etkileyici örnekler 

sunulmuştur. 

Çalışmada çağdaş sanatçının yazının bir pratik olarak kullanımını dikkate aldığı ve 

yazıya gösterdiği ilgi çerçevesinde geliştirdiği yeni bir okuma metodolojisinin çağdaş 

sanatta kullanıldığı görülmüştür. Bu yeni okuma yöntemi yazılı pratiklerin sadece 

sanatsal dinamikler ile anlamlandırılamayacağı çağdaş sanatın psikoloji, sosyoloji, 

antropoloji, felsefe gibi disiplin alanlarına yaslanarak okunması gerektiği görülmüştür. 

Sanat tarihindeki yazılı eserler, arkeolojik bulgular, metinsel içerikli seramik ve 

heykeller ile çeşitli alfabelerin yazılı olduğu birçok günlük kullanım nesneleri çok sık 

tercih edilmiştir. Söz konusu örnek çalışmaların fiziksel etkisi yanında, yarattığı 

toplumsal etki açısından da önem taşıdığı ayrıca sistematik bir kodlamayla 

yararlanılan metinlerin uygulandığı dönem içerisinde yeni anlamlarıyla birlikte bu 

çalışmalara sosyal ve kültürel kodlar yüklendiği sonucuna varılmıştır. 

Burada modern dönemde daha çok biçimsel anlamda kullanılan yazılı pratiklerin başı, 

sonu ve öznesi tarafından algılanıp yorumlanabilirken çağdaş sanatın çoğulluğu 

başköşeye oturtan anlam evreninde bu durumun o kadar kolay olmadığı görülmüştür. 

Buna bağlı olarak yine modernist paradigmanın hâkim olduğu dönem işlerinde 

izleyicinin okuma sürecini monolog olarak tanımlamak gerekirse çağdaş sanat 

dinamiklerinde bu durum diyaloğa dönüştürmüştür. Bir sanat eserinin değişik 

biçimlerde yorumlanabilecek içerikleri yazının yol gösteren bir anlatım biçimi olması 

sayesinde onun anlamını daha doğru ve tutarlı bir biçimde anlaşılmasını sağlamıştır. 



 

168 

Çağdaş sanatın sınırsız ifade yöntemleri içerisinde her metin belli bir algılama amacı 

ve bu amaçta alıcısının onu belli bir konuya yönlendirmesi amacıyla izleyicisine 

suunlmuştur. Yüzeysel bir biçimde güzel ve estetik formları sunulması önemsenmemiş 

yazının görünürlülüğüne odaklanılmıştır. 

Ele alınan örneklerde ortaya çıkan sonuçları bir bütün olarak değerlendirdiğimizde 

yazıların hem düz anlam hemde yan anlam düzeyinde kurgulandığı açıktır. Eserdeki 

ileti söz konusu iki anlam düzeyinde kurgulanarak sadece işin üzerine veya mesaj 

üzerine bilgi aktarılmamış aynı zamanda farklı bireysel arka planlara sahip 

seyircilerin; çoklu kimlik özelliklerine göre yaratıcı özne tarafından bir strateji 

güdülmüştür. Yazılı pratiklerdeki iletiler yaşamın tümünü kucakladığı gibi kimlik, 

siyaset, edebiyat, cinsiyet, antropoloji ve ya politize olmuş coğrafyalar vb. bütün 

aparatlara kendini açar niteliktedir. Bu dinamiklerin her biri, içerisinde alanlar 

barındırır ve hiç birisi bağımsız olarak okunamaz. Öte yandan kesin olan bir şey var 

ki günümüzde üretilen işlerin yaratıcıları bazen bir siyasetçi bazen gündemin nabzını 

tutan bir muhabir, bazense bir sosyologdan rol çalarak hem yaşamın içindeki ikilemleri 

ortaya çıkartmaya hem de “sanat” yapıtında “gösterge gösteren-gösterilen”, 

arasındaki karmaşık meşruiyeti deşifre etmeye yönelik eserler üretilmiştir. 

Bu çalışmada birinci alt amaç olarak belirlenen “Yazı ve Sanat Birlikteliğinin Tarihsel 

Gelişimi” ne yönelik bulgulardan elde edilen sonucu özetlemek gerekirse; İcat 

edildiği günden beri yazı ile yazıldığı form karşılıklı etkileşim içinde olmuştur. 

Aktarılmak istenilen her çeşit bilgi, kil tabletlerden, matbaaya kadar birçok şekle 

bürünüp farklı yüzeylere kaydedilmiş böylece kuşaktan kuşağa iletilmiştir. Binlerce 

yıllık bir gelişme sürecinden sonra özellikle 19. yüzyıl boyunca baş gösteren olaylar 

sonucunda dönem sanatçılarının yeni formlar, biçimler ve farklı anlatım dillerine 

başvurduğu görülmüştür. Dolayısıyla yazının görsel anlatıma dâhil olduğu sanatsal 

çalışmalar bir deney alanı olarak öne çıkmıştır. 

Araştırmada ikincil amaç olarak “Çağdaş Sanatta Yazının Kullanılma Nedenleri” ne 

yönelik bulguların sonucuna bakılırsa; yazıyı çalışmalarında kullanan güncel 

sanatçıların yapıtlarını yalnızca sanatın belirli parametreleriyle değerlendirerek neden 

ve nasıllarını kavrayabilmek mümkün değildir. Yazı ve yapıt arasındaki simbiyotik 

ilişki, ilişkisel ve bağlamsal bir temele yaslanan bir pratikle üretilmiştir. Bu nedenle 



 

169 

yapıtlar belirli kategorizasyonlarla ancak disiplinlerarası bir yapının verileriyle 

değerlendirilebilmektedir. 

Son alt amaç olarak belirlenen “Sanat ve Yazı Birlikteliğine Yönelik Araştırmacı 

Tarafından Gerçekleştirilen Uygulama Çalışmaları” ise malzemenin yazı olduğu 

farklı anlatılar üzerinden temsillerle oluşturulmuştur. 

Çağdaş sanat pratiği olarak yazıya farklı bir yorum getirilebileceği önerilmiştir. Bu 

bağlamda farklı pratik yaklaşımlarıyla sanatın alt dalları birlikte kullanılarak, 

araştırmacılar tarafından sanat yapıtlarının yorumlanabileceği düşünülmüştür. Bu 

durumun diğer araştırmacıların dikkatine değer olduğu düşünülmektedir. 

  



 

170 

  



 

171 

KAYNAKLAR 

Abbasiyan, M. (2000). Tarikh Sofal Va Kashi Dar İran. Tarhan: Gutenberg Yayınevi. 

Aksoy, P. (2014). Resim ve Yazı Diyalektiğinin Günümüz Açılımları, Yüksek Lisans 

Tezi. Işık Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Aktulum, K. (2004). Metinlerarası İlişkiler. İstanbul: Öteki Yayınları. 

Aktulum, K. (2016). Resimsel Alıntı. İstanbul: Çizgi Kitapevi. 

Akyüz, U. (1999). “Göstergelerin Tarihsel Yolculuğu ve Benzerliği”, Göstergebilim 

Kongresi, Gazi Üniversitesi, Ankara. 

Alberro, A. (2009). “Düşünce Olarak Sanat”, Sanat Dünyamız, 110. 

Alkanlı, Y. (2011). Türk Resim Sanatında Yazı, Yüksek Lisans Tezi, Atatürk 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

Ambrose, G., and Billson, A. (2013). Dil ve Yaklaşım, (Çev.M. Taşcıoğlu). İstanbul: 

Literatür Yayınları. 

Ambrose, G., and Harris, P. (2012). Görsel Tipografi Sözlüğü (Çev.B. Bayrak). 

İstanbul: Literatür Yayınları. 

Antmen, A. (2016). Sanatçılardan Yazılar ve Akımlarla 20. Yüzyıl Batı Sanatında 

Akımlar. İstanbul: Sel Yayıncılık. 

Arseven, C. E. (1993). Sanat Ansiklopedisi Cilt V,31 Fasikül. İstanbul: İstanbul MEB 

Devlet Kitapları. 

Arslan, N. (2001). Adli Amaçlı El Yazısı ve İmza İncelemelerinde Güzel Sanatların 

Yeri ve Önemi, Yüksek Lisans Tezi, Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitiüsü, Ankara. 

Artun, A., Örge, N. (2014). Çağdaş Sanat Nedir?, İletişim Yayınları. 

Atakan, N. (1995). “Lawrence Weiner’in Duvar Bildirileri”, Arredamento Dekorasyon 

Dergisi, 75(11), 136. 

Atakan, N. (1998). Arayışlar Resimde ve Heykelde Alternatif Akımlar. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Atakan, N. (2015). Sanatta Alternatif Arayışlar. İstanbul: Karakalem Kitabevi 

Yayınları. 

Aydın, Ş. (1993). Müzeler İçin Düş Bilançosu Tutkular ve Nesneler. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları. 

Barrett, T. (2014). Sanatı Eleştirmek Günceli Anlamak (Çev G. Metin). İstanbul: 

Hayalperest Yayınevi. 

Barrett, T. (2015). Neden Bu Sanat? Çağdaş Sanata Estetik ve Eleştiri. İstanbul: 

Hayalperest Yayınevi. 

Barthes, R. (2006). Yazının Sıfır Derecesi (Çev. T. Yücel). İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Barthes, R. (2014). Görüntünün Retoriği, Sanat ve Müzik (Çev. A. Koç ve Ö. 

Albayrak), İstanbul:Yapı Kredi Yayınları. 

Beardsley. A. (1967). The Collected Drawings of Aubrey Beardsley. Illustrations. 



 

172 

Becer, E. (2010). Modern Sanat ve Yeni Tipografi. Ankara: Dost Kitabevi Yayınları. 

Bektaş, D. (1992). Çağdaş Grafik Tasarımının Gelişimi. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Berger, J. (2003). Görme Biçimleri. İstanbul: Metis Yayınları. 

Berwick, C. (2011). Stranger in America. New York: Burnet. 

Boardman, J. (2001). Arkaik Dönem Yunan Heykeli (Çev. Y. Ersoy). İstanbul: Homer 

Kitabevi. 

Boris, G. (2008). Art Power. Cambridge: MIT Press. 

Bourdieu, P., and Passeron, J. (2015). Yeniden Üretim, (Der. L. Ünsaldı). Ankara: 

Heretik Yayınları. 

Bridgewater, C. (1990). “Jenny Holzer at Home and Abroad”, Columbus Dispatch, 

5(F),1-2. 

Brown, K. (2012). The confessional art of Tracey Emin. Bachelor Thesis, BA Liberal 

Arts & Sciences Major Humanities, European History and Culture. 

Buchloh, B. (2009). “Jeny Holzer/İlgilere Duyurulur” (Çev. U. Apak), Sanat 

Dünyamız Dergisi,(10), 95-101. 

Bulut, L. (1994). “Kabartma Desenli Samsat Ortaçağ Seramikleri”, Ege Üniversitesi 

Sanat Tarihi Dergisi, (VII), 1-18. 

Camusso, L., Sandro B. (1991). Ceramics of the World. New York: H.N. Abrams 

Publishers.  

Candace, B. (1990). “Jenny Holzer at Home and Abroad”, Columbus Dispatch, 5(8), 

1-2. 

Carin, K. (1990). Joseph Beuys In Amerika Writings By and Interview With The Artist. 

New York.  

Charleston, R. (1977). World Ceramics. New York: Hamilyn Publishing. 

Cheng, F. (2006). Boşluk ve Doluluk (Çev. K. Özsezgin). Ankara: İmge Kitabevi.  

Clark, T. (2011). 20.Yüzyılda Sanat ve Propanga Kitle Kültürü Çağında Politik İmge 

(Çev. E. Hoşcusu). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Cook, R. M. (1997). Greek Painted Pottery. London: Routledge. 

Courtes, J. (1995). Du Lisible au Visible. Bruxelles: De Boeck-Wesmael. 

Craig, J., and Scala, I. K. (2006). Designing With Type The Essential Guidet 

Typography 5. New York: Watson-Guptill. 

Çağlar, A. (1997). Hyphenated Identities and The Limits of Culture, In T. Modood, 

and P. Werbner (Ed.), The Politics of Multiculturalism in the New Europe 

(p.169). London: Zed. 

Çelebi, G. (2018). Tarih Öncesi Dönemlerde İletişim,Üsküdar Üniversitesi, İletişim 

Fakültesi Dergisi, (2-142-156 

Çığ, M. (1998). Uygarlığın Kökeni Sümerliler-1. İstanbul: Kaynak Yayınları. 



 

173 

De Certau, M. (2008). Gündelik Hayatın Keşfi I; Eylem, Uygulama, Üretim Sanatları 

(Çev. L. Özcan). Ankara: Dost Kitabevi. 

Dedeal, H. (2008). Seksenlerde Türkiye’de Çağdaş sanat: Yeni Açılımlar. “Ayşe 

Erkmen”, (Ed. İ Duben ve E. Yıldız): İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 

Yayınları. 

Deleuze, G. (2007). Kritik ve Klinik (Çev. İ. Uysal). İstanbul: Norgunk Yayınları. 

Demiris, B. (1995). Eski Çag’da Yazı Araç ve Gereçleri. İstanbul: Eski Çağ Bilimleri 

Enstitüsü Yayınları. 

Derrida, J. (1997). Of Grammatology (Çev. G. Spivak). London: The Johns Hopkinson 

University Press. 

Derrida, J. (1999). İnsan Bilimlerinin Söyleminde Yapı, Gösterge ve Oyun (Çev. Ö. 

Gözel). Toplumbilim Dergisi, 167. 

Derrida, J. (2010). Gramatoloji (Çev. İ. Birkan). Ankara: Bilgesu Yayıncılık. 

Derrida, J. (2012). Platonun Eczanesi (Çev. Z. Direk). İstanbul: Alfa Yayıncılık. 

Dikbaş, N. (2011). İmge ve Metin: Yazı ve Resim Nasıl Bir Araya Gelir?. İstanbul: 

Bilim ve Sanat Vakfı. 

Donoughue, C. (2009). Yazının Öyküsü, (Çev. S. Atlıhan). Ankara: Türkiye İş Bankası 

Yayınevi. 

Durland, S. (1991). “High Performance”, Art in the Public Interest, 14(1). 

Eco, U. (1995). Anlatı Ormanlarında Altı Gezinti (Çev. K. Atakay). İstanbul: Can 

Yayınları. 

Eco, U. (2016). Açık Yapıt (Çev. T. Esmer ). İstanbul: Can Yayınları.  

Erdal, G. (2015). İletişim ve Tipografi. İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

Erkayhan, Ş. (1960). Sonrası Almanya‘da Türk Sanatçılar: Göç ve Kültürel Kimlik, 

Doktora Tezi,İstanbul Teknik Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Eroğlu, Ö. (2013). Plastik Sanatlar Sözlüğü. İstanbul: Tekhne Yayınları. 

Ersen, N. L. (2008). Çağdaş Sanat Yapıtlarında Kültürel Kimlik, Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul Kültür Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Ferguson B.W. (1992). Küratörlük Yöntemi, Bilgi Olarak Sanat, Olgu Olarak Sanatçı, 

Yeni Ontoloji, (Ed. G. Karamustafa ve D.Şengel). İstanbul: Plastik Sanatlar 

Derneği Yayın Dizisi. 

Foucault, M. (1994). Kelimeler ve Şeyler, İnsan Bilimlerinin Bir Arkeolojisi (Çev. M. 

A Kılıçbay). Ankara: İmge Kitapevi. 

Foucault, M. (2006). Sonsuza Giden Dil, Yazar Nedir? (Çev.I. Ergüden). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Foucault, M. (2008). Bu Bir Pipo Değildir (Çev. S. Hilav). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.  

Foucault, M.,Gutman, H.,Hutton, P. (2001). Kendini Bilmek, (Çev. G. Güven). 

İstanbul: Om Yayınları.  



 

174 

Freud, S. (2002). Metapsikoloji. (Çev. Dr. E. Kapkın ve A. Kapkın). İstanbul: Payel 

Yayıncılık. 

Friedrich, J. (2000). Kayıp Yazılar ve Diller (Çev. R. Tekoğlu). İstanbul: Arkeoloji ve 

Sanat Yayınları. 

Frutiger, A. (1980). Type Sign Symbol. Zurih: ABC Yayın. 

Galard, J. (2004). Yapıtsız Sanat, Sanat Dünyamız (Çev. E. Gökteke). İstanbul. 

Ganiz, S. (2004). Yazı ve Tasarımcıları. İstanbul: Kastaş Yayınevi. 

Gaur, A (2001). 8000 Yıllık Bir Gezinti. İstanbul: Mas Matbaacılık A.Ş. 

Genette, G. (1994). L ’Oeuvre De l’Art, Immanence Et Transcendance. Seuil. 

Gintz, C. (2010). Başka Yerde Başka Biçimde (Çev. M. Cedden). Ankara: Dost 

Yayınevi,  

Gombrich, E., H. (1984). Sanatın Öyküsü. Ankara: Remzi Kitapevi.  

Gökgür, P. (2008). Kentsel Mekanda Kamusal Alanın Yeri. İstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Graber, O. (1988). İslam Sanatının Oluşumu. İstanbul: Hürriyet Vakfı. 

Greimas, A., and Courtes, J. (1979). Semiotique. Dictionnaire Raisonne de la Theorie 

du Langage. Paris: Hachette Universite.  

Groys, B. (2008). Art Power. Cambridge: MIT Press. 

Günay, D., ve Parsa. A. (2012). Görsel Göstegebilim İmgenin Anlamlandırılması. 

İstanbul: Es Yayınları. 

Haarmann, H. (1998). Universalgeschichte der Schrift. New York: CampusVerlag.  

Halbey, H., and Hohenstein, S. (1980). Gutenberg Museum Minz (Ed. K. Andrea). 

Braunschweig Westermann. 

Hasin, D. S., Sarvet, A. L., Meyers, J. L., Saha, T. D., Ruan, W. J., Stohl, M., and 

Grant, B. F. (2018). “Epidemiology of adult DSM-5 major depressive disorder 

and its specifiers in the United States”. JAMA Psychiatry, 75, 336-346.  

Heartney, E. (2008). Sanat ve Bugün, Akbank Kültür ve Sanat Dizisi. İstanbul: Agora 

Kitaplığı. 

Hodge, S. (2016). Beş Yaşındaki Çocuk Bunu Neden Yapamaz, Açıklamalı Modern 

Sanat (Çev. F. Çulcu ve G. Metin). İstanbul: Hayalperest Yayınevi.  

Honnef, K. (2015). Pop Art (Ed. U. Gorsenick). İstanbul: Taschen Yayınevi. 

Hopkins, D. (2018). Modern Sanattan Sonra 1945-2017. İstanbul: HayalPerest Kitap. 

İzci, F., ve Ünveren, G. (2017). “Travma Sonrası Stres Bozukluğunda Bilişsel 

Davranışçı Terapi ve Göz Hareketleri ile Duyarsızlaştırma ve Yeniden İşleme”, 

Bilişsel Davranışçı Psikoterapi ve Araştırmalar Dergisi, 6, 31-38.  

Jameson, F. (2002). Dil Hapishanesi Yapısalcılığın ve Rus Biçimciliğinin Eleştirel 

Öyküsü, (Çev. M. H., Doğan). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Jean G. (2004). “Yapıtsız Sanat” (Çev. E. Gökteke), Sanat Dünyamız, (121).  



 

175 

Jean, G. (2004). Yazı İnsanlığın Belleği (Çev. N.Başer). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Jenkins, R. (2008). Social Identity (Third Edition). London: Routledge.  

Kleiner, F. S. (2010). Gardner's Art Through The Ages: The Western Perspective 

(Wadswarth cengage learning). Boston: Clark Baxter. 

Koç, F. (2011). Kavramsal Yaklaşımlarda Metinsel İçerikli Anlatım Dili, Betik Sanat, 

Yüksek Lisans Tezi, Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Kayseri. 

Koçak, O. (1995). İmgenin Halleri: Mithat Şenin Resmine Doğru Üç Deneme. 

İstanbul: Metis Yayınevi. 

Koenen, K. C., Ratanatharathorn, A., Ng, L., McLaughlin, K. A., Bromet, E. J., Stein, 

D. J., ...& Atwoli, L. (2017). “Posttraumatic Stress Disorder in the World Mental 

Health Surveys”, Psychological Medicine, 47, 2260-2274.  

Kosova, E. (2008). “10. İstanbul Bienali”, Art-ist Güncel Sanat Dergisi, (7). 

Kozlu, D. (2014). Çağdaş Sanatta Görsel ve Kavramsal Bir İmge Olarak Yazının 

Kullanımı. Süleyman Demirel Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi Hakemli 

Dergisi ART-E, 14 (14), 242  

Kum, L. (2004). “Son Dönem Kütahya Seramiklerinde Tasarım”, Türk Seramik 

Federasyonu Dergisi, (3) 37. 

Küçükalp, K. (2008). Batı Metafiziğinin Dekonstrüksiyonuna Yönelik İki Yaklaşım: 

Heidegger ve Derrida, Doktora Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Bursa. 

Küçükerdoğan, R. (2012). Görsel İletişim, Göstergeler ve Anlam Aktarımı: Görsel 

İletide “Pencere” İmgesi Görsel Göstergebilim İmgenin Adlandırılması, (Ed. 

Günay, V., ve A. Parsa). İstanbul: Es Yayınları. 

Leader, D. (2004). Mona Lisa Kaçırıldı Sanatın Bizden Gizledikleri (Çev. H. 

Akdemir). İstanbul: Sanat ve Kuram Ayrıntı Yayınları. 

Lelord, F., Andre. C (2016). Zor Kişiliklerle Yaşamak (Çev. R. Madenci). İstanbul: 

İletişim Yayınları. 

Lemmen, H., V. (2002). Architectural Ceramics. Buckinghamshire: Shire Publication. 

Lippard, L. (2009). “Zamanın Biçimleri: Yeryüzü, Gökyüzü, Sözcükler ve Sayılar”, 

Sanat Dünyamız, Text Art (Yazı Sanatı), (110), 125. 

Lynton, N. (2015). Modern Sanatın Öyküsü. İstanbul:Remzi Kitapevi. 

Marshall, M. (2007). Gutenberg Galaksisi: Tipografik İnsanın Oluşumu (Çev.G. 

Güven). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Meggs, P. (1989). Type and Image. New York: Van Nostrand Reinhold. 

Meschede, F. (2008). Ayşe Erkmen: Uçucu-Şimdi, (Ed. M. Haydaroğlu). İstanbul: 

Yapı Kredi Yayınları. 

Michel, C. (2001). Culture in the Plural (Ed. L. Giard). London: University of 

Minnesota Press, Minneapolis. 

North, M. (1992). The Public as Sculpture: From Heavenly City to Mass Ornament in 

Art and Public Sphere. Chicago: The University of Chicago Press. 



 

176 

Okur, E. (2007). Seramik Sanatında Bir Tasarım Ögesi Olarak Yazının Kullanımı, 

Sanatta Yeterlilik Tezi, Anadolu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Eskişehir. 

Onan, B. (2017). “Postmodern Sanatta Nesne ve Mekân Bağlamı: İki Türk Kadın 

Sanatçı”, Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi (GSED), (38), 

37-50 . 

Öndin, N. (2009). XX. Yüzyıl Sanatının Kuramsal Dili, Anlamsal Sorgulamalar. 

İstanbul: Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi Yayınları. 

Öney, G. (1987). İslam Mimarisinde Çini. İstanbul: Ada Yayınları.  

Özcan, A., R. (2012). Hat ve Tezhip Sanatı. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı. 

Özdenören. R (2018). Yazı,İmge ve Gerçeklik. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Özpınar, C. (2009). “Yazı Olarak Sanat Yapıtı”, Sanat Dünyamız, (110).  

Özüdoğru, Ş. (1991). “Tarihte Seramik İlaç Kavanozları”, Anadolu Tıp Dergisi, (13), 

Peterson, T., and Mathews, P. (2008). Sanat Cinsiyet, Sanat Tarihi ve Feminist 

Eleştiri, (Ed. A. Antmen). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Philiphs, A. (1994). Slip and Slipware (Çev. B.T. Batsford). London. 

Ramond, C. (2011). Derriada Sözlüğü. İstanbul: Say Yayınları. 

Ranciere, J. (2013). Özgürleşen Seyirci (Çev. E. Şaman). İstanbul: Metis Yayınları. 

Roudinesco, E. (2012). Her Şeye ve Herkese Karşı Lacan (Çev. N. Başer). İstanbul: 

Metis Yayınları. 

Sandermann, W. (1992). Papier. Berlin: Eine Spannende Kulturgeschichte. 

Sarıkavak, N., K. (2006). Çağdaş Tipografinin Temelleri. Ankara: Seçkin Yayıncılık. 

Saussure, F. (1998). Genel Dilbilim Dersleri (Çev. B. Vardar Çev.). İstanbul: 

Multilingual Yayınları. 

Sayan. Ş. (2021). “Metinsel İçerikli Anlatım Dilinde Kimlik ve Giydirilmiş Kimlik 

Temsili”, Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, 46(27), 1-12. 

Sayan. Ş., Deliduman. C. (2020). “Güncel Sanat Argümanları Ekseninde Bir 

Anlamlandırma Süreci Olarak Yazı”, Turkish Studies, 8(15), 3689-3702. 

Saygı, S. (2000). Resimsel Öğe Olarak Yazı, Sanata Yeterlik Tezi, Marmara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

Schmand-Besserat, D. (2007). When Writing Met Art: From Symbol to Story, Texas: 

Texas University of Texas Press. 

Sevim, V. (2003). Eski Anadolu ve Trakya-Başlangıcından Pers Egemenliğine Kadar, 

İletişim Yayınları, İstanbul.  

Sonesson, G. (1996). “Iconicite de I’image, Imaginaire de I’iconicite- De la 

Ressemblance a la Vraisemblance-et de Retour”, Visio La Revue deI’association 

Internationale de Semiotique Visuelle, 1(1), 38. 

Strawczynski, N. (1998). Linscription Comme Element Decomposition, Metis 

Anthropologie des mondes grecs anciens, 107-121. 



 

177 

Şahiner, R. (2008). Sanatta Postmodern Kırılmalar ya da Modernin Yapıbozumu. 

İstanbul: Yeni İnsan Yayınevi. 

Şahiner, R. (2009). “Sanatta Yapıbozumu Stratejisi ve Derridacı Anlam Sökümü”, 

Sanat Dünyamız, (110), 166-177. 

Şahiner, R. (2015). ÇağdaşSanatta Temsiliyet Krizi. Ankara: Ütopya Yayınları.  

Şumnu, E. (2014). Çağdaş Yazıtlar: Yazı-Form İlişkisi. Ankara: Hacettepe 

Üniversitesi Sanatta Yeterlik Sanat Çalışması Raporu. 

Taburoğlu, Ö. (2016). Resim, Söz Ve Yazı “İmge Yaratmanın Ve Bozmanın Yolları”. 

Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Tahsin, Y. (2019). Yazının Sınırları. İstanbul:Yapı Kredi Yayınları. 

Tansuğ, S. (1992). Resim Sanatının Tarihi. İstanbul: Remzi Kitabevi. 

Tanyeli, U., İleri, C., ve Karamustafa, G. (2000). “Kent: Hazır Yapıt”, Sanat 

Dünyamız, (78).  

Taşcı, A. (1985). “Marka ve Amblemler”, Grafik Sanatı Dergisi, (4), 5. 

Taşçıoğlu, M. (2013). Bir Görsel İletişim Platformu Olarak Kitap. İstanbul: Yem 

Yayın. 

Taşçıoğlu, M. (2013). Bir Görsel İletişim Platformu Olarak Kitap.İstanbul: Yem 

Yayın. 

Taşkıran, H. İ. (1997). Yazı ve Mimari. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tez, Z. (2008). Kağıdın ve Matbaanın Kültürel Tarihi. İstanbul: Doruk Yayıncılık. 

Türkdoğan, T. (2014). Sanat Kültür Politika. Ankara:Nobel Yayınevi. 

Uçar, T. F. (2004). Görsel İletişim ve Grafik Tasarım.İstanbul: İnkılap Yayınevi. 

Uzunoğlu, M. (2019). “Yapıbozumcu Çağdaş Sanat Pratikleri”, Yedi: Sanat,Tasarım 

ve Bilim Dergisi, (21), 21-31.  

Voutiras, E. (2007). The Introduction of The Alphabet, (Ed. P. Christides). New York: 

Cambrigh University Press. 

Wilson, M. (2015). Çağdaş Sanat Nasıl Okunur, 21. Yüzyıl Sanatını Yaşamak (Çev.F. 

C. Erdoğan). İstanbul: Hayalperest Yayınevi. 

Yıldız, N. (2000). Eskiçağda Yazı Malzemeleri ve Kitabın Oluşumu. İstanbul: Türk 

Tarih Kurumu Yayınevi.  

Yıldızhan, H. (2005). “Antik Çagda Seramigin Bir Yazı Aracı Olarak Kullanımı”, 

SERES III. Uluslararası Katılımlı Seramik, Cam, Emaye, Sır ve Boya Semineri 

Bildiriler Kitabı, Eskisehir. 

Yılmaz, M. (2013). Modernizmden Postmodernizme Sanat. Ankara: Ütopya Yayınevi.  

Yılmaz, P. (2010), “Canan Şenol’un Yapıtlarından Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet 

Okuması”, Yedi, DEÜ GSF Dergisi, (4), 125-34. 

Young, J., and Klosko, J. (2014). Hayatı Yeniden Keşfedin. İstanbul: Psikonet 

Yayınları. 

Yücel, T. (2019). Yazının Sınırları. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 



 

178 

İnternet Kaynakları 

Akman, K. (2006). “Shirin Neshat ve Allahın Kadınları”, İzinsiz Gösteri, (71). Web: 

https://izinsizgosteri.net/asalsayi71/kubilay.akman.2_71.html  

Daku, (2018). “Time”, Web: https://www.demilked.com/theory-of-time-daku/  

Errol, M. (2008). “Photography as a Weapon”. Web: 

http://opinionator.blogs.nytimes.com/2008/08/11/photography-as-a-

weapon/?_r=0  

Finlay, H. (2016). Web: https://saltonline.org/tr/327/ian-hamilton-finlay 

Montgomery, R. (2016). About us. Web: https://delphiangallery.com/the-public-

poetry-of-robert-montgomery/  

Özdemir, T (2016). “Lawrence Weiner’ın Sanatını Mekan ve Yazı Üzerinden 

Okumak”. Web: http://kontakkreatif.com/lawrance-weiner-in-sanatini-mekan-

ve-yazi-uzerinden-okumak  

Rehm, M. (2004). “İnformationundkommunikation in 

Geschichtlichenundgegenwart”. Web: http://www.ib.hu-

berlin.de/%7Ewumsta/infopub/textbook/umfeld/rehmvor.html  

Roterdam, (2001). Job Koelewijn. Web: https://www.bkor.nl/beelden/formule-b/  

Rudolph. E. (2004). “Obscurely Focused: The Photographs of Lorna Simpson”, Angle, 

(17), Web: 

www.anglemagazine.org/articles/Obscurely_Focused_The_Photogr_2219.asp  

Sanat Tanımı Topluluğu (1997) “Çalışma 3” Sanal 1. Web: 

http://www.sanattanimitoplulugu.org/STT'ninSanatAnlayisi.html 

Sandberg, M. (2008). Web: 

http://www.msandberg.nl/downloads/MSandberg%20info%20ENG%20I%20

Will%20Survive%202008.pdf  

Webb, J. (2008). “Çığlık”. Web: https://blankprojects.com/James-Webb  

 

https://izinsizgosteri.net/asalsayi71/kubilay.akman.2_71.html
https://www.demilked.com/theory-of-time-daku/
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2008/08/11/photography-as-a-weapon/?_r=0
http://opinionator.blogs.nytimes.com/2008/08/11/photography-as-a-weapon/?_r=0
https://delphiangallery.com/the-public-poetry-of-robert-montgomery/
https://delphiangallery.com/the-public-poetry-of-robert-montgomery/
http://kontakkreatif.com/lawrance-weiner-in-sanatini-mekan-ve-yazi-uzerinden-okumak
http://kontakkreatif.com/lawrance-weiner-in-sanatini-mekan-ve-yazi-uzerinden-okumak
http://www.ib.hu-berlin.de/~wumsta/infopub/textbook/umfeld/rehmvor.html%20Erişim%20tarihi%2027.03.2019
http://www.ib.hu-berlin.de/~wumsta/infopub/textbook/umfeld/rehmvor.html%20Erişim%20tarihi%2027.03.2019
https://www.bkor.nl/beelden/formule-b/
http://www.anglemagazine.org/articles/Obscurely_Focused_The_Photogr_2219.asp
http://www.sanattanimitoplulugu.org/STT'ninSanatAnlayisi.html
http://www.msandberg.nl/downloads/MSandberg%20info%20ENG%20I%20Will%20Survive%202008.pdf
http://www.msandberg.nl/downloads/MSandberg%20info%20ENG%20I%20Will%20Survive%202008.pdf
https://blankprojects.com/James-Webb


 

179 

ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler 

Soyadı, Adı  : SAYAN, Şule 

Uyruğu  : Türkiye Cumhuriyeti 

 

Eğitim 

Derece   Eğitim Birimi     Mezuniyet Tarihi 

Sanatta Yeterlik Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi  2022 

Yüksek lisans  Gazi Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü   2015 

Lisans   Gazi Üniversitesi Mesleki Eğitim Fakültesi  2010 

Lise   Kırıkkale Güzel Sanatlar ve Anadolu Lisesi Lisesi 2006 

 

İş Deneyimi 

Yıl   Yer     Görev 

2015    İnönü Üniversitesi GSTF   Araştırma Görevlisi 

2018-2022   Hacı Bayram Veli Üniversitesi GSF  Araştırma Görevlisi 

 

 

Yabancı Dil 

İngilizce 

 

Yayınlar 

Uluslararası Hakemli Dergilerde Yayımlanan Makaleler 

1. Sayan, Ş. (2021). Metinsel içerikli anlatım dilinde kimlik ve giydirilmiş kimlik 

temsili. Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü Dergisi, 27 (46), 1-12. 

2. Sayan, Ş., & Deliduman, C. (2020). Güncel sanat argümanları ekseninde bir 

anlamlandırma süreci olarak yazı. Turkish Studies, 15 (8), 3689-3702. 

3. Sayan Ş., Karaburun, D.D., Karaca, M. (2017). Psychological violence in 

business life (mobbing- psychological violence). International Journal of 

Humanities and Social Science Invention, 6 (3), 23-29.  

4. Sayan, Ş. (2016). Sanatta acı ve şiddet eylemleri. Elektronik Sosyal Bilimler 

Dergisi, 15 (59),1421-1429. 

5. Sayan, Ş. (2016). Sanatın dönüşüm sürecinin pazarlama yönetiminde 

kullanımı. İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 6, 381-387.  



 

180 

Ulusal Hakemli Dergilerde Yayımlanan Makaleler 

1. Karkın, N., & Sayan, Ş. (2018). Performatif estetik ve anadolu geleneğindeki 

yansıması. İnönü Üniversitesi Sanat ve Tasarım Dergisi, 8 (18), 110-116.  

 

Yazılan Ulusal/Uluslararası Kitaplar veya Kitaplardaki Bölümler 

1. Sayan, Ş. (2021). Toplumsal cinsiyetin kadınlık inşası ve kadının dezavantajlı 

konumu. Ankara: İksad Yayınevi. 

2. Sayan, Ş. (2021). Güzel sanatlarda araştırma ve değerlendirmeler. Ankara: 

Gece Kitaplığı. 

3. Sayan, Ş. (2018). Güzel sanatlarda güncel akademik çalışmalar. Ankara: Gece 

Kitaplığı.  

4. Karaburun, D.D., Sayan, Ş., & Çakı, C. (2017). Researches on science and art 

in 21st. century Turkey. Ankara: Gece Kitaplığı. 

 

Uluslararası Bilimsel Toplantılarda Sunulan ve Bildiri Kitaplarında 

(Proceedings) Basılan Bildiriler 

1. Sayan, Ş. (2021). Güncel Sanatta Kimliğin Çatışma Eksenleri: Kadın Etiketi. 

III. International Culture Art and Literature Congress. 

2. Sayan, Ş. (2019). Şiddet Olgusu ve Çağdaş Sanat Pratikleri. Uluslararası 

Şiddeti Anlamak Kongresi. 

3. Sayan, Ş. (2018). Postmodernizmin Eklektik Anlayışı. I. Uluslararası 

Battalgazi Multidisipliner Çalışmalar Kongresi. 

4. Sayan, Ş. (2018). Günümüz Sanatında Degisen Mekan Algısı. I. Uluslararası 

Battalgazi Multidisipliner Çalışmalar Kongresi. 

5. Sayan, Ş. (2018). Kültürel Kimliğin İnşa Sürecinde Melezlik ve Günümüz 

Sanatında Yansımaları. Uluslararası Yönetim, Ekonomi ve Politika Kongresi. 

6. Sayan, Ş. (2018). Gelenekselin Dışında Yeni Arayışlar: Melezlik. Uluslararası 

Sanat, Estetik Sempozyumu ve Sergisi. 

7. Sayan, Ş. (2018). Güncel Sanatta Melez Yaklaşımlar. SADAB I. Uluslararası 

Sosyal Araştırmalar ve Davranış Bilimleri Sempozyumu. 

8. Sayan, Ş. (2017). Toplumsal Cinsiyet Rollerinin Sanatsal İnşası. ECSAC -I 

European Conference On Scıence, Art Culture. 

9. Sayan, Ş. (2017). Kadınlık Hallerinin Temsili Olarak Louıse Bourgeoıs. 

ECSAC-I European Conference On Scıence, Art Culture. 

10. Sayan, Ş. (2017). Feminist Sanat İçinde Louıse Bourgeoıs’a Dair İzler. INFAD 

– I. International Congress on Fashion Art Design. 

11. Sayan, Ş. (2017). Kamusal Alanda Yazı. INFAD - I. International Congress on 

Fashion Art Design. 



 

181 

12. Karaburun, D.D., Sayan, Ş., & Çakı, C. (2017). Siyası Partilerin İdeolojileri 

Doğrultusunda Partilerin Seçim Müzikleri Ve Propaganda Afişlerinin 

Kullanımı: 1999 Genel ve Yerel Seçimleri Örneği. 2. Uluslararası Sosyal 

Bilimler Sempozyumu. 

13. Sayan, Ş. (2016). Yükseköğretimde Sanatçı Yetiştiren Eğitimci Sanatçılar. 

Cumhuriyetin Işığında Yüksek Öğretimde Sanat Eğitimi Uluslararası 

Sempozyumu. 

14. Karaburun, D.D., & Sayan, Ş. (2016). İş Yaşamında Psikolojik Şiddet 

Mobbing. I. Uluslararası Sosyal Bilimler Sempozyumu. 

15. Sayan, Ş. (2015). Türkiye de Görsel Sanatların Medya Üzerinden 

Pazarlanması. 2.Uluslararası Sanat Sempozyumu. 

16. Sayan, Ş. (2015). Sanatta Şiddete Dayalı Performanslar. II. Uluslararası Farklı 

Şiddet Boyutları ve Toplumsal Algı Kongresi. 

 

Sanat ve Tasarım Etkinlikleri 

Kişisel Sergiler 

1. Tek Başına / Stand Alone, Kişisel Resim Sergisi, Pari Sanat Galerisi, 

26.06.2020-04.07.2020, Ankara. 

2. It’s Time / Sanal Solo Sergi, Pinelo Art Gallery, Mayıs 2021. 

https://www.youtube.com/watch?v=VDTb8ud-qQQ 

 

Ulusal / Uluslararası Sergiler 

1. Ulusal, International Design and Art Journal 2021, Sanal Sergi, 10-30.09.2021. 

2. Ulusal, Kabuk, Grup Sanat Galerisi Karma Resim Sergisi, 27.04.-27.05.2021. 

3. Ulusal, 8 Mart Dünya Kadınlar Günü Sanatçı Kadın Akademisyenler Karma 

Sergi, 08.03.2021, Trakya Üniversitesi. 

4. Ulusal, Pandemi Sürecinde Kadın Olmak, 08.03.2021-08.04.2021, Iğdır 

Üniversitesi. 

5. Uluslararası 8 Mart Dünya Kadınlar Günü Karma Sergisi, 09-14.03.2021, 

Antalya Büyükşehir Belediyesi. 

6. Ulusal, Akdeniz Üniversitesi 10. Yıl Kültür Sanat Etkinlikleri Plastik Sanatlar 

Sergisi 19-28.02.2021. 

7. Ulusal, Pari Sanat Galerisi Karma Resim Sergisi, 15-23.02.2021. 

8. Uluslararası, International Mail Art Exhibition, “PO-MO-II”, Selçuk 

Üniversitesi GSF 21.09.2020. 

9. Ulusal, Tekstil, Moda, Sanat, Tasarım Sempozyumu ve Mini Tekstiller Jürili 

Karma Sergisi, İstanbul Aydın Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, 

19.11.2020-20.11.2020.  

https://www.youtube.com/watch?v=VDTb8ud-qQQ


 

182 

10. Uluslararası, “Başlangıç 4”. Uluslararası Avrasya Sosyal Bilimler Kongresi 

Icoess, Bodrum/Muğla, 19.04.2020-21.04.2020. 

11. Uluslararası, Sanal Yansımalar, Çevrimiçi Uluslararası Jürili Karma 

Sergi.19.06.2020-19.06.2020.  

12. Uluslararası, International Art Therapy Virtual Exbition “Dünya Sanat Günü”, 

Online Sergi.15.04.2020-15.04.2020. 

13. Ulusal, Dünya Sanat Günü, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi Güzel Sanatlar 

Fakültesi Online Sergi.15.04.2020-30.04.2020. 

14. Uluslararası “Hiç” 2. Uluslararası Posta Sanatı Sergisi, Kastamonu 

Üniversitesi, 2020. 

15. Uluslararası, Uluslararası Sanat ve Terapi Sergisi, Online Sergi.10.06.2020-

10.06.2020.  

16. Uluslararası, Cosmic Motion Revealed, International Group Exhibition Boris 

Georgiev City Art Gallery, Varna. 06.11.2020-08.11.2020. 

17. Ulusal, Dönüşüm, Online Sergi, 01.06.2020-30.06.2020.  

18. Ulusal, “Ögretmen,” Online Sergi, 24.11.2020.  

19. Ulusal, Onh Yeni Yıl Festivali, 27.12.2019-31.12.2019.  

20. Ulusal, Yeni Nesil Sanat, Yaz Karmaları, 26.06.2019-16.07.2019.  

21. Uluslararası, İstanbul Art Show, Hilton İstanbul Exhibition Center. 

20.12.2019-22.12.2019. 

22. Uluslararası, Çagdas Sanat Fuarı Art Ankara, Ato Congresıum Kongre Ve 

Sergi Sarayı,14.03.2019-17.03.2019. 

23. Ulusal, Sahibinden Komisyonsuz, Deppo, Ankara. 07.11.2019-14.11.2019.  

24. Uluslararası, İnsan/Human, İstanbul Üniversitesi-Cerrahpaşa Teknik Bilimler 

Meslek Yüksekokulu.20.09.2019-30.09.2019.  

25. Ulusal, İmgesel İhtimaller, Sümerbank Sergi Salonu, 03.11.2018-17.11.2018. 

26. Uluslararası, USBIK 2018, Uluslararası Sosyal Bilimler Kongresi, Kayseri 

Erciyes Üniversitesi. 31.01.2018-02.02.2018. 

27. Uluslararası, Uluslararası Matbaa Teknolojileri Sempozyumu “Zamansız”, 

İstanbul Üniversitesi Rektörlük Binası Sergi Salonu.30.10.2018-02.11.2018. 

28. Ulusal, Geleneksel 15 Nisan Dünya Sanat Günü (WAD) Plastik Sanatlar 

Sergisi, Ted Koleji.15.04.2018-19.04.2018. 

29. Ulusal, Yeni Nesil Ressamlar ”Merkezden Kaçış”, Çankaya Belediyesi. 

19.10.2018-26.10.2018.  

30. Uluslararası, X. Uluslararası Melita’dan Battalgazi’ye Kervansaray Buluşması 

Sergisi.15.09.2018-25.09.2018.  

31. Ulusal, Yeni Nesil Ressamlar “Küçük İşler Sergisi”, Ankara Sanayi 

Odası.11.12.2018-27.12.2018. 



 

183 

32. Ulusal, Dışa Dönük Yansıtmalar, 75.Yıl Sanat Galerisi.13.04.2018-

20.04.2018. 

33. Uluslararası, 28. İstanbul Sanat Fuarı/ARTIST 2018 “Deneyim”, TÜYAP. 

10.11.2018-18.11.2018.  

34. Uluslararası, Uluslararası Kâğıt İşler Sergisi, Festa Design Galeri, 03.04.2018-

08.04.2018.  

35. Ulusal, Aralıktaki İmgeler, 01.11.2018-11.11.2018. 

36. Uluslararası, Matbaa Teknolojileri Sempozyumu “Sonsuzluk”, İstanbul 

Üniversitesi Cerrahpaşa Büyükçekmece Yerleşkesi Kültür Merkezi, 2018. 

37. Uluslararası, IV. International Athens Art Art Education Symposium, Atina. 

15.06.2017-18.06.2017. 

38. Ulusal, Uluslararası Plastik Sanatlar Derneği Dünya Sanat Günü “Akademix” 

15.04.2017-22.04.2017. 

39. Uluslararası, Made By Artist III- Zaman-Siz, Bulgarıstan. 25.05.2017-

28.05.2017. 

40. Uluslararası, “Did You Know” Group Exhibition, Bulgaristan. 21.09.2017-

24.09.2017.  

41. Uluslararası, Uluslararası Cumhuriyet Sanat Günleri Sempozyumu Sergisi. 

17.04.2017-21.04.2017. 

42. Uluslararası, ICAS Uluslararası Çağdaş Sanat Sergileri, İzmir Amerikan Kültür 

Derneği. 21.03.2017-14.04.2017. 

43. Ulusal, Gerçeklik Alanı- 4, Çankaya Belediyesi Çağdaş Sanatlar Merkezi. 

20.01.2017-28.01.2017. 

44. Ulusal, Cool 3, Pinelo Art Gallery, 16.05.2017-01.06.2017. 

45. Uluslararası, II. Uluslararası Felsefe, Eğitim, Sanat ve Bilim Tarihi 

Sempozyumu, Sıtkı Koçman Üniversitesi. 03.05.2017-07.04.2017. 

46. Uluslararası, IV International Berlin Art Education Symposium, 

Berlin/Germany. 09.11.2017-12.11.2017. 

47. Uluslararası, ECSAG Europen Conference on Science, Art Culture, Prague, 

19.10.2017-22.09.2017. 

48. Ulusal, Sanatçı Gözüyle Hayvan, Atilla Özer Karikatürlü Ev, Eskişehir 

27.06.2016-30.06.2016. 

49. Ulusal, Zamansız Düşünceler, Sabancı Kültür Merkezi. 04.03.2016-

11.03.2016. 

50. Uluslararası, I. International Mail Art Bienal, Namık Kemal Üniversitesi Güzel 

Sanatlar ve Mimarlık Fakültesi, 23.03.2016-14.04.2016. 

51. Ulusal, “Karelerimiz” Mersin Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi, 

21.03.2016-01.04.2016. 

52. Ulusal, “Benzersiz Çağrışımlar”, Muğla Valiliği İl Kültür Turizm Müdürlüğü. 

19.07.2016-24.07.2016. 



 

184 

53. Ulusal, Aralıksız Duyumsama, Cer Modern, 20.11.2016-20.12.2016. 

54. Ulusal, “Tunus Caddesi No:35”, Çağdaş Sanatlar Merkezi, 17.11.2016-

30.11.2016. 

55. Uluslararası, İnönü Üniversitesi Güzel Sanatlar ve Tasarım Fakültesi Sanat 

Sempozyumu ve Sergisi, 15.10.2016-17.10.2016. 

56. Ulusal, “I. Ulusal Kuşkusuz Belirtiler”, Kırıkkale Üniversitesi. 12.05.2016-

19.05.2016. 

57. Ulusal, Kadın Sanatçılar Karma Sergisi, 09.03.2016-11.03.2016. 

58. Ulusal, Gazi Üniversitesi, “Gerçeklik Alanı 3”, Galeri Uray, 04.05.2016-

14.05.2016. 

Atıflar 

1. İstanbul Aydın Üniversitesi Dergisi - İAÜD - ISSN: 1309-1352, Ocak 2019 

Cilt 11 Sayı 1 (21-38) Birinci dünya savaşındaki italyan propaganda afişlerinde 

almanlara yönelik nefret söylemi, Caner Çakı. 

2. Uluslararası Felsefede, Eğitim, Sanat ve Bilim Tarihi Sempozyumu, İnsanın 

Hume Felsefesinde Nesne ve Descartes felsefesinde özne olarak konumu: 

Marina Abramoviç örneği, 2018, Kübra Atalay. 

 

Ulusal/ Projeler Görev 

1. İnönü Üniversitesi. BAP 2015/57 nolu Güdümlü Proje (Görev: Araştırmacı) 

2. İnönü Üniversitesi. BAP 2017 Güdümlü Proje (Görev: Araştırmacı) 

 

Uluslararası Sempozyum Görev 

1. İnönü Üniversitesi, Uluslararası Sanat Sempozyumu ve Sergisi, 2015, 

Düzenleme Kurulu Üye ve Sekretarya. 

 



 

 

  



 

 

 


